

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

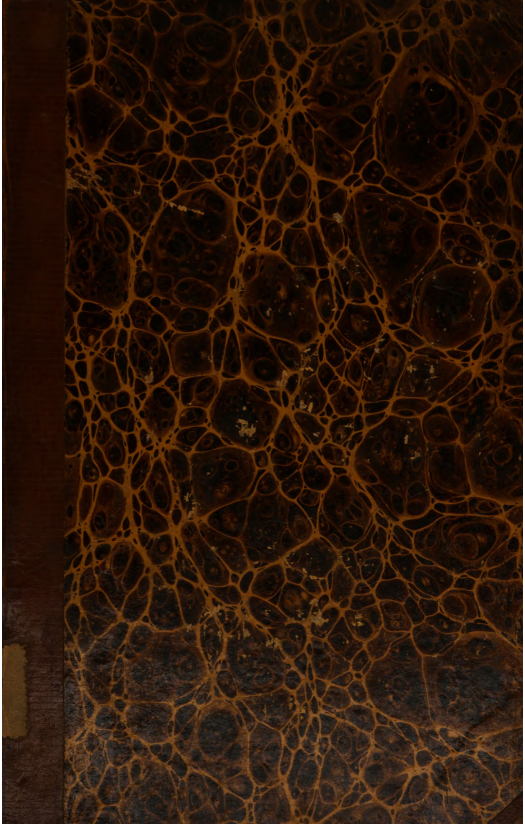
Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



Indian Institute, Oxford.

#### THE MALAN LIBRARY

PRESENTED

BY THE REV. S. C. MALAN, D.D., VICAR OF BROADWINDSOR,

January, 1885.

13099 5. 22

R. W. Blackmere Souhead S'Mary.

Digitized by Google

# ПРАВДА

# вселенской церкви

O

РИМСКОЙ И ПРОЧИХЪ ПАТРІАРШИХЪ

КАӨЕДРАХЪ.

С. П. Б.

Въ Суподальной Типографіи.

1841.

Отъ С. Петербургскаго Комитета, для Цензуры Духовныхъ книгъ, печатать дозволяется. Апръля 28 дня 1841 года.

Цензоръ, С. Петербургской Семинаріи Ректоръ, Архимандритъ Аванасій.



## предисловіе.

Православная Каоолическая Церковь, съ глубокимъ чувствомъ прискорбія, видъла нарушение единства между Западомъ и Востокомъ, отъ честолюбивыхъ притязаній Первосвятителей Римскихъ на верховную власть, подъблаговиднымъ предлогомъ общаго союза, котораго и сама всегда искренно желала, но только на основаніи древнихъ правилъ. Вся огражденная канонами соборными, какъ неприступною стъною, она указывала на неразрывную связь своихъ догматовъ, обряпреданій, съ первыми въками довъ и Христіанства, которые отразились въ ея неизмънномъ богослужении, какъ въ чистомъ зерцалъ, и съ внутреннимъ сознаніемь силы Божіей, въ часы своей земной немощи, посреди обуревавшихъ бъдствій, пребыла неколебимою, памятуя "что никто не можеть положить ей инаго основанія, кромѣ положеннаго, которое есть Іисусь Христось, (1 Кор. III, 11.), и что не можеть имѣть она другаго главы, кромѣ самаго Господа: "ибо его поставиль Богъ превыше всего, главою Церкви, которая есть его тъло., (Ефес. I; 22, 23.) Поелику же Римская Церковь остав-

ляетъ безъ особеннаго вниманія, у присоединяемыхъ ею, разность исповъданія о исхожденіи Духа Святаго, и другія важныя различія въ совершеніи таинствъ, прежде и свыше всего домогаясь установить власть своихъ Первосвященниковъ: то и съ нашей стороны, предметъ сей, какъ основный для нее, долженъ обратить на себя ближайшее вниманіе. Отложивъ нынъ, какъ несовмъстныя съ истиною историческою, мнимыя декреталіи папскія первыхъ въковъ, которыя однако же долгое время служили руководствомъ для Европы, Римляне стараются исключительно основать учение свое, о господствъ Апостола Петра и преемниковъ его канедры, на словахъ Евангельскихъ и фактахъ историческихъ: будемъ и мы безпристрастно разсматривать-отколь могли они почерпнуть такос ученіе? и вникнемъ сперва въ Божественныя

Евангелія, дъянія и посланія Апостольскія, потомъ въ каноны тъхъ же св. Апостолъ, Соборовъ вселенскихъ и св. Отецъ, а наконецъ въ событія предшествовавшія раздъленію, ибо и въ скрижаляхъ исторіи хранится истина.

# оглавленіе.

| •                                         | Стран. |
|-------------------------------------------|--------|
| О первенствъ Апостола Петра               | 1      |
| I. О камиъ, основаніи Церкви и ключахъ    |        |
| царствія — — — — — — —                    | 3      |
| II. О пасеніи стада Христова — — —        | 15     |
| III. Свидьтельства изъ дъяній и посланій  |        |
| Апостольскихъ                             | 27     |
| Отношенія Римскихъ Епископовъ къ Церкви   |        |
| вселенской:                               |        |
| I. Ry menrows right                       | 42     |
| II. Во второмъ въкъ – – – –               | 51     |
| III. Въ третьемъ въкъ – – – –             | 54     |
| Четвертый въкъ. Первый вселенскій Соборъ  | OT     |
| въ Никеи – – – – – –                      | 62     |
| Вторый вселенскій Соборъ въ Кон-          | 02     |
| стантинополь                              | 93     |
| Пятый въкъ. Третій вселенскій Соборъ въ   | 33     |
| Ефесь                                     | 109    |
| Четвертый вселенскій Соборъ въ            | 103    |
| Халкидонъ                                 | 125    |
| Шестый въкъ. Пятый вселенскій Соборъ въ   | 123    |
| Константинополв — — — — —                 | 142    |
| Седьмый въкъ. Шестый вселенскій Соборъ въ | 142    |
| -                                         | 404    |
| Константинополь — — — — —                 | 161    |
| Осьмый въкъ. Седьмый вселенскій Соборъ въ | 4=0    |
| Никеи                                     | 173    |
| Въкъ девятый. І. Состояніе Церкви         | 189    |
| II. Патріархи Игнатій и Фотій – – –       | 199    |
| III. Сношенія съ Папою Николаемъ          | 214    |
| IV. Споръ за Болгарію                     | 237    |

|                                             | Cipaui |
|---------------------------------------------|--------|
| V. Возвращеніе Патріарха Игнатія. Co-       |        |
| боръ противъ Фотія – – – –                  | 253    |
| VI. Возвращеніе Патріарха Фотія. Соборъ,    |        |
| называемый осьмымъ Вселенскимъ -            | 276    |
| Въкъ десятый                                | 291    |
| Въкъ одиннадцатый. І. Разрывъ Патріарха Ми- |        |
| хаила Керуларія съ легатами Римскими        | 295    |
| II. Папа Григорій VII — — — — —             | 314    |
| Въкъ двънадцатый – – – – – –                | 319    |
| Въкъ тринадцатый. І. Взятіе Царяграда Кре-  | 910    |
| стоносцами                                  | 327    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       | 336    |
| II. Императоръ Михаилъ Палеологъ –          |        |
| III. Соборъ Ліонскій — — — — —              | 343    |
| Въкъ четырнадцатый – – – – – –              | 350    |
| Въкъ пятнадцатый. I. Соборы Констанскій и   |        |
| Базельскій — — — — — —                      | 356    |
| II. Приготовленія къ Собору вселенскому     | 368    |
| III. Соборъ въ Ферраръ – – – –              | 380    |
| IV. Соборъ Флорентинскій                    | 391    |
| ***                                         |        |

# о первенствъ аностола

### ПЕТРА.

Andrew Commission of the Commi

Property of the State of the State of

Little of the or at all the

Два изреченія Господин из ученику своему и Апостолу Петру, въ Евангеліяхъ Матося и Іоанна, наниаче полагаютъ Римляне въ основаніе верховнаго властительства своего Епископа. Прочтемъ тексты сін, вместь съ толкованіями некоторыхъ именитыхъ св. Отцевъ и учителей Восточныхъ и Западныхъ, чтобы яснъе видетъ: какъ въ первые въка Христіанства, разумъли ихъ величайшіе свътшьники Церкви. Заатоусть, единодушно признанный лучщимъ истолкователемъ двухъ Евангелистовъ, двяній Апостольскихъ и посланій Апостола Павла, можеть служить върнъйшимъ руководителемъ.

Однако, съ большою осторожностію и безприетрастіємъ должно приводить свидътельства св. Отцевъ, не усъченными ръчами, но полными отдъленіями, чтобы избъжать суетныхъ словопръній; ибо часто одно сильное выраженіе, которое сперва кажется благопріятствуеть притязаніямъ Римскимъ, не только бываеть ограничено, но даже и совершенно уничтожено последующими, въ истолковании того же стиха св. Писанія или иныхъ, судя по тому, какую собственно мысль старался выставить цержовный учитель.

Изъ писаній Отеческихъ видно, что доколь жакое либо лжеучение не вкрадывалось въ чистый догмать въры, св. Отцы говорили о немъ съ большею свободою, не подозръвая лести еретической; но при мальйшемъ покушенін затмить истину, они становились чрезвычайно осторожными, ограничиваясь собственными словами Божественнаго откровенія, для выраженія небесныхъ истинъ, превосходящихъ разумъ человъческій.—Такъ и въ первыхъ, самыхъ цвътущихъ стольтіяхъ Церкви, когда еще не угрожало ей владычество Римской каоедры, писатели духовные, безъ всякой мысли о верховномъ властительствъ ея Епископа, превозноснаи должными хвалами Апостола Петра, признавая первенство его предъ другими, не въ смысле однако господства, какъ явствуеть изъ выраженія техь же Отцевъ о прочихъ первостепенныхъ Апостолахъ Павль, Іоаннь, Іаковь; и стоить только сличить всь сіи выраженія между собою, а иногда только сказать неопытному: прочти далье отрывокъ, приводимый Римлянами въ свою пользу, чтобы совершенно ихъ опровергнуть, основываясь на истинномъ разумъ словъ св. Писанія.—Приступимъ къ изследованію.

### T.

# О камит, основанім церкви и ключахть. царствія.

»Пришедши же Іисусь въ страны Кесаріи Филипповой, спрашиваль учениковь своихъ, говоря, за кого человъки почитають меня, Сына человъческаго? Они сказали: нъкоторые за Іоанна Крестителя, другіе за Илію, а иные за Іеремію, или за которагонибудь изъ Пророковъ; Інеусь говорить имъ: а выза кого меня ночитаете? Симонъ же Петръ отвътствуя сказаль: Ты Христось Сынь Бога живаго. Тогда Інсусь сказаль ему въ отвъть: блаженъ ты Симонъ сынъ Іонинъ, потому что не плоть. и не кровь открыми тебъ то, но Отецъ мой сущій на небесахъ. Скажу и я тебъ: ты Петръ, и на семъ. камив я создамъ церковь мою, и врата адовы не: преодольють ея; и дамъ тебъ ключи царствія небеснаго, и что свяжещь на земли, связано будеть нас небесахъ; а что разръшишь на земли, разръщеном будеть на небесахь.» (Мато. XVI, 13—19.)

Такъ пишетъ Евангелистъ Матеей и такъ изъясняетъ Златоустъ: жна семъ камнъ, говоритъ
Інсусъ Христосъ, созижду Церковъ мою, т. е. на
сей въръ и на семъ исповъданіи; сими словами свидътельствуетъ онъ, что многіе нъкогда должны въ
него увъровать. Онъ возвышаетъ духъ и мысли
Апостола и поставляетъ его пастыремъ, и врата адовы не одолькотъ Церкинъ (Бесъд. 54 на
Мате.) И такъ, хотя самое имя Петра, значитъ
камень, камнемъ полагается здъсь не лице Петрово,
но исповъданіе въры въ Господа Інсуса, сущаго
краеугольнаго камня.

Продолжая изъяснять объщаніе ключей царствія небеснаго тому же Апостолу, Златоусть, котя и называеть его верховнымъ, не домогается однакоже доказывать симъ текстомъ, какъ Западные писатели, преимущество Петрово надъ прочими учениками, а только власть Сына Божія, равнаго во всемъ Отцу, ибо сіе было главною целію проповедника, лице же Петрово смъщиваеть онъ съ другими Апостолами. »Что эначать, спрациваеть онь, слова: Я дамъ тебъ?— Какъ Отецъ далъ тебъ познаніе обо мнв, такъ и Я дамъ тебъ; не сказалъ умолю Отца, но дамъ тебъ:-Видишь ли какъ Христосъ, сими двумя объщаніями, возводить Петра къ высокому о немъ мнънію, какъ открываеть себя и показываеть истиннымъ Сыномъ Божінмъ!» И такъ вотъ мысль и цъль Златоустова, а не та, которой нъкоторые здъсь ищуть, - т. е. возвеличенія канедры Петровой, хотя далье тоть же витія говорить: »Господь объщаеть ему даровать то, что собственно принадлежить единому Богу, а именно: разръщать гръхи, сдълать

Церковь неколебимою среди всехъ волнений, и простаго рыбаря явить кръпчанцимъ всякаго кания. когда востанеть вселенная. Подобнымь образомъ и Богь Отецъ сказаль, бесъдуя съ Пророкомъ Іеремісю, что подагаеть его какъ столпъ мъдный и какъ стъну ( Іер. 1, 18.); но Іеремія поставленъ быль для единаго народа, а Петръ для цълой вселенной-Хотьлось бы мнв спросить техъ, которые унижають Сына, какіе больше дары: ть ли, которые даль Отець, или ть, которые даль Сынь?—Для чего же тотчасъ запретиль онъ ученикамъ своимъ говорить всьмъ, что онъ Христосъ? — Поелику могущество его еще не столь очевидно обнаруживалось, то хотыль, чтобы Апостолы тогда начали проповъдывать, когда очевидная истина проповъдуемаго и сила событій будуть подтверждать слова ихь!» ( на Мато. Бесъд. 54. )

И такъ вотъ вслъдъ за объщаніемъ, даннымъ Петру, говорится вообще о проповъди всъхъ Апостоловъ, а не о господствъ его надъ ними. Выраженія же подобныя симъ, что Петръ поставленъ пастыремъ и противоборствуетъ цълой вселенной, встръчаются неоднократно, у того же Златоуста, и о другихъ Апостолахъ, наиначе о Павлъ, какъ увидимъ далъе, при постепенномъ разсматриваніи толкованій сего великаго учителя Церкви.

Но если и объщаніе дано было одному прежде другихъ, за скорое исповъданіе Божества Христова, предварившее прочихъ, то исполненіе сего объщанія въ пользу одного, не предварило общаго всъмъ дара; ибо за возвеличивающими словами о ключахъ царствія, слъдуютъ немедленно и унизительныя

тому же Петру: »иди отъ меня, сатана, ты мнв соблазнъ, потому что ты думаешь не о томъ, что Божіе, но что человъческое,» когда Петръ сталъ противорачить Господу о его еграданіяхь. (Мато. XVI, ☀.) Спаситель не сказаль: даю тебъ, но »дамъ тебъ ключн царствія,» потому что, дабы двиствительно даровать власть вязать и рышить грыхи, прежде искупныть самъ, смертно своею, міръ отъ гръха; по воскресеніи же даль власть сію, не исключительно одному Петру, а всемъ Апостоламъ вместе, дунувъ на нихъ и сказавъ: »пріимите Духъ Святый, кому простите гръхи, тому простятся, на комъ оставите, на томъ останутся.» (Іоан. XX, 23.) Здівсьуже не одно объщание будущихъ ключей, съ запрещенісмъ немедленно проповъдывать, но уже самое дъйствіе дуновенія, вмъсть съ словами, безразличноотносящимися ко всемъ Апостоламъ, которыхъ. двиствительно посылаеть на проповъдь.

По сей причинъ напрасно утверждаетъ Боссюетъ, въ бесъдъ своей о единствъ Церкви: »чтослова Христовы Петру обнаруживаютъ желаніедатъ прежде одному то, что даровалъ потомъ многимъ, ибо послъдствіе не опровергаетъ начала, и первый не терлетъ евоего мъста; и будтобы начальное изреченіе Христово Петру: »чтосвяжешь на земли, связано будетъ на небесахъ,»сказанное ему одному, въ туже минуту подчинило ему тъхъ, которымъ Господь имълъ сказатъ то же самое послъ, ибо обътованія Христовы, какъ идары его непреложны»—Не натянутое ли это толкованіе у Боссюета? Могъ ли получить начальство не получившій еще власти, когда и при полученіи онойни чемъ не быль отличенъ отъ прочихъ причастииковъ того же дара?

Воть другое толкование церковнаго учителя, блаженнаго Августина, столь же знаменитаго на Занадь, сколько Златоуеть на Востокъ (Tract. in. Ioan. 124, с. 5.): »Петръ, ради первенства своего Апостольства, носиль на себъ образъ Церкви, знаменуя ея всеобщность. Что касается до него собственно, то по природъ своей онъ быль только одинъ человъкъ, по благодати, одинъ Христіанинъ, по обильнъйшей благодати одинъ и вмъсть первый Апостоль. Но когда ему сказано было: этебъ дамъ ключи царствія небеснаго и проч.» тогда знаменоваль онъ вселенскую Церковь, которая въ нынешнемъ векъ, различными искушеніями, какъ бы дождями, ръками, бурями, потрясается и не падаеть, поелику основана на камив, отъ коего Петръ получиль имя. Не отъ Петра камень, но оть камня Петръ, такъ какъ не оть Христіанина именуется Христось, но оть Христа Христіанинъ. Господь сказаль: »на семъ камнь созижду церковь мою,» поелику Петръ сказаль: эты еси Христосъ Сынъ Бога живаго,» (Мато. XVI, 16-19.) т. е. на семъ камив, который ты исповъдаль, созижду церковь мою, жамнемь же быль Христосъ,» (1 Кор. X 4.), на какомъ основании утвержденъ и самъ Петръ; »нбо никто не можетъ положить инаго основанія, кром'в положеннаго, которое есть Христось Інсусь» (1 Кор. III, 14.). И такъ Церковь, утверждаемая на Христь, отъ него пріемлеть, въ лиць Петровомъ, ключи парствія, т. е. власть вязать и ръннить гръхи.»

Далье превосходно объясняеть Августинь зна-

менательность «двухъ «Апостоловь» Петра и Тоанна. (тамъ же гл. 7.) »Никто да не раздъляеть сихъ двухъ именятых Апостоловь, ибо и то что знаменоваль Петръ, оба они бълн, и то что знаменуеть Іоаннъ, оба имъли бить. Знаменятельно савдоваль за Христомъ Петръ и оставался Іоаннъ; въруя же, оба терпъли бидствія настоящиго убожества и ожидали благь грядущаго блаженства. И не они один, но то же менолняеть и вси святая Церковь, обуреваемая здъщнами бъдами, сохраняемая для будущихъ благъ. Петръ п Іоаннъ образовали собою двъ жизни, временную и врчную. Оба истинно и внаменательно кодили вырого во времени, и оба наслаждяются сю въ въчности Такимъ же образомъ для всъхъ Свитыхъ, пераздвльно принадлежащихъ къ твлу Кристову, ради управления бурной сей жизни, принать съ ключами дарствія небеснаго власть вязаты и рапшть первый чат Апостоловъ Петръ; и для сихь же Святыхъ, ради сладостнаго нокоя той таниственной жизни, возлежаль на персямь Христовыхъ Евангелисть Повина. Посему не Петръ одинъ, но вся Церковь (т. е. ен ісрархія) вяжеть и рашить грвин, и не одинъ Тоаннъ почерпнулъ на истинномъ ловъ Господнемъ тайну о безначальномъ пребыванів Слова у Бога, и о Божествъ Христовъ, и троичноети и единства Божества, но самъ Господь излиль свое Евангене но всему міру, дабы каждый черпаль изъ него по своей удобопріємлемости.» — Какое великольпное сравнение и толкование, чуждое всякой мысли властичельства Римскаго.

Вездь у Августина Петръ знаменуетъ собою Церковъ, и не въ одномъ, но во многикъ мъстахъ,

говорить онъ, что въ немъ Церковь пріяла власть вязать и рышить, на прим: »хотя Апостоловъ было числомъ двънадцать и всъ вопрошены, одинъ Петръ отвътствуеть: ты Христосъ Сынъ Бога живаго, и ему сказано: тебъ дамъ ключи царствія небеснаго, какъ будто бы одинъ получилъ власть вязать и рышить; но хотя и одинъ за всъхъ произнесъ слова сіи, со всъми однако получилъ власть, какъ представляющій лицемъ своимъ единство; такимъ образомъ одинъ во всъхъ, ибо единство во всъхъ.» (Тrac. in Ioan. 128, с. 4.)

Въ книгъ Retractationes (Lib. 1, с. 21.), въ которой онъ исправляль или замъчаль погръщности своихъ многочисленныхъ сочиненій, Августинъ касается и сего текста: »въ нъкоемъ мъстъ сказаль я объ Апостолъ Петръ, что на немъ, какъ на камнъ, основана Церковь, и такія слова поются, устами многихъ, въ стихирахъ блаженнаго Амвросія, который говорить о возгласившемъ алекторъ: »сему поющу и камень Церкви омыль вину свою.»-Но знаю также, что я часто изъясняль потомъ сказанное Господомъ; »ты еси Петръ и на семъ камнъ созижду Церковь мою,» такимъ образомъ, чтобы подъ симъ камнемъ разумъли того, кого исповъдаль Петръ Христомъ, Сыномъ Бога живаго. И такъ Петръ отъ сего камня названный, образуетъ собою лице Церкви, основанной на камиъ и пріемлеть ключи царствія; ибо не сказано ему: ты еси камень, но только: ты еси Петръ; камнемъ же былъ Хрнстосъ, котораго исповъдавъ Симонъ, какъ исповъдуеть вся Церковь, названъ Петромъ. Изъ сихъ двухъ толкованій пусть избираетъ читатель.

Если же, вопреки толкованію Златоуста и Августина, отнести собственно къ лицу Петрову слова Спасителя: »ты еси Петръ, и на семъ камени совижду церковь мою,» то одинаковыя выраженія встречаются въ св. Писаніи и о другихъ Апостолахъ и даже о Пророкахъ, имъ предшествовавшихъ.— »Вы уже не чуждые пришельцы, говоритъ върующимъ Павелъ, но сожители Святыхъ и свои Богу, будучи утверждены на основаніи Апостоловъ и Пророковъ, имъя краеугольнымъ камнемъ самаго Іисуса Христа, на которомъ все зданіе стройно возрастае́тъ въ храмъ, посвященный Господу. (Ефес. II, 19, 20, 21.) Ибо никто не можетъ положить инаго основанія, кромъ положеннаго, которое есть Іисусъ Христосъ.» (1 Кор. III, 11.)

И возлюбленный Господу ученикъ Іоаннъ, который, одинь изъ всъхъ Апостоловъ, написалъ жнигу откровенія, о грядущихъ судьбахъ Церкви до кончины міра, такъ изображаеть новый Іерусалимъ, сходящій съ неба отъ Бога, т. е. Церковь: жтвна города имъетъ двънадцать основаній, и на нихъ имена двънадцати Апостоловъ Агнца.» (XXI, 14.) И такъ не одинъ Петръ, но и всъ Апостолы положены въ основание Церкви, и въ одно время, вмъстъ, посылаются на дъло созиданія, возносящимся отъ нихъ Господомъ, во всъ концы вселенной, имъя средоточіемъ того, »кто объщаль быть съ ними во всь дни до скончанія въка, ч о коемъ сказано было Пророкомъ: »се я полагаю въ Сіонъ камень краеугольный, избранный, драгоцънный, и върующій въ него не постыдится. (Иса. XXVIII, 16.)

Въ какомъ же смыслъ Апостолы могуть служить

основаніемъ, прекрасно изъясняетъ св. Василій великій въ словъ о покаяніи: »Петръ сказаль: ты еси Сынъ Бога Всевышняго (Мато. XVI, 16.), и похваленъ, услышавъ отъ него: ты еси камень. Ибо хотя онъ камень, однако камень не такъ какъ Христось, но камень такъ какъ Петръ. Господь есть камень неподвижный, Петра же дълаетъ камнемъ, ибо сообщаетъ другимъ свои свойства, но сообщаетъ не совлекаясь ихъ самъ. Онъ есть свътъ и говоритъ Апостоламъ: вы свътъ міру; онъ священникъ и творить священниками; онъ агнецъ, и посылаетъ ихъ какъ агнцевъ среди волковъ; онъ камень, и утверждаетъ камень, рабамъ своимъ даруя свое.» (ар. t. 2. oper. В. m. ed. Paris. 1813. р. 863.)

Такъ разумълъ и св. Кирилъ Александрійскій: »твердыня и непоколебимое основаніе есть Христосъ, подъемлющій все назданное и содержащій въ благостояніи, ибо на немъ всъ зиждемся въ домъ духовный; ближайшими же и сроднъйшими основаніями могуть почесться Апостолы и Евангелисты, бывшіе сперва очевидными свидътелями Слова и сдълавшіеся потомъ основаніємъ въры.» (на Исаію кн. IV, слов. 2.)

Амвросій же Медіоланскій, величайшій изъ пастырей Западной Церкви, который и самъ быль ей положенъ въ основаніе, для сокрушенія язычества и Аріанства, не разнствуеть въ мивніяхъ съ Кирилломъ, ибо ясно говоритъ: »что Христосъ есть основаніе всъхъ своихъ Апостоловъ, подобно какъ и они суть основанія тъхъ, которые чрезъ нихъ увъровали» (толк. на Апок. XXI, 14.) и »что если вообще Апостоловъ и Мучениковъ не одольли врата

адовы, то и тъхъ, которые сообщаются съ ними.» (на празд. св. Муч. слово 77.)

Подобно какъ училъ св. Кириллъ: »что камнемъ называлъ Господь, твердую въру ученика,
на которой неколебимо основана и утверждена
Церковь, непобъдимая для самыхъ вратъ адовыхъ;« (бесъд. IV, о Троицъ) такъ училъ и
Амвросій: »что основаніе сіе есть въра, ибо не о
плоти, но о въръ Петра было сказано Господомъ,
поелику въру не одолъютъ врата адовы.» (О воплощ.
гл. V.)—И сіе тъмъ справедливъе, что мы видимъ
въ Евангеліи Іоанновомъ, Апостола Петра, исповъдующаго Божество Христово не за себя одного, но
отъ лица всъхъ Апостоловъ: »и мы въровахомъ и
познахомъ, яко ты еси Христосъ Сынъ Бога живаго.»
(VI, 69.)

Тотъ же Амвросій, изъясняя въ Апокалипсисъ, что означають двънадцать основаній стъны Іерусалимской, на коихъ написаны имена двънадцати Апостоловъ, говорить: »меня спросять: почему я назвалъ Петра основаніемъ Церкви, въ томъ мъстъ, гдъ Господь сказалъ: ты еси Петръ и на семъ камени созижду Церковь мою?—Ежели Петръ есть основаніе Церкви, какъ и прочіе Апостолы, что ясно доказываетъ настоящее чтеніе, то на немъ основана Церковь, такъ какъ и на другихъ.» (толк. ХХІ, 14.)

Оговорка сія великаго Амвросія должна научить насъ сколь односторонни могуть показаться намъ толкованія св. Отцевъ, если мы недобросовъстно будемъ выписывать только то, что благопріятствуєть нашей цъли, ибо они сами дополняють въ одномъ мъсть сказанное ими въ другомъ.—Такъ и блажен-

ный Іеронимъ, современникъ Амвросія и великій ревнитель Римской каоедры, на которую едва не быль избранъ, часто превознося въ письмахъ сво-ихъ ея достоинство, иногда однако же пишетъ: »ты говоришь, что на Петръ основана Церковь, но то же самое въ другомъ мъстъ говорится и о другихъ Апостолахъ: сей домъ построенъ на основани Апостоловъ и Пророковъ.» (прот. Іовиніан. кн. 1.)

Два иныхъ именитыхъ писателя Западной Церкви III и IV въка, Тертулліянъ и Иларій, говорять вообще о всъхъ Апостолахъ, первый »что они суть камни и основанія, на которыхъ зиждемся» (прот. Марк. кн. IV.), а второй, »что они столько были совершенны, что сдълались основаніями и столпами Церкви.» (изъясненіе на псал. 67, 10.) Славный же учитель Александрійскій Оригенъ, даже вооружается, въ толкованіи своемъ на Матоея, противу тъхъ, которые отдають особенное преимущество Петру: »если ты думаешь, что на немъ одномъ отъ Бога построена Церковь, то что скажешь о Іоаннъ, сынъ громовомъ и о каждомъ изъ Апостоловъ?---Не ужели дерзнешь сказать, что врата адовы не одольють только Петра, но одольють прочихъ Апостоловъ? Не всъмъ ли и каждому принадлежитъ вышесказанное? Не ужели также одному только Петру даны отъ Господа ключи царствія небеснаго, и никто другой изъ блаженныхъ не получилъ оныхъ?»

Столь же сильное возраженіе, о ключахъ царствія, дълаеть блаженный Августинъ, утвердивъ насъ прежде своими толкованіями о значеніи камня, положеннаго въ основаніе Церкви:—»Петръ во многихъ мъстахъ св. Писанія является носящимъ лице Церкви, особенно въ томъ мъсть, гдъ говорится: тебъ дамъ ключи царствія небеснаго. Не ужели Петръ получиль тъ ключи, а Павелъ не получиль? Петръ получиль, а Іаковъ, Іоаннъ и прочіе Апостолы не получили? Не въ Церкви ли тъ ключи, гдъ ежедневно отпускаются гръхи? Но поелику знаменательно носилъ Петръ образъ Церкви, а Церковь есть тъло Христово, то что дано ему одному, дано и Церкви.» (Sermo 149, с. 7.)

Много иныхъ свидътельствъ, столько же Западныхъ, сколько и Восточныхъ, можно бы привести на сей замъчательный текстъ Евангелиста Матоея, но и сего достаточно, чтобы утвердить насъ въ той непреложной истинъ, что съ Петромъ, какъ съ камнемъ, соединены были другіе основные камни, совершенно ему равные, и не положены на немъ, а на нихъ всъхъ выведено потомъ цълое стройное зданіе Церкви, какъ описано въ Апокалипсисъ.

### II

### О пасеніи стада Христова.

Воть и другое изречение Христово, на которое опираются Римляне, едва ли не болье еще сколько на первое, въ пользу верховнаго властительства Папскаго, потому что подъ именемъ агицевъ, поручаемыхъ Петру, разумъють всю Церковь, а подъ именемъ овецъ самихъ пастырей, что весьма несовмъстно: нигдъ св. Писаніе не сравниваетъ пастырей стада съ овцами; именуетъ же ихъ иногда овцами, только въ смыслъ жертвы, какъ и самаго Христа, а не какъ правителей его Церкви.

»По воскресеніи Інсусъ говорить Симону Петру: Симоне Іонинь, любишь ли меня болье нежели они? Петръ говорить ему: ей, Господи, ты знаешь, что я люблю тебя; Інсусъ говорить ему: паси агнцевъ моихъ. Еще говорить ему въ другой разъ: Симоне Іонинъ, любишь ли ты меня? — Петръ

говорить ему: ей, Господи, ты знаешь, что я люблю тебя; Іисусь говорить ему: паси овець моихъ.—Говорить ему въ третій разъ: Симоне Іонинь, любишь ли меня?—Петръ опечалился, что въ третій разъ спросиль его: любишь ли меня? и сказаль ему: Господи, тебв все извъстно, ты знаешь, что я люблю тебя.—Іисусъ говорить ему: паси овець монхъ.» (Іоан. XXI, 15, 16, 17.)

Раскроемъ опять Августина и Златоуста, перваго Западнаго, втораго Восточнаго, и съ совершенною искренностію вникнемъ: какимъ образомъ каждый изъ нихъ разумълъ сію заповъдь Христову данную ученику своему? ибо она точно есть болъе заповъдь и выражение должности, нежели почесть, возвышающая лице Петрово, какъ и самъ Петръ выражался въ послъдствіи, въ своемъ посланіи къ поставленнымъ отъ него Пресвитерамъ: »пасите стадо Божіе« (1 Петр. V, 2.); и какъ училь Апостоль Павель въ посланіи къ Ефесеямъ (IV, 15.): »Господь поставиль однихь Апостолами, другихъ Пророками, иныхъ Евангелистами, иныхъ пастырями и учитеаями, къ совершенію святыхъ на дъло служенія, для созиданія тъла Христова, дабы все возращали въ того, который есть глава, т. е. во Христа.»

67

Воть какъ толкуетъ Августинъ слова Спасителя, равно восхваляя подвиги Петра и Павла, въ день ихъ памяти, и вкратцъ изображая все достоинство Петрово (Sermo 295 с. 1.): »между Апостолами одинъ Петръ удостоился носить образъ Церкви, и потому въ лицъ Церкви удостоился слышать: »тебъ дамъ ключи царствія,» ключи же сіи не одинъ человъкъ, но единство

Церкви пріяло. Симъ возвъщается только превосходство Петра, носившаго образъ вселенства и единства Церкви, когда ему одному сказано то, что дано всвиъ: но дабы вы знади, что Церковь пріяла власть вязать и ръшить, то слушайте въ другомъ • мъсть Господа глаголющаго своимъ Апостоламъ: »пріимите Духъ Святый, кому отпустите гръхи отпустятся, кого удержите, на томъ удержатся;» (Іоан. XX, 22.) и о ключахъ царствія, »все что свяжете на земль, связано будеть на небесахъ.» Но для того, чтобы ты зналь, что Петръ носиль тогда образъ всей Церкви, внемли какъ ему говорится то же, что и всъмъ върнымъ: »если согръщитъ противъ тебя братъ твой и проч.» (Мато. XVIII, 16—18.) Голубица связываеть, голубица и разръщаеть, зданіе на камить вяжеть и рышить. Отсель и крыпость Церкви предлагается наипаче въ Петръ, ибо послъдовалъ за идущимъ на смерть Господомъ, и немощь нъкая указана въ немъ же, ибо вопрошенный рабынею, отрекся отъ Господа, изъ любителя внезапно сдълавшись отступникомъ.

Послъ же воскресенія достойно поручиль Господь овець своихь Петру; не одинь онь удостоился между учениками пасти овець Христовыхь, но когда Христось говорить одному, внушаеть тымь единство и Петрово первенство, ибо онь въ Апостолахъ первый. «Симоне Іонинь, любишь ли меня,» спрашиваль Господь; «мюблю,» отвъчаль онь, и еще вопрошенный огорчился, какъ будто ему не върять. Не огорчайся Апостоль, отвъчай трижды, дабы трижды побъдило исповъданіе любви, поелику трижды побъждена была въ страхъ надмънность.

Трижды должно разрышить то, что ты связаль трижды; разрыши любовію связанное страхомь. И однако Господь, опять и опять, поручаєть овець своихъ Петру. Внемлите братіє: »паси овець моихъ,» товорить Господь, моихъ, а не твоихъ; благой рабъ, паси овецъ Господнихъ, имвющихъ на себъ печать Господню, ибо не Павель за васъ распялся, и не во имя Петра или Павла вы крестились. (1 Кор. I, 13. Sermo 296. с. 5.)

Еще нвито хочу сказать вамь братіе:—то что поручено и повельно было Петру, не одинь Петръ приняль, но всв Апостолы слышали, получили и сохранили, наишаче же соучастникъ его страданій Павель слышаль сіе и предаль нашему слышанію. Пасемь вась и сь вами пасемся. И такъ Господь поручиль намь овець своихъ, поелику онъ поручиль ихъ Петру, хотя съ другой стороны мы едва достойны касаться слъдовъ Петровыхъ, однако намъ поручиль Господь овець своихъ. Вы овцы, мы съ вами овцы, и какъ я уже сказаль, пасемъ и пасемся! любите Бога, чтобы вась возлюбиль Богь.» (Sermo 297. с. 11.)

Во всвхъ сихъ выраженіяхъ видно достоинство или первенство Петрово и вмъсть равенство его во власти съ прочими Апостолами, и ни въ какомъ случав это не касается до властительства Римскаго Епископа, о коемъ и не думалъ упоминать здъсъ Августинъ, хотя и Западный писатель.

Столь же смиренно для лица Петрова, изъясняеть слова сіи Златоусть, хотя вмъсть съ тьмъ и возвеличиваеть его достоинство: »поистиннъ многое можеть внушить намъ упованіе на Бога и сдъ-

лать насъ предъ нимъ славными и пріятными; но радъніе, но любовь къ ближнимъ все превосходитъ и наипаче привлекаеть намъ благоволеніе и покровительство Божіе. Сего собственно и требуетъ Господь отъ Петра, когда говорить ему: »Симоне Іонинъ, любишь ли меня болье сихъ?» и услышавъ отвъть: ей Господи, ты знаешь, что я люблю тебя, опять говорить: »паси овець моихь.» И отчего Тисусъ Христосъ, оставляя прочихъ Апостоловъ, говорить одному Петру о сей любви и заботь?-Между Апостолами Петръ быль отличный, онъ быль устами и верхомъ ихъ лика, почему и Павелъ предпочтительно хотьль его видьть. И такъ Інсусъ Христось обращался къ Петру для того, чтобы показать ему, что отнынъ онъ долженъ имъть дерзновеніе и почитать отреченіе свое изглаженнымъ. Ему поручаеть онъ предстательство братій своихъ и не напоминаеть, не укоряеть за его отреченіе, но говорить: если любишь меня, предстательствуй братіямь твоимь, покажи нынь пламенную любовь, которую всегда мнв показываль и которою похвалялся; за меня хотыль ты дать жизнь свою, отдай ее за овецъ моихъ. Когда послъ двукратнаго вопрошенія сердцевъдца, Петръ услышаль и третій вопросъ, о той же любви къ нему, онъ смутился духомъ; память прежняго проступка сдълала его робче и осторожные, ибо тогда, за смылымы и увырительнымъ ответомъ, следовали близко малодушіе и паденіе, Господи, ты все знаещь, ты знаешь, что я нобщо тебя, отвъчаеть нынь Петръ: замьтьте, братіе, какъ много онъ изменныся, какъ остсроженъ и скроменъ! Въ немъ уже нътъ прежней

надмънности, уже не смъеть онъ противоръчить; онъ говорить самъ въ себъ: какъ! и я думаю, что люблю, а быть можеть не люблю, подобно прежнему? много на себя надъясь, я отвъчаль тогда съ твердостію, и рабыня меня побъдила! Трижды вопрошаеть Госнодь Петра и трижды даеть ту же заповъдь, чтобы показать, какъ много должно заботиться о спасеніи овецъ, и что сія забота есть наибольшее доказательство любви къ нему.» (на Іоан. бесъд. 88.)

Аревніе отцы, когда смотръли на Церковь, какъ на стадо, видъли ее управляемою, не отъ единаго Петра, но отъ всего Собора Апостольскаго. »Единое стадо, говорить св. Кипріанъ, въ словъ о единствъ Церкви, является пасомымъ, въ единодушномъ согласіи, встми Апостолами.» »Господь поставиль по себъ пастыремъ Церкви Петра, поучаетъ великій Василій, но всемъ будущимъ пастырямъ даль туже власть.» (Постан. монашескія XXII, 5.) И другь его Григорій Богословь, (въ бесьдъ 39 противь Новата, отвергавшаго покаяніе,) приводить въ примъръ текстъ Іоанна, не для возвеличенія Петрова: »не ужели ты не пріемлешь того великаго Петра, съ которымъ случилось, во время спасительной страсти, нъчто человъческое? Не приняль ли его самъ Іисусъ и, трикратнымъ вопрошеніемъ и исповъданіемъ, не исцълился ли онъ отъ трикратнаго отреченія?»

Но всъхъ полнъе объясняетъ намъ сіе мъсто Евангелія Іоанна, коимъ превозносятся Римляне, Св. Кириллъ Александрійскій: »блаженный Петръ руконоложенъ быль въ санъ Божественнаго Апо-

стольства, вмъстъ съ прочими Апостолами; поелику же случилось произойти навъту Іудейскому, и между тымь Апостоль сей ныкоторымы образомы паль, (ибо блаженный Петръ, будучи объятъ неудободержимымъ страхомъ, трижды отрекся Господа), то Господь врачуеть рану его и требуеть трикратнаго исповъданія, какъ бы полагая оное въ равновъсіе съ отверженіемъ, и какъ бы совершая исправленіе равносильное паденіямъ. Ибо гръхъ, сдъланный языкомъ и имъющій силу вины только въ словахъ, тъмъ же способомъ долженъ быть и уничтоженъ. Быль же спрошень: любить ли болье другихъ? потому что когда онъ большее получилъ прощеніе и, какъ бы оть болье щедрой руки, приняль отпущеніе преступленія, то, поистиннь, не долженъ ли былъ собрать въ себъ болъе любви предъ другими, и безпредъльнымъ расположениемъ заплатить благодътелю? -- Ибо хотя и всъ святые ученики обратились въ бъгство, отъ безчеловъчія Тудеевъ, наведшаго на нихъ нестерпимый страхъ, и отъ лютости воиновъ, угрожавшихъ имъ жестокою смертію, однако особенный гръхъ случился съ Петромъ, до трехъ разъ отвергшимся. Почему, какъ получившій большее прочихъ прощеніе, и вопрошается: болье ли другихъ любитъ? ибо по гласу Спасителя, »кому мало отпустится, тотъ меньше любить.» (Лук. VII, ст. 6:) Изъ созерцанія вышесказаннаго открывается наставленіе для учителей, что они не иначе могуть угодить Пастыреначальнику всъхъ, т. е. Христу, какъ если будуть пещись о благостоянін и благой жизни овець. И такъ, чрезъ троскратное блаженнаго Петра исповъданіе, упразд-

47

няется преступленіе троекратнаго отверженія. Подъ словами же Господа: »паси овцы моя,» разумъется какъ бы нъкоторое обновленіе даннаго ему Апостольства, разръшающее между тъмъ и поношеніе его паденія и уничтожающее малодушіе, происшедшее отъ немощи человъческой.» (толков. на XXI главу Іоанна.)

Такимъ образомъ изъяснение сего отрывка св. Кирилломъ, еще смиреннъе, для Петра, изъяснения Златоустаго, и не должно казаться необычайнымъ то, что сей витія церковный назвалъ Петра устами и верхомъ Апостоловъ, ибо также выражается онъ и о Павлъ.—»Не напрасно написалъ Лука, что приносима была молитва всей Церкви о Петръ, но дабы научить насъ, какую силу имъетъ молитва на небесахъ, такъ что освобождаетъ отъ опасности Петра и Павла, столповъ Церкви, верхъ Апостоловъ, славныхъ на небесахъ, стъну вселенныя, общую защиту всей земли и моря.» (Слово 2 о молитвъ)

Въ толкованіи посланія къ Римлянамъ, говоря о долгь пастырей, Златоусть приводить тоть же тексть и относить его смысль вообще къ пастырямъ: »Христось, ввъряя стадо свое верховному изъ Апостоловь, который болье всъхъ любиль его, предварительно спрашиваль: »любиши ли мя?» дабы онъ уразумъль, что попеченіе о стадъ Христовомъ поставляется преимущественнымъ признакомъ любви къ самому Христу, потому что для сего нужна мужественная душа. Но это сказано мною о совершенныхъ пастыряхъ, не о мнъ самомъ, и не о подобныхъ намъ, но о пастыръ, ежели есть такой, каковъ былъ Павель, каковъ Петръ, каковъ Моисей.» (бесъд. ХХІХ.)

Аалье, въ томъ же толковании, нигль не отдыляеть Петра оть Павла и говорить, въ чемъ состоить пстинное величе Рима: »подобно великому и могучему твау имъеть Римъ два свътлыя окатвлеса обоихъ св. Апостоловъ. Не такъ блистательно небо, когда солнце разливаеть лучи свои, какъ блистателенъ Римскій городъ, озаряющій всъ концы вселенной сими двумя свътилами. Оттолъ восхищень будеть Павель, оттоль Петрь.—Помыслите и содрогнитесь: какое эрълище представится для Рима, когда Павель и Петръ востануть тамъ изъ своихъ гробовъ и будуть восхищены во срътеніе Христу! Какія розы подносить Римъ Христу, какіе два вънца укращають сей городъ, какія златыя цепи его опоясывають, какими обладаеть онъ источниками. Воть чему удивляюсь я въ Римъ: не множеству золота, не колоннамъ и прочимъ украшеніямъ, но симъ столпамъ Церкви.» (бесъд. XXXI.)

Такъ вмъстъ съ Златоустомъ величаетъ ихъ и вселенская Церковь, нераздъльно одного отъ другаго, за равные подвиги и достоинства:

»Апостоловъ первопрестольницы и вселенныя учителіе, Владыку всехъ молите: миръ вселенной даровати и душамъ нашимъ велію милость.»

»Твердые и боговъщанные проповъдатели, верхъ Апостоловъ твоихъ, Господи, пріяль еси въ наслажденіе благихъ твоихъ и покой; бользни бо тъхъ и смерть пріяль еси паче всякаго витійства, едине свъдый сердечная.»

»Камень Христосъ, камень въры прославляетъ свътло, учениковъ преизрядна, и съ Павломъ весь дванадесяточисленный соборъ днесь, ихъ же па-

мять совершающе върно, сихъ прославлынаю прославляемъ.» (Тропар. 29, 30 Іюня.)

Есть другія пъсни церковныя, уже позднъйшихъ въковъ, прославляющія то одного, то другаго Апостола, которыя, если взять отдъльно, безъ сличенія съ прочими, могутъ подать мысль, будто Церковь исключительно величаетъ верховнаго Петра; такъ на прим. въ день памяти его поютъ ему:

»Верховное основаніе Апостоловъ, ты вся оставивь, послъдоваль еси Учителю, вопія ему: съ тобою умру, да и живу блаженную жизнь! Рима же ты быль и первый Епископъ, превеликаго градовъ слава и похвала, и Церкви утвержденіе, и врата адова не одольють ея воистинну, якоже Христось предрече.» (Минея Іюня 30 на хвалит.)

Но въ техъ же пъсняхъ церковныхъ встръчаемъ мы равносильныя выраженія и о прочихъ Апостолахъ, на-ипаче же о Павлъ, котораго память празднуется вмъстъ:

»Павле, уста Господня, основаніе ученія, иногда убо гонитель Іисуса Христа, нынъ же первопрестольникъ Апостоловъ былъ еси, блажение.» (Минея 29 стихира.)

И не только Павлу, но и Іакову Апостолу въ день его памяти поется: »яко князь Апостоловъ поставленъ быль еси по всей землъ.» (Мин. 30 Апръл. пъснь 8.) А другой Іаковъ, братъ Господень и первый Епископъ Іерусалимскій, величается: »преемникомъ началопастыря Христа (Мин. 23 Окт. стих.) первопрестольникомъ, первоепископомъ, лучшимъ изъ Апостоловъ, пастыремъ паствы воплощиагося Агнца вышняго и Сына Божія;» (Пъснь 9. Мин. недъля по рожд.) и самый престоль его именуется стар-

шимъ въ тъхъ же пъсняхъ: »Сіоне, возвъщай Церкви старъйшинство, ибо мати Сіонъ глаголетъ человъкъ; и Церковь Іерусалимская точно почиталась матерію прочихъ.—Изъ сихъ свидътельствъ явствуетъ неоспоримо, что подобныя выраженія: »уста, верхъ, князь Апостоловъ, основаніе, камень Церкви» хотя и встръчаются въ пъсняхъ церковныхъ, (которыя не суть догматы, а только изліянія благодарнаго сердца угодникамъ Божіимъ,) относятся однако Церковію не кълицу одного Петра, но и другихъ Апостоловъ, равныхъ ему честію, предъ коими онъ имълъ только первенство порядка, какъ сказано и въ Евангеліи:

»Дванадесяти же Апостоловъ имена суть сія: первый Симонъ, иже нарицается Петръ;» (Мате. X, 2.) что изъясняеть Златоустъ такимъ образомъ: »Господь поставляетъ Петра и Андрея прежде прочихъ, потому что они прежде всъхъ позваны были, потомъ поставляетъ Іакова прежде Іоанна, не по досточиству, а просто по возрасту, какъ обыкновенно считаютъ одного изъ братьевъ выше другаго, ибо мнъ кажется, что Іоаннъ былъ не только больше другихъ, но и больше брата своего.» (Бесъда 32 на Мате.)

Я привель тропари сіи и изреченія св. Отцевъ въ свидътельство, какимъ образомъ вселенская Церковь, отъ первыхъ въковъ Христіанства, воздавала должную хвалу Апостолу Петру, не унижая предънимъ прочихъ. Какъ неотъемлемо въ писаніяхъ имя первозваннаго у Андрея, и возлюбленнаго у Іоанна, и дътей грома у обоихъ сыновъ Зеведеевыхъ, какъ неотъемлемо, что они оба съ Петромъ предпочтительно были свидътелями великихъ знаменій Христовыхъ, такъ неотъемлемо и первенство

Петрово между Апостолами; ибо его всегда называють вначаль Евангелисты, и къ нему обращены нъкоторыя изъ важивищихъ изреченій Христовыхъ, и посль вознесенія онъ первенствуеть словомъ въ матери всехъ церквей Сіонъ. Такимъ образомъ вполнъ ются надънимъ слова Христовы, сказанныя на вечери, когда возвъстивъ ему славу, равную съ прочими: »вы же, которые пребыли со мною въ искушеніяхъ моихъ, сядете на престолахъ судить двънадцать кольнъ Израилевыхъ, потомъ, не огорчая еще предсказаніемъ о его тройномъ отреченіи, говорить въ утъщение и предосторожность: »Симонъ, Симонъ, се сатана просить, чтобы съять вась какъ пшеницу, но я молился, чтобы не оскудъла въра твоя; и ты нъкогда обратясь утверди братьевъ твоихъ.» (Ayr. XXII, 28, 30, 31, 32.)

И сіе изреченіе, на которое опираются Римляне, не возвеличиваеть Петра, по толкованію древно напротивъ только нихъ Отцевъ, и утыщаеть въ его лиць всъхъ падшихъ. чему, объясняеть Златоусть, если діаволь всьхъ просиль, не сказаль Господь, я за всвхъ молился?--Онъ обращаетъ къ одному Петру ръчь свою, чтобы показать, что его паденіе опаснъе паденія другихъ, и требуетъ большей помощи: потому что и противуръчилъ ему, и себя предпочиталъ другимъ; есть и третіе болье важное преступленіе-то, что онъ все приписываль себъ. Для уврачеванія сихъ ранъ Господь попустиль паденіе и потому, оставивъ другихъ, говорить съ нимъ однимъ: Симоне, Симоне и проч.» (Бесъда 82 на Мато.)

#### III.

# Свидетельства изь деяній и посланій апостольскихъ.

Посль сихъ изреченій Евангельскихъ, должно внимательно разсмотрьть, изъ дьяній и посланій Апостольскихъ, въ чемъ собетвенно состояло первенство Петрово, дабы, безъ современнаго примъненія Божественныхъ словъ къ самымъ событіямъ, не увлечься въ послъдствіи, на разстояніи многихъ въковъ, истолкованіемъ оныхъ по началамъ человъческимъ, а не по Христу. Но въ такомъ внимательномъ разборъ, прежде и евыше всего, должно быть безпристрастнымъ, воздавая жему же честь честь: ибо истъ никакой выгоды утанть одно обстоятельство отъ неопытныхъ, для того только, чтобы болъе опытные на него указали, и тъмъ бы поколебали довъренность. Истина не боится свъта и не требуеть хитрости человъчсской.

Чъмъ открывается книга дъяній Апоетольскихъ? — избраніемъ двънадцати на мъсто Іуды. Кто предлагаетъ?—Петръ. Какъ совершается избраніе?—этогда поставили двоихъ, и помолились, и бросили о нихъ жребій и вышелъ жребій Матоію; и онъ причисленъ былъ къ одиннадцати Апостоламъ.»— (Дъян. I, 23—26.) Нъкто изъ Западныхъ писателей привелъ здъсь, отрывкомъ, свидътельства Златоуста, въ пользу главенства Петрова, говоря, что онъ могъ будто бы самъ собою совершить сіе избраніе; прочтемъ полнъе Златоуста, для обличенія истины:

»Въ одинъ изъ сихъ дней, Петръ ставъ посреди учениковъ, сказалъ: »мужи и братіе» и т. д. Петръ всегда предначинаетъ слово, говорить Златоусть, какъ пламенный, какъ тотъ, кому ввърена Христа паства и какъ первый въ ликъ.—Почему же Петръ одинъ не обращается ко Христу, чтобы онъ даровалъ ему кого либо на мъсто Гуды? Для чего не производять они также избранія сами отъ себя? Теперь уже Петръ сдълался лучшимъ самаго себя. Сіе надлежить отвъчать на предложенный вопросъ. —Замъть, что Петръ все дълаетъ по общему согласію, а не по полномочію и властительски. Братіе, говорить онъ, ибо если Господь называль своихъ учениковъ, то кольми паче Петръ долженъ быль называть братіями соучениковь; воть достоинство Церкви, воть Ангельское состояніе. Необходимо было исполнить число Апостоловъ; но развъ Петръ не могъ самъ собою избрать? Конечно могъ, но не хотълъ, чтобы его обвинили въ лицепріятіи; притомъ еще и не получиль Духа Святаго. И такъ представили двухъ; не онъ одинъ, но всъ; мысль же подаль онъ, показывая притомъ, что не отъ него сія мысль, но свыше по пророчеству;---н

такъ онъ быль здъсь только истолкователемь, а не учителемъ.» (III бесъд. на дъян.)

Воть какъ осторожно объясняеть Златоусть примъръ предстоятельства Петрова, о коемъ онъ упоминаль въ толкованіи на Іоанна. Онъ представляеть Петра, во всемъ дъйствующимъ съ согласія прочихъ Апостоловъ, и не присуждаетъ ему даже имени учителя, чтобы не превознести его предъ прочими; а потому, если приписываетъ ему возможность одному избрать на мъсто Іуды, то симъ выражаетъ нравственную силу довърія, которую онъ имълъ въ собраніи Апостольскомъ, а не преимущество власти надъ ними.

При соцествіи Св. Духа на всъхъ Апостоловъ, не сугубая благодать сходить на Петра; однако же онъ опять начинаеть слово къ народу и обращаеть три тысячи, и здъсь опять даеть заметить Златоусть въ своемъ толкованіи: »согласіе, которое царствовало между Апостолами, уступившими добровольно Петру почесть говорить именемъ всъхъ.» (Бесъд. IV.) При входъ въ храмъ вмъств съ Іоанномъ, Петръ исцъляетъ разслабленнаго, и еще разъ обращаеть словомъ пять тысячь народа, и властію Апостольскою наказываеть Ананію и Сапфиру, солгавшихъ Духу Святому, когда утанли свое имущество, которое должны были принести къ ногамъ Апостоловъ. Свидътельствуеть же, о истиученія Христова предъ Первосвященниками, сперва съ Іоанномъ, а потомъ со всъми, говоря: »надобно болъе повиноваться Богу, нежели людямъ.» (Дъян. V, 29.)

Наступила важная минута въ размножающейся

Церкви Христовой, — учреждение степени Діаконской; кто же дъйствуетъ? — пусть разскажеть сіе Евангелисть Лука: »тогда двънадцать Апостоловь, созвавь множество учениковь, сказали: не прилично намь, оставя слово Божіе, служить транезамъ; и такъ, братіс, выберемъ изъ себя семь человъковъ извъданныхъ, исполненныхъ Св. Духа и мудрости, ихъ поставимъ на сіе дъло, а мы непрерывно пребудемъ въ молитвъ и въ служеніи Слову. Сіе предложеніе одобрено всъмъ собраніемъ и избрали Стефана и прочихъ; ихъ поставили предъ Апостолами; а сіи помолясь возложили на нихъ руки.»—(Дъян. VI, 2—6.) Здъсь, въ столь важномъ іерархическомъ дъйствіи, не видно отдъльно не только лица, но и слова Петрова, а дъйствують всъ вкупъ.

Когда же по смерти Стефановой, всв, кром'в Апостоловъ, разсъялись по окрестнымъ мъстамъ; и Діаконъ Филиппъ окрестилъ Самарію, то услышавъ о томъ находившіеся въ Іерусалимъ Апостолы, послам къ нимъ Пстра и Іоанна. И такъ вотъ уже соборъ Апостольскій посылаєть первоверховнаго, наравнъ съ Іоанномъ, и оба Апостола одинаково возлагаютъ руки на крестившихся, исполняя данное имъ порученіе.

Здъсь является въ книгъ дъяній Апостольскихъ другое лице, столь же великое, какъ и лице Петрово, подвиги коего займутъ большую половину сей книги, писанной ученикомъ его и Евангелистомъ Лукою, который однако же нигдъ вначалъ ис умалчивалъ о подвигахъ Петровыхъ и о первенствъ его въ дълъ проповъди и знаменияхъ. Кто сей? Павелъ, гонитель Церкви, обращенный къ

въръ, не къмъ либо изъ человъковъ, но самимъ Господомъ, какъ самъ о себъ свидътельствуетъ въ посланіи къ Галатамъ. (1, 11, 12, 15.) Госнодь, посылая къ нему ученика Ананію для его крещенія, говорить о немъ: »сей человъкъ ссть мосизбранное орудіе, и понесеть имя мое къ народамъ и царямъ и сынамъ Израилевымъ, и я покажу ему, сколько онъ долженъ пострадать за имя мое.» (Дъян. ІХ, 15, 16.) Павелъ есть единственный изъ Апостоловъ, обращенный самимъ Інсусомъ Христомъ, послъ его вознесенія, и получившій отъ него непосредственно заповъдь слова Божіл, не къ однимъ Іудеямъ, но ко всей вселенной, подобно какъ и Петру, по воскресеніи, поручено было стадо Христово. Любопытно, какъ встръчаются, въ возложенномъ на нихъ подвигъ, оба подвижника; послущаемъ; самаго Павла: »и такъ, пищеть онъ, объявляю вамъ, братія, что Евангеліе, которое мною проповъдано, не есть человъческое; ибо я получиль оное и научился оному не отъ человъка, но чрезъ откровеніе Інсуса Христа. Вы слышали, какъ я нъкогда жиль въ Іудействъ; какъ жестоко гналъ церковъ Божію и опустощаль ее, и преуспъваль въ Іудействъ, болъе многихъ сверстниковъ въ родъ моемъ, будучи жаркимъ ревнителемъ отеческихъ моихъ. преданій. Но когда Богъ, избравшій меня отъ утробы матери мосй, и призвавшій благодатію своею, благоволиль открыть во мить Сына своего,: дабы я проповъдаль его язычникамь, то я съ того времени не совътовался съ плотію и кровио, и не: пошель въ Герусалимъ къ бывшимъ прежде меня Апостоламъ: а пошель въ Аразію, и опять возвра-

тился въ Дамаскъ. Потомъ, чрезъ три года, ходилъ я въ Іерусалимъ видъться съ Петромъ, и пробылъ у него пятнадцать дней. Другаго же никого изъ Апостоловъ я не видаль, кромъ Іакова, брата Господня. (Пиша сіе къ вамъ, предъ Богомъ, не лгу.) Послъ сего ходиль я въ страны Сирскія и Киликійскія. Церквамъ Христовымъ въ Іудев я лично не быль извъстень, а только слышали онъ, что бывшій нъкогда гонителемь ихъ, нынъ проповъдуеть въру, которую прежде старался истреблять, и прославляли за меня Бога.—Потомъ, спустя четырнадцать лътъ, я опять ходиль въ Іерусалимъ съ Варнавою, взявъ съ собою и Тита. А ходилъ по откровенію, и тамъ, особенно же знаменитымъ, предложиль благовъствованіе, проповъдуемое мною язычникамъ, изъ предосторожности, не напрасно ли я подвизаюсь или подвизался. Впрочемъ и Тита, бывшаго со мною, хотя онъ Еллинъ, не принуждали обръзаться. Но вопреки вкравшимся ложнымъ братіямъ, скрытно приходившимъ подсмотръть за нашею свободою, которую мы имъемъ во Христв Іисусь, чтобы поработить насъ, мы ни на часъ не уступили имъ и не покорились, дабы истина благовъствованія сохранилась въ васъ. Что же касается до знаменитыхъ чъмъ-либо, ктобы они тамъ ни были, мив нужды ивть; Богь не взираеть на лице человъка. И знаменитые ничего не возложили на меня болье. Напротивъ того видя, что мнъ ввърено Евангеліе для необръзанныхъ какъ Петру для образанныхъ, (ибо тоть, кто содъйствоваль Петру въ Апостольствъ къ обръзаннымъ, содъйствовалъ и мнв, къ язычникамъ); и узнавъ о дарованной мив

благодати, Іаковъ, и Кифа и Іоаннъ, почитаемые столпами, въ знакъ согласія подали руку мнь и Варнавъ, чтобы намъ итти къ язычникамъ, а имъ къ обръзаннымъ, только чтобы мы помнили нищихъ; что и старадся я исполнять въ точности. А когда Петръ пришелъ въ Антіохію, тогда я лично противусталь ему; ибо онь подвержень быль нареканцо. Потому что до прибытія накоторыхъ отъ Такова, онь ъль съ язычниками; а когда они пришын, то сталь танться и устраняться, опасалсь образанныхъ. Вмаста съ нимъ лицемарили и прочіє Іуден; такъ что и Варнава увлечень быль ихъ лицентриемъ. Но я, видя, что они не прямо поступають по истинь Евангельской, сказаль Петру при всъхъ: ежели ты, будучи Іудей, живешь цоязычески, а не по-Тудейски; то для чего язычникорь принуждаень жить по-Іудейски?» (Галат. I, II-24. II, 1-14.)

Весьма замечательно, въ словахъ Павловыхъ, что онъ получиль откровеніе прямо отъ Христа, что ему ввърено Евангеліе для необръзанныхъ, какъ, Петру для обръзанныхъ, что столиами Церкви тогда почитались не единственно Петръ, названный камиемъ, но еще Іаковъ и Іоаннъ, и даже Іаковъ названъ прежде Петра, будучи Епископомъ Іерусалимскимъ, и братомъ Господнимъ по-илоти, поставленнымъ на канедру матери всъхъ Церквей, Сіона, самимъ Господомъ, когда явился ему по воскресеніи, какъ свидътельствуеть о томъ Здатоусть, въ истолкованіи XV главы втораго послатнія къ Кориноянамъ, основываясь на древнихъ преданіяхъ. Достойно обратить винманіе и на то,

что хотя, изъ книги двяній видно, что чрезъ посредство Петра впервые открымась дверь царствія Божія язычникамъ, обращеніемъ Римскаго сотника Корнилія, однако же Павель прямо утверждаеть »что не только ему ввърено Евангеліе для необръзанныхъ, какъ Петру для обръзанныхъ, но что и самъ Петръ подаль ему на то руку въ знакъ взаимнаго согласія.» Книга дълній, описывающая проповъдь Павлову въ Римъ, нигдъ не упоминаетъ о Петровой, въ столицъ языческаго міра, хотя преданія первыхъ въковъ Христіанства свидьтельству ють о мученической смерти обоихъ Апостоловь вы Римь; но о томь, что свыть Христіанства впервые быль принесень туда верховнымъ Апостоломъ, и что онъ тамъ епископствоваль 25 летъ, безмолествують древнайше латописцы.

Полезно всегда сличать подобныя мъста Св. Писанія съ толкованіями великихъ учителей вселенской Церкви;—воть что говорить Златоусть, о взаимныхъ отношеніяхъ обоихъ верховныхъ Акостоловъ:

»Потомъ, после трехъ лътъ ходиль я въ Герусалимъ видеться съ Петромъ.» Можно ли было выразиться скромиве? После столь великихъ подвитовъ, не имъл никакой нужды въ Петръ, и въ его одобрени, ибо они имъли оба равную власть, онъ однако же идетъ навъстить его какъ старинаго, ради желанія его видъть. Онъ воздаеть ему всю почесть и все уваженіе, какія надлежало, и даже не хочетъ поставить себя наравиъ съ нимъ, какъ явствуетъ изъ всего странствія; Св. Павелъ посътиль Св. Петра, въ томъ же духъ, какъ братія

наци посыцають иногда святьиъ мужей, и даже есть еще нвито болье синреннаго въ поступкв Навая: потому что тв, оконхъ я упомянуль, странствують для собственной пользы, а Павель нимало не нуждался, чтобы Петръ его наставиль и исправиль; онь только котьль его видеть и воздать ему почесть. »Я помель, чтобы видьть Петра,» т. е. я не имель другаго намеренія, какь только видеть его; въ такомъ смысле поступають тв, которые странствують чтобы видеть прекрасивнийе города; Павель же полагаль, что ничего не должно щадить, чтобы видеть мужа столь именитаго, и онъ доказаль сіе пришедни въ Герусалимъ, послъ обращенія къ Евангелію столькихъ народовъ. Сперва идеть онь посвтить Гакова, который быль старшій н болье достойный уваженія, и съ веричніемъ слумнасть его, хотя быль противнаго ему мнанія» (Бесьд. 1 на Галат.). Далье же говорить явственно Знатоусть о томь, что Апостоль Петрь даль соразсіє Павлу нати въ язычникамь; »что значить сіе выраженіе? Мы, говорить онъ, раздълили между собой вселенную, чтобы озарить ее свътомъ Евангелія, и язычники достались въ удъль мив, какъ Еврен другимъ, потому что сіе угодно было Бесу.» (Бесьд. 4.)

Есть еще одно выражение Павла, въ послани въ Кориноянамъ, въ которомъ, описывая трудъ свой для ихъ утверждения въ въръ, дважды говорить о себъ энто онъ ничемъ не мельше высшихъ Апостоловъ,» (2 Кор. XI, 5. XII, 11.) и Златоустъ, объясняя мысль его, присовокупляеть: »онъ не сравниваетъ себя съ лжеапостолами, но съ Петромъ н прочими; если же ажеаностолы его искусные, то и Петра и другихъ. Однако же онъ умеряетъ рачь свою, и не говоритъ рамительно, чтобы Апостолы инчего не сказали больше его, а только полатаетъ, что онъ ничемъ не меньше выснихъ Апостоловъ Послику казалось, что они имели изкое преимущество надъ Павломъ, потому что прежде увъровали во Христа и были въ большой славъ, то Павелъ смъло сравниваетъ себя съ ними и, называл циъ, выражается съ уваженемъ; не говоритъ просто, что они Апостолы, но именуетъ ихъ величайнеми между Апостоловъ, означая Петра, Гакова и Іоапна.» (Бесъд. ХХІП.) Здъсь не видно особеннаго преимущества Петрова.

Любопытно также видеть, какимъ образомъ въ первенствующей Церкви разръщается первое недоуменіе, касательно обрезанія язычниковь, когда еще главивищие Апостолы собраны въ Герусалим в Петръ между ними первенствуеть. Раскросмъ книгу дънна Апостольскихъ. Павелъ и Варнава посылаются отъ Церкви Антіохійской въ Герусалимскую, какъ матерь всьхъ Церквей. Апостолы и Пресвитеры собранись для разсужденія о семъ дъль, и по долгомъ разсужденіи, Петръ, возставъ, сказаль имъ: какимъ обравомъ вначаль Богь открыль чрезъ него дверь азычимкамъ, и въ чемъ состонть истинная въра въ заслуги Христовы. Тогда все собраніе умолкло и винмало повъствованію Варнавы и Павла, о знаменівкъ и чудесахъ, какія Богъ произвель чрезъ никъ у язычниковъ; когда же они нерестали говорить, Ілковъ (Епископъ Іерусалимскій брать Господень) началь рычь и сказаль: братія, послушайте мена,

Симонъ изълсимъ, какъ Богъ сперва привръдъ на изълния от и проц. — почему я полагаю, что не должно отмгощать техъ, которые изъ язълчинковъ обращаются къ Богу. И после сего Апостолы и Пресвитеры, разсудивъ со всею Церковью, положими послать съ избранными людьми шисьмо, оо-державшее собственныя слова ръшенія Іаковлева; въ заглавін же письма сказано вообще, не упоминам о дицъ Петровомъ: »Апостолы, Пресвитеры и братія, собравшись единодушно, равсудиль, — а въ ваключеніи, — ибо благоугодно было Духу Святому и намъ» (Двин. XV, 22.) реж

Есть ин въ семъ первомъ Апостольскомъ Соборъ, образца всъхъ грядущихъ вселенскихъ и пожьотныхъ, и въ семъ первомъ окружномъ послани, мотя малый признавъ первенства и преимущества Петрова надъ прочими Апостолами? Онъ говорить первый, но посль долгаго разсуждения соборжаго, н потому что имъль сказать о первомъ обращении чрезъ него язычниковъ, накъ и Павелъ всивдъ за нимъ, о проповъди своей между ними; ръшаетъ же дъло Епископъ Іерусалимскій Іаковъ, и посланіе пиниется безразлично отъ всего Собора. Вотъ истинный образень управленія церковнаго, и Павель выражаеть также единство Церкви, не средоточість одной канедры, но единствомъ духа въ союзъ мира: »Одинъ Господь, одна въра, одно крещение ш одинъ Богъ и Отецъ всъхъ, который надъ всъми и чрезъ всехъ и во всехъ насъ; каждому же изъ жасъ дана благодать по мъръ дара Христова. — И онъ поставиль однихь Апостолами, другихь Проровами, иныхъ Евангелистами, иныхъ пастырями и учитенами, въ совершению Святыхъ, на двло служения жъ созиданию твла Христова, дабы все воэращали въ того, который есть глава, т. с. во Христа» (Есес: IV, 5, 6, 7, 11, 12, 15.)

нь Заатоусть такъ изъясняеть слова Павловы с сихъ равличныхъ степенахъ: »онъ ставить прежде Апоотомовь и Пророковь, потомъ Евангелистовъ, но техъ однако же, которые благовествовали въ міре, подобно Апостоламъ. Пастыри и учители, конкъ. ность именуеть Павель, суть тв, коимъ ввърсны были народы какой либо отдыльной Церкви и которые посему почитались меньшими, ибо они сполойно пребывали на одномъ мъсть своего управленія, какъ Тить и Тимовей, которые были меньше Апостоловъ, обтекавинить землю для проповъди Евангелія» (Бесьда XI.)—Почему же Тимооей и Тить, поставленные Епископами въ Ефесъ и Крить самимъ Павломъ, меньше его, а Линъ и Климентъ, воставленные Петромъ въ Римь, равны ему влаетію и суть ему пресмники, когда, какъ видно наъ словъ Павловыхъ, Петръ не быль Епископомъ, а болъе Епископа?

замъчательно также и то, что Іоаннъ Златоусть, истольовавний два Евангелія, дъянія и всв посланія Павловы, и многократно говоривний о первенствъ и достоимствъ Петра, о Церкви и еявтененахъ ісрархическихъ, ни одного раза не возвеличиваль канедры Римской, хотя и самъ прибъгаль къ защитъ Папы Иннокентія, когда, проискаим старшаго изъ Патріарховъ Восточныхъ, свергмутъ быль съ престола Цареградскаго; но о томъбудетъ сказано далъе въ своемъ мъстъ.

Пробъжавъ такимъ образомъ, съ Златоустомъ въ рукахъ, первыя времена Апостольскія, сколько они намъ открываются изъ книги дъяній и посланій, и толкованія Св. Отець, мы видимъ при самомъ началъ, каковы были таниственные пути промысла Божія для управленія раждающейся Церкви. Доколь малая семья върныхъ собрана еще въ Герусалимь, первенствуеть между ними словомъ и дъломъ Петръ, какъ уста и верхъ Апостоловъ, по выраженію Златоуста, не будучи однако же частнымъ Епископомъ сей Церкви, ибо Апостоламъч предлежала проповъдь вселенская, и потому прежде ихъ разсвянія по всемь концамь міра, уже поставленъ мъстный блюститель Сіону, Іаковъ брать! Божій, самимъ Господомъ, къ которому благоговысть Петръ и Павель и проче Апостолы, и оть него даже истекаеть рышительный совыть на первыхъ собраніяхъ Церкви.—Потомъ Павелъ и: Петръ проповъдують въ Антіохін, но не епископотвують, и первымъ Епископомъ поставленъ тамъ Еводій, какъ Евангелисть Маркъ Петромъ въ Александрін, а Тить Павломъ въ Крить и Тимовей Ефесь, и хотя Павель три года жиль въ Ефесь, Іоаннъ жепровель тамъ остатокъ долгой жизни, никто изъ обонхъ Апостоловъ не почитался Епископомъ Ефесскимь. Такъ возвышенъ быль надъ всеми санъ Апостольскій, т. е. двънадцати, а не семидесяти, причтенныхъ къ лику учениковъ Христовыхъ подъ симъ именемъ, что котя послв предательства Іуды число дванадцать немедленно пополнено было избраніємъ Матоія, поднако после убіснія Іакова, весьма скоро приключившагося, никто изъ Апостоловъ не

предлагаль болье избрать кого либо на его мъсто; — одинъ колько Павель въ сіе время избранъ быль свыше въ Апостолы, явленіемъ самаго Господа, и сравненъ Церковью съ верховнымъ Петромъ, по взаимному согласію раздъливъ съ нимъ міръ, Іудеевъ н Еллиновъ.

Такимъ же образомъ оба они проповъдують, а не епископствують въ Римв, и, но свидетельству Иринея, писателя втораго въка, поставляють тамъ Енископомъ сперва Лина, потомъ Анаклета и наконець Климента, споспашника Павлова въ дъдъ проповъди, который названь, у того же Иринея, третьимъ отъ Апостоловъ, а не отъ одного Петра н Павла. И какъ кончина Евангелиста Іозина въ Есесь не положила его въ основание каосдов епископской сего города и всей Азін, Церквами коей онъ управляль до конца перваю въка, такъ и мученичество Петра въ Римъ не положило его въ основание сего престола, а если бы его подожило, то и Павла, въ одно время съ нимъ. тамъ скончавшагося,-При жизни обоихъ Апостодовь, мы не видимъ ни изъ ихъ дъямій, ни изъ, посланій, на изъ древивищихъ летописцевъ, какого либо центральнаго управленія Церкви въ столиць языческаго міра, да и не могло оно существовать, когда Церковь, была разобщена на земль, гоненіями и самымь разсьяніемь своимь но вевы частямь вселенной, (ибо мы видимь Апостола Оому въ Индіи, и Матеія въ Есіопіи, и Варволомея у Бактровъ, и Андрея въ Скиоји.) Она могла только соединяться духомъ въ Господъ Інсусь, единомъ основаніи и главъ своей, отъ котораго

и Павель приняль прямо Евангеліе, мимо Петра и прочихъ Апостоловъ, хотя и взывалъ въ посланіяхъ: жедина въра, едино крещеніе, единъ Богъ и Отець.»—(Ефес. IV, 5.) Тоть же, который сказаль нъкогда Самарянынъ »что пріидеть время, когда не въ одномъ Іерусалимъ поклонятся Богу, но по всей вселенной,» (Іоан. IV, 23.) и допустиль разрушеніе ветхозав'ятнаго святилища, и поруганіе самаго мъста своихъ страданій, для того, чтобы не полагать земнаго основанія въ необходимый союзъ Церкви своей, не опредълиль и Рима центральнымъ мъстомъ ея управленія; ибо предвидъль, что она должна была выдти изъ тесныхъ предъловъ Римской имперіи, и не хотыть, чтобы отъ временныхъ судебъ, отъ мъстности, зависьло единство Церкви, но отъ единодушнаго и неколеблемаго исповъданія въры, выражаемаго устами ея блюстителей, благодатію Св. Духа, на Соборахъ вселенскихъ, какъ нъкогда Апостольскихъ.

## Отношения Римскихъ Епископовъ

# къ Церкви вселенской.

I

#### Въ первомъ въкъ.

Если въ течение перваго въка Христіанства, еще при жизни Апостола Іоанна, мы видимъ, что Церковь Коринеская, страждущая раздорами внутренними, обращается не въ Ефесъ къ Евангелисту Іоанну, но въ Римъ къ Епископу Клименту, который пишеть ей два умирительныя посланія, то причина тому весьма ясная. Клименть быль споспышникъ Павла, основавшаго Церковь въ Коринов, какъ самъ онъ называеть его въ посланіяхъ, и сверхъ того тъ, въ домъ коихъ началась Церковь Кориноская, Аквила и Прискила, были выходцы Римскіе, изгнанные съ прочими Іудеями, указомъ Кесаря Клавдія.—Іоаннъ же не быль въ Коринов и дъйствоваль болье въ Азіи, потому и Коринояне обратились къ знакомому имъ споспъщнику Павла, и должно видеть съ какимъ смиреніемъ онъ отвітствуеть, даже не выставляя имени своего, а просто: »Церковь Божія въ Римъ, Церкви Божіей въ Коринов,» какъ равная къ равной,

имъющая единымъ средоточіемъ и главою самаго Господа:

Не должно оставить безъ вниманія, какимъ образомъ историкъ первыкъ трехъ въковъ Христіанства, ученый Евсевій Епископъ Кесарійскій, сохранившій въ своемъ твореніи отрывки прежде бывшихъ мадонисмевъ, описываеть сіе происшествіе и отзывается о минмомъ преемничествъ Климента:

же, вы посла него восприять Анаклить; но семъ же, вы третьемъ мъстъ отъ Апостоловъ, ецископство наслъдовать Клименть, который и видълъ блаженныхъ Апостоловъ и жилъ съ ними. При семъ Климентъ, который и видълъ блаженныхъ Апостоловъ и жилъ съ ними. При семъ Климентъ, когда не малое произопло смятение между братіею въ Коринов, Церковь сущая въ Римъ, послала пространное писаніе къ Кориноянамъ, призъная ихъ къ миру и возобновляя ихъ въру, которую пріяли предаціємъ Апостоловъ. (книга Ш., гл. б. церк. истор. Евсевія; Примея книг. Щ, сл. 5.)

И другой, знаменитый писатель IV въка, Свепиолний Епцекопъ Кипрскій, говорить: »въ Римъ были жервые Аностолы Петръ и Павель, они и Епископы, потомъ же Линъ, а нотомъ Клитъ, также Климентъ, бывшій современникъ Петра и Павла, о которомъ воспоминаетъ Павелъ въ послании къ Филиппійцамъ. Никто да не удивляется, что другіе приняли прежде него епископство отъ Апостоловъ, когда самъ онъ былъ современникъ Петру и Павлу, ибо еще при жизни оныхъ принялъ отъ

Истра руконоложение енисконства и отрежинсь, остался празднымъ, какъ самъ о себъ говоритъ въ одномъ изъ посланий. Но мы не совсъмъ извъстно знаемъ, по преемничеству ли Апретоловъ, былъ опъ поставленъ послъ Клита Епископа, (1 кимра противъ Карпократа)

Мзъ сихъ двухъ отрывковъ мы видимъ, что два Апостола созидаютъ Церковь Римскую и вручаютъ при жизни своей епископство оной тремъ Епископамъ, одному за другимъ, но свидътельству Иринея и Евсевія, и хотя Епископами, но и онъ говоритъ, что Петръ самъ рукоположилъ трехъ Епископовъ Рима, одного по другомъ, подобно какъ и проліе Апостолы рукополагали Епископовъ и Пресвитеровъ по всъмъ Церквамъ, гдъ проходили. Почему же Епископъ Римскій есть исключительный прееминкъ Петра, а не Антіохійскій Еводій, или Александрійскій Маркъ, и столько другихъ?

Не иначе принимаеть сіе Церковь Православная, въ своихъ пъснопъніяхъ, величая не одного
Климента преемникомъ Петровымъ» ученикъ Истровъ бывъ, блаженные нравы того подражая, Клименте страдальче, тъмъ же и престода преемникъ
показался еси, просвъщая всю тварь;» (Минея 25
Іюня.) Мелетія Епископа Антіохійскаго она воспъваетъ также: »явственно священнотанникъ препзяществовавъ, Петра престолъ еси наслъдоваль
верховнаго; уподобився добродътельми Христовымъ
Апостоламъ, тъхъ власть и престолъ наслъдоваль
еси, яко православія столиъ и благочестія поборникъ» (Минея 12 Февр.)

: Опренмуществах Римской Церкви объясияеть Ириней, Епископъ Ліонскій втораго вика, ученикъ Поликариа Смирискаго, ученика Евангелиста Лоанна, --- въ жимъ о гересякъ для руковода етра :върнымъ (км. ПП., гл. 3.): эн такъ преданія Апостоловъ, извъстное во всемъ міръ, можно усмотровы вы каждой Цернви всякому, кто кочеть омдвть жетину: мы можемъ перечислить такъ, колорые были отъ Апостоловъ поставлены Епископами въ : Перквахъ, и преемниковъ ихъ даже до нашего времени, которые ничему такому не учили и ничего такого не знали, о чемъ еретики пустословять. Но ноелику перечислять въ семъ краткомъ сочинения пресмства Епископовъ всехъ Церквей было бы слишкомъ долго: то мы, указывая на Апостольское преданіе и на возв'ященную людямъ и чрезъ дреемство Епископовъ дошедшую до насъ въру, которую хранить величайшая, и древиницая и всьмъ извъстная, двумя преславными Апостолами Петромъ и Павломъ въ Римъ основанная и устроевная Церновь, посрамляемъ всъхъ, которые какимь бы то ни было образомъ, изъ угожденія ли себъ, или изъ тщеславія, или по саблоть и неразумию, разсуждають неправильно. Ибо всв Церкви, т. е. върующие повсюду необходимо должны согласоваться съ сею Церковію, потому что она есть болье могущественная изъ главныхъ Церквей, (propter potentiorem principalitatem) въ которой встви втрующими повсюду сохраналось Апостодьское преданіе. И такъ блаженные Аностолы, оснои устроивъ Церковь Римскую, служение епископства вручили Лину, о которомъ упоминаетъ

Павель въ посланяять къ Тимоосю. Лину пресмствуеть Анаклить; посль него, третій оть Апостоловъ, епископство принимаетъ Климентъ, который видьть блаженных Апостоловь и обращался съ ними, самъ ольниалъ проповъдь Апостоловъ и вредание ихъ имълъ предъ глазани, и притомъ не одинъ; ибо еще оставались тогда многіе ученики Апостоловы. Клименту преемствуеть Еваресть; Еваресту Александры, и наконець шестый оть Авостоловь поставляется Сиксть; посль него Телесфорь, который приняль славное мученичество; потомъ Гигиній, посль Пій, посль него Аникита. Посль Сотера, преемника Аникиты, пріемлеть жребій епиоконства двънадцатый отъ Апостоловъ Елевоерій. Такимъ порядкомъ и преемствомъ преданіе и проповедь истины въ Церкви отъ Апостоловъ допын до насъ. И Поликариъ, не только былъ ученикъ Апостоловь и обращался со многими, видъвшими Христа, но и отъ Апостоловъ поставленъ быль Епископомъ въ Азіи въ Церкви Смирнской; его и мы видван въ детстве нашемъ; ибо онъ жиль долго и оставиль жизнь въ глубокой старости, пріявъ славное мученичество. Равно и Церковь Ефесская, основанная Павломъ и бывшая подъ управленіємъ Іоанна, до временъ Траяна, есть върный свидътель преданія Апостольскаго.»

Ясно, что Епископъ Ліонскій болье всъхъ говорить о Церкви Римской, какъ величайщей на Занадъ, и къ ней обращаеть желающихъ знать Апостольекое преданіе, какъ къ ближайшей. Но что говорить о ней, то должно разумъть и о другихъ главнъйщихъ Апостольскихъ Церквахъ: напр. называеть ее величайтиею и древивниею, хотя ть же названія приличествують Іерусалимской, Антіохійской, Александрійской, и тьмъ больше, что онъ древиье Римской, бывь ранъе основаны.

Современный Иринею Пресвитерь Африканскій; знаменитый Тертулліянь, учить также совытоваться вы дылахь выры съ Церквами Апостольскими: жесли желаешь, говорить онь, лучше подвизаться вы дыль твоего спасенія, то обойди Апостольскія Церкви, вы которыхы досель стоять самыя ихы кафедры, вы которыхы читаются подлинныя ихы посланія, звуча голосомы ихы и представляя ихы лице. Если не далеко оты тебя Ахаія, то имыещь Коринов, если не далеко живещь оты Македоніи, то имыещы Филиппы, имыещь Фессалонику; если можещь идти вы Азію, то тамы есть Ефесы; если живешь не подалеку оты Италіи, имыещь Римы» (36 сар. de praescriptionibus haereticorum.)

И такъ вотъ причина, по которой Церковь Римская важна для Христіанъ, особенно Западныхъ, куда не доходили далеко стопы Апостоловъ, ибо только о Павле извъстно, что быль въ Испаніи, но далее Рима не видимъ Церкви, лично ими утвержденной. И конечно не Клименту и его преемникамъ, какъ бы главамъ видимой Церкви, послуще ствовалъ Евангелистъ Іоаннъ, жившій въ Ефесь до комца перваго стольтія, но Тому, кто являлся ему въ Апокалипсисъ, ходящимъ посреди влатыкъ свътильниковъ, и, его устами, обличалъ различныя частныя Церкви.

Самъ Іоаннъ, заключивний собою въкъ Ано-

калиненсь градущую судьбу Церкви, не упоминаеть ни единаго слова о средоточін церковнаго, управленія въ Римъ, хотя часто говорить о Герусалимъ, земномъ и небесномъ, и о Вавилонъ; Римъ же, какъ древняя столица міра язычеснаго, если бы предназначался будущею столицею Христіанства, могъ бы однако обратить на себя вниманіе пророчествующаго Апостола.

Памятникомъ Апостольскаго въка сохранились намъ, промв. книгъ Новаго Завъта, постановленія Апостольскія, писанныя, какъ предполагають. Климентомъ Епископомъ Римскимъ, и правила Св. Апостоловъ, имъ же собранныя, изъ коихъ Западная Церковь пріемлеть только 55. Но ни одно: изъ сихъ правиль не гласить въ пользу первенства и единоначалія Римскаго: напротивъ того. правнаю 34 прямо говорить, что между Епископами всякаго народа первый Епископъ, не упоминая, что есть одинь главный надъ всеми. »Епископамъ всякаго народа подобаетъ знати перваго въ нихъ и признавати его яко главу, и ничего превышающаго ихъ власть не творити безъ его разсужденія; творити же каждому только, что касается до его епархіи и до мъстъ къ ней принадлежащихъ. Но и первый да ничего не твориты безъ разсужденія всьхъ, ибо тако будеть единомысліе и прославится Богь о Господъ во Св. Думъ, Отецъ и Сынъ и Св. Духъ» Правило: 35 повелья ваеть, чтобы ни одинь Епископъ, вив предъловы своей Епархіи, не совершаль рукоположенія вы то-: родахъ, ему не подчиненныхъ; а 37 правило повельваеть, чтобы дважды въ годъ быди соборы Епискомовь въ каждой эпархіи, для разсужденія о догматахъ благочестія, и для разрыценія возникакопцихъ споровъ, и нигдь не упоминаєть о верховной власти Римскаго престола, хотя Клименть, какъ
пресминкъ сего престола и собиратель правиль,
могь бы лучие другихъ слышать о томъ отъ Апоктоловъ, и не долженъ бы опускать столь важнаго
правила, положеннаго на Западъ въ основаніе управленія церковнаго.

Въ VII кинга постановленій : (гл. 46.) въ перемив Еписконовъ, руковоложенныхъ самими Апостолами, говорить онъ сперва о Герусалимскихъ, потопъ о Антіфхійскихъ и Александрійскихъ, и напоненъ о Раменихъ, какъ поздивинихъ, и даже такинъ образомъ: »нервый Епископъ Римской Церкви руконоложень Линь, Павломь, а второй, по смерти Лина, Клименть-мною Петромър И такъ Павель руконоложиль перваго Епископа Церкви Римской, а не Петръ: (что въриве, ибо аходствуеть съ кингою дъяний Апостольскихъ, упоминающих волько о странствін Павла въ Римъ,) А въ VIII жинев, (слав. 10) техъ же постановледій, при описанія Божественнаго служенія сказано енерва: до Епископт нашемъ Таковъ и апархіяхъ его, чемолимет, в а потемъ уже во Епископъ намень Климентв и апаркіяхь его помодимся» чемь доказывается братское равенство между собою Епископовъ и глубокое уважение къ лицу Іакова брата Божія, и къ жанедръ Інрусациской, какъ старъйней между всьии престолами, святительскими, въ последствин основанными Апостолами, потому что Іакова поставиль, по древнимъ преданіямъ, самь

Господь Інсусь Христось. (Истор. Патр. Досшев, на Гречес. кн. I, гл. XI, пар. 6.)

Касательно важности сего престола воть что собраль ученый писатель Бингамъ, изъ различныхъ древнихъ Отцевъ, говоря о Церквахъ, которыя приный первыхъ Енископовъ прямо отъ Апостоловъ. (Кн. II, гл. 4:) »Іеронимъ пишеть, что «Апостолы рукоположили Іакова брата Божія на престоль Ісрусалимскій, вскорт послт страданія Господня (Ніег. catal. scrip. с. 3; Св. Епифаній называеть его первымь Епископомь, первымь, которому поручиль Христосъ собственный престоль свой на землы. (Epiph. her. 78 n. 7. her. 29 n. 3. her. 66 n. 19.)-Златоусть свидетельствуеть, что онь быль руконоложенъ въ Епископы самимъ Христомъ (бесъд. 38 на 1 Кор. гл. 15.). Собиратель постановленій Апостольскихъ,-что Іакова рукоположили Христосъ и Апостолы (кн. 8, гл. 35.). Клименть Александрійскій, древнъйшій изъ вськъ учителей, приводимыхъ Евсевіемъ, пишеть о поставлении Іакова на престоль Герусалимскій: »что хотя Спаситель обыкновенно предпочиталь прочимъ Петра, Іоанна и Іакова, однако же, послъ его вознесенія, никто изь нихь не спориль между собою о сей высней почести, но избрами Такова, называемаго праведнымъ, Епископомъ Герусалимскимъ, и далъе: Господь по воспресенін своемъ сообщиль даръ въдъпія Іакову праведному, Петру и Іоанну.» И такъ вотъ Гаковъ стоить впереди всехъ и ему уступають лючесть самые Алюстолы, что видно изъ дъяній и на ихъ соборъ (Eus. lib. 2, с. 1.). А Евсевій въ исторіи своей пишеть, »что поств его смерти, Апостолы и ученики Господии, скольно ихъ оставалось, сопынсь изъ разныхъ мъсть съ родственниками. Спасителя, чтобы избрать преемника Св. Іакову, и единодушно напил Симеона сына Клеопова, двоюроднаго брата Господня по плоти, достойнымъ лицемъ для замъщенія сей синскойской клюсдры» (Ефв. lib. III, с. 2.) Воть въ какомъ особенномъ уваженіи, была она у Апостоловъ, когда сеще никто: и не думаль о важности. Рамской:

### II.

Harris Commence of the Commence

THE MANNEY OF THE STATE OF

# Во второмъ въкъ.

Посат перваго въка Апостольскаго следуетъобратить вниманіе на отношеніе Епископовь Римскихь къ Церкви, до вселенскихъ Соборовь, установившихъ твердыми канонами ея управленіе по всей
земля,—и мы можемъ почерпнуть сім свъдвнія изъисторіи Евсевія Кесарійскаго, намъ сохранившейся
отъ того времени. Достойно замъчанія, что сей ученый Епископъ и льтописецъ, подробно онисывая
не только событія, но и рядъ Святителей нервенствующихъ каседръ, одинаково именуетъ Римскихъ
вмъсть съ прочими преемниками Апостоловъ, не
означая нигдъ ихъ преимущества, или какого либо
особеннаго права надъ другими. Онъ описать и всъ
соборы, бывшіе до него и при немъ, и первый

Весленскій у на поторых однаво же синца не обы наруживалось одиновнастіє Римскатоп Епископа у са напротива только власть общая соборная; до же ной степени мысль о верховной власти Павы была, пужда его вику.

Евсевій привель однава свидительство Мринея Ліонскаго, о чомъ, какить образови выстоловник: вториго въна св. Поликариъ, Емископъ Смириский, ученикъ Евангелиста Іоанна, посътиль Римъ, гдъ сповля пръніе съ Епископомъ Римскимъ Аникитою о времени празднованія Пасхи; ибо Церкви Азійскія, держась преданія Апостоловъ Іоанна и Филиппа, праздновали оную 14 Марта, Церковь же Римская и прочія Западныя, въ первое воскресеніе посль весенняго полнолунія, основываясь на преданіи Апостоловъ Петра и Павла; но сіе разногласіе не нарушило между обоими Епископами общенія любви, и частное преданіе Петрово не превозмогло надъ частнымь преданіемь Іозина, доколь не было утверждено властію всей Церкви на первомъ вселенскомъ соборъ. Енископъ Аникита, какъ одиннадцатый отъ Апостоловъ, уступиль даже въ своей Церкви при совершении литургии освящение даровъ Полинаризу, какъ мужу Апостольскому: т. е. ближайщему: ученику самаго Евангелиста. Здъсь не видно ви первенства Петрова, ни преобладанія его преемниковъ; послъ сего трудно предполагать, чтобы самъ Іоаннъ Богословъ признаваль надъ собою первенство Климента Римскаго, третьяго отъ Апооголовъ. (Евс. кн. V<sub>2</sub> гл. 24.)

Пасхи защинать всю Церковь, и соединацись по сему предмеру мнегіє настиме областные соборы вь Риме, Геллін, Сирін, Малой Авін, Коринод, то несемале Евископа Поликрада Евесскаго д былинкь сь нимь опать не нарушило единства, не светри на превознение Папы Винтора, который инсаль въ Востоинымъ Епископать, этобы прервад на същини общене. Многіє Епископы не одобрыще сто кроновольнаго дъйствія убъждая крашить миръ не сримство вкобам, а Ириней Ліоновій, спрого обе пинняв сто своляв пославість, писаннымь оть миря всего собора Галлін, маноминая сму приморь Пославість, писаннымь оть миря всего собора Галлін, маноминая сму приморь Пославість, а только обычая. (Евс. кн. V, 24.)

Самъ Поликратъ, въ соборномъ посланіи своемъ, не обнаруживаль также покорности Римской каоедръ и исключительному преданію Петрову, на которое ссылался Викторъ. »Мы не безразсудно соблюдаемъ день сей, отвъчаль онъ, ничего не прибавляя къ преданцю Апостольскому и не отнимая оть него, потому что и въ Азіи почили великія светила: Филинить изв числа дванадеелти, и возлежавшій на персяхъ Господа Іоаннъ, который быль Іереемъ, носиль на главъ повязку Первосвященивковъ и почиль учителемь и мученикомъ въ Ефесв. И такъ братіе (т. е. Викторъ и сущіе съ нимъ въ Римъ) я, уже имъющій о Господъ 65 льтъ, бестьдовавшій съ братіями, обитающими по всей вселенной, прочитавшій все Св. Цисаніс, че стращусь того чъмъ угрожають мнъ; ибо люди, которые были выше меня, говорили: повиноваться должно Богупаче нежели людямъ.» (кн. V, 24.) Мубраниева, на изъ Принеева, не видно, чтобы во второмъ въкв нризнавалась какая либо пренмущественная власть Римскаго Епископа надъ прочими: нбо сопротивление Поликрата, не подвергло его никакой отвътственности, а Винторъ принужденъ былъ оставить свое отлучение, всъми принавное тщетнымъ; вонрось же о Паскъ, до времени, ръщить частный соборъ въ Кесаріи Палестинской для Церквей Восточныхъ, кромъ малой Азін, окружнымъ посляніемъ Наркисса Елископа Герусалимскаго и бывнихъ съ нимъ, въ коемъ ни слова не упоминалось о миъніи Виктора, а только указывалась въ примъръ Церковь Александрійская.

-most influence. The analysis of the second control of the second

Подобное сему новторилось и въ третьемъ въкъ, по случаю вопроса о правильности крещенія еретиковъ, между Папою Стефаномъ и двумя именитыми Епископами Азій и Африки, Фирмиліяномъ Кесарін Каппадокійской, и Св. Кипріяномъ Кареа-генскимъ. Стефанъ отвергъ ръщеніс двухъ помъст-

ныхъ соборовъ Африканскихъ, на которыкъ Кипріянь, со многими Епископами, постановня правизомъ перекренцивать всехъ приходящихъ отъ сред си въ лоно Церкви, и когда Кипріянь, на третьемъ соборъ, не принявъ ръшенія Стефанова, пославъ къ нему братолюбивое посланіе, Папа не допук стиль къ себъ даже посланныхъ отъ него. Усла ніавъ же, что и на Востокъ соборъ Иконійскій, созванный Фирмиліяномъ, утвердиль, ръщеніе Ки нріяново, онъ объявиль отлученными отъ общенів перковнаго Епископовъ Восточныхъ и Африканскихъ, что подало поводъ ко взаимнымъ между ними посланіямъ.—Письмо Фирмиліяна къ Книріану исполнено сильныхъ обличений, противъ неумъстной гордости Стефана, и показываеть, что произнесанное имъ отлучение принимаемо было отвюдь не ва действіе признанной власти, а только за действіе равнаго противь равныхъ, которые въ правъ быни опровергать окое предъ общимъ для объихъ съсронъ судомъ Церкви.

»Умолчимъ теперь о делахъ Стефана, чтобъл воспоминая о его гордости, намъ не опечалить себя еще более; узнавши, что вы судите о поступнажь Стефана, по правилу истинной веры и Хрисківнь ской мудрости, мы исполнимись неизъяснимою фян достію и премного благодаримъ Господа, чторим братіяхъ, находящихся стель далене, обрали едином мысліе оъ нами и единеніе въ въръ и истинам ибо одинъ и тотъ же Господь, обитающій въ настростиваю пресминковъ повсюду связываетъ согозомъ единенія, послику во всю землю изыде ввичаніе ихъв (И такъ воть истинный союзъ единства на настростива ихъв (И такъ воть истинный союзъ единства на настростивности изыде ввичаніе ихъв (И такъ воть истинный союзъ единства на настрости

одия изведря Петровя). Далые говорить оны: »Рименей: Канскепы: не сохраниють виолив предашнов изначала; это видио изъ тово, что у имуь есть изметорых особенности въ разсуждения многихъ другихъ волюти Пасии: и въ разсуждении многихъ другихъ Бомественнымъ талистъъ, и что они не все то собинедноть, что соблюдается въ Церкви Герусалимемой: Разно и изъдругихъ областяхъ, слотря но размено месть и назватий, есть такие мисто особенности не върупиям инра: и единства Касолический не опть не върупиям инра: и единства Касолический Церкви; одниъ Съссамъ дерзнулъ нынъ разрамвать миръ, который соблюдами предшесивентали его, взашиного чество и любовно»

🗓 «Единому Петру сказыль Господь: елика аще свяжения на семли, связано будель на небесяхв,» (Maro. XVI, 19.) и як одникь Апосвологь дунуль, говоря: »прінцине Духь: Свять, шть жен отпусните **РРАМИ, ОТМУСТАТСЯ НАСЬ, 18 ИМЪ ЖО ДЕРЖИТЕ, ДЕРЖАТСЯ** (Коан. Ж.Х., 20 23.) следовательно власть отпускать гръхи дана Апостоламъ и Церкванъ котерыя они беновили, бывъ посланы Христонъ, и Еншеномамъ, экступильными жив місто. Но я не могу же досядовать им столь звисе перазуще Стерана, который такъ имого надыванись мастопо своего Епископения, в нацывая себя пресминкомъ Петра, на которонъ уперидени Перковь, вносить многів: другів жанни и меставляеть новыя зданія многихь Церквей, дованивал, своею властію, что у сретиковъ ость кре**мені**е. Защищающій оное не разсуждаеть, что таимих иредительсивомъ и прешебрежениемъ единсива помрачается и накоторымы образомы уничножается петина Христіанскаго камня. Стефанъ, квалящійся

тьмъ, что онъ преемникъ каоедры Петровой, не возбуждается никакою ревностію противъ еретиковъ, уступая имъ силу благодати, не въ малой, но въ величайшей мъръ.»

На концъ письма Фирмиліянъ обращается къ лицу самаго Стефана: »сколько несогласій и раздоровъ постяль ты между Церквами? какой гртхъ на себя навлекъ, отлучивъ себя отъ толикаго числа людей? Не обманывайся, ты себя отлучиль, а не другихъ: ибо тотъ двиствительно раскольникъ, кто сдълаль себя отступникомъ отъ общенія единой Церкви; когда ты хочешь всъхъ удалить отъ себя, то одинъ себя удаляещь отъ всъхъ. Правилу истины и мира не могли тебя научить наставленія Апостола, который такъ увъщеваеть: »молю убо васъ, азъ юзникъ о Господъ, достойно ходити званію, въ неже звани бысте, со всякимъ смиренномудріемъ и кротостію, съ долготерпаніемъ терпяще другь другу любовію, тщащеся блюсти единеніе духа въ союзъ мира. Едино тъло, единъ духъ, якоже и звани бысте въ единомъ упованіи званія вашего; единъ Господь, едина въра, едино крещеніе; единъ Богъ и Отецъ всъхъ, иже надъ всъми, и чрезъ всъхъ и во вськъ насъ.» (Еф. IV, 1—6.) Съ какимъ стараніемъ соблюль Стефанъ сін спасительныя наставленія и увъщанія Апостола, поставляющаго выше всего смиреніс и кротость! Ибо что можеть быть менъе уничиженно и смиренно, какъ быть въ несогласіи съ толикими Епископами, во всемъ міръ, и разрывая миръ съ каждымъ, имъть раздоры разнаго рода со встми, то съ нами Восточными, о чемъ, въроятис, и вы слышали, то съ вами Южными?-посланныхъ

вами Епископовъ онъ принялъ, съ такимъ смиреніемъ и кротостію, что даже не удостоилъ ихъ разговора съ собою, и сверхъ того, помня правнаа мюбви, запретиль всей братін принимать домы, такъ что когда они пришли, имъ отказано было не только въ мирв и общени, но и въ гостепріимствъ и въ самомъ кровъ! Это ли значитъ соблюсти единеніе мира въ союзь духа? --- отторгнуть себя отъ единенія любви, отчуждать себя во всемъ отъ братіи и дъйствовать противъ таинства и въры, съ неистовствомъ упорнаго раздора! Возможно ли, чтобы для такого человъка были едино тъло и единъ духъ, когда у него, можетъ быть, и душа не едина, столь нетвердая, перемънчивая и неопредвленная! но оставимъ говорить объ немъ.» (Ист. Патр. Досио. кн. І, гл. 17 на Греческ.)

Не смотря на столь явное сопротивление власти напской, Церковь вселенская Канолическая не привнавала Фирмиліяна отступникомъ и ръшила вопросъ о крещеніи еретиковъ только на вселенскомъ соборъ. Признавая, какъ всегда, едино крещеніе, она опредълила нъкоторыхъ еретиковъ принимать посредствомъ крещенія, потому что ихъ мнимое ничтожно, не бывъ соединено съ исповъданіемъ Пресвятыя Троицы, а нъкоторыхъ безъ крещения, потому что совершившееся надъ ними не было повреждено еретическими митніями, какъ относившимися до другихъ предметовъ. Фирмиліянъ продолжажь быть въ общеніи со всеми святыми Епископами своего времени: Григоріемъ чудотворцемъ Неокесарійскимъ и Діонисіемъ Александрійскимъ, писавшемъ также увъщательное посланіе къ Стефану, о миръ; продолжаль предевдательствовать на соборахь Малой Азін, и судиль за ересь Павла Епископа Антіохійскаго, безъвсякаго полномочія и даже участія Римской Церкви.

и Священномученикъ Кипріянъ, Равномърно огор-тенный дъйствіями Стефана, писаль къ нему отъ лица Африканскихъ Еписконовъ: «ради самаго достоинства (епископскаго) и ради искренией любви, мы довеми сте до свъдънія твоего, любезнайшій брать, зная, что согласно съ истиннымъ благочестиемъ твоимъ и върою, жебъ угодно все то, что благочестиво и истинно. Впрочемь мы знаемъ нъкоторыхъ, которые, однажды принявши что нибудь, не хотять отложить того и не легко перемъняють свое расположение; но собственныя мнънія, обратившіяся у нихъ въ обыкновеніе, удерживають, не нарушая союза мира и согласія между товарищами. Въ такомъ случав, мы не принуждаемъ совъсти и никому не даемъ закона, такъ какъ всякой предстоятель Церкви имъетъ свободное произволение въ управлении оной, и отдастъ отчеть въ своемъ поведении Господу.» (посл. 72.)

Посль же строгихъ изреченій Стефана, Кипріянъ говориль предъ соборомъ 80 Епископовъ въ
Африкъ, отъ коихъ требовалъ свободнаго голоса:
«остается намъ сказать, что каждый изъ насъ думаеть о семъ предметъ. Мы не принуждаемъ никого и никого не лишаемъ права общенія, хотя
бы кто мыслиль и не одинаково съ нами; ибо
микто изъ насъ не ставитъ себя Епископомъ Епископовъ, никто, страхомъ насильственной власти,
не принуждаетъ братій къ повиновенію себъ. Каждый Епиекопъ, съ полною свободою и властію, можетъ дъйствовать по своему усмотрънію, и пи самъ

быть судимъ отъ другаго, ни судить другаго не можетъ. Но всъ мы ждемъ суда Господа нашего Інсуса Христа, который одинъ только имъетъ властъ избирать насъ для управленія своею Церковію и судить наше дъйствованіе.» (Ист. Патр. Досие. на Греческ. кн. І. гл. 16. Соп. Carth. Cyprian.)

Должно заметить, что это говориль Кипріянь, написавшій о единствв Церкви, которое разумълъ иначе, нежели толкують Римляне; вотъ слова его: »Господь основываеть Перковь свою на одномъ, хотя усвояеть всемъ Апостоламъ равную власть; однако, для показанія единства, онъ своею властію устроиль такъ, чтобы единство еје начиналось отъ одного. Конечно то же самое были и всь Апостолы, что и Апостоль Петръ, т. е. имъли равную честь и достоинство, но сперва поставляется одинь, дабы Церковь являлась единою. Не признающій сего единства можеть ли думать, что онъ имъетъ въру? — Противящійся Церкви и отдъляющійся оть нее можеть ли надъяться быть членомъ Церкви, когда Св. Павель разсуждаеть о семъ предметь и, показывая таинство единства, говорить: »едино тъло, единъ духъ, якоже и звани бысте во единомъ упованіи званія вашего.» (Ефес. IV, 4.) Мы должны крыко держать и защищать единство Церкви, наипаче Епископы, имъющіе первенство въ ней, дабы показать, что и самое Епископство одно и нераздъльно. Никто да не обольщаеть братства ложью, никто въроломною измъною да не растлъваетъ истинной въры; Епископство едино есть, въ коемъ каждый имъстъ постоянную часть; Церковь также одна, хотя

члены ея, съ распространеніемъ Церкви, сдълались весьма многочисленны.» (кн. о единствъ Церкви.)

Не только Стефану, но и предмъстнику его Св. Корнилію, сказаль онъ ту же истину, въ столь же сильныхъ выраженіяхъ, когда сей вздумаль потребовать оть него отвъта: почему не извъстиль его грамотою, о неправильномъ поставленіи Фортуната на каоедру Кароагенскую? »Между всеми нами опредълено и весьма справедливо, чтобы каждый виновный судимъ быль на мъсть своего преступленія; ибо часть стада ввърена каждому пастырю, чтобы управлять ею н давать за нее отчеть Господу. И такъ не должно позволять, чтобы подчиненные намъ скитались тамъ и здъсь и возбуждали несогласіе между Епископами.» (послан. 59.) Въ посланіяхъ же ихъ соблюдалось взаимно выраженіе совершеннаго равенства: »Кипріянъ, Корнилію брату-спасеніе, и Корнилій Кипріяну брату, или Папъ Кипріяну—спасеніе.»

Столь же сильно воспротивился онъ опять Стефану, когда Папа хотьль возстановить на кафедрахъ двухъ Епископовъ Испанскихъ, Марціяна и Василида, осужденныхъ областнымъ соборомъ за то, что во время гоненій, идоложертвовали, хотя и принесли покаяніе, и принудилъ его отказаться отъ своего ръшенія, мнъніемъ всей Западной Церкви.—Если же языческій Императоръ Авреліянъ, чтобы окончить дъло Павла Самосатскаго, низложеннаго на соборъ Антіохійскомъ и не хотъвшаго оставить домъ епископскій, повельлъ впредъ признавать законнымъ Епископомъ Антіохіи того только, кто будеть признанъ Римскимъ и Италійскими

Епископами, то и сіе языческое опредъленіе гласить болье въ пользу общенія Церкви Восточной со всьми Зацадными, а не въ пользу единовластія Папы. Доказательствомъ служить можеть то, что Павель, хотя Епископъ первостепенной каседры Востока, судимъ быль однако безъ приглашенія корнастія Римскаго Епископа, и только постав, соверщеннаго инзложенія, собравшіеся нь Антірохіи Епископы, поставляя на его мъсто другаго, извъстили о томъ, въ видъ общенія, Епископовъ Римскаго и Александрійскаго. Въ такомъ положеніи находились управленіе Церкви и отношенія между собою ся старъйшихъ Епископовъ, до Вседенскаго побора, бывщаго въ Никеи, въ 325 году.

## Четвертый въкъ.

## Первый Вседенскій Соборъ въ Никеи.

Прежде, нежели будемъ говорить о нервомъ Вселенскомъ соборъ, отъ коего сохранились намъ нравила но безъ дъяній, и который описанъ присутствовавшимъ на ономъ Евсевіемъ Кесарійскимъ, и другими льтописцами вкратцъ, должно замътить, что Епископъ Римскій не имълъ участія и даже средствъ къ его созванію. Когда ересь Арія уже возмутила Востокъ и окруж-

ныя посланія Александра, Епископа Александрійскаго, къ первостепеннымъ каоедрамъ, возвъстили осужденіе ересіарха на частномъ соборъ Египетскомъ,—Императоръ, по совъту ближайшихъ къ нему Епископовъ Восточныхъ, а не Папы Сильвестра, ибо ересь сія была еще чужда Западу, послаль ведикато Осія Кордубскаго примирить Александра сы Аріемъ, на другомъ частномъ соборъ въ столицъ Египта, и потомъ, видя неуспъшность сего, созваль Епископовъ всей имперіи въ Никеи.

Святители старшихъ престоловъ Восточныхъ Александрін, Антіохін, Іерусалима и двухъ Кесарій, присутствовали на ономъ, но въ число 348 отцевъ соборныхъ, не болье пяти явилось съ Запада, ибо пренія происходили въ Церквахъ Восточныхъ; не было и Сильвестра Римскаго, за старостію льть. Римляне домогаются доказать, что онъ предсъдательствоваль на соборь, въ лиць Осія Кордубскаго и двухъ своихъ Пресвитеровъ, Викентія и Витона-(потому будто бы, что Осій быль самь западный Епнскопъ, слъдственно изъ области папской, и имя его стояло во главъ всъхъ актовъ собора); но предположеніе ихъ укрвпляется только свидътельствомъ Геласія Кизическаго, позднъйшаго писателя, весьма, сомнительнаго, потому что онъ, очевидно по своимъ понятіямъ и догадкамъ, писаль многое, чего немогь достовърно знать, какъ на примъръ, подробности состязаній сь языческими философами.

Геласій, ссымаясь на историка Евсевія, приводить слова его съ произвольнымъ прибавленіемъ: »когда видълъ Императоръ Церковь смятенную, онъ возваль Вселенскій соборъ, грамотами возбуждая

Епископовъ, отвеноду собраться въ Никею. (Здъсь не видно участія папскаго или дозволенія созывать соборъ.) И такъ пришли изъ многихъ областей и городовъ Епископы, о которыхъ Евсевій Памфиль въ 3-й книгь житія Константинова говориль сльдующее: »отъ всъхъ Церквей, какія находятся въ Европъ, Азін и Африкъ, Божін святители, почитающіеся первыми, сощлись воедино. Единый храмъ, какъ будто разширенный мановеніемъ Божіимъ, заключиль въ ствнахъ своихъ Сиріянъ и Киликійцевъ, и проч. И самъ Осій изъ предъловъ Испанскихъ, знаменитый славою своего имени, который заступаль мъсто Сильвестра Епископа великаго Рима, витьсть съ Римскими Пресвитерами Витоніемъ и Викентіемъ, и съ многими другими, присутствоваль въ томъ собраніи. Епископъ же города, имъющаго державу, именемъ Митрофанъ, воспрепятствованъ быль старческимь возрастомъ; но Пресвитеры его заступали его мъсто, изъ коихъ одинъ Александръ быль впоследствін его преемникомъ.» (Геласія о Никейскомъ соборъ кн. II, гл. 5.)

Теперь раскроемъ самаго Евсевія и повъримъ Геласія; онъ начинаеть тьми же словами; когда же доходить до Осія, изобличается подлогь, ибо Евсевій говорить только: »даже изъ Испаніи мужъ оный многоименитый съ прочими возсъль: царскаго же града Епископъ по старческому возрасту отсутствоваль, но Пресвитеръ заступаль его мъсто.» (Истор. жиз. Констант. кн. III, гл. 7.)

И такъ здъсь не упомянуто даже о Пресвитерахъ Сильвестра Римскаго, не только о томъ, что его мъсто заступалъ Осій; откуда же почерпнулъ это Геласій, и отважился вставить въ текстъ Евсевія, который, какъ современникъ и участникъ собора, конечно могь о томъ лучше знать? Геласій прибавиль оть себя, въ составленныхъ имъ актахъ Никейскихъ, и подписи Епископовъ, поставивъ вначаль такъ:

Глава XXVIII. Подписи Епископовъ, утвердившихъ въру.

»Осій, Кордубскій Епископъ, святымъ Божіимъ Церквамъ, которыя суть въ Римв, Италіи и всей Испаніи, и отдаленнъйшимъ народамъ, обитающимъ даже до океана, чрезъ бывшихъ съ нимъ Прссвитеровъ Римскихъ, Витона и Викентія.»

Слишкомъ замъчательна нелъпость такой подписи, и она показываеть, какъ трудно принимать вещи съ довъренностію изъ чужихъ рукъ. Гдъ слыхано, чтобы подписи подъ какимъ нибудь актомъ. составляли особую главу?—это выдумаль Латинскій переводчикъ. »Осій—Церквамъ:» это не подпись и здъсь нъть смысла.

Въ Греческомъ напечатано: τῆς ἐκκλεσίαις.— Въ членъ ошибка, родительный единственнаго числа вмъсто дательнаго во множественномъ; въ переводъ Латинскомъ она поправлена; но текстъ Греческій дважды напечатанъ съ ошибкою, для того, чтобы, если можно, сбить читателя, и не допустить догадаться, что это не подписи. (рад. 41, 54.) Рег еоз, qui сит ірзо етапт. Когда же въ подписяхъловорять о себъ въ третьемъ лицъ? что значитъ: »чрезъ бывшихъ съ нимъ?»—развъ Осій не умълъ самъ подписаться?

Далъс подпись Александрійскаго Епископа--- эсь

**А**ванасіемъ, который тогда быль Архидіакономъ» Слъдственно мнимая подпись составлена не тогда, а въ послъдующее время.

Leontius Ecclesiis Domini ornamentum.—Кто когда доходиль до такого безумія, чтобы подинсываясь къ символу въры, назваль себя: »Леонтий украшеніе Церквей Господнихъ<sup>р</sup>»

Protogenes ille admirabilis »Протогенъ оный удивительный»; сія мнимая подпись того же рода.

»Александръ тогда только Пресвитеръ Константинополя, послъ же избранный въ Епископы онато города.» Слъдственно это писано послъ, а не въ свое время, и также не подпись; и что значать 13 подписей, когда Отцевъ на соборъ было 318? Кажется ясно, что мнимыя подписи не могли оуществовать, откуда же онъ взялись? Читайте дажее: σύνταγμα πραχθεντών т. е. не дъянія перваго Вселенскаго собора, а сочинение дъяній.— Не сеть ли это доброе признаніе?—вы найдете:

Глава XXXVII. Списокъ Св. Епископовъ, чрезъ которыхъ Св. великій и Вселенскій соборъ, въ Никеи собранный, послалъ всемъ во всемъ міръ Церквамъ, то, что они, Духомъ Святымъ, на соборъ опредълили.

За симъ следуеть, отъ слова до слова, тоть самый реестръ именъ съ прибавленіями, который мы разсматривали выше. Теперь и казавшался безсмысленною подпись Осія, оказывается имъющею правильный и ясный смысль, ибо это описаніе взято изъ Евсевія, а не Епископы сами о себъ говорять.— »Осій — Церквамъ, которыя въ Италів,» и пр. то есть, послаль опредъленія собора. Не ясно ли теперь, что, подъ названіемъ подписей, переписана статья последовавшаго времени, о лицахъ, имъвшихъ исполнительное порученіе отъ собора? и это сдълано для того, что латинствующему нужно было, чтобы Осій и Пресвитеры Римскіе, въ знакъ предсъдательства подписались выше всъхъ. Такимъ образомъ статья справедливая превратилась въ неленую, подъ ложнымъ заглавіемъ.

Сей разборъ не излишнимъ казался между прочимъ для того, чтобы за доказательство важности книги, не принята была древность изданія, которое сдълано въ Германіи въ первый разъ въ 1604 году, посль предшествовавшаго въ Галліи (пирет in Gallia primum.)

Въроятно основавшись на этомъ, авторъ книги l'Eglise catholique justifiée пишеть, (стр. 203.) съ такою же впрочемъ върностію, какъ и Геласій, что Пресвитеры Римскіе подписались на соборъ выше всьхъ Епископовъ, и ссылается въ томъ на историка Сократа (кн. І, гл. 9) но во всей этой главъ и вообще въ исторіи Сократа нъть ничего подобнаго; ибо онъ только повторяеть о Никейскомъ соборъ, слово въ слово, сказанное Евсевіемъ и обличаеть тымь еще болье ложь Геласіеву; (Сокр. кн. I, гл. 8.) да и не откуда было почерпать върнъйшихъ свъдъній. А въ главъ 13, той же книги, онъ говорить: »можеть быть читателямъ пріятно будеть знать имена Епископовъ, бывшихъ на соборъ; воть они: Осій быль Епископомъ Кордубы въ Испанін, какъ я полагаю и какъ я сказаль прежде. Витонъ и Викентій Пресвитеры города Рима, Александръ Епископъ Египта, Евставій великой Антіохіи, Макарій Іерусалима, Гарпократіонъ Кинополя; имена прочихъ находятся въ книгъ Аоанасія о соборахъ.» Аоанасій же бывшій лично на Никейскомъ соборъ, ни слова не упоминаеть о предсъдательствъ папскомъ, а только называеть повсюду Осія предсъдателемъ и отцемъ всъхъ соборовъ его въка, и то не въ качествъ мъстоблюстителя: «не безъизвъстный, но славнъйшій старецъ, говорить онъ въ апологіи своей, былъ великій и святый исповъдникъ Осій; какому собору не предсъдательствоваль онъ ? кого не убъдиль правыми ръчами? какая Церковь не украшена памятью его предстоятельства?»

Посмотримъ, что говорить другой историкъ Созоменъ: »Императоръ собралъ въ Никею Епископовъ всъхъ Церквей: пастыри трехъ Церквей, основанныхъ Апостолами, тамъ находились: Макарій Епископъ Іерусалима, Евставій Епископъ Антіохін и Александръ Епископъ Александріи.» (Соз. кн. I, гл. 17.) (Здъсь Созоменъ соблюдаетъ постепенность основанія сихъ Церквей; но воть какую ошибку двлаеть онъ далве, которая можеть служить мврою довъренности, имъ заслуживаемой, въ томъ мъсть, гдъ говорить, что Епископу Римскому, по достоинству его канедры, ввърена забота о всъхъ върныхъ.) »Іулій, Епископъ Рима, не могъ тамъ находиться по преклонности леть, но Витонъ и Викентій, Пресвитеры его Церкви, заступали его мъсто.» Такимъ образомъ Созоменъ вмъсто Папы Сильвестра поставляеть Іулія, но и онъ не говорить однако о предсъдательствъ его или Пресвитеровъ Римскихъ на соборъ. Молчить о томъ

н Өеодорить, который пишеть только, »что Римскій Епископъ не пришель на соборъ по преклонности льть, а послаль двухъ Пресвитеровь, чтобы принять въ извъстіе все, о чемъ будуть разсуждать, и изъявить свое согласіе на ръшенія, какія на ономъ послъдують;» (кн. І, гл. 7.) и такъ не для предсъдательства или утвержденія, но съ предварительнымъ согласіемъ.

Если же всъ три историка говорять, что Епископъ Іулій потребоваль къ себъ на судъ Аванасія съ его обвинителями, и первые два прибавляють, что есть канонъ, объявляющій ничтожнымъ все, что сдвляно безъ соучастія Епископа Римскаго (Созомен. ки. III, гл. 10. Сокр. кн. II, гл. 8.), то весьма бы желательно было, чтобы они указали на сей канонъ. Папа Іулій пишеть, въ посланіи своемъ къ Восточнымъ, которое сейчасъ увидимъ, только объ обычать во всемъ совъщаться съ Римскою Церковію и объясняеть причину онаго весьма удовлетворительно.—Канонъ же, объ окончательномъ ръшеніи дъль, Епископомъ Римскимъ, предложенъ быль позже сего, изъ уваженія личнаго къ Іулію, и къ его канедръ, основанной Аностоломъ, только на соборъ Сардикійскомъ, состоявшемъ помъстномъ изъ Западныхъ, и для нихъ только имъвшемъ силу, поелику не есть Вселенскій, хотя они не однократно покушались выдавать его акты за продолжение Никейскихъ. Историки сін, жившіе въ V въкъ, когда твердость Папы Св. Льва, въ смутныхъ обстоятельствахъ Востока, потрясеннаго ересями Несторія и Евтихія, давала, какъ мы увидимъ, особенную важность канедръ Римской, примънции обстойтельства своего времения къ проинедшему, и не чужды погръщностей историческихъ, весьма знаинтельныхъ, какъ мы уже видъли въ Созоменъ; а Сократь самъ сознается, въ 4 главъ второй книги своей, что онъ долженъ былъ ее передълъватъ, нотому что основался на творении Руфина (Западнаго историка); но совсъмъ тъмъ у него остались еще многія ошибки, какъ и у Созомена.

Осій, прозванный великимъ, по глубокому уважению, пакое къ нему питали вов Епископы, и какъ довърсиное лице Константина, разбиравший двло Арія на мысть, при самомъ началь, предсьдательствоваль не на одномъ Никейскомъ, но и на вежхъ помъсхныхъ соборахъ его времени, бывшихъ противъ Аріянь; но Испанія, его отечество, и Галлія и самая Италія, еще не находились тогда въ полной, непосредственной зависимости отъ престола Римскаго, какъ иы видимъ сте изъ примъровъ Африканской Церкви и изъ нъкоторыхъ каноновъ еоборных», хотя и первенствовала на Западъ Цержевь Римская, узы же совершенной подчиненности екръпились гораздо поаже, въ среднихъ въгахъ. Если бы Осій действоваль какъ местоблюститель, то ность бы титуль сей, какъ на другихъ соборахъ носили его инкоторые Елископы, легаты Папскіе.

По окончание собора, каждому изъ первостепенныхъ Епископовъ, поручено было обнародовать опредълены онаго въ своихъ предълахъ, и между прочими Цециліяну въ Африкъ, Осію во всемъ Занядъ; о Римскомъ же Епископъ не упомянуто, и еамые кажоны Никейскіе совершенно противны всякому единовластію въ Церкви. Правило 6. Да хранатся древніе обычан, правильне въ Египть, Ливін и въ Пентаполь, дабы Александрійскій Епископъ имъль власть надъ вовоми сими, помеже и Римскому Елископу сте обычно; (т. с. имъть подъ въдъніемъ своимъ ближайний Западныя Церкви). Подобно въ Антіохіи и въ иныхъ областяхъ да сохраняются превыущества Церквей. Вообще же да будеть извъстно сіє: аще кто, безъ сонзволенія Митрополита, поставленъ будеть Епискономъ, о таковомъ великій Соборъ опредъльть, что онъ не должень быть Епискономъ.

Правило 7. Понеже утвердися обывновение в древнее предание, чтобы чтить Епископа, пребывающаго въ Эліи (Іерусалимъ); то да имъетъ онъ просъедование чести, съ сохранениемъ достоинотва присвоеннаго Митрополів.

И такъ вотъ исключительно опредвлены преимущества четырехъ вселенскихъ престоловъ; но притомъ Рамскому не дано никакого преимущества, и правиломъ 5, за благо признано, чтобы въ кажъ дой области дважды въ годъ были соборы, для рамсужденія дълъ церковныхъ; а правиломъ 4 поставъ леніе Епископа предоставлено тремъ святителямъ единой области, если всемъ нельзя собраться, однако же съ общаго ихъ согласія; утверждать же поставленнаго подобаетъ въ каждой области ел Митрополиту, и ни слова не сказано о томъ, чтобы Римскій Епископъ давалъ утвердительныя грамсцат каждому Епископу во вселенной, какъ сіе пынъиринято закономъ на Западъ.

Послъ перваго Вселенскаго собора и до втораго, непрерывный рядъ помъстныхъ соборожь на Занадъ и на Востокъ, противъ и за великаго Аванасія, гонимаго Аріянами, исполнилъ все четвертое стольтіе, и ясно обозначилось на оныхъ управленіе церковное, какъ мы увидимъ сіе изъ каноновъ. Но великодушное покровительство Папы Іулія святому изгнаннику Аванавію, и особенно посланіе его къ Восточнымъ Епископамъ, по сему случаю, подали поводъ Римлянамъ доказывать, что верховный судъ принадлежалъ престолу древняго Рима. Разсмотримъ самыя событія; вотъ что писалъ Іулій Восточнымъ Епископамъ въ отвътъ на ихъ посланіе, когда не хотъли они притти на соборъ Римскій судиться съ Аванасіемъ, по его первому нриглашенію. (Concil. Т. 2 р. 585.)

»Я читаль посланіе ваше, которое мнъ принесли мои Пресвитеры, и изумился, что вы отвъчаан сваранво и неприлично на то, что было писано нами съ искреннею любовію и доброю совъстію. Въ посланіи обнаружилась гордость и надменность нисавшихъ, которыя чужды въръ во Христа; ибо нодобало показать тому, кто вамъ писалъ съ любовію такую же любовь, а не вражду. И развъ это не было признакомъ любви, что мы послали Преевитеровъ сострадать страждущимъ и возбудить тъхъ, которые просиди суда, дабы спъшили туда, гдъ все сперва разсмотръно будеть, и примется оправданіе, такъ что и братія наши и вы сами далье не терпъли бы обиды или клеветы? Что же было сдвлано достойнаго оскорбленія, или какую причину гитва даль я вамъ своими письмами?--или потому, что возбуждаль вась притти на соборь? Но это должно бы принять съ радостію, ибо тв, кото-

рые чувствують себя правыми въ деле, гдв они сами были судіями, не должны негодовать, если однажды осужденное ими, другими испытано будеть, и темъ более окажется ихъ правда. Посему и Епископы, на великомъ соборв Никейскомъ, не безъ промысла Вожія дозвольни, чтобы дъянія одного собора разсматриваемы были на последующихъ, и если таковъ быль древній обычай, память коего обновлена на великомъ соборъ, не прилично намъ оный у себя запрещать, потому что не могуть немногіе уничтожить утвержденный соборомъ церковный обычай.» З, твсь ничего не видно о единовластительствъ Римскомъ; далые следуеть изложение двла Аванасіева и Іулій опять оправлываетъ свой поступокъ, почему справедливо принялъ > онъ въ свое общение Аванасія, когда его обвинители не хотъли придти на соборъ: »если же огорчаетесь, что я не ко всемъ писаль, а только къ твмь, которые ко мнв писали, то следуеть вамь огорчаться для чего они одни по мит писали; по и въ этомъ, возлюбленные, могу дать отвътъ. Хотя я писаль одинь, однако не свое одно писаль мивніе, но всьхъ Италійцевъ и всьхъ Епископовъ этихъ странъ; я не хотвлъ, чтобы всв писали, дабы не обременились многіе; въ извъстное же время собранись Епископы и это ихъ мнъніс я вамъ опять объявляю. И такъ, возлюбленные, хотя и пишу одинь, хочу однако, чтобы вы знали, что я нишу вамь общее всехъ решеніс. Сіе говоримь вамъ противъ несправедливыхъ и подозрительныхъ обвиненій вашимь. (рад. 590.)» Здісь ясно видно, что не Іулій требуеть повелительно предстать къ себъ

на судъ, но что всв Западные зовуть чрезъ него Восточныхъ, и за симъ слъдують опять оправданія. Онъ такъ заключаеть смиренное свое посланіе: »о, возлюбленные, суды церковные совершаются уже не по Евангелію, но клонятся или къ изгнанію, или къ смерти. Если и дъйствительно, какъ говорите, Аоанасій и другіе погрышили въ чемъ либо, надлежало произвести судъ по правилу церковному, а не такъ какъ случилось. Надлежало писать ко всемъ намъ, дабы такимъ образомъ всеми определено было справедливое.» Выражение сіе, историкъ Созоменъ, жившій сто льть спустя, измъниль такимь образомь, будто Іулій писаль: что существоваль законь, объявлявшій ничтожнымъ все то, что сдълано безъ утвержденія Римскаго Епископа. (Соз. кн. III, гл. 10.) Но такого правила соборнаго сами Римляне не могуть указать ни на одномъ Вселенскомъ соборъ. Далье сказаль Іулій и причину, почему должно было относиться ко всему Западу о двав Аванасія: »ибо ть, которые страдали, были Епископы, и не простыхъ Церквей, но такихъ, которыя наставили въ въръ сами Апостолы. Для чего же, въ особенности объ Александрійской Церкви, ничего не жотым писать къ намъ?--или не знаете, что есть обычай писать къ намъ, чтобы отсель могло быть опредълено справедливое? И такъ ежели возникло такого рода подозръние на тамошняго Епископа, надлежало отнестись къ нашей Церкви. Нынъ же, не извъстивъ насъ ни о чемъ и поступивъ по своей воль, хотять и насъ имьть общинами своего суда, въ которомъ мы не участвовали» (И такъ вотъ настоящая, весьма законная причина.) »Не таковы

распораженія Павла, не такъ учили Отцы!-Это надмънность и новый порядокъ! умоляю васъ, внемлите; я пишу сіе для блага общаго; ибо что мы приняли отъ блаженнаго Апостола Петра, то вамъ и объявляемъ, и я, почитая сіе извъстнымъ у всъхъ, не сталь бы писать, если бы не возмутило насъ случившееся.—Епископы похищаются и лишаются мъсть, другіе изъ чужихъ странъ на мъсто ихъ поставляются; народамъ же причиняется то зло, что они скорбять о похищенныхъ и терпять принужденіе оть посылаемыхъ къ нимъ, такъ что которыхъ хотять не получають, а которыхъ не хотять, сихъ должны бывають принимать. Заклинаю васъ, чтобы не было болъе ничего таковаго. Лучше же пишите противу тахъ, которые предпринимають подобные безпорядки, дабы Церкви не страдали болъе, дабы никакой Епископъ или Пресвитеръ не терпълъ поношенія; ибо каждый, изъ нашихъ ли или вашихъ, кто такъ творить, дасть отвъть за сіе Богу; —здравствуйте о Господъ, возлюбленные братіе!» (concil. Т. 2. р. 598. edit. Paris. 1644.)

Посланіе сіе приводить самъ Аванасій, въ своей апологіи противъ Аріянъ, и дъйствія Іулія вполнъ соотвътствують разуму вселенской Церкви; ибо когда Римская, со всъмъ Западомъ, составляла почти ел половину, прилично ей было участвовать въ ръшеніяхъ столь важныхъ, каково низложеніе Епископа первостепенной каведры Александрійской. Не смотря на то Восточные не хотъли принять сего посредничества и отвътствовали, на первый зовъ Іулія, какъ пишеть о томъ историкъ Созоменъ: эчто Церковь Римская заслуживаетъ всякое уваже-

ніс, какъ основанная Апостолами, и потому ито пользуєтся достоинствомъ митреполіи отъ начала Христіанства, хотя принесшіє въ нее свъть въры пришли съ Востока: однако и Восточные не должны стоять на второй степени потому только, что не имъли пренмущества большаго города и много-подія, имъя твердость и ревность; и что Іулію, несправедливо было, принявъ въ общеніе Аванасія, парущать опредъленія Восточныхъ Церквей и тъмъ безчестить ихъ собраніе, вопреки правилъ церковныхъ; ибо и ихъ предщественники, Епископы Восточные, не воспротивились учиненному въ Церкви Римской, пизложенію Новатіана.» (Созом. кн. ІІІ, тл. 8. Совр. кн. ІІ, гл. 15.)

Хотя и нельзя оправдывать дъйствія Восточпыхъ противъ великаго Аванасія, однако такой ихъ отзывъ, равно какъ и кроткое посланіе Іулія, дають иссомивниое право думать, что митніе о власти папской было исизвъстно на Востокъ въ четвертомъ стольтіи, въ самое цвътущее время Церкви.

Аучщимъ доказательствомъ служить самъ веливій Аванасій, который не думаль, что есть въ Римъ каков либо единоначальственное для вселенской Церкви достоинство; ибо будуни осужденъ и низложенъ на Тирскомъ соборъ, онъ прибъгнуль къ Императору Константину, и сосланный имъ въ Галдію, не взывалъ оттолъ къ Церкви Римской или къ дицу Папы; изъ заточенія возвратили его дъти Константина, а не Папа, и уже, вторично гонимый, бъжалъ онъ изъ Египта въ Римъ, гдъ вступился за него Гулій, ибо братъ гонителя, Императоръ Константъ покровительствоваль Православнымъ; посав же его смерти, когда единодержавіе Константія не давало нигдъ пристанища, Аванасій не обращался къ Папъ Ливерію, впадшему въ Арівиство вмъсть съ прочими, но скрылся въ пустыню, отком написаль свою апологію и свидетельствоваль въ посланіи къ Антіохійцамъ: (истор. Патр. Досиеся Іерусал. на Греческ. кн. I, гл. 47.) »что въ Церкви есть многіе равные вожди, подчиненные одному главному вождю, Господу нашему Інсусу Христу.» Въ апологіи, о своемъ бъгствъ, ставитъ онъ имя Кордубскаго Епископа Осія выше имени Папы, выражаясь такимъ образомъ: »не пощадили ни ведикаго исповъдника Осія, ни Епископа Римскаго, ни толикаго числа Епископовъ Испанін, Галлін, Египта, Ливін и другихъ странъ, и проч;» а въ исторіи Аріянства, писанной для иноковъ выражается еще сильные: »отцы народовь и учители въры похищаются, нечестивые же вторгаются въ Церкви; кто не постигнеть возводимой на нихъ клеветы, когда узнастъ что Анверій Епископъ Римскій сосланъ, а отецъ Елисконовъ, великій Осій страждеть столько бъль?» И такъ, рядомъ съ Папою, Осій называется отцемъ Епископовъ! Аванасій удостовъряетъ также, что Александрійскій соборъ, состоявшій изъ Епископовъ Египта и Ливіи, писаль ко всемъ, всюду Канолической Церкви Епископамъ и къ Іулю Епископу Римскому, и что Ливерій Папа, посыв двухавтняго заключенія, наконецъ согласніся подписать ученіе Аріянское; въ посланіи къ Епиское цамъ Африканскимъ Афанасій говорить: »нависанное Дамасомъ, возлюбленнымъ нашимъ сослужие

телемъ (а не Владыкою, какъ теперь пишутъ Папъ всв Архіерен Западные), Епископомъ великаго Рима, и прочими собравшимися съ нимъ Епископами, равно какъ и опредъленія другихъ соборовъ, бывшихъ въ Галліи и Италіи, достаточно утверждають здравую ввру, которую дароваль Хрнстось, проповъдали Апостолы и предали отцы, собравшіеся въ Никеи отъ всея вселенныя.» А въ окружномъ посланін, къ Епископамъ Египетскимъ, для утвержденія ихъ въры, онъ изчислиль знатньйпихъ Епископовъ, съ нимъ согласныхъ въ исповъданіи, и называль сперва великаго испов'ядника Осія, Максимина Гальскаго, Филогонія и Евстаоія Антіохійскихъ, а потомъ Іулія и Ливерія Римскихъ, (до паденія сего последняго) и наконецъ своего блаженнаго предмъстника Александра. И такъ свидетельство Аванасія, равняющаго между собою всв Церкви, не въ пользу единовластія Римскаго.

Если привести свидьтельства другихъ великихъ отцевъ сего въка, то и они не будутъ въ пользу Рима. Св. Василій великій, Архіепископъ Кесаріи, какъ истинный преемникъ Аванасія въ дъль православія, потрясаемаго на Востокъ Императоромъ Валентомъ, не однократно писалъ къ Аванасію и однажды къ Папъ Дамасу, чтобы поспъщилъ на помощь погибающимъ; но въ надписяхъ своихъ отъ одинаково называлъ, и Аванасія и Дамаса, отнемъ и владыкою.

»Какое мивніе издавна о тебв, достопочтенивйшій мужь, мы имьли, сіе подтверждаеть всегда текущее время и еще умножаеть чрезъ присовокупленіе того, что случается. Оставя прочес, до-

вольно каждому о себъ самомъ стараться, тебъ же не довольно: но ты о всехъ церквахъ такое прилагаещь попеченіе, какое надобно прилагать о собственно ввъренной тебъ, отъ общаго нашего Владыки. Ты ни въ какое время не оставляещь бесъдовать, увъщевать, писать, безпрестанно посылать изрядныхъ совътниковъ: да и нынъ мы посланнаго изъ причта твоего, пречестный шаго брата Петра, съ великою радостію пріявь, благой странствованія его трудь похвалили, который онъ, по повельнію вашея чествости, чрезъ примиреніе противныхъ и чрезъ совокупасніе раздыенных сторонь, оказываеть. Почему и мы, желая спосившествовать сему усердію, вознамърились дать способный шее начало дыламь, когда, какь бы къ верховному изъ всьхъ, къ тебъ, совершенныйший мужъ, прибъгнемъ, и тебя совътникомъ и вождемъ въ двлахъ возымвемъ. Сверхъ сего, мы почли за полезное писать и къ Римскому Епископу, о посъщения насъ и о поданіи совъта, чтобы онъ, поелику отъ общаго и соборнаго учрежденія трудно послать нъкоторыхъ мужей, постарался о нашихъ дълахъ, и избраль самь могущихь труды путешествія понести и, тихостію нрава, наставить у насъ развратившихся.» (Письмо 65.)

»Древней любви законы возобновить, и согласіе отцевъ нашихъ, сей небесный и спасительный Христовъ даръ, отъ долговременности увядшій, въ свое дъйствіе и силу привести, покажется для насъ нужнымъ и полезнымъ, а вашему, какъ я твердо увъренъ, христолюбивому благорасположенію пріятнымъ; ибо что можеть быть благопріятиве, какъ раздъленныхъ между собою, толикимъ разстояніемъ мъстъ, видъть свя-

эуемыми, согласіемъ членовъ въ тылеси Христовомъ. Достопочтенныйшій отець! весь почти Востокъ, (я называю Востокомъ страны лежащія оть Иллирін до Египта) отъ великой бури и волненія колеблется, ересью врага истины Арія, опять нынъ безстыдно окавывающейся, и какъ горькій корень пагубный плодъ приносящей, тъмъ паче, что во всякомъ приходъ, влаоти православнаго ученія, по клеветамъ и насильству, отъ церквей своихъ отставлены, а вся власть вручена ньтыниющимъ души простыхъ человъковъ. Всему сему единаго ръшенія ожидали мы, --- посъщенія вашего благоутробія; да и всегда насъ до сего времени ободряла чудная ваша любовь, и мы оть радостнаво слуха, что вы насъ посътите, нъсколько духомъ укрвпаялись. Какъ же скоро мы обманулись въ своихъ надеждахъ, то не терпя болье, рышимись представить вамъ просьбу нашу, презъ письмо, чтобы вась возбудить къ заступлению нашему, дябы вы послан нъкоторыхъ единомыслящихъ съ нами, которые бы, или несогласующихся соединили, или привели церкви Божіи въ мирное дружелюбіе, или наконецъ виновниковъ возмущенія вамъ яснье представные съ темъ, чтобы после вамъ было известно, съ къмъ надобно сообщаться. Въ самомъ двят мы оть вась ничего новаго не ищемъ, а только того, что прочимъ древле блаженнымъ и Боголюбезнымъ мужамъ было обычно, а особливо вамъ: потому что мы по преданію знаемъ, какъ изъ словь отецъ нашихъ такъ и изъ посланій, даже досель еще у нась соблюдаемыхь, что блаженныйшій Еписконь Дюнисій, у васъ православною віврою и прочими добродътелями прославившійся, посьщаль чрезъ пославія

напу Кесарійскую церковь, утвигать отцевь нанихъ писаніями, и посылать искупителей оть цевь на братіямь нашимъ. Нынъ же, въ трудивищемъ н прискорбившиемъ состоянія, находятел наши дъла, и больщаго требують попеченія, тъмъ паче что мы не зданій земныхъ превращеніе, но церквей Божіихъ низложеніе оплакиваемъ: не рабство плотское, но павненіе душъ, каждый день отъ защитниковъ ереси творимое видимъ. Почему, если вы не приступите къ заступленію, то малоспустя не найдете, кому подать руку помонци, когда все будеть подъвластно еретическою» (Письмо 67.)

Св. Василій умоляль о томъ же весь соборъ Западныхъ Епископовъ, между коими ставиль и Дамаса; когда же замътиль въ немъ холодиость и ивкоторую надмънность, не оставиль обличить ее въ своихъ письмахъ, показывающихъ до какой степени не возможно было, даже по самой мъстности, соединить правленія церковнаго въ Римв.

мужь, не объявиль, что зимою совсьмъ оје невозможно, когда отъ самаго Цараграда до нашихъ мржъ, не объявиль, что зимою совсьмъ оје невозможно, когда отъ самаго Цараграда до нашихъ предвловъ все мъсто наполнено злодъями. Если же надобно фхать моремъ, то еще будетъ время в только бы не отказался отъ мореплаванія, и отъ посольства, Боголюбезнъйній Епископъ Гриворій, брать нашъ; потому что я не вижу, кто онъ морь съ нижь отправиться въ путь и знаю, что онъ не совсьмъ не искусенъ въ церковныхъ двляхъ, и приходъ сго къ бългоравумному мужу. достоинъ будеть уваженія: но какая можеть произойти польза для общихъ двль, оть свиданія такого мужа, который чуждь рабскаго ласкательства, съ великимъ, пышнымъ, высокосъдящимъ, и не могущимъ выслушать истину въщающихъ на земли.» (Письмо 212.)

»О дълахъ же Западныхъ ты самъ еще прежде извъстился, когда о всемъ объявиль брать Доровей, которому опять подобаеть вручить посланія. — Мнъ на память приходить Діомидова ръчь: «пожалуй не умоляй, потому что горделивъ сеймужъ.» Въ самомъ дълв, когда кто горделивымъ нравамъ угождаеть, то они чрезъ то дълаются болье надмънными. Ибо если надъ нами умилостивится Господь, то какого еще другаго пособія намъ требовать; ежели же пребудеть гиввь Вожій, то какая намъ помощь отъ гордости Западныхъ, которые не знають истины, ниже хотять научиться оной: но будучи преобладаемы ложными мнаніями, то творять нынь, что прежде двлами при Маркелль: съ возвыщающими имъ истину вступають въ любопреніе, и чрезъ самихъ себя ересь подтверждаютъ. По сей причинъ и самъ, безъ общаго образца писемъ, верховному ихъ начальнику ничего не хотыль писать о церковныхъ дълахъ, а токмо скрытнымъ образомъ дать знать, что они не знають ны о нашихъ дълахъ, и не пріемлють способа, чрезъ который бы могли оной научиться: и что. ме должно нападать на людей, искупнениемъ емиривнихся, и достоинство ума не въ томъ состоять, чтобы судить по гордости, ибо сей единый, грыхь вь состоянін подвигнуть Вога на гинкым (Писько 236.)

А блаженный Іеронимъ, стелько благопріятный Риму, какъ уроженець Запада и пресвитеръ, едва не избранный самъ, поель Дамаса, на его каседру, сказаль однако же неопровергаемую истину въ инсьмъ къ Евагрію «не должно почитать Церковь города Рима другою, нежели Церковь всего міра. Гдъ бы ни быль Епископъ, въ Римъ или Евгубіи, въ Константинополь или Регіи, въ Александріи или Танаисъ, онъ есть того же достоинства и того же священства. Могущество богатства и уничиженіе бъдности не дълають Епископа высшимъ или низшимъ, но всъ они суть преемники Апостоловъл

Самый Знатоусть, на котораго указывають Римание, какъ на другаго Аванасія, обратившагося къ защить Римской Церкви, не можеть служить доказательствомъ ея единоначальства, если только вникнуть въ самое происшестве и въ смыслъ его посланія, и въ недвиствительность защиты Римской. Когда блаженный его учитель Флавіянъ, избранный въ Епископы Антіохіи на второмъ Вселенскомъ еоборъ, приглашаемъ быль потомъ Папою Дамасомъ въ Римъ, для инаго соборнаго разсужденія съ своимъ соперникомъ, неправильно поставленнымъ въ Епископы Антіохіи, онъ не захотыв идти на такой вызовь, и Императоръ Осодосій не допустиль сего. Когда же Іоаннъ Златоусть, Архіенископъ Царяграда старшей каоедры на Востокъ, свергнутъ быль сь нее происками Өеофила, Архіепископа второй великой канедры, Александрійской, и въ то же время имъль врагами Епископа Порфирія, неправильно поставленняю на третію великую даведру Антіохійскую, и самаго Императора Востоннаго Аркадія, къ кому оставалось ему обратиться, весли не къ Папр Инновентію и Западнымъ, наодаждавшимся миромъ, при державъ брата Аркадіева, Гонорія? И хотя Іоаннъ писалъ, въ выраженіяхъвесьма приличныхъ достоинству объихъ Церквей, Востока и Запада, писалъ однако не къ одному Инновентію, но и къ инымъ первостепеннямъ Епископамъс къ Венерію Медіоланскому, ученику м преемнику великаго Амвросія, къ Хроматію Аквишейскому и другимъ, какъ явствуетъ наъ множественнаго числа, употребленнаго въ посланіи. (Ист. Флери кн. ХХІ, гл. 49.)

- »Ко всъмъ обращаюсь, писаль онъ имъ, чтобы безпорядовъ не распространился по всей подсолнечной; прошу васъ, чтобы беззаконно содъланное въ отсутствии нашемъ, никакой не имъло: сильц какъ и не имъетъ въ самой сущности, (ибо мы нивогда не отрекались отъ суда) и чтобы сдалавщие такое беззаконіе, по обличеніи, подвергансь накаванию по церковнымъ законамъ, и чтобы насъ тонимыхъ, не обличаемыхъ, и не найденныхъ внновными, удостоили вы въ скорости вашихъ инсемъ, вишей любви и всехъ благъ общенія, которыми, мы прежде наслаждались. - И такъ, достоуважаемые и благочестивъйщие мон Владыки, узнавши все, явите приличное вамъ мужество и ваше тщание для пресфиенія такого безаконія, сдыланнаго Церквамы» Посланіе сіе, напоминавшее Василіево къ Занаднымь Епископамь, имьло одинаковый усивжь. Никто не подвигся тогда на помещь Василю; сисдвижники же Златоуста, бъжавние въ Римъ отвеньсили Цареградскаго, тщетно искали предстать предълице Императора, съ Епископами пославъния отъ Римскаго собора; Златоустъ кончить дви свои възваточения.

Теперь надлежить обратить винманіе на узаконенія главныхъ помъстныхъ соборовь того въка, бывшихъ на Западъ и на Востокъ, и на канови втораго Вселенскаго, ибо въ нихъ явствуеть управленіе церковное.— Вотъ что опредълиль стборъ Антіохійскій въ присутствіи Императора Константія, въ 540 году:

Правило 9. «Въ каждой области Епископать должно въдати Епископа, въ митрополін начальствующаго и именощаго нопеченіе о всей области, такъ какъ въ митрополію отвеюду стекаются вов именощіе дамо; почему разсуждено, чтобы прочіе Епископы ничего, особенно важнаго, не дълали безъ нега, по древле принятому отъ отець нашихъ правилу, кромъ того токмо, что относится до эпархів правилу, кромъ того токмо, что относится до эпархів правилу, надлежащей каждому изъ нихъ, и до селеній състоящихъ въ ихъ пределахъ. Далие же, да не пропускають что либо творити безъ Епископа митрополін, а также и сей безъ согласія прочикъ Епископовъ»

Здась, поелику соборъ происходить на Востока, ни слова не уноминають о власти Епискома Ремскаго, пода Епископами же мигрополик разумъются старайние святители Александрін, Антіохін, Герусалима, объякь Кесарій и другіє Окодио расимъ правиломъ, соборъ Сардикійскій, подъ прадсвиятельствомъ великаго Осія Кордубскаго, состоявиній весь изъ Западныхъ Епископовъ, положиль относиться въ важныхъ случаяхъ къ Пактв Іулію: вбо сто каосдра первенствовала на Западъ, какъ основанная Апостолами, и самъ онъ внушаль личнос къ себъ уваженіе, какъ поборникъ православія м заступникъ великаго Асанасія; но самое правило поберное изложено весьма осторожно, какъ дълонеобыкновенное для многихъ Епископовъ Запада.

ле Правило 3. »Подобаеть же и сіе предусмотрыть: ащени коей области, кто либо изъ Епископовъ, имъеть дело съ братомъ своимъ и соепископомъ, ни поторый изъ нихъ да не призываеть въ посредники Епископовъ изъ иныхъ областей. Ание же кто му Епископовь въ ивкоемъ деле окажется осужденнымъ, но возмнить не неправое себв имети дью, а праведное, и паки возстановить судь, то аще угодно всемъ:--- любовно почтимъ память Апостела Петра, и да напишется отъ нихъ судивныть пъ Ізлю Епископу Римскому, да возобновит-• страние потребно, судъ чрезъ ближайнияхъ къ той ебласти Епископовъ, и да назначить онъ раземотрителей двла. Аще же обвиняемый не возможеть представити двла своего требующимь вторичнаго - сужденія, то единожды присужденное да не нарушается, но что содълано, то да будеть твердо.»

такомъ же дукъ изложены 4 и 5 правило серо собора; въ 9-мъ же касательно просъбъ Еписко-повъ въ Царю сказано: эприходящія въ Римъ про-писнія, которыя имъють принести Царю, должны представляти возлюбленному брату нашему и со-спископу Іулію, да первъе разсмотрить, не суть ли

нъкія изъ нихъ безстыдны, и потомъ послеть ожых въ станъ, присовокупляя и свое предстательство и попеченіе.» Всъ Еписконы рекли, яко угодно имъ сіе и приличнъйшій есть совъть его, и поистиннъ приличенъ, ибо и Іулій не названъ, какъ въ позднъйшіе въка, главою видимою всея Церкви и намъстникомъ Христовымъ на землъ, но только братомъ и соепископомъ.

Когда же нъсколько льть спустя брать и соепископъ Римскій, Папа Зосима, хотвль выдать нравила Сардикійскаго собора, подъ именемъ вселенскихъ, будто бы утвержденныхъ въ Никен, и мъстоблюститель его Епископъ Фавстинъ, представиль ихъ Аврелію Епископу, предсъдательствовавшему на соборь Кароагенскомъ, виъсть съ письменнымъ наставлениемъ ему даннымъ отъ Папы, о перенесенін судныхъ дъль оть эпархіальнаго Епископа къ Римскому: то отцы Кареагенскіе отвътствовали, что они въ своихъ спискахъ Никейскаго собора, не находять сихъ правиль; для разръщенія сомнънія положили они истребовать върные списки, отъ Епископовъ Константинополя, Александрін и Антіохіи, и получивъ оные обнаружили ложное присвоеніе правиль, помъстнаго Сардикійскаго со бора, вселенскому Никейскому. Воть въ вакимъ ней благовиднымъ проискамъ, уже въ началь V въкъ прибъгала для своего возвышенія Церковь Римская.

Однако, съ чрезвычайною осторожностію и даже снисходительностію, поступили въ семъ случав Отцы Кареагенскіе. Дъло началось отъ нъкоего Африканскаго Пресвитера Апіарія, который будуви лишенъ сана за преступленія, своимъ Епископомъ,

бъщать въ Римъ и возбуднать къ себъ несправедливое участіе Папы. Хотя же 36 правиломъ прежняго Кареагенскаго собора, строго запрещалось осужденнымъ клирикамъ, переносить суды за море, т. е. въ Итално и Римъ, а вельно имъ обращаться въ первенствующимъ Еписконамъ своей области, съ угрозою отлученія оть Церкви за таковую дерзость, --- но, по вниманію къ ходатайству Папы, соборъ согласился простить Апіарія, если покорится воль своего Епископа. Всь святители отвъчали прееминку Зосимы Вонифатію, что касательно перенесенія судовь: за море, хотя и не отступять оть прежнить своихъ правиль, не будуть однако противурьчить и требованіямь Римской Церкви, если только, по должномъ сличении присманныхъ слинековъ съ подлинниками Никейскими, найдутъ ихъ дестовърными.

наго забленію столь постыдное для его престоля двло, Папа Келестивь возобновиль оное, по просьбъ лого же Апіарія, опять лишеннаго сана за новыя преступленія, и принявь его въ свое общеніе, вопреки встав правиль, послаль вновь Епископа Фавстина для насильственнаго принятія осужденнаго въ Африканской Церкви, то первенствующій Епископъ Аврелій, уже не потерпъль такого неправеднаго ноступка, и обличивъ Апіарія, собственнымь добровольнымь его признавіемъ, въ пространный грамотв, оть лица всего собора Карсавенскаго, изложиль Папъ весь ходь двла, и митиія отцевъ о его поступкахь и правахъ Римской Церкви

«Возлюбленному владыкъ и честнъйшему брату

Келестину: Аврилій, Палатинъ, Антонинъ, Тить, Сервусдей, Терентій и прочіе, обрътшіеся на обнемъ Кароагенскомъ соборъ. Какъ твоя святвия изъявила вашу радость о прибытіи Апіарія, писаніемъ, посланнымъ чрезъ сопресвитера нашего Льва: подобно и мы желали бы, чтобы съ радостію поелано было настоящее писаніе о его оправданіи. Ибо поистинить, и наше и ваше расположение было чуждо недовърчивости, и не пытливымъ являлося ово, предварительно склоняясь въ пользу его, какъ бы уже выслушаннаго, тогда какъ его еще надлежало вопрошать. И такъ, когда прибыль къ намъ святьйний брать и соепископъ нашъ Фавстинъ, мы созвали соборъ, и полагали, что онъ съ Апіаріемъ посланъ ради того, дабы какъ сей, стараніемъ его возетановленъ быль на пресвитерство, такъ и нынъ возмогь, его же попеченіемь, оправдаться въ толикихъ обвиненіяхъ, принесенныхъ на него отъ жичелей Оавракинскихъ. Но многочисленный соборъ нашть нашель столь многія и столь великія беззаконія Апіарія, что онв превозмогли двйствованіе вынереченнаго Фавстина, хотя то было покровительство паче нежели судь, и ходатайство, паче экдику свойственное, нежели справедливость изследователю приличная. Ибо во первыхъ, Фавстинъ сильно противостояль всему собору, нанося ему различныя оскорбленія, аки бы защищая преимуінества Римской Церкви, и желая, чтобы принять быль нами въ общение Апіарій, котораго твоя святыня пріяла въ общеніе, повъривъ его жалобъ, воея онь не могь доказать: однако и сіе мало ему немогло, что ты лучше узнаешь прочитавь двянія

собора. Ибо когда, въ продолжени трехъ дней, съ ватрудненіемъ производился судъ, на которомъ мы съ сокрушениемъ изследывали различныя на Апіарія обвиненія: тогда Богь, праведный Судія, крыпкій и долготериъливый, вкратце пресект и протяжение дъла соепископомъ нашимъ Фавстиномъ, и извороты самаго Апіарія, которыми онъ силился покрыть свои срамныя беззаконія; и когда же Богь нашь етъснить его совъсть и предъ всеми человъками обнаружилъ сокровенное въ сердиъ, какъ бы уже осужденное самою гнусностію преступленій: тогда у коварно запиравшагося внезанно изторглося прнвнаніе во всьхъ, принесенныхъ на него обвиненіякъ, и онъ наконецъ, добровольно, самъ себя обличиль во всьхъ, едва въроятныхъ сквернахъ, и тавимь образомъ, и самую надежду нашу, которой мы ввъряли его, желая, чтобы онъ могъ очистить себя отъ столь постыдныхъ пятенъ, обратиль въ плачь. И такъ, первъе исполнивъ долгъ подобающаго почитанія, умоляемъ васъ, господине брате, дабы вы впредь не допускали легко до вашего слуха приходящихъ отсель, и не соизволяли впередь принимать въ общение отлученныхъ нами: ибо твол досточтимость удобно обрящеть, что сіе самов опредълено и Никейскимъ соборомъ. Ибо если сіе является тако соблюдаемымъ касательно низникъ клириковъ и мірянь: кольми наче хогнеть соборъ, чтобы сіе соблюдаемо было касательно Епископовъ. И такъ тъ, которые въ своей эпархіи отлучены отъ общенія, да не явятся воспріемлемыми въ общение твоею святынею, съ намърениемъ, и якоже не подобаеть. Подобно и безстыдные побъгм пре-

евитеровъ, и следующихъ за ними клириковъ, да отженеть святыня твоя, какъ сіе и достойно тебя. Ибо не возбраненъ судъ для Африканскія Церкви, микакимъ опредъленіемъ Отцевъ, да и опредъленія Никейскаго собора, какъ клириковъ низшей степени, такъ и самыхъ Епископовъ, явнымъ обраэомъ, обратно отсылають къ собственнымъ ихъ Митрополитамъ. Разумно и праведно призналъ онъ, что какія бы ни возникли дела, оне должны оканчиваемы быть въ своихъ мъстахъ; ибо Отцы судили, что ни для единыя области не оскудъваетъ благодать Св. Духа, чрезъ которую правда, Іереями Христовыми, зрится разумно и содержится твердо, и наипаче, когда каждому, если настоить сомивніе о справедливости рышенія ближайшихъ судей, позволено приступать къ соборамъ своея области, и даже ко Вселенскому собору. Развъ есть кто либо, который бы повъриль, что Богь нашъ можеть единому токмо нъкоему вдохнуть правоту суда, а безчисленнымъ Іереямъ, сошедшимся на соборъ, откажетъ въ ономъ? Притомъ, какъ будеть твердъзаграничный судъ, предъ который необходимыя лица свидътелей не могуть быть представлены, то. по немощи или отъ тълеснаго сложенія, или отъ етарости, то по многимъ другимъ препятствіямъ? О томъ, чтобы нъкіе, аки бы отъ ребра твоея евятыни, были посылаемы, мы не обрътаемъ опредъленія ни единаго собора Отцевъ. Ибо, что прежде отъ васъ, чрезъ того же соепископа нашего. Фавстина, прислано было къ намъ, аки бы изъпостановленій Никейскаго собора, того мы никакъ не могли обръсти въ върнъйшихъ спискахъ пра-

виль сего собора, съ подлининковъ сиятыхъ, которые мы получили отъ святьйшаго Кирилла, нашего соепископа Александрійскія Церкви, и оть досточтимаго Аттика, Епископа Константинопольскаго, и поторые, еще прежде сего, чрезъ пресвитера Иннокентія и иподіакона Маркела, принеспихъ оныя къ намъ, посланы были отъ насъ къ Вонифатію, блаженныя памяти Епископу, вашему предшественнику. И такъ не соизволяйте по просьбъ нъкоторыхъ, посылать сюда ванихъ клириковъ изсавдователями, и не попускайте сего, да не явимся мы вносящими дымное надмание міра въ Церковь Христову, которая желающимъ зръть Бога, приносить свъть простоты и день смиреномудрія. Поелику же слезъ достойный Апіарій, за непростительныя свои непотребства, даже братомъ нашимъ Фавстиномъ отлученъ отъ Церкви Христовой: то мы остаемся безъ опасенія, что его и впредь, при искуствъ и точности твоея святыни, въ сохраненіи братскія любви, Африка отнюдь не потер-THATE

»Богъ нашъ да хранитъ на должайшее время вашу святыню, господине брате, молящую о насъ.» (Книга правилъ стран. 169—173.)

## Вторый Вселенскій соборъ въ Константинополъ.

Благоравумно двиствовали отцы Кароагенскіс, когда съ такою твердостію защищали каноны Никейскіе, ибо и второй Вселенскій соборъ, соединившійся въ Константинополь, подтвердиль ихъ, и опредъленія его были приняты всемъ Западомъ, хотя онъ состояль изъ однихъ только Святителей Восточныхъ, и на ономъ даже не было и мъстоблюстителей Римскихъ. Они же, общимъ согласісмъ, даровали вторую степень каоедръ Цареградской послъ Римской, обозначивъ и причину такого возвеличенія, не духовную но мірскую, что еще болье объяснилось на четвертомъ Вселенскомъ соборъ. Такъ опредъляють 2 и 3 правила:

Правило 2. »Областные Епископы да не простирають власти на церкви, за предълами своея области, и да не смъщивають церквей: но, по правиламъ, Александрійскій Епископъ да управляеть церквами токмо Египетскими: Епископы Восточные да начальствують токмо на Востокъ, съ сохраненіемъ преимуществъ Антіохійской Церкви, правилами Никейскими признанныхъ: также Енисмопы области Асійскія да начальствують токмоть Асіи: Епископы Понтійскіе да имъють въ своемъ въдъніи дъла токмо Понтійскія области, Оракійскія токмо Оракіи. Не бывъ приглашены, Епископы да не преходять за предълы своел области для рукоположенія, или какого либо другаго церковнаго распоряженія. При сохраненіи же вышеписаннаго правила о церковныхъ областяхъ, явноесть, яко дъла каждыя области благоучреждать будеть соборь тоя же области, какъ опредълено въ Никеи. Церкви же Гожіи, у иноплеменныхъ народовъ, долженствують быть правимы, по соблюдавшемуся донынъ обыкновенію Отцевъ.»

Иравило 3. »Константинопольскій Епископъ да имъетъ преимущество чести, по Римскомъ Епискоиъ, потому что градъ овый есть новый Римъ.»

Римляне не могуть равнодущно видеть, что соборь, по своей важности признанный Вселенскимъ, не тольно могъ соединиться безъ всякаго участія ихъ Епиекопа, но даже и дъйствовать безъ его мыстоблюстителей, и потому принисывають созвание онаго Панъ Дамасу, вмъсть съ Императоромъ Осодосіємъ, равнокакъ созвание перваго Сильвестру съ Константиномъ. Доводами историческими современными, мы уже доказали противное о соборъ Никейскомъ; заглящемъ и для вторато Вселенскаго, въ ть же, современныя почти сказанія: Сократа, Созомена и Осодорита, потому что намъ не осталось отъ него актовъ.-Воть что пишеть Сократь: »Императорь Осодосій созваль иемедленно соборъ, какъ для того, чтобы утвердить учение Никейское, такъ и для того, чтобы постановить Епископа Царьграду.—На ономъ находились

150 Епископовъ, и въ числъ тахъ, которые при-знавали единосущіе Сына со Отцемъ, были Тимеоей Еписпотъ Александрійскій, Кириллъ Герусалимскій, Асколій Оессалоникійскій и многіе другіе. Мелетій Антіохійскій быль еще прежде призвань для поставленія Григорія Богослова въ Царьградъ. (И такъ вотъ всв четыре Патріаршіе престольк Восточные, а о Римскомъ ни слова.) Епископы сін онредълкли, чтобы Епископъ Константинопольскій пользовался честію первой степени посль Епископа ' Римскаго, по тому уважению, что Царьградь соть новый Римъ. (Здесь весьма ясно оговорена истинная причина преимущества первой канедры и равенства съ нею второй, съ соблюдениемъ токмо порядка постепенности и безъ всякаго уваженія къ верховной власти папской и мнимому господству жаседры: Петровой надъ всеми.) Они же утвердиль опли учение собора Никейскаго и опредълнан Натріархаты и раздъленіе областей, также чтобы никаной Ениспонъ не могь впредь вступаться въ чужую епархію, что же наблюдалось прежде, по случаю гоненій возмутившихъ клиръ церковный. Тв же Епшеконы положили, что помъстный соборъ. каждой области будеть рышать окончательно возя никающія двяа, и опредвленія сін были утверждены, одобреніемъ и согласіемъ Императора.» (Сокр. RH. V, F.L. 8.)

Кажется не возможно выразить ясиве порядка: священноначалія, сходнаго во всемъ съ оставними ся отъ собора канонами, и мудрено послъ сето! предполагать, чтобы соборъ столь важный неостоюриль, въ какомъ отношеніи должны нахо-

житься всв Епнекопы къ Римскому, если бы точно онь привнавался главою и начальникомь всехь, а не просто только первопрестольникомъ, имвющимъ старшинство чести, какимъ признавали его и на всехъ последующихъ соборахъ. Замъчательно также, что акты соборные утверждаеть Императоръ, не имъвшій участія въ догматическихъ опредъленіяхъ, но какимъ образомъ? — одобреніемъ и согласіемъ; точно также должно принимать слово мутвержденіе» н въ техъ случаяхъ, когда просать Епископа Римскаго утвердить своею подписью какіе либо акты, ибо всякое двло твердо общимъ согласіемъ. Къ великому же Осодосію обратилея соборъ еще и для того, чтобы опредъленія были, чрезъ его признаніе, распространены но всей Имперіи, и потому писаль къ нему ль ельдующихъ выраженіяхь: »желаемь, человьколюбивышій Императоры, чтобы какь ты почтиль Церковь письмами, которыми насъ созваль, такъ и опредъленія собора оградиль бы подписаніемъ твоей. руки.» (Epis. Orient. ad Theodos. Concil. T. 3, pag. 585.) Созоменъ повторяеть почти то же, что и Сократь: »Императоръ немедленно созваль соборъ, чтобы утвердить опредъленія Никейскаго и избрать: Епископа въ Царьградъ. (Здъсь опять не видно участіе Дамаса, и не Папа, а соборъ утверждаеть уставы соборные.) На соборъ присутствовали 150 Еписконовъ, исповъдовавникъ единосущіе, которымъ предсъдательствовали Тимооей, брать и преемникъ Истра Александрійскаго Епископа, Мелетій Епископъ Антіохійскій и Кирилть Іерусалимскій, (Сократь и Созомень, оба неправильно присовокупля-

ють, что опъ обратился отъ лжеученія, когда напротивъ того Св. Кирилъ былъ всегда свътильникомъ Православія и страдаль за него). Епископы опредължи, чтобы въра Никейская была свято соблюдаема и всв противныя ей ереси осуждены, чтобы Церкви были управляемы по опредъленіямъ древнихъ правилъ, чтобы каждый Епископъ оставался въ своей области, не вступалеь въ чужую, кромв накой либо необходимости, и не предпринимая рукоположеній вопреки права, какъ сіе случалось часто во время гоненій; что дъла возникающія въ каждой Церкви должны оканчиваться судомъ областнаго собора; что послъ Епискона Римскаго, Константинопольскій должень пользоваться преимущественно честію, какъ Епнекопъ новаго Рима, ибо не только городъ Константинополь имълъ уже тогда имя новаго Рима, но и Сенать, и сосмовія народныя и сановниковъ, и судилица и законы и преимущества древняго Рима.» (Созом. кн. VII, гл. 7, 9:)

Какъ согласить съ вими словами Созомена, сказанное имъ выше о Папъ Іулів, что есть канонъ, но которому ничтожно все, что дъластся въ Церкви безъ соучастія Епископа Римскаго, и что ривозабоченъ попеченіємъ о всехъ върныхъ, ради доетоинства его ваведры?—(кн. III, гл. 8. 10.) Здъсъ же напротивъ Созоменъ приводитъ опредъленія собора, что всякое дъло ръщается областнымъ соборомъ и что преимущество чести дано Константинонольскому послъ Римскаго, ради достоинства столицы. Конечно нельзя бы нигдъ приличнъе оговоритъ власть и преимущества Римскія, но эдъсь о нихъ умолисно, а видно только, что всъ Церкви приводит-

ся въ древній порядокъ и, для сохраненія Прявославія, Императоръ назначаеть первостепенныхъ Еписконовъ: Нектарія Царьградскаго, Тимовея Александрійскаго и нъсколько другихъ, съ которыми должны пребывать въ общеніи всв прочіе. Здъсь, кажется, прилично было бы сказать Өеодосію, Христіанскому Императору, что тв только признаются православными, которые будуть въ общеніи съ каоедрою Римскою, если она есть основание и утвержденіе въры по преемству Апостола Петра, подобно какъ сказалъ нъкогда языческій Императоръ Авреліянъ, по дълу еретика Павла Самосатскаго, что ть только будуть признаваться законными Епископами Антіохіи, которые будуть въ соединеніи съ Епископами Римскими. Римляне, превозносящіеся симъ языческимъ приговоромъ, не могутъ, однако, привести такого же приговора въ свою пользу изъ усть сего Христіанскаго Императора, хотя дъло касается не одной Антіохіи, но всего Востока, слъдственно гораздо большей половины Церкви Вселенской.

Мы найдемъ въ Осодорить еще болье удовлетворительныя свидътельства. Онъ говорить, »что когда послъ Константинопольскаго собора вторично соединились Восточные Епископы въ ту же столицу, годъ спустя, то нашли тамъ грамату Западныхъ Епископовъ, ихъ приглащавшихъ на соборъ въ Римъ; но они отказались предпринять путешествие, отъ котораго не ожидали никакой пользы. Однако же послали имъ отвътъ, въ которомъ, описавъ силу бури волновавшей Церковь, замътили имъ, хотя слегка, какъ мало заботились Западные подать имъ руку помощи. »Я приведу вполнъ письмо сіе, говоритъ Оеодорить, какъ ясное доказательство мужества и великодушія написанщихъ сіе посланіе Святителей.» (Оеодор. кн. V, гл. 8, 9.) И такъ не только Папа Дамасъ не созваль второй Вселенскій соборъ, но даже Епископы Восточные отказались придти на помъстный Римскій соборъ, на который приглашались не однимъ Дамасомъ, но всъми Западными, подобно какъ и Папа Іулій, не отъ своего лица, но отъ всъхъ соепископовъ, звалъ Восточныхъ въ Римъ по дълу Аванасія, и Оеодорить не почитаеть ихъ за то отступниками, но восхваляеть ихъ мужество. Вотъ что между прочимъ они писали:

»Будучи одушевлены истинно братскою любовыю, вы приглашаете насъ граматами царскими, присутствовать, какъ вашихъ сочленовъ, на соборъ, который предполагаете держать въ Римъ, дабы послъ того, какъ мы одни обречены были къ претеритьнію столькихъ бъдствій, вы бы не одни насладились радостію и торжествомъ, съ техъ поръ, какъ Императоры содъйствовали къ защитъ благочестія, но желасте, чтобы и мы имъли участіе въ вашей радости и соцарствовали вамъ, по выраженію Апостола. Но поелику мы не можемъ оставить Церкви, которыя только что начинають оживать, и уже мы были прошлаго года въ Царьградъ (здысь сабдують многія иныя причины), то все, что мы могли сдълать для возстановленія порядка и для вашего удостовърснія въ испренности нашей любви, ограничивается темь, что мы просили нащихъ возлюбленныхъ братьевъ и соенисконовъ:

Киріака, Евсевія и Приска, потрудиться пойти къ вамъ и засвидътельствовать, что и мы исполнены только желаніемъ мира, любви и единства и ревности къ въръ. Мы терпъли гоненія, муки и угрозы, для защиты ученія Евангельскаго, проповъданнаго Отцами Никейскими. Надобно, чтобы и вы утвердили одинаково съ нами сіе ученіе, и чтобы всъ ть, которые не хотять опровергнуть въру, ее утвердили.» (Какъ далеки сіи слова отъ униженнаго прошенія особы наиской объ утверждении соборныхъ опредъленій, и здесь въ истинномъ свъть является опять настоящій смысль слова утверждать.) »Что касается до управленія частныхъ Церквей, то вамъ извъстно, что есть каноны Святыхъ Отецъ Никейскихъ, которые повсаван, чтобы рукоположенія дълались Епископомъ каждой области, а если пожелають, то и сосъдними Епископами, съ ними сошеднимися. Мы просимъ васъ върить, что правило свято соблюдается между нами, и что такимъ образомъ были поставлены Епископы величайшихъ городовъ. (Здъсь опять не видно утвержденія Римскаго Епископа; єльдують примъры поставденія Нектарія Константинопольскаго, Флавіяна Антіохійскаго, утвержденнаго потомъ Вссленскимъ соборомь, какъ правильно поставленнаго.) Мы извыщаемь вась, что и благочестивый и достопочтенный Кириллъ быль избранъ и поставленъ, по правиламъ, Епископомъ Іерусалимской Церкви, которая есть мать всьхъ Церквей; (это выраженіс гораздо справеданвъе, пежели то, что Римская есть глава вевхъ Церквей, ибо сказано у Пророковъ, »что оть Сіона изыдеть законь, и мати Сіонь, вла-



голеть человыкь, и точно нервая Церковь была въ Іерусалимъ.) И такъ мы возбуждаемъ васъ изъявить имъ радость ващу, о правильномъ ихъ поставлении между нами, и быть соединенными съ нами, мобовію и страхомъ Божіимъ, попирающими возношенія человъческія и предпочитающими возвеличеніе Церкви, суетмой любви къ тварямъ. Когда мы, общимъ согласіемъ между нами, установимъ истину въры и искренность любви, тогда нерестанемъ произносить слова, осужденныя Апостоломъ Павломъ: »я Павловъ, а я Аноллосовъ, я же Петровъ.» (1 Кор. 1.) Мы будемъ всѣ Христовы, который не будеть раздъленъ между нами. Мы сохранимъ единство тъла Церкви и съ упованіемъ предстанемъ на судилище Христово.»

Нельзя было сильные и ясные выразить, вы чемы предполагали отцы соберные четвертаго выка единство Церкви, и для лучшаго доказательства, что оно не утверждалось на одной Римской канедры, служить самая надинсь вхъ грамоты. «Св. соборъ Православныхъ Еписконовъ, собранныхъ въ великомъ градъ Константинополъ, возлюбленнымъ владыкамъ нашимъ и сослужителямъ, благочестивымъ братьямъ Дамасу, Амвросію и прочимъ св. Епископамъ, собраннымъ въ великомъ градъ Римъ» (Өеодор. кн. V, гл. 10.)

Если же Папа Дамасъ, по духу превозношенія, въ которомъ обвинялъ его Св. Василій Великій, отвъчая на другое письмо Восточныхъ Епископовъ, писанное ему не отъ лица вселенскаго собора, называлъ ихъ чадами, онъ не именовалъ себя однаковселенскимъ и верховнымъ Епископомъ, или ихъ главою: »когда любовь ваша, возлюбленные и достопочтенные сыны, изъявляеть глубокое уваженіе къ Апостольскому престолу, то она дъйствуеть такъ весьма благопріятно для васъ самихъ; ибо хотя я и долженъ держать кормило Церкви (т. е. собственно Римской, а не Вселенской), въ которой Апостолъ проповъдывалъ ученіе Евангельское, однако я почитаю себя совершенно недостойнымъ сей почести, и стараюсь, сколько могу, достигнуть вкушаемаго имъ блаженства.»

А въ изложеніи въры своей, писанной къ Епископу Павлину, Пана Дамасъ весьма правильно свидътельствуеть, что онъ вполнъ принялъ догмать о исхожденіи Духа Святаго, исповъданный на второмъ Вселенскомъ соборъ, и тъмъ обличаетъ своихъ преемниковъ; ибо онъ предаетъ въ письмъ своемъ анавемъ тъхъ, которые не исповъдують, что Духъ Святый исходить истинно и собственно отъ Отца, какъ и Сынъ, и что онъ Божественнаго существа и есть истинный Богъ. Дамасъ не позволилъ себъ никакихъ произвольныхъ прибавленій допущенныхъ позднъе его Церковью, а напротивъ онъ присовокупилъ: »если кто, имъя православное мнъніс объ Отцъ и Сынъ, не имъстъ сго о Духъ Святомъ,—тотъ еретикъ.»

Римлянс, не въ состояніи будучи доказать, историческими свидътельствами, о участіи Панъ въ созваніи первыхъ двухъ Вселенскихъ соборовъ, отъ которыхъ не сохранилось намъ актовъ, ссылаются иногда на похвальное слово Императору Константипу Погонату, произнесенное въ VII въкъ, по заключеніи шестаго Вселенскаго собора, въ которомъ

сказано: жоединение соборовъ всегда происходило для попранія еретиковъ, которые противустояли Императорамъ и древнимъ Отцамъ. Восталъ Арій раздълитель Св. Троицы, и внезапно Константинъ всеавгустьйшій и Сильвестръ приснопамятный, созвали великій именитый соборъ въ Никен. Македоній отвергаль Божество Св. Духа, но великій Императоръ Өеодосій и Дамась, сей адаманть Григорій и Нектарій, въ царствующемъ градъ созвали соборъ. Паки восталъ Несторій, и паки Келестинь и Кирилль низвергли раздълителя Христова съ помощію Христа и носившаго екиптръ. Потомъ безумствовать Евтихій, и какъ бы рыканіемъ львинымъ, Левъ возгласиль на него изъ Рима, и грамоту его приняли Императоръ Маркіянъ и Патріархъ Анатолій, со всьмъ Халкидонскимъ соборомъ.—Такъ въ последствии и съ благочестивымъ Юстиніаномъ, согласился Вигилій, и составилось пятое соборище; надлежало и ващей Христолюбивой кротости собрать сей священный и многолюдный соборъ и проч.» (Concil. Т. 16, рад. 515.)

Напыщенность самыхъ выраженій, во славу Царя и Царьграда, названнаго вершиною міра, Сіономъ, котораго не одольють врата адовы, довольно показывають, каковъ быль сочинитель сего вохвальнаго слова и что отцы, которые его подшесли (если только подлинно подписали, что весьма странно для панигирика), конечно не изслъдывали каждаго выраженія, какъ изслъдываются догматы, но просто выражали подписью усердіе свое къ Императору. (рад. 522.) Мы довольно видыя, изъ современныхъ льтописей и писаній, принималь ли какое либо участіе Сильвестръ въ созваніи собора Никейскаго и Дамасъ въ Царьградскомъ, и увидимъ позже, какъ Папа Вигилій противился даже пятому Вселенскому собору, хотя онъ туть представленъ содъйствующимъ Юстиніану. Потому и весьма онасно принимать, въ собственномъ смысль, напыщенныя выраженія грамоть царскихь и соборныхь къ Римскимъ Еписконамъ, не сравнивая ихъ съ предъндущими первыхъ въковъ и съ обстоятельствами самаго времени; ибо начиная съ третьяго Вселенскаго собора, легаты папскіе стали чрезвычайно превозноситься, следуя инструкціи Келестина, который вельнь имъ стараться поддерживать на соборъ преимущества качедры Римской, забывъ слова Христовы ученикамъ своимъ: »знаете ли, что ночитающиеся Князьями народовъ посподствують надъ ними, и вельможи ихъ обладають ими; но между вами не должно быть такъ, а кто хочеть быть большимъ между вами, будь всемъ слугой, и вто хочеть быть первымъ, будь всемъ рабъ.» (Марк. X, 42-43.) 1...

Слова Спасителевы достаточно думали исполнить Епископы Римскіе, подписывалсь въ грамотакъ: рабами рабовъ Божінхъ, но дъйствуя совершенно иначе, ибо почти ни въ одной изъ своихъ грамотъ, не опускали они случая упомянуть и истолковать въ свою пользу слова Христовы: эты еси Петръ и паси овцы моя, которыхъ объяснение истинное мы довольно читали у Отцевъ, котя однако самъ Петръ Апостоль, носылая соборныя посланія, никогда о томъ не упоминаль, для возвышенія власти, надъ прочими равными ему:

Апостолами, и называль себя въ посланіяхъ, подобно какъ и всъ, только рабомъ и Апостоломъ Господа Іисуса Христа. Отцы же соборные и Императоры, привыкшіе питать уваженіе къ каоедрь древней столицы, гдъ верховные Апостолы запечатльди кровію своею ученіе, не подозръвали грядущаго опаснаго властительства Римскихъ Еписконовъ, которое усилилось, присоединеніемъ мірской власти и достоянія церковнаго, вопреки словъ Христовыхъ: »царство мое не отъ міра сего.» (Іоан. XVIII, 36.) Они, съ любовію и Христіанскимъ смиреномудріємъ, принимали грамоты папскія, особенно заключавніія въ себв изложение православныхъ догматовъ, и называли каоедру Рима, какъ и прочія четыре, Апостольскою, самаго же Папу преемникомъ верковныхъ Апостоловъ, и темъ утешали гордость Римскую, болве и болье превозносившуюся въ теченіи въковъ. Однако въ техъ случаяхъ, когда представляли подложные каноны, какъ напр. на Кароагенскомъ и Халвидонскомъ соборахъ, не оставляли обличать ихъ, не емотря на уважение къ первенствующей казедръ; а когда, какъ на пятомъ соборъ, оказывались Папы ослушенками, ихъ исключали даже изъ поминовеній церковныхъ, и безъ нихъ рышам дъла, им осуждали и самихъ умершихъ, какъ на цистомъ вселенскомъ соборъ.

И такъ, не смотря на стремление Пацъ въ единой цъли—возвеличить свою каседру надъ прочими, должно болъе обращать винмание на самыя дъянія, нежели на громкія рычи, а съ рычами поступать столь же осторожно, какъ съ текстами о первенствъ Петровомъ, изъясненными св. Отцами.—Необходимо также помнить всегда, какую степень давала Церковь вселенская Епископамъ Римскимъ: она почитала ихъ первопрестольниками, т. е. Епископами древней столицы и каоедры, основанной на Западъ верховными Апостолами, а потому признавала ихъ первенство между прочими каоедрами, также Апостольскими; но никогда не принимала первенства въ смыслъ начальства, потому что четыре Восточныя каоедры почитались сопрестольными Римской.

О смысль и достоинствъ вселенскаго Епископа, воть что весьма благоразумно пишеть Бингамъ, основываясь на фактахъ историческихъ и свидетельствахъ св. Отецъ. »Мы разбирали досель о должности Епископовъ въ отношении своей частной Церкви, но у нихъ была еще и другая важивищая обязанность въ отношени вселенской, въ которой паждый, какъ Епископъ, имъль равное участіе, не въ дълахъ вижиняго управленія, но въ томъ, что составляеть сущность Христіанства, т. е. въ сохраненіи въры. Какъ только въра находилась въ опасности, оть какой либо ереси или гоненія, каждый Епископъ почиталъ необходимымъ долгомъ и священною обязанностію простирать руку помощи и трудиться, столько же въ чуждой эпархіи, сколько и въ своей; ибо эпархіи были только условные предълы, для наблюденія порядка во время мира, но вера была общимь деломь, и когда подымалась противъ нее война, весь міръ обращался въ одну энаркію и вся Церковь въ одно стадо, и каждый пастырь почиталь себя обязаннымъ пасти стадо своего великаго Пастыря, судя по своимъ силамъ,

въ какой бы части света ни было оно разсвяно. Въ этомъ смысле всякій Епископъ быль вселенскимъ, какъ имъющій общее участіе и заботу о всей Церкви Христовой. Это самое говорить блаженный Августинь Вонифатію Епископу Римскому: »что забота пастырская обще принадлежить всемь имеющимь должность Епископа, хотя онъ самъ занимаеть болье высокое мъсто на стражь.» (August. epis. cont. Pelag.) То же свидетельствуеть и св. Кипріянь: »общество Епископовъ такъ соединено, узами единства и согласія, въ одно тело, что если бы кто изъ нихъ впалъ въ ересь и покусился опустошать стадо Христово, прочіе должны вступиться, ибо хотя и многіе суть пастыри, но пасуть одно стадо, и должны собирать и соблюдать вськь овець, которыхь Христось искупиль своею кровію.» (Еріз. 67, 68.) Въ этомъ смысле и св. Григорій-Богословь говориль о Кипріянь: »что онъ быль все-. ленскимъ Епископомъ, ибо председательствовалъ не только Кареагенской Церкви, и въ Африкъ, но надъвсьми странами Запада и на Востокъ, и въ-съверныхь и южныхъ предълахъ вселенной» (слово 18.) Такъ выражался и въ похвальнемъ словъ о Аоанасін великомъ: »что сдълавінись Епископомъ Александріи, онъ сдълался свянценноначальникомъ и предсвдателемъ всея вселенной,» (слово 21.) и это согласно съ выраженіями Василія великаго о томъ же Святожь, какъ видно изъ его писемъ» (Бинг. кн. II, гл. 5.)

Такимъ же образомъ и различныя почетныя наименованія давались не исключительно одному Епископу, но всъмъ вообще въ первыя времена Христіанства, какъ о томъ разсуждаетъ Бингамъ,

въ главъ 11 той же книги. Какъ самые Епископы въ началъ назывались Апостолами или ихъ преемниками, такъ и ихъ канедры Апостольскими, особенно основанныя самими Апостолами. »Христіанская Церковь, пишеть блаженный Августинъ, (Ер. 42 ad fratr. Mad.) распространяется по всему міру, чрезъ Апостольскія канедры и преемство Еписконовъ» Сидоній Аполлинарій въ то же время говорить объ одномъ частномъ Епископъ Галлін: »что онъ возсъдаль 45 леть на своей Апостольской каеедръ;» (lib. 6 с. 1.) а св. Павлинъ, въ привътствіи къ Алипію Африканскому Епископу, выражается: »что Господь достойно сопричель его съ князьями своего народа, поставивъ на Апостольскую каоедру.» Блаженный Іеронимъ, изъясняя псалмы и Пророковъ, указывалъ: »что они называли грядущихъ Епископовъ князьями Церкви.» Такъ же и многіе другіе, Кипріянъ, Іустинъ мученикъ и Тертуаліянъ, величають ихъ вообще, а не исключительно кого либо, предсъдателями и предстоятелями, иные же Первосвященниками. Самое название Папъ, нынъ исключительно присвоенное только Епископамъ Римскому на Западъ и Александрійскому на Востокъ, знаменующее просто отца, принадлежало вообще всьмъ. Епископамъ, какъ мы уже видъди изъ писемъ Кипріяновыхъ. Званіе отца отцевъ и Епископа Епископовъ прежде всего встръчается у собирателя Апостольскихъ постановленій, принисываемыхъ Клименту Папъ Римскому, и оно употреблено въ письмъ его къ св. Іакову брату Божію. Примъняясь къ сему и Сидоній Аполлинарій пишеть, объ одномъ именитомъ Епископъ Галліи Лупъ: »что онъ

воистинну отець отцевъ и Епископъ Епископовъ, и другой Іаковъ своего въна.» (Ер. 1.) Мы уже видъли, какъ Асанасій великій, называя просто Ливерія Епископомъ Римскимъ, вслъдъ за тъмъ величаетъ Осія Кордубскаго: »отцемъ Епископовъ и предсъдателемъ всъхъ соборовъ,» и все это находимъ неизлишимъ опять здъсь напомнить, чтобы пышныя привътствія соборной грамоты Льву Епископу Римскому, не стерли изъ памяти истиннаго значенія и начальнаго происхожденія такого рода почетныхъ наименованій.

## Пятый въкъ.

## Соборъ Ефесскій.

Вліяніе Епископовъ Римскихъ умножилось въ нятомъ въкъ, какъ по личному достоинству нъкоторыхъ изъ нихъ, каковъ быль святый Левъ, проименованный великимъ и вселенскимъ учителемъ, подобно какъ симъ именемъ назывались св. Отцы Василій, Григорій, Златоустъ, такъ и по обстоятельствамъ того времени; ибо съ одной стороны, на Западъ распадалась слабая держава дътей великаго Осодосія и совсъмъ изчезла въ теченіе сего въка; а между тъмъ, посреди упадка имперіи, которой властители жили въ Равеные м Медіоланъ, еще сосредоточивалась въ столицъ память древняго величія Римскаго; лучи онаго падали на Епископа, какъ первостепенное лице, въ такое время, когда Христіанство кицъло полною жизнію и распространялось по всей Евпропъ; съ другой стороны, на Востокъ, возникли двъ сильныя ереси Несторія и Евтихія, что невольно обратило взоры православныхъ къ Западу. Но если ереси возникали чаще на Востокъ, нежели на Западъ, хотя и тамъ происходня весъма сильныя, какъ на пр. Пелагіянъ, не должно забывать также, что и въра пришла съ Востока, а не съ Запада, и справедливо названъ быль Герусалимъ матерію всъхъ Церквей.

О возношеніи Епископовъ Римскихъ того времени воть что писаль язычникъ Амміянъ Марцеллинъ: экогда разсматриваю пышность Рима; не удивляюсь, что желающіе сей канедры должны употреблять всъ усилія, чтобы ее достигнуть, ибо она доставляєть покойное мъсто, на которомъ они обогащаются, приношеніями почетныхъ женъ, и вытажають въ колесницахъ, превосходя ньишностію трапезы самихъ Царей. Но они могли бы быть истинно счастливыми, если бы пренебрегии величіемъ Рима, подражаль образу жизни нъкоторыхъ областныхъ Епископовъ, которые простотою пищи, убожествомъ одежды и скромнымъ видомъ, болъе пріятны въчному Богу ими истиннымъ поклонникамъ.» Префектъ же Римскій Претекстать насмышливо говориль Папъ Дамасу: »сдълай меня Епископомъ Римскимъ и я сей часъ едълаюсь Христіаниномъ.» (Истор. Флерв RH. XVI, 11. 8.)

Приступимъ къ описанію соборовъ, сказавъ нъчто и объ ересяхъ. Основатель первой, Несторій, быль по несчастію самъ Епископомъ Константинопольскимъ и Антіохійскій Епископъ Іоаннъ ему благопріятствоваль; второй же ереси, Евтихієвой, покровительствоваль Епископъ Александрійскій Діоскоръ. Епископы Константинополя, Антіохіи и Іерусалима невольно замъшаны были въ его неправильныхъ поступкахъ, и такимъ образомъ одна только Церковь Римская, сильная согласіемъ всего Запада, имъла преимущественно удобность способствовать успокоенію Вселенской Церкви. Симъ объясинется важность легатовъ папскихъ на соборахъ Ефесскомъ и Халкидонскомъ.

Когда Несторій началь разсывать новое ученіе противъ Божества Христова, не отдавая должной чести Богоматери, прежде всъхъ узналъ о томъ св. Кириллъ Архіепископъ Александрійскій и, двумл посланіями, хотвль убъдить его оставить свое заблужденіе. Получивъ же ругательные отвъты Несторія, Кирилль собраль помъстный соборь въ Александрін, и когда на ономъ его поступокъ н письма были одобрены, сообщиль дъянія соборныя и свои письма Келестину, Папъ Римскому. Сей держаль новый соборь въ Риме, въ следствіе котораго сообщиль, чрезъ Кирилла Александрійскаго, Несторію, что онъ отлучается отъ Церкви, если не обратится отъ своего заблужденія. Несторій не новиновался, и потому собранъ быль Вселенскій соборь въ Ефесъ.

Это есть краткое, но точное изложение обстоятельствь, предшествовавшихь Ефесскому собору.

Кирилль начинаеть борьбу противъ Несторія, самъ по себъ, а не по повельнію Папы, какъ утверждають Римляне, и это совершенно согласно съ правилами древней Церкви. Александрія, по политическимъ и торговымъ сношеніямъ, была ближе къ Константинополю, нежели какая либо другая изъ столицъ Римской Имперіи, такъ что и эпархія Александрійская могла считаться сопредъльною съ эпархією Константинопольскою. Именно же Африканскихъ церквахъ было сдълано соборное постановленіе: »естьли въ первоначальныхъ каоедрахъ будеть Епископъ нерадивъ, по отношенію къ еретикамъ, должно составить соборъ сопредъльнымъ ревностнымъ Епископамъ и доказать его нерадъніе, дабы онъ не могь извиняться.» (Concil. Milvet. can. 25. Concil. Afric. can. 90.) Ежели, по отношенію къ еретикамъ другой эпархін, такое попеченіе долженъ быль имъть сопредъльный Епископъ, то темъ наче, когда самъ Епископъ той эпархін быль еретикомъ. При появленіи Несторіевой ереси, конечно подъйствовали на св. Кирима сін общепринятыя правила, тъмъ паче, что ересью могли заразиться и овцы его стада, имъвшія столько сношеній съ Константинополемъ. При всемъ томъ онъ не оставиль увъдомить Папу о своихъ усиліяхъ, противу возникшаго и быстро распространивилагося зла, и это самое Римляне хотять обратить въ свою пользу. Но надобно припомнить, что Александрійская Церковь всегда была въ близкихъ сношеніяхъ съ Римскою, еще со временъ великаго Асанасія; какъ неоднократно мы видъли. Самъ Папа не приняль на себя одного разсуждение сего дъла, но созваль особливый соборь въ Римь; и даже соборъ сей, видя упорство Несторія въ заблужденіи, не почель опредъление свое, объ отлучении еретика отъ Церкви, достаточнымъ къ увъренію Христіанъ въ его лжеучении, а надлежало еще созвать противъ него соборъ Вселенскій. Римлянамъ кажется, будто имъють сильное свидътельство въ слъдующемъ опредъленіи сего собора о низложеніи Несторія: »будучи побуждены священными правилами и письмомъ святьйшаго отца и сослужителя нашего Келестина, Епископа Римскаго, мы должны были со слезами приступить къ сему плачевному опредъленію.» Ть, которые съ упорствомъ не хотять ничего болье признать въ канедръ Римской, какъ только простое преимущество чести и старшинства, да изъяснять намъ, говорять Римляне, какимъ образомъ такое множество собранныхъ Епископовъ видъло въ письмъ Папы Келестина нъчто принуждающее ихъ умы, нъчто имъющее силу и власть на догматическое суждение, произнесенное однимъ изъ знаменитъйшихъ Вселенскихъ соборовъ?» (L'église cathol. justifiée. p. 206.)

На сей вопрось не трудно отвъчать, не давал Папъ никакой верховной власти. Соборъ убъждается, не письмомъ только Келестина, но прежде всего святыми правилами соборовъ и отцовъ; письмо Келестина уважено потому, что оно согласуется съ ними и такое уваженіе еще не доказываетъ преимущества власти и законодательства. На томъ же самомъ соборъ совершенно подобное уваженіе оказано письмамъ Кирилла Александрійскаго противъ Несторія. Послушаемъ, что говорить объ нихъ

Фирмъ, Епископъ Кесаріи Каппадокійскія, одинъ изъ главныхъ отцевъ собора: »что вкратцъ изложено было на святомъ Никейскомъ соборъ, то благочестіс твое, изложивъ тончае и удобопонятнье, сдълало для насъ опредъление въры точнъйшимъ и ясныйшимъ. И такъ, когда въ вышесказанномъ ныть ничего обоюднаго, ничего противуръчущаго, но все согласуется, какъ само съ собою, такъ и съ установленною върою, и изложено съ такою цълостію, что не заключаетъ въ себъ ничего новаго, я также, получивши опредъление въры отъ св. Епископовъ и отцевъ моихъ, соглашаюсь съ симъ.» (Act. Concilior. Ephes. ap. Gelas. Tom. II, cap. 3.) Мемнонъ, Митрополитъ Ефесскій, съ прочими Епископами повториль то же самое. По прибытіи пословь Папскихъ, и когда прочитаны были новыя письма Келестина, всв благочестивые Епископы воскликнули: »вотъ правое сужденіе Келестина, новаго Павла, Кирилла новаго Павла, Келестина едино-Кирилломъ! Келестину, стражу мысленнаго СЪ въры, весь соборъ воздаеть благодарность; одинъ Келестинъ, одинъ Кириллъ, едина въра собора, едина въра вселенныя!» (Асt. cap. 15.) При таковыхъ отзывахъ Отцевъ собора, о православін Келестина и Кирилла, мы не знаемъ, кому изъ нихъ. дать преимущество въ догматическомъ отношении. По изреченію собора, Кириллъ, своими письмами, излиль новый свъть даже на соборъ Никейскій, столько уважаемый прежде и посль; Келестинъ есть стражъ въры; Кириллъ такой же новый Павель, какъ и Келестинъ; Келестинъ есть то же, что и Кириллъ.

Любопытно взглянуть и на письмо Папы Келестина, возбудившее общее удовольствіе; оно начинается такъ: »возлюбленнымъ и вожделъннымъ братіямъ, Келестинъ Епископъ во Христъ Іисусъ. Собраніе Епископовъ свидътельствуеть присутствіе Св. Духа; ибо соборъ свять и уважителень самъ по себъ, и какъ представляющій многочисленное собраніе Апостоловъ. Никогда не оставляль ихъ Божественный учитель, повельвшій имъ проповъдывать, не оставить также и прочихъ святителей Божінхъ; ибо обязанность возложенной на нихт проповъди и забота о распространеніи истины, какъ бы некоимъ наследственнымъ правомъ, къ намъ перешедшимъ, касается насъ всъхъ; ибо мы всъ, по всемъ краямъ міра, вместо Апостоловъ, имя Господне проповъдуемъ и обязаны тою же заботою. Когда имъ сказано было итти научить всъ народы, не что либо частное, но общее повельніе имъ предлагалось, и служеніе, которое Господь поручиль Апостоламъ, хотъль онъ, дабы мы всъ исполняли, и сіе братство ваше должно ревностно исполнять. Посему необходимо, чтобы мы слъдовали достойно по пути отцевъ нашихъ, и всъ бы взощли въ трудъ ихъ; пріявъ ихъ почесть, обязаны мы защищать мужественно преданные отъ нихъ догматы въры, не присоединяя что либо новое, вопреки повельніямъ Апостола, но сохраняя просто преданное.» (Act. Concil. cap. 14.)

Здъсь, замъчаетъ Флери, Папа Келестинъ признаетъ, что самъ Господь поставилъ Епископовъ учителями своей Церкви въ лицъ Апостоловъ, и Папа поставляетъ себя на ряду со всъми Епископами, объявляя, что всв вмъстъ должны стремиться къ охраненію благочестиваго залога — ученія Апостольскаго, и къ сему клонится все остальное въ письмъ его, которое онъ заключаетъ сими словами: »посылаемъ къ вамъ Аркадія и Проекта Епископовъ и Филиппа Пресвитера, священныхъ братій и единомысленныхъ, довъренныхъ сослужителей нашихъ, которые принявъ на себя заботу нашу, на вашихъ дъяніяхъ присутствовать будутъ, и что вами опредълено будетъ, своею подписью утвердятъ. Не сомнъваемся, что святыня ваша допуститъ ихъ къ общему совъщанію и изреченію суда, и то, что вы опредълите, опредълено и установлено будетъ къ спокойствію всъхъ Церквей.»

Письмо сіе исполнено должнаго смиреномудрія, и потому справедливо воскликнули отцы: »Келестина, новаго Павла благодарить весь соборъ.» Слово же »утверждать» ни что иное значить, что и прежде мы уже доказали, какъ изъявленіе согласія съ общимъ мивніемъ и укрѣпленіе онаго присоединеніемъ голоса цълаго Запада, потому и проситъ Папа допустить своихъ легатовъ къ произнесенію общаго приговора, какъ участниковъ общаго совъщанія.

Мы не должны соблазняться и тымъ, что Папа Келестинъ, поручая Кирилу Александрійскому, сообщить Несторію опредъленіе Римскаго собора, пишеть: "Quamobrem, sedis nostrae auctoritate ascita, nostraque vice et loco cum potestate usus, ejusmodi, non absque exquisita severitate, sententiam exequeris.» (Concil. Eph. c. 16.) т. е. »пріобщивъ себъважность нашего престола и употребивъ со вла-

стію замъненіе собою насъ и нашего мъста, ты исполнишь ръщеніе съ точною строгостію.» Здъсь лице Кирилла представляется въ истинномъ свъть: онъ первый началь борьбу съ Несторіемъ; ему Папа съ своей стороны и предоставляетъ кончить сей споръ, присовокупляя, къ важности канедры Александрійской, важность престола Римскаго, и ко власти Епископа Александрійскаго, власть Епископа Римскаго и побуждая его дъйствовать такъ, какъ бы имълъ съ собою папскаго мъстоблюстителя, котораго на сей разъ замъняло разбираемое теперь письмо. Папа въ настоящемъ случав дъйствуетъ, не какъ повелитель Кирилла, но какъ помощникъ его, пріемлющій важное участіе въ управленіи Вселенскою Церковію. Кириллъ не однократно подтверждаеть сію мысль, въ письмахъ своихъ къ различнымъ особамъ. Такъ, извъщая Ювеналія Епископа Јерусалимскаго, объ опредъленін Папы противъ Несторія, ни мало не упоминаеть о верховной его власти но говорить только о нуждъ всеобщаго согласія къ истребленію ереси: »я почелъ нужнымъ послать оныя письма къ тебъ, и возбудить твое Богочестіе, дабы, при единодушномъ и всеобщемъ усилін, препоясаться любовію во Христь и спасти бъдствующіе народы.» (Т. 1. Concil. Eph. сар. 24.)

И къ самому Несторію, писаль, сообщая ему извъстное намъ опредъленіе, »воть, вмъсть съ святымъ Сунодомъ, въ великомъ городъ Римъ, подъ предсъдательствомъ святышаго и благочестивъйшаго брата и сослужителя нашего Епископа Келестина собравшимся, симъ третьимъ письмомъ свидътельствуемъ тебъ, и проч.» (сар. 14.)

Самое опредъленіе Папы согласуется болье съ вышеприведенными свидътельствами, нежели съ Римскими вымыслами; ибо въ немъ поставляется на видъ важность не Римской только Церкви, но и Александрійской, и изрекается проклятіе на Несторія, если онъ не объщается исповъдать ту въру, которую проповъдуетъ Церковь Римская и Александрійская и Вселенская. Къ сему заключенію относятся также и всъ письма, писанныя къ предстоятелямъ главныхъ Церквей, согласіе коихъ было необходимо для того, чтобы самое опредъленіе Папы могло быть приведено въ исполненіе. (сар. 18.)

Кромъ вышеприведенныхъ возраженій есть еще два, заимствуемыя Римлянами изъ словъ папскихъ пословъ, прибывшихъ позже на соборъ. Ихъ можно бы было оставить безъ вниманія; ибо извъстно, что послы говорили многое въ силу особенной инструкціи, внушавшей имъ преимущественно поддерживать на соборъ важность кафедры Римской, и тъмъ обнаруживали несогласное съ Христіанствомъ домогательство преобладанія, которое уже однажды обличено было соборомъ Карфагенскимъ, въ посланіи къ тому же Папъ Келестину. Однако мы коснемся упомянутыхъ возраженій, потому что разсмотръніе ихъ проливаетъ новый свъть на дъйствія цълаго собора. (Ист. Флери кн. ХХУ, гл. 47.)

Когда Проектусъ, одинъ изъ пословъ, замътилъ собору, какъ скромно дъйствуетъ Епископъ Римскій, ибо настоящимъ посланіемъ не поучаетъ собравшихся отцовъ, какъ бы неопытныхъ, но какъ опытнымъ совътуетъ, напоминая о томъ, что прежде уже опредълено было, дабы поспъщили приве-

сти къ окончанио дъло, согласно съ правилами въры и на пользу Канолической Церкви, то Фирмъ, Епископъ Кесаріи Каппадокійскія, отвътствоваль: »святая Апостольская каөедра уже изложила грамотахъ къ святъйшимъ Епископамъ свое мнъніе и опредъленіе по сему предмету; мы же послъдовавъ оному, при тщательномъ и неуклонномъ сохраненіи законовъ, исполнили надъ Несторіемъ Апостольскій и каноническій приговоръ.» (сар. 15.) Такое признаніе Фирма, кажется, будто имъетъ важную силу; ибо оно, согласно съ желаніемъ Проектуса, выставляеть цълый соборъ, какъ бы орудіемъ Папы: однако, надобно замътить, что Фирмъ не могъ сказать болье того, что сказано въ соборномъ опредъленіи. Мы видъли выше, что соборъ отлучиль оть Церкви Несторія, не только ради писемъ Келестина, но и ради святыхъ правилъ отцевъ и соборовъ; письма же его были вспомогательнымъ голосомъ для полноты соборнаго опредъленія. Что же значать слова Фирма?-то, что соборъ нашедши ученіе Несторія богопротивнымъ, а папское опредъление справедливымъ, исполнилъ приговоръ всей Западной Церкви, согласный съ ученіемъ Апостоловъ и съ правилами соборными. Если бы Фирмъ разумълъ что нибудь другое, то онъ поступиль бы вопреки себъ и всъмъ отцамъ собора, которые не удовольствовавшись мнъніемъ Папы, касательно ученія Несторія, и опредъленіемъ объ отлученіи его отъ Церкви, разсматривали снова то же самое ученіе, и еще отъ себя изрекли опредъленіе.

Филиппъ Пресвитеръ, третій изъ пословъ Папы, безъ всякаго повода, а только въ слъдствіе упомя-

нутой тайной инструкціи, сказаль предъ лицемъ собора: »никто не сомнъвается и всъмъ въкамъ извъстно, что блаженный Петръ есть первенствующій Апостоль и начало въры, столпъ и утвержденіе Церкви Канолической, оть Господа пріявшій ключи царствія небеснаго и власть вязать и ръшить, и донынъ чрезъ своихъ преемниковъ живеть и судъ творить. Его преемникъ и святой намъстникъ Папа и Епископъ нашъ Келестинъ, насъ, яко своихъ викаріевъ, послаль къ сему священному Суноду, которому повельль собраться благочестивый Императоръ для утвержденія въры отеческой. Поелику же, сходно съ ученіемъ всъхъ Церквей, ибо всъ Епископы Восточные и Западные, сами или чрезъ своихъ посланниковъ здъсь присутствують, обличается нечестіе, и Вселенскій сей соборъ, посльдовавъ ученію отцевъ, произнесъ приговоръ на Несторія, то да признаеть онъ себя отлученнымъ оть священства и всякаго общенія Канолической Церкви.» (Т. II, сар. 16.)

Писатель же книги: L'église cath. justifiée (рад. 206,) сокративъ вторую половину сихъ ръчей Филиппа, замъчаетъ только, что по увъренности въ истинъ сказаннаго, никто изъ отцовъ собора не сдълалъ противъ того возраженія.—Мы думаемъ совсъмъ иначе. Изъ всего предъидущаго ясно видно, что собору нужно было мнъніе Папы, не какъ главы Вселенской Церкви, но какъ главы Западныхъ Церквей: а потому онъ снисходительно слушалъ Пресвитера Филиппа какъ представителя Папы. Сверхъ того сказанное имъ о Петръ Апостолъ могло имъть смыслъ не противный писанію;

если разумъть слова и выраженія въ древнемъ истинномъ значеніи, на пр. princeps Apostolorum, въ значеніи первенствующаго между Апостолами, а не въ значени князя Апостоловъ, по новъйшему понятію, совершенно чуждому Евангельской истины. Пышныя же изреченія, о преемствъ Келестина, не приводили къ какому либо особому повелительному заключенію, а только къ законному согласію съ опредъленіемъ собора, созваннаго Императоромъ, а не Папою, и потому не было нужды противуръчить. Что же отвъчаль легатамъ Кириллъ Архіепиекопъ Александрійскій, предсъдатель собора? »Какъ Аркадій и Проектусь, святьйшіе и благочестивьйшіе Епископы, и Филиппъ честныйшій Римскія Церкви Пресвитеръ, выразили свое митие и пристали къ изреченному опредъленію, то да будетъ извъстно священному собору, что они изрекли согласіе во имя Апостольской канедры и всего собора святьйшихъ и боголюбезнъйшихъ Западныхъ Епископовъ. И такъ, когда они исполнили то, что опредълено было Келестиномъ, святвишимъ и боголюбезнъйшимъ Епископомъ, и согласились съ изреченнымъ на Несторія опредъленіемъ, сего священнаго собора въ Ефесъ, слъдуетъ дъянія сегодняниняго и вчерашняго дня присоединить къ запискамъ актовъ, и предложить ихъ благочестію для евоеручнаго подписанія, какъ есть обычай, и для показанія всемъ намъ яенаго и законнаго ихъ согласія.» (сар. 16.)

Вотъ какими почитали легатовъ Римскихъ!—о томъ, что они представляли главу вселенскія Церкви, нигдъ нътъ ни слова; но что были только

послами Западной Церкви, свидътельствуетъ цълый соборъ, и говорить еще: »поелику Аркадій и Проекть Епископы и Филиппъ Пресвитеръ, легаты Римской канедры, изрекли согласное съ нами, то остается, чтобы сходно съ своими объщаніями, содвиствовали и подписаніемъ нашихъ дъяній.» Не признали ль сего и самые послы?-одинъ изъ нихъ, Аркадій, прежде подписанія актовъ, сказаль: опредълению сего священнаго собора мы не можемъ не утвердить, своими подписями, общее всъхъ ученіе.» Другой же выразился такъ: »Проектусъ, Епископъ, Апостольской Церкви легатъ, согласуясь во всемъ съ праведнымъ судомъ сего священнаго и Вселенскаго собора, какъ мы узнали изъ дъяній онаго, подписаль низложеніе злочестиваго Несторія.» Воть и самые послы не повельвають на соборъ, чего ожидать надлежало, если бы они были уполномоченные отъ повелителя всей Церкви, но поступають по предписаніямь собора и, своими инъніями, не утверждають дъяній собора, какъ бы нъкою верховною властію, но соглашаются, наравнъ съ прочими, съ праведнымъ судомъ онаго.

И такъ, сравнивъ предшествовавшія и послъдовавшія обстоятельства Ефесскаго собора, оцънивъ съ надлежащимъ вниманіемъ опредъленія онаго, и замътивъ мнънія и поступки первъйшихъ членовъ, наипаче же Кирилла, предсъдателя собора, и пословъ Римскихъ, представителей Западной Церкви, мы необходимо убъждаемся, что Св. Кириллъ Александрійскій дъйствовалъ здъсь не какъ орудіе Папы, но какъ союзникъ его; что самъ Папа уваженъ былъ цълымъ соборомъ, какъ глава Западной Церкви, и что онъ, въ слъдствіе сего, вопреки своимъ домогательствамъ, не повельвалъ соборомъ, а только соглашался съ онымъ.

Лучшимъ доказательствомъ сего можетъ служить какъ то, что въ подписяхъ дъяній соборныхъ Св. Кириллъ не названъ мъстоблюстителемъ папскимъ, какими себя называютъ обыкновенно его легаты, такъ и самое извъщение соборное Несторію, къ которомъ ни слова не упоминается о власти папской, а только объ указъ царскомъ.

»Святый Сунодъ, по указу благочестивъйшихъ, христіаннъйшихъ Императоровъ нашихъ, въ митрополіи Ефесской, по благодати Божіей собранный,—Несторію новому Іудъ. Познай себя, ради нечестивыхъ твоихъ козней и упорнаго сопротивленія святымъ канонамъ, по опредъленію священнаго Сунода, лишеннымъ всякаго достоинства и и степени церковной.» (Т. II, гл. 11.)

Не въ пользу притязаній Римскихъ гласять и правила Ефесскаго собора, защищавшія преимущества частныхъ Церквей противъ преобладанія сильнийшихъ.

Правило 8. »Дъло, вопреки постановленіямъ церковнымъ и правиламъ святыхъ Апостолъ, нововводимое и посягающее на свободу всъхъ, возвъстилъ боголюбезнъйшій соепископъ Ригинъ, и сущіе съ нимъ благоговъйнъйшіе Епископы Кипрскія области, Зинонъ и Евагрій. Чего ради, понеже общественныя бользии требуютъ сильнъйшаго врачевства, яко большій вредъ приносящія, и наипаче, аще и древняго обыкновенія не было, чтобы Епископъ града Антіохіи совершалъ поставленія въ

Кипрь, какъ письменно и словесно возвъстили намъ благоговъйнъйшіе мужи, къ святому собору пришедшіе: то начальствующіе во святыхъ Кипрскихъ церквахъ да имъютъ свободу, безъ притязанія къ нимъ, и безъ стъсненія ихъ, по правиламъ святыхъ Отецъ и по древнему обыкновенію, сами собою , совершати поставление благоговъйнъйшихъ Еписконовъ. То же да соблюдается и въ иныхъ областяхъ, и повсюду въ эпархіяхъ; дабы никто изъ боголюбезнъйшихъ Епископовъ не простиралъ власти на иную эпархію, которая прежде и сначала не была подъ рукою его, или его предшественниковъ: но аще кто простеръ, и насильственно какую эпархію себів подчинцяв, да отдасть оную: да не преетупаются правила отецъ: да не вкрадывается, подъ видомъ священнодъйствія, надмънность власти мірскія: и да не утратимъ, помалу, непримътно, тоя свободы, которую дароваль намъ кровію своею Господь нашть Інсусь Христось, освободитель всехъ человъковъ. И такъ святому и вселенскому Собору угодно, чтобы всякая эпархія сохраняла, въ чистотв и безъ ствсненія, сначала принадлежащія ей права, по обычаю издревые утвердившемуся. Каждый Митрополить, для своего удостовъренія, можеть невозбранио взять списокъ съ сего постановленія; аще же кто предложить постановление противное тому, что нынъ опредълено: угодно всему святому и всеменскому Собору, да будеть оно недъйствительно.»

## Соборъ Халкидонскій.

Можеть быть, ни на одномъ Вселенскомъ соборъ столько не являлась мнимая паиская власть, какъ на соборъ Халкидонскомъ, созванномъ противъ ереси Константинопольскаго монаха Евтихія, который сливалъ два естества въ Іисусъ Хрнстъ. Съ одной стороны, послы Папы выражались весьма надмънно; съ другой стороны, самые отцы собора, какъ въ прододжени дъйствій онаго, такъ и въ грамотъ къ Папъ, оказывали ему столько уваженія, что онъ легко бы могъ впасть въ искущеніе и почесть себя свыше всъхъ. Но мы и здъсь имъемъ способъ узнать истину изъ ближайшаго разсмотрънія обстоятельствъ.

На соборь, Халкидонскомь, одинь изъ пословъ Папы, по имени Пасхазій, при самомь открытіи говориль Императорскимъ сановникамъ: »мы имъемъ повельніе отъ блаженнаго Папы Римской Церкви, которая есть глава всъхъ Церквей, чтобы Діоскоръ, Архіепископъ Александрійскій, не имълъ мъста на соборъ; и такъ мы требуемъ, чтобы онъ вышелъ, или мы сами выйдемъ.» На вопросъ Сенаторовъ, о причинъ такого требованія, Луцентій, другой изъ пословъ, сказалъ: »что Діоскоръ долженъ дать от-

четь въ своихъ двлахъ, ибо присвоилъ себъ власть судіи и дерзнулъ держать соборъ, безъ позволенія святой канедры, чего никогда не случалось и не было позволено.» Пасхазій присовокупилъ: »мы не можемъ противиться повельніямъ Папы, ни правиламъ Церкви и отцовъ.» (Ист. Флери кн. XXVIII, гл. 2. Топ. 8. Concilior. pag. 102. Editio Paris. 1664. Calched. act. 1.)

Чтобы изъяснить настоящее состояние собора, которое и для насъ можеть показаться страннымъ, если не откроются истинныя причины онаго, не надобно прибъгать къ увъренности отцовъ собора въ верховной власти Римскаго Епископа, а должно замътить, что Діоскоръ дъйствительно быль извергь, кромъ покровительства еретику Евтихію, обличенный во многихъ ужасныхъ преступленіяхъ, наппаче же въ убійствъ св. Флавіяна, Архіепископа Константинопольскаго. Кто могь противоръчить требованію папскаго посла? Діоскоръ быль бы лишенъ своего мъста, если бы и другой кто сталъ сего требовать. И кто же могь бы, кромъ легатовъ, поднять столь высоко голось, когда всь первостепенные Епископы сами были въ затруднительномъ положеніи по своимъ отношеніямъ къ Діоскору и его дълу. Ибо Анатолій Константинопольскій быль поставленъ Діоскоромъ, на канедру убіеннаго Флавіяна, и самъ рукоположиль Епископа Антіохійскаго Максима; а Іувеналій Іерусалимскій, на неправильномъ соборищъ Ефесскомъ, вынужденъ быль подать голось въ пользу Діоскора. Это было и причиною невольнаго ихъ молчанія предъ возносящимися легатами.

Правда, посоль причиталь въ вину Діоскору держаніе собора, безъ позволенія Папы, и притомъ товорилъ, что сего никогда не бывало. Но если принять это въ смыслъ Римлянъ, то надлежало бы допустить, что отцы собора были совершенные невъжды въ церковной исторіи; ибо извъстно, что множество помъстныхъ соборовъ, и даже вторый Вселенскій, были держаны безъ всякаго отношенія къ Папв и безъ его мъстоблюстителей. Почему, скажуть, оставили они слова Пасхазія безъ возраженія?--потому, что не время было начинать новую распрю и возбуждать несогласіе между тьми, которыхъ согласіе нужно было для низложенія ереси; отцы собора съ восторгомъ приняли православныя ръчи Римскаго Епископа, и съ благоразумнымъ терпъніемъ пропустили мимо ушей заносчивыя слова его мъстоблюстителей.

На второмъ засъданіи, когда читано было письмо св. Льва къ Флавіяну, изложившаго во всей чистоть православный догмать, они воскликнули: «сія есть въра Отцевъ! сія въра Апостольская! Мы всъ такъ въруемъ, такъ върують всъ Православные! анаоема тому, кто не такъ въруеть! Петръ такъ говорилъ устами Льва; такъ учили Апостолы! ученіе Льва свято и истинно! Кириль училь также; въчная память Кирилу! Левъ и Кириль учили одинаково; анаоема тому, кто не такъ въруетъ; сія истинная въра, Православные такъ разумъють; сія въра Отцевъ!» Римляне замъчають, что письмо Льва было принято на соборъ Халкидонскомъ, какъ правило въры, и даже, по настоятельству пословъ, было внесено въ опредъле-

ніе собора. (Eglise Cathol. justif. pag. 209.) Казалось бы, что можеть быть ясные настоящаго доказательства власти папской, хотя въ пятомъ въкъ, если не ранъе, приписываемой ему, въ лицъ собора, цълою Церковію? Но должно заметить, что подобныя восклицанія въ пользу Папы, не имъли никакого отношенія къ его власти, а только къ его ученію, сходному съ Петровымъ и съ Апостольскимъ, и съ Кирилловымъ;--и такъ ученіе Кирилла есть мърило православія! Мы видъли выше, что на соборъ Ефесскомъ подобныя же восклицанія гремъли въ честь Кирилла Александрійскаго; онъ названъ быль новымъ Павломъ, какъ здъсь Петръ говориль устами Льва. Что касается до внесенія письма его въ опредъленіе Сунода, то и это не новое, и не принадлежить ему одному.--На томъ же самомъ соборъ Халкидонскомъ, по прочтеніи символа I и II-го Вселенскихъ соборовъ, читаны были также два письма Кирилла Александрійскаго, записанныя въ дъяніяхъ Ефесскаго собора, и почтены какъ правила въры. Притомъ извъстно, что такъ называемый символь въры св. Аванасія и многія правила различныхъ отцевъ Церкви, пріемлются наравнъ съ соборными опредъленіями, и однако никто не почиталь сихъ отцевъ всеобщими главами Церкви. Почему же Папъ надобно приписать таковую честь? (Флери кн. XXVIII, ra. 11. Tom. 8. Concil. pag. 432.)

Надобно обратить вниманіе и на то, какимъ образомъ быль произнесенъ приговоръ соборный противъ Діоскора, и отличить превозношенія легатовъ, отъ правильныхъ рвчей Отцевъ собора, чтобы

понять истинный смыслъ рышенія. На третьемъ засъданін, легать Римскій Пасхазій сказаль: »Боголюбезному и священному, блаженнъйшему Собору извъстно, что Діоскоръ, трижды званный, чувствуя себя виновнымъ, пренебрегъ явиться къ отвъту; и такъ святыня ваша, собственными устами, да произнесеть, чего достоинь онь за такое пренебреженіе?» Святой Соборъ отвъчаль: »прещенія, положеннаго священными канонами на непокорныхъ.»—Пасхазій Епископъ и легатъ сказалъ: »паки спрашиваемъ вашу святыню, чего заслуживаетъ неприходящій по тройному зову братьевъ и соепископовъ? желаемъ знать, что угодно ващей святынь?» Св. Соборъ отвъчаль: »то, что положено канонами.» Лукіанъ Епископъ Визы и мъстоблюститель Ираклійскій сказаль: »блаженнымь отцемь нашимь и Архіепископомъ Кирилломъ содъяно было нъчто на св. Ефесскомъ Соборъ противъ Несторія; заглянувъ въ сін акты, дайте приговору какую прилично форму.» (И такъ вотъ на Кирилла указываютъ легатамъ, а не на Папу Келестина.) Пасхазій Епископъ сказаль: »повельваеть ли богочестіе ваше, чтобы мы употребили противъ него эпитимію церковную; согласны ли?» Св. Соборъ сказалъ: »всъ согласны на подобающее.» Пасхазій Епископъ повториль тоть же вопросъ, и это показываеть, какъ трудно было Восточнымъ осуждать Діоскора, по собственному участію въ его дъль, и какъ неопредълительно отвъчали они на положительные вопросы легата, который вовсе не повелъвалъ именемъ спрашиваль согласія и повельнія соборнаго. Это обнаруживается изъ словъ Іуліана Епископа: »святые

Отцы внемлите: когда въ Ефесъ Діоскоръ имълъ старъйшинство, чтобы разсудить между св. Флавіяномъ и Евтихіемъ, неправильное произнесъ онъ ръшеніе и всв по неволь ему посльдовали; нынь же святыня ваща имъетъ старъйшинство святъйшаго Архіепископа Льва, и весь святой Соборъ соединился, по благодати Божіей и вельнію благочестивъйшихъ Императоровъ. (Здъсь весьма ясно сказано, кто созваль соборъ и какъ легаты имъють только авкторитеть Льва.) Вамъ извъстно все неправильно учиненное въ Ефесъ; и такъ просимъ святыню вашу, заступающую мъсто святьйшаго Архіепископа Льва, произнести противъ него приговоръ и назначить эпитимію сходно съ священными правилами; мы же и весь вселенскій Соборъ изъявимъ согласіе съ вашею святынею.»—Пасхазій Епископъ сказаль: »паки вопрошаю, что угодно блаженству вашему?» Максимъ Епископъ великаго града Антіохін сказаль: »мы будемъ согласны съ тьмъ, какъ разсудить ваше преподобіе.»

Тогда мъстоблюстители Патріарха великаго Рима произнесли слъдующій приговорь: »обнаружилось содъланное Діоскоромъ, нъкогда Епископомъ великой Александріи, вопреки священныхъ правилъ и церковнаго порядка. Онъ единомышленнаго ему Евтихія, правильно осужденнаго своимъ Епископомъ, иже во святыхъ отцемъ нашимъ Флавіяномъ, воспріявъ начальство, неправильно принялъ въ общеніе, прежде нежели совъщался о томъ съ богомудрыми Епископами въ Ефесъ. Но симъ Апостольскій престолъ оказалъ снисхожденіе, ради невольнаго ихъ въ томъ соучастія, и они оставались до-

нынъ въ послушаніи святьйшаго Архіепископа Льва и всего священнаго и вселенскаго святаго Собора; сего ради пріяли ихъ, какъ единовърныхъ въ свое общеніе. Діоскоръ же сталь превозноситься о томъ, о чемъ надлежало бы съ воплями простираться на землю. Кромъ того не позволиль онъ читать на соборъ и грамоту святыйшаго Папы Льва къ блаженной памяти Флавіяну, хотя съ клятвою объщаль сіе, и тьмъ соблазниль Церковь.--Мы хотьли однако оказать ему снисхожденіе, какъ и прочимъ, котя менъе виновнымъ; но поелику онъ превзошелъ послъдующимъ нечестіемъ первое; (ибо дерзнулъ произнести отлученіе на святьйшаго Архіепископа Римскаго Льва, и святьйшему Собору предложены были многія его насилія, исполненныя хулы, и не хотъль повиноваться троекратному правильному зову, чъмъ законно воспріяль заочное осужденіе соборное), онъ противъ себя произнесъ приговоръ, непрестанно попирая каноны. Посему святыйшій Архіепископъ великаго и древняго Рима Левъ, чрезъ насъ и чрезъ настоящій священный Соборъ, съ треблаженнымъ и всехвальнымъ Апостоломъ Петромъ, который есть камень и утверждение Канолической Церкви и основаніе Православной въры, обнажаеть его Діоскора епископства и отчуждаетъ всякаго священнаго достоинства. Пусть же и сей великій и священный Соборъ опредълить объ немъ, что согласно съ канонами.»

И такъ легаты Римскіе, посль неоднократнаго вопрощенія о томъ, что угодно Собору, только по просьбъ онаго, произносять приговоръ отъ лица Римскаго Епископа, какъ одной части Вселенской

Церкви, и предоставляють потомъ еще Собору изъявить свое ръшеніе по правиламъ. Какъ же опредъляють прочіе?—Анатолій, Архіепископъ Царьграда,
новаго Рима, говорить: »мудрствуя во всемъ одинаково съ Апостольскимъ престоломъ, произношу согласное осужденіе на Діоскора, который показалъ
самъ себя чуждымъ всякаго священства, поелику
явился преслушникомъ всъхъ правилъ св. Отецъ
и не повиновался троекратному зову.» И такъ вотъ
законная вина его.

Максимъ, Епископъ великаго града Антіохіи, сказалъ почти то же, присовокупивъ, что »подвергаетъ Діоскора эпитиміи церковной, какую произнесъ святьйшій отецъ нашъ, Архіепископъ древнято Рима Левъ, чрезъ своихъ мъстоблюстителей, и святьйшій Архіепископъ новаго Рима.» Такимъ образомъ онъ равняетъ степень обоихъ. (рад. 492.)

Стефанъ Епископъ Ефеса сказалъ: »и я согласенъ съ тъмъ, что опредълили благочестивъйщие и святъйщие Архіепископы Левъ и Анатолій.»

Лукіянъ Епископъ Визы сказалъ: »согласенъ на то, что благоугодно было присудить святому и великому Собору.»

Діогенъ Епископъ Кизики сказалъ: »и я согласенъ на опредъленное святъйшимъ и блаженнъйпимъ Архіепископомъ Римскимъ Львомъ, и святъйпимъ и блаженнъйшимъ, Царьграда новаго Рима, Анатоліемъ, и настоящимъ святымъ и вселенскимъ Соборомъ.»—Вотъ три единогласныя опредъленія въ разныхъ видахъ, и вездъ имя Анатолія стоитъ рядомъ съ именемъ Льва, или вообще говорится о вселенскомъ Соборъ, и въ томъ же смыслъ отвъчали всъ Епископы, числомъ болъе 600; гдъ же тутъ единовластіе Папы, не смотря на громкія ръчи легатовъ? гдъ покорность Собора мнимой главъ Церкви? Вотъ какъ надобно осторожно отличать ръчи отъ дъяній.

Болье опаснымъ камнемъ претыканія представляется нъчто въ письмъ соборномъ къ Папъ св. Льву. Восточные Епископы выразились такимъ образомъ: »что въ лицъ представлявшихъ его на Соборъ мъстоблюстителей, онъ предводилъ ихъ какъ глава члены, являя благомысліе.» И потомъ: »мы утвердили также правило 150 Отцевъ, собранныхъ въ Константинополь, при блаженной памяти Өеодосін старшемъ, которое повелъваетъ, послъ вашей святъйшей и Апостольской канедры, имъть старъйшинство Константинопольской, будучи увърены, что по обилію у вась Апостольскаго свъта, вы многократно, съ обычнымъ попеченіемъ, простирали оный и на Церковь Константинопольскую, потому что вы независтно сообщаете приснымъ собственныя блага.» (Тот. 9. Concil. pag. 204. 207.)

Сколько ни кажутся сильными такія выраженія: однако и онъ не должны быть принимаемы въ строгомъ смыслъ. Во первыхъ надобно замътить, что согласно съ волею Императоровъ, Сената и всего царствующаго града, настоящимъ письмомъ, Соборъ просилъ Папу между прочимъ согласиться на пре-имущество каоедры Константинопольской предъ Александрійскою и Антіохійскою;—въ семъ случать нуженъ былъ голосъ Папы, какъ представителя Западной Церкви, и потому весьма естественно, что употреблены самыя лестныя для него выраженія. Впро-

чемъ ть же самые Отцы называють себя собратіями Папы, говоря: »вотъ, что мы совершили вмъств съ тобою, который духомъ присутствовалъ между нами, и заблагоразсудиль согласиться, какъ съ братіями.» (рад. 206.) Во вторыхъ, въ томъ же самомъ письмъ, послъ упомянутаго перваго выраженія, о главъ и членахъ, тотчасъ читается: »върные же Императоры весьма прилично предсъдательствовали и распоряжали соборомъ, подобно Зоровавелю и Іисусу въ Іерусалимъ, стараясь возобновить порядокъ Церкви по отношенію къ догматамъ.» При таковомъ свидътельствъ, мы не знаемъ, кому дать преимущество, Папъ или Императорамъ, совершенно увърены, что первый теряетъ уже чрезъ сіе по крайней мъръ половину своей мнимой власти. Въ третьихъ, самое выражение о всеобщей главъ Церкви у Восточныхъ писателей имъетъ иной смыслъ, какъ мы это уже неоднократно видъли.

Впрочемъ, чтобы не оставалось никакого сомнънія, мы еще приведемъ одно обстоятельство того же Собора: когда на ономъ читано было письмо Папы Льва, Епископы Иллирійскіе и Палестинскіе объявили касательно онаго свои сомнънія, и не прежде успокоились, какъ получивши удовлетворительное изъясненіе отъ пословъ папскихъ. Епископы Египетскіе совсъмъ не подписали настоящаго письма, потому что еще не имъли своего Епископа, безъ согласія котораго, по обыкновенію Египетскому, не льзя было дълать подобныхъ подписей. Первые не осмълились бы выразить своихъ сомнъній, если бы мнъніе Папы было принимаемо вообще за правило въры; другіе не дерзнули бы отказаться подписать означенное письмо, если бы увърены были, что Папа есть верховный начальникъ, воля и миъніе котораго долженствовали быть священными и для ихъ областнаго Епископа. Соборъ уважилъ требованія тъхъ и другихъ: для однихъ назначилъ снова разсмотръть письмо Льва, другихъ же уволилъ отъ требуемой подписи до избранія имъ Епископа. (Ист. Флери кн. XXVIII, гл. 17.)

Правила Халкидонскаго Собора относили окончательный судъ духовныхъ лицъ (безъ сомнънія Восточныхъ) Епископу новой столицы, подобно какъ помъстный Сардикійскій Соборъ на Западъ положиль обращаться къ Епископу древней столицы, и узаконеніе сіе не возбудило негодованія легатовъ папскихъ, хотя выраженія онаго весьма благопріятствовали возвышенію кафедры Цареградской.

Правило 9. »Аще который клирикъ съ клирикомъ же имъетъ судное дъло: да не оставляетъ своего Епископа, и да не перебъгаетъ къ свътскимъ судилищамъ. Но сперва да производитъ свое дъло у своего Епископа, или, по изволенію того же Епископа, избранные объими сторонами да составятъ судъ. А кто вопреки сему поступитъ: да подлежитъ наказаніямъ по правиламъ. Аще же клирикъ со своимъ, или со инымъ Епископомъ, имъетъ судное дъло: да судится въ областномъ соборъ. Аще же на Митрополита области Епископъ, или клирикъ имъетъ неудовольствіе: да обращается, или къ Экзарху великія области, или къ престолу царствующаго Константинополя, и предънимъ да судится.»

Но легаты не могли равнодушно принять канона о второй степени Константинопольскаго престола, единодушно изложеннаго въ ихъ отсутствіи, на послъднихъ засъданіяхъ, всъми отцами вселенскаго Собора.

Правило 28. »Во всемъ послъдуя опредъленіямъ святыхъ Отецъ, и признавая читанное нынъ правило ста пятидесяти Боголюбезнъйшихъ Епископовъ, бывщихъ въ соборъ во дни благочестивыя памяти Өеодосія, въ царствующемъ градъ Константинополь, новомъ Римь, тожде самое и мы опредъляемъ и постановляемъ о преимуществахъ святьйшія Церкви тогожде Константинополя, новаго Рима. Ибо престолу ветхаго Рима отцы прилично дали преимущества: поелику то быль царствующій градъ. (Надобно обратить особенное вниманіе на сіе мъсто, какъ на такое, которое объясняетъ намъ происхождение старшинства Римской канедры, т. е. что оно дано ей, по свидътельству самой Церкви, не ради преемничества Св. Петра, ибо въ семъ случаъ Антіохійскій еще старше, но просто ради того, что городъ былъ столичный въ Имперіи.) Слъдуя тому же побужденію и сто пятьдесять боголюбезныйшіе Епископы, предоставили равныя преимущества святьйшему престолу новаго Рима, праведно разсудивъ, да градъ, получившій честь быти градомъ Царя и синклита, и имъющій равныя преимущества съ ветхимъ царственнымъ Римомъ, и въ церковныхъ дълахъ возвеличенъ будетъ подобно тому, и будетъ вторый по немъ. Посему токмо Митрополиты областей Понтійскія, Асійскія и Оракійскія, и такождеЕпископы у иноплеменниковъ вышереченныхъ областей, да поставляются отъ святъйшаго престола святъйшія Константинопольскія Церкви: сиръчь, каждый Митрополитъ вышепомянутыхъ областей, съ Епископами области, должны поставлять эпархіальныхъ Епископовъ, какъ предписано Божественными правилами. А самые Митрополиты вышеупомянутыхъ областей должны поставляемы быть, какъ речено, Константинопольскимъ Архіепископомъ, по учиненіи согласнаго, по обычаю, избранія, и по представленіи ему онаго.»

Легаты изъявили не только свое несогласіе, но даже и сомнъніе въ свободномъ утвержденіи сего канона Отцами Восточными; но принуждены были слышать отъ нихъ самихъ, что никто не былъ принужденъ къ тому въ присутствін всего царскаго синклита, который не смотря на сопротивление Римлянъ, призналь ръшение соборное дъйствительнымъ. Достойно вниманія, что когда легаты папскіе хотвли опровергнуть сіе постановленіе, правилами Никейскаго собора, будто бы гласившими въ пользу пренмущества Римской канедры: то списки, ими присланные, оказались несходными съ подлинниками Греческими, какъ уже однажды обличилъ такую же невърность соборъ Кароагенскій. — Въ спискахъ Римскихъ сказано было такъ: »трехсотъ осмнадцати Св. Отецъ правило девятое: Церковь Римская всегда да сохраняеть первенство. Да соблюдается оно и въ Египть, чтобы Епископъ Александрійскій имъль всякую власть, поелику сіе Римскому Епископу обычно.» (рад. 180.)

Въ спискахъ же Греческихъ ни слова не упо-

мянуто о первенствъ Римскомъ, а просто: »да хранятся древніе обычаи, принятые въ Египтъ, Ливіи и Пентаполъ, дабы Александрійскій Епископъ имълъ власть надъ всъми сими, поелику и Римскому Епископу сіе обычно. Подобно и въ Антіохіи и въ иныхъ областяхъ да соблюдаются преимущества Церкви.»

По прочтеніи правиль перваго и втораго Вселенскихъ соборовъ, Сенаторы изрекли свое мнъніе такъ, спросивъ прежде согласіе Епископовъ: »опредъляемъ сохранить паче всъхъ первенство и изрядную почесть, по правиламъ, боголюбезному Архіепископу старъйшаго Рима; подобаеть же и святъйшему Архіепископу царствующаго Константинополя, новаго Рима, воспріять тв же старъйшинства почести и ему также, по своему достоинству, имъть. власть рукополагать Митрополитовъ Азіи, Понта, Өракіи и проч.» Весь Соборъ возгласилъ предъ лицемъ легатовъ: »сіе есть правое опредъленіе: мы всь сіе изрекаемъ, сіе всьмъ угодно; законоположеніе да сохранится, ибо все правильно опредълено. Отпустите насъ, умоляемъ, отпустите съ собора, мы всв остаемся при томъ же рышеніи.» Напрасно легаты вступались за мнимыя права Апостольской канедры, говоря, что не позволять унижать ее въ ихъ присутствін, что они должны извъстить о томъ, что сдълано вопреки каноновъ, Апостольскаго и всей Церкви первенствующаго Епископа; имъ отвъчаль отъ лица всего Собора 630 Епископовъ Іосифъ Севастійскій, что всь остаются при томъ же мнъніи, и Сенаторы подтвердили, что опредъленіе сіе есть всего Собора, который съ сими словами разошелся. (рад. 187, 188.)

Самъ Папа Левъ великій не превознесся, выраженіями посланія соборнаго, и не принималь на себя титла Епископа всея вселенныя, которое легаты его домогались за нимъ утвердить, но въ посланіяхъ къ Императору и Анатолію Епископу Константинопольскому, вступался только за преимущества древнихъ Апостольскихъ Церквей Александрін и Антіохін, изъконхъ первая, по словамъ его, важна достоинствомъ Марка Евангелиста, ученика Петрова, а вторая проповъдію самаго блаженнаго Апостола, отколъ и началось имя Христіянъ, и просиль не нарушать древнихъ правиль Никейскихъ, уважаемыхъ всею Церковію, восхищеніемъ себъ первенства надъ другими, дабы домогаясь чести, не лишиться собственнаго вънца. Здъсь нътъ ни слова о вселенской власти Римскаго Епископа. (T. 9. Concil. pag. 216.)

Посланія Льва великаго къ Епископамъ, собравнимся въ Ефесъ и Халкидонъ, не отличаются также тъмъ надмъннымъ духомъ, который обнаруживали его легаты, хотя и Левъ говорилъ въ оныхъ о преимуществахъ своей кафедры, но только въ смыслъ первенства и полноты Вселенской Церкви. Такъ писалъ онъ въ Ефесъ:

»Левъ Епископъ, святому Суноду, собравшемуся въ Ефесъ, возлюбленнымъ братіямъ, о Господъ радоватися. Благочестивая въра всемилостивъйшаго Государя нашего, зная, что много возвысится собственная слава его, если не прозябнетъ при немъ никакое съмя заблужденія внутри Каюолической Церкви, оказала то уваженіе Божественнымъ опредъленіямъ, что, для совершенія святаго предначи-

нанія, присовокупила и важность Апостольской каоедръ, какъ бы желая, отълица самаго блаженнаго Апостола Петра, провозгласить всехвальное его исповъданіе. Ибо когда спросиль Господь: »кого мя глаголють человъки быти»? многія различныя мньнія сказали ему ученики; когда же испыталь ихъ собственную въру, началовождь Апостоловъ въ краткомъ словъ обнялъ всю полноту въры: »Ты еси Христосъ Сынъ Бога живаго,» почему и ему отвъчаль Господь: »ты еси Пстръ, и на семъ камени созижду Церковь мою.» И такъ весьма чуждъ составу сего зданія Церкви тоть, кто не пріемлеть исповъданія блаженнаго Петра и противуръчитъ Евангелію Христову. Поелику же не должно оставлять безъ исцъленія такихъ заблужденій, и Христолюбивый Императоръ благочестиво пожелалъ имъть Соборъ Епископскій, чтобы полиъйшимъ разсужденіемъ могла истребиться всякая лесть, то я послажь братій нашихъ: Іуліяна Епископа и Рената пресвитера, и сына моего Иларія діакона, и съ ними върнаго намъ нотарія Дулцентія, которые вмъсто меня, на священномъ собраніи, между братства вашего будуть, и общимъ съ вами судомъ положуть то, что угодно Господу.» Т. 8. Concil. pag. 37.)

Вселенскому же собору, соединившемуся въ Халкидонъ, писалъ Папа: »возлюбленные! желалъ бы я, ради любви взаимной нашего сословія, чтобы всъ Святители Господни, въ благочестіи единой каволической въры стояли, и не увлекались отъ пути истины, милостями или страхомъ свътскихъ властей. Но поелику весьма часто случаются дъла достойныя покаянія, и превозмогаетъ вину преступлеція

милосердіе Божіе, и такимъ образомъ отлагается казнь, чтобы имъло мъсто исправленіе, то должно принять вполнъ благочестивый совътъ всемилостивъйшаго Государя, который хочетъ, чтобы соединилось святое братство ваше, для разрушенія козней діавольскихъ и исправленія мира церковнаго, сохранивъ все подобающее канедръ блаженнаго Апостола Петра и должную ей почесть; такъ что и насъ собственными на сіе пригласилъ грамотами, дабы и мы присутствіе наше явили святому собору; что однако же не возможно, и по нуждамъ времени, и поелику и прежде не было такого обычая. Однако же въ сихъ братіяхъ, Пасхазіи и Луцентіи Епископахъ и Вонифатіи и Василіи пресвитерахъ, посы аемыхъ отъ Апостольской канедры, братство ваше да почитаеть меня предсъдящимъ на соборъ, и васъ самихъ не лишенныхъ моего присутствія, ибо, чрезъ мъстоблюстителей моихъ, нахожусь съ вами и не отсутствую въ проповъдании канолической въры; дабы какъ вы, не можете не въдать того, чему въруемъ мы по древнему преданію, такъ не могли бы и сомнъваться въ томъ, какое есть собственно желаніе наше.» (Т. 9. рад. 81.)

Такъ выражался одинъ изъ именитыхъ пастырей своего времени, хотя съ примътною заботою поддержать достоинство своей кафедры, но и не забывая достоинства Вселенской Церкви, предъ которою искалъ оправдать свою въру, а не возвеличить власть свою; посему и воздавали ему Цари и Епископы должную почесть, какъ старъйшему изъ Епископовъ Кафолической Церкви и върному истолкователю ея святыхъ догматовъ.

#### Шестый въкъ.

### **П**ятый **В**селенскій соборъ въ

## Константинополъ.

Сокрушение Римской Имперіи на Западъ, варварскими народами, которые исповъдывали большею частію Аріянство, и потомъ покореніе Италіи и Рима, оружіемъ Императора Іустиніяна, не всегда благопріятствовало въ шестомъ стольтіи Епископамъ Римскимъ; ибо Короли Готоовъ и Императоры Византійскіе участвовали въ ихъ избраніи и утверждали на каоедръ. Папы являлись не однократно посланниками отъ лица варварскихъ властителей въ Константинополь. Такимъ образомъ Іоаннъ І быль посланъ Королемъ Өеодорикомъ, чтобы испросить свободу исповъданія Аріянамъ въ Царьградъ, и хотя предметь посольства не соотвътствоваль достоинству первостепеннаго Епископа Западной Церкви, однако Іоаннъ принять быль съ большею честію Императоромъ Іустиномъ, вънчалъ его на царство, и совершаль дитургію на Латинскомъ языкъ въ Софійскомъ соборъ.-Не много льтъ спустя,

Папа Агапитъ II ходилъ къ Императору Густиніяну, ходатаемъ за Италію, отъ Короля Готоовъ, который опасался его оружія, и хотя не успълъ въ дълахъ политическихъ, принесъ однако пользу въ духовныхъ, ибо онъ не хотълъ сообщиться съ Патріархомъ Цареградскимъ Аноимомъ, неправильно переведеннымъ съ каоедры Требизондской, происками Императрицы Осодоры, потому что онъ находился въ сношеніи съ Северомъ, лже-патріархомъ Антіохійскимъ и другими, отвергавшими IV вселенскій Соборъ. (Ист. Флери кн. ХХХІІ, гл. 5, гл. 53.)

Съ согласія Императора, созвавъ въ Царьградъ всъхъ православныхъ Епископовъ и Архимандритовъ, Агапить осудиль Анеима, вмъсть съ его сообщниками, и по избранію Царя, клира и народа Цареградскаго, рукоположилъ на мъсто его Мину, сообщивъ о томъ грамотою Патріарху Іерусалимскому Петру, въ коей свидътельствоваль, что какъ низложеніе, такъ и избраніе сдъланы были обще Императоромъ, клиромъ и народомъ, и просилъ уввдомить обычнымъ отвьтомъ, какъ принято будеть ръшение Апостольской канедры. Петръ, созвавъ малый Соборъ въ Герусалимъ, разсмотрълъ сіе ръшеніе, и найдя правильнымъ, утвердилъ согласіемъ своихъ Епископовъ, не пріемля такимъ образомъ безъ разбора дъяній папскихъ, даже и соборныхъ. По смерти Агапита, скоро воспоследовавшей въ Царьградъ, Мина предсъдательствоваль на маломъ Соборь, окончательно осудившемъ еретиковъ, имъя по правую руку Епископовъ Римскихъ, пришедшихъ съ Агапитомъ и представлявшихъ всю Церковь Западную, по левую же, такъ называемыхъ

апокрисіарієвъ, или повъренныхъ отъ Патріарховъ Восточныхъ; ибо Іустиніанъ постановиль правиломъ, чтобы всегда находились въ Царьградъ, отъ ихъ лица, какъ и отъ лица Папы, таковые легаты, большею частію діаконы, ради нуждъ церковныхъ ихъ эпархій, и такимъ образомъ въ послъдствіи, самъ великій Григорій Папа, жилъ долгое время въ Константинополъ апокрисіаріємъ. (Ист. Патр. Іерус. Досифея кн. V, гл. 10, 16.)

Замъчательно, что въ прошении православныхъ иноковъ къ Папъ Агапиту, какъ и въ посланіи Епископовъ Восточныхъ къ Патріарху Минъ, и во время дъяній соборныхъ, они одинаково названы: »святьйшими, блаженныйшими, отцами отцевь и Вселенскими Патріархами,» съ однимъ только различіемъ древняго и новаго Рима; ибо наименованіе Вселенскаго, которое вошло въ употребление, особенно въ Царьградъ, со временъ Іустиніана, не означало Епископа властвующаго надъ всей вселенной, а только по именитости своей канедры, преимущественно извъстнаго во всъхъ концахъ міра, какъ именуются вселенскими учителями Василій, Григорій, Златоусть, какъ самъ Златоусть называль Флавіяна, и какъ донынь величають Патріарха Константинопольскаго Вселенскимъ, хотя ему не подвластны прочіе Патріархи; Александрійскаго же величають еще: отцемь отцевь, Архіереемь Архіереевь, пастыремь пастырей, тринадцатымь изъ Апостоловъ и судією вселенной.

По смерти Агапита, король Готоовъ, Осодать велълъ избрать на мъсто его въ Римъ Сильверія; по Императрица Осодора дала объщаніе діакону

Римской Церкви Вигилію, находившемуся тогда въ Константинополь, поставить его на качедру, если только онъ отвергнетъ Соборъ Халкидонскій и войдеть въ общение съ лжепатріархами Царьграда, Александріи и Антіохіи. Вигилій, изъявивъ на то согласіе, показаль въ Равенив указъ царскій, о своемъ избраніи, Велисарію и быль неправильно возведень имъ на каоедру Римскую, на мъсто Сильверія; но горько заплатиль въ послъдствіи за свое честолюбіе, ибо самъ подвергся тяжкимъ огорченіямъ въ Константинополь, куда быль вызвань, по предмету разсужденія о трехъ статьяхъ Халкидонскаго Собора, или твореніяхъ трехъ восточныхъ Епископовъ, которыя оказались неправославными, хотя и не отвергнуты были отцами Халкидонскими. (Ист. Флери RH. XXXII, гл. 57.)

Римляне не любять пятаго вселенскаго Собора, который быль держань въ Константинополь, во время пребыванія тамъ Папы Вигилія, но безъ личнаго его присутствія, и осудиль его поступки, потому что Соборъ сей унизителенъ для власти папской; — они не только не сохранили дъяній его на Греческомъ, въроятно слишкомъ для нихъ неблагопріятныхъ, но даже въ изданіи соборовъ выкинули тъ мъста, которыя были оскорбительны для чести Вигилія или Римскаго престола. — Соборъ открымся въ 553 году въ присутствін трехъ Патріарховъ: Евтихія Константинопольскаго, Аполлинарія Александрійскаго, Доминка Антіохійскаго, мъстоблюстителей Евстохія Іерусалимскаго и 168 Епископовъ, чтеніемъ грамоты Императора Іустиніана, въ которой излагалось, какимъ образомъ первые

четыре вселенскіе Собора были созваны Императорами, (а не Папами, что и дъйствительно основано на фактахъ историческихъ). Предсъдателями Ефесскаго называль онъ не одного Папу Келестина, но одинаково св. отцевъ Келестина и Кирилла; говоря о причинахъ созванія настоящаго пятаго Собора, Императоръ присовокупиль: »кто не соглащается съ четырьмя первыми вселенскими, какого бы нн быль онь достоинства, подлежить клятвь, (чьмъ намекаль на лице Вигилія, не хотышаго участвовать въ Соборъ.) Если кто будучи вопрошаемъ о правой въръ, медлить отвъчать, сіе ничто иное, какъ отречение праваго исповъдания; ибо въ вопросахъ и отвътахъ о въръ, нътъ перваго или втораго, но кто обрътется болъе готовымъ къ правому исповъданію, лоть пріятнье Богу.» (Т. 12. Concil. pag. 13.)

За симъ прочтены были и взаимныя посланія Патріарха Евтихія и Папы Вигилія; первое надписано было такъ: »святьйшему и блаженнъйшему 
господину и сослужителю Вигилію, Евтихій: эная 
сколь великихъ благъ источникомъ служитъ миръ 
Божій, охраняющій умъ и сердца върныхъ и совокупляющій ихъ воедино, для праваго исповъданія 
въры, и желая сохранить съ вами единство, мы 
объявили вашему Апостольскому престолу, что всегда содержимъ въру, преданную намъ отъ Господа, 
чрезъ Апостоловъ и Мучениковъ. Поелику же возникли 
нъкоторые вопросы, о трехъ статьяхъ, просимъ, 
чтобы было о нихъ совъщаніе, при предсъдательствъ вашего блаженства, подъ сънію священнаго 
величества, предъ лежащимъ святымъ Евангеліемъ,

дабы постановить конецъ угодный Богу; — моли о насъ святьйшій и блаженныйшій брать.» (рад. 19—21.)

Вигилій отвътствоваль святьйшему брату Евтихію и Епископамъ подъ нимъ состоящимъ, изъявленіемъ своего на то согласія, и Соборъ, по прочтеніи грамотъ сихъ, положилъ, чтобы Патріархъ и нъкоторые изъ Епископовъ пошли пригласить Вигилія къ засъданіямъ; но на ихъ приглашеніе онъ отозвался бользнію, объщая на другой день объявить свое мнъніе. (рад. 23.)

На второмъ засъданіи Патріархи объявили Собору, что Папа извинялся малымъ числомъ своихъ Епископовъ въ сравнении Восточныхъ, и что онъ изложить свое митніе прямо Государю. Патріархи напомнили ему, что онъ объщался совъщаться съ ними вмъсть, и что не подобаеть цълому Собору отлагать свое сужденіе, ради Западныхъ Епископовъ: ибо и на первыхъ вселенскихъ Соборахъ никогда не бывало болъе трехъ Западныхъ Епископовъ, а при немъ случилось въ то время большее ихъ число изъ Италіи и Африки, и потому лучше дъло ръшить съ приличною любовію общимъ приговоромъ. »Если же, заключили они, не хочеть твое блаженство соборовать, по данному объщанію письменному и словесному, то да будеть тебъ извъстно, что мы, соединившись вкупъ, изложимъ и сами нашу волю, ибо несправедливо соблазнять медленностію благочестиваго Императора и върный народъ.» (рад. 24. 25.)

Сановники, посыланные отъ лица царскаго къ Папъ, объявили Собору также, что они убъждали Вигилія, и предлагали ему даже назначить, какой пожелаеть срокъ, для времени пришествія его на Соборь; но онъ остался непреклоннымъ, и потому пригласили Патріарховъ и Епископовъ приступить безъ него къ совъщаніямъ, что и сами они положили на третьемъ дъяніи, съ тъмъ, чтобы твердо держаться правилъ четырехъ вселенскихъ Соборовъ и св. Отецъ. (рад. 27.)

И такъ вотъ примъръ вселенскаго Собора, соединеннаго противъ желанія Папы и дъйствующаго безъ него, хотя онъ въ томъ же городъ. На седьмомъ засъданіи читаны были посланія Вигилія къ разнымъ лицамъ, присланныя Императоромъ для доказательства, что и Папа мыслиль одинаково съ Соборомъ; но въ изданіи актовъ опущено то, что не благопріятствовало Вигилію, а именно: показаніе сановника царскаго о томъ, какимъ образомъ Папа присылаль звать къ себъ Патріарха и нъкоторыхъ Епископовъ, и просиль отнести Императору изложенное на бумагь мнъніе свое, и какъ они отказались; опущено также, что сановникъ сей объявиль волю Императора, о исключении имени Вигиліева, изъ поминовеній церковныхъ, за его упорство и несогласіе съ отцами, на что согласился Соборъ. Императоръ желалъ однако сохранить единство съ каоедрою Римскою. (Ист. Флери кн. XXXIII, ra. 49.)

На послъднемъ засъданіи Отцы соборные изложили пространно свое ръшеніе, которое здъсь вкратцъ приводится: »Видя, что послъдователи Несторія усиливаются ввести въ Церковь свои заблужденія, чрезъ нечестивыя творенія Өеодора

Мопсуестскаго и Өеодорита Кирскаго, и мнимое письмо Ивы къ Марину Персіянину, мы собрались, по воль Божіей и по вельнію царскому, для прекращенія сихъ злоупотребленій.— Благочестивъйшій Вигилій, находясь въ городъ, былъ свидътелемъ всъхъ пръній касательно трехъ статей, и неоднократно осуждалъ ихъ устно и письменно, потомъ же согласился придти на Соборъ и разсмотръть ихъ вмъсть съ нами, для общаго опредъленія. Когда же Императоръ побудиль нась собраться здъсь, мы принуждены были просить Вигилія исполнить свое объщаніе, представляя ему примъръ Апостоловъ, которые хотя и были, каждый въ особенности, исполнены Духомъ Святымъ, такъ что не имъли нужды въ совъть, не хотъли однако же ръшить вопроса, о обръзаніи язычниковъ, прежде нежели собрались и утвердили свое мнъніе текстами Св. Писанія. Отцы, въ свое время державшіе четыре вселенскіе Собора, саъдовали прежнему примъру и вкупъ ръшали о ересяхъ, ибо нътъ другаго средства для познанія истины въ догматахъ въры; всякой, по словамъ Писанія, нуждается въ помощи брата, и гдъ два или три собраны во имя Христово, тамъ и онъ между ними. И такъ, послъ того какъ мы часто приглашали на соборъ Папу Вигилія, и Императоръ посылаль къ нему сановниковъ, онъ объщаль дать, частнымъ образомъ, свое мнъніе о трехъ статьяхъ. Мы же услышавъ такой отвътъ, помыслили о словахъ Апостола, что қаждый дастъ за себя отвътъ Богу, и убоямись суда, который угрожаетъ соблазняющимъ братій своихъ.» (рад. 222, 223)

Въ саъдствіе сего Соборъ излагаетъ то, что онъ сдълаль, при разсматриваніи трехъ статей, и признавая четыре вселенскіе Собора Никейскій, Константинопольскій, Ефесскій и Халкидонскій, заключаеть: эчто если кто дерзнеть, вопреки ихъ постановленію, что либо учить или писать, то кто бы онъ ни быль, Епископъ или клирикъ, становится чуждымъ священства и обнажается епископства.» Это прамо относилось къ Вигилію, хотя и умолчено его имя. Подпись 165 Епископовъ, имъвшихъ во главъ Епископа Константинопольского, утвердила ръшеніе соборное, и Вигилій принужденъ быль принять оное, хотя произнесено было противъ прежнихъ его мнъній и съ явнымъ пренебреженіемъ его чести. И такъ вотъ вселенскій Соборъ осуждаеть Папу, и что же смиренно отвътствоваль Вигилій, возлюбленному брату своему Евтихію, подписавшемуся во главъ Собора?—

»Каждому извъстно, какой соблазиъ возбудилъ во всемъ міръ врагь человъческій, такъ что его самаго, (т. е. Папу Вигилія) и находившихся при немъ въ Царьградъ, хотя одинаково съ братіями своими и соепископами уважающихъ опредъленія четырехъ вселенскихъ Соборовъ и единую съ ними содержащихъ въру, старался отдълить отъ нихъ, софизмами и лукавыми кознями; но Христосъ Богъ нашъ, истинный свътъ, не объемлемый тьмою, всякое смущеніе отъ мыслей ОТКЛОНИЛЪ (Папы), и весь міръ и Церковь призваль къ миру, такъ что по откровенію Господа, спасительно исполнено имъ Вигиліемъ то, что подобало,» и проч-(pag. 265.)

Вмъсть съ Папою и весь Западъ признать ръшеніе сего собора, который получиль, чрезъ общее согласіе Церкви, достоинство Вселенскаго. Посль такого колебанія и почти осужденія Вигиліева, не должно уже смущаться, лестными выраженіями Императора Іустиніана о канедръ Римской, въ грамоть къ предмъстнику Вигилія Папъ Агапиту, если только и она не искажена Римлянами.

»Первое спасеніе есть хранить правую въру и не отступать отъ преданія отеческаге; ибо не можеть мимо идти изреченіе Господа нашего Іисуса Христа: эты еси Петръ и на семъ камени сознжду Церковь мою.» Слова сіи подтверждаются событіями, ибо и на канедръ Апостольской всегда соблюдается неизмънно Канолическая въра.» Нъсколько лъть спустя опыть показаль самому Іустиніану вълицъ Папы Вигилія, котораго имя вельть онъ исключить изъ поминовеній церковныхъ, что слова Христовы относятся не къ особъ Петра и не къканедръ Римской исключительно, но къ исповъданію Петрову и Вселенской Церкви. (Concil. Т. II, рад. 188.)

Другая грамота Іустиніана къ Папъ Іоанну, показываетъ ясно отношенія Римскаго Епископа къ Церквамъ: »воздавая честь Апостольской вашей каосдръ и вашей святынъ, и какъ отца уважая ваше блаженство, мы всегда хотъли доводить до свъдънія вашего все, что касалось до состоянія Церквей; ибо всегда имъли великую заботу сохранить единство съ вашимъ Апостольскимъ престоломъ и благосостояніе Св. Божіихъ Церквей. И такъ просимъ отеческую любовь вашу, чтобы въ грамотахъ ваннихъ къ намъ

и къ святвишему Епископу сего града, Патріарху брату вашему, (послику и онъ писалъ къ вамъ, согласуясь во всемъ съ Апостольскою каоедрою вашею) объявить намъ, что вы пріемлете всъхъ исповъдающихъ правую въру, и отрицающихъ оную осуждаете. Тъмъ паче возрастетъ общая любовь къ вамъ и важность вашего Апостольскаго престола, и сохранится единство сущихъ у васъ святыхъ Церквей, ибо чрезъ васъ узнаютъ всъ блаженные Епископы правое ученіе тъхъ, которые относятся къ вашей святынъ» (рад. 172.)

Здъсь также не видно единовластія Папы, а только почесть и союзь Запада съ Востокомъ. Императоръ Іустиніанъ, который съ ревностію входиль въ разбирательство правъ церковныхъ, подобно какъ и гражданскихъ, въ числъ многихъ своихъ узаконеній, опредълиль и степени первенствующихъ престоловъ, находившихся въ предъдахъ его общирной имперіи. Но и онъ, подобно Константинопольскаго и Халкидонскаго Соборовъ, не видълъ какого либо духовнаго наихъ различныхъ преимуществахъ, а въ только распоряженія человьческія, когда издаль слъдующее узаконеніе: »согласно съ правилами святыхъ Соборовъ, опредъляемъ святьйщему Епископу старшаго Рима быть первымъ всъми іереями, и блаженнъйшему Епископу Константинополя, новаго Рима, занимать второе мъсто послъ престола старшаго Рима и быть выше всъхъ прочихъ.» (Novella centesima.)

То же преимущество подтвердиль Папъ Вонифатію III; по просьбъ его, Императоръ Фока, умертвивній предместника своего Маврикія, и отняль титло Архіерея Вселенскаго у Киріака Патріарха Константинопольскаго, за то, что онъ не выдаль ему Императрицу и трехъ ея дочерей, искавшихъ спасенія въ храмъ. Сіе титло Вселенскаго, со временъ Іустиніана стало употребляться въ Церкви Константинопольской и возбудило сильное негодованіе св. Папы Григорія Великаго, противъ Патріарха Цареградскаго св. Іоанна Постника, который прежде всъхъ началь подписываться такъ: въ актахъ церковныхъ. (Ист. Флери кн. ХХХVІ, гл. 52.)

Римскіе святители не терпъли присвоенія вселенской власти и титла, когда оныя давались другимъ, хотя въ этомъ случав Григорій дъйствовалъ единственно по духу смиренія. Письма его могутъ служить лучшею и сильнъйшею проповъдью и обличеніемъ противъ духа властительства и единоначалія Римскаго, и изъ нихъ можно видъть, въ чемъ собственно состояло первенство Епископовъ Римскихъ.

»Размысли, пишеть онъ Іоанну, что твоею безразсудною надмънностію возмущается миръ церковный; брать возлюбленный, возлюби всемъ сердцемъ твоимъ смиреніе, которымъ можетъ сохраниться согласіе всъхъ братій и единство святой вселенской Церкви. Когда Апостоль Павель услышаль нъкоторыхъ говорящихъ: »я Павловь, я Аполюсовъ, а я Кифинъ» ужаснулся онъ такому разтерзавно тъла Господня, члены коего прилагались чуждымъ главамъ, и воскликнулъ: »развъ Павелъ распялся за васъ, или во имя Павлово вы крестились?» Такъ избъгалъ онъ, внъ Христа, подчинять члены тъла

Господня въ частности, какъ бы главамъ, даже самимъ Апостоламъ. Что скажень Христу, т. е. всеобщей главъ Церкви, на испытаніи послъдняго суда, ты, который названіемъ вселенскаго стараешься подчинить себъ всъ члены его? Кто въ этомъ, столь развращенномъ названіи, предлагается подражанію, кромъ того, который презръвши легіоны Ангеловъ, въ союзъ съ нимъ поставленныхъ, домотался вознестись на верхъ единства, чтобы не подлежать никому, и чтобы одному казаться выше всьхъ? который также сказаль: »на небо взыду; выше ввъздъ небесныхъ поставлю престоль мой; взыду выше облакъ; буду подобенъ Вышнему?» Ибо что братія твоя, всв Епископы вселенской Церкви, если не звъзды неба, предъ коими когда ты, хочешь возвыситься и унизить имя ихъ, посредствомъ надмъннаго названія, что иное говоришь, если не: »взыду на небо, выше звъздъ поставлю престолъ мой?» Не облака ли суть всв Епископы? когда же твое братство презираетъ и старается давить ихъ поль собою, что иное говорить, какъ не то, что спазано древнимъ врагомъ: »выше облакъ взыду?»

»Поистинив Петръ Апостолъ есть первый членъ святой и вселенской Церкви, Павель же, Андрей, Іоаннъ, что другое какъ не главы частныхъ народовъ? и однако же подъ единою главою суть всв члены Церкви; и чтобы вкратцъ выразиться: святые до закона, святые подъ закономъ, святые подъ благодатію, всв они, восполняющіе собою тъло Господне, причисляются къ членамъ Церкви, и никто изъ нихъ никогда не хотълъ именоваться вселенскимъ. (Вотъ истинное и прямое ученіе Церкъ

ви и отцевъ) Да познаеть ваща святыня сколько она превозносится, когда хочеть называться такимъ именемъ, котораго не восхищалъ никто изъ тъхъ, которые истинно были святыми. Или неизвъстно вашему братству, что на Халкидонскомъ священномъ Соборъ, святители сего Апостольскаго престола, которому по воль Божіей служу, называемы были ради почести вселенскими? Никто однако женикогда не хотель называться такимъ именемъ, никто не восхитиль себъ столь дерзновенное имя, дабы, если восхитить себъ въ святительскомъ санъ исключительную славу, не показалось бы, что онъ отказываеть въ оной всемъ братіямъ. (За симъсавдують увъщанія словами Евангельскими.) Размысли чему научають нась заповъди Искупителя нашего, глаголющаго: »блажени нищіе духомъ, яко тыхь есть царствіе небесное» (Мато. V.); и чрезъ Пророка своего: »на комъ почість Духъ мой, только на смиренномъ и кроткомъ и трепещущемъ словъ моихъ» (Исаія LXVI). Когда Господь хотьль привести сердца немоществующихъ учениковъ на путь смиренія, онъ имъ сказаль: »если кто хочеть быть въ васъ первымъ, да будетъ всъмъ слуга,» (Мато. 💢 - 🧵 XV.) и еще: »вы же не называйтесь учителями, ибо одинъ у васъ учитель, вы же всв братья» (Мато. / XXIII.), не называйте себъ отца на земли, ибо одинъ только Отецъ вашъ.» Ты же, возлюбленный брать, что скажешь на ономъ страшномъ испытанін грядущаго суда, когда желаешь въ міръ назы:ваться не только отцемъ, но и отцемъ вселенскимъ? Да отклоняется всякое внушение злое, да бъжитъ всякій соблазнь. »Подобаеть прінти соблазнамь, но

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

горе человъку, чрезъ котораго соблазнъ приходитъ.» (Мате. XVIII.) И воть, оть сего неистоваго и надмъннаго титла, раздъляется Церковь и сердца всъхъ братій смущаются соблазномъ. (Не отъ сего ли пои раздълилась Церковь? не отъ возношенія ли Первосвятителей Римскихъ, хотъвшихъ возгосподствовать надъ вселенскою Церковію?) Писано: »любовь не ищеть своего» (1 Кор. XIII.), а твое братство присвояеть себъ даже чуждое, и опять писано: »предупреждайте другь друга честію» (Рим. XIII), ты же стараешься у встать то, что желаешь незаконно присвоить себъ одному. Свидътельствуюсь Богомъ, что сіе пишу ради любви къ вашему братству, и не противъ васъ, а за васъ; не могу однако предпочесть даже и возлюбленнаго заповъдямъ Евангельскимъ, правиламъ церковнымъ и пользъ брата.» (Письмо 38. кн. IV. инд. 13.)

1. 10

Кажется, невозможно было сказать ничего лучше и сильные, и удивительно какъ преемники великаго Григорія могуть спокойно читать еію грамоту и не только называться вселенскими, но и главами вселенской Церкви и намыстниками Христовыми! Не къ одному Іоанну, но и ко всымь Патріархамь, писаль по сему же предмету св. Григорій, ибо до всыхь относилось такое нарушеніе равенства; сказавь имь прежде, какимь образомь его предмыстникь Пелагій уничтожиль, важностію Петра Апостола, дыянія соборныя, вы коихы Іоанны, Патріархь Константинопольскій, присвоиль себы имя вселенскаго, и какь никто изъ Епископовь Римскихь не хотыль сего титула, ибо если одинь Патріархь назовется вселенскимь, то всыхь прочихь

Натріарховъ уничтожится званіе: »никому не давайте титла вселенскаго Архіерея и ничего не бойтесь за сіе отъ лица Кесарева; онъ богобоязливъ и не поступить вопреки Евангелія и каноновъ. Могу ли не сокрушаться, видя, что нъкогда смиренный постникъ Іоаннъ до того превознесся, что покушается присвоить себъ власть, и тъхъ, которые соединены съ единымъ главою, т. е. со Христомъ, всехъ его членовъ хочеть подчинить себъ, превозношениемъ гордаго титула. Если дозволять ему употребить такой титуль, то всв Патріархи лишатся своего достоинства, и когда именующійся вселенскимъ Епископомъ впадеть въ заблуждение, то уже не найдется болве Епископа, стоящаго въ правдъ. И такъ умоляю васъ соблюсти ваши Церкви какими вы ихъ пріяли; охраните отъ сей порчи всъхъ подвластныхъ вамъ Епископовъ и покажите имъ, что вы воистинну Патріархи вселенской Церкви; если и случится какое бъдствіе, пребудемъ единодушны и даже умирая докажемъ, что не ради собственныхъ выгодъ осудили титуль сей. Върьте мнъ, что какъ мы получили санъ нашъ для проповъданія истины, такъ довлъетъ лучше оставить его ради истины, нежели удержать. Помолитесь за меня, дабы двла мои соотвътствовали словамъ.» (Письмо 36 кн. IV. инд. 13. Ист. Флери кн. XXXV, гл. 39.)

Къ Императору Маврикію писаль о томъ же великій Святитель: »ты упрекаешь меня, что ради суетнаго титула не должно возникать между нами соблазна. Но размысли, что есть нъкоторыя вещи суетныя, хотя и весьма безвредны, другія же крайне вредны: когда грядущій антихристь назоветь себя Богомъ,

сіе будеть суетно, но вмъсть и крайне патубно!-Обратимъ вниманіе на составъ слова: въ немъ только одинъ слогъ, а въсмыслъ бездна нечестія и общая гибель. Я же смъло говорю, что если кто себя называеть, или желаеть назвать вселенскимь святителемъ, тотъ, возношениемъ своимъ, предшествуетъ антихристу, ибо надмънно предпоставляетъ прочимъ. Одинаковою гордостію ведутся они къ заблужденію, ибо какъ оный сынъ погибели хочеть казаться Богомъ предъ всеми человеками, такъ и сей, кто бы онъ ни быль, желающій назваться единственнымъ святителемъ, возносится надъ прочими святителями.» (Пис. 30. кн. VI. инд. 45.) Не падаетъ ли это на лице Папы, который, какъ намъстникъ Христа, садится даже, въ день своего поставленія, на самый престоль, на коемъ совершается безкровная жертва Христова? Не ужаснулся ли бы сего великій Григорій, учредитель чина церковнаго, писавшій: »поелику истина рекла: всякой возносящій себя смирится» (Луки XIV.), знаю что всякое возношение темъ скорве рушится, чемъ больше напыщается.» Какъ далеко отъ его смиреннаго письма до постановленій Западныхъ, въ коихъ Пана названъ не только вселенскимъ Архіереемъ, но даже намъстникомъ Христа, и всъ Епископы присягають ему въ върности и сознаются, что получили свои канедры, по благодати Божіей и милостію Апостольскаго престола!

Если же изъ писемъ св. Григорія кто либо заключаєть, что не пріємля громкаго титла Вселенскаго Архіерея, онъ однако домогался вселенской власти, и именемъ Петра Апостола думаль упра-

влять всею Церковію, поелику часто ссылался на его первенство и верховный санъ: то прочтеть письмо Григорія къ Патріарху Александрійскому Евлогію, (п. 37. кн. 6.) въ которомъ ясно показано, какъ разумълъ онъ первенство Петрово. »Возлюбленная мнъ святость твоя много въ письмахъ своихъ говорила мнв о канедръ наго Апостола Петра, утверждая, что и донынъ онъ сидить на ней въ лиць своихъ преемниковъ. Я же признаю себя недостойнымъ, не только чеети предсъдящихъ, но даже и числа стоящихъ; однако съ любовію приняль все сказанное, потому что о канедръ Петра говориль мнъ содержащий каоедру Петрову. И хотя ни сколько не радуеть меня частная почесть, я весьма обрадовался, потому что вы святьйщіе, то, чъмъ меня обременяли, сами себъ даровали. Ибо кто не знаетъ, что святая Церковь утверждена на кръпости верховнаго изъ Апостоловъ, который выражаль самымъ именемъ кръпость мысли своей, будучи названъ Петромъ отъ камия?—Сему сказано было гласомъ истины: »тебъ дамъ ключи царствія небеснаго, и ты, нъкогда обратившись, утверди братію свою, и паси овцы моя.» И такъ хотя многіе суть Апостолы, ради самаго старъйшинства, одна только канедра верховнаго Апостола превозмогаеть важностію своею, которая въ трехъ мъстахъ единому принадлежитъ. Ибо онъ самъ возвеличиль престоль, на коемъ упокоплся и удостоплся окончить временную жизнь; онъ самъ украсилъ престолъ, на который послалъ ученика своего Евангелиста, и самъ же утвердиль престоль, на коемъ сперва возсъдаль семь льть. И

такъ, если единаго и одинъ есть престолъ, на коемъ нынъ, по Божественной власти, предсъдятъ три Епископа: то я вмъняю себъ то, что о васъ слышу добраго, а что обо мнъ добраго пріемлете, то своимъ заслугамъ вмъняйте, ибо мы едины въ томъ, кто сказалъ: »чтобы всъ были едино, какъ Отецъ во мнъ, и я въ Отцъ, такъ и всъ въ насъ да будутъ едино.» (Іоан. XVII.)

Одинъ изъ лучшихъ и безпристрастныхъ писателей Западной Церкви, аббать Флери, въ своей церковной исторіи, описывая правленіе Св. Папы Григорія, излагаеть, какъ далеко распространялась въ концъ 6 въка власть Епископовъ Римскихъ: »Григорій поставляль Епископовъ и входиль во всв подробности управленія только въ такихъ Церквахъ, которыя прямо зависъли отъ Римскаго престола, и которыя посему назывались подгородными: какъ то въ южной части Италіи, гдъ онъ быль единственнымъ Архіепископомъ, въ Сицилін и иныхъ островахъ, хотя они имъли своихъ Митрополитовъ. Но нигдъ не видно, чтобы онъ имълъ такую же непосредственную власть въ областяхъ, зависъвшихъ отъ Медіолана и Аквилеи, ни въ Испаніи и Галліи. Правда, Епископъ Арелатскій быль его викаріемь въ Галліи, такъ какъ и Оессалоникійскій въ Западной Иллиріи. Папа заботился также о Церквахъ Африканскихъ, чтобы тамъ созывались Соборы и соблюдались правила. Но мы не видимъ, чтобы онъ пользовался какимъ либо судебнымъ правомъ во всъхъ областяхъ, какія только принадлежали Имперіи Восточной, т. е. въ четырехъ патріархіяхъ Константинополя, Александрін,

Антіохіи и Іерусалима. Онъ быль только въ общеніи письменномъ со всьми сими Патріархами, не входя однако въ частное управленіе ихъ Церквей, исключая развъ нъкоторыхъ необычайныхъ случаевъ.» Вотъ справедливое, кромъ одного послъдняго выраженія, описаніе того, въ чемъ собственно состояло первенство Римской кафедры на Востокъ.

### Седьмый въкъ.

# Шестый вселенскій Соборъ

въ Константипополъ,

Отношенія Римскихъ Епископовъ не измънялись и въ седьмомъ стольтіи, ни къ Вселенской Церкви, ни къ Императорамъ Византійскимъ, отъ которыхъ они вполнъ зависъли, ибо Римъ продолжаль еще быть достояніемъ ихъ обширной области. Но долговременное несогласіе волновало Церковь въ теченіи сего въка, по случаю ереси Моновелитовъ, которые не признавали, согласно съ ученіемъ православнымъ, двъ воли въ лицъ Господа Інсуса, проистекавшія отъ двоякой его природы, Божеской и человъческой; первостепенные Епископы

благопріятствовали ихъ заблужденію, какъ-то: Киръ Александрійскій, Сергій, Павелъ и Пирръ Цареградскіе и Онорій Римскій.—Посему Императоръ Константинъ Погонатъ, желая водворить миръ въ Церкви, созвалъ въ Константинополъ Соборъ, признанный шестымъ Вселенскимъ, на которомъ присутствовали и легаты Римскіе.

Патріархъ Іерусалимскій Досивей въ исторін своей замъчаеть о семъ Соборъ слъдующее: »Константинъ Погонатъ, по воспествіи своемъ на престоль, прилъжно заботился о миръ и единеніи Церкви; посему онъ имълъ совъщание съ Константинопольскимъ Патріархомъ, и потомъ писаль къ Римскому Папъ, о соединеніи Восточной и Западной Церкви: »поелику нъкоторые захотъли возбудить несогласіе, касательно спорныхъ предметовъ о догмать благочестія, между вашею святьйшею Церковію и между здъшнею святьйшею великою Церковію Божіею и произвести споръ: то мы немедленно повельли прекратить сіе, зная, что отъ частнаго спора не можетъ произойти у нихъ соединенія, но напротивъ только увеличится зло. А мы желаемъ найти удобное время къ канолическому созванію обоихъ престоловъ на Соборъ для того, чтобы подтвердить каноническія опредъленія пяти св. Соборовъ и изложение святыхъ извъстиъйшихъ отцевъ, и чтобы едиными устами и единымъ сердцемъ славить пречестное имя Бога нашего. Пока не начался еще Соборъ, мы обращаемся къ вашему отеческому блаженству, чрезъ сію наніу благочестивую грамоту, убъждая прислать къ намъ мужей способныхъ и честныхъ, имъющихъ знаніе во всемъ Богодухновенномъ писаніи, и стяжавшихъ неукоризненную опытность въ догматахъ, которые бы представляли лице вашего Апостольскаго престола; они будуть имъть безопасность, ибо клянемся Вседержителемъ Богомъ, что у насъ нътъ никакого пристрастія къ какой либо одной сторонъ, но что мы сохраняемъ одинаковое расположеніе къ объимъ»

Здъсь должно замътить, что когда два престола, Римскій и Константинопольскій, находились въ несогласіи и спорили между собою: то Царь быль безпристрастнымъ ихъ примирителемъ, что по повельнію его созывается вселенскій Соборъ и не Римскій Папа начальствуєть на ономъ; Царь не говорить, что Константинопольцы были не послушны Римскому Папъ, и что Константинопольскій Патріархъ быль подчиненъ Римскому, но обоихъ почитаеть равными, и объщаеть соблюсти равенство на объихъ сторонахъ и не предпочитать одну другой; и такъ гдъ же превосходство Папы, требующее себъ повиновенія? Посему Царь и Римскаго Папу и Константинопольскаго Патріарха называеть и блаженнъйшими и святъйшими, и сіе не по чему другому, какъ потому, что всъ Патріархи суть равно Патріархи.» (Кн. VI, гд. 8.)

Таковы были порядокъ и дъйствія сего Собора. Въ теремъ царскомъ, называемомъ трулюмъ, сидълъ посрединъ Императоръ, окруженный главными своими сановниками; по лъвую сторону трилегата Папы Агаеона и всего Западнаго собора, и посланные отъ Патріарха Іерусалимскаго; по правую лично засъдали Патріархи Константинопольскій Георгій и Антіохійскій Макарій и послан-

ные отъ Александрійскаго, который не могъ явиться потому, что Арабы уже господствовали въ Египте и Сиріи; Евангеліе лежало посреди Собора. Легаты Римскіе начали рѣчь, отъ лица Паны и всего Западнаго помъстнаго собора, который онъ нарочно созываль для ихъ отправленія на Соборъ вселенскій, и обличили давнюю ересь Моновелитовь, начавшуюся отъ Сергія Епископа Цареградскаго. (Флери кн. XL, гл. 11. Т. 16. Concil. рад. 47.)

Достойно вниманія, что съ перемъною обстоятельствъ и самаго характера съдящаго на Римской каоедръ, измъняется и голосъ его легатовъ. Они также открывають Соборъ сей, какъ и Халкидонскій, но какая разность въ изложеніи!--они уже не говорять: »мы имъемъ повельніе отъ блаженнаго и Апостольского Епископа Римской Церкви, главы всъхъ Церквей,» но весьма смиренно обращаются къ Царю: »всеблагій владыко, по священному указу, посланному отъ твоей богомудрой державы къ святвишему нашему Папъ, мы посланы отъ него къ благочестивъйшимъ стопамъ твоей богохранимой тихости, съ его грамотою, и съ другою соборною грамотою, равномърно имъ составленною къ твоему богоогражденному благочестію, отъ подвластныхъ тебъ преосвященныхъ Епископовъ, и грамоты его мы поднесли боговънчанной твоей державъ.»-Потомъ, говоря о ереси нъкоторыхъ изъ Патріарховъ Цареградскихъ, продолжають: »неоднократно заботилась о томъ послушная вамъ, у насъ находящаяся Апостольская канедра, и не въ силахъ была отвлечь ихъ отъ такого неправославнаго ученія; посему просить твою боговънчанную державу, да изрекуть нъкоторые со стороны святьйшей Константинопольской Церкви, отколь произопла такая новость?» Воть настоящій духъ смиренія, достойный легатовъ первенствующей кафедры, возвышающей голось въ защиту догматовъ; однако авторъкниги l'Eglise Catholique justifiée не ссылается на сей Соборь, а любопытно сравнить его съ поздныйшими соборами среднихъ въковъ, и смиренный голось легатовъ папскихъ съ требованіями Кардиналовъ, посланныхъ на встръчу Патріарха Цареградскаго предъ Флорентинскимъ Соборомъ, которые непремънно хотъли заставить его цъловать ноги у Папы. (Т. 16. рад. 51.)

Въ столь же смиренномъ и православномъ духъ написана и самая грамота Папы Агаоона къ Императору. Называя его вмъстъ сыномъ и владыкою, себя же повсюду рабомъ его, онъ пишеть, что во исполнение его благочестивой воли и ради должнаго ему послушанія, онъ, по довъренности къ знанію сослужителей своихъ, посылаеть ихъ на Соборъ, съ благоговъніемъ смиреннаго сердца, ибо у людей живущихъ посреди язычниковъ и непрестанно обремененныхъ тълесными трудами, гдъ искать глубокаго познанія Св. Писанія? преданное же Апостольскими его предмъстниками и пятью вселенскими Соборами, сохраняется несомненно въ простоть сердца, и желательно, чтобы въ преданіи отеческомъ, ничего не было ни умножено, ни убавлено, или измънено, не только въ смыслъ, но и въ словахъ.» (Т. 16. Concil. pag. 75.)

Такое желаніе благочестиваго Аганона достаточ-

но свидътельствуеть противъ позднъйшаго измъненія въ символь. Въ посланіи же его къ Царю, и подлежащихъ собору Апостольскаго престола Епископовъ (разумъется Западныхъ), онъ говорить отъ лица всъхъ, не исключая и себя: »мы всъ убогіе предстоятели Церквей Христовыхъ, рабы твоей христіанный шей державы, въ западныхъ и съвер-. ныхъ предълахъ обрътающіеся, хотя малые и небогатые знаніемъ, однако твердые върою по благодати Божіей и проч.»—А что сіе говорить Папа о себъ, явствуетъ изъ того, что далъе онъ выражается такъ: »свъть въры, истекающій отъ истиннаго источника свъта, чрезъ блаженныхъ служителей Петра и Павла, верховныхъ Апостоловъ, и ихъ учениковъ и преемниковъ, постепенно сохранился и до нашего убожества, помощію Божією.» И такъ онъ признаетъ себя преемникомъ обоихъ Апостоловъ, а не одного Петра, и вмъстъ съ тъмъ, наравить съ прочими, однимъ изъ предстоятелей Церквей сущихъ на Западъ, и сіе весьма важно въ устахъ Папы. Грамоту же сію онъ подписаль такъ: »Агаоонъ Епископъ Св. Божіей Апостольской и Каволической Церкви города Рима, согласуюсь и подписую сію грамоту, вмъсть съ обществомъ всего собора Апостольскаго престола, бывшаго ради исправленія Апостольскаго исповъданія,» и за нимъ подписали всъ Епископы.

Посль многихъ засъданій, Макарій Антіохійскій быль обличень въ закосньлой ереси, и, по приговору Патріарха Константинопольскаго и всъхъ легатовъ, осужденъ вмъсть съ живыми и мертвыми своими единомышленниками, въ числъ коихъ были:

Онорій Папа Римскій, и Киръ Папа Александрійскій, и Сергій, Пирръ, и Павелъ Константинопольскіе. (Tom. 16. Concilior. Gest. XVI, р. 471.)

На восклицаніяхъ и многольтіяхъ, бывшихъ по сему случаю на Соборъ, замътно опять равенство первостепенныхъ канедръ, ибо отцы Собора про- . возгласили одинаково многія лета Агаоону Папе Римскому, Георгію и Өеофану Патріархамъ Константинополя и Антіохіи, православному Собору и Сенату; Императору же возгласили многія льта, какъ охранителю православія, утвержденію Церкви и стражу въры. По окончаніи Собора всъ Епископы просили Императора укръпить ихъ опредъленіе своею подписью и указами, и для большей върности послать къ пяти Патріаршимъ престоламъ скръпленное его рукою исповъдание въры. Соборъ извъстиль граматами Папу о своихъ дъяніяхъ, которыя къ нему препроводиль, прося также утвердить изложение въры, т. е. письменно изъявить согласіе свое, хотя въ числъ осужденныхъ еретиковъ поставлено было и имя Папы Онорія. (Ист. Флери Х1, гл. 27.)

Соборъ сей особенно замъчателенъ тъмъ, что противъ него, какъ и противъ перваго Никейскаго, не было никакого противуръчія со стороны Западныхъ, и потому что во время онаго кафедра Римская находилась въ предълахъ имперіи Восточной, отчего и отношенія ея Епископовъ къ Церкви Константинопольской и прочимъ кафедрамъ, были правильны, какъ сіе явствуетъ изъ соборныхъ и царскихъ грамотъ. Съ выраженіемъ глубокаго уваженія къ личнымъ достоинствамъ Папы Агафона

и первенству его престола, не видно какой либо подчиненности, противной правиламъ Церкви. Соборъ Вселенскій пишеть къ собранію Епископовъ Западныхъ: »вы знаете, блаженнъйшіе, что большія бользни требують большей помощи, и провидъніе Божіе дало святыню вашу цълителями православными противъ заразы еретической,» обращается и къ лицу самаго Агаоона »какъ къ первопрестольнику вселенской Церкви, стоящему на твердомъ камени въры, ради истиннаго исповъданія, изложеннаго имъ въ посланіи къ Царю, которое принято было, по божественному его содержанію, какъ бы отъ верховной высоты Апостоловъ, и разогнало заблужденія еретическія. Мы просимь, заключають отцы соборные, чтобы ваша отеческая святыня снова запечатлела, своею честною подписью проповъданное нами, купно съ вами, святое православіе, и да сохранить Богь святыню ващу невредимо съ ввъренными ей православными стадами. Всеобщее же, съ вашимъ блаженствомъ обрътающееся братство наше, мы, и съ нами сущіе, много привътствуемъ.» (Т. 16. Concilior. pag. 538.)

Здесь Папа названъ только первопрестольникомъ Вселенской Церкви, стоящимъ на камени исповеданія Петрова, а не главою Церкви, и грамоты его, по божественному ихъ содержанію, внушены какъ бы отъ верховныхъ Апостоловъ, во множественномъ, т. е. Петра и Павла, какъ и самъ Агаеонъ называлъ себя ихъ преемникомъ. Грамота царская, называемая священною (sacra) къ преемнику Агаеона, Льву II, еще вернъе объясняетъ истинный смыслъ некоторыхъвысокопарныхъ выраженій; а эдикть или указъ, который повъшень быль въ преддверіи Софійскаго собора начинался такимъ образомъ: »что въра есть утвержденіе царства, исповъданіе же оной есть твердый камень, на коемъ должно утверждаться.»—Одинаково называются въ ономъ, Келестинъ и Кириллъ, экзархами третьяго вселенскаго Собора, съ помощію Христа Бога, осудившими ересіарха Несторія. На чемъ же основываются Римляне, называя Келестина предсъдателемъ Собора, Кирилла же токмо его намъстникомъ? (рад. 549.)

Въ граматъ къ Папъ Императоръ говорить: »что ради мира церковнаго, онъ возбудилъ, своими посланіями, блаженнъйшаго Папу Агаоона прислать оть себя нъкоторыхъ, для представленія его лица, и прочимъ святьйшимъ первосвятителямъ возвъстиль, чтобы каждый, собравь подвластныхь себъ іереевъ, пришелъ съ ними въ богоспасаемый градъ.--Когда же, по нашему зову и вельнію, сощлись какъ ть, которые суть со стороны вашего блаженства. такъ и сопрестольные вамъ, послъ васъ съдящіе, святъйшіе Патріархи, и прочіе всъ преосвященнъйшіе Епископы, и возстан съ нашею благочестивою тихостію, мы занялись сужденіемъ о въръ.»—Не показывають ли ясно сіи выраженія, что Папа только первопрестольникъ, а не глава Церкви? Далъе, когда прочтены были грамоты Папы на Соборъ и найдены, по сличеніи съ Св. Писаніемъ и канонами, совершенно имъ соотвътствующими, Императоръ говорить: »что имъ мнилось, мысленными очами, созерцать самаго первопрестольника и начальствующаго въ Апостольскомъ ликъ Петра, божественно

изрекающаго всю тайну смотренія Божія, и граматою, какъ бы словами, исповъдающаго: ты есн Христосъ Сынъ Бога живаго! ибо всего Христа описывали намъ священныя сіи трамоты; почему и приняли мы ихъ съ благоговъніемъ и радостію, какъ будто бы самаго Петра, въ нъдра душъ нашихъ воспріяли.» И такъ содержаніе грамать, напоминающее исповъдание Петрово, приемлется духовно, какъ бы самъ Апостолъ, и далъе опять говорится: »что одинъ только Макарій Антіохійскій, сопротивленіемъ сложивъ съ себя иго Христово, и изшедши изъ священнаго собранія, вовсе отрекся согласовать мнъніе съ священными граматами Агаооновыми, какъ бы безумствуя на самаго корифея Петра.» Здъсъопять не лице Папы, но содержание его писемъ напоминаетъ Петра. (Т. 16. рад. 567.)

»Посему святой и вселенскій Соборъ, безумствующаго Макарія, съ его сообщниками, обнажилъ святительскаго образа, и поелику всъ они, общею граматою, просили нашу свътлость послать ихъ къ вашему блаженству, то мы и посылаемъ ихъ къ вамъ, довъряя отеческому суду вашему ихъ дъло.» —Сему есть и причина: »слава Богу творящему славное и сохранившему у васъ въру невредимою!» и это не есть право апелляціи, а только снисхожденіе къ осужденнымъ. Далъе казалось бы могли восторжествовать Римляне, ибо Императоръ, умолчавъ и какъ бы забывъ о ереси Папы Онорія, проклятаго вмъсть съ прочими на Соборъ, говоритъ: »и какъ не устояла бы въра на камиъ, положенномъ въ основание Церкви, которую не одольють врата адовы, т. е. козни еретическія, и отколь, какъ бы изъ глубины неба, возсіяло

слово праваго исповъданія и освътило души Христолюбивыя, ожививъ охлажденное Православіе!»—Но воть что за тъмъ немедленно слъдуетъ: »сіе, съ помощію Божіею, мы совершили и овецъ Христовыхъ собрали во едино стадо, дабы не обольщались болъе наемниками, которые не суть пастыри, и не дълались добычею волковъ, но дабы паслись единымъ и единственнымъ пастыремъ, съ которымъ повелъно и вамъ пасти и полагать душу за овецъ.» И такъ Императоръ, чрезъ посредство Собора, приводить овець къ единому пастырю Христу, Епископъ же Римской, долженъ только какъ Епископъ, пасти со Христомъ или во Христъ, сходно съ словами Апостола Петра: »пастырей вашихъ увъщеваю я, сопастырь и свидътель Христовыхъ страданій и соучастникъ въ славъ, которая должна открыться, пасти стадо какое у васъ есть, надзирая за онымъ не принужденно, но охотно и богоугодно, не для гнусной корысти, но изъ усердія, и не господствуя надъ наслъдіемъ Божінмъ, но будьте примъромъ для стада.» (1 Петр. V, 1, 2, 3.)

Легаты Римскіе, будучи еще въ Константинополь, испросили также у Императора грамату, по
коей онъ уменьшиль сумму, обыкновенно взносимую
за поставленіе Папы, съ тъмъ однако же, чтобы
новоизбранный не прежде быль посвящаемъ, какъ
посль нолученія въ Константинополь въсти о его
избраніи, на которое, по древнему обычаю, Императоръ долженъ быль изъявить свое согласіе, и
такимъ образомъ преемникъ Агафона, Левъ II, быль
посвященъ только съ согласія царскаго. При немъ
уже принесли легаты граматы на имя Папы и За-

паднаго собора; и Левъ, признавъ опредъление соборное и царское, мечемъ духовнымъ, обоюду острымъ, разсъкающимъ ересь, принужденъ былъ вмъстъ съ прочими осудить Папу Онорія, хотя предмъстникъ его Агаоонъ, осудившій иныхъ, на то не ръшился; — такое признаніе явно говорить противъ непогръщительности Римскихъ Епископовъ, на которое опираются Римляне. (Флери кн. XL, гл. 28.)

Поелику же пятый и шестый вселенскіе Соборы не оставили по себъ правиль для устройства церковнаго, то одиннадцать лъть спустя, въ томъ же теремъ, или труллъ, преемникъ Константина, Императоръ Іустиніанъ, созвалъ еще Соборъ, называемый пято-шестымъ, и почитаемый за продолженіе шестаго Вселенскаго, на коемъ присутствовали лично всъ Патріархи Восточные съ 265 Епископами. Они издали 102 правила, относящіяся до внутренняго и внъшняго благочинія церковнаго; но такъ какъ на ономъ осуждались нъкоторыя отступленія Римскія отъ древняго порядка, то Напа Сергій не хотъль признать Соборъ сей, хотя онъ обязателенъ для Восточной Церкви, наравнъ съ вселенскими уставами.

»Поелику мы увъдали, яко обитающие во градъ Римъ, во святую четыредесятницу, въ субботы ея постятся, вопреки преданному церковному послъдованию: то святому Собору угодно, да и въ Римской Церкви ненарушимо соблюдается правило, глаголющее: аще кто изъ клира усмотрънъ будетъ во святый день Господень, или въ субботу постящимся, кромъ единыя токмо: да будетъ изверженъ, аще же мірянинъ, да будетъ отлученъ.» (Прав. 55.)

Тотъ же Соборъ утвердилъ опять преимущеетва Церкви Константинопольской. »Возобновляя законоположенное сто пятидесятію святыми Отцами, собравшимися въ семъ Богохранимомъ и царствующемъ градъ, и шесть сотъ тридесятію, собравшимися въ Халкидонъ, опредъляемъ, да имъетъ престолъ Константинопольскій равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и, якоже сей, да возвеличивается въ дълахъ церковныхъ, будучи вторымъ по немъ: послъ же онаго да числится престолъ великаго града Александріи, потомъ престолъ Антіохійскій, а за симъ престолъ града Іерусалима.» (Прав. 37.)

#### Осьмый въкъ.

# Седьмый вселенскій Соборъ

### въ Никеи.

Безсиліе Императоровъ Византійскихъ и безумное стремленіе Льва и сына его Копронима, къ истребленію св. иконъ, нарушили въ осьмомъ стольтіи связь гражданскую Рима и Византіи, и дали поводъ Епископамъ древней столицы, мимо слабыхъ

экзарховъ царскихъ въ Равенив, искать защиты противъ Лонгобардовъ у новой возрастающей династіи Франковъ. Постепенно развилась мысль, сперва о независимости, потомъ же о владычествъ, у святителей Римскихъ, дотолъ уважаемыхъ только но своему духовному достоинству и первенству ихъ каосдры. Еще Григорій II, когда вся Италія взволновалась за иконоборство, не хотьль отложиться оть законной власти и удержаль Римъ за Византіею, хотя Императоръ, разгиъванный за несогласіе на иконоборство, овладълъ богатымъ имуществомъ Церкви Римской и даже подчиниль Патріарху Цареградскому церкви Иллирін, Калабрін, Неаполя, Сицилін, дотолъ завиствиня отъ престола Римскаго. (Флери кн. XLII,

Григорій III уже дъйствоваль ръщительнъе: въ строгихъ письмахъ обличилъ онъ безуміе Императора, и выставляя достоинство своей каоедры, презираль его угрозы. »Епископы Римскіе, писаль онъ, сидять въ сей древней столицъ, какъ нъкое срсдоствніе, какъ посредники мира между Западомъ и Востокомъ. Не страшимся угрозъ твоихъ; за нъсколько стадій оть Рима, въ предълахъ Кампаніи мы уже внъ всякой опасности.» Но и Григорій еще не разумълъ власть папскую превыше владыкъ земныхъ, хотя вопреки правъ царскихъ, онъ предложилъ титулъ Патриція и Консула Карлу Мартелю; ибо въ томъ же письмъ къ Императору онъ писаль о предълахъ власти мірской и духовной: рито какъ Епископы не должны мещаться въ дела тражданскія и раздавать почести мірскія, такъ н

властители должны воздерживаться оть дъль церковныхъ и не вступаться въ посвящения и таивства.» (Гл. 8, 9.)

Папа Захарія одобриль похищеніе престола у древней династіи Меровинговъ, сыномъ Карла Мартеля, Пепиномъ, а Стефанъ II, теснимый Лонгобардами, первый изъ Папъ, переступилъ Альпы и принятый ' съ чрезвычайною честію Пепиномъ, вънчаль его на царство, и получиль отъ него во владъніе обширную область, принадлежавшую Императорамъ, которую они уже не могли защищать, подъ именемъ достоянія Петрова, со многими городами.--Такимъ образомъ, вопреки правъ гражданскихъ и каноновъ церковныхъ, Епископъ Римскій, прикрывая свое властолюбіе именемъ Петра, сдълался обладателемъ мірскимъ и владыкою духовнымъ, забывъ слова учителя Петрова: »царство мое не отъ міра сего.» Какимъ же образомъ Папы употребляли во зло лице Петрово, которымъ они величались, видно изъ письма того же Стефана къ Королю Пепину, когда умоляль его о помощи. (Кн. XLIII, 17, 18.)

»Петръ, призванный Апостолъ Іисуса Христа, Сына Бога живаго, избраннымъ людямъ Пепину, Карлу и Карломану, тремъ Королямъ, и съ ними всъмъ Епископамъ, аббатамъ, прелатамъ, монахамъ и всъмъ Герцогамъ, Графамъ и Баронамъ: поелику мною Церковъ Римская, коей Епископъ естъ Стефанъ, утверждена на камиъ, умоляю васъ, и Пресвятая Дъва Марія со всъми Ангелами, Мучениками и Святыми, заклинаетъ васъ со мною, не попустить, чтобы мой городъ Римъ и мой народъ сдълались жертвою Лонгобардовъ. Если послущаете

екоро, получите великую мзду въ сей жизни, и сокрушите враговъ своихъ и будете долговъчны, и вкусите блага земныя и еще получите жизнь въчную. Если же не послушаете, то да въдаете, что властію Трисвятой Троицы и моего Апостольства, лишены будете царствія Божія.»

Уже Папа Павель I, превознесенный новою мірскою властію, приняль, по осодальному обычаю, присягу отъ Герцоговъ Беневента и Сполеты, и тъмъ едва не утратилъ всего достоянія, раздраживъ Лонгобардовъ. Преемники его, Стефанъ III и Адріянь I, спаслись только помощію Карла Великаго, который сокрушивъ ихъ королевство, вступиль въ Римъ и подтвердилъ сему послъднему Папъ все достояніе, данное Пепиномъ.

Не смотря на сіе даяніе, Карль, а не Папа, сдълался наслъдникомъ владычества Императоровъ Византійскихъ въ Италіи и настоящимъ владыкою Рима, когда наконецъ, въ 800 году, Папа Левъ III внезапно провозгласилъ его Императоромъ и вънчаль златымъ вънцемъ, простершись предъ нимъ на землю, какъ нъкогда предмъстники его воздавали честь сію властителямъ Восточнымъ. -- Но слабые преемники Карла, властно распоряжавшаго въ Римъ и утверждавшаго избраніе Папъ, которымъ посылаль свои узаконенія, выпустили изъ рукъ власть своего великаго предка, по внутреннимъ несогласіямъ, и стремясь въ Римъ за свътлымъ вънцемъ Кесарей, пріучили вънчавшихъ ихъ на царство къ той мысли, что они суть истивные и законные раздаятели вънцовъ царскихъ, распоряжая даже и императорскимъ. (Кн. XLV, гл. 21.)

Въ исходъ сего стольтія явились и ложныя декреталіи папскія, или мнимыя каноническія по-. становленія, приписываемыя Епископамъ Римскимъ первыхъ въковъ, которыхъ подлогъ ръшительно обличенъ быль только чрезъ восемь стольтій, а въ теченіи сего времени, онъ служили каноническимъ правомъ для Западной Церкви, потворствуя владычеству Рима. Воть что говорить о нихъ историкъ Флери: »собраніе, въ коемъ декреталін находятся, носить имя Исидора, родомъ Испанца, но на нихъ лежитъ отпечатокъ явнаго подлога. Всв онъ одного слога, растянутаго и надутаго, который болъе принадлежитъ осьмому въку, нежели тремъ первымъ, и по тщательному изысканію, въ нихъ нашлись даже различные отрывки св. Льва и Григорія, и другихъ Папъ, жившихъ гораздо позже нежели ть, подъ чьихъ именами, выдавались декреталін; годы же ихъ почти всъ вымышлены, а содержаніе еще болье обнаруживаєть ложь. Онь говорять объ Архіепископахъ, Приматахъ и Патріархахъ, какъ будто бы титулы сін явились при началь Церкви, запрещаютъ соборы, даже помъстные, безъ дозволенія Папы, представляють аппелляціи въ Римъ весьма обыкновенными, и тому подобное. Исидоръ утверждаеть даже, что болье 20 каноновъ опредълено было на Соборъ Никейскомъ. — Однако сколь ни быль грубъ подлогь сей, онъ обмануль всю Церковь Латинскую; въ теченіи 800 леть ихъ почитали истинными и едва оставили ихъ въ минувшемъ стольтіи, хотя нынъ всякій немиого образованный человъкъ увъренъ въ ихъ несправедливости.» Такъ, мало помалу, уже образовалось огромное зданіе вселенскаго единодержавія Первосвященника древней столицы міра. (Кн. XLIV, гл. 22.)

Но еще однажды, въ исходъ сего стольтія, Церковь видъла утъщительное событіе въ нъдрахъ своихъ,—седьмой вселенскій Соборъ, созванный въ Никен, для прекращенія иконоборства, Императоромъ Константиномъ и матерію его Ириною, по убъдительной просьбъ св. Тарасія Патріарха Цареградскаго. »Ничто такъ не пріятно Богу, говорилъ онъ, какъ единство, которое изъ всъхъ насъ составляёть единую Каволическую Церковь, какъ мы исповъдуемъ въ символь: и такъ умоляю Государей, созвать вселенскій Соборъ, дабы мы составили всъ единое тъло, подъ единственною главою, Інсусомъ Христомъ.» (Ист. Флери кн. XLIV, гл. 24.)

Седьмой вселенскій Соборъ особенно важенъ для Православныхъ, какъ послъднее торжественное соединеніе Востока и Запада, за ето лътъ до ихъ разрыва, и потому должно обратить тщательное вниманіе на взаимныя отношенія пяти первенствующихъ престоловъ, которые всъ вкупъ, съ подчиненными имъ Церквами, составляли одну вселенскую. Не должно увлекаться напыщенными иногда выраженіями Патріаршихъ грамотъ, ибо таковъ былъ духъ и слогъ того времени, и сего требовала вза-имная въжливость, но слъдуетъ взглянуть ближе на самые факты, которые представляются на Соборъ.

По смерти Павла Патріарха Цареградскаго св. Тарасій, противъ воли, единодуніно избранъ быль изъ мірскихъ сановниковъ на его мъсто, по своє ей великой ревности къ Церкви, чтобы погасить бурю иконоборства, давно ес волновавшую. Тарасій

согласнися, съ такимъ только условіемъ, чтобы созванъ быль Соборъ для умиренія Церкви, и онъ обратился по сему предмету, вмъстъ съ Императрицею Ириною къ Папъ Адріяну I, дабы прислаль своихъ легатовъ, и къ тремъ Восточнымъ престоламъ.

Адріянь, хотя и огорченный темь, что Тарасій, прямо изъ мірянъ, поставленъ быль въ Патріархи, однако ириняль общительную грамату, ради его православія, изъявивъ радостное согласіе Императрицъ на созваніе Собора; онъ просиль только своимъ легатамъ полной свободы и благосклоннаго пріема, умоляя также и о томъ, чтобы возвращены были ему достоянія Петровы, дарованныя Императорами и другими върными, для освъщенія храма и питанія нищихъ, и чтобы предоставлено было опять Римской Церкви посвященіе Архіепископовъ и Епископовъ ея округа, по древнему преданію, (это относилось къ Иллирійскимъ, нъкогда бывшимъ подъ въдъніемъ Папъ.) »Касательно Тарасія, присовокупляль Адріянь, насъ изумилъ, въ письмъ царскомъ, титулъ вселенскаго Патріарха, ибо безъ согласія нашей канедры, Патріархъ Цареградскій не имъль бы даже и второй степени; если же онъ вселенскій, то имъетъ первенство и надъ нашею Церковію, что всь Христіане могуть признать за нельпое притязаніе. Самъ Тарасій прислаль намъ свою соборную грамоту, и его исповъдание въры насъ утъщило; но мы смутились, видя, что онъ извлеченъ прямо изъ мірскаго состоянія и царской службы, чтобы внезапно стать на степень Патріарха. Сіе столь противно правиламъ, что мы никакъ бы не согласились на

поставленіе, если бы не надъялись, что онъ ревностно содъйствовать будеть къ возстановленію иконопочитанія.» (Истор. Флери кн. XLIV, гл. 25.)

По грамотамъ царскимъ, отъ имени Ирины и сына ея Константина, Епископы имперін Восточной, два легата Римскіе и два отъ трехъ Патріарховъ Восточныхъ, страдавшихъ уже подъ игомъ Магометанъ, собрались сперва въ Константинополь, а потомъ, посль возникшихъ тамъ смятеній, въ Никеи, въ числь 367. Хотя присутствовали легаты Римскіе, однако начали ръчь Епископы Сициліи, смиренно говоря: »мы находимъ достойнымъ и прежде всего приличнымъ сему святому и вселенскому Собору, чтобы святьйшій и высшій пастырь и святитель царствующаго града Константинополя, новаго Рима, сказалъ вступленіе къ началу того, о чемъ будетъ разсуждаемо, и какъ бы открыль двери, объяснивъ сперва, что подобаеть сему собранію» и святый Соборъ отвътствоваль: »да удовлетворится желаніе святьйшихъ Ешископовъ.» И такъ вотъ, уже при самомъ началъ, въ присутствіи легатовъ папскихъ, предводитъ Собсромъ, съ общаго согласія, Патріархъ Константинопольскій. Послъ краткой ръчи Тарасія, читана была на Соборъ грамата царская о его созваніи, такого содержанія: объяснивъ сперва, что по заповъди евангельской Христа, въчнаго Первосвятителя, озаботились водворить миръ въ Церкви, они говорять: »желаемъ твердый и постоянный союзъ Святитсаей въ предълахъ восточныхъ, западныхъ, съверныхъ и южныхъ, и уже по воль Божіей всь соединились здъсь, чрезъ частныя соборныя граматы, по-

емланныя отъ святьйшаго Патріарха (а не отъ Папы), ибо таковъ соборный законъ во вселенской Церкви, изъ въка въ въкъ переходящій, евангельски учрежденный, по внушению и какъ бы по вельнію коего, мы созвали вась священныхъ мужей, раздавателей завъта, чревъ кровную жертву того, кто утвердить судъ вашъ, основанный на правильныхъ опредъленіяхъ соборныхъ, и осіяеть всехъ светомъ Духа Святаго.» Излагая далье, какимъ образомъ Тарасій, по неволь, поставленъ быль въ Патріархи, Императоры приводять самыя его ръчи къ ихъ лицу: »когда вижу и разсуждаю, что Церковь, основанная на камив, Христь Богь нашемъ, нынь раздълена, разсъяна и разбита, мы же колеблемся въ словахъ нашихъ, и что Христіане Восточные сабдують единодушно одной въръ, наши же мудрствують иначе, а съ твми соглашаются Христіане Западные, которые вст вообще насъ ежедневно анаоематствуютъ,--умоляю созвать Соборъ вселенскій, какъ изъ всехъ мъстъ, управляемыхъ Папою Римскимъ, такъ и изъ техъ, отколъ могутъ нослать мужей своихъ высшіе Святители Восточные.» (Здъсь ясно опредълена область папская.) »Поелику же мы получили отъ святъйшаго Адріяна, Папы древняго Рима, граматы чрезъ его мъстоблюстителей, которые съ нами съдять, (а не предсъдательствуютъ) на Соборъ; то повельваемъ ихъ прочесть предъ всеми, по древнему соборному обычаю, потомъ же и другія двъ граматы, отъ верховныхъ Святителей и священныхъ мужей Восточныхъ эпархій, присланныя чрезъ ихъ пресвитеровъ, которые присутствують на Соборв, чтобы чрезъ нихъ познали суждение и приговоръ Каволической Церкви» (И такъ не однъ Римскія грамоты, но и Восточныя для сего необходимы.) (Т. 18. Conciliorum pag. 249, 252, 254.)

Потомъ введены быми Епископы, покаявниеся въ своихъ заблужденіяхъ, и изъ нихъ Василій Анкирскій сказаль: »на основаніи церковныхъ правиль, преданныхъ изначала отъ святыхъ Апостоловъ, чрезъ ихъ преемниковъ св. Отцевъ и священные вселенскіе Соборы, я, желая быть въ союзь и согласіи съ Каоолическою Церковію, излагаю письменно мое исповъдание святьйшему Адріяну, Папъ древняго Рима, блаженнъйшему Патріарху Тарасію, и святымъ Апостольскимъ престоламъ Александріи, Антіохіи и Св. града, и всемъ православнымъ святителямъ и пресвитерамъ, какъ имъющимъ, по важности Апостольской, власть исправлять и прощать заблужденія.» (Такое исповъданіе въ присутствіи легатовъ, безмольствующихъ, съ наименованиемъ пяти Апостольскихъ престоловъ, весьма важно.) Тарасій отвъчаль: »что весь священный Соборъ воздаеть славу и благодареніе Богу за сіе исповъданіе, данное имъ Каеолической Церкви.» Соборъ же единогласно подтвердилъ слова Патріарха.—Кто предсъдательствуетъ и чьимъ именемъ? — кажется но папскимъ, хотя тутъ его легаты. (рад. 258.)

На второмъ засъданіи сановникъ царскій наномниль, что должно прочесть граматы Папы и Патріарховъ, и онъ прочтены были громогласно; въ грамать къ Царямъ, Адріянъ, восхваляя ихъ ревность, и сравнивая съ Константиномъ и Еленою, говорить: »вы же напраче, въ преданіи

въры православной Церкви, согласуетесь съ блаженными и верховными Апостолами Петромъ и Павломъ, по примъру прежникъ Императоровъ, которые отъ всего сердца возлюбили ихъ намъстника. Посему ваше Богомъ данное величество чествуете святьйшую Римскую Церковь верховныхъ Апостоловъ, которымъ отъ самаго Бога дана была власть влзать и ръшить гръхи на небъ, яко на земль.» (И такъ воть Папа признаеть себя намъстникомъ не одного Петра, но и Павла, и что еще важиве, говорить, что власть вязать и решить дана обоимъ. Это самое показываеть, что не должно слишкомъ привязываться къ тьмъ изреченіямъ, которыя превозносять власть и каоедру собственно Петрову.) Далъе изложивъ, изъ примъровъ св. Писанія, догмать о поклоненіи честнымъ иконамъ, Папа мысленно повергается, съ братьями своими соепископами, къ стопамъ царскимъ, заклиная возстановить поклонение иконамъ. (рад 290, 299.)

Въ грамать къ возлюбленному брату, Патріарху Тарасію, Адріянъ, описавъ сперва въ чемъ состоить долгь и заботы истиннаго пастыря, воснріявшаго на себя иго Христово, и какъ важно согласіе церковное, говорить: это утвішися его върою и, но повельню царскому, отправиль на Соборъ своихъ легатовъ. Поелику же было при иконоборцъ Копронимъ нечестивое соборище въ Царьградъ, прозванное вселенскимъ, Папа прежде всего предлагаль Тарасію, безъ трепета внучинть Императорамъ, чтобы предано было торжественной анафемъ ложное сіе соборище, безъ согласія и присутствія Апостольской кафедры, вопре-

ки всякаго преданія достоуважаемыхъ Отцевъ, противъ честныхъ иконъ неправильно и безъ должнаго созванія бывшее; чъмъ самымъ искоренится всякій расколь изъ Церкви и исполнятся надъ нею глаголы Господа: »что и врата адовы ее не одоатьють,» и еще: »ты еси Петръ» и проч.; ибо каеедра его, получившая первенство, сілеть во всемъ мірь и является главою всьхъ Божінхъ Церквей, и самъ блаженный Апостоль, пасущій Церковь по повельнію Божію, ничего отнюдь не опустиль, но повсюду получиль и получаеть начальство. Желаемъ, чтобы и ваша блаженная святыня, яко хранительница невредимаго благочестія и правильно разумъющая, что достойно уваженія, искреннею мыслію и всемъ сердцемъ, соединялась съ нашею блаженною Апостольскою канедрою, которая есть глава всъхъ Божінхъ Церквей.» (рад. 303.)

Казалось бы здъсь чрезвычайно превознесено священноначальство Римскаго Епископа, хотя и справедливо то, что безъ правильнаго созванія и соучастія Запада не могло быть вселенскаго Собора, но послъдующее объясняеть его пышную ръчь.—»И такъ блаженство ваше, молитвенными ръчами, да внушаеть благочестивъйнимъ Императорамъ нашимъ, чтобы слъдуя стезямъ нашей Церкви, яко предъ страшнымъ судомъ Божіимъ, повелъли, по древнему чину, возстановить въ царствующемъ градъ и повсюду честныя иконы и сохранять преданіе сей святъйшей Римской Церкви, и преслъдуя заблужденіе нечестивыхъ еретиковъ, прокляли бы лесть ихъ, чрезъ посредство вашего ратоборства и върнъйшихъ трудовъ»

И такъ вотъ къ какому скромному заключенно - клонилась пышная ръчь, и почему, когда легаты Римскіе спросили Тарасія: »согласуется ли онъ съ граматами святьйшаго Папы древняго Рима, или нътъ?»--онъ отвъчалъ: »что справедливо восхвалилъ божественный Павель въру Римлянъ, въ своемъ посланіи, и что свидътельству сего Апостола должно последовать и теперь. Адріянь, предстоятель древняго Рима и преемникъ верховныхъ Апостоловъ, ясно и истинно писаль, къ Императору и нашему смиренію, и объявиль правымь древнее преданіе Канолической Церкви: также и мы, изследовавъ писанія, исполненные духомъ отцевъ, исповъдуемъ, согласуемся и утверждаемъ силу сихъ прочтенныхъ граматъ, и по древнему преданію пріемлемъ чествованіе св. иконъ;» и вслъдъ за Патріархомъ Соборъвозгласиль, »что священный Соборь такъ въруетъ н учить.» И такъ не Папа утверждаеть ръшеніе, но Патріархъ и за нимъ Соборъ утверждають силу его грамать, поелику онъ сходны съ писаніемъ и преданіемъ отцевъ.

Потомъ легаты спросили Соборъ: »пріемлеть ли граматы святьйшаго Папы древняго Рима или ньть?»—Соборъ отвъчаль: »слъдуемъ, пріемлемъ и одобряемъ,» а легать Восточныхъ Патріарховъ воскликнуль: »нынъ время повърить слова св. Писанія: милость и истина срътостася, правда и миръ облобызастася!—Въдаемъ, что Гооподь нашъ Іисусъ Христосъ самъ есть истина и милость; такими, по преемству, суть и нарицаются святьйшіе Патріархи, пастыри вселенной. Здъсь милость и истина срътили другъ друга, ибо Адріянъ, святьйшій Папа

древняго Рима, и Тарасій, Патріархъ царствующаго града, единое мыслять, единое чувствують и исповъдують.» Такое исповъданіе легатовъ Восточныхъ достаточно показываєть равенство обоихъ престоловъ. (рад. 305, 306.)

На третьемъ засъданіи читана грамата Тарасія къ Восточнымъ Патріархамъ, въ которой умоляетъ ихъ, какъ трижды священныхъ мужей и отцевъ, поддержать его малодушіе, оплотомъ своей доблести и отеческаго ученія, чъмъ однако не терялъ первенства своей кабедры предъ ними; читанъ и отзывъ Патріарховъ, которые восхваляя его ревность, посылали ему согласное мнъніе трехъ Апостольскихъ престоловъ, радуясь что Императора и Папу Римскаго имъють въ своемъ согласіи. (рад. 329, 331.)

На пятомъ засъданіи отцы Никейскіе опровергли дъянія ложнаго соборища иконоборцевъ, бывшаго въ Царьградъ при Копронимъ и неправильно именовавшаго себя вселенскимъ; »какъ могъ онъ быть великимъ и вселенскимъ, говорили они, когда не всв на оный согласились, и не только не приняли его предстоятели прочихъ Церквей, но даже предали анавемъ; ибо онъ не имълъ соучастниками, какъ торжествуемый нынь, ни Римскаго Папу, ни его священниковъ, ни мъстоблюстителей, ни окружныхъ грамать, какъ сіе подобаеть быть на Соборахъ; не имълъ также себъ согласующими и Восточныхъ Патріарховъ, т. е. Алекса прійскаго, Антіохійскаго и Св. града, ни даже оть нихъ грамать, ни священниковъ» Воть истинное и правильное опредъление вселенского Собора, приемлемое Православною Церковію изъ усть послъдняго такого Собора. (рад. 475.)

Потомъ, изложивъ свое правое исповъданіе, Соборъ опредълилъ ненарушимымъ правиломъ: хранить не нововводно всъ, писаніемъ или безъ писанія, установленныя для насъ церковныя преданія; такъ нъкогда и на 3-мъ вселенскомъ Соборъ въ Ефесъ, положено было о символъ, чтобы никому не было позволено произносить, или писать, или слагать иную въру, кромъ опредъленной отъ Св. отцевъ, во градъ Никеи со Св. Духомъ собравшихся.

По заключении Собора съ многольтиемъ Императорамъ, возгласили въчную память только тремъ Патріархамъ Цареградскимъ, Герману, Іоанну и Георгію, не упомянувъ ни о комъ изъ Папъ. Замъчательна грамата Тарасія Патріарха святьйшему н блаженнъйшему брату и сослужителю Папъ древняго Рима Адріяну. (рад. 601, 626.) Сказавъ ему о козняхъ еретическихъ и о препятствіяхъ, бывшихъ для соединенія Собора, Тарасій говорить: »что наконецъ прицыи всъ Епископы въ городъ Никею, съ легатами Римскими и намъстниками Восточными, и всемъ седящимъ на Соборь благоразсудилось избрать себъ главою, самаго Христа, ибо на святомъ престолъ положено было Евангеліе, которое всьмъ собравшимся внушало судить правый судъ.—Сперва, по нъкоему преимуществу, повельли мы прочесть письмо твоей святыни, потомъ же граматы Восточныхъ Патріарховъ. Христосъ Богъ нашъ, сущій камень, на коемъ мы утверждены, не позволнать долже быть расторгнутымъ своему нешвенному хитону, т. с. своей Каболической Церкви, имъ и на немъ основанной, и членамъ своимъ долѣе оставаться раздъленными, но мечемъ дуковнымъ отсѣкъ онъ ересь иконоборцевъ» Кажется выраженія сіи, възаключеніе дѣяній соборныхъ, достаточно свидѣтельствуютъ истину, чтобы не прибавлять къ нимъ еще что либо, въ пользу древняго священноначалія Церкви.

Сколь свято держались тогда древнихъ преданій и постановленій соборныхъ, явствуеть изъ примъра преемника Адріянова, Льва III, который памятуя опредъленіе сего Никейскаго Собора и Ефесскаго, показаль благоразумную твердость посланникамъ Карла Великаго; они напрасно просили его приложить къ символу, что Духъ Святый исходить и отъ Сына, ссылаясь на нъкоторыя отрывки изъ Св. Отецъ, которые, казалось, благопріятствовали ихъ мнънію, недавно возникшему въ Церкви Испанской, гдъ соборъ Толедскій узакониль такое придоженіе.—Папа остался непреклоннымъ по заповъди вселенскихъ Соборовъ. »Не знаю, сказалъ онъ, лучше ли сдълали древніе отцы, что опустили сіе слово; я не могу утверждать, чтобы они не также хорошо разумъли оное, какъ и мы, потому что я не только не смъю предпочитать себя имъ, но даже и равняться съ ними. Какъ бы ни хорошо было намърение наше, должно опасаться испортить то, что уже хорошо само по себъ, самонадъянно отступивъ отъ древняго образа ученія, ибо отцы, запретивъ что либо придагать къ символу, не различали доброе или дурное намъреніе, а запретили просто, не дозволивъ даже и разсуждать, почему

они такъ поступили.» И для большаго охраненія Православія Папа повъсиль, надъ гробомъ св. Петра, двъ серебреныя доски, на коихъ выръзанъ быль символъ по-Гречески и по-Латыни.

# Въкъ девятый.

I.

# Состояние Церкви.

Приступая къ плачевной повъсти, какимъ образомъ отступила Церковь Западная отъ вселенскаго единства, должно возобновить въ памяти своей всъ предыдущія обстоятельства и еще однажды последовать мысленно за постепеннымъ ходомъ сношеній Епископовъ Римскихъ съ Востокомъ, которыя здесь были изложены во всехъ важнейшихъ случаяхъ; потомъ, безпристрастнымъ окомъ, надлежитъ взглянуть и на тогдашнее положеніе Церкви и на характеръ действующихъ лицъ, чтобы не увлечься односторонними сужденіями.

Въ течение осыми стольтий мы довольно лено могли уже видъть, въ чемъ собственно состояло

первенство канедры Римской, предъ другими равнопрестольными канедрами, Царяграда, Александрін, Антіохіи и Іерусалима; хотя нъкоторые изъ Папъ и домогались возвысить оное, по общирности своего экзархата, обнимавшаго весь Западъ, и по важности древней столнцы, однако всегда находили себъ правильное противудъйствіе въ Соборахъ вселенскихъ, не отступавшихъ отъ искони учрежденнаго порядка въ Церкви. Не должно обманывать себя и мнимою общирностью области церковной, подчиненной Епископу Римскому, которая подаетъ видъ неопытнымъ, что будто, во времена разрыва, одна только малая Константинопольская Церковь не хотъла признать надъ собою верховнаго владычества Папы. Посему не излишнимъ полагаю представить здъсь сравнительное исчисление епископій, находившихся въ Церквахъ Запада и Востока, которое ученый Бингамъ извлекъ изъ въдомости, нарочно составленной по повельнію Императора Льва премудраго, въ исходъ ІХ въка, т. е. около 891 года, дополнивъ оное болъе подробными свъдъніями о Западной Церкви.

Азіатскія епископіи, зависъвшія прямо отъ Патріарха Константинопольскаго, со включеніемъ Исаврской области, присоединенной отъ Патріарха Антіохійскаго, были въ числъ 432.—Европейскія же, въ Иллиріи, Греціи, Өракіи, Македоніи, Болгаріи, доходили до 160; къ сему должно присовокупить, что за сто лътъ предъ тъмъ, указомъ Императора Константина Копронима, раздраженнаго противъ Папы Григорія, вся южная Италія съ Сицилією, отошли къ церковной области Патрі-

арха Цареградскаго, и самъ Папа Николай I, въ письмахъ къ Императору Михаилу, дъйствуя противъ Фотія, просилъ о возвращеніи отчужденныхъ областей. Если въ сихъ предълахъ считать около 64 эпархій, ибо въ то время Италія съ островами заключала всего 293, то весь Патріархать Константинопольскій могъ состоять изъ 656 епископскихъ кафедръ, а не считая Италіи, изъ 592, показанныхъ въ въдомости, что объясняеть, какимъ образомъ Патріархъ Фотій могъ созывать на свои соборы болъе 300 подвластныхъ ему Епископовъ. (Palmer a treatise об the church. vol. 1. рад 204. Віпдат lib. IX, с. 57.)

Сверхъ того Патріархъ Александрійскій имъль еще подъ своимъ начальствомъ до 108 Епископовъ, и Патріархи Антіохійскій и Іерусалимскій до 240, хотя и подъ игомъ Сарацинскимъ, чему можно повърить; ибо не весьма задолго предъ тъмъ Патріархъ Іерусалимскій, котораго область была всьхъ менъе, собиралъ еще на совъщание въ Св. градъ до 50 своихъ Епископовъ; и такъ три сопрестольныхъ Римскому и Константинопольскому Патріарха начальствовали надъ 348 эпархіями. На островъ Кипръ, который, по опредъленію третьяго вселенскаго Собора, быль изъять изъ подъ власти Антіохійскаго Патріарха, считалось до 13 Епископовъ. Сверхъ того, въ Арменіи, Халден и другихъ областяхъ Персидскихъ, въ коихъ около того же времени мученически пострадало однихъ Епископовъ до 24, и которыя не имъли никакихъ сношеній съ Римскимъ престоломъ; у Омиритовъ, гдъ подъ Архіенископомъ Теоры, въроятно было по

Епископу въ каждомъ колънъ Индійцевъ и Сарацинъ, также у Скивовъ и въ другихъ варварскихъ областяхъ, внъ Греческой Имперіи, не безразсудно было бы считать до 70 святителей, что довело бы число Восточныхъ эпархій до 1023, а съ присоединеніемъ южной Италіи и Сициліи слишкомъ до 1087. Количество сіе не должно казаться огромнымъ, ибо въ то время, какъ и теперь еще въ Греціи, почти каждый городъ имълъ своего Епископа.—

Теперь обратимся къ Западу: Италія и прилежаніе къ ней острова, какъ мы уже говорили, имъли до 293 Епископовъ, если же исключить южныхъ и Сицилійскихъ 64, то оставалось не болье 229. Область Африканская, нъкогда цвътущая, и во времена блаженнаго Августина, т. е. въ началъ V въка считавшая у себя до 466 Епископовъ, послъ разореній Вандальскихъ и Сарацинскихъ, едва ли сохранила и нъсколько Епископовъ въ своихъ предълахъ; если же и сохранила, то съ самаго завоеванія при Іустиніань великомь, она болье относилась въ Церкви Константинопольской, нежели къ Римской, особливо когда южная Италія и Сицилія подчинились Царьграду. Испанія, хотя и многолюдная, не имъла болъе 76 Епископовъ-Галлія и Германія до Рейна 122; въ Британіи же и Ирландін едва ли могло находиться тогда даже и 70 Епископовъ.—Посему и старались съ такою ревностію, возвратить себъ отторгнутыя эпархін въ Италін и Иллирін, и пріобрасти въ свою церковную область вновь обращенныхъ Патріархами Константинополя Болгаръ и все многонодное племя Славянское, какъ новую стихію, входящую въ составъ обширнаго Европейскаго семейства. Такимъ образомъ всъхъ эпархій на Западъ, въ томъ числъ и уже не существовавшихъ, могло ечитаться до 1027 т. е. столько же сколько и на Востокъ, а съ исключениемъ Африки только 561; если же еще отдълить отъ сего югь Италіи н Сицилію, то въ областяхъ Первосвятителя Римскаго могло оставаться не болье 497, т. е. 159 менье, нежели сколько было у Патріарха Цареградскаго, котораго домогался неправедно себъ подчинить. Почему и возникло справедливое негодование Фотія и прочихъ Восточныхъ Патріарховъ на такое незаконное притязаніе, противное вселенскимъ уставамъ, которое могуть объяснить одни только отношенія Рима къ Западу.

Еще при Императоръ Карль Великомъ, властно распоряжавшемъ въ древней столицъ и предписывавшемъ законы Папамъ, которые ставили имя его во главъ всъхъ своихъ актовъ, уже подымался на Западъ сильный голосъ въ пользу ихъ владычества. Ученый Алкуннъ писалъ къ Карлу: »досель мы знаемъ только три личности свыше другихъ; во первыхъ высоту Апостольскую, управляющую намъстнически канедрою блаженнаго Князя Апостоловъ; второе достоинство есть Императорское, третіе же наконецъ Королевское.»—Когда такія рвчи, смъщивающія власть свътскую съ духовною, вопреки словамъ Спасителя: »царство мое нъсть отъ міра сего,» разсъвались на темномъ Занадъ и погда тамъ не было другихъ Апостольскихъ жанедръ, (т. е. лично Апостолами основанныхъ, кро-

мъ Римской,) или другихъ первостепенныхъ Епископовъ, могущихъ съ ними равняться въ достоинствъ. вакъ Патріархи, равные между собою на Востокъ,то не мудрено, что мысль о вселенскомъ господствъ возобладала Епископами Рима, особливо при слабыхъ преемникахъ Карла. При малодушномъ его сынъ Людовикъ и при недостойныхъ внукахъ, которые возставъ противъ отца, ослабили раздорами могущественную Имперію дъда и приходили только домогаться вънца въ Римъ, освободилась древняя столица изъ-подъ ихъ вліянія, какъ нькогда изъ-подъ власти Императоровъ Греческихъ. Сами они, посреди распрей, признавали, что власть располагать вънцемъ императорскимъ по произволу принадлежить Папъ, и что никто не можетъ упрекать его въ выборъ Императора. Папы же, оставленные безъ покровительства Королей Французскихъ, должны были заботиться о сохранении своего достоянія, не только какъ духовные, но н какъ свътскіе властители, дълая договоры съ сосъдями, устрояя замки, собирая флоты противъ набъговъ Саранинскихъ.

Надлежало только явиться одному сильному характеру на ихъ каоедръ, чтобы укръпить за собой всв предначинанія честолюбивыхъ предшественниковъ, и онъ явился въ лицъ Николая I, который не напрасно прибавиль вънецъ царскій на свою митру, потому что и сами современныя лътописи простодушно о немъ говорять, что »послъ блаженнаго Папы Григорія великаго, не возставало подобнаго Николаю; ибо онъ повельвалъ царями и тираннами, съ такою властію, что понстиниъ можно было бы принять его

за владыку вселенной.» (Chronica Regenonis, apud. Pistorium. to. 1. Matter. his. p. 33.) И новъйшій писатель XVII въка, Іезунть Маимбургь, въ повъсти о раздъленіи Церкви, думая похвалить Николая, весьма неумъстно о немъ выразился: »что въ девятильтнее свое правленіе онъ вознесъ власть первосвятительскую гораздо выше, нежели когда либо она была, особенно въ отношеніи Императоровъ, Королей, Князей, Патріарховъ, Епископовъ, обращаясь съ ними въ техъ случаяхъ, когда полагалъ, что они нарушаютъ преимущества его престола, гораздо круче, нежели кто либо изъ его предмъстниковъ.» (стр. 83.) Съ такимъ противникомъ долженъ былъ состязаться Фотій; и потому надлежало ему имъть характеръ не менъе сильный, чтобы поддержать права не только свои, но и всей Церкви Восточной, въ лицъ своемъ, ибо отъ покоренія Патріарха Папъ, или отъ ихъ равенства, зависьло ръшение важнаго вопроса на всь будущіе въка. Посему и Фотій сдълался предметомъ самыхъ язвительныхъ осужденій со стороны Римлянъ, которые сильно опирались на первое, не совсъмъ правильное его поставленіе, при жизни Патріарха Игнатія; личные враги Фотія, приверженные Риму, старались затмить лице его самыми черными клеветами, которыя отозвались и въ нъкоторыхъ льтописяхъ, требующихъ большой осторожности.

Такимъ образомъ, Митрофанъ Митрополитъ Смирнскій, Стиліанъ Неокесарійскій Епископъ, и Игуменъ Осогность, хотя и современники, весьма однако же подозрительны, въ оставшихся посять нихъ письмахъ, потому что они были самые

закосныме враги Фотія и дъйствовали противъ него. Другой современникъ, Анастасій кингохранитель. на котораго весьма опирается Западная Церковь, потому что онъ составиль, для Папы Адріяна II, предисловіе собора Константинопольскаго, называемаго Вселенскимъ, и перевель его акты, еще менъе заслуживаеть довъренности, какъ потому, что онъ уже въ самомъ предисловіи старается извинить, разными оговорками, несходство Греческихъ актовъ съ Латинскими, такъ и по иной важной причинъ. (Сопс. Т. 23. р. 129.) Историки западные упоминають о нъкоемъ книгохранитель Анастасіи, который нодвергся отлученію отъ Церкви и лишенію сана, по приговору трехъ Папъ; самъ Адріанъ, осуждая его за соумышление въ убійствъ, упоминаетъ между нрочимъ, что онъ похитилъ изъ его патріаршихъ налать, акты соборные, въ которыхъ быль осуждень, и кажется, такое свидътельство достаточно, чтобы не принимать его собственнаго, если это тоть самый Анастасій: хотя Флери утверждаеть, что собиравшій акты соборные, библіотекарь Анастасій, быль совствь иной, посыланный легатомъ отъ Адріана въ Германію. (кн. LI, гл. 20, 45.) Странно однако же такое сходство именъ и должностей въ одно и то же время, ибо и отлученный Анастасій играль важную роль и ходатайствоваль за новоизбраннаго Папу Адріана предъ Епископами Галліи, ожесточенными суровыми мърами предмъстника его Николая.

А между тъмъ на Анастасіл много ссылаются новъйшіе гонители памяти Патріарха Фотія, и видно, что тъми же сказаніями руководились и бли-

жайшіе къ его времени писатели. Между ними занимаеть первое мъсто Никита Давидъ Пафлагонянинъ, сильный противникъ Фотія, составившій жизнеописаніе Патріарха Игнатія, уже послъ него, по тому что слышаль отъ старцевъ, какъ самъ выражается, и какъ видно слухи сін проистекали отъ людей непріязненныхъ. Многія клеветы, о мнимой жестокости Фотія противъ Игнатія, не въроятны, если сравнить ихъ съ духомъ собственныхъ носланій Патріарха и съ фактами въ нихъ изложенными, другія даже вовсе нельпы: на прим. онъ пишеть, будто Фотій предлагаль вънець императорскій Королю и Королевъ Франковъ, при жизни Михаила и тому подобное. Видно также, что Никита быль приверженецъ Римской Церкви, по многимъ выраженіямъ въ пользу верховной власти Папъ, и Патріархъ Іерусалимскій Досивей, прямо говорить, что онъ исповъдаль исхождение Духа Святаго, и отъ Сына, по западному преданію. (Vita Ignat. Concilior. Т. 23 рад. 435. Греч. истор. Патр. Досио. кн. 7, гл. 5.) Однако біографія его служить основнымъ актомъ для Западныхъ, противъ Фотія, и даже присоединяется ими къ актамъ, мнимаго осьмаго вселенскаго Собора, вмъсть съ похвалою Михаила Синкелла Патріарху Игнатію, которая впрочемъ хотя и проникнута духомъ Римскимъ, однако гораздо скромнъе въ своихъ выраженіяхъ.

Есть еще одинъ язвительный клеветникъ Фотія, жившій посль него, Симеонъ Логоостъ; но сказанія его исполнены такими нельпостями и вымышленными пророчествами и чудесами, что они не заслуживають ни мальйшаго вниманія: такъ на пр

отецъ Фотія будто бы похитиль монахиню, и ему пророчили, что оть нее родится антихристь, и она видьна въ сонномъ видьніи, что раждаеть змія, и юноша Фотій отданъ быль въ наученіе Еврею, предался астрологіи, и тому подобное. (Corpus Histor. Byzanti. Тотр. 21. 1729. Venetia pag. 331—333.) Другіе льтописцы Греческіе: Георгій монахъ, Кедринъ, Зонаръ и самъ Императоръ Константинъ Багрянородный, хотя говорять довольно кратко о Фотіи и Игнатіи; но ихъ безпристрастіе заслуживаеть въру, и особенно единогласіе, съ какимъ приписывають они жестокости противъ Игнатія не Фотію, а Кесарю Вардъ, дядъ Императора. (Georgius Tom. 21 рад. 400. Constan. рад. 89. Zonaras, Т. 11 рад. 127. Cedrenis T. 8 рад. 435.)

Но кромъ сихъ и другихъ лътописцевъ, лучшимъ свидетельствомъ истины могутъ служить самыя письма Патріарха Фотія, выражающія не только его глубокую ученость и образованность, въ которыхъ невольно сознаются всъ его злъйшіе враги, (образованіе же естественнымъ образомъ умягчаетъ сердце), но и правдивость, и мужество, съ какими обличаль пороки и жестокости вельможъ, и самаго Кесаря гонителя Игнатіева, предъ коимъ ходатайствоваль за гонимыхъ. Посланія сін проникнуты духомъ Апостольскимъ, какъ на пр. увъщанія его новокрещенному Царю Болгарскому, исполненныя глубочайшаго знанія богословскаго, хотя враги Патріарха упрекають его въ грубыхъ заблужденіяхъ; онъ показывають живо и пастырскую любовь его въ страждущимъ за него Епископамъ, и твердость, съ какою переносилъ собственныя страданія, научая тому и другихъ, и отъ сего чистаго зерцала невольно сбъгаетъ вся неблагопріятная тънь, которую силятся накинуть противники Фотія на его непорочную жизнь.—Теперь приступимъ къ самой исторіи, будучи предварены о историкахъ.

### II.

## Патріархи Игнатій и Фотій.

Патріархи Игнатій и Фотій, между которыми, въ теченіи тридцати льть, раздылялось участіє Епископовъ Восточныхъ и Западныхъ и оспоривалась канедра Цареградская, происходили оба отъ именитаго рода и отличались высокими достоинствами, что самое объясняетъ сильную приверженность къ каждому тъхъ людей, которые однажды присоединились къ той или другой сторонъ. Игнатій быль сынъ Императора Михаила Куропалата, прозваннаго Рангаве, а по матери внукъ другаго Императора Никифора Геника. Жестокій Армянинъ Левъ, овладввъ престоломъ отца его, заключель все семейство въ монастырь и оскопиль Игнатія, чтобы навсегда удалить его отъ царства,—Въ подвигахъ иноческихъ протекла его жизяь,

н проходя съ честію степени церковныя, во время гоненія иконоборцевъ, онъ достигь высшаго сана, но смерти блаженнаго Патріарха Меводія, стараніємъ благочестивой Императрицы Оеодоры, которая возстановила православіе, потрясенное ея жестокимъ супругомъ Оеофиломъ, и управляя царствомъ по малолътству сына, извлекла Игнатія изъего тихаго уединенія на патріаршій престолъ.

И Фотій происходиль отъ знаменитыхъ родителей, которые воспріяли мученическіе вънцы во дни гоненій иконоборцевь, и называль дядею Патріарха святаго Тарасія, предсъдательствовавшаго на седьмомъ вселенскомъ Соборъ; по матери же своей сестръ Патриція Арсавера, находился въ родственныхъ сношеніяхъ съ домомъ царскимъ, почему и благопріятствовалъ ему Кесарь Варда, брать Императрицы. Но кромъ именитаго рода, Фотій быль столь великаго разума, что въ свое время не имълъ себъ подобнаго, и природа, чрезъ многіе въка, никого не облагодътельствовала столь щедро своими дарами; ибо онъ превосходилъ самыхъ ученыхъ мужей почти во всъхъ наукахъ, и былъ верховнымъ учителемъ философіи, врачебной науки, астрономіи и богословіи, которой исключительно посвятиль себя посль избранія на Патріаршій престолъ. Оставшееся послъ него великое множество книгь и собственныхъ сочиненій, свидътельствуетъ довольно о чрезвычайныхъ его способностяхъ, какъ въ разсуждении его проницательнаго мнънія о разныхъ писателяхъ, такъ и всеобъемлющаго чтенія. Не менъе искусенъ онъ быль и въ дълахъ политическихъ, и опытность сія возвела его на первыя



степени чиновъ государственныхъ, какъ то протоспафарія, или перваго меченосца, и перваго совътника, что давало ему старшее мъсто въ засъданіяхъ Сената. Занятія ученыя были для него любимымъ препровожденіемъ времени и онъ посвящаль имъ цалыя ночи, которыя могь удълить отъ дълъ общественныхъ. Посему весьма въроятно, что съ такимъ исключительнымъ расположениемъ къ наукамъ, и на столь высокой степени, не охотно могъ согласиться Фотій на предлагаемый ему Кесаремъ санъ, о которомъ горько раскаявался въ послъдствін, ибо лишился своихъ любимыхъ мирныхъ занятій. Въ смутныя обстоятельства Церкви и царства, при возмужавшемъ Михаилъ, преданномъ всякому разврату, --- насильственное постриженіе Императрицы, самоуправство Кесаря Варды, овладъвниаго государствомъ, и даже низложеніе Игнатія, не могли быть приманкою честолюбія Фотія, и безъ того уже удовлетвореннаго почестями гражданскими; враги его усиливались однако распространить мизніе, будто онъ, всъми средствами, домогался престола патріаршаго въ теченіи одиннадцатильтняго правленія Игнатіева, и не успокоился даже на престоль, продолжая свои происки и гоненія. (Ист. Флери кн. L, гл. 3. Камень соблазиа стр. 7.)

Анастасій книгохранитель, Никита Пафлагонянинь, и самъ Папа Николай, осуждали Фотія, за его связь съ Григоріемъ Архіепископомъ Сиракузскимъ, съ которымъ Патріархъ Игнатій не хотъль сообщаться въ день своего посвященія, въ послъдствіи осудивъ его даже соборно; въ чемъ собственно состояли вины Григорія—не извъстно, но онъ жаловался Папамъ Льву IV и Венедикту III, предмъстникамъ Николая, которые однако не произнесли надъ нимъ ръшительнаго приговора.—(Concil. Т. 23. рад. 120, 458. Ист. Флери кн. L. гл. 3.)

Врагь Фотія, Симеонъ Логоветь, говорить въ своей исторіи, что Патріархъ Менодій, сверхъ иныхъ причинъ, о коихъ однако не упоминаетъ, запретиль Григорія за то, что онъ рукоположиль въ своей эпархіи пресвитера Захарію, посланнаго Патріархомъ въ Римъ, и это въроятно было началомъ и главною причиною всъхъ неудовольствій противъ Григорія. Конечно онъ поступиль въ этомъ случав противъ правилъ; но обстоятельство слишкомъ темно, чтобы судить о причинахъ его поступка; къ тому же Григорій, какъ Архіепископъ Сиракузской области, бывшей предметомъ спора между Римскою и Цареградскою канедрою, быль болье независимъ и самобытенъ нежели прочіе Епископы, подчиненные престолу Константинопольскому, и можеть быть увлекся своимъ положениемъ, чемъ возбудилъ неудовольствіе Патріарха. Впрочемъ мы видимъ, изъ церковной исторіи, и св. Епифанія, Архіепископа Кипрскаго, впадшаго въ таковой же проступовъ предъ Герусалимскимъ Патріархомъ, хотя не осужденнаго столь строго, и весьма замъчательно что враги Фотія, выражаясь въ общихъ словахъ весьма жестоко о Григоріи, не указываютъ однако прямо ни на какое преступленіе, явно извъстное, что отчасти свидътельствуеть въ его пользу. (Corpus Byzant. T. XXI. Simeon, magist. pag. 332.)

Анастасій пишеть въ предисловіи къ осьмому Собору, что нъкоторые Епископы, въ томъ числъ и Григорій, не соглашались на посвященіе Игнатія, за то, что онъ, зная ихъ безславную жизнь и нарушеніе церковныхъ правиль, не хотыль съ ними сообщаться, доколь не разсудить ихъ вины, и что они сами обвиняли его, неправильно, въ желанін очернить память блаженнаго предмъстника Меоодія. Никита Пафлагонянинъ, также не изъясняя преступленія Григорія, говорить, что многіе изъ Епископовъ осуждали строгость Игнатія, безъ суда отлучившаго Григорія оть своего общенія, и тьмъ раздражившаго сего мужа, котораго Фотій почиталь, за великаго угодника Божія. Если же онъ такимъ ему казался, по свидътельству самихъ враговъ, и не видно ясно его преступленій, при чрезвычайной посившности Игнатія къ его осужденію, то и нътъ причины обвинять Фотія за близкія съ нимъ сношенія, тъмъ болье что изъ письма его къ Григорію видно, что оба они имъли цълію благо. Церкви, если бы даже и обманывались. (Concilior. T. 23. pag. 120. Vita Ignatii pag 458. Photii epistola III, London. 1641.)

»Не нужно часто возобновлять въ твоей памяти, писалъ Фотій, какимъ образомъ, отъ самаго начала, смиреніе мое вмъсть съ твоею Архіерейскою святынею, содъйствовали къ утвержденію Церкви Божіей, особенно нынъ, когда яснымъ гласомъ, совершеннъе, насъ тому научаютъ взаимныя обстоятельства наши, еще болье внушая единодушія и единомыслія; ибо общія суть наши во Христъ гоненія, общія искушенія и страданія, которыя удо-

стоились мы принять за соблюдение и исполнение заповъдей Господнихъ. И такъ бодрствуй и слъдуй прямымъ путемъ, рукополагая, священнодъйствуя, умножая Христово стадо, воздвигая, освящая и обновляя храмы, особенно въ такое время, когда священнослужители и священство, большею частію и горькимъ образомъ, сокрушаются въ безмолвіи и изчезають оть лютости человъковъ, когда храмы всв опустым и расхищены, вмъсто того благольпія, конмъ нъкогда процвътало государство Римское, и едва не исторгается изъ своихъ основаній самое Христіанство. Кто бы могь о томъ довольно восплакать, кромъ одного Пророка Геремін, который умълъ, вздохами своими и слезами, выразить всю великость такого страшнаго опустошенія; но повъсть подобныхъ бъдствій невольно прорывается изъ глубины самаго молчанія.—Ты же здравствуй и поминай въ молитвахъ мое смиреніе.»

Не извъстно, въ какое именно время, писано Фотіемъ письмо сіе; но изъ него ясно видно, какимъ духомъ были проникнуты оба, и трудно повърить, чтобы человъкъ столь мудрый и проницательный, каковъ былъ Фотій, не упрекаемый даже и врагами въ порочной жизни, могъ сблизиться съ человъкомъ совершенно безнравственнымъ и нарушителемъ всъхъ правилъ церковныхъ, если точно такимъ былъ Григорій. Игнатій, увлекшись излишнею ревностію, поступилъ по слабости человъческой, безъ суда отлучивъ Григорія, отъ общенія церковнаго, за что даже былъ осуждаемъ своими приверженцами; онъ поступилъ тъмъ болъе пристрастно, что Григорій былъ изъ числа несогла-

плавшихся на его избраніе; посему нътъ причины обвинять слишкомъ строго и самаго Григорія, за то что сильно вооружался противъ Игнатія, по той же слабости человъческой, тъмъ болъе, что онъ, будучи увъренъ въ правотъ своей, обращался къ суду Римской Церкви, и если не былъ оправданъ, то и не былъ осужденъ ею, и въроятно имълъ на своей сторонъ нъчто доброе, ибо могъ казаться другимъ даже великимъ угодникомъ Божіимъ. Обстоятельства сіи, при самомъ началъ, уже показываютъ, какъ мало можно довърять современнымъ историкамъ, увлеченнымъ, духомъ односторонней любви или ненависти, къ двумъ соперникамъ.

Всѣ историки западные и восточные единодушно свидътельствуютъ, что причиною гнѣва Кесаря Варды, противъ Игнатія, быма пастырская твердость, съ какою онъ обличилъ прелюбодъяніе Кесаря, отлучивъ его торжественно отъ причастія въ день Богоявленія. Съ тѣхъ поръ Варда старался очернить его въ глазахъ Императора, ругавшагося надъ святынею, внушивъ ему, будто Патріархъ ищетъ опять возвести на престолъ Императрицу Оеодору, и достигъ наконецъ своей коварной цъли, ибо, въ Ноябръ того же года, Игнатій сосланъ былъ на островъ Теревиноъ.

Послъ сего единогласнаго сказанія, должно опять быть осторожнымъ въ повъсти, о избраніи Фотія. Анастасій книгохранитель, осуждающій во всемъ Фотія, какъ главнаго соумышленника Кесарева, пишеть однако: что Игнатій, будучи изгоняемъ, связалъ Церковь, дабы никто не дерзалъ безъ него совершать въ ней священнодъйствія.

(Anast. praef. Concil. T. 23. pag. 121.) Taron поступокъ вовсе не соответствовалъ ни пастырскому смиренію, ни попеченію о духовныхъ потребностяхъ паствы, особенно если вспомнить примъръ другаго Патріарха Константинопольскаго, св. Іоанна Златоуста, который будучи изгоплемъ, напротивъ того убъждалъ своихъ Епископовъ сообщаться съ тъмъ, кого изберуть на его мъсто, чтобы не разстроить Церкви: потому что не имъ, говорилъ онъ, началась Церковь, не имъ и кончится, Апостолы же и Пророки гораздо болъе претерпъли золь; онъ просиль только Епископовъ, если признають его правымъ, не подписывать его осуждепія. Когда бы Игнатій последоваль сему благому примеру, онъ избежаль бы всехъ жестокихъ гоненій Кесаря; ибо дъло шло, не о какомъ либо догмать въры, а только собственно о лицъ его.. И самъ писатель житія его, Никита Пафлагонянинъ, превозносящій хвалами его твердость говорить: »не прошло трехъ дней послъ удаленія Патріарха, какъ явились къ нему почитавшиеся первыми между Епископами, прося отъ него граматы отреченія, ради неблагопріятныхъ обстоятельствъ; и какіе Епископы? прибавляеть онъ, ть самые, которые дали ему клятву на хартін: прежде отречься отъ пресущественной Троицы, нежели потерпъть, чтобы стырь ихъ, безъ законнаго осужденія, былъ извергнуть.» Если подлинно они дали такую клятву, то она не совмъстна съ духомъ Христіанства, ибо можно ли требовать и давать столь богохульную клятву?-Если же ее изобрълъ самъ историкъ, для прикрасы, то по ней можно судить и о посаъдую-

щемъ, съ какою истиной описаль онъ страданія Игнатія и гоненія Фотія, когда сей послъдній вовсе въ нихъ не участвовалъ, по свидътельству другихъ болъе достовърныхъ льтописцевъ. Далье пиписть Никита, что Епископы возвратились безъ успъха, и что, чрезъ нъсколько дней, тъ же самые, съ Патриціями и свътльйшими изъ Сенаторовъ, опять приходили къ Игнатію, всеми средствами, объщаніями и угрозами, понуждая его отречься оть епископства, если не хочеть подвергнуться явной опасности, и когда уже не знали, какъ на него напасть и не встръчали никакой вины, на которую бы не могь онъ имъ дать отвъта, --- съ безстыднымъ челомъ приступили ко всякому беззаконію. И такъ здъсь дъйствують Сенать и Епископы, и Игнатій охотно идеть на всь мученія ради того, чтобы не лишиться престола? Если такъ подлинно расположенъ быль Игнатій: то опъ на сей разъ не принялъ въ разсужденіе изреченія Христова, что добрый пастырь, полагаеть душу свою. за овецъ своихъ, а не за собственное величіе, и не вспомниль заповъди Христовой, »когда гонять васъ въ одномъ городъ, бъгите въдругой.» (Vita Ignatii. Tom. 23. Conciliorum pag. 453.)

»Послъ сихъ тщетныхъ усилій, продолжаєть Никита, составивъ совъть и долго между собою совъщавшись, обращаясь на всъ стороны, избрали наконецъ Архіереемъ царствующему граду, Фотія, протоспаварія и перваго совътника.» Здъсь не видно соучастія, и самъ Никита ссуждаєть его только за честолюбивое согласіе на неправедное избраніе; но посмотримъ, что пищстъ самъ Фотій

о томъ въ Папъ, ибо конечно свидътельство его заслуживаеть въру. »Когда помышляю о всей важности сана Епископскаго, о слабости человъческой и о моей въ особенности, и сколько я всегда удивлялся, что можно когда либо возложить на себя столь страшное иго, не могу довольно выразить моей горести, видя себя обремененнымъ такимъ саномъ. Ибо когда предмъстникъ мой оставиль свою должность, клиръ, собранные Митрополиты и наипаче Императоръ, ко всемъ милостивый, ко мнъ же одному жестокій, приступили ко мнъ, движимые не знаю какимъ побужденіемъ, не внимая никакимъ моимъ отговоркамъ и не давая мнв -ни сколько отдыха, говорили, что мнв необходимо принять на себя епископство. И такъ, не смотря на мои слезы и отчаяние, сдълали мнъ насиліе и исполнили надо мною свою волю.» Если же грамата сія кажется льстивою Римлянамъ, то частная переписка Фотія съ Кесаремъ Вардою, главнымъ виновникомъ всехъ смуть церковныхъ, можеть обличить истину, н я приведу ее въ свое время. (Ист. Флери кн. L, гл. 4.)

Между тъмъ и самыя обстоятельства не показывають, чтобы Фотій торопился принять предлагаемый санъ, ибо отъ дня низложенія Игнатія, 23 Ноября, до дня посвященія Фотія въ праздникъ Рождества, протекло болье мьсяца, да и весьма естественно, что человъкъ столь любознательный, какимъ описывають его самые враги, проводившій все свое время въ занятіяхъ ученыхъ, не съ жадностію бросился на предлагаемый санъ, который лишилъ его возможности заниматься, тъмъ

болье, что и безъ того онъ уже стояль на высшихъ ступеняхъ государственныхъ. Мудрено также повърить и тому, что будто бы Кесарь Варда, видя несогласіе нъкоторыхъ Епископовъ на его избраніе, призываль отдъльно каждаго изъ нихъ, объщая имъ канедру, если отрекутся отъ Игнатія, но прося ихъ однако отказываться, когда Императоръ станетъ ее предлагать, чтобы не возбудить сомнънія, и что они, обманутые хитростію, сами всв невольно отреклись отъ престола. Когда столь ръшительно поступлено было съ сыномъ царскимъ и законнымъ Патріархомъ, котораго ть же Епископы приходили упрацивать, чтобы онъ уступиль теснымъ обстоятельствамъ времени, едва ли нужна была такая уловка, въ отношеніи прочихъ совствь незначительныхъ Еписконовъ, которые могли разуметь, что въ такихъ трудныхъ обстоятельствахъ, кто-либо болъе именитый долженъ быль заступить место Игнатія. —Скоръе можно предполагать, что взоры Кесаря и клира невольно обратились на Фотія, еще мірянина, потому единственно, что никто съ большею славой не могь занять престоль патріаривій, и потому гораздо легче повърить словамъ Фотія, что его принудили неволею, да и самые враги объявляють, что на его избрание не согласились только пять человекъ, въ томъ числе Митрополить Смирнскій Митрофанъ. Когда же быль избранъ, посвященіе совершилось скоро, по примъру Нектарія и святыхъ Тарасія и Никифора, Цареградокихъ Патріарховъ. Въ недълю прошель онъ всь степени церковныя, а не въ одинъ день, какъ солгаль въ

последствіи Стиліанъ Папе Стефану, и на шестой рукоположиль его Григорій Архіепископъ Сиракузскій, безъ сомнънія не лишенный сана, хотя и отчужденный отъ общенія Игнатіемъ; нбо иначе, какъ могъ бы онъ рукополагать, особливо если приго-. воръ быль соборный и произнесенъ въ самомъ Константинополь, тъми же Епископами, которые участвовали въ избраніи Фотія и ходили, по свидвтельству враговъ его, умолять Игнатія уступить обстоятельствамъ. А что Фотій даль имъ вначаль письменное объщаніе уважать Патріарха Игнатія, какъ отца, сему можно повърить, хотя мы увивъ послъдствін, какимъ образомъ вынужденъ онъ быль, самыми обстоятельствами, дъйствовать противъ его упорства. (Corpus Histor. Bysanti. Constantinus T. 21, pag. 89. Ист. Флери кн. L, гл. 3.)

Никита Пафлагонянинъ пишеть, будто Фотій, два мъсяца послъ своего поставленія, старался ласками и угрозами отвлечь отъ Игнатія преданныхъ ему Епископовъ, и не видя успъха, терзаль ихъ ударами; Кесаря же и самаго Императора убъдилъ нарядить слъдствіе противъ Игнатія, за мнимый заговоръ; а слъдователи столь жестоко съ нимъ обращались, что заключивъ сперва въ клъвъ, перевезли потомъ съ острова въ темницу Цареградскую, заковали въ колоду, выбили два зуба, требуя насильственно отреченія, и наконецъ Фотій прокляль его соборно, низложивъ и сославъ преданныхъ ему Епископовъ послъ многихъ пытокъ; Власію же книгохранителю отръзали языкъ за свободныя ръчи. (Vita Ignatii рад. 459.)

Анастасій библіотекарь, хотя также изъ противниковъ Фотія, свидьтельствуеть однако, что не онъ, а Варда Кесарь, услышавъ, что Игнатій связаль послъ себя клятвою всю Церковь, посылаль къ нему мучителей насильственно вынудить отреченіе, и когда нъкоторые Епископы начали роптать на такую жестокость, Фотій, вмъсть съ Императоромъ, созваль соборъ и осудиль бывшаго Патріарха. (Conciliorum t. XXIII, рад. 121.)

Митрофанъ Смирнскій, также закоснълый врагь Фотія, еще лучше объясняеть дело. Онъ говорить, что Епископы области Константинопольской, раздраженные жестокимъ обращениемъ съ бывшимъ ихъ пастыремъ, соединились въ церкви св. Ирины, н тамъ низложили Фотія, предавъ анавемъ и тъхъ, которые его признають Патріархомъ. (Ист. Флери кн. L, гл. 3.) Такой ихъ поступокъ невольно могъ заставить Фотія и самаго Императора, подпавшаго подъ ихъ анаоему, соединить съ своей стороны соборъ и отлучить отъ Церкви, 'не только нарушителей порядка церковнаго и гражданскаго, но и того, кто быль виною ихъ возмущенія, т. е. Игнатія, связавшаго неправильно клятвою Церковь, и упорно защищавшаго личное свое достоинство. Въроятно многіе за сіе подверглись и казнямъ гражданскимъ; но сколь мало въ томъ участвоваль Фотій, явствуетъ изъ собственныхъ писемъ его къ Вардъ, предъ которымъ, какъ предъ главнымъ орудіемъ всъхъ гоненій, конечно не могь онъ притворяться въ ложномъ состраданіи, потому что ему было все извъстно.

»Еще не испытавъ, я уже чувствовалъ себя недостойнымъ сана и степени архіерейской и обя-

занности пастырской, писаль Фотій, и по сей причинъ, влекомый и принуждаемый, столько сопротивлялся. О если бы смерть постигла меня прежде, нежели я быль постигнуть симъ насильственнымъ и нетерпимымъ избраніемъ! Не обуревали бы ежедневно бъдствующую мою душу волны толикихъ золъ, которыхъ ожидание и тогда уже меня сокрушало и смущало; ибо природа человъческая удивительно устроена, для предчувствія грядущихъ бъдствій, особенно тамъ, гдъ дъло идетъ о собственной участи. Заранъе смущаемый сими бъдами, я горько плакаль, на все соглашался лучше, нежели идти на совъщание тъхъ, которые готовились наложить на меня руки; не я ли умоляль отклонить отъ меня чащу столькихъ золъ и многообразныхъ искушеній? Нынъ научаеть меня самый опыть, обличая довольно мое недостоинство, и уже не страхъ ожиданія меня обдержить, но отчаяніе, но бользнь, нанесшая мнъ смертную язву, но вопли и воздыханія. Когда, видя всьхъ іереевъ и каждаго, страждущихъ, біемыхъ, окованныхъ, лишаемыхъ языка, (Господи, прости согръщенів наши!) не долженъ ли назвать усопшихъ блаженными паче меня?--Могули не почитать ига, на меня возложеннаго, за наказание моихъ тяжкихъ гръховъ? Человъкъ бъдный и безъ покровительства и даже не одаренный здравымъ умомъ (а такого рода люди болье заслуживають состраданія, нежели гивва) претерпълъ столько бъдствій вмъсть!--онъ быль преданъ, битъ, брошенъ въ темницу и, это уже не подлежить никакому утьшеню, лишень языка, но, что всего ужаснъс, будучи пресвитеромъ! Часто я

за него ходатайствоваль, часто молиль тебя и слышаль одни только тщетныя объщанія; -- это знають всв видъвшіе, когда же они забыли, не забыль Богъ. Если въ дълахъ столь явныхъ взорамъ каждаго, я такимъ образомъ лишаюсь надежды и предаюсь поруганію, чего же ожидать мить въ случаяхъ болъе скрытыхъ? Какъ стану ходатайствовать за гръхи твои и народа и чъмъ искуплю ихъ, когда умоляя тебя за одного человъка, -- я до такой степени, сверхъ всякаго чаянія, былъ обманутъ. Сіе написалъ я кровными слезами! Отъ тебя зависитъ, чтобы письмо сіе было или первымъ или послъднимъ. Господомъ свидътельствуюсь, что если ты принялъ намъреніе и впредь обманывать насъ и презирать увъщательныя ходатайства наши, такъ, что вмъсто возможнаго облегченія, сей несчастный не получить никакого утьшенія, —не буду болье писать и безпокоить тебя; но, размышляя о самомъ себъ и оплакивая собственную умолкну. Если же, послъ ежедневныхъ, воздвигаемыхъ на меня искушеній, погублю еще и мою бъдствующую душу, я буду несчастнъйшимъ изъ всъхъ человъковъ.» (Photii epistola 6.)

И въ другомъ письмъ къ тому же Кесарю писаль онъ: »радуюсь оскорбленіямъ, но сожалью, что оскорбляють тъ, отъ коихъ наиболье надъялся помощи; еще тяжелье то, что насъ, неправедно страждущихъ, обвиняють какъ совершителей неправды. Мы занимаемся крамолами?—и это на насъ пишутъ тъ, которые ежедневно противъ насъ клевещутъ!—За все благодареніе Господу! если бы не почитали мы сію нашу жизнь за испытаніе

временное, много огорчились бы мы настоящими бъдствіями!» (Epistola 8.)

Письма сіи излились, съ такою силою, изъ огорченной души Фотіевой, что не возможно искать лучшаго ему оправданія, противъ всъхъ возводимыхъ на него клеветь, о мнимой жестокости. Пресвитерь, о которомъ онъ ходатайствуеть столь пламенно, есть тоть самый Власій, коему отсъкли языкъ за смълыя ръчи, хотя враги Фотія домогаются включить его въ число жертвъ его честолюбія.—Такъ можно върить и прочимъ ихъ клеветамъ, на которыя не напрасно онъ жалуется. (Ист. Флери кн. L, гл. 5, 4. Vita Ignatii 461.)

## III.

## Сношенія съ Папою Николаемъ.

Пишутъ, что Фотій слыша общій противъ себя ропоть, отправиль нословъ въ Римъ, подъ предлогомъ укрощенія ереси иконоборцевъ, въ самомъ же дъль для того, чтобы укръпиться на престоль, помощію Римлянъ, и, думая обмануть Папу, писаль къ нему, что Игнатій, оставивъ санъ

по старости и бользни, удалился въ обитель, окруженный всъми почестями. Однако сами Римляне должны сознаться, что у нихъ не существуетъ письма сего, хотя бы оно было весьма для нихъ полезно для обличенія во лжи Фотія, а признаютъ подлинность другаго, которое мы уже выписали отчасти, нъсколько выше, и въ коемъ видно все смущеніе избраннаго неволею на многомятежное поприще. Грамата Фотія была не что иное, какъ окружное посланіе, съ изложеніемъ въры, какими обыкновенно новопоставляемые Патріархи сообщали другь другу свое избраніе, въ залогь взаимной любви, и Фотій надписаль оное »всесвятьйшему брату и сослужителю, Николаю Папъ древняго Рима.»

Императоръ Михаилъ, надъясь утишить воздвигнутое имъ смятеніе въ Церкви, отправиль отъ себя пословъ, съ богатыми дарами въ Римъ, чтобы имъть на своей сторонъ Папу со всею Западною Церковію, и къ несчастію посольство сіе сдълалось источникомъ разрыва, ибо надмънный Папа не пропустиль случая, благопріятнаго его властолюбію и немедленно отправиль оть себя легатами въ Царьградъ, Епископовъ Захарію и Родоальда, съ тъмъ, чтобы дъло о иконоборствъ, они рышили по собственному благоразумію, дыло же обоихъ Патріарховъ, изслъдовавъ только на мъстъ событія, отнесли бы къ нему для окончательнаго суда. Онъ отправилъ съ ними два письма, одно къ Фотію, въ коемъ признавалъ исповъданіе его православнымъ, но осуждалъ неправильность скораго поставленія изъ мірянъ, и потому не хотълъ изъявлять на оное согласія до возвращенія пословь своихъ. Однако Папа ни слова не упоминаль о неправильномъ низложеніи Игнатія, хотя о томъ жаловался въ письмъ къ Императору, и объщаль признать Фотія съ братскою любовію, если окажеть ревность къ защить Канолической въры и услышить о дъйствіяхъ его ко благу Церкви. Чего же требоваль Папа, то видно изъ граматы его къ Императору, въ коей вполнъ выразился честолюбивый характеръ Николая и его общирные замыслы; такъ начинаеть онъ: (Т. 22. Concil. 1. pag. 71.)

»Спаситель всъхъ, вручая начальство божественной власти избраннымъ Апостоламъ своимъ и, на твердой въръ Князя Апостоловъ, упрочивая твердость, ему предназначиль и первую канедру, ибо гласомъ Господнимъ сказано: »ты еси Петръ, и на семъ камени созижду Церковь мою.» Потомъ жаловался, что въ Константинополь соборное низложеніе Игнатія произощло безъ согласія Римской каөедры, чего по словамъ его никогда не бывало, (хотя мы видъли неоднократные примъры низложенія Епископовъ, безъ всякаго сношенія съ Римскими); онъ хотвлъ, чтобы Игнатій, безотвътно осужденный, предсталь опять предъ лице вселенскаго Собора и его легатовъ, къ которымъ просиль имъть полную въру, окончательное же ръшеніе объщаль прислать изъ Рима. Наконецъ требовалъ отъ Императора подчиненія Римской канедрь Епира, Иллиріи, Македоніи, Оессалін, Ахаін, Дакін, Мизін, Дарданіи, и признанія его намъстникомъ на Востокъ Архіепископа Оессалоникійскаго, древле зависъвшаго отъ Папы; требоваль еще возвращенія достоянія

Римской Церкви въ Калабріи и Сициліи, и чтобы поставление Архіепископа Сиракузскаго зависьло опять отъ Напы.» Такимъ образомъ видно, что Николай, принимая участіе въ дълв Игнатія, не забываль и собственныхъ выгодъ, притязаніемъ на прежнюю церновную область, и тъмъ самымъ обнаруживаль ея предълы, хотя домогался вселенской власти; ибо если и самые Патріархи, по мивнію Римлянъ, были въ зависимости ихъ Первосвятителей, то для чего было возобновлять викаріать Оессалоникійскій? Если же, о самомъ Фотін, Папа выражался довольно снисходительно вначаль, хотя уже обличаль неправильность его избранія, то не оть того ли, что надъялся чрезъ него получить утраченное? Есть одно письмо Фотія къ Кесарю Вардь, которое подаеть поводъ къ такимъ предположеніямъ, ибо онъ прямо говорить, не называя лицъ, что нътъ справедливости въ тъхъ, которые готовы признать его законнымъ, если уступить половину своей церковной области, и находять его недостойнымь, если будеть за собою удерживать всю. Здъсь не льзя разумьть Игнатія, ибо не могло быть двухъ Патріарховъ въ Константинополь, и въроятно письмо сіе писано, во время долгихъ переговоровъ, бывшихъ съ легатами по ихъ прибыти въ Царьградъ, которыхъ будто бы обольстили ласками и угрозами, накъ о томъ въ последствін жаловался Пана. (Т. 22. Conciliorum pag. 62, и дальс.)

»Мол скудость заслуживаеть, можеть быть, чтобы къ бользни рань моихъ прилагать еще бользни, но для вашего благосердія и расположенія ко мив сіє непристойно. Иной подумаль бы, что это случилось намъ не по вашей воль: но видя, что мы терпимъ, тогда какъ вы находитесь во власти и силь, перемънить свое мнъніе. Мы обмануты, обруганы, посрамлены; на насъ клевещуть, навътують. Но скажуть: мы еще не имъли ударовъ? имъли, и еще тягостные, не на тъль,—что бываеть открыто для взоровъ всъхъ людей, служить къ обличенію обижающаго и приносить не малое ободреніе, состраданіемъ видящихъ; мы же получили удары въ самую душу, чрезъ которую и тъло поражается бользнію. Въ семъ случав и біюній не стыдится, какъ будто бы не причиняль обиды; и біемый, сверхъ скорби отъ ударовъ, пріемлеть избытокъ наказанія въ томъ, что нътъ сострадающихъ, такъ какъ его скорби сокрыты.»

»Но мы терпъли сіе прежде за Христа и божественные законы; и благодареніе Богу, тъмъ паче умножающему мзду. Я зналь уже при самомъ началь подвига, что буду сіе терпъть; я ожидаль еще прежде страданія и подвига (если же говорю неправду, пусть потерплю и болье того, что терпъль), я ожидаль, говорю, того, что я потерпъль; а теперь мнъ прискорбно, что терплю подъ властію таковыхъ людей. Моя кончина опредълена Богомъ и я съ радостію пріемлю чашу, какая бы она ни была; не отягчаюсь тымь, что терплю, напротивъ желаю и того, что еще остается мнъ терпъть, хотя впрочемъ, не могу сносить безъ скорби: ибо человъческой природъ не дано терпъть безболъзненно. Воть какъ я долженъ быть расположенъ и какъ помышляю относительно преследовавшихъ и еще преследующихъ меня; но въ

васъ желалъ я найти наказателя обижающихъ, а не предводителя въ обидахъ. Впрочемъ не льзя мив ни избъжать того, что я долженъ иретерпъть, ни противъ воли другихъ перемънить ихъ желаніе, или миъніе.»

»Поелику много уже потерпъли мы прежде н эло какъ будто оскудъвало, -- выдумывается еще другой видъ озлобленія, и за насъ терпять эло другіе. Клиръ и значительнъйшіе изъ подчиненныхъ мучател голодомъ, дабы говоря и памятуя, что они за насъ подверглись сей участи, все поношеніе и клятву обращали на нашу голову. Я не говорю о томъ, что и на нашу часть прикладывается по мъръ, и у насъ отнимается половина власти (области). Умно дъйствують отнимающіе, и хитро пріуготовляють намъ гоненіе. Если они сіе сдълали въ исполнение нашего прошения, т. е. чтобы намъ освободиться отъ сего ига и бремени (ибо они, можеть быть, и это говорять въ насмъщку намъ): то я благодаренъ имъ за отнятое. Но они печалять меня темъ, что еще нечто для меня оставили, а медлительностію отнять и остальное, еще болъе огорчають, точно также какъ тъ болъе мучать убиваемаго, которые оставляють его полумертваго и полуразсвченнаго, нежели тв, которые вдругь убивають. И кажется, ноелику мы просили, чтобы сняли съ насъ все, за сіе самое отняли у насъ половину; а если бы мы просили о раздъленіи власти, то были бы вполнъ услышаны. Но какъ разсвченному пополамъ не возможно жить: такъ и намъ оставаться здъсь по таковомъ раздъленін. Стыдъ и поношеніе, не только предъ

тьми, которые были прежде насъ, но и предъ тъми, которые будуть посль, если только можеть быть несчастные насъ кто либо изъ тъхъ, которые посль насъ и вместо насъ подвергнутся тому же вту! Мы оставляемъ мъсто; да умолкнеть ненависть! если же не оставляемъ, то опечалимъ нъкоторыхъ, или наче, пусть тогда насъ въ этомъ обвиняють; но мы и прахъ отрясая, оставляемъ престоль. Да отложать коварство противъ насъпредостереганія, ухищренія, навъты. О правосудіе, о законы, о суды Божін! Когда мы вась не понираемъ, тогда мы преступники; когда мы васъ дюбимъ, насъ не любять; когда мы за васъ стоимъ, тогда имъемъ раздоръ. Слухи разносятся, и кто выдумаеть что нибудь новое противь нась, считается умнымъ и искуснымъ, а кто намъ собоавзнуеть, того обвиняють, какъ врага и преступника законовъ, хотя бы опъ быль брать, и по природъ склоненъ къ состраданию. Можно ли легко снести, что мы имъемъ такихъ судей надъ нашимъ поведеніемъ, которые прежде были нашими хвалителями, и считали милостію, когда не будуть осуждены нами; а нынъ насъ же съ друзьями разлучають, отторгають оть братій.—Кто это стерпить?» (Photii epistola 3.)

По краткимъ сказаніямъ летописцевъ Греческихъ, намъ извістно, что въ храмѣ Апостоловъ созванъ былъ соборъ, состольшій изъ 318 Епископовъ, въ намять числа отцевъ Никейскихъ перваго вселенскаго Собора; на ономъ присутствовали и легаты папскіе. Игнатій вызванъ былъ изъ своего заточенія и, какъ будто неправильно по-

ставленный не съ общаго согласія, низложент опять, по приговору пословъ Римскихъ; хотя сохранились каноны сего собора, дъяній его не находится, кромъ описанія, сдъланнаго тремя врагами Фотія, Анастасіемъ книгохранителемъ, Никитою Пафлагонскимъ и игуменомъ Осогностомъ, или лучше сказать самимъ Игнатіемъ въ письмъ, (если можно върить его подлинности) чрезъ него писанномъ къ Папъ, въ которомъ онъ величаетъ его, вопреки всъхъ правилъ и примъровъ своихъ предшественниковъ: »святъйшимъ владыкою и блаженнъйшимъ предсъдателемъ и Патріархомъ всъхъ престоловъ и преемникомъ предводителя Апостоловъ.» (Т. 23. Concilior. pag. 523.)

По сей причинъ не откуда почерпнуть върнаго свъдънія о происходившемъ на соборъ; не льзя однако безотчетно вършть клеветамъ, взводимымъ на Фотія, о жестокостяхь противь Игнатія, если только вспомнить опровержение первыхъ клеветъ, собственными его письмами и дъяніями, и разногласіемъ самихъ обвинителей. Самое ужасное, какъ обыкновенно, проистекаеть отъ Никиты Пафлагонянина, который увъряеть, что Игнатія, со многими поруганіями, обличали въ неправильномъ поставленіи, и приводя на соборъ сперва въ простой одеждь, потомъ въ святительской, сорвали ее предъ лицемъ всъхъ и провозгласили недостойнымъ, не смотря на всъ его оправданія; потомъ Фотій заключиль старца въ гробницу подземную Копронима, гдв морили его голодомъ и холодомъ, сажали обнаженнаго на острую крынку мраморнаго гроба; привязывая къ ногамъ камни, доколъ не исторгли

вивсто подписи, одного креста, подъ коимъ самъ Фотій подписаль его отреченіе, и недовольный тъмъ, котъль еще выколоть ему глаза и умертвить, но Игнатій спасся бъгствомъ. Пафлагонянняъ присовокупляеть еще, что послъдовавшее землетрясеніе и пожары въ Константинополь были слъдствіемъ сей неправды, и что самъ устрашенный Кесаръ Варда, услышавъ гдъ спасается Игнатій, возвратиль его въ прежнее уединеніе.—Почти то же, но съ меньшими подробностями, говорить и Феогность въ письмъ Игнатія; Анастасій же увъряеть, что Фотій свиръпствоваль, послъ собора, противъ всъхъ приверженцевъ бывшаго Патріарха, преслъдуя самыхъ отшельниковъ въ ихъ пустыняхъ. (Vita Ignatii рад. 468, 471.)

Хотя по симъ свидътельствамъ и по твердымъ отвътамъ Игнатія Царю и всьмъ Епископамъ, коихъ не признавалъ онъ такими, если не хотятъ признать его законнымъ, ибо большая часть ихъ рукоположена была имъ самимъ, -- дъло его кажется правымъ и дъйствія собора пристрастными, однако не льзя не сдълать и нъсколькихъ замъчаній въ защиту Фотія. Прежде всего должно сказать, что когда, однажды и противъ желанія, имъль онъ слабость принять санъ патріаршій, ему уже необходимо было защищать себя, и упорство Игнатія, возбуждавшаго противъ него Епископовъ, до такой степени, что они ръшились его анавематствовать, могло служить достаточнымъ извинениемъ, чтобы и противъ самаго Игнатія приняты были строгія міры; жестокости же, какъ и всь прежнія, вымышлены

Никита Пафлагонянинъ пишетъ, что противъ неправильнаго поставленія Игнатіева свидетельствовали 72 человъка, не только изъ простыхъ, но и изъ именитыхъ людей, что подаетъ поводъ подозръвать, что у него было много враговъ; достойно вниманія и то, что Фотій могъ собрать противъ него 318 Епископовъ; Игнатій же нъсколько льть спустя соединиль противь Фотія только 102 Епископа, следовательно втрое меньше, хотя Императорь Василій также благопріятствоваль ему, какъ нрежде Михаилъ Фотію, и также присутствовали легаты папскіе, и даже соборъ ихъ названъ вселенскимъ; да и игуменъ Өеогностъ подалъ прошеніе Папъ, отъ лица Патріарха Игнатія и съ нимъ только отъ 10 Митрополитовъ и 15 Епископовъ. Анастасій книгохранитель, въ предисловін къ сему мнимому вселенскому собору, пишетъ, что легаты Римскіе, Родоальдъ и Захарія, не разумыли сами грамать, принесенныхъ ими отъ Папы на соборъ Фотіевъ и искаженныхъ Греками въ переводь, а если и замътили порчу, то умолчали отъ страха. Можеть ли быть, чтобы Папа послаль людей не знающихъ языка и столь малодушныхъ? Но что всего замъчательнъе: самъ Папа Николай, жалуясь въ письмахъ своихъ, что легаты его, послъ осмимъсячнаго томленія въ Царьградъ, вынуждены были, угрозами дальней ссылки, согласиться на осужденіе Игнатіево, не смотря на то, хотя и отвергнуль двянія собора, въ присутствін всей Римской Церкви и посланниковъ Императора, однако въ томъ же году пославъ испытаннаго въ малодунии или корыстолюбін Родоальда, опять легатомъ во

Францію, и на какой же подвигь?—чтобы расторг--нуть бракъ Короля Лотарія! Потомъ, по слухамъ отъ людей, приходившихъ въ Римъ, созвалъ отиять соборъ и осудиль вмъсть съ Фотісмъ одного легата Захарію, отложивь судь Родоальда до возвращенія.—Такой образь дъйствованія весьма соминтеленъ и наводить подобръніе, что были какія нибудь тайныя условія, для признанія или отверженія Фотія, и что быть можеть, если бы сей посавдній покорился Папв и уступиль ему просимую область Иллирійскую, онъ остался бы неприкосновеннымъ. Примъромъ тому можеть служить и самъ Игнатій, который по возвращеніи своемъ на престоль, одною только смертію спасся оть сужденія Папы Адріяна, за то что не хотьль уступить ему Болгарію, и новая ссора Папы Іоанна съ Фотіемъ, нъсколько лътъ спустя, произошла по той же причинъ. (Concil. Т. 23. рад. 465. 122, 523. Ист. Флери кн. L. гл. 16, 25, 26.)

Грамата Фотія въ Нинолаю, посль собора, свидътельствуеть сколько желаль онь мира церковнаго, и что вопрось объ Иллиріи служиль не малымъ въ тому препятствіемь: »ничего нъть драгоцвинье любви, которая соединяеть отцевь сь чадами, друга съ друзьями и самыхъ отдаленныхъ людей между собою. Она убъдика меня претерпъть колкіе упреки святыни вашей, и не приписывать ихъ какому либо страстному движенно, а только ревности вашей въ устройству Церкви. Но, пользуясь свободою, какая должна существовать между братьями и между отцами и чадами, я пишу вамъ чтобы защищать себя, а не для того чтобы, противоръчить. Вмъсто укоровъ вы бы должны сожальть о миъ, ибо я быль вынужденъ. Богъ, отъ котораго ничего не утаено, знаетъ претерпънное мною насиліе. Меня заключили въ темницу, какъ преступника, мнъ дали стражей, меня избрали неволею; я плакалъ, я бился, стеналъ, всъ это знаютъ,—и такъ не болъе ли заслуживаю я отъ васъ утъшенія, нежели упрековъ?» (Ист. Флери кн. 1, гл. 15.)

Хотя Римляне пишуть, что Фотій выражался такимь образомь, чтобы обольстить Папу, однако человьку, столь ръзкаго характера, каковь быль Фотій, слишкомь не свойственна столь инзкая ложь, особенно если сравнить слова его съ тъми, какія писаль онъ Кесарю Вардь, предъ которымь уже не могь лгать, если бы и хотьль, ибо Вардъ все было извъстно.—Продолженіе письма понятно и правдоподобно каждому любознательному человъку.

»Я потеряль мирь и отраду жизни, которою наслаждался у себя, въ кругу избранныхъ друзей въ изучении мудрости и наукъ и въ исканіи истины.—Не имълъ я ни съ къмъ распрей, напротивъ того доброе имя друзей моихъ безпрестанно привлекало мив новыхъ; часто ходилъ я съ ними въ палаты царскія и оставался тамъ сколько хотълъ, и всегда болъе, нежели сколько они желали. Все сіе я воспоминаю, какъ источникъ слезъ моихъ, ибо я зналъ, прежде даже чъмъ испыталъ, заботы и затрудненія занимаемаго мною мъста, непокорность народа, мятежный духъ его и дерзость къ начальникамъ. Онъ ропитеть, если ему отказыва-

ють въ просьбахъ, если же ихъ исполнить, пренебрегаеть какъ будто бы вынудиль согласіе. Мнв должно безпрестанно принуждать себя, казаться веселымъ когда я грустенъ, гитвнымъ безъ гитва, и измънять лице свое, когда напротивъ друзьямъ всегда представлялся въ своемъ обыкновенномъ видъ. Съ высоты моего мъста часто долженъ укорять друзей, пренебрегать родственниками, быть тягостнымь для всъхъ гръшниковъ, и отвсюду привлекать себъ ненависть. (Общирная переписка Фотія свидътельствуетъ истину сего, ибо онъ непрестанно укорялъ первостененныхъ вельможъ Царьграда за ихъ порочную жизнь, безъ всякаго лицепріятія.) Сколько должень я терпъть, борясь противъ симоніи н вольности говорить въ церквахъ, и противъ суеты отвлекающей отъ спасенія? Все сіе я предвидълъ и оттого бъжалъ.-Но зачъмъ писать о томъ?-если мнъ върять, оскорбляють меня, не сожалья; если же не върять, то еще обиднъе то, что не хотять признать истины!--Но, говорять мнь, ты бы не долженъ быль терпъть насилія. Кого же должно обвинять въ томъ если не насиловавшихъ? Но они нарушили законы, воспрещающие возводить мірянь въ санъ епископскій? Кто же опять ихъ нарушилъ? тотъ ли, кто сдълалъ насиліе, или тотъ, кому его сдълали? Надлежало противиться и я противился, даже болье, нежели сколько можно было, и если бы не боялся возбудить большей бури, противустояль бы до самой смерти. Впрочемъ Церковь Константинопольская не приняла досель правиль, въ нарушении коихъ насъ упрекають.» (Здъсь говорить о мъстномъ соборъ Сардикійскомъ и декреталіяхъ Папъ Келестина, Льва и Геласія, о коихъ упоминалъ Николай.)

»Я бы могъ остановиться на сихъ словахъ, но не намъренъ оправдываться. Никогда не желалъ я мъста сего и противъ води пребываю на немъ, но я долженъ оправдать память отцевъ моихъ, Никифора и Тарасія, которыхъ осуждають ради меня. Говорять, будто ихъ рукоположили въ Епископы, вопреки каноновъ, потому что извлечены были изъ мірскаго чина; но они не знали сихъ правиль и върно соблюдали тъ, какія были имъ извъстны. Каждый долженъ соблюдать свои, и есть иныя правила, принятыя одними, хотя другіе о нихъ вовсе не слыхали. Такъ одни бръютъ бороду, а другимъ это запрещено: мы постимся только одну великую субботу, а другіе и въ прочіе субботы. Въ Римъ изтъ женатыхъ пресвитеровъ; мы же научены посвящать и такихъ, которые довольствуются однимъ бракомъ. Мы осуждаемъ того, кто посвящаеть діакона въ Епископа мимо пресвитерской степени; для другихъ же сіс безразлично. Ни отъ кого не требуется соблюдение непринятаго имъ. закона, если бы только онъ не нарушалъ въры н вселенскихъ правилъ.»

»Люди, извлекаемые изъ мірскаго чина для епископства, заслуживають не хулы, но большихъ похваль, поелику за добрую ихъ жизнь предпочтены были уже облеченнымъ въ священство. Не одежды и не власы, и не долгота времени, а нравъ, дълають достойными епископства; не о себъ говорю, ибо ис имълъ ни нравовъ, ни одежды, но о дъдъ моемъ Тарасіи и о Никифоръ; говорю о Амвросіи, котораго знаю, что постыдились бы осудить Латиняне, какъ лучшую славу своей земли, издавшаго на ихъ языкъ столько полезныхъ писаній. Не осудять они и Нектарія, если съ нимъ вмъсть не захотять осудить и вселенскій Соборъ, утвердившій его избраніе. Однако и тотъ и другой, не только были мірянами, но даже некрещеными, когда ихъ избрали въ Епископы. Не хочу говорить о Григоріи отцъ Богослова и Өалассіи Кесарійскомъ, и о другихъ Епископахъ, которыхъ никогда не обвиняли за такого рода производство.»

»Говорю же сіе не для распрей, потому что я согласился на соборъ, чтобы никакой мірянинъ или монахъ впредь не поставлялся въ Епископы, не пройдя извъстное время въ каждой степени; ибо мы всегда готовы отклонять соблазны, если только это возможно безъ гръха. Оскорбительно было бы памяти отцевъ нашихъ признать, и за прошедшее время, наблюдаемое вами правило, но нътъ никакой препоны сдълать законъ для будущаго. О если бы Церковь Константинопольская всегда его сохраняла!--я бы избъжаль обременившихъ меня заботь. Я окруженъ нечестивыми, изъ коихъ одни оскорбляють Господа Іисуса Христа въ его иконахъ, другіе же смъшивають или отвергають его двъ природы, ругаясь надъ четвертымъ вселенскимъ Соборомъ. Съ ними мы ратуемъ и многихъ одольли. (Многія сему свидътельства находятея также богословскихъ письмахъ Фотія, вполиъ опровергающіл всв клеветы враговъ о его ереси, и показывающія ясно, какую должно имъть къ нимъ въру.) По есть еще лисицы, выходящія изъ норъ своихъ, чтобы уловить птенцовъ:—это раскольники, болье опасные, нежели явные враги. Мы смирили ихъ правиломъ собора, въ которомъ вы участвовали чрезъ своихъ легатовъ, и съ ихъ согласія мы издали нъсколько другихъ каноновъ. Мы бы приняли и прочія учрежденныя вами правила, если бы не воспротивился Императоръ; но мы лучше пожелали лишиться одной части каноновъ, нежели всъхъ.»—(Слова сіи показываютъ, какъ мало имъль свободы въ своихъ дъйствіяхъ Фотій и потому напрасно его обвиняють, какъ участника, въ жесто-костяхъ царскихъ.)

»Что же касается до Иллирійскихъ и другихъ церквей, возвращенія коихъ вы требуете, то мы бы охотно сіе сдълали, если бы оно отъ насъ зависьло, но это забота государственная, ибо дълоидеть о предълахъ и областяхъ. Я же, съ своей стороны, не только хотълъ бы отдать другимъ то, что имъ принадлежить, но и уступить собственное; я быль бы обязань тому, кто облегчить меня отъ моего бремени, вм'тсто того, чтобы отказывать въ законномъ достояніи кому либо другому, особливо такому отцу, какъ вы, требующему чрезъ людей столь почтенныхъ, каковы легаты ваши. Они добродътельны, осторожны и опытны, и вполнъ ученики Христовы, достойные того кто ихъ послалъ. Многое изъяснилъ я имъ на словахъ, чего не льзя написать, и никто лучше ихъ не скажеть вамъ истины и не заслуживаетъ въры.»

»Я забыль еще представить вамь, что такъ какъ никто, болье васъ, не облзанъ соблюдать кано- новъ, то вы не должны безразлично принимать тъхъ,

которые отсель идуть въ Римъ безъ довърительныхъ граматъ. Мы весьма довольны, чтобы ходили принадать къ святынъ вашей, но только не безъвъдома нашего. Ибо многіе гръшники, подъ благовиднымъ предлогомъ богомолія, избъгаютъ такимъ образомъ заслуженнаго наказанія за ихъ прелюбодъянія, татьбы, убійства и другія преступленія, и вы сдълаете тщетными ихъ злобныя намъренія, если не станете ихъ принимать безъ нашихъ грамать.»

Такимъ образомъ письмо сіе, которое представляють Римляне въ доказательство лести Фотіевой, служить лучшимъ ему оправданиемъ и объясняеть обстоятельства времени. Достойно вниманія, съ какою благородною твердостію онъ объасняеть Папъ свеи поступки, не унижая себя предъ нимъ, защищая свои права и не стращась обличать его, отклоняя вместе съ темъ и тяжебное дъло о предълахъ эпархій, какъ подлежащее суду мірскому и зависящее отъ указовъ царскихъ. То что онъ пинеть о легатахъ, соотвътствуеть прежнему о нихъ мнънію Паны, которое какъ мы видъли, не тотчасъ измънилось, ибо посылая того же Родольда въ Галлію, онъ называль его въ своей грамать: »върнымъ Римской Церкви и столпомъ Апостольскаго престола, поручая ему, страхомъ оной, содержать Епископовъ на соборъ.» (Concilior. Т. 22. рад. 378.) Отвътъ Папы Фотію, какъ и вся послъдующая его переписка съ Императоромъ, и посланія на Востокъ, отзываются нестерпимымъ духомъ властолюбія, которое не • могли равнодущно переносить знающие вселенские каноны. (Камень соблазна стр. 24—54. Epistolae

Nicolai. 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11. T. 22. Concil. pag. 75—229.)

Объявивъ себя явнымъ врагомъ Фотія, защитникомъ Игнатія и поборникомъ верховной церковной власти, онъ писалъ къ Царю Миханлу, утверждая въ посланіи своемъ все, что ни сдълано на соборъ противъ иконоборцевъ, но уничтожая то, что опредълено въ отношении Игнатія и Фотія, и увъщевая его прекратить несогласія, между спорящими Епископами и клириками, судомъ Римской Церкви. Къ Патріарху же Фотію писаль грозно: что Церковь Римская, по преимуществу, полученному Петромъ отъ Христа, есть глава всемъ другимъ Церквамъ, и что потому каждый должень содержать свято и ненарушимо всъ ея опредъленія, хотя бы они и противны были обыкновению; и послику Фотій вступиль изъ мірскаго чина на патріаршій престоль, противъ установленій Западной Церкви, которой правила должно ему знать и хранить, то и сдълался чрезъ то преступникомъ безотвътнымъ и никакого оправданія въ винъ своей не имъющимъ, а наиболье потому, что воспріяль сей священный санъ, при жизни Игнатія, несправедливо осужденнаго, котораго Церковь Римская потому и не престаеть почитать въ прежнемъ его натріаринескомъ достоинствъ. Что же принадлежить до Нектарія, который хотя и дъйствительно посвящень быль изъ мірянъ Архіереемъ: сіе сдълано для того, что тогда не было достойнъе его никого изъ духовнаго чина, а Тарасій получиль сань Патріарха за то, что быль защитникомъ иконъ; Амвросій же Медіоаанскій воспріяль архіерейскій сань за чудеса. Таково было содержаніе отвътной къ Фотію граматы Папы Никомя, который однако ничего въ ней не упомянуль ни о Никифорь, коего Константинопольская Церковь избрала также изъ мірянъ Патріархомъ и притомъ безъ всякой нужды, ни о тъхъ преступникахъ и возмутителяхъ, которые изъ Константинополя уходили, для избъжанія казни, въ Римъ и были тамъ отъ него приняты. Въ то же время посладь онъ отъ себя и къ другимъ Патріархамъ и Архіереямъ Восточной Церкви грамату, увъдомляя ихъ, что Римская Церковь не пріемлеть изверженія Игнатіева и избранія Фотіева, и требоваль, повелительнымъ гласомъ верховнаго Апостола, чтобы и они его не принимали, и чтобы другихъ непремънно о томъ увъдомили. Еще въ одномъ посланіи прямо объявиль, что канедра верховная Римская судить всъхъ и ни отъ кого судиться не можеть, кромъ какъ отъ самаго вручившаго ключи царствія Апостолу Петру, что противно всъмъ правиламъ и примърамъ.

По отправленіи сихъ грамать на Востокъ, созваль онъ западныхъ Епископовъ въ Римъ, и составя изъ нихъ соборъ, вельлъ прочесть бывшія въ Константинопольской Церкви противъ Игнатія дъянія, обвинилъ торжественно Фотія, за то, что будучи міряниномъ, возшелъ на патріаршескій престоль, какъ прелюбодъй, какъ тать и разбойникъ, и присудилъ снять съ него санъ патріаршій, лишивъ священства и всъхъ тъхъ, кои были имъ рукоположены; напротивъ того Игнатія призналь законнымъ Патріархомъ, повельвая возвратить престолы всьмъ тьмъ Епископамъ, которые пострадали за него и сосланы въ ссылку, и опять о томъ увъдомиль Восточное духовенство, самаго Фотія, дядю царскаго Варду и Игнатія, угрожая проклятіемъ, неразръшимымъ отлученіемъ отъ Церкви и въчною мукою всемъ темъ мірскимъ и духовнымъ чинамъ, кои дерзнутъ нарушить учиненное имъ на соборв опредъленіс. Изъ всего этого видно, что онъ много върилъ Константинопольскимъ бъглецамъ, которые, по примъру всъхъ преступниковъ, имъющихъ обыкновение злословить тъхъ судей, отъ коихъ боятся праведнаго суда, старались всячески Фотія очернить и многія сплетали на него влеветы. Папа причиталь ему въ вину все то, что учинено было противъ Игнатія и единомышленниковъ его, самимъ Царемъ и Вардою, и чрезъ то нарушалъ церковныя правила, запрещающия принимать такихъ людей и върить ихъ клеветамъ; но гдъ дъйствуеть страсть, тамъ правила не имъють места.

Замъчательно, что дъянія Римскаго собора, осудившія Фотія, не находятся въ собраніи собсровь, ибо Римляне весьма знають, что имъ можно сохранить и что опустить; приговоръ сего собора извъстень только чрезъ 7-е посланіе Папы, въ комъ чрезвычайно возвышены преимущества Римской каседры; на концѣ же присоединено и осужденіе собственныхъ его легатовъ, неправильно дъйствовавийихъ противъ Игнатія, будто бы вопреки данной имъ инструкцій, котя ее также не находится въ собраніи актовъ. Въ грамать сей Папа не называеть даже, кто именно принесъ ему обвиненій на Фотій, а просто осуждаеть заочно по до-

шедшимъ до него слухамъ, и приступаетъ къ сему безъ всякой побудительной причины, спустя почти годъ послъ отправленія своихъ граматъ къ Царю и Патріарху Фотію, прежде даже нежели получилъ отъ нихъ какой либо отзывъ.

Что касается до папскихъ отлученій отъ Церкви и проклинаній, то онъ почитались въ Константинополь за слабыя стрылы, и Папа скоро получиль оть самаго Царя отвътъ, въ коемъ, при уничтоженін крайней власти, которую хотьль присвоить себъ надъ всъми Церквами, сказано было, что легаты его призваны были изъ Рима, въ знакъ только чести, а не для того, чтобы покорить Восточную Церковь Западной и поручить Фотјево и Игнатіево дъло непосредственному его суду; но дабы, въ присутствіи его пословъ, утвердилось изверженнаго Игнатія изверженіе, а избраннаго уже Фотія избраніс, последовавшее по согласію ветхъ Восточныхъ Патріарховъ, не смотря на его сопротивленіе, и чрезъ то пресъчено бы было навсегда несогласіе между Восточнымъ духовенствомъ.

Но Папа, пребывая твердымъ въ подвигъ своемъ и желая довершить оный, ополчился всъмъ оружіемъ священнато Писанія и употребляль всъ способы къ преодольнію мижнія своихъ противоборниковъ. Къ Царю Михаилу писалъ онъ, что какъ не отъ человъковъ, но отъ Бога, т. е. не отъ Соборовъ, но отъ самаго Спасителя воспріядъ Петръ преимущество власти надъ всею Церковію: то и Архіерей Римскіе, какъ его преемники, суть верховивішіе всякаго духовнаго дъла судій; почему и увъщевалъ его, дабы прислалъ къ нему въ Римъ

на судъ Игнатія и Фотія, или повельль бы имъ, если не могуть предстать на оный сами, увъдомить его, письменнымъ свидетельствомъ, почему не могуть? и прислать отъ себя повъренныхъ для разсмотренія дела ихъ съ самаго начала. Но такое непомърное требование служило только къ большему уничтожению тыхь правь и преимуществь, которыя онъ присвоиваль себъ; ибо Восточное духовенство отрицало Римской Церкви начальство всьми Церквами и представляло, что Римъ потому только имълъ предпочтение, что былъ престольнымъ градомъ Царей; по перенесеніи же престола изъ Рима въ Константинополь, перешло туда и предпочтеніе патріаршескаго сана, и съ того времени Внископъ Константинопольскій почитался совершенно равнымъ Епископу Римскому и писался Всеаенеквиъ Патріархомъ, не спрашивая у него на то особеннаго соизволенія.

Въ теченіе сего времени, ходиль Царь Михаиль, съ дядею своимъ Вардою, въ походъ противъ Сарациновъ въ Критъ, и Варда, выступившій изъ предвловъ власти своей и навлекшій на себя подозръніе, быль по повельнію самаго Царя лишенъ внезапно жизни; посль чего, Михаилъ возвратясь немедленно въ Византію, избраль соправителемъ государственнымъ Василія Македонскаго, мужа славнаго въ мудрости и храбрости, коего прежде усыновиль, а потомъ вельлъ возложить на него царскій вънецъ въ храмъ Святыя Софіи, рукою Патріарха Фотія.

Папа Николай видя, что письменныя его по-

въ исходъ 866 года въ Константинополь къ Царю Михаилу пословъ, а именно Доната Епископа. Льва пресвитера и Марина діакона, конмъ вельль стараться какъ о возвращении Игнатию цатріаршескаго престода и о извержени Фотія, такъ и о томъ, чтобы Царь присладъ, ихъ обоихъ къ нему въ Римъ и сжегъ бы ту грамату, въ которой онъ отвътствоваль на посланіе его сь уничтоженіемъ власти и преимущества Церкви Римской. Онъ угрожаль, если Императорь не согласится, созвать въ Римъ соборъ и повъсить на деревъ ту грамату, вирств съ прочими такого содержанія, для преданія огню, къ великому посрамденію Церави Восточной. Но Миханль, не словами, а самымъ двломь даль ему знать, что всь его старанія о водчинени себъ Константинопольской Церкви стщетны, повельвы не впущать вы предълы государства пословъ его, доколъ не предадутъ проклятио всехъ Латинскихъ догматовъ, Восточною Церковію отвергаемыхъ, и не дадутъ письменнаго о томъ свидительства; послы, извъстясь о томъ но прибыти въ Болгарію, возвратились въ Римъ для донесенія Папъ.

## IY.

## Споръ за Болгарию.

Церковный раздоры возънивые большую снау. со времени обращенія Болгаръ въ Христіанскую въру, т. е. съ 864 года, потому что они сдълались предметомъ распрей обоихъ патріаршихъ престоловъ. Славяне, обитавшіе въ Далматін и Иллирін, давно уже вивли своихъ Епископовъ, которые зависьии отъ Патріарха Восточнаго, до твхъ мъстъ, доколь распространалась имперія Гречеокая, и Епископы Аквидейскіе въ области Венеціянской, величаемые Патріархами на Западв, колебались между двумя каоедрами, судя по уснъхамъоружія Франковъ или Гревовъ; на рубежахъ объихъ эпархій встрычались пресвитеры Западные и Восточные, и первые часто превозмогали, вводя. новые обряды въ странь, гдъ исповьдание Восточное уже искони водворилось. (Искорія нервобытной Церкви у Славянъ, соч. Маціевскаго переводъ сь Польскаго Евецкаго 1840.)

Во второй половинь VIII въка учреждена была постоянная миссія Римскихъ съященниковъ на границахъ Аквилейскихъ, для обращенія Славянь За-

карпатскихъ, и оружів Карла Великаго, вторгшагося въ Паннонію, сильно имъ содъйствовало, такъ что для покоренныхъ имъ Гунновъ и Аваровъ, учреждено было Архіеписьопство Зальцбургское, которое пустило вътви подвластныхъ епископій внутрь завоеванной земли. Славянскіе Киязья, подвластные Королямъ Германскимъ, принимали крещеніе отъ ихъ миссіонеровъ и Латинское исповъданіе распространилось далеко за Карпать въ Моравію; -- слабость имперіи Греческой не позволяла ей дъйствовать съ такою же силою между племенами необузданными, и исповъдание Восточное встрвчаясь съ Западнымъ въ горахъ Карпатскихъ невольно ему уступало. Однако же войны, возникшія между Германцами и сильными Князьями Славянскими, Ростиславомъ, Котеломъ и Святонолкомъ, обратили сихъ последнихъ къ болъе миролюбивымъсношеніямъ съ Царьградомъ, и временно возстановили православное исповедание въ ихъ предълахъ.

Они отправили отъ себя посольство къ Императору Михаилу, прося отъ него духовныхъ наставниковъ, и Патріархъ Фотій поспъщилъ послатъ къ нимъ двухъ знаменитыхъ ученостію братьевъ Кирилла и Меоодія, которые уже отличились, Апостольскими трудами, въ Болгаріи и у народовъ, обитавшихъ при Черномъ моръ, и зная Славинскій языкъ, перевели на оный священныя книги. Кириллъ получилъ, при отправленіи изъ Царьграда, санъ епископскій, чтобы удобнъе распространять Христіанство, и стараніемъ сихъ великихъ учителей снабжена была Паннонія пресвитерами, учреждена въ ней ієрархія, и истинное просвъще-

ніе пролилось въ страна дотола грубой. Четыре года проповъдывали Кирилть и Меоодій, переходя изъ страны въ страну, когда новыя войны Германцевъ съ Славянами, неудачныя для сихъ послъднихъ, принудили ихъ, въ угодность побъдителямъ, сблизиться съ Церковію Римскою. По приглашенію Папы Николая, Кириллъ и Меоодій, принуждены были явиться въ Римъ въ 867 году и тамъ скончался Кириллъ; Меоодій же, одобренный во всемъ Папою и произведенный имъ въ Епископа на мъсто брата, съ полною властію распространать Христіанство въ краяхъ Славянскихъ, и совершать богослужение на природномъ ихъ языкъ, къ крайнему неудовольствію пресвитеровъ Римскихъ, тамъ находившихся, еще многіе годы продолжаль святительствовать въ странъ, имъ утвержденной въ истинной въръ.

Въ такихъ же отнощеніяхъ къ властителямъ Греческимъ и Германскимъ находились и Болгаре, то подымая противъ нихъ оружіе, то увлекаемые силою обстоятельствъ къ заключенію союза, съ тъми или другими, и тъмъ открывая входъ миссіонерамъ, Восточнымъ или Западнымъ, въ свои предълы Богорисъ, Царь Болгарскій, стращный своими набъгами Грекамъ, покорился наконецъ оружію Михаила, въ 864 году; тъснимый голодомъ и бъдствіями своей земли, убъждаемый къ Христіанству совътами сестры, долгое время обитавшей въ Царьградъ, и наконецъ устращенный иконою послъдняго суда, которую показаль ему проповъдникъ инокъ Греческій, пришель самъ, съ своими вельможами, просить крещенія въ Константинополь

Тамъ получиль имя своего воспріемника Царя Михаила, и съ твхъ поръ сдълался постояннымъ предметомъ заботь Патріарха Фотія, который далъ ему Архіспископа и послаль къ народу проповъдниковъ слова Божія; самому же Михаилу написалъ пространное изложеніе въры и правилъ соборныхъ, для руководства жизни царственной и домашней, исполненное высокихъ поученій, называя его въ семъ писаніи: »прекраснымъ образомъ трудовъ своихъ и духовныхъ бользней, благороднымъ и законнымъ своимъ чадомъ.»

Но не прошло двухъ льть, какъ другой счастливый походъ противъ Болгаръ Императора Германскаго Людовика, принуднать Царя ихъ обратиться за духовными учителями къ Западу, и Папа поснышные послать миссіонеровь, чтобы подчинить своей власти новую область; учение ихъ имьло такой успъхъ, что Царь Болгарскій отправиль къ нему пословъ съ богатыми дарами и просиль наставленія, какъ въ разсужденіи устройства новой Церкви, такъ и поступка съ теми изъ своихъ подданныхъ, которые не хотыи принять св. прещенія. Не трудно было обратить Болгарь отв обрядовъ Восточной Церкви къ Западной, какъ новокрещенных, еще не утвердившихся въ учении въры, и не трудно было Римиянамъ убъдить ихъ, что Константинопольскій Патріархъ Фотій неправильно избрань, и потому всь его постановления не имвють законной силы, такъ, что многіе изъ нихъ приняди опять муропомазаніе, хотя опо уже совершено было надъ ними Восточнымъ духовенствожь. Вивето того, чтобы радоваться, что народъ Болгарскій, обратился къ свъту Христову, Папа думалъ только о своихъ личныхъ выгодахъ, и при самомъ началъ, не разумъющимъ еще, что есть Епископъ, уже прославлялъ величіе своей канедры, унижая ту, отъ коей приняли Христіанство. (Ист. Флери кн. L. гл. 50, 51.)

»Истинные Патріархи, писаль онь въ отвътахъ Царю Болгарскому, суть только тв, которые управляють Церквами Апостольскими, т. е. отъ нихъ учрежденными, какъ-то: Римскою, Александрійскою и Антіохійскою; Епископы Константинополя и Іерусалима имъють только имя Патріарховь, но не имъють той же власти. (Не явная ли это ложь, опровергнутая всъми Соборами, начиная съ втораго вселенскаго? А между тъмъ не проговорился ли Папа, что онъ есть ни больше, ни меньше, какъ Патріархъ, равный Александрійскому и Антіохійекому, на одинакомъ основаніи происхожденія трехъ каесдръ отъ Апостоловъ, и даже отъ одного Апостола Петра?) Ибо Церковь Константинопольская не была основана Апостоломъ и о ней не упоминаль Соборъ Никейскій; но послику Константинополь названъ былъ новымъ Римомъ, то Епископъ его получиль титулъ Патріарха, болъе по милости царской, нежели по праву; такимъ образомъ второй Патріархъ посль Римскаго есть Александрійскій.»—Впрочемъ изъ самыхъ постановленій церковныхъ, предписываемыхъ Николаемъ, можно видъть, до какой степени Церковь Римская отступила отъ своихъ древнихъ правилъ, какъ на прим. Папа упоминаеть о четырехъ постахъ, свято соблюдаемыхъ досель въ Православной Церкви,

изъ коихъ Великій, Рождественскій и Петровъ должны продолжаться около 40 дней; у Римлянъ же они сокращены въ послъдствіи, произволеніемъ ихъ первосвятителей, какъ и другое тому подобное.

Такой непріязненный поступокъ Римскаго духовенства, ожесточиль чрезвычайно Церковь Восточную, и Патріархъ Фотій, видя отторженіе новыхъ членовъ своей Церкви, которые отъ него единственно воспріяли свътъ Христіанства, домилъ немедленно всъхъ Восточныхъ Патріарховъ и Епископовъ, окружнымъ посланіемъ, о нанесенной ему обидъ и усильномъ стараніи Паны распространить свое владычество въ Болгаріи, и о догматахъ проповъдуемыхъ тамъ его Епископами. Онъ сообщиль имъ и списки полученныхъ имъ съ Запада граматъ, отъ первостепенныхъ Архіепископовъ Тревирскаго, Колонійскаго и Равенскаго, которые жаловались на жестокое съ ними обращение Папы; ибо двухъ первыхъ онъ осудилъ заочно и лишилъ престола, за утверждение ими неправильнаго брака Короля ихъ; Равенскаго же принудилъ совершенно признать надъ собою верховную власть свою, и тъмъ совершенно уничтожилась нъкоторая самостоятельность, наслъдованная имъ отъ бывшаго экзархата Равенскаго. Всв три просили себъ помощи и защиты отъ престола Цареградскаго и чрезъ то свидътельствовали, что и Западъ не признаетъ честолюбивыхъ дъйствій Папы Николая н неподсудимости его канедры, которую онъ, по сказаніямъ современныхъ льтописцевъ, старался надъ всъми возвысить. (Камень соблазна стр. 37.)

Патріархъ Фотій всъхъ призываль на Соборъ,

для утвержденія и защиты коренныхъ церковныхъ постановленій, для водворенія мира внутренняго и уничтоженія замысловъ Римскихъ, и векоръ потомъ открылся Соборъ многочисленный, въ присутствін намъстниковъ трехъ патріаршихъ престоловъ, многихъ Епископовъ и клириковъ, Царей Михаила и Василія, и всего синклита. Дъла Папы Николая громогласно были прочтены на Соборъ и по общему всъхъ совъту объявленъ онъ недостойнымъ священнаго престола и церковнаго общенія и преданъ анаоемъ; -- ръшение же соборное, съ тысячью подписями, отправлено было къ нему въ Римъ, чрезъ Захарія Митрополита Халкидонскаго и Өеодора Кизическаго. — Анастасій книгохранитель, котораго ажесвидътельство мы уже часто видъли, сомнъвается въ подлинности сего Собора и говорить, что только 21 Епископъ приложили руку, прочія же всв подписи были ложныя. Но Фотій, который могь созывать на свои соборы до 400 Епископовъ, конечно могъ имъть и большее число ихъ подписей; къ тому же на сихъ актахъ подписались, въроятно, вмъстъ съ Царемъ и присутствовавшіе сановники; ибо вся Церковь Восточная раздражена была честолюбивыми поступками Николая н анаоемою, имъ заочно распространенною на всъхъ сообщавшихся съ Фотіемъ, и потому, если онъ могь жаловаться на то, что судимъ былъ вопреки правиль церковныхъ заочно, то собственный его примъръ, въ отношеніи Фотія и Западныхъ Епископовъ, подалъ тому поводъ и оправдывалъ такое дъйствіе. Достойно вниманія окружное посланіе Фотія, о коемъ мы упоминали, какъ заключающее

въ ссбъ многія обличенія на отетупленіе Римлянь отъ древнихъ обычаевъ и догматовъ Православія. (Anast. T. 23. Concil. pag. 123. Ист. Флери кн. L, 56.)

»Болгарскій народъ, грубый и христоненавистный, склонился къ кротости и богопознанію, такъ что, отвергши заблужденіе языческаго суевърія, сверхъ чаянія, обратился къ Христіанской въръ. Но не прошло еще двухъ лътъ, со времени пріятія онымъ народомъ правой Христіанской въръ, какъ порожденія Западной страны устремились на народъ новонасажденный въ благочестіи. Они всячески ухищряются сихъ новопросвъщенныхъ развратить и отторгнуть отъ праваго и чистаго ученія непорочной Христіанской въры.»

»И во первыхъ, въ противность церковнымъ правиламъ, привели ихъ къ пощенію въ субботы. Обыкновенно же и малое отступленіе отъ преданій ведеть къ совершенному пренебреженію Христіанскаго ученія. Далъє, первую седмицу четыредесятницы, отдъливши отъ прочаго времени поста, разрышили на млеко, сыръ и подобное сему чревоугожденіе. Отсель, разширяя имъ путь къ отступленіямъ, и совращая ихъ съ прямаго и царскаго пути, внушили отвращеніе и омерзеніе къ живущимъ въ законномъ бракъ пресвитерамъ, истиннымъ іереямъ Божіимъ. Такъ поствали они съмена среси Манихейской, и души, едва начавшія произращать съмя благочестія, повреждали пристьваемыми плевелами.»

»Сверхъ сего, мурономазанныхъ отъ пресвитеровъ, они не убольись вторично муропомазывать, объявляя себя Епископами, и баснословя, будто

муропомазаніе отъ пресвитеровъ не дъйствительно и всуе совершается, и чрезъ то превышеестественныя и божественныя таинства Христіанъ попираютъ. И вотъ мудрованіе сихъ подлинно неосвященныхъ людей: не льзя, говорять они, священникамъ освящать муромъ крещенныхъ: ибо сіе предоставлено закономъ однимъ Архіереямъ.—Откуда такой законъ? кто законодатель? который изъ Апостоловъ, или Отцевъ, или какой Соборъ, гдъ и когда состоявшійся? по чьимъ голосамъ получившій ръщеніс?—Если не льзя священнику знаменать муромъ крещаемыхъ: то не льзя будеть ему и крестить и священнодъйствовать! Такимъ разомъ пусть уже онъ, не отчасти, но совершенно будеть извержень въ кругъ непосвященныхъ. Священникъ священнодъйствуетъ тъло Господне и кровь Христову, и сими освящаеть давно уже крещенныхъ: и какъ же не можетъ онъ святить, муропомазаніемъ, новокрещенныхъ? Священникъ креститъ, совершая надъ крещаемымъ очистительную благодать: какъ же отнять у него право ограждать и запечатлъвать то очищение, коего онъ совершитель? Но если отымешь у него право запечативнать очищение, то не оставишь ему и права служить при очищеніи, и надъ къмъ либо совершать оное.»

»Впрочемъ не здъсь еще конецъ ихъ отступленію отъ законовъ. Ибо, кромъ вышесказанныхъ непристойностей, они, съ крайнею дерзостію, отважились священный и святый символъ, который, опредъленіями всъхъ вселенскихъ Соборовъ, непоколебимо утвержденъ, повредить чуждыми при-

нышленіями и привнесенными словами. О ухищренія лукаваго, поствающаго новый раздоръ между единовърными!—вздумали говорить, что Духъ Святый, не отъ Отца токмо, но и отъ Сына исходитъ. Кто изъ освященныхъ Христіанъ можетъ снести, когда во Святую Троицу вводятся два начала: одно для Сына и Святаго Духа, то есть Отецъ, а другое для Святаго Духа, то есть Сынъ, и такимъ образомъ единоначаліе раздъляется на двоебожіе?»

»Святый Духъ (говорятъ) происходитъ отъ Сына: отъ кого ты сіе слышалъ? отъ какихъ Евангелистовъ заимствовалъ сіе слово? какого Собора сіе изреченіе?—Господь и Богъ нашъ глаголеть: »Духъ иже отъ Отца исходитъ:» а породившіе сей новый соблазнъ говорять: »Духъ, иже отъ Сына исходить.»

»Кто не заградить слуха оть сего дерзновеннаго мнънія? Оно противоръчить Евангелію, возстаеть противу святыхъ Соборовъ, отвергаеть блаженныхъ и святыхъ Отцевъ: Аванасія великаго, преславнаго въ богословіи Григорія, Василія великаго, сіе царское укращеніе Церкви, Іоанна, истинно Златоустаго. Но для чего я упоминаю о томъ, или другомъ? противу всъхъ вообще Пророковъ, Аностоловъ, Іерарховъ, Мучениковъ, и противу глаголовъ самаго Господа вооружается сей дерзновенный и богоборственный гласъ.»

»Таковыя-то отступленія отъ законовъ, Западные Епископы, распространили въ Болгарскомъ народъ. Достигла въсть о семъ нашего слуха—и мы поражены смертельнымъ ударомъ въ самое сердце, нодобно какъ если бы кто увидълъ утробныхъ чадъ своихъ, предъ глазами его угрызаемыхъ и терзаемыхъ отъ звърей и зміевъ; ибо естественно было тому впасть въ несносную печаль и сътованіе, о потеръ чадъ, который для возрожденія и просвъщенія оныхъ подвергаль себя трудамъ, заботамъ и многократному пролитію пота. Посему столько же мы сътовали о случившемся съ ними несчастіи, сколь полную чувствовали радость, видъвъ ихъ освободившимися отъ древняго заблужденія. Мы оплакивали ихъ, и оплакиваемъ, и для возставленія ихъ отъ паденія, не дадимъ очамъ нашимъ сна, и въждамъ дреманія, доколь не введемъ ихъ, поколику намъ то возможно будетъ, паки въ домъ Господень.»

»А новыхъ предводителей въ отступленіи, столь многими и великими расколами, раздирающихъ сей новонасажденный и младенчествующій во благочестіи народъ, оныхъ обольстителей и богоборцевъ осудили мы соборнымъ и божественнымъ опредъленіемъ: не нынъ вновь изрекая судъ имъ, но изъ Соборовъ и Апостольскихъ узаконеній открывая и всъмъ объявляя уже предопредъленное имъ осужденіе.»

»Поелику шестьдесять четвертое правило Святыхъ Апостоль, поражая постящихся въ субботы, гласить: аще кто изъ клира усмотренъ будетъ постящимся въ день Господень, или въ субботу, кромъ единыя токмо (великія субботы): да будетъ изверженъ; аще же мірянинъ: да будетъ отлученъ.»

»И пятьдесять пятое правило святаго и вселенскаго щестаго Собора говорить: послику мы увъдали, яко обитающие во градъ Римъ, во святую четыредесятницу, въ субботы ся постятся, вопреки преданному церковному послъдованию: то святому Собору угодно, да и въ Римской Церкви ненарушимо соблюдается правило, глаголющее: аще кто изъклира усмотренъ будетъ во святый день Господень, или въ субботу постящимся, кромъ единыя токмо: да будетъ изверженъ, аще же мірянинъ, да будеть отлученъ.»

»Объ отвращающихся же брака четвертое правило Гангрскаго Собора говорить: аще кто о пресвитеръ, вступившемъ въ бракъ, разсуждаетъ, яко не достоитъ причащатися приношенія, котда таковый совершилъ литургію: да будетъ подъ клятвою.»

»Согласно съ симъ и шестый Соборъ, произнесши на нихъ судъ, слъдующее написалъ: понеже мы увъдали, что въ Римской Церкви, въ видъ правила, предано, чтобы тв, которые имъють быть удостоены рукоположенія во діакона, или пресвитера, обязывались не сообщаться болъе со своими женами: то мы, послъдуя древнему правилу Апостольскаго благоустройства и порядка, соизволяемъ, чтобы сожитіе священнослужителей по закону и впредь пребыло ненарушимымъ, отнюдь не расторгая союза ихъ съ женами, и не лишая ихъ взаимнаго въ приличное время соединенія. И такъ, аще кто явится достойнымъ рукоположенія въ чподіакона, или во діакона, или во пресвитера, таковому отнюдь да не будеть препятствіемъ къ возведенію на таковую степень сожитіе съ законною супругою: и отъ него во время поставленія да не требуется обязательства въ томъ, что онъ удержится отъ законнаго сообщения съ женою своею: дабы мы не были принуждены симъ образомъ оскорбить Богомъ установленный и имъ въ его приществіи

благословенный бракъ: нбо гласъ Евангелія вопість: »яже Богь сочета, человъкъ да не разлучаеть» (Мате. XIX, 6.) и Апостоль учить: »бракъ честень, и ложе не скверно:» (Евр. XIII, 4.) такожде: »привязался еси женъ, не ищи разрышенія:» (1 Кор. VII, 27.) Знаемъ же, что и въ Кареагенъ собравшіеся, имъя попечение о чистотъ жизни священнослужителей, положили, чтобы уподіаконы; прикаслющіеся священнымъ таинствамъ, и діаконы, и пресвитеры, въ свои урочныя времена, воздерживалися оть сожительниць своехь. Такимъ образомъ, и оть Апостоловъ преданное, и оть саиой древности соблюдаемое, и мы подобно да сохранимъ, зная время всякой вещи, и нанцаче поста и молитвы. Ибо предстоящимъ олтарю, въ то время, когда приступають къ святынь, подобаеть быть воздержными во всемь, да возмогуть получить оть Бога въ простоть просимое. Аще же кто, поступая вопреки Апостольскимъ правиламъ, дерзнетъ кого либо изъ священныхъ, то есть пресвитеровъ, или діаконовъ, или уподіаконовъ, лишать союза и общенія съ законною женою: да будеть изверженъ. Подобно и аще кто, пресвитеръ, или діаконъ, подъ видомъ благоговънія, изгонитъ жену свою: да будетъ отлученъ отъ священиослуженія, а пребывая непреклоннымъ, да будетъ изверженъ»

»Разръшение же первыя седмицы великаго поста, и вторичное муропомазание крещенныхъ и уже муропомазанныхъ, не требуютъ, по моему миънію, и приведенія правилъ для своего осужденія: поелику одно сказаніе о томъ само собою показываетъ крайнее неблагочестіе.» »Впрочемъ и одна оная ужасная дерзость противъ Святаго Духа, паче же противъ всея Свять я Троицы, хотя бы ничто другое изъ сказаннаго не было сдълано, довлъстъ къ тому, чтобы подвергнуть ихъ многимъ осужденіямъ.»

»О семъ для въдънія и разсмотрънія, по древ--нему церковному обычаю, долгомъ почли мы представить вашему о Господъ братству. При чемъ убъждаемъ и молимъ васъ быть скорыми намъ споборниками, въ искоренении сихъ неблагочестивыхъ и небоголюбивыхъ мивній, и не оставить отеческаго постановленія, которое вамъ предки для соблюденія въ дъяніяхъ своихъ предали: но со многимъ тщаніемъ и усердіемъ, избравъ, послать вмъсто себя мъстоблюстителей, мужей, долженствующихъ представлять ваше лице, украшенныхъ благочестіемъ и священствомъ, словомъ и жизнію; дабы изгнать ядъ сего неблагочестія, недавно вліянный въ сердце Церкви, и тъхъ, которые имъли безуміе таковые плевелы посъять въ народъ новонасажденномъ и едва утвержденномъ въ въръ, самихъ съ корнемъ изторгнуть, и общимъ судомъ предать тому огню, каковый опредъляють для отлученныхъ глаголы Господни.»

»Когда такимъ образомъ будетъ изгнано неблагочестіе, и благочестіе утверждено: мы имъемъ благую надежду, новооглащенный и новопросвъщенный Болгарскій народъ паки обратить въ преданную ему въру. А при томъ, не только сей народъ, перемънилъ прежнее нечестіе на въру во Христа, но и тотъ, о которомъ многіе многое разсказываютъ, и который въ жестокости и кровопролитіи всь народы превосходить, оный глаголемый Рось, который, поработивь живущихь окресть него и возгордясь своими побъдами, воздвигь руки на Римскую Имнерію: и сей однако нынь, премъниль языческое и безбожное ученіе, которое прежде содержаль, на чистую и правую Христіанскую въру, и вмъсто недавняго, враждебнаго на насъ нашествія и великаго насилія, съ любовію и покорностію вступиль въ союзь съ нами. И столько воспламенила ихъ любовь и ревность къ въръ, (благословень Богь во въки! взываю я съ Павломъ) что и Епископа и пастыря и Христіанское богослуженіе съ великимъ усердіемъ и тщаніемъ пріяли.»

»И такъ, естьли въ сіе время, когда благодатію человъколюбиваго Бога, иже всъмъ человъкомъ кощетъ спастися и въ разумъ истины пріити, оные народы отлагаютъ старыя свои мнънія, и вмъсто ихъ принимаютъ чистую Христіанскую въру, возстанетъ и ваше братство на помощь намъ, и будемъ содъйствовать къ исторженію и сожженію плевелъ: то мы, о Господъ Інсусъ Христъ, истинномъ Богъ нашемъ, уповаемъ, что стадо его болъе и болъе умножится, и исполнится реченное: »познаютъ мя вси отъ мала до велика ихъ» и паки: »во всю землю изыде въщаніе Апостольскаго ученія и въ концы вселенныя глаголы ихъ»

»Сего ради потребно, чтобы ть, которыхъ вы пошлете вмъсто себя, и которые будутъ представлять ваше освященное и святое лице, уполномочены были властію, которую вы во Святомъ Духъ стяжали, дабы, по власти, подобающей Апостольскому престолу, о сихъ предметахъ и другихъ подобныхъ,

могли они законно подавать мивнія, и невозбране но утверждать дъйствительныя ръщенія. Поелику, и изъ Италіи, получили мы нъкоторое соборное носланіе, исполненное несказацныхъ жалобъ, которыя живущіе тамъ на своего Епископа, со многимъ обвинениемъ и многими заклинаниями, приносять, прося не презръть ихъ толь бъдственно погибающихъ, и толико тяжкимъ и жестокимъ преобладаніемъ угнетаемыхъ, равно не оставить и законовъ священства нарушаемых , и всъхъ постановленій Церкви превращаемыхъ. То же самое и прежде, отъ монаховъ и пресвитеровъ, оттуда убъжавшихъ, всьмъ сдълалось извъстно: то были: Василій, Зосима, Митрофанъ и другіе съ ними, которые съ плачемъ жаловались на сіе жестокое преобладаніе, и со слезами призывали къ защищению Церквей. Нынъ же, какъ я сказаль, получены оттоль различныя отъ различных лицъ письма, исполненныя степанія и многихъ слезъ, какъ то покажуть вамъ списки съ сихъ писемъ, по желанію и требованію писавшихъ представляемые: поелику они, съ страшными заклинаніями и убъжденіями, умодяли, чтобы сіе разослано было ко вевмъ Архіерейскимъ и Апостольскимъ престолямъ, Пріобщили же мы сіе къ настоящему письму для того; дабы, когда соберется о Господъ святый вседенскій Соборъ, тогда, по общему сужденію, и о семъ было постановлено то, ито угодно Богу и согласно съ правилами соборвыми, да глубокій миръ объиметь Церкви Христовы. Ибо не только ваше блаженство къ сему призываемъ, но и прочихъ Святительскихъ и Апостольскихъ престоловъ пастыри, изкоторые уже

ирибыли, а другихъ ожидаемъ скораго прибытія. Посему ваше о Господъ братство, медленіемъ и отсрочиваніемъ, да не принудить братій вашихъ къ ожиданію чрезмърно продолжительному, въдая, что естьли бы, за неучастіемъ вашимъ, произошло что либо не надлежащимъ образомъ и несовершенное, то не иной кто, но вы сами были бы виновны въ томъ.» (Разговоры о Православіи, стр. 162—179.)

## Y.

## Возвращеніе Патріарха Игнатія, Соборъ противъ Фотія.

Въ скоромъ времени внезапная перемъна произония на престоль царскомъ и патріаршемъ. Соправитель Императора Михаила, Василій Македонскій, по воль его вънчанный Фотіемъ на царство, будучи самъ въ опасности лишиться жизни отъ неистоваго Государя, умертвиль его и вступиль на престоль, единогласно признанный всъми, кромъ Фотія, который не допустиль его до св. таинъ и тъмъ подвергся его гить и заточенію. Историкъ Зонаръ пищеть, что Императоръ, входя на праздникъ въ великую церковь и желая приступить къ безкровной жертвъ, быль воспрещенъ Фотіємъ, который назваль его человъкоубійцею; раздраженный же Василій, созвавъ Соборъ, низложилъ Фотія, какъ будто за то, что неправильно извергнувъ Игнатія, поступиль на его канедру, и заключиль его въ монастырь. То же самое повторяють, въ иныхъ словахъ, и другіе льтописцы, Іоиль и Георгій монахъ, и Левъ грамматикъ, и самый врагъ Фотіевъ, исказившій цельпыми клеветами его жизнь, Симеонь Логооеть; такое свидътельство весьма важно, потому что оно показываеть въ Фотіи, не низкаго честолюбца, потворствовавшаго всъмъ ради собственнаго величія, но настыря твердаго, который не страшился говорить истину, не менъе Игнатія, и одинаково съ нимъ за нее пострадаль, какъ въ томъ удостовъряють и многія обличительныя его письма къ вельможамъ Цареградскимъ и самимъ Кесарямъ. Внукъ Василія Македонскаго, Императоръ Константинъ Багрянородный, который болье имъль бы причины очернить Фотія, для оправданія дъда своего, описывая его царствованіе, говорить только весьма глухо и не называя даже по именамъ обоихъ Патріарховъ: »что Василій заботясь о устройствъ Церквей Божінхъ, и видя ихъ какъ бы смятенныхъ бурею, за вину своего предмъстника, поелику лишенъ былъ престола и удаленъ отъ паствы, законно ей предстательствовавшій, и другой поставленъ на его мъсто, ръшился водворить миръ, и созвавъ соборъ общій всъхъ Еписконовъ Божінхъ, сколько возможно было, укротиль бурю церковную. Тогда утвердивъ седьмой вселенскій Соборъ и предавъ анаоемъ иконоборцевъ, законнаго жениха Церкви и отца чадамъ

возвратиль правильно, вторгшемуся же на его мъсто повельль престать, доколь сего не призоветь Господь.» (Греч. Истор. Іерусал. Патріар. Досибея кн. VII, гл. 3. Zonar lib. XVI, с. 8. Sim. Mag. Const. Por. Corpus Byzant. T. 21, pag. 121, 340.)

Но Никита Пафлагонянинъ и Анастасій, хотя имъли менъе причины нападать на Фотія, въ защиту Василія Македонскаго, нежели багрянородный внукъ его, не пощадили Патріарха и въ семъ случав своими клеветами, умолчавъ однако о томъ, что могло послужить ему въ похвалу, т. е. о обличени Василія, бывшемъ причиною изгнанія. Никита, который такъ подробно собираль слухи о Фотіи, написаль нельную и несходную съ обстоятельствами клевету, будто Патріархъ отлучивъ на соборъ Папу Николая, тогда же предлагаль Людовику Германскому и супругъ его признать ихъ Императорами Цареградскими; напротивъ того другіе Зацадные историки пишуть только, что на соборъ онъ вельль многольтствовать Людовика и супругу его Императоромъ и Императрицею, т. е. Германекими, что могло показаться весьма важнымъ, ибо Греки, по честолюбію, ни кому не давали сего титула, кромъ какъ своимъ Государямъ. Весьма нельпо было бы Фотію въ присутствіи самаго Михаила признать Людовика Императоромъ Цареградскимъ! О удаленін же Фотія Никита выразился кратко, что на другой день, послъ своего воцаренія, Василій изгналь его съ престола патріаршаго и заточиль въ монастырь; потомъ отъ него возвращенія забранныхъ имъ сокровищь, отыскаль у его служителей подложные акты противъ Игнатія, исполненные всякой брани и сжегъ на соборъ. (Vita Ignat. Concil. Т 23. рад. 483. Ист. Флери кн. L. гл. 55.)

Анастасій библіотекары, о недостовърности коего мы уже довольно говорили, прибавляеть еще следующую ложь: »будто бы Фотій, прежде своего паденія, настояль, чтобы всв милости не иначе шли, какъ чрезъ его руки, чтобы такимъ образомъ всехъ подкупить; потомъ требоваль еще, чтобы всь давали ему собственноручныя записи, что они будутъ во всемъ содержать его въру, чъмъ многіе соблазнялись, какъ будто бы двъ разныя существовали въры, одна Фотіева, а другая Христова, и наконецъ увъряетъ, что еще при Игнатіи, Фотій проповедываль две души въ одномъ человеке, и когда одинъ ученый мужъ спросилъ его: »можеть ли онь учить такой нельпости?» Фотій отвытствоваль: »что онъ такъ нарочно проповъдуеть для того только, чтобы видеть, что будеть делать Патріархъ Игнатій, если въ его время возникнеть какая либо ересь, основанная на силлогизмахъ философическихъ. когда онъ гонить отъ себя всъхъ занимающихся внышнею мудростію.» (Anast. Concil. Т. 23. рад. 129.)

Сколь ни безразсудна такая клевета, она бросаеть однако нъкоторый свъть на положеніе обоихъ Патріарховъ, и подаеть поводъ думать, что можеть быть, какъ это часто случается, пастырская простота Игнатія, воспитаннаго въ заточеніи, чуждалась всякой внъшней учености, и потому люди, приверженные къ нему, ненавидъли Фотія, главу и представителя всъхъ ученыхъ своего въка, какъ весьма гибельнаго для Церкви, по причинъ глубокихъ познаній; это тьмъ правдоподобнье, что по свидьтельству явтописцевъ, со временъ Константина Копронима, совершенно упало образованіе въ Царьградъ, и только Кесарь Варда началъ опять подымать науки изъ долгаго ихъ забвенія, которое могло внушить людямъ, весьма впрочемъ благочестивымъ, совершенное къ нимъ охлажденіе и даже недовъріе къ сословію ученыхъ, а на оборотъ людямъ, посвятившимъ себя наукамъ, взаимное недоброжелательство къ пренебрегающимъ оными. Вътакомъ случав Игнатій и Фотій, не говоря уже о ихъ различныхъ отношеніяхъ къ Риму, были въсамомъ Конетантинополь, представителями двухъ совершенно противныхъ партій, и это объясняетъ взаимное ожесточеніе ихъ послъдователей,

Касательно же низложенія Фотіева, Анастасій пишеть, что Императоръ Василій Македонскій, будто бы ничего не зная, хотя уже столько времени царствоваль съ Михаиломъ, началь допытывать о дълв Игнатія и Фотія, какое было ръшеніе Апостольской канедры? и отыскавъ оное, хотя и далеко было запрятано Фотіемъ, былъ убъжденъ къ исполненію сего ръщенія, т. е. къ удаленію Фотія и призванію Игнатія. Но поедику Игнатію не подобало, безъ утвержденія верховнаго престола, возвратиться опять на свой, рышился Царь писать въ Папъ и въ тремъ патріаршимъ каоедрамъ, прося изъ Рима разръщительныхъ граматъ и легатовъ для разсужденія двла, отъ Патріарховъ же только мъстоблюстителей; потому что, находясь между Агарянами, они не принимали участія въ ходъ всего дъла, но приходя въ Константинополь

принимали обыкновенно съ благоговъніемъ опредъленія Апостольской кафедры, ничего не дерзая къ нимъ прибавить или отъ нихъ убавить. Для сего отправлены были посланники въ Римъ со стороны Игнатіевой, Іоаннъ Митрополитъ Силейскій, а со стороны Фотіевой, Петръ Сардикійскій, который на пути потонулъ. Іоаннъ не засталъ уже Папу Николая, а преемникъ его Адріянъ II, велълъ сжечь всъ акты бывшихъ при Фотіи соборовъ, и проклявъ его опять заочно съ соумышленниками, отправилъ отъ себя легатовъ на вселенскій Соборъ въ Константинополь. (Апаstas Т. 23. Concil. pag. 124.)

Хотя Анастасій въ своемъ предисловіи къ собору, на коемъ присутствовалъ и коего акты собраль и перевель, замъчаеть осторожность съ какою дъйствовалъ Императоръ, —однако Никита Пафлагонскій, выхваляя поступки Царя и Игнатія, торжественно имъ вызваннаго изъ заточенія и водвореннаго въ Церкви, говоритъ совсъмъ иное, и не знаешь кому изъ сихъ двухъ враговъ Фотія дать болъе въры!-Онъ утверждаеть, что прежде отправленія пословъ въ Римъ, Игнатій отлучилъ отъ таинъ, не только Фотія и посвященныхъ имъ, но и всъхъ его последователей, стало быть опять безъ суда и съ тою же поспъшностію, съ какою дъйствоваль уже однажды, при первомъ своемъ вступленіи на престоль патріаршій, въ отношеніи Григорія Сиракузскаго. Потомъ описывая кратко соборъ, низложение и проклятіе Фотія, нехотъвшаго на немъ повиниться, не смотря на всв убъжденія Царя, сената и клира, съ невольнымъ ужасомъ сознается, что для большей твердости, приговоръ былъ подписанъ, не просты-

ми чернилами, а божественною кровію Господа Інсуса Христа, (какъ тому нъкогда подалъ примъръ Папа Оеодоръ, осудивъ Патріарха Пирра Константинопольскаго и Моновелитовъ.) Не смотря на то, еще присовокупляеть, что соборь сей кажется ему предосудительнымъ, не за излишнюю строгость, какъ говорять нъкоторые, но напротивъ за снисхождение къ виновнымъ, вопреки Апостольскихъ правиль, ибо вмъсть съ Фотіемъ не были окончательно осуждены всв его сообщники, что въ последствій дало ему возможность возвратиться опять на свой престоль и сдълать послъднее горше перваго: таково милостивое сужденіе Никиты. И онъ и Анастасій говорять: что на семъ соборъ, состоявшемъ только изъ 102 Епископовъ, (весьма незначительное число въ сравнении соборовъ, созываемыхъ Фотісмъ, хотя довольно было времени для собранія Епископовъ, ибо успыли придти легаты изъ Рима и благопріятствоваль Императоръ), присутствовали и мъстоблюстители всъхъ патріаршихъ престоловъ; однако они не что иное были, какъ иноки Восточные, посланные по дъламъ гражданскимъ, отъ Калифа къ Императору, и оставленные имъ въ качествъ мъстоблюстителей для собора, что можно видъть изъ письма Фотіева, къ Өеодору молчальнику, которому обнаруживаеть также и всю жестокость обращенія, какое съ нимъ имъли, хотя Никита осуждаеть снисхождение его судей. (Vita Ignatii T. 23, pag. 489, 492.)

»Хотя досель никто не дерзаль, да и не было примъра, чтобы посланниковъ и слугъ безбожныхъ Измаильтянъ, преобразовать въ мужей священно-

начальственныхъ, сообщать имъ патріаршія права, и объявлять ихъ предсвдателями чуднаго ихъ собранія: однако и сіе не должно удивлять тебя; это согласно съ другими ихъ дерзостями. Они знали, что имъють благодать священства наравить съ оными; такимъ образомъ, яко неосвященные, они не могли найти средствъ, какъ иначе составить полное собраніе; Апостолы христоненавистниковъ, у какихъ другихъ людей могли бы едълаться предводителями и предсъдателями, какъ только у нихъ? да и кто приступиль бы къ нимъ, чтобы неистовствовать противъ таковыхъ и столь многихъ Архіереевъ и јереевъ Божіихъ, кто, если не служители, воспитанники и норожденія богоборственныхъ варваровъ? И сію-то полуварварскую свою засаду они назвали судилищемъ и соборомъ; а потомъ не могли представить, ни свидътелей, ни обвинителей, въ какомъ бы то ни было преступлении, ниже произнести какого либо доноса, хотя все и сверху и снизу разбирали, ни даже разсмотръть, сдълано ли что нибудь или нътъ. Вокругъ поставили войско, вооруженное мечами, угрожающее подвижникамъ смертію, чтобы они и слова не могли сказать, сіе войско должно было стоять цълые шесть или девять часовъ, не зная мъры своей наглости и дерзости въ ругательствахъ. Много было и другихъ странностей и представленій, какъ будто бы на сценъ, именно, когда предлагаемы были, одно за другимъ, варварскія и богохульныя письма. Посль сего, поздно и какъ бы противъ воли, закрывая собраніе, они не сдълали и не сказали ничето по человъчески, хотя бы для виду, но, какъ

подражатели неистовствующихъ Коривантовъ или Вакхантовъ, произительнымъ и протяжнымъ голосомъ вопили: »мы пришли сюда не судить и не судимъ васъ: ибо мы уже осудили, и должно съ любовію принять наше осужденіе!» Таково было сіе безбожное, безстыдное и неслыханное покушеніе. Хотя оно затмило всь Іудейскія дерзости, какія только солнце видъло и луна скрывала; хотя оно превзощло безстыдство и беззаконіе Еллиновъ, недугующихъ безбожіемъ, и также превысило неистовство и безуміе всъхъ на землъ варваровъ: однако ты нисколько не изумляйся, и да не внидеть въ помыименія твои какое нибудь безумное понощеніе божественныхъ и мудрыхъ судовъ. Какъ я тому ни мало не удивляюсь, такъ и ты вскоръ, я увъренъ, будещь одного со мною мнънія; напротивъ, хотя это для нъкоторыхъ покажется страннымъ, я усматриваю здесь сильнейшія свидетельства того, сколь несомнънно и всевидяще Божественное и сверхъестественное промышление. Какъ и какимъ образомъ? — когда гнъвъ владычествующій противъ върныхъ за то, что они не сохранили языки и сердца чистыми отъ кровей, возгнъщается съ такою силою и жестокостію, истина всъми мърами озлобляется, а ложь обходить свободно и въ блистательномъ видъ; когда нечестивая наглость строго преслъдуеть всякое дъйствіе, слово и движеніе, а благочестивые, видя сіе, только скорбять и простирають взоры и руки къ оку правосудія; когданъкоторые ищуть клеветниковъ и свидътелей, многіе другіе стараются угодить власти и услужить ей по ел желанію, а тъмъ болье страхъ и смерть

распростираются на всъхъ хотящихъ сказать чтонибудь поистиннъ; когда имъ уступлены столь многія и еще большія выгоды, и они однако отнюдь не смъють написать что нибудь на бумагь, также не смъють предъявить написаннаго, не могуть представить свидътельства ни на одно обвиненіе, противъ кого нибудь изъ святыхъ, ни даже сохранить вившняго приличія, хотя бы то и варварскаго суда, напротивъ заключаютъ собраніе такъ безчестно и постыдно, такимъ непристойнымъ и поноснымъ образомъ-какъ можно изъ всего того не почерпнуть самыя сильнъйшія и несомнънныя свидътельства промысла, все премудро объемлющаго! Не есть ли это доказательство, что еему промыслу, хотя часто сокрытымъ отъ человъческаго ума образомъ, всегда сопутствуетъ воздающее правосудіе, наказующее гонителей, но защищающее гонимыхъ, которымъ вспомоществуетъ? Симъ то судомъ, промыслъ Божій, и теперь покрыль стыдомъ и безчестіемъ досадителей, мнящихъ быть славными и уважаемыми за тиранство, а подвижниковъ, которыхъ почитали уже въ самомъ крайнемъ положеніи, исполниль радости и веселія, и украсиль, какъ неувядаемыми вънцами, непрестанными похвалами отъ всъхъ людей. Тъмъ, которые съ ними беззаконно поступили, въ сихъ самыхъ поступкахъ, онъ начинаетъ уготовлять казнь, и полагаетъ начало ихъ неизбъжной скорби въ будущемъ въкъ; а другихъ вознаграждаетъ за ихъ подвиги, и вручаеть имъ, какъ бы залогъ будущихъ неизреченныхъ наградъ и многовождельннаго въчнаго блаженства.» (Photii epistola 112, pag. 159.)

Съ чрезвычайною осторожностію должно разбирать дъянія сего Собора, признаваемаго Римлянами за осьмой вселенской; подлинникъ онаго со всъми подписями утратился, когда легаты папскіе были на обратномъ пути ограблены Славянами, и не льзя върить тому списку, который привезъ съ собою въ Римъ и перевелъ съ Греческаго книгохранитель Анастасій, написавшій столь пристрастное къ нему предисловіе противъ Фотія; неправда Римская ярко бросается въ глаза, если только обратить должное вниманіе на всъ дъянія Собора.

Прежде его начала, легаты, принятые съ чрезвычайною честію, уже возбуждають общее недоумъніе, неумъстными требованіями, ибо когда Императоръ говорить имъ: »что Церковь Константинопольская, со всъми Патріархами Восточными, Митрополитами и Епископами, уже два года ожидаеть суда матери, Церкви Римской, для водворенія мира»—легаты отвътствуютъ: »что они не могуть принять на Соборъ никого изъ Восточныхъ, если не удостовърятся ихъ подпискою по формъ, найденной ими въ архивахъ Апостольской кафедры;» на что Императоръ и Патріархъ отозвались, что такія подписи для нихъ совершенно дъло новое, и хотъли сперва прочесть формулу; вотъ ея содержаніе:

»Начало всякаго спасенія, есть соблюденіе догматовъ въры, потомъ же правиль отеческихъ; первое относится къ исповъданію, второе же къ дъламъ. Не льзя однако умолчать о словахъ Господа: »ты еси камень и на семъ камени созижду Церковь мою,» коихъ истину показалъ опытъ, ибо Апостольская кафедра всегда непогръщительно соблюдала

въру канолическую. И такъ, чтобы не отдълиться отъ нее и слъдовать правиламъ Отцевъ, наипаче на ней возсъдавшихъ, мы анаоематствуемъ всъ ереси и между ними иконоборную; аначематствуемъ также Фотія, хищника престола Цареградскаго, доколъ не покорится суду Римскому и не отвергнеть своего соборища. Мы пріемлемъ соборъ Папы Николая, который и ты, равноангельскій іерархъ Адріянъ, подписалъ, и все, что ты по сему предмету постановиль, пріемля признанныхь, осуждая осужденныхъ, наипаче же Фотія и Григорія Сиракузскаго, и ихъ послъдователей и сообщинковъ.--Мы ананематствуемъ на въки два ложные собора, бывшіе при Императоръ Михаиль противъ Игнатія, и третій противъ Римскаго престола и всъхъ держащихся оныхъ. Мы пріемлемъ отъ всего сердца все постановленное Апостольскою каоедрою, въ отношеніи нашего Патріарха Игнатія, желая во всемъ соблюсти общение съ нею, ибо на ней основана прочность въры Христіанской, объщая не поминать на литургіи отлученнаго ею. Я (имя рекъ) Епископъ, подписалъ сіе собственноручно и представиль презъ твоихъ легатовъ тебъ, Адріяну, верховному Первосвятителю и Папъ вселенскому.» (Ист. Флери кн. LI, гл. 26, 28.) Достойно вниманія, что формула сія, которая находится въ актахъ Латинскихъ сего Собора, безъ Греческаго текста (Т. 23. рад. 156.) сокращена въ другомъ собраніи сихъ дъяній на Греческомъ и Латинскомъ (которыя помъщены въ томъ же томъ на стр. 544.), и гораздо въроятнъе, что ее читали въ такомъ видъ на Соборъ. При столь же суровыхъ выраженіяхъ, противъ

Фотія и его последователей, тамъ однако ни слова не сказано ни о утвержденіи Церкви, на кабедре Петровой, какъ бы во свидетельство словъ Христовыхъ Апостолу, ни о ел непогрешительности, и эта обычная фраза, какую любили вставлять Римляне въ свои граматы, конечно не была принята Восточными, потому и не находится въ Греческомъ текстъ.—Да и вообще текстъ сей, имъющій свой Латинскій нереводъ, хотя и названъ извлеченіемъ изъ деяній соборныхъ, но едва ли не онъ есть настоящій текстъ актовъ, ибо имъетъ довольно полноты, хотя и гораздо короче Латинскаго текста Анастасія библіотекаря; Анастасій же произвольно дополняль или измъняль все, что могло служить въ пользу Римской кабедры.

Такая формула, пишеть Флери, т. е. первая, была уже однажды прислана въ Царьградъ Папою Николаемъ, но отвергнута Фотіемъ, какъ противная вселенскимъ правиламъ, и подчиняющая вполнъ Церковь Константинопольскую Римской; при Василін же Македонскомъ и Игнатін, имъвшихъ нужду въ признаніи папскомъ, она была невольно подписана Епископами, чему свидътельствомъ служить то, что по сказанію Анастасія, посль окончанія Собора, нъкоторые изъ Восточныхъ начали жаловаться Императору и Патріарху, что такими подписками совершенно покорена Риму вся Церковь, и безъ возвращенія оныхъ не можеть получить своей свободы.—Почему Императоръ вельдъ своимъ сановникамъ похитить изъ дому легатовъ подписки, во время ихъ отсутствія; но легаты заметнан похищение, и вместь съ послами Императора Германскаго, вытребовали ихъ обратно, увъряя Царя, что безъ нихъ не смъють явиться въ Римъ. На какихъ вселенскихъ Соборахъ было видно нъчто подобное?—Весьма въроятно, что и Славяне, ограбившие легатовъ, были подосланы Императоромъ и подписки си были причиною, что многие Епископы отказались придти на Соборъ; ибо въ течени двухъ лътъ, Царь и Патріархъ, могли собрать на первое засъдание только 18 святителей, хотя изъ ръчи къ легатамъ, кажется будто вся Церковь ожидала ихъ прибытія. Какой же вселенскій Соборъ открывался когда либо столь убото? (Ист. Флери кн. LI, гл. 47.)

Изъ сихъ осьмиадцати, 5 Митрополитовъ и 7 Епископовъ были тъ, которые пострадали за Игнатія, онъ самъ, три легата и два мъстоблюстителя Восточные, восполняли малое число. Кто же были сін послъдніе? — Оома, Митрополить Тирскій, не принесшій никакого о себъ свидътельства, случаю смерти своего Патріарха, а только въ качествъ старшаго, заступившій его мъсто, какъ о томъ изъясниль другой намъстникъ, Илія синкелль Іерусалимскій, представившій письмо своего Патріарха Өеодосія; но содержаніе сего письма, (не говоря уже о позднъйшихъ болье ясныхъ обличеніяхъ), оправдывало вполнъ слова Фотія, что посланникамъ Сарацинскимъ даны были степени мъстоблюстителей; ибо Герусалимскій Патріархъ писаль къ Игнатію, что страхъ Агарянскій препятствоваль имъ дотолъ входить съ нимъ въ сношенія; теперь же, получивь повельніе оть самаго Эмира, посылаетъ къ нему синкелла своего Илію,

съ которымъ Эмиръ нослалъ отъ себя Архіепископа Өому, какъ вы сего желали. Вы знаете, что причиною такого посольства есть освобожденіе плънниковъ Сарацинскихъ, а потому мы просимъ васъ убъдить Императора прислать къ намъ какъ можно болъе Сарациновъ.» Мъстоблюститель же Александрійскій пришелъ, только при самомъ концъ Собора и съ такими же просьбами, соглашаясь заранъе съ своей стороны на всъ ръшенія, до иего бывшія. (Флери кн. LI, гл. 27, 41. Concil. T. 23. рад. 155.)

Во второе засъданіе Соборъ умножился только до 28 Епископовъ, потому что къ 18 прежнимъ явились еще десять, съ повинными граматами, исполненными лести Папъ Николаю и обличеній на Фотія; они каялись въ томъ, что будучи посвящены Игнатіемъ и Менодіемъ, перешли на сторону новаго Патріарха; съ ними пришли еще 11 пресвитеровъ, 9 діаконовъ и 7 уподіаконовъ, какое незначительное число въ сравнении того, чего бы можно было ожидать отъ всей Восточной Церкви, вопіющей противъ Фотія, по словамъ его враговъ! На третьемъ засъданіи послали убъждать еще нъсколькихъ Епископовъ, посвященныхъ Игнатіемъ, къ подписанію формулы Римской, принесенной легатами; но они ръщительно отказались, говоря, что должно довольствоваться ихъ исповъданиемъ въры, даннымъ при рукоположении это показываетъ какъ насильственна была самая подписка. На четвертомъ дъяніи соборномъ, легаты Римскіе долго старались обличить во лжи двухъ Митрополитовъ, Өеофила и Захарію, изъ числа посвященныхъ Игнатіемъ, которые были отправлены Фотіемъ къ Папъ Ни-

колаю, съ извъстіемъ о его поставленіи, и удостовъряли Соборъ, что сообщались съ Папою, изъ чего можно предполагать, что при самомъ началъ онъ не отвергъ Фотія.—Оба были выгнаны изъ собора за упорство, потому что не только твердо стояли въ своемъ показаніи, но даже обличали одного изъ легатовъ, Марина, какъ свидътеля ихъ общенія съ Папою, и не хотъли даже слышать о предлагаемой формуль Римской. Наконець, на пятомъ засъданіи, вызвали на Соборъ самаго Фотія, но не чрезъ Епископовъ, а чрезъ мірянъ, какъ бы принадлежавшаго къ числу ихъ. Онъ не хотълъ явиться добровольно; его принудили, и потому, на всв вопросы легатовъ, отвъчалъ совершеннымъ безмолвіемъ; когда же легаты сказали ему, что безне избавится отъ осужденія, Фотій возразиль, что не избъжаль онаго и самъ Господь. Посль многихъ обличеній, которыя выслушаль съ такимъ же равнодушіемъ, ему дали срокъ для посавдняго отвъта, но онъ не приняль его. Императоръ присутствовалъ на шестомъ дъяніи и уговариваль, вмъсть съ легатами, Епископовъ, державшихся стороны Фотія, обратиться; нъкоторые повиновались, другіе остались твердыми и одинъ изъ нихъ, Евоимій Кесаріи Каппадокійской, старшаго престола въ малой Азін, сказаль замъчательныя слова: »Государь, мы знаемъ твою правду и доброту, дай намъ письменное удостовъреніе, что мы можемъ свободно говорить въ наше оправданіе, и мы надъемся доказать, что намъ противопоставляють здъсь суетныя ръчи.» Достойно вниманія также, что Императоръ, желая убъдить его, не выставляль преимущественно важности Римской каоедры надъ прочими, но говорилъ вообще: »можно ли называть суетнымъ, что проистекаетъ отъ патріаршихъ престоловъ? ты знаешь самъ, равно какъ и вся подсолнечная, что съ помощію Божією, пать патріаршихъ каоедръ не могутъ заблуждаться въ въръ; и такъ ты долженъ необходимо принимать ихъ опредъленія. »(Флери кн. LI, гл. 29, 32. 34, 35.)

После многихъ словопреній въ пользу и противъ Фотія, когда Епископъ Кесарійскій сталь утверждать Царю, что Патріархъ Игнатій даль наконецъ отречение отъ престола, легаты ръзко сказали, что отлученные Римскою Церковью не имъють права даже и говорить на соборь, и спросили приверженцевъ Фотія, кто изъ нихъ посвященъ Игнатіемъ? Три Епископа выступили, и ихъ опять спросили легаты, хотять ли они подписать формулу Римскую?--»Избави Богь, отвъчали они, и если Государь велить, мы скажемъ истину, какъ все было;»--- легаты вельли имъ удалиться, за то что не повиновались собору, прогнали также и Захарію, который возражаль имь въ защиту Фотія;--все сіе показано однако въ актахъ, собранныхъ Апастасіемъ для Римлянъ.

На седьмомъ засъданіи призванъ быль опять Фотій, съ Григоріемъ Сиракузскимъ и своими приверженцами, и на вопросъ судей: »хочеть ли покаяться?» спросилъ ихъ »одумались ли они сами и хотять ли измънить неправое свое сужденіе? онъ же, съ своей стороны, не имъетъ что отвъчать на клеветы.» Епископы, съ нимъ бывшіе, сказали не обинуясь: »что если бы не только посланные

изъ Рима и Іерусалима, но Ангелъ съ неба принесъ къ нимъ нъчто противное правиламъ, они бы не повиновались; и что не смотря на ихъ просьбы, имъ не дали свободно оправдаться.» Тогда, послъ новыхъ убъжденій, произнесены были анавемы противъ Фотія, Григорія и ихъ приверженцевъ, и созжены дъянія соборныя Фотія противъ Папы Николая, и преданы покаянію свидътели, бывшіе противъ Игнатія, и мъстоблюстители Патріарховъ Восточныхъ, представленные на прежнихъ соборахъ Фотіемъ, признаны ложными; сознавшись въвинъ своей, они предали его анавемъ, воскликнувъ: »можемъ ли противиться ръшенію столь великаго Собора?»—(Соборъ же состоялъ вначалъ изъ 28 Епископовъ.)

По окончаніи занялись вопросомъ о Болгаріи, кому должна принадлежать сія новая эпархія? потому что самъ Царь Болгарскій прислаль спросить о томъ въ Константинополь. Легаты Западные и Восточные собразись съ Царемъ и Патріархомъ, для разсужденія сего важнаго дъла, и сколько ни защищали Римляне права своей Церкви на предълы древней Иллиріи, которую захватили Болгары, сколько ни отговаривались неимъніемъ инструкціи, утверждая, что такой вопросъ долженъ быть предоставленъ на окончательное ръшеніе Папы, —всь Восточные рышили въ пользу канедры Цареградской, ибо сія область принадлежала къ имперіи Восточной и первые въ ней священники были Греческіе, а не Римскіе. О смиренномъ духъ легатовъ папскихъ можно судить, по ихъ отвъту мъстобаюстителямъ натріаршимъ: »Апостольская кабедра не избрала васъ судіями въ своемъ дълъ, потому что вы ей подчинены; она одна имъетъ право судить всю Церковь, и потому мы ей предоставляемъ окончательное ръшеніе; что же касается до вашего мнънія, то она презираетъ его столь же легко, какъ легко вы оное излагаете.» (Флери кн. LI, гл. 48.)

Симъ заключеніемъ не прекратилось дело о Болгарахъ; но хотя Царь ихъ выслалъ отъ себя съ большими дарами Епископа Римскаго моальда и всъхъ пресвитеровъ, которые подозръвали его въ подкупъ, и принялъ Святителя Греческаго со всемъ клиромъ, съ техъ поръ утвердившихся въ его предълахъ,---Папы не оставались покойными. Адріянъ, въ письмъ къ Императору, просиль его заставить Патріарха Игнатія отступиться оть управленія сею областію, подъ страхомъ запрещенія церковнаго ему лично и изверженія посылаемыхъ отъ него Епископовъ. Преемникъ же Адріяна II, бывшій легатомъ его на Соборъ, посвященный подъ имснемъ Іоанна VIII, явно угрожаль Игнатію, что если, чрезъ два мъсяца послъ полученія его граматы, онъ не отступится отъ управленія Болгарією и не выведеть оттоль своихъ Епископовъ, то будетъ лишенъ имъ общенія тыла и крови Христовой; если же еще станеть упорствовать, то лишится и патріаршескаго сана, который получиль по милости папской. Такимъ образомъ дъло шло уже, не о правильности избранія Игнатіева, а только о Болгаріи, и смерть избавила старца отъ угрозъ Римскихъ. Тихою кончиною онъ отошель, посль многомятежнаго святительства, въ которомъ, если иногда увлекался чрезвычайною ревностію, всегда однако же соблюдалъ правую въру, и по непорочности житія причтенъ къ лику Святыхъ. (Ист. Флери кн. LII, гл. 16, 48.)

Что касается до Фотія, то сколь тягостны для него были первые годы его заключенія, можно судить изъ письма его къ Императору: »внемли, всемилостивъйшій Государь! я уже не буду воспоминать тебъ нашей прежней дружбы и страшныхъ клятвъ и объщаній, ни священнаго муропомазанія и вънчанія, ни святыхъ тайнъ, изъ моихъ рукъ воспріятыхъ, ни духовнаго усыновленія чадъ твоихъ, не буду болъе о томъ говорить тебъ, а только о правахъ общихъ человъчества. Всъ народы, Греки и варвары, лишають жизни осужденныхъ на смерть, а тъхъ, которымъ оставляють жизнь, не заставляють умирать голодомъ и тысячами мукъ, я же провожу жизнь жесточайшую самой смерти.— Я узникъ, лишенъ всего, родственниковъ, друзей, служителей, однимъ словомъ всякаго пособія человъческаго; когда однако влекли въ оковахъ божественнаго Павла, не воспрещали ему имъть друзей для прислуги, и онъ находилъ человъколюбіе въ язычникахъ, врагахъ Інсуса Христа. Изобръли еще новую казнь: у меня отняли самыя книги; не по страху ли, чтобы мы не услышали слова Божія? Если мы дъйствуемъ худо, намъ бы должно было напротивъ дать книги и даже учителей, чтобы наставить насъ; если же мы не дълаемъ зла, зачемъ намъ сіе творять?---никогда ни съ къмъ изъ православныхъ такъ не поступали и еретики! --- Приводя въ примъръ Аванасія, Златоуста, Никифора,

онъ жалуется еще, что разрушили церкви и больницы, имъ устроенныя, какъ будто бы хотъли повредить душь его, отымая съ одной стороны книги, могущія научить его, а съ другой средства искупить гръхи. »Подумай о томъ, Государь, продолжаль онъ, и если ни въ чемъ тебя не упрекаетъ совъсть, приложи къ нашимъ ранамъ; если же обвиняеть, не ожидай суда, на которомъ покаяніе поздно. Вспомни, что ты человъкъ, хотя и Императорь, и носишь такую же плоть, какъ и частные люди, что мы имъемъ единаго Владыку, Создателя и Судію. Не прошу у тебя ни почестей, ни славы, ни благосостоянія, но то, чего не отказывають варвары своимъ рабамъ, --- я прошу жизни, которая бы не была хуже смерти, или скоръйшаго избавленія отъ сего бъдственнаго тъла.»

Такія же горькія обстоятельства описываль Фотій и въ пространномъ посланіи къ Епископамъ, оставщимся ему вфрными, въ коемъ оправдывался противъ возведенныхъ на него клеветъ, въ мнимомъ предательствъ Церкви. Какъ лучшее доказательство правоты своей и какъ явное чудо, которому, но словамъ его, едва могуть върить современники, тъмъ менъе потомки, прибавляетъ то, что посреди столь ужасной бури, такого смятенія и измъненія обстоятельствъ, никто изъ малыхъ или великихъ, простыхъ или образованныхъ, именитыхъ жизнію или догматами, Епископовъ малаго городка или областной столицы, не отдълился отъ него и не увлекся потокомъ смутныхъ обстоятельствъ.» (Photii epistola 174.)

»И должно сознаться, говориль западный исто-

рикъ Флери, что только сто Епископовъ, посвященныхъ Менодіемъ или Игнатіемъ, подписались на соборъ противъ Фотія; Фотій же умълъ удержать на своей сторонъ всъхъ, которыхъ самъ рукоположиль, числомь болье трехъ соть.»-Такое свидътельство весьма важно, и должно предполатать, что много тому способствовали честолюбивые замыслы Римлянъ, противъ которыхъ боролся мужественно Фотій, ибо въ немъ видъла вся Церковь Восточная своего защитника. Возвращение его, послъ одиннадцатильтняго заточенія, случилось въ самый годъ смерти Игнатіевой, когда сей послъдній поаучиль грозную грамату отъ Папы Іоанна; можно предполагать, что не лестное родословіе отъ Царя Армянскаго Тиридата, которое, по увърению Никиты Пафлагонскаго, вымыслиль Фотій и подкинуль въ библіотеку царскую, послужило къ его освобожденію, и не дружба съ волхвомъ Сантавариномъ, обуявщимъ будто бы умъ Императора; но дряхлость Игнатія и затруднительныя отношенія съ Римомъ побудили Василія Македонскаго заблаговременно возвратить Фотія изъ его заточенія и немедленно поставить его на канедру Цареградскую, послъ смерти Игнатія, чтобы оградиться отъ притязаній Римскихъ. Последующія клеветы Никиты, Стиліана и Симеона Логооета, о жестокостяхъ Фотія съ приближенными бывшаго Патріарха, не заслуживають даже вниманія. (Ист. Флери кн. LII, гл. 20. Vita Ignat. Т. 23. рад. 512.)

Стиліанъ Неокесарійскій пишеть, между прочимь, въ посланіи къ Папъ Стефану, будто бы

Патріархъ Фотій подослаль убійцъ, для сокращенія жизни Игнатіевой, когда уже ему было 80 льть, и потому не долго оставалось ждать; что онъ, чарами и обаяніемъ, преклонилъ къ себъ Императора и опять заставиль, угрозами, легатовъ папскихъ, Павла и Евгенія, присланныхъ еще къ предмъстнику, признать его Патріархомъ; но сіе невъроятно, ибо Папа Іоаннъ тъхъ же легатовъ отправиль потомъ на Соборъ къ Фотію, и что будто бы обманомъ принудилъ Митрополитовъ подписать грамату о его избраніи; но зачъмъ же было ихъ обманывать, когда, нъсколько мъсяцевъ спустя, 400 Епископовъ добровольно сощлись на Соборъ въ Константинополь, и даже, во все время его изгнанія, болъе 300 Епископовъ не нарушали съ нимъ общенія? Такова правда враговъ Патріарха, на которой однако основываются западные его хулители; письмо же Стиліана писано было послъ втораго низложенія Фотіева, по внушенію Императора Льва, который искаль оправдаться, низвергнувъ Патріарха, чтобы дать мъсто младшему брату своему Стефану. (Ист. Флери кн. LIII, гл. 51, 52.)

#### YI.

#### Возвращение Патріарха Фотія.

Соборъ, называемый осьмымъ все-

#### **ЛЕНСКИМЪ.**

Папа Іоаннъ, находясь въ весьма затруднительныхъ обстоятельствахъ, по случаю страшныхъ набъговъ Сарацинскихъ, и желая получить помощь отъ Императора сильнаго, каковъ былъ Василій Македонскій, не отринуль Фотія, подобно свсимъ предмъстникамъ; онъ надъялся, что такимъ снисхожденіемъ къ первому, не совстви правильному его избранію, онъ выиграеть и дъло о Болгаріи, что явствуеть изъ его инструкціи легатамъ и изъ посланія къ Императору; ибо, какъ онъ пишетъ, видя единодушіе всьхъ Патріарховъ и Епископовъ, даже поставленныхъ Игнатіемъ, къ избранію Фотія, соглащается уступить обстоятельствамъ, по прежнимъ примърамъ снисхожденія, бывшаго на Соборахъ, съ тъмъ однако же, чтобы Фотій не имълъ никакого вліянія на Болгарію, и испросивъ самъ прощенія на соборъ, приняль бы въ свое общеніе всьхъ Епископовъ Игнатія, которыхъ Папа объявляль отлученными, если не согласятся признать Фотія; о чемъ писалъ къ тремъ главнъйшимъ его противникамъ: Митрофану, Стиліану и Іоанну.—А двумъ прежнимъ своимъ легатамъ, къ коимъ присоединилъ еще третьяго, Петра пресвитера, велълъ отлучить отъ Церкви всъхъ, которые избъгать будуть общенія съ ними и съ Фотіемъ, самаго же Фотія вельль просить предъ всьмъ Соборомъ, чтобы онъ отнюдь не вступался въ Болгарію и никого не поставляль въ сію область; подъ симъ условіемъ всь Соборы, бывшіе противъ него въ Римъ и Царьградъ, должны почитаться какъ бы несуществовавшими, и приговоръ сей подписанъ быль 17 Епископами, въ Римв, въ присутствии Папы

Тогда соединился въ 879 году, подъ предсъдательствомъ Фотія, многочисленный Соборъ въ Константинополь, въ храмъ св. Софіи, состоявшій изъ 383 подвластныхъ ему Епископовъ, что показываеть обширность тогдашней Константинопольской эпархіи, съ легатами папскими и мъстоблюстителями прочихъ патріаршихъ престоловъ. Ученый Епископъ Кевалонійскій, Илія Минятій, въ книгъ своей »камень соблазна,» говорить, что выписку сего Собора сохранилъ потомству, Іоаннъ Веккъ, Патріархъ Константинопольскій, въ словъ о миръ церковномъ, изчисляя 7 дъяній онаго, которыя также обрътаются во II томъ пандектовъ, и что сверхъ того имъются еще рукописныя, болъе пространныя, но несходныя числомъ дъяній съ Векковыми, какъ о томъ упоминаеть Каве въ

исторін церковной. (д. 303.) А ученый историкъ западный Флери пишетъ, что акты сего Собора еще не были при немъ напечатаны; но что любознательный Г. Балюзъ выписалъ изъ Рима върчую ихъ копію, которую ему сообщиль, и кажется можно принять за достовърное выписку Флери, повъряя ее иногда Минятіевой, потому что если Западные ръшились говорить истину, она не подлежить сомнънію, ибо Соборъ неблагопріятенъ Риму. Флери однако жалуется, будто письмо и инструкція Папы были искажены въ тъхъ мъстахъ, гдъ требовалось отъ Фотія испрашивать прощенія соборнаго, заключая о семъ повреждении изъ того, что требованіе Папы на Соборъ не исполнено: напротивъ того въроятите, что и при неповрежденности граматъ, по волъ Императора и всей Церкви, отложено такое неумъстное уничижение ея предстоятеля, предъ лицемъ всего Собора. (Ист. Флери RH. LIII, IJ. 12.)

На первомъ засъданіи, послъ обычныхъ взаимныхъ привътствій легатовъ и Патріарха, Захарій Халкидонскій, тотъ самый, котораго выгнали съ Собора при Игнатіи, говорилъ, что виною всъхъ золъ Фотія было глубокое знаніе Божественныхъ писаній и всей энциклопедіи наукъ человъческихъ, которыя навлекли ему зависть и гоненіс; говорилъ также, что соборъ созванъ для Римской Церкви, а не для Восточной, ибо она сохранила единство духа съ Патріархомъ, то же повторилъ и весь Соборъ, изъясняя, что многіе никогда не нарушали съ нимъ общенія, нъкоторые же присоединились въ послъдствіи. Засъданіе кончилось многольтіемъ святьйшимъ Патріархамъ Фотію п Іоанну; и такимъ образомъ во всъхъ многольтіяхъ имя Фотія стоядо выше Іоаннова, что никакъ не соотвътствовало мысли о господствъ папскомъ, если бы такъ оное разумъли Восточные, какъ Западные.

На второмъ засъданіи читаны были посланія папскія, искаженныя, какъ предполагаеть Флери, въроятно съ согласія легатовъ, потому что они ихъ слушали безпрекословно. Соборъ отвътствовалъ, что пріемлеть все относящееся до мира Церкви, исключая того, что касается до Императора и его области, т. е. Болгаріи. На вопросы легатовъ о Болгаріи, Фотій отвъчаль, что со времени своего возвращенія, онъ никого еще не поставляль въ сію область; Прокопій же Кесарійскій присовокупиль: »мы надъемся, что Господь покорить Императору всь народы земные, и тогда онъ устроить, по своему желанію, предълы митрополій;» то же повторилъ и Соборъ, почитая дъло сіе не духовнымъ, а гражданскимъ, и оправдалъ также прежнія дъянія Патріарха. Самъ Фотій разсказаль весьма замѣчательныя обстоятельства, которыя подтвердиль Соборъ, неоднократно прерывая ръчь его: »что онъ силою вынужденъ былъ принять престолъ, съ согласія всьхъ Епископовъ, втайнъ отъ него подписавшихся, что будучи изгнанъ, оставался въ покоъ, не нарушая мира, не желая и не надъясь возвратиться, доколь Богь не тронуль сердца Царева, и при жизни Игнатія не искалъ престола, не смотря на убъжденія страждущихъ собратій; призванъ же быль изъ заточенія самъ, не ради себя, но

ради народа; что онъ искалъ всячески мира съ Игнатіемъ, и когда свидълись въ палатахъ царскихъ, оба бросились другъ другу въ ноги и простились взаимно; во время же болъзни, по собственному приглашенію Игнатія, неоднократно посыцалъ его и утъшалъ, пріемля на свое попеченіе людей ему близкихъ. По смерти же его Императоръ, сперва втайнъ, а потомъ явно, чрезъ Патрицієвъ, объявилъ ему свое намъреніе и желаніе Епископовъ на его возстановленіе, и потомъ посьтивъ его лично, убъдилъ принять опять канедру.—Соборъ повторилъ что все сіе истинно, и довольно былъ многолюденъ, чтобы ему върить, особенно если сравнить оный съ малолюдствомъ собора Игнатіева, при такихъ же обстоятельствахъ.

Тогда прочтены были письма Патріарховъ Восточныхъ: Александрійскій предаваль анавемъ Іосифа и Илію, назвавшихся мъстоблюстителями его и
престола Іерусалимскаго на прежнемъ Соборъ, и
извъщалъ, что третій лжеблюститель престола
Антіохійскаго, Митрополитъ Оома, покаялся и прислалъ отъ себя извинительную грамату. О томъ же
писали къ Фотію и прочіе два Патріарха, говоря,
что никогда не нарушали съ нимъ общенія ихъ
престолы и то же повторилъ единогласно Соборъ.
(Кам. соблаз. стр. 64.)

На третьемъ засъданіи продолжалось обличеніе прежнихъ мъстоблюстителей, которые были признаны за посланниковъ Сарацинскихъ и отринутъ Соборъ противъ Фотія, какъ о томъ упоминалось въ инструкціи, данной легатамъ, которую читали соборно. Илія Минятіевъ говоритъ, что на

семъ засъданіи не угодна была Собору грамата Папы къ Восточнымъ Епископамъ, потому что она обнаруживала его притязанія не на одну Болгарію, но и на всю Церковь Константинопольскую, и Соборъ отвъчаль о Болгаріи, что должно отнестись къ Царю, а касательно Фотія, Епископы желали только общенія, а не суда Римскаго, въ знакъ любви, а не покорности, ибо сами единодушно признали Патріарха.—Слова сін въ выраженіяхъ болъе мягкихъ приведены у Флери, въ первомъ засъданіи. (Кам. соблазна. 65.)

Въ четвертое засъдание легаты спросили Соборъ: согласенъ ли онъ на пять условій примиренія? н Соборъ, отстранивъ первое о Болгарін, не принялъ втораго, о непосвящени мірянь на степень епископскую, и третьяго, о избраніи Константинополь-- скихъ Патріарховъ изъ среды только своей Церкви, руководствуясь прежними примврами; но утвердиль единогласно четвертое и пятое, о отвержении прежнихъ соборовъ противъ Фотія и всъхъ нарушителей мира. На пятомъ засъданіи приглашенъ быль главный изъ нихъ, Митрофанъ Смирнскій, но отказался придти, по мнимой бользии, за что отлученъ отъ Церкви. Флери пишеть, ссылаясь на акты, что будто легаты сказали: «Пана дароваль Патріарху Фотію одинаковую власть вязать и р'блить, принятую имъ отъ св. Петра, и потому онъ можеть самъ осудить Митрофана;» Фотий же ответствоваль: »мы почитаемъ васъ за нашихъ отцевъ, какъ легатовъ Папы нашего духовнаго отца;» но вследъ затемъавляется правило, что все Епископы, клирики и иряне Италійскіе, низложенные или отлученные

Папою Іоанномъ, гдъ бы они ни находились, будуть почитаться таковыми и оть Фотія, и равномврно всв отлученные Патріархомъ Фотіемъ, какой бы то области ни были, будуть почитаться таковыми же Папою и Римскою Церковію, безъ нарушенія привиллегій ея канедры; Соборъ изъявиль на то согласіе и мъстоблюстители Патріарковъ подтвердили, что ихъ Владыки дали ту же власть Фотію, какъ имъющему согласіе Восточныхъ и Римской каоедръ; но Илія Минятіевъ, основываясь на Греческихъ спискахъ, удостовъряетъ, что правило о равномърномъ отлучении Папою и Патріархомъ, отлученныхъ однимъ изъ нихъ, кончалось напротивъ того сими словами: »въ принадлежащія святьйшему престолу Римскія Церкви, т. е. ея предсъдателю преимущества, отнюдь ни нынъ, ни послъ никакихъ новостей не вводить.» правдоподобно и сходно съ духомъ Собора, который столь твердо стояль за независимость своей Церкви и кончалъ каждое засъдание многольтиемъ сперва Фотію, а потомъ Іоанну, называя обоихъ Патріархами, безъ всякаго отличія. (Ист. Флери кн. LIII, гл. 18, 19, 20. Кам. соб. стр. 67.)

На шестомъ засъдании присутствовалъ Императоръ Василій, съ сыновьями Львомъ и Александромъ, и здъсь должно выписать подлинныя слова пандектовъ, ибо они замъчательны. (Pandect. Т. 2, р. 301—303.) »Въ присутствии всъхъ Епископовъ христолюбивый Императоръ Василій сказалъ: мы также признали за нужное явиться на святой Соборъ и вмъстъ съ вами споспъществовать миру и согласію всъхъ Божіихъ Церквей, и предъ

цълымъ сонмомъ Епископовъ и пресвитеровъ, собственною подписью, утвердить и запечата вть то, что постановлено симъ священнымъ и великимъ Соборомъ: но дабы нъкоторые, коихъ языкъ всегда готовъ къ клеветь и порицанию, не почли царскаго присутствія нашего за изкоторое насиліе сему святому и вселенскому Собору, т. е. будто бы всъ согласились на миръ и единеніе, изъ уваженія къ нашему лицу и по страху: то мы почли за лучшее, чтобы сначала, сами по себъ, вы и прочіе архіерейскіе престолы и весь соборъ Церкви, при осъненіи на всъхъ помощи свыше, все окончили, согласно воль Божіей и собственному вашему свободному и самостоятельному мивнію, а потомъ и наша боговрученная власть, принимая и утверждая, собственноручно подписала все, постановленное на семъ святомъ и вселенскомъ Соборъ. Между тъмъ почитаю весьма полезнымъ, если заблагоразсудится это и вамъ, чтобы вы, пребывая въ совершенномъ миръ и согласіи, и бывъ соединены подъ главою всъхъ, Христомъ, законоположили бы касательно церковнаго ученія, не что либо новое и пришлое, но то, что сначала святой и великій Соборъ въ Никеи положиль, а прочіе вселенскіе Соборы одобрили, и на чемъ они сами утверждались.»

»Василій боголюбезный Митрополить Мартиропольскій и мьстоблюститель Антіохійскій отвъчаль: "Достойно и праведно, чтобы посль того, какъ расколы и соблазны во всей Церкви уничтожены, заботливостію и попеченіемъ твоимъ, христолюбивъйній Государь нашъ, молитвами же и ходатайствомъ, предъ Богомъ, духовнаго отца твоего и наниего, святвищаго Патріарка Фотія, чтобы, говорю, посль сего одинъ и тотъ же образецъ въры быль по всей вселенной, такъ какъ и досель быль, и чтобы Соборъ нашъ, въ общемъ присутствіи, подтвердиль его.»

»Присутствующіе Архіерен Божін сказали: »для сего нужно только, и на нашемъ Соборъ, прочитать и утвердить то же самое опредъленіе въры Никейскаго Собора, которое прочіе вселенскіе Соборы подтвердили и на которомъ основывались.»

»Святъйшіе мъстоблюстители древняго Рима сказали: »такъ какъ повельлъ великій въ Богв Императоръ нашъ, и какъ благоугодно братіямъ и сослужителямъ нашимъ: то справедливо, не дълать никакого новаго опредъленія въры, но чтобы прочитано и подтверждено было древнее оное, содержимое во всей вселенной.»

»Святьйшій Патріархъ Фотій сказаль: »согласно мньнію всьхъ нашихь братій и сослужителей, пусть будеть прочитано.» И боголюбезный протонотарій и діаконь Петръ, получивъ повельніе, началь читать: »Божественное и досточтимое ученіе Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа, принимая сердцемь, крыпкою мыслію и въ нерушимой чистоть выры, такъ же свято сокраняя и, непреклоннымъ умомъ содержа, священныя постановленія и каноническія правила святыхъ его учениковъ и Апостоловъ, равно почитая и содержа, искреннею и ней поколебимою мыслію, неповрежденныя и неподложныя опредъленія и правила святыхъ вселенскихъ седми Соборовъ, такъ какъ они управляемы быми вдохновеніемъ того же Св. Духа, —мы отлучаємъ

тъхъ, кого они отлучали отъ Церкви, любимъ же и почитаемъ достойными пріятія техъ, кого они провозгласили учителями православія и благочестія, достойными уваженія и почитанія. Такъ думая и говоря о нихъ, мы умомъ и словомъ исповъдуемъ н всьмъ и вездъ громогласно возвъщаемъ образецъ нистьйшей Христіанской въры, дошедшій до нась оть предковъ нашихъ, ничего не отнимая, ничего не прибавляя, ничего не измъняя и не извращая: ибо такое отъятіе и прибавленіе, хотя бы кознями дукаваго и не было воздвигнуто никакой ереси, причинаеть не безнамъренную и непростительную обиду отцамъ, кои неукоризненны во всемъ; еще нагубнъе сего, если мы подмъняемъ поддъланными словами опредълснія отцевъ. Посему сей святой вселенскій Соборъ, принимая, по вдохновенію Божію и въ правой мысли, первоначальное опредъление въры, и полагая въ немъ твердое основание спасенія, провозвъщаєть, чтобы всь подобнымь же образомъ мыслили и исповъдывали.»

»Върую во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца неба и земли, видимымъ же всъмъ и непроч.» (весь символь до конца.) видимымъ И мы такъ мыслимъ, въ семъ исповъданіи мы крещены, чрезъ него слово истины всякую ерссь дълаетъ слабою и недъйствительною. Тъхъ, которые такъ мыслять, мы поставляемъ въ числъ братій, отцевъ и сонаследниковъ вышняго отечества. Если же кто дерзнеть начертать другой образецъ въры, кромъ сего святаго символа, который изначала отъ блаженныхъ и св. отцевъ дошелъ до насъ, дерзиетъ называть, что либо свое, опредълсніемъ въры и унижать достоинство исповъданія оныхъ богопросвъщенныхъ мужей, включать въ него собственныя изобрътенія и выдавать его върнымъ или тъмъ, которые недавно обратились изъ какой либо ереси, за общее ученіе въры, или дерзновенно покусится повредить поддъльными словами, прибавленіями и убавленіями, древность сего святаго и достоуважаемаго образца въры: то по опредъленію, нынъ, а равно и прежде насъ, отъ святыхъ вселенскихъ Соборовъ, возвъщенному, если таковый имъетъ священный санъ, подвергаемъ его всеконечно низверженію, а если мірянинъ ана-оемъ.»

»Послъ сего чтенія, священное собраніе воскликнуло: »всь мы такъ мыслимъ, такъ въруемъ, въ семъ исповъданіи мы крещены и удостоились священнаго сана; кто мыслить не такъ, а иначе, тотъ анаоема!»

»Илія, благочестивъйшій пресвитеръ и мъстоблюститель Іерусалимскій и Косма, апокрисіарій Александрійскій, сказали: »анавема тъмъ, кои не исповъдують сего общаго символа въры!»

»Фотій, святьйшій Патріархъ, сказаль: »если благоугодно вамъ, священный и святый Соборъ, то, какъ вначаль, постановленное и опредъленное Соборомъ, высокій и великій Царь нашъ утвердилъ и запечатльлъ собственноручнымъ своимъ подписомъ, такъ да будетъ и теперь.»

»Святьйшіе Митрополиты сказали: »мы не только согласны, но просимъ и умоляемъ благочестиваго и высочайшаго Царя, дабы онъ собственноручнымъ своимъ подписомъ утвердилъ и запе-

чатлълъ все, постановленное на семъ святомъ и вселенскомъ Соборъ.» И взявъ опредъление соборное, христолюбивый Царь Василий утвердилъ своею рукою.»

На последнемъ, седьмомъ заседаніи, опять повторено и подтверждено единогласно исповеданіе веры, и по окончаніи легаты Папскіе произнесли: жесли кто не признаєть святейшаго Фотія законнымъ Патріархомъ и съ нимъ не сообщится, да будеть часть его съ Іудою.» На что единогласно ответствовалъ Соборъ: жесли кто его не признаетъ Божіимъ Архіереемъ, да не узрить славы Господней!» Последнее многолетіе Собора было опять святейшимъ Патріархамъ Фотію и Іоанну. (Ист. Флери кн. LIII, гл. 23. Кам. соб. стр. 69.)

Флери хотя и ръшился привести акты сего Собора, но сомитьвался въ ихъ подлинности, подозръвая характеръ Фотія, о которомъ онъ судилъ однако по описаніямъ Никиты Пафлагонскаго, Митрофана Смирнскаго, Стиліана Неокесарійскаго и Анастасія книгохранителя, коихъ клевету мы достаточно видъли. Другіе писатели Римскіе: Бароній, Биній и Левъ Аллацій, писали также противъ сего Собора, а послъдній и отвергалъ его существованіе, въ изданной имъ книгъ, подъ именемъ, Соборъ Фотіевъ, которая напечатана въ Римъ въ 1668 году, хотя самъ Папа Іоаннъ упоминалъ о немъ въ своихъ посланіяхъ къ Царю и Патріарху. (Кам. собл. стр. 70.)

На концъ дъяній соборныхъ обрътается еще письмо Іоанна къ Фотію, въ коемъ также сомнъваются Римлянс, ибо оно ихъ обличаетъ. »Мы зна-

емъ, пишетъ Іоаниъ, дурные слухи, которые принесли къ вамъ, о насъ и о нашей Церкви, и потому я хотьль объясниться предъ вами, прежде даже нежели вы ко мнв о томъ напишете. Вы знаете, что посланный вашъ, объясняясь съ нами касательно символа, нашель, что мы соблюдаемь оный какъ пріяли прежде, ничего не прибавляя и не убавляя, ибо знаемъ какое тяжкое наказаніе заслуживаеть дерзающій сіе учинить. И такъ, чтобы вась успоконть по сему предмету, сдълавшему соблазнъ въ Церкви, объявляемъ вамъ еще разъ, что не только мы такъ не произносимъ; но и по безумію дерзнувшихъ учинить оное вначаль осуждаемь, какь нарушителей слова Божія и исказителей ученія Христова, Апостоловъ и Отцевъ, соборно предавшихъ намъ символь, и часть ихъ съ Тудою, какъ одинаково съ нимъ дъйствующихъ; ибо они не тъло Господне предають смерти, но върныхъ Божінхъ, которые суть его члены, раздирають расколомъ и предають вычной смерти, вмысты съ собою, какъ оный недостойный Апостолъ. Но я думаю, святынъ вашей, исполненной мудрости, не безъизвъотно, что не легко склонить къ сему мивнію остальныхъ Епископовъ нашихъ и скоро измънить столь важный обычай, утвердившійся годами. Посему полагаемъ, что никого не должно принуждать къ оставленію сдъланнаго въ символь прибавленія; но двиствовать съ скромностію и осторожностію, внушая мало помалу другимъ оставить сію хулу. И такъ, обвиняющіе насъ въ томъ, будто и мы раздъляемъ сіе мнъне, говорять неправду; но тв не далеки отъ истины, которые утверждають, что есть еще между

нами люди, дерзающіе такъ произносить символь; вашему же братству подобаеть не соблазняться о насъ и не чуждаться прочаго тъла нашей Церкви, но наппаче, съ кротостію и осторожностію, содъйствовать намь къ обращенію отклонившихся отъ истины, и такимъ образомъ съ нами вмъстъ воспріять мзду. Здравствуй о Господъ, достоуважаемый и каволическій брать.»

Папа Іоаннъ, колеблясь между страхомъ набъговъ Сарацинскихъ и желаніемъ пріобръсть область Болгарскую, не рышался явно отвергнуть Соборъ, столь неблагопріятный Римской Церкви, и онъ писаль, въ ласковыхъ выраженіяхъ, къ Императору и Патріарху, благодаря перваго за присланную помощь, и говоря, что признаеть милость оказанную Фотію, но не пріемлеть дъяній соборныхъ, если легаты его въ чемъ либо преступили его повелънія.—Посланный въ Константинополь Маринъ, за несогласіе отвергнуть мнимый осьмой вселенскій соборъ, бывшій при Игнатіи, и отринутый самимы Папою Іоанномъ, быль посаженъ Императоромъ на мъсяцъ въ теменцу, и возведенный по смерти Іоанна на его канедру, по чувству личной ненависти, осудиль опять Фотія, чему последовали его преемники, Адріянъ III и Стефанъ V, а между тъмъ продолжалась обличительная переписка между Императоромъ и Папами. (Ист. Флери гл. 27.)

Смерть Василія Македонскаго, последовавіная въ 886 году, опять изменила участь Патріарха. Преемникъ престола Левъ, спасенный ходатайствомъ Фотія отъ осленіенія, которому хотьль подвергнуть его Императоръ, по подозранію въ покуменій

на жизнь его, вмъсто благодарности, низвергнулъ Патріарха, чтобы дать его мъсто младшему брату своему Стефану. Исполненный ненависти къ Епископу Евхаитскому Сантаварину, оклеветавшему его предъ отцемъ, и неправильно подозръвая самаго Фотія, въ соучастін противъ него, Императоръ тщетно старался уличить Патріарха и безъ суда сослаль его въ монастырь Армоникійскій, гдъ въ томъ же году скончался сей великій подвижникъ, правившій Церковію сперва девять льть, а потомъ восемь. Тогда-то написаль на него клеветы свои Стиліанъ Неокесарійскій, въ грамать къ Папъ Стефану, который самъ обличиль въ своемъ отвътъ нееходство сего писанія съ царскимъ, ибо въ противность показаніямь Стиліана, что Фотій быль изгнанъ изъ Церкви, Императоръ увърялъ, будто онъ удалился, добровольно по старости. По сей причинъ Папа, прежде нежели призналь брата царскаго Патріархомъ, хотьль опять, по примъру своего предмъстника Николая, чтобы дъло перенесено было на суждение въ Римъ, на что однако не хотым согласиться Восточные, чтобы не унизить достоинства своей Церкви, и Стефанъ умеръ, не дождавшись ихъ отзыва. (Ист. Флери кн. LIII, гл. 40, 41, 42.) 36.3/.

Преемникъ Стефана V, Папа Формозъ, послъдній осудиль Патріарха Фотія, уже умершаго, отвъчая на грамату Стиліана Неокесарійскаго къ своему предмъстнику, и самъ подвергся, послъ своей смерти, еще большему осужденію отъ преемника, Папы Стефана VI, который даже вырылъ его тъю и представилъ на соборище, отсъкъ ему пальцы

и голову и вельль бросить въ Тибръ, за то что быль, вопреки каноновъ, переведенъ на канедру Римскую изъ другой эпархіи. (Ист. Флери кн. LIV, гл. 27.)

## Въкъ десятый.

Съ твхъ поръ, въ теченіи десятаго стольтія, каоедра сія, обуреваемая всьми ужасами безначалія и разврата, представляла столь горестное зрълище, къ соблазну всей Церкви, что Епископы ея, безпрестанно смъняемые по смятеніямъ народнымъ, по насилію Патриціевъ Римскихъ и прихотямъ женскимъ, едва могли только заботиться о собственномъ плачевномъ существованіи. О томъ свидътельствуютъ опредъленія Римскаго Собора, при Іоаннъ ІХ, которыя гласять:

»Святая Римская Церковь много страждеть отъ насилій, при кончинъ каждаго Папы, что происходить отъ того, что его посвящають безъ въдома Императора, вопреки правиль и обычая, не ожидая присутствія его повъренныхъ, которые бы остановили безпорядокъ. Посему мы хотимъ, чтобы отнынъ Папа избирался въ собраніи Епископовъ и

всего клира, по требованію Сената и народа, и потомъ торжественно посвящался бы въ присутствіи приставовъ царскихъ, и чтобы никто не дерзалъ требовать отъ него вновь изобрътенныхъ клятвъ; все же сіе для того, чтобы Церковь пребывала безъ соблазна и не умалялось бы достоинство императорское. Вкрался еще преступный обычай, что послъ смерти Папы расхищаютъ его патріаршій дворецъ, и грабежъ распространяется по всему Риму и даже въ предмъстіяхъ; такъ поступаютъ и съ домами епископскими по смерти Епископовъ. Почему мы не только сіе воспрещаемъ впредь, подъ страхомъ наказанія церковнаго, но и гнъва царскаго.» (Ист. Флери кн. LIV, гл. 28.)

Таково было бъдственное положение сихъ мнимыхъ вселенскихъ владыкъ и намъстниковъ Христовыхъ.—Стыдно говорить о Папъ Сергіи III, при коемъ развратная боярыня Римская Өеодора правила городомъ, ибо самъ Папа прижилъ беззаконно сына съ дочерью ея Маруціею, который также былъ впослъдствіи Папою, подъ именемъ Іоанна XI. Преемникъ же Сергія, Іоаннъ X, выбранъ былъ, по своей преступной связи съ сестрою Маруціи, и сій развратныя жены долгое время управляли Римомъ и давали ему Епископовъ. (Флери кн. LIV, гл. 42, 49, кн. LV, гл. 5.)

Сынъ Маруціи и Патриція Алберика, вступивній на престоль Римскій осмнадцати льть, подъименемъ Іоанна XII, соединиль въ своемъ лицъ власть свътскую и духовную, но не въ силахъ будучи бороться съ другими сильными властителями, призваль на помощь Оттона, Короля Германскаго и вънчалъ его Императоромъ, давъ ему, со всъми гражданами, присягу въ върности и послушаніи, за что Оттонъ подтвердиль всв прежнія преимущества и достояніе Римской Церкви. Онъ положиль также, чтобы избраніе Папы производилось правильно, клиромъ и народомъ, и Папа не прежде могь быть посвящаемь, какъ давши присягу, въ присутствій приставовь царскихь, что сохранить права всехъ; это показываетъ, что Императоръ отнюдь не отрекался отъ власти своей въ столицъ. Когда же Іоаннъ нарушилъ свою присягу, Императоръ созвавъ 40 Епископовъ на соборъ въ Римъ, торжественно осудиль его, за порочную жизнь и ношеніе оружія въ битвахъ, и съ согласія соборнаго поставиль на его мъсто Льва VIII. Но Іоаннъ опять водворился въ Римв, низложивъ Льва, и такія низложенія безпрестанно повторялись, съ чрезвычайными жестокостями противъ соперниковъ. Такъ протекло все десятое стольтіе, самое позорное въ льтописяхъ Римской Церкви, которая отъ времени до времени, хотя и довольно ръдко, не преставала дружелюбно сноситься съ Цареградскою, но, какъ можно судить по самымъ обстоятельствамъ, не могла имъть ни малъйшаго на нее вліянія, будучи сама поражена какъ бы нъкою духовною бользнію. (Ист. Флери кн. LV, гл. 50,/59. - 4. кн. LVI, гл. 1, 5, 6, 9.)

Въ такомъ же отношеніи находились объ Церкви до половины одиннадцатаго стольтія; хотя отверженіе Фотія въ Римъ нисколько не подъйствовало въ Константинополь, и имя его возносилось въ поминовеніяхъ, между Игнатіевымъ и Стефано-

вымъ, какъ видно на Соборъ, бывшемъ при Патріархъ Николат и Императорахъ Василіи и Константинъ, въ посаъднихъ годахъ ІХ стольтія. Въ Римъ же, гдъ съ такою жестокостію осуждаль Папа Николай его избраніе за то, что онъ поставленъ былъ изъ мірянъ, міряне въ отроческихъ лътахъ восходили на престолъ святительскій, какъ бы на царскій, по праву наслъдства, какъ Іоаннъ XII, брать Вонифатія VIII, которые оба были дъти могущественнаго Графа Тускулумскаго, и какъ двънадцатильтній его племянникъ Вонифатій IX, поставленный также силою денегъ. Такъ смънялись властители Римскіе до воинственнаго Льва IX, который старался водворить порядокъ, хотя самъ однако выходилъ изъ онаго, сражаясь противъ Норманновъ, и взятый ими въ плънъ, принужденъ быль разръщить ихъ оть наложенной анавемы. (Ист. Флери кн. LVII, гл. 42. кн. LIX, гл. 3. 31.)

## Въкъ одиннадцатый.

T.

# Разрывъ Патріарха Михаила Керуларія съ легатами Римскими.

Внутреннее управленіе Церкви, тысно связанное съ обстоятельствами внъшними, постепенно облекалось на Западъ въ свою исключительную форму, несвойственную Восточной, которая сабдовала Апостольскимъ началамъ, въ отношеніяхъ клира и Епископовъ, между собою и съ свътскою властію; догматы и обряды богослуженія сохранились въ невредимой цълости на Востокъ, ибо никто не дерзалъ самовольно ихъ касаться. Измененія же на Западе послужили поводомъ къ обличеніямъ, со стороны Патріарха Константинопольскаго Михаила Керуларія, который однако не выступиль изъ предъловъ своей церковной области, когда вмъстъ съ Архіепископомъ Болгарскимъ Львомъ, въ 1053 году, написаль пространное посланіе къ Іоанну Епископу Транійскому, въ южной Италіи, касательно опръсноковъ, употребляемыхъ Римлянами, вмъсто хлъба

на литургін, и о пощеніи въ субботу и другихъ нъкоторыхъ отступленіяхъ отъ правилъ. (Ист. Флери кн. LX, гл. 2.)

Михаилъ писалъ сіе, по духу любви и по ревности къ Церкви, желая вразумить паству, подчиненную престолу Цареградскому, (ибо еще въ 970 году, Патріархъ Поліевкть, съ согласія Императора Никифора, учредилъ архіепископію въ Отрантъ. подчинивъ ей пять епископій, и запретиль богослуженіе на Латинскомъ языкъ во всей Калабріи н Апуліи), писаль же и для того, чтобы чрезъ Епископа Іоанна научились Западные.—Письмо сіе переведено было, Кардиналомъ Епископомъ Гумбертомъ на Латинскій, и представлено Папъ Льву, который написаль пространный отвыть Михаилу, исполненный, вмъсть съ желаніемъ согласія духовнаго, странныхъ порывовъ властолюбія; онъ упрекаль, что Патріархь, въ безумной сльпоть своей, дерзнулъ осудить Апостольскую каоедру, которую никто изъ смертныхъ не можетъ судить, ибо, по Божественному опредъленію Императора Константина въ пользу Папы Сильвестра, утвержденному вселенскимъ Соборомъ Никейскимъ, высшій престоль будто бы сохраниль себъ сіе неотъемлемое право, и поставленъ во главу всъхв. -- Къ сей нельности присоединиль онъ, для большаго удостовъренія, и вышиску изъ подложнаго акта Константинова, всеми признаваемаго ныне за вымышленный, дабы никто не сомнъвался, писалъ Левъ, что земное владычество Римской канедры не основано на басняхъ, ибо Константинъ находилъ, что неприлично тому, кому дароваль Господь власть небесную,

быть подданнымъ власти земной, и потому сообщиль ему не только могущество и достоинство Императорское, но и самое одъяние и приличныхъ сановниковъ.» (Кн. LVI, гл. 26. Concilior. Т. 25, рад. 420.)

Не смотря на укоризненное посланіе Папы Льва, Императоръ Константинъ Мономахъ и Патріархъ Михаилъ Керуларій отвъчали ему къ кроткихъ выраженіяхъ, ибо и самыя обстоятельства внышнія, и страшные набыч Норманскіе вы Италіи и Греціи, возбуждали къ миролюбивымъ сношеніямъ. То же побужденіе внушило Папъ, находившемуся въ плъну у Норманновъ, гдъ въ скоромъ времени и скончался, отправить трехъ легатовъ въ Царьградъ, изъ коихъ старшій былъ Кардиналь Гумберть, переводивший съ Греческаго посланіе Михаила. Описывая въ грамать къ Императору бъдственныя опустошенія Норманскія, Папа просиль его помощи, а вмъсть съ тьмъ и возвращенія достоянія Римской Церкви, находившагося въ его владъніяхъ (подразумъвая Болгарію, Иллирію и Италію, хотя и не называль ихъ); онъ сознавался, что канедра Апостольская долгое время. находилась въ рукахъ недостойныхъ наемниковъ, которые совершенно ее опустошили; жаловался. также на Патріарха Михаила, за то что анавематствуеть употребляющихъ опръсноки въ таинствъ причащенія, и хочеть будто бы подчинить себъ престолы Александрійскій и Антіохійскій, (обвиненіе ни на чемъ не основанное, какъ можно судить изъ взаимныхъ писемъ Михаила и Патріарха Антіохійскаго Петра). Въ такомъ же смысль писаль

Папа и къ самому Михаилу, упрекая его, будто бы онъ новокрещенный въ въръ, не прошелъ по степенямъ церковнымъ, и хочетъ покорить другіе престолы, присвоивая себъ титулъ вселенскаго, все сіе, какъ самъ выражался, по дошедшимъ до него слухамъ; наипаче же осуждалъ его за грамату противъ обрядовъ Латинскихъ, посланную имъ въ Апулію. (Кн. ŁX, гл. 4.)

Кардиналь Гумберть, пришедили въ Константинополь, отвъчаль пространные на сію грамату, оправдываясь противъ нареканій Восточныхъ, касательно пощенія въ субботу и опръсноковь, и усиливаясь доказать, что ими самъ Спаситель пріобщиль на вечери учениковъ своихъ. Съ своей стороны упрекаль онъ Греческую Церковь, что преподаеть тьло и кровь Христову не отдъльно, но вкупъ и ажицею, когда Римская причащаеть върныхъ отдъльно каждымъ видомъ таинства. (Что скажуть нынъшніе Римляне, вовсе не пріобщающіеся крови Христовой, когда еще въ XI въкъ Епископъ ихъ обращаль внимание и на такое незначительное обстоятельство при совершении литургін?)—Еще болье нельпо упрекаль онъ Православныхъ за то, будто они перекрещивають Латинь и зарывають въ землю остатки евхаристін, и за то что дозволяють бракъ пресвитерамъ, и написаль другое письмо, такого же содержанія, иноку Треческому Никить, наполненное столь же странными и недоказанными обвиненіями. (гл. 6.)

Но самый замвчательный акть самонадъянности Латинской есть отлучение отъ Церкви, написанное детатами, противъ Михаила и его приверженцевъ, которое они отважились положить сами на престоль Софійскаго собора, въ присутствій клира и народа, за то что Патріархъ не хотьль лично говорить єъ ними. Содержаніе сего акта мы почернаемъ изъ источниковъ западныхъ, Баронія и Флери, и тъмъ яснъе обнаруживается нельпость:

»Мы были посланы, такъ выражались легаты, святою канедрою. Римскою въ сей царственный городъ, чтобы разпознать истину до нее дошедшихъ слуховъ, и мы нашли здъсь много добра и много зла. Ибо что касается до столновъ государства, до мужей сановныхъ и мудрыхъ гражданъ, то градъ сей весьма Христолюбивъ и православенъ; что же касается до Михаила, неправильно называемаго Патріархомъ, и его последователей, то ими разсвевается ежедневно много ересей. Ибо они продають дары Божін, какъ Симоніане, дълають евнухами своихъ прищельцевъ, какъ Валезіяне, и потомъ поставляють ихъ не только въ клирики, но и въ Епископы; подражая Аріянамъ, они перекрещивають людей, крещеныхъ во имя Пресвятыя Троицы, особенно изъ Латинъ; подобно Донатистамъ они утверждають, что внъ Церкви Греческой нътъ болье въ міръ ни Церкви Христовой истинной, ни истиннаго крещенія; подобно Николантамъ, дозволяють бракъ служителямъ алтаря; подобно Северіянамъ говорять, что законъ Моисеевъ проклять; подобно Македоніянамь, они изключили изъ символа, что Духъ Святый исходить отъ Сына; подобно Манихеямъ увъряють, между прочимъ, что все квасное одушевлено; подобно Назореямъ соблюдають очищенія жидовскія, не дозволяють

крещенія младенцевъ, умирающихъ прежде осьми дней, и причащенія родильницамъ, и не допускаютъ къ своему общенію стригущихъ волосы и бороду, по обычаю Римской Церкви. Михаиль, увъщеваемый письмами папскими, по случаю многихъ своихъ заблужденій и проступковъ, не обратилъ на то вниманія, и сверхъ сего, когда мы хотьли прекратить эло разумными мърами, отказался насъ видъть и слышать, и дать намъ церковь для совершенія литургіи. Какъ и прежде онъ заключиль церкви Латинянъ, называя ихъ опръсночными, преслъдуя ихъ повсемъстно и анаоематствуя Апостольскую канедру, и приняль даже титло вселенскаго Патріарха. Сего ради, властію Святыя Троицы, Апостольскаго престола, седми соборовъ и всей Каволической Церкви, мы подписываемъ анавему, произнесенную Папою, и возглашаемъ Михаилу, неправильному Патріарху, новокрещенному, облеченному иноческою одеждою, ради страха человъческаго, и обезславленному многими преступленіями, и съ нимъ Льву, глаголемому Епископу Акридскому, и Константину сакелларію Михаила, поправшему ногами безкровную жертву Латинянъ, имъ и всъмъ ихъ послъдователямъ, --- анаоема, со всъми Симоніянами, еретиками, вышереченными и иными, съ діаволомъ и ангелами его, если не обратятся, аминь, аминь, аминь»

Почти каждое слово сего невъжественнаго акта есть или грубая ложь или несообразная нельпость, какъ о томъ можетъ судить всякій Православный, и какъ въроятно должна сознаться нынъ и самая Римская Церковь, особенно въ нареканіи за сокра-

щеніе символа, и въ оскопленіи отроковъ и некрещеніи младенцевъ и проч.; однако же легаты дерзнули положить анавему всенародно на престоль во время литургіи и отряхнувъ прахъ ногъ своихъ, воскликнули: »Господь да разсудить между нами!» и сіе вопреки не только всъхъ правиль, но даже и собственнаго ихъ писанія, ибо они сами говорять вначаль, что Папа вельль имъ только разпознать истину, они же прямо произнесли отлучение отъ Церкви, безъ всякаго суда, тогда какъ уже Папа Левъ три мъсяца скончался и каоедра Римская не имъла предстоятеля. Сверхъ того нареканія ихъ противъ Михаила не доказаны и о преступленіяхъ его выражаются они весьма глухо, также и о томъ, что будто онъ возведенъ на престолъ патріаршій не по степенямъ церковнымъ, изъ новокрещенныхъ.

Кедринъ, почти современный историкъ, говоритъ только, что послъ Патріарха Алексія, возведенъ былъ Михаилъ Керуларій, жившій монахомъ съ тъхъ поръ, какъ сильный при Императрицъ Оеодоръ, евнухъ Іоаннъ удалилъ его за уготованныя противъ него козни» (Согр. Hist. Byzan. Cedr. Т. 8, рад. 758.) И такъ это нареканіе весьма не ясно; о новокрещенномъ же состояніи нътъ ни слова, а видно что Михаилъ былъ не только давно крещенъ, но и монахъ. Замъчательно, что ни у Кедрина, ни у Зонара и другихъ писателей, не сказано ничего, о ссоръ его съ легатами и о ихъ проклятіи, какъ о дълъ, которое въроятно не про-извело тогда сильнаго впечатлънія.

Предавъ же безвременно проклятію всъхъ дерзающихъ принимать святыя тайны, отъ хулящихъ

обряды Латинскіе, они однако разстались мирносъ Императоромъ и признавали православными всъхъ. гражданъ, хотя разрывъ между объими Церквами совершился въ сію горестную минуту. Тщетно Миханлъ Керуларій убъждаль Императора возвратить ихъ для совъщанія соборнаго.—Историки ные увъряють, будто онъ хотъль, подъ предлогомъ собора, умертвить легатовъ въ смятении народномъ, а Императоръ предвидя его замыслъ, велълъ имъ продолжать путь, за что будто бы Патріархъ возмутиль народь, принудиль выдать себь переводчиковь, бывшихъ при легатахъ, и исказилъ самый актъ отлученія, который вновь вытребоваль Императоръ. отъ легатовъ, уже съ дороги, и оказалъ свое неудовольствіе Патріарху. Но какая была бы нужда Михаилу искажать такое отлучение, которое, самою нельпостио своею, благопріятствовало ему, ибо за-. ключало ложь въ каждомъ словъ, и что иное могла бы принести ему смерть легатовъ, если не совершенное и правильное осуждение, по законамъ гражданскимъ и духовнымъ? Римляне же продолжали бы оставаться при своихъ мизніяхъ противъ него и Церкви Восточной.

Что оставалось дълать Патріарху, послѣ столь безразсуднато акта со стороны легатовъ, если не обличить ихъ нелъпость; онъ то и сдълаль, поступивъ впрочемъ весьма осторожно, ибо не коснулся Папы, а только легатовъ. Флери, основываясь на словахъ Льва Аллація, пишетъ, что Миханлъ собралъ въ палатахъ царскихъ десять Митрополитовъ и двухъ Архіепископовъ и составиль слъдующій отзывъ на актъ отлученія:

»Нечестивые люди, изшедшіе изъ мрака Запада, пришли въ сей благочестивый городъ, отколь источникъ православной въры излился по вселенной, и покусились исказить здравое ученіе, различіемъ своихъ обрядовъ, дерзнувъ даже положить на святую трапезу грамату отлучительную противъ насъ и противъ тъхъ, которые не увлекаются ихъ заблужденіями, укоряя насъ между прочимъ, что не бръемъ бородъ подобно имъ, и сообщаемся съ женатыми пресвитерами, и что исказили символь чуждыми прибавленіями.» Изложивъ на какомъ основаніи Восточная Церковь содержить сіи три предмета, Михаилъ продолжаетъ о самихъ легатахъ: »они давали видъ, будто пришли изъ Рима и посланы отъ Папы, но подлинно пришли сами отъ себя, по проискамъ Дукса Аргира, (сановника царскаго въ южной Италіи) и поддълали письмо отъ имени Папы, въ чемъ удостовърились мы, между прочимъ, по ложнымъ печатямъ. (Обвиненіе весьма важное и едва ли не справедливое, потому что не видно, чтобы, по возвращении легатовъ въ Римъ, преемникъ Льва IX, Папа Викторъ II, и его ближайшіе наслъдники, утвердили своимъ согласіемъ отлучительную грамату, брошенную на престолъ Софійскій.) И такъ, когда сіе писаніе, противъ насъ составленное, положено было на трапезу въ присутствін чередныхъ иподіаконовъ, они хотьли принудить ихъ взять оное обратно и сбросили на землю; мы же взяли грамату, чтобы произнесенныя хулы не были обнародованы и потомъ вельли перевести съ Латинскаго.—А дабы такая дерзость не оставалась безнаказанною, мы жаловались Императору, и поелику не болье одного дня протекло съ тъхъ поръ, какъ оставили они городъ, Государь послалъ звать ихъ обратно. Но они не захотъли предстать ни къ намъ ни на великій Соборъ, ниже дать какой либо отвътъ въ произнесенныхъ ими хулахъ, намъреваясь не только поддержать написанное ими, но и приложить еще нъчто, что передано было намъ и собору отъ имени Императора. Однако Государь, не желая принудить ихъ силою явиться, потому что были облечены достоинствомъ пословъ, ни оставить безнаказанною такую дерзость, прислалъ къ намъ грамату слъдующаго содержанія:

»Разсмотръвъ все происходившее, убъдился я, что источникъ зла произошелъ отъ Аргира и переводчиковъ; что же касается до сихъ странниковъ, подосланныхъ другими, то мнъ нечего съ ними дълать; но я посылаю къ вамъ виновныхъ, наказавъ ихъ для примъра другимъ. А грамата будетъ созжена всенародно, по преданіи анавемъ тъхъ, которые ее внушили, писали и обнародовали. Я также велълъ посадить въ темницу зятя Аргирова и сына его, чтобы наказать за сей подлогъ.»

Такое писаніе Патріарха весьма правдоподобно объясняеть самое происшествіе, и нъть никакой причины подозръвать, чтобы онъ хотъль умертвить легатовь и что Императорь спась ихъ оть ярости народной. Они сами, устрашившись своего поступка, не дерзнули возвратиться и сложили вину на Михаила. Переписка его съ ученымъ и благочестивымъ Патріархомъ Антіохійскимъ Петромъ, и сего послъдняго съ Архіепископомъ Аквилейскимъ, еще болье проливаеть свъта на обстоятельства горест-

наго разрыва, и показываеть мизніе о томъ Восточныхъ первосвятителей, хотя обнаруживаеть недостатокъ образованія въ Михаиль, но вмість съ тъмъ и много осторожности въ сношеніяхъ съ Римомъ, потому что ни онъ, ни Петръ Антіохійскій, ни Императоръ, не хотьли нарушить древняго общенія Церкви.

Архіепископъ Аквилейскій Доминикъ, величая. себя титломъ патріаршимъ, писаль Антіохійскому, какъ пъ святителю именитому на Востокъ, прося его пріязни и мінънія, касательно упрековь Церкви Константинопольской, сдыланных в Римской о опрысновахь, ибо желаль сохранить мирь церковный. Патріархъ отвътствоваль ему въ ласковыхъ выраженіяхъ, но не преминуль замістить: »что отъ дътства и до старости, питаясь чтеніемъ священных писаній, онъ однако никогда не слыхаль, чтобы Епископъ Аквилейскій называлоя Патріархомъ; ибо, по Божественному опредълению, пять только Патріарховъ существують во всемь міръ, а именно: въ Римъ, Константинополь, Александрій, Антіохій и Іерусалийв, и еще одинь только Антіохійскій собственно йменуется Патріархомь, потому что Римскій и Александрійскій называются Папами, а Константинопольскій и Іерусалимскій Архіепископами. Кромъ того во вселенной есть области гораздо больше Венеціянской, которыя управляютея однако Митрополитами и Архіспископами, какъ то Волгарія и Вавилонія, Хосроена, и прочія на Востокъ, куда посылають Касоликосовъ, имъющихъ подъ собего Митрополитовъ» Воть върное изображение ісрафий церковной въ XI выкь, въ которомъ сравнены между собою Патріархи, и вовсе не упоминается о какомъ либо преимуществъ Римскаго надъ другими. Петръ Антіохійскій, весьма правильно выражается о немъ, говоря, что вначалъ своего святительства писаль къ Папъ грамату общительную (по обычаю), и послаль ее чрезъ богомольцевъ Іерусалимскихъ, но не получилъ отвъта, а потому просиль доставить ему копію оной, вмъстъ съ тою, какую писалъ къ Аквилейскому Епископу, дабы если Папа останется довольнымъ ея содержаніемъ, то соображался бы съ Восточными и всъ бы соединились единодушно, для принесенія Богу одинаковой жертвы.» (И такъ не Восточные Патріархи повиновались Риму, а хотыли, чтобы Римскіе соображались съ ними, ибо они сохраняли древніе каноны.) Касательно же опръсноковъ Петръ отвътствоваль: »что напрасно Западные жалуются, будто Патріархъ Константинопольскій разсъеваеть о нихъ дурную молву и отлучаеть отъ общенія церковнаго; онъ весьма хорошо знасть, что вы православны и въруете подобно намъ въ Троицу и воплощение; но онъ огорчается, что вы разнствуете въ семъ единомъ предметъ, и не приносите безкровной жертвы, какъ четыре Патріарха и вся прочая Церковь.» (кн. LX, гл. 11.)

Патріархъ Михаилъ писалъ также по сему предмету къ Петру Антіохійскому, объясняя смутныя обстоятельства: »услышавъ нъсколько времени тому назадъ, отъ пришедшихъ изъ древняго Рима, о добродътели, благородствъ и познаніяхъ Папы, нынъ уже умершаго, я тогда же написалъ ему пространно и съ большимъ смиреніемъ, касатель-

но мира и согласія по нъкоторымъ предметамъ, принимаемымъ Западными противно нашей въръ, какъ можешь увидъть самъ изъ письма моего. Я имъль цълію столько же пріобръсти самаго Папу, сколько получить, чрезъ его посредство, помощь отъ Франковъ противъ Италійскихъ Норманновъ, на конхъ озлобленъ былъ Папа, пользовавшійся большою довъренностію при Императоръ Генрихъ. Грамату мою, вмъстъ съ императорскою, вручиль я вестіарію, надъясь, что онъ доставить ее върно и принесетъ отвътъ; но сей сановникъ, прибывъ къ дуксу Италіи Аргиру, былъ имъ обмануть и вручиль ему письма, подъ тъмъ предлогомъ, что скоръе доставить ихъ Папъ. Между тъмъ Аргиръ, какъ мы о томъ върно извъстились, будучи всегда дурно расположенъ къ государству, употребилъ деньги царскія въ свою пользу, съ граматами же учиниль хитрость. Онъ призваль къ себъ людей преданныхъ ему, изъ коихъ одинъ былъ Епископъ города Амалфи, по законнымъ причинамъ изгнанный изъ сей церкви, и уже пять льтъ скитавшійся, другой же только съ именемъ Архіепископа, ибо не извъстно, гдъ быма его эпархія, кардиналъ-Гумберть. Третьему даль онъ титуль канцлера Римской Церкви, чтобы употребить его для своихъ видовъ, какъ твердый оплотъ; потомъ, раскрывъ письмо мое, написаль мнв отвыть, будто бы оть имени Папы, и коварно убъдилъ принести его въ Константинополь.»

»Когда же они прибыли, то явились сперва къ Императору, съ чрезвычайною надмънностію въ осанкъ, поступи и одъяніи, которая сще болъе умножилась при посъщени моихъ палатъ; ибо они не только не сказали мнь ни слова, но даже не наклонили головы и не хотъли воздать обычнаго привътствія, наи возсъсть позади Митрополитовъ, бывшихъ со мною въ падать. И что говорю я о себъ? они не смирились даже и предъ Императоромъ, но взошли во дворецъ съ крестами и посохами въ рукахъ; миъ же довольствовались вручить только запечатанную грамату и немедленно удалились; но внимательно разсматривая оную, прежде чыть распечаталь, я замьтиль, что печать подмъцена, содержание же граматы неполнено было лести ң коварства, ибо въ ней заключалось все то, о чемъ Аргиръ часто говаривалъ со мною, будучи въ Константинополь, особенно касательно опръсноковь, что побудило меня отлучать его отъ Церкви даже до четырехъ разъ. Посылаю тебъ копію съ письма моего къ Папъ и переводъ Греческій съ его отвъта, принесеннаго мнъ сими нечестивыми, чтобы ты лучию узналь истину. Коварство ихъ еще болъе объяснилось, пришествіемъ сюда Архіепископа Транійскаго, который все поясниль такъ, какъ я разсказаль Императору.» (гл. 12.)

Все, что Патріархъ писаль о семъ происшествін, весьма походить на истину, и сходно съ дерзостію трхъ, которые отважились положить акть отлученія на престодъ Софійскій, и очень въроятне, что посль такого перваго посъщенія Михаиль не хотьль болье ихъ видьть. Молчаніе ближайцихъ пресминковъ Дъва IX, касательно сихъ легатовъ, много свидътельствуетъ въ пользу предположеній Михаила, о коварствъ Аргира, и какая была бы нужда Патріарху оправдываться такъ предъ Святителемъ Антіохійскимъ, который не могъ имъть никакого на него вліянія и сохраняль съ нимъ общеніе, и прежде и посль. А что клиръ, дворъ и народъ, однимъ словомъ, вся Церковь Константинопольская, были на сторонъ его, видно изъ того, что никто не возвысилъ противъ него голоса, самъ же Императоръ принужденъ былъ наказать переводчиковъ Латинскихъ.

Далье въ письмъ своемъ къ Петру, Михаилъ сдълаль оцибку, но только историческую, а не догматическую, говоря, что Папа Вигилій присутствоваль на шестомъ, а не на пятомъ Соборъ вселенскомъ. Весьма правдоподобно, что ошибку сію сдълаль писець граматы, какъ то заметиль въ своемъ отвътъ Святитель Антіохійскій, ибо довольно трудно чтобы Патріархъ не зналъ, кто былъ на Соборахъ, когда онъ описываеть, за что именно отлучили Вигилія; ошибиться же въ цыфрахъ гораздо легче, нежели въ смыслъ. Онъ жаловался, что Антіохійскій и прочіе два Патріарха включили въ поминовеніе имя Папы Льва, когда посль Вигилія исключены были, въ Церквахъ Восточныхъ, имена Папъ, что впрочемъ могло случаться только по временамъ, судя по тому, въ какихъ отношеніяхъ находились между собою предстоятели канедръ Римской Цареградской. Обвиненія же противъ Латинянъ въ письмъ Михаила, за опръснови и другія отступленія отъ древнихъ правиль, гораздо справедливье, нежели то, въ чемъ обвиняли легаты Греческую Церковь, а именно: Патріархъ осуждаль ихъ за употребление удавленины и крови въ пищу, вопреки

Апостольскаго устава, въ соблюденіи поста въ субботу вмъсто среды, въ послабленіи образа пощенія, въ запрещеніи брака пресвитерамъ и разръшеніи онаго, въ нъкоторыхъ близкихъ степеняхъ родства, мірянамъ, въ крещеніи однимъ погруженіемъ вмъсто трехъ, а наипаче въ приложеніи къ символу словъ »и отъ Сына,» и въ томъ, что ихъ Епископы, носящіе кольца въ залогъ обрученія своего съ Церковію, выходятъ на брань, какъ воины, и проливаютъ кровь къ погубленію души своей, и сверхъ того, что посланные съ Запада хотятъ всъхъ учить и принудить принять ихъ мнъніе.

Патріархъ Антіохійскій отвъчаль Михаилу, съ чрезвычайною умъренностію и благоразуміемъ, и грамата его могла бы служить руководствомъ для объихъ канедръ, въ обстоятельствахъ столь смутныхъ. Онъ извъщаль, что во времена Іоанна Антіохійскаго, еще на его-памяти, имя Папы находилось въ помянникъ, и что за сорокъ лътъ предъ тъмъ, когда самъ посътиль Константинополь при Патріархъ Сергіи, поминалось имя Папы Іоанна съ прочими Патріархами.—Какимъ же образомъ и по какимъ причинамъ исключено было не знаетъ; впрочемъ полагалъ, что Михаилу не должно слишкомъ заботиться о семъ предметь. Обстоятельство сіе показываеть, что и во время общенія, имя папское поминалось въ церквахъ, наравнъ съ прочими Патріархами, а иногда и опускалось безъ различія, и не въ одномъ Константинополъ, слъдственно безъ всякой мысли о утверждении единства церковнаго на канедръ Римской. (гл. 13.)

Патріархъ выражался, касательно злоупотребленій

Римскихъ, описанныхъ ему Михаиломъ, что по его мнънію должно избъгать нъкоторыхъ, исправить иныя и умолчать о прочихъ; »ибо что намъ до того, что ихъ Епископы бръють бороды и носять кольца въ залогъ обрученія съ Церковію; мы сами дълаемъ себъ гуменцо на головъ въ честь св. Петра, и носимъ золото на одеждахъ. Что же касается до нечистыхъ яствъ и мяса, употребляемаго ихъ монахами, то и наши иногда то же творять, и не должно гнушаться никакимъ твореніемъ Божіимъ, но всякое принимать, только съ благодареніемъ;» онъ предлагалъ въ примъръ великаго Пахомія, который кормилъ свиней для приходящихъ странниковъ, больнымъ же инокамъ давалъ въ пищу ноги и внутренность. Но самое великое зло и достойное анавемы есть приложеніе къ символу словъ »и отъ Сына,» и Петръ распространялся о семъ предметь, какъ наиважнъйшемъ. »Однако, продолжалъ Петръ, мы должны обращать вниманіе на благое намъреніе, и если не въ опасности въра, то склоняться болъе къ миру и любви братской, ибо и они суть братія наши, хотя часто гръшатъ по грубости и невъжеству. Не льзя искать одинаковаго совершенства у варварскихъ народовъ, какъ у насъ, съ дътства воспитанныхъ въ чтеніи Св. Писанія; довольно уже если они сохраняють издревле ученіе о Троиць и воплощеніи.» И такъ вотъ какими разумълъ Святитель Антіохійскій Римлянъ и вообще всъхъ Западныхъ, а не учителями и предводителями въ въръ, и могло ли быть иначе послъ полутора въковаго неустройства Римской Церкви.

»Однако же мы не одобряемъ, что они запре-

щають пресвитерамъ, имъющимъ законныхъ женъ, прикасаться къ святынъ, и что не соблюдаютъ постовъ подобно намъ; о опръснокахъ же я достаточно говорилъ прежде, и древніе обычан должны соблюдаться. Что васается до употребленія въ пищу удавленины, и до браковъ двухъ братьевъ съ двумя сестрами, не думаю, чтобы Папа и Епископы сіе разръщали; но это быть можетъ частные примъры, какъ и безъ нашего въдома случается въ имперіи. Мы оставляемъ безъ вниманія собственныя зло-употребленія, тщательно вникая въ чужія.»

»Ты хорошо поступишь, если будешь настанвать о символь, и о бракъ пресвитеровь, прочее же можно оставить, а можеть быть еще большая часть нареканій несправедлива и мы не должны легко върить клеветамъ. И такъ ты долженъ написать къ будущему Папъ, когда оный изберется, а можеть быть онъ еще скажеть въ свое оправдание, что сін обвиненія ложны и можно ли върить напримъръ: чтобы они не почитали святыхъ мощей, когда столько гордятся тъмъ, что у себя имъють тълеса Петра и Павла? и какъ говорить, что не уважають иконъ, когда Папа подписаль седьмой вселенскій Соборь и проклямь иконоборцевы?» (Мивніе сіє могло произойти отъ того, что на Западъ долгое время многіе не принимали сего Собора, исплючая однихъ Папъ.) »И такъ я повергаюсь мысленно къ етонамъ твоимъ, и умоляю быть синсходительные, дабы желая возставить падшее, не едвалть тажелье самато наденія, твить болье, что оть долгаго несогласія, между нашею Церковію и столь великою кабедрою, преизоным многія бъдствія. Я бы полагаль, что если

они исправять свое приложение къ символу, не должно ничего отъ нихъ болъе требовать, и можно оставить даже безъ вниманія вопросъ объ опръснокахъ. Умоляю тебя, согласись на сіе мнъніе, дабы требуя всего, не лишиться всего.»

И такъ вотъ на какихъ условіяхъ Церковь Православная хотъ по опять принять въ свое общеніе Римскую, которая все болье й болье отъ нее отдълялась, во время продолжительныхъ своихъ неустройствъ, когда не только нарушила всякую связь, но и допустила многія измъненія внутри себя, еще болье умножившіяся въ крестовые походы. Отъ сего охлажденія ея и частный разрывь легатовъ съ Патріархомъ Михаиломъ, хотя и не имъль дальный нарушеніе взаимнаго согласія и отпаденіе цълаго Запада отъ вселенскаго единства, какъ увидимъ изъ послъдующаго хода исторіи среднихъ въковъ.

#### II.

# Папа Григорій VII.

Еще Папа Стефанъ IX, второй послъ Льва, отправиль оть себя трехъ легатовъ въ Царьградъ, въ 1052 году, съ дружественными граматами къ Императору, но они возвратились съ пути, услышавъ о его смерти. При его преемникъ Николаъ II, духъ Гильдебранта, архидіакона Римской Церкви, будущаго Григорія VII, уже началь оказываться; ибо онъ оградилъ, соборнымъ постановлениемъ, избраніе Папъ отъ всякаго чуждаго вліянія, вопреки правъ императорскихъ, предоставивъ оное однимъ кардиналамъ его канедры: однако на семъ Соборъ, какъ и на послъдующемъ, не касались происшедшаго разрыва легатовъ съ Патріархомъ Михаиломъ. Послъ Николая, Папа Александръ II, посылалъ также легата своего въ Константинополь, который провель тамъ около года, при Патріарх в Іоаннъ Ксифилинъ; что показываетъ миролюбивое расположение объихъ каоедръ. (Ист. Флери кн. LX, гл. 24, 31.)

Скоро воцарился и самъ Гильдебранть, подъ именемъ Григорія VII, и съ тъхъ поръ требованія Первосвященниковъ Римскихъ сдълались столь неумъренны, дъйствительное же могущество ихъ столь необъятно, что Восточная Церковь, по необходимости, должна была для нихъ казаться отторгшеюся отъ Западнаго единства, когда только защищала свои права и независимость, на основаніи вселенскихъ постановленій и древнихъ обычаевъ. (Флери кн. LXI, гл. 447)

Духовная власть Григорія, провозглашавшая и низлагавщая Императоровъ и Королей, требовавшая ихъ покорности, какъ бы отъ данниковъ или подданныхъ Римскаго престода, до такой степени нарушала всякую церковную и гражданскую свободу, что даже Римскіе историки сознаются, что она выходила изъ должныхъ предъловъ и почти униитожала всь права Епископовъ и Церквей, отъ коихъ настоятельно домогалась совершенной покорности. Всв Патріархи (разумъется не Восточные) и Архіепископы принуждены были присягать въ повиновеніи Первосвятителю, который только себя одного воображаль облеченнымъ полнотою духовной власти, преподаваемою имъ въ разныхъ степеняхъ процимъ Святителямъ. Слишкомъ распространенное право, перенесенія дъль къ Римской каведръ, укоренялось болъе и болъе, ръшенія оной почитались непогръшительными и отъ нея зависъли назначеніе и утвержденіе Епископовъ; верховная же власть Папъ не ограничивалась, ни какимъ Соборомъ вселенскимъ, ни какимъ обычаемъ или закономъ. Отселъ всъ неповинующиеся его вельніямъ, или не бывшіе въ общеніи съ канедрою Римскою, почитались схизматиками и еретиками, и потому главное и единственное условіе всякаго возвращенія

въ лоно Церкви была покорность ся верховному Епископу. Григорій VII, положить прочное основаніе сему самовластію, усилившемуся въ среднихъ въкахъ. (Palmer a treatize on the Church. vol. 1. р. 196.)

Онъ не только быль уверень, что вообще власть свътская должна быть подчинена духовной, но даже предполагаль имьть особенный права на всь государства, какъ явствуетъ изъ его писемъ. Во первыхъ Григорій поциталь однимъ изъ преимуществъ своей кабедры располагать вынцемъ императорскимъ по произволу, и потому въ актахъ своихъ никогда не ставилъ; по древле принятому обычаю, имени Императоровь Западныхъ, но только годъ своего святительства; от в новоизбираемаго же Короля Германскаго требоваль присяги, какъ отъ васалла, и совершеннаго во всемъ повиновенія. Саксонію, покоренную Карломъ великимъ, почиталъ достояніемь святаго Петра, якобы по завъщанію сего Государя. Легатамъ своимъ во Франціи поручиль, чтобы они съ каждаго дома приказывали взносить ежегодную подать святому Петру, если хотять признавать его по древнему обычаю своимъ пастыремъ, въ чемъ ссылался также на подложныя постановленія Карла великаго. Съ Англіи собираль дань; но отказь въ върноподданнической присять, Короля Вильгельма, сильно его раздражиль. Королю Датскому напоминаль, что онь объщаль будто бы вручить себя и царство святому Петру, я предлагаль, одному изъ сыновей его въ даръ, какую либо изъ областей, принадлежащихъ еретикамъ. (Ист. Флери кн. LXIII, гл. 11.)

О Испаніи отзывался въ своихъ письмахъ, что прежде нападенія на нее Сарациновъ, она принадлежала святому Петру, и лучше желаеть, чтобы она принадлежала невърнымъ, нежели Христіанамъ, непризнающимъ себя подданными Апостольской каоедры. Въ Сардиніи повельваль удовлетворять правамъ святаго Петра, съ угрозами грядущихъ бъдствій за непослушаніе; ибо многіе народы предлагали ему уступить имъ сію область, объщая вознаградить за такой даръ. Епископу Сардинскому вельль обрить бороду, по обычаю Римской Церкви, соблюдаемому будто бы отъ самаго начала Христіанства, и заповъдываль обычай сей всему клиру, подъ страхомъ лишенія имуществъ за непослушаніе. Королю Венгерскому напоминаль Григорій, что его государство издревле было предано святому Петру отъ властителей, и за нарушение такого подданства утраченъ быль ими вънецъ; Далматія же будто бы искони принадлежала канедръ Апостольской. Даже на отдаленную Россію простеръ свои притязанія честолюбивый Григорій, изъясняя въ грамать къ Великому Князю Изяславу, будто сынъ его, посъщая святыя мъста Римскія, объявиль, что хочеть посвятить царство свое святому Петру, и принять оное обратно въ даръ отъ руки первосвятителя; Папа присовокупляль, что исполнить столь справедливое прошеніе.

Григорій, етрогими узаконеніями, упрочиль навсегда въ Западной Церкви безбрачіе клириковъ и запретиль богослуженіе на иномъ языкъ, кромъ Латинскаго, вопреки разръщенія, даннаго за двъсти лъть до него, Папою Іоанномъ VIII, Славянамъ, чъмъ еще болъе умножилъ причины разрыва церковнаго между Западомъ и Востокомъ. Но самъ онъ такъ былъ занятъ, возмущеніями собственной столицы противъ него и распрею съ Императоромъ Генрихомъ IV, котораго низлагалъ будучи низлагаемъ взаимно, что не имълъ времени заняться Восточною Церковію, съ коею и не входилъ въ прямыя сношенія, во все время своего правленія.

Второй его преемникъ Урбанъ II, двигатель крестовыхъ походовъ, имъль првніе съ Греками о исхожденіи Святаго Духа, въ 1098 году, на маломъ соборъ въ городъ Баръ, куда не задолго были перенесены мощи чудотворца Николая, изъ. Мурь-Ликійскихъ. Ансельмъ, Архіепископъ Британскій, котораго Папа называль отцемъ своимъ и владыкою, говориль за него, и отвергавшие исхожденіе Духа Святаго, отъ Сына, впервые были тогда преданы аначемъ, вопреки правилъ вселенскихъ Соборовъ, запрещавшихъ всякое измънение въ символь. Однако Соборъ сей быль слишкомъ незначителенъ, и потому не могь имъть вліянія на отношенія Запада и Востока. Напротивъ того мы видимъ изъ исторіи, что Патріархъ Іерусалимскій Симеонъ писалъ въ Папъ, чрезъ Петра пустынника, прося покровительства противъ невърныхъ; а крестоносцы, проходя чрезъ Константинополь, не совсъмъ чуждались Грековъ; въ Антіохіи же освободили изъ темницы Патріарха Іоанна, мучимаго Сарацинами, и возстановивъ его съ честію на канедръ, не ръшились назначить другаго Патріарха, вопреки каноновъ, запрещающихъ двухъ Епископовъ въ одной Церкви; онъ оставался до произвольного удаленія

въ Константинополь, уже два года спустя, когда увидълъ, что ему трудно управлять людьми Латинскаго обряда. Если же въ Іерусалимъ поставили Патріарха Латинскаго на мъсто Симеона, то потому только, что онъ находился тогда въ отсутствіи, да и Латинскіе Патріархи, два вдругъ, овладъли кафедрою Іерусалимскою, по распрямъ крестомосцевъ, но легатъ папскій Даимбертъ возымълъ верхъ надъ соперникомъ. Съ тъхъ поръ Папы властно стали мъщаться въ дъла управленія Патріарховъ Іерусалимскаго и Антіохійскаго, и вражда крестоносцевъ противъ Греческой имперіи послужила въ XII въкъ къ довершенію разрыва. (Ист. Флери кн. LXIV, гл. 31, 58, 59, 67.)

# Вътъ двънадцатый.

Однако и въ теченіи онаго еще случались миролюбивыя сношенія, между Константинополемъ и Римомъ.—Въ 1115 году Императоръ Алексій Комнинъ, услышавъ о насильственныхъ поступкахъ Императора Генриха V, противъ Папы Пасхалія ІІ, отправиль къ нему посольство для предложенія защиты, съ тъмъ, чтобы Папа вънчаль его самаго или сына его, вънцомъ императорскимъ въ Римъ,

и Римляне готовились отправить къ нему для почетной встръчи до 600 гражданъ, но путешествіе сте не состоялось, и Флери, основываясь на современныхъ летописяхъ, полагаеть, что Алексій постоянно быль въ общени съ Римскою Церковію, судя по его граматамъ въ Папамъ Урбану и Пасхалію, не смотря на распри съ крестоносцами. На Латеранскихъ соборахъ, бывшихъ въ теченіи сего въка, которые на Западъ почитаются Вселенскими и на коихъ присутствовали иногда посланные изъ Царяграда, отнюдь не касались также вопроса о разрывь церковномъ, какъ будто оный не существоваль, хотя дъйствительно давно уже не было единства духа между Западомъ и Востокомъ. (Ист. Флери RH. LXVI, PM. 16, 52; RH. LXXIII, PM. 19; RH. LXVII, ги. 31.)

Замъчательно однако суждение одного философа Греческаго, пришедшаго въ числъ посланниковъ изъ Царьграда къ Императору Клотарію, въ 1137 году. Осуждая Западную Церковь и особенно Римскую канедру, опъ говориль: что Папа болье Государь, нежели Епископъ, и весь клиръ Римскій отлученъ отъ Церкви, за опръсноки и за приложеніе къ символу; танъ исполняются надъ ними слова Пророческія; (Иса. XXIV, 2.) жевященникъ будетъ въ нихъ яко народъ,» нбо Еписконы ихъ ходятъ на брань, по примъру Папы Иниокситія ІІ, собирають войска, раздають имъ жадованье и носять багряницу. Посему возникло држие между философомъ и Латинянами, описание коего опр отправиль въ Патріарху Льву въ Констанчніополь. Кн. LXVIII. гл. 40.)

И въ 1149 году Пана Евгеній III, получивъ изъ Царяграда, чрезъ пришедшаго къ нему Епископа, посланіс Греческое, въ коемъ изложены были спорные предметы, между Восточною и Западною Церковью, просиль Ансельма, Епископа Саксонскаго, бывшаго нъкогда посланникомъ Императора Клотарія въ Царьградъ, извъстить его о пръніяхъ, какія онъ тамъ имълъ съ Греками. Ансельиъ отвътствоваль, что Императоръ Кало-Іоаннъ и Патріархъ назначили ему общенародное првніе, съ Архіепископомъ Никомидійскимъ Никитою, который, после многихъ разсужденій, о исхожденіи Духа Святаго, будто бы съ нимъ согланиался, но говорилъ, что не льзя рышить столь важнаго предмета безъ вселенскаго Собора; о первенствъ же Римской Церкви выразился такимъ образомъ: (Кн. LXIX, гл. 42.)

»Мы не отказываемъ ей въ первенствъ между ея сестрами, т. е. патріаршими Церквами, и мы дозволяемъ ей предсъдать на Соборахъ вселенскихъ; но она отдълилась отъ насъ своею надивнностію, когда, выступивъ изъ своихъ предъловъ, раздълила имперію и вмъсть Церкви Запада и Востока. Когда созываеть безъ насъ Соборы изъ Епископовъ Западныхъ, они должны съ уважениемъ принимать и соблюдать правила, установляемыя съ ихъ согласія и совъта, но для насъ, хотя мы и не имфемъ раздъленія въ въръ съ Римскою Церковью, какъ могуть быть пріемлемы каноны, изданные безъ въдома нашего? Ибо если Папа намъренъ посылать намъ указы, гремя съ высоты своего престола, судить и рядить наши Церкви, безъ нашего совъта, только по своей прихоти, то гдт же тутъ 41

братство, или даже отчество? Мы были бы рабами, а не чадами Церкви! И если бы надлежало нести столь тяжкое иго, то одна бы Римская Церковь пользовалась желанною ей свободою и давала бы законы всъмъ прочимъ, не подчиняясь сама никакому закону; къ чему же служило бы намъ тогда знаніе Св. Писанія? къ чему разумъ? Одна власть папская, которая по словамъ вашимъ свыше всъхъ человъковъ, дълаеть все сіе тщетнымъ; Папа будеть единымъ Епископомъ, единымъ учителемъ, единымъ пастыремъ, который дасть отвътъ Богу за стадо, ему единому ввъренное. Если же хочетъ имъть работниковъ, которые бы вмъстъ съ нимъ трудились въ вертоградь Господнемъ, пусть сохраняетъ свое первенство, не презирая братій, возрожденныхъ Інсусомъ Христомъ въ лонф Церкви, не для рабства, а для свободы; ибо всь мы, по словамъ Апостола, должны предстать на судилище Христово; всъ, говорить онъ, не исключая и Папы, и его самаго, хотя быль Апостоль. Посему не находимъ мы ни въ какомъ символъ, что должно исповъдывать въ частности Церковь Римскую, но Церковь святую, соборную, Апостольскую: Воть что говорю я о Римской Церкви, которую вмъсть съ вами уважаю; но не полагаю, какъ вы, должнымъ необходимо ей во всемъ сатьдовать, ни оставлять наши обряды для ея обрядовъ, не повъривъ оные прежде разумомъ и властію Писанія священнаго, и идти за нею сльпо, закрывъ глаза, повсюду, куда только заблагоразсудить вести по собственному ея разумънію. Мудрымъ между Греками и Латинами подобаеть разсудить, полезно ли и честно ли было намъ такъ дъйствовать.»

Кажется невозможно было сказать ничего скромнье и благоразумные, однако Ансельмы, раздраженный противорычемы, перебилы рычь Архіепископа, говоря: »если бы вы знали, какы я, выру, искренность, правосудіе, смиреніе, мудрость, осторожность любовь ко всему міру Римской кафедры, и особенно ея точность, вы разборы дылы церковныхы, и, свободу вы судахы, вы бы не говорили такимы образомы, но присоединились бы кы ея общенію и покорились ей.»—Такой отзывы особенно замычателены, послы всыхы ужасовы, которые опозорили Римскую кафедру вы X, XI и XII выкы, и служить лучшимы оправданіемы словы Никиты и вмысть справедливою укоризною Риму.

Въ 1155 году были опять нъкоторыя мирныя сношенія между Западомъ и Востокомъ, по случаю предложенія помощи Императоромъ Мануиломъ Императору Фридриху и Папъ, противъ Роберта Сицилійскаго. Папа Адріанъ IV, писалъ къ Архіепископу Василію Оессалоникійскому, отправляя легатовъ въ Константинополь, чтобы онъ старался о соединеніи Церквей, и Василій отвътствоваль: »что нътъ раздъленія между ними и Латинами; если же и существують нъкоторыя причины соблазна, которыя отдалили ихъ другь отъ друга, то святыня ваша можеть легко ихъ упразднить, по обширности своей власти и съ помощію благонамъреннаго Императора. Зачъмъ же, уподоблять насъ заблудшей овцъ или утраченной драхмъ? отрицаемъ будто бы мы отпали отъ лона твоего отеческаго, и не чуждаемся ни сыновняго имени, ни отеческихъ заботь; ибо по милости Божіей, върно и твердо

стоимъ въ исповъданіи блаженнаго Петра, исповъдуя и проповъдуя Того, кого онъ исповъдаль и проповъдаль, ничего не измънля въ постановлепілхъ святыхъ Отцевъ и ни сдиной іоты пе прибавлия къ словамъ Евангельскимъ и Апостольскимъ. Не знаемъ также инаго основанія, кромъ положеннаго, и то же съ тобою возвъщаемъ и учимъ, какъ л, такъ и всь подлежащие великому Апостольскому престолу Константинопольскому. Единый въ объихъ Церквахъ возглаціается символь въры, единый приносится агнецъ, какъ у Западныхъ святителей, которые подъ твоею верховною святынею священподъйствують, такъ и у насъ, отъ востокъ солнца, пріявшихъ святость свящейства отъ высонайшаго престола Константинопольскаго.»—И Петръ, достопочтенный аббать Клунійскій, прославленный святостію жизни и ученіемъ на Западъ, писаль граматы къ Императору Ісанну Комнину, о покровительствъ Франковъ на Востокъ, напоминая, что родитель его пожаловаль монастырь близъ Царьграда одному пріорату западному, захваченный съ техъ поръ чужими, и о томъ же писалъ къ Патріарху, величая его: »достоуважаемымъ и великимъ Святителемъ Вожінмъ, съ коимъ хранить общеніе въ сдинствъ въры и любви, и коего молитвъ и заступленія просить себъ и всему братству Клунійскому, предлагая и ему взаимно ть же духовныя пособія.» И такъ сще не было тогда совершеннаго разрыва. (Флери кн. LXX, гл. 11, 19. Palmer vol. 1. pag. 191, 192.)

Около половины сего стольтія явилось собраніе законовъ перковныхъ нъкоего монаха Гра-

ціяна, составленное изъ отрывковъ святыхъ Отецъ, и папскихъ декреталій, которыя нынъ признаются дожными самими Римлянами, хотя онь служили одною изъ первыхъ опоръ честолюбивымъ замысламъ ихъ первосвятителей. Папа Евгеній III утвердиль сіе твореніе Граціяна и вельль преподавать по оному право церковное, такъ что въ теченіи трехъ последующихъ вековъ, было единственнымъ руководствомъ для всего Запада. Воть какъ говорилъ Граціянъ: »Святая Римская Церковь утверждаетъ каноны, но не связана ими и не покоряется имъ сама. Какъ Іисусъ Христосъ, давшій законъ, исполниль его, чтобы освятить собою, и потомъ, чтобы показать, что онъ есть владыка закона, оставиль его и освободиль отъ него своихъ Апостоловъ; такъ и святители перваго престола, уважають каноны, изданные ими или другими съ ихъ согласія, и исполняють ихъ по смиренію, дабы другіе ихъ исполняли, но иногда показывають своими решеніями, или примърами, что они свыше каноновъ отъ нихъ проистекающихъ.» Желательно бы знать, на какихъ вселенскихъ Соборахъ утверждены такія преимущества Римской канедры, и на какихъ Евангельскихъ словахъ они основаны?-Папы, узаконившіе сін противузаконныл правила, не явно ли нарушали сами всякое общение съ тъми, которые держась древняго православія, не хотъли имъ покориться, потому что не могли дъйствовать вопреки своей совъсти и канонамъ. Впрочемъ долголътнія и кровопролитныя распри Папъ съ Императорами Западными, о препмуществахъ власти, и внутреннія смятенія искателей Римской канедры,

между коими раздълялись Государи Европейскіе, занимали Епископовъ древняго Рима, въ теченіи сего въка и послъдующихъ, отвлекая отъ истинной духовной цъли Христіанства. Еще продолжались однако иногда дружественныя сношенія, между Римомъ и Царьградомъ, и Императоръ Мануилъ благопріятствоваль Папъ Александру III, гонимому Императоромъ Фридрихомъ, такъ, что Греки говорили даже, будто ихъ Государь возстановиль его на канедръ; Мануилъ послалъ Митрополита Кори потомъ игумена Нектарія, цирскаго Георгія присутствовать на Соборъ Латеранскомъ. Самъ онъ быль, женать на дочери князя Антіохійскаго, Раймунда, что показываеть, что еще тогда Греки и Латины не чуждались между собою общенія брачнаго, не смотря на разрывъ церковный, и Вильгельмъ Латинскій Архіепископъ Тира, проъзжая чрезъ Царьградъ, во время кончины Мануила, писалъ, что душа его пріимется конечно на небо, и благословенна его память. Но уже политическая вражда между Греками и Франками была столь велика, отъ частыхъ войнъ имперіи съ крестоносцами, многіе изъ нихъ были умерщвлены яростною чернію въ Константинополь, по смерти Мануила, и спасшіеся изъ числа Франковъ желали отмстить за то Грекамъ. Все сіе показываеть, что одною изъ важныхъ причинъ совершеннаго отчужденія Запада и Востока было вооружение крестоносцевъ, проходившихъ чрезъ Византійскую имперію, и наконецъ овладъвшихъ его, въроломнымъ взятіемъ Царьграда. Патріархи Антіохіи и Іерусалима, изгнанные изъ своихъ эпархій Франками, жили тогда въ Царьградъ, и обладаніе Сирін крестоносцами было для нихъ столь же тягостно, какъ и самое иго Турецкое; самъ Патріархъ Константинопольскій, бывшій при Императоръ Мануилъ, Михаилъ Анхіалъ, не съ удовольствіемъ видълъ такое сближеніе Императора съ Папою, и отсовътовалъ ему принятъ предлагаемое легатами соединеніе, весьма благоразумно говоря: что легаты, подъ предлогомъ единства, ничего инаго не домогаются отъ Греческой Церкви, какъ признанія первенства Папы и права на аппелляцію къ нему, вмъстъ съ возношеніемъ имени его въ поминовеніяхъ. (Флери кн. LXX, гл. 28; LXXI, гл. 35, 53; LXXIII, гл. 19, 32, 42. Palmer. a Treat. of the Church. Т. 1. р. 197.)

# Въкъ тринадцатый.

·I.

# Взятіе Царяграда Крестоносцами.

Тринадцатый въкъ былъ одинъ изъ тягостныхъ для Церкви Православной, по случаю крестовыхъ походовъ, разорившихъ столицу имперіи Греческой, и отъ покушеній Римскихъ покорить себъ Востокъ, ибо это было самое цвътущее время са-

модержавія Папъ. Иннокентій III и Вонифатій VIII, стоять въ началь и въ исходъ въка сего, какъ представители высшей власти, до которой могли достигнуть: Иннокентій быль двигателемъ всей Европы и распорядителемъ Востока, куда, посль покоренія Царьграда крестоносцами, поставляль Патріарховь; Вонифатій рышился дать буллу такого содержанія: «мы исповъдуемъ Церковь единую святую Апостольскую, вив которой нъть спасенія, признаемъ также, что она есть единственная, т. е. единое тъло, имъющее единую главу, а не двъ, подобно чудовищу. Сей единый глава есть Інсусь Христось, и св. Петръ его намъстникъ и наследникъ св. Петра. Если же Греки или другіе говорять, что они не подчинены его преемнику, то чрезъ сіе самое сознаются, что они не суть овцы Христовы, ибо онъ самъ сказалъ, что едино стадо и единъ пастырь.» (Ничего подобнаго однако сему новому исповъданію, не встръчается ни въ первые въка, ни въ символахъ вселенскихъ Соборовъ, хотя они исповъдують также единую Апостольскую Соборную Церковы) Вонифатій далье разсуждаеть о двухъ мечахъ, свътскомъ и духовномъ, и о двухъ соотвътствующихъ имъ властяхъ, изъ коихъ первая должна покориться второй, ибо человъкъ духовный судить все и никто его не можеть судить. »И такъ, кто противится его власти, противится Богу и вводить, подобно Манихеямъ, два начала, что совершенно ложно и исполнено ереси. Почему объявляемъ и опредъляемъ, что необходимо для спасенія всьхъ, чтобы всякая тварь быда подвластна Папъ.» (Ист. Флери кн. XXX, гл. 60.)

XC-9% 18

Воть до какого безумія можеть достигнуть отступление отъ древняго чипоначалія церковнаго, учрежденнаго Господомъ и его Апостолами. Любопытно видеть, какъ самые приверженцы Западной Церкви судили о тогдашнихъ притязаніяхъ ея Первосвятителей и вообще всъхъ Епископовъ, непрестанно спорившихъ съ властителями мірскими. »Подобныхъ состязаній, говорить Флери, не встръчается въ Гречсской Церкви, потому что ихъ Епископы не имъли власти и должностей мірскихъ, ни обладанія, и не знали ложныхъ декреталій папскихъ и проистекциять отъ того новыхъ постановленій Латинской Церкви; все ихъ каноническое право состояло въ соборныхъ правилахъ вселенской Церкви, и они судили только однихъ духовныхъ, возлагая только церковныя эпитиміи на кающихся. Латинскіе князья, будучи вссьма невъжественны, върили всему, что имъ говорили духовные о преимуществахъ Церкви. У Грековъ же, гдъ было гораздо болъе образованности, частныя лица читали Священное Писаніе и каноны святыхъ Отецъ, и потому сохранили лучше древній порядокъ церковный. Едископы ихъ и Патріархи судилиеь на всъхъ Соборахъ, не спрашивая у Папы дозволенія созывать ихъ, ни утвержденія оныхъ; Епископы переходили безъ согласія Папъ съ мъста на мъсто и назначались новыя эпархіи, ибо такимъ образомъ соблюдались древнія правила Восточной Церкви, не только послъ Фотія, но и прежде, во время самаго тъснаго союза съ Римскою ковію, и это потому, что и на Западъ не существовало прежде такого обычая. Разрывъ же утвердился только со времени взятія Царыграда крестоносцами.» (Флери разсужд. о Церк. Истор. XIII въка гл. 15, и съ XI по XIII вък. гл. 8, 9.)

»Левъ IX и его преемники, которые хотъли возстановить Римскую Церковь изъ развалинъ X въка, во всемъ ея блескъ, старались утвердить и ея мірскую власть, которую основывали на ложномъ актъ Царя Константина, и на послъдующихъ актахъ Императоровъ Франкскихъ, и такъ была сильна въ то время довъренность къ нимъ на Западъ, что Св. Бернардъ называлъ Папу Евгенія III, преемникомъ не только Св. Петра, но и Константина. Не ужели же въ XI въкъ открылась мудрость неизвъстная древнимъ въкамъ, и не ужели Левъ IX и Григорій VII были просвъщеннъе святыхъ Льва и Григорія великихъ?»

»Духовная власть Папъ умножилась до такой степени, чрезъ ложныя декреталін, что они принуждены были повърять ее другимъ, ибо не могли идти всюду сами или всъхъ къ себъ привлечь. Отявилась необходимость частныхъ легатовъ, избираемыхъ изъ Римскихъ кардиналовъ, или живущихъ на своихъ мъстахъ, Епископовъ и аббатовъ, которые распоряжались во всвхъ эпархіяхъ, уничтожая власть настоящихъ Пастырей и мъстные Соборы каждой области, и дълались ненавистными своею надмънностію и корыстолюбіемъ; чрезъ сіе нарушился первоначальный порядокъ церковный, и Митрополиты областей такъ мало въдали право свое, что они сами жадно домогались титула легатовъ папскихъ.» (Должно благословлять провидъніе, которое оградило Церковь Православную, самымъ ея убожествомъ и внъшними бъдствіями отъ подобныхъ безпорядковъ, подрывавшихъ коренныя начала.) »Грустно, продолжаетъ Флери, обнаруживать дъла столь постыдныя, и я опасаюсь соблазлить людей болъе благочестивыхъ, нежели просвъщенныхъ, но основание истории есть истина.» (Гл. 11, 13.)

Взглянемъ на отношенія Церквей между собою н въ теченіи сего въка. Иннокентій III, писаль къ Императору Алексью Ангелу и къ Патріарху Іоанну, о помощи для крестовыхъ походовъ и о соединеніи Церквей, чрезъ признаніе его надъ всъми господства; оба отвъчали ему въ томъ же духъ: Императоръ, что соединение было бы весьма легко, если бы пастыри отложили мудрость житейскую, и составили вселенскій Соборъ, на которой непремънно явятся и Епископы православные; а Патріархъ писаль весьма осторожно, спрашивая: какимъ образомъ Церковь Римская можеть быть одна всеобщею, когда есть другія частныя, и какъ можеть она быть матерію всьхъ Церквей, когда всв произошли изъ Герусалима? Что же касается до упрека, будто Греки раздълили Церковь, мнъніемъ своимъ о исхожденіи Св. Духа только отъ Отца, то они держатся собственныхъ словъ Іисуса Христа, символа Никейскаго и постановленій другихъ Соборовъ, принятыхъ Папами. (Ист. Флери RH. LXXV, гл. 14.)

Однако же, не смотря на сін дружелюбныя сношенія, когда крестоносцы въроломнымъ образомъ овладъли Царыградомъ, что осудилъ и самъ Папа, Иннокентій не замедлилъ дать Константинополю инаго Латинскаго Патріарха, Өому Морозини, котораго самъ рукоположилъ въ Римъ, вопреки всъхъ правъ настоящаго православнато Патріарха Іоанна Каматера. Между тымь Напа писаль къ кресто-»вы предупредили всь упреки, какіе. только можно сделать крестоносцамъ, потому что не имъя никакого права, ни власти надъ Греками, безъ всякой причины, отклонились отъ чистоты своего объта, завладъвъ Константинополемъ, вмъсто того, чтобы освободить опять Іерусалимъ, и предпочли блага земныя небеснымъ. Но всего преступпъе было то, что нъкоторые изъ васъ, не щадя ни ввры, ни возраста, ни пола, совершали всенародно всякаго рода нечистоты, предавая насилію рабовъ, не только женъ и вдовицъ, но и дъвъ и инокинь; не довольствуясь расхищеніемъ сокровищь царскихъ и боярскихъ, вы коснулись святотатными руками церковнаго достоянія и расхитили алтари, утварь, престолы, иконы и мощи. Такимъ образомъ Греки не могуть болье рышиться подчинить себя Римской Церкви, потому что они видять въ Латинахъ только преступленія и дъла тьмы, за которыя ихъ ненавидять какъ псовъ.» Не льзя было яснъе причину совершеннаго разрыва, однако Иннокентій вследъ за темъ продолжаеть: »поелику же судьбы Божін неисповьдимы, мы не хотимъ легко судить сего дъла, прежде нежели не извъстимся подробнъе; ибо, можетъ быть, Греки праведно были наказаны за гръхи свои, неправеднымъ вашимъ противъ нихъ поступкомъ, а Богъ не оставиль наградить вась праведно за то, что вы были орудіями его миценія. И такъ отложивъ всь сін соминтельные вопросы, долгомъ признаю отвъчать вамъ рышительно, чтобы удержали за собою и защищали землю, данную вамъ судомъ Божіимъ, надъясь со страхомъ, что онъ простить вамъ прошедшее, если съ правдою станете управлять свонии подданными, сохраняя ихъ въ миръ и согласуя съ нашею върою.» И Церкви Западной написалъ Иннокентій окружное посланіе: »что Господь, желая утъпить Церковь свою присоединеніемъ отдълившихся, отнялъ владычество у Грековъ надмънныхъ, суевърныхъ и непокорныхъ, и предалъ оное Латинамъ, смиреннымъ, благочестивымъ, православнымъ и покорнымъ!» Какъ сіи послъднія выраженія соотвътствуютъ тому, что писалъ Иннокентій въ грамать къ крестоносцамъ! (Ист. Флери кн. LXXVI, гл. 13.)

Между тъмъ новый Императоръ Греческій Ласкарись, основавшись въ Никеи жаловался Папть на неистовства Латинянъ въ Царьградъ и на ихъ въроломный поступокъ, и Папа отвътствовалъ, что онъ не оправдываетъ Латинянъ и самъ напротивъ того часто осуждалъ ихъ, однако привелъ пъкоторыя оправданія въ ихъ защиту; въ заключеніе же убъждалъ покориться новому Императору Латинскому, потому что все сіе случилось, по суду Божію, за непокорность Грековъ Римскому престолу. (Ист. Флери кн. LXXVI, гл. 26.)

Въ 1252 году были также сношенія, между Папою Григоріемъ IX и Патріархомъ Германомъ, жившимъ въ Никен, при Императоръ Іоаннъ Ватакисъ, по случаю прихода въ Анатолію пяти Францисканскихъ братьевъ, для проповъди слова Божія между иновърными. Но продолжительныя прънія ихъ

сь духовенствомъ православнымъ, о исхожденіи Духа Святаго и опръснокахъ, не кончились ничемъ удовлетворительнымъ, ибо каждая сторона осталась при своемъ мнъніи. Патріархъ писалъ Папъ: »изслъдуемъ подробно кто виною разрыва: если это мы, то укажите намъ зло и приложите врачевство; если Латиняне, то не думаю, чтобы вы захотым, по невъдънію или преступному упорству, оставаться внь насльдія Божія. Ибо всякой согласится, что существо раздора состоить въ разноръчіи догматовъ, нарушенін каноновъ и измъненін обрядовъ, принятыхъ нами отъ отцевъ нашихъ, и все могуть служить свидътелями, что мы простираемъ руки къ миру, когда изслъдуется истина, дабы обоюдно не называть другь друга схизматиками. Много сильныхъ повиновалось бы вамъ, если бы не страшились они тъхъ неправедныхъ истязаній, какими обременяете своихъ подчиненныхъ; отъ сего проистекаютъ кровавыя войны и опустошеніе городовъ и заключеніе храмовъ, въ коихъ прекращается божественная жертва. Недостаеть одного мученичества, но и оно недалеко, что могуть засвидътельствовать ужасы Латинянъ въ Кипръ.» И кардиналамъ писалъ онъ, »что все зло происходить отъ тиранства Римской Церкви, которая изъ матери сдвавась мачихою, и темъ болье порабощаеть Церкви, чьмъ болье ей покоряются.» (Ист. Флери кн. LXXX, гл. 20.)

Пана отвъчалъ Патріарху, что едва отдълилась Греческая Церковь отъ Римской, какъ сдълалась рабою свътской власти, и мало помалу отстала отъ истинной въры и порядка церковнаго. Основаніемъ сего упрека служило то, замъчаеть Флери, что Епископы и клиръ болъв были покорны государямъ и судіямъ, у Грековъ, нежели у Латинянъ, и лучше содержали въ древнихъ предълахъ неприкосновенность церковную.

Потомъ въ 1254 году, по ходатайству Марін Королевы Венгерской, дочери Императора Ласкариса и Францисканцевъ, бывшихъ послами на Востокъ, отправлены были Императоромъ Іоанномъ посланники въ Римъ, съ Архіепископомъ Сардійскимъ Андроникомъ и Кизическимъ Георгіемъ, къ Папъ Иннокентію IV, для договоровъ о соединеніи Церквей. Они уступали ему все, что онъ желалъ касательно Римскаго первенства, сколько могло оно согласоваться съ Св. Писаніемъ и правилами соборными; себъ же требовали, чтобы возвращенъ былъ Константинополь, престоль Греческаго царства, чтобы опять водворился тамъ Восточный Патріархъ со всеми своими преимуществами, и удалился Латинскій, и чтобы Папа не даваль помощи Латинскому Императору Балдуину. Но Папа Иннокентій отвътствоваль неръщительно на сін предложенія: »что на вселенскомъ Соборъ разсмотръно будеть дъло обоихъ государей, Іоанна и Балдуина, и ръшится кому изъ нихь долженъ принадлежать Константинополь; если же сей престольный городъ достанется Грекамъ, то ничто не можеть мъшать обоимъ Патріархамъ, Греческому и Латинскому имъть въ немъ пребываніе, потому что у каждаго есть тамъ свое стадо. Притомъ объщаль и много другаго Архіереямъ Восточнымъ, которыхъ отправиль обратно съ богатыми дарами. Смерть Папы и Императора, послъдовавшая въ томъ же году, прервала опять сношенія;

странно: однако, что Папа ръщался признавать законными двухъ Патріарховъ Цареградскихъ, въ одно и то же время, вопреки всъхъ правилъ. Очевидно, что здъсь выше всъхъ правилъ поставлено было правило: всъми средствами достигать преобладанія; Папа уступалъ Константинопольскому Патріарху часть власти, законно ему принадлежащей, но у него похищенной, чтобы сею приманкою уловить его въ свою зависимость. (Кам. собл. стр. 77.)

#### H.

### Императоръ Михаилъ Палеологъ.

Настала эпоха славная и вмъсть бъдственная для Греческой имперіи. Михаилъ Палеологь овладьть престоломъ малольтнаго Іоанна, сына Өеодора Ласкариса, и завоевавъ обратно Константинополь у Латинъ въ 1261 году, ослъпилъ своего законнаго Государя, за что и самъ нодвергся торжественному отлученію церковному, отъ добродътельнаго Патріарха Арсенія, который чрезъ нъсколько времени принужденъ былъ удалиться. Германъ, избранный на его мъсто, также не разръминъ Императора, и только, спустя пять лътъ,

духовникъ его Іосифъ, поставленный на престоль патріаршій, послѣ многихъ совъщаній, ръцился снять отлученіе, что показывало большую твердость въ пастыряхъ Цареградскихъ, особенно при Государъ столь суровомъ, каковъ былъ Михаилъ. (Ист. Флери кн. LXXXV, гл. 15, 47. Камень соблазна стр. 79.)

Между тымь Палеологь, опасаясь изгнаннаго Императора Балдунна, который искаль себъ помощи на Западъ, и сильныхъ Государей: Людовика Франнузскаго, шедшаго въ крестовый походъ, и Карла брата его, овладъвшаго Неаполемъ, обратился съ граматами къ Папамъ Урбану IV и Клименту IV, какъ бы подъ предлогомъ соединенія Церквей, но болье для огражденія своего государства отъ новыхъ нападеній Латинскихъ. »Удивляюсь, писаль онъ между прочимъ къ Урбану, что вы отлучили отъ Церкви Генуезцевъ, ради заключеннаго ими со мною мира, и что содержа первую степень между Епископами, предпочитаете кровопролитіе миру между Христіанами, каковы Генуезцы и Греки.—Поелику не льзя исправить прошедшаго, предупредимъ будущее. Вамъ бы, какъ отцу нашему, должно было предварить насъ, но я первый предлагаю миръ и не касаюсь теперь догматовъ и обрядовъ, что можно будеть легко устроить посль.»—Папа отвътствоваль, изъявлениемъ радости о предложеніяхъ мирныхъ, но увърялъ, что, прежде покоренія Римскому престолу, не можетъ по совъсти потерпъть, чтобы кто либо изъ Латинскихъ князей даль помощь Грекамъ. (Кн. LXXXV, г.д. 16, 17.)

Въ 1263 году Пана Урбанъ IV, отправиль опять
43

нь Императору четырехь Францисканскихь братьевь, для соглашенія о въръ, но преемникъ Урбана, Клименть IV, остался недоволенъ присланнымъ къ нему исповъданіемъ Михаила, и нашелъ въ немъ многія заблужденія и пропуски, (иначе сказать, Палеологь не соглашался на противныя уставамъ Церкви нововведенія Римскія). Посему онъ препроводиль къ Палеологу полное исповъдание Латинской Церкви, съ подробнымъ изложениемъ всъхъ догматовъ, таинствъ, частныхъ митий Западныхъ, и наипаче первенства и власти своей каоедры, заключивъ сими словами: »мы не намърены подвергать въру сію новымъ нспытаніямъ, почему излагаемъ ее просто, безъ всякихъ доказательствъ, и посылаемъ къ вамъ съ нашими избранными нунціями, съ коими можете прислать также своихъ мудръйшихъ, и объщаемъ, если нужно, созвать соборъ для утвержденія союза.» Но и это покушение осталось до времени безъ успъха. (Ист. Флери кн. LXXXV, гл. 55.)

Между тъмъ Палеологъ, движимый гораздо ботъе видами политическими, нежели церковными, будучи устрашенъ побъдами Карла Анжуйскаго, совершенно овладъвшаго Неаполемъ, отправилъ пословъ къ брату его Людовику, избирая его въ посредники мира Церкви и прося вмъстъ съ тъмъ отклонить отъ Грековъ оружіе Карла; но посланные: книгохранитель Іоаннъ Веккъ и архидіаконъ Константинъ Мелетиніотъ, нашли Людовика уже на одръ смертномъ.

Въ 1272 году, Миханлъ обратился, съ теми же прошеніями, къ Папъ Григорію X и старался склонить у себя, къ миру церковному, Патріарха Іосифа и Епископовъ; но они внимали его убъжденіямъ не охотно, и только изъ въжливости, опасаясь противоръчить открыто; внутренно же были увърены, что Церковь ихъ сохранитъ независимость и власть, коею искони была облечена, не подвергаясь владычеству Римлянъ, которыхъ почитали не иначе какъ за купцевъ и ремесленниковъ; посему ласково принимали посланцевъ Римскихъ, надъясь, что по-кушенія Императора, какъ и всъ предыдущія, останутся тщетными. Григорій, въ дружелюбныхъ граматахъ къ Государю и Патріарху, приглашалъ ихъ прислать знаменнтыхъ сановниковъ на Соборъ съ полномочіемъ: не остался празднымъ и Палеологь. (Кн. LXXXVI, гл. 18, 30, 51)

Однажды, въ присутствіи Патріарха и нъсколькихъ Епископовъ, онъ началъ съ угрозами склонять ихъ къ соединенію Церквей, и предлагаль примъры прежнихъ сношеній Императоровъ съ Папами, указывая на письма тогдашнихъ Епископовъ, которые не обвиняли въ ереси Латинянъ, а только требовали изключенія изъ символа словъ »и. отъ Сына,» и не чуждались ихъ общенія, когда принимали восточные обряды. »Что же противнаго канонамъ, спрашивалъ Императоръ, поминать Папу въ молитвахъ, когда обычай дозволяетъ поминать столькихъ присутствующихъ во время литургін, хотя они и не Папы? Еще меньше гръха называть его братомъ и первымъ, ибо и богачь Евангельскій называеть Авраама отцемъ своимъ, хотя удаленъ быль отъ него невозвратно. Если же мы дозволимъ самыя аппелляціи въ Римъ, то кто будеть стремиться такъ далеко за судомъ?» Таковы

были въроломныя предложенія Миханла, достойныя сходнаго съ ними образа дъйствованія Римскихъ Первосвятителей, для покоренія себъ непринадлежащихъ имъ Церквей.

Патріархъ молчаль, ожидая отвъта отъ ученаго книгохранитсля Векка, но видя его безмолвіе, повельнь ему сказать свое мнъне подъ страхомъ отлученія церковнаго, и Веккъ отвътствоваль, что въчная казнь для него страшнъе временной, и что бывають ерстики по имени, которые не суть таковы внутренно, и бывають тайные еретики еще не обличенные симъ названіемъ, каковы Римляне. Раздраженный Императоръ распустиль собраніе, заключиль въ темницу Векка и составивъ, съ помощію архидіакона Мелетиніота, бывшаго посланникомъ при Король Франціи, и Георгія Кипріяна, писаніе, защищающее ученіе Латинянъ, отправиль оное къ Патріарху, требуя немедленно отвъта, основаннаго также на текстахъ; но Патріархъ, съ полнымъ собраніемъ духовенства, на коемъ присутствовала и сестра государя Евдокія, опровергь писаніе царское. 34 --

Тогда Михаилъ началъ склонять на свою сторону заключеннаго Векка, надъливъ его книгами и освободивъ отъ узъ, и наконецъ онъ убъдиль, что соединение возможно, если только Латиняне изключатъ приложение изъ символа. (Каково долженствовало быть сие убъждение, начатое темницею?) Между тъмъ монахъ Іовъ, писавини отвътъ Патріарха, совътовалъ ему разослать, ко всъмъ върнымъ, окружное послание съ клятвою, что онъ не хочетъ присоединения, и всъ Епископы, кромъ дальновидныхъ

(т. е. имъвшихъ житейскіе виды) утвердили рукоприкладствомъ грамату Патріарха. Между твиъ Палсологь увъдомиль Папу, что немедленно отправить пословъ своихъ на Соборъ, и что Греки расположены къ миру. Для сего избраль онъ Германа, бывшаго Патріарха Цареградскаго и Митрофана, Митрополита Никейскаго, съ великимъ логоветомъ Георгіемъ Акронолитомъ и своимъ протовестіаріемъ, съ богатъйшими дарами, но дары погибли съ кораблемъ, на которомъ находился протовестіарій. Однако опасаясь нарушить согласіе съ Патріархомъ Іоснфомъ, который разръшиль его отъ отлученія церковнаго, Михаилъ заблаговременно убъдилъ старна удалиться временно изъ налать своихъ, съ сохраненіемъ титула и всъхъ преимуществъ, на тотъ случай если удастся соединение Церкви, но съ тъмъ условіемъ, что онъ опять возвратится, при неудачномъ дъйствованіи пословъ. (гл. 39, 40, 41.)

Такъ какъ всь убъжденія совратившагося Іоанна Векка къ Епископамъ оставались тщетными,
Императоръ созваль ихъ еще однажды и упрекаль
въ непокорности его власти: будто бы они проклинали его за то, что силою принуждаль нѣкоторыхъ
къ соединенію. »Я стараюсь о миръ, говорилъ онъ,
только для того, чтобы избъжать жестокихъ войнъ
и пощадить кровь нашу, ничего не вводя вновь
въ Церкви. Условія съ Римскою Церковію ограничиваются тремя предметами: первенствомъ, аппелляціями и поминовеніємъ, которыя всъ обращаются въ ничто, если только внимательно разсудить
о нихъ. Ибо когда придетъ сюда Папа занимать
первое мъсто? Кто ръщится переплыть море и

сдвлать столь дальній путь, чтобы защищать права свои? и наконець, что за нужда поминать имя Папы, когда Патріархъ служить въ великой церкви? Сколько разъ отцы наши дълали подобныя снисхожденія? вы же ссоритесь между собою и предаете насъ анавемъ, какъ будто мы хотимъ идти далъе и совершенно измънить обычаи, по примъру Латинскому. И такъ пусть каждый скажетъ свое мнъніе, имъя въ виду общее благо Церкви.»

Епископы отвъчали единодушно, что никто изъ нихъ не проклиналъ Императора, призывая на себя градскую казнь, если докажеть вину ихъ, что имъ не льзя давать каноническихъ ръшеній безъ Патріарха, и что если опасность угрожаеть государству, они могутъ представить отъ себя единственнымъ средствомъ молитву. Когда же спросили ихъ нотомъ наединъ, то нъкоторые совершенно отвергли всъ три предложенія, другіе же соглашались на первенство и аппелляцію въ той надеждь, что это будеть только на словахъ, а не на дълъ, но не хотъли поминать имя папское на молитвъ, чтобы не сообщаться съ измънившими символъ въры. Великій экономъ Ксифилинъ бросился къ ногамъ Императора и умоляль его, съ благимъ намъреніемъ отклонить войну виъшнюю, не возбудить внутренней, болъе опасной.

Тогда Михаилъ, чтобы показать, что имъеть у себя какое либо рукоприкладство Епископовъ, потребовалъ отъ нихъ подписки въ покорности его свътской власти, и сталъ отнимать ихъ имущество и изгонять изъ домовъ, будто бы принадлежавшихъ казив и готовить корабли для разсылки ихъ въ

заключеніе; почему изкоторые покорились, страха ради человіческаго. Тщетно весь клиръ молиль Императора подождать по крайней мірть возвращенія пословъ съ собора.—Михаиль объявиль государственными преступниками всіхъ, которые не дадуть подписки, а чтобы успокоить ихъ совъсть обнародоваль подъ страшными клятвами и анавемами, что никого не принудить прибавлять ни единой іоты къ символу, требуя только признанія первенства, аппелляцій н поминовенія, и то только на словахъ и ради снисхожденія. Малодушествовавшіє подписали, твердые были изгнаны или вынуждены угрозами къ невольному согласію.

#### III.

### Соборъ Люнскій.

Между твиъ послы царскіе явились на многолюдный Соборъ Ліонскій и встръчены были, съ чрезвычайною честію, Епископами Западными. На торжественной литургіи, которую совершалъ Папа въ день Петра и Павла, Евангеліе было читано на языкахъ Греческомъ и Латинскомъ, равно и символъ съ приложеніемъ »и отъ Сына» и бывшій Патріархъ Германъ, съ прочими Греками, не устыдились воспъвать во время литургіи похвальные стихи въ честь Папы, что показываеть какимъ духомъ
были они движимы. Любопытно, что на томъ же
соборъ Папа принималь также съ большею честію
нословъ Татарекихъ, и онъ посылалъ къ нимъ на
встръчу точно также, какъ и духовнымъ посламъ
Греческимъ, прелатовъ съ домашними кардиналами,
и принялъ ихъ въ присутствіи Епископовъ, сощедшихся къ нему въ покои для совъщаній соборныхъ.—Такъ перемъщано было на Западъ житейское съ духовнымъ! (гл. ХІНІ, 44.)

Наконецъ 6 Іюля 1274 года происходило торжественное засъданіе Собора Ліонскаго; Папа объявиль причину созванія, и что, противъ всякаго чаянія, Греки свободно покорились Римской Церкви, не требуя ничего временнаго: »мы писали къ ихъ Императору, говорилъ Григорій, захочеть ли онъ добровольно придти въ послушаніе наше принявъ исповъданіе Римское? и онъ прислалъ къ намъ о томъ договариваться. Милостію же Божією, Государь сей отложивъ всякое состязаніе, добровольно призналъ первенство и исповъданіе наше, и посланники его предстали къ намъ для изъявленія его согласія.

Тогда читаны были граматы царскія, въ коихъ Императоръ нарекалъ Папу отцемъ всъхъ Христіанъ и вселенскимъ первосвятителемъ, съ утвержденіемъ клятвеннымъ исповъданія въры, которое нъкогда послалъ къ нему Папа Климентъ IV. Признавая первенство Папы, Михаилъ просилъ однако, цтобы дозволено было Восточной Церкви сохранихъ символь безъ приложенія и всв обряды бывшіе до соединенія, не противные соборнымъ постановленіямъ древнимъ и преданіямъ отцевъ, и уполномочивалъ пословъ своихъ, отъ имени его, утвердить все написанное.

Грамата епископская къ Папъ написана была, оть лица сановниковъ Православной Церкви, съ подчиненнымъ имъ клиромъ, и что весьма замъчательно, безъ имени Епископовъ, а только съ титулами ихъ эпархій, какъ-то: Митрополить Ефесскій сь моннь соборомь, Митрополить Ираклійскій и 🧎 тому подобное, числомъ до 35. Они называли Григорія только великимъ и изряднымъ святителемъ Апостольской канедры, свидътельствовали о стараніяхъ Императора соединить Церкви, вопреки сопротивлению изкоторыхъ изъ нихъ, и что не смотря на ихъ просьбы, Патріархъ не согласился отступиться оть своего мизнія и потому удалень въ монастырь, доколь, по возвращении пословъ, не согласится воздать должнаго почтенія Римской каоедръ.

Тогда великій логоветь Григорій учиниль присягу вмісто Императора, вь томь, что отрекается оть разрыва и принимаєть исповіданіе Римской Церкви, признавая ея первенство, сь обіщаніємъ никогда не отступаться оть нея. Папа же, стоя и безъ митры, со многими слезами воспіль: »тебе Бога хвалимь,» и въ краткихъ словахъ изъявиль радость свою о соединенія Церквей. Потомъ бывшій Патріархъ Германъ и Митрополить Никейскій выступили на средину Церкви, и Германъ повториль по-Гречески символь, произнесенный по-Латыни Папою, съ приложениемъ словъ »и отъ Сына,» следственно вопреки прошенія самаго Императора и клятвеннаго объщанія даннаго имъ своимъ Епископамъ. Въ заключеніе торжества сего, достойнаго Римскихъ нововведеній, Папа вельтъ читать собору граматы Хана Татарскаго, и хотя это было внутри храма, послы, въроятно для большаго блеска, сидъли противъ Папы, у ногъ Патріарховъ Латинскихъ Константинополя и Антіохіи. Такъ кончилось сіе знаменитое дъяніе Ліонскаго Собора, смъсь Христіанскаго съ языческимъ! (гл. 44.)

По возвращении пословъ въ Константинополь, надъленныхъ богатыми дарами, Патріархъ Іосноъ быль заключень вы монастырь и Іоаннь Веккъ возведенъ на его мъсто, отъ чего возникъ внутренній раздоръ въ Церкви Православной. Напрасно Іоаннъ поражаль анаоемою непокорныхъ и, въ почтительныхъ граматахъ къ Папамъ, признавалъ вполнъ ихъ господство, все царство исполнилось смятенія духовнаго и гражданскаго, ибо нъкоторые изъ властителей Греческихъ подняли даже оружіе противъ Уніи, какъ то предсказывалъ Государю Ксифилинъ. / Немного выигралъ Палеологъ и со стороны вившней, потому что Папа Николай III, съ трудомъ могь удерживать Короля Карла, отъ нападенія на его владънія, и не сбылось условіе касательно символа. Онъ отправилъ въ Константинополь своихъ легатовъ, съ тайною инструкцією, настаивать, чтобы Греки непремънно читали символь съ приложениемъ, и чтобы Императоръ, всъ Епископы и весь клиръ, дали каждый отъ себя еще новое клятвенное объщание съ рукоприклад-

37 / --

ствомъ, о твердости ихъ въры, согласно съ формулою Григорія X, хотя и самъ сознавался, что такая присяга есть нововведеніе, несходное съ обычаями восточными; однако присовокуплялъ Папа: »всякой обычай, прекословящій верховнымъ правамъ Римской Церкви, долженъ быть необходимо уничтоженъ, какъ злоупотребленіе.» Съ такими честолюбивыми и лукавыми происками трудно было Римскому владычеству укорениться на Востокъ, котя Папа хитро совътовалъ своимъ посланнымъ, какимъ образомъ внушить Императору мысль и желаніе имъть постояннаго у себя легата, полнаго распорядителя дълами Церкви и представителя панскаго. (гл. 57, 58.)

»Не лучше ли сперва коснуться сего предмета въ видъ вопроса, а не требованія, и спросить у Грековъ, не хранять ли они въ памяти или въ актахъ своихъ, какимъ образомъ принимались у нихъ легаты Апостольской каеедры и какими правилами пользовались? если отвътъ царскій сообразенъ будетъ съ тъмъ, чего можно желать, то надлежить испросить оный на бумагъ; если же нътъ, то слъдуетъ объяснить ему, что наблюдается у Латинянъ касательно легатовъ, и говорить это не вдругъ, чтобы не иснугать, а напротивъ стараться привлечь мало помалу, внушая также, что не только въ дълахъ духовныхъ, но и въ гражданскихъ онъ можетъ быть полезенъ» (Кн. LXXXVII, гл. 23.)

Прибытіе посланниковъ папскихъ не было пріятно Палеологу, ибо чувствоваль, что они возмутять царство, слишкомъ ръшительными требованіями, и въ такое время, когда по личнымъ съ нимъ неудовольствіямъ, удалился самъ Патріархъ Іоаннъ Веккъ, благопріятный Уніи. Онъ проснаъ его возвратиться и, созвавъ Епнекоповъ, еще однажды увъряль ихъ, что не попустить никакого измъненія въ символь и обрядахъ, и лучше начнеть войну съ Неаполемъ; для успокоенія же легатовъ и увъренія ихъ въ своемъ единствъ съ Римомъ, посладъ съ ними Епископа Ефесскаго въ темницы, показать тамъ четырехъ родственниковъ своихъ, содержавшихся въ оковахъ за несогласіе въ въръ. А для большаго удовлетворенія Папы, Императоръ вельлъ написать весьма лестную грамату, съ подложными подписями большаго числа Епископовъ, между конми были и такія эпархін, которыя вовсе не существовали, и всв подписи начертаны были одной рукою. (гл. 38, 39.) 24-24

Когда Патріархъ, писаніями и соборами, старался утвердить Унію, вопреки всехъ старейнихъ Епископовъ, Императоръ дриствоваль ужасами н началь ослепленіемь своихь родственниковь, долго томившихся въ узахъ; но жестокости его были безполезны, потому что новый Папа Мартинъ IV, не довъряя ему и возбуждаемый Королемъ Неаполитанскимъ, не только принялъ съ презрвніемъ пословъ Императора, присланныхъ для его поздравленія, но даже торжественно отлучиль оть Церкви Михаила, какъ начальника ереси, и запретиль всемъ государямъ имъть съ нимъ какое либо общеніе. Раздраженный Императоръ, услышавь о томъ, самъ остановиль, во время литургін, діакона, хотьвшаго помянуть Папу, и воскликнуль: »воть что я пріобрель за то, что искаль мира Латинскаго и воеваль съ моими ближними!» сіе невольное сознаніе было достойнымъ следствіемъ всекъ вероломныхъ поступковъ Михаила! Онъ скоро скончался и тело его погребено было безъ всякихъ почестей. Андроникъ, сынъ его, немедленно отрекся отъ Уніи, и удаливъ Патріарха Векка, взялъ на место его престарелаго Іосифа, который не иначе, какъ съ церковною эпитиміею, принималь опять въ лоно православія отпадшихъ въ Унію клириковъ и мірянъ. (гл. 54, 70.)

Бывшій Патріархомъ Іоаннъ Веккъ, принужденъ быль на Соборв, созванномъ въ столицъ, оправдываться въ своихъ поступкахъ и писаніяхъ, и подписать православное исповъданіе въры, которое не избавило его оть заточенія, гдъ и умеръ. Однако внутреннее смятеніе, возбужденное въ Церкъви насиліями Михаила Палеолога, отъ нововведеній и частой смъны Патріарховъ, продолжалось въ царствованіе сына его Андроника, потому что взволнованные умы не могли скоро успоконться. (Кн. LXXXVIII, гл. 6.)

# Въкъ четырнадцатый.

Въ теченіе XIV въка Римская Церковь занята была собственными смятеніями, по случаю переселенія Папъ въ городъ Авиньонъ, въ область Королей Французскихъ, и явленія антипапъ, которые около полувъка раздъляли между собою Государей Западныхъ. - Однако проявлялись нъкоторыя покущенія къ соединенію церковному Запада и Востока, и Папа Іоаннъ XXII, посылаль въ 1334 году нунцієвъ своихъ въ Константинополь, для пръній дуковныхъ, къ Императору Андронику младшему, въ той надеждъ, что онъ, будучи женать на сестръ Герцога Савойскаго, имълъ болъе склонности къ Римской канедръ. Но посольство осталось тщетнымъ, какъ и покушение преемника Іоаннова, Венедикта XII, два года спустя. (Кн. XCIV, гл. 36, 52.)

Но въ 1339 году Императоръ Андроникъ отправилъ къ Папъ игумена Варлаама, съ благороднымъ Венеціяниномъ Стефаномъ Дандоло, разсуждать, а не договариваться о миръ церковномъ, ибо они объявили, что не имъютъ полномочія отъ Царя и Патріарха. Варлаамъ говорилъ искренно и благоразумно, что изъ двухъ способовъ устроить соеди-

неніе, чрезъ насиліе или чрезъ убъжденіе, первый рышительно невозможень, какъ уже доказаль примъръ Михаила Палеолога. »Если, говорилъ Варлаамъ, кто либо будеть ссылаться на Соборъ Ліонскій, то никто изъ Грековъ не пріемлеть сего Собора, потому что присутствовавшіе на ономъ были посланы, не четырьмя Патріархами, управляющими Восточною Церковію, и не отъ лица народа, но Императоромъ, который хотьль устроить соединеніе не добровольно, насиліемъ. И такъ, если желаете вселенскаго Собора, то пришлите сперва въ Церковь Восточную легатовъ богобоязненныхъ, исполненныхъ духа смиренія и терпънія, съ пригласительными граматами къ четыремъ Патріархамъ и прочимъ Епископамъ, дабы собравшись съ вами гдъ либо, съ любовію разсудили дъло, какъ Духъ Святый положить имъ на сердце. Воть единственно средство привести къ единству народъ и Церковь.

Что же касается до возраженій вашихъ: »пусть сперва Греки соединятся съ нами церковно и тогда пойдемъ съ ними противъ Турковъ;» то сіе разсужденіе весьма не справедливо, ибо Турки не нападаютъ собственно на Грековъ, отъ васъ отдъленныхъ, но вообще на Христіанъ, и помощь ваша будетъ всему Христіанству, ибо доколъ будетъ существовать имперія Греческая, вамъ легко будетъ одольть Турковъ; если же по несчастію она падетъ, трудно будетъ и для васъ сопротивляться имъ.—И такъ дъйствуйте доколь есть время, чтобы вамъ не принилось защищаться, вмъсто того чтобы нападать!» Опытъ доказаль истину сихъ словъ.

»Знайте еще и въруйте, что не столько разность догматоль и обрядовь дълають вась чуждыми Грекамъ, еколько ненависть, которую они возымъли къ вамъ, по причинъ жестокихъ золь нанесенныхъ имъ Латинами и досель ежедневно наносимыхъ, и соединение не можстъ совершиться, если не престанеть сія ненависть, чрезъ какое либо великое благодъяніе, съ вашей стороны оказанное, бсзъ чего даже и не захотять васъ слушать. Знайте также, что не народъ Греческій меня послаль къ вашъ, но одинъ Императоръ и притомъ втайнъ, такъ, что если прежде не пошлють ему помощи, онъ не дерзиеть даже объявить, что желаеть мира съ вами»

Однако Папы и Кардиналы не приняли сего благоразумнаго совъта, ссылаясь на мнимыя ръщенія соборныя, коими будто бы уже окончательно разръщены были въ ихъ пользу вопросы догматическіе, и что трудно и безполезно созывать ковый соборъ, ибо Грекамъ не о чемъ болъе вступать въ пръніе, а имъ остается только прислать своихъ повъренныхъ для ихъ наученія. И на сіе весьма основательно возразиль Варлаамъ, »что не боится испытанія истина, которая можеть только ясные чрезъ то обнаружиться, ибо и отцы Никейскіе въровали единосущію Сына со Отцемъ, но ради невърія Аріянъ, хотъли испытаніемъ привести ихъ къ спасению. Такъ и вамъ надлежало бы поступить съ Греками и не подавать имъ причниы говорить, что вы страшитесь испытанія, не довъряя правоть своей .-- Однако стараніе Вардаама и его посольство остались тщетными. (Кн. XCV, гл. 1.)

Въ такомъ же духв отвъчаль Императоръ **Тоаниъ Кантакузинъ нунціямъ напскимъ, въ 1350** году, предложивщимъ ему войну съ невърцыми и миръ церковный: »не могу довольно выразить вамъ, сполько я желаю соединенія церковнаго; скажу только, что если бы можно было достигнуть онаго, пожертвованіемъ собственной жизни, я бы не только подставиль голову мого, но подаль бы и мечь. Однако дъло такой важности требуеть большой осторожности, ибо касается не временныхъ благъ, а ввиныхъ, и чистоты въры. Не хочу довърять самъ себъ, какъ будто бы возможно было одному достигнуть столь высокаго знанія; это самое произвело вначаль раздъление Церквей, нбо если бы тв, которые впервые ввели догматы, поддерживаемые нынъ Римскою Церковью, виъсто того, чтобы довърять самимъ себъ и пренебрегать прочими Святителями, оставили имъ свободу испытанія, зло не имъло бы такого успъха. Св. Павелъ сообщилъ Апостоламъ свое ученіе, опасаясь, какъ онь говориль, чтобы не вотще подвизаться:»

»Противный образъ дъйствованія не удался Императору Михаилу, первому изъ Палеологовь, и только умножиль раздъленіе. Я самь не думаю, чтобы кто когда либо убъдиль меня, безъ опредъленія вселенскаго Собора, привязаться къ нововведеніямь и принуждать къ онымь другикь; ибо пъ, конив котять принудить, прежде всего затыкають себъ уши, чтобы не слышать перваго слова. Не думаю, чтобы и вы довърван моей въръ, если перейду къ вамь легко и безъ всякаго испытанія, ибо какую можете вы имъть довъренность въ дължь новъйшихъ къ такому человъку, который не твердо привязанъ къ митніямъ, полученнымъ имъ отъ предковъ и въ коихъ былъ воспитанъ?»

»И такъ я подагаю, что должно составить вселенскій Соборъ, изъ Епископовъ Восточныхъ и Западныхъ, и если сіе будетъ, то Богъ не позволить намъ отклониться оть истины. Когда бы Азія и Европа были, какъ прежде, подчинены владычеству Римскому, должно бы, по древнему обычаю, соединить Соборъ у насъ, но теперь это не возможно; Папа не можеть придти сюда и намъ не легко удалиться отсель, по причинь безпрестанныхъ войнъ. И такъ, если Папъ угодно, мы соединимся гдъ либо, въ приморскомъ мъсть, на срединъ пути, куда придеть онъ съ Епископами Западными, а я съ Патріархами и подчиненными имъ Епископами. И если онъ на это согласенъ, пусть извъстить меня заблаговременно, о времени и мъстъ собранія, потому что не мало потребуется для меня времени, чтобы собрать Патріарховъ и Епископовъ.» Но и это благоразумное воззваніе, возбудившее нъсколько дружелюбныхъ сношеній, осталось безъ успъха по несогласіямъ внутреннимъ Западныхъ Государей и за смертию Папы Климента VI. (Флери кн. XCV. r. 52.)

Не такъ осторожно дъйствоваль преемникъ и воспитанникъ Кантакузина, Іоаннъ Палеологь, заточившій бывшаго Императора въ монастырь и ослъпившій собственнаго сына, по внушенію Султана Турецкаго. Онъ далъ клятвенное объщаніе покориться Римской Церкви и принудить кътому своихъ подданныхъ, и отдавалъ въ залогъ

сына своего Папъ Инновентію VI, чтобы только получить помощь противъ Турковъ; наконецъ
самъ явился, три года спустя, въ Римъ, гдъ исповъдалъ торжественно догматы Западные, о исхожденіи Духа Святаго и отъ Сына, и забывая достоинство личное, съ кольнопреклоненіемъ цъло
валъ ногу Епископа Римскаго Урбана V, хотя
по древнему обычаю, сходному со смиреніемъ
пастырскимъ, Епископы сіи, утверждаемые Императорами, сами простирались ницъ предъ его вънценосными предмъстниками. Но малодушіе Палеолога не принесло ему никакой существенной пользы, ни помощи его имперіи, болье и болье распадавшейся отъ усиленія Турковъ. (Кн. ХСVI, гл.
29; кн. ХСVII, гл. 13.)

По смерти же Григорія XI, который возвратился въ Римъ, послѣ шестидесятильтняго отсутствія Первосвятителей, насиліемъ и хитростію Королей Франціи переселившихся въ Авиньонъ, прекратились на нъкоторое время покушенія о соединеніи Церквей, ибо начался жестокій внутренній разрывъ на Западъ. Избраніе двухъ Папъ, Урбана VI въ Римъ и Климента VII въ Авиньонъ, раздълило Европейскихъ Государей между собою и потрясло въ основаніяхъ самую кафедру Римскую, ибо расколъ продолжался съ 1378 и до 1448 года, когда настоятельно окончанъ былъ соборнымъ актомъ Базельскимъ, послъ семидесятильтняго страданія Церкви Западной.

## Въкъ пятнадцатый.

Ŧ.

### Соборы Констанскій и Базельскій.

Столь бъдственно было между тъмъ положеніе Западной Церкви, соблазняемой взаимными проклятіями искателей папской кабедры, что Государи и Епископы убъждали обоихъ мнимыхъ намъстниковъ Христовыхъ отступиться отъ престола; наконецъ, когда ни Григорій XII въ Римъ, ни Венедиктъ XIII въ Авиньонъ, не смотря на свои объщанія, не хотъли оставить напства, соединился противънихъ многолюдный Соборъ, въ городъ Пизъ, въ 1403 году, и низложивъ обоихъ, какъ схизматиковъ, еретиковъ, нарушителей клятвы, соблазнителей Церкви, избралъ на мъсто ихъ третьяго Папу, Александра V. (Кн. С, гл. 30, 32.)

Но выборъ сей только умножиль замышательства числомъ Папъ, потому что, съ его назначениемъ, утратилась истинная цъль Собора—исправление безпорядковъ церковныхъ. Новый Первосвятитель искалъ выдти изъ-подъ тяжкаго надзора столькихъ

Епископовъ, властно распоряжавшихъ, предъ его глазами, дълами Церкви, вопреки укоренивниемуся въ среднихъ въкахъ мнънію, о непогръщительности и самодержавін преемниковъ Петровыхъ. Онъ распустиль Соборъ, отсрочивъ его на три года, и умеръ прежде сего времени, оставивъ по себъ преемникомъ Іоанна XXIII, который подтвердиль анаоему. двумъ своимъ противникамъ, и не торопился также соединить Собора. Когда же Король Владиславъ Неаполитанскій овладъль Римомъ, то Папа не могь долъе отклонять предположеннаго Собора, однако дъйствоваль не безъ хитрости, хотя Соборъ быль, въ мысляхъ Императора Сигизмунда и всъхъ благонамъренныхъ, единственнымъ средствомъ исцълить бользнь церковную. Такъ открывался Папа секретарю Ареццо, въ своихъ тайныхъ замыслахъ: »все зависить оть мъста, гдъ будеть Соборъ, и я не хочу, чтобы тамъ Императоръ былъ сильнъе меня. И такъ я дамъ моимъ легатамъ общирное полномочіе, чтобы могли всъмъ показывать оное, но втайнъ назначу имъ только нъсколько мъстъ, на которыя они должны соглашаться.» Съ такими лукавыми предположеніями, глава Западной Церкви, хотьль исправлять ея безпорядки, и хотя принужденъ быль дать полную свободу легатамъ, полагаясь во всемъ на ихъ благоразуміе, однако крайне огорчился, когда узналь, что городъ Констанція, въ предълахъ имперіи Германской, избранъ мъстомъ собранія. Съ неудовольствіемъ явился онъ самъ въ Констанцію для предсъданія, на непріязненномъ ему Соборъ въ 1414 году. (гл. 54.)

Историкъ Флери замъчасть, что въ Западной

Церкви, уже изсколько въковъ, Соборы во многомъ отличались, отъ древнихъ Соборовъ первенствующей Церкви. Тамъ засъданія были настоящими дъяніями, на которыхъ предлагались и испытывались дела и Епископы подавали свои мивнія, за коими немедленно слъдовали ръшенія; посему и продолжались они не болье нъсколькихъ мъсяцевъ; здъсь же напротивъ, такъ называемыя дъянія, были ничто иное, какъ обряды, совершаемые въ церкви; они начинались торжественною объднею, потомъ савдовала проповъдь, и напосавдокъ читали постановленія совсьмъ готовыя, заблаговременно разръщенныя на частныхъ сходкахъ или конгрегаціяхъ; оттого и длились соборы, какъ на прим. Констанскій, три года. Однако же Соборъ сей, какъ и всв послъдующіе, показаль, что наконецъ Церковь Западная почувствовала нужду соборнаго правительства, вмъсто единодержавія папскаго, вовлекшаго се въ такіе безпорядки, изъ коихъ не могла она выдти даже и постановленіями соборными, ибо многіе навыки и мнънія укоренились теченіемъ времени. Примъромъ служить можетъ слъдующее постановление Констанскаго Собора, о пріобщеніи подъ однимъ видомъ, которое возбудило столько смятеній и ересей: (Кн. СІ, гл. 1.)

- »Въ нъкоторыхъ частяхъ міра есть люди, дерзновенно утверждающіе, что народъ Христіанскій долженъ принимать св. таинство свхаристіи, подъ двумя видами хлъба и вина, и дъйствительно пріобщаютъ такимъ образомъ мірянъ, даже не натощахъ, вопреки благому обычаю Церкви, отвергаемому ими какъ святотатство. Почему настоящій

Соборъ объявляеть и рашаеть, что хотя Інсусъ Христось учредиль на вечери сіе достоуважаемое таниство и преподаль оное ученикамъ своимъ, подъ двумя видами, однако же, по важности св. каноновъ и признаннаго обычая, Церковь наблюдаеть, чтобы евхаристія не была освящаема посав транезы и принимаема върными, иначе какъ натощахъ, развъ въ случаъ бользни или въ иныхъ крайностяхъ. И хотя въ первенствующей Церкви върные принимали таинство сіе, подъ двумя видами, однако въ послъдствии, для избъжанія и вкоторыхъ опасностей и соблазновъ, обычай благоразумно ввель, чтобы одни служащіе пресвитеры пріобщались подъ двумя видами, міряне же подъ однимъ лишь видомъ хлъба; ибо несомнънно, что все тьло и вся кровь Інсуса Христа содержатся въ каждомъ изъ двухъ видовъ. Посему обычай сей, какъ благоразумно введенный въ Церковь и долго въ ней соблюдаемый, долженъ сдълаться закономъ, который невозможно будеть отринуть или измънить безъ согласія Церкви. И такъ, ть, которые упорно стануть поддерживать противное, должны быть смиряемы, какъ еретики, и строго наказываемы эпархіальными Епископами и инквизиторами.» (гл. 21.)

Если бы столь святотатное опредъление возглашено было на одномъ изъ седьми вселенскихъ Соборовъ, то святые отцы, въ ушахъ коихъ отзывались еще слова Христовы, на вечери тайной, о своей божественной крови: »пійте отъ нея вси» не ужаснулись ли бы, слыша названіе еретиковъ, налагаемое на исполнителей сего завъщанія?

Не благопріятствовало самовластію папскому

опредъленіе, что Соборъ пріємлеть власть свою неносредственно оть Госнода Інсуса Христа, и всякій человъкъ, какого бы достоинства ни быль, даже панскаго, долженъ ему повиноваться во всемь, что касается въры, истребленія раскола и преобразованія Церкви, въ ся главъ и членахъ. Если же и самъ Папа откажется упорно, слъдовать постановленіямъ сего или всякаго другаго вселенскаго Собора, то будетъ подвергнутъ приличной эпитиміи, и даже въ случав нужды прибъгнутъ и къ другимъ законнымъ наказаніямъ.» (гл. 8.)

Приговоръ сей исполнился надъ Папою Іоанномъ XXIII, который открылъ сперва торжественно засъданіе Собора и далъ влятвенное объщаніе отказаться отъ своего сана, чтобы побудить вътому же своихъ двухъ соперниковъ; узнавъ потомъ, что дошли до слуха соборнаго многія нареканія на его симонію и нечистую жизнь, онъ бъжалъ изъ Констанціи, былъ осужденъ заочно и лишенъ сана за свои преступленія. На его мъсто поставили Мартина V, и положено было созывать Соборы вообще, чрезъ каждые десять лътъ, для устроенія дълъ церковныхъ; такъ окончился Соборъ Констанскій. (гл. 20, 39, 43.)

Папа Мартинъ, желая мира церковнаго, отправиль въ 1422 году нунція въ Константинополь, къ Императору Манунлу, для того, чтобы предварительно условиться о мъстъ Собора, и получиль отзывъ молодаго Императора Іоанна Палеолога, ибо отецъ его Мануилъ скоропостижно скончался:—»мы поручили нашимъ посланникамъ объщать только то, что содержится въ нашихъ письмахъ, т. е. соедине-

ніе Собора, по обычаю седми вселенскихъ Соборовъ Мъстомъ будетъ избранъ Константинополь, потому что не можемъ отлучиться, и по причинь издержевъ Прежде падали онъ на Императора, но теперь мыне въ силахъ, на коимъ образомъ, принять ихъ на себя: посему просимъ васъ взять ихъ на свой очеть. Что же касается до времени, мы бы желали немедленнаго соединенія, но вашъ нунцій видъль въ какомъ положения дъла наши. Мы почти совершенно уничтожены; столица наша и государство подъ мечемъ невърныхъ, и намъ невозможно созвать Епископовъ Азіи и Европы по причинь войны. Но какъ только Господь даруеть мирь и нъкоторое облегчение дъламъ нашимъ, мы немедленно къ вамъотпишемъ и, получивъ удовлетворительный отвътъ объ издержкахъ, положимъ соединиться Собору въ теченін года. Мы просимъ еще, чтобы вы произнесли страшную ананему на всехъ техъ изъ ванихъ, которые будучи въ миръ съ нами, оставятъ насъ однихъ сражаться противъ невърныхъ. Христіане должны помогать намъ и не позволять невърнымъ имъть на своихъ корабляхъ Христіанъ, вооруженныхъ противъ насъ.» Письмо сіе яснопоказываеть, въ какомъ бъдственномъ положения находилась имперія Греческая, и какъ легко было Епископамъ Римскимъ воспользоваться ел убожествомъ и крайностию, для насильственнаго соединенія Церквей. (Кн. СП, гл. 6, 7, 8.)

Между твит соперники Мартина V, Григорій XII и Іоаннъ XXIII, отреклись отъ престола и скончались; Венедиктъ же XIII оставилъ и по смерти своей слабаго преемника Климента VIII. А

предположенный всякое десятильтие Соборъ, начавмийся сперва въ Павін, продолжался весьма слабо въ Сіенъ, гдъ быль распущенъ, ибо Папы не любили такого надзора за своими дълами. Будущій Соборъ чрезъ семь льть назначили въ Базель, съ объщаніемъ новыхъ болье дъятельныхъ преобразованій Церкви, и Мартинъ V умеръ не дождавшись онаго. Евгеній IV, хитрый и искусный въ дълахъ, но невърный въ словъ, посвященъ на его мъсто, и не сдержалъ клятвы своей, данной при избраніи: возстановить первобытный порядокъ церковный, не переносить канедры своей изъ мъста въ мъсто м созывать всеобщие Соборы въ назначенное время и мъсто. (гл. 12, 14, 35.)

Едва соединился въ 1431 году Соборъ Базельскій, какъ уже Евгеній, недовольный слишкомъ смълыми опредъленіями, хотьль, подъ разными предлогами, перенести его ближе въ себъ, въ Болонію; но Соборъ украпился противъ него, объявивъ, что ръшился пребыть твердымъ на томъ. же мъсть, благодатію Св. Духа, дъйствуя для нетребленія ереси, исправленія нравовъ Христіанскаго народа и водворенія мира, и надвется, что и Папа Евгеній благопріятствовать будеть Собору, чатому властно его предшественника и его собственною. Съ тъмъ вмъсть подтвердиль опредъленіе Констанскаго, о повиновеніи всакаго дица, и даже папскаго, власти соборной, и положиль звать: самаго Евгенія, съ назначеніемъ срока и съ угрозою, что въ случав сопротивленія, Соборъ поступить, по внушенію Св. Духа и законамь божествецнымъ и человъческимъ. (гл. 42.)

Когда же Папа, вмъсто пришествія личнаго, ирислаль своихъ повъренныхъ, съ неудовлетворительными извиненіями, Соборъ хотъль уже приступить къ отръшению Папы, но еще назначиль двухмъсячный срокъ, для избъжанія соблазновъ, опредълиль однако: »что поелику въ символь въры нсповъдуется одна только соборная Церковь, то и одинъ только вселенскій Соборъ можеть представлять ее; и такъ не можеть быть инаго гдв либо вселенскаго Собора, кромъ сего Базельскаго, во все продолжение онаго, какъ правильно созваннаго властію двухъ Соборовъ, Констанскаго и Ліонскаго, и двумя Папами Мартиномъ V и Евгеніемъ IV. Посему всякое иное собраніе, хотя украшенное именемъ вселенскаго Собора, будетъ вичто иное, какъ соборище раскольниковъ, а не Канолической Церкви, и Соборъ, нодъ страхомъ отлученія церковнаго и отръшенія, запрещаеть всякому лицу, какого бы ни быль достоинства, Императору, Королямъ или Папъ, дълать самовольно собранія, подъ именемъ вселенскаго Собора»

Папа Евгеній видя, что Императоръ Снгизмундъ есть главная опора Собора Базельскаго, отправиль къ нему нунцієвъ, чтобы совъщаться о перемънъ мъста, и принуждень быль, по его непреклонности, убъждать къ тому самый Соборъ. Положеніе Евгенія становилось часъ отъ часу затруднительнъе и двусмысленнъе. Услышавъ, что отцы соборные хотять приступить къ его отръшенію, онъ утвердиль бульою продолженіе Собора въ Базель, оправдываясь въ своихъ побужденіяхъ перенести оный въ Италію, ради удобства Грекамъ, и послаль четырехъ кардиналовъ предсъдательствовать вмъсто себя, чъмъ одна-

ко не остались довольны отцы Собора, которые требовали личнаго присутствія Папы и дали еще краткій срокъ, съ угрозою окончательнаго отръшенія. Папа съ своей стороны объявиль, сперва недыйствительными всв заключенія Собора, противъ преимуществъ Римской каоедры, запрещая върнымъ ему повиноваться, а три дня спустя обнародоваль новую буллу, что вполнъ пріемлеть ръшенія Собора Базельскаго н будеть благопріятствовать ему всею своею властію, съ тъмъ только, чтобы уничтожено было все сдъманное противъ его особы, и потомъ опять обнародоваль апологію, въ видъ окружнаго посланія, въ коемъ доказывалъ необходимость перемъны мъста, и что Папа свыше Собора; а между темъ послаль отъ себя въ Базель удовлетворительное письмо. Соборъ призналъ оное достаточнымъ, и позволиль четыремъ легатамъ присутствовать въ засъданіяхъ, давъ прежде присягу, что признають Соборъ свыше Папы и не измънятъ мъста безъ общаго согласія. (гл. 53, 55, 57, 59, 62.)

Самъ Евгеній, принужденный спастись бъгствомъ, въ иноческой одеждъ отъ буйства Римлянъ, которые хотъли выдать его Герцогу Миланскому, до разсужденія о немъ соборнаго, писаль еще разъ изъ Флоренціи отцамъ Базельскимъ, чтобы возбудить ихъ къ дъятельному преобразованію Церкви, въ коемъ она нуждалась, менъе разсуждая, нежели подавая примъръ собственнымъ соблюденіемъ каноновъ, и Соборъ, довольный покорностію Папы, примириль его съ Римлянами.

Между тъмъ посланники Греческіе пришли, отъ Императора Іоанна въ Базель, съ отвътами на тъ предложенія, какія Соборъ отправиль къ нему съ своими посланными. Они объяснили, что соединеніе Церквей можеть только произойти на всеобщемъ Соборъ Западныхъ и Восточныхъ, и что Базель не быль въ числъ городовъ, предположенныхъ вначаль мыстомь собранія, почему и рышились отцы еще однажды спросить о томъ Императора Палеолога. Но прежде полученія отвъта, уже опять поссорился Папа съ Соборомъ, который воспретиль пошлины подъ именемъ аннать, собираемыя съ утвердительныхъ грамать, разсыляемыхъ изъ Рима; на сей разъ распря уже не прекращалась, потому что Соборъ настоятельно сталь обличать поступки Евгенія, а Папа, окружнымъ посланіемъ къ государямъ, ему болье благопріятствовавшимъ, осуждалъ дъйствія Собора, непріязненныя его особъ, который будто бы хотъль изъ себя представить другую главу Церкви и такимъ образомъ раздълить ее. (гл. 57.)

Но и на Соборъ произощли несогласія, по случаю ръшительнаго отзыва Греческаго Императора, что Патріархамъ Восточнымъ слишкомъ далеко идти чрезъ горы и что необходимо соединить соборъ гдъ либо въ Италіи, такъ чтобы и Папа могъ на ономъ присутствовать. Отцы Базельскіе раздълились въ мнъніи; одни назначали Авиньонъ, другіе соглашались на Флоренцію, и Папа воспользовался симъ несогласіемъ, чтобы назначить буллою Флоренцію, какъ мъсто соединенія съ Восточною Церковію. А между тъмъ, все болье и болье умножалось пламя раздора между Евгеніемъ и Базельскимъ Соборомъ. (гл. 82.)

По случаю смерти Королевы Неаполитанской Іоанны II, Папа объявиль, что королевство ея, какъ будто зависвышее отъ Римской канедры, возвращается къ ней обратно, по неимънію прямыхъ насавдниковъ, и послаль титулярнаго патріарха Александрійскаго, Іоанна Вителески, съ войсками для отраженія Аррагонскаго Короля Алфонса, отысвивавшаго сіе наследіе; за одержаніе же побъды произвель Патріарха въ кардиналы, вопреки постановленія соборнаго, запрещавшаго умножать самовольно число кардиналовъ. Соборъ вступился за свои права, а не за соблазиъ, что Патріаркъ производится въ кардиналы, за одержанную побъду, какъ военачальникъ, и, не позволивъ признавать его въ новомъ санъ, ръшился приступить къ сужденію Папы, потому что уже миновался нъсколько разъ опредъленный срокъ, для личнаго предстанія. (гл. 85.)

Евгеній, съ своей стороны, видя, что продолженіе Собора въ Базелъ совершенно уничтожаетъ власть его, издалъ буллу, которою, ради удобнъйнаго соединенія Церкви и устроенія дълъ неуспъщныхъ въ Базелъ, властію Апостольскою и съ сотласія кардиналовъ, повельвалъ перенести Соборъ въ Феррару и соединиться тамъ всъмъ находившимся въ Базелъ Епископамъ и аббатамъ. Но сін послъдніе, раздраженные столь рышительнымъ актомъ, объявили оный ничтожнымъ и, жалуясь на неповиновеніе Папы они грозили низложить его; отвъчали князьямъ имперіи Германской, за него ходатайствовавщимъ:

»Развъ не видите вы, что дълаеть сжедневно

владыка Евгеній, чтобы разрушить до основанів начатое нами, для водворенія мира и преобразованія Церкви Или не знасте, что когда разсвется, но волъ его, Соборъ сей, законно начатый, никогда болье не соединится иной, и Папа стремится къ сей цели, посредствомь вась, чтобы въ одно мгновеніе истребить то, что сделано было пъ спасенію всего міра. И такъ, мудрые сыны, не просите отъ насъ того, что отъ насъ не зависить; ибо вамъ незаконно просить, а намъ неприлично уступить. Мы обязаны наблюдать, чтобы власть вселенской Церкви не была презираема, а напротивъ, какъ данная ей отъ Бога, сохранилась бы въ цълости; владыка Евгеній оскорбиль власть сію вознамърившись внезапно разсъять Соборъ. Можемъ ли быть равнодушными къ столь вредному для Церкви предпріятію, если не хотимъ сдълаться сами участниками онаго? Если оставимъ сіе безъ наказанія, кто дерзнеть воспротивиться Папъ, сколько бы знатенъ онъ ни былъ? и такъ всв должны будуть покориться одному и предаться на его волю?» Въ слъдствів сего Соборъ, объявиль Папу запрещеннымъ во всехъ должностяхъ своихъ, по управлению свътскому и духовному, вы ожидани рышительнаго притовора. (гл. 87, 88, 89, 99, 494).

Но не смотря на то, Евгеній открыль свой соборь вь Феррарь, сь 23 только Епископами, и повельнь продолжать на ономъ всь дела, начатыя въ Базель, объявивь инчтожнымъ все, сделанное после изданія буллы о закрытін. На второмъзасьданін собралось уже болье 70 Епископовъ, и всь отцы Базельскіе объявлены были отлученными отъ Церкви, подъ страхомъ отлученія и всему городу, если не выгонить изъ себя Собора. Посреди такой внутренней войны Западной Церкви и взаимныхъ проклатій двухъ соборовъ, именовавшихся всеменскими, Папа Евгеній приступиль къ соединеніво Церкви Западной съ Восточною, въ темъ же духъ, въ которомъ онъ дъйствоваль и дотолю, въ отношеніи къ собственной паствъ. (гл. 1906)

#### II.

### Приготовленія къ Собору вселенскому.

Обстоятельства Флорентинскаго Собора такъ важны, что не льзя не обратить на нихъ особеннаго вниманія; съ одной стороны Церковь Западная, которая, какъ мы сей-часъ видъли, почти не хотъла въ немъ участвовать, ибо и Базельскій Соборъ еще продолжался, и никто изъ государей не явился лично или чрезъ пословъ своихъ,—теперь напротивъ сильно опирается на ръшенія Флорентинскія, какъ на правильныя и вселенскія; съ другой же стороны Церковь Восточная, вопіющая противъ насильственныхъ дъйствій сего собора, присутствовала на немъ главными своими лицами, свътожими

н духовными. И такъ надлежить вникнуть подробнъе, какъ въ самыя дъянія соборныя, такъ и въ обстоятельства, предшествовавшія имъ на Востокъ, и въ средства, употребленныя для собранія Епископовъ, потому что мы бросили краткій взглядъ и на современное состояніе Западной Церкви.

Для разсмотрънія дъяній могутъ служить поддинныя, ихъ записки, помъщенныя въ изданіи Соборовъ на Греческомъ, съ Латинскимъ переводомъ Іоанна Матоея Каріофила, которыя однако Патріархъ Іерусалимскій Досноей находить неполными, въ книгъ Х своей исторіи, и это весьма въроятно, потому что сокращенія замътны. Не смотря на то записки сін гораздо правдоподобиње тъхъ, какія Римляне помъстили, вслъдъ за ними, въ собраніи актовъ, на одномъ Латинскомъ языкъ, съ следующею оговоркою: (Concil. Т. 33. р. 3.) »о публичныхъ пръніяхъ, между Греками и Латинами, глубокое у всъхъ было молчаніе, въ теченіи почти ста лътъ, т. е. со времени Папы Евгенія IV до Климента VII, хотя однако извъстно, что многими писателями и нотаріями соборными описаны были. Когда такимъ образомъ Латинскіе экземнаяры гнили въ архивахъ и библютекахъ, одна изъ Греческихъ, безъимянная рукопись, напечатана была въ Римъ, при Климентъ VII, въ 1526 году, съ Латинскимъ переводомъ, и та же рукопись, съ мнымъ переводомъ Каріофила, напечатана при Папъ Павлъ V, въ общей книгь Соборовъ. »Многіе ожидали однако, чтобы, для пользы общей, явился также въ свътъ какой либо экземпляръ Латинскихъ нисателей, по сему предмету, и я отыскаль

въ Ватиканской библіотекъ древній манускрипть, писанный Андреемъ Патриціємъ Римскимъ, адвокатомъ Апостольской консисторіи, который самъ присутствовалъ на Соборъ:» (это говоритъ въ предисловіи Флорентинскаго Собора позднъйшій издатель онаго въ 1644 году.)

Удивительно какъ въ дълв столь важномъ, каковъ Флорентинскій Соборъ для Римлянъ, которые съ большимъ тщаніемъ собирали всв дъянія древнихъ Соборовъ, внезапно явилась такая безпечность, что сто леть молчать они о соборе, потомъ дважды издають переводъ безъименной Греческой рукописи, и наконець, только чрезъ двъсти льть, отыскивають подлинникъ Латинскій исполненный подложными выписками древнихъ отцевъ, (какъ на прим. если сравнить письмо Папы Дамаса къ Павлину о Св. Духъ, съ тъмъ, которое привелъ въ своей церковной исторіи Өеодорить, и тому подобное). Для чего также Римляне не упоминають, о современной книгъ великаго Екклесіарха Константинопольской Церкви, Сильвестра Скиропула, присутствовавшаго на Соборъ, которая явилась въ Царьградъ тотчасъ послъ, во время мнимаго столътняго молчанія. Съ паденіемъ Царьграда она должна была сдълаться извъстною, ибо Греки принесли въ Италію писанныя ими книги. А между тъмъ это есть весьма полное описаніе, не столько самыхъ дъяній соборныхъ, сколько обстоятельствъ, предшествовавшихъ и последовавшихъ, и побудительной причины самыхъ ръшеній; оно составлено лицемъ дъйствовавшимъ на Соборъ, однимъ изъ пяти ближайщихъ совътниковъ Патріарха, подъ именемъ правдивой исторіи

жеправеднаго соединенія.—Не льзя и нътъ причины подозръвать правдивости Скиропула, ибо не только его записки, большею частію, сходны съ вышеименованными, дополняя опущенное, но онъ и не старался скрыть горькихъ обстоятельствъ времени, ни малодушныхъ дъйствій Императора, Патріарха и другихъ Епископовъ, ни даже собственнаго невольнаго согласія на Унію, хотя вмъстъ съ тъмъ, отдавалъ полную справедливость твердости Марка Ефесскаго: такимъ образомъ, совершенною откровенностію, заслуживаетъ и совершенную довъренность читателей, для которыхъ, безъ его объясненія, непонятными бы показались записки Каріофила, отчасти благопріятныя Риму.

Есть еще одинъ источникъ, которому однако не льзя слишкомъ довърять, въ библіотекъ Ватиканской:--- это сборникъ, писанный на холстинной бумагь, посль XV въка. По языку и правописанію видно, что онъ писанъ въ югозападной части Россіи. Въ числъ многихъ статей, въ немъ содержащихся, всъхъ занимательные и любопытные пятая, подъ заглавіемъ: »исторія о листрикійскомъ, то есть: разбойническомъ Ферарьскомъ або Олоренскомъ Синоде, вкоротце правдиве списанная.» Эта исторія писана, по всему въроятію, въ Острогь, центръ нашего югозападнаго православія: и содержить въ себъ такія свъдънія, о Флорентинскомъ Соборъ, которыя хотя и были уже напечатаны, однако мало извъстны ученому міру, судившему о деле, по однимъ только западнымъ источникамъ. (Смотри 1 книжка Жур. Мин. Народ. Просв. 1841 года.)

Теперь приступимъ къ описанію того, что прединествовало Собору. Императоръ Іояннъ Палеологъ и Патріархъ Константинопольскій Іосифъ, возбуждаемые къ соединенію Церквей, легатами Собора Базельскаго, отправили отъ себя посланниковъ къ тремъ Патріархамъ Восточнымъ и властителямъ Иверскому, Трапезонтскому, Сербскому и Молдовлахійскому, чтобы вся Церковь православная представляема была на Западъ, своими верховными Епископами. О Россіи облегчилась имъ забота, чрезъ поставленіе, весьма неправильное, Иллирійскаго іеромонаха Исидора, въ Митрополиты всея Руси, вмъсто Святителя Іоны, законно присланнаго въ Царьградъ, отъ всего Собора Московскаго. Рукопись, найденная въ Ватиканъ, весьма правдиво и удовлетворительно изображаетъ происки папскія, для рукоположенія Исидора, безъ которыхъ оно могло быть непонятнымъ.

»Въ 1436 году, по кончинъ Кіевскаго Митрополита Фотія, избранъ былъ Епископами и всъмъ
причтомъ церковнымъ, также Князьями Западныхъ
земель Русскихъ и Литовскаго княжества, на митрополію Кіевскую, человъкъ добрый, набожный,
тихій, скромный и ученый, Епископъ Рязанскій
Іона. По избраніи, онъ отправленъ былъ въ Константинополь, съ граматами къ Цезарю Палеологу
и Патріарху Іосифу, чтобы принять благословеніе
отъ сего послъдняго. Но еще до Іоны прибылъ
въ Царьградъ изъ Рима, съ граматою отъ Папы,
нъкій Исидоръ, Словакъ, изъ краевъ Западныхъ,
человъкъ уклончивый, хитрый, снаружи льстивый,
внутри превратный. Ласковыми словами, покорны-

ми просьбами, граматою Папы, онъ склонилъ Цезаря и Патріарха на то, чтобы вручить ему митрополію Русскую; а грамата Папы Евгенія къ Патріарху Іосифу была слъдующаго содержанія: »Евгеній, слуга слугь Божьихь, Бискупъ Римскій, высокой столицы новаго Рима честному Іосифу Патріарсе, брату намъ о Христе намилшому, покоя и потъхи, за побожнымъ и чести годнымъ и досвежчонымъ мужемъ на имя Изидоромъ, покорность наша желаеть, абысте его не помешъкаваючи, на архіепископство Русской столицы посветившы, и з моцъю зуполною послали, о чымъ есмо и до намилшого сына нашего Яна Цезаря, яснеудожонаго, листь нашъ за тымъ святобливымъ мужемъ Изидоромъ, который есть отъ столицы нашое, во всъхъ годностяхъ досвежчонъ, писали, Господу Іисусу васъ поручаемъ. Данъ въ Риме, року тисеча чтыриста тридцать семого.»

Патріархъ Іосифъ, не въдая скрытныхъ умысловъ человъческихъ, только Богу одному открытыхъ, по просьбъ Папы и по ходатайству Цезаря, а болъе для того, чтобы Церковь Христова, въ великомъ народъ Русскомъ, не оставалась долго безъ пастыря и старшаго строителя, посвятилъ Исидора на митрополію Кіевскую и отпустилъ его съ граматами на Русь. Вскоръ по отбытіи его, пріъхалъ Іона въ Царьградъ, съ граматами изъ Москвы. Патріархъ раскаялся въ томъ, что уступилъ просьбамъ Исидора, и созвавши на совътъ духовенство, по совъщаніи, объявилъ Іонъ: »сынъ наимилъйшій Іона! благословеніе на митрополію Кіевскую, хитростію и лестію у меня уже выманено: я посвятиль и отпустиль туда Исидора. Но когда: Богу угодно будеть, или смертію, или какимъ другимъ случаемъ, удалить Исидора отъ митрополіи, тогда я тебъ, избранному отъ всъхъ Святителю, даю благословеніе мое воспринять престоль митрополіи Русской.»

Посвятивъ Іону, Патріархъ отпустиль его; между тымъ Исидоръ прибыль на мъсто своего назначенія: всв дивились нежданному гостю, ни чье сердце не межало къ нему; но не смотря на то, духовные и свътскіе чины приняли его съ должною честію, и онъ съль на духовный престоль столицы. Пробывъ на митрополіи четыре мъсяца, Исидоръ замыслиль ъхать въ Италію на Соборъ Флорентинскій: назначенное время было ему извъстно, и онъ ясно говорилъ что вдеть туда за темъ, чтобы оборонять православіе Восточной Церкви. Обыватели и Князья земель Русскихъ, равно и нъкоторые Епископы, узнавъ о его намъреніи, одни лично, другіе чрезъ письма, просили его, чтобы онъ на тотъ Соборъ не ъздилъ, а если уже повдеть, то ни въ чемъ бы не отступиль отъ преданій Апостольскихъ и каноновъ богоносныхъ Отецъ. Упорный въ своемъ намъреніи, Исидоръ сказаль, что повдеть, но объщаль всемь стоять за православіе, не переступая ни въ чемъ границъ истинной въры, и, взявъ съ собою не малое число особъ духовныхъ, поъхалъ въ Феррару; но еще на дорогъ обнаружилось лукавство его сердца. Случилось ему, на границахъ Нъмецкихъ, пріъхать въ одно мъсто, въ которомъ жило много Христіанъ православнаго исповъданія. Жители, услышавъ о прибытін Русскаго Митрополита, вышли къ нему на

встрычу съ крестами, но своему обычаю. Увидя то, Нъмцы папскаго исповъданія, выным также вслъдъ за процессіею. Тутъ Исидоръ впервые обличиль свою измъну:—онъ миновалъ первыхъ, не поклонившись даже кресту и притекъ прямо къ послъднимъ. Епископъ Суздальскій, Авраамій, видя такой поступокъ, удивился и въ жалости молвилъ тихо своимъ: »видно не пастыря, а волка, овчею одеждою прикрытаго, мы имъемъ.» Папежники приняли гостя своего съ великою радостію, угощали и проводили далъе.» (Жур. Мин. Просв. кн. L)

Посланникъ царскій къ Патріархамъ долженъ быль внушить имъ тайно, отъ лица Императора, что если не имъють кого назначить своими мъстоблюстителями, избрали бы людей достойныхъ, въ нъдрахъ имперіи, какихъ имъ указываль самъ, и Патріархи безпрекословно избрали: Александрійскій, Антонія Митрополита Ираклійскаго и іеромонаха Марка Евгенія, бывшаго потомъ Ефесскимъ; Антіохійскій, Іоасафа Митрополита Ефесскаго и Григорія духовника; Іерусалимскій, Діонисія Сардійскаго Епископа и Исидора Митрополита Русскаго, бывнихъ тогда еще іеромонахами, и въ граматахъ своихъ связали ихъ кръпкимъ словомъ, чтобы не дерзали ничего утверждать на Соборъ или опредълять, кромъ того, что будеть согласно съ правилами вселенскихъ Соборовъ и святыхъ Отецъ, и дабы отнюдь не было какого либо измъненія или прибавленія въ символь въры. (Скиропула кн. III, гл. 3.)

Когда же Патріархъ Іосноъ узналь, что мимо его избраны мъстоблюстители по одному внушенію царскому, онъ огорчился за столь неумъстную тай-

ну, и еще болье смутился легать Базельскаго Собора Іоаннъ, остававшійся въ Царьградъ, прочитавъ граматы, которыя связывали мъстоблюстителей.—Онъ убъдилъ Императора послать опять къ Патріархамъ, на утвержденіе, другія довърительныя граматы, въ которыхъ изключено было все то, что могло не благопріятствовать соединенію, подъ твиъ предлогомъ, что сіе необходимо для собственной чести Царя и Собора, и самихъ мъстоблюстителей. »Знайте, писалъ Императоръ, что мы не хотимъ ничего творить, кромъ того, о чемъ вы сами къ намъ писали, и не хотимъ измънить что-либо, вопреки уставовъ вселенскихъ и отеческихъ, ничего не убавляя и ничего не прибавляя къ досель върованному нами и укръпленному соборно. И такъ отложите всякое подозръніе, и измънивъ граматы ваши, пребывайте спокойны, что ни въ чемъ не отступимъ отъ заповъдей вашихъ.» Опытъ показаль противное и потому справедливо возстали въ посаъдствін Патріархи Восточные, на ръшенія Флорентинскаго Собора, неправильно принятыя ихъ мъстоблюстителями. Вскоръ по получении вторичныхъ граматъ отъ Патріарховъ, скончался мъстоблюститель Антіохійскаго престола, Митрополить Ефеса, и поставленъ на его качедру знаменитый Маркъ, наилучшее украшеніе Церкви Восточной.

Императоръ отправиль, въ то же время, хранителя печати Мануила къ Папъ, съ въстію, что готовъ, съ наступленіемъ осени, идти на Соборъ, и другаго посланника Іоанна къ отцамъ Базельскимъ, чтобы прислали, въ условленное время, галеры въ Константинополь для отплытія. Онъ же долженъ быль условиться съ Соборомъ и объ издержкахъ пути; но какимъ образомъ, замъчаетъ Скиропулъ, перешелъ посланникъ сей отъ Собора къ Напъ и съ нимъ условился, какъ будто мы имъли дъло съ Папою, касательно денегъ и судовъ,—это отъ насъ совершенно скрыто и даже объяснить не можемъ, хотя для всъхъ казалось весьма подозрительнымъ, что посланный не дъйствовалъ по своему назначенію. (гл. 5.)

Осенью явились неожиданно галеры папскія, съ обоими послами Греческими, легатомъ, тремя Епископами, и братомъ царскимъ Деспотомъ Константиномъ, который прибыль изъ Пелопониса, чтобы управлять имперіею въ отсутствіе Государя. Посланники и Епископы Западные обольстили Царя и Патріарха, и самаго прокуратора Собора Базельскаго Іоанна, будто бы примирился Папа съ отцами соборными; прокураторъ, будучи обманутъ тъмъ, что три пришедшіе Епископа находились прежде въ Базель, и не зная, какимъ образомъ перешли они на сторону Евгенія, началь убъждать вмъсть съ ними Императора, немедленно пуститься въдальній путь. Но не прошло двухъ недьль, какъ приплыли объщанныя суда, прямо отъ Собора, и племянникъ папскій, начальствовавшій его галерами, хотыть вступить съ ними въ бой, но не быль донущенъ Императоромъ. Легаты соборные, вмъстъ съ прокураторомъ Іоанномъ, обличнан коварство Папы и принесли условленныя деньги для издержекъ пути; панскіе легаты, съ своей стороны, не щадили денегь и объщаний, чтобы привлечь къ себъ колеблющихся и недоумъвающихъ между

двумя сильными противниками. Тщетно Епископы Базельскіе представляли Императору и Патріарху, что Папа враждуеть противъ Собора, и предлагали оставить суда свои въ Царьградъ, доколъ не обощаются съ Соборомъ, чтобы дознать истину. Тщетно Императоръ Германскій Сигизмундъ прислаль гонца въ Царьградъ, убъдить Палеолога не ъхать въ Италію, повременить дъломъ соединенія церковнаго, доколь не утихнеть внутренній раздоръ въ Церкви Западной; тщетно всъ благоразумные, между Святителями Восточными, склонями къ тому же своего Государя, и даже Султанъ Турецкій Амурать совътоваль ему болье надъяться на прочность союза съ нимъ, нежели съ Латинами, -- какое то странное ослъпление обладъло его умомъ, и онъ, отвергнувъ предложенія соборныя, ръшился плыть на галерахъ папскихъ, чтобы испить полную чашу горя и позора въ Италіи. Брать его Деспотъ Димитрій, Патріархъ Іосифъ и двадцать Епископовъ раздълили съ нимъ печальное странствованіе, съ пятью духовными сановниками великой церкви, настоятелями обителей, пресвитерами, иноками и многочисленнымъ клиромъ; Патріаркъ, движимый чувствомъ славолюбія, хотълъ, чтобы Церковь Восточная показалась на Западъ въ полномъ блескъ, и взялъ съ собою великольпнъйшія утвари, потому что надъялся быть принятымъ Папою, съ равенствомъ братскимъ, а не какъ одинъ изъ многочисленной толпы покорныхъ ему Епископовъ. (гл. 9, 11—15, 17.)

Съ чрезвычайною честію встръченъ быль Императоръ, Дожемъ и Сенатомъ въ Венецін, куда

прибыль и кардиналь Іуліянь, предсъдательствовавшій на Соборъ Базельскомъ и перешедшій на сторону Евгенія. Они продолжали путь въ Феррару, но Императоръ, принятый тамъ съ должною почестію Евгеніемъ, послаль гонца къ Патріарху Іосифу, для предупрежденія, что Папа требуеть оть него земнаго поклона и цълованія туфли. Ужаснулся Патріархъ, достигнувъ Феррары, отвъчаль Епископамъ Римскимъ, посланнымъ къ нему на встръчу, съ тъмъ же предложеніемъ, что согласенъ только на цълованіе братское, и созвавъ своихъ Епископовъ, съ негодованіемъ объявиль имъ требованія Папы. Тогда Митрополить Трапезундскій напомниль ему всв предостерегательные совъты, какіе онъ отвергь въ Царьградъ. Между тъмъ Императоръ опять прислалъ въстника, что онъ продолжаеть спорить съ Папою, о сохранении достоинства патріаршаго, и Іосифъ рышительно сказаль пришедшимъ отъ Папы Епископамъ, что не сойдеть съ галеры и не позволить выдти никому изъ своихъ Святителей, если не отступится Евгеній отъ столь безумнаго требованія, противнаго церковнымъ уставамъ. Тогда, въ свою чреду, принужденъ былъ уступить Папа, подъ предлогомъ желанія мира; но, чтобы скрыть отъ народа свое невольное смиреніе, приняль Патріарха въ своихъ покояхъ, а не торжественно, и стоя цъловался съ нимъ братски, но не упустиль случая посадить его наравнъ съ кардиналами, на низкое съдалище, подлъ своего выспренняго престола. Прочіе Епископы цъловали щеку и руку Евгенія, какъ прилично Патріарху, и такимъ образомъ, уже съ первой минуты, поселилась взаимная холодность и недовърчивость между тъми, которые долженствовали устрочить миръ церковный. (Книга IV, гл. 19—22.)

#### EII.

#### Соборъ въ Ферраръ.

Начались новыя распри, о устроеніи мъстъ въ митрополіи Феррарской, для вселенскаго Собора. Папа хотыль предсъдательствовать на престоль, Императоръ и Патріархъ не соглашались. Послъ многихъ пръній ръшились поставить, на срединъ церкви, налой съ Евангеліемъ, по лъвую сторону онаго престоль для Папы, и подль для Императора Германскаго, (котораго тогда не было, ибо Сигизмундъ скончался), съ лъвой же стороны налоя, сперва тронъ Императора Греческаго, потомъ патріаршій, такъ чтобы вся Церковь Восточная была на одной сторонъ, Западная же на другой, а между ними поставили скамью для имъющихъ вступить въ состязаніе; но и туть, возвышеніе и убранство трона папскаго, возбудили жалобы Патріарха, и съ негодованіемъ воскликнулъ Императоръ: что онъ видитъ только, въ приготовленіяхъ соборныхъ, одну гордость житейскую, чуждую вся-каго духовнаго приличія. (гл. 26.)

Съ большимъ трудомъ могли также вымолить у Папы, чтобы, во исполнение его объщания, раздаваемы были, въ руки Императора и Епископовъ, деньги на ихъ содержание, вмъсто ежедневной пищи, которую хотълъ удълять имъ, какъ нищимъ, и въ продолжение всего Собора, въ Ферраръ и Флоренции, жалованье сие было непрестаннымъ предметомъ распрей и жалобъ, а также однимъ изъ сильнъйшихъ средствъ, какия употреблялъ Папа для порабощения Грековъ: ибо онъ замедлялъ нарочно выдачу денегъ до послъдней крайности, такъ что нъкоторые Епископы продавали свои одежды, и выдавалъ деньги, какъ милость, большею частию, когда соглашались на какое либо благоприятное ему предложение. (гл. 28.)

Произощли перемъны и въ назначеніи мъстоблюстителей патріаршихъ, по воль Императора, но не безъ затрудненій и взаимныхъ несогласій: Митрополить Антоній Ираклійскій и духовникъ Григорій избраны были въ лицъ Александрійскаго; Маркъ Ефесскій и Исидоръ Русскій въ лицъ Антіохійскаго, а Діонисій Сардійскій въ лицъ Іерусалимскаго; по смерти же сего послъдняго, Маркъ Ефесскій, какъ ревностный поборникъ Церкви, представлялъ на Соборъ двухъ Патріарховъ, Антіохійскаго и Іерусалимскаго. (гл. 29.)

Съ трудомъ согласился Папа уступить Патріарху, даже малый монастырь, для богослуженія исключительно православныхъ, и когда болъзны престарълаго Іосифа замедляла открытіе Собора,

ръшился начать засъданія безъ него, въ присутствін Императора и мъстоблюстителей, на страстной недъль, 3 Апръля 1438 года, провозглашеніемъ Собора, на Латинскомъ и Греческомъ языкахъ. Дальнъйшія засъданія отложены были на четыре мъсяца, въ ожиданіи пришествія пословъ отъ Европейскихъ Государей, ибо Евгеній отправиль для сего легата въ Галлію и ожидаль также участія князей Германскихь; но всь громкія объщанія, о пышныхъ посольствахъ, которыхъ ожидалъ отъ Короля Франціи, остались тщетными, равно какъ и пустымъ пребылъ тронъ Императора Германскаго; Соборъ Базельскій поколебаль довъренность Западныхъ владыкъ; явились только посланиики отъ Герцога Бургундскаго, оскорбившіе дерзкимъ своимъ поведеніемъ Императора Греческаго; Митрополить Исидоръ Россійскій съ Епископомъ Суздальскимъ Авраміемъ и нъсколькими пресвитерами, пришли восполнить Церковь Восточную, а Западная считала на Соборъ около двухъ сотъ Епископовъ, большею частію Италіанскихъ, которые потомъ во множествъ разопынсь изъ Феррары, отъ бездъйствія и чумы. (гл. 31.)

Между тъмъ Папа Евгеній, желая, чтобы распространилась повсюду молва, о дъяніяхъ Собора Феррарскаго, и чрезъ то упаль бы въ общемъ мнъніи Соборъ Базельскій, ему непріязненный, предложилъ Императору частныя совъщанія между Епископами объихъ Церквей, до открытія торжественныхъ засъданій, и были избраны со стороны православныхъ: Маркъ Ефесскій, Виссаріонъ Никейскій съ тремя другими Епископами, со сторо-

ны же Римлянь: кардиналы Іуліань и Фирміянь, Андрей Епископъ Родосскій, бывшій нікогда православиънать, и учитель или проповъдникъ двора папскато Іоаннъ. Императоръ дозволнаъ говорить только Марку и Виссаріону, надъясь на силу ихъ слова, и строго запретиль имъ касаться главныхъ предметовъ: исхожденія Духа Святаго и опръсноковъ, дополь не начнутся торжественным собранія; но и въ жухъ другихъ предметахъ: чистилищъ и власти папской, вельть соблюдать крайнюю осторожность, чтобы на частныхъ сходкахъ не повредить последующимъ преніямъ. Когда же Маркъ предложить на выборъ Римлянамъ два послъдніе предмета, опи предпочли разсуждань о чистилингв, какъ о вопрось менье опасноть. Но првнія сін, весьма многословныя съ объякь сторонъ, не произвели ничего удовлетворичельнаго, нбо каждая осталась при своемъ мизнін, холя Маркъ говориль, что не столь велико различие но сему предмету, сколько предполагали. (Кн. У. ra 3, 13.)

«Римляне исповъдують, и въ ныньшнемъ въкъ, (т. е. до стрящняго суда) огнь и очищене огненное, въ будущемъ же не чистительный огнь, но въчный; исповъдують, во времени, очищене душь огнемь, и тъмъ искуплене отъ гръховъ; такъ, что кио согръщиль много, освободится послъ долговременнаго чистилища, кто же мало, скоръе разрышится также съ помощно мелитъъ Церкви.—И такъ Римляне признають огнь, и временный и въчный, и первый называють чистительнымъ.»

»А Греки предполагають огнь только въ въчности (основываясь впрочемъ на словахъ Писанія), однако признають и временное наказаніе душъ, т. е. что души обремененныя гръхами, отходять въ мъста мрачныя, въ мъста плача, гдъ пребывають до времени въ плачъ и наказаніи, лишенными божественнаго свъта; очищаются же, т. е. изъ сего мрачнаго и плачевнаго мъста разръшаются, молитвами, приношеніемъ безкровной жертвы, милюстынею, а не огнемъ;» (Тот. 32. Conciliorum рад. 28.)

»Взаимно потребовали изложенія догматовъ на бумары и новыхъ объясненій, которыя опять остались безъ успъха. А между тъмъ пришли въсти изъ Царьграда, что Султанъ Амуратъ хочетъ осадить столицу, и тщетно умоляль Императорь Папу послать на помощь галеры. Евгеній требоваль ихъ отъ Венеціи, или денегь для ихъ содержанія, но Венеціяне не довъряли денеть Папъ, и одно только провидъніе спасло на сей разъ Кон-Такъ бъдственно стантинополь. было положение Епископовъ Греческихъ въ Ферраръ, что многіе хотьли тайно удалиться въ Венецію и Царьградь, какъ то Митрополиты Ираклійскій и Ефесскій, но ихъ удержаль строгій указь Императора, который самъ проводилъ время въ бездъйствін на ловль, поселившись въ загородномъ монастырь; бользненный Патріархъ также ничего не предпринималь къ успъшному окончанію дъла. Жалобы Святителей Греческихъ побудили ихъ наконецъ требовать отъ Папы продолженія засьданій, шесть мьсяцевь спустя

посль открытія Собора, на такихъ условіяхъ, чтобы Греки имъли право предлагать вопросы Римлянамъ, и для сего опять назначены были Маркъ Ефесскій и Виссаріонъ Никейскій. (гл. 12. кн. VI, гл. 6, 14.)

Но пятнадцать засъданій, въ продолженіи четырехъ мъсяцевъ, бывшія въ палатахъ папскихъ, не подвинули дъла. Они протекли въ пръніяхъ, о нсхожденіи Духа Святаго, утомительныхъ многословіемъ состязавшихся, которые старались выказать свое красноръчіе; одинъ Маркъ Ефесскій отличался твердостію отвътовъ, основанныхъ на прямомъ смысль Св. Писанія. Онъ требоваль настоятельно, вопреки желанію Римлянъ, чтобы вмъсто разсужденій, читаны были опредълснія вселенскихъ Соборовъ о догматахъ въры, и наипаче о томъ, чтобы ничего не прибавлять къ символу; православные, съ общаго предварительнаго согласія, сильно опирались на сіе постановленіе, дабы, прямымъ и явнымъ его смысломъ, отклонить хитросплетенія Римскія въ поясненіи самыхъ догматовъ. (гл. 18.)

Замвчательно, что посль втораго засъданія, два кардинала, съ нъсколькими Епископами Латинскими, приходили къ Патріарху, гдъ находился Императоръ и Святители православные, отклонять ихъ отъ торжественнаго чтенія правиль вселенскихъ на Соборъ, предлагая домашнее о томъ изслъдованіе; но православные единодушно настояли въ своемъ требованіи, не смотря на всъ сопротивленія и отговорки; посему Римляне старались, чтобы послъдующія засъданія были менъе торжественны и многолюдны. (гл. 19.)

Когда прочитали правила Ефесскаго Собора, 49 Маркъ Ефесскій сказаль: »на третьемъ вселенскомъ Соборъ читанъ быль также символь, составленный Несторіянами, о коемъ упоминаемо было на шестомъ дъяніи, и отцы соборные, сказавъ о немъ свое мнъніе, постановили единодушно: что символь Никейскій должно сохранить неизмъннымъ и неколебимымъ, и что не позволено ничего къ нему приложить или отъ него убавить, или предложить иное исповъданіе, подъ страхомъ изверженія клирикамъ и анавемы мірянамъ. По причинъ сего запрещенія не дерзнули и отцы соборные въ Ефесъ, приложить къ символу наименованіе Матери Божіей, столь необходимое противъ Несторіянъ» (Ист. Флери кн. СП, гл. 94) 95

Такъ недобросовъстны были дъйствія Римлянъ, что въ предложенныхъ ими актахъ седьмаго вселенскаго Собора, символъ Никейскій обръли съ приложеніемъ »и отъ Сына,» и они дерзали даже увърять Грековъ, будто рукопись сія есть подлинная и древность ея доказана исторически. »Если бы это было истинно, отвъчали Греки, то всъ ваши ученые богословы, и наипаче Оома Аквинскій, не старались бы доказывать приложение къ символу, безчисленными доводами и ссылками на древнія книги; достаточно было бы и сего одного, но они молчать о томъ.» Когда же кончилось чтеніе Соборовъ вселенскихъ, съ замъчаніями на нихъ Марка Ефесскаго, многіе изъ любителей истины, между монашествующими Латинскими, невольно сознались, что дотоль ничего подобнаго не слыхали и жаловались на своихъ учителей, превознося Марка и правду Грековъ. Сановники же Римскіе, именемъ Папы, приказали

имъ умолкнуть, какъ невъждамъ, и не разглашать такіе слухи въ народъ. Андрей, Родосскій Епископъ, защищавшій сторону Римскую, предлагаль въ удостовъреніе того, что приложеніе къ символу не было главною причиною разрыва, отрывокъ изъ неполнаго посланія св. Максима, который говориль, что и въ его время существовало уже сіе приложеніе, и православные почли весьма для нихъ полезнымъ, что Латиняне приводили въ свидътельство отрывки письма, которое нигдъ не обрътается въ цълости, и даже искаженный текстъ актовъ соборныхъ, по принятому ими обычаю измънять писанія святыхъ Отецъ. Однако, въ последующихъ собранаяхь, Римляне уже не хотьли болье говорить ни о письмъ, ни о рукописи.-Когда же на седьмомъ засъданіи Митрополитъ Никейскій спросилъ ръшительно: »относятся ли каноны и опредъленія Соборовъ вселенскихъ прямо къ символу въры, или къ чему другому?» — состязатели Римскіе, совъщавшись нъсколько между собою, у трона папскаго, ничего не отвъчали, и Андрей Родосскій старался пространною ръчью замять вопросъ. Съ тъхъ поръ Римляне домогались перенести пръніе, отъ неправильности приложенія къ истолкованію самаго догмата, о исхожденіи Св. Духа. Но православные, соединясь у Патріарха, твердо положили не отклоняться отъ перваго вопроса, ибо чувствовали, что Римляне, по неимънію на то отвъта, усиливаются вытъснить ихъ изъ неприступной кръпости. (Сиропуло кн. VI, гл. 19, 20, 21, 22, 23.)

Однако же хитрость Латинская превозмогла: кардиналы непрестанно приходили убъждать о томъ

Патріарха, страдавшаго на бользненномъ одръ; а Императоръ, вынужденный оставить загородный монастырь, по возмущенію поселянь за его непрестанныя ловли, и подстрекаемый желаніемъ окончить скоръе пръніе соборное, для возвращенія въ Царьградъ, принудилъ наконецъ своихъ Епископовъ удовлетворить требованіямъ Латинянъ. Тщетно благоразумнъйшіе представляли ему, что если Римляне, въ вопросъ о приложени къ символу, для нихъ неблагопріятномъ, до такой степени обольщають ложными доводами, что даже осмъливаются утверждать, будто до нихъ не касаются опредъленія соборныя по сему предмету:--то чего же ожидать отъ нихъ, когда коснутся догмата, о коемъ заранъе уже торжествують, приводя по произволу свидьтельства своихъ отцевъ, невъдомыя православнымъ? Укръпляемые властію Папы, не разгласять ли они по всему міру, что яснье солнца доказали свое мньніе, когда не стыдятся провозглашать правильнымъ приложение къ символу, вопреки всякой правдъ, которую ничъмъ не могли доказать! Императоръ положиль рышить вопросъ сей, по большинству голосовъ, на частномъ совъщанін у Патріарха, и, вопреки мивнія самаго Іосифа, рышились приступить къ првнію о исхожденіи Св. Духа. (Кн. VII, rs. 2, 5, 7, 10.)

На предпоследнемъ заседаніи соборномъ, бывшемъ въ Ферраре, громко вопіялъ еще разъ Маркъ Ефесскій, въ слухъ Римлянъ, противъ неправильнаго ихъ приложенія. Онъ умолялъ возвратить символъ, въ томъ же неизменномъ виде, въ какомъ некогда сами пріяли его изъ Царьграда, и отринуть малое приложеніе, что ни сколько не повредить имъ, а принесеть великую пользу, ибо примирить Христіанъ между собою, и тогда, едиными устами и единымъ сердцемъ, будуть вкупъ славить великолъпное имя Пресвятой Троицы. (Concil. T. 32, рад. 214.)

Новое огорчение возмутило православныхъ; давно уже носились слухи, что по случаю чумы, недостатка припасовъ и опасности отъ своихъ недоброжелателей, Папа хочеть неренести Соборъ во Флоренцію; Императоръ старался успоконть своихъ Епископовъ, увъряя ихъ, что никакъ не согласится оставить Феррару. Но, въ началъ 1439 года, Папа прислалъ ръшительно объявить Императору, что не имъетъ средствъ продолжать Собора въ Ферраръ, и что Флорентинцы предлагаютъ отъ себя 400,000 золотыхъ, дабы только перенесенъ быль Соборъ въ ихъ городъ. Онъ же, съ своей стороны, объщаеть тамъ Грекамъ содержание общественное и отпускъ послъ четырехъ мъсяцовъ, съ тремя вооруженными галсрами и 12,000 золотыхъ. (рад. 218.)

Сильно воспротивились православные еще большему отдаленію отъ своей родины, послѣ долгаго и безполезнаго пребыванія въ Феррарѣ. Они подозрѣвали намѣреніе Папы вынудить ихъ согласіе во Флоренціи; съ великимъ трудомъ, почти насильственно, могъ убѣдить Императоръ сперва Патріарха, потомъ Епископовъ, согласиться на предложеніе Евгенія, чтобы не сдѣлать тщетнымъ ихъ путешествія и дотолѣ понесенныхъ бѣдствій; совершенный недостатокъ въ деньгахъ, для ежеднев-

ной пищи, служиль сильнымь убъждениемъ покориться воль тыхь, въ чьи руки безразсудно предались; стараясь отнять всякую возможность бъгства, Императоръ объявилъ, что всякое судно Греческое, направляемое въ Венецію, предано будетъ пламени. Въ митрополіи Феррарской провозглашено было перенесеніе Собора во Флоренцію, и Папа сь великимъ торжествомъ выступилъ изъ города; но потомъ, опасаясь враждебнаго нападенія, съ малымъ числомъ служителей, почти бъжалъ во Флоренцію. Императоръ же, предоставивъ Флорентинцамъ сдълать сперва торжественную встръчу Патріарху, чтобы восполнить ему недостатокъ почести въ Ферраръ, самъ, съ великою пышностію, принять быль народомъ, и такимъ образомъ устроился новый Соборъ во Флоренціи. (Кн. V, гл. 15.)

## IY.

## Соборъ Флорентинскій

При самомъ началъ Флорентинскаго Собора, положено было, безъ всякихъ отговорокъ, соединяться для пръній, по три раза въ недълю; но условіе это не было исполняемо, съ объихъ сторонъ, и прежнее бездъйствіе возобновилось, по тъмъ же причинамъ: Римляне настаивали на унію, а Греки, мучимые голодомъ и нуждою, безпрестанно совъщались между собою, то у Патріарха, то у Императора, ибо не знали какъ выдти изъ столь затруднительнаго положенія, и сначала нъкоторые, а потомъ многіе изъ ихъ числа, стали малодушествовать и уступать; отъ сего возникли внутреннія несогласія, а Римляне безпрестанно укоряли ихъ въ медленности. Но хотя они испросили себъ у Палеолога, втайнъ отъ Епископовъ, право предлагать вопросы православнымъ, вмъсто того чтобы отвъчать на оные, какъ въ Ферраръ, однако доколъ продолжались совъщанія соборныя о исхожденіи Духа Святаго, Маркъ Ефесскій не даваль имъ торжествовать. Его доводы были такъ тверды и ясны, что Римляне большею частію уклонялись отъ прямыхъ отвътовъ, обращаясь то къ жалобамъ, на несоблюдение будто бы порядка въ состязанияхъ, то къ нъкоторымъ свидътельствамъ изъ книгъ сомнительныхъ, и усиливались одержать поверхность діалектическими изворотами. Въ двадцать третье засъданіе Маркъ Ефесскій принужденъ былъ сказать одному изъ своихъ противоборниковъ: »ты знаешь, почтенный отецъ, что всъ бывшія засъданія потрачены на два или на три изреченія, вами предложенныя.» Къ сему присовокупилъ и Императоръ, обращаясь къ Римлянамъ: »ваша цъль была всегда, чтобы безпрестанно говорить вамъ, а мы не находили быт времени.» (Кн. VIII, гл. 1. Concil. Т. 32, р. 365.)

Получивъ, посредствомъ сего обличенія, болье свободы продолжать свои доводы, Маркъ Ефесскій обратиль между прочимь внимание на составъ Никейско-Цареградскаго символа въры, и прочитавъ слова его: »въруемъ и въ Духа Святаго Господа животворящаго, иже отъ Отца исходящаго, иже со Отцемъ и Сыномъ споклоняема и сславима,» разсуждаль: »здъсь должно приметить намереніе святыхъ Отцевъ; ибо предлежащія слова суть развитіс богословія. Собору сему угодно было ясно ноказать образъ единенія Святаго Духа со Отцемъ н Сыномъ, и смотрите, какъ различительно опредъляетъ онъ присвоение Духа Святаго Отцу и Сыну. Какъ бы такъ говорить онъ: Духъ Святый, отцами оными, сочисляется Отцу и Сыну, яко отъ Отца происходящій, со Отцемъ же и Сыномъ споклоняемый и сславимый, т. е. равночестный и единосущный. Если бы Соборъ признаваль его происхождение отъ обоихъ, то ночему не сказалъ:

моть Отца и Сына исходящаго, и съ ними сповлоняема и сславима?» такъ слъдовало бы сказать, если бы таково было минніе Собора. Поелику же, въ первомъ случав, отцы не упомянули о Сынъ, когда хотьли опредълить вину нехожденія, а во второмъ случав упомянули, когда котвли показать равночестіє и единосущіє то оцевидно, что они не признавали исхожденія Духа Святаго и отъ Сына; ибо мначе не опустили бы сего, и особенно тогда, когда составляли изложение догмата. И что сіє изложеніе есть совершенныйшее, а не полусовершенное, какъ вы говорите, сіе видно изъ того, что ни одинъ изъ послъдующихъ Соборовъ не едъладъ на сіе изъясненіе новаго изъясненія, и не прибавиль нсхожденія и отъ Сына; напротивъ того всъ Соборы, своими опредвленіями, возбранили сіе и запретили, какъ бы пророчески провидя то, что у васъ нмъдо случиться.» (Concil. Florent. fess. XXIII.)

Когда Маркъ кончилъ ръчь, въ которой содержалось сіе примъчательное изложеніе символа и многія свидътельства отцевъ, въ пользу Восточнаго догмата, Іуліанъ кардинадъ, вмъсто того, чтобы признать справедливость доводовъ, или доказывать противное, далъ только слъдующій отвъть Марку: эпоелику ты сказаль, что тебъ нужно, то справедливость требуеть, чтобы ты отвъчаль на сказанное Іоанномъ провинціаломъ»; то есть онъ вновь обращаль споръ къ одному изътъхъ немногихъ изреченій, на которыя, какъ жадовался Маркъ, цотрачены были всь засъданія.

Подъ коненъ сего послъдняго провинціаль Іоаннъ объявиль, что Рамская Церковь признаеть единую

токмо причину Сына и Духа, т. е. Отца, и не исповъдуетъ двухъ началъ или двухъ причинъ, но единую вину и начало, предавая противно сему мыслящихъ анавемъ. (Conciliorum T. 32, pag. 381.)

На этомъ словъ кончилось засъданіе и православные обрадовались, что Римляне признали Отца, какъ единую причину Сына и Духа, а не два начала. Императоръ, соединивъ своихъ Епископовъ у Натріарха, сказалъ, что во избъжаніе гоненія, горчайшаго нежели какое было при Діоклитіанъ, должно думать о средствахъ соединенія, потому что провинціалъ Іоаннъ явно исповъдалъ на Соборъ, единое начало Сыну и Духу во Отцъ, и Римляне прислали къ нему даже сіе исповъданіе на буматъ. (рад. 383.)

Не здъсь ли можно помъстить то, что рукопись Ватиканская говорить, о колебаніи Папы и дъйствіяхъ В. Магистра Родосскаго? ибо хотя дальнъйшіе факты, въ ней описанныя, не совстять сходны съ истиною, но здъсь однако есть убъдительная сообразность съ обстоятельствами, тъмъ болъе, что самъ Императоръ, въ текстъ, приведенномъ Римлянами, предостерегаетъ о гоненіяхъ Діоклитіановыхъ.

»Такъ долженъ былъ кончиться Соборъ Флорентинскій: написали грамату соединенія, которая начиналась тъмъ, что Богъ Отецъ единая причина, а Духъ Святый причину имъетъ отъ Отда; постановили на другой же день приложить руки къ сей грамать. Но сатана внушилъ злую ревность великато Родоса Ипату, Магистру богатому; а сънимъ было войска 2000 человъкъ. Ночью Ма-

вистръ Родосскій отправился къ Папъ Евгенію и спросиль его: »для чего уступиль онь тому издавна упорному и гордому Грецкому народу?» Евгеній отвъчаль Магистру, что уступиль не народу, а текстовъ, для общаго покоя. Магистръ припомниль Евгенію предмъстниковь его Папъ, которые навсегда расторгаи »общеванье съ народомъ Сирскимъ и надутымъ Грецкимъ.» Онъ укоряль Напу въ томъ, что онъ попираетъ учрежденія бывшія и гасить тьмъ славу Западныхъ народовъ. Многіе кардиналы и Епископы, приглашенные Магистромъ, помогали ему въ увъщаніяхъ. Евгеній не ръшался еще нарушить данное слово, но Магистръ грозилъ употребить силу противъ самаго Цезаря Палеолога, если Папа не нарушить евоего объщанія. Кардиналы удержали пыль Магистра и сказали ему, что можно склонить Цезаря объщаніями, Патріарха деньгами, потому что »Грекъ за злато себъ очи выдупить;» только съ Маркомъ Ефесскимъ трудно будетъ сладить, но противъ него найдутся тайныя средства. И Папа Евгеній даль наконецъ, какъ будто противъ воли, позволеніе Родосскому Магистру и кардиналамъ расторгнуть Соборъ Флорентинскій.

Въ ту же ночь послали сказать всъмъ своимъ кардиналамъ и Епископамъ »чтобы они для замкненья уніи не въ церковь приходили, а къ Папъ.» Наступило утро; Восточные съ радостію текутъ въ соборный храмъ, ничего не въдая о бывшемъ ночномъ совътъ, и дожидаются до вечера; поздно уже узнали они объ умыслъ, но не хотъли върить; нослали спросить о томъ оратора Яна; отвътъ его

убъднать ихъ въ обманъ. Немедленно побъжали они къ Цезарю; но у него уже находились кардиналъ Јуліанъ и два Епископа, которые подосланы были отъ Папы, съ подарками и объщаніями. Отчаявнись найти помощь въ Императоръ, они съ воплемъ печали стали расходиться.» (Жур. Мин. Прос. 1841, кн. 1.)

Поелику же Римаяне прислади православнымъ пъсколько свидътельствъ, въ пользу своего миънія изъ отцевъ Западныхъ, то Императоръ хотвлъ знать о нихъ мнъніе Святителей Грсческихъ. Маркъ Ефесскій отвічаль, что едва ли свидітельства отцевь Западныхъ, которыми превозносятся Римляне, извлечены изъ сихъ отцевъ, и потому должно ихъ отвергнуть, какъ незаконныя; когда же нъкоторые изъ Епископовъ возстали противъ строгости его мивнія, оскорбительнаго для святыхъ отцевъ, онъ опять сказаль: »уважаю отцевь, но досель ничего не видълъ и не слышаль отъ нихъ подобнаго, и потому выраженія сомнительныя следуеть въ нихъ опустить; ибо я могу доказать, что предложенныя свидътельства не суть мнънія вселенской Церкви, но явились посль отдыленія Римскаго.» Наконець онъ согласился, вмъсть съ прочими, предложить Римлянамъ, въ основание союза, письмо Максима исновъдника, на которое сперва они сами ссылались; святый Максимъ такъ выразился: »свидетельетва Римскихъ отцевъ согласны съ толкованиемъ Кирилла Александрійскаго на Іоанна: »что Сынъ не есть вина Духа, нбо одна только вина Сына и Луха-Отеңъ, сдинаго по рожденію, другаго же по исхождению; а что у него говорится, якобы Духъ

происходить чрезъ Сына, сіе для того, чтобы нока-🕶 🤨 зать, что они суть того же существа и безъ всякаго т различія.» (Скир. кн. VIII, гл. 2. Concil. Т. 32, рад. 384.)

. T. B.J

T. Hour

- 00

1 1

1

. . . Z

17 III

- E

亚 眇

- 180

# # #

3

Но Римляне не согласились на такое предложеніе, и чтобы исправить свое пораженіе, потребовами новыхъ засъданій; Императоръ, желая только найти средство къ миру, чтобы удалиться въ Царьградъ, (ибо еще разъ присылали просить у него помощи и онъ опять тщетно просиль ее у Папы), запретиль Антонію Ираклійскому и Марку Ефесскому идти на засъданіе; онъ зналъ, что Маркъ никакъ не согласится уступить, и съ тъхъ поръ самъ безпрестанно совъщался втайнъ, съ протовингеломъ Григоріемъ, бывшимъ въ последствій Патріархомъ, и съ двумя измънившими православію Митрополитами, Никейскимъ и Россійскимъ, удаливъ отъ себя всъхъ прочихъ. Они положили между собою, всеми средствами, действовать къ совершенію единства, и это было причиною безпрестанныхъ распрей съ Маркомъ и Антоніемъ. Протосингель же Григорій, посреди всеобщей нищеты, возникавшей отъ того, что Пана не хотълъ платить условленнаго содержанія, нарочно возбуждаль умы служителей и воиновъ царскихъ, отсылая ихъ за жалованьемъ къ Марку Ефесскому, какъ единственной препонъ общаго спокойствія. (рад. 385. KH. VIII, ra. 4, 5, 6, 8.)

Однако, на двухъ послъднихъ торжественныхъ засъданіяхъ, когда провинціаль Іоаннъ нагло вызываль на состязание отсутствующаго Марка, какъ бы побъжденнаго, и распространялся въ многословныхъ ръчахъ, Императоръ и потомъ Митрополить Исидоръ отвъчали ему: »что Ефесскій отсутствуеть потому только, что всв они пришли на сей разъ, не для состязанія, а чтобы исполнить ихъ требованіе, по условію являться въ назначенные для засъданія дни; отвъта же болье давать не будуть, и что текущій одинъ на поприщъ, напрасно почитаеть себя побъдителемъ, когда никто съ нимъне спорить.» (Concil. T. 32. рад. 386, 390.)

Послъ сего не было болье соборныхъ засъданий, но православные часто сходились между собою въ келліи патріаршія, и когда Исидоръ совътоваль лучше соединиться, нежели разойтись съ неконченнымъ дъломъ, ибо не предвидится и средствъ къ свободному удаленію, Митрополитъ Монемвасійскій, заступавшій, вмъстъ съ Маркомъ, мъсто Патріарха Іерусалимскаго, воскликнулъ: »чего же хотите? возвратиться ли въ отечество, данниками Папы, и продать наши догматы? — лучше умереть, нежели латинствовать!» (рад. 391.)

После многихъ совещаній, на которыхъ Никейскій Митрополить старался убедить, что Восточные отцы, одинаково съ Западными, признаютъ исхожденіе Духа и отъ Сына, Ефесскій же доказывалъ порчу книгъ Римлянами и истинный смыслъ отцевъ, а Папа, чрезъ своихъ посланныхъ, требовалъ, чтобы вопреки прежнихъ вселенскихъ Соборовъ и обычаевъ, православные и Римляне, произнесли странную клятву, надътъломъ Христовымъ, чье мнъніе признаютъ справедливъе:—Императоръ, обще съ Патріархомъ, ръшились послатъ такой отзывъ Папъ:—»что еще спорить? не хотимъ болъе судить и быть судимыми, ибо нътъ пользы отъ словоправія. Каждый изъ насъ остается убажденнымъ въ справедливости своего митнія и не согласится изманить оное: ни мы прибавить слово къ символу, ни вы изъ него убавить.—И такъ, вмасто тщетныхъ клятвъ, поищи иное средство къ соединенио; если же натъ, то да возвратимся съ миромъ въ отечество; и Папа не далъ рашительнаго отвата, а только обащалъ прислать кардиналовъ посовътовать съ Императоромъ. (рад. 399.)

Опять начались частныя сходки, между православными и Римлянами, но и тв ничего не произвели, равно какъ и взаимныя разсужденія, изложенныя на хартіи. При личномъ свиданіи, Папа упрекаль Императора, что допускаеть Грековъ, не давать дальнъйшаго изъясненія на слова св. отцевъ, о догмать исхожденія Святаго Духа; Государь отвътствовалъ, что онъ не есть владыка Собора, не хочеть тиранническимъ образомъ соединенія и не можетъ принудить своихъ давать, противъ воли и совъсти, отвъты. Потомъ когда еще разъ, Папа жаловался посланнымъ отъ Императора, на медленность и бездъйствіе Грековъ, Исидоръ Митрополить отвъчаль: что великія дъла требують большаго времени, которое однако не проходить въ праздности, ибо уже четыре года, какъ стараются безпрерывно совершить соединение Церкви. Возвратившись же къ Императору, Митрополить Россійскій съ Никейскимъ, Лакедемонскимъ и Митиленскимъ, объявили ръщительно, что если не хочетъ соединенія, они присоединятся и безъ него. Слово сіе весьма устранило Императора и онъ опять созваль своихъ Епископовъ, которымъ Нимейскій старался доказать, писаніями отступника Патріарха Векка, справедливость мизній Латинскихь, и что слова »оть и чрезъ» однозначущи; но Маркъ Ефесскій, словами св. Григорія Нисскаго, доказаль истинный смысль енкъ выраженій. (рад. 473, 481, 484, 485. Скирон. вн. VIII, гл. 43, 15, 16.)

Положено было наконецъ: составить такую формулу исповъданія, которая бы могла быть принята и Римлянами и Греками, ибо въ ней каждый сохраняль свое мивые, не отвергая и мивнія противнаго. Но когда стали читать сіе странное исповъданіе, оно произвело шумное пръніе и раздоръ, между православными и датинствующими изъ числа ихъ. Кромъ Марка, сильно воспротивился Ираклійскій Антоній, говоря, что Императоръ сдълаль тщетными всв ихъ надежды; Монемвасійскій же напомниль ему горькій примъръ дъда его Миханла Палеолога. Приступили къ голосамъ; одни взывали: »утверждаемъ!» другіе нътъ; для умноженія числа голосовъ, Лакедемонскій предложнав Императору принять, вопреки всьхъ правиль, голоса мірскихъ письмоводителей, и до большинству 24 противу 42, раницись отослать исповъдание нь Римаянамъ, которые предложили на оное 12 своихъ вопросова, чтобы тымь заставить Восточныхъ совершенно признать ихъ мнине, безъ всякихъ опущеній или отговорокъ; но Императорь убовася обнаружить Собору сіе писаніе Римское. (гл. 17, 18.)



Между тъмъ ежедневныя совъщанія, то у Царя, то у Патріарха, колебали непреставно умы и сердца православныхъ, насильственно влекомыхъ въ уніи. Никейскій приводиль ложныя или искажейныя свидетельства, то изъ св. Кириала, то изъ Епифанія, чтобы Восточными отцами обольстить Восточныхь; Императоръ, одушевляемый одною только мыслію, возвращенія въ отечество, забываль все прочее и полагаль, что совъеть его останется совершенно спокойною, если приметь новый догмать оть лица целаго Собора, почитаемаго имъ за вселенскій; бользненный Патріаржь малодушествовать на смертномъ одръ, внимая првинямъ Еннскоповъ, то лести Никейскаго и Русскаго, то твердости Ираклійскаго и Ефесскаго. Многіе приступали къ Марку, умоляя его смягчиться; онъ отвъчаль »что въ защить въры нъть енисхожденія;» когда же они увъряли, что различие между двумя исповъданіями такъ незначительно, что если только пожелаеть, можно согласиться утвердить союзь; Маркъ опять возразиль: »вспомните, какъ уговарнваль правитель области св. Осодора Студита, однажды только сообщиться съ еретиками, и потомъ дълать все, что ему угодно, и какъ отвъчаль ему Святой: »знаешь ли на что похоже твое предложеніе? позволь мив отрубить тебв голову и мотомъ иди куда хочень; нбо часто въ догматахъ весьма важно то, что кажется для нъкоторыхъ неважнымь.» (KH. IX, r.s. 4, 6, 7.)

Наконецъ, когда Императоръ видъль уже большую часть Епископовъ на своей сторонъ, онъ предложилъ опять рышить дъло голосами, но внушенію Никейскаго, какъ будто бы на основаніи отцевъ Восточныхъ, о нехожденіи Дука Святаго и отъ Сына. Патріархъ не соглашался обнаружить прежде всъхъ своего мнънія, но другіе принудили его говорить первымъ, и онъ выразился такъ двусмысленно, что многіе приняли слова его за отверженіе догмата Латинскаго; послъ него семнадцать Епископовъ также отринули сей догмать, а десять приняли. Императоръ хотълъ даже отобрать голоса мірянъ, но Патріархъ воспрепятствовалъ и собраніе разошлось. (гл. 8.)

Тогда приступилъ съ льстивыми ръчами Митрополить Исидорь къ Патріарху, увъряя его, что если онъ будеть на ихъ сторонъ, то всъ согласятся; слабый Іосифъ опять двусмысленно отвъчалъ, что ему самому непріятно постыдное раздъленіе ихъ малаго сонма и, призвавъ нъкоторыхъ Епископовъ, упрекалъ ихъ зачъмъ выдають его, не поддерживая митнія, основаннаго на древнихъ отцахъ? Они же отвъчали, что дъйствуя такимъ образомъ, полагали быть съ нимъ единомысленными, ибо изъ разума словъ его понимали, что и онъ не признаетъ новаго догмата; но Патріархъ, къ крайнему удивленію, возразиль, что имъ бы надобно было лучше вникать въ смыслъ его ръчи, и что на слъдующемъ собраніи объяснится точнъе. Изъ сего видно, что малодушный Іосифъ, не смъя издожить прямо своего мнънія, ожидаль прежде, чтобы Епископы себя обнаружили; онъ призваль также и Марка, умоляя его, всеми Святыми и памятью отца его, согласиться на унію, но ничто не могло поколебать сего адаманта.

Митрополить Исидоръ употребляль другія средства; онъ угостиль, роскощнымь пиршествомь, нъкоторыхь изъ собратій и выманиль у нихь посль трапезы роковое согласіе; Императоръ же ублажиль пословъ Трапезундскихъ и Молдовлахійскихъ, подсылая съ ласковыми словами и къ Епископамъ, а Митрополита Кизическаго Митрофана, бывшаго потомъ Патріархомъ, склонилъ уступкою давно просимой имъ земли. (гл. 9.)

Наконець; на послъднемъ совъщаніи, въ присутствіи Императора, когда всъ были уже приготовлены къ уніи, Патріархъ представиль письменно свое мивніе такого содержанія: »поелику слышаны были свидътельства отцевъ Восточной и Западной Церкви, изъ коихъ нъкоторые исповъдують исхожденіе Духа Святаго, отъ Отца и Сына, другіе же, отъ Отца чрезъ Сына, и поелику сіе есть одно и то же: мы однако опустивъ слово »отъ Сына» исповъдуемъ также, что Духъ Святый исходить отъ Отца чрезъ Сына, прежде всъхъ въкъ и по существу своему, какъ отъ единаго начала и вины, словомъ »чрезъ» знаменуя вину исхожденія Духа Святаго.»

После Патріарха первый говориль Митрополить Ираклійскій, какъ мъстоблюститель Александрійскаго престола, и отринуль новый догмать »оть Сына;» другой же мъстоблюститель, протосингель Григорій, приняль оный и союзъ съ Римлянами къ общему всъхъ удивленію; ибо еще, за три дни предъ тъмъ, онъ оспориваль дъйствительность ихъ крещенія, совершаемаго безъ погруженія, вопреки истинному смыслу слова »ваптизо» (погружаю). Митрополить Трапезундскій не присутствоваль по болъзни и не хотьль дать своего мнѣнія, не смотря на всь убъжденія. Его примъру послъдовали Митрополиты Ефесовій, Монемвасійскій, Анхіальскій; прочіе согласились на унію, числомь до тринадцати, н еовратили еще шесть другихь. Настолтелямь обителей запрещено было нодавать свои голоса, потому что знали ихъ твердость, а мірянь спросили; Императорь хотьль принудить къ тому же своего брата Деспота Димитрія, котораго съ трудомь могь убъдить возвратиться изъ Венеціи во Флоренцію; но онь остался неколебимь и онять убхаль въ Венецію, тотчась по емерти Патріарха, взявь съ собою двухь мудрайнихь между Греками философокь, Гемиета и Схоларія, бывшаго Патріархомъ нодь именемъ Геннадія, посль разоренія Царьграда. (Кн. ІХ, гл. 9, 10.)

Аврамій Суздальскій бъжаль въ Россію сь своими пресвитерами: Енисконъ Иверскій, тщетно показывая другимъ граматы Патріарха Антіохійскаго, который умоляль твердо стоять за догматы, наконецъ притворился безумнымъ и укръмся въ Венецію; посоль же его земли, съ нимъ бывийй, не убоямея обличить въ лице самато Папу, за измъненія, какія себъ нозволила Римская Церковь, почему и отсъкла ее Восточная отъ своего общенія. Онъ совътоваль ему исправить ногръщности своихъ предиветниковъ; когда же, въ другой разъ, услышаль провинціала Іоанна, въ доказательствахь своихъ непрестанно ссылающагося на Аристотеля, Иверский вельможа воскликнуль: эговори намь лучніе о святыхъ Петрв и Павяв, Богословь и Златоусты» (г.в. 12.)

Императоръ, желая утвердить насильственный союзъ сей, объявиль, что послъ соборнаго ръще-

нія уже никому не позволено измінять своего мніния, подъ етрахомъ наказанія, и вельть сановникамъ воинскимъ строго наблюдать за присоединивнимися. Но сколь велико было собственное его удивленіе, когда принедній къ Папів, съ радостною вістію о соединеній Церкви, быль принять холодно и услышаль, что это только начало, недостаточное для совершеннаго единства. (гл. 13.)

Римляне настоятельно требовали, чтобы изъ присланнаго къ нимъ, новаго исповъданія Грековъ, выкинуть быль предлогь »чрезъ» и, по словамъ Скиропула, Императоръ съ Патріархомъ начали раскаяваться въ своей поспышности къ унін; Латинскомъ текств Собора, о томъ уможчено и не ясно видно, какъ послъдовало согласіе на сіе предавженіе; но весьма замъчательно, что когда Папа изъявиль соизволение на принесенное Греками изложеніе, и Римляне обнялись съ ними въ его присутствін, Евгеній внезапно предложиль Митропоантамъ Русскому, Никейскому, Трацезундскому и Митиленскому, немедленно окончить пръніе и о другихъ предметахъ, какъ-то о чистилицъ, опръснокахъ, времени освященія даровъ и власти папской;-они отвъчали, что это не частное дъло, а всего Собора. Въ другой разъ Пана опять говориль имъ: »что осталось малое некое недоумъніе для совершеннаго единства,» и вельлы имъ прочесть четыре предложенія, въ главъ конхъ стояло: »что намъстникъ Господа Інсуса Христа, на Апостольской каседрв, сохраняеть свои преимущества, и посему онъ въ правъ, какъ верховный Первосвятитель, приложить къ символу то что приложено.» (гл. 16. Concil. T. 32. pag. 500, 501, 503.)

Посланные Греческіе опять возразили: »что они не въ правъ отвъчать безъ Императора, но дружески даютъ отъ себя частный отзывъ, что сіе предложеніе есть несправедливъйшее, ибо какимъ образомъ можемъ мы уступить Римской канедръ право прибавлять или убавлять что либо, безъ согласія своихъ братьевъ Патріарховъ? И такъ, хотя благочестиво то, что приложено къ символу, но приложившій безъ въдома соборнаго, не чуждъ вины. Если же угодно вамъ, то сознайтесь, что сіє неправедно учинили и впредь сего творить не будете, и такимъ образомъ получите прощеніе.»

Напрасно принуждаль ихъ Папа отнести его предложеніе, на бумагь къ Императору; они отреклись, какъ неимъющіе на то полномочія, и словесно передали, все происходившее, ему и Патріарху, предъ самымъ объдомъ. Вечеромъ же внезапно извъстили ихъ, что Патріархъ скончался. Всъ сбъжались узнать, какъ онъ скончался? и отъ служителей его узнали, что послъ трапезы онъ по обычаю удалился въ свою спальню, гдъ, взявъ перо и чернила, писалъ, но внезапно, объятый трепетомъ и чрезвычайнымъ волненіемъ, предалъ духъ. Въ написанной же имъ хартіи прочли слъдующее:

»Поелику я достигь предъла моей жизни и готовлюсь воздать общій всьмъ долгь, приношу благодареніе Богу и излагаю мнівніе мое открыто всьмъ моимъ чадамъ. И такъ все, что исповъдуетъ и чему учить Канолическая и Апостольская Церковь Господа нашего Іисуса Христа, древняго Рима, то и самъ.

и исповъдаю, и на все изъявляю мое согласіс. Исповъдаю, для твердаго увъренія всъхъ, блаженнъйшимъ отцемъ отцевъ и намъстникомъ Господа нашего Іисуса Христа, Папу древняго Рима, также и чистилище душъ, и сіе для общей въры подписываю. Іюня 2, индикта втораго, 1439 года.» (рад. 506.)

Какая странность, или лучше, какой явный подлогь! Утромъ еще посланные къ Папъ, отъ лица патріаршаго и царскаго, говорять, что не имъють полномочія признать неограниченную власть Папы, и увъдомляють о томъ самаго Патріарха, за часъ до его смерти; а при самой кончинъ, столь внезапной, онъ подписываетъ то, о чемъ не было даже и прънія во все продолженіе Собора; ибо самъ Патріархъ, какъ мы видъли, съ большою настойчивостію, защищаль всь свои мальйшія преимущества и права, при торжественныхъ свиданіяхъ съ Папою. Хотя же Скиропуло не описываетъ въ подробности кончины Патріарха, говоря только о ея внезапности, --- необходимо или отвергнуть сіе послъднее завъщаніе Іосифа, или върить ужасному сказанію о его смерти, почерпнутому изъ рукописи Ватиканской.

»Патріархъ Іосифъ, видя обманъ и тиранство, раскаялся въ своемъ поступкъ, отъ уніи отступилъ и не подписывалъ. Составили подложную подпись; три монаха удушили его, а подпись какъ будто найдена была въ рукахъ умершаго.»

По смерти Патріарха, Римляне умножили свои усилія, для скоръйшаго написанія формулы соединенія церковнаго, и кардиналы, непрестанно переходя изъ палать папскихъ въ царскія, убъдили на-

конець, посль многихъ распрей, Императора, безъ Собора Греческаго, согласиться на четыре спорвые предмета: о правильности приложенія къ символу, о безразличномъ употреблении кваснаго хлыба или опръсноковъ, о чистилищъ и власти папекей; но Императоръ настояль, чтобы православные сохранили символь свой неизмѣннымъ и освящение даровъ, чрезъ призывание Святаго Духа, по чину древнихъ литургій Василія Великаго и Златоуста. Такъ утомительны были Государю неумъстныя требованія Римлянъ, что онъ невольно воекликнуль: »Римляне думають только о состязаніяхь, и если бы кто изъ нашихъ предложилъ имъ предметомъ разсужденія, что Христось есть истинный Богъ нашъ, они и объ этомъ готовы бы спорить два дня. Но если бы не прельстили они на свою сторону нъкоторыхъ изъ числа нашихъ, никогда бы не дерзнули дълать мнъ столь непріятныхъ предложеній о власти папской.» Онъ говориль такъ потому, что Никейскій и Русскій Митрополиты, старались чрезмърно ее возвеличить. (Кн. Х, гл. 1, 3.)

Между тъмъ Епископъ Митиленскій, достойный сотрудникъ сихъ двухъ измѣнниковъ, втайнѣ совътовалъ Папъ, воспользоваться скудостію Грековъ и раздать имъ по рукамъ нѣкоторую сумму денегъ, что и исполниль съ удовольствіемъ Пана, чрезъ его посредство; ибо столь велика была нищета Епископовъ, что Никомидійскій нринужденъ былъ просить денегъ, для выкупа своей одежды. Тогда Маркъ Ефесскій, видя къ чему клонится дѣло, испросилъ, чрезъ посредство Деспота Димитрія, дозволеніе Императора не участвовать ни въ какомъ совъть,

н получилъ объщаніе царское, о безопасномъ возвращеніи на родину, не смотря на твердость, съ какою отрекался отъ уніи. Главные же ея поборники, Никейскій и Русскій, хотъли даже, чтобы несоглашающіеся преданы были анавемъ; но Митрополитъ Трапезундскій сильно воспротивился столь нечестивому предложенію, отчего возникла жестокая распря между самыми защитниками унів.

Книга актовъ Латинскихъ, не касаясь домашнихъ обстоятельствъ Епископовъ Восточныхъ, съ большою подробностію излагаеть постепенный ходъ совъщаній для принятія уніи. Тотчасъ, по смерти Патріарха, Папа призваль къ себъ Митрополитовъ Исидора, Виссаріона и Митиленскаго, и опять предлагаль имъ, послъ изъявленнаго согласія на правильность приложенія къ символу, согласиться и на прочіе предметы; они отвъчали, что пътъ большой важности въ споръ о чистилищъ и опръснокахъ, и о нихъ можно совъщаться послъ соединенія, равно какъ и о томъ, какія права принадлежатъ Папъ; »приложение же къ символу мы дозволяемъ только въ вашихъ церквахъ, а въ нашихъ онаго отнюдь не пріемлемъ, равно какъ сохраняемъ у себя освящение даровъ, чрезъ призывание Св. Духа, котя признаемъ, что оно совершается и словами Господними.» (Тот. 32. Concilior. pag. 508.)

Когда кардиналы объявили Императору, что не льзя соединить Церквей, если не будеть разсуждено о чистилищь и объ освящении даровъ, или котя оговорено, въ формуль соединенія, объ одномъ чистилищь, и Папа лично убъждаль о томъ же Государя,—онъ сказаль: »намъ остается только

отвъчать, что время готовить нужное къ нашему отъъзду, нбо мы все сказали, что могли сказать, и болъе мамъ невозможно медлить.»

Папа и кардиналы старались умягчить его, объщаніями о приготовленіи вооруженныхъ галерь въ Венеціи и деньгахъ для блистательнаго возвращенія, по совершеніи союза. Чрезъ нъсколько дней Папа призваль опять нъкоторыхъ Епископовъ Греческихъ, безъ Императора, чтобы разсуждать съ ними, о преимуществахъ, принадлежащихъ ему, какъ верховному пастырю, учителю, преемнику Петрову и намъстнику Христову. Епископы, возвратясь въ царскія палаты, открыли правила соборныя, чтобы извъдать подробнъе: каковы суть права каждой Церкви? и послъ долгихъ пръній, разсудили признать преимущества папскія, исключая сихъ двухъ: »Пана не можеть созывать Собора вселенскаго, безъ приглашенія Императора и Патріарховъ; если же званые не придуть, не смотря на то, Соборь действителенъ. Если кто почитаетъ себя обиженнымъ Патріархами и обратится къ Папъ, Патріархъ не можеть уже болье судить его, но Папа пошлеть отъ себя изследователя на место, чтобы дать судъ обиженному.»—Папа, по совъту съ кардиналами, продолжаль требовать безпрекословнаго повиновенія всьхъ Патріарховъ и полной власти во дворь овчемъ, какъ верховный пастырь, на что Императоръ кратко отвъчаль: »и такъ позаботьтесь о нашенъ отправлении» Но кардиналы и Митрополиты: Русскій, Никейскій и Митиленскій, стали посредниками между Папою и Государемъ. (рад. 511, 514, 515.)

Наконецъ ръшились признавать Папу верковнымъ Первосвятителемъ и намъстникомъ Христовымъ, управляющимъ всею Церковію, съ сохраненіемъ однако правъ и привиллегій патріаршихъ, и уже ни въ чемъ болъе не уступать ему ни на словахъ, ни на бумагъ, но просить ускоренія союза и отъъзда. Евгеній согласился, и съ объихъ сторонъ назначены были избранные мужи, для написанія опредъленія о миръ церковномъ, однако и тутъ опять возникла распря.

Римляне хотыли поставить, во главъ, одно только имя Папы; Палеологь же настояль, послъ многихь споровь, чтобы прибавлено было, съ согласія свътльйшаго Императора, Патріарха Цареградскаго и прочихъ Патріарховь; тамъ же, гдъ касалось до преимуществъ Папы, вельль приписать, что онъ пользуется ими, по правиламъ вселенскихъ Соборовъ и Св. Отецъ, съ сохраненіемъ всъхъ правъ и привиллегій прочихъ Патріарховъ. Такъ унорно стояли Римляне за права своего Епископа, что одно слово »всъхъ», относившееся къ правамъ патріаршимъ, возбудило новую распрю. (рад. 521.)

Надлежало приступить къ подписанію акта, горькаго для православныхъ, въ которомъ они, для мнимаго соединенія, вынуждены были признать приложеніе Латинское, о исхожденіи Духа Святаго и отъ Сына, правильнымъ, хотя и не обязывались включать оное въ свой символъ, исповъдать догмать западный о чистилищъ и, что всего было тягостнъе знающимъ древнія преданія отцевъ Церкви, согласиться на слъдующее новос ученіе, которое называлось правильнымъ и сходнымъ съ актами

вселенскихъ Соборовъ, хотя стоитъ только заглянуть въ нихъ, чтобы убъдиться въ противномъ:

»Мы опредвляемъ также, что святая Апостольская канедра и Архіерей Римскій имъють первенство во всемъ міръ, что онъ есть преемникъ блаженнаго Петра, представителя Апостоловъ, истинный намъстникъ Інсуса Христа, глава всей Церкви, отецъ и учитель всъхъ Христіанъ, и что Інсусъ Христось даль ему, въ лицъ блаженнаго Петра, полную власть пасти, учить и управлять вселенскую Церковь, какъ сіе содержится въ актахъ вседенскихъ Соборовъ и во святыхъ канонахъ. Обновляемъ еще порядокъ, преданный канонами, касательно прочихъ блаженнъйшихъ Патріарховъ, такъ чтобы Константинопольскому быть вторымъ, послъ святьйшаго Папы Римскаго, Александрійскому третьимъ, Антіохійскому четвертымъ, Іерусалимскому пятымъ, съ сохранениемъ однако всъхъ преимуществъ и правъ каждаго изъ нихъ.» (рад. 527.)

Хотя сія послъдняя оговорка и обезпечивала патріаршіе престолы, равно какъ ссылка на каноны вселенскіе опровергала до основанія все вышесказанное, о мнимомъ намъстничествъ Христовомъ и власти папской,—однако постыдно было православнымъ придти такъ издалеко чтобы жертвовать свободою Церкви стъсненнымъ обстоятельствамъ имперіи. Маркъ Ефесскій остался неколебимъ, Епископъ Ставропольскій укрылся и не подписалъ, Митрополитъ Ираклійскій сказался больнымъ, но вынужденъ былъ, властію Императора, подписать и на бользненномъ одръ, за что въ послъдствін просилъ всенародно, чтобы ему от-

съкли руку. Поелику же Маркъ Ефесскій застуналь мъсто Патріарховь Антіохійскаго и Іерусалимскаго, то его отречение колебало твердость Собора. Митрополиты Исидоръ и Виссаріонъ, съ протосингеломъ Григоріемъ, подписали съ радостію, какъ главные виновники уній, за что первые два сдъланы были кардиналами, и въ послъдствіи Григорій получиль титуль Патріарха Цареградскаго.-Прочіе, особенно Трапезундскій и Монемвасійскій, уступили тяжкимъ обстоятельствамъ времени и неодолимой воли Императора, который думалъ только о возвращении и спасении Царьграда, но обманулся въ надеждахъ, какъ справедливо сказалъ ему Султанъ Амурать, что върнъе союзъ съ нимъ, нежели съ Латинами; ибо Амуратъ до смерти своей даль еще нъсколько лъть простоять ветхой имперіи Греческой, Западные же Государи, не смотря на союзъ Флорентинскій, выдали ее сыну Амуратову. Когда Папа Евгеній сталь подписывать акть соборный и не увидълъ на немъ имени Марка, онъ невольно воскликнуль: »и такъ мы ничего не сдъдали!» (Кн. X, гл. 8, 9.)

Должно еще замътить, что хотя говорится, будто одинъ только Маркъ Ефесскій не подписаль соборнаго дъянія, однако изъ самыхъ Латинскихъ актовъ, напечатанныхъ въ 32 томъ Соборовъ, оказываются вначаль только руки: Митрополитовъ Ираклійскаго, Русскаго, Монемвасійскаго, Кизическаго, Трапезундскаго, Никейскаго, Никомидійскаго, Тырновскаго, Митиленскаго, Молдовлахійскаго, Амасійскаго и Родосскаго, и того 12 человъкъ, между коими еще непонятно, по какой причинъ, подъ рукоприклад-

ствомъ Митрополита Никомидійскаго Макарія, подписался опять за него же, какъ его мъстоблюститель, Митрополить Тырновскій Игнатій. Прочіе же пять и между ними Анхіальскій, который такъ ревноство стояль съ Маркомъ противъ уніи, подписались после всехъ Римлянъ, а не въ одно время съ своими собратіями, такъ, что издатель актовъ принужденъ быль вставить о томъ оговорку, и это можеть показать, какъ вынужденно было ихъ рукоприкладство, если только оно точно было; Лакедемонскаго же Епископа подписи вовсе нътъ. Достойно вниманія также, что хотя Монемвасійскій и подписался за Патріарха Іерусалимскаго, но въ акті. есть и другая подпись Латинскаго Патріарха свграда:-и такъ двое считались на одной канедръ, вопреки всъхъ правилъ. (рад. 529, 539.)

## Y.

## Посабдствія Собора.

Папъ Евгенію весьма желательно было, чтобы православные Епископы пріобщились торжественно въ соборной церкви Флорентинской, во время литургін, которую намъревался совершить 6 Іюля, для празднованія унін, но желаніе его не исполни-

лось. Торжество ограничнось громогласнымъ прочтеніемъ акта соединенія, на Греческомъ и Латинскомъ языкахъ, и взаимнымъ объятіемъ провозглашавшихъ Митрополита Никейскаго и кардинала Іуліана. На предварительный вопросъ: угодно ли сіе соединеніе? Римляне единодушно и громко воскликнули: угодно, угодно; изъ Грековъ же только нъкоторые повторили слово сіе, и все общеніе состояло въ томъ, что они простояли литургно отдъльно съ Императоромъ, хотя и въ облаченіяхъ, и цъловались между собою, а не съ Латинами, когда по чину церковному настало время цълованія. Истиннаго же общенія не совершилось, ибо они не пріобщались отъ той же божественной трапезы съ Римлянами, ибо причастниками были одни служившіе съ Папою. Митрополить Ираклійскій отсутствоваль по бользни, а Епископь Анхіальскій не хотьль даже стоять вмъсть съ своими, чтобы не участвовать въ торжествъ. (Кн. Х, гл. 9, 10.)

День спустя, Императоръ нослаль Митрополитовъ Русскаго и Никейскаго къ Папъ, просить его, чтобы съ такимъ же торжествомъ совершена была, въ его присутствіи, литургія Святителями православными, дабы онъ видълъ великольпіе чина Восточнаго; но Папа не согласился, предлагая имъ втайнъ отслужить объдню, чтобы удостовъриться прежде, благольпенъ ли чинъ сей и можно ли дозволить совершить оный открыто? — Раздраженный такимъ отзывомъ Императоръ воскликнулъ: »мы надъялись исправить множество погръщностей Латинскихъ, нынъ же напротивъ Латины, испрестанно

-7.1

нововводящіе и погращающіе, хотять исправить нась, никогда не отступавшихъ оть каноновъ!» и болье не просиль о литургіи. (гл. 11.)

Вслъдъ за тъмъ Папа предложилъ десять вопросовъ, касавшихся до совершенія литургін и другихъ таинствъ и обрядовъ, на которые отвъчалъ ему удовлетворительно Митиленскій Епископъ; но Евгеній оспориваль расторженіе браковь, какъ будто бы, вопреки словъ Евангельскихъ, допускаемое Православною Церковію; сверхъ того настоятельно требоваль осужденія Митрополита Ефесскаго, за его упорство принять унію, и избранія новаго Патріарха Цареградскаго во Флоренціи, изъ числа присутствовавшихъ Митрополитовъ, угрожая, въ случать сопротивленія, поступить по собственному усмотрънію. Онъ предлагаль существовавшаго у Римлянъ, титулярнаго Патріарха Константинопольскаго, (который однаво не подписался на актахъ, по примъру титулярнаго Іерусалимскаго), и выставаяль его благородство, глубокую старость и богатство, чтобы удовить Грековъ; ибо, говорилъ Евгеній, послъ малаго терпънія Церковь ваша насльдуетъ все его достояніе; весьма достойная причина въ устахъ Папы! (Concilior. Т. 32, рад. 534. Скироп. кн. Х, гл. 12.)

Но Императоръ ръшительно отвергъ избране Патріарха, гдъ либо въ иномъ мъстъ, кромъ Царьграда; Ефесскому же велълъ явиться предъ лице Паны, только къ большему его позору; потому что Маркъ, поклоиясь почтительно Евгенію, когда увидълъ сидящихъ вокругъ него кардиналовъ, и самъ сълъ передъ ними, извиняясь подагрическою болью

отъ трудовъ соборныхъ; на угрозы же папскія отвъчалъ мужественно: »Соборы вселенскіе всегда осуждали возмутителей, которые, отклонясь оть догматовъ церковныхъ, проповъдывали другимъ свои заблужденія, и посему правильно назывались еретиками, и извергались витсть съ своею ересью; я же не преподавалъ никогда какого либо частнаго моего мнънія и не вводилъ ничего новаго въ Церковь, или защищаль какой либо незаконный догмать, но держался твердо того ученія, какое Церковь вначаль пріяла непосредственно, отъ самаго Христа Спасителя, и какое содержала святая Римская Церковь, до ея отдъленія, единомысленно съ нашею Восточною; ученіе сіе, какъ и прежде восхваляли всь, яко православное, такъ и на нынъшнемъ Соборъ воздавали оному должную хвалу, и никто не можеть осудить его или измънить. Если же л твердо защищаю такое учение и никакъ не хочу отъ него отступиться, то почему Соборъ намъревается осудить меня, какъ еретика? есть ли тутъ какое либо благочестие или справедливость? Должно прежде осудить самое ученіе, мною проповъдуемое; а если оно признается правильнымъ и благочестивымъ, какого суда еще могу страшиться?» Папа отпустиль Марка безъ воякаго суда. (гл. 15.)

Между тъмъ, чтобы отклонить безпрестанныя требованія Папы, о избраніи Патріарха, Императоръ отпустиль въ Венецію старшихъ Митрополитовъ и отговаривался, невозможностію приступить безъ ихъ содъйствія къ дълу столь важному; самъ же началь требовать условленныхъ денегъ на содержаніе свое и Епископовъ, которое наконецъ

выдали съ большимъ затрудненіемъ, только въ минуту отъвзда, за пять просроченныхъ мъсяцевъ, что показываетъ, какъ домогался Папа вынудить ихъ нищетою къ подписи акта. (гл. 16, 17.)

Великій екклесіархъ, сравнивая въ книгъ своей, Соборъ Флорентинскій съ прежними вселенскими, говорить, что онъ имъль только вначаль видь такого Собора, по личному присутствію Императора, Папы и Патріарховъ или ихъ мъстоблюстителей, доколь продолжались засъданія торжественныя; потомъ же все происходило скрытно, въ частныхъ домахъ, въ совершенномъ мракъ, и десять Архіереевъ совершили втайнъ отъ другихъ дъло нечестія; ибо никто, не только изъ православныхъ, но даже изъ Западныхъ, не зналъ, что творится между Императоромъ и Папою съ ихъ совътниками, и такимъ образомъ, не единомысліемъ вселенскаго Собора, но частными мнъніями нъсколькихъ человъкъ, совершилась унія. Никогда такъ не дъйствовали на прежнихъ истинныхъ Соборахъ; посему никому не обязательны были такого рода рышенія на последующее время. Многіе изъ Епископовъ Греческихъ и Латинскихъ не знади даже, что они подписывали, и прилагали только руку, видя подпись Императора или Папы, ибо самый акть составленъ при немногихъ свидътеляхъ и никому не былъ читанъ прежде подписи. Послъ такихъ козней не заслуживають ли осужденія соборнаго виновники такого акта и уніи? и сіе пишу не по ненависти, заключаетъ екклесіархъ, но ради истины, дабы каждый могь видеть ее своими очами. (гл. 18, 19.)

Императоръ, предпославъ въ Венецію прочихъ Епископовъ, удержать при себъ Ефесскаго, изъ уваженія къ его твердости и для того, чтобы сохранить отъ злобы Латинской, ибо Латины умышляли и на жизнь Деспота Димитрія, за его неколебимое православіе; но, прежде приществія царскаго, Митрополить Кизическій отважился, въ одномъ изъ монастырей Венеціанскихъ, совершить литургію и помянуть имя Папы, за что, въ горькихъ выраженіяхъ, быль осуждень Деспотомъ и всьми Епископами Восточными. Самъ Императоръ, съ большимъ трудомъ, могъ принудить Митрополита Ираклійскаго отслужить объдню въ соборъ, предъ лицемъ Дожа Венеціи, и не иначе, какъ съ своею утварію и сосудами, безъ поминовенія имени папскаго и безъ всякаго участія Латинянъ. Наконецъ, послъ долговременнаго и тщетнаго странствованія, въ теченін полутора года, Іоаннъ Палеологь возвратился въ Царьградъ, съ братомъ и Святителями, не только безъ всякой помощи со стороны Папы или Западныхъ государей, но даже и не на галерахъ папскихъ, которыя сманили его въ Италію, но на купеческихъ судахъ, весьма убого и неблагольню. (Кн. XI, гл. 1, 2, 4, 5.)

Неблагопріятны были и въ Константинополь послъдствія уніи, возбудивней общее негодованіє въ народъ; не только имя папское не поминалось въ церквахъ, но иногда даже и царское, ибо повсюду распространилось недоумъніе, и внутренними смятеніями исполнилась столица и слабая имперія. Самые братья Іоанна дъйствовали противъ него и уніи. Три мъсяца спустя по возвращеніи началь

онъ помышлять о выборъ Патріарха и предлагаль мъсто сіе Митрополиту Ефесекому, но Маркъ ръшительно отрекся; примъру его послъдовали Ираклійскій и Трапезундскій, и первый горько обличиль самаго себя въ малодушіи, предъ всъми Епископами, говоря, что слъдовало бы отсъчь ему ту руку, которою по неволъ подписалъ унію, и что сердце его облегчилось только съ той минуты, когда могъ свободно отринуть сіе беззаконное соединеніе, и онъ готовъ понести наказаніе церковное за вынужденное согласіе. (Кн. XII, гл. 3.)

Тогда обратились, отъ имени царскаго, къ Митрополиту Кизическому Митрофану, который утверждалъ, что однажды совершивъ унію, надлежить ее держаться, и онъ быль избрань въ Патріархи, какъ будто по жребію, хотя на обоихъ жребіяхъ было написано одно и тоже лице, на одномъ имя Митрофана, а на другомъ Митрополита Кизическаго. Все сіе происходило, по замъчанію Скиропула, въ недълю слепца, и при первомъ посвящении, которое совершаль Митрофанъ уже Патріархомъ, посвящаемый имъ Митрополить Херсонскій, открывъ нечаянно Евангеліе для чтенія, остановился на сихъ словахъ: »если слъпецъ слъпца ведетъ, оба падутъ въ яму.» Митрополиты Ираклійскій и Трапезундскій не хотым присутствовать на его поставленін; но легать папскій не отходиль отъ новаго Патріарха, во время торжественнаго шествія въ палаты царскія, и тъмъ возбудилъ негодованіе народнос Никто изъ Святителей не хотълъ служить съ нимъ литургін и когда, при наступленін пятидесятницы, Императоръ хотълъ къ тому принудить Ефесскаго

и Ираклійскаго, они бъжали изъ столицы. Многів сановники духовные оставили свои должности, въ томъ числъ великій екклесіархъ Скиропуло, смотря на всъ убъжденія царскія, ибо не хотъль поминать имени папскаго. Самъ Патріархъ видя, что всъ усилія, для преобразованія Церкви и нововведеній Римскихъ, остаются тщетными, удалился отъ дълъ церковныхъ; онъ требовалъ помощи отъ Императора, угрожая совершенно оставить престоль свой, и посль трехлътняго правленія скончался, не достигнувъ желаемой цъли; приществіе же легата, племянника папскаго съ флотомъ, для утвержденія уніи въ Константинополь, только ожесточило сердца православныхъ, ибо онъ требовалъ себъ почестей царскихъ. Симъ заключается книга великаго екклесіарха, или правдивая исторія неправеднаго соединенія. (гл 4, 5, 6, 7, 8, 12.)

Любопытно взглянуть и на то, что происходило на Западъ, во время Флорентинскаго Собора и тотчасъ послъ; ибо мы видъли только однихъ Италіянскихъ Епископовъ на мнимомъ вселенскомъ Соборъ. Базельскій все продолжался и, подтвердивъ опредъленіе о своей самобытности, объявилъ низложеннымъ самаго Евгенія, въ сихъ выраженіяхъ: »Господь услышалъ стенанія своей Церкви, о безчисленныхъ бъдахъ, какія ей угрожаютъ, и благоволилъ совершить судъ надъ единымъ человъкомъ, коимъ пришелъ соблазнъ, и который навлекаетъ гнъвъ небесъ на весь народъ;—это Папа Евгеній IV. Предвидя затрудненія, какія будетъ онъ противополагать преобразованію Церкви, Господь внушилъ Собору Базельскому, объявить, какъ истину

въры Канолической, что вселенскій Соборъ имъеть власть свою непосредственно отъ Інсуса Христа, н что всякій Христіанинь обязань ему повиноваться во всемъ, что касается до въры и преобразованія Церкви. По сему объявленію, Соборъ вселенскій Базельскій въ правъ изречь судъ на Евгенія, котораго преступленія столь явны, ибо онъ упорно отказываеть повиноваться Церкви, употребляя во зло ея долготерпъніе и пренебрегая снисходительными увъщаніями. И такъ настоящій Соборъ, симъ ръшительнымъ опредъленіемъ, изрекаетъ и объявляеть, что Гаврінль, прежде называемый Папою Евгеніемъ IV, явно виновенъ и есть открытый ослушникъ Церкви, и слъдовательно раскольникъ, еретикъ, расточитель всякихъ правъ и благъ церковныхъ, и недостойный всякой почести и достоинства. Соборъ объявляетъ его лишеннымъ первосвятительства Римскаго, низлагаеть его и запрещаеть ему впредь именоваться Папою, и всемъ вернымъ признавать его такимъ, или повиноваться ему въ чемъ бы то ни было, подъ страхомъ наказанія, присуждаемаго раскольникамъ и еретикамъ, и лишенія всьхъ почестей.» (Истор. Флери кн. СШ, ru. 1, 2.)

Не доставало, говорить Флери, только хорошаго войска, для исполненія сего приговора, ибо Соборь Базельскій ежедневно упадаль, и Папа оставался такимъ до смерти, стараясь привлечь на свою сторону Короля Франціи Карла VII и новаго Императора Алберта II. Императоръ тщетно искаль примирить Соборъ съ Папою; они уничтожали другъ друга своими опредъленіями, и поелику Евге-

мій издаль новую буллу противь отцевь Базельскихь, то они избрали и посвятили на его мьсто бывшаго Герцога Савойскаго Амедея, подъ именемь Феликса V, который носиль сей титуль около десяти льть, хотя немногіе признавали власть его, и большая часть князей имперскихь оставались средними между Папою и Соборомъ.

Замъчательно, что отъ лица Короля Французскаго Карла VII, послано было увъщаніе Папъ Евгенію, съ указаніемъ на слова сказанныя Спасителемъ ученикамъ своимъ о смиреніи: »князья языковъ господствують надъ ними, вы же не такъ, но первый изъ васъ да будетъ всъмъ слуга» и съ требованіемъ новаго вселенскаго Собора, болъе удовлетворительнаго, нежели Базельскій или Флорентинскій, который соединился бы по обычаю св. отцевъ и древнихъ Соборовъ, безъ шума и воплей, и служилъ бы лучшею опорою власти святительской, упавшей въ народъ отъ частыхъ злоупотребленій. (Кн. СІІІ, гл. 12.)

Папа Евгеній, которому благопріятствоваль новый Императоръ Римскій Фридрихъ III, примирился и съ князьями имперскими, на такихъ условіяхъ однако, чтобы созванъ былъ новый Соборъ и сохранились опредъленія Базельскаго.—Онъ векоръ скончался; преемникъ его Николай V, съ помощію Императора, восторжествовалъ надъ свонить соперникомъ Феликсомъ V, который принужденъ былъ отказаться въ его пользу отъ своего достоинства, и надъ Соборомъ Базельскимъ, который перейдя въ Лозанну, и постепенно угасая, призналъ Николая V, избравъ его снова, какъ

бы отъ себя.—Такимъ образомъ кончился долгій разрывъ Западной Церкви, но тъмъ не кончились ся внутренніе безпорядки. Еще надлежало Александру VI осквернить собою кафедру Римскую, къ ужасу и соблазну всего міра, и Юлію II, съ оружіємъ въ рукахъ входить побъдителемъ въ проломъ осажденнаго имъ города, и Льву Х продавать индулгенціи, для удовлетворенія своей расточительности, а между тъмъ уже вся Германія воспылала расколомъ Гусситовъ, и вдали, какъ темныя облака, показывались на горизонтъ Лютеръ, Цвиңгий и Кальвинъ. (гл. 26—1921.)

Мы видьли ближайшія последствія Флорентинскаго Собора на Западъ и Востокъ, которому грозило величайшее бъдствіе, паденіе Царьграда, и тщетно думаль отклонить Императоръ Іоаннъ, насильственнымъ соединеніемъ Церквей; оно только приблизило къ паденію разсыпавшееся царство, наполнивъ его внутреннимъ несогласіемъ царственныхъ братьевъ, за унію, и православныхъ съ латинствующими, въ ствнахъ осажденной столицы; но не принесло никакой помощи, ибо послъдній Константинъ напрасно умоляль о ней Папу Николая V, и государей Западныхъ. Константинополь паль, въ 1453 году, предъ лицемъ всей Европы, равнодушной до его паденія и дрогнувшей отъ поздняго ужаса, при паденіи сего древняго оплота Христіанства.

Но прежде послъдняго часа имперіи, еще ярко возгорълось въ ней православіе, чтобы потомъ, въ теченіи четырехвъковаго ига, явить въ лътописяхъ утъпительный примъръ народа, неизмънно сохра-

нивитато чистую въру отцевъ своихъ, при самыхъ тяжкихъ гоненіяхъ, и въры, взаимно сохранившей народъ сей въ цълости.

Патріархъ Герусалимскій Досноей пишеть въ своей исторіи, что Краль Сербскій, не посылавшій мъстоблюстителей на Соборъ Флорентинскій, не приняль и его опредъленій, равно какъ вода Молдовлахійскій отвергь ихъ, по возвращеніи своихъ пословъ. То же сдълали властитель Трапезундскій и Царь Грузинскій, со всеми подвластными имъ Христіанами. Въ самомъ Константинополь сперва соединился Соборъ семнадцати Епископовъ, изъ коихъ нъкоторые были и во Флоренціи, и обличиль Императору Іоанну неправильность дъйствій уніи; нъсколько времени спустя, гораздо многолюдивищее собрание духовныхъ лицъ въ храмъ Софійскомъ, предало анавемъ Соборъ Флорентинскій. На Востокъ Патріархи Филовей Александрійскій, Іерооей, Антіохійскій и Іоакимъ Іерусалимскій, сошедшись въ Іерусалимъ, отвергли рышенія мнимыхъ своихъ мъстоблюстителей въ 1443 году, и отлучили отъ Церкви Патріарха Цареградскаго Митрофана, единомыпіленника Латинянъ; потомъ, пришедши въ Царьградъ, при послъднемъ Императоръ Константинъ, соединили Соборъ въ храмъ Софійскомъ и отръшивъ отъ престола преемника Митрофанова, Григорія Мамму, бывшаго протосингеломъ во время дъяній Флорентинскихъ, возвели на мъсто его православнаго Аоанасія, изъ настоятелей св. Авонской горы.—Посль же паденія Царьграда, знаменитый ученостію и православіемъ Георгій Схоларій, другь и последователь Марка Ефесскаго, подъ именемъ Геннадія, возведенъ быль, съобщаго согласія клира и народа, на престолъ Константинопольскія Церкви, которая съ тъхъ поръпребыла неколебимою въ православіи, не смотря на бъдственное иго.

Столь же мало имъли успъха дъянія Флорентинскія въ православномъ отечествъ нашемъ, хотя Митрополить Исидоръ быль главнымъ поборникомъ уніи. Господь, по выраженію псалма, умудряющій слепцовъ, внушиль неодолимую ревность къ чистому ученію Церкви Великому Князю Василію Темному, и онъ самъ обличилъ измънника, въ соборъ Успенскомъ, дерзнувшаго провозгласить унію. Заточеніе въ Чудовъ монастыръ постигло Исидора; онъ бъжаль въ Римъ, а Святитель Іона, у котораго восхитиль митрополію, единогласно возведень быль на канедру всея Руси. Просіявъ въ краткое свое; правленіе, всеми добродетелями пастырскими, онъ и послъ блаженной кончины прославился чудесами, и, покоясь нетленно въ первопрестольномъ соборъ, какъ краеугольный камень Церкви Россійской, досель утверждаеть върныхъ чадъ ея, непреложнымъ свидътельствомъ святыхъ мощей своихъ, въ той истинной въръ, какую нъкогда они пріяли съ Востока и неизмънно сохранили, чрезъ рядъ въковъ, постепенно видъвщихъ возвеличение Россіи.



