

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

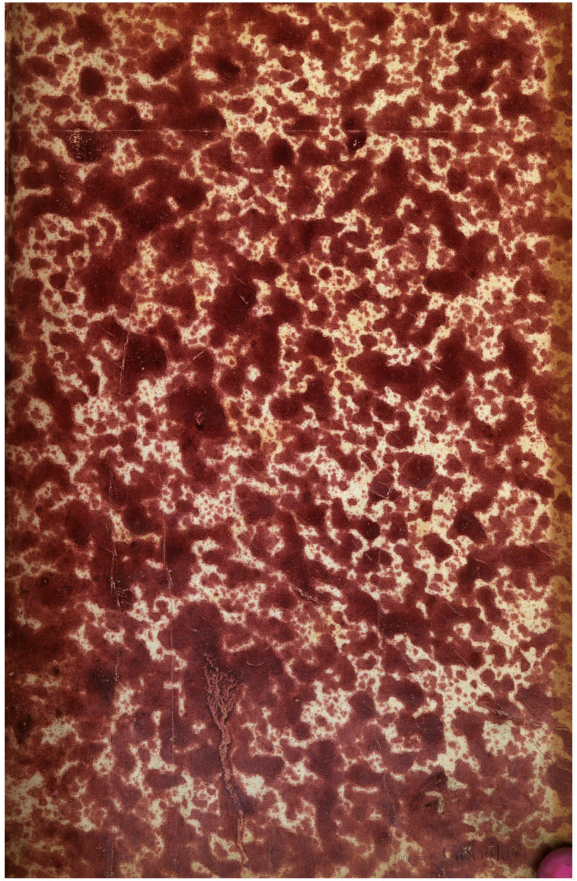


БИБЛІОТЕКА (кита Оптин. Пустын, Отдъленіе

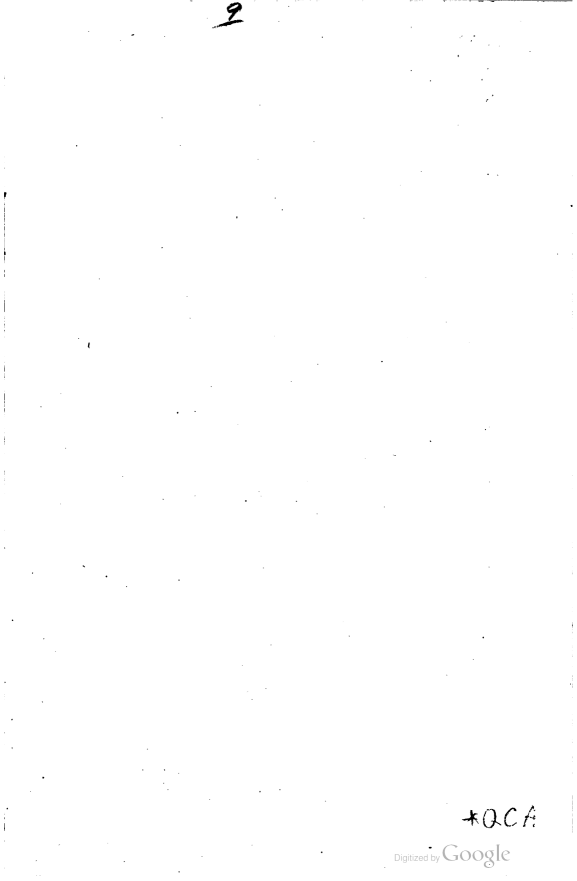
> . Nº!

> > Dig

Sple







# православный

### собестдиикъ

Издаваемый

при

. . . . . . .

КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІЙ.

1865.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

#### казань.

въ университетской типографии.

Jamme in South Union,



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать дозволяется. 31 декабря 1864 года.

Цензоръ, профессоръ Н. Соколовъ.

## сравнительное обозръніе

## СТАРИННЫХ В ТИПИКОВЪ ИЛИ ЦЕРКОВНЫХЪ УСТАВОВЪ, УПОТРЕБЛЯВШИХСЯ ВЪ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ДО ПАТРІАРХА НИКОНА.

Наши раскольники, возставъ противъ исправленія церковныхъ книгъ при патр. Никонъ, объявили, будто церковная власть не имъетъ права измънить не только ни одного обряда, но и ни одного слова, даже ни одной буквы въ богослужебныхъ книгахъ, будто въ противномъ случаъ Церковь теряетъ все свое достоинство, точно также, какъ если бы она измънила что либо въ книгахъ свящ. Писанія, или въ сумволъ Въры. Неизмъняемость церковно - служебныхъ книгъ не только по содержанію, но и по самому изложенію, представляется раскольникамъ однимъ изъ существенныхъ условій православія.

BRLSTEIN 13 DEC 1940

Digitized by Google

Но такъ ли разсуждала, какъ разсуждаютъ раскольники, древняя наша Церковь, бывшая до патріарха Никона и уважаємая самими раскольниками ? Нътъ ! Если бы она также привязана была къбуквъ богослужебныхъкнигъ, какъпривязаны къ ней мнимые старообрядцы, то не позволила бы себъ прибавлять, или измънять что нибудь въ этихъ книгахъ. Между тъмъ, слъдуетъ только сличить между собою нъсколько древне-церковныхъ списковъ и изданій которой нибудь изъ богослужебныхъкнигъ, дабы видъть, что старыя книги носятъ на себъ явные слъды самостоятельныхъ распоряжений церковной власти и даже издателей, дъйствовавшихъ не вопреки этой власти. И сами благопопечительные и просвъщенные пастыри наши, желая возвратить раскольниковъ въ нъдра св. Церкви, съ самаго начала раскола и до настоящаго времени тщательно занимались археологическимъ разъяснениемъ правильности исправления церковныхъ книгъ и обрядовъ при патріархъ Никонъ. Они съ истинно-отеческимъ терпъніемъ и снисходительностію разбирали въ этомъ отношеніи каждое недоумъніе и возраженіе своихъ заблудшихъ чадъ. Съ такою же цълю и мы разсмотримъ самые сборники церковныхъ постановлений касательно богослуженія, то есть, книги церковнаго устава, называемаго на церковномъ языкъ Типиконъ. Но считаемъ нужнымъ предварительно раскрыть исторію Типикона, чтобы пока-

зать, какъ съ самаго древняго времени св. Церковь дъйствовала въ отношении къ обрядамъ богослужения.

Церковный уставъ или Типикъ (отъ  $\tau \psi \pi o \varsigma$ , образецъ, правило) содержитъ въ себъ два частныхъ устава : богослужебный и благочинный монастырскій. Первый показываетъ, когда и какъ отправлять вечернюю службу, утреннюю, всенощное бдъніе, а отчасти и самую литургію, и въ особенности, когда и какъ соединять съ перемънными частями (') всъхъ этихъ службъ особенныя службы или такъ называемыя возслъдованія (<sup>2</sup>) святымъ и на разные праздники въ теченіе года. Въ другомъ содержатся правила поведенія монашествующихъ въ храмъ, за трапезою и вообще въ монастыръ, также правила о постахъ и относительно разныхъ предметовъ монастырской экономіи (<sup>3</sup>).

Типикъ первоначально составленъ въ V-мъ ? въкъ преподобнымъ Саввою освященнымъ, настоятелемъ извъстной подъ его именемъ лавры въ Палестинъ, и перешелъ въ нашу Церковь со многими дополненіями и измъненіями.

Первымъ дополнителемъ Типика, по свидътельству Сумеона солунскаго, былъ св. Софро-

(3) Таковы правила: объ одеждѣ братіи, о больницахъ, и страннопримницахъ, о монастырскихъ служителяхъ и т. и.



<sup>(</sup>в) Стихиры и каноны Октоиха, и на литургіи блаженны.

<sup>(2)</sup> Эти возслѣдованія содержатся въ Минеяхъ — общей и мѣсячной и въ Тріодяхъ — Постной и Цвѣтной. — Типикъ опредъляетъ, когда и какъ соединять пѣніе Минеи съ пѣніемъ Октоиха и Тріодей, — и Тріоди пѣть виѣсто Октоиха.

ній, патріархъ іерусалимскій, жившій въ VII въкъ, хотя и нельзя съ точностию сказать, въ чемъ именно состоитъ сдъланное имъ дополнение (1). Въ слъдующемъ (VIII) столътіи уставъ св. Саввы былъ еще болъе измъненъ. Въ это время Церковь получила отъ св. Іоанна дамаскина, преп. Космы, епископа мајумскаго, и отъ другихъ духовныхъ писателей много новыхъ пъснопъній, которыя, бывъ приняты въ общественное богослужение, съ одной стороны — восполнили его составъ, а съ другой - требовали для него новаго расположенія. Св. Іоаннъ дамаскинъ назначилъ для этихъ пъснопъній особенныя времена при отправлении церковныхъ службъ и вообще изложилъ по этому случаю чинъ богослужения съ большею противъ прежняго подробностию и опредъленностію (<sup>2</sup>). Между прочимъ поводомъ къ особенному развитію богослужебной письменности въ VII и особенно въ VIII въкахъ, въ слъдствіе котораго Типикъ былъ преобразованъ св. Іоанномъ дамаскинымъ, было умножение церковныхъ праздниковъ въ это время. Святымъ, которымъ сначала совершалось только мъстное празднованіе, въ послъдствіи стали праздновать по всъмъ церквамъ; такимъ образомъ и число службъ увеличилось, а вмъстъ съ тъмъ разши-

(1) Allat. Dissert. de libris Graec. Eccles. pag. 5. Истор. обозрѣніе богослужеб. книгъ греко-росс. Церкви. стр. 24.

(2) Svicer. Thesaurus ecclesiastic. подъ словомъ тилино.

рился кругъ предметовъ для церковныхъ пъснопвній. Это же самое обстоятельство подало поводъ къ тому дополнению устава, которое сдълано въ IX столътія Маркомъ, настоятелемъ обятели св. Саввы, потомъ епископомъ идрунтскимъ (1), и извъстно въ уставъ подъ именемъ «Марковыхъ главъ». Въ этихъ главахъ показано, какъ при стечени двухъ или болве праздниковъ въ одинъ день отправлять церковную службу каждому изъ нихъ. Нътъ также сомнънія. что Типикъ св. Саввы былъ дополняемъ и получаль нъкоторыя измънения отъ настоятелей разныхъ другихъ монастырей, по которымъ онъ мало помалу распространился изъ обители св. Саввы. По этой причинъ, напримъръ, уставъ Студійскаго монастыря (въ Константинополъ), заимствованный отъ обители св. Саввы, въ последствіи тъмъ не менъе отличался отъ ісрусалимскаго устава.

Во второй половинъ XI-го стольтія Типикъ – перешелъ въ нашу Церковь, бывъ заимствованъ въ 1070 году преп. Осодосіемъ печерскимъ изъ монастыря Студійскаго, и имълъ въ ней такую же почти судьбу, какъ на Востокъ. И наша Церковь, по той мъръ, какъ являлись въ ней новые угодники Божін, назначала для празднованія имъ извъстные дни, и составляла для нихъ особен-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Cave Historia litteraria scriptorum ecclesiasticorum. tom. II. dissertatio prima. pag. 13.

ныя службы, которыя вмъсть съ именами вовопрославленныхъ святыхъ вносимы были въ церковный уставъ, какъ необходимое къ нему дополнение. Съ другой стороны, особенныя мъстныя обстоятельства нашихъ обителей, отличныя оть условій иноческой жизни на Востокв, требовали особенныхъ правилъ для различныхъ частей монастырскаго устройства; такія правила были составляемы и также вносимы въ Типикъ настоятелями. Сверхъ того, какъ на Востокъ, при всеобщемъ почти господствъ Типика св. Саввы, были однако, какъ и досель есть, монастыри, имъющие собственные уставы, отличные отъ устава св. Саввы (1), такъ точно и въ нашей Церкви. Уставъ св. Саввы заимствованъ отъ знаменитой печерской обители, правда, большею частію отечественныхъ монастырей, однакожъ не всъми; нъкоторые изъ нихъ досель имъютъ свои особенные уставы, составленные самими по образцу разныхъ основателями ихъ BOCточныхъ Типиковъ (<sup>2</sup>). Поэтому и при списываніяхъ и при изданіяхъ обще-церковнаго Типика вносимы были въ него нъкоторыя правила и чинопосладования изъ этихъ мъстныхъ уставовъ. Наконецъ, нъкоторыя новыя правила и чинопо-



<sup>(\*)</sup> Таковы напр. монастыри авонскіе.

<sup>(2)</sup> Таковы напр. монастыри: воскресенскій — іерусалимскій, іосифскій — волоколамскій, пъсношскій и другіе. Ист. обозр. богосл. книгъ греко-росс. Церкви. стр. 29 примъч. 23. Истор. росс. іерархіи. ч. П. стр. XLIV. и ч. V. стр. 223.

слъдованія заимствованы въ Типикъ и прямо съ Востова, благодаря частымъ путешествіямъ нащихъ благочестивыхъ предковъ къ святымъ мъстамъ. Хотя Типикъ въ нашей Церкви ни однажды не былъ преобразованъ въ цѣломъ своемъ составъ, тъмъ не менѣе однако допускались болѣе или менѣе значительныя измѣненія въ разныхъ его частяхъ, и особенно въ подробностяхъ, какъ находили это нужнымъ пастыри Церкви и настоятели монастырей.

Изъ этого краткаго очерка видно уже, что древняя Церковь, и греческая и русская, совсъмъ не такъ разсуждала о внъшнемъ составъ и порядкъ богослуженія, какъ судятъ о нихъ наши раскольники. Церковная власть признавала даже своею обязанностію улучшать и дополнять старое, такъ что только съ теченіемъ долгаго времени Типикъ могъ достигнуть той полноты и опредъленности во всъхъ частяхъ богослуженія, какую имъетъ нынъ. Въ доказательство сего сличимъ имъющіеся у насъ древніе списки и печатныя изданія Типика.

Списки эти весьма важны какъ по своей древности, такъ особенно потому, что употреблялись въ самыхъ знаменитыхъ отечественныхъ обителяхъ, каковы: обитель соловецкая и лавра преп. Сергія, а иные изъ нихъ и написаны святыми мужами собственноручно. Они суть слъдующіе: 1) Уставъ, принадлежащій библіотекъ Императорскаго казанскаго университета

(N° 19949), написанный полууставомъ, въ 4 д. л., на 546 страницахъ, въ лавръ преп. Сергія въ 6937 (1429) году съ устава, писаннаго въ 6909 (1401) году въ Константинополъ (<sup>1</sup>). 2) Ус-

(1) Это показывають находящіяся въ немъ два послѣсловія, изъ коихъ одно, составленное константинопольскимъ писцемъ, читается такъ: «О оци и снъ и дсъ стъмъ, оупование по въръ имъя коснухся трудолюбезнѣ книгы сея, иже есть око црковное бестоябо оудостоивати мняся црковное исполнение въ невъдении яко во тит шатается. на же рачительство желаніемъ распали къ таковъй купли труда. аще же и не хоудожит сио снискахом. Но обаче троудит края достигохомъ. лату сущоу 6909 маія 30. въ црьствующом града. ири державѣ црьской, Іоанна андроникова сна при архіспископѣ вселенстам патріарса матоен въ пречтнай обители црыской всестыя биа иперівлето въ ча 3. дне. гръшный аванасей малъйши въ единообразныхъ. Оци стін и братія о Хт проходяще книгоу сію не порецете ба ради тягости на дшоу мою» и проч. Другое изъ ущоманутыхъ послесловій, позднейшее, читается такъ: сле 6937 написана бы книга сія въ обител стыя трца Сергеева монастыря при бловърнымъ великомъ кнзи васили василеви при архиенит киевском и всея ру Фотти повельниемъ раба бжіа игумена Савы. рукою смѣрена инока іоны». Листы въ этой рукописи по мѣстамъ перемѣшаны, по всей вѣроятности, переплетчикомъ. Одинъ изъ первыхъ листовъ, на которыхъ излагается всенощное бдение, помещенъ на конців рукописи, третьимъ отъ конца (см. стр. 18 и 541); поль 25 числомъ марта уставъ прерывается продолжениемъ устава на 8-е мая, также на всѣ остальные дни этого мѣсяца (стр. 277 — 287) и на весь іюнь, и продолжается уже после 25 іюля, где следуеть уставъ соловецкаго монастыря (N° 1128) въ 8 д. л., писанный полууставомъ, частію переходящимъ въ скоропись, на 441 листъ, въ 7002 (1494) году въ соловецкой обители, по распоряженію тогдашняго игумена Досиоея, ученика преп. Зосимы ('). З) Уставъ казанскаго Спасопреображенскаго монастыря, написанный полууставомъ 7062— 7064 (1554—1556) гг., въ листъ, съ пѣсношскаго устава, на 536 листахъ (<sup>2</sup>). 4) Уставъ соло-

тавъ на остальные дни марта (309 — 328), на весь апръль (328 — 337) и на первые 7 дней мая (337 — 340), послъ которыхъ наконецъ являются прерванные подъ 25-мъ днемъ остальные дни іюля (341 — 343).

(<sup>1</sup>) Это видно изъ следующаго послесловія, находящагося на обороте 440 листа: «написана бы книга сія рекомаа оуставь око црьковное при блговернем и холюбивем книга велицем ивани васильевичи всеа руси и при митрополите Зосиме и при архіеппе нашем генади новгородстем....списашеся сія книга повелением многогретинаго и худаго въ иноцехъ сщноинока Досивея.... лето же тогда течаще 7002-е индиктіонъ 12-й» и проч.

(<sup>3</sup>) Въ послѣсловіи къ означенному уставу, находящемся на оборотѣ 531 листа, читается: «Предръжавнѣйша и всемогущая и живоначальныя Трца Оца глю и сна и стаго дха единаго ба въ трехъ ипостасѣх единосущноу и нераздѣлиму. Повелѣніемъ и оустроеніе бгом вѣнчаннаго и бго оукрѣпляемаго самодръвна цря гдря велика кнэя ивана васильевичя всея руси самодръвна цря гдря велине градѣ казани оу всемілостиваго спса бголѣпна его преображеніа га ба и спса нішего іс ха. И велико чудотворца николы ратнаго, вецкаго монастыря (N° 1116), полууставный, въ листъ, на 556 листахъ; писанъ не позже начала второй половины XVI столътія (<sup>4</sup>). 5) Уставъ анзерскаго скита, принадлежащаго соловецкому монастырю (N° 85), полууставный, въ листъ, на 473 листахъ, написанный не позже начала XVII столътія (<sup>2</sup>). 6) Уставъ соловецкаго монастыря (N° 1119), полууставный, въ 4 д. л., на 576 листахъ (<sup>3</sup>). Что же касается печатныхъ церков-

вообщін монасты, написа бы тупи сей, сирѣ оуста. а почета бы писати напѣсноши, влѣ 7062. а дописана бы вказани. лѣ 7064. при блговѣрно и хртолюбиво цри велико кнзе иване васиевиче всел руси самодръжце. и при е бго дарование сне црвче иване ивановиче. И прі сщино митрополите макаріи, И пріархіеппѣ гуріи казаньски и свияски. И положена бы книга сіа многогрѣщны черньце арархімадрито васоунофіемъ что бы игуменъ на пѣснощи. а писа спѣсношскаго оустава» и проч. Написаніе этого устава приписывается самому св. Варсонофію.

(<sup>в</sup>) На первомъ листѣ внизу написано: «сія книга глема уставъ Влкы Онловея рязаньскаго». А Филовей рязанскій упоминается въ лѣтописяхъ подъ 1564 и 1568 годами. Истор. росс. iерархіи ч. 1. л. 132.

(<sup>3</sup>) Въ надписи къ уставу сему на двухъ первыхъ листахъ внизу читаемъ: «Да сию книгу оуставъ. вдо пртыя трцы анзеския путыну. црь и гдрь и великии кнзь михаило есодорови всъя роси».

(<sup>3</sup>) Въ немъ — собственный чинъ соловецкой обители. «Типиконъ обители вседержителевы сущей повта окіяна, соловецкаго отока лавры преподобныхъ и богомосныхъ отецъ нашихъ Зосимы и Саватіа чюдотворцовъ. О церковномъ пѣніи і о транезномъ благочиніи ныхъ уставовъ, то мы имъемъ подъ руками слъдующіе: 1) уставъ, напечатанный при патр. Гермогенъ въ 7118 (1610) году, 2) уставъ, напечатанный при патр. Филаретъ въ 7141 (1633) году, и 3) уставъ, напечатанный при патр. Іоасафъ I въ 7149 (1641) году.

Итакъ, — повторимъ сказанное, —если бы православная Церковь до патріарха Никона почитала всякое, даже малъйшее измъненіе въ богослужебной обрядности нарушеніемъ спасительной въры, ересью, богоотступленіемъ, и если бы не ръшалась поэтому прибавить или измънить въ своихъ богослужебныхъ книгахъ ни одной іоты, какъ въ книгахъ свящ. Писанія или + въ сумволъ Въры; то всъ древнецерковные списки и изданія одной и тойже богослужебной книги не отличались бы другъ отъ друга ни въ чемъ, ни въ обрядахъ, ни въ словахъ, ни даже въ буквахъ. Между тъмъ, внимательное сличеніе ихъ между собою показываетъ, что между ними есть разности какъ въ самомъ составъ ихъ, такъ и въ частяхъ. Именно:

I. Въ каждомъ уставъ статьи расположены по своему особенному порядку, какъ это можно видъть изъ слъдующей таблицы:

і о прочемъ монастырстѣмъ благоустроенія». Такъ сказано на первомъ листѣ въ заглавіи рукописн. Такъ какъ въ одной изъ находящихся въ этомъ уставѣ молитвѣ упоминается патріархъ московскій: то написаніе его относится, очевидно, ко временамъ патріаршества у насъ. Но какъ въ святцахъ этого устава не помѣщены имена тѣхъ святыхъ, которые упоминаются въ уставѣ, напечатанномъ при патр. Гермогенѣ: то должно заключить, что онъ написанъ прежде напечатанія этого послѣдняго устава.

| Порядокъ<br>статей. | I.<br>Рукоп. университетская.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | II.<br>Рук. соловец.<br>№ 1128.                                                                                                                         | III.<br>Рук. св. Вар-<br>сонофія.                                                                                   |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.                  | Трори и кокы. стымъ но-<br>вымъ чудотворцемъ, (имен-<br>но: вел. кн. Михаилу Чер-<br>ниговскому и болярину его<br>Осодору (сент. 20), преп.<br>Евъросиніи и Сергію (сент.<br>25), Іоанну Рыльскому (окт.<br>19) и другимъ послѣдую-<br>щаго времени святымъ, ко-<br>торыхъ впрочемъ нѣтъ въ<br>святцахъ рукописи).                                                | указаніе внастоя-<br>щей сей книзѣ. О<br>еже со всякымъ<br>тщаніе хранити<br>игумену. не пре-<br>зарати въ уставѣ<br>положенія вся, и                   | ны всякія. (Въ<br>прочихъ уставахъ<br>нѣтъ этой молит-                                                              |
|                     | Главизны сущимъ укание<br>внастоящей сей книзѣ (т.<br>е. оглавленіе перваго об-<br>щаго-отдѣленія устава, въ<br>которомъ излагаются об-<br>щія правила касательно бо-<br>гослуженія и монастыр-<br>скаго устройства; здѣсь<br>между прочимъ помѣщена<br>часть «Марковыхъ главъ»<br>съ 53-й по 80-ю, а ос-<br>тальныя размѣщены въ свят-<br>цахъ по своимъ днямъ). | слу, и въ Іерлы<br>стыя лавры. прп-<br>наго и бгоноснаго<br>оца нашего Савы.<br>Сіе въслъдованіе<br>бываетъ. и въ про-<br>чих. Іерслимьскы<br>обителіи. | внастоящей сей<br>книзт. (Здъсь, так-<br>же, какъ въ уня-<br>верситетской ру-<br>кописи помъщена<br>и часть «Марко- |

| IV.                                                                                              | <b>V</b> .                                                                                                                            | VI.                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| Рук. анзерскаго ски-<br>та № 85.                                                                 | Печатн. уставъ,<br>издан. при патр.<br>Гермогенѣ.                                                                                     | Печатн. уставъ,<br>изд. при патр.<br>Филаретѣ.                                  |
| Патерика и изъ писа-<br>пій св. отцевъ. Главиз-<br>ны сущимъ указаніе въ<br>настоящей сей книзъ. | Предисловіе. Поуче-<br>ніе сты аплъ и сты<br>оцъ о еже како подо-<br>баетъ хранити игу-<br>мену въ уставѣ по-<br>ложеная вся, и проч. | и стыхъ оцъ о<br>типикохъ извѣстно.<br>о еже како хранити<br>совсякимъ тщаніемъ |
| службъ и въ іерлит                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                 | око црковное избра                                                              |

| Ì | R |
|---|---|
| 1 | U |

| £.                  | · I.                              | II.                    | III.                      |
|---------------------|-----------------------------------|------------------------|---------------------------|
| Порядокт<br>статей. | Рукоп. университетская.           | Рук. солов.<br>№ 1128. | Рук. св. Вар-<br>сонофія. |
|                     |                                   |                        |                           |
| 3.                  | Уставъ црковнъй службъ            | Послѣдованіе           | Оуставъ дрков-            |
|                     | иже въ јерлит стыя лав-           |                        |                           |
| •                   | ры прибнаго и бгоноснаго          |                        |                           |
|                     | оца нашего савы. сие въ-          |                        |                           |
|                     | слѣдованіе бывае и въ про-        | -                      |                           |
|                     | чихъ іерлимскы обители:           |                        |                           |
|                     | Ука о май верни (слъ-             | _                      | •                         |
| ,                   | уеть изложеніе этой служ-         |                        | n boar                    |
|                     | • •                               |                        |                           |
| 1                   | бы, за тѣмъ всенощнаго            | · .                    |                           |
|                     | бдѣнія и проч.).                  | <b>D</b>               | Tropy Mapre in            |
| 4.                  | Послѣваніе прковна пѣ-            | 3 🗛                    |                           |
|                     | ніа и събраніа вселѣтнаго         |                        |                           |
| •                   | отъ мца сентевріа до мца          |                        |                           |
| - 1                 | августа (святцы съ болѣе          |                        | · .X.,                    |
| 1                   | или менте подробнымъ из-          | рю.                    | мы оуставоу.              |
| 1                   | ложеніемъ службъ).                | 3 ( <b>X</b>           |                           |
| 5.                  | Сіа трори гле во всякую           |                        |                           |
| 1                   | нелю по велико славосло-          |                        |                           |
| 1                   | вія, премѣняя противу ко-         | ле не празднуемы       | събранія вселет-          |
| ·                   | егожо глса. единъ по еди-         | сты.                   | наго, отъ мца сен-        |
| · ·                 | ному.                             | •                      | теврія до мца ав-         |
|                     | (1-й Въскрсъ изъ гроба<br>и проч. |                        | густа.                    |
| .                   | 2-й Дне спасеніе мироу            | ;                      |                           |
| - 1                 | и проч.).                         |                        |                           |

| • | 1 | mi. |
|---|---|-----|
|   | I | 1   |

| IV.                              | <b>V</b> .                                                                                                                                                                           | VI.                                           |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Рук. анзерскаго ски-<br>та № 85. | Печатн. уставъ,<br>издан. при патр.<br>Гермогенѣ.                                                                                                                                    | Печатн. уставъ,<br>изд. при патр.<br>Филаретъ |
|                                  | Устав црковнъй служ-<br>бъ. и въ иерлмъ стыя<br>лавры, и проч.                                                                                                                       |                                               |
|                                  |                                                                                                                                                                                      |                                               |
| славу и ны по троре              | Сказаніе главамъ Мар-<br>ка іеромонаха списанію<br>трудолюбезному, и проч.                                                                                                           |                                               |
| и ейле не празднуемы<br>сты.     | Указъ о стыхъ вели-<br>кихъ, імущи поліелео<br>іли бдѣніе всенощное.<br>иже въ велицеи россіи<br>новы чюдотворцевъ, и<br>проч. (Эгого нѣтъ ни<br>въ одной изъ предыд.<br>рукописей). |                                               |

соб. і.

Digitized by Google

| Порядокъ<br>статей. | I.<br>Рукоп. университетская.                                                                                                             | II.<br>Рук. солов.<br>№ 1128.        | III.<br>Рук. св. Вар-<br>сонофія.                    |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                     | Богородични поемыя на<br>сла и нынѣ по трори стымъ<br>противоу глса трорю. та-<br>ко и кртобогородичны.                                   |                                      | н                                                    |
| 7                   | Вслѣдованіе стыя вели-<br>кыя четырідесятниця (со<br>включеніемъ службы во всю<br>пасхальную и Өомину не-<br>дѣли).                       | 40-ца.                               | Указъ остави.<br>апло и еуаліе не<br>празднуемы сты. |
| 8.                  | дьян).<br>Въти подобаетъ о стъй<br>пятдесятници. како должно<br>е прановати. по завъщанию<br>сты аплъ. а не по на-<br>щимъ воля послъдуе. | стъй 50-ци. како<br>длъжно ѐ празно- | различныа. потре-                                    |
| 9.                  | Зачяло стго поста стыхъ<br>аплъ иже и по завѣщанію<br>стыхъ аплъ оузаконополо-<br>жися, егоже должни есмы<br>опасно пости.                | аплъ, и проч.                        | Послѣдованіе<br>стыа и великія<br>40-цы.             |

| IV.                                                                                | <b>V</b> .                                                                                                                                                    | VI.                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| Рук. анзерскаго ски-<br>та № 85.                                                   | Печатн. уставъ,<br>издан. при патр.<br>Гермогенѣ.                                                                                                             | Печатн. уставъ,<br>изд. при патр.<br>Филаретъ. |
| Аплы и евуаліа на<br>разлиныя потребы цр-<br>ковныя.<br>Вослѣваніе стыя 40-<br>ца. | главамъ, иже о храмѣ<br>стаго іли стѣй, и проч.<br>(Въ рукоп. уставахъ<br>этого нѣтъ).<br>Послѣдованіе црковна-<br>го цѣния и собранія<br>вселѣтнаго, и проч. | (т. е. святцы съ тро-<br>парями и кондаками).  |
| Вѣдати побает о стѣй<br>50-ци, како длъжно е                                       |                                                                                                                                                               | Указъ оставшимъ                                |
| праздновати, и проч.                                                               | -                                                                                                                                                             | апломъ і еvаліямъ не-<br>празднуемымъ стымъ.   |
| -                                                                                  | Начало стаго поста<br>сты аплъ, и проч.                                                                                                                       | Вослѣдованіе стыя<br>четыредесятницы.          |

Digitized by Google

2\*

| e                   | J.                                                     | II.                           | III.                      |
|---------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------|
| Порядокъ<br>статей. | Рукоп. университетская.                                | Рук. солов.<br>№ 1128.        | Рук. св. Вар-<br>сонофія. |
| 10.                 | Оуказъ оставши апло и                                  | Извъсто расули-               | Въти полобае о            |
| 10.                 | еулие. непразднуемы сты.                               | x 3 x                         |                           |
| · .                 |                                                        | осмоглнци глсо, и             | должно е празно-          |
|                     |                                                        | uboa'                         | вати по завъщанію         |
|                     |                                                        |                               | сты аплі. а не по         |
|                     |                                                        |                               | наши воля послѣ-          |
| 11.                 | Апли и суліа на различ-                                |                               | дуе.<br>Зачло стго пос-   |
| 11.                 |                                                        | анпан и промены               |                           |
|                     | • •                                                    | въскрны на уре                |                           |
|                     |                                                        | по еvалія. и иніи             |                           |
|                     |                                                        | промены. и апло               |                           |
|                     |                                                        | вскрныи и аллуіа.             |                           |
|                     |                                                        | на лиргіа нелны<br>осми глсо. |                           |
| 12.                 | Извѣстно разсудихо оу-                                 |                               | Отпусты (безъ             |
|                     | казание. нже въ осмоглас-                              | A M B B                       | заглавія).                |
|                     | ницћ, глсы. и утрени еуле                              |                               |                           |
|                     | вскрнымъ и апломъ, и еулі-<br>емъ на лиргіахъ, иже на- |                               | ۲ <u>۵</u> ۲              |
|                     | чинаются чести отъ нали                                |                               |                           |
|                     |                                                        |                               |                           |
|                     |                                                        |                               |                           |
|                     |                                                        |                               | ļ                         |
|                     | ł                                                      | •                             | 1                         |

21

| IV.                                                                             | <b>V.</b>                                                                                                                                                                                                    | VI.                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| Рук. анзерскаго ски-<br>та № 85.                                                | Печатн. уставъ,<br>издан. при патр.<br>Гермогенъ.                                                                                                                                                            | Печатн. уставъ,<br>изд. при патр.<br>Филаретъ.                                  |
| Главы Марка неромо-<br>наха списанію трудо-<br>любезномоу недовѣдомы<br>уставу. | <b>น</b> eпразнуемы сты.                                                                                                                                                                                     | В‡дати подобае. с<br>стъй -50-ми. како<br>должно есть празд-<br>новати, и проч. |
| <b>x</b>                                                                        | Аплы и еуалія, раз-<br>личныя потребы цр-<br>ковныя.                                                                                                                                                         |                                                                                 |
|                                                                                 | Трори, въскрны, іпа-<br>кои. і прокимны въскр-<br>ны. но урени пре еvа-<br>ліем іиніи прокимны,<br>апло. въскрны. іаллуа.<br>і еvалія на литоргія<br>наны осми гласо.<br>(Въ пред. рук. все это<br>опущено). | бгородичны, и проч.                                                             |

!

| £.                  | I.                      | II.                                    | Ш.                        |
|---------------------|-------------------------|----------------------------------------|---------------------------|
| Порядокт<br>статей. | Рукоп. университетская. | Рук. солов.<br>№ 1128.                 | Рук. св. Вар-<br>сонофія. |
| 13.                 | Прокимны вскрныя и ал-  | Трори и коки и                         | лобае вѣдати.             |
|                     | лилоуи осми глсо.       | свъ дневныя. и                         | яко сице бывае            |
| ·                   |                         |                                        | мо. на кутьею.            |
|                     |                         | лира променом. и                       |                           |
|                     |                         | апло і аллуріаре.<br>и еуаліе и прист- | -                         |
|                     |                         | и<br>но всеа седми-                    |                           |
|                     |                         | цы.                                    |                           |
|                     |                         |                                        |                           |
| 14.                 | Прокимены 🔳 аллилуа     | Побае въти. како                       | трорі въскрны             |
|                     | дневны.                 |                                        | (на всъ восемь            |
|                     |                         | отпоу творити на<br>кійжо днь чре вси  |                           |
|                     |                         | нелю. и на празд                       | -                         |
|                     |                         | никы всего лѣ                          | -                         |
|                     |                         | та.                                    |                           |
| 15.                 | Тропари вскрны.         | Побае въда. як                         | о Тропари и кокы.         |
|                     |                         | 3                                      | -и свѣтилна. днев-        |
|                     |                         | литва надъ кутісі                      | оныя всея седмици         |
| ł                   |                         | въ чть.                                |                           |
|                     | · · ·                   |                                        |                           |
| •                   |                         |                                        | •                         |

23

|       | IV.                                                         |      | <b>V.</b> 1                                       | VI.                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------|-------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Рук.  | анзерскаго<br>та № 85.                                      | СКИ— | Печатн. уставъ,<br>издан. при патр.<br>Гермогенћ. | Печатн. уставъ,<br>изд. при патр.<br>Филаретѣ.                                                                                                                                                                                                              |
| т ук. | Съ этого мѣста въ рукопяси нѣсколькихъ листовъ не достаетъ. | CR1- | издан. при патр.                                  | изд. при патр.<br>Филаретѣ.<br>Росписаніе воскр.<br>евангелій по гласами<br>октоиха (безъ за-<br>главія).<br>Тропари и кондаки<br>и свѣтилны дневныя.<br>и сказаніе иже на<br>литургія, прокимномъ<br>и проч.<br>Бгородичны поемыя<br>на 8 гласовъ. на сла. |
|       |                                                             |      | жо днь чре всю ндлю.<br>и проч.                   | стымъ, и проч.                                                                                                                                                                                                                                              |
|       |                                                             |      |                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                             |

|                      |                           |                          | h                                    |
|----------------------|---------------------------|--------------------------|--------------------------------------|
| КЪ<br>Й.             | I.                        | И.                       | III.                                 |
| Порядокт,<br>статей. | Рукоп. университетская.   | Рук. солов.<br>.№ 1128.  | Рук. св. Вар-<br>сонофія.            |
| G IO                 |                           |                          | CONOPIA,                             |
|                      |                           | 1                        |                                      |
| 16.                  | Побаеть въти. како долж-  | Главы Марка іер-         | Бгородичны и                         |
|                      | но іерею отпу творити на  |                          |                                      |
|                      | койжо днь, и вне и на     | трудолюбезному. о        | по тропарѣ на вер-                   |
|                      | в<br>пракы.               | X.                       | ни и на утрени.                      |
|                      | · .                       | Часословецъ имѣяй        | Трори вскрны.                        |
|                      |                           | ≖<br>слунощную иднев-    | въ соуб. в вели-                     |
|                      |                           | ную службу по ус-        | кую по непороч-                      |
|                      | -<br>-                    | таву и въ јерлит ве-     | нахъ и в налю                        |
|                      |                           | кыа лавры, и пр.         | всего лѣта.                          |
|                      | ,                         | (Въпред. рукопи-         |                                      |
|                      |                           | си этого нѣтъ).          |                                      |
| 17.                  | Побае вѣти. яко должно    | Послѣсловіе.             | Опредъленіе со-                      |
|                      | есть и о сихъ послѣдовати |                          | бора <b>, бы</b> вшаго при           |
|                      | преданію великы общежи-   |                          | митропол. Макаріи                    |
|                      | тельны начальникъ внегда  |                          | 7050 (1542) года                     |
|                      | бываетъ въмѣшеніе хлѣбо   |                          | о повсемѣстномъ                      |
|                      | за общую трапезу.         |                          | празднованія оте-                    |
|                      | •                         |                          | чественнымъ свя-                     |
|                      |                           |                          | тымъ. (Во всѣхъ                      |
|                      |                           |                          | прочихъ уставахъ                     |
|                      |                           |                          | этого нътъ).                         |
| 18.                  | Молитва на кутьею.        | См. выше на 15<br>мъстъ. | Послъсловіе.                         |
| 19.                  | Послѣсловія.              |                          | Лунное теченіе,                      |
|                      |                           | MDUI'B                   | (Въпрочихъуста-<br>вахъ этого нѣтъ). |

|      | IV.                                                      |      | <b>V</b> .                                                                                          | VI.                                            |
|------|----------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| Рук. | анзерскаго<br>та № 85.                                   | СКИ- | Печатн. уставъ,<br>издан. пря патр.<br>Гермогенѣ.                                                   | Печатн. уставъ.<br>изд. при патр.<br>Филаретъ. |
|      | Въ этомъ мѣстѣ рукописи нѣсколькихъ листовъ не достаетъ. |      | Росписаніе воскрес-<br>ныхъ евангелій по гла-<br>самъ октоиха (безъ за-<br>главія).<br>Послѣсловіе. | како должно есть іс-                           |
|      |                                                          |      | Нътъ.<br>Н т                                                                                        | Послѣсловіе.                                   |

II. Въ нъкоторыхъ уставахъ помъщено, между прочимъ, нъсколько статей изъ другихъ церковныхъ книгъ, даже цълая книга Часо-

| reŭ.          | I.                                                                      |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ста           | Рупопись св. Варсонофія.                                                |
| Число статей. |                                                                         |
| 1.            | Часословець, имъяй слубу нощную и дневную по уставу,                    |
|               | иже въ Іерусалимѣ Лавр. стго оца ншего Савы (л. 483—515).               |
| 2.            | Молтва отъ скверны всякія ( <sup>в</sup> ) (л. 1-й).                    |
| 3.            | Октеніа ведра дѣля ( <sup>1</sup> ) (л. 105 наоб.).                     |
| 4.            | Ектея, забедожие (1) (л. 106 наоб.)                                     |
| 5.            | Ектея, внавечерія просвъщеніа на водо (1) (л. 107 наоб.).               |
| 6.            | Ектеніа, натроицкую вечерню, напреклоніе кольн <sup>и</sup> (2) (л. 108 |
|               | наоб.).                                                                 |
| 7.            | Ектея сугоубая, Встын великін по. (3) (л. 109 наоб.).                   |
| 8.            | Побае въдати яко сице бывае мо на котиею в честь (')                    |
|               | (л. 484 наобор.).                                                       |
| 9.            | Пѣснь херовимская. юже обычно вселеньская обдержи цр-                   |
|               | кви. твореніе іоана злаустаго ( <sup>3</sup> ) (л. 528 наоборотѣ).      |
| 10.           | Нътъ.                                                                   |
|               |                                                                         |
|               |                                                                         |
|               |                                                                         |
|               |                                                                         |
|               |                                                                         |
|               |                                                                         |
|               | (*) Изъ Требника.                                                       |

(2) Изъ Тріоди.

словъ, тогда какъ въ составъ прочихъ Типиковъ такихъ разнородныхъ частей не находимъ. Это можно видъть изъ слъдующей таблицы:

| II. III.          |                | VI.                   | V.              | VII.        |
|-------------------|----------------|-----------------------|-----------------|-------------|
|                   |                |                       | Печатн. ус-     | Прочіе спи- |
| Рук. соловецк.    | Рук. универ-   |                       | гавъ, изд.      | ски и изда- |
| <b>ັ№</b> 1116.   | ситетская.     | ловецк.               | ири патр.       | ніе патр.   |
|                   |                | <b>№ 1128.</b>        | Филареть.       | Гермогена.  |
|                   |                |                       |                 |             |
|                   |                |                       |                 |             |
| J. 512 - 545.     | Нътъ.          | <b></b> 414—432.      | Нъ              | тъ.         |
|                   |                |                       | ,               |             |
|                   |                |                       |                 | 1 1         |
|                   |                |                       |                 |             |
| 1                 |                |                       |                 | 1           |
| Н                 | ѣ.             | _                     | _               | These       |
|                   | , <b>D</b> , a | Т                     | Ъ.              | Нъгъ.       |
| N                 |                |                       |                 |             |
|                   |                |                       | ł               |             |
| <b>!</b> ]        | •              |                       | 4               |             |
| 1                 |                |                       |                 |             |
|                   |                |                       |                 | 1           |
| Нътъ.             | стр. 540.      | <b>л</b> . 356 на об. | <i>л</i> . 315. | Нътъ.       |
|                   |                | 1                     | 1               |             |
| Нѣтъ.             | K40            | . 256                 |                 |             |
| -                 | 1 -            | л. 356 на об.         | Нъ              | ТЪ.         |
| Правило стыхъ     | н              | 5                     | Т               | Ъ.          |
| оць в халкидонъ   |                |                       |                 |             |
| на пятомъ съборѣ  |                |                       |                 |             |
| събравшися 165    |                | 1 .                   | 1               |             |
| обидящи стыа      |                | 1                     |                 | [ ]         |
|                   | 1              |                       |                 | 1 1         |
| цркви. гла. 50.   | 1              |                       |                 |             |
| 8. (4). (J. 554). | .[             | 1                     | 1               |             |

(<sup>3</sup>) Изъ Служебника. (<sup>4</sup>) Изъ Коричей книги.

III. Однъ и тъже статьи въ разныхъ уставахъ изложены съ неодинаковою полнотою и обстоятельностию. Разности этого рода особенно часто встръчаются въ святцахъ, присоединенныхъ къ уставамъ, и состоятъ въ томъ, что службы однимъ и тъмъ же святымъ-въ однихъ уставахъ

| Мѣсяцъ<br>и день. | I.<br>Рук. уни-<br>верситет-<br>ская. | II.<br>Рук. св. Вар-<br>сонофія, сол.<br>№ 1128, ан-<br>зер. № 85, и<br>изд. Филар. | Соловецкая рукопись<br>№ 1116                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Декабря 8.        |                                       | наше пата-<br>піа. аллуіа.<br>на урені<br>чтем жие<br>е 2 (рук. св.<br>Варсоно.).   | Прибнаго оца ишего пота-<br>піа. алюуіа на уреніи чтемъ<br>житіе его 2 ко. гла 3. црковы<br>твою сте яховную, врачебницу<br>людіе обрѣтше пририщуть киё<br>съ тщаніемъ. цѣлбу недугомъ<br>пріати просяще. и разрѣшеніе<br>всѣ сущихъ въ житія. ты бо<br>всѣм. иже в нужа заступникь<br>явися потапіе препоне. |

Всъ показанныя разности между уставами произошли, очевидно, отъ разныхъ лицъ, iерарховъ, настоятелей, также и отъ переписчиковъ и издателей этихъ книгъ. Всъ они, по своимъ личнымъ соображеніямъ, вносили въ составъ Типиковъ разныя постороннія статьи, которыя при-

иныхъ й совсъмъ не излагаются, такъ что подъ числомъ мъсяца въ этихъ послъднихъ означается только имя святаго. Представляемъ, для примъ-

одни дневные тропари и кондаки), а въ

ра, 8-е число мъсяца декабря.

напр.

| v |   |
|---|---|
|   | ٠ |

Изданіе патр. Гермогена.

Преподобнаго оца ншего потапія. алічіа. вечеръ обы. каб. на ги возва, стры гла 1. по. прехвалнія. ины стры. бцы. по. той. сла. і. бог. іми кртобо. на урени въ мѣ. бъ гъ. алічія. на гла о. і тро. трой. іобы. као. і сѣ. во о. і чтемъ житіе его 1 (?). оба кано. во о. і прибному, на 4. гла 2. по 3 пѣ. сѣ. гла. 8. сла і. бо. іми кртобо. по 6 пѣ ко. гла. 3. под. двая днъ. црковь твою сте дшевную врачебницу людіе обрѣтше. прирыщутъ кней со тщаніем, цѣлбу недухомъ просяще пріяти. и разрѣшеніе сущи вжитіи. ты бо всѣм, иже въ нужатъ явися заступни потапіе прибне. по 9 пѣ. свѣ. во о. трой на сти во о. сла. і. бо. или кртобо.

надлежатъ другимъ церковнымъ книгамъ, а иное, какъ не необходимо относящееся къ уставу, опускали; излагали въ Типикахъ разныя части богослужения вполнъ или сокращенно, и, наконецъ, такъ или иначе располагали весь составъ каждой книги. Но позволили ли бы себъ право-

излагаются подробно, въ другихъ-кратко (какъ

славные и благочестивые предки наши дълать такія измъненія въ богослужебныхъ книгахъ, если бы они, подобно мнимымъ старообрядцамъ, всякое измъненіе въ этихъ книгахъ считали ересью, искаженіемъ спасительной Въры? Конечно, нътъ.

Мы показали такія несходства между уставами, которыя открываются только во внѣшнемъ составъ ихъ, но нимало не касаются самаго, изображаемаго въ этихъ книгахъ, богослуженія. Но обозръвамые нами уставы не ме-

| Мѣсяцы и<br>дни. | I.<br>и Печатные уставы, изданные при патр: Филареть и<br>Гермогень.                                                |  |  |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Сент. 19.        | Преставление блговѣрнаго княя Өеодора Смоленскаго,<br>іярославскаго чюдотворца и ча его двда и констан-             |  |  |
| <b>— 2</b> 0.    | тина (*).<br>Стыхъ мчникъ, іисповѣдникъ, кная михаила черни-<br>говскаго и болярина его ееодора, отъ батыя царя по- |  |  |
| — 27.            | страдавшихъ.<br>Преставленіе пронаго отца нашего, саватія соловец-<br>каго чюдотворца.                              |  |  |
|                  |                                                                                                                     |  |  |

(<sup>1</sup>) Полное сличение святцевъ не необходимо для нашей цѣли, и заняло бы слишкомъ много мѣста. Поэтому ограничиваемся представлениемъ изъ нихъ только нѣкоторыхъ примѣровъ.

(2) Подъ каждымъ числомъ мъсяца представляются здъсь, для



нъе отличны другъ отъ друга и во внутреннихъ частяхъ содержанія. Такъ,

1. Въ однихъ (позднъйшихъ) уставахъ находимъ имена новыхъ святыхъ, новыхъ праздниковъ, и въ числъ святыхъ, кромъ нашихъ отечественныхъ, встръчаемъ святыхъ единоплеменныхъ съ нами Сербіи и Болгаріи. Въ другихъ уставахъ этого нътъ. Въ доказательство сего предлагаемъ слъдующую таблицу, въ которой изъ святцевъ каждаго, сравнительно позднъйшаго, устава представляется понъскольку новыхъ праздниковъ<sup>(1)</sup>.

| II.<br>Рук. Сол.<br>№ 1119,<br>конца XVI<br>или начал.<br>XVII вѣка. | III.<br>Рук. сол.<br>№ 1116<br>послѣд.<br>четверти<br>XVI вѣка. | IV.<br>Рук. анзер.<br>скита №<br>85 конца<br>XVI вѣка. | V.<br>Рукоп. св.<br>Варсонофія<br>1554—56<br>года. | <b>№ 1128</b>                    | VII.<br>Рук. уни-<br>верситет.<br>1429 года. |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------|
| E                                                                    | C                                                               | T                                                      | Ь,                                                 | Нъ                               | т ъ.                                         |
| E                                                                    | С                                                               | ть.                                                    | Ec                                                 | ть.                              | Нътъ.                                        |
| E                                                                    | C                                                               | ть.                                                    | Нѣтъ.                                              | Есть.<br>(Написано<br>внѣ текста | <b>Нѣтъ.</b> .                               |
|                                                                      |                                                                 |                                                        |                                                    | вны текста<br>внизу).            |                                              |

краткости, имена только новопрославленныхъ святыхъ, которыя находятся не во всъхъ уставахъ, а имена прочихъ святыхъ, какъ находящіяся во всъхъ, обозръваемыхъ нами, уставахъ, опущены. — Образъ письма — по изданно патр. Филарета.

32

| Мѣсяцы и<br>дни. | I.<br>Печатные уставы, изданные при патр: Филареть и<br>Гермогенѣ. |
|------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Окт. 1.          | Прибнаго отца нащего савы вишерскаго чюдо-<br>творца.              |
| - 19.            | Прабнаго отца нашего юанна рыльскаго                               |
| - 23.            | Пренессиие чтныхъ нощей, стаго ілнова боровицкаго,                 |
|                  | вовгороснаго чюдотворца.                                           |
| Нояб. 5.         | Преставление іже во стыхъ отца нашего, іоны ар-                    |
|                  | хіеппа новгородскаго чюдотворца.                                   |
| - 6.             | Памячь прибнаго отна нашего варлаама, новгород-                    |
|                  | скаго чюлотворца, иже на хутынѣ.                                   |
| - 23.            | Преставление стаго бытовырнаго неликаго вняя алек-                 |
|                  | <del>сандра невьскаго, и всея русіи чюдотворца</del> .             |
|                  |                                                                    |
| Декаб. 3.        | Преставленіе пронаго отца нашего савы, соотавль-                   |
|                  | шаго обитель пртыя бцы, наместь нарицаемь сторожи.                 |
| _ 21.            | Преставленіе иже во святыхъ отца нашего, петра                     |
|                  | интрополита, киевъскаго и всея русіи чюдотворца.                   |
| Янв. 10.         | Прпонаго отца нашего, павла комескаго. иже на об-                  |
|                  | норе рецѣ. (Въ Филаретовскомъ изданіи нѣтъ имени                   |
| 1 ·              | этого святаго).                                                    |
|                  |                                                                    |
| <u> </u>         | Память іже востыжь отца нашего савы, перваго ар-                   |
|                  | xienna ioyчителя сербьскаго.                                       |
| L                |                                                                    |

**33** 

| <u> </u>                 | III.                  | IV.         | <b>V</b> . | VI.                | VII.        |
|--------------------------|-----------------------|-------------|------------|--------------------|-------------|
| Рук. сол.                | Рук. сол.             | Рук. анзер. |            | Рук. сол.          | Рук. уни-   |
| No 1119,                 | № 1116                | скита №     | Варсонофія | <b>№ 1128</b>      | верситет.   |
| конца XVI                | послъд.               | 85 конца    | 1554-56    | <b>1</b> 494 года. | 1429 года.  |
| или начал.<br>XVII вѣка. | четверти<br>XVI вћка. | XVI вѣка.   | года.      |                    |             |
| ATTI DDaa.               | ZAVI DDRG.            |             |            |                    | ·           |
|                          |                       |             |            |                    |             |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| E                        | С                     | ть.         | Нъ         | Τ -                | Ъ.          |
| E                        | с                     | т           | Б.         | Нъ                 | т Ъ.        |
|                          | -                     |             |            |                    |             |
|                          | _                     | 1           |            |                    |             |
| H                        | \$                    | T           | Ъ.         | Нъ                 | т <b>5.</b> |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| Есть.                    | Н                     | 5           | Ť          | Ъ.                 | Нѣтъ.       |
|                          |                       |             |            |                    |             |
|                          | ]                     |             |            |                    |             |
| E                        | c                     | Т           | ь.         | Есть.              | Нѣтъ.       |
| E                        | c                     | Т           | Ь.         | Есть.              | Нѣтъ.       |
|                          |                       |             | (Написано  | (Написано          |             |
|                          | 1                     |             | внѣ текста | внѣ текста         | ,           |
| 1                        |                       |             |            |                    |             |
|                          |                       |             | внизу).    | внизу).            |             |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| E                        | · C                   | ть.         | Н          | 5                  | ΤЪ.         |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| · E                      | с.                    | ,<br>T      | ь.         | Есть.              | Нѣтъ.       |
| Е                        | c                     | T           | ь.         | Нъ                 | ТЪ.         |
|                          |                       |             | (Написано  |                    |             |
|                          |                       |             | 1.         |                    |             |
|                          |                       |             | внѣ текста |                    |             |
|                          | l.                    |             | внизу).    |                    |             |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| E                        |                       | т           | . Б.       | Есть.              | Нътъ.       |
| E                        | с                     |             | . Б.       | LUID,              | LIBT'D.     |
|                          |                       |             |            |                    |             |
| соб.                     | I.                    |             |            |                    | 3           |

1

Digitized by Google

2. Различіе между уставами, происходящее отъ пополненія святцевъ новыми праздниками, дълается еще болъе очевиднымъ отъ того, что въ однихъ уставахъ излагаются и самыя службы. составленныя въ честь новопрославленныхъ святыхъ, а въ другихъ эти службы не помъщаются. Такимъ образомъ изъ древнъйшихъ рукописей-соловецкая, писанная въ 1494 году, имъетъ уже въ этомъ родъ дополненія противъ другой рукописи, писанной нъсколько ранъе, именно въ 1429 году; также, изъ болъе позднихъ уставовъ, печатный, изданный при патріархъ Гермогенъ, содержитъ въ себъ службы, которыхъ нътъ въ рукописномъ уставъ св. Варсонофія, писанномъ въ 1554-56 годахъ, какъ напр. службы св. Іакову боровицкому (окт. 23). Сюда же относятся службы на храмовые праздники. Этихъ службъ не показано ни въ одномъ изъ рукописныхъ уставовъ; онъ составляютъ особенность уставовъ печатныхъ. Въ изданіяхъ патріарховъ Гермогена и Іоасафа изложение этихъ службъ встръчается подъ слъдующимъ заглавіемъ: сказаніе извѣстно главамъ, иже о храмѣхъ стаго или стѣй с мпа сентября до нали мытаря и фарисея. отъ начала же (отъ недѣли же?) мытаря до пидлника а-я или стго поста. во всю, четыредесятницу. і до самого пресв'ятлаго, і тридневнаго хва воскрнія. і вовсю свёлую нлю. до новыя, нли. отъ новыя же, нли, попасце. вовсю, н-цу. да, до нли всё сты. како служба поеся, храму стго, іли стои. вече, і сутро. іналиргін» (3). Въ издании патріарха Филарета это заглавіе выражено кратко: «указъ о храмъкъ на весь годъ». Притомъ, въ изданіяхъ патріарховъ Гермогена и Филарета храмовыхъ главъ показано 46, а въ издании патр. Іоасафа — 65. Впрочемъ по всему видно, что «главы о храмбхъ» получили начало свое не въ нашей Церкви, а на Востокъ, и внесены въ нашъ уставъ въ позднъйщее время изъ греческихъ Типиковъ (<sup>2</sup>). Но вотъ подобный опытъ богослужебной письменности и нашихъ предковъ, который также встръчается только въ печатныхъ уставахъ, и то не во всъхъ. Это: «Указъ о стыхъ. имущихъ поліелеосъ, или батніе всенощное. иже въ велицби Россіи новыхъ чюдотворцовъ празднуемыхъ. въ пнакъ светлыя. нали іли во единъ отъ дни. дажь до нали вомины і отъ нали вомины, въ н-цы. до нали всѣ стыхъ. аще ли когда ихъ коего стго прилучится. вкою, суботу, іли вняю. или воединъ отъ дни, коея седмицы» (3). Опытъ, впрочемъ, не вполнъ еще провъренный и исправленный. Здъсь къ русскимъ святымъ при-

(2) Въ подтверждение этого довольно указать на послѣднюю главу во всѣхъ тѣхъ уставахъ, гдѣ помѣщены эти главы. Здѣсь собиратель храмовыхъ главъ, разсуждая о важности храмовыхъ праздниковъ, между прочимъ говоритъ, что во всѣхъ Типикахъ, какие онъ видѣлъ, храмовымъ святымъ положены всенощныя бдѣния; между тѣмъ въ нашихъ рукописныхъ уставахъ никакихъ особенныхъ правилъ касательно службы храмовымъ святымъ не видно.

(3) Издан. цатр. Гермогена л. 187.

Digitized by Google

3\*

<sup>(1)</sup> См. издание Гермогена л. 205. Въ издании Іоасафа это заглавне изложено нъсколько иначе, но разность состоитъ только въ буквахъ и титлахъ.

числяются святитель Николай чудотворецъ и равноапостольный царь Константинъ (гл. 10 и 16). Здъсь же, вопреки заглавію, помъщено нъсколько храмовыхъ главъ (см. гл. 13, 18, 22 и 25); замътна сбивчивость и въ самомъ изложеніи нъкоторыхъ главъ. Вообще видно, что «Указъ о святыхъ» принадлежитъ какому нибудь не вполнъ опытному въ книжномъ дълъ справщику. По этой-то, безъ сомнънія, причинъ, «главы подобны марковымъ» опущены въ изданіи патріарха

| Число<br>статей. | I.<br>Печатный уставъ, изданный при патр. Joacaфѣ.                                                                                                                 |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.               | Подобаетъ ведати, вкое время братія въ цркви не                                                                                                                    |
| 2.               | стоятъ съ жезлами (гл. 13, л. 37 наобор.)<br>Чинъ опонагіи, бываемый вмонастыръхъ по вся дни. како<br>подобаетъ iepeio спонагіею входити втрапезу (гл. 53, л. 95). |
| 3.               | Уставъ стыя горы. аще кому случится отъ инокъ изы-<br>ти изъ монастыря или на службу или на свое дѣло,<br>пречтыя образъ понагія ссобою носити, и проч. (гл. 54,   |
| 4.               | л. 95 наобор.).<br>Чинъ бываемый на произведение, иконома или келаря,<br>и всякаго служебника (гл. 55, л. 100 наобор.).                                            |
| 5.               | Нътъ.                                                                                                                                                              |

3. Уставы еще различаются между собою по числу содержащихся въ нихъ правилъ и чинопослъдованій — собственно монастырскихъ : въ спискахъ и изданіяхъ позднъйшаго времени такихъ правилъ и чинопослъдованій больше, чъмъ въ древнъйшихъ. Это можно видъть изъ слъдующей таблицы:

|                                                         |                              |                                      | a second s |
|---------------------------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| II.<br>Печ. уст.<br>издан. при<br>патр. Гер-<br>могенъ. | Ш.<br>Рук. солов.<br>№ 1116. | IV.<br>Рукопись св. Варсо-<br>нофія. | V.<br>Рук. универс., рук.<br>сол. № 1128, рук.<br>анзер. № 85, печ.<br>уст. Филарета.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Гл. 9, л. 28.                                           | Н                            | 15                                   | Т Ъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| наобор.                                                 |                              | · .                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Гл. 50. л.                                              | Нътъ.                        | Гл. 90, л. 97.                       | Нѣтъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 113.                                                    |                              |                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Гл. 51, л.<br>199 наоб.                                 | Нѣтъ.                        | Гл. 92, л. 101 наоб.                 | Нъгъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Гл. 52, л.                                              | <b>J.</b> 550.               | Гл. 88, л. 95наоб.                   | Нѣтъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 121.                                                    |                              |                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Нъ                                                      | т Ъ.                         | Уставъ стыа горы.                    | Нътъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                         | •                            | kako komy braisx's co-               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                         |                              | бѣ на ястін глти и гдѣ               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                         |                              | любо сирѣ на всяком                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                         |                              | мѣстѣ. Гл. 91, л. 101.               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

Судя по изложеннымъ заглавіямъ, также потому, что почти всъ обозначаемыя здъсь монастырскія правила и чинопослъдованія находятся между прочимъ въ рукописи св. Варсонофія, писанной съ устава пъсношскаго монастыря ('), въ которомъ введены правила иноческой жизни по примъру св. горы Аоонской (2), надобно за несомнивное принять, что вси показанныя дополнения получили свое начало на Востокъ и нашею Церковію только внесены въ послъдствія въ уставъ, подобно тому, какъ внесены въ него храмовыя главы. Въ соловецкой рукописи (N° 1119), содержащей въ себв собственный чинъ соловецкой обители, находимъ нъсколько особенныхъ правилъ и чинопослъдований, такихъ, которыя, будучи приспособлены къ мъстному устройству этой обители, очевидно въ ней получили и начало свое. Таковы именно: 1) о еже когда въ которые колокола звонити (<sup>3</sup>), 2) о молебнахъ и о понахидахъ, когда бываютъ и когда не бываютъ (\*), 3) о еже како поются понахиды кормовыя (5), 4) о еже когда литургію служити соборомъ и на которыя праздники въ коихъ ризахъ служатъ (6).

- (в) Смотр. послѣсловіе къ ней.
- (\*) См. Ист. росс. іерарх. ч. V. стр. 521.
- (3) Глав. 8. лист. 29 наобор.
- (1) Глав. 16. лист. 57 наобор.
- (5) Глав. 17. лист. 59 наобор.
- (6) Глав. 19. лист. 67.

38



**39** 

ваемыхъ нами книгъ видно, что 1) наша Церковь, еще до патріарха Никона, внесла въ общій церковный уставъ нъсколько новыхъ частей церковной обрядности, каковы: новоучрежденные праздники, богослужебные чины въ честь новопрославленныхъ святыхъ, новыя правила и чинопослъдованія монастырскія; 2) болышая часть отихъ дополненій къ уставу и самое начало свое получила въ нашей Церкви (<sup>1</sup>), и только нъкоторыя изъ нихъ (<sup>2</sup>) заимствованы въ разныя времена отъ православнаго Востока; 3) дополненія послъдняго рода переходили въ обще-церковный уставъ, между прочимъ, чрезъ Типики отечественныхъ монастырей, устроенныхъ по чину знаменитыхъ обителей греческихъ.

Но въ содержани обозръваемыхъ нами уставовъ встръчаются разности еще особеннаго рода, которыя произощли отъ измънений въ самомъ времени и составъ празднествъ и чинопослъдований. Такъ,

1. Однимъ и тъмъ же святымъ въ разныхъ уставахъ положено отправлять службы не въ одни и тъже дни, а въ разные. Это мы уже видъли отчасти, когда сличали святцы, а вотъ и еще нъсколько примъровъ перенесенія памяти

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Именно, всѣ празднества и службы въ честь святыхъ собственно русскихъ'и нѣкоторые изъ обрядовъ монастырскихъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>9</sup>) Главы о храмѣхъ и нѣсколько правилъ и чинопослѣдованій монастырскихъ.

## святыхъ съ однихъ богослужебныхъ временъ на другія:

| Мѣсяцы и<br>дни. | I.<br>Печатный уставъ,<br>изданный при патріархѣ<br>Гермогенѣ.                                 | II.<br>Рукопись<br>соловецкая<br>№ 1119. | III.<br>Рук. солов.<br>№№ 1116 и<br>1128 и ан-<br>зер. скита<br>№ 85. | Варсонофія и |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| Сент.<br>7.      | Слуба, мчнку созон-<br>ту. поется на повер-                                                    | ютъ въ 10                                | Нъ                                                                    | т Ъ.         |
| Окт.<br>5.       | ницы, іли егда разсу–<br>ди настоятель.<br>Всій днь поемъ служ-                                | (ЧИСЛО) СВ<br>мчницами<br>в ряду.        |                                                                       |              |
|                  | бу стымъ триемъ ст-<br>лемъ, петру і алексѣю<br>і ионе, кіевъскимъ і всел<br>росіи чюдотворце. | 1                                        | Ht                                                                    | Г Б.         |
| Іюл.             | Служба стыя мчнцы<br>харитины егда екли-<br>сіархъ разсиди.                                    | Нв                                       | T                                                                     | <u></u> .Ъ.  |
| 8.               | Нѣтъ.,                                                                                         | Служба<br>мчнка про-<br>копіа въ б       | H ts                                                                  | т Ъ.         |
| 15.              | Нѣтъ.                                                                                          | 1 -                                      | Служба<br>мчнкомъ ег-<br>да разсу—                                    | Нѣтъ.        |
|                  |                                                                                                |                                          | дитъ на–<br>стоятель.                                                 |              |

40

| 4 | 1 | • |
|---|---|---|
| - |   |   |

| Мъсяцы и<br>дни. | I.<br>Печатный уставъ,<br>изданный при патріархѣ<br>Гермогенѣ.                                                                                                                                                                         | II.<br>Рукопись<br>соловецкая<br>№ 1119. | Ш.<br>Рук. солов.<br>№№ 1116 и<br>1128 и ан-<br>зер. скита<br>№ 85. | Варсонофія в |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------|
| Авг.<br>2.       | Пренесеніе чтны мо-<br>щей. стго первомчнка,<br>іархидіакона Стефана.<br>отъ Іерлима во црь гра,<br>при црѣ константинѣ.<br>І преставленіе, стго<br>блженнаго иже ха ради<br>оуродиваго василіа, мо-<br>сковскаго чюдотворца.<br>Нѣтъ. | Тоже.                                    |                                                                     | е.<br>ТЪ.    |

Изъ этой таблицы можно видъть, что память святыхъ переносима была съ однихъ дней на другіе вслъдствіе пополненія святцевъ новыми праздниками и по особенному уваженію къ нъкоторымъ изъ новопрославленныхъ святыхъ, для которыхъ поэтому требовалось нарочито совершать службу. Потому-то перенесенія встръчаются обыкновенно подъ тъми числами, подъ которыми вновь являются имена святыхъ великихъ (<sup>1</sup>).

2. Не одинаковымъ представляется въ Типикахъ самый составъ однихъ и тъхъже богослужебныхъ чинопослъдованій. Таково а) Всенощное бдъніе. Главный порядокъ этой службы по всъмъ уставамъ одинъ и тотъже; но въ подробностяхъ встръчаются разности. Именно:

| <ul> <li>с) Различіе въ началѣ</li> </ul>                                                                                                   |                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                         |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| I.                                                                                                                                          | п                                                                                                                                                                                         | III.                                                                                                                                                            | ·· · <b>IV</b> .                                                                                                                                        |  |
| Рук. универ-<br>ситетская.                                                                                                                  | Рук. соловец.<br>№ 1128.                                                                                                                                                                  | Рукоп. св.<br>Варсонофія.                                                                                                                                       | Рук. соловец.<br>№ 1116.                                                                                                                                |  |
| лонимся и при-<br>падемъ хоу цре-<br>ви и боу наше-<br>моу. глеть же<br>сие а. и пакы<br>пріидѣте покло-<br>нимся, точію.<br>и тако начинае | Приидѣте покло-<br>нимся црви на-<br>шему Бу. глетъ<br>сіе. кроко и тихо<br>глсо. Та. ве.<br>Пріидѣте и пок-<br>лонимся, и при-<br>паде ху црви на-<br>шему бу та трее.<br>По вышши глсо. | нимся цреви на-<br>шемоу бгоу. глть,<br>сіе. малѣйши гл-<br>со. Та. пакы. вто-<br>рое. выше мало<br>прите поклонимся.<br>и припадемъ само-<br>моу ху цреви Бгоу | нимся црви и бгу<br>нашемоу. глть<br>сіе, кроткы и ті-<br>химъ глсомъ. Та.<br>в-е. Пріидѣте по-<br>клонися, ху црви<br>и бу нашемоу.<br>Та. г-е, по вы- |  |

(<sup>1</sup>) Ближайшимъ основаніемъ и образцемъ для подобныхъ измѣненій въ порядкѣ празднованія святымъ могло служить и, по всей вѣроятности, служило обычное въ уставѣ перенесеніе службъ свя α) въ началъ всенощной, послъ возгласа: «слава стъй», и проч., пріидите поклонимся читается различно; β) не одинаково положено діакону кадить и возглашать во время выхода, γ) по литіи, іерей благословляетъ хлъбы не одинаковымъ образомъ и не въ одно время. Все это можно видъть изъ слъдующей таблицы.

| всенощнаг                                                                                              | о бдѣнія.                       |                                                                                                               |                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V.<br>Рук. анз. скита<br>№ 85.                                                                         | VI.<br>Рук. соловец.<br>№ 1119. | VII.<br>Изданіе патр.<br>Гермогена.                                                                           | VIII.<br>Изданіе патр.<br>Филарета.                                                                                                                |
| клонися црви и<br>бгу ншему.<br>глть сіе кротко.<br>глсо, в. Та. тре-<br>тіе. Пріидѣте<br>поклонися, и | 1 .                             | нимся. црви на-<br>шему бгу. глет-<br>же и сіе крот-<br>кимъ и тихимъ<br>гласом, два. Та-<br>же паки. Пріидѣ- | нимся цреви на-<br>шему бгу. глаго-<br>летъ же сіе крот-<br>кимъ и тихимт<br>гласомъ. Таже<br>второе. Пріидѣте<br>поклонимся ху<br>цреви и бгу на- |

тымъ съ извѣстныхъ дней на другіе по случаю приходящихся въ тѣ дни переходящихъ праздниковъ, или празднования отданій ка- • кихъ-либо великихъ праздниковъ.

| []                                      |                                                       |                                      |                                                                                 | T                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ι.                                      | II.                                                   |                                      | Ш.                                                                              | IV.                                                                                                                                     |
| Рук. универ-<br>ситетская.              | Рук. солове<br>№ 1128.                                | эц.                                  | Рукоп. св.<br>Варсонофія.                                                       | Рок. соловец.<br>№ 1116.                                                                                                                |
| сомъ. на гла<br>и. блви дще моя         | нимся и при<br>самому ху                              | паде<br>црви<br>у, и                 | глео. Прите по-<br>клонимся, и при-<br>падемъ самомоу<br>хоу преви Бгоу         |                                                                                                                                         |
| β) Не одинаково положено діакону кадить |                                                       |                                      |                                                                                 |                                                                                                                                         |
| I.<br>Рукоп. универо<br>св. Варсо       | ситетская и<br>онофія.                                | Соло                                 | II.<br>DB. рук. №№ 11:<br>a № 85 и изданія                                      | 28 и 1116 и анз.<br>патр. Филарета.                                                                                                     |
| етъ кадиломъ<br>двъре кртообр           | къ цркы д<br>азно, гля. н<br>стя. в мы т<br>вхый<br>н | вере<br>асто<br>еля,<br>рихо<br>аетт | кртаобразно.<br>ятеля. аще ли<br>то мѣсто его<br>дитъ къ црким<br>кадиломъ гля, | кадиломъ пркимъ<br>Іобращся кадитъ<br>нѣсть ту настоя-<br>покадитъ. и паки<br>ь дверемъ, знаме-<br>премудрость про-<br>мнихъ_глти псал- |

Digitized by Google

45

| № 85.         № 1119.         Гермогена.         Фн           ху црви і бгу поклонимся и при-<br>нинему, и проч.         паде блви дше<br>мод га, працъвът, нимся. и припа-<br>блвентъ еси ги.         Пріндѣте покло-<br>прица,         гласом           мод га, працъвът, нимся. и припа-<br>блвентъ еси ги.         демъ. и тако на-<br>прица,         прица,           И прочая стихи<br>поютъ пс.ма то-<br>го, и проч.         чинаетъ, и проч.         мому<br>цреви<br>пему,           и возглащать во время выхода.         IV.         Уданія патр. Герм<br>Іоасафа.           Діаконть кадитъ прямо цркихъ<br>дверей и мѣстны образы и<br>свщнявковъ и діаконовъ. и сто-<br>нтъ скадилом на востокъ лице,         Діаконть знаменуетъ<br>аще ли нѣсть ту наст<br>аще ли нѣсть ту наст<br>аще ли нѣсть ту наст<br>итъ къдя по малу. ожидаетъ конца<br>славнику или дохмату. Іегда до-<br>покотъ и діаконть кадя глетъ. пре-<br>кадилом кртообразно т |                                                                                                             |                                                                                                  |                                                                                                   | ······································                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| № 85.         № 1119.         Гермогена.         Фн           ху црви і бгу поклонимся и при-<br>нінему, щ проч.         паде блви діце<br>моя га, прицъръ, нимся. и припа-<br>блвенъ еси ги.<br>И прочая стихи<br>поютъ пслма то-<br>го, и проч.         (еще?) и паки.         тіе по<br>прица.           И прочая стихи<br>поютъ пслма то-<br>го, и проч.         чинаетъ, и проч.<br>иреви<br>пему.<br>туду<br>и про         мому<br>цреви<br>пему.<br>туду<br>и про           и возглащать во время выхода.         IV.           Изданія патр. Герм<br>Іоасафа.         Гу.<br>Изданія патр. Герм<br>Іоасафа.           Діаконъ кадитъ прямо цркихъ<br>дверей и мѣстны образы и<br>свіцниковъ и діаконовъ. и сто-<br>нтъ скадилом на востокъ лице,<br>кадя по малу. ожидаетъ конца<br>славнику или дохмату. Іегда до-<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре-<br>кадялом кртообразно т         и покоть и діаконъ кадя глетъ. пре-<br>кадялом кртообразно т | <b>v.</b>                                                                                                   | VI,                                                                                              | <b>V</b> II.                                                                                      | VIII.                                                                                              |
| ншему, я проч. паде блен дше Пріндѣте покло-<br>пома га, прицѣвъ нимся. и припа-<br>те по<br>блвенъ еси ги. демъ и тако на-<br>прица,<br>И прочая стихи<br>и проч. чинаетъ, и проч. мому<br>поютъ пслма то-<br>го, и проч. чинаетъ, и проч. мому<br>и про<br>и возглащать во время выхода.<br>И.<br>Рук. соловецкая № 1119. Гу.<br>Изданія патр. Герм<br>Іоасафа.<br>Діаконъ кадитъ прямо пркихъ<br>дверей и мѣстны образы и<br>свщинивковъ и діаконовъ. и сто-<br>итъ скадилом на востокъ лице,<br>кадя по малу. ожидаетъ конца<br>славнику или дохмату. Ісгда до-<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре-                                                                                                                       | Рук. анз. скита<br>№ 85.                                                                                    | Рук. соловец.<br>№ 1119.                                                                         |                                                                                                   | Изданіе патр.<br>Филарета.                                                                         |
| и возглашать во время выхода.<br>III.<br>Рук. соловецкая № 1119.<br>Діаконъ кадитъ прямо пркихъ<br>дверей и мѣстны образы и<br>свщнниковъ и діаконовъ. и сто-<br>разно и обращ кадит<br>итъ скадилом на востокъ лице,<br>кадя по малу. ожидаетъ конца<br>славнику или дохмату. Ісгда до-<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре-<br>кадилом кртообразно г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | шему, и проч.                                                                                               | паде блви дще<br>моя га, прицѣвъ.<br>блвенъ еси ги.<br>И прочая стихи<br>поютъ пслма то-         | Пріндѣте покло–<br>нимся. и припа–<br>демъ. и тако на–                                            | гласомъ. Пріндѣ-<br>те поклонимся и<br>прицадемъ кса-                                              |
| Рук. соловецкая № 1119.<br>Діаконъ кадитъ прямо пркихъ<br>дверей и мѣстны образыи<br>свщнниковъ и діаконовъ. и сто-<br>разно и обращ кадит<br>итъ скадилом на востокъ лице,<br>аще ли нѣсть ту наст<br>кадя по малу. ожидаетъ конца<br>славнику или дохмату. Іегда до-<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре-<br>кадилом кртообразно г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                             |                                                                                                  |                                                                                                   |                                                                                                    |
| дверей и мѣстны образы и ло пред цркими дверы<br>свщнниковъ и діаконовъ. и сто-<br>итъ скадилом на востокъ лице, аще ли нѣсть ту наст<br>кадя по малу. ожидаетъ конца мѣсто его кадитъ. и п<br>славнику или дохмату. Іегда до- дить къ црскимъ двере<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре- кадилом кртообразно г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Рук. соловецкая № 1119. Изданія патр. Гермо                                                                 |                                                                                                  | . Гермогена и                                                                                     |                                                                                                    |
| свщнниковъ и діаконовъ. и сто- разно и обращ кадит<br>итъ скадилом на востокъ лице, аще ли нѣсть ту наст<br>кадя по малу. ожидаетъ конца мѣсто его кадитъ. и п<br>славнику или дохмату. Іегда до- дить къ црскимъ двере<br>поютъ и діаконъ кадя глетъ. пре- кадилом кртообразно г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                             |                                                                                                  |                                                                                                   | •                                                                                                  |
| марть прости свъте тихій. и идуть рость прости свъте т<br>въ олтарь. а клирицы поютъ, свя- поемь стыя славы бесм<br>тыя славы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | итъ скадилом и<br>кадя по малу.<br>славнику или до<br>поютъ и діакон<br>идрть прости си<br>къ олтарь. а кли | на востокъ лице<br>ожидаетъ конц<br>охмату. Іегда до<br>ь кадя глетъ. пре-<br>чъте тихій. и идут | аще ли нѣсть т<br>а мѣсто его кадит<br>- дить къ црскимъ<br>- кадилом кртообр<br>ь рость прости с | ту настоятеля, то<br>ъ. и паки прихо-<br>дверем, знаменая<br>азно гля. премуд-<br>вѣте тихій. и мы |

|   | 0  |
|---|----|
| Л | h  |
| - | U. |

| γ) По литіи, іерей благословляетъ хлѣбы                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                               |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| I.<br>Рукон. университетская и св.<br>Варсонофія.                                                                                                                                                                                                                      | II.<br>Сол. рук. №№ 1128 1116<br>и анзер. скита № 85 и изд.<br>патр.: Гермогена и Іоасафа.                                    |  |
| егдаже глем тро. бце дво 3.<br>гогда іерей кадить окресть налоа<br>и отдавь кадило приступивь къ налою,<br>приемь львою рукою, иже сверху<br>хльбь, правою же творить на немь<br>крть и моляся молитвою сею глеть<br>велеглю ги їг. хе. бже нашь блви-<br>вый, и т. д. | единъ въ десную руку и<br>творитъ снимъ кртъ надъ<br>прочими хлъбы и поло–<br>житъ его паки на свэ-<br>емъ ему мъстъ и гле:пъ |  |

Встръчаются и болве важныя перемъны въ. составъ богослуженія, которыя могли быть допущены только по особеннымъ обстоятельствамъ и съ опредъленною цълно. Такія перемъны мы находимъ именно: а) въ монастырскомъ затрацезномъ чинопослъдовании о здравіи и благоденствіи царей, и — б) въ такъ называемыхъ «Марковыхъ главахъ». Такъ, чинъ о здравіи во всъхъ рукописяхъ, кромъ одной, позднъйшей (N° 1119), равно какъ и въ изданіи патріарха Филарета, представляется очень краткимъ. Это не что иное, какъ обыкновенное возглашеніе о многолътіи, состоящее изъ нъсколькихъ словъ. Но въ рукописи N° 1119, относящейся къ началу

| не одинаково и не въ одно врема.                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                                                          | IV.                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| Соловецкая рук. № 1119.                                                                                                                                  | Изданіе патр. Филарета.                                                                                                                                                                                                                    |  |
| словеніе хльбомъ. и на вогла<br>взе хльбъ сверху, оскняе и<br>прочія хльбы на блюде крто-<br>образно. та рукою блеляет со-<br>су свино окрове и пото дру | И отдавъ кадило глетъ (iepeй)<br>молитву сію велегласно. пи ісс<br>хе бже нашъ и отъ<br>нихъ причащающихся освяти. и<br>вземъ сверху единъ хлъбъ вдес-<br>ную руку блюсловитъ имъ и<br>прочая хлъбы кртообразно гля<br>яко ты еси. и т. д. |  |

XVII стольтія, онъ занимаетъ уже около двухъ листовъ (4 д.), а въ изданіяхъ патрр. Гермогена и Іоасафа онъ еще общирнъе, и притомъ нъсколько измъненъ противъ рукописи въ самомъ своемъ порядкъ. Въ рукописи № 1119, содержащей въ себъ собственный чинъ соловецкой обители, мы находимъ, кромъ подлинныхъ марковыхъ главъ, списокъ которыхъ есть и въ прочихъ обозръваемыхъ нами уставахъ, еще тъже главы въ измъненномъ видъ. Такихъ главъ тридцать двъ (<sup>3</sup>). Отличіе ихъ отъ подлинныхъ состоитъ

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Онь суть: 1, 2, 3, 4, 5, 8, 10, 12, 14, 16, 18, 19, 20, 21, 23, 25, 26, 27, 34, 41, 43, 47, 57, 63, 67, 68, 72, 81, 84, 94, 111, 113. Въ прочихъ рукописяхъ, равно какъ и въ издания патр. Фила-

.

главнымъ образомъ въ томъ, что въ нихъ отмѣняются всенощныя бдѣнія, между тѣмъ какъ въ подлинныхъ общее правило устава касательно совершенія всенощныхъ бдѣній оставляется безъ всякой перемѣны. — Такъ какъ въ измѣненныхъ главахъ встрѣчаются, между прочимъ, тропари храмовымъ праздникамъ соловецкой обители и особенныя правила касательно чтеній въ трапезѣ: то не остается никакого сомнѣнія, что Марковы главы измѣнены именно въ соловецкой обители, приспособительно къ мѣстному устройству ся. Въ подтвержденіе этого довольно сличить одну какую нибудь главу по всѣмъ разсматриваемымъ нами уставамъ. Представляемъ сличеніе первой главы.

| I.<br>Подлинное чтеніе первой Марковой главы<br>по всѣмъ уставамъ, не исключая и руко-<br>писи № 1119. | II.<br>Чтеніе тойже главь<br>въдругомъ, измѣнен-<br>номъ, видѣ, по той-<br>же рукописи № 1119 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Марка іеромонаха списанне трудолюбезно<br>о недовёдомыхъ уставу.                                       | Списаніе отъ глвъ<br>марковы по чину<br>обители соловецкія.                                   |
| Мца сентевріа въ, 1, о индиктѣ іопрпонѣми                                                              | Опущено.                                                                                      |

рета, Марковыхъ главъ считается только 81, а въ изданіяхъ патрр. Гермогена и Іоасафа, какъ и въ рукописи № 1119, ихъ болѣе 100. Размость эта произоніла отъ того, что въ послѣднихъ подведено подъ одно число съ Марковыми главами нѣсколько такихъ статей, которыя въ прочихъ уставахъ помѣщены отдѣльно.

| I.<br>Подлинное чтеніе первой Марковой главы<br>по всѣмъ уставамъ, не исключая и руко–<br>писи № 1119.                                                                                                                                                                                                                             | I.<br>Чтеніе тойже главы<br>въдругомъ, измѣнен<br>номъ, видѣ, по той-<br>же рукописи № 1119. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Потребно есть вѣдати, яко аще прилучится<br>въ 1 днь сентекріа мца въ ндлю. оставляется<br>служба стыхъ женъ и поется егда хощетъ ек-<br>лисіархъ. поетъжеся воскрная служба съ служ-<br>бою индикту и с преподобнымъ симеономъ.                                                                                                   | се 1 въ налю. все-<br>нощное бдъніе не                                                       |
| вечеръ—на малой вечерни. стихѣры воскрны,<br>и бцѣ по обычаю. на велицѣй вечерни. по обы-<br>чаю стихологія на ги возва стихѣры воскрны<br>3. и восточенъ единъ, индикту 3. и стому 3.<br>слава индикту іннѣ бо. 1 гласу. чтенія 3. ин-<br>дикту и стому на литіи стры храму стаго и<br>индикту. самогласны двѣ гл. 1. и двѣ гл. 2 |                                                                                              |
| на литургіи, блженна воскрна, гласу на 4. ин-<br>дикту пѣснь 3. на 4. и стому пѣснь 6 на 4<br>по входѣ тропари и кондаки, прокименъ, и<br>аплъ, аллилуія, ievaлie преждо<br>индикту. и потомъ стому. вкоже преждо<br>явлено.                                                                                                       | вхої тро вої и лъ-<br>ту. іоуспенію ( <sup>1</sup> )<br>После стола ко                       |

(<sup>1</sup>) Одинъ изъ престольныхъ праздниковъ солов. обители. Истор. росс. іерарх. ч. II. стр. 395.

соб. I.

Ł

Все это показываетъ, что церковный уставъ не только дополняемъ былъ въ нашей древней Церкви новыми богослужебными обрядами, но вмъстъ съ тъмъ получалъ въ разныхъ частяхъ своихъ нъкоторыя измъненія. Само собою понятно, что эти дополненія и измъненія дълаемы были не частными людьми, а самими пастырями Церкви, или съ согласія ихъ — настоятелями монастырей, вообще — такими лицами, которыя облечены духовною властію и которымъ исключительно принадлежитъ право и долгъ какъ совершать, такъ и устроять богослуженіе.

## ПРАВИЛА МИТРОПОЛИТА КИРИЛЛА II

(**1246-1280** Γ.)

Послъ того какъ, по взятін Кіева татарами (1240), митрополитъ Іосифъ погибъ безъ въсти, князь галицкій Даніилъ, избравъ Кирилла, епископа хельмскаго, отправилъ его для поставления въ санъ митрополита русскаго къ патріарху константинопольскому, имъвшему тогда пребывание въ Никеъ; столица Греціи была въ это время въ рукахъ латинянъ. По возвращении изъ Никеи. святитель всероссійскій совершилъ нъсколько путешествій по своей митрополіи для обозрѣнія подвъдомыхъ ему епархій. Поводомъ къ этимъ путешествіямъ были бъдственныя обстоятельства русскаго народа и русской Церкви. Во время нашествія татаръ Кіевъ, столица Россіи, и другіе русскіе города лишились многихъ чадъ своихъ, церкви были въ развалинахъ, священники и

4\*

міряне — одни были убиты, другіе взяты въ неволю, а иные бъжали и скрывались, кто гдъ За малочисленностію вѣрующихъ могъ. иныя епархіи были упразднены и соединены съ другими (1). Слъдствіемъ этого было, съ одной стороны, то, что у церквей и ихъ служителей стали отнимать тъ права и преимущества, которыми пользовались они съ самыхъ первыхъ временъ своего существованія, лишать ихъ десятины, недвижимой собственности, завъдыванія городскими въсами и пр., а съ другой – то, что и служители Церкви стали невсегда усердно отправлять дъло своего служения, не всегда добросовъстно относиться къ пасомымъ И невсегда зорко слъдить за собственнымъ поведеніемъ. Видя эти и подобныя нестроенія въ церковной жизни и неисправности въ клиръ, митрополитъ Кириллъ со всею ревностію обратился къ исправлению ихъ. Прежде всего первосвятитель ИСтребовалъ изъ Болгаріи славянскій списокъ Номоканона, потомъ созвалъ церковный соборъ во Владиміръ (<sup>2</sup>), на которомъ приняты были необходимыя мъры къ исправлению замъченныхъ имъ неисправностей. Кромъ того до настоящаговремени сохранилось два письменныхъ памятника

(<sup>в</sup>) Бългородская и юрьевская епархіи были соединены съ полоцкою, а переяславская скоро отошла къ новоучрежденной сарайской. Филар. Истор. русск. Церкв. ч. 2. стр. 128.

(2) Прав. Собестан. 1863 г. ч. І. етр. 221 и слъд.

пастырской ревности и дъятельности митрополита Кирилла въ области церковнаго управленія. Первый изъ этихъ памятниковъ «Посланіе о церковныхъ людехъ и о десятинахъ, и о судъхъ епископльскихъ и о мърилъхъ градскихъ» (') написанъ былъ къ сыну великаго князя Александра Невскаго, а поводомъ къ написанию его было разстройство владимірской церкви. Сынъ Александра, какъ видно, не былъ такъ внимателенъ къ благоустроению церкви, какъ его предки, и церковь въ его время не пользовалась всъми тъми правами, какія ей были предоставлены прежде. Поэтому митрополитъ Кириллъ въ послании своемъ убъждаетъ князя возвратить владимірской церкви прежнія ея права, основанныя на законахъ древнихъ евреевъ и узаконенияхъ первыхъ христіанскихъ и русскихъ князей, особенно Владиміра и Ярослава, по которымъ кромъ десятниы церковъ пользовалась еще недвижимою собственностию. Далъе митрополитъ опредъляетъ церковные суды - составъ суда, лица и предметы, ему подлежащие, указываетъ на десятины и завъдывание городскими въсами, какъ на источникъ церковныхъ доходовъ, даетъ назначение церковнымъ доходамъ – содержать церковный причтъ и доставлять вспомоществование бъднымъ. Въ подтвержденіе своего опредъленія Кириллъ указываетъ на уставы Владиміра и Ярослава.

(<sup>1</sup>) Калач. О корыч. стр. 121 — 123. Слич. Филар. Об. русск. дух. лит. стр. 57 — 58.

Digitized by Google

Другой цамятникъ пастырской дъятельности митрополита Кирилла представляетъ «поученіе къ попомъ» (1). Древніе пастыри русской Церкви, кромв особенныхъ случаевъ, требовавшихъ ихъ участія и распоряженія, имъли обыкновеніе разсылать посланія и поученія духовенству и князьямъ (<sup>2</sup>). Такія посланія большею частію содержатъ въ себъ общія для всъхъ предписанія въры и нравственности; нъкоторыя однакожъ, кромъ общихъ правилъ, предлагаютъ и правила частныя, относящіяся къ области каноническихъ постановленій Церкви. Къ этому послъднему роду посланій надобно отнести и поученіе къ пономъ. Тъже нужды Церкви, къ удовлетворенію которыхъ направлены опредъленія собора владимірскаго, вызвали и это посланіе. Какъ на соборъ, такъ и здъсь митрополитъ осуждаетъ неодобрительное поведение клириковъ и ихъ небрежность, въ исполнении своихъ обязанностей къ пасомымъ. Поэтому за исключениемъ общихъ прединсаній, чтобы священники заботились о чисто-

(<sup>2</sup>) Таковы посланія митрополитовъ : св. Петра «къ игуменомъ, попомъ и діакономъ», Фотія — «къ священническому и иноческому чину о священствъ Божіемъ, и къ настоятелю и инокамъ печерскаго монастыря». Приб. къ изд. твор. св. [отц. ч. 2. стр. 85—90.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Поученіе это составляеть часть слова въ день архангела Михаила, предложеннаго во время собора владимірскаго. Содержаніе слова составляеть ученіе о твореніи и чинахъ ангеловъ, о паденіи и дъйствіяхъ на человъка сатаны, о дълахъ Божіихъ для человъка, о мытарствахъ и о послъднемъ судъ. Филар. Обз. дух. лит. стр. 57. Поученіе къ попомъ издано въ 1 част. прибавл. къ изд. твор. св. отц. стр. 428 — 432, гдъ (стр. 426 — 427) оно усволется ростовскому епископу Кириллу, современнику митрополита Кирилла II.

ть и безпорочности сначала своей жизни, а потомъ и жизни пасомыхъ, святитель предлагаетъ правила, которыми они должны руководствоваться въ нъкоторыхъ случаяхъ своего пастырскаго служенія. Митрополить замътиль, что въ нъкоторыхъ мъстахъ священникамъ, впадшимъ въ тяжкіе хръхи, дозволялось совершать богослуженіе. «Нъкоторые невъгласи, писалъ онъ, іерею, впадшему въ нечистоту отъ жены своей, позволяютъ совершать службу, возлагая на совершившаго нъкотораго рода епитимію». Запрещая такого рода дъйствія, митрополитъ предписываетъ въ подобныхъ случаяхъ обращаться къ епископамъ. «Различно, писалъ онъ, бываетъ паденіе. Поэтому о двлахъ важныхъ надобно извъщать епископа и разсуждать по правиламъ апостольскимъ и отеческимъ, дабы, послъдуя святымъ соборамъ, запрещать или разръшать только то, что ими запрещено или разръшено; нельзя разръшать того, что они запретили, ни запрещать того, чего они не повельли». Далье, такъ какъ совершение божественной службы требуетъ высокаго благоговънія и чистыхъ расположеній : то митрополитъ запрещаетъ совершать ее подъ вліяніемъ страстнаго настроенія, происходящаго отъ гнъва или вражды. «Святую, страшную службу, поучаль святитель, совершайте со страхомъ, а имъя вражду или поссорившись съ къмъ, не входите въ алтарь, но прежде успокойте мысли, а потомъ отъ чистаго ума возсылайте молитвы.

Когда совершаете богослужение, не озирайтесь назадъ, но весь умъ обращайте горъ, потому что служите съ ангелами, и не думайте о земномъ, потому что принимаете Царя небеснаго, а потому всецъло должны освящаться Имъ». -Побуждая пастырей исполнять свои обязанности къ пасомымъ, митрополитъ доказываетъ имъ, что христіанскія души ввърены іереямъ какъ таланть, который потребуется отъ нихъ Господомъ, и что священники должны будутъ представить пасомыхъ на судъ Божій, какъ чадъ своихъ. Поэтому пастыри должны заботиться о преуспъянии своихъ пасомыхъ въ добродътели. «Если бы, писалъ архипастырь, священникъ самъ былъ и негръщенъ, тъмъ не менъе онъ пойдетъ въ муку за гръхи пасомыхъ, занеже не училъ и не казнилъ ихъ». Касательно образа пастырскаго дъйствованія въ отношеніи къ согръшающимъ, Кириллъ даетъ слъдующіе совъты: наставленія и наказанія пастыря должны быть не слишкомъ слабы, чтобы пасомые не облънились, но и не слишкомъ строги, дабы они не отчаялись. Притомъ, пастырь долженъ наблюдать совершенную справедливость и не прощать согръшений за дары, но обращать внимание на степень преступности того или другаго согръшенія и сообразно съ тъмъ назначать ту или другую епитимію. «Іерей, писалъ митрополитъ, одного долженъ отлучать отъ св. таинъ, другаго – отъ Церкви, иного отъ върующихъ, по различно преступле-

ній и притомъ одного на одно, другаго на другое время». Кириллъ зналъ что священникамъ русскимъ, несовершенно еще знакомымъ съ правилами Церкви, трудно было точно исполнять это предписание; поэтому, въ случаъ недоумъний, онъ совътуетъ имъ обращаться или къ кому либо изъ знающихъ, или непосредственно къ нему самому. «Если же самъ не знаешь, обращался онъ къ іерею, то спроси знающаго, не стыдись; ибо, вопрошая о пути божественномъ, и другихъ наставишь на него, а не вопрошая и самъ будешь идти какъ слъпой. Въ случаъ же недоумъній общихъ спросите меня, и я не полѣнюсь отвъчать вамъ, также если кто будетъ противиться вамъ, извъстите меня, и я самъ обличу и отлучу его отъ Церкви».

Правила митрополита Кирилла II въ свое и послъдующее время имъли дъйствительное употребленіе въ Церкви; они встръчаются въ разныхъ спискахъ Кормчей (<sup>1</sup>). Поученія къ попомъ включено было впослъдствіи въ наставительныя граматы священникамъ, которыя они получали отъ архіереевъ при отправленіи къмъстамъ своего служенія (<sup>2</sup>).

- (1) Калач. О корыч. стр. 22.
- (<sup>2</sup>) Акт. ист. т. І. № 109.

## наша гласность

## И ЕЯ ПРОЯВЛЕНІЯ.

Въ послъдніе годы наша журналистика приняла новое, какъ говорятъ, — свободное, жизненное настроеніе и направленіе. Этою, глаголемою свободною, жизненною стихіею признается въ нашей журналистикъ преимущественно такъ называемая гласность, т. е., болъе или менъе открытое письменное обсужденіе вопросовъ касательно общественной жизни и — особенно — обличеніе встръчающихся въ ней неправдъ.

Съ восторгомъ встръчено было это новое, дотолъ неизвъстное у насъ, явленіе, — это, какъ говорили, «новое и многообъщающее чадо свободы и самосознанія». Его привътствовали, какъ признакъ обнаружившагося у насъ стремленія къ высшему нравственному совершенству; въ немъ видъли несомнънный залогъ скораго измъненія

Digitized by Google

1

нашей общественной жизни на лучшее. Каждый журналъ и газета спъшили дать у себя мъсто «обличительному отдълу». Явились журналы, поставившіе себъ исключительного задачею — указывать недуги общественной жизни и обличать встръчающияся въ ней неправды.

По отношению ко многому, что такъ недавно занимало нашу письменость и къ чему стремилась она съ жаромъ, нынъ уже замътно въ ней наглядное охлаждение. Пылъ безграничнаго и безотчетнаго увлечения прошелъ, во многомъ она раскаялась, по крайней мвръ, повидимому; на многое смотритъ теперь иными глазами, чъмъ прежде, о многомъ говоритъ иною, болъе мягкою и умъренною, чъмъ прежде, ръчью. Но «благодътельная гласность» доселъ, несмотря на обратный поворотъ въ письменности нашей, еще не хочетъ терять своего минувшаго притязанія, продолжая являться попрежнему, хотя въ измельчавшихъ уже видахъ и, кажется, обнаруживаеть притязания на права гражданства, переходя иногда изъ области письменной въ область самой жизни....

Что же? Принесла ли, приносить ли намъ наша гласность тв блага, какихъ ожидали отъ нея, — служитъ ли она, дъйствительно, признакомъ нравственной зрълости нашего общества, и т. н.? Послъ нъсколькихъ лътъ господства гласности въ нашей письменности, вопросъ этотъ очень умъстенъ, и притомъ не въ видахъ отрицанія самыхъ началъ, во имя которыхъ она дъйствуетъ, а въ видахъ тойже самой цъли, къ которой она стремится, т. е., въ видахъ общаго блага. Тъмъ болъе умъстенъ вопросъ этотъ, что его касались у насъ очень ръдко и слегка, — то въ видъ голословныхъ укоризнъ и выраженій неудовольствія на проявленія гласности, то въ видъ пристрастныхъ похвалъ и желанія большаго простора нашей «юной, еще не вышедшей изъ пеленокъ», гласности.

Странно было бы, въ самомъ дълв, отвергать самыя начала, во имя которыхъ мечтаетъ двйствовать такъ называемая гласность. Начала эти: истина, справедливость и общественное благо. Открыто обличая неправду, гласность хочетъ поставить нарушителя закона предъ судомъ общественнаго мнънія и силою этого мнънія и страхомъ безславія побудить его къ справедливому и законному образу дъйствій. Нельзя, съ другой стороны, вполнъ отрицать и того, что гласное, открытое обличение несправедливостей можетъ, въ нъкоторой мъръ, способствовать ослаблению этого зла, потому что несправедливость, дъйствительно, любитъ скрываться или принимать видъ дъла праваго и законнаго. Глубокая тайна и совершенная непроницаемость по отношению къ общественной дъятельности могутъ способствовать, дъйствительно, развитию духа насили и несправедливости. Но, какъ все можетъ имъть и имъетъ свою обратную сторону, такъ и глас-

ность, - несмотря на то, что основана, повидимому, на началахъ истины и справедливости. Если неправда со стороны общественныхъ дъятелей любить являться подъвидомъ дъла законнаго, то и обличение неправды со стороны поборниковъ гласности можетъ, въ свою очередь, скрывать подъ собою виды корыстные и обращаться или въ пустое празднословіе, или въ положительно вредное посягательство на честь и доброе имя ближняго. Многое требуется отъ общественныхъ дъятелей, чтобы они достигали цълей общаго блага върно и неуклонно. Многое требуется и отъ того, кто беретъ на себя долгъ быть судіею и обличителемъ ихъ дъятельности, чтобы обличение приносило дъйствительную пользу, а не вредъ.

Поборникъ истины и справедливости, прежде всего, самъ долженъ быть истиненъ и справедливъ. Только такое свойство или качество его можетъ давать ему право на обличение несправедливости, и понятно, что чъмъ совершеннъе онъ въ этомъ отношении, тъмъ осмотрительнъе и осторожнъе онъ долженъ быть въ своихъ сужденіяхъ и приговорахъ о другихъ (<sup>1</sup>). Итакъ, кто

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ въ 16 № журнала «Книжный въстникъ» 1864 г. какой-то обличитель неправды, представляющийся человъкомъ истиннымъ и добросовъстнымъ, напечаталъ (стр. 317), что «Православнымъ Собесъдникомъ» по настоящее время переведены дъяния четырехъ вселенскихъ соборовъ и постановления апостольския, изданныя нынъ отдъльно. Между тъмъ какъ «Православный Собесъдникъ» не перевелъ еще всъхъ дъяний четвертаго вселенскаго собора, а постановле-

береть на себя дъло обличенія неправды, тотъ долженъ върно и точно знать всъ обстоятельства произшествія, которое онъ передаетъ на судъ цълаго общества, какъ свидътель несправедливости. Онъ долженъ знать въ подробности положение лицъ, участвовавшихъ въ извъстномъ событін, всв причины и побужденія, руководившія ими въ данномъ случать, и все это оцънить по достоинству. Онъ долженъ поставить себя на мъсто самихъ участниковъ дъла, чтобы върнъе и безпристрастиве понять и оцънить ихъ отношеніе къ этому дълу. Обязанность очень трудная! Ръдко, ръдко удается намъ уловить внутреннія движенія человъческой души, открыть и опредълить дъйствительныя побужденія къ извъстному поступку. Если въ чемъ часто погръшаемъ мы, то это — въ суждении о другихъ людяхъ. Кто бо въсть от селовъкъ, яже въ селовъцъ, точію духъ человпька, живущій въ немъ (1 Кор. 2, 11)? Правда, общественная дъятельность представляется более открытою и удобною къ обсуждению; потому что здъсь есть опредьленные законы, неисполнения которыхъ, повидимому, очень достаточно къ тому, чтобы заподозрить чистоту дъйствій и намъреній того или другаго лица. Но такъ представляется только человъку, мало знакомому съ дъйствительнымъ положениемь общественныхъ двятелей. Завсь есть

ній апостольскихъ онъ никогда не переводилъ и не издавалъ ни на страницахъ своихъ, ни отдѣльно.

своего рода сложности и трудности, едвали не болье ускользающія отъ правильнаго наблюденія, чъмъ въ обыкновенныхъ житейскихъ дълахъ. Сколько можетъ быть видоизмънений въ приложеніи закона къ частнымъ и разнообразнымъ случаямъ жизни! Сколько можетъ встрътиться, и притомъ вдругъ, самыхъ разнородныхъ требованій, удовлетворить которымъ, къ удовольствію всъхъ сторонъ, часто ръшительно не возможно! Сколько можетъ быть случаевъ простаго недоразумънія, невольной и несознательной ошибки! Проникнуть въ самое существо дъла, обсудить все это безпристрастно - очень нелегко. Часто одного ничтожнаго обстоятельства, опущеннаго изъ виду и извъстнаго только самимъ участникамъ дъла, бываетъ достаточно для того, чтобы совствить измънить взглядъ на цълый ходъ дъла. Но, сверхъ желанія знать истину и самаго знанія, поборнику истины и справедливости нужно, - и еще болве, - желаніе передать двло вврно, быть вполнъ добросовъстнымъ. Нужно, чтобы обличителемъ неправды не руководило никакое лигное чувство. Онъ нравственно отвътственное лице за всв свои сужденія и дъйствуетъ во имя начала справедливости, а не по видамъ самолюбія и страсти. Новое трудное и нелегко исполнимое требованіе, особенно по отношенію къ дъламъ общественнаго характера!.. И въ обычныхъ житейскихъ отношеніяхъ къ людямъ наше самолюбіе часто не позволяетъ намъ правильно судить о нихъ. Тъмъ болъе мъшаетъ оно намъ судить безпристрастно о дъятеляхъ общественныхъ. Мы всегда болъе склонны осуждать власть уже потому, что она власть, потому, что сознаемъ себя зависимыми отъ нея, а законъ, именемъ котораго она дъйствуетъ, кажется тяжелымъ для насъ, для нашихъ лигныхъ склонностей, стремленій и увлеченій. Мы совершенно опускаемъ при этомъ изъ виду, что лице, какъ лице, здъсь вовсе невиновато, что оно такъ поставлено не само по себъ, а въ силу общаго строя нашей гражданской жизни. Ръдки люди, настолько развитые умственно, что бы въ отношенияхъ своихъ къ власти всегда могли и умъли отдълять понятие власти и закона отъ лицъ, представляющихъ собою власть и законъ. Большею частію мы смъшиваемъ лице, дъйствующее именемъ извъстнаго закона, съ самымъ закономъ и тяжесть или неудовлетворительность закона переносимъ на лице, обязанное требовать отъ насъ исполнения его. Неръдко же люди водятся въ этомъ случав прямо корыстными побужденіями и самолюбјемъ и порицаютъ власть за то, что она дъйствуетъ справедливо, вопреки ихъ личнымъ видамъ. Истина – очень извъстная! Обличителю неправдъ нужно, поэтому, не только самому быть безпристрастнымъ, но и быть увъреннымъ въ томъ, что безпристрастенъ тотъ, кто заявлялъ предъ нимъ о несправедливости, если онъ не самъ свидътель ея. , 11 1 1 1 1

Понятно, послъ этого, какъ немногие способны быть обличителями чужихъ неправдъ, какъ трудно не впасть здъсь въ заблуждение; понятно, что для многихъ гораздо лучше и безопаснъе, въ нравственномъ отношении, вовсе не брать на себя, особенно добровольно, такой обязанности, чтобы не впасть въ то самое, противъ чего нужно ратовать. Ненапрасно сказано Спасителемъ: не судите, да не судими будете. Имже бо судомъ судите, судятъ вамъ (Матө. 7, 1-2). Ненапрасно великіе подвижники христіанства, глубоко понимавшие человъческую душу и извъдавшіе всъ слабыя стороны человъка въ правственномъ отношения, избъгали осуждения другихъ и уклонялись отъ него изъ страха впасть въ гордость и самообольщение и нарушить законъ любви къ ближнему. «Скорые и строгіе цънигели чужихъ дълъ, говоритъ одинъ изъ нихъ, впадаютъ въ эту страсть отъ того, что не сдвлали еще совершеннаго и безошибочнаго припоминанія своихъ собственныхъ гръховъ». (').

Быть можетъ, этого нѣтъ въ дъйствительности? Быть можетъ, наши обличители вполнъ върны закону справедливости и обладаютъ чувствомъ истины? Къ сожалънію, наша гласность не можетъ похвалиться этимъ. Большая часть изъ тото, что предается у насъ гласности, по законномъ изслядовании, оказывается или вовсе несправедлявымъ, иля справедливымъ только отчасти. Ис-

(<sup>1</sup>) Преп. Іоан. Лѣств. и слов. къ пастыр. слов. 10, 10. СОБ. I. 5

ключенія очень ръдки. Большая часть обличительныхъ описаний быта извъстнаго учреждения или общества — такого рода, что лица, знакомыя съ дъломъ, приходятъ въ изумление, недоумъвая, откуда и какъ могли быть получены сообщаемыя свъдънія, для которыхъ нътъ никакихъ оснований въ дъйствительности. Иногда, все дъло въ томъ, что обличитель не разсудилъ справиться съ закономъ, на основани котораго дъйствовали описываемыя имъ лица, или покороче ознакомиться съ уставомъ извъстнаго общественнаго учрежденія, или же своими глазами всмотръться вь двйствительный бытъ этого учрежденія, существующаго на основани опредвленныхъ правилъ и съ опредъленною этими правилами обстановкою. Кто же подобные обличители?-Это, за немногими исключеніями, или люди, которымъ непремънно нужно что нибудь написать, вслъдствіе извъстныхъ обстоятельствъ (писать газетныя обличенія всего легче: не нужно ни особенныхъ научныхъ свъдъній, ни особенной зрълости мышленія, а нужна только снаровка — подмътить въ глазъ ближняго сучекъ, не чуя въ своемъ глазъ бревна), или люди увлечения, скорые и слышати и глаголати, или, наконецъ, люди, водящіеся пристрастіями и несовствмъ чистыми побужденіями (на недостатокъ такихъ людей не можемъ, къ сожалънию, пожаловаться). И вотъ, вслъдствіе этого, часто весь обличительный отдвлъ иной неразборчивой газеты состоить только въ томъ, что теперь она представляетъ опи-

саніе извъстнаго произшествія, а спустя нъсколько времени, если не на другой день, печатаетъ опроверженіе этого описанія, столькоже, если не болъе, убъдительное и доказательное. Все дъло, такимъ образомъ, ограничивается заботою издателя газеты получать съ выписывающихъ ее звонкую монету за пустозвонныя извъстія; а послъдствія такого «служенія его общему благу» слъдующія: или клевета и незаслуженное оскорбленіе честнаго имени, или безнужное, чтобы не сказать — вредное, ослабленіе уваженія къ власти, или, наконецъ, по самой меньшей мъръразвитіе въ обществъ празднословія....

Особенно сомнительна бываетъ наша гласность по отношению къ искренности и справедливости, когда обличители скрываютъ свое имя (<sup>1</sup>). Подобный безгласный образъ дъйствій защитниковъ гласности внятно говоритъ, какого они духа. Обличитель является при этомъ не тъмъ открытымъ и прямымъ человъкомъ, какимъ дол-

K\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ поступаютъ у насъ изъ боязни гонени со стороны власти или обличаемыхъ лицъ? — Очень можетъ быть; но отъ «можетъ быть» никакъ нельзя дойти до «есть». Съ другой стороны, кто запрещаетъ гласному обличителю, въ случаѣ дѣйствительнаго гоненія на него со стороны власти или обличаемыхъ лицъ, снога прибѣгнуть къ гласности же? Неужели желаніе сохранить честь своего имени бросаніемъ камней въ другихъ изъ-за угла? Наконецъ, если дѣйствителяно такъ поставлены у насъ подчиненные въ отношении къ власти, что самая гласность не спасетъ ихъ отъ преслѣдованій власти, то, намъ кажется, лучше напередъ ожидать иныхъ обществевныхъ учрежденій и отношеній, нежели вводить въ письменность и жизнь что-то въ родѣ тайныхъ доносовъ подъ громкимъ названіемъ гласности. Во всякомъ случаѣ, обличать другихъ гласно, скрывая свое имя, есть дѣло, не заслуживающее одобренія.

женъ быть проповъдникъ справедливости. Почему не идти къ цъли прямымъ путемъ, - зачъмъ эта скрытность, напоминающая не гласность, а тайные доносы, запрещенные самими законами? Не значитъ ли это быть человъкомъ коварнымъ, прелазящимъ инудъ? Прелазя инудъ, сказалъ Спаситель, тать есть и разбойникъ (loan. 10, 1). Еще немного вреда, если эта безъимянная гласность говоритъ несовствмъ неправду. Но что, если подобнымъ обличителемъ руководитъ чувство пристрастія, непріязни, мести и т.п.? Клевета, и притомъ тайная, есть самый безчестный образъ дъйствій по отношеніи къ ближнему. Подобные дъятели во имя правды и добра не только не приносятъ пользы обществу, но и не могуть быть терпимы въ немъ, какъ вредные и опасные члены. Оклеветающаго тай искренияго своего, сего изгоняхъ (Псал. 100, 5). ()

(1) Отъ насъ скрыто, бываютъ ли, на основании подобныхъ тайныхъ доносовъ, какія либо дознанія. Но что, если бываютъ? Если эти дознания производятся втайнь отъ самихъ отвътственныхъ лиць, то лица эти несправедливо лишаются права оправдываться. Если и оставляется это право ихъ неприкосновеннымъ и дознание производится тайно только для окружающаго ихъ общества, и тогда лица эти несправедливо унижаются тѣмъ, что у нихъ отнята воз-можность оправдаться отнрыто законнымъ путемъ. До народнаго чутья всегда дойдутъ слухи о подобномъ дознании и, какъ всегда бываетъ, въ искаженномъ и преувеличенномъ видъ. Дъло будетъ объясняться, конечно, не въ пользу заподозрѣнныхъ лицъ. Одинаково, по нашему мнѣнію, несправедливо, какъ о подчиненныхъ узнавать отъ власти тайно, такъ и о послёдней дёлать дознаніе тёмъ же путемъ отъ первыхъ. Нравственная связь и открытыя, честныя отношенія между первыми и послѣдними, необходимо нарушаются при этомъ. Та и другая сторона должна чунствовать себя настреенною: непріязненно. Вообще, такимъ путемъ вводится въ общественную жизнь какая-то особенная, тайная сила, совершенно излишная и ды ствующая на нее вредно и разрушительно.

Но пусть всъ обличения будутъ справедливы, пусть будетъ въ нихъ полная истина. Нужно со стороны обличителя неправды еще другое нравственное свойство, если онъ хочетъ, чтобы обличенія его не были безплодны. Нужно, чтобы онъ всецъло проникнутъ былъ чувствомъ безкорыстной и безпристрастной любви къ людямъ; потому что цвль, во имя которой онъ дъйствуетъ, есть общее благо, потому что побужденіе, по которому онъ беретъ на себя долгъ быть обличителемъ неправдъ, есть скорбь, сожальние о несправеливостяхъ въ отношении къ ближнему. Иначе, онъ сталъ бы въ противоръчіе съ самимъ собою. Итакъ, кто хочетъ быть защитникомъ угнетенныхъ несправедливостію, тотъ самъ долженъ быть проникнутъ чувствомъ любви и уваженія къ человъку, кто бы и каковъ бы онъ ни былъ. Онъ долженъ карать не лице, а несправедливость; обсуждать самое дъло, а не совершителей и участниковъ въ совершении его. Ихъ личность должна быть совершенно скрыта. Всякая раздражительность, тъмъ болъе всякое оскорбление по отношению къ описываемымъ лицамъ, показывало бы, что въ самомъ обличитель нътъ уваженія къ человъческой личности, нътъ любви, которая никогда не раздражается и никому не мыслить зла (1 Кор. 13, 5). Трудно не волноваться при видъ несправедливости человъку, проникнутому чувствомъ правды? Но иное дъло отвращение отъ неправды, и иное дъло -желаніе оскорблять и поносить другихъ. Кто дъйствительно болитъ душою о человъческой несправедливости, кто всегда всецъло проникнутъ чувствомъ любви къ людямъ, для того послъднее невозможно. Съ чувствомъ скорби несовмъстимо никакое непріязненное чувство. Въ противномъ случаъ, само обличеніе не будетъ достигать цъли. Раздраженіе вызываетъ только раздраженіе. Любовь возбуждается любовію...

И этимъ свойствомъ наша гласность также не можетъ похвалиться, и, кажется, еще менъе, чъмъ первымъ, т. е., справедливостно и безпристрастіемъ. Настроеніе и свойства нашихъ обличительныхъ статей, за очень немногими исключеніями, доказываютъ совершенно противное. У нашихъ «печальниковъ» правды гласное обнаружение неправды, долженствующее быть только средствомъ къ развитию въ обществъ духа справедливости, уважения къ правамъ человъка, по большей части обращается въ цъль. Средство это уже само по себъ таково, что на него невдругъ ръшится человъкъ съ мягкимъ сердцемъ и съ чувствомъ, исполненнымъ любви, потому что необходимымъ слъдствіемъ его должно быть безславіе и, большій или меньшій, позоръ ближняго. Поэтому сдълать его цълно не только несправедливо и незаконно, но и безчеловъчно. А между тъмъ, это такъ, или почти такъ. Большая часть нашихъ обличителей заняты не столько цълію обличенія, сколько самимъ обличеніемъ, т. е., тъмъ, что они обличаютъ или позволяютъ себъ обличать. Въ устахъ большей части этихъ

защитниковъ угнетеннаго человъчества уважение къ человъческой личности, о которомъ они такъ часто толкуютъ, – пустое слово. Ръдко обходится ихъ ръчь безъ самой ъдкой и оскорбительной насмъшки. На эти насмъшки обыкновенно истрачивается вся умственная сила обмичителя. Въ тонъ обличенія постоянно слышится не только горделивое : нъсмь, якоже прогіи геловіьцы, хищницы, прелюбодіьи (Лук. 18, 10) и т. п., но и какое-то, никакимъ нравственнымъ побужденіемъ необъяснимое, злорадование. Кажется, обличитель лично очень доволень твмъ, что въ извъстномъ кругу общества есть несправедливости, на которыя онъ можетъ указать, что лица, обязанныя блюсти общественныя выгоды, дъйствуютъ иногда не такъ, какъ слъдовало бы дъйствовать. Иногда же высказывается даже положительно ненавистное чувство, потому что страсть объяснять все въ извъстномъ кругу или въ извъстныхъ лицахъ изъ нечистыхъ побужденій можетъ быть объяснима только изъ этого чуства. Это ли дъйствование во имя общаго блага и уваженія къ человъческому достоинству? Это ли любовь къ добру, которая никогда не радуется о неправоть (1 Кор. 13, 6) ? Едвали можно такимъ образомъ достигнуть развитія въ обществъ духа любви и уваженія къ человъку. Любовь, повторимъ опять, возбуждается только любовію и тотъ, кто поставилъ себъ цълію преслъдовать нарушение законовъ справедливости, долженъ, прежде всего, на себъ самомъ

показать примъръ уваженія въ людяхъ ихъ человъческаго достоинства. Иначе, онъ ничего не достиснетъ, кромъ раздраженія самолюбія тъхъ, къ кому относятся его обличенія. Иначе, слъдствіемъ подобной гласности будетъ не миръ и общая польза, а развитіе духа сварливости, напыщенности и непріязни. Нужно смягчать жестокость средства, которымъ дъйствуетъ гласность, употребляя тонъ умъренный и безстрастный, а не увеличивать его жестокость раздражительностію, тъмъ болъе, никого не оскорблять, хотя бы и во имя закона справедливости.

Впрочемъ, иныхъ, болъе разумныхъ проявленій, и трудно было ожидать отъ нашей гласности, если взять во внимание обстоятельства, среди которыхъ она явилась у насъ. Взятая съ запада, гдъ она стояла въ связи съ учрежденіями открытыхъ судовъ и открытыхъ преній и была ихъ. необходимымъ слъдствіемъ, гдъ, слъдовательно, она имъла видъ, вполнъ законный и не противорвчила цвлому гражданскому строю, а напротивъ требовалась имъ, гдъ не могли легкомысленно относиться къ ней уже поэтому самому, а кромъ этого, и потому, что имъли навыкъ къ обсуждению общественныхъ вопросовъ, - у насъ она застигла общество вовсе неподготовленнымъ къ этому. Наше общество, какъ сознаются сами, такъ называющиеся, передовые люди, мало развито и умственно, — и нравственно. Особенно слабо въ немъ чувство законности. У насъ водятся большею частію внъшними побужденіями къ исполнению долга и отъ того пользуются всякимъ случаемъ къ нарушению закона и истолкованию его въ свою пользу. Не наше дъло ръшать вопросъ о томъ, гдъ причина этого, - въ томъ ли, какъ хотятъ увърить насъ поборники гласности, что доселъ гласность не учила общество правдъ и законности, или въ чемъ либо другомъ. Замътимъ только, что это не могло. благопріятствовать нашей гласности. Только при господствъ уважения къ закону и его требованіямъ возможна болъе или менъе безкорыстная и върная оцънка самой неправды; только при умственной и нравственной зрълости возможна разумная и честная гласность. Люди, мало развитые умственно и правственно, всегда склонны къ пристрастию и преувеличениямъ, къ непослядовательности и противоръчиямъ въ своихъ требованіяхъ, особенно если къ этому присоединяется еще извъстный возрастъ, отличительными признаками котораго служать: недостатокъ жизненнаго опыта, мечтательное отношение къ жизни, непривычка къ строгой разсудочной оцънкъ жизненныхъ явлений и т. п. .. Удивительно ли, посль этого, что въ устахъ многихъ нашихъ обличителей уважение къ человвческому достоинству оказывается пустымъ словомъ? Къ этому нужно отнести еще обстоятельство, имвющее очень сильное вліяніе на правственное свойство нашей гласности. Разумъемъ ожидание преобразований въ смыслъ большаго или меньшаго уравнения правъ всвхъ сословий и членовъ граж-

данскаго общества. Мы не знаемъ и не беремся судить о томъ, насколько справедливы эти ожиданія; но то несомнънно, что наше время признается переходнымъ именно въ этомъ смыслв. Подобныя времена всегда и вездъ сопровождались непріязнію одного класа общества къ другому и подчиненныхъ къ начальствующимъ. Непріязнь эта бываетъ тъмъ сильнье, чъмъ неожиданнъе и быстръе самый переворотъ, чъмъ менъе развито и подготовлено къ нему общество. Самая перемъна въ положени классовъ общества понимается при этомъ, особенно на первыхъ порахъ, грубо и въ крайней степени. Видоизмъненіе или ослабленіе закона мыслится, какъ полное отрицание его. Все это какъ нельзя болъе приложимо къ нынъшнему состоянию нашего оби нашей обличительной письменности.

щества и нашей обличительной письменности. Всъ, доселъ молчавшія, непріязненныя чувства выступили наружу и даже ищутъ себъ нравственнаго оправданія. Многія изъ этихъ непріязненныхъ чувствъ, не существовавшія въ дъйствительности, созданы и поддерживаются искусственно самою обличительною письменностію. Въ силу этого-то у насъ явились предзанятыя мысли и сужденія объ извъстныхъ кругахъ общества, объ извъстныхъ общественныхъ учрежденіяхъ и почитаются непреложными истинами. Стоитъ только приложить это сужденіе къ извъстному частному учрежденію, принадлежащему къ извъстному кругу, чтобы вышло, такъ называемое, обличеніе осужденіемъ. Такъ, о духовныхъ заведеніяхъ, напримъръ, нельзя говорить иначе, какъ въ томъ смыслъ, что здъсь все «гниль» и т. п... Это сдълалось наконецъ самымъ скучнымъ общимъ мъстомъ ('). Часто обличитель не понимаетъ даже цъли существованія этихъ заведеній, не говоря уже о ихъ дъйствительномъ бытъ, на основани опредъленныхъ правилъ съ неразлучною съ ними обстановкою. Да ему и дъла нътъ до того, что здъсь есть свои цъли, свои уставы. своя обстановка, основанная на уставахъ, что ихъ нужно обсуждать съ точки зрънія этой частной, имъ только свойственной, цъли и проч. Удивительно ли, послъ этого, что вмъсто подлинныхъ недостатковъ, дъйствительно существующихъ въ этихъ заведенияхъ, ихъ обвиняютъ

(1) Вообще, вопросъ о положении духовенства у насъ обсуждается со стороны общества не иначе, какъ подъ вліяніемъ силь-ныхъ предразсудковъ, и едвали когда либо и гдъ либо общество такъ превратно понимало свои отношения къ духовенству, какъ у насъ. Во всемъ виновато оно одно-и никто болѣе. Таковъ смыслъ почти всего того, что пишутъ и говорятъ о немъ. Его обвиняютъ въ томъ, что оно составляетъ касту, замкнутый кругъ, тогда какъ это сдѣлалось вовсе не по его желанію, а по расчетамъ, совершенно стороннимъ, - которыми оно не занимается. Его осуждаютъ за нъкоторые грубые пороки и недостатокъ нравственнаго вліянія на народъ, и въ тоже время никто не хочетъ поднять его правственно обезпеченіемъ его вопіющихъ житейскихъ нуждъ. Въ то самое время, какъ идетъ объ этомъ вопросъ, ему отказываютъ въ средствахъ къ такому обезпечению на томъ самомъ основании, которое признано слъдствіемъ его униженнаго положенія среди общества (смотр. газет. извъстія о ръшеніи обществ. думы во Владиміръ по вопросу о содержании духовенства). Вотъ послѣдствіе нашей пресловутой гласности! Его обвиняютъ, наконецъ, въ томъ, что оно униженно держитъ себя предъ обществомъ. Но кто же унижалъ его въ продолжени столтти, какъ не само общество? Кто продолжаетъ и досель относиться къ нему грубо, не смотря на все желание его жить въ должной связи со встям классами общества, какъ не само же общество?

иногда въ томъ, что было въ нихъ въ началъ нашего столътія и въ концъ прошлаго въка, или отъ нихъ требуютъ того, что совершенно несогласно съ цълю самаго существования ихъ? Отъ Назарета можетъ ли гто добро быти (Іоан. 1, 46)? — повторяють въ самодовольстве на разные лады обличители быта духовныхъ заведеній и этимъ ограничивается съ ихъ стороны все разъяснение вопроса о новомъ устройствъ духовныхъ училищъ. Въ силу такихъ же предзанятыхъ взглядовъ лица правительственныя, напр., всегда и непремънно мыслятся, какъ сила угнетающая, а подчиненные имъ-какъ угнетаемая невинность. По крайней мъръ, этимъ послъднимъ все прощается, какъ угнетеннымъ, и все дурное въ нихъ выводится изъ обстоятельствъ, среди которыхъ они поставлены. Наоборотъ, обличители непомърно строги ко всякому, кто носитъ имя какой либо власти. Здъсь уже, напротивъ, все объясняется изъ самыхъ злыхъ побужденій. Пристрастие это доходитъ иногда до странностей. Въ то самое время, какъ проповъдуется (и совершенно справедливо) любовь ко всъмъ, даже отверженнымъ членамъ общества, въ то самое время, какъ доказываютъ, что и душегубецъ, отцеубійца и т. п. достойны нашего сочувствія и участія къ нимъ, какъ людямъ, – едвали не отказываютъ въ имени людей другому разряду и классу лицъ... По крайней мъръ, такъ кажется, судя по тому, съ какимъ пре-

зръніемъ говорятъ о нихъ. Нътъ сомивнія, прекрасны и вполнъ законны добрыя чувства въ отношении къ преступникамъ, отвергнутымъ обществомъ; но зачъмъ же такая непоследовательность? Зачъмъ изгонять непріязнь въ отношения къ одному разряду людей и развивать ее въ отношения къ другому разряду ихъ? Въдь, въ цъломъ она не уничтожится, когда перейдетъ изъ одного круга въ другой !?... Что же, въ самомъ двяв, можетъ быть слъдствіемъ подобныхъ обличеній? Дъйствительное ли разъясненіе общественныхъ вопросовъ и ослабление недуговъ общественной жизни? Нътъ, — развитие того самаго духа сословной непріязненности со всеми ся дурными послъдствіями, противъ которой восображають себя неутомимо и неумолнию ратующими напия обличители.

Вообще, наши такъ называемые передовые люди ръдко являются дъйствительными носителями тъхъ нравственныхъ началъ, которыя проповъдуются ими. Что всего болъе поражаетъ въ никъ, — это — отстутствіе той искренней скорби о неправдъ, которая должна быть присуща всякому честному провозвъстнику правды и которая дълаетъ въщаніе его мягкимъ и сердечнымъ. Они ръдко являются кроткими, подавленными ношею своей благодътельной мысли и сознаніемъ своей нравственной отвътственности, какъ это бываетъ со всъми истинными представителями добра и правды, а по большей части людьми самолюбія, которое тышить себя темъ, что обличаетъ другихъ. Судя по ихъ тону и пріемамъ, приходишь иногда къ мысли, что они лично обидълисъ бы, если бы, къ ихъ удивлению, въ извъстномъ кругу явился человъкъ съ свойствами, противоположными твмъ, какія почитаются у нихъ непремънною принадлежностію людей этого круга. Можно подумать, что они обидълись бы, если бы вдругъ, какимъ-то чудомъ, изчезло въ общественной жизни всякое нравственное эло и у нихъ отнята была возможность обличать. Ихъ занимаетъ не столько сама неправда и нарушеніе правъ и законовъ, сколько собственное положеніе ихъ, какъ лицъ, воображающихъ себя стоящими выше всего ихъ окружающаго. Или они не върятъ и въ силу любви? Но, въ такомъ случав, напрасно ожидають они плодовъ отъ своихъ въшаній.

Скажуть ли, что все это — лишь временныя проявленія нашей гласности, что впослъдствіи она созръеть и сдълается разумною и безпристрастною, что такъ всегда бываетъ въ переходныя времена и т. п.? Можетъ быть. Но это утъшительно развъ съ точки зрънія исторіи и полнтики, но отнюдь — не нравственности. Обида, испріязнью, разладъ всегда останутся обидой, непріязнью, разладомъ, къ чему бы они ни служили. Средство не оправдываетъ цълей. Да: и то болъе, чъмъ сомнительно, что бы разладъ, укоризна, насмъщка сами собою привели къ цъдямъ мира и общаго блага, что бы научились истинно разумной гласности безъ предварительнаго нравственнаго образованія. Аще другъ друга угрызаете и снъдаете, писалъ апостолъ къ обществу, въ которомъ были свары и непріязни, блюдитеся, да не другъ отъ друга истреблени будете (Галат. 5, 15).

Особенно опасна привычка судить и рядить, если она пріобрътается въ самомъ раннемъ возраств. Она можетъ сильно вредить дальнъйшему нравственному развитію и имъть дурное вліяніе на образование характера. Она отвлекаетъ вниманіе отъ самого себя; а самонаблюденіе и безъ того трудно. Она развиваетъ самообольщение; а самолюбіе человъческое и безъ того сильно. Она развиваетъ, наконецъ, недовольство окружающимъ; а это недовольство, въ свою очередь, отнимаетъ охоту трудиться. Такимъ образомъ, изъ ранняго обличителя можетъ выработаться сильный острословъ, но не общественный дъятель. Для истинно полезной общественной дъятельности нужны люди, вооруженные терпъніемъ и всегда готовые на труды, — люди исполненные благодушія и любви къ окружающему ихъ обществу. Говоримъ это, имъя въ виду то обстоятельство, что духъ осужденія широко объялъ наше общество и коснулся даже дътскаго возраста.

Да! повторимъ снова въ заключение, — наша гласность не обладаетъ вполнъ нравственнымъ настроениемъ и направлениемъ и невполнъ вър-

но служитъ для своей цъли. Что же нужно ?--Нужны, для развитія стремленій къ общему благу, болъе внутреннія и нравственныя средства. Зло уничтожается сознательными отвращениемъ отъ него и добровольнымъ, внутреннимъ влеченіемъ къ добру а не насмъшкою, позоромъ н клеветою. Прежде всего и болъе всего нужно позаботиться объ умственной и нравственной зрвлости нашего общества, особенно же - о прочномъ, христіански-нравственномъ образованіи его; потому что только христіанская любовь есть тотъ совершенный союзъ (Кол. 3, 14), который можетъ дать миръ, покой и счастие человъческимъ обществамъ, потому что только она не безгинствуеть, не ищеть своихь си, никому не мыслить зла, а напротивь, вся терпить и николиже отпадать (1 Кор. 13, 5-8).

Пожелаемъ же, прежде всего и болъе всего, нашему обществу прочнаго, христіански-нравственнаго воспитанія и образованія и развитія въ немъ христіанской любви къ ближнему. Тогда и гласность получитъ иной разумный и нравственный характеръ, а при полномъ господствъ духа христіанской любви она можетъ сдълаться даже вовсе ненужною и излишнею, ибо тогда. закроются мъста дъятельности для Хамовъ.

## **CJOBO**

въ день возшествія на всероссійскій престолъ ЕГО ВЕЛИЧЕ-СТВА, благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕ-КСАНДРА НИКОЛАЕВИЧА, самодержца всероссійскаго (').

> Всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется. Нъсть бо власть, аще не отъ Бога: сущыя же власти отъ Бога угинены суть (Римл. 13, 1).

Такъ говоритъ св. апостолъ! Значитъ, кто повинуется царю, тотъ повинуется самому Богу, а кто не повинуется царю, тотъ не повинуется самому Богу.

Но царю повинуются обыкновенно двоякимъ обравомъ: одни по долгу, а другіе изъ любв.и

СОБ. І.

6

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Слово это, не предназначавшееся къпечати, въ настепнения его видъ, произнесено было въ каесдральномъ соборъ г. Казани еще ви 1959 году.

Отрадно слышать, а темъ паче видеть, какъ люм даже самые благомыслящие и благонамъренные, всъ силы свои употребляютъ на то, чтобы долгу повиновенія царю жертвовать всъмъ: и здоровьемъ, и имуществомъ и самою жизнію. Кто знаетъ, что благоденствіе царства обезпечивается справедливымъ воздаяніемъ всъмъ и каждому должнаго, тоть легко пойметъ, что повиновение царю по чувству долга весьма важно въ жизни отечества нашего. Но мы не разъ слышали, что изъ десяти прокаженныхъ, исцъленныхъ Спасителемъ, только одинъ, живо и сильно возчувствовавший благодарность къ Нему, заслужилъ отъ Него похвалу, а прочіе девять, исполнившіе долгь повиновенія закону, не удостоились сего. Вотъ указаніе на то, что повиноваться царю изъ любви лучше, нежели повиноваться ему по долгу!

Нѣсть власть, аще не отъ Бога: сущыя же власти отъ Бога учинены суть; ибо царствомъ человѣческимъ владѣетъ Вышній, которымъ посему и царіе царствуютъ. Но Богъ нашъ есть любы, и всегда и вездѣ являетъ себя намъ, какъ любы, — творитъ ли вселенную, обѣщаетъ ли спасти человѣка, созидаетъ ли его спасеніе, награждаетъ ли праведника, наказываетъ ли грѣшника. Вслѣдствіе сего, какъ любы, Богъ особенно любитъ только живое и живущее любовію, а все прочее, мертвое и машинально движущееся, только терпитъ или сохраняетъ для перваго. По томуже самому и повиновеніе царю изъ любви гораздо многоценные въ очахъ Божінхъ, нежели повиновение ему по долгу.

Всякому извъстно, что любить свойственно намъ по самой природъ; а кто любилъ когда нибудь искренно и истинно, тому извъстно и то, что любовь, какъ часть или сторона истинной жизни, сообщаетъ душъ любящаго внутреннюю теплоту, полноту и сладость. Между тъмъ, требованія долга производятъ въ душъ тяжесть до исполненія ихъ, безжизненность въ исполненіи и гордость по исполненіи, во всякомъ же случаъчувства болъе сумрачныя, тяжелыя и холодныя. Отъ того повиновеніе царю изъ любви многоплоднъе для души повинующагося, нежели повиновеніе ему по долгу.

А какое прекрасное явленіе въ жизни представляетъ изъ себя человъкъ, повинующійся царю изъ любви! Гдъ бы и чъмъ бы онъ ни былъ, онъ постоянно благъ, всегда человъколюбивъ, непрестанно снисходителенъ, ко всъмъ всегда внимателенъ и вникателенъ. Напротивъ, водящійся въ повиновеніи царю однимъ долгомъ — въ обращеніи съ посторонними всегда болъе или менъе сухъ, а подъ часъ и невыносимо тяжелъ, въ отношеніи къ подчиненнымъ неумолимо строгъ, а часто и жестокъ, къ лицамъ неразборчивъ, къ обстоятельствамъ безразличенъ, на особенное уваженіе притязателенъ, къ услугамъ неблагодаренъ и презрителенъ.

Посему, будемъ повиноваться царю по всей строгости долга повиновенія ему, но въ тоже время позаботимся согръвать безжизненность, холодность и безчунствіе такого повиновенія живительностію, теплотою и магкостію любви, -- во встать случаяхь, гат только можно совмистить сіе. Въ случав же невоаможности сдалать ато, всегда умъстной въ не умъющихъ повиноваться изъ любви, постараемся давать мысто преимущественно любви, всегда умъстной въ душъ человъка, внимательнаго къ своему положенио и значению въ отечествъ. Коль скоро будемъ повиноваться царю такимъ именно образомъ, тогда и насъбудуть любить всв, и мы будемъ любить встахъ, и Богъ будетъ любить насъ; а это-рай на землв. Амнны.

## о христіанской живописи.

Христіанская живопись существуеть въ Цервын Христовой съ самаго начала последней. Правда, мы ве пожемъ сказать, что бы живописныя нзобряжения свящ. предметовъ Въры нашей были общензвъстны въ первые три въка Христіанства. Имъя въ виду, съ одной стороны, обращение ко Христу іудеевъ, которые, не зная взгляда христіанъ на такія изображенія в ихъ отношеніе къ нимъ, могли почесть ихъ противными ветхозавътному закону, воспрещавшему боготворение языческихъ изображений (Исх. 20, 4.5), а съ другой – увърованіе во Христа язычниковъ, отъ которыхъ требовалось въ такомъ случав, прежде всего, отречение отъ обожания ими своихъ, идольскихъ, изображеній, христіанская Церковь не могла первоначально сдълать свящ. изображения свои общеизвъстными точно также, какъ она была весьма осторожна въ открыти и таинъ Въры своей, такъ что, напримъръ, къ присутствио при совершени евхаристія не допускала не только невърныхъ, но и новообращенныхъ прежде совершеннаго наставленія ихъ въ въръ и просвъщенія ихъ крещеніемъ ('). Впрочемъ, не можемъ сомнѣваться въ томъ, что свящ. изображенія были въ христіанской Церкви съ самыхъ первыхъ временъ существованія ея. Это доказываетъ уже повсюдная извъстность такихъ изображеній въ III, а особенно въ IV въкъ, на что мы имъемъ положительныя свидътельства, которыхъ, очевидно, не было бы, если бы не было свящ. изображений съ самаго начала Церкви; ибо Церковь всегда далека была отъ нововведений въ Въръ, неизмънно и твердо соблюдая все, преданное апостолами и ихъ преемниками. Съ другой стороны, древнія изображенія Спасителя, Божіей Матери, апостоловъ и другихъ досточтимыхъ мужей, о которыхъ упоминаютъ историки, особенно же изображенія, находившіяся въ подземныхъ церквахъ или катакомбахъ, пещерахъ, усыпальницахъ мучениковъ, куда первенствующіе христіане собирались, изъ опасения со стороны язычниковъ,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Постановл. апост. кн. VIII. Такая осторожность соблодалась въ Церкви не только относительно свящ. предметовъ, но и относительно самаго учения, чтобы не посмъялись надъ нимъ язычники по невъдъню и не соблазнились имъ оглашенные, ставъ пытливыми. Тертулл. аполог. гл. 7: тв. ч. 1. стр. 19. 20. Спб. 1847 г. Св. Васил. велик. о Свят. Дух. гл. 27: тв. ч. 3. стр. 333 и 334. Москва, 1846 г. Св. Григор. богосл. слов. на св. пасху: тв. ч. 4. стр. 169. Москва, 1844 г. Бл. Августин. толк. на псал. 103: тв. т. 4. стр. 855. Антверпенъ. 1700. г.

для совершенія богослуженія своего (<sup>1</sup>), положительно и неопровержимо доказывають существованіе свящ. живописныхъ изображеній въ Христіанствъ съ самыхъ первыхъ временъ бытія его (<sup>2</sup>).

Цвль христіанской живописи состоитъ въ томъ, чтобы, сверхъ возбужденія въ насъ должнаго благоговѣнія къ изображаемымъ посредствомъ ея предметамъ, содѣйствовать живой проповѣди о Христіанствѣ,—помогать намъ, имѣющимъ духовночувственную природу, въ исполненіи обязанности нашей—входить въ общеніе съ міромъ невидимымъ (\*), напечатлѣвать въ умахъ нашихъ, невсегда способныхъ и нелегко отверзаемыхъ къ должному воспріятію и усвоенію духовнаго, предметы святой вѣры и жизни, возвѣщаемые намъ чрезъ живое слово (\*), и наконецъ — огра-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Raoul-Rochette Premier mémoire sur les antiqu. chretien., peintures des catacomb. p. 185. Paris, 1836. Mar. Lupi Dissert. tom. I. diss. VIII. p. 243 et squ. Aringhius Roma subterranea novissima. lib. III.

<sup>(2)</sup> Наибольшая часть таковыхъ изображений съ полною вѣроятностію относится къ періоду гоненій на Церковь, обнимающему три первыя столѣтія ея. Mamach. Orig. et antiqu. Christ. kb. 1. сар. 1. § 3 et squ. Romae, 1751.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Діонис. ареоп. о церковн. іерарх. гл. 1. § 2: пис. св. отц. и учит. Церкви, относ. къ истолков. прав. богосл. т. І. стр. 11. 12. Спб. 1855. г. Св. Іоанн. дамаск. слово объ икон. 3: Хр. чт. 1823 г. ч. II. стр. 136.

<sup>(\*)</sup> Св. Васил. вел. бесёд. 19: тв. ч. 4. стр. 296. Москва, 1846 г. Св. Григор. нисск. похвал. слов. св. муч. Өеодору: тв. т. 3. стр. 739. Париять, 1858 г. Павлин. нольск. еріst. ad Supplicium XXXII: Patrol. curs. compl. t. 61. р. 331. 332. Paris, 1847. Св. Григор. деоесл. письм. къ Серену: Воскр. чт. год. Х. стр. 475. 476. Кіевъ, 1846— 1847 г.

дить насъ, по причинъ гръшнаго естества нашего, склонныхъ не столько къ добру, сколько къ злу, отъ соблазновъ настоящаго міра образами и святыни Господа Бога, которому мы должны уподобляться (Мато. 5, 48), и святыни благоугодившихъ Ему разумныхъ созданій Его, которымъ мы обязаны подражать (Евр. 13, 7) ('). И всякій, достаточно знакомый съ природою человъка, очень хорошо знаетъ, что впечатлънія, воспринимаемыя человъкомъ чрезъ зръне, дъйствуютъ на него гораздо сильнъе и глубже, нежели быстролетное, легко и скоро забываемое, слово хотя бы то и прекраснаго устнаго наставленія, и потому найдеть весьма мудрымъ способъ назидать и научать людей посредствомъ живописныхъ изображений, какъ въ первыя времена, среди тъхъ обстоятельствъ, въ которыхъ находилась тогда Церковь, такъ и во всъ другія Руководимые такими соображеніями, времена. древніе христіане помъщали у входа въ церковь пзображение рая, чтобы напомнить приходящимъ въ домъ Господень о духовныхъ, райскихъ по чистотв и близости къ Богу, наслажденияхъ върующей души въ церкви; также — упоминаемыхъ въ евангелія богача и бъднаго Лазаря, чтобы побудить богачей, ходящихь въ церковь, къ мило-

(<sup>1</sup>) Св. Григор. девесл. нисьм. нъ Секундину: Воск. чт. 1945 Х. стр. 475. Св. Герман. конст. письм. къ епис. клавдіон. Домт: Patrolog. curs. compl. t. XCVIII. р. 174. Par.s. 1860.

сердію и состраданію, вообще — къ исподненію обязанностей въ отношении къ ближнимъ, особенно же къ бъднымъ и страждущимъ. Для назиданія върующихъ и возбужденія въ нихъ соревнования добродътелямъ и вообще жизни святыхъ Божіихъ, въ самой церкви живописали библейскія свящ. исторіи изъ ветхаго и новаго завъта, также событія изъ жизни мучениковъ и другихъ святыхъ. Такъ, изображения locuda и Сусанны побуждали взирающихъ на нихъ къ цъломудрію, — Данінла во рвъ львиномъ — къ упованию на Бога, - мученика - къ мужеству и вепоколебимости въ въръ; образъ Сцасителя въ видъ пастыря, несущаго на раменахъ своижъ овцу, укръплялъ въру въ Него, какъ пастыря добраго, взявшаго на себя гръхъ міра (Іоанн. 1, 29). Что изображения такого рода существовали въ Церкви христіанской съ древнайшиха времена бытія ея, это видно изъ свидътельствъ Тертулліана, Климента александрійскаго, св. Иринея (<sup>1</sup>), жившихъ еще во II въкъ, и слъдовательно задолго до того времени, когда Христіанство получило свободу въроисповъданія и защиту со стороны земныхъ властителей въ лицъ Константина великаго.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тертулл. De pudicit. cap. VII: opp. t. 2. p. 991. Paris. 1844. Клим. алекс. Strom. lib. VIII • Христ. чт. 1828 г. ч. 39. стр. 46. Св. Ирин. Coatr. haeres. lib. I. cap. 25. opp. pag: 685. 686. (снес. pag. 1506 — 1508). Paris. 1897.

Со временъ Константина, получивъ свободу и право открыто совершать богослужение свое, христіане повсюду начали воздвигать церкви и имъть въ нихъ живописныя изображенія свящ. предметовъ своей Въры въ виду всъхъ. Самимъ Константиномъ построенныя въ Римъ, Константинополъ и въ другихъ городахъ его всемірной монархіи церкви всъ изобиловали такими изображеніями, изъ коихъ нъкоторыя сохранились до нашего времени. Св. отцы и учители Церкви, жившіе въ этомъ же (IV) въкъ, какъ напр. св. Аванасій великій, св. Василій великій, св. Григорій нисскій, св. Амвросій медіоланскій, св. Златоустъ и другіе (1), единогласно свидътельствуютъ о существовани такихъ изображений въ церквахъ, и притомъ какъ о дълъ отнюдь не новомъ, а искони извъстномъ между христіанами. Нельзя здъсь не упомянуть особенно о Павлинъ, епископъ нольскомъ. Онъ, вмъстъ съ другомъ своимъ Сульпиціемъ Северомъ, не только былъ ревностнымъ строителемъ церквей, но и самъ составлялъ надписи къ свящ. живописнымъ изображеніямъ, находившимся въ построенныхъ имъ церквахъ (2). Кромъ того, онъ говоритъ о «древ-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Собственныя ихъ слова можно видѣть и у св. Іоанна дамаскина, въ 3 словѣ его объ иконахъ. Христ, чт. 1828 г. част. 30. стр. 4 — 61.

<sup>(\*)</sup> Много такихъ надписей представляетъ онъ въ письмъ къ Сульпицію Северу, объясная въ тоже время, какое именно изображеніе, почему и съ какою цълю должно находиться въ томъ или другомъ мъстъ церкви. Павлия. нол. epist. XXXII: Patrolog. curs. compl. tom. LXI. p. 331 — 339. Paris. 1847.

нихъ» свящ. изображеніяхъ на церковныхъ ствнахъ и о возобновленіи ихъ (<sup>1</sup>). Если же Павлинъ, жившій въ IV въкъ, говоритъ уже о «древнихъ» свящ. изображеніяхъ, то не можетъ быть никакого сомнънія въ томъ, что изображенія такого рода существовали въ церквахъ еще въ III и во II въкахъ. Изъ его же сочиненій видно и то, что именно составляло предметъ и содержаніе свящ. живописныхъ изображеній. По его словамъ, изображались, для назиданія върующихъ, вообще лица и событія изъ исторіи ветхаго и новаго завъта, а въ частности — изображенія Товіи, Іова, Есеири, Моусея, Іоанна предтечи, крещенія Спасителя на Іорданъ, и другихъ лицъ и событій священныхъ (<sup>2</sup>).

При такихъ свидътельствахъ о существования въ Церкви живописныхъ изображений издревле,

(2) Павлин. нол. Роёта XXVIII: тамже, р. 663 и въ другихъ мъстахъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) «Есть городъ Фундъ, пишетъ онъ къ Сульпицію Северу; онъ близокъ былъ мнъ какъ потому, что въ немъ находилось мое имущество, доставшееся мнѣ по наслѣдству отъ родителей, такъ и потому, что я долго жилъ въ немъ. Итакъ, по любви ли къ родному городу, или въ память бывшаго тамъ моего имтнія, я далъ обътъ построить въ немъ церковь (basilicam), въ которой онъ крайне нуждался, имъя маленькую и уже развалившуюся церковь (parvam et ruinosam). Особенно же утвердило во мнѣ намѣреніе это то обстоятельство, что живописныя изображенія, сохранившіяся на сводахъ этой древней церкви, весьма понравились моему Виктору» (in hujus apside designatam picturam meus Victor adamavit). Павл. нол. epist. ad Sulp. Sever. 32: Patrol. curs. compl. t. LXI. p. 338. Paris. 1847. Въ другомъ мъстъ, описывая новую церковь, построенную во имя св. Феликса, Павлинъ нольский указываетъ на древния въ ней иконописныя изображенія, возобновленныя и расписанныя красками различныхъ цвътовъ. Павлин. нол. Роёта XXVII: тамже, рад. 656. 657.

неть нужды долве останавливаться на этомъ предметь. Явно, что живописное изображение свящ. предметовъ существовало въ Христіанствъ съ первыхъ временъ бытія его и развивалось вмъств съ распространениемъ и утверждениемъ его въ мірв. Извъстно также иконоборство, открыто возникиже въ VIII въкъ. Оно произвело въ Христіанствъ много нестроений и бъдствий; но, съ другой стороны, имъло то доброе слъдствие, что по поводу его на вселенскомъ соборъ подтверждено почитание иконъ и доказана древность существования живописныхъ изображений свящ. предметовъ въ христіанской Церкви.

Изображения эти бывали: въ церквахъ вообще (<sup>1</sup>), въ частности — на сводахъ и стенахъ ихъ (<sup>2</sup>), также въ домахъ и другихъ мъстахъ (на ствнахъ и дверяхъ домовъ, въ пустыняхъ, на торжищахъ, при путяхъ, на горахъ и проч.) (<sup>3</sup>), а на чемъ основывается самое писаніе ихъ вообще и съ первыхъ временъ, отвътъ на этотъ вопросъ оченъ простъ и кратокъ: — на Христъ. На Христъ утверждается въра христіанская, а на въръ христіанской — и христіанская живопись; на этой

<sup>(1)</sup> CB. Bacus. Beruk. epist. CCCCX ad Julianum apostatamo opp. t. 4. pag. 1099. Paris. 1857.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Григор. боюсл. слов. 18: твор. ч. 2. стр. 142. М. 1851. Пр. Инл. син. Шисьм. кн. 4. п. 58: твор. ч. 3. стр. 434. М. 1859.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Іоант. дажаск. слов. объ икон. 3: Христ. чт. 1828 г. ч. 30. отр. 3. 15. 45. Св. Златоуст. бесъд. на еванг. Мато. 54: ч. 2. стр. 426. М. 1846. Разсужд. прот. іуд. и язычниковъ: Христ. чт. 1832 г. ч. 47. стр. 46. 47.

въръ и въ этой въръ имъетъ свою опору и основание не только предметъ, но и духъ, даже внъсиняя сторона этого искусства. Въ свящ. Писания оно находитъ главнъйшия данныя для изображения свящ. предметовъ христіанской Въры. Обозрямъ это вкратцъ, предоставляя полное и обстоятельное раскрытие настоящаго предмета, требующаго особаго, общирнаго, сочинения, другимъ, имъющимъ къ тому досугъ и особенныя свъдъния.

Начнемъ, какъ и слъдуетъ, съ изображеній пресвятой Троицы. Пророкъ Даніилъ въ своихъ видъніяхъ представляетъ Бога въ образъ ветхаго денми, съдящаго въ славъ на престолъ (Дан. 7, 9). Такъ точно изображаетъ Бога Отца и живописное искусство христіанское, слъдуя въ этомъ случаъ, очевидно, свящ. Писанію. Живопись окружаетъ главу Бога Отца трехъугольнымъ сіяющимъ вънцомъ (<sup>1</sup>), напоминая этимъ о тріединствъ Божескаго существа (<sup>3</sup>). Свящ. Писаніе неръдко говоритъ о десницъ Господней издъ человъкомъ (напр. Аввак. 2, 16): поэтому Богъ

(\*). Этнить надревле выражалось особенное почтение. Статрия. Vetera monumenta. cap. 14. Romae, 1690.

(\*) Вибото трехъугольнаго, сіяніе это бывало иногда нестиутольное, нохожее на звізду, которая означала въ таном'я случать Творца міра; потому что вселенная представляема была въ древности и подъ образомъ ществугольника. — Западные художники среднихъ въков'я начали изображать Бога съ наромъ въ рукв, означающимъ миръ, выражая тъмъ мысль, что Онъ — Госполь міра. Отецъ изображается иногда подъ образомъ благословляющей руки, простирающейся изъ облаковъ... Желая выразить христіанскій догмать о равенствъ и единосущи Сына Божія со Отцемъ, художники христіанскіе представляли иногда Бога Отца и Сына Божія совершенно сходными по виду, т. е. Бога Отца писали не въ образъ ветхаго денми, а въ томъ же образв, въ какомъ писали они и Спасителя... Обыкновенно Богъ Отецъ изображается на лъвой сторонъ, такъ какъ, по Писанію, вочеловъчившійся Сынъ Божій возсълъ одесную Отца своего (Марк. 16, 19). Изображение пресвятой Троицы — самая трудная задача для искусства. Впрочемъ, о немъ упоминаетъ еще Павлинъ нольский. Изъ надписи, сочиненной къ иконъ крещения Спасителя, видно, ято на ней изображенъ былъ Отецъ въ облакъ, а Духъ Святый — въ видъ голубя (1). Извъстно

Et per columbam Spiritus Sanctus fluit.

Павлин. нольск. epist. XXXII. п. 10: Patrolog. curs. compl. t. LXI. p. 336. Paris. 1847. Іосинъ Скалигеръ думаетъ, что на этомъ нзображеніи представляли Бога Отца исходящія изъ облаковъ слова: Hic est Filius meus dilectus (сей есть Сынъ мой возмобленный). Но одинъ извъстный изыскатель древностей, основываясь на свидътельствъ многихъ древнихъ монетъ и медалей, найденныхъ въ Римѣ, утверждаетъ, что здъсь изображенъ былъ Богъ Отецъ подъ видомъ руки, простирающейся изъ облаковъ и указующей Сына (Patrol. curs. compl. t. LXI. not. 153. р. 881). Что Бога Отца изображали нодъ видомъ руки, простирающейся съ неба, на это намекаетъ также Евсевій (о жизни бл. имп. Констант. кн. IV. гл. 73. стр. 283. Спб. 1850 г.).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ часть этой надписи, пом'єщенной въ письм'є Цардина. нольскаго къ Сульпицію Северу:

Pleno coruscat Trinitas mysterio,

Stat Christus agno; vox Patris coelo tonat;

также, что въ древнія времена Христіанства изображали пресвятую Троицу въ образъ трехъ совершенно одинаковыхъ лицъ, заимствуя образецъ для такого изображенія изъ явленія Бога Аврааму у дуба мамврійскаго въ видъ трехъ странниковъ (Быт. гл. 18).

Обращаясь ко второму лицу пресвятой Троицы – Богу Сыну, находимъ, что Онъ съ первыхъ временъ христіанскихъ изображался въ образъ человъка, какъ воплотившийся Богъ-Слово. Кромъ того, что сохранилось преданіе о нерукотворенномъ образъ Спасителя, посланномъ Имъ самимъ къ едесскому царю Авгарю (1), мы не можемъ не согласиться, что изображение Искупителя съ самаго начала Христіанства необходимо долженствовало быть главнымъ предметомъ христіанскаго искусства; ибо поклонение Спасителю міра изначала составило первъйшую принадлежность христіанскаго служенія Богу, частнаго н общественнаго. Поэтому изображение Спасителя должно было находиться въ каждой церкви. Что касается самихъ видовъ изображения Спасителя, то Его изображали въ различныхъ положенияхъ, описанныхъ въ Евангеліи, —отъ Его рожденія до вознесенія на небо; но преимущественно любили изображать Его на крестъ — орудии и знамении искупленія рода человъческаго, знаменіи нашего спасенія, общей свободы и милосердія нашего

(\*) Еваер. Истор. Церк. кн. 4. гл. 27. стр. 221. Спб. 1853 г.

Владыки. Правда, въ первым времена Христіанкогда преобладали язычники, мало былъ ства . извъстенъ крестъ съ изображениемъ пригвожденнаго къ нему Спасителя (1). Но впослъдстви, особенно когда Константинъ великий воздвигъ кресты на всъхъ дорогахъ и городскихъ улицахъ и устроиль съ изображениемъ креста государственное знамя римской имперіи (2), крестъ съ изображениемъ пригвожденнаго къ нему Спасителя сдълался общеизвъстнымъ (<sup>3</sup>). Павлинъ нолыский сви**двтельствуетъ** о изображении, въ его время, кревънцъ (4), креста съ вънцемъ вверху (5), ста въ креста съ агнцемъ (\*), окрашеннаго кроваваго цвъта краскою и украшеннаго вънками изъ различныхъ цвътовъ и листьевъ, которые были знаками міра и чистоты (7); но соборъ константино-

(<sup>1</sup>) Причиною этого была мудрая снисходительность св. Церкви къ понятіямъ современниковъ; ибо самая проповѣдь о крестѣ, орудіи иазни злодѣевъ, была для іудсевъ соблазномъ, а для еллиновъ безуміемъ (1 Кор. 1, 23).

(<sup>4</sup>) Labarum. *Евсев*. о жизн. бл. имп. Конст. кн. І. гл. 31. стр. 81. Свб. 1850 г.

(<sup>8</sup>) Св. Івани. дамаск. слов. объ имон. 3: Христ. чт. 1828 г. ч. 30. стр. 9.

(\*) Maszun. noz. epist. XXXI: Patrol. curs. compl. t. LXI. p. 336.

(5) Тамже, р. 339.

(6) Sub cruce sanguinea niveo stat Christus in agno, говорить онъ (тамже, р. 339). О такого рода изображениять Спасителя — въ образъ агнца, стоящаго у подножія креста, находимъ свидътельство и у другихъ писателей.

(7) Тамже, р. 336. 339. Вімець, украшающій кресть Христовь, означаеть награду, которую получають отъ Господа крестоносцы. «Возми кресть, если желаещь получить вѣнецъ», говорить Павалать нолеский въ надпяся но преску Храстеру (тамков р. 936).

польскій, извъстный подъ именемъ трульскаго (692), запретилъ представлять Христа Спасителя въ образв агнца и опредълилъ всегда изображать Его по человъческому естеству (<sup>1</sup>). Часто также Спаситель изображаемъ былъ въ образъ Сына человъческаго, какъ говоритъ Онъ самъ о Себъ; въ такомъ случав правая рука Его пишется, большею частію, поднятою для благословенія (<sup>2</sup>). Неръдко встръчаются также изображенія Спасителя, какъ судіи міра: въ каковомъ случав, согласно Апокалипсису (19, 15), пишется исходящимъ изъ устъ Его мечъ, иногда сугубый, — мечъ силы и правосудія, а Онъ изображается съдящимъ на престоль, согласно видънию пророка Исаіи (6, 1), или, согласно евангелистамъ, - на облакахъ съ ангелами, которые служили Ему и въ продолже-

(<sup>1</sup>) Вотъ правило собора: «На нікоторыхъ честныхъ иконахъ изображается, перстомъ Предтечевымъ показуемый, агнецъ, который принятъ во образъ благодати, чрезъ законъ показуя намъ истиннаго агнца, Христа Бога нашего. Почитая древніе образы и сѣни, преданныя Церкви, какъ знаменія и предначертанія истины, мы предпочитаемъ благодать и истину, пріемля оную, какъ исполненіе закона. Сего ради дабы искуствомъ живописанія очамъ всѣхъ представляемо было совершенное, повелѣваемъ отнынѣ образъ агнца , вземлющаго грѣхи міра, Христа Бога нашего, на иконахъ представляти по человѣческому естеству, вмѣсто ветхаго агнца, да чрезъ то созерцая смиреніе Бога Слова, приводимся къ воспоминанію житія Его во плоти, Его страданія и спасительныя смерти, и симъ образомъ совершившагося искупленія міра». Трул. собор. пр. 82: книг. правил. стр. 99 — 100. Спб. 1843 г.

(2) На латинскихъ иконахъ три первые перста благословдяющей руки Его представляются простертыми, а малый и безымянный цлотно приложенными къ ладони; на иконахъ же греческихъ персты Его пишутся обыкновенно сложенными такъ, что изъ этого сложены образуется IC XC, — lucyсъ Христосъ.

СОБ. І.

7

нія земной Его жизни (Двян. 1, 9. 10. 11. Марк. 1. 13). Около Судіи вселенной изображаются иногда солнце и луна, которыя, по словамъ свящ. Писанія (Апок. 21, 10-27. 22, 1-5. 7, 16), окончать свое служение людямъ съ пришествиемъ Спасителя судить міръ; ноги Его покоятся на радугв, которую Господь Богъ положилъ, во время Ноя, въ знаменіе завъта своего съ землею (Быт. 9, 12. 13). Въ такомъ именно видъ представленъ былъ Христосъ Спаситель на серебряной иконъ, пожертвованной въ латеранскую церковь Константиномъ великимъ. Еще одно замъчаніе. Сіяніе, окружающее главу Спасителя, на всъхъ древнихъ иконахъ всегда раздъляютъ крестообразно шестью линіями, двумя простирающимися поверхъ главы, и четырьмя по объ ея стороны, а еще двъ лини, соотвътствующия верхнимъ, предполагаются позади изображения всего твла Спасителя, что и составляетъ полный четвероконечный крестъ – орудіе смерти Его **3**a спасеніе наше и въчное знаменіе Сына человъческаго (').



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ свящ. Писании Спаситель изображается и въ отвлеченныхъ образахъ: въ такихъ же образахъ представляла Его и живопись христіанская. Такъ, Онъ самъ именуетъ Себя дверію (Іоан. 10, 9), пастыремъ добрымъ (Іоан. 10, 11) виноградною лозою (Іоан. 15, 15), а Іоаннъ предтеча говоритъ, указывая на Него: се агмецъ Божій, вземляй гръхи міра (Іоан. 1, 29. снес. Апок. 7, 9. 10): поэтому искусство христіанское изображало иногда, какъ образы Спасителя, дверь, пастыря, агнца, стоящаго иногда на камнѣ церкви, нвъ котораго истекаютъ четыре рѣки жизни, знаменующія четыре евангелія.

Духъ Святый былъ изображаемъ и изображается въ видъ голубя, на томъ основания, что. по повъствованію евангелистовъ Матоея и Луки, Онъ сошелъ на крещающагося Спасителя видимымъ образомъ, какъ голубь (Мато. 3, 16. Лук. 3, 22). Голубь былъ любимымъ предметомъ древне-христіанскаго искусства, тъмъ болье, что и въ ветхомъ въ новомъ завътъ онъ представляется обра-И чистоты и незлобія. На подобіе голубя зомъ устроялся свящ. сосудъ, въ которомъ хранились запасные священные Дары; голуби же представляли, на древне-христіанскихъ изображеніяхъ, върующихъ, просвъщенныхъ Духомъ Святымъ. Въ особенности же голубь былъ единственнымъ образомъ, въ которомъ искусство христіанское представляло Святаго Духа, исключая одного случаясошествія Его на апостоловъ: при изображении послъдняго событія, на основаніи книги Дъяній св. апостоловъ (2, 3), Онъ представляется въ видъ огненныхъ языковъ, сходящихъ на апостоловъ и Божію Матерь.

Послъ пресвятой Троицы мы, по всей справедливости, должны обратиться къ лицу пресвятой Богородицы. Изображенія ея также основываются на свящ. Писаніи, и такъ древни, что уже въ первые въка распространено было общее върованіе, что евангелистъ Лука написалъ первый образъ Божіей Матери (<sup>1</sup>). Благословенная

(\*) Өеодор. чтец. Церк. истор. стр. 505. Спб. 1853 г.

7\*

118634B

въ женахъ изображалась обыкновенно или стоящею при креств, или, какъ дъвственная матерь, съ младенцемъ Інсусомъ ('). Подъ ногами изображаемой Богоматери пишется иногда драконъ или змъй, потому что она именно та жена, O KOTOрой еще въ раю сказано: съмя жены сотретъ главу змія (Быт. 3, 15). Такъ называемое сіяніе окружаетъ не одну только главу, но, часто, все изображение Богоматери, такъ что она представляется стоящею въ необыкновенномъ свътъ; основание для этого находится въ Апокалипсисъ, гдъ представлено великое знамение на небъ: жена, облеченная въ солнце; подъ ногами ея луна, и на главъ ея вънецъ изъ двънадцати звъздъ (Апок. 12. 1). Когда изображали Богородицу, какъ страждущую матерь, въ такомъ случав, на основания пророческихъ словъ Сумеона богопримца (Лук. 2, 35), изображали проходящій чрезъ ея сердце мечъ (<sup>2</sup>).

За Царицею небесною слъдуютъ ангелы. И ихъ изображенія утверждаются также на свящ. Писаніи. Какъ въстники и слуги Въчнаго, они, на основаніи различныхъ мъстъ Библіи, представ-

<sup>(\*)</sup> Надобно замътитъ при этомъ, что младенца Іисуса стали изображать въ наготъ только со временъ такъ называемаго новъйшаго искусства; а древніе художники, особенно цутвице вкусъ неиспорченный, избъгали наготы и при изображении распятаго Спасителя.

<sup>(2)</sup> При изображении Божіей Матери изображали иногда и святыхъ. Св. *Іоан. дамаси.* слов. объ икон. 3: Христ. чт. 1828 г. ч. 3. стр. 10.

ляются препоясанными. съ крилами, и съ мечемъ или чашею въ рукахъ. Въ Апокалипсисъ св. Ioанна они являются съ трубами и кадильницами, полными онміама, покланяются Господу, славословятъ Его, и приносятъ молитвы върующихъ къ престолу Всесвятаго (сравн. Тов. 12, 15). Такъ точно изображала ихъ и живопись христіанская. Сія изображала ангеловъ и съ извъстными особенностями. И такое изображение ихъ имветъ основание для себя въ свящ. Писании. Такъ, изображение серафимовъ съ шестью крилами заимствовано у пророка Исани (6, 2). Можно сказать, что изображения ангеловъ древнве всъхъ другихъ изображеній: они находились еще въ скиніи свидънія и въ храмъ Соломоновомъ, а тремъ ангеламъ нъ словъ Божіемъ усвояются особенныя имена: Михаила-побъдителю древняго эмія (Апок. 12, 7), Рафаила - ангелу, сопутствовавшему Товіи (Тов. 3, 16. 12, 15), Гавріила-архангелу, возвъстившему пресвятой Дъвъ о рождени отъ нея Спасителя (Ayr. 1, 26).

Что касается достопамятныхъ мужей ветхаго завъта: патріарховъ, пророковъ, судей, царей и проч., то нътъ нужды распространяться объ ихъ изображеніяхъ. Извъстно, что образъ каждаго изъ нихъ въ частности предначертанъ для художниковъ въ священныхъ книгахъ ветхаго завъта; а послъдняго изъ ветхозавътныхъ пророковъ предтечи и креститела Господна Іоанна описаны въ евангели не только лицо, но и самая одежда (Мато. 3, 4).

Новозавътныхъ святыхъ Церковь раздъляетъ, по ихъ званию и служению, на изсколько сонмовъ, - на апостоловъ, мучениковъ, святителей, иноковъ, и проч. Всъ святые безъ различія имъютъ, въ изображеніяхъ, такъ называемое сіяніе или образъ свъта, окружающаго ихъ главы, и притомъ круглый, въ противоположность трехъvгольному — Господа Саваова и крестообразному сіянію Спасителя. Это сіяніе знаменуеть и свътъ жизни въчной и вънецъ доброты, принятый святыми отъ руки Господней (Прем. 5, 16); но вмъстъ съ тъмъ, имъя видъ щита, покрывающаго ихъ главы, оно показываетъ, что святые подъ особеннымъ храненіемъ силы находятся Божіей и что Господь, по выраженію псалмопъвца, увънчалъ ихъ оружіемъ благоволенія своего (Псал. 5, 12. 13). Кромъ этого признака, общаго всемъ святымъ безъ различія, святые, разныхъ званій, имъютъ при себъ особые знаки, отличающие ихъ подвиги въ жизни и славу. Такъ, святые апостолы изображаются съ книгами или хартіями въ рукахъ, какъ проповъдники Евангелія, и съ орудіями ихъ страданій, какъ первые мученики за Христа ('), а св. евангелисты - съ

(<sup>1</sup>) На западѣ придумали изображать св. апостола Петра съ ключами, на основании даннаго ему, прежде другихъ апостоловъ, обѣтованія о ключахъ царства небеснаго (Мате. 16, 19); но ни на Авонѣ, ни въ другихъ мѣстахъ православнаго востока не встрѣча-



103

книгами евангелія, написанными отъ нихъ, и съ животными, по видънію Іезекіяля и апостола Іоанна, какъ образами вообще силы Христовой, заключающейся въ Евангелии, въ частности жетъхъ особенностей, какими евангелисты отличаются между собою. Такъ, изображение человъкообразное прилагается къ евангелисту Матоею потому, что онъ начинаетъ евангеліе свое изложениемъ родословія Іисуса Христа по человъчеству; образъ льва — къ Марку, потому что онъ начинаетъ евангеліе свое гласомъ вопіющаго въ пустынъ, подобно льву; образъ тельца, жертвеннаго животнаго, — къ Лукъ, который начинаетъ евангеліе свое повъствованіемъ о священникъ Захаріи, приносящемъ жертву Богу; образъ орла — къ Іоанну, въ ознаменованіе необычайнаго возвышенія богопросвъщеннаго духа его къ созерцанію превъчнаго Слова (1).

Отличительный признакъ мучениковъ составляютъ обыкновенно тъ орудія, посредствомъ которыхъ они страдали за Христа. Какъ рано стали изображать въ церквахъ мучениковъ, видно изъ свидътельствъ древнъйшихъ писателей, осо-

ются изображенія св. апостола Петра съ ключами; даже на фресковыхъ изображеніяхъ древнѣйшихъ кіевскихъ церквей, Спаса на Берестовѣ и Кіевософійскаго собора, св. апостолъ Петръ представленъ съ хартіей въ рукѣ. безъ ключей.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Григ. двоесл. бесёд. на пр. Іезек. 4. стр. 75. Казань, 1863. Пр. Іероним. Comment. in Math. proemium: opp. t. VII. р. 19. Paris. 1845. Впрочемъ, примънение животныхъ къ евангелистамъ невсегда было одинаково. Св. Ирин. Contr. haeres. lib. III. сар. 14: opp. pag. 885 — 890. Paris. 1857.

бенно св. Григорія нисскаго, Павлина нольскаго, Аврелія Пруденція и другихъ о существованіи многочисленныхъ такихъ изображеній въ церквахъ, и въ ихъ время и прежде. Искусство изображаетъ мучениковъ съ финиковою или пальмовою вътвію въ рукахъ какъ потому, что, на основании псалма (79, 11), вътвь эта почитается образомъ святыхъ, такъ и потому, что тайнозритель видълъ святыхъ, стоящихъ предъ престоломъ Въчнаго и предъ Агнцемъ съ пальмовыми вътвями въ рукахъ своихъ (Апок. 7, 9). Иногда вмъсто финиковой вътви святые мученики (напр. св. Іустинъ) изображаются съ крестомъ, какъ знаменемъ побъдоноснаго воинства Христова. Съ этимъ знаменемъ, на основании словъ пророка Исаін (11, 12), изображается иногда и самъ Христосъ-побъдитель гръха, смерти и ада. Перечислять особенности или отличительныя принадлежности изображений того или другаго мученика въ частности было бы слишкомъ долго, и потому мы ограничиваемся однимъ общимъ замъчаніемъ, что эти особенности или отличительныя принадлежности заимствуются изъ жизни каждаго изображаемаго мученика.

Тоже должно сказать о частныхъ отличіяхъ или особенностяхъ въ изображени другихъ святыхъ: онъ берутся также изъ исторіи ихъ жизни, или же изъ ихъ твореній. Епископы, иноки, цари, простые міряне и проч. изображаются въ одеждахъ, приличныхъ и усвоенныхъ званію каж-

даго изъ нихъ: епископы — въ архіерейскомъ облачении, иноки — въ иноческомъ одъянии, цари въ царскихъ одеждахъ, и т. д. Св. Андрей, Христа ради юродивый, какъ извъстно, чувственнымя очами видълъ Богородицу на воздухъ молящеюся и покрывающею народъ, собравшійся во влахернской церкви, своимъ честнымъ омофоромъ (1): поэтому св. Андрей изображается созерцающимъ это явленіе Богоматери и указывающимъ на него ученику своему. Нъкоторыхъ святыхъ, отличавшихся особенно чистотою и цъломудріемъ. изображаютъ съ лиліями въ рукахъ, которыя (лиліи) въ Пъсни Пъсней (2, 1) представляются образомъ особенной чистоты и невинности. Пастыри и учители Церкви изображаются, подобно апостоламъ, съ книгою въ рукахъ; пустынножители иногда — съ животными, которыя изображаются по указанію жизнеописаній св. пустынниковъ. Извъстно, напр., что св. Герасиму служилъ въ пустынъ левъ (2); и при этомъ св. подвижникъ изображается левъ. Святымъ дъвственницамъ искусство даетъ въ руки горящіе свътильники, чтобы напомнить о невъстахъ Христовыхъ, изображаемыхъ Спасителемъ въ притчъ о дъвахъ (Мато. 25, 1. 2), Въ образъ дъвъ и женъ иногда представляются также христіанскія добро-

- (1) Чет-мен. октябр. 1. л. 1 --- 2. Москва, 1856.
- (2) Чет-мин. март. 4. л. 44. Москва, 1856.

дътели и пороки: основание этому находимъ еще у пророка Захаріи (5, 7—11) (<sup>1</sup>).

Вообще, всъ изображенія древней христіанской Церкви основаны на свящ. Писаніи. Здъсь древнехристіанское искусство находило образцы, правила и наставленія для себя; здъсь же находится и ключь къ объясненію священныхъ изображеній древности.

(\*) Христіанство есть торжество Христа Спасителя и върующихъ въ Него надъ діаволомъ (Быт. 3, 15). Поэтому, изображая лица, восторжествовавшия надъ діаволомъ, оно необходимо изображаетъ иногда при томъ и самого діавола. И это изображение основывается на свящ. Писаніи. Въ раю исконный врагъ рода человъческаго явился праматери нашей въ образъ змія (Быт. 3, 1); образами же зла и злаго духа представляются во многихъ мъстахъ свящ. Писанія змій, аспидъ, василискъ, драконъ (Псал. 57, 5. 90, 13. Апок. 20, 2); зміямъ уподобляетъ Спаситель развращенныхъ книжниковъ и фарисеевъ (Мато. 23, 33), а св. Іоаннъ именуетъ князя всякаго зла большимъ, великимъ дракономъ (Апок. 12, 3. 9). Посему живопись христіанская нисколько не отступаетъ отъ свящ. Писанія, когда изображаетъ злыхъ духовъ въ образъ этихъ животныхъ. На основани свящ. же Писанія усвояеть она страшнымъ и неусыпающимъ врагамъ человѣческаго рода ужасные и позорные рога, хвосты и когти. Рога, на языкъ свящ. книгъ, означаютъ силу и господство; въ книгъ Іова замѣчается, что хвостъ духа злобы возвышался какъ кипарисъ (loв. 40, 12); въ Анокалинсисъ Іоанна духъ этотъ представляется съ хвостомъ скорпіона, имѣющимъ въ себѣ жало: изъ рта его исходятъ огонь, дымъ и стра, а сила его заключается въ зміеобразномъ хвоств и головѣ (Апок. 9, 10. 17. 18. 19). Большой драконъ, описанный въ Апокалипсисъ, - красный съ седмью головами и десятью рогами, на головахъ его семь діадимъ, хвостъ его увлекъ съ неба третью часть звіздъ, и повергъ ихъ на землю (Апок. 12, 3. 4). Значитъ, живопись христіанская не измыслила образы злыхъ духовъ самопроизвольно, но заимствовала ихъ изъ свящ. Писанія.

# ПРАВИЛА МИТРОПОЛИТА МАКСИМА

(1283-1308 г.).

Митрополиту Кириллу II (') въ первосвятительскомъ служеніи наслъдовалъ митрополитъ Максимъ, родомъ грекъ, избранный и поставленный въ митрополита русской Церкви патріархомъ константинопольскимъ (<sup>2</sup>). Митрополитъ Максимъ, вступивъ на первосвятительскую каоедру, ревностно взялся за дъло своего служенія и продолжалъ заботы своего предшественника о благоустроеніи Церкви русской. Однимъ изъ первыхъ его дъйствій былъ соборъ въ Кіевъ 1284 года. Поводъ, составъ и дъянія этого собора неизвъстны. Можно догадываться только, что онъ собранъ былъ по дълу о перенесеніи митрополичьей ка-

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Прав. Собесѣд. 1864 год. ч. 4 стр. 831.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ лъто 6791 поставленъ на Русь митрополитъ гречинъ именемъ Максимъ, Арцыб, 2 кн. ч. 1. стр. 56. примъч. 423.

еедры изъ Кіева во Владиміръ, что и послъдовало въ 1299 году. Въ 1301 году митрополитъ Максимъ былъ на патріаршемъ соборъ въ Константинополъ, на томъ соборъ, который между прочимъ далъ свои отвъты и на вопросы Феогноста, епископа сарайской епархіи (<sup>1</sup>). Какъ митрополитъ греческаго патріархата и какъ митрополитъ Руси, подвластной въ то время ханамъ Золотой орды, Максимъ хотълъ, чтобы Церковь русская находилась и въ правильныхъ отношеніяхъ къ ханамъ и въ законномъ полчиненіи вер-

русская находилась и въ правильныхъ отношеніяхъ къ ханамъ и въ законномъ подчиненіи верховному первостоятелю своему патріарху константинопольскому, и тъмъ съ большею удобностно могла жить и дъйствовать сообразно съ коренными своими законами. Этимъ, быть можетъ, объясняются присутствіе его на соборъ константинопольскомъ и созвание имъ собора кіевскаго. Желая обезопасить русскую Церковь отъ нареканій со стороны власти церковной и гражданской, митрополить Максимъ усердно старался исправить тъ уклонения отъ древнецерковныхъ правилъ, которыя замъчалъ въ Церкви русской. Важнъйшими неисправностями его времени были уклоненія отъ нъкоторыхъ каноническихъ условій при совершеніи таинства брака и въ соблюдении постовъ.

Въ древней Россіи былъ по мъстамъ обычай сочетаваться бракомъ внъ церкви и безъ бла-

(1) Прав. Собеста. 1863 года ч. 1. стр. 142 и след.

гословенія священника. Этотъ обычай быль безъ сомнънія однимъ изъ остатковъ дохристіанскаго еще состояния России и распространенъ былъ преимущественно между простымъ народомъ. Народное бракосовершение было замъчено и осуждено еще митрополитомъ Іоанномъ; противъ него направлено одно изъ правилъ владимірскаго собора 1274 г. ('). Не смотря на это, беззаконное обыкновение совершать бракъ внъ церкви и безъ священника повторядось и во времена митрополита Максима. Осуждая незаконное сожительство безъ правильнаго вънчанія, архипастырь повелъвалъ и старымъ и молодымъ брать женъ не иначе, какъ посль христіанскаго благословенія въ церкви: занеже, прибавлялъ онъ, спасения ради человъческаго бысть жена; если же бракъ будетъ не благословенъ, то какую можетъ оказать жена помощь?

Другимъ уклоненіемъ отъ церковнаго чиноположенія въ Россіи во времена Максима было несоблюденіе постовъ въ опредъленныя Церковію времена. Хотя въ Россіи раньше еще сдъланы были постановленія относительно пощенія въ среду и пятокъ (<sup>2</sup>); но постановлевія эти, какъ видно, исполняемы были не всъми: народъ не зналъ, въ какихъ случаяхъ постъ среды и пятка отмъняется и въ какихъ нътъ. Видно также, что

(\*) Прав. Собесъд. тамже, стр. 169. 170.

<sup>(\*)</sup> Прав. Собеста. 1863 года ч. 1. стр. 237 — 240.

въ это время иные не только не постились въ петровскій, успенскій и филипповъ посты, но и не знали, когда они бываютъ и сколько времени продолжаются. Поэтому митрополить Максимъ, обращаясь къ своей паствъ, писалъ: «Въдомо да будетъ вамъ, чада моя, что святая Церковь не разръшила намъ вкушать мяса, молока и сыра во всякую среду и пятницу». Послъ этого святитель показываетъ время и продолжительность постовъ, а также недвли, въ которыя, и праздники, ради которыхъ разръшается мясоястие въ среды и пятницы. Онъ говоритъ: въ петровскій постъ, равно какъ и въ успенскій, отъ 1 до 15 августа, а также и въ сорокодневный филипповъ предъ рождествомъ Христовымъ предписывается строгое пощение. Въ святую недълю до Ооминой, въ недълю по пятдесятницъ или Святаго Духа, отъ рождества Христова до дня Василія великаго и въ недълю предмясопустную мясоястіе разръшается въ среды и пятницы. Постъ среды разръшается для преполовенія; позволяется также вкушать мясо въ рождество Христово и богоявление, когда праздники эти случатся въ среду или пятницу. Въ праздники же Петра и Павла, успенія пресвятыя Богородицы и въ праздникъ апостола Филиппа, если они случатся въ среду или пятницу, нарушать постъ не дозволяется, но предписывается употреблять только рыбу. Напротивъ, во весь успенскій постъ и наканунъ рождества Христова и богоявления, если

они случатся въ субботу или воскресенье, послъ литургіи Златоуста, а если въ другіе дни, послъ литургіи Василія великаго, позволяется вкушать только хлъбъ и вино. Въ остальныя среды и пятницы года, какіе бы праздники ни совпадали съ ними, постъ не нарушатся. — Такое подробное обозначеніе постныхъ дней объясняется только тъмъ, что во времена митрополита Максима иные не знали церковныхъ опредъленій относительно постовъ.

Каноническое достоинство правилъ митрополита Максима засвидътельствовано тъмъ, что они, какъ совершенно согласныя съ законоположеніемъ Церкви первенствующей, были помъщаемы въ нъкоторыхъ спискахъ кормчей. Въ рукописной кормчей, принадлежащей Троице-Сергіевой лавръ, правила эти помъщены непосредственно послъ дъяній владимірскаго собора 1274 года (<sup>1</sup>).

(<sup>1</sup>) № 2. гл. 52. л. 295 наобор. Слич. кормч. Румянц. муз. онис. Восток. стр. 304. 321.

# поучения предъ исповъдію.

#### I.

## ВЪ СРЕДУ ПЕРВОЙ НЕДЪЛИ ВЕЛИКАГО ПОСТА.

Пегаль, яже по Бозть, покалніе нераскально во спасеніе содъловаеть (2 Кор. 7, 10).

Третій уже день, возлюбленная о Господѣ братія, какъ мы, внявъ постановленіямъ православной Церкви касательно жизни своей во дни великаго поста, ограждаемъ себя отъ исконнаго врага спасенія своего покалнными молитвами, смирлемъ плоть свою строгимъ понценіемъ и испытываемъ себя въ проведенномъ доселъ жити. Еще день, — и, по зову тойже Церкви, мы поспъшимъ очистить себя отъ сквернъ плоти и духа въ таинствъ покалнія. Тогда, явившись въ таибницу покаянія, мы увидимъ предъ собою священника Божія, своего духовнаго отца, а съ нимъ вмъстъ святое евангеліе и животворящій крестъ Господень.

Духовный отецъ, когда мы будемъ передъ нимъ для исповъди гръховъ своихъ, скажетъ намъ: «се, чадо, Христосъ невидимо стоитъ, пріемля исповъдание твое» ('). Можетъ ли что либо быть отрадные этихъ словъ для человъка-гръшника, искренно желающаго очистить себя отъ сквернъ плоти и духа, которыми онъ запятналъ себя въ жизни? Ими внушается, что онъ будетъ открывать позорныя для него тайны души своей не человъку, но самому Господу Іисусу Христу. Такъ и есть на самомъ дълв. Единъ Господь Іисусъ Христосъ явился испить чащу скорбей и истоптать точило ярости Бога Отца (Плач. 1, 15). Единъ Онъ предалъ Себя на язвы за гръхи человъковъ и на мученія за беззаконія ихъ (Иса. 53, 5), на распятіе на креств, на смерть и погребение во гробъ, чтобы пріобръсти въчное искупление всъмъ имъ и каждому изъ нихъ (Евр. 9, 12). Вслъдствіе этого Богъ Отецъ не судить уже никого, но всякій судъ о человъческихъ неправдахъ отдалъ единородному своему Сыну (Іоан. 5, 22), чтобъ Онъ раззорялъ средостьние, разлучающее между Богомъ и гръшниками (Иса. 59, 2). По томуже самому нынъ единъ Господь Ін-

СОБ. І.

8

<sup>(1)</sup> Требник. лист. 41. Москва, 1828 г.

сусъ Христосъ имъетъ власть отпускать гръхи, подобно какъ, во дни плоти своей (Евр. 5, 7), отпустилъ ихъ разслабленному (Мато. 9, 2), гръшницъ, омывшей ноги Его слезами своими (Лук. 7, 47), разбойнику, покаявшемуся на кресть (Лук. 23, 43), и многимъ другимъ. Впослъдствіи, предъ вознесениемъ на небо, Господь Іисусъ Христосъ передалъ свою божественную власть надъ совъстію людей апостоламъ, а въ нихъ и чрезъ посредство ихъ всъмъ преемникамъ служения ихъ, пастырямъ Церкви, когда сказалъ: якоже посла Мя Отець, и Азъ посылаю вы. Пріимите Духъ Святъ. Имже отпустите гръхи, отпустятся имъ: и имже держите, держатся (Іоан. 20, 21-23); но, полный любви и милосердія къ человъкамъ-гръшникамъ, Онъ доселв, при каждомъ употреблени этой власти служителями алтаря, самъ стоитъ, самъ присутствуетъ, пріемля исповъдь каждаго изъ кающихся. Духовный отецъ, выслушивающій исповъдь, есть только слуга Господа Іисуса Христа и строитель тайны покаянія (1 Кор. 4, 1). По установленію Господа, онъ принимаетъ отъ насъ исповъдь во гръхахъ; но такъ дълаетъ онъ для того, чтобы свидътельствовать предъ Господомъ Іисусомъ Христомъ вся, елика речемъ ему. Властію, свыше полученною, духовный отець разръшить или свяжетъ насъ на исповъди; но разръшенные или связанные имъ на землъ будутъ разръшены или связаны самимъ Господомъ Інсусомъ Христомъ

на небъ (Іоан. 20, 23). Въ этомъ состоитъ существо, сила, тайна нашего покаяния, нашей исповѣди! Только, Господь Іисусъ Христосъ присутствуетъ при нашей исповъди невидимо, - невидимо какъ для насъ, такъ и для духовнаго отца нашего. «Се, чадо, Христосъ невидимо стоитъ, пріемля исповъданіе твое», скажетъ намъ духовный отецъ, на исповъди, по чину православной Церкви... Какая благость, какое снисхожденіе со стороны Господа Іисуса Христа къ намъ гръшнымъ! Какъ испытующій сердца и утробы (Псал 7, 10), Господь въдаетъ, что гръховная тма не можетъ имъть общенія съ Нимъ, чистъйшимъ свътомъ (1 Кор. 6, 15), что при Немъ, непреложной правдв, не можетъ быть мъста для беззаконія (1 Кор. 6, 14), что Онъ, будучи огнемъ, поядающимъ недостойное (Евр. 12, 29), потребилъ бы насъ своимъ видимымъ присутствиемъ; а потому, пріемля нашу испов'ядь чрезъ духовнаго отца, стоитъ невидимо... Слава и благодареніе Ему, милосердому и долготерпъливому!

Будемъ же въровать, что, каясь духовному отцу, мы будемъ каяться самому Господу Іисусу Христу, невидимо присутствующему въ таибницъ покаянія, Господу, предъ очами котораго обнажено и открыто и все наше — отъ сильнаго порыва до малъйшаго движенія души (Евр. 4, 13). Этою върою въ невидимое присутствіе всевъдущаго Господа Іисуса Христа въ таибницъ покаянія исполненъ самъ отецъ духовный,

8\*

имъющій выслушивать нашу исповъдь, а потому, далье, онъ скажетъ намъ: «не усрамися, ниже убойся, да не скрыеши что отъ мене: но не обинуяся рцы вся, елика содълалъ еси» ('). Въ самомъ дълъ, кого намъ срамиться, кого бояться во время исповъди, чтобы скрыть какой нибудь гръхъ? Мы будемъ исповъдываться предъ духовнымъ отцемъ; но духовный отецъ есть Господомъ поставленный врачъ и цълитель нашихъ душъ: а потому, когда мы раскроемъ предъ нимъ тайны своего нечистаго сердца, онъ будетъ не осуждать насъ, какъ это дълаютъ наши ближніе, называющиеся высокимъ именемъ братий и сестеръ нашихъ о Господъ, когда увидятъ или узнаютъ наши гръхопаденія, но совоздыхать и собользновать съ нами.. Съ другой стороны, духовный отецъ есть только свидътель нашей исповъди, и притомъ свидътель такой, который навсегда сохранить тайны сердца нашего и повъдаетъ ихъ единому Господу Інсусу Христу, невидимо предстоящему на исповъди. Кого же намъ срамиться, кого бояться во время исповъди, чтобы скрывать свои гръхи?.. Господа Бога?-Братія о Немъ! Премудрый сказаль: есть стыдь, наводяй гръхъ, и есть стыдъ слава и благодать (Сирах. 4, 25). Есть стыдъ наводяй гръхъ: это-стыдъ не исповъдывать, скрывать дъланные нами гръхи. Есть стыдъ слава и благодать: это-стыдъ, удерживающий насъ отъ гръховъ. Стыдъ, наводяй гръхъ,

(\*) Требник. лист. 41. Москва, 1828 г.

дълаетъ насъ вдвое виновными предъ Господомъ Богомъ, какъ пришедшихъ на исповъдь съ тъмъ, чтобы получить разръшение отъ гръховъ, а между твмъ не говорящихъ объ этихъ гръхахъ. Стыдъслава и благодать предостерегаетъ насъ отъ гръховъ, которые воистину суть безчестіе и срамъ для насъ. Нужно намъ срамиться гръховъ на исповъди, потому что они – гръхи. Нужно намъ тогда и бояться Господа Бога, потому что Онъвъчная правда, нелицепріятно карающая беззаконія. Но этотъ срамъ и эта боязнь именно должны побуждать насъ не къ утаенію, но къ искреннему и чистосердечному открытію всъхъ нашихъ гръховъ предъ духовнымъ отцемъ, дабы возвратить чрезъ то благодать и оправданія и примиренія съ Господомъ Богомъ, которую мы потеряли чрезъ гръхи. Вездъ сый и вся исполняяй, Господь всегда съ нами. Даже и тогда, когда мы встями мърами старались сограшить такъ, чтобы другіе не знали о томъ, Онъ назиралъ все, что только происходило даже во внутреннемъ святилищъ нашей души. Для чего же намъ теперь скрывать свои гръхи, когда сей самый Господь, желающій не смерти гръшника, но того, чтобы онъ обратился отъ гръха и ожилъ къ святости (les. 33, 11), требуетъ, чтобы мы исповъдали свои гръхи, давно уже извъстные Ему, всевъдущему, требуетъ – для того, чтобы простить ихъ намъ?.. Щедръ и милостивъ Господь къ гръшникамъ? Но Онъ щедръ и милостивъ къ

нимъ тогда только, когда они сами искренно повъдаютъ всъ свои беззаконія по учрежденію Его. Въ такомъ лишь случаъ Онъ всегда остается върнымъ и праведнымъ, да очиститъ гръшниковъ отъ всякой неправды. Между тъмъ, если они не будутъ искренно исповъдыватъ гръхи свои по Его учрежденію, то не получатъ разръшенія въ нихъ. Мало того: въ такомъ случаъ они привлекутъ на себя бо́льшій судъ и бо́льшее осужденіе отъ Господа.

«Аще что скрыеши отъ мене, скажетъ, еще, духовный отецъ, сугубъ гръхъ имаши»... и даяве: «внемли убо, понеже пришелъ еси во врачебницу, да не неисцъленъ отыдеши» (1).. Внемли, христіанинъ, готовящійся покаяться во спасеніе! Ты придешь во врачебницу покаянія. Вспомни же, съ какою искренностию, съ какою откровенностію ты разсказываль о бользни своего тьла, какова бы ни была она, врачу, когда желалъ освободиться отъ нея! Какъ же ты хочешь уврачеваться отъ болъзней души, отъ гръховъ, когда не хочешь чистосердечно повъдать о нихъ предъ духовнымъ отцемъ своимъ?. Строителю тайны покаянія, духовному отцу твоему, Господь Іисусъ Христосъ даровалъ только власть отпускать или удерживать гръхи; но какъ духовный отецъ узнаетъ, чего ты достоинъ: отпущенія или удержанія твоихъ гръховъ, когда ты не откроешь ему ихъ? Господь Іисусъ Христосъ, ко-

(1) Требник. лист. 41. Москва, 1828 г.

торому единому принадлежить власть вязать н ръшить гръхи, какъ сердцевъдецъ, не имълъ нужды въ томъ, чтобы кто нибудь свидътельствовалъ Ему о человъкахъ: ибо самъ зналъ, что въ человъкахъ (loan. 2, 25), почему самъ же зналъ и то, кто былъ достоинъ и кто не былъ достоинъ божественнаго милосердія Его; но строителямъ тайны покаяния Онъ не даровалъ божественнаго всевъдънія, хотя и даровалъ имъ свою, божественную, власть отпускать или удерживать, на земль, гръхи. Какъ же ты, имъя нужду въ отпущени гръховъ и желая, чтобы они были отпущены тебъ, достигнешь этого желанія, если не повъдаещь все, что должно быть отпущено тебв?.. Не уповай, будто ты можешь воспользоваться разръшениемъ духовнаго отца и въ томъ случаъ, когда исповъдуещь предъ нимъ не всъ гръхи, какіе только помнишь. Внемли : ты придешь во врачебницу покаянія, чтобы исцълиться. Внемли же минуты, когда ты проникнутъ былъ какою нибудь скорбію. Скорби всегда горьки для человъка; а потому, желая избавиться отъ своей скорби, ты искренно, чистосердечно, со всею подробностию и полнотою высказывалъ ее пользующемуся у тебя довъріемъ ближнему, и тогда уже получалъ облегчение отъ нея. Какъ же ты хочешь, страдая скорбнымъ, бользненнымъ чувствомъ отъ сознания своихъ грвховъ и виновности предъ Господомъ Богомъ, освободиться отъ него, не открывая своихъ гръховъ предъ Его довъреннымъ-твоимъ отцемъ духовнымъ во всей полнотъ? Мало этого. Дерзнувъ скрыть какой нибудь, тебъ извъстный, гръхъ отъ духовнаго отца, ты «сугубъ гръхъ имаши». Сила покаянія, производящаго спасеніе падшему въ гръхи послъ крещенія, такова : она проникаетъ въ самые сокровенные изгибы гръшной души, но не приноситъ ей пользы, если она съ намъреніемъ утаеваетъ какой нибудь гръхъ. Такова сила и спасительнаго разръшения, бываемаго отъ духовнаго отца: совершаемое, по волъ Господа Бога, пастырями Церкви, оно тогда только будетъ имъть силу спасительнаго разръшенія, когда удостоивающийся получить его искренно повъдалъ на исповъди всъ гръхи, какіе только сдълалъ и памятуетъ.

Ты скажешь, что тебв непонятно, какимъ образомъ очищаетъ человъка отъ гръховъ исповъдь? Скажемъ и мы, не обинуясь, что это дъйствительно непонятно и притомъ не только для того или другаго человъка, но вообще ни для кого изъ людей, которые по самому существу природы своей ходять на землъ върою, a не видениемъ (2 Кор. 5, 7). Но непонятность этого отнюдь не должна служить для тебя предлогомъ къ тому, чтобы не исповъдывать гръховъ своихъ по учреждению Господню или скрывать ихъ вопреки этому учрежденію. Ты не понимаешь, напримъръ, какъ очистила тебя отъ гръховъвода крещенія; однако ты въруешь, что чрезъ тавнство

это ты дъйствительно возрожденъ священнослужителемъ въ новую жизнь о Христв. Такъ точно держи себя и относительно таинства покаянія, потому что и на исповъди, какъ и въ крещении, дъйствуетъ чрезъ духовнаго отца твоего Богъ, не соблаговоливший никому изъ людей открыть способъ очищения ихъ отъ гръховъ и на ней. «Если ты у пришедшаго къ тебъ человъка врача не требуешь объяснений, какъ онъ лечитъ, а только просишь, чтобы вылечилъ, то почему же довъдываешься у Бога способа спасения? Посему, когда въ покаянии приступаешь къ Господу, не любопытствуй узнать способъ очищения твоихъ гръхопадений, а въруй только, и дивись, и пъснословь. Въ противномъ же случаъ, скажи мнъ способъ божественной хитрости, какъ изъ естества однороднаго, разумъю персть, сотворено это разумное живое существо — человъкъ, сложенное изъ столькихъ частей и членовъ, если только захочешь обратить внимание на сухия жилы, кости, волоса, ногти, плоти, мозга, жилы кровоносныя и на прочее разнообразіе и устройство твла? Если же не можешь сказать, какимъ способомъ устроилъ тебя Богъ; то не требуй также объясненія, какъ душа врачуется божественною силою и Божимъ человъколюбіемъ, и какъ очищается отъ многихъ гръховъ; ибо, гдъ дъйствуетъ Богъ, тамъ не надлежитъ входитъ въ изслъдование о способъ спасения» (1). Въ такомъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Пр. *Нил. синайск.* письм. книг. 3. письм. 42: твор. ч. 3. стр. 426. 427. Москва, 1859 г.

случав нужно только внимать тому, что требуетъ отъ насъ Богъ.

Итакъ, внемли, внемли, христіанинъ: ты будешь исповъдываться предъ самимъ Спасителемъ, невидимо присутствующимъ въ таибницъ покаянія, и понеже ты придешь въ эту врачебницу съ тъмъ, чтобы исцълиться отъ гръховъ, блюди, да не неисцъленъ отыдеши. Не усрамися, ниже убойся, да не скрыеши что отъ духовнаго отца своего; но не обинуяся рцы ему вся, елика сдълалъ еси. Аще же что скрыеши отъ него, сугубъ гръхъ имаши, хотя и будешь исповъдываться съ върою и съ дерзновениемъ. Аминь.

#### П.

# въ четвертокъ первой недъли великаго поста.

При содъйствіи Господа, вчеращній день, возлюбленная о Немъ братія, наше слово къ вашему благочестію было о качествахъ спасительнаго покаянія по духу увъщанія, которое духовный отецъ предложитъ каждому изъ насъ, когда станетъ исповъдывать насъ. Сегодня, Господу же подкръпляющему немощное слово наше, обратимъ вниманіе на то, какого покаянія требуетъ отъ насъ православная Церковь, предлагая на исповъди святое евангеліе.

Евангеліе, какъ извъстно, есть благое, всерадостное повъствование о Господъ нашемъ Іисусъ Христъ и о томъ, что совершено Имъ для спасенія человъковъ. Въ немъ живо, хотя и кратко, изображены : Его пришествіе на землю и житіе на ней, чудесныя дъянія и крестная смерть, славное воскресение и вознесение на небо. Въ немъ же, кромъ того, отчасти изложено и, вообще, учение Господа Іисуса Христа, и, въ частности, учение Его о томъ, что мы должны дълать, какъ выражается св. апостолъ Павелъ, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродътель и похвала (Фил. 4, 8). Здъсьто, братія о Господъ, указаніе на то, какого покаянія требуетъ отъ насъ православная Церковь, когда предлагаетъ при исповъдании насъ святое евангеліе. Она хочеть, чтобы намъревающійся исповъдаться собственною совъстію предварительно посмотрълъ въ святое евангеліе, дабы видъть, съ какимъ расположениемъ и какъ онъ долженъ исповъдываться, чтобы исповъдь его была для него во спасеніе.

Высоко понятіе, которое сообщаетъ намъ слово Божіе о человъкъ-христіанинъ. Оно говоритъ, что въ сердцъ человъка, увъровавшаго въ Господа Іисуса Христа, самъ Духъ Святый, при крещении, насадилъ великое и славное, невидимое но ощущаемое, царствіе Божіе, состоящее не въ пищъ и питьъ, но въ праведности и миръ и ра-

дости во Святомъ Духъ (Римл. 14, 17). Обязанности, которыя лежатъ на получившихъ это божественное царствіе, — на христіанахъ, многочисленны и разнообразны; но святое евангеліе, проникнутое духомъ любви Проповъдавшаго оное, сокращаетъ ихъ въ двъ заповъди: «возлюби Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всъмъ разумъніемъ твоимъ», и: «возлюби ближняго твоего, какъ самого себя» (Мато. 22, 37-40). Отъ этого-то иго евангельскаго закона, исполняемаго при помощи благодати Божіей, поистинъ благо и бремя его поистинъ легко (Мато. 11, 30). Какъ же мы несли это благое иго и легкое бремя краткаго евангельскаго закона, пространно изображеннаго въ разныхъ мъстахъ слова Божія?. «Возлюби Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и встять разуминиемъ твоимъ», говоритъ, первъе всего, законъ евангельский. Но, точно ли мы всегда и неослабно заботились о твснъйшемъ единении съ Господомъ Богомъ, какъ съ безконечнымъ благомъ и источникомъ всякаго блага, вполнъ достойнымъ всей нашей любви?. Не оскорбляли ли мы святость Его или нерадъніемъ о служени Ему, извъстномъ у насъ подъ именемъ богослуженія, или разсъянностію, невниманіемъ и холодностію, когда присутствовали при совершени богослужения сего? . Не уклонялись ли мы когда нибудь и вовсе отъ богослуженія, стараясь употребить время, узаконенное для того Цер-

ковію, на занятіе предметами или полезными только для жизни временной, или же вовсе предосудительными?.. Не приковывали ли мы своей мысли къ лицамъ, любовь къ которымъ не можеть быть совмъстима съ любовію къ Господу Богу?.. Не останавливали ли мы своего сердца на предметахъ, вовсе изгоняющихъ изъ него любовь вту?.. Не прогнъвляли ли мы Господа Бога произношениемъ святвйшаго имени Его безъ нужды, или въ суетныхъ бесъдахъ, или въ безполезныхъ разговорахъ, или безъ всякаго благоговънія, или лживо?.. Не предавались ли мы нескромнымъ играмъ, зрълищамъ, пънно, невоздержанию въ пищъ и питьъ въ такіе дни, которые, по уставу православной Церкви, должно посвящать исключительно на служение Господу Богу, съ оставлениемъ и твхъ занятий, которыя полезны для временной жизни?. Не оскорбляли ли мы Святаго Духа безразсуднымъ упованиемъ на милосердіе Божіе въ то время, когда предавались гръхамъ съ безпечностію, или сомнъніемъ въ милосердін Божіемъ, когда сознавали всю тяжесть гръховъ своихъ безнадежно, или противленіемъ св. истинамъ познанной нами православной Въры, по стихіямъ міра сего разсуждаемой?. «Возлюбн, говоритъ далъе святое евангеліе, ближняго твоего, какъ себя самого». Но, всегда ли мы питали въ душъ своей такое расположение къ другимъ, по которому каждый изъ насъ во всякое время обязанъ искренно желать имъ временныхъ и осо-

бенно въчныхъ благъ, и, по мъръ своихъ силъ, содъйствовать имъ въ стяжани оныхъ?. Постоянно ли отдавали мы каждому должное?. Всегда ли мы искренно желали и всъми законными мърами старались сохранить миръ со всъми, избыгая всъхъ случаевъ къраздору и несогласіямъ?. Не обращались ли мы, напротивъ, съ ближними своими несправедливо, немиролюбиво, завистливо, зложелательно, клеветливо, злопамятно, презрънно?. Не убили ли мы кого изъ ближнихъ своихъ соблазномъ?. Не прогнъвали ли мы кого изъ нихъ словомъ, или дъломъ?. Не было ли у насъ желанія овладъть чужою собственностію?. Не питались ли мы незаслуженно, проводя жизнь въ праздности?. Не обращали ли, съ нарушеніемъ правъ человъколюбія, въ свою пользу --- чужую собственность?..

Такъ и подобнымъ образомъ, по намъренію православной Церкви, каждый изъ насъ, пришедши на исповъдь, долженъ вопросить совъсть свою, при видъ святаго евангелія въ таибницъ покаянія!. Быть можетъ, даже въроятно, что на всъ такіе и подобные имъ вопросы совъсть наша даетъ одинъ отвътъ: «согръшихъ»! Кто- же тогда дастъ главъ нашей воду и очамъ нашимъ источникъ слезъ, чтобы плакать день и нощь о содъланныхъ нами гръхахъ (lep. 9, 1)?. Несчетность ихъ произвела большое, большое раздъленіе между нами и Богомъ (Иса. 59, 2). Пленицами ихъ кійждо изъ насъ затязался (Притч. 5, 22), такъ

что они закрываютъ лице Его отъ насъ, чтобы не слушалъ насъ (Иса. 59, 2). Но не убонмся, ниже усрамимся тогда, если дъйствительно увидимъ, что гръхъ вошелъ въ утробу нашу какъ вода и разлился въ костяхъ нашихъ какъ елей (Псалм. 108, 8), что беззаконія наши умножились паче главъ нашихъ, и прегръшения наши возрасли даже до неба (1 Ездр. 9, 6). Обратимся тогда къ духовному отцу, который будетъ принимать нашу исповъдь, за словомъ утъшенія и ободренія. Не обинуясь, онъ возвъститъ намъ такое евангеліе: богатый милостію (Ефес. 2, 4) Богъ Отецъ такъ возлюбилъ гръшный міръ, что отдалъ Сына своего единороднаго (Іоан. 3, 16), сдълавъ Его, не знавшаго гръха, жертвою за гръхи наши (2 Кор. 5, 21), да будетъ Онъ умилостивлениемъ за гръхи наши, и не только за наши, но и за гръхи всего міра (1 Іоан. 2, 2), а всякій, върующій въ Него, не погибъ, но сдълался праведнымъ предъ Богомъ и имълъ жизнь въчную (2 Кор. 5, 21. Іоан. 3, 16). И еще: такъ возлюбилъ насъ и Сынъ Божій, что, когда мы были еще гръшниками (Римл. 5, 8), уничижилъ Себя, принявъ образъ раба, сдълавшись подобнымъ человъкамъ и по виду ставъ какъ человъкъ, смирилъ Себя, бывъ послушнымъ даже до смерти и смерти крестной (Фил. 2, 7. 8), чтобы смертію лишить силы имъющаго державу смерти, т. е. діавола, избавить твхъ, которые отъ страха смерти чрезъ всю жизнь были подвержены рабству (Евр. 2, 14. 15), а со креста-не съ кро-

вію козловъ и тельцовъ, но съ своею собственною однажды войти во святилище, чтобы ходатайствовать за насъ (Евр. 9, 12. 7, 25). Нужно ли намъ большее свидътельство о любви Божіей къ гръшникамъ, для спасительнаго успокоенія своей совъсти, если она безнадежно возмятется при видъ многаго множества содъянныхъ ею лютыхъ?. Если Богъ Отецъ такъ возлюбилъ грвшный міръ, что ради его не пощадилъ единороднаго своего Сына, въ которомъ все благоволение Его (Мато. 17, 5) и чрезъ котораго Онъ и въки сотворилъ (Евр. 1, 2): то ужели не оставитъ намъ неправдъ нашихъ, со всею искренностію исповъдуемыхъ Ему, когда для того и предалъ своего Сына на смерть, чтобы Онъ былъ умилостивительною жертвою за гръхи наши?. Если и Сынъ Божій для того благоволилъ вознестись на крестъ, чтобы пригвоздить на немъ дерзновенный Адамовъ гръхъ ('): то ужели Онъ не умолитъ небеснаго Отца, да отпуститъ намъ, уже воснользовавшимся плодами крестной смерти единороднаго Сына Его, наши согръшения?. Аще кто согръмить, говорить св. апостоль Іоаннь, полный упованія на дивную, непостижимую, всепрощающую милость Бога Отца, всегда преклоняющуюся на моленія единороднаго своего Сына,аще кто согръшить, ходатая имамы ко Отиу Іисуса Христа праведника (1 [994. 2, 1), И

(1) Тропарь 6-го часа.

кто изъ насъ, братія, на самомъ себъ не испыталъ истину притчи Спасителя о безплодной смоковницъ, судьба которой изображаетъ все величие безпредвльной и непостижимой любви Бога Отца къ намъ гръшнымъ, за которыхъ выну ходатайствуетъ Сынъ Божій?. Отецъ небесный не въ одно уже лето приходилъ къ намъ для принятія отъ насъ плодовъ царства Божія, насажденнаго внутрь насъ Духомъ Святымъ; но нашелъ ли Онъ когда нибудь чаемый и должный плодъ?. Казалось бы, время уже Ему, владыкъ жизни и смерти, сосчитаться съ нами, злыми дълателями этого царства, чтобы злъ погубить насъ, злыхъ; но Онъ еще долготерпитъ намъ. Въ тайномъ совътъ Божества Сынъ Божій молится о насъ къ Богу Отцу: оставь ихъ и на этотъ годъ, пока я окопаю окрестъ ихъ, не принесутъ ли плода; если же нътъ, то въ слъдующій годъ срубишь ихъ (Лук. 13, 8. 9), и вотъ Богъ Отецъ долготерпитъ намъ и милостивно щадитъ насъ : еще однажды отверзаетъ для насъ двери спасительнаго покаянія, еще однажды сподобляетъ насъ придти въ духовную врачебнину, чтобы мы отложили тамъ свои темныя дела и, за темъ, начали жить праведно и благочестиво. Живу Азъ, еще разъ клянется Онъ предъ нами, не хощу смерти гръшника, но еже обратитися и экиеу быти ему (les. 33, 11). Да измыется онъ, и чисть будеть, да отыметь лукавства отъ дуини своей предъ очима моима, да престанетъ отъ

CO5. I.

9

лукавствъ своихъ. И аще будутъ гръси его яко багряное, яко снъгъ убълю: аще же будутъ яко червленое, яко волну убълю (Иса. 1, 16. 18).

Посему, подобно Лоту, спасая спасемъ, братія, души свои (Быт. 19, 17) отъ погибели искреннимъ покаяніемъ, соединеннымъ съ упованіемъ на всепрощающую милость Божно. Теперь все благопріятствуетъ нашему оправданію. Господь простираетъ руцъ свои къ принятно насъ въ объятія Отча. Двери покаянія отверсты для насъ. Будетъ ли еще когда либо столь благопріятное время и день спасенія для насъ; отверзутся ли для насъ еще когда нибудь двери покаянія, Богъ знаетъ. Въ словъ Божіемъ указано, что не человъку знать времена или сроки, которыя Отецъ небесный положилъ въ своей власти (Дъян. 1, 7). Быть можетъ, Отецъ небесный готовъ уже положить предълъ и нашей жизни, и мы, разлучившись съ міромъ непокаявшимися, должны уже будемъ получить соотвътственное тому злу, какое надълали (2 Кор. 5, 10). Лежитъ геловъку единою умрети, потомъ же судъ (Евр. 9, 27), сказаво въ словъ Божіемъ; а на судъ Господь, Богъ милости и щедротъ, явится уже Господомъ отмщеній безъ лицепріятія (Псал. 93, 1). Тогда Онъ будетъ судить вселенный въ правду и людемъ правостию (Псал. 97, 9). Тогда Онъ отвратитъ взоръ свой отъ тъхъ, которые оскорбляли ненавидящую всякое беззаконие правду Его, но не прибъгали къ всепрощающему милосердно

Его. Для воплей твхъ, которые нарушали святый законъ Его, но не вопіяли объ отпущеніи своихъ гръховъ, Онъ затворитъ тогда свой слухъ. Мню отмщение, Азъ воздамъ (Рим. 12, 19), приди и истялнимся (Иса. 1, 18), скажетъ Онъ тогда гръшнику по требованию своей неумолимой правды, и если на такомъ истязани едва спасется праведникъ, то гдъ явится нечестивый и гръшный (1 Петр. 4, 18)? Какую представитъ онъ тогда вину въ оправдание своего коснъния во гръхахъ?. Немощное слово человъческое не въ состояніи, братія, выразить то горестное чувство, которое пробудится въ душъ небрегущаго о своемъ спасени гръшника въ то время, когда Господь изречетъ свой неизмънный судъ о судьбъ его; но это чувство будетъ уже безполезно. Послъ смерти не будетъ покаянія ни для кого, какъ бы ни хотълъ кто онаго. «Тогда, скажемъ съ св. Златоустомъ, если покажемъ и сильное раскаяние, никакой уже не получимъ пользы отъ того» (1). Тогда будетъ одинъ судъ, и судъ праведный, воздаяние каждому по дъламъ его нелицеприятное. судъ и воздаяние — на все послъдующее безграничное время со дня всеобщаго воскресенія, судъ и воздаяние — на всю безконечную въчность.

Да не постигнетъ насъ тогда судъ и воздаяніе въ пагубу! Не будемъ невнимательны къ спасительному для насъ въщанію православной

9\*

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Св. Златоуст. слов. къ Өеодор. падш. 1: Христ. чт. 1844 г. ч. 1. стр. 361.

Церкви, предлагающей святое евангеліе предъ очи насъ, исповъдующихся, въ таибницъ покаянія. Поспъшимъ содълать свое спасеніе, пока еще есть для насъ день милосердія Божія! Придетъ и, можетъ быть, скоръе, нежели мы думаемъ, ночь: тогда никто уже не можетъ дълать (loan. 9, 4). Аминь.

## III.

#### въ пятокъ первой недъли великаго поста.

Сегодня, по уставу православной Церкви, мы явимся уже на исповъдь. Изъ словъ, которыя скажетъ намъ тогда духовный отецъ нашъ, мы знаемъ, что наша исповъдь должна быть соединена съ живою върою въ силу искренняго раскаянія предъ нимъ; а святое евангеліе научило насъ, что мы такъ должны каяться во гръхахъ своихъ противъ заповъдей закона Божія, какъ бы намъ нужно съ исповъди предстать предъ грознаго Судію живыхъ и мертвыхъ. Казалось бы, что Церковь все уже сдвлала, предложивъ намъ такія внушенія чрезъ духовнаго отца и св. евангеліе; но Матерь въдала, что, и при этихъ внушеніяхъ, нъкоторыя изъ чадъ ея явятся на исповъдь или съ мирною совъстію, какъ будто бы они не суть, якоже прочіе человъцы, или и съ сознаніемъ тяжести гръховъ своихъ, но безъ чистосердечнаго раскаянія въ оныхъ, или, наконецъ, и съ сознаніемъ тяжести гръховъ своихъ и съ искреннимъ покаяніемъ, но безъ ръшимости впредь не гръшить: а потому, въ предостереженіе отъ такого покаянія, не содълывающаго во спасеніе, она предлагаетъ намъ на исповъди еще крестъ Господень. Благодареніе ей, многопопечительной Матери нашей!

Животворящій кресть Господень есть върнъйшій показатель всей тяжести гръховъ, съ такою легкостно дълаемыхъ нами. Въруемъ, что Господь Інсусъ Христосъ есть пророкъ пророковъ, Царь царей, въчный первосвященникъ; но, какъ Онъ, объщеный на кресть, въ позоръ ангеламъ и человъкамъ, уничиженъ и избіенъ, истощенъ и истерзанъ! Пречистое тъло Его все покрыто то заплеваніями, то біеніемъ, то кровію. Глава уязвлена. Руки и ноги произены и при-гвождены. Ребро прободено. Непорочная душа Его скорбить и тужить до смерти. За что же столько терпить и такъ страждетъ вочеловъчившійся единородный Сынъ Божій?-Онъ, говорить св. пророкъ, гръхи наша носитъ, и о насъ бользнуеть. Той язвень бысть за гръхи наша, и мугень бысть за беззаконія наша. Наказаніе мира нашего на Немъ (Иса. 53, 4. 5). Такъ тяжекъ гръхъ, дълаемый человъкомъ! Для заглажденія его предъ правдою Божіею требовалась не смерть какого вибудь животнаго, не могущаго очищать къ духовной чистотъ (Евр. 9, 13), не

смерть человъка-гръшника, не могущаго дать выкупъ за душу свою (Мато. 16, 26), даже не смерть святаго ангела, не могущаго заглаждать гръхи (Иса. 43, 25), но смерть самого Сына Божія, воплотившагося отъ Духа Свята и Маріи Дъвы.. Скажешь: Іисусъ Христосъ, Сынъ Божій, давно уже претерпълъ все за наши гръхи.. Но почему ты знаешь, что Онъ и въ настоящее время не піетъ отъ чаши скорбей? Св. апостолъ прямо говоритъ, что согръшающий послъ крещенія снова распинаетъ въ себъ Сына Божія (Евр. 6, 6). Значитъ, каждый нашъ гръхъ причиняетъ Спасителю нашему скорбь; каждое наше прегръшение служитъ виною туги Его; каждое наше беззаконіе язвитъ Его: а извъстно, что и праведный, живя на земль, седмерицею падаеть, а негестивые изнемогають въ злыхъ (Притч. 24, 16). Какъ же намъ не скорбъть, какъ не сокрушаться о гръхахъ своихъ, когда Спаситель досель преогорчеваемъ бываетъ ими?. Пророкъ Исаія, когда увидълъ Господа, съдящаго на престоль славы, въ ужасъ воскликнулъ: о окалнный азъ (Иса 6, 5)! Какъ же намъ не вопіять о своемъ окаянствъ при мысли, что нашъ Спаситель снова бываетъ распинаемъ въ насъ, по неложному слову св. апостола, нашими беззаконіями?.

И блаженъ христіанинъ, который при этой мысли дъйствительно проникается скорбію о гръхахъ своихъ и вопіетъ объ окаянствъ своемъ! Для него есть еще возможность примириться съ Господомъ Богомъ. Нужно только, чтобы онъ со всею искренностію исповъдалъ гръхи свои на исповъди. Не хотящій смерти гръшника, но еже обратитися и живу быти ему (leз. 33, 11), Господь не уничижитъ сокрушеннаго сердца (Псал. 50, 19); но, принявъ его какъ воню благоуханія, отыметъ всъ согръшения его. Неумытно праведный по отношенію къ тъмъ, которые безпечно предаются гръхамъ, Онъ неизреченно милостивъ къ тъмъ, которые искренно исповъдуютъ Ему свои гръхи. Вспомнимъ, какая милость исходила отъ Господа, когда Онъ распятъ былъ на Голгоов! Одесную и ошуюю Его распяты были два разбойника. Оба они провели свою жизнь въ студныхъ дълахъ; но вотъ одинъ изъ нихъ, не срамясь предстоявшаго народа, отъ искренности кающагося сердца возглашаетъ къраспятому Господу славы: помяни мя, Господи, во царствіи твоемъ, и что же? Господь не поминаетъ ни одного изъ его гръховъ и отвъчаетъ Ему: днесь со Мною будеши въ ран (Лук. 23, 42. 43). Далве, когда Господь предалъ духъ свой въ руцъ Бога Отца, отъ послъдняго слова Его: совершишася (Іоан. 19, 30) пришелъ въ содрогание весь міръ: и солнце померкло и земля потряслась (Лук. 23, 45. Мато. 27, 51); но что вреднаго причинили гръшникамъ дивныя знаменія, которыя за тъмъ послъдовали?. Въ минуту смерти Господа земля потряслась такъ сильно, что многія изъ каменныхъ скалъ, бывшихъ въ Іудеи, разсълись (Мате.

27, 51): между тъмъ іудев, съ такимъ усиліемъ настаивавшие на пропятие Господа, остались на ней безопасными. Гробницы, бывшія въ скалахъ, отъ сильнаго содроганія земли разверзлись (Мато. 27, 52); но онъ не поглотили іудеевъ, за убійство Мессіи достойныхъ въчной смерти. Въ тоже время многія твла усопшихъ святыхъ воскресли, и, вышедши изъ гробовъ, вошли въ Іерусалимъ и явились многимъ (Мато. 27, 53), но не съ въстію о погубленіи жестоковыйнаго народа, а съ проповъдію о покаянія.. Такъ долготерпъливъ и многомилостивъ Господь Богъ, хотящій всъмъ человъкамъ спастись и достигнуть познанія истины (1 Тим. 2, 4)! Можемъ ли, послъ этого, не взывать къ Нему о помиловани насъ съ несомнънною надеждою на то, что Онъ не помянетъ нашихъ беззаконій? При столь безмърномъ милосердіи Господа, можетъ ли быть какой гръхъ, который не былъ бы оставленъ ради крестныхъ заслугъ Спасителя, если только онъ будетъ искренно исповъданъ; можетъ ли быть какое прегръшеніе, которое не было бы смыто съ насъ драгоценною кровію великаго Архіерея, какъ непорочнаго и чистаго агнца Божія (1 Петр. 1, 19), отдавшаго душу свою для искупленія насъ (Мато. 20, 28)?.

Будемъ только помнить, что надежда на всепрощающее милосердіе Божіе можетъ быть иногда и тщетною: это тогда, когда мы послѣ исповѣди не станемъ ходить достойно своего зва-

нія, въ которое призваны о Христь Іисусь, --когда не станемъ потомъ жить въ нынъшнемъ въкъ цъломудренно, праведно и благочестиво (Тит. 2, 12). Православная Церковь, предлагая кающимся христіанамъ крестъ Господа въ танбницъ покаянія, имъетъ внушить имъ и то, что послъ исповъди они непремънно должны хранить себя отъ новыхъ гръховъ. Безъ этого и сокрушение кающагося останется тщетнымъ, и искренняя исповъдь его пребудетъ суетною. Кто только сокрушается о гръхахъ и искренно кается въ нихъ, но послъ исповъди не заботится о принесенія плодовъ, достойныхъ покаянія, тотъ всуе и сокрушается и кается. Исповъдуемъ во спасеніе, что Господь Інсусъ Христосъ распятъ на кресть для того, чтобы принести умилостивительную жертву за гръхи человъковъ. Знаемъ также, что кромъ вочеловъчившагося Сына Божія никто другой не могъ принести такую жертву. Не забудемъ же, что эта жертва принесена на креств. Правда Божія требовала, чтобы ходатай Бога и человъковъ удовлетворилъ ей за всъ гръхи человъковъ. Смотрите же, съ какою точностию иснолняется это требование правды Божией распятымъ на кресть Господомъ славы! . Человъкъ своими гръхами удалился отъ Бога: Господь Інсусъ Христосъ простеръ свои руки на крестъ, чтобы привлечь его къ спасению и въчной жиззни, отъ которой онъ самовольно отторгся... Человъкъ своими согръщениями осквернияъ свою совъсть : Господь Іисусъ Христосъ пролилъ свою кровь на креств, чтобы омыть ее отъ мертвыхъ дълъ. . Помышленіями на зло человъкъ омрачилъ свою главу: Господь Інсусъ Христосъ попустилъ уязвить Себя во главу терніемъ. . Онъ употребилъ во зло великій даръ Божій-слово: Господь Іисусъ Христосъ пребылъ на крестъ, какъ агнецъ, безгласнымъ (Иса. 53, 7) для поношеній и хуленій, обращенныхъ на Него.. Онъ превратилъ богозданную красоту твла своего въ предметъ чествованія : Господь Інсусъ Христосъ предаль свое тъло въ трудъ, въ язву, и во озлобление (Иса. 53, 4)... Онъ радовался, когда тамъ или здъсь, такъ или иначе гръшилъ: Господь Інсусъ Христосъ скорбълъ и тужилъ до смерти. Что же будетъ съ человъкомъ-гръшникомъ, когда Господь назритъ правдою своею всъ, уже послъ исповъди содъланные имъ, гръхи, явные и тайные, въдомые и невъдомые, яже въ словъ, яже въ дълъ, яже въ умъ и помышления?. Какую вину представитъ онъ тогда о своемъ коснъни во гръхахъ, чтобы привлечь на себя помилование отъ Господа?. Любвеобиленъ Господь къ гръшникамъ?. Но, безъ всякаго сомнънія, Онъ болъе, нежели ихъ, любитъ единороднаго своего Сына: а, между тъмъ, какъ строго Онъ поступилъ съ

Нимъ, только взявшимъ на себя гръхи человъковъ!.. Милосердъ Господь?. Но какую чанту скорбей и страданій поднесъ Онъ своему Сыну, по требованію своей правды!.. Долготерпъливъ и милостивъ Господь?. Но Онъ долготерпълъ, когда взиралъ на страданія возлюбленнаго Сына своего: ужели истощится въ долготерпъніи, когда будетъ взирать на страданія тъхъ, которые послъ исповъди работаютъ гръху и тъмъ сами обрекаютъ себя на страданія нескончаемыя, въчныя?.: Страшно впасть въ руки Бога живаго (Евр. 10, 31)!

Поспѣшимъ же, братія, отвратить этотъ страхъ отъ себя такимъ покаяніемъ, какого требуетъ и чаетъ отъ насъ православная Церковь. Поспѣшимъ обрадовать, такимъ покаяніемъ, свѣтоносныхъ своихъ собратій, ангеловъ, радующихся на небѣ и объ одномъ истинно кающемся грѣшникъ. Поспѣшимъ обрадовать такимъ покаяніемъ Господа, не хотящаго смерти грѣшника, но чтобы онъ обратился и ожилъ для святой жизни. Поспѣшимъ обрадовать, такимъ покаяніемъ, и себя, да избавимся отъ вѣчной печали и скорби. Аминь.



## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПРОТИВЪ ВООБРАЖАЕМОЙ Раскольниками въ нынъшней русской церкви севировой ереси.

Нашимъ раскольникамъ принять православное сложение перстовъ, для крестнаго знаменія, препятствуетъ собственно не то, что они высказали въ представленныхъ начальству своихъ сочиненіяхъ о православной русской Церкви послъ патріарха Никона, т. е. что будто оно не употреблялось въ ней прежде Никона, а то, что они думаютъ, будто въ соединяемыхъ первыхъ трехъ перстахъ, для изображенія креста, заключается Севирова ересь. Почему они опасаются, дабы, принявъ наше перстосложение, не сообщаться съ севиріанами и прочими богострастниками, и за это не подвергнуться одинаковому съ ними осуждению. «Не подобаетъ тремя персты креститися», писалъ извъстный въ исторіи раскола діаконъ Өеодоръ къ другу своему нъкоему Максиму, «отнюдь правовърнымъ христіаномъ, понеже крестъ Христовъ, а не Троицынъ, единъ бо страда на крестъ Сынъ Божій, Інсусъ Христосъ, и то плотію, а не съ плотію и божествомъ, божество бо въ немъ безстрастно пребысть; сего ради и божеству святыя Троицы не подобаетъ крестныя страсти прилагати, да съ еретицы севиріаны не сообщимся и не осудимся съ ними; но три перста слагаемъ просто, а крестъ начертаемъ на себъ двъма персты, которые образуютъ два естества и двъ воли во Христъ».

Вслъдствіе сего, въ началъ раскола они внушенію діавола приписали напечатанное у насъ при патріархъ Никонъ, въ церковныхъ книгахъ, ученіе о томъ, чтобы правовърные христіане изображали пресвятую Троицу первыми тремя перстами (<sup>1</sup>); въ слагаемыхъ первыхъ трехъ перстахъ, для креста, совмъстили всъ ереси, произшедшія отъ Евтихіевой (<sup>3</sup>); изображеніе креста первыми тремя перстами наименовали непрощаемымъ гръхомъ (<sup>3</sup>); а нынъшніе раскольники исключаютъ насъ изъ числа върныхъ христіанъ и лишаютъ всякаго права на дары спасительной всъмъ человъкамъ благодати Божіей за одно то, что мы крестимся первыми тремя перстами.

Излишне говорить, что мы ничего бы не могли сказать, въ свое оправданіе, противъ такого суда раскольниковъ о насъ, если бы мы въ самомъ дълъ при изображения на себъ креста слагали въ знаменіе пресвятыя Троицы три перста для выраженія того, что мы вмъстъ съ послъдователями Севира и прочими богострастниками думаемъ, что Христосъ на крестъ страдалъ божествомъ, и слъдовательно пресвятая Троица здъсь страдала, или если бы по крайней мъръ нашъ обычай выражать, въ крестномъ знаменіи,

(<sup>3</sup>) Тамже, л. 139.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Соловецк. челобитн. ст. 26.

<sup>(2)</sup> Истор. о отц. и страд. соловецк. л. 201.

пресвятую Тронцу чрезъ соединение первыхъ трехъ перстовъ самъ по себъ, помимо нашего желанія и намъренія, дълалъ насъ сообщниками богострастникамъ. Но извъстно, что мы, слагая первые три перста, для изображенія на себъ креста, относительно пресвятой Троицы выражаемъ тоже самое, что выражаютъ и раскольники, пригибая большой палецъ къ оконечностямъ двухъ послъднихъ, т. е. что единородный Сынъ Божій, воплотившись отъ Дъвы, не разлучился отъ Отца и Духа. Слъдовательно означаемое нащимъ перстосложениемъ и Севирова ересь не только не имъютъ ничего общаго, но первое отрицаетъ послъдниюю. А отъ одного того, что мы изображаемъ на себъ крестъ знаменующими пресвятую Троицу перстами, мы не можемъ сдълаться богострастниками. Ибо «ересь», по словамъ Никона, игумена Черныя горы (1), готовословится отъ еже волитъ и не пріемлетъ и не послъдуетъ преданнымъ божественнымъ и законеннымъ писаніемъ и святыхъ отецъ, изложеннымъ Святымъ Духомъ»; «еретикъ же», по словамъ Максима грека (<sup>2</sup>), «онъ есть иже своему лживому мнънію кръпце прилъпляется». Но мы въ доказательство того, что чуждаемся Севировой и прочихъ богострастниковъ ереси, и не хочемъ быть съ ними въ единомысліи, смъло указываемъ на множество сочинений, которыя написаны и пишутся у насъ непрестанно въ защиту и объяснение догматовъ и уставовъ православной

(<sup>3</sup>) CAOB. 78,

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Тактик. слов. 20.

въры; и сверхъ сего на то, что мы четыре раза торжественно совершаемъ церковныя ВЪ ГОДУ службы въ память семи вселенскихъ соборовъ. Эти службы суть неоспоримое доказательство того, что мы принимаемъ и утверждаемъ и учение четвертаго и шестаго вселенскихъ соборовъ о двухъ естествахъ, воляхъ и дъйствахъ Христовыхъ. Дабы никто не сомнъвался въ томъ, что мы въруемъ и исповъдуемъ, что на крестъ Христосъ страдалъ одною плотію, лучше бы, повидимому, намъ креститься перстами, знаменующими два естества Христовы; но мы изображаемъ на себъ крестъ перстами, знаменующими пресвятую Троицу, не съ тою цълію, чтобы оградить себя крестнымъ знаменіемъ отъ подозрънія въ единомысли съ богострастниками, котораго мы совершенно чужды и отвращаемся, но съ тою, чтобы, съ одной стороны, свидътельствовать о правой въръ своей, ибо «симъ знаменіемъ», по словамъ св. Андрея кесарійскаго (1), «благочестивія отъ невърныхъ раздъляются», изъ догматовъ же правой въры первый есть догматъ о одиносущной и нераздълимой Троицъ (2); а съ другой, -творя оное, вспоминать, что ть дары спасительной благодати Божіей, которыхъ мы просимъ у Господа во имя распятаго за насъ на крестъ во-

<sup>(1)</sup> Толк. на Апокалипс. л. 108.

<sup>(2)</sup> Изъ церковныхъ учителей никто не говоритъ, чтобы крестное знаменіе опровергало богострастниковъ; напротивъ, по свидътельству даже книги о въръ (л. 73), въ знаменіи семъ святіи глаголютъ велія тайна святыя и нераздълимыя Троицы, Отца и Сына и Святаго Духа прославляется.

плотившагося Сына Божія, подаются намъ встыми лицами пресвятыя Троицы, и такимъ образомъ утверждаться въ упования на пресвятую Троицу. Сверхъ сего, здъсь мы подражаемъ св. мученикамъ и св. Мелетію антіохійскому, которые по свидътельству церковныхъ книгъ (1), первые начали сложениемъ перстовъ защищать догматы правой въры; а они опровергали слагаемыми перстами однихъ противниковъ единосущія лицъ пресвятыя Троицы. Следовательно и по историческимъ даннымъ раскольническое перстосложение не можетъ быть старве и преимущественнъе нашего. Ибо, что касается Евтихіевой и произшедшихъ отъ нея ересей, то сама Евтихіева ересь произошла в осуждена чрезъ 125 лътъ, а произшедшія отъ нея ереси осуждены уже чрезъ 350 лътъ послъ того, какъ на первомъ вселенскомъ соборъ всею Цервовію торжественно исповъдано и утверждено, что Гисусъ Христосъ единосущенъ Отцу и Святому Дуку и рожденъ отъ Отца, а не сотворенъ.

Изъ сего само собою открывается, что воображаемая раскольниками, ради нашего перстосложенія, Севирова ересь существуетъ не въ нынъшней православной Церкви, а въ представленія раскольниковъ, или лучще въ нежеланія ихъ понять смыслъ православнаго перстосложенія.

(\*) Кирилл. ин. л. 170. Цёрк. истор. бл. Өеодорит. ин. П. гл. 3.

## о способахъ содержания русскаго духовенства

ВЪ ХVІІ И ХУІІІ СТОЛЪТІЯХЪ.

Въ древности содержаніе русскаго духовенства не было опредълено неизмънными постановленіями. Поэтому въ способахъ содержанія его не было однообразія и постоянства: они часто измънялись и въ одно и тоже время въ разныхъ мъстахъ были различны. Источники доходовъ духовенства опредълялись отношеніемъ церквей къ прихожанамъ. Однъ церкви были общими, состояли на попеченіи цълой области, церкви соборныя, другія обеспечивались однимъ какимъ нибудь обществомъ, — церкви приходскія, иныя состояли на содержаніи частныхъ лицъ, церкви домовыя, еще иныя находились подъ особымъ покровительствомъ царей, щеркви ружныя. Вслъдствіе этого и причтъ церковный или поль-

CO5. I.

10 -

зовался разными доходами съ области, — при церквахъ соборныхъ, или получалъ содержаніе отъ одного какого либо общества, — при церквахъ приходскихъ, или содержался частными лицами, при церквахъ домовыхъ, или состоялъ на царскомъ жалованьъ, — при церквахъ ружныхъ.

Соборное духовенство, какъ каоедральное, такъ и некаоедральное, пользовалось частію архіерейскихъ пошлинъ, нъкоторыми сборами съ приходскаго духовенства и мірянъ, помъстьями и разными угодьями.

1. Каоедральный причтъ пользовался пошлинами ставлеными. Ставленыя пошлины были собираемы со ставлениковъ, также за настольныя и епитрахильныя граматы и перехожія памяти. Онъ шли въ пользу архіерея, приказныхъ людей и домовыхъ служителей его, и только часть изъ нихъ выдълялась въ пользу соборнаго причта (<sup>1</sup>).

2. Освященіе церквей и выдача антиминсовъ были также источникомъ доходовъ соборнаго духовенства. Доходами отъ освященія церквей и выдачи антиминсовъ оно пользовалось или вмъств съ епископомъ, получая отъ него извъстную часть этихъ доходовъ, или независимо отъ него (<sup>2</sup>). Въ послъднемъ случав въ епархіи выдълялся извъстный округъ, въ которомъ соборное духовенство имъло право освящать церкви и выдавать

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Ант. ист. т. IV. № 259.

<sup>(\*)</sup> Приб. къ опис. кіево-сот. собор. 34 45.

антиминсы и получать за то установленныя пошлины. Священноцерковнослужители того округа обращались къ протојерею собора, когда нужно было перемънить старый, обветшавший, антиминсъ, получали новый и платили за него пошлину. Новгородскій софійскій причтъ получаль за выдачу антиминсовъ съ церквей около Новгорода — старыхъ по полуполтинъ, съ новыхъ по пяти алтынъ ('). Разръшение освящать церкви также даваль соборный протојерей, и самъ совершалъ освящение или поручалъ кому либо изъ. соборныхъ священниковъ, и получалъ за освященіе на весь причтъ по полуполтинъ съ церкви и третью часть приношений, бывшихъ при освящении церкви (<sup>2</sup>). Право освящать церкви предоставлялось духовенству и не каоедральныхъ соборовъ. Протојерей нижегородскаго преображенскаго собора (когда этотъ соборъ еще не былъ каеедральнымъ) давалъ разръшение освящать церкви какъ въ самомъ Нижнемъ Новгородъ, такъ и въ городахъ – Балахнъ, Курмышъ, Арзамасъ, Гороховцъ и въ ерополченской волости, съ ихт. уъздами (<sup>3</sup>). Это право оставалось за соборнымъ духовенствомъ и въ XVIII в. Московская сунодальная канцелярія указомъ 16 іюля 1742 г. подтвердила жалованную грамоту патріарха {осв--

(3) Памятн. церков. древн. стр. 17.

10\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. арх. эксп. т. Ш. № 306.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже.

фа, данную протојерею костромскаго успенскаго собора съ братјею на освященје церквей въ Костромъ и во всъхъ костромскихъ пригородкахъ и уъздахъ, съ полученјемъ пошлинъ по 25 коп. съ церкви (').

3. Изъ архіерейскихъ пошлинъ соборное духовенство получало еще часть пошлинъ вънегныхъ съ впнетныхъ памятей. Подъ именемъ вънечныхъ памятей извъстны были письменныя свидътельства о дозволении на вступление въ бракъ. Пошлины съ этихъ свидътельствъ назывались выводною куницею, выводными деньгами, впесными деньгами. Вънечныя памяти выдавали у насъ каоедральные и уъздные протојереи; они же и собирали пошлины съ нихъ въ пользу архіерейскаго дома. Часть этихъ пошлинъ удълялась на содержание каоедральнаго причта, а величина ея зависъла всегда отъ усмотрънія епископа (<sup>2</sup>). Но въ нъкоторыхъ епархіяхъ духовенство какъ каоедральныхъ, такъ и не каедральныхъ соборовъ пользовалось этими пошлинами независимо отъ архіереевъ. Великіе князья, цари и патріархи, по просьбъ соборнаго духовенства, назначали въ епархія извъстный округъ, въ которомъ предоставляли духовенству тому право собирать пошлины съ вънечныхъ памятей въ свою пользу. У каеедральнаго духовен-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Опис. костр. успен. собор. стр. 48.

<sup>(\*)</sup> Опис. кіево-соф. соб. стр. 262 и 263.

ства эти округи были довольно обширны. Такъ, новгородскій софійскій причтъ, по жалованной грамотъ великаго князя Іоанна Васильевича, собиралъ вънечную пошлину въ Новгородъ и въ четырехъ новгородскихъ пятинахъ, со 135 погостовъ ('). Нижегородскій преображенскій причтъ получалъ вънечныя деньги въ самомъ Нижнемъ-Новгородъ и во всъхъ городахъ и уъздахъ нижегородскихъ (<sup>2</sup>). Причтъ уъздныхъ соборовъ поль-Зовался пошлинами съ вънечныхъ памятей только въ скоемъ уъздъ (<sup>3</sup>). Вънечная пошлина въ разныхъ епархіяхъ была не одинакова. Притомъ, для каеедральныхъ соборовъ была больше, для увздныхъ — меньше. Новгородскій софійскій причтъ получалъ съ первоженца полторы деньги, со вдовца три деньги; нижегородское каоедральное духовенство получало съ первоженца по два алтына, съ двоеженца по 4 алтына, съ троеженца по 6 алтынъ, да за письмо и печать съ каждаго по 3 деньги; а увздному балахнинскому собору шло вънечной пошлины въ балахнинскомъ увздъ съ первоженцевъ по 2 алтына, со вдовцевъ по 3 алтына. Въ началъ XVIII в. вънечной пошляны на нижегородский казедральный соборъ брали, кромъ опредъленныхъ денегъ за письмо и печать, съ первоженца по 6, съ двое-

(3) Тамже, стр. 262.

<sup>(1)</sup> Акт. арх. эксп. т. Ш. № 306.

<sup>(2)</sup> Памятн. церковн. древн. стр. 18.

женца по 12, съ троеженца по 18 коп. Вънечныя пошлины были богатымъ источникомъ доходовъ для духовенства. Въ царствование Петра великаго на каоедральный соборъ въ Нижнемъ-Новгородъ собиралось вънечныхъ денегъ до 200 руб. и болъе. Но вънечныя пошлины въ первой половинъ XVIII в. были отняты у духовенства и обращены въ государственный доходъ, по примъру западной европы (1). Указомъ 3 іюня 1714 г. Петръ великій повельлъ во всъхъ великороссійскихъ епархіяхъ обратить пошлины съ ввнечныхъ памятей на содержание госпиталей (<sup>2</sup>), чтò. подтверждено было новымъ указомъ 10 іюня 1730 г. (3). Въ малороссии, на которую указъ Петра не простирался, военное начальство и помвщики, по томуже европейскому праву хотълн присвоить себъ какъ выдачу вънечныхъ памятей, такъ и пошлины съ нихъ. Но по представленію кіевскаго архіепископа Варлаама Вапатовича, указомъ святъйшаго сунода 30 ноября 1723 г., право выдавать вънечныя памяти и собирать пошлины съ нихъ, по-прежнему, оставлено за духовенствомъ. Уже въ 1765 г. Екатерина II указомъ отъ 10 іюня повелъла прекратить сборъ вънечныхъ денегъ и въ Маллороссіи (\*).

- (2) Полн. собр. зак. т. V. № 2821.
- (<sup>8</sup>) Тамже, т. VIII. № 5575.
- (\*) Опис. кіево-соф. соб. стр. 266.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Доходы съ вѣнечныхъ памятей въ средніе вѣка въ Европѣ были введены сперва въ государственное и помѣщичье право, называвшееся Marcheta и Cannagium.

4. Каоедральное духовенство пользовалось сборами съ приходскаго духовенства въ нъкоторые большіе праздники — въ рождество Христово, въ пасху, въ день Петра и Павла. Эти сборы состояли въ деньгахъ и разныхъ вещахъ, необходимыхъ въ житейскомъ быту. Въ жалованной грамать новгородскому софійскому причту сказано : «что шла пошлина софійскому протопопу, и протодіакону и священникамъ съ пяти концовъ — съ городскихъ церквей на праздники, и ту имъ имати пошлину по старинъ» (1). Изъ этихъ словъ видно, что доходъ отъ упомянутаго сбора получали не всъ члены причта: имъ непользовались діаконы и дьячки. Сборъ этотъ продолжался, въроятно, до учрежденія штатовъ и назначенія жалованья соборному духовенству при Екатеринть II въ 1764 г.

5. Причтъ соборныхъ церквей, по мъстамъ, получалъ себъ содержаніе отъ мірскихъ людей съ цълой области или уъзда. Крестьяне всего уъзда давали соборному причту опредъленную ругу. Въ XVII в. эта руга состояла въ дачъ хлъба съ каждаго двора; а въ началъ XVIII в., когда были введены подушныя государственныя подати, хлъбная руга была замънена денежною подушною платою, по 2 к. въ годъ съ души. Для сбора руги соборяне сами ъздили по деревнямъ и селамъ; а впослъдствіи, по распоряжению свът-

(<sup>в</sup>) Акт. арх. эксн. т. Ш. № 306.

скаго начальства, міряне, не дожидаясь прівзда соборянъ, вносили въ соборъ назначенную ругу чрезъ своихъ волостныхъ начальниковъ. Вологодской губернія г. Тотьмы богоявленскій соборъ, по прежнему положенію, получалъ до 1798 г. такихъ сборныхъ денегъ съ увзда до 170 руб. Въ 1798 г. этотъ сборъ былъ прекращенъ, и, въ замвнъ его, положено соборному причту денежное жалованье наравнъ съ другими увздными соборами (<sup>1</sup>).

6. Лучшимъ, самымъ върнымъ и богатымъ. источникомъ доходовъ для соборнаго духовенства были вотчины, земли и разныя угодья. Въ XVII в. недвижимыя имънія духовенства не были умножаемы новыми пріобратеніями; но всъ имънія, пріобрътенныя прежде, оставались за духовенствомъ. Имънія соборовъ были не значительны сравнительно съ имъніями монастырскими; вклады и пожертвования чаще получали монастыри, нежели приходскія церкви: но благочестивые и богатые вкладчики жертвовали и въ тъ и другія; князья и княгини и частныя лица неръдко отказывали и соборамъ цълыя села и деревни со всъми землями, къ нимъ принадлежавшими, и со встами людьми, жившими на нихъ (<sup>2</sup>). Права и условія, съ которыми соединено было

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. XXV. № 18531.

<sup>(°)</sup> Древн. росс. вивлюе. ч. І. №№ 9, 60. ч. Ш. 93, 103, 104 и 112. ч. Ш. стр. 36 и 37.

владеніе вотчинами для священно-церковно-служителей, были тъже самыя, какія существовали и для другихъ вотчинниковъ. Какъ вотчинники, они пользовались доходами отъ всъхъ работъ и промысловъ, которыми занимались ихъ крестьяне.

Кромъ населенныхъ земель-селъ и деревень, соборы владъли разными угодьями — пахатными землями, лугами, рощами, богатыми строевымъ льсомъ, мельницами, рыбными ловлями и т. п. На пустыя, ненаселенныя земли они принимали половниковъ, т. е. отдавали свои земли изъ полу, изъ половинной прибыли въ обработку черносошнымъ крестьянамъ. Въ важскихъ сотныхъ книгахъ 128 и 129 (1620 и 1621) гг. написано: «у тое церкви (шенкурскаго архангельскаго собора) въ шенкурскомъ и въ ровдинскомъ стану деревни бълые церковные: архангельскихъ поповъ деревня Созоновская, во дворъ половникъ Ивашко Созоновъ...; въ Раку деревня Марининская, во дворъ половникъ»... (<sup>1</sup>). Половники обработывали церковныя земли, плативши владъльцамъ натурою или по цънъ половину вырощеннаго хлъба, овощей и другихъ произведеній земли. Поступая въ половники, крестьянинъ давалъ владъльцамъ письменное обязательство жить въ по-ЛОВНИЧЕСТВЪ УСЛОВНОЕ ЧИСЛО ЛЪТЪ; А ВЛАДЪЛЬЦЫ обязаны были платить за него государственныя

(<sup>1</sup>) Допол. къ акт. ист. т. II. № 84.

нодати (<sup>4</sup>). Другія угодья владъльцы или держали за собой, сами добывая ихъ произведенія, или отдавали въ оброчное содержаніе.

Доходами съ имъній дълился между собою весь причтъ; иногда священники дълили имънія между собою и каждый владълъ своимъ участкомъ. Такъ, за шенкурскимъ соборомъ было семь деревень; три священника дълили ихъ между собою, и каждый владълъ третью. Когда два священника не хотъли дать участка вновь опредъленному священнику, царъ велълъ поверстать его деревнями и землями съ другими священниками (<sup>2</sup>).

Впослъдствіи князья стали думать о передачъ церковныхъ вотчинъ въ казенное управленіе. Первую мысль объ отнятіи ихъ у духовенства высказалъ еще Іоаннъ III. Іоаннъ IV, на соборъ 1580 г., постановилъ впередъ не умножать церковныхъ имъній ни куплею, ни принятіемъ въ качествъ дара. Феодоръ Іоанновичъ утвердилъ во всей силъ постановленіе своего отца. Впрочемъ, тотъ и другой, слъдуя древнему обычаю, неръдко жаловали духовенству новыя имънія. Почти также дъйствовали по предмету церковныхъ вотчинъ государи XVII в. Въ XVIII в. владъніе вотчинами подвергалось разнымъ перемънамъ.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Полн. собр. зак. т. VII. № 4661. XVII. 12370.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Доп. къ акт. ист. т. II. № 84.

<sup>(\*)</sup> Тамже, т. І. №№ 44, 46, 103, 115, 122, 130, 131 и 141.

Петръ великій указомъ 31 января 1701 г. повельль графу Мусину-Пушкину взять всв церковныя имънія подъ свое въдъніе, приставить къ нимъ свътскихъ управителей, доходы съ нихъ распредълить на благолъпіе церковное и приличное содержание служащихъ алтарю, а остатки отъ доходовъ употребить на учреждение духовныхъ училищъ и на пропитание старыхъ, раненыхъ и больныхъ воиновъ и другихъ бъдныхъ и неимущихъ. Въ 1724 г. была учреждена при святвйшемъ синодъ камеръ-кантора изъ свътскихъ лицъ съ тъмъ, чтобы она завъдывала всъми церковными имуществами, собирала съ нихъ доходы, а каоедрамъ, монастырямъ и церквамъ выдавала опредъленное жалованье. Въ 1726 г. Екатерина I преобразовала камеръ-кантору въ коллегію экономіи и поставила ее въ нъкоторую зависимость отъ сената. При Аннъ Іоанновиъ, указами 1736 и 1738 гг., духовное начальство совсъмъ было устранено отъ завъдыванія церковными имуществами. Существование коллегии экономіи продолжалось до 1745 г. Въ этомъ гуду именнымъ указомъ императрицы Елисаветы Петровны вмъсто коллегіи экономіи учреждена при святъйшемъ синодъ канцелярія экономія, и всъ доходы съ церковныхъ имъній предоставлены въ распоряжение членовъ святвйшаго сунода. Петръ III возстановилъ коллегію экономіи, передалъ въ ея въдъніе всъ церковныя имънія а духовенству положилъ назначить жалованье, что

однако не было исполнено за смертію Петра. Екатерина II, вскоръ по вступлени на престолъ, опять уничтожила коллегію экономіи, отставила офицеровъ отъ управленія церковными вотчинами, и передала ихъ въ управление духовныхъ властей, и въ тоже время учредила особую коммисію изъ двухъ духовныхъ и пяти свътскихъ лицъ для разсужденія о содержаніи духовенства. 29 ноября 1762 г. коммисіи дана иструкція о пересмотръ церковныхъ вотчинъ. Въ февраль 1764 г. коммисія представила на высочайшее разсмотръніе докладъ объ отобраніи церковныхъ имуществъ въ въдъніе государства и о штатахъ денежнаго жалованья духовенству. Указомъ 26 февраля 1764 г. императрица повелъла привести въ исполнение докладъ коммисии (1). Состоявшие за духовенствомъ крестьяне съ землями и угодьями перешли въ въдомство коллегіи экономіи, учрежденной на новыхъ основаніяхъ еще въ 1763 г. Въ замънъ всъхъ доходовъ, получавшихся прежде съ вотчинъ и угодьевъ, назначено денежное жалованье. Штаты жалованья для соборнаго духовенства положены сообразно значительности каждаго собора. Всв великороссійскія епархін и всъ каоедральные соборы раздълены на три класса. На первоклассные казедральные соборы положено жалованые 820 руб., на второклассные 500 руб., на третьеклассные 356 руб. на весь

(<sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. XVI. No.No 11643 и 12060.

причтъ (¹). Хотя по штатамъ положено для соборовъ опредъленное 'священно-церчисло ковно-служителей и всъмъ назначено жалованье по окладамъ; однако сумма, положенная на нихъ, отдана въ полное распоряжение епархіальнымъ епископамъ. Они могли, по своему усмотрънію, сократить или увеличить составъ причта, прибавить или убавить жалованья тому или другому члену причта, только бы жалованые всъхъ не превышало положенной на причтъ суммы (<sup>2</sup>). Сонекаоедральнымъ, имъвшимъ вотчины, борамъ назначено жалованье. На три московскіе также

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>).Подробная таблица жалованья священно-церковно-служите лямъ каоедральныхъ соборовъ всѣхъ трехъ классовъ, по штатамъ 1764 г., изъ Книги штатовъ, ч. Ш. отд. Ш. № 12060:

| Штаты каөедральныхъ соборовъ.                                                                                                   |                                      |                                               |                                           |                                              |                                           |                                                  |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| Званіе чиновъ.                                                                                                                  | Пери                                 | заго класса.                                  | Втој                                      | раго класса.                                 | Третьяго класса.                          |                                                  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                 | Число<br>людей.                      | Жалованья<br>одному                           | Число<br>людей.                           | Жалованья<br>одному                          | Число<br>людей.                           | Жалованья<br>одному                              |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                 |                                      | руб.                                          |                                           | руб.                                         | F F                                       | руб.                                             |  |  |  |  |  |
| Протоіереевъ.<br>Ключарей<br>Священниковъ.<br>Протодіаконовъ<br>Діаконовъ<br>Иподіаконовъ<br>Звонарей<br>Сторожей<br>Просвиренъ | 1<br>1<br>1<br>2<br>1<br>5<br>4<br>1 | 100<br>80<br>60<br>40<br>50<br>12<br>12<br>12 | 1<br>1<br>3<br>1<br>2<br>2<br>4<br>3<br>1 | 80<br>60<br>40<br>30<br>30<br>10<br>10<br>10 | 1<br>1<br>2<br>1<br>2<br>2<br>4<br>3<br>1 | 60<br>40<br>30<br>30<br>25<br>25<br>8<br>8<br>10 |  |  |  |  |  |

(2) См. 2 примеч. къ штатамъ въ Книге штатовъ ч. П. стр. 34.

Digitized by Google

собора: успенскій, благовъщенскій и архангельскій было особое положение: они получами оклады въ большемъ размъръ, нежели другіе соборы; первый получаль 2752 р., вторый и третій по 1558 р. Въ соборахъ, имъвшихъ за собою болъе 20 душъ крестьянъ, въ тъхъ городахъ, гдъ быля епископскія каведры, положенъ при 2 священникахъ, 1 діаконъ, 2 дьячкахъ и 2 пономаряхъ протіерей, а жалованья назначено на всъхъ 115 руб. Во встахъ другихъ соборахъ, имъвшихъ также больше 20 душъ крестьянъ, на причтъ, состоявший изъ священника, дьячка и пономаря, положено по 50 руб. Изъ той же жалованья суммы выдълялись еще деньги на церковныя потребности (<sup>1</sup>). Прочимъ соборамъ, имъвшемъ

| Штаты соборныхъ церквей |                            |                 |                    |                 |             |                              |             |                 |                              |                 |  |
|-------------------------|----------------------------|-----------------|--------------------|-----------------|-------------|------------------------------|-------------|-----------------|------------------------------|-----------------|--|
|                         | Трехъ московскихъ соборовъ |                 |                    |                 |             | Соборы, въ ко-Соборы, въ ко- |             |                 |                              |                 |  |
| Званіе чиновъ.          | 1 1                        |                 | Благовѣ-           |                 | Архан-      |                              |             |                 | ихъпротојереи<br>не положены |                 |  |
|                         | скаго                      |                 | щенскаго           |                 |             |                              |             |                 |                              |                 |  |
|                         | ROIL.                      | жало-           | 101                | Жало-<br>ванья  | JIOA.       | Жало-                        | <b>B</b> ·  | Жало-           |                              | Жало—           |  |
|                         |                            | ВАНЬЯ<br>Одному | 0                  | ванья<br>одному |             | ванья<br>одному              | 12          | ванья<br>одному |                              | ванья<br>Одному |  |
|                         | Число                      |                 | H <sub>II</sub> C. |                 | <b>H</b> ac | руб.                         | Часло<br>де | руб.            | Число                        | руб.            |  |
| Протоіереевъ            | 1                          | 300             | 1                  | 600             | 1           | 300                          | 1           | 30              |                              |                 |  |
| Ключарей.               | 2                          | 250             | 1                  | 200             | 1           | 200                          | _           |                 |                              | _               |  |
| Священниковъ            | 4                          | 200             | 2                  | 150             | 3           | 150                          | 2           | 20              | 1                            | 20              |  |
| Протодіаконовъ.         | 1                          | 200             | -                  |                 | 1           | 150                          | -           | · · <u></u>     | -                            |                 |  |
| Діаконовъ               | 4                          | 100             | 2                  | 100             | 2           | 100                          | 1           | 15,             | -                            | -               |  |
| Псаломщиковъ .          | 2                          | 20              | 2                  | 15              | 2           | 15                           | -           | -               |                              | -               |  |
| Пономарей               | 2                          | 20              | 2                  | 15              | 2           | 15                           | 1           | 10.             | 1                            | 10              |  |
| Дьячковъ<br>Звонарей    | 20                         | 5               |                    |                 |             |                              | 1           | 10.             | 1                            | 10              |  |
| Сторожей                | 20<br>6                    | 12              | 4                  | 12              | 4           | 12                           |             | _               |                              |                 |  |
| На церков. потр.        | _                          | 300             | _                  | 150             | _           | 150                          | _           | 10              | -                            | 10              |  |

(<sup>1</sup>) Подробная таблица окладовъ жалованья для священно-церковно-служителей соборныхъ церквей, изъ Книги штатовъ: не болѣе 20 душъ крестьянъ, въ жалованьѣ отказано. Они оставлены при доходахъ, которые получали прежде отъ своихъ небольшихъ приходовъ и отъ земель и угодьевъ, принадлежавшихъ имъ прежде, кромъ крестьянскихъ жеребьевъ. Штаты не простирались тогда на малороссійское духовенство. Уже въ 1786 г. высочайшимъ указомъ 10 апръля повелъно ввести тъже штаты и въ епархіяхъ малороссійскихъ, а вотчины церковныя отдать въ въдомство казенныхъ палатъ (<sup>1</sup>). Въ 1797 г. императоръ Павелъ I удвоилъ оклады жалованья соборному духовенству (<sup>2</sup>).

Кромъ постоянныхъ способовъ содержанія, соборное духовенство имъло случайныя средства содержанія, которыя состояли въ приношеніяхъ за исправление нъкоторыхъ христианскихъ требъ. Но такъ какъ исправление христианскихъ требъ составляетъ обязанность собственно приходскаго духовенства; то надобно предполагать, что онъ ръдко были исправляемы при соборахъ, а слъдовательно и случайные доходы соборнаго духовенства были не велики. Только тъ соборы, въ которыхъ хранилась какая нибудь особенная святыня (св. мощи или чудотворныя иконы), получали такія или иныя приношенія отъ благочестивыхъ поклонниковъ. Многіе не каеедральные соборы имъли свои приходы, отъ которыхъ пользовались доходами на правахъ церквей приходскихъ.

<sup>(1)</sup> Полн. собр. зак. т. ХХІІ. № 16375.

<sup>(\*)</sup> Тамже, т. ХХІУ. № 18273.

Особенный разрядъ церквей, по средствамъ содержанія, составляли церкви ружныя. Такихъ церквей въ одной великой Россіи въ царствованіе Алексія Михаиловича, по словамъ Кошихина, было около полторы тысячи ('). Къ ружнымъ церквамъ принадлежали многіе каоедральные соборы, нъкоторыя церкви сельскія, а болъе — церкви городскія. Онъ получали изъ царской казны жалованье или ругу, отъ чего и произошло самое название ихъ. Князья и княгини, сооружая соборы и церкви, если не давали вотчинъ церковному причту, назначали ему жалованье. Бъдные соборы, безприходныя или малоприходныя церкви просили царей «пожаловать ихъ царской милостью», и цари опредъляли имъ ружное содержаніе.

Царская руга состояла или въ однихъ деньгахъ, или въ деньгахъ и хлѣбѣ, или въ деньгахъ, хлѣбѣ и разныхъ припасахъ. Величина руги опредѣлялась сколько значительностію церкви, столько же большими или меньшими нуждами причта. Чтобы знать, какъ велики были оклады ружнаго жалованья, покажемъ годовую ругу нѣсколькихъ церквей. Въ росписи (1609 г.) годовой руги смоленскому соборному духовенству значится: «по окладу въ соборъ пречистые Богородицы Протопопу съ братіею государева жалованья годовые руги идетъ 85 руб. 26 алт. 4 деньги:

(\*) Коших. о Россін. стр. 58.

протопопу 13 руб., 8 алт. 2 ден., протодьякону 5 руб. 28 алт. 2 ден.; двумъ ключарямъ, четыремъ попамъ по 5 руб. 21 алт. и 4 ден., пяти дьяконамъ да уставщику по 4 руб. 8 алт. 2 ден., двумъ пономарямъ по 2 руб., двумъ сторожамъ да просфирницъ по 16 алт. и 4 ден. (<sup>1</sup>). По указу 1700 г. церкви церевича Димитрія на крови въ Угличъ вельно давать руги священнику 10 руб., ржи 17 четвертей и 11/2 четверика, овса столько же; дьячку 4 руб., 4 четверти н 11/2 четверика ржи и столько же овса, пономарю 1<sup>1</sup>/2 руб. и по 3 четверти съ осьминою и полчетверикомъ ржи и овса, просфорницъ 1 руб. и 1 четверть и 11/2 четверика ржи (2). Царь Борисъ Осодоровичъ въ 1601 г. въ граматъ верхотурскому воеводъ пишетъ: «вы бъ верхотурскому бълому попу Левонтъю дали нашего денежнаго жалованья на нынъшій на 109 годъ шесть рублевъ, да хлъба семь четьи ржи, четь крупъ, четь толокна, да и впередъ ему нашего денежнаго и хлъбнаго жалованья давали ежегодъ потомужъ» (<sup>3</sup>). По граматъ 1614 г. на костромскій успенскій соборъ, кромъ денежной и хлъбной руги, выдавалось: протојерею 14 полотей мяса, 10 пудовъ соли, четыремъ священникамъ по 12 полотей мяса и по 8 п. соли, діаконамъ по

(<sup>1</sup>) Акт. ист. т. П. № 178.

COB. I.

<sup>(\*)</sup> Исторія Углича, въ приложенія. Ярославля. 1844 г.

<sup>(\*)</sup> ART. HCT. T. II. No 37.

9 полотей мяса и по 6 п. соли (<sup>1</sup>). Съ 1682 г. стали выдавать деньги за хлъбъ и разные припасы по мъстнымъ цънамъ (<sup>2</sup>). Впрочемъ, и послъ, даже до 1786 г., во многихъ мъстахъ священно-церковно-служители ружныхъ церквей получали ругу хлъбомъ» (<sup>3</sup>).

Денежное жалованые священно-церковно-служители ружныхъ церквей получали на мъстъ отъ таможенныхъ головъ изъ мъстныхъ таможенныхъ доходовъ, а за хлъбомъ принуждены были ъздить въ Москву, гдъ получали его изъ доходовъ большаго дворца. Въ царской жалованной грамать (1606 г.) крестовоздвиженской церкви на Устюжнъ о ежегодной дачъ руги сказано: «а емлетъ тотъ попъ Иванъ ту ругу деньги два рубли на годъ декабря шестое, на Николинъ день осенней, у моихъ таможниковъ, кто учнетъ на Устюжнъ тамгу сбирати; а хлъбъ рожь, и овесъ и пшеницу на просвиры и просвирницъ на стряпню емлетъ попъ съ году на годъ на тотъ же срокъ, на николинъ день, на Москвъ у моего дворецкаго» (\*). Впрочемъ, и хлъбъ, по просьбъ ружнаго духовенства, выдавался иногда на мъств изъ казенныхъ сборовъ. Въ 1638 г., по челобитной софийскаго новгородскаго причта,

- (") Опис. костр. успен. соб. стр. 42.
- (2) Акт. арх. эксп. т. IV. № 248.
- (з) Полн. собр. зак. т. ХХИ. № 16448.
- (\*) Акт. арх. эксп. т. II. № 63.

царь вельль выдавать ему денежную и хлѣбную ругу въ Новгородъ «безъ московскія волокиты» (<sup>1</sup>). Въ 1658 г. предписано было выдавать ругу священно-церковно-служителямъ ружныхъ церквей въ Угличъ не изъ Москвы, а изъ дворцовыхъ селъ около Углича, во избѣжаніе проволочекъ (<sup>2</sup>). Въ XVIII в. руга выдавалась изъ штатсъ-конторы, изъ дворцовыхъ канцелярій и другихъ мъстъ, а съ 1764 г. — изъ коллегіи экономіи.

Ружное духовенство, какъ состоявшее подъ особеннымъ покровительствомъ царя, преимущепредъ прочимъ духовенствомъ обязано ственно было совершать царскія службы (панихиды молебны и друг.) и за это получало особенное жалованье. Въ росписи (1651 г.) жалованья причту соборной церкви въ Суздалъ «указано давать протопопу да семи человъкомъ попомъ и дьякономъ на праздники на молебны и заздравныя милостыни въ годъ, въ разныхъ числъхъ, 4 руб. 15 алт. 2 деньги; да по государевыхъ родителъхъ и на родительскіе субботы поручныя милостыни протопопу съ братьею въ годъ 6 руб. левъ 31 алт. 5 ден., да протопопу съ братьею славленаго 12 алт. 4 деньги» (3). По случаю особеннаго торжества раздавались особенныя деньги по ружнымъ церквамъ, сообразно съ годовыми

- (2) Опис. рукоп. румянц. муз. № LXI. л. 2.
- (<sup>3</sup>) Акт. ист. т. IV. № 47.

11\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. арх. експ. т. Ш. № 282.

окладами жалованья. Описывая придворные обычаи, Кошихинъ говоритъ, что послѣ браковъ въ царской фамиліи «попамъ и дьяконамъ и служебникамъ соборныхъ церквей и иныхъ даютъ деньги, чтобы они за ихъ государское здоровье молили Бога, по 10, по 5 рублевъ и менши, а меншее самое по полтинѣ, смотря по церквамъ, какъ кому годовое царское жалованье идетъ. А въ городы посылаютъ царскія грамоты, соборныхъ и иныхъ церквей попомъ и дьякономъ велятъ давать молебныя деньги, противъ московскихъ въ полы, изъ городскихъ доходовъ» (<sup>4</sup>).

По нъкоторымъ особеннымъ случаямъ причтамъ ружныхъ церквей раздавались отъ царя подарки вещами. Въ древней Россіи было такое обыкновение : въ храмовые праздники протојерей или священникъ съ къмъ либо изъ причта ъздили въ Москву къ великимъ государямъ съ животворящимъ крестомъ, св. иконами, или св. водою и просфорою. Царь при такихъ представленіяхъ дарилъ ихъ сукномъ. Въ расходной книгъ (1584 – 1585 гг.) казеннаго двора показаны такіе расходы: «октября въ 16 день.... дано соборъ архистратига Михаила, что въ Муромъ, попу Семену, да попу Ондръю, да дьякону Евтихъю по сукну по доброму человъку, цъна по два рубли сукно; а пожаловалъ ихъ государь за то, прівхали они къ государю съ животворя-

<sup>(1)</sup> KOMMAX. • POCEIN. P.J. 1. 30.

щимъ крестомъ и св. водою... Августа въ 21 день... дано изъ Ростова успенья пресвятые Богородицы соборнымъ попу Кирьяку да дьякону Ивану по сукну по доброму человъку, цъна по два рубли, а пожаловалъ ихъ государь за то, прітьзжали они къ государю съ праздничною святою водою и съ просвирою» ('). Это обыкновение сохранялось и во второй половинъ XVII в. По словамъ Кошихина, въ царствование Алексія Михайловича такіе подарки раздавались всъмъ свяценно-церковно-служителямъ ружныхъ церквей,--однимъ каждый годъ, другимъ чрезъ два, три и пять лътъ. Исчисляя расходы казеннаго двора, онъ говоритъ: «московскихъ и городовыхъ соборныхъ и простыхъ царскихъ церквей попомъ, и дьякономъ и дьячкомъ и пономаремъ дается царское жалованье на платье сукна ежегодь, а инымъ въдва и вътри годы и въпять лътъ... И у тъхъ у всъхъ церквей будетъ всякаго чину служебниковъ больши 18000 человъкъ» (2).

Въ XVIII в. содержаніе духовенства ругою продолжалось, но съ значительными измѣненіями какъ въ числѣ ружныхъ причтовъ, такъ и въ количествѣ руги. Еще въ 1699 г. Петръ I повелѣлъ прекратить выдачу руги тѣмъ соборамъ и церквамъ, за которыми были приходскіе дворы, земли, сѣнные покосы, мельницы, рыбныя лов-

(2) Коших. о Россіи. стр. 58.

<sup>(</sup>в) Доп. къ акт. ист. т. І. № 131. стр. 191 и 209.

ли, и оставилъ при однихъ доходахъ отъ приходовъ и угодьевъ (<sup>1</sup>). Въ 1736 г. бывшей тогда коллегіи экономіи для ружныхъ церквей поручено было составить новые штаты, которые и были составлены и 24 мая 1740 г. высочайпе утверждены (<sup>2</sup>). Въ 1764 г. произошла новая перемъна въ содержании ружнаго духовенства. По штатамъ, учрежденнымъ въ этомъ году, ружные каоедральные соборы получили новые оклады жалованья на ряду съ другими каоедральными соборами; а тъмъ соборамъ и церквамъ, которые получали ружнаго жалованья не болъе 10 руб. положено не произволить жалованье. от-

руб., положено не производить жалованье, отдавши священноцерковнослужителей тъхъ церквей на попеченіе епархіальныхъ архіереевъ (\*).

Приходское духовенство получало содержаніе отъ своихъ приходовъ и изъ нъкоторыхъ другихъ источниковъ. Главный и существенный доходъ отъ прихожанъ заключался въ благодарныхъ приношеніяхъ за исправленіе христіанскихъ требъ. Мъра приношеній за требоисправленіе зависъла обыкновенно отъ усердія прихожанъ; поэтому положительныхъ постановленій объ этомъ не встръчается ни у царей, ни у епископовъ. Петръ I имълъ намъреніе даже совсъмъ прекратить эти приношенія, обезпечивъ содержаніе ду-

- (1) Указъ 12 мая 1699 г.
- (2) Книга штатовъ, ч. II. отд. III. № 8118.
- (в) Полн. собр. зак. т. ХVІ. № 12060.

ховенства другими средствами. Онъ повелълъ святъйшему синоду, по совъщания съ сенаторами, опредълить для приходскаго духовенства именную подать съ прихожанъ (1); но это повелъніе не было приведено въ исполненіе. Императрица Екатерина II также заботилась о обеспечени духовенства въ содержании, и свою заботу выразила указомъ, которымъ установила опредъленную плату за исправление требъ. Этимъ указомъ положено брать за молитву родильницъ 2 коп., за крещение 3 коп., за вънчание 10 коп., за погребение возрастныхъ 10 коп., за погребеніе младенцевъ 3 коп., за поминовеніе умершихъ довольствоваться добровольными приношеніями, за исповъдь же и причастіе св. таинъ не брать ничего. Впрочемъ, въ томъ же указъ сказано, что это опредъление полагается для людей бъдныхъ и не имущихъ, а людямъ состоятельнымъ предоставляется платить за всѣ требы по своему состоянію и усердію (<sup>2</sup>).

Приходское духовенство пользовалось ругою и нъкоторыми сборами отъ прихожанъ и другими мелкими доходами. Руга большею частію состояла въ хлъбъ. Она собиралась опредъленною мърою съ извъстнаго количества земли, бывшей во владъніи прихожанъ. Кромъ руги, приходскіе священно-церковно-служители получали

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. VI. № 4022. п. 22.

<sup>(\*)</sup> Тамже, т. XVII. № 12378.

отъ прихожанъ два запроса-петровское и оселнее. Запросами назывались сборы разныхъ хозяйственныхъ предметовъ-масла, янцъ и др. Производились они дважды въ годъ-въ Петровъ постъ и осенью. Это пособіе для духовенства, извъстное въ XVIII в., существовало и прежде. О немъ упоминается въ нъкоторыхъ памятникахъ XVII в. Напримъръ, въ одномъ выборъ церковнаго дьячка говорится между прочимъ: «руга ему съ насъ приходцскихъ людей хлъбная луковая (съ лука) (<sup>1</sup>) по старинъ таковыми жъ лукошками, какъ и прежніе дьячки сбирали, да сверхъ хлъбной руги ему жъ сбирать съ насъ два запросу, петровское и осеннее, кто что дастъ» (<sup>2</sup>). Изъ этихъ словъ видно, что мъра хлъбной руги не была установлена закономъ, а опредълялась мъстнымъ обычаемъ, и слъдовательно въ разныхъ мъстахъ была различна. Хлъбная руга и другіе сборы существовали и въ Малороссіи; тамъ они были извъстны подъ именемъ роковщины (отъ польскаго слова рокъ, годъ) (3). Въ Малороссія приходскія церкви по городамъ и селамъ пользовались еще доходами отъ цеховъ. Всв мастеровые люди издревле приписывались къ церквамъ и составляли нъкоторый родъ церковнаго брат-

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Лукъ — древняя мѣра земли. См. слово «лукъ» въ слов. перковно-слав. и русск. языка, составл. 2 отд. импер. академ. наукъ.

<sup>(\*)</sup> Акт. юрид., взд. 1838 г. № 286.

<sup>(5)</sup> Опис. кіево-со+. соб. стр. 258.

ства. Они имъли общественные, сборные домы, которые назывались цеховыми и почитались церковными. При цеховыхъ домахъ были учреждены кружки, въ которыя поступали деныти за принятіе въ цехъ (безъ чего никто не имълъ права заниматься ремеслами), за нарушеніе закона, опредъленнаго для цеховъ, за позволеніе имъ по нъскольку разъ въ годъ, въ нъкоторые праздники, продавать при церквахъ медъ и другіе напитки. Деньги изъ кружки поступали въ пользу церкви и церковнаго причта. Въ 1745 г. цеховые были приписаны къ посадамъ и положены въ подушный окладъ, и доходъ отъ нихъ въ пользу духовенства прекратился (').

Болѣе постояннымъ и вѣрнымъ источникомъ содержанія для приходскаго духовенства были зелми. Церкви городскія имѣли даже земли, населенныя крестьянами. Вотчины были пріобрѣтаемы церквами приходскими, какъ и соборами, посредствомъ духовныхъ завѣщаній. Впрочемъ вотчины имѣли очень не многія приходскія церкви. Изъ духовныхъ грамотъ, помѣщенныхъ въ разныхъ изданіяхъ памятниковъ отечественной древности, видно, что князья, кыягини и частныя лица отказывали вотчины большею частию монастырямъ, соборамъ каоедральнымъ и уѣзднымъ, а рѣдко церквамъ приходскимъ. Въ 1764 г. вотчины были отобраны, а священно-церковно-слу-

(1) Опис. кіево-сон. воб. стр. 265 и 266.

жителямъ положено жалованье наравнъ съ соборами третьяго класа. Церквей приходскихъ, имъвшихъ за собою вотчины, насчитывалось тогда по городамъ и пригородамъ до 105 (<sup>1</sup>). Къ тъмъ изъ городскихъ церквей, которыя не имъли постоянныхъ и върныхъ доходовъ, по царскимъ граматамъ, отмежевывались не большія участки земли пашенной и луговой. Изъ писцовой книги'г. Бълева тульской губерніи видно, что тамъ десять приходскихъ церквей имъли земли въ бълевскомъ уъздъ, примежеванныя къ нимъ въ началъ XVII в. по граматамъ царя Михаила Θеодоровича (<sup>2</sup>). Кромъ земель, церкви приходскія имъли другія недвижимыя имущества, — лавки, сады, огороды, мельницы и проч.

Для сельскаго духовенства земля издавна служила однимъ изъ средствъ содержанія. Но пользованіе ею долго не было опредълено законами. Земли, какъ пособія для содержанія сельскихъ священно-церковно-служителей, были произвольнымъ даромъ прихожанъ. Еще Герберштейнъ говорилъ о своемъ времени: «священники содержатся по большей части подаяніемъ прихожанъ; имъ отводятся домики съ полями и лугами, откуда они пріобрътаютъ себъ содержаніе своими руками, или помощію прислуги, по примъру деревенскихъ жителей» (<sup>3</sup>). Такой, порядокъ пользо-

(\*) Res Moscov. pag. 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Книгѣ штатовъ ч. II. отд. III. примѣч. 13 къ № 12060.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Бълевская вивлюника, изд. 1858 г. т. П. стр. 134 – 144.

ванія землею продолжался и въ XVII в. Впрочемъ, въ XVII в. встръчаются уже обстоятельные наказы объ отводъ сельскимъ церквамъ извъстнаго количества земли. Въ 1622 г. наказомъ писцамъ повелъно было отводить къ церквамъ по 10, 15 и 20 четвертей въ каждомъ изъ трехъ полей, изъ помъстныхъ и порозжихъ земель, которыя лежатъ не далеко отъ церкви. Тоже повельние повторено въ наказъ 1677 г. Несмотря однако на то, что въ продолжение XVII в. состоялись уже обстоятельные наказы объ отмежеваніи земель къ сельскимъ церквамъ, даже въ концъ этого въка многія церкви не имъли еще земли. Въ 1680 г., когда производилось межевание земель по московскому уъзду, патріархъ Іоакимъ подалъ челобитную царю Өеодору Алексіевичу, въ которой просилъ его надълить землею бъдныя, нуждающіяся церкви. По челобитью патріарха, состоялся новый наказъ. Въ этомъ наказъ точнъе опредълено количество земли для церквей: вельно отводить земли въ количествъ, соразмърномъ съ величиною дачъ тъхъ селъ и деревень, къ которымъ принадлежитъ церковь: съ 600 четвертей-по 20 четвертей, съ 500 и ниже до 100-по 15 четв., со 100 и ниже по 10 четв. въ каждомъ полъ (1). Тоже самое сказано въ писцовомъ наказъ 1684 г. (<sup>2</sup>).

- (<sup>в</sup>) Полн. собр. зак. т. II. № 832. ст. 4.
- (<sup>2</sup>) Тамже, № 1074.

.

По указу 1754 г., отводили земли къ церквамъ, не имъвшимъ еще ихъ, въ количествъ, опредъленномъ прежними наказами, съ прибавкою сънныхъ покосовъ по копнъ на четверть пахатной церковной земли (). Причты нъкоторыхъ церквей, состоявшие на ругъ отъ своихъ прихожанъ, не имъли земли до 1766 г. Въ этомъ году, при размежевании земель во всей империи, велъно отвести землю ко всъмъ церквамъ, по 30 десятинъ на пашню въ трехъ поляхъ, и по 3 десятины на сънные покосы. Впрочемъ, священноцерковно-служители, получавшие ругу отъ прихожанъ, и теперь не были введены во владъніе землею. Земля была отведена только на тотъ случай, если прихожане не захотять содержать причтъ ругою или сами священно-церковно-служители не будутъ довольствоваться этимъ содержаніемъ (<sup>2</sup>).

Сельское духовенство, подобно другимъ духовнымъ владъльцамъ земель, имъло право принимать на свои земли половниковъ. Но этимъ правомъ могли воспользоваться не многіе причты; потому что земли было такъ мало, что нечего было отдавать изъ половинной прибыли. Сельскіе священно-церковно-служители, не имъя средствъ содержать прислугу или нанимать поденьщиковъ, большею частію обработывали данную имъ зем-

<sup>(\*)</sup> Полн. собр. зак. т. XIV. № 10237.

<sup>(2)</sup> Тамже, т. XVII. № 12579 # 12689. г.з. Х. ст. 1, 4 # 5.

лю собственными руками. Императоръ Павелъ I, заботившійся объ улучшеніи состоянія всего приходскаго духовенства, желалъ улучшить положеніе и сельскихъ священно-церковно-служителей, освободивъ ихъ отъ тяжелыхъ и неприличныхъ духовному сану работъ земледъльческихъ. Въ именномъ указъ, данномъ на имя святъйшаго сунода 18 декабря 1797 г., онъ говорить : «въ приходахъ, гдъ священники и церковно-служители состоять не на окладахъ, но содержание свое отъ земли имъ опредъленной имъютъ, признаемъ за приличное, чтобы таковая земля въ извъстномъ по пропорція количествъ точно къ церкви отведена была, и сей церковный удвлъ общими трудами прихожанъ обработанъ былъ» ('). Святъйшій сунодъ, по совъщаніи съ сенатомъ, представилъ свой докладъ по этому предмету. Находя неудобнымъ обработывать церковную землю общими трудами прихожанъ, онъ предлагаль: 33 десятины пашенной и сънокосной земли, назначенной для церквей, считая на всегда церковнымъ удъломъ, присоединить къ дачамъ прихожанъ и предоставить имъ пользоваться ею. съ тъмъ чтобы они давали на содержание священниковъ и церковно-служителей такое количество хлъба, какое можно собрать съ 33 десятинъ при среднемъ урожав, – хлъба всъхъ родовъ: ржи, пшеницы, ячменя, овса, словомъ, глъ

(\*) Полн. собр. зак. т. ХХІУ. № 18973.

какой родится, и также свна, соломы и гуменнаго корма, необходимаго для скотоводства, или предоставить священно-церковно-служителямъ на волю условиться съ прихожанами получать деньгами по справочнымъ цвнамъ за то количество хлъба и другихъ произведеній, какое будетъ собираться съ церковной земли. Докладъ былъ высочайше утвержденъ 11 января 1798 г. ('), а особымъ указомъ предписано было немедленно привести его въ исполнение. Но этотъ указъ прежде, чъмъ былъ введенъ въ повсемъстное дъйствіе, былъ отмененъ въ 1801 г., потому что исполнение его встрътило разныя затрудненія и неудобства. Такимъ образомъ благодътельное желаніе монарха не осуществилось на дъль.

Священно-церковно-служители домовыхъ церквей, составлявшие прежде особые причты, получали жалованье отъ тъхъ лицъ, которымъ принадлежала церковь. Вотъ что говоритъ Кошихинъ о содержании священниковъ при такихъ церквахъ: «и даютъ они бояре и ближніе люди попомъ своимъ жалованье, по сговору, погодно, и дается женатымъ людемъ попомъ помъсечный кормъ и ъствы и питье, а вдовые попы ъдятъ съ боярами своими вмъстъ за столомъ, у кого что прилучилось» (<sup>2</sup>).

Обозръвая содержание городскаго и сельскаго духовенства, мы исчислили всъ средства содер-

(\*) Komux. o Poccin. r.J. XIII. 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Полн. собр. зак. т. XXV. № 18316.

жанія, которыя были въ распоряженія нашего духовенства въ XVII и XVIII столътіяхъ. Но исчисленныя средства не были повсемъстными и постоянными. Они существовали не вездъ, не во всъхъ епархіяхъ, и не всъ вмъстъ, а въ разныхъ мъстахъ Россіи порознь: гдъ духовенство пользовалось одними средствами, тамъ не было другихъ. Они часто измънялись: одни были отмънядругія были вводимы снова. Поэтому не емы. повсемъстно — равномърнаго распредълебыло нія средствъ содержанія для духовенства: индъ духовенство имѣло достаточное содержание, а индъ, и большею частію, жило въ крайней нуждъ и бъдности. Екатерина II говорила о своемъ времени: «соборы и бълое священство такъ были не уравнены, что одни предъ другими весьма малые доходы, а друге и никакихъ не имъли» (1). Достаточными способами содержанія пользовалось только соборное, особенно каеедральное. духовенство, и то не само по себъ, а потому, что получало часть доходовъ архіерейскихъ, обильныхъ и даже богатыхъ, и кромъ того пользовалось особыми, посторонними доходами. Такъ. причтъ новгородскаго софійскаго собора получалъ вънечныя пошлины въчетырехъ пятинахъ новгородскихъ, пошлины съ выдачи антимисовъ и отъ освященія церквей около Новгорода, разные взносы по праздникамъ отъ городскихъ церквей

(<sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. XVI. № 12060.

пяти концевъ новгородскихъ, жалованье 32 СЪ царскія панихиды и еще ругу отъ царя деньгами и хлъбомъ ('). Нъкоторые соборы владъли вотчинати и богатыми угодьями. Но богатые источники доходовъ для соборнаго духовенства существовали только въ XVII в. Въ продолжение XVIII в. они постепенно были ограничиваемы и сокрашаемы. Съ 1699 г. была прекращена руга для твхъ соборовъ, которые имъли земли и угодья. Въ 1730 г. отняты вънечныя пошлины, которыя доставляли значительный доходъ духовенству соборному. Остались вотчины, угодья и нъкоторые сборы съ приходскаго духовенства. Въ 1764 г. были отобраны уже и вотчины и вмъсть съ темъ отмънены всъ сборы и пошлины въ пользу соборнаго причта. Нечего говорить о томъ, какъ несоразмърно было положенное жалованье съ прежними доходами, какъ недостаточно было оно для обезпеченія духовенства: цифра жалованья говоритъ сама за себя (<sup>2</sup>). Духовенство ружныхъ церквей не имъло также достаточнаго содержанія. Правда, нъкоторыя изъ ружныхъ церквей имъли приходы, за другими были земли и угодья, и руга, въ соединении съ другими доходами, доставляла безбъдное содержание причту. Но въ 1699 г. отмънена руга для церквей приходскихъ на томъ основания, что священно-цер-



<sup>(&</sup>lt;sup>х</sup>) Акт. арх. эксп. т. Ш. № 306.

<sup>(\*)</sup> См. выше стр. 157 примяч. 1.

ковно-служители приходскихъ церквей получаютъ доходъ отъ своихъ приходовъ. Не забудемъ при этомъ, что руга производилась только малоприходнымъ церквамъ, при которыхъ прихожане не могли содержать причта и слъдовательно руга не составляла излишества, а была необходимымъ пособіемъ при крайней скудости другихъ средствъ содержанія. Въ тоже время прекращена руга и для тъхъ ружныхъ церквей, за которыми были земли и угодья. Но количество земли было иногда такъ незначительно, что и одна церковь, не говоря о причтв, не могла содержаться доходами отъ нея. Причтъ одной бълозерской церкви получалъ руги по 71 руб. и 3 алт. въ годъ. Съ 1703 г. выдача руги была прекращена, потому что за тою церковію была пустошь, на которой ставилось съна до 30 возовъ; а пустошь была дана только на церковковныя потребности — ладанъ, свъчи и вино. Причтъ подалъ императору просьбу, чтобы повельно было выдавать ему прежнюю ругу. На просьбъ послъдовала резолюція: «руги не давать. а довольствоваться тъмъ, чъмъ нынъ довольствуются» ('). Что касается тъхъ ружныхъ церквей, которыя не имъли ни приходовъ, ни угодьевъ; то для содержанія причта ихъ одной руги, безъ постороннихъ доходовъ, было недостаточно, да и та выдавалась не всегда сполна, а иногда и

COB. L.

12

<sup>(1)</sup> Полн. собр. зан т. IV. № 2194-

вовсе не выдавались, и ружное духовенство часто бъдствовало. «Хочется государь», пишетъ въ своей челобитной одинъ священникъ ружной церкви, «мнъ нищему богомольцу твоему государеву за тобою государемъ въ твоемъ государевъ селъ Болтинъ по старинъ, гдъ прежде сего живалъ, жити и кормитися отъ твоей государевой царской милости; заводцу никакого, ни хлъбца, ни клячки нъту, взяти негдъ, а купити нечъмъ.... Милосердый государь, пожалуй меня нищаго богомольца твоего своимъ царскимъ жалованьемъ на хлъбецъ и на клячку,... и ябъ нищей твой богомолецъ, съ женишкомъ и дътишками межъ дворъ волочась въ конецъ не погибъ» (1). Съ 1704 г. по 1739 г. священно-церковно-служителямъ ружныхъ церквей въ Новгородъ выдавалось жалованье половинное, и оттого они пришли въ крайнюю бъдность. Въ 1739 г. они подали въ кабинетъ министровъ прошеніе о выдачъ имъ полной руги, въ которомъ писали, что они на половинномъ жалованьъ содержать себя не могутъ, и что «многіе уже священники и церковники, за неполучениемъ жалованья, для искания пропитания разошлись, и отъ того св. церкви многія стали быть впуств» (<sup>2</sup>). По ихъ прошенію, изъ кабинета министровъ предписано было штатсъ-конторъ выдавать имъ полное жалованье. Но еще

- (<sup>1</sup>) Акт. нст. т. II. № 126.
- (\*) Полн. собр. зак. т. XI. № 8409.

Digitized by Google

прошло 16 лътъ, пока штатсъ-контора, по требованію святвишаго синода, стала выдавать темъ церквамъ ругу сполна (1). Нри Аннъ Іоанновнъ въ 1736 г. положено было составить новый штать о ружникахъ. Пока штатъ составлялся, ружное доховенство при многихъ церквахъ оставалось безъ всякаго пособія (<sup>2</sup>). Приходское духовенство въ городахъ получало главный и существенный доходъ отъ приношений за требы; но эти приношенія, какъ и самыя требы, были случайны, и, будучи произвольнымъ даромъ прихожанъ, не могли быть върнымъ и надежнымъ средствомъ содержанія. Впослъдствіи хотя и была опредълена постоянная плата за требоисправления; но положенная плата была такъ ничтожна, что ею одною вельзя было содержаться и одинокому, безсемейному священнику. Были, правда, за приходскими церквами недвижимыя имущества — лавки, домы или земли и угодья; но такие источники доходовъ имъли не многія церкви. Переходимъ къ духовенству сельскому. Сельское духовенство пользовалось или ругою, или землею — чъмъ нибудь однимъ: гдъ была земля, тамъ не было руги и наоборотъ. Болъе върнымъ средствомъ содержанія его была земля. Но въ XVII в. землю имъли далеко не всъ церкви. Въ концъ XVII

(<sup>в</sup>) Полн. собр. зак. т. XIV. № 10555.

(\*) Тамже, т. Х. № 7992. т. ХІ. № 8044.

12\*

н въ первой половинъ XVIII в. вышло нъсколько указовъ, которыми велъно было отмежевать ко встямъ церквамъ опредвленное количество земли изъ крестьянскихъ и помъщнчьихъ дачъ; НÒ до временъ Екатерины II межевание производилось пополамъ съ гръхомъ. Помъщики и крестьяне не хотвли уступить часть своей земли въ пользу духовенства, или вонсе не давали земли, а если и давали, то землю безплодную, негодную къ обработкъ, притомъ въ мъстахъ отдаленныхъ отъ церкви и не имъвшихъ удобнаго сообщения съ селомъ, чъмъ отнимали у духовныхъ всякую возможность обработывать данныя имъ участки. «Нъкоторые владвльцы, говорится въ сенатскомъ указъ 2 іюля 1767 г., къ построеннымъ въ селеніяхъ церквахъ, у которыхъ они въ приходахъ, и къ твмъ селеніямъ своими дачами прикосновенны, положенной пропорции земни самонзвольно не даютъ» (1). Въ другомъ сенатскомъ указв 11 октября 1775 г. сказано: «владъльцы къ церквамъ изъ дачъ своихъ земли мають не въ близости, а въ самой отъ церквей • отдаленности, и въ такихъ мъстахъ, гдъ они суть худаго качества, а при всемъ томъ и къ темъ отдаваемымъ въ отдаленности землямъ для цробзда къ нимъ дорогъ не оставляютв, и темъ отъемлютъ всъ способы у церковно-служителей къ обработыванію ихъ, такъ, что они остаются

(<sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. XVIII. № 12925.

совсъмъ безплодными» (1). Такимъ образомъ, сельское духовенство и собственнымъ трудомъ не могло пріобрътать себъ содержаніе безъ непріятностей, обидъ и притвснений. Еще хуже было положение духовенства, состоявшаго на ругъ отъ прихожанъ. Руга не была опредвлена закономъ; она была добровольнымъ подаяніемъ прихожанъ, такъ что прихожанинъ могъ дать и не дать ругу духовенству, а духовенство не могло требовать ея отъ него. Правда, руга при самомъ поступленіи священно-церковно-служителей въ приходъ условливались взанинымъ договоромъ между ними и прихожанами; но договоръ не былъ обеспеченъ никакимъ ручательствомъ, и прихожане могли выполнять и не выполнять его. Припомнимъ, что назначение на церковныя должности зависьло не столько отъ власти духовной, сколько отъ выбора прихожанъ, а прихожане, для своихъ выгодъ, часто выбирали въ священноцерковно-служители такихъ людей, которые соглашалысь какъ можно менъе требовать себъ отъ нихъ обеспеченія въ содержанін. Это было твмъ удобные для прихожань, что къ концу XVII в. духовенство слицкомъ умножелось. Искателей церковныхъ мъстъ время отъ времени становилось больше и больше, а самыя мъста прибывали единицами. Въ XVIII в. начались разборы **ДУХОВСЮ**СТВА, ЛИШНИХЪ СТАЛИ ОТДавать въ солда-

(<sup>4</sup>) Полн. собр. зак. т. ХХ. № 14377.

ты. Тогда всякій, кому грозила опасность, готовъ былъ согласиться на самую ничтожную ругу; тогда духовные рады были мъсту, и некогда было думать о томъ, будутъ ли они житъ на полученномъ мъстъ безбъдно...

Такое положение духовенства нашего въ XVII и XVIII стольтіяхъ невольно заставляеть насъ высказать замъчание о томъ, насколько внъшнее состояніе священно-церковно-служителей обезпечивало свободное и успъшное отправленіе ими служенія своего, была ли внъшняя жизнь ихъ устроена такъ, чтобы они съ полною свободою и спокойствіемъ могли всецъло посвятить себя обязанностямъ своего званія и постоянно стремиться къ цъли своего назначения. Содержаніе духовенства не было обеспечено постоянными и върными средствами, и потому священно-церковно-служители, особенно сельскіе, вынуждены были слишкомъ много заниматься земными хлопотами, чтобы пріобрътать себъ содержаніе, -- тъмъ болве, что на нихъ лежали разныя повинности, требовавшія значительныхъ расходовъ. Духовенству дана была земля. Но землю нужно было обработывать; а у бъднаго духовенства нечемъ было нанять рабочихъ, вследствіе чего даже священники принуждены были воздвлывать участокъ данной имъ земли собственнымъ трудомъ, сами исправляли всъ сельскія, земледъльческія работы, сами пахали, съяли и убирали хлъбъ съ поля. А возможно ли совмъ-

стить работы земледвльца съ обязанностями священника? Не отнимали ли эти работы у священниковъ то драгоцънное время, которое они должны бы посвящать на исполнение обязанностей пастырскаго служенія своего? Когда было священнику наблюдать за своими прихожанами, изучать ихъ духовное состояние, готовить для нихъ приличныя поученія, давать имъ духовные совъты и наставленія, если онъ былъ занятъ дълами другаго рода, оставить которыя эначило обречь себя на нищету и голодъ? Не только проповъдывать слово Божіе благовременно и безвременно, какъ заповъдуетъ св. апостолъ, но даже исправлять богослужение и требы иногда не доставало времени священнику, занятому земледъльческими работами; потому что эти работы требуютъ своевременнаго исправленія и нельзя отлагать ихъ до болъе досужнаго времени, иначе трудъ пропадетъ даромъ. Люди, близко знакомые съ бытомъ сельскихъ священниковъ, хорошо понимали неудобства такого положения ихъ. Послушаемъ, что говоритъ объ этомъ Посошковъ. «У насъ въ Россіи сельскіе попы питаются своею работою, и ничъмъ они отъ пахатныхъ мужиковъ не отмънны ; мужикъ за соху, и попъ за соху, мужикъ за косу, и попъ за косу, а церковь святая и духовная паства остается въ сторонъ. И отъ такого ихъ земледълія многіе христіане помираютъ не токмо несподобившися пріятія твла Христова, но и покаянія

лишаются и умирають яко скоть. И сіе како бы поисправити, не въмъ; жалованья государева имъ нътъ, отъ міру никакого подаянія имъ мътъ же, и чъмъ имъ питатися, Богъ въсть... А у коихъ церквей по одному попу, то, чаю, и во весь годъ обеденъ десятка другаго не отслужитъ; понеже аще пашни ему не пахать, то голодну быть. И ради земледъльства поповскаго стоятъ церкви Божіи, яко пустыя храмины, безъ славословія Божія, а православные христіане умирають за ихъ земледвльствомъ ничемъ же отменнно отъ скота. И сельскіе пресвитеры ничъмъ не отмънны отъ простыхъ мужиковъ: мужикъ за соху, и попъ за соху, и въ праздничный день гдъ было идти въ церковь на славословіе Божіе, а попъ съ мужиками пойдетъ овины сушить, а гдъ было объдню служить, а попъ съ причетники хлъбъ молотить; а въ таковыхъ суетахъ живуще не токмо стадо Христово пасти, но и себя не упасти» (1). Духовенство находилось слишкомъ въ большой зависимости отъ прихожанъ, особенно тамъ, гдъ оно состояло на ругъ отъ прихода. Здъсь безбъдное состояніе священниковъ вполнъ зависъло отъ расположенія прихожанъ; а чтобы поддержать это расположение, отъ священника требовалась иногда не малая жертва не только въ отношении къ собственному достоинству, но и въ отношении къ долгу: онъ вынужденъ былъ

(1) Книга о скудости и богатствъ. стр. 23 и 27.

постыдно унижаться, раболъпствовать нногда предъ своими прихожанами, потворствовать ихъ слабостямъ и порокамъ, молчать тамъ, гдъ слъдовало бы дъйствовать всею силою пастырскаго обличения. Худо было священнику, если ему случилось потерять расположение своихъ прихожанъ по чему бы то ни было, потому ли, что онъ не понравился имъ ревностію по своемъ долгъ, строгостію къ ихъ слабостямъ, или потому, что мастойчиво требовалъ отъ нихъ обеспечение въ своемъ содержании: его или лишали средствъ къ существованию, такъ что онъ поневоль долженъ былъ оставить приходъ, или сами отказывали ему отъ мъста и избирали къ церкви другаго, часто безъ въдома духовной власти. Такое самоуправство они почитали даже дъломъ законнымъ: пользуясь правомъ назначать людей къ посвящению на церковныя степени по своему выбору, они думали, что имъ принадлежитъ такое же право располагать церковными мъстами и духовными лицами. Перемънить священника, отказать одному и принять другаго, не было никакого затрудненія, когда было много священниковъ безмъстныхъ, перехожихъ. Существование перехожихъ священниковъ было между прочимъ одною изъ причинъ, почему прихожане часто перемъняли у себя священниковъ Являлся въ приходъ перехожій священникъ, объявлялъ, что онъ не будетъ требователенъ въ обезпечени содержания своего, что будетъ довольствоваться тъмъ, что дадуть : его

принимали, а мъстнаго священника высылали изъ прихода. Въ 1685 г. псковский митрополить Маркеллъ писалъ къ царямъ Іоанну и Петру Алексіевичамъ, что «въ Псковъ и пригородъхъ съ увзды сто шестьдесятъ церквей, и надъ тъми де церквами архіереи воли не емлютъ,... владъютъ мужики и корчемствуютъ церквами, на всякій годъ сговариваются со священниками на дешовую ругу, кто менши руги возьметъ, хотя которые попы и піаницы и безчинники..., и отъ того архіерею великое преобидъніе и безчестіе, что церквами архіерей не владветъ, а владвютъ мужики, а свъщенники бъдные и причетники у нихъ вмъсто рабовъ и говорить противъ нихъ ничего не смъютъ» (1). Если у простыхъ мужиковъ священники были вмъсто рабовъ и говорить противъ нихъ ничего не смъли; то что сказать о священникахъ въ селахъ помъщичьихъ, гдъ священники были часто изъ кръпостыхъ крестьянъ? Кръпостный крестьянниъ, поставленный во священника, оставался почти въ тъхъ же отношенияхъ къ помвщику, въ какихъ былъ въ состояни кръпост-Перемъна званія не производила номъ. почти никакой перемъны въ ихъ отношенияхъ: помъщикъ, уволивший своего крестьянина для производства во священника, видълъ въ немъ, какъ и прежде, своего раба и слугу; и если священникъ имвлъ несчастие впасть въ немилость господина,

(<sup>1</sup>) Акт. ист. т. V. № 122.

ему приходилось испытать всю жестокость барскаго гнъва; съ нимъ была такая же расправа, какъ и съ кръпостными людьми, для него были твже наказанія и побои. Что оставалось двлать бъдному священнику? Перейти къ другой церкви онъ не могъ, будучи обязанъ закономъ по смерть служить въ помъстьъ своего прежняго господина. Да если бы священникъ и могъ перейти въ другой приходъ, у помъщика всегда было средство удержать его. Жаловаться и искать покровительства у начальства своего было безполезно. Священники очень хорошо знали по собственному опыту, что жалобы не поведутъ ни къ чему, потому что духовное начальство поставлено было внъ всякой возможности поставить пом'вщиковъ въ должное отношеніе къ духовенству: какую же они могли имѣть надежду найти у такого начальства покровительство себв? И бъдные священники, затаивши страданія въ сердцъ, молчаливо переносили всъ обиды и притъсненія. «Нъкоторые помъщики, говорится въ сенатскомъ указъ 15 апръля 1769 г., священно-церковно-служителей не только побоями, но и наказаніями на тълъ оскорбляють; напротивъ того обиженные вные отъ свътскихъ командъ по просьбамъ своимъ удовлетворенія не получаютъ, а другіе по причинъ своего неимущества отъ суднаго по формъ процесса отрицаются» (<sup>1</sup>). Какое нравственное вліяніе на народъ могли

(<sup>1</sup>) Полн. собрание зак. т. XVIII. № 13286.

нмъть священики, отвсюду стъсненные, забитье, тяжкими обстоятельствами жизни? подавленные Такое положение убивало ихъ, подавляло въ нихъ силу и ревность духа, вело къ нравственному ослабленію. Стъсненные отвсюду, забитые грубымъ и жестокимъ обращеніемъ людей высшихъ и низшихъ, они чувствовали свое унижение предъ обществомъ, и, не имъя средствъ подняться на высоту общественнаго положенія, стали нравственно слабъть, забывали свое назначение, и, свыкшись съ худымъ мнъніемъ о нихъ общества, свыклись и съ грубымъ образомъ жизни и позволяли себъ вногда самыя мрачныя дъла. Поэтому если люди прошлыхъ въковъ часто жалуются на современное имъ духовенство, заявлял, что многіе священники мало соотвътствовали своему назначеню, не имъли должнаго вліянія на народъ, нерадълн о своемъ служени, и сами неръдко позорили себя неприличными своему званію дълами, мы не столько должны осуждать и упрекать ихъ за эти недостатки, сколько сожальть о томъ, что въ самой жизни ихъ много было обстоятельствъ, чисто внъшнихъ, отъ нихъ вовсе независящихъ, которыя служили одною изъ важнъйшихъ причинъ этихъ недостатковъ.

#### ПРАВИЛА СВ. ПЕТРА МИТРОПОЛИТА

(1308-1326 г.).

Митрополитъ св. Петръ былъ поставленъ въ архипастыря русской Церкви въ Константинополв. По прибыти оттуда въ Россию, св. Петръ съ особенною ревностію приступилъ къ благоустроенію Церкви русской. Не обременяясь ни преклонностію лътъ, ни тяжестію бользни, дъятельный архипастырь совершалъ неоднократныя путешествія по своимъ епархіямъ для обозрънія состоянія ихъ церквей, умиротворялъ враждующихъ, кротко обличалъ непокорныхъ истинъ, исправлялъ отступления отъ древнесоборныхъ и отеческихъ постановлений. Памятниками пастырской ревности и архипастырской власти митрополита св. Петра остались, между прочимъ: правило касательно вдовыхъ священниковъ, посланіе предъ наступленіемъ поста, и посланіе къ игуменомъ, попомъ и діакономъ.

Св. Петръ при обозръніи своихъ епархій замътилъ нъкоторыя неисправности въ жизни клира и мірянъ. Священники, мало того, что не заботились объ исправлении поведения пасомыхъ, не ръдко сами къ соблазну мірянъ впадали въ разныя преступленія. Иные замъчены были въ нетрезвости, другіе, овдовъвъ, вели жизнь не цъломудренную и однакоже продолжали свое служеніе, иные занимались торговлею и отдавали въ ростъ деньги, нъкоторые не соблюдали всъхъ необходимыхъ условій при совершеніи таинствъ. Эти и подобные безпорядки въ клиръ сопровождались пагубнымъ вліяніемъ на жизнь мірянъ, соблазнявшихся зазорнымъ поведеніемъ пастырей. Осуждая неодобрительные поступки священниковъ, св. Петръ предложилъ имъ правила, которыми они должны руководствоваться въ двлъ соверщенія таинствъ, въ дълъ собственнаго поведенія и жизни и въ своихъ отношеніяхъ къ пасомымъ.

Въ древней Россіи съ давнихъ поръ былъ обычай совершать таинство крещенія и чрезъ обливаніе. Допуская такой образъ совершенія крещенія, по примъру первенствующей церкви, только въ крайнихъ случаяхъ, пастыри русскіе всегда осуждали его, когда онъ употреблялся безъ особой нужды. Поэтому и св. Петръ въ посланіи предъ наступленіемъ великаго поста, запрещая совершать крещеніе посредствомъ обливанія водою, повелѣваетъ совершать его чрезъ троекратное по-

груженіе въ воду (<sup>1</sup>). Говоря далѣе о таинствѣ брака, св. Петръ, подобно своимъ предшественникамъ, осуждаетъ брачное сожитіе безъ благословенія Церкви. Это послѣднее правило направлено, вѣроятно, противъ тѣхъ, которые, по примѣру вдовствующихъ іереевъ, небрежно относились къ требованіямъ цъломудрія и предписаніямъ Церкви о бракъ.

Обличая пороки клириковъ, св. Петръ предлагаетъ правила противъ лихоимства, нетрезвости и непристойной жизни вдовствующихъ священнослужителей.

Духовенство того времени занималось иногда дълами несовмъстными съ его призваніемъ, какъ напримъръ торговлею. Такія занятія отвлекали его обыкновенно отъ надлежащаго исполненія своихъ пастырскихъ обязанностей и ръшительно воспрещены древними церковными правилами. Поэтому св.- Петръ, возобновляя эти правилами. Поэтому св.- Петръ, возобновляя эти правилами. Строго запрещаетъ духовенству производить торговлю и отдавать деньги въ ростъ. Но особенно возмущала и глубоко оскорбляла святителя нетрезвость священниковъ всъхъ и зазорное поведеніе вдовыхъ. Поэтому правила противъ этихъ двухъ пороковъ отличаются особенною строго-

(<sup>2</sup>) Тамже.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Посланіе предъ наступленіемъ великаго поста. Образъ совершенія таинства крещенія чрезъ обливаніе не прекратился однако и послѣ; противъ него писали и послѣдующіе святители русскіе: Кипріанъ, Фотій и св. Іона.

стию. Нетрезваго іерея, предписываеть архипастырь, непочитать истиннымъ іереемъ Христовымъ (1). Что же касается священниковъ вдовыхъ; то священнодъйствія имъ первосвятитель дозволяеть только подъ твмъ единственнымъ н непремъннымъ условіемъ, если они постригутся въ иноки. Побуждениемъ къ такому опредълению было, безъ сомнънія, соблазнительное поведение вдовыхъ священниковъ. Въроятно также. что безчиніе ихъ было слишкомъ велико, потому что святитель предложилъ это правило, какъ общую мвру, которая должна простираться на всвхъ вдовыхъ іереевъ. Правило это, постановленное въ первый разъ въ русской Церкви св. Петромъ. имъло значение и исполнялось на дълъ и въ послвдующія времена. Отцы московскаго собора 1503 года, свидътельствуясь предписаніями св. Петра, повторили его правило касательно вдовыхъ священниковъ (<sup>2</sup>). На соборъ стоглавомъ правило это приводилось подъ именемъ «иже во святыхъ отца нашего Петра митрополита всея русія» (\*).

Искореняя пороки въ жизни клира и исправляя неисправности въ священнодъйствіяхъ, св. Петръ имълъ попеченіе и о насажденіи въ своей паствъ добродътелей. Съ этою цълію, предписывая

- (\*) Прав. Собесъд. 1863 г. ч. 2. стр. 356.
- (в) Стогл. гл. 77. стр. 346. К. 1862.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Crecass. r.t. 77. crp. 346. Kasans. 1862.

удаленіе отъ преступленій, онъ призываетъ пасомыкъ своихъ - и прежде всъхъ духовенствокъ подвигамъ добродътеля. Основание для этого СВЯТИТЕЛЬ УНАЗЫВАЕТЪ ВЪ ТОМЪ ВЫСОКОМЪ ДОСТОинствъ, какимъ Богъ почтилъ служителей алтаря. «Знайте дъти, писалъ архипастырь игуменомъ, попомъ и діакономъ, въ каковое достоинство вы призваны Богомъ; вы называетесь стражами Церкви и пастырями словесныхъ овецъ. Будьте же истинными пастырями, подражайте Інсусу Христу, украшайтесь добродътелями, старайтесь, чтобы имени вашему соотвътствовали ваши дъла». Опредъляя обязанности пастырей къ пасомымъ. св. Петръ предписываетъ священникамъ пріучать народъ къ церкви, наблюдать за благочиниемъ въ ней, внушать, чтобы во время поста всъ пріобщались св. таинъ, а непріобщающихся повелъваетъ лишать іерейскаго благословенія; ибо то не христіане. — Въ древней Россіи поединки были однимъ изъ судебныхъ доказательствъ и способовъ рвшенія спорныхъ дълъ. Поединки перешли въ Россію съ запада, гдъ они были особенно распространены. Законами гражданскими поединки не были воспрещаемы; но законы церковные всегда осуждали этотъ вредный, но обжившійся, обычай. Такъ и св. Петръ убивающихъ на поединкахъ называетъ убійцами. - Этими правилами, по намъренію святителя, священники должны были руководиться въ отношении

СОБ. І.

13

÷3.

3

къ пасомымъ. А дабы указать истинное достоинство священнослужителей и расположить пасомыхъ къ повиновению имъ, св. Петръ говоритъ, что іерей служащій честнъе царя (<sup>1</sup>).

(<sup>1</sup>) Рун. волокол. монаст. № 282. Обозр. русси. духовн. лит. пр. Филар. стр. 67.

ì.

3.00

Digitized by Google

# письмо старообрядца (').

Прилагая при семъ одну почтовую марку, покорнъйше прошу увъдомить меня, можете ли вы мнъ выслать начало «Дъяній вселенскаго собора халкидонскаго», начиная съ первой страницы по 337-ю, а также и начало статьи «Сочиненіе инока Зиновія мниха — Истины показаніе

(<sup>1</sup>) Редакція «Православнаго Собестдника», получивъ это письмо 23 февраля сего 1865 года, помъщаетъ его на страницахъ своего журнала потому, что находитъ его интереснымъ во многихъ отношениахъ: въ немъ живо представляется та мрачная, непросвъщенная, чуждая втротерпиности и полная изувтрства среда, которую составляютъ въ России раскольническия секты и въ защиту или въ пользу которой стали ратовать у насъ, въ послѣднее время, нѣкоторыя лица; съ другой стороны, изъ него видно, что въ этой средъ всегда есть добрыя души, которыя готовы обратиться къ православной Церкви, лишь бы дошло до нихъ слово истины, устно или письменно.--При напечатании этого письма поправлено только правописание и прибавлены два слова въ скобкахъ для полноты смысла; а все прочее напечатано со всею точностно. Такъ желалъ этого самъ сочинитель настоящаго письма, котораго редакція искренне благодаритъ за откровенное слово и отъ котораго, равно какъ и отъ другихъ, она желала бы получить побольше откровенныхъ словъ о заблудшихъ братіяхъ нашихъ, для помѣщенія на страницахъ «Правосларнаго Собестаника». Ред.

13\*

Digitized by Google

къ вопросившимъ о новомъ ученіи», начиная съ 1-ой страницы по 325-ю; и если можете, то сколько оба эти начала будутъ стоить? Тогда я вамъ вышлю деньги, и вы мнъ пошлете оныя. Ибо выписанный отъ васъ «Православнаго Собесъдника» 1 экземпляръ за 1864 годъ священникомъ N. N. цринадлежитъ мнъ. А какъ какъ я хочу все это отдать въ переплетъ, потому мнъ и нужно необходимо начало этихъ статей. Смъю надъяться, что вы не оставите моей просьбы безъ

Причина же, почему я не выписалъ прямо на свое имя отъ васъ «Православнаго Собесъдника», есть слъдующая: такъ какъ я старообрядецъ, придерживавшийся до нъкотораго времени, такъ называемаго, австрійскаго согласія, и между твмъ заподозрилъ оное за его происхожденіе и кое-что еще и за другое. А потому я, увидъвши въ объявления, припечатанномъ при журналь «Библіотека для чтенія» въ 1865 году, и прочитавши содержание онаго, предположнаъ непремънно, что найду что нибудь для себя назидательное. А потому и просилъ священника N. N. выписать на свое имя, боясь своихъ собратій до времени, чтобы не встратить со стороны ихъ преждевременную непрілтность, тъмъ болье, что еще нахожусь въ услужения такого же сорта хозяина, какъ и я самъ, только съ тою разницею, что онъ держится поповъ бытлыхъ, или краденыхъ у православныхъ, и исправ-

9

вниманія.

ленныхъ будтобы священникомъ тульскимъ отцомъ Павломъ. И дъйствительно, я не ошибся въ моемъ предположении. Статья «Русский расколъ предъ судомъ истины и Церкви» сильно подъйствовала на меня: противъ всъхъ нашихъ заблужденій такъ ясно говорится, что человъкъ, который маломальски имветъ правильный взглядъ на истину, ръшительно долженъ покориться сей непреложной истинъ. И самое название этой статьи истинно соотвътствуетъ сему. Не знаю, издавали ли вы прежними годами такое самое опровержение противъ раскола? Однако могу смъло сказать, что върно Богъ меня вразумилъ выписать непремънно въ этомъ 1864-мъ году, и я какъ разъ попалъ на свой цълебный пластырь; и на этомъ самомъ върно исполняются слова Господа, гдъ Онъ говорить: «просите, и дастся вамъ, ищите, и обрящете, толцыте, и отверзется вамъ», или же какъ Давидъ говоритъ: «дастъ ти Господь по сердцу твоему, и весь совътъ твой исполнитъ». Конечно, не всъ изъ нашей братія старовъровъ могуть принять сію истину такъ, какъ она есть, но только тв, кои уже понемногу были подготовлены. Я многимъ давалъ прочесть эту статью; но у насъ, какъ извъстно, по общему убъжденію нашихъ безтолковыхъ наставниковъ, никто никогда не хочетъ отдать даже и самой (истинъ) справедливости, если она произнесена православными; даже всъхъ книгъ, находящихся у православныхъ, чуждаются какъ-бы какой заразы;

и когда видятъ, что кто либо изъ нашего брата возмется читать какую либо книгу только не старую, то сейчасъ начинаютъ говорить: «вотъ, взялся читать книги еретическія»! А между твмъ и сами не понимаютъ, что значитъ слово ересь и что еретикъ, а прямо безъ разбора всъхъ честятъ еретиками. А стань кого либо изъ нашихъ увърять, что мы заблуждаемъ, такъ куда вамъ! сейчасъ и ротъ заткнутъ крикомъ да безтолковщиной; между тъмъ не поймутъ сами, никто въ толкъ (не возметъ) хорошенько, что въра истинная должна быть одна, а не двадцать. А у насъ ихъ теперь столько сдълалось, что и счету нътъ.

При семъ прошу не предавать имя мое гласности. А если будетъ это нужно для пользы Церкви, то можете отпечатать, только не подрисывая моего имени и другаго кое-чего, могущаго меня связать; — даже имя священника и мъстечка не объявляйте.

Остаюсь съ истинннымъ моимъ почтениемъ вашимъ покорнъйщимъ слугою N. N.

Прошу восполнить вашимъ разумъніемъ вся мои грамматическія ошибки, потому — я грамматикъ не учился, а потому и не знаю въ точности, гдъ какое слово поставить. N. N.

> Февраля 7. 1865 года.



(2) An and the second of the state of the spectrum of the second of the spectrum of the second of the second of the spectrum of the second of the spectrum of the second of the secon

### ПАМЯТНИКИ

mon a

-1111 f

**ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.** 

#### житіе преподобнаго никодима, кожеозерскаго чудотворца.

Кожеозерская или козеозерская обитель (пустынь), въ которой подвизался преподобный Никодимъ, находится въ олонецкой губерніи и уъздъ, при озеръ Кожъ, отъ котораго и получила свое названіе. Она отстоитъ отъ Онеги ръки, вверхъ, по ръкъ Кожъ, на 50 или 60 верстъ (<sup>4</sup>). Уединенное, лъсистое и болотистое мъсто вполнъ соотвътствуетъ ея пустынному назначению. Еще доселъ, по разсказамъ богомольцевъ, на пути къ ней верстъ по 40 и болъе не встръчается ницакихъ поселений. Но такія-то уединенныя мъста

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> По прежнему географическому дѣленно, она относилась къ каргопольскому уѣзду новгородской епархии. См. житіе преподобнаго и сказаніе о зачалѣ мѣста святыя обители кожеозерскаго монастыря. Сборн. солов. библ. № 182.

и нравились особенно нашимъ пустынножителямъ. Недовольные нравами и обычаями современной жизни, внутренно побуждаемые жить по Богу и для Бога, они хотъли подвизаться въ спасеніи своемъ вдали отъ дъйствительной жизни. Чъмъ пустыннъе природа, чъмъ безлюднъе мъстоположение, тъмъ охотнъе удалялись сюда наши подвижники. Такое настроение духовной жизни русскаго народа особсяню проявялось въ XV в XVI выкахъ, когда положено основание и кожеозерской пустыни.

Основателями ея были священноинокъ Нифонтъ и инокъ Серапіонъ (1). Отъ кого происходилъ Нифонть этогь, неневастно. Серановъ же быль родомъ мусульманинъ, изъ города Казани. Царемъ Іоанномъ Васильевичемъ вмъстъ съ другими плънными приведенный въ Москву, онъ принялъ здъсь врещение съ именемъ Сергія в жилъ въ домъ боярния Захарія Плещеевя. Но вскоръ онъ позналь сусту міра и пожелаль оставить его. Съ этою цилно онъ пришелъ ноъ Москвы въ сказанное мвсто, нашель здъсь священновнока Нифонка и приняль отъ него пострижение. Это было въ 1566 году. Къ Нифонту и Серанону вскоръ стали приходить другие ински, и у нихъ оказался недостатокь въ жизненныхъ пригасахъ. Нифонтъ отправнася въ Москву для сбора подаяний, н пропалъ безъ въсти. Иноки голодали. Серапіонъ

(<sup>1</sup>) Весь этотъ разсказъ взятъ изъ рукописнаго сказанія о зачалѣ иѣс. свят. обит. кож. мон. Сборн. сол. библ. № 182. сань отправился къ онежскимъ жителямъ, которые, узнавъ его труды и благочестие, надавали ему множество хлеба, семанъ и всякаго жита, даля ему даже жернова для молония хльба. Все это съ великимъ трудомъ, по лъсному и топкому пути, по яхамъ и болотамъ и непроходимымъ чащамъ, Сераціонъ перенесъ на себъ. По времени, инони сами стали обработьнать землю, и такимъ образомъ приготовляли себъ пропитание. При-онежские жители, по чувству въры и любви къ Серапіону, приносяли инокамъ все потребное, и даже съ согласія Серапіона, соорудили имъ церковь богоявленія Господня. Съ этого-то времени особенно стали стекаться сюда иноки изъ разныхъ странъ, и положили начало того раздора, вследствие котораго Серановъ несколько разъ долженъ былъ оставлять свою обитель и снова возвращаться въ нее. Неизвъстно, за что иноки вооружились противь него з по сказанию, OHH чико звъри дввій злообразни и неблагодарни явишася къ нему, и не воспомянуша благодъяний его и отеческія любве, творимыя къ нимъ». После многихъ трудовъ и непріятностей отъ брати Серапіонъ умеръ въ 1611 году, оставивъ обитель изобилутощею всякими монастырскими потребами.

Что касается послъдующей судьбы кожеозерской обители, то намъ извастно только то, что въ ней былъ игуменомъ патріархъ Никонъ (<sup>1</sup>),

(<sup>в</sup>) Истор. рос. iep. т. IV. стр. 585.

что въ 1603 году изъ нея вышелъ преподобный Леонидъ, основатель устьнедумской пустыни (1), что въ 1734 г. она сгоръла до основания (<sup>2</sup>), но снова устроилась, и въ 1764 г. имъла 442 души, крестьянь, и 139 десятинь пахатной земли (3). Теперь эта обитель заштатная, довольно бъдная; имъетъ одну деревянную церковь, и все строение деревянное, малое, но еще новое, содержится своими средствами. Всъхъ монаховъ въ ней до 30; ведуть они жизнь весьма стропую, занимаются рыболовствомъ, собираютъ бруснику; которой много въ тамошнихъ лъсахъ, и тъмъ. поддерживаютъ существование своей обители; кромъ того, есть у нихъ небольшие луга для. скота. Но, несмотря на всю бъдность обители, слава великаго подвижника Никодима еще досеяв привлекаетъ въ нее богомольцевъ (<sup>4</sup>).

Преподобный Никодимъ пришелъ въ кожеозерскую обитель за 14 лътъ до смерти основателя ел, Серапіона, въ 1598 г. (<sup>5</sup>), а пробылъ въ

(<sup>в</sup>) Истор. рос. iep. т. VI. стр. 555.

(2) Житіе пр. Никодима.

(<sup>3</sup>) Ист. рос. iep. т. IV. стр. 555. По разсказамъ богомольцевъ, обитель кожеозерская была нѣкогда богатою, имѣла каменную церковь, которая, неизвѣстно когда, была разрушена какими-то непріятелями до того, что въ ней остался только одинъ причетникъ; но, послѣ мало помалу опять собралась братія. Можетъ быть, это указываетъ на пожаръ, бывшш тамъ въ 1734 г.

(4) Не слишкомъ давно какіе-то московскіе купцы пожертвовали въ эту пустынь серебряную вызолоченную раку, подъ которою скрываются мощи преподобнаго Никодима.

(<sup>5</sup>). Въ жити не означенъ годъ пришествия Никодима въ кожеозерскую обитель; но тамъ показанъ годъ его смерти и срокъ всего его жития въ этой обители.

Digitized by Google

ней только полтора года, после чего удалился вверхъ по Хозюге реке еще въ более дикую пустыню.

Жизнеописание его, кромъ многихъ соприкосновеній съ дъйствительною жизнію, замъчательно еще тъмъ, что въ немъ особенно отражается характеръ нашего пустынножительства временъ преподобнаго, который въ продолжение тридцатишестилътняго своего пустыннаго подвижничества только однажды приходилъ въ обитель, и то ради нъкоторой «богословной вины». Что же касается написанія этого житія, то мы издаемъ его по списку 1741 г. (<sup>1</sup>). Но такъ какъ житіе Никодима было еще извъстно по списку 1662 г. (<sup>2</sup>), а въ нашемъ спискъ упоминаются событія, случившіяся посль 1662 г. (3): то нужно думать, что нашъ списокъ есть уже вторая и дополненная редакція житія преподобнаго. Это замътно и изъ самаго житія. Списатель чудесъ до 1662 г. большею частію ссылается на разсказы современника и очевидца преподобнаго Никодима Іоанна Дятлова; а списатель чудесъ послъ 1662 г. ссылается всегда на лица, которыя сами испытали чудеса преподобнаго.

- (2) Обзор. рус. дух. лит. стр. 332. Харьковъ, 1859 г.
- (\*) Напр. о построения Санктпетербурга.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Годъ этотъ прямо означенъ въ концѣ нашего списка такъ: «написася /а¥ма года декабря ка дня тщаніемъ и труды тмунс (Корнилія?) въ кожеозерскомъ монастырѣ».

## ЖИТІЕ И ПОДВИЗИ И СКАЗАНІЕ ОТЪ ЧАСТИ ЧУ-ДЕСЪ ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО НИКОДИМА, ХОЗЮГСКАГО ПУСТЬІННКА, КОЖЕОЗЕРСКАГО ЧУДО-ТВОРЦА.

Якоже убо царскія утвари златомъ украшаются со многоценнымъ каменіемъ, и веселять очи зрящихъ на ня; паче же сихъ духовная красота, въ ней же праздницы, сотворяеми въ памяти святыя, веселятъ върныхъ сердца и души освящаютъ. Вся убо сія человъколюбцу Богу на пользу намъ творящу; ирзядныхъ бо мужъ житія древніи отцы обыкоша преписывати ради пользы отъ сихъ пребывающія; намъ же нынъ на послъдокъ, въ онь же кончина въка достиже, наипаче нужно есть повъдати и сіе. Приспъ убо нынъ пресвътлый праздникъ предивныя и честныя памяти преподобнаго отца нашего Никодима, его же нынъ житіе понудихомся написати, въ славу Сына Божія, избравшаго своего раба, и цълити ему даровавша душевныя и телесныя страсти. Не о ухищрения же словесъ пекущеся; но преподобнаго сего призывающе къ Богу на молитву, простыми написахъ письмены, боголюбивымъ и благонравнымъ на послушаніе и пользу. Понеже бо многими деньми томимъ, и привлачимъ любовію ко преподобному, и хотящу ми малое нъкое ему принести похваление и отъ житія его повъдати; но обаче на свою немощь

смотряющу ми, не достижно ко онаго величеству быхъ, и абіе удержавахся. Паки же до конца оставити и облънитися, тяжчайшее сіе быти вмънихъ, и сего ради, на Бога всю мою надежду возложихъ и на того угодника Божія, преподобнаго отца Никодима, паки на дъло выше мъры нашея пріяхся. Мало бо отъ житія его повъдати ми должно есть, емико Богъ подастъ ми разумъ, и елика отъ сказателей слыщахъ, и еже ми повъдаща достовърния мужіе и самовидцы житию сего преподобнаго.

Сей убо преподобный отецъ нашъ Никодныъ роднся близь града Ростова, въ веси, нарицаемой Иванково, и наречено бысть имя ему во святомъ крещении Никита. А отъ кихъ же родителей по плоти родися, не въмъ; едино въмъ, яко оть благочестивыхъ родителей родися. Духовнымъ же рожденіемъ отца имяще Бога, нже водою и Духомъ Святымъ породи того, матерь жеправовърную и православную церковь отчу; тамже и воспитанъ бысть въ добромъ исповъдания. И еще ему младу сущю, изыде изпогда со скоты въ пусто мъсто, и абіе слышитъ гласъ свыше. глаголющь къ нему сице: «Никодиме, Никодиме»! Онъ же, слышавъ той гласъ, и звло почудися о необычномъ томъ гласъ, и вряше сюду и сюду, хотя видъти, кто есть глаголяй къ нему н откуду бысть сицевый глась, и не обрътеся убо никтоже въ ономъ мъстъ. Но обаче же часто воспомянаще гласъ той, и глаголаще къ себа,

что убо хощетъ сје быти. Таже не по мнозъмъ времени родителіе его преставистася ко Господу отъ временыя и суетныя сея жизни на въчный покой. Блаженный же той Никита, по преставлени родителей своихъ, преселися во градъ Ярославль, и тамо пребысть время довольно и изучися ковати гвоздія малаго. Таже паки оставляетъ градъ Ярославль и приходитъ въ царствующій градъ Москву, и бысть житель въ томъ градъ, труждаяся и дълая своима рукама, и яже ему что Богъ подаваше на пищу, и симъ питашеся, а излишняя же нищимъ подаваше. Часто же хождаше къ церквамъ Божіимъ и прилежныя своя молитвы къ Богу возсылаще, со многимъ смиреніемъ и благоговъніемъ моляшеся о своемъ. спасеніи и съ великимъ страхомъ слушая Божественнаго же чтенія и пънія. Имяше же блаженный Никита близъ себе живуща человъка, нъкоего пришельца и единохудожна ему, отъ града Твери. Человъкъ же убо той имяше у себя жену, вельми злу и непотребну, яже и блудница бяше и зъло прокудлива. И во единъ убо отъ та блудная жена нъкоторую ядь дней свари (именуемый кисель) со отравою, во еже бы уморити мужа своего злою смертию. Егда же приде человъкъ той въ домъ свой, поимъ же съ собою и блаженнаго Никиту, да объдаетъ съ нимъ. а сего убо не въдая ничтоже отъ сихъ, яже сотвори оная злохитрая жена его. Яде же человъкъ той оную ядь, сяже выше помянухомъ, и отъ

того умре злою смертію. Яде же съ нимъ и блаженный Никита, и отъ сего пріятъ бользнь велію во утробъ своей, и пребысть въ болъзни той время не мало. Обаче же сохрани его Богъ отъ напрасныя и злыя тоя смерти, яже пострада подругъ его. Таже, нъкогда съдящу ему по обычаю на мъстъ своемъ, идъже обыкновенно есть продаяти случившаяся ему, и се пріиде къ нему нъкій мужъ, нося одъяніе старовредное, и глагола ко блаженному Никить : «Никито! чъмъ боляши, и что ти есть приключившеся, повъждь ми все подробну безъ всякаго сомнънія». Блаженный же Никита сказа ему вся, яже сбыстся ему, сице глаголя: «имъхъ, рече, нъкоего человъка, единохудожна мнъ, отъ града Тфери. иже звло любяше мя. Тойже человъкъ имъя у себъ жену злонравну и непотребну, паче же рещи блудницу и вельми прокудливу. И во единъ убо отъ дней свари та злая жена клевретова накоторую ядь, глаголемый кисель, со отравою. во еже бы уморити мужа своего злою смертию. Человакъ же той, егда пойде въ домъ свой, тогда почить и мене съ собою, яко да объдаю съ нимъ, а про сіе ничтоже намъ въдущимъ, еже сотвори тая злохитрая жена его. Таже, ядущимъ намъ, и насытихомся, и, воставше, благодаряхомъ Бога. И по ядении азъ изыдохъ изъ дому; онъ же отъ того часа впаде въ болъзнь велію и вскоръ умре злою смертно. Такожде и азъ отъ того времены пріяхь велію бельзнь во утробь своей, яко-

же бо видиции мя и до днесь страждуща». Отвъщавъ же сму наки прицедый той мужь, и рече: «приди, чадо, Никито, въ шестый часъ дне ко храму пресвятыя владычными нашея Богородацы и приснодзвы Маріи и честному ся нопрову на дровъ (дворъ), и тамо мя узрищи, и авъ дамъ ти нъчто пити, и тако молнтвы пресвятыя Богородицы помогуть ти и здравь будению. Блаженный же Накита, по словеси человъка онаго, отъ великія своея немощи едва прінде на показанное ему мъсто; и се зритъ убо человъка онаго, предиреченнаго, идуща ка нему и въ руцъ своей держаща малъ сосудецъ. И повель блаженному Никить знамениемъ крестнымъ знаменатися, и подаде ему цити отъ сосуда онаго. Онъ же егда испивъ, и отъ того часа блаженный Никита здравъ бысть.

Не по мнозъмъ убо времени по исцъленіи своемъ отъ тоя выниерененныя бользни, пріиде блаженный Никита на мъсто, зовомое кулиники; и въ тоже убо время на кулинкахъ живяное нъкій Божій человъкъ, въ наземной купри, именемъ Илія. И глагола блаженному Никита пророческимъ гласомъ, сице глаголя: «откуду убо пріиде съмо хозюгскій пустынникъ»? Никита же не разумъ глаголемыхъ отъ него, что ему сказа человъкъ той; но обаче винмаще въ помыслъ своемъ и не просту вещь сію быти помышляще въ себъ. И оттоль убо блаженный Никита нанатъ помышляти въ себъ вако бы мощно усян-

нитися суетного сего міра и спастися. И въ томъ своемъ помышлени и въ кръпкомъ намърени исполняеть двломъ. Вскорь, еже суть благодати Божіей, поспъшествующей ему, тако бо и сотвори; оставляетъ убо маловременный сей міръ и яже въ немъ вся суетная въка сего. И приходить убо блаженный въ монастырь великаго Божія архистратига Миханла, иже бо чудовъ нарицается, ко архимандриту Пафнутию, и припадаетъ къ ногама его, моля со многимъ смиреніемъ и благопокореніемъ, прося отъ него благословенія и молитвы. Архимандрить же Пафиутій "благослови его и рече къ нему: «что есть пришествіе твое, чадо, къ намъ нищимъ»? Блаженный же Никита поверже себе ницъ на землю предъ ногама его со многимъ смиреніемъ и жалостнымъ прошениемъ, и радостною душею съ духовными и сердечными слезами припадаетъ къдемулти молить, дабы его облекъ въ монашеский образъ. Видъвъ же архимандритъ Пафнутій благое его произволение и благолюбивый нравъ и непреложно мудрование и веліе тщаніе къ дуковному сожитно, таже и глубокое смирение его видевъ и прозря въ немъ, яко добродътельное и равноангельное житіе впредь имать быти отъ него, и всячески достоинь есть получити иноческий образъ, и абіе моленіе его исполняетъ и сподобляетъ ангельскаго образа воспріятія. И тако ностраже его, и нарече ния ему Никодимъ; н сбыется надъ нимъ оный, прежде нареченный,

СОБ. І.

14

свыше пророческій гласъ, еже глаголано бысть сіе, егда ему отчія скоты пасущу: «Никодиме, Никодиме». Таже пріемлеть его архимандрить Панфутій къ себъ во ученичество.

Блаженный же Никодимъ съ отъятіемъ власъ своихъ таже и волю свою мірскую всю отъ себе отвергъ, и во всемъ отца своего келейнаго, паче же рещи и духовнаго, архимандрита Пафнутія, вельми почиташе и послушаніе веліе творяше предъ нимъ, безъ всякаго разсужденія, или прекословія. Сіе бо прежде всего постризающимся ннокомъ въ началъ подобаетъ хранити, даже до кончины своея, еже не имъти воли своея, но держати же послушание и смирение и мудрость; понеже бо и въ божественномъ писании о семъ. пишеть, яко послушание есть жизнь въчная, и божественная лествица, и восходъ сокращенъ, богатство вынцевъ, ангельское дъло, и бестрастное теченіе, и божественное хожденіе и прочее. И посемъ убо, егда проидоша четыредесять дней, и тогда архимандритъ Пафнутій повелъ блаженному Никодиму монастырскія службы проходити и труждатися на святую братію. Онъ же со многимъ тщаніемъ и смиреніемъ отца своего начальнаго послушаше, и заповъданныя ему монастырскія службы добръ храняше, и труды ко трудомъ прилагаще, якоже и всъмъ инокомъ дивитися жестокому житію его, и всямъ любовно горвти къ нему. Бъ бо блаженный во всемъ кротокъ и смиренъ, послушливъ же и нестяжате-

ленъ, и братолюбывъ бываше; яденіе же и питіе безъ молвы держаше, и то со многимъ удержаніемъ творяше; предъ старцы же молчаніе имяще и мало глаголаше, а множае разумъваше, и не дерзъ бываше словомъ, и въ ръчахъ ни кому же пререковаше, очи же имъя долу, а душу горъ; въ скорбъхъ убо терпъливъ и во всемъ смиренъ бываще, величанія же отнюдь ненавидя, и не оплеташеся житейскими сластьми и лихими ръчьми; паче же всъхъ человъкъ гръшнъйша себе помышляше быти предъ Богомъ и предъ человъки; и ни о комъ же ничтоже глаголаше, и не держаше гнъва ни на когоже; святое же и страшное пришествіе Господне всегда во умъ своемъ помышляще, и изшествіе отсюду, таже и пріуготованная благая святымъ. Тъмже, во плоти сый. ангельское житіе являше, воздержаніемъ же и терпъніемъ многимъ вся страсти и похоти плотскія въ себъ умершвляше, мудростію же и правлою. мужествомъ и цъломудріемъ, — и сихъ четырехъ добродътелей благольпіемъ украшенъ, аки четверо-конною колесницею, къ горнему Іерусалиму течаще, и все свое тщание на стяжаніе въчныхъ благъ предлагаше, показуя себе небеснаго гражданина быти. Таже архимандритъ Пафнутій научи его и божественному писанію.

По сихъ же вручи ему службу церковную, еже есть, кандило—вжигательную. Блаженный же Никодимъ воспріимъ службу сію съ радостію, и со всякимъ усердіемъ и великимъ тщаніемъ хра-

14\*

няше ю. Въ церквахъ же Божихъ стояще со многимъ страхомъ и благоговъніемъ, и молчаніемъ, и со всякимъ прилежаниемъ и вниманиемъ слушая Божественнаго пънія же и чтенія; понеже бо сіе украшеніе есть сущее всего монашескаго житія. Таже и пищу и питіе умалеву имяше, паче же того постомъ убо и бдъніемъ, и молитвами, и всеноцинымъ стояніемъ сердце свое сотнетаще, и весьма бо въ любовь Божію предаде себе и во всемъ Богу угождаше, воспоминая непрестанно смертный оный часъ, и страшный онъ хотящій быти праведный судъ и воздаяние комуждо по двломъ его. Братіямъ же всвмъ удивляющимся доброму его произволению и кръпкому терпънію, явъ убо, яко на великій успъхъ бываше имъ святый, и бысть всеми хвалимъ и почитаемъ. Пребысть же преподобный во обители той великаго Божія архистратига Михаила десять льть и едино, со всякимъ тщаніемъ и усердіемъ Господеви работаше, въ безмолыи же, и твердымъ умомъ, и жестокими труды твло свое удручаше.

И по семъ убо отецъ его и учитель архимандритъ Пафнутій возведенъ бысть на святительскій престолъ, на крутицы митрополитомъ. Тогда же понмъ съ собою и ученика своего сего блаженнаго Никодима. И тамо пребысть блаженный Никодимъ со старцемъ своимъ и учителемъ, съ митрополитомъ Пафнутіемъ, на крутицахъ лъто едино, повинуяся ему во всякомъ дъль же и словъ; и яже ему что заповъданное отъ

митрополита Пафнутія, блаженный Никодимъ то все съ радостно творяще, и ни въ чемъ же отцу своему и наставнику противно что въщаше и не пререковаще. Таже, по прешестви житія своего на врутицахъ единаго лвта съ митрополитомъ Пафнутіемъ, начатъ убо блаженный Никодимъ помышляти въ себъ, како бы ему избъжати славы сея временныя, и обръсти бы пустынное и безмольное житіе, и единому Богу работати. Приходитъ убо ко отцу своему и наставнику и учителю, къ преосвященному митрополиту Пафнутію, и припадаетъ къ ногама его, нанатъ съ прилежаниемъ молити его, вкунъ же и благословенія проснти отъ него, дабы его отпустилъ въ желаемое путешествіе на уединение, аже суть, въ пустынное пребывание. Мытрополнть же Пафнутій много убо моливъ его о семъ, да пребудетъ еще при немъ, и да поживеть у него; понеже бо звло любляше блаженнаго Никодима, послущания его ради и глубокаго смирения. Преподобный же Никодимъ больма убо начатъ молити отца своего келейнаго, и благословения просити отъ него въ тотъ свой единомысленный путь; понеже убо уязвися сердце лобовію Господнею. Митрополить Пафнутій, видъвъ его боголюбивый нравъ и непреложное мудрование и единомыслие къ Богу, и много о семъ духовнъ наказавъ его, и довольно поучивъ оть божественного писания, и молитву сотворивъ прилежну къ Богу о немъ, и благослови его.

Таже, давъ ему въ путь и оружіе непобъдимое, еже есть икону пресвятыя владычицы нашея Богородицы и приснодъвы Маріи съ превъчнымъ, на руку ея держимымъ, младенцемъ Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, нарицаемыя Владимірскія. Таже и прирече къ нему: «иди, чадо, съ миромъ: Господь да будетъ съ тобою и наставитъ тя на благую дътель, якоже убо самъ восхощетъ; къ симъ же и молитвы пресвятыя нашея владычицы и Богородицы помогутъ ти».

Преподобный же Никодимъ, егда той образъ пріимъ отъ отца своего и учителя, преосвященнаго митрополита Пафнутія, и благословеніе получивъ отъ него, и абіе тогда велія радости духовныя исполнися душа его. И тако убо оставляетъ царствующій градъ Москву, и устремися идти къ морскимъ странамъ, и аки елень потече на источники водныя, тако бо и сей преподобный отецъ; зъло бо возрадовася душею своею, и хвалу возсылая Богу, рече: «настави мя, Господи, на путь твой, и пойду во истинъ твоей»; и паки глагола: «Господь просвъщение мое и спаситель мой, кого убоюся»? и прочее убо пояше отъ псалма того, и, яко на показавное ему мъсто, скоро идяще; Божіимъ бо мановеніемъ наставляемь есмь. И тако пріиде убо близъ великаго моря окіана въ каргопольскія предвлы въ кожеезерскій монастырь. Принесе же съ собою и образъ пресвятыя владычнцы нашея Богороднцы Владимірскія, о ней же бо и выше помянухомъ,

еюже благослови отецъ его келейный и учитель, преосвященный Пафнутій, митрополить крутнцкий. И той убо святый образъ Богоматере поставленъ былъ въ соборной церкви чуднаго и святаго Богоявленія Господня, въ олтаръ, надъжертвенникомъ, и стоялъ многое время; а нынъ убо того образа пресвятыя Богородицы въ той кожеезерской обители въ бытности уже не имвется; понеже бо въ 734 году (1734) августа въ 18 день оный монастырь, волею Божіею гръхъ ради нашихъ, весь выгорълъ до основания, и тотъ образъ пресвятыя Богоматери въ томъ великомъ. пожаръ, вкупъ же съ прочими церковными и мо-. настырскими вещми, згорълъ. Пребысть же преподобный отецъ нашъ Никодимъ въ обители той. льто едино и мъсяцъ шесть, труждаяся на братно въ хлъбнъ же, и поварнъ, и во всъхъ службахъ монастырскихъ, пребываше со смиреніемъ. и кротостию работаше. Таже и къ настоятелю и ко всей братіи веліе послушаніе и покореніе имяше; и бысть преподобный всъмъ на успъхъ тамо сущей братіи, яже ко спасенію. Въ церковь же. Божію непрестанно хождаше, и на пъніи церковномъ прежде всъхъ обръташеся, и вельми бо о семъ подвизашеся преподобный, да никтоже убо прежде его внидетъ во святую церковь; къ сему же бо и глубокое молчаніе держаше, и бысть всеми почитаемъ и хвалимъ добродътельнаго ради житія его.

Таже убо блаженный Никоднию, не хотя славы ради земныя, будущія славы лишитися, и тяжко о семъ внять во умъ своемъ, и вмъняще бо быти себъ въ гръхъ не малъ и въ осужденіе, якоже рече и великій Асанасій о семъ, сице глаголя: «якоже ржа снъдаетъ желъзо, тако убо: снъдается и монахъ отъ славы человвческія, аще сердце его прилъпится къ оной славъ». И тако преподобный Никоднить отъиде отъ обители той во внутреннюю пустынь на ръку, глаголемую Хозюгу, на уединение, работати единому Богу; и абіе сбыстся пророчество онаго человъка Божія Иліи, еже бо прежде глаголашеся ему, егда приде преподобный на кулншки, еще прежде воспріятія монашескаго образа, и тогда: глагола ему снце: «откуду убо прінде свмо хозюгскій пустынникъ»? Мъсто же оно, идъже преподобный вселися, вельми не утвино бысть; понеже округъ его имуще болота и мхи непроходимыя. Таже, устроивъ преподобный себъ близъ ръки Хозюги, на край блата того, келейцу малу, токмо бы въ мвру единаго человъка, и вниде въ ню радуяся и живяще ту, благодаряще Бога взранлева и пречистую его Матерь, и пребываще въ молятвахъ и пощенихъ и бденихъ. день и нощь, со многими слезами; таже и труды ко трудомъ прилагаше и глаголаше себе сице: «о смиренный Никодиме! се обрълъ еси мъсто безмольно, еже ко спасению своему; восприни убо вскоръ въ малое сіе и мимошедшее время и подвизайся не лъностно во единонадесятый часъ, вечеръ убо приближиел и праведный Судія

грядеть со славою воздати комуждо по двломъ его». Снце бо преподобный поучаше себя непрестанно выну день и нощь, и выше мвры своея воздержание имяше, и трудолюбнъ удручаше плоть свою, и во всемъ бо исправляще свое безмолые; н тако вооружашеся духомъ на невидимаго врага, не къ кровыже и плоти, глаголю, но къ началомъ и ко властемъ, и міродержителемъ тмы въка сего, якоже бо глаголетъ Апостолъ святый, но къ духовомъ злобы поднебеснымъ; върою бо и терпъніемъ побъждаще; н никогда же уста его праздны бываще, по всегда убо имяще во устъхъ своихъ непрестанное псалмопъніе и слявословіе Божіе.

Въ началь же пустыннаго житія своего сей преподобный отецъ многа и неизреченна претерпъ отъ бъсовскаго нахождения, ихже невозможно есть изглаголати вся подробно злокозненные ихъ прелести; понеже бо хотяще преподобнаго отлучити отъ мвста того. Онъ же, никакоже устран шаяся стремленія ихъ демонскаго, Божіей благодати поспъществующей ему, крестнымъ знаменісять непрестанно себе ограждаше, и яко отъ нъкоего каменнаго вержения, вся безвъсти творяше, и тако отъ лаяния ихъ демонскаго невредимъ пребываще. Ревноваще же преподобный попремногу житно великихъ святыхъ и преподобныхъ отецъ, Антонію великому и Онуфрію и Павлу Онвейскому, и воспоминаше бо часто во умъ своемъ великое ихъ терпъніе и труды и

зъльное пощеніе и воздержаніе ихъ и пустынное же озлобленіе, и сихъ въ молитвахъ своихъ непрестанно призываше на помощь себъ. И труждашеся богоугоднв, молитвою же, и постомъ, и всякими добродътельными нравы себе украшаще. Бдъніе же его толико бяше, яко чрезъ всю нощь стояти ему на молитвъ и псалмопънии; и пребываше безъ сна, но токмо убо мало нъкогда сна себъ примаше, и то не на ложи своемъ, но точію егда ему стоящу и молящуся, и ужема накінма поддержиму бывшу ему, и тогда бъ мало подремавши, и потомъ паки правило свое исправляше; и аще когда утрудившуся ногама своима, то абіе съдя мало почиваше. Тъмже, во образъ ангельскомъ сый, аки безплотенъ показуя себе. Пища же его бв: быліе пустынное собираше, н симъ токмо питашеся; таже лъсъ съчаще в землю копаше, и рвпу свяше, и яже ему Богъ что на пищу подаваше; и отъ того плода едину часть себъ на потребу оставляше, прочее же все въ монастырь ко братии отсылаше. Ловяше же преподобный и рыбу малою удицею въ ръкъ Хозюгъ; и егда хотяше рыбы вкусити, и тогда бо прежде квасяше ю, дондеже бы червемъ отъ отъ нея исходити и являтися (<sup>1</sup>), и потомъ убо вкушаще, и то малое число. Млека же кравія, посылаемаго къ нему отъ обители, егда пріиде преподобный въ пустыню, мало вкушаше;

(<sup>1</sup>) Доведеніемъ рыбы до такого состоянія великій подвижникъ хотѣлъ ослабить пожеланія плоти и отнять сладость у пищи своей. послъди же и сего весьма отречеся, вовдержанія своего ради.

Но иже искони ненавидяй добра роду человъческому, прелукавый врагъ и діаволъ, нетерпя надолзъ отъ святаго себе досаждаема и попираема быти, начатъ убо воздвизати брань на преподобнаго сицевымъ образомъ. Нъкогда убо идяше преподобный къръцв Хозюгъ почерпнути воды; и егда пріиде къръцъ, и се видить на кран брега лежащу жену, въ червленомъ одъяни одъяну, и яко мертву сущу. Преподобный же, видъвъ сіе, и помысли во умъ своемъ, сице глаголя: «откуду убо и како бысть сіе, яко ниоткуду же и никакаго пути не прилежитъ къ пустыни сей, а трупъ сей человъческий како обрътеся на мъств семъ и въ непроходимъй пустыни сей»? И отъ сего убо разумъ преподобный, яко бъсовское есть мечтание, и абие прекрестися крестнымъ знаменіемъ съ молитвою, сице глаголя: «да воскреснетъ Богъ и расточатся врази его, и да бъжатъ отъ лица его вси ненавидящи его». И тако удари жезломъ своимъ, яже убо имяше въ руцъ своей, по явльшейся ему женъ, и абіе бысть древо гнило. Преподобный же паки ста на молитву и глагола: «радуйся, кресте Господень, прогоняяй бъсы силою на тебъ пропятаго Господа нашего Інсуса Христа», и прочее же исполняше молитву сію всю до конца. (Сіе же убо все бысть вражескимъ навътомъ, понеже бо хотяше окаявный соблазнити преподобнаго, и въ ровъ блазненный

низранути его своимъ лукавымъ злохитрствомъ и прелестию) (1). И егда же со брега отъ рвки нойде преподобный съ водою къ кели своей, и абіе начатъ молитву къ Богу, сице глаголя: «Владыко Господи Інсусе Христе, Сыне Божий и Слово Отчее, не посрами мя гръшнаго, на тя уновающаго и прибъгающаго къ тебъ; человъколюбче Боже, всякаго утвшения щедрый и милостивый Господи, прежде въкъ, и нынъ, и всегда сый, отжени отъ мене, раба твоего, воастающаго на мя и борющагося со мною діавола; се бо, яко левъ ходяй, ищетъ кого поглотити; таже убо и на мене, раба твоего, нынъ вооружается, и хощетъ мя пожрети; но не предаждь же мене, Господи, обидящимъ мя, яко благословенъ еси во въкн. Аминь».

Видъвъ же сіе сатана, иже искони ненавндяй добра роду человъческому, якоже и издревле человъко-ненавидящъ бо есть, таже видъвъ множайшее терпъніе и мобовь и прилежную молитву преподобнаго, еже къ Богу, разгиталшеся окаянный, и разсвирепъвъ вельми на вреподобнаго, и пріяде бо съ привидъніемъ страцинымъ къ нему, и со многою силою своею, всякими виды протворившеся и вельми ревуще, и претяще преподобному, и зубы своими скрежещуще, и глаголюще ему: «изыди, калугере и злый старче; изыди изъ пустыни сея; что ти есть пріобрътеніе въ пустыни сей? изыди, дондеже не убі-

(1) Въ рукописи скобы.

емъ тя». Преподобный же Никодимъ, ставъ на молитву и воздевъ руце свои на высоту, и молящеся къ Богу, тако глаголюще: «Боже, въ помощь мою вонмя; Господи, помощи ми потщися; да постыдятся и посрамятся вси, ищущин душу мою. И се убо, Господн, умножишася паче власъ главы моен, се умножешася врази мои; ты же, Господи ной, не удали щедротъ твоихъ отъ мене; милость же твоя и истина твоя выну да заступить мя. Услыши молитву мою, Господи, и моленіе мое внуши, да не когда порадуютмися врази мои; пролей на ня гнъвъ твой, и прость гнъва твоего да постигнетъ ихъ, преблатій Господн». И абіе съ словомъ сниъ, аки стрълоно, вси бысове уязвлени быша, и, яко дымъ, вси исчезоща. Преподобный же гогда велія радости духовныя исполнися, и благодарныя молитеы начать пети, онце тлаголя : «хвалю тя, совдятелю мой, Господи, и благословлю имя твое саятое, прептатое и превозноснмое вовъки, яко не предаль мя есн въ руць врагъ монхъ, ищущихъ и враждущихъ на мя всуе.

Внатьвъже убо той треокаянный врагъ и діаноль, яко ни тако возможе отгнати преподобнаго отъ мъста того, паки ину рать возставляетъ на преподобнаго. Помысли бо прелукавый въ себъ, онце глаголя: «яко тако сотворю ему, аще и не хотянну ему изыти изъ пустыни сей, то и невольно изыдетъ». И потомъ убо приде той же всезлобный діаволъ ко преподобному, и келію

Digitized by Google

его всю огнемъ запаля. Преподобный же Никодямъ, видъвъ велію и страшную бъду сію, и абіе тогда поверже себе на землю со многими слезами, и начатъ молитися Господеви своему, сице глаголя: «Не посрами мене, Господи, убогаго раба твоего въ часъ сей, но сотвори ПО кротости твоей и по множеству милости твоея, н изми мя по чудесемъ твоимъ, и даждь славу имени твоему святому. Аще же, Господи мой, азъ гръшный и огнемъ симъ сожженъ буду; а изъ сей моей кели никако изыду, твоея ради святыя любве, юже имаши къ приснымъ рабомъ своимъ, любящимъ тя». Видъвъ же Господь Богъ ввру его, труды же и всеусердное терпъніе, и абіе молитву его вскоръ услышавъ, и запрети огню невидимою и божественною своею силою. И внезапу бо пріиде отъ запада туча велія зъло со многимъ и великимъ дождемъ, и ста надъ келіею преподобнаго, и, аки ръка, изліяся на ню, и погаси огнь. Преподобный же Някодимъ ничимъже врежденъ бысть, хранитъ бо Господь преподобныхъ своихъ, якоже глаголетъ пророкъ. По семъ же убо святый паки возставъ на молитву, и воспъ хвалу святыхъ тріехъ отроковъ, сице глаголя: «Благословенъ еси, Господи, Боже Отецъ нашихъ, препътый и превозносимый во въки»; и паки пояще псаломъ Давивидовъ: «вознесу тя, Господи», и проч. (<sup>1</sup>). Тако-

(1) Опускаемъ благодарственную пѣснь преподобнаго; любопытствующе могутъ читать ее въ Псалтири (Псал. 29). выя благодарственная пънія возда преподобный всещедрому Богу. Послъди же того вражія навъта и огненнаго запаленія, мнози отъ человъкъ видъща, како опалена бысть келія преподобнаго отъ діаволскаго дъйства.

И по сихъ паки нъкогда, молящуся преподобному отцу Никодиму въ келіи своей, лукавія же демони преобразищася въ человъческая лица, и приндоша ко преподобному въ келію его, и. аки люти разбойницы, еже суть что обрътоща у него потребная, и то все пограбиша, и поидоша по пустыни той. Преподобный же, о томъ о всемъ хвалу Богу воздавъ, и нимало убо о семъ поскорбъхъ, но все упованіе свое возложихъ на Господа Бога своего, и пребысть, яко столпъ, непонолебимъ, поя и хваля Бога Израилева, и моляся усердно, яко да подастъ ему побъду и одольніе на діавола, и на всю силу его. Они же, лукавіи демони, много по пустыни той ходивше, паки пріндоша къ келін преподобнаго, и еже бо что вземлемое, съ собою ношаху, и то все паки положниа у келін преподобнаго въ цълости, и рекоша святому: «о злый калугере, уже бо всячески побъдилъ еси насъ, и ктому убо мы не ниамы болье приходити въ тебъ». Преподобный же, сотворные молитву и дунувъ на нь, и рече кь нимъ: «Господь да эмпретитъ вамъ, вселукавіи демони». Они же абіе отъ того слова, аки дымъ, вси изчезоща. Сля же вся подробну самъ убо преподобный отецъ нашъ Никодимъ, еще

при жавотъ своемъ, повъда нъкоему человъку, име+ немъ Іоанну, по прозванию Дятлеву. Бъ же той Іоаннъ послужи сему преподобному отцу Николиму даже и до преставления его, экоже бо послади о семъ слово изъявити хощетъ. Азъ же истончевая пишу о семъ, понеже бо самъ сія слышавъ не ложно отъ его, Юанновыхъ, устъ, таже и отъ иныхъ достоверныхъ свидетелей о жити сего преподобнаго отца Никодима, колико онъ въ началь своего пустынномобезнаго и безмольнаго житія отъ нечистыхъ бъсовъ пострада; сія же и ввроятному писанію предахь, яко да не забвены будутъ въ конецъ труды сего преподобнаго отца и угодника Божія, таже и многое его терпиніе, еже бо толикое и многовременное число поживе единъ въ непроходной вустыни сей, и воя находящая ему злая претернь Бога ради, и будущаго ради воздаянія, и вънныхъ благъ воспріятія.

Нынв же паки воспріимемъ слово, и отсель на предъндущее возратимся, братіе, и о преподобнемъ отцъ нашемъ Никодимъ любви вашей ясно да скажемъ. Обаче же не отъ себе убо сія пишу, но о семъ убо велицъмъ и предивномъ мужъ елико отъ достовърныхъ свидателей слышахъ, сія же наки и вашей любви предложихъ.

По нъкоемъ же маломъ убо времени, паки ину не малу рать возставляетъ супостатъ и врягъ на преподобнаго, паче устращая его, дабы отшелъ отъ мъста того. И тако убо во еднить отъ дней

тойже бо ратникъ и врагъ діаволъ, пришедъ, запруди воду всю, яже бъвъръцъ Хозюгъ, якоже нимало ей подвигнутися, или потещи во своя предълы; толико же убо возвышашеся вода на верхъ земли, якоже бо и вся потопити ей, тамо сущія, бреги. Потомъ же обыде абіе и всю келію преподобнаго, бяше бо стоящей ей не подалеку отъ ръки тоя, и толико же потопи ю, яко едва убо вмалъ видъмъй быти единъй токмо кровли ея. Преподобный же Никодимъ, вземъ образъ пресвятыя владычицы нашея Богородицы и приснодъвы Маріи владимірскія, еюже благослови отецъ его келейный, паче же и учитель, преосвященный Пафнутій, митрополить крутицкій, и абіе взыде на самый верхъ келін своея, и аки на столпъ стояше, и прилежно моляшеся со слезами всемилостивому Богу и пречистой Его Богоматере (1). Тако бо молящуся преподобному предъ образомъ пресвятыя Богородицы со слезами, донележе умалися вода, и вступи въ предълы своя, и потече, якоже бъ и прежде по обычаю своему. Егда же убо видъ преподобный, яко уже совершенно оскудъ вода и отъ келіи его вся отъиде, и абіе эвло возрадовася духомъ, и тако велно хвалу и благодареніе воздаваще Богу (<sup>2</sup>). Сице бо моляшеся преподобный отъ таковаго вражія нахожденія, и отъ

(2) Следуетъ благодарственная песнь изъ Цсалм. 30 и 54.

СОБ. І.

15

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Затът приведена молитва преподобнаго изъ Псалм. 58, 26, 39 и 38.

его діавольскаго дъйствія, и потопленія. Таже паки вниде въ келію свою, якоже бъ и прежде, и благодарныя своя молитвы паки возсылаше Богови по прежнему, и живяше ту безпакостно отъ бъсовъ, и ничимъже бъ вредимъ пребываше отъ нихъ, Божіей бо силъ свыше хранящей святыя своя.

Таже потомъ нъкогда убо, въ зимнее время, настоятель обители тоя посла нъкоторыхъ отъ братій монаховъ посътити преподобнаго, да съ нимиже паки посла нъчто отъ потребныхъ своихъ ко преподобному въ пустыню. Послани же, егда пріидоша къ нему, и едва убо обръсти возмогоша и келію преподобнаго, яко невозможно бъ видъти ея; понеже бо тогда отъ вътряныя ж великія бури занесло ее всю снъгомъ. А преподобный отецъ Никодимъ въ то время подъ тъмъ снъгомъ, аки въ пещеръ, пребываше, и къ Богу прилежныя своя молитвы съ теплыми слезами возсылаще, и вмъсто же воды снъгомъ единымъ довольствоващеся, и симъ токмо потребу свою исполняще.

Въ тоже бо время за езеромъ, въ разстоянии отъ монастыря яко за два поприща будетъ, идъже убо нынъ стоитъ монастырскій коровчій дворъ, и тамо убо живяху человъцы съ женами и съ дътьми своими. И тіи убо часто ко преподобному прихождаху, и благословеніе отъ него получаху, и приношаху къ нему отъ потребныхъ своихъ, елико кто имяще, по силъ своей. Пре-

3 . B. C.

Digitized by Google

подобный же привосимая ими, яко отъ Бога посылаемое ему, съ радостно примаше отъ нихъ, и за нихъ Богу моляшеся непрестанно. Паки же иногда придоша ко преподобному отцу отъ жи+ телей твхъ, иже къ нему велю ввру держаше, и моляху его, просяще благословенія и молитвы отъ него, дабы ихъ благословилъ и повельцъ ных трудитися и поставити новую келю въ пребывание ему; бяще бо первая его келія скудна вельми, и отъ діавольскаго запальнія огненнаго вся прогоръла. Преподобный же возбранжие имъ. глаголя: «не дъйте мене, чада, яко да умру въ сей моей малой келейцъ». Они же къ нему, яко истинною любовно влекоми суще, и сердцемъ бъ горяху по немъ. И паки убо со всеусердиемъ и желаніемъ сердечнымъ начаша молити (его, и вопрошати, аще угодно будетъ предъ нимъ, дабы тако имъ поволилъ, и благословилъ ихъ; на новомъ мъстъ келію поставити ему, яковаже ему угодна будетъ. Преподобный же, видъвъ непреложную въру ихъ и несумывнную любовь къ нему. глагола къ нимъ; «якоже бо хощете, чада, тако и творите». Они же, вземше благословение у пренодобнаго, поклонишася ему, и абіе съ радостію начаша сооружати ему келію. И тако, молитвами преподобнаго отца Никодима, вскоръ уготоваща. и поставища келію; да къ той же. убо келін присовокупиша и сънцы малы. И егда же совстять устроища и уготоваща вся сія, и тогда пріидона ко преподобному, покланяющеся ему и гла-

15\*



голюще: «прейди, честный отче, въ новую келію, и въ молитвахъ пребывай; уже бо совствить уготовася ти». Преподобный же тяжко о семъ воздохнувъ изъ глубины сердечныя; понеже бо вельми не хотяще разлучитися и изыти изъ любимыя своея малыя келіи того ради: егда бо принде иреподобный въ пустынь, и тогда убо своима рукама устрои ю себъ; но аще бо и мала видъвемъ бяще, но ему зрящеся велія и пространна зъло, и паче царскихъ чертогъ любляще ю.

Таже по семъ, по умоленію ихъ и по проиенио, прейде преподобный жити въ вовую келю. Бысть же сія разстояніемъ отъ первыя его келін якобы единою или дважды возможно есть стрълити стрълою, въ верхъ по Хозюгъ ръцъ. И тако бо преподобный отецъ нашъ Никодимъ живяще ту, и доброе свое течение совершая въ молнтвахъ своихъ, еже къ Богу; бъ бо уже къ немалый старости приближился есть святый. А на мъсть же томъ, ндъже стояще первая его келія, тамо бо, по преставления его, поставища святый н животворящій кресть Господень, въ намять сего преподобнаго отца и на поклонение православнымъ христіаномъ, обрътающимся тамо во время льтния страды; понеже бо многое время преподобный на томъ мъстъ пожнее, и отъ бъсовскаго нахождения многократныя искушения приять.

Блязъ же той его новыя келіи ископана бысть яма велія, и глубока звло; и въ ту яму преподобный часто влазяще и молящеси Богу вь оскрупнени сердца своего. Таже, по маломъ убо нъкоемъ времени, паки преподобный вниде въ яму ту, и пребысть въ ней четыредесять дней и четыредесять нощей, ни ядый, ни пія: но токмо упражнящеся въ молитвъ своей предъ Богомъ день и нощь, питаемъ же бъ точно Божіено благостно.

Тако бо вовъда намъ сіе тояжъ обители нъкій іеромоняхъ, зименемъ Өеодосій, иже бо и ложиве съ преподобнымъ онъмъ отцемъ въ пустыни той два лъта. И потомъ же іеромонахъ той много убо моляше преподобнаго отца Никодима, яко да благословить его идти во внутреннюю далечайшую пустыню, и жити бы тамо единому на уединении. Преподобный же возбраняше ему о томъ многократно, и не благословляше его на таковое дъло дерзати выше мъры своея; понеже бо бъ въдый преподобный извъстно жестоту житія сего пустыннаго, и колино бываеть инокомъ, подвизающимся о Господъ, страховяния велия в злыя напасти отъ бъсовъ. И по семь тойже іеропонахъ Осодосій не послушавъ накавания преподобнаго отца; и хотя и не блапословиль его преподобный въ таковомъ наизрени ему быти, обаче же онъ невоздержнымъ своимь нравомъ и своевольнымь произволениемъ отънде во внутреннюю ту пустыню и вселися тамо при тойже ръцъ Хозюгъ; разстояниемъ же отъ пустыни преподобнаго Никодима отстоитъ яко иять поприщъ; и тако убо пребываше въ ней

нъколико время. И потомъ абіе не по мнозъмъ времени прелыценъ бысть отъ діавола, и впаде въ вещи неудобь постижныя; созда бо себъ жертвенникъ, и начатъ въ немъ литоргисати единъ божественную службу въ томъ въ неосвященномъ храмъ. Послъди же убо увъдано бысть то его неугодное дъло игумену и всей братіи, и того ради вскоръ изгнанъ бысть вонъ изъ пустыни тоя; онъ же позна свою продерзость, и ослушаніе, и гръхъ немалый; абіе отъиде во оную дальную страну нъкую посрамленъ. И тако убо доздъ сказанія сего о іеромонахъ Θеодосіи (').

Нынъ же паки убо возвратимся на предлежащія намъ повъсти, и услышимъ о проподобнъмъ отцъ Никодимъ, якоже нъцыи повъдаща намъ. Имяше же преподобный во обители той нъкоего брата, добродътельное житіе по Бозъ имуща, иже часто изъ обители той изхождаще въ путь ко преподобному отцу Никодиму къ пустыню ону благословенія ради. Преподобный же любляще его зъло, и съ радостію пріимаще его къ себъ, смиренія его ради, и добродътельнаго ради житія его. Потомъ же въ нъкое убо врема братъ той посланъ бысть отъ игумена Авраамія и отъ всей братіи на Онегу ръку въ село монастырское на приказъ. И тамо ему живущу и, по обычаю, монастырскую службу управляю-

(1) Весь этотъ разсказъ въ рукописи зачеркнутъ крестомъ съ словомъ на полѣ: «преступи», а далъе по окончании его: «здѣ никай».



щу, таже по нъкоемъ времени преподобный Никодимъ съ посланнымъ къ оному брату наказа, да купитъ ему мало удицъ, и пошлетъ къ нему въ пустыню его. Егда же сія услышалъ братъ той, и абіе съ радостію сіе объщася отправити ему; аще же бо и далече живяше разстояніемъ отъ него, но обаче бливъ бъ сердечною върою ко преподобному прилежа. Таже вскоръ повелънная ему исполняетъ; купивъ же удицы, и завлзавъ ихъ въ платъ свой, да еще же положи нъсколько сребреницъ тутъ же, посла съ нъкоторымъ знаемымъ человъкомъ ко преподобному, наказавъ съ нимъ, яко да молитъ о немъ Бога святаго. Егда пріиде посланный отъ брата ко преподобному, по обычаю молитву сотвори у кели его. Преподобный же, мало отворивъ оконца, увидъ человъка пришедша и кланяющася ему и просяща у него благословения себъ же и брату тому. Подаде же ему и платъ той, въ немже завязаны суть удицы и прочія сребреницы. Преподобный же, прежде принятія плата того. глагола къ человъку тому: «чадо, развяжи убо узолъ сей, и еже въ немъ что обрящеши колико сребреницъ, и то возми себъ, а удицы же подаждь мнъ». Человъкъ же той сотвори тако, якоже повельно бысть ему. Таже вземъ преподобный едины удицы токмо, а сребреницы же отдаде оному человъку; таже, подавъ ему благословение, отпусти его въ монастырь. Онъ же, пріямъ сребреницы, отъиде въ путь свой, благодаряще Бога, и чудящеся о прозорливствъ преподобнаго отца, яко таковаго дарованія и благодати Духа Святаго исполнися, яже бо подаетъ Богъ рабомъ своимъ, любящимъ его, предзръти хотящая быти, безвъстная же и тайная, о Христъ Іисусъ, Господъ нашемъ, емуже подобаетъ всякая слава, честь и поклоненіе, со Отцемъ и со пресвятымъ Духомъ, нынъ и присно и во въки въковъ, аминь.

Чудо преподобнаго отца Никодима, како избави на мори ладію отъ потопленія морскаго; сіе же чудо сотвори преподобный еще бо тогда ему бывшу живу сущу на земли.

Рече бо Господь во святомъ своемъ Евангелии: «никто же свътильника вжегъ, поставляетъ его подъ спудомъ, но на свъщницъ, яко да свътитъ всъмъ, иже въ храминъ суть»; и паки индъ глаголетъ: «прославляющія Мя прославлю». Симъ же образомъ прослави и сего раба своего преподобнаго отца Никодима, и за многое его терпъніе и труды дарова ему и чудесъ дъйство, не токмо же на земли, но и на мори плавающимъ, якоже о семъ и слово сіе изъявити хощемъ. Вездъ бо имя преподобнаго отца нашего Никодима, якоже нъкое священие, обношашеся, н. вси, тамо окресть живущи, хвалишася о добродътельномъ и богоугодномъ житіи сего святаго, и иже въ скорбъхъ и бъдахъ, кои вси призываху имя его, яко да избавлени будутъ святыми его молитвами, и да молитъ о нихъ Бога, ARO-

же и сіи человѣцы, о нихже подобаетъ намъ и чудо сіе преподобнаго повѣдати, призываху святаго на помощь къ себѣ; обаче же и не погрѣшиша въ молитвахъ своихъ, о нихже имамы и писати здѣ.

Въ льто 7138 (1630) человъкъ нъкій, именемъ Киріакъ Кононовъ, зовомый Козловъ, да съ нимъ Іоаннъ Максимовъ, прозваніемъ Пъшковъ, пріидоша во обитель святаго богоявления помолитися всемилостибому Богу и причистьй Его Богоматери, и ти повъдаща о себъ настоятелю и братіи, сице глаголюще: «пловущимъ намъ съ товарищи въ лодьи по морю наъ Варзуги ръки въ весеннее время, въ самый посладний путь, и много намъ въ мори влающимся отъ належащия бури и отъ лъдовъ (льдовъ), уже бо и живота своего отчаявшимся, ко брегу же пристати не могущимъ нигдъже льдовъ ради, понеже убо ледъ толстъ стояше отъ бреговъ, и быша мы въ велицъй печали, и много молихомся со слезами всемилостивому Богу и пречистой Его Богоматери, еже бы избавитися намъ. Призывахомъ же и многихъ святыхъ на помощь, яко да помолятся о насъ Богу, еже бы спастися вамъ отъ потопленія морскаго. Егда же воспомянухомъ и сего преподобнаго отца Никодима и молихомся, яко да и той помолится о насъ. И бяху съдящимъ намъ на кормъ управления ради лодьи, отъ многаго же труда въ сонъ тонокъ сведени быхомъ, и абіе видъхомъ пришедша на лодію нъкоего старца; и

Digitized by Google

приде къ намъ, и рече: «знаете ли хозюгскаго пустынника Никодима, егоже въ молитвъ своей. призываете на помощь»? И се рекъ, принде близъ насъ, и ста на кормъ, начатъ управляти лодію. нашу ко брегу, и рече намъ: «не бойтеся, чада, но все упование свое возложите на Господа Бога и на пречистую Его Богоматерь, и той спасетъ. вы отъ бъды сея»; и лодья наша идяше ко бре-. гу; преподобный же Никодимъ невидимъ бысть. Убуждышимся же намъ, увидъхомъ льды розно расходящіяся на двое, и бысть намъ путь чистъ. ко брегу, яко ръка молитвами преподобнаго отца Никодима бяше разстояниемъ отъ брега яко два поприща. И тако пристахомъ ко брегу, и ничимъже вреждени быхомъ, и благодарихомъ Бога, и пречисту Его Матерь, и угодника ихъ сего преподобнаго отца Никодима. И сія исповъдавше, отъидоша во своя, славяще Бога. Бысть же сіе явленіе за девять лътъ до преставленія преподобнаго.

Пройде же о немъ всюду слава и мнози прихождаху къ нему въ пустыню благословенія ради и молитвы, иже и велику пріемше пользу, отхождаху, въ домы своя, славяще Бога, чудящеся терпънію преподобнаго; видъша бо въ немъ совершенна человъка Божія суща и небесное житіе имуща. Дойде же слава о немъ и до царствующаго града Москвы; слышавше о немъ тогда правящій престолъ соборныя и апостольскія цер-

кви успенія пресвятыя владычнцы нашея Богородецы и приснодзвы Марія, святвйшій Іоасафъ, патріархъ московскій, о богоугоднъмъ житін сего преподобнаго, и благодаряше всесильнаго Бога, яко въ послъднія сія времена показа таковаго свътильника. Посла же святъйшій патріархъ ко преподобному тубу подъ паволокою, добру зъло, благословения ради, заповъдавъ же ему молитися за благовърнаго царя, и за все христомобивое воинство, и за вся православныя христіаны. Егда принесоша ко преподобному оную шубу, сказующе ему отъ патріарха благословеніе, преподобный же пріимъ ю съ великою честію, и помолися Богу за святъйшаго патріарха, и отосла ю въ монастырь; како бо можаше носити ю на себъ, иже въ толицъхъ лътъхъ обыче носити худыя и многошвенныя рубища, токмо телесную наготу прикрывати, еже бы не нагу видвтися?

По сихъ же преподобный нача молитися всемилостивому Богу и пречистъй Его Богоматери, и прирече въ молитвъ своей, сице глаголя: «Владыко Господи, Іисусе Христе, сподоби мя сообщника быти славы святыхъ твоихъ, и съ тъми причаститися царствію твоему, и сопричти мя съ тъми во свътъ твоемъ, егоже еси уготовалъ праведникомъ». Сице ему молящуся, и се внезапу предсташа ему два мужа честна: единъ во святительскія ризы одъянъ, а другій монаше-

ское нося одъяніе. Преподобный же убояся, мнъвъ быти привидению нъкоему. И рече къ нему иже святительское носяй одъяние: «не бойся, рабе Христовъ, пустынножителю и ревнителю древнимъ преподобнымъ святымъ; се бо Господь послалъ насъ возвъстити тебъ о преставления твоемъ; се бо имаши воспріяти благая Іерусалима, яже уготова Богълюбящимъ Его». Преподобный же, сія слышавъ и мало дерзновеніе пріятъ, припаде къ ногама ихъ, и рече: «кто есте вы, господіе мои, и что есть пришествіе ваше ко мнь гръшному»? И глагола ко преподобному иже святительскую одежду носяй : «азъ есмь Алексій, митрополитъ московскій, а иже со мною, той архимандритъ есть Діонисій святыя Троицы Сергіева монастыря». Паки же рече ко преподобному святитель Божій Алексій: «о преподобне, о немже молишися Господеви, то, по прошению твоему, будетъ ти, тако и со святыми Его причтенъ будеши, и съ ними во царстви небеснаго Владыки водворишися». И сія рекши, абіе невидями быша. Преподобный же, сія слышавъ, радости духовныя исполнися и рече : «слава Тебъ, Владыко, слава Тебъ, Святый, яко не оставилъ еси мене гръщнаго, но услышалъ еси моление мое, и како Тя воспою Создателя моего, или кін духовныя пъсни воспою Тебъ, Творче мой»? По сихъ же, видъ себе преподобный уже изнемогающа,

призываетъ къ себъ настоятеля обители тоя, и

сказуеть ему вся подробну, како ему явистася святитель Алексій, митрополить московскій, и съ нимъ же преподобный Діонисій, архимандритъ Сергиева монастыря святыя живоначальныя Тронцы, и како ему сказа о преставлении его. Сія слышавъ игуменъ отъ преподобнаго, нача молити его, дабы шелъ въ монастырь и молитву сотворилъ о святъй обители и за всю братію, дондеже еще въ жити семъ. «Пойди, рече, о пренодобне, въ монастырь, и подаждь благословение братіи, и святую свою сотвори о насъ гръшныхъ молитву». Преподобный же отвъща ему, глаголя: «не дъй мене, отче, яко да умру здъ въ смиреннъй моей кели». Игуменъ же наипаче нача молити преподобнаго: «молю тя, старче Божій, послушай мене гръшнаго, и не остави насъ сирыхъ, но подаждь свое Авраамское благословение, и святую свою намъ оставя молитву». И но сихъ едва бо возможе умолити преподобнаго; не хотяще бо преподобный изыти изъ пустыни, дондеже и житіе свое скончаеть въ ней. Но обаче повинуся игумену, оставляетъ любимую свою пустыню, въ нейже добръ подвизася на певидимаго врага. И тако пойде преподобный въ монастырь. Егда же бысть близъ монастыря, тогда братія изыдоша на срътеніе преподобному, велію честь воздающе ему, въдуще бо его свята быти, и со многимъ благоговъніемъ приступающе къ нему, и любезно объемлюще, и благословение и святую молитву, аки нъкий даръ освященъ, отъ него пріемлюще ; и кійждо же ихъ моляше преподобнаго и призываще въ келно къ себв, хотяше бо ему послужити. Безмольный же рачитель, преподобный отецъ нашъ Никодимъ, видъвъ келейцу малу, въ нейже въ то время никтоже живяще отъ братіи, и въ ту келпо вниде преподобный, яко да до конца совершитъ безмоляное свое теченіе, и ту прилежно начать молитися Господу Богу и пречистей Его Богоматери, ожидая отшествія своего ко Господу. Бываетъ же прячастникъ святыхъ пречистыхъ и животворящихъ таинъ тъла и крови Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа часто, егда приде преподобный изъ пустыни въ монастырь; и пребысть въ монастыръ сорокъ седмь дній, пребывая въ постъ и молитвахъ и во всякомъ воздержания.

О преставлении преподобнаго отца Никодяма. Повъда ми тойже Іоаннъ Дятлевъ, егоже и выше помянухомъ, о преставления преподобнаго отца нашего Никодима. (Бъ же той Іоаннъ благочестивъ, смиренъ, кротокъ, отвращаяся всякія неправды, и многаго ради его смиренія и кротости сподоби его Богъ и преподобному сему послужити въ день преставленія его) ('). Бывныу ми, рече, во обители святаго богоявленія Господня, труждающуся на боголюбивую братію, по обы-

(в) Въ рукописи скобы.

чаю, не мало время; въ тоже время преподобный отецъ нашъ Никодимъ пріиде изъ пустыни въ монастырь. И во единъ убо отъ дней во время братскаго объда идохъ азъ съ прочими труженики въ трапезу ясти хлеба, и по ядении изыдохъ изъ трапезы прежде всвхъ, и поидохъ въ трудню. И егда пріидохъ близъ келін преподобнаго, бяше бо при пути стояще келія его, и хотъхъ минути ю, н абіе воззва мя преподобный изъвнутрь кели своея, сице рекъ: «чадо Іоанне, гряди ко мнъ»; бъже келія его затворена бяше. Азъ же егда услышалъ гласъ преподобнаго, зовуща мя, и убо скоро притекохъ къ келіи преподобнаго, и, сотворивъ молитву, отверзохъ двери, и видъхъ преподобнаго евдяща на празъ сънномъ; и рече ко мнъ: «чадо Іоанне, веди мя въ келію на мъсто мое; уже бо вельми изнемогохъ»; азъ же вземъ его и ведохъ на мъсто его. Таже благослови мя и рече: «иди, чадо Іоанне, съ миромъ; Господь да будетъ съ тобою во вся дни живота твоего». Азъ же, пріныть благословение, и поклонихся до земли, и нзыдохъ изъ келіи его, и идохъ въ трудню. Въ тояке время игуменъ съ братіею изыде изъ трапезы, и ощутиша вси необычное благоуханіе, и зъло о семъ чудящеся, зряще съмо и овамо, хотяху видети, откуда исходитъ таково благоуханіе, и не могоша обръсти. Егда же возръша къ кели преподобнаго, увидъша изходяще нзъ нея благоуханіе. И о семъ возрадовашася ра-

достію духовною, яко сподобишася видъти желаемое, и пондоша къ келін и молитву сотвориша: преподобный же ничтоже отвъщаваще къ нимъ. Игуменъ же и братія вся внидоша въ келію, и обрътоша преподобнаго уже скончавшася о Господъ. и бяше лице его свътло и весело и радости исполнено. И плакаша игуменъ и братія довольно, поминающе труды его, и многое терпъніе, и зъльное воздержаніе, и пустывное озлобленіе. По сихъ же трудолюбное твло его опрятавше честно по преданию отеческому, и положнша на одръ и понесоща въ церковь. И, пъвше надгробная, принесоша тъло его ко гробу, и положиша е во гробъ, и земли предаща близъ церкви святаго богоявленія Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, съ южныя страны. Многа же исцъленія подаваетъ съ върою приходящимъ ко святому гробу его. Преставися же преподобный отецъ нашъ Никодимъ въ льто 7143 (1655) мъсяца іюлія въ 3-й день, на память святаго мученика Іакиноа, при настоятель игумень Іодъ, по прозванию Ляпуновъ. Поживе же преподобный в монашескомъ образъ на объщании въ обители святаго архистратига Михаила, нже Чудовъ наречется, десять лътъ и едино, со старцемъ же своимъ митрополитомъ Пафнутіемъ на Крутицахъ едино лъто, въ кожеозерскомъ же монастыръ поживе лъто едино и мъсяцъ шесть, въ пустынъ же пребысть тридесять и шесть лать;

во вся же та лъта единою токмо пріиде въ монастырь, и то ради нъкоторыя богословныя вины; егда же пріиде изъ пустыни въ монастырь, и ту поживе четыредесять и седмь дній до преставленія своего. Всъхъ же лътъ житія преподобнаго въ монашескомъ образъ 49 лътъ и полъосьма мъсяца. Сицевы подвизи и терпъніе преподобный отецъ нашъ Никодимъ подъя! Сице убо написахъ здъ на утъшеніе и пользу всъмъ хотящимъ монашествовати, на похвалу и славу Богу, подающему благодать всъмъ на полезная, емуже подобаетъ всякая слава, честь и поклоненіе во въки. Аминь (<sup>4</sup>).

(в) За этимъ слѣдуютъ въ рукописи нашей еще — а) сказание о списавшемъ житіе преподобнаго Никодима, б) повъствованіе о приходѣ игумена Авраамія къ преподобному Никодиму въ пустыню, съ Іоанномъ Дятлевымъ, в) описаніе чудесъ, совершенныхъ преподобнымъ Никодимомъ, и — г) тропарь, кондакъ и молитва преподобному Никодиму. Но означенныя повъствованіе и описаніе, равно какъ и тропарь, кондакъ и молитва преподобному Никодиму, ничего почти не прибавляютъ къ изображению характера жизни его, а сущность сказанія о списавшемъ житіе его состоитъ въ слѣдующемъ: Когда сей. начавъ писать житіе преподобнаго, молился о благопоспѣшеніи по этому дълу и однажды послѣ литургіи легъ въ келіи своей «мало опочити». то узрѣлъ въ видѣніи множество народа около гроба преподобнаго. самъ подошелъ тудаже, наклонился, чтобы посмотрѣть, и упалъ на гробъ. Преподобный, поднявшись во гробъ, поднялъ начавшаго описывать житіе его, кръпко удержалъ его своими руками и на вопросъ его, вѣрно ли онъ описываетъ житіе его въ томъ видѣ, какъ

СОБ. І.

15\*

слышаль отъ другихъ, отвѣчалъ утвердительно и преподалъ ему различныя наставленія «о пользѣ душевнѣй», послѣ чего списатель немедленно воспрянулъ отъ сна весь исполненный отъ такого видѣнія духовной радости, возсылая славу Богу. Вслѣдствіе сего и не приводимъ теперь здѣсь всего этого въ подлинникѣ.

## УЧЕНИЕ РАЗУМА О НАЧАЛАХЪ НРАВСТВЕННОСТИ ПРЕДЪ СУДОМЪ ХРИСТІАНСКАГО НРАВОУЧЕНИЯ.

the state of the state of the

Въ исторіи нравоученія, какъ оно развивалось на западъ, важное значение имъли философский ученія. Эти послъднія рядомъ съ отвлеченными вопросами знанія поднимали вопросы, о жизни дъятельной, нравственной; и такъ какъ вообще рвщение этихъ вопросовъ условливается воогда научными мнъніями и убъжденіями, то и въ облаети философской нравственное учение всегда опредвлялось общими свойствами, техъ или другихъ философскихъ учений. И такъ какъ – далъе – философскія ученія построялись не на твердыхъ началахъ, указанныхъ намъ въ Откровени, а на своеобразномъ понимании жизни каждымъ мыслителемъ, то и правоучение носило на себъ печать личнаго возэрвнія и болве или менье уклонядось отъ истины правоучения Христова. А между тъмъ нравственныя положенія такого нравоученія про-

СОБ. І.

and the second sec

16

никали въ сознаніе общества и извращали въ этомъ сознаніи правильное пониманіе истинъ евагельскихъ. Этого мало. Философскія ученія о нравствености проникали въ богословскія, а западные богословы—нравоучители старались совмъстить и сочетать ихъ; являлся цълый рядъ богословскихъ нравоучительныхъ произведеній, въ которыхъ трудно было примътить высокое нравственное ученіе нашего Господа; а между тъмъ эти произведенія хотъли называться христіанскими, и, прикрывая свои заблужденія несомнъннымъ свидътельствомъ Христовымъ, обезображивали въ сознаніи христіанъ тотъ высокій образецъ нравственной жизни, какой указанъ намъ божественнымъ Искупителемъ нашимъ.

Сынъ православной Церкви свободенъ отъ подобныхъ заблужденій; онъ въ пониманіи христіанской жизни основывается на твердомъ объяснени ея св. отцами Церкви, въ самой жизни своей раскрывшими истины евангельскія. Но любовь къ знанію увлекаетъ его иногда въ чуждую область; въ нашемъ ученомъ мірѣ не нензвѣстны такъ называемые выводы науки, которые часто разрушаютъ цѣльность вѣрованій и убѣжденій, свойственныхъ православному христіанину. Знаменитость извѣстныхъ философовъ часто прикрываетъ ихъ заблужденія, которыя, бывъ приняты на вѣру, проникаютъ и въ нащу жизнь, въ нащи върования, въ нащи знанія. Въ виду этого явленія и предлагаемъ разборъ нравственныхъ положений болье другихъ извъстныхъ философскихъ ученій и покажемъ ихъ отношеніе къ истинамъ христіанскимъ.

Рядъ этихъ философовъ-нравоучителей начинается собственно Кантомъ, въ первый разъ построившимъ ученіе о нравственности на строгихъ научныхъ основанияхъ. Историческия обстоятельства того времени, къ которому относится дъятельность этого философа, естественно вызывали эти научныя построенія. Къ этому времени въ области науки накопилось столько сору, что для очищения его потребны были ваякные научные труды. Совершившееся въ XVI въкъ преобразование запада въ въръ значительно поколебало средневъковое учение, принимавшееся безъ всякихъ обслъдованій. Положеніе Лютера, что «проповъдуемое имъ учение можетъ быть опровергнуто только Библіею или чисто разумными доводами», дало уму человъка широкій просторъ; съ техъ поръ «свободныя» изслъдования и издоженіе законовъ человъческаго духа и жизни вошли въ большое употребленіе. Философія и Богословіе, дотолъ связанныя непрерывными узами, отдъляются другъ отъ друга, и на широкомъ поль дъятельности мысли выступилъ теперь рядъ двятелей, которые поставили себв задачею, какъ они выражались, -- «очистить отъ чуждаго содержанія и поставить на ноги науку, бывшую долго въ услужения у безсознательнаго послъдова-ния старому порядку вещей и мертвой привязан-

ности къ визаности». Для правственнато учения эно движение не могло кожечно оставаться чуждымъ. Декартовское: «я мыслю, олвдовательно существую (cogito, ergo sum)» въ первый разъ сказало мышлению, отупъвшему въ средноввковыхъ положеніяхъ схоластики, что тотъ или дрягой образъ дъятельности долженъ корениться не ина избитыхъ правилахъ старивныхъ ученій, но на са-- мосознания, на самостоятельномъ быти повнающаго дука. И вотъ проходитъ вемного времени, какъ воз-, рождается «новая» философія. Она не осталась • равнодушною къ нравственнымъ вопросамъ; какъ въ старянныя времена, въ древной Греци, знаніе и жизнь шли рука объ руку, и лучший философъ являлся въ тоже время лучшить нравоучителемъ, такъ и теперь подъ знаменемъ фи--лософекаго мыныения шло и развивалось прав-«ственное сознание; «новое» знане начертвиало ановый образъ жизни. Первымъ представитенемъ -этопо движения является Спиноза, у котораго вмеотв отвлечению философсками вопроками яв--лается наука о правственноми (ненка). Общество , съ жадноство стало читать эту книгу. ... Что же увидьло оно? --- Нравоучительным, цоложения Спи-"дозы (<sup>1</sup>) быля эсны. Такъ какъ существуеть атолько Богъ, и только Онъ есть единой медицстаснное самостоятельное существо (substantia); en en en trata

(<sup>6</sup>) Всѣ такія положенія этого Филосора находятся въ его Ethica, над. въ 1667 г. уже посат ого смерти. то всякое другое быте соть только образь (пют.) dus) этаго: бытія, следовательно и человекь супествуеть только какъ образъ бытія Бога. По такъ какъ одно только самостоятельное: существо двиствуеть по законамъ своей собственной природы; и потому только оно одно есть свон : бодная причина своихъ дъйствий; то следуетъ, что человъкъ, какъ образъ (modus) этого суще+ ства, не имъетъ свободной воли, не можетъ хотвть или не хотвть того или другаго, и опредвляется въ своей дъятельности рядомъ причинъ, зависящихъ одна отъ другой. Въ силу этого Спиноза низводить человъка въ рядъ естественныхь явлений; и какъ въ естеотвенной природъследуетъ искать нравственныхъ качествъ, не такъ не следуетъ искать ихъ въ человъкъ ('); попонятие с добръ и зла, по его мнинио, не при-и мвнимо из человъку. Смвшно было бы, говорить: онъ, называть напр. теплоту добромъ, а холодъ зломъ, какъ будто теплота и холодъ не суть естеотвенныя свойства воздуха, какъ будто можно какой бы то ни было вещи вменять въ заслугу ея качества или ея природу... Порока, кякъ порока, нить въ человъкъ; отъ природы каждому должно быть позволено обнаруживать свои. свойства, и если оти свойства кажутся недоотатками, то не слъдуетъ забывать, что это «природные» недостатки; имъ слъдовательно нрав-

(<sup>1</sup>) Ethic. II. prop. 48. 49.

ственнаго витнения быть не можетъ; я не виноватъ, если, вмъсто проповъдуемаго закона о любве къ врагамъ, во мнъ кипитъ желчь противъ. человъка, посягнувшаго на мои дорогія выгоды (<sup>1</sup>)! Но мы зашли бы далеко, если бы стали излагать прочіе безумные глаголы этого философа; для насъ важно то, что Спиноза, отрицая значеніе самостоятельнаго дъйствія сущности духа въ его свободномъ творчествъ содержанія своей нравственной двятельности, положиль начало широкому развитию такъ называемаго «натуралистическаго» ученія о нравственности; онъ признаваль. въ жизни только владычество природы, бытія; по его мнънію, существуетъ только не свободное бытіе природы; свободнаго, духовнаго мірасвободной дъятельности, міра нравственнаго нъть; вся и всякая д'вятельность составляетъ только явленіе необходимой, неотразимой основы; и этотъ законъ тяготъетъ какъ въ жизни божества, такъ и человъка. Его наука о нравственномъ поэтому занималась описаніемъ необходимыхъ явленій; выяснению внъшняго, предлежательнаго (объективнаго) закона, который бы упорядочиваль дъйствия, нътъ мъста; тамъ, гдъ обоживший вселенную философъ пускался въ изъяснение какихъ нибудь нравственныхъ обязанностей, лежащихъ на человъкъ, тамъ онъ начиналъ путаться, прибъгалъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Ethic. III. procem. CANY. IV. praef.; IV. 37. schol. 2; IV. prop. 18. IV. 50. 53. 59. def. 27. IV. prop. 54.

къ несобственному смыслу, впадалъ въ неразрв-1 шимыя противоръчія основнымъ мыслямъ ученія своего. Въ этихъ мнъніяхъ сказался іудей (<sup>1</sup>), который среди христіанскаго міра оставался въ неразръшимыхъ сомнъніяхъ относительно жизни, и разръшался только ненавистію къ исторія. Удалившись отъ талмудическаго іудейства, не привязанный къ христіанству, Спиноза стоить одиноко въ исторіи и исторической жизни духа человъческаго; онъ не находитъ себъ опредъленнаго мъста въ жизни и спъшитъ построить воздушный міръ и думаетъ не предначертать себъ правило жизни, а только — оправдать то, что двиствительно происходить. Его міровоззръніе составляетъ отличительную черту всего послъ-христіанскаго іудейства, живущаго, но переставшаго имъть исторію, и только упорно продолжающаго существовать, и въ этомъ внъшнемъ продолжени бытія своего находящаго достоинство и значеніе жизни. Онъ думалъ создать нравственное ученіе; но оно явилось у него только отвлеченнымъ изображеніемъ природнаго стремленія къ нравственности, безъ всякой разумной и нравственной цъли. Въ противоположность чистому, отвлеченному всебожно І. Эригены (2), приведше-



<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Спиноза происходилъ изъ еврейскаго племени и до конца своей жизни остался чуждъ Христову ученію.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) І. С. Эригена — одинъ изъ средневѣковыхъ представителей тогдашней науки; въ сто сочинении de div.sione naturae новоплатоническія воззрѣція перемѣшаны съ отвлеченнымъ всебожіемъ. Его

му этаго, средневъковаго, философи жатучению о, безотрадной, суровости жизни; Спиноза являются: чувственнымъ человъкомъ, который не видият въ міръ никакого, гръха и потому послъднею, нрав-, ственного, цълно поставлялъ – полное, погруженіе, въ этотъ міръ.

. Что, для, нравственной, жизни, изъдетого учет. нія, проистекали вредныя, слъдствія, это очевидно»; Спиноза, , издъвался надъ христіанскою пистиною, о, правственомъ повреждения человъчества, почему покаяния, правственному очишению, необхо-, димости благодати у него не было мъста. Добрые ц цестные люди отшатнулись отъ такого учения; привязанность къ въръ была еще на столько жива, что не хотъла склонить голову подъ это без-, божное и безправственное учение. Признание за всякаго рода дъятельностио свойствъ необходимости и неразличение добра и зла, добродители и: цорока, могло быть принято развъ только во время крайняго упадка въры и правственной распущенности. Вотъ почему Спиноза имълъ небодьщое вліяніе въ свое время. Но его учение. пустило, свои корни; когда, впослъдствии развидся, враждебный христіанской Въръ духъ, этотъ послъдній не безъ основанія спъшилъ себъ найти мнимыя опоры въ философскомъ учении Спинозы; въ приложении къ нравственному учению

нравственныя подоженія строги и отличаются строгичъ подвижниче-

этоть враждебный думь образоваль то унение. объ отрицания закона нравственнаго и ту, являн-: шуюся въ слъдствіе сего, правственную распущенность въ жизни, что начали отвергать не только нравственную свободу въ человъкъ, но в возможность всякаго нравственного явления. (1). -Впрочены возникновение такъ называемой Лейбнице-Вольфіанской философіи, нъсколько пріостановило развитие учения Спинозы о нравственности. Эта философия не хоязла отступать отъ откровеннаго учения о правственности и темъ оказала важную, услугу Германскому народному духу, на-, чинавшему относиться; пъ откровенной, истинъ легкомыслению. Въ противоположносте спинововскому всебожно, философія эта признавала бытіе личнаго Бога. Но особенно Вольф'я (<sup>2</sup>) при опредълении самыхъ свойствъ личнаго Бога принималъ во внимание Его отношения къ миру, мыслимъ Его какъ Творца, Промыслителя и Правителя, и оставляль безъ внимания свойства сущности Божіей; отсюда правоученіе, построенное на такихъ ограниченныхъ представленияхъ о Богъ. являлось одностороннимъ, несовершеннымъ. Изъ твхъ понятій, какія онъ имълъ о Богъ, выходилопонятие о нравственномъ законъ, какъ предле-

(1) Шлоссеръ. Ист. восьмнадц. столът. т. Ш.

(<sup>2</sup>) Нравственное ученіе Вольфа заключается въ его книгѣ: philosophia moralis s. Etbica, methodo scientifica pertractata. 1750.г. Въ другой его книгѣ: jus naturae (1740 г.) также много содержится замѣчаній касательно нравственности.

жательной основ в правственной жизни; но въ какомъ отношени должна стоять къ этому закону свободная воля человъка, ръшено не было. Такъ какъ, по мнънію Вольфа, все, что ни **AB**ляется, является на основани внутренняго своего закона, и всякое явленіе обнаруживается опять потолику, поколику опредълено ему обнаружиться; то собственно свободнаго явленія нътъ, а все, что только является или происходить, совершается «необходимо». Свобода воли состоить собственно въ возможности изъ противоположностей выбирать одно что вибудь; но такъ какъ нельзя думать чтобы человъкъ сталъ избирать худое для себя, а избираетъ всегда хорошее, то и выходить, что всякое его дъйствіе всегда бываетъ согласно съ образомъ пониманія имъ извъстнаго предмета, и какъ такое оно всегда бываеть опять необходимымъ, потому что не можетъ быть двйствія, которое не условливалось бы такимъ или другимъ пониманіемъ предмета человъкомъ. --- Этимъ объясненіемъ Вольфъ положиль начало въ ученіяхъ разума о нравственности ученію о безусловной опредъляемости, или такъ называемому детерминизму, совершенно отрицавшему свободу воли въ человъкъ. Какъ нъкогда Сократъ говорилъ, что добродътель есть знаніе, такъ и Вольфъ высказалъ, что степень самаго пониманія нравственнаго есть уже вмъстъ степень, опредъление (критерий) нравственнаго развития; по его мнѣнію, за знаніемъ соотвътствующее ему нравственное двёствіе слядуеть съ нравственною необходимостию. Отсюда ходъ самой нравственной жизни онъ построиваетъ въ видъ неосноримой задачи уравненій; извъстенъ первый членъ — умственное состояние человъка, извъстенъ и вторый — можетъ зи онъ быть добрымъ или злымъ -человъкомъ. – Эти положенія измъняли чистое учение о правстванности, заключенное въ христианскомъ откровении; философъ опустилъ изъ вида, что въ падшемъ человъкъ и самое знаніе о нравственномъ сопряжено съ погръщностями и нравствещная воля не всегда остается твердою, и что слъдовательно самое нравственное дъйствіе не всегда согласно съ добрыми желаніями. Отсюда его добродътель, какъ и прежде у Сократа, только философская, его общее правило дъятельности: «поступай такъ, чтобы сдълать совершеннымъ свое собственное состояние и состояне другаго» (') не обнимаетъ всей широты нравственной жизни; во имя этого правила - убійца, воръ, соблазнитель подлежатъ нравственному осужденію; но имветь ли въ виду это правило --лицемъріе, самообольщеніе и другіе пороки, которыхъ часто собственный судъ совъсти не осуждаетъ и которые не вредятъ состоянию ни порочнаго, ни его ближнихъ? — Вольфъ не полага-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Вольф. Vernünft. Gedanken. v. d. Menschen Thun u. Lassen. 1720 г. § 12; это сочинение въ послъдстви вошло въ общий составъ его «Иенки».

еть нравственному действно собственной нали, но положительнаго содержания въ правственномъ поступку у него ввтъ ; нравственная жизнъ мыслится имъ не какъ борьба, не какъ двятельное стремление въ нравственному совершенству , а только какъ состояние, опредъленное положение, При отсутстви положительного содержания вынравотвенномь двистви это посляднее сдвлалось только внашнимъ. Что хорошо или худо, таково: оно не носуществу своему, а только по признанию нашего разума; следовательно сущности нравственнаго, какъ правственнаго, нътъ: опо является какъ слъдствіе личнаго вкуса и пониманія. Понятно, что въ этомъ отношения Вольфъ He Aaлеко учелъ отъ Спинозы, и если въ его учения о нравственности ныть грубаго всебожія, какое внанить у Спенозы, то на место его ленлась накая-то бездоказательная внішность ('), которая наложила на правоучение туже противо-правствении ную исчать личнаго воззрвния, какъ и у Синнозы. - Когда положенія Лейбнице - Вольфіанской философіи были приложены къ правоучению богословскому, то этимъ самымъ положено было начало тому противо-христанскому пониманию; которое вскорь развилось въ богословской письменности протестантства XVIII в. (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Въ послѣдствіи Вольфа упрекали въ «догматическомъ формализмѣ», т. е. что начала его нравоученія не имѣютъ предлежательнихъ основъ и признаютъ въ правотновномъ дъйствіи только внѣшноо значеніе.

<sup>(\*)</sup> Wuttke, handb. d. Christliecher Sittenlerhe t. 1. pag. 228-229.

.....Грубыя (натуралистическія) положенія Спинозы, произвольно-внъшнія опредъленія правственнаго Вольфомъ не замедлили отобразиться BЪ дайствительной жизни. Эти учения развились на германской почвъ; но важность, свойствениая наукв. и болье возвышенный взглядь на жизнь. свойственные германскому народному духу, не позволяли разлиться вполнъ всъмъ тъмъ слъдствіямъ, разрушительнымъ для нравственной жизни, кото-. рыя вели за собою представленныя ученія. За то на почвъ англо-французской нравственное со-"знаніе поспъшило усвоить себъ правственныя позюжения, потакавшия чувствамъ и чувственности. Государственныя перемвны Англи въ исходъ XVII в. вызвани споры о всвхъ основанияхъ общественнаго и нравственнаго порядка двлъ; а мечтательное учение Паскаля и Мальбранца воспитынали свосто напыщанного сухостно или мечтатетелей, или даже хитрыхъ льстецовъ, которые подь покровонъ линемърнаго благочестія пресльдовали въ жизни только мірскія цъли и столько же заботились о нравственно-христианскомъ развити, какъ слуги и придворные людовика XIV ('). Основанная на опытъ и чувственномъ воспріяти финософія Бакона (2) началами нравственнаго поставляла уже не отвлеченное, таинственное благо, а личное благосостояние; что хорошо для меня, что

(<sup>1</sup>) Шлоссер. Истор. XVIII стол.

() Wuttke, handb. d. Christl. Sittenlerhe t. 1. p. 223.

меня дълаетъ благополучнымъ, то хорошо в нравственно. Локкъ (1) развилъ опредъленно эти положенія и въ своемъ ученій о правственности сталъ проводить старыя, чисто эпикурейскія начала. Подъ вліяніемъ этихъ философовъ получило начало то направление, которое думало составить правоучение безъ всякаго отношения къ Въръ; начали заявлять теперь, что въра, какъ представление о Божествъ, не только не можетъ быть основнымъ камнемъ нравственности, но даже вредитъ этой послъдней. Эту дерзкую мысль высказаль нъкто Шевшсбери (2), который пытажя поставить свое учение о нравственности на мвсто положительной Въры. Вотъ почему это направленіе извъстно въ исторіи подъ именемъ морарализма, представителями котораго являются, послъ Шевшсбери, Толэндъ, Волластонъ, Мэндевиль, Моргэнъ, Чоббъ, Болинброкъ, Попэ, Свифтъ, А. Смитъ, Юмъ, Фергюсонъ (\*). Въ общемъ вліянія на состояние нравственнаго сознания они собственно остановились на полдорогъ; поставивъ на мъсто началь въры начала нравственности, они заза современнымъ мышленіемъ только крвпили отрицание въры и необходимость нравственнаго (?) пониманія жизни. Но самое содержаніе этого

(\*) Wuttke, Handb. d. christl. Sittenlehre t 1. p. 234.

(\*) Англійскій лордъ—въ своемъ сочинении Characteristicks (1711 с.) Слич. Lechler. s. 240 и дал.

(<sup>8</sup>) Лучшія свёдёнія объ этихъ личностяхъ у Шлоссер. въ сго Ист. XVIII. в.

понимания у нихъ является слишкомъ тощемъ, и какимъ то поверхностно-епикурейскимъ, гдъ самолюбіе, личная польза, только мое благосостояніеявляются двигательными началами нравственнаго міропорядка. Это бросалось въ глаза всъмъ; но вмъсто того, чтобы возвысить и облагородить нравственное понимание, вмъто того, чтобы изъ Откровенія научиться, что и для исторіи и жизни есть законы повыше личныхъ и самолюбивоприхотливыхъ стремленій отдъльнаго человъка, вмъсто того, чтобы научиться изъ Откровенія, что жизнь и нравственная дъятельность могуть имъть нравственное достоинство потолику, поколику они осуществляють высокую мысль о нравственномъ добръ, указанную Творцемъ разумнонравственному существу, - вмъсто всего этого ученые этого времени развили до крайности мнънія своихъ предшественниковъ; на мъсто ученія о нравственности, признающаго единаго Бога, но отвергающаго' Откровение, является совершенное безбожіе и отрицаніе всего духовнаго; они тъмъ болве были опасны, что умъли изъ книгъ н пропитанныхъ ими обществъ перейти въ гражданскую жизнь и тотчасъ дать знать о себя, какъ страшной язвъ, отравлявшей всъ отправленія общественной жизни. Нравственное ученіе энциклопедистовъ, какъ назывались эти ложно-ученые, соотвътствовало ихъ върованіямъ; общія начала нравственности служили только для нихъ средствомъ-оправдывать предъ свътомъ свои гръшки;

добродитель является просто привычною нести выгодно свои дела; нравственный порядокъ есть только видъ порядка внъшней природы; внъшнихъ, предлежательно значимыхъ законовъ нравственныхъ нътъ; наци внутреннія чувства, стремленія в желанія --- слъдствіе отправлений человъческаго твла; забота о развити и гражданственности не добродътель, а страсть и порокъ. Образецъ человъка искаися не въ богооткровенной истанъ;не въ постепеннонъ сложении съ себя ветхыго реловлька и нравственномъ обновления, а въ непосредственности первоначальной природы и живни. Энциклопедизмъ смъялся надъ конечною цълю кристіанской правственности-приближеніюмъ къ божеству и отражениемъ Его высокихъ нравственныхъ качествъ; онъ почиталъ это невозможнымъ; онъ не хотвлъ знать, что высшее нравотвенное совершенство возможно только божеству, а совершенствование, постепенное приближение къ божеству, сложение съ себя животной воры - есть то преимущество конечнаго сущеетва, которое отличаетъ насъ отъ эвърей и которое составляеть для каждаго его высшую нравственную задачу.

Указенныя нами главныя направленія нраветвемнаго ученія получили полное развитіе именно во второй половинь XVIII въка. Въ это то время всего болве требовалось научное ностроеніе ученія о нравственности на болье важныхъ основаніяхъ, нежели какія были по-

Digitized by Google

ложены навастнымъ кружкомъ ученыхъ и утонченными учителями правственности. Теперь потрясены были основанія откровенной Въры; правняя и предписанія указываемыя христіанствомъ. потеряли въ сознании общества свой смыслъ и высоко-законодательную несомивнность; HP88ственное сознание очутилось оторваннымъ OTL прежнихъ побуждений, и, чувствуя, что прежняя твердая почва ускользнула изъ подъ ногъ, колебалось въ самыхъ своихъ основаніяхъ; на мъсто духовныхъ, внутреннихъ началь нравственной двятельности явилось самолюбіе, внашнее состояніе счастія; на мъсто закона, обуздывавшаго произволь, - самозаконіе разума; на мъсто нравотвенныхъ отношений-самолюбивое чувство удовольствія. Въ области въры въ это время пістисты (<sup>1</sup>) хлопотали болье о внъщнемъ очищения нравовъ, ограничнались болве чувствованіями при видь общаго упадка благочестія и страшной распущенности нравовъ ; въ области философской-безсодержательная философія Вольфа сбивана съ толку нъмецкія головы, и въ богословскомъ

(\*) Пістизмъ явился во второй половинѣ XVIII в.; основателемъ его былъ Спенеръ, одинъ изъ лучщихъ и благочестивыхъ людей своего времени на западъ. Въ своемъ сочиненіи «pia desideria», онъ заявляетъ настоятельную необходимость обновленія и нравственнаго улучщенія севангелической церкви»; высказанныя имъ средства для сей цѣли, проникнутыя библейскимъ духомъ и благочестіемъ, принаты были къ сердцу, и начала нравственной дѣятеллности имъ преддоженныя, въ приложеніи къ дѣйствительности произвели благодѣтельное для общества движеніе въ нравственной жизни и воззрѣніяхъ на нравственную дѣятельность.

СОБ. І.

1 · · · · ·

17

нравоучени сделало только то, что назидательныя проповъди красноръчивыхъ пасторовъ тецерь, писались сухимъ отвлеченнымъ языкомъ, и наставление въ добродътели совершалось посредствоиъ искусственныхъ опредълений и дълений. Болъе честиые люди съ высоко-нравственными качествами стояли вдали отъ этого движенія и смиренио ожидали новаго порядка дълъ. Въ это то время является Кантъ, и его философія наноситъ ръшительный ударъ школьнымъ гордецамъ и философскимъ болтунамъ; явились одна за другою книги — «метафизика нравовъ» (1785 г.), потомъ «критика практигескаго разума» (1788 г.) (<sup>1</sup>), которыя открывали новыя основания научному изслъдованію области нравственнаго, и твиъ положили начало новому періоду въ исторіи философскаго нравоученія.

И философія и богословіе одинаково съ радостію привътствовали эти сочиненія. Общее направленіе этихъ сочиненій говорило, что философское ученіе о нравственности хочетъ стряхнуть съ себя прежнія грубыя и зависящія оть дичнаго вкуса свойства; нравственная мысль, построенная на свободъ воли, получала теперь значеніе, дълалась цълію по существу своему (an sich), а не

Digitized by Google

)

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten; — Kritik d. practischen Vernunft — главныя сочинения Канта по нравственной философи. Его учение о правъ-metaphisische anfangsgrunde d. Rechtslehre (1798 г.) и потоиъ — d. Tugendlehre — учение о добродътели вощия въ составъ «метафизики нравовъ».

средствомъ только къ личному и частному благосостоянию; нравственный законъ имъетъ широкое общеобязательное значение; нравственное потому должно быть признаваемо нравственнымъ, что оно таково по существу своему не зависимо ни отъ разсудка, ни отъ извъстнаго сознания о Богъ. Но въ этомъ самомъ направлении общемъ Кантова ученія о правственности, лежала та двусмысленность или двойственность понимания по которому его нравоучение съ одной стороны возвысилось надъ прежнимъ, признававшимъ за нравственное только то, что приносить пользу. пониманиемъ нравственной двятельности, съ другой — чрезъ отръшение этой дъятельности отъ началъ Въры оно стало чуждымъ учения о правственности и носило въ себъ задатки противухристіанскаго отношенія къ нравственнымъ вопросамъ. Это замътно было на ученикахъ ближайшихъ и восторженныхъ поклонникахъ Канта, которые думали составлять нравственно-богословскія науки, руководясь вмъстъ съ тъмъ и положеніями своего учителя. Таковы системы Михаэлиса, Штэйдлена, де-Ветте и др. (4). Не смотря однако на этотъ важный недостатокъ. нравственныя положенія кенигсбергскаго философа на столько важны и замвчательны, что изло-

17\*

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) У Михаэлиса—Theol. moral; у Штэйдлена—neuer Lehrbuch d. moral (1813 г.); Geschichte d. Sittenlehre Iesu. (I—IV t. 1799— 1823; у де-Ветте—Christliche Sittenlehre (1819. 3 t.); vorlesungen über die Christliche Sittenlehre 1824.

женіе и разборъ ихъ можетъ представить не мало полезнаго въ научномъ отношеніи и для христіанскаго богослова.

Мы видъли, что философское ученіе о правственности страдало доселъ двоякаго рода недостаткомъ. Съ одной стороны, оно не хотвло признать той важной въ правственномъ отношении истины, что собственно врожденное понятие о нравственномъ имъетъ всеобщее, предлежатель-. ное значение, что обязательность и важность этого понятія не можетъ условливаться случайнымъ произволонъ отдъльнаго лица; съ другой-неправильно и односторонне относилось къ той мысли, что это понятие составляеть для человвка его цвль, его совершенство, его счастие и блаженство. Въ ученіяхъ объ обожанін природы (пантензмъ) правда допускалось внашнее, предлежательное значение всего правственнаго, допускалось даже бытіе вравственнаго закона; но они понимали его, какъ какую то необходимость, положенную однажды всегда и всегда ненамънно одинаково себя на опредвляющую; грубое безбожів, признающее въ природъ бытіе одного только вещества, было совершенно последовательно, когда, приложивъ свое начало къ двятельности, проповъдывало совершенную необузданность страстей. Противоположное направление выходило въ построения своихь нравственныхъ началь изъ мысли о извъстномъ лицъ, ударяло на его свободную волю и имело въ виду не столько основание, сколько

цвль нравственнаго двйствія; говорили, что человъкъ не стъсняется внъщнею необходимостно; онъ свободенъ; но его свобода позволяетъ ему ДЪЛАТЬ ТОЛЬКО ТО, ЧТО СООТВЪТСТВУЕТЪ СГО ЛИЧнымъ выгодамъ, слъдовательно его свобода стъсняется мыслію о личномъ благъ и счастіи. Первое направление относится высоко къ нравственности, признаетъ внутренее содержание нравственнаго, отвлеченно взятаго; но оно уничтожаеть самостоятельность лица, праветвенио двйствующаго, ставить его въ рядъ несвободныхъ членовъ внъшней природы; направление втораго рода уничтожаетъ внутреннюю сущность вравствености, хотя даетъ правильное мъсто лицу дъйствующему, потому что въ нравственномъ дъйствіи признаетъ не мысль о нравственности, не внутренее правственное достоинство, а только значимость его по отношению къ личной пользв и благосостоянио лица двйствующаго; въ своихъ же конечныхъ выводахъ то и другое направление сходятся, не смотря на свою противоположность: они одинаково даютъ законность всей необузданности отдвльнаго лица двйствовать такъ, какъ велитъ дъйствовать начемъ не упорядочнваемая грубость естественнаго человъка со всеми его страстями, пороками и склонностями.

Христіанское нравоученіе стоитъ неизмъримо выше всего таковаго и представляетъ собою върную и прямую дорогу среди этихъ распутій, по которымъ блуждаетъ лжеимянное знаніе, отръшенное отъ истиннаго свъточа-богооткровеннаго ученія. По христіанскому нравоученію мысль о нравственномъ имъетъ всеобщее, безусловное предлежательное значение, поелику этою мыслию принимается святая и священная воля Божія; но эта воля Божія не насильственно относится къ нашей свободъ; по Христову ученно — нравственно добрымъ можетъ быть не тотъ, кто рабски исполнятъ святую волю Божію, а тотъ, кто внутренно таковъ, кто именно внутри себя носитъ то, что выражено внъ въ предписанияхъ воли Божіей; христіанинъ ищетъ нравственнаго добра, какъ добра по существу своему, а таково оно для него потому, что согласно съ волею Божіею, слъдовательно съ первоначальною своею цълію, положенною Богомъ въ общемъ дълъ творения.-Съ другой стороны, Христова Въра учитъ насъ, что эта воля Божія составляетъ совершенство для человъка, что внутреннее согласте моего дъйствія съ общею цълю творенія, согласіе моей личной дъятельности съ внъшнею волею Бога можетъ дълать и дълаетъ меня совершеннымъ, служитъ средствомъ къ достижению истиннаго блаженства, такъ что добрый христіанинъ, какъ человъкъ, подчиняющійся волъ Божіей, въ тоже время правственно самодоволенъ и блаженъ. ---Указанныя выше направленія философскаго ученія о нравственности были далеки отъ истиннаго нравоученія, указаннаго христіанствомъ, и въ этомъ самомъ лежали задатки ихъ нетвердости,

колеблемости, начала разрушенія; они болѣзненно вліяли на правственное сознаніе тогдашняго общества, и это послѣднее уже начинало съ ужасомъ отворачиваться отъ направленій тѣхъ, которыя ничего не говорили ни уму, ни правственному чувству; общественное сознаніе само приготовило развалины этимъ направленіямъ, и они видимо разрушались. На этихъ то развалинахъ нашъ философъ и задумалъ построить болѣе твердое зданіе правоученія.

Кантъ говорилъ, что собственно никакое познаніе не существуетъ независимо отъ опыта; въ области сверх-опытной, въ научномъ познания нашъ разумъ составляетъ только отвлеченную мысль; но кроми научнаго употребленія разума существуетъ еще двятельное употребление его, область котораго составляють нравственныя дъйствія. Въ этомъ отношенія разумъ не только познаетъ, но еще и желаетъ; онъ не ограничивается только разумпымъ признаніемъ того, что «есть», но доискивается того, что «должно быть»; онъ ищетъ всему цъли, какъ основания всякой данной двйствительности. Какъ разумная, эта цъль должна быть не случайною и произвольною, а безусловною; здъсь разумъ относится къ ней совершенно иначе, нежели въ области чистаго научнаго знанія; дъятельный разумъ стремится отыскать нвчто такое, что еще недъйствитељно, но чрезъ разсудокъ должно быть дъйствительнымъ, что следовательно зависить отъ разума. Человъкъ,

Digitized by Google

какъ духъ, «можетъ» поставлять цвлію своей двятельности одну изъ какихъ нибудь любимыхъ своихъ цълей; но, какъ духъ разумный, онъ «долженъ» ноставлять себъ только разумную цель, И такъ какъ онъ здъсь движется въ области опредъленной имъ самимъ, то онъ отъ себя только и зависить ; слъдовательно человъкъ въ своихъ желаніяхъ и дъйствіяхъ «свободенъ». — Разумная ЦВЛЬ ПО СВОЕМУ СВОЙСТВУ ТАКОВА, ЧТО ОНА КАЖдымъ разумнымъ человъкомъ должна быть признана его цвлю, такъ какъ разумъ есть не личная принадлежность одного какого нибудь человъка, а общая принадлежность всъхъ людей; разумность цъли основывается такимъ образомъ на ея всеобщности (1). Отсюда Кантъ высшимъ началомъ всякаго разумнаго, слъдовательно и нравственнаго дъйствія поставляеть следующее правило : «поступай такъ, чтобы правило твоего дъйствованія могло быть общимъ закономъ для всъхъ людей». Обязательность къ такаго рода двятельности лежитъ въ моей разумности; следовательно эта обязательность совершенно безусловна; еслибы я сталъ дъйствовать иначе, то пересталь бы быть разумнымь (2). Въ нравственной двятельности я не спрашиваю о своей личной выгодъ; я спрашиваю, разумию ди мое двйствование?

(1) Cm. Metaph. d. Sitten. 1 Abth. buch II. s. IX.

(") Этотъ законъ разума Кантъ называлъ «категорическимъ императивомъ». Grundl. g. Met. d. Sitten. s. 39 — 43.



я долженъ быть разумнымъ; поэтому въ дъятельности я не стесняюсь какимъ нибудь внешнимъ принужденіемъ; я побуждаюсь къ ней своимъ собственнымъ разумнымъ существомъ. Когда въ нравственномъ двйстви я преслъдую свою личную выгоду, ставлю целію свое личное благо, это будетъ неразумно и безнравствению; почему? потому что при случайности и перемениемости внъшнихъ полезныхъ обстоятельствъ, при различін вкуса и пониманія счастія, нравственное становится въ зависимость отъ случая и произвола. — Нравственный разумъ потому собственно и свободенъ, что для своей дъятельности имветъ въ себъ самомъ законъ и основныя побужденія и не можетъ быть зависимъ ни отъ какого другаго, внъ его находящагося, условія. Самоваконіе (автономія) составляеть сущность разума н достоинство человъческой природы. Разумъ во имя закона относительно двятельности нравственной непосредственно опредъляетъ волю, совершенно оставляя въ сторонъ чувства удовольствія или неудовольствія. Быть счастливымъ, это составляетъ самое законное и естественно-необходимое стремленіе каждаго разумнаго существа; но это побуждение къ дъятельности можетъ быть признано только на опытъ, а истинно-правственный законъ долженъ имъть необходимую, внъшнюю, безусловную значимость. Что хорошо или худо, то должно быть признано таковымъ не чрезъ что нибудь лежащее внъ разума, но только чрезъ самый разумъ; а чувство удовольствія или неудовольствія принадлежать не разсудку, а низшей области духа (").

Отсюда у Канта — нравственность, основывающаяся на простомъ и опредъленномъ (категорическомъ) требования разума, мысль о счастия поставляетъ не своимъ оновнымъ побуждениемъ, •а только пріобрътаетъ право достигать счастія; добродътель есть, такъ сказать, личное окачествление (subjective qualification) счастия, возвышеніе его въ степени достоинства (<sup>2</sup>). Состояніе счастливое, блаженное есть такое состояние разумнаго существа, къ которому оно стремится въ продолжение всего своего существования, и которое основывается на согласіи внъшнихъ отношеній, слъдовательно на согласія природы съ духовною и правственною двятельностію человъка. Ни добродътель, отдъльно взятая, ни счастие и блаженство, отдъльно же взятыя, не дълаютъ истинною, совершенною жизнь людей; добродътель, соединяемая съ блаженствомъ, -- вотъ для человъка высшее благо. Нравственный законъ самъ въ себь, какъ отвлеченное учение, служитъ истиннымъ и основнымъ побуждениемъ для воли, а мысль о высшемъ благъ служитъ внъшнимъ предметомъ (объектомъ) для разума. Блаженство и счастіе зависять не оть разумной воля человъка,

(<sup>1</sup>) Grudl. g. Met. de Sitten. s. 56. 57. (<sup>3</sup>) Tamme, Bd. IV. s. 10 - 15.

Digitized by Google

но отъ внышнихъ условій, которыя не стоять во власти человъка. На этомъ основани Кантъ говорилъ, что добродътель и счастіе не однородны, какъ мыслили прежде греческие учители нравственности, но даже не имъютъ ничего общаго; самый добродътельный можетъ быть очень несчастливъ, такъ какъ это положение въ жизни не зависить оть него самого; а изъ этого опять выходить, что стремление къ добродътели и стремленіе къ счастію не совпадаетъ одно съ другимъ, и что – отдъльно взятое стремление къ счастію ни нравственно само по себъ, ни даже способствуетъ нравственности (1). Этимъ-то различіемъ философъ наноситъ ръшительный ударъ прежнимъ нравоучителямъ, которые или отрицали внъшнее, общеобязательное значение мысли о нравственномъ, или понимали ее какъ средство для цвли, для достиженія только внъшняго счастія; по ученію Канта, мысль о счастія не заключается въ самой добродътели; между тъмъ и другимъ связь не внъшняя, а внутренняя. Но если такъ; то остается неръшеннымъ вопросъ : какъ возможно на дълъ высшее благо? или – другими словами — какъ могутъ быть мыслимы въ совершенномъ согласіи два, совершенно отличныя одинъ отъ другаго, предмета?

<sup>(1)</sup> Kritik. d. pract. Vern. II. Buch. Dialektik. d. rein. pract. Vern. s. 220 — 228. Въ означенномъ различи состоитъ у Канта «діалектика практическато разума».

Высшее благо есть требование двятельнаго разума; требованіе счастія для добродътельнаго также разумно, какъ требование самой добродътели; но его осуществление основывается не на свободной воль человъка, какъ добродътель, во составляетъ нравственно необходимое требование въ нравственномъ міропорядкъ, составляетъ требование (постулятъ) двятельного разума. Требование совершенной нравственности, и соотвътствующаго ей счастія и блаженства недостижимо въ продолжение временной, ограниченной, земной жизни; слъдовательно требованіе высшаго блага можеть искать себъ удовлетворения и исполненія только при томъ условін, если предполагается для разумной личности «беземертие» (1), и потомъ мысль «о Богъ» (2) какъ справедливомъ н всемогущемъ Правитель міра и средоточіи вравственнаго міропорядка. Это требованіе даятельнаго разума, и томко оно одио, можеть сообщить иравственной сущности человъка твердую увъренность въ себъ самой и полное сознание нравственное, что только при этихъ предноложеніяхъ правственно-разумная жизнь можетъ до-СТИГНУТЬ СВОСЙ ЦУВЛИ.

Такимъ образомъ у Канта нравственный законъ чрезъ понятіе о высшемъ благъ, какъ пред-

(\*) Тамже, стр. 245 — 254.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Kritik. d. pract. Vern. II. Buch., Dialektik. d. rein. pract. Vern. 1V, O canone descuepmin syme crp. 243 – 245.

меть и конечной цвли двятельнаго разума, приводить къ понятию «о върв», т. е. къ пониманію всъхъ обязанностей, какъ божественныхъ заповъдей; этотъ законъ не только приводитъ человъка къ свободному подчинению высшей воль, но является въ немъ какъ существенный и нравственно-необходимый законъ, какъ собственный законъ свободной и разумной воли, но который вывств съ твмъ долженъ становиться повельніемъ Божінмъ, поелику мы можемъ достнгать высшаго блага только чрезъ нравственно безконечную волю. Отсюда и чрезъ вто, по инвино Канта нравственное стремление не двлается своекорыстнымъ, мысль о счасти не становится основнымъ побужденіемъ къ нравственной двятельности; побуждениемъ остается и въ такомъ случав тоть же правственный законь, а посредствомь основаннато на въръ сознания мой разумъ пріобрътаетъ увъренность и твердость для своей нравственной воли. Такимъ образомъ правоучение двлается не ученіемъ о счастій, не указаніемъ того, какъ сдвлаться счастливвимъ, -- но описываетъ, какъ мы двлаемся достойными счастія (1).

Не трудно примътить, что все правоучение Канта имъетъ обратное отношение къ Въръ, а не то, какое возвъстило намъ христіанство. У него правоучение основывается не на Въръ; наоборотъ Въра, по его мнънию, должна существовать потому, что существуетъ правственная мысль,

(\*) Krit. prakt. Vernunft. VIII. 268 - 270.

изъ которой съ правственною необходимостію слъдуетъ Въра. По Канту, человъкъ не потому правствененъ, что благочестивъ, но потому онъ благочестивъ, что правственно-добръ. Нравственность, какъ основывающаяся на понятіи о свободной и разумной твари, не требуетъ сама въ себъ Въры, поелику правственность ни цъли, ни побужденія не можетъ имъть внъ себя, — а только необходимо такъ сказать приводитъ къ Въръ и въ своемъ развитіи приходитъ къ мысли о всемогущемъ правственномъ Законодателъ и Правителъ міра (<sup>1</sup>).

Болъе частныхъ и частнъйшихъ нравственныхъ истинъ не находимъ въ ученіи Канта о нравствености; онъ поставилъ себъ задачею выяснить общія основоположенія въ ръшеніи вопроса о нравственномъ. Но и въ однихъ общихъ и вмъстъ съ тъмъ главныхъ вопросахъ высказалось нравоученіе Канта со всъми его достоинствами и недостатками. Какъ ни восторженно приняли это ученіе современники, какія бы услуги оно ни оказало во вліяніи на тогдашнее нравственное сознаніе, истина требуетъ замътить, что нравоученіе Канта далеко не обладаетъ такими достоинствами, какими спъщила щедро наградитъ его школа.

(<sup>1</sup>) Болве подробное раскрытіе всего нравственнато ученія, какъ оно изложено Кантомъ, можно видѣть у *Куно Фишера*, въ его исторіи новой философіи т. Ш—IV. томъ Ш. перев. на русск. язык. Спб. 1864.

Digitized by Google

Мы видели, что вравственно-руководительныя значенія Въры не отрицаеть этоть философъ; мысль о Богъ является у него необходимымъ требованіемъ нравственнаго сознанія. Но при этотъ понятіе о Богъ необходимо является ограниченнымъ, не полнымъ; изъ его начала слъдуетъ, что есть Богъ, какъ нравственный Законодатель и Правитель міра; этимъ опредъленіемъ обнималась собственно одна сторона понятія о Богъ, о Богъ въ самомъ себъ, свойствахъ Его внутренней жизни; при семъ опредъленіи Богъ являет-ся только умственнымъ, воображаемымъ образцемъ совершенствъ, какъ-бы отвлечениемъ мысли о добръ. Какія понятія составилъ о Богъ философь въ Его внъшнихъ отношеніяхъ къ міру, въ частности - какъ смотрълъ онъ на исторически развивавшееся домостроительство Божіе о спасени падшаго человъчества, понятіе о которомъ необходимо для правильнаго опредъления нравственнаго добра и зла и вообще для правильности нравственной мысли, отвъта на эти вопросы не видно. А ограначивая понятія о Богъ теснымъ понятіємъ, какъ о нравственномъ Законодатель, онъ не могъ выяснить правильныхъ отношений такъ понимаемаго Бога къ человъку и человъка къ такому Богу. При такомъ понятіи не можетъ быть мъста живому отношению между Богомъ и человъкомъ, не можетъ быть мъста мысли о какой либо нравственной опоръ, которую человъкъ могъ бы находить въ своемъ Творцъ н

Промысличель, и съ темъ вместь видеть въ Немъ, и только въ Немъ, внъшний образецъ, къ отображению котораго стремился бы онъ въ своей нравственной жизни. По христіанскому ученію, высшее существо является какъ •основоположение нравственнаго; какъ святый и всесовершенный, Богъ опредвляетъ свободной твари нравственную задачу, которая, являясь предъ человъкомъ какъ выражение святой Воли, становится твердою и непреложною; только при этомъ условія возможна со стороны человъка твердость и непоколебимость правственной жизни. Философское нравоучение Канта лишаетъ нравственную мысль этой твердости, а человъка, какъ нравственнаго лица, - нравственной силы воли. Асгко только говорить, что человъкъ долженъ дълать добро по своей волъ, – легко только говорить, что нравственный законъ выступаетъ предъ сознаніемъ человъка какъ прямое и безусловное приказаніе (по Канту «категорическій императивъ»). Въ дъйствительной жизни бываетъ не такъ. Здъсь только отвлеченная мысль о законъ; при чемъ сердце не можетъ быть согръто любовно къ нему; по Канту, въ правственномъ двяжения участвуетъ разсудокъ; по ученію Христову -сердце и притомъ любящее сердце составлаетъ «нсполнение закона». Но любять я могу только то, въ чемъ уже увъренъ; предметъ моей любви мнъ извъстенъ. Когда же я основою нравственнаго поступка поставляю признание в оцен-

Digitized by Google

ку разума, то я еще не вполнъ увъренъ, нравствененъ ли этотъ мой поступокъ; я могу признать нравственнымъ поступокъ только на основани своего личнаго понимания, а удастся ли мнъ правильно опредвлить, нравственно ли я постулаю, неизвъстно. Но не каждый можетъ быть научнымъ писателемъ или преподавателемъ правиль нравственныхъ, а нравственнымъ долженъ быть каждый. Вотъ почему наше нравственное сознание должно быть основано не на научныхъ доказательствахъ, не на отвлеченномъ требовани разума, а на мысли о Богв, на томъ основании, что извъстное двло есть требование воли Божіей. Туть только не можеть быть мыста сомнаню; какъ скоро я знаю, что извъстный образъ жизни согласенъ съ волею «Божіею», то я положительно тогда могу утверждать, что этотъ образъ жизни нравствению добръ и для меня имъетъ обязательность; я не стану заключать: такъ какъ то нли другое обязательно, поэтому оно есть «воля Божія», а наоборотъ. Только при этомъ можеть быть место нравственному чувству; только пра этомъ можетъ быть живое, сердечное отношение между Богомъ и человъкомъ, по которому Богъ сообщаетъ человъку высочайшую свою волю, а человъкъ съ любовію пріемлеть и подчнелется ей. Человъкъ не потому бываетъ благочестывымъ, что онъ нравствененъ; наоборотъ, только благочестивый человъкъ и можетъ быть истинно нравствененъ; безъ правильной мысли о

СОБ. І.

18

Богъ не можетъ быть нравственнаго развитія (Евр. 11, 6).

Но въ нравственной жизни заключаются двъ стороны — положительная и отрицательная, добро и зло, добродътель и гръхъ. Признание этого послъдняго существующимъ и дъйствующимъ въ нравственной исторіи человъчества, его судьба въ исторіи человъчества, искупленнаго крестною смертію Богочеловъка, должно необходимо при опредълении содержания и дъйствий быть нравственнаго. Кантъ признаетъ эту отрицательную сторону нравственности. По его мнънно, настоящее состояние, въ которомъ находится человъкъ, не правильно; на ряду съ духовными стремлениями въ природъ человъка есть стремленія земныя, своекорыстныя, самолюбивыя. Здъсь корень нравственнаго зла, или лучше самыя эти стремления, по его мнънию, составляютъ зло. Откуда злыя склонности въ человъкъ, Кантъ не объясняетъ; но онъ въ тоже время и не согласенъ съ христіанскою истиною о паденін прародителей. Его какой-то мысленный первопроступокъ, который извратилъ нравственно-правильную дъятельность человъка вовсе не похожъ на первородный пръхъ въ христіанскомъ смысль.; Это однакоже не помъщало ему выводить изъ своего какого то, неизвъстнаго мысли, первопроступка чувственныя земныя стремленія въ qeловъкъ, препятствующія свободному выполнению духовныхъ требованій его; очъ отсюда извывон

11

диль необходимость, кромъ внутренняго, нравственнаго закона, покоющагося на разумности, внъшняго законодательства или внъшняго откровенія. Но самая двйствительность сего законодательства понималась имъ своеобразно. Такъ какъ, по его мнънію, мысль о нравственномъ добръ можетъ осуществляться въ возможно-полномъ видъ только въ общей жизни человвчества; то у него внъшній законъ является необходимымъ, какъ условіе соединенія всего человъчества въ одно цълое и направления общей дъятельности къ одному образцу. Нравственный законъ христіанскій даеть только внъшнее пособіе для соединенія частныхъ дъятельностей въ одну общую, совокупную двятельность. Если онъ отличается отъ прочихъ законодательствъ; то это только по своему сравнительному преимуществу, относительному совершенству. Высказывая такія ложныя положенія, философъ оказывался противникомъ христіанской истины искупленія, явленнаго въ Христь. Въ лицъ Інсуса Христа онъ видитъ только болъе полнаго носителя мысли о добръ, въ Его страданіяхъ и смерти-силу и могущество этой мысли, въ Его учении-выражение духовно-нравственныхъ требований человъческой природы. Въ качествахъ и жизни Богочеловъка онъ видитъ только желание основать на землъ нравственное царство, или Церковь, въ которой долженъ по возможности выполняться образецъ добра; и въ этомъ отношении онъ считалъ христіанство нача-

18\*

ломъ новой жизни человъчества. При такомъ отношении и взглядъ на лице Іисуса Христа, какъ только носителя мысли о добръ и учителя нравственности, философское учение Канта о нравственности далеко уклоняется отъ христіанскаго нравоученія. Христіанская Въра въ своемъ правствевномъ учени выходитъ изъ понятія о Іисусъ Христъ, какъ Искупителъ падшаго рода человъческаго; дъло искупления совершаетъ нравственный переворотъ въ истории человъчества, созидаетъ снасеніе и въ каждой върующей душь. По христіанскому нравоученно, дъло нравственнаго совершенства начинается, развивается и продолжается особымъ двятелемъ-благодатию Божино, укрвпляющею нравственныя силы человъка; а у Канта побужденіемъ къ этому совершенству остается требование отвлеченнаго закона. По учению Христовой Въры, страдаетъ сама исторія человъчества отъ испорченности, отъ извращенности нравственнаго сознанія, отъ цълостной поврежденности гръхомъ природы человъка; у Канта страдаетъ только иногда двятельный разумъ отъ наплыва земныхъ стремлений. По христіанскому представлению, внашний нравственный законъ можетъ быть руководительнымъ началомъ только для искупленнаго человъка, какъ указанное Искупителемъ внъшнее руководство: у Канта онъ присущъ всякому разумному существу. Добродъ-

тель и гръхъ, по понятію христіанства, суть согласіе или противоположность съ общимъ двломъ нскупленія: по понятію философа, это только согласие или несогласие съ отвлеченнымъ закономъ, основаннымъ на разумности. Въ христіанствъ нравственная заслуга является не потому только, что извъстное дъйствіе согласно съ закономъ, хотя бы онъ, по своему содержанию, имълъ нолное правственное достоинство, -- она является, когда дъйствіе согласно съ закономъ Въры, когда человъкъ исполняетъ правило, предписываемое Върою, и притомъ движется любовію къ своему Законодателю Господу. А въ Кантовомъ учения нравственность отрывается отъ Въры, и нравственный законъ, оторванный отъ Въры, дълается безсодержательнымъ (формальнымъ) началонъ, отвлеченнымъ предписаніемъ, для котораго нравственное сознание часто не можетъ находить точно соотвътствующей обязанности. При этой безсодержательности, при этой оторванности отъ основъ Въры не дается ли само собою мъсто личному произволу? нравственное сознание, вмъсто постоянныхъ и опредъленныхъ законовъ, на которыхъ основывается подчинение лица извъстному правилу, развъ не можетъ тожовать по своему свои разсудочные законы, и вмъсто правственныхъ двиствій позволять себь все, что только можеть оправдать какъ вибудь разсудокъ? - Не удивительно, что какъ скоро нравственныя основоположенія Канта стали прикладывать къ богословскому нравоучению протестантские нравоучители, то этимъ положено было начало широкому развитно

противо-христіанскаго направленія въ протестанскомъ богословіи нашего въка вообще и въ богословіи нравственномъ въ частности. Внутреннее содержание Христовой Въры, основанное на мысли о Богъ, безсмертия, и Христъ-Искупителъ, скоро отодвинуто было на задній планъ; выступили ложныя нравоученія, которыя, прикрываясь высокими именами богословскихъ или христіанскихъ, въ сущности развивали ученія о нравственности въ ея зависимости отъ разума, въ ея тожествъ съ разумомъ. Правда, Кантъ является существеннымъ преобразователемъ всего протестантскаго богословія; онъ возвысилъ нравственное ученіе и сказалъ много замъчательнаго просухихъ и безжизненныхъ вравоучителей тивъ XVII в., противъ произвольнаго взгляда на нравственность деистовъ и натуралистовъ, и вмъсто лицемърно-набожнаго ханжества пістистовъ развилъ мысль о нравственности, основанной на разумныхъ началахъ природы. Но, избъгая недостатковъ одного рода, философъ допустилъ недостатки другаго рода.

Онъ призналъ обязательность для всъхъ и предлежательную важность нравственнаго закона. Такъ. Но оторвавъ его отъ Въры, сказавъ, что нравственность опредъляется только разумностию, онъ въ сущности сказалъ очень недостаточно; остается еще не ръшеннымъ, какое же именно внутреннее, предметное содержание этого закона? — его опредъление зависимости отъ разума

нравственности обнимаеть только внашнюю (формальную) сторону, а собственно нравоучения, какъ особеннаго и действительнаго указанія особенныхъ видовыхъ явлений нравственныхъ, здъсь еще не представляется; въ дъйствительности нътъ его и у Канта: Его положение: «дъйствуй по разумному, слъдовательно всеобщеобязательному закону» выражаетъ не действительный законъ, а только обязательность чего-то искомаго. Раждается еще вопросъ, какой же это разумный законъ? и этотъ вопросъ остается безъ отвъта. Примъняя это безсодержательное начало къ каждому отдъльному случаю, можемъ встрътиться съ новыми вопросами: могу ли я желать, чтобы всь люди двйствовали по тому же правилу, по которому дъйствую я? - но на этотъ вопросъ отвътить трудно, такъ какъ нельзя ни на чемъ основываться, потому что нравственный законъ не имъетъ двйствительнаго содержания; въ этомъ случав можно допустить только то соображение, что было бы следствіемъ того, если бы все люди действовали также, какъ я?-но при семъ не трудно примътить, что въ такомъ случав суждения и опредъленія нравственности составлялись бы только по слъдствіямъ; а это противоръчило бы основнымъ свойствамъ иравственнаго пониманія Канта, и было бы хуже всякаго опытнаго взгляда, такъ какъ здъсь берется во внимание не дъйствительное, а только возможное, или даже только въроятное. По этому вагляду, каждый, соверщая

самый безправственный поступокъ, если приходитъ къ какой нибудь благовидной мысли, пріискиваетъ какія нибудь причины, не подлежитъ нравственному осуждению, такъ какъ не дълаетъ нравственно предосудительнаго; нравственное заблужденіе, сдъланное на основаніи какихъ нибудь разсудочныхъ разсчетовъ, становились бы въ такомъ случав двйствіемъ правственно добрымъ, согласнымъ съ закономъ, представленнымъ разсудкомъ. И Гельвецій и де-ла-Меттри (энциклопедисты XVIII в.), въ сущности отрицавшие всякое нравственное основание, воображами совершенно самоувъренно, что ихъ правила способны и достойны сдвлаться общеобязательнымъ закономъ. Что же можеть сказать имъ въ опроверженіе Канть, когда ихъ положенія согласны съ его безсодержательнымъ началовъ? Съ другой стороны въ Кантовскомъ нравоучени примвчаемъ и погръщность противъ началъ разума. Нравственное правило у него есть собственно болве личное правило, которое ложится въ основание моего дъйствия; но какъ такое, оно само въ себъ не на столько совершенно, чтобы возвыситься до общаго закона, обязательнаго для всвять людей; мое правило имветъ мвсто и значение только для меня, какъ опредъленнаго лица. Правило, которымъ руководится воспитатель, вное, нежели какимъ долженъ руководиться воспитываемый; правило воина не таково, чтобы оно было правиломъ для священника. А между

твиъ, по Канту, законъ, который лежитъ въ основание моего правила, долженъ быть общеобязателенъ; и выходитъ, что здъсь законъ выводится изъ правила, а не наоборотъ, не частныя правила выводятся, какъ слъдовало бы, изъ общаго закона. Итакъ, собственно говоря, нравственное учение Канта не опредвляетъ внутренняго содержанія закона, а только указываеть . путь, по которому можно достигнуть этого содержанія: но этотъ путь стонтъ въ противоръчіи съ цвлымъ ученіемъ, потому что опредвляется путемъ опыта, или точнъе испытания, следовательно совершенно ложный. Канть хочеть опре-**ДЪЛ**ИТЬ, КАКЪ МОЖЕТЪ ДВЙСТВОВАТЬ ЧАСТНАЯ ЛИЧность, чтобы быть правственною; а въ сущности онъ предметъ моего личнаго двиствования поставляетъ началомъ и признакомъ то, что должны всв двлать.

Кантъ самъ чувствовалъ безсодержательность основнаго своего начала для нравственнаго дъйствованія, и спъшилъ опредълениъе выяснить содержаніе этого начала; поэтому у него явилось другое положеніе, опредъляющее нравственное дъйствованіе: «двйствуй такъ, чтобы ты почиталъ всв разумныя существа—себя самаго и другихъ — не какъ простыя средства для желаемыхъ цълей, но какъ цъль но себъ» (<sup>1</sup>). Де-Ветте восхищался этимъ положеніемъ (<sup>2</sup>); самъ Кантъ воз-

(<sup>1</sup>) Grundleg. z. Metaph. d. Sitten, zweit. Abschn. s. 58. 59.

(2) De-Wette, christl. Sittenlehre. t. 1. p. 56.

давалъ ему особое преимущество сравнительно прежнимъ положениемя. Но очевидно, что СЪ здъсь тотъ же недостатокъ, какъ и прежде; изъ этого положения также трудно вывести опредьленное нравственное дъйствіе, какъ трудно изъ величины алгебраической узнать дъйствительную сумму. Поэтому общему положению действе можетъ бытъ нравственнымъ точно также какъ н безнравственнымъ; оно дълается тъмъ или другимъ смотря потому, какова самая «цвль», которую я поставляю для разумнаго существа; этою цълно можетъ быть сатанинское зло; ужели же считать дъйствія, совершаемыя для этой цълн, нравственнымъ добромъ? – Далве. Допустимъ даже, что хотя слишкомъ общо, но опредъляется этимъ положеніемъ дъйствительное содержаніе нравственнаго дъйствія, именно взаимное отношеніе человъка къ человъку. Оно не достаточно И ВЪ этомъ отношения, потому что не можетъ не служить убъжищемъ утонченному самолюбію. Принявъ это положение за основное начало нравственности, я буду уважать въ себъ разумную природу, буду стараться болье утверждать ея свободу и независимость, - явится ли во мнъ ръшеніе исходить въ духъ истиннаго служенія на дъла служенія ближнимъ? соглашусь ли я во имя этого начала употреблять себя орудіемъ для исполненія потребностей, для удовлетворенія желаній и достиженія цълей другаго?—Этимъ правиломъ запрещается насиліе, но не утверждается взаимное содъйствіе,

которое такъ нужно въ немощномъ земномъ состояніи человъчества. Даже самый благонамъренный, дорожа своимъ счастіемъ, и желая усовершить собственное состояніе, или самаго себя, какъ цъль, безъ лучшаго и высшаго начала, можетъ непримътно порабощать себъ другихъ.

Нравственное ученіе Канта хочетъ основать нравственную жизнь на началахъ разума. Но оно забываетъ растленное состояние человеческой природы, и слишкомъ далеко простирая силу и права ума не примъчаетъ, что въ теперешнемъ состояни жезлъ правленія не принадлежитъ болъе уму съ такимъ полновластіемъ, какъ представляетъ философъ по началамъ разумной природы. Впрочемъ, если бы не было этихъ неопредъленностей, этихъ недостатковъ разумности; то и безъ сего начало нравственной дъятельности является у Канта очень односторонне. Основывая весь широкій, притомъ самый разнообразный кругъ нравственной двятельности на началахъ разума, онъ исключаетъ всякое чувство, всякое желаніе, всякое стремленіе, т. е. все то, что не происходить изъ строгнхъ и холодныхъ отправлений дъятельности ума. Разсудокъ здъсь является господствующею силою, по которой и для которой все, что ни предпринимается, должно быть совершаемо. Въ правственномъ дъйствования первое требование такого начала то, чтобы человъкъ закалалъ и умерщвлялъ въ себъ всякое чувство, подавлялъ всякое желаніе, хладнокровно и безсер-

дечно исполняя предписания разума. Но двятельность человъка должна быть человъческая; его жизнь-какъ жизнь человъка, а не отвлеченнаго существа. А въ живомъ человъкъ его силы дъйствуютъ совокупно, взаимно помогая одна другой; конечною целію деятельности не можеть быть совершенное подавление чувственности, посредствомъ умерщвления безпорядочныхъ ея движеній, но только очищеніе, возвышеніе и утонченіе этой чувственности, чтобы она не двиствовала въ ущербъ духовнымъ стремленіямъ. Отсюда,--чувство, чувствованія, представленія, основанныя на чувствованіяхъ, если они соотвътствуютъ цълямъ разума и имъ одобряются, не могутъ быть исключаемы изъ участія въ опредвленіи воли къ двятельности; даже пожно оказать болье, -- самая воля часто опредвляется къ двятельности, движимая именно только чувствованиями ; посему оне не могуть не входять въ самый порядокъ празственныхъ действий; ноелику соотвътствуютъ нравственнымъ цалямъ и споспынествуютъ ихъ достижению, облегчая самое исполнение всвхъ намъревій и предпріятий. Нравственное дъйствіе и по естественному разуму понимается не вакъ двйствіе само по себъ и для себя, отръщенно взятое отъ общей, широкой исторіи; оно принимается какъ двигатель этой исторіи, какъ сущность двйствій въ этой исторіи, въ ихъ развития и ходъ, которая составляется не изъ сплетенія равном'вриыхъ, равнородныкъ, семикъ себя повторлющихъ явле-

ній, какъ представилъ ее Бокль (1), но есть живое развитие, полное свободнаго творчества; нравственныя двйствія, общая сумма которыхъ составляетъ сущность исторіи, являются слъдствіемъ участія всвхъ силъ и способностей человъка, полнымъ проявленіемъ всего духовнаго содержанія извъстнаго нравственнаго лица. Ограничивать содержание правственности однимъ только исполненіемъ научнаго приказанія разсудка, значить дробить цълоствость духовнаго содержания, брать только часть, и ее поставлять вмъсто цълаго; при этомъ самая нравственность должна получить тощее содержание, только бъдное и блъдное достоинство; она можетъ быть только безусловнымъ послушаниемъ долгу, исполнениемъ внъшнихъ предписаній; далъе этого не можетъ идти нравственное развитие. Но нужно замътить, что простое повиновение долгу, безъ внутренняго основанія, которое согръвало бы и одушевляло человъка въ дъятельномъ послушания этому долгу, можетъ сообщить нашимъ поступкамъ только внъшнюю исправность, судебную законность, простую безукоризненность. Нравственое двиствіе такого свойства не можетъ имвть полнаго нравственнаго достоинства. — Главный недостатокъ, которымъ условливаются другіе недостатки въ правоучени Канта, тотъ, что оно оторвано отъ основъ Въры. Въра, и особенно хри-

(<sup>1</sup>) Бокль. Ист. цивил. въ Англія.

стіанская, указываетъ для нашей нравственной дъятельности то внутреннее содержание, которое единственно можетъ опредълять нравственное дъйствіе, какъ именво въ точномъ смыслъ нравственное. Когда нашъ небесный учитель предлагаетъ своимъ послъдователямъ взять на себя Его иго, т. е. подчиниться его ученію, то онъ тотчасъ это требование переноситъ въ область чувства, и, прежде требуетъ сердечной настроенности, долженствующей согласоваться съ глубоко смиренною и любвеобильною настроенностію Его самого: возмите иго Мое на себе, и наугитеся оть Мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердиемъ и обрящете покой душамъ вашимъ (Мато. 11, 29), и въ семъ призвании къ богоподражанию видно тъсное соединеніе побужденій разумныхъ сь побужденіями чувства. Такъ и должно быть. Когда дъятельность человъка будетъ основываться на умозаключеніяхъ, повельніяхъ и запрещеніяхъ разума, опредъляться необходимостію долга, то эта дъятельность можетъ быть свътлою, строгою; но, лишенная теплоты и живаго духа, она не способна будетъ къ должному развитию.

Если послѣ всего сказаннаго мы станемъ опредълять значеніе Кантова ученія о нравственности то необходимо усмотримъ въ немъ двѣ главныя черты. Въ области чисто философскаго нравоученія это ученіе разрушило основы натурализма и субъективизма, которыми страдало нравоученіе докантовскаго времени: въ этомъ и состоитъ ея главная заслуга. Но въ области богословской, оторвавши вравственность отъ Въры, это ученіе положило начало широкому развитію противухристіанскаго направленія въ изложеніи нрэвоученія христіанскаго; письменность по части нравственнаго богословія въ протестантствъ конца прошедшаго и начала нынъшняго столътія стояла подъ неотразимымъ вліяніемъ Канта и его послъдователей; своеволіе здъсь простиралось до того, что ученіе Господа нашего излагалось совершенно въ духъ кенигсберскаго философа, и тъмъ дерзко искажалось, или — что еще хуже подвергалось сравненію и сличенію съ положеніями философа; и чрезъ это небесная истина постановлялась ниже заблужденій человъческихъ (<sup>1</sup>).

А. ГРЕНКОВЪ.

(1) Кром'в вышеуказанныхъ на Кантовскомъ главномъ пунктѣ построили свои сочиненія І.В. Шчидъ (Geist d. Sittenl. Jesu. 1790); С. Г. Ланге, Фогель, Аммонъ; главный характеръ ихъ нравственныхъ сочиненій отчетливо представленъ и разобранъ Шлейермахеромъ, нравственная система котораго носитъ характеръ, противоположный Канту и ею школъ.

# объ отношения гражданской власти въ русскому духовенству

въ хуп и хуп столътияхъ.

Духовенство русское, само по себъ, составляло особое общество съ своими правами и законами, съ своимъ начальствомъ и управленіемъ. Гражданскіе правители не должны были вмъшиваться въ церковное управленіе; воеводамъ запрещено было вступаться въ духовныя дъла и въ духовный чинъ (<sup>4</sup>). Только по нъкоторымъ гражданскимъ дъламъ, кругъ которыхъ ограничивался иногда одними тяжкими уголовными преступленіями — разбоемъ и душегубствомъ, духовенство было подчинено въдомству гражданской власти. Но въ древней Россіи не было постоянныхъ правилъ; безпрестанно дълались исключенія.

(\*) ART. apx, SKCII. T. IV. No 176. ART. HCT. T. V. No. 93.

Digitized by Google

Таже верховная государственная власть, которая признавала независимость духовныхъ отъ гражданскихъ начальниковъ, неръдко подчиняла ихъ въдомству гражданскому. Царскими грамотами предписывалось иногда воеводамъ разбирать ссоры между духовными лицами, примирять враждующихъ; имъ поручалось иногда надзирать за поведениемъ священниковъ и предоставляласъ даже нъкоторая власть надъ ними. Въ 1640 г. важскому восводъ вельно было примирить трехъ священниковъ шенкурской соборной церкви и «приказать имъ накрыпко, чтобъ они жили въ тюков и вражды между ними не было; а будетъ учнуть враждовать, сказано въ трамоть, и ты бъ вовоеда ихъ отъ дурна унималъ и за непослушаніе смирялъ» ('). Еще замвчательные следующій случай, который показываетъ, какъ далеко простиралось вмишательство свитскихъ властей въ дъла духовныхъ лицъ. Въ 1643 г. два священника въ Верхотурьъ поссорились между собою н одинъ другому сказалъ непристойныя слова. Воевода арестоваль ихъ, допрашиваль въ съвзжей избъ, и допросъ отослалъ къ царю; царь велълъ ему заключить виноватаго въ монастырь на смиреніе (<sup>2</sup>). Верховною властію часто были допускаемы бтступленія отъ закона, предоставлявшаго духовенству право независимости отъ граж-

СОБ. І.

19

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Доп. къ акт. ист. т. П. № 84.

<sup>(\*)</sup> AKT. MCT. T. III. No 223.

данской власти; еще чаще бывали самовольныя нарушенія этого права отъ низшихъ гражданскихъ правителей. Вовоеды и другіе гражданскіе начальники часто самовольно присвояли себъ власть надъ духовными, зазывали ихъ подъ свой судъ, влачили ихъ по канцеляріямъ и приказамъ (1), производили съ нихъ большие поборы для своей корысти, незаконно обременяли ихъ разными повинностями, наносили имъ страшныя обиды и притъсненія. Духовные жаловались, что воеводы «чинили имъ насильства и убытки и продажи великіе, и посулы и поминки и кормы имали многіе» (2). Каковы были эти «насильства и продажи», можно видъть изъ жалобъ псковскаго духовенства. Въ 1614 г. псковские поповские старосты отъ лица всего псковскаго духовенства подали царю Алаксвю Михаиловичу челобитную, въ которой писали: «велятъ де имъ приказные люди и всегородные старосты быти въ тяглъ, а у нихъ де есть прежнихъ госудерей жалованныя грамоты, что имъ съ своихъ дворовъ тягла не давать, и тъ де грамоты жалованныя рудятъ, правятъ на нихъ самовольствомъ во всякія подати и въ казачьи кормы и въ даточные люди, и на городовую ствну и къ воротамъ на караулы ихъ посылаютъ со оружіемъ» (<sup>8</sup>). Въ

- (2) Акт. арх. эксп. т. III. стр. 159.
- (з) Ист. княж. псков. приб. ко 2 части. грам. XV.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Полн. собр. зак. т. VI. № 3761. Акт. арх. эксп. т. III. № 430.

другой челобитной псковскіе священники жалуются, что «воевода князь Иванъ Хилковъ допрашивалъ на нихъ ратнымъ людямъ на кормъ дворянамъ и дътемъ боярскимъ, атаманомъ и казакомъ и стръльцомъ деньги мимо указа, и въ тъхъ де деньгахъ мучили ихъ на правежъ и били на смерть ослопы по многіе дни» ('). Случалось, что духовенство со всей епархіи общимъ голосомъ жаловалось на притъсненія воеводъ и ихъ това-

Въ XVIII в. положение духовенства въ этомъ отношении нисколько не улучшилось. Петръ I новыми указами подтвердилъ независимость духовенства отъ гражданской власти. Но полновластные начальники губерній и городовъ самоуправно распоряжались и тамъ, куда не простиралась ихъ власть, и съ страшною жестокостно обращались съ духовными, не уважая ни сана, НЦ личности служителей Церкви: забирали духовныхъ въ свои канцеляріи, держали ихъ подъ арестомъ, производили судъ надъ ними, и часто безъ слъдсвія и суда, а иногда и безъ всякой вины подвергали ихъ жестокимъ побоямъ и наказаніямъ. Сами архипастыри не въ силахъ были оградить подчиненное имъ духовенство отъ вмъшательства, обидъ и притъснений со стороны гражданскихъ властей. Митрополитъ казанский Сильвестръ, по-

(<sup>1</sup>) Истор. княж. псков. приб. но 2 части. грам. XVI.

(<sup>2</sup>) Акт. арх. эксп. т. IV. № 176.

рищей (<sup>2</sup>).

19\*

17:20

бль безполезныхъ усилій положить конецъ притвсненіямъ казанскаго духовенства отъ губернатора Волынскаго, вынужденъ былъ донести о томъ святвйшему суноду. Выпишемъ нъсколько пунктовъ изъ его доношения: «у загороднаго губернаторскаго двора, по приказу Волынскаго, богоявленскато дьякона Ивана Семенова, да съ нимъ владамірскія цёркви посвященныхъ двухъ человъкъ церковниковъ Стефана Стефанова и Андрея Гаврилова, поймавъ солдаты прутьями гоняи и стегали нагихъ, которые избиты несчастно и оставлены при смерти. Да въ мимошедшую осень, въ каменномъ городъ, егожъ губернаторскимъ приказомъ, бывшаго соборнаго протопона да у протодьякона Ивана дворы ихъ сломаны и мвста очищены, и твязь оные служители церковные разорены напрасно.. Да по губернаторскому же приказу, къ домовымъ нашимъ пъви церковнымъ причетникамъ поставлено Чемъ офицеровъ и солдать, гдъ одна нечь, тамо по Aba ue tobbaka, a v koro no deb neuh, tamo no четвіре человъка, а у йныхъ ўчинены свъзжіе дворы и носладние покойцы отъ постоя у всахъ заняты; а у простолюдиновъ у градскихъ жителей, у Миогаго числа дворовъ постоемъ обойдено; и церковники, за посягательство Вольнскаго, принуждены и дворишки продавать, да за страхомъ губернаторскимъ и купить не смъютъ.. Да по губернаторскому же приказу, пъвчіе и дъйствительные церковники съ прочими градски-

ми жителями написаны къ рогаткамъ на караулъ необходно, и въ двунадесятые праздники и царскіе ангелы, оставя церковное служеніе караулять со всякой печи по ночи сами на каждой недълъ. . Священники, дьяконы, пъвчіе и церковные причетники и градские жители, богатые и нищіе, всъ безъ исключенія принуждены по улицамъ со излишнимъ отягощениемъ чрезъ четыре сажени поставить столбъ и ель, и въ день Василія великаго и богоявленія Господня и въ прочія церемоніи не по указу, но по прихотямъ его губернаторскимъ, во всякое празднество по три дня сряду на каждый столбъ взвъшивали по три фонаря, которые люди отъ посланныхъ чрезъ нестерпимыя побои, занимая въ долги, потому размару и, ставили фонари и столбы, и оттого священнослужителямъ и неимущимъ великое раззореніе нанесь, и за страхомъ Волынскаго и смертными побои бить челомъ никто не смветъ. И вышеозначенные люди и церковные причетники, приходя къ нашему смирению со слезами, и въ трхъ обидахъ жалобы приносили, по которымъ ихъ всечаснымъ докукамъ наше смиреніе просило его губернатора собою неоднократно; токмо никакой къ себъ и тэмъ обидимымъ подьзы и милости отъ него, кромъ пущаго гнъва, не могъ получить; но еще къ тому горшаго разоренія пріумножилось; и отъ того чрезвычайнаго утъсненія къ духовной командъ напосятся обиды и разорение нестерпимое, отъ чего не вы296

терпя съ горестио нынъ принужденъ симъ объявить» (1). — Примъръ Волынскаго былъ не единственнымъ примъромъ: что было въ Казани, тоже или подобное совершалось и въ другихъмъ-«Нъкоторые въ губерніяхъ губернаторы стахъ. и въ городахъ воеводы, читаемъ въ сенатскомъ указв 29 ноября 1744 г., духовныхъ персонъ, т. е. священниковъ и діаконовъ, въ противность именнаго 1721 г. марта 15 состоявшагося указа, и по нынъ подъ свой судъ привлекаютъ, и иные разныхъ чиновъ люди духовнаго чина людямъ чинятъ смертельныя и ругательные побои и увъчья» (<sup>2</sup>). Въ особенности время Остермана и Бирона было временемъ тяжкихъ страданій для духовенства. «Остерманъ, будучи въ министерствъ, имъя все государственное правление въ своихъ рукахъ, жестокія и неслыханныя мученія и экзекуціи, не щадя и духовныхъ особъ въ дъйство производить старался», сказано въ манифеств императрицы Елисаветы Петровны (3). Еще болье терпъло духовенство отъ Бирона: пра немъ духовныхъ часто безвинно лишали своего званія, отдавали въ солдаты, сажали въ тюрмы, подвергали пыткамъ, били кнутомъ и плетьми, ссылали въ отдаленныя мъста сибири. «Коликое

(1) Доношеніе свят. суноду митр. Сильвестра пункт. 7. 25. 30. 33. 34. 36. рукопись каз. дух. академіи.

(<sup>2</sup>) Полн. собр. зак. т. XII. № 9079. т. XI. № 8566.

(<sup>3</sup>) Тамже, т. XI. № 8506.

Digitized by Google.

гонение воздвигли на самихъ священныхъ таинъ служителей, глаголю, духовный чинъ, - говоритъ о временахъ Бирона Димитрій Съченовъ въ словъ на 25 марта 1742, - архіереевъ, священниковъ, монаховъ мучили, казнили, разстригали. Непрестанные почты водою и сухимъ путемъ, куды? за чъмъ?-священниковъ, монаховъ и людей благочестивыхъ въ Охотскъ, въ Камчатку, въ Оренбургъ отвозятъ. Священниковъ и монаховъ, какъ мушекъ давили», прибавляетъ проповъдникъ (1). Биронъ изыскивалъ и ловилъ всъ случаи, чтобы преследовать духовенство. Въ 1730 г., при восшестви на всероссійскій престолъ императрицы Анны Іоанновны, русскіе подданные присягали на върноподданство императрицъ; многіе изъ духовныхъ не были у присяги, потому что въ прежнее время не было никакихъ постановленій о томъ. Въ 1731 г. было предписано привести къ присягъ всъхъ духовныхъ, и это предписание было исполнено. Прошло четыре года, какъ вспомнилъ объ этомъ обстоятельствъ Биронъ, и воспользовался имъ, чтобы начать преслъдование духовенства. По городамъ были снаряжены коммиси, начались розыски, кто быль и кто не былъ у присяги въ свое время. Указомъ 28 сентября 1736 г. не бывшихъ у присяги дътей духовныхъ и самихъ церковниковъ сверхштатныхъ вельно отдать въ солдаты, «дабы

(1) Собр. проповъдей XVIII. в. Рукопись.

нда то, другие такъ безстрашно чинить не отваженись» (<sup>1</sup>). Впрочемъ, первый указъ былъ довольно снисходителенъ: приведенные къ присягъ по второму указу и опредъленные уже въ священники и діаконы и на другія церковныя должности оставлены въ прежнемъ званіи; уволены также отъ набора и дъти священно-церковнослужителей, нужныя для занятія праздныхъ мъстъ при церквахъ. Прежде, чъмъ былъ конченъ наборъ по первому указу, выданъ вторый указъ (5 марта 1737 г.), которымъ велъно записывать въ солдаты и техъ, которые хотя и были приведены къ присягъ въ 1732 г. и оставлены при церквахъ для занятія праздныхъ мъстъ, но еще не произведены на церковныя должности (<sup>2</sup>). По этимъ двумъ указамъ, до сентября 1737 г. взято въ солдаты 6557 человъкъ, но этой жертвы было недостаточно. Стало извъстно, **UTO** опредвленные къ разбору духовныхъ какъ свътскія, такъ и духовныя лица, лучшихъ изъ нихъ людей, болве годныхъ къ воевной служба, оставляють при церквахъ. Потому повельно было произвести новый наборъ и взять встахъ отъ 15 до 40 лвтъ; только для увъчныхъ сдълано было исключение (3). При церквахъ остались только тъ, которымъ было меньше 15 и болье 40 латъ.



<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) Полн. собр. зак. т. IX. № 7070. т. Х. № 7158.

<sup>(2)</sup> Тамже, т. Х. № 7198.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже, № 7364.

Но изъ послъднихъ оказались старые и дряхлые, негодные ни для церковной, ни для военной службы. Требовалось высочайщее повельние относительно такихъ людей; указомъ 10 марта 1738 г. было объявлено имъ, чтобы они поставили за себя рекрутовъ или вмъсто нихъ внесли деньги, а сами записывались въ посады и цехи; тоже обълвлено было и двоеженцамъ (1). Деньото-дня становелось не лучше. 26 ноября 1738 г. въ сообщении кабинета императрицы святъйшему синоду было сказано, что «весьма бы предосудительно было, чтобъ такихъ людей къ церквамъ опредълять, которые въ върности своей ея императорскому величеству присяги не учинила и подлежать жесточайшаго истязанія, отъ котораго ея императорское величество, изъ высочайшей своей милости, освободить и вместо того въ военную службу, гдъ бы они могли такую вину свою заслужить, опредълять повельла». Вслъдъ за тъмъ 2 декабря 1738 г. былъ объявленъ изъ святвйшаго синода высочайшій указъ: повелъно было взять въ солдаты всъхъ, не бывшихъ у присяги, хотя бы они состояли въ дъйствительной службъ при церквахъ, хотя бы ниъ было больше 40 леть, только бы способны были къ военной службъ (<sup>2</sup>).

- (¹) Полн. собр. вак. т. Х. № 7533.
- (<sup>2</sup>) Тамже, стр. 764 н 765.

Отдать въ солдаты за небытіе у присяги по не существованію на то постановленій почиталось наказаніемъ недостаточнымъ по важности преступленія. Всъ, записанные въ солдаты, прежде распредъленія по полкамъ, были подвергаемы еще тълесному наказанію (<sup>1</sup>).

Священниковъ и діаконовъ, не бывшихъ у присяги, но имъвшихъ достатокъ, наказывали денежною пенею, а несостоятельныхъ били плетьми. Малолътнія дъти, ниже 12 льтъ, избавлены были отъ наказанія; но съ отцовъ ихъ за то, что они не позаботились привести ихъ къ присягв, взыскивали деньгами (2). Многіе изъ не бывшихъ у присяги священники и діаконы, страшась наказанія, спъшили подписаться къ присяжнымъ листамъ. Это было открыто, и выновные вытерпъли гораздо больше: ихъ наказывали, бралн пени по 50 руб. съ человъка, исключали изъ духовнаго званія и записывали въ подушный окладъ, а нъкоторыхъ изъ нихъ, по ръшению тайной канцеляри розыскныхъ дълъ, отдали въ солдаты (8).

При разборъ не было ни жалости, ни состраданія: престарълая мать лишалась послъдняго сына, единственной опоры своей старости, малолътнія дъти оставались круглыми, безпріют-



<sup>(</sup>¹) Полн. собр. зак. т. Х. № 7790.

<sup>(\*)</sup> Тамже, № 7634.

<sup>(3)</sup> Тамже, т. ХІ. № 8040.

ными сиротами. Ни плачъ сиротъ, ни стоны вдовъ и матерей не трогали Бирона. Богослуженіе во многихъ церквахъ прекратилось, многія церкви стояли запертыя; изъ причта осталось гдъ двое, гдъ одинъ человъкъ, а индъ и никого не осталось, и замъстить праздныя мъста было некъмъ (<sup>1</sup>). Напрасно святъйшій синодъ требовалъ загладить вопющую несправедливость; напрасно представлялъ, что духовные не были у присяги не съ умысломъ какимъ нибудь, не по упорству и противленію верховной власти, а только по несуществованію постановленій о томъ въ прежнее время: его справедливыя заявленія остались гласомъ вопіющаго въ пустынъ, не имъли никакой силы. Уже въ 1740 г. 8 іюля, по случаю

(1) Въ присланной въ святъйший сунодъ изъ духовной дикасторін вѣдомости о московскихъ соборахъ показано въ 15 соборахъ праздныхъ мѣстъ-протојерейскихъ 5, ключарскихъ 1, священническихъ 14, діаконскихъ 10, дьячковскихъ 7, пономарскихъ и сторо-жевскихъ 23, всѣхъ 60. Новгородская коммиссія, учрежденная для разбора духовныхъ, доносила свят. суноду, что въ Новгородѣ и въ пяти пятинахъ-бъжецкой, деревской, обонежской, шелонской и воцкой, и въ городъ Олонцъ и въ олонецкомъ уъздъ, кромъ другихъ утадовъ (изъ которыхъ въдомости еще не были представлены), праздныхъ мъстъ оказалось-протојерейскихъ 3, ключарскихъ 1, священническихъ 143, діаконскихъ 84, пъвческихъ 6, поддіаконскихъ 9, дьячковскихъ 185, пономарскихъ 205, псаломщическое 1, встать 638. Въ вѣдомости изъ вологодской консисторіи праздныхъ церквей въ епархіи показано 44, къ которымъ нужно было священниковъ 46, дьячковъ 25, пономарей 37. Тверскій епископъ доносилъ святѣйшему суноду, что въ его епархіи церквей, неимѣющихъ священниковъ, 58. да у многихъ церквей нътъ дьячковъ и пономарей. Въ псковской епархіи, по втдомости псковской консисторіи, церквей, при которыхъ не было ни священниковъ, ни причетниковъ, насчитывалось 55, кромѣ приписанныхъ къ архіерейскому дому 17 церквей. Полн. собр. зак. т. Х. № 7790.

мира съ оттоманскою портою, объявлена высочайщая милость священникамъ и другимъ церковнымъ служителямъ, не бывщимъ у присяги: «ежели по подлинному свидътельствству, сказано въ высонайшей резолюціи на докладъ святъйшаго синода о прекращении разбора, явится, что они подлинно не отъ злости и упрямства, или отъ какой другой злой причины, но токмо отъ одной своей простоты у тъхъ присягъ не были: то такихъ священниковъ и діаконовъ для дарованнаго отъ Бога съ оттоманскою портою мира, отъ твлеснаго наказанія и отъ штрафа освободить и быть имъ въ прежнихъ своихъ чинахъ» (<sup>1</sup>). Наборы въ солдаты изъ дътей духовныхъ и самихъ причетниковъ были прекращены еще прежде, указомъ 4 апръля 1739 г. (<sup>2</sup>).

(<sup>4</sup>) Полн. собр. зак. т. КІ. 36 /7790.

(\*) Тамже, т. Х. № 7790.



## настырское нослание

## ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ФИЛАРЕТА,

#### БЫВШАГО АРХІЕПИСКОПА КАЗАНСКАГО (').

#### -+-

### божіею милостно

### СМИРЕННЫЙ ФИЛАРЕТЪ, АРХІЕПИСКОПЪ КАЗАНСКІЙ И СИМБИРСКІЙ.

Новокрещеннымъ изъ черемисовъ и возлюбленнымъ чадамъ святыя православныя Церкви Бо-

<sup>(1)</sup> Преосващенный Филость быль перемыщена вза Разани вы архіспископа казанскаго и симбирскаго 25 чевраля 1829 года; отсюда переведень въ архіспископа ярославскаго 19 сентября 1836 года; скончалси въ сань митрополита кісвскаго 21 декабря 1857 года. При назначения его въ Казань, святьйщий синодъ поручилъ ему обратить особенное внимане на состояние новокрещенныхъ изъ язычниковъ и магометанъ, изъ которыхъ незадолго предъ тымъ многіе отпали отъ христіанства. Поэтому преосвященныйщий Филареть, во все время своего управленія казанскою спархією, обнимавшею тогда губерния казанскую и симбирскую, неутомимо пекся не только объ утверждения въ върв уже просвященныхъ свътомъ своего

га Отца и единороднаго Сына Его Господа нашего Іисуса Христа и Святаго Утвшителя Духа, о Господъ радоватися.

Благочестивъйшій и всемилостивъйшій великій Государь Императоръ всея Россіи Николай Павловичъ, имъя неусыпное отеческое попеченіе не только о временномъ на землъ благоденствіи върноподданныхъ своихъ, но паче о въчномъ

гелія магометанъ и язычниковъ, но и о проповѣди слова Божія инородцамъ, остававшимся чуждыми въры христіанской. По отношенію къ послѣднимъ почитаемъ неизлишнимъ упомянуть здѣсь, что прео-священный Филаретъ, въ 9 неполныхъ лѣтъ своего управления казанскою епархіею, обратилъ къ христіанству-изъ чувашъ 4,348, изъ татаръ 235, изъ черемисъ 215, изъ мордвы 209, изъ вотяковъ 8, всего болье 5 тысячь человъкъ. По отношению къ крещеннымъ инородцамъ дъятельность преосвященнаго Филарета была по-истинъ изумительна: онъ неръдко самъ обозръвалъ церкви и приходы инородческие, которыхъ считалось въ казанской губерни 213 и въ симбирской 109; самъ лично посъщалъ почти всъ домы новокрещенныхъ, вникалъ въ ихъ положение и въ отношения къ мъстнымъ властямъ; поручалъ благочиннымъ обозрѣвать церкви въ приходахъ инородческихъ и доносить ему пополугодно; нередко самъ освящалъ церкви въ инородческихъ селахъ; собиралъ свъдъния о числъ крещенныхъ и некрещенныхъ инородцевъ своей епархіи; доносилъ обо всемъ святъйшему синоду и представлялъ ему свои проэкты относительно улучшенія дёла миссіи; съ утвержденія святёйшаго синода, дълалъ распоряжения о переводъ на инородческие языки разныхъ книгъ-нравоучительныхъ, проповъдей, богослужебныхъ и свящ. Писанія; вводилъ въ церквахъ инородческихъ приходовъ богослуженіе на родномъ языкъ прихожанъ; учреждалъ школы при этихъ церквахъ для обученія дѣтей инородцевъ на русскомъ языкѣ; избиралъ способное для такихъ дѣлъ духовенство; опредѣлялъ особыхъ миссіонеровъ изъ архимандритовъ и игуменовъ; въ руководство миссіонерамъ самъ составилъ инструкцію; писалъ пастырскія посланія отъ своего лица ко всъмъ крещеннымъ инородцамъ, и проч. Помъщаемъ здѣсь одно такое посланіе преосвященнаго Филарета; подлинникъ этого посланія писанъ, на девяти страницахъ въ малый листъ, писцомъ, а слова — въ началъ: «Смиренный Филаретъ, Архіепископъ Казанскій и Симбирскій» и въ конць: «1831 года Маія 18 дня—Казаны» написаны собственною рукою преосвященнаго Филарета.-Изд.

ихъ спасении и блаженствъ на небесахъ, повелълъ и святъйшій правительствующій сунодъ благословилъ мнъ послать къ вамъ, братіе, сего благоговъйнаго мужа игумена Амвросія ('). Желалъ бы я усердно и самъ посътить васъ, возлюбленные братіе; но, по множеству дълъ служенія моего не имъя къ сему возможности, чрезъ сего мужа посылаю вамъ миръ и благословеніе отъ Господа Бога Отца и Сына и Святаго Духа.

Всеблагій Богъ и Отецъ небесный, сотворивпи небо и землю и солнце и луну и звъзды и моря и ръки и вся древа и травы и всъхъ птицъ и рыбъ и звърей и скотовъ, создалъ человъка и даровалъ ему жену. По образу и по подобію своему сотворилъ Богъ человъка съ душею разумною и свободного и тъломъ безсмертнымъ. Какъ царя, ввель его въ рай сладости, и всъхъ звърей и скотовъ и птицъ и рыбъ покорилъ ему, дабы онъ, обладая всъми земными тварями, самъ служилъ върно. Господу Богу и Творцу своему и, храня Его законъ, блаженствовалъ на землъ со встьми своими чадами и внуками и со встьмъ родомъ человъческимъ, и, насладившись всъми благами на землъ, въчно царствовалъ съ Богомъ на небесахъ. Еще прежде сотворенія земли и чело-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Игуменъ, а послѣ архимандритъ Амвросій, настоятель Раифской пустыни, (отстоящей отъ города Казани въ 35 верстахъ), былъ одинъ изъ числа трехъ мыссіонеровъ, опредъленныхъ по казанской епархія въ 1830 году. Прочіе двое были—архимандритъ чебоксарскаго монастыря Самунлъ и игуменъ кизическаго монастыря Гурій. Иад.

въка Богъ сотворилъ безчисленное множество ангеловъ, духовъ разумныхъ и чистыхъ, которые. обитаютъ на небесахъ и предстоятъ престолу святыя Троицы, Бога Отца и Сына и Святаго Духа. Но одинъ изъ сихъ ангеловъ, возгордившись своимъ умомъ и силою, возжелалъ быть равнымъ самому Богу и началъ нарушать Его законъ. Къ своему беззаконію привлекъ многихъ изъ ангеловъ; изъ ангела содълался діаволомъ какъ онъ, такъ и сообщники его безваконія. Богъ за сію гордость согналъ ихъ съ неба во. тму и отлучилъ отъ ангеловъ, которые пребыли Ему върными. Діаволъ, завидуя счастію прародителей нашихъ, наслаждавшихся въ раю, прельстилъ ихъ и ввелъ въ преслушание заповъди Божіей, которую Богъ далъ имъ, чтобы они, питаясь отъ всвхъ деревъ райскихъ плодами, не вкушали отъ одного только древа, называемаго древомъ познанія добра и зла. По наущенію діавола, вопреки заповъди Божіей они вкусили отъ плода сего древа: за что Богъ правосудный выгналъ ихъ изъ рая сладости и повелвлъ работать имъ, и трудомъ снискивать себъ пропятаніе, и наказаль темъ, что какъ они, такъ и все ихъ нотомки должны умирать, и души какъ ихъ, такъ и потомковъ ихъ, по правосудію Божію, должны были въчно мучиться во адъ. Но поелику прародители наши покаялись въ содвянномъ ими гръхъ: то Богъ, Отецъ небесный, объщалъ имъ послать единороднаго Сына своего,

Господа нашего Іисуса Христа, для избавленія ИХЪ И ВСБХЪ ПОТОМКОВЪ ИХЪ ОТЪ ВЪЧНЫЯ СМЕрти. и тъмъ, которые увъруютъ въ Сына Божия, объщалъ даровать жизнь въчную и блаженство на небесахъ со ангелами. Одного діавола и сообщниковъ его Богъ проклялъ на всю въчность за его нераскаянную гордость и непокорность Творцу своему. Пораженный таковымъ проклятиемъ, діаволъ не престалъ прельщать человъковъ и вводить ихъ во всякіе гръхи. По его внушенію, весьма многіе народы, оставивши поклоненіе Господу Богу, Творцу и Промыслителю своему. начали покланяться идоламъ и приносить имъ въ жертву скотовъ и птицъ, которыхъ Богъ сотворилъ на службу человъкамъ. Но люди честные и праведные сохранили законъ Божій и покланялись Господу Богу, Отцу и Сыну и Святому Духу, и Ему единому приносили свои молитвы. Когда родъ человъческій, по внушенію діавола, вдавался въ тяжкіе гръхи и нечестіе, Богъ, по правосудію своему, наказывалъ его то потопомъ, то огнемъ, то гладомъ и моромъ; а по милосердію своему посылалъ многихъ пророковъ для наученія людей закону своему и для отвращенія. ихъ отъ гръховъ идолопоклонства. Наконецъ, по прошествій пяти тысячей льть отъ созданія міра, Отецъ небесный, умилосердившись надъ родомъ человъческимъ, послалъ съ неба единороднаго Сына своего, Господа нашего Іисуса Христа, который, по человъколюбію своему, будучи Богъ

СОБ. 1.

20

равный Отцу, принялъ на Себя плоть человъческую и содълался человъкомъ. Онъ зачался во чревъ пресвятыя Дъвы Маріи безъ мужа, дъйствіемъ Святаго Духа, и отъ нея родился; когда достигъ совершеннаго возраста, крестился во Іорданъ ръкъ, дабы освятить своимъ пречистымъ твломъ воды по всей землв для крещенія всяхъ человъковъ, върующихъ въ Него; -возвъстилъ человъкамъ милосердіе Отца небеснаго, который всъмъ, истинно върующимъ въ единороднаго Сына Его и кающимся въ своихъ гръхахъ, прощаетъ всв ихъ гръхи и дълаетъ ихъ наслъдниками царствія небеснаго; — творилъ безчисленныя чудеса: отъ всякихъ болъзней исцвляль однимъ словомъ своимъ, яко всемогущий Богъ и Творецъ міра, слъпымъ давалъ прозръніе, глухимъ возвращалъ слухъ, нъмымъ давалъ языкъ, мертвыхъ воскрешалъ, бъсовъ изгонялъ, пятію хлъбами насыщалъ многія тысячи народа; — не только самъ творилъ чудеса, но далъ власть творить чудеса двънадцати апостоламъ, которыхъ Онъ избралъ изъ простаго народа, большею частію изъ рыбарей. Послъ всъхъ сихъ чудесъ, единородный Сынъ Божій, Господь нашъ Інсусъ Христосъ, для искупленія върующихъ въ Него своею божественною кровію благоволиль, по воль Отца небеснаго, самъ Себя предать въ руки іудеевъ, которые распяли Его на крестъ. Ибо Отецъ небесный такъ возлюбилъ родъ человъческій, что для искупленія его отъ въчной смерти ничего не пощадилъ, отдалъ на крестную

Digitized by Google

смерть Сына своего, Господа нашего Іисуса Христа, дабы всякій, вврующій въ Него, не погибъ, но имълъ жизнь въчную. Когда Господь Іисусъ Христосъ умеръ на креств : то солнце затмилось, среди дня, земля потряслась, камни распались, многіе изъ мертвыхъ и давно уже погребенныхъ воскресли и явились во Іерусалимв. Господа нашего Іисуса Христа сняли со креста благочестивые мужи и положили во гробъ. Въ третій день Господь Іисусъ Христосъ своею божественною силою воскресъ изъ мертвыхъ и явился прествятой матери своей Дъвъ Маріи и ученикамъ своимъ. Сорокъ дней по воскресеніи своемъ Господь Іисусъ Христосъ пребывалъ на земль и много разъ являлся своимъ ученикамъ, объщалъ имъ послать Духа Святаго и повелълъ идти имъ во всю землю, и върующихъ крестить во имя Отца и Сына и Святаго Духа. По прошестви сорока дней, вознесся на небо, куда провожали его тысяща ангеловъ, и свлъ одесную Бога Отца. Послъ десяти дней по вознесени на небо, послалъ отъ Отца на учениковъ своихъ Духа Святаго, по приняти котораго апостолы, получивъ даръ говорить встми языками, разошлись во всъ концы земли и всюду проповъдывали въру въ Господа нашего Іисуса Христа. Творя многія чудеса, върующихъ безчисленныя тысячи крестили во имя Отца и Сына и Святаго Духа и научали ихъ жить благочестиво и праведно и цъломудренно.

20\*

Посль кончины апостоловъ, преемники вхъ, архіерен и священники, не преставали всъхъ народовъ обращать изъ тмы идолопоклонства во свътъ въры Христовой. Такимъ образомъ, по прошестви тысячи лътъ отъ рождества Христова, и русскій народъ, прежде бывшій въ идолоноклонствъ, обратился къ въръ во Христа. И Христосъ Спаситель прославилъ за сіе царство русское великою славою. Попечениемъ российскихъ царей и архіереевъ и вы, любезные братіе — черемисы, обращены со всъмъ родомъ вашимъ изъ тмы идолопоклонства во свътъ въры Христовой. Ибо Богъ, Отецъ небесный, есть и вашъ Отецъ. Онъ, по милосердно своему, и васъ также сотворилъ по образу и по подобно своему и вамъ хочетъ даровать наслъдіе царствія небеснаго върою во единороднаго Сына Его, Господа нашего Інсуса Христа, и вамъ и чадамъ вашимъ благоволилъ воспріять святое прещеніе. насусъ Христосъ, по благости своей, никъмъ не гнушался, всъхъ милуетъ, о всъхъ промышляетъ и всвмъ, истинно върующимъ въ Него, желаетъ даровать жизнь въчную и царство небесное.

Но діаволъ, издревле завидующій счастію рода человъческаго, позавидовалъ и вашему счастію. По его внушенію, многіе изъ васъ послѣ святаго крещенія продолжаютъ еще доселѣ приносить жертвы кереметямъ; многіе рѣдко, а иные никогда не ходятъ въ церковь Божію на молитву; дней воскресныхъ и праздничныхъ не почитаютъ, а празднуютъ пятницу по нечестивому обычаю невърныхъ; не сохраняютъ постовъ, установленныхъ Церковію Божіею для очищенія отъ гръховъ душъ нашихъ; не бываютъ ежегодно у исповъди и не пріобщаются святаго таинства тъла и крови Господа нашего Іисуса Христа, которое установилъ самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ предъ своею смертію и повелълъ всъмъ, върующимъ въ Него, пріобщаться во очищеніе гръховъ и въ жизнь въчную.

Всемилостивъйшій великій Государь нашъ Николай Павловичъ, съ отеческимъ сердцемъ желая избавить души ваши отъ въчной погибели и спасти ихъ въ жизнь въчную, повелълъ мнъ употребить все попечение о обращении васъ на путь истины. Исполняя высочайшую волю всемилостивъйшаго Государя, три года трудился я съ вашими священниками надъ симъ спасительнымъ для васъ дъломъ. Многіе новокрещенскіе приходы самъ посъщалъ и всъхъ новокрещенъ увъщевалъ, чтобы они оставили всъ заблужденія предковъ своихъ и прилъпились всъмъ сердцемъ къ христіанской въръ. Господь Богъ благословилъ наши труды : не только во всъхъ приходахъ многіе новокрещенные обратились къ христіанской въръ, но болье четырехъ тысячей некрещеныхъ чувашей приняли святое крещение и начали жить похристіански.

Всеблагій Господь Інсусъ Христосъ, прощая прежніе гръхи заблужденія обращающимся къ Нему, видимымъ образомъ показалъ къ вашему черемисскому роду свое милосердіе. Когда въ прошедшемъ годъ губительная болѣзнь—холера, по грѣхамъ нашимъ, свирѣпствовала во многихъ городахъ и деревняхъ, то мы молились Господу Богу, дабы сохранилъ васъ отъ сей болѣзни. И Господв Богъ, въ награду за начатки обращенія вашего къ христіанской вѣрѣ, всѣ новокрещенскіе приходы сохранилъ отъ сей болѣзни такъ, что ни одинъ изъ новокрещенныхъ не умеръ отъ холеры.

Видите, братіе любезные, милосердіе къ вамъ Господа нашего Іисуса Христа! Онъ милуетъ васъ, какъ отецъ чадъ своихъ.

Заповѣдую убо вамъ и умоляю васъ именемъ Господа нашего Іисуса Христа : отложите всѣ заблужденія предковъ вашихъ и обратитесь всъмъ сердцемъ къ Господу Богу. Ежели вы обратитесь всъмъ сердцемъ къ Господу Богу, то Онъ благословитъ ваши домы, благословитъ васъ и чадъ вашихъ здравіемъ и всякимъ благоденствіемъ, благословитъ поля ваши изобиліемъ плодовъ земныхъ, благословитъ стада скотовъ вашихъ и птицъ и во всемъ послетъ вамъ благословеніе свое; и, по христіанской кончинъ, содълаетъ васъ наслъдниками царствія небеснаго и въчнаго блаженства со ангелами и всъми святыми.

О семъ не престану молиться, да сподобитесь вы благъ въчныхъ благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Іясуса Христа, емуже со Отцемъ и Святымъ Духомъ слава и держава во въки въковъ. Аминь.

1831 года Маія 18 дня. Казаны

## ПРАЗДНОВАНІЕ 19 ФЕВРАЈЯ

#### ВЪ АМЕРИКЪ.

Въ нашихъ духовныхъ повременныхъ изданіяхъ напечатано уже было нъсколько извъстій о соединенныхъ попыткахъ американской и англиканской епископальной церкви къ соединению съ нашею православною, Церковію. Нътъ нужды распространяться, въ какой мъръ должно быть любопытно и занимательно для насъ слъдить за ходомъ этого дъла, важность котораго неоспорима. Эти попытки къ соединению намъ представляются гораздо более знаменательными и болве объщающими добрыхъ плодовъ, чъмъ TB. которыя еще не такъ давно были вызваны въроисповъднымъ движеніемъ въ Англіи, извъстнымъ подъ именемъ пьюзеизма. Конечно, и послъдній также смотрълъ на нашу Церковь, какъ на здоровую вътвь каоолической Церкви, онъ также искалъ вселенскаго православія и видълъ его по

Digitized by Google

преимуществу у насъ; но въ немъ протестантское начало все таки сказывалось довольно сильно, особенно по отношению къ нъкоторымъ частнымъ вопросамъ, не лишеннымъ догматической важности. Нынъ американская, а вслъдъ за нею и извъстная часть англиканской церкви, повидимому болъе склонны къ принятію православія, сохранившаго преданія вселенской Церкви во всей ихъ чистоть, въ цъльной нерастлънности его. Нельзя не порадоваться такому явленію. Если бы намъ пришлось увидъть счастливое OKOHдъйствительно чаніе начатаго дъла, если бы состоялось соединение американской и агликанской епископальной церкви съ нашею православною, то это событие имъло бы, мы увърены, громаднъйшее значение какъ для протестантскаго міра, столь шаткаго въ своихъ въроисповъдныхъ основахъ, такъ и для насъ, утвердившихся во вселенскомъ православіи. Это дало бы намъ новыя опоры въ устойчивости противъ папства (1), которое доселъ живетъ при всей его дряхлости, и въ борьбъ съ неввріемъ, которое составляетъ страшную болъзнь нашего времени. Эту именно цъль и поставляетъ для себя, между прочимъ, общество христіанскаго единенія, такъ сильно ратующее въ пользу этого единенія. Къ намъ присланъ недавно одинъ нумеръ американской га-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Намъ сообщаютъ, что даже внъ Рима отыскивается нѣсколько священниковъ, едвали даже и не епископовъ, которые готовы вступить въ переговоры относительно принятія ими православія и объ отреченіи ихъ отъ папства. *Ред*.

зеты The church jowrnal (<sup>4</sup>), которая, кажется, служить отголоскомъ этого общества. Въ немъ мы нашли между прочимъ подробное описаніе, какъ было отпраздновано 19 февраля въ Нью-Йоркъ и какое впечатльніе произвело это празднованіе на американцевъ. Полагаемъ, что сообщеніе объ этомъ празднованіи будетъ очень любопытно для читателей, принимающихъ къ сердцу дъло соединенія американской церкви съ нашею, дъло, которому мы отъ души желаемъ полнъйшаго успъха, какъ исполненію, хотя и неполному, нашего каждодневно повторяющагося моленія «о соединеніи всъхъ».

"Въ четвертокъ утромъ 2 марта (19 февраля) троицкая капелла была уступлена отцу Агапію Гончаренко (<sup>2</sup>) для торжественнаго совершенія божественной литургіи святой православной Церкви". Фриманъ Йонгъ, состоящій пасторомъ при этой капеллъ, взялъ на себя трудъ испросить позволеніе на это у духовныхъ властей



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) № 632 Wednesday evening, March 8, 1865. Кто прислать къ намъ нумеръ этотъ, сокрыто пока отъ насъ; но приславшаго оный благодаримъ отъ искренняго сердца, а при этомъ заявляемъ ему усерднѣйшую просьбу — доставлять намъ и прочіе нумера упомянутой газеты, въ которыхъ будетъ излагаться ходъ дѣла по вопросу о соединении американской епископальной Церкви съ православною каволическою Церковію. Ред.

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ о. Агапіи сообщаютъ, что онъ — православный священникъ, уполномоченный асинскимъ митрополитомъ и священнымъ синодомъ греческаго королевства, русскій по рожденію, воспитанникъ санктпетербургской духовной академіи, лѣтъ 33, добровольно предложившій свои пастырскія услуги православнымъ христіанамъ, находящимся въ Америкъ, но не имѣющимъ православнаго пастыря. Ред.

американской епископальной церкви. Докторъ Морганъ Диксъ, ректоръ тронцкой капеллы, и Гораціо Поттеръ, епископъ нью -йоркскій, оба письмами увъдомили Йонга, что они съ удовольствіемъ разрвшаютъ совершить православную литургію въ троицкой капеллв. Вотъ что писаль напр. первый изъ нихъ: "Вы увъдомили меня о желанія о. Агапія торжественно совершить божественную литургію православной восточной Церкви въ день восшествія на престолъ Его Императорскаго Величества Государя Александра II и вмъств съ твмъ просили у меня позволенія предложить для этой цъли въ его распоряжение одну изъ церквей моего прихода. Съ радостно исполняю эту просьбу, видя въ обстоятельствахъ, расположившихъ васъ къ ней, руку промысла Божія, и желаю, чтобы вы предложили о. Агапію для божественной службы одну изъ церквей, какую онъ заблагоразсудитъ избрать. Увърьте его также, что я почитаю за великое счастие возможность выразить такимъ образомъ почтение н удивление знаменитому Государю и вмъстъ благодарность мою русскому народу за благородную дружбу его во время нашихъ народныхъ невзгодъ. Но въ особенности сообщите ему, что мною движетъ въ этомъ случав благоговъйное почтеніе и любовь къ святой восточной Церкви, что я желаль бы сдълать все, что отъ меня зависить, для полнаго и миролюбиваго согласія между нами, какъ необходимой ступени къ тому,

чтобы опредвлить, возможно ли достичь того взаимнаго объединенія, о которомъ приноситъ ежедневно молитвы всякій, кому дорого вселенское единство».

Вотъ какъ описываетъ самое совершение этой литурги вышеупомянутая нью-йоркская газета «The church journal» въ двухъ статьяхъ, изъ которыхъ одна носитъ заглавие: «необыкновенный день»:

,,2 марта (19 февраля) было самымъ радостнымъ и самымъ замъчательнымъ днемъ, какой когда либо утъшалъ взоры и серца молящихся и заботящихся о возсоединения христіанъ. Въ этотъ день, первый разъ въ тысячу лътъ, западная церковь была занята для торжественнаго совершенія божественной службы священникомъ восточнаго православнаго исповъданія, первый разъ со времени великаго раскола въ общественномъ богослужения пропътъ былъ «символъ» и притомъ на англійскомъ языкъ безъ словъ «и отъ Сына» (Filioque). (')

"Обязательное предложеніе, сдъланное о. Агапію, не было какою нибудь нечаянностію; это совершенно обдуманное дъйствіе нью-йоркскаго епископа, повторившееся уже въ другой разъ. Годъ тому назадъ онъ сдълалъ подобное предложеніе священникамъ русскаго флота, стоявша-

<sup>(\*)</sup> Искаженіе никеоцареградскаго символа Въры вставкою или внесеніемъ въ осьмый членъ его, гдъ говорится и о личномъ свойствъ Святаго Духа, словъ «и отъ Сына» сдълано первоначально, какъ оказывается, ревнителями папскаго самовластія въ VIII или въ VII въкъ. А. Инокент. Богосл. облич. т. 2. стр. 80 — 82. Казань, 1859. Ред.

го подлъ Нью-Йорка. Они не приняли этого предложенія и едвали ихъ одобрили за то ихъ отечественныя власти; увъряютъ (1) напротивъ, что этимъ властямъ было бы очень пріятно, если бы оно было принято. Теперь, послъ того какъ два члена нашего русско-греческаго комитета были приняты въ России со всею благосклонностию и въжливостію, епископъ нью-йоркскій при первомъ случать возобновиль предложение съ тою задушевностію, которая придаетъ такъ много значенія этому двлу. Исполненіе этого двла составить въ послъдующія въка славу епископства Поттера. Изъ всъхъ западныхъ епископовъ онъ первый проложилъ путь; въ его епархія впервые пропътъ былъ древній христіанскій символъ на отечественномъ языкв въ томъ чистомъ видв, какъ онъ былъ опредъленъ вселенскими соборами, - во свидътельство общенія всъхъ церквей и безъ той папской прибавки, которая поддерживала великій расколь въ продолженіе тысячи **ЛЪТЪ**.

"Невозможно вполнъ отчетливо разсказать о самой службъ. Не смотря на то, что не было никакой всеобщей повъстки, просто по частнымъ сообщениямъ, всъ были такъ завлечены этою службою, что церковь была совершенно наполнена народомъ, среди котораго было шестьдесятъ или семьдесятъ славянъ и грековъ. Они по-

(1) Върно ли это увърение или изтъ, намъ неизвъстно. Ред.

мъстились впереди, а подлъ нихъ болве пятидесяти лицъ изъ нашего духовенства. Капелла была блистательно освъщена люстрою вверху; винзу стояли два подсвъчника со множествомъ свъчъ, а одинъ малый подсвъчникъ былъ на самомъ престоль. Священникъ, служившій литургію, былъ облаченъ въ бълую фелонь, украшенную золотыми каймами; подъ нею была спереди малиновая епитрахиль, также украшенная золотомъ. Епископъ и священники нашей церкви стояли, не священнодъйствуя, въ черномъ, какъ обыкновенно бываютъ въ Россіи, одъяніи у престола; на деканской сторонъ клироса стояли пъвчіе въ стихаряхъ и между ними Йонгъ. Когда взошель о. Агапій и сдълалъ низкій поклонъ предъ престоломъ, глубокое молчание было впервые прервано его возгласомъ, которымъ онъ открылъ службу (на славянскомъ языкъ): «благословенно царство Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въковъ». (Годосъ о. Агапія чрезвычайно пріятный и высокій теноръ). Тотчасъ всв присутствующіе, какъ-бы по инстинкту, встали и стояли въ продолжение всей службы, по восточному обычаю. На возгласъ отвъчалъ хорошо устроенный хоръ пъвчихъ и такимъ образомъ продолжалось торжественное служение.

Напъвъ — тотъ самый, который употребляется въ Россіи, хотя и не очень древній, но существуетъ уже по крайней мъръ двъсти лътъ; онъ очень простъ, степененъ, важенъ, пріятенъ и вну-

шителенъ. Продолжало раздаваться частое повтореніе «Господи помилуй». «Блаженны», пропътыя поанглійски, прервали таинственность неизвъстнаго языка и дали, такъ сказать, нить, посредствомъ которой присутствовавшіе могли соединить свои молитвы съ тою службою, которая совершалась при нихъ. «Трисвятое» пропъто было на греческомъ языкъ, —языкъ новаго завъта, литургін св. Златоуста (славянская литургія составляетъ переводъ ея) и самаго христіанства. Такъ часть грековъ, часть славянъ и американцы — всъ слышали великія дъла Божіи (Дъян. 2, 11) на своемъ собственномъ языкъ. Въ «трисвятомъ» благозвучное пъніе сдълалось богаче и разнообразнъе; но «херувимская пъснь» въ этомъ отношения была вънцомъ наипріятнъйшаго пънія и каждое повторение ея мелодичныхъ звуковъ производило новое сильное впечатлъние на чувство. Но для насъ самою блистательною частію службы было пеніе «символа», которое было такъ внятно, что каждое слово было раздъльно слышно по всей церкви; а пъніе словъ : «иже отъ Отца исходящаго» показало, какъ легко могли бы примириться по крайней мъръ двъ великія отрасли Церкви на древнемъ основании, положенномъ вселенскими соборами. Послъ принесенія даровъ и положения ихъ на престолъ отъ времени до времени разносилось отъ алтаря куреніе оиміама. Почти предъ самымъ причащеніемъ «молитва Господня», пропътая поанглийски, снова

соединила встахъ присутствовавшихъ въ поклонени Богу, и затъмъ «херувимская пъснь» еще разъ наполнила воздухъ своими высоко-гармоническими звуками. По окончаніи собственно литургіи, во время особенной службы (т. е. молебна) ради этого дня (восшествія всероссійскаго Императора на престолъ), когда о. Агапій сталъ на колтьна, духовенство подлъ него, всъ пъвчіе и всъ присутствовавшіе стали также, какъ одинъ человъкъ; послъ «аминь» всть встали и пропита была «слава въ вышнихъ» поанглійски, за этимъ послъдовало «многая лъта» Императору и этимъ служба окончилась.

"Органъ не былъ употребляемъ при этомъ богослужени, такъ какъ инструментальная музыка не допускается въ восточной Церкви. Фриманъ Йонгъ привезъ изъ Россіи ноты, употребляемыя тамъ, и руководилъ при разучивани ихъ, чтобы облегчить трудъ произношенія на иностранномъ языкъ. Онъ досталъ также и священныя одежды; онъ были, конечно, первыми восточными одеждами, сдъланными въ нашей странъ. На всъхъ, кто только присутствовалъ въ церкви, было замътно совершеннъйшее довольство и удивленіе".

"Пусть это будетъ, — восклицаетъ названная газета, — только началомъ новой эры «мира и благоволенія» между раздъленными нынъ вътвями единой истинной лозы. Еще никогда не было столь общимъ и столь сильнымъ желаніе соединенія, какъ теперь, никогда, даже за тысячу

Digitized by Google

лътъ. Пусть будетъ сильнъе наша въра, кръпче наша надежда, любовь наша болъе всеобъемлюща, наши молитвы болъе горячи и постоянны, наши труды болъе разумны и неослабны; будемъ обращаться къ милосердому Богу, чтобы Онъ благословилъ наши начинанія успъхомъ и полнымъ возстановленіемъ единства во время благопріятно".

**M. M**.

Digitized by Google

## оглавление

## первой гасти

## ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

## на 1865 годъ.

abannaria

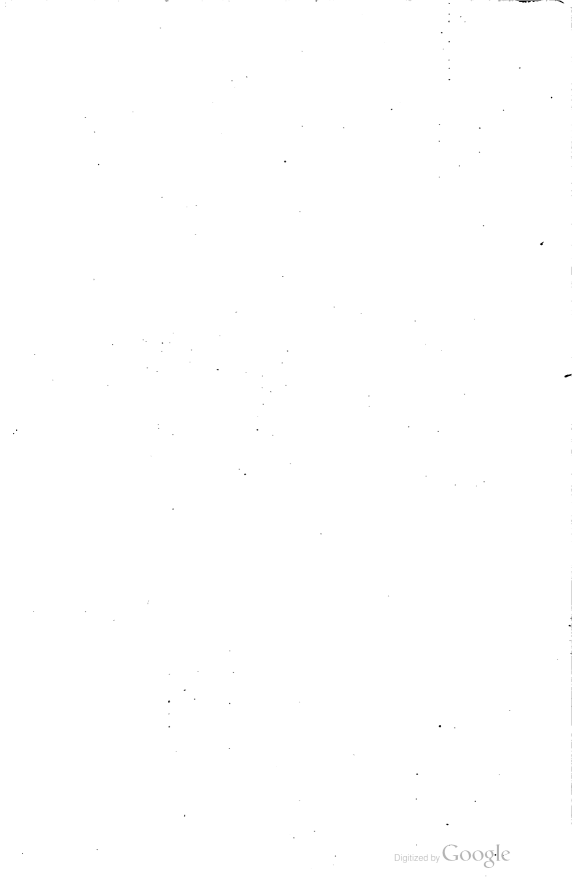
стран.

| Сравнительное осозрание старин-     |
|-------------------------------------|
| ныхъ типиковъ или церковныхъ уста-  |
| вовъ, употреблявшихся въ русской    |
| Церкви до патріарха Никона 3.       |
| Правила митрополита Кирилла II      |
| (1246 - 1280  r.)                   |
| Правила митрополита Максима         |
| (1283 - 1308  r.)                   |
| Правила св. Петра митрополита       |
| (1308—1326 г.)                      |
| Наща гласность и ея проявленія 58.  |
| Слово въ день восшествія на все-    |
| россійскій престолъ Его Величества, |
| благочестивъйшаго Государя Импера-  |
| тора Александра Николаевича, само-  |
| держца всероссійскаго               |
| О христіанской живописи             |

| Поученія предъ исповъдію<br>Нъсколько словъ цротивъ вообра- | •   | 112.        |
|-------------------------------------------------------------|-----|-------------|
|                                                             |     |             |
|                                                             |     |             |
| жаемой раскольниками въ нынъшней                            |     |             |
| русской Церкви севировой ереси                              | •   | 140.        |
| О способахъ содержанія русска-                              |     |             |
| го духовенства въ XVII и XVIII сто-                         |     |             |
| лътіяхъ                                                     | •   | 145.        |
| Объ отношенія гражданской вла-                              |     |             |
| сти къ русскому духовенству въ XVII                         |     |             |
| и XVIII стольтіяхъ                                          | •   | <b>290.</b> |
| Письмо старообрядца                                         | •   | 195.        |
| Ученіе разума о началахъ нрав-                              |     |             |
| ственности предъ судомъ христіанска-                        |     |             |
| го нравоучения.                                             | - • | 243.        |
| Пастырское послание преосвящен-                             |     |             |
| нъйшаго Филарета, бывшаго архіепи-                          |     |             |
| скопа казанскаго                                            | •   | 303.        |
| Празднование 19 февраля въ Аме-                             |     |             |
|                                                             |     | 313         |
|                                                             | •   | 010.        |
|                                                             |     |             |
| Памятники древне-русской духов-                             |     |             |
| ной письменности. Житіе преподоб-                           |     | . •         |
| наго Никодима, кожеозерскаго чудо-                          |     |             |
| творца                                                      | •   | 199.        |

.

•



Digitized by Google

