

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

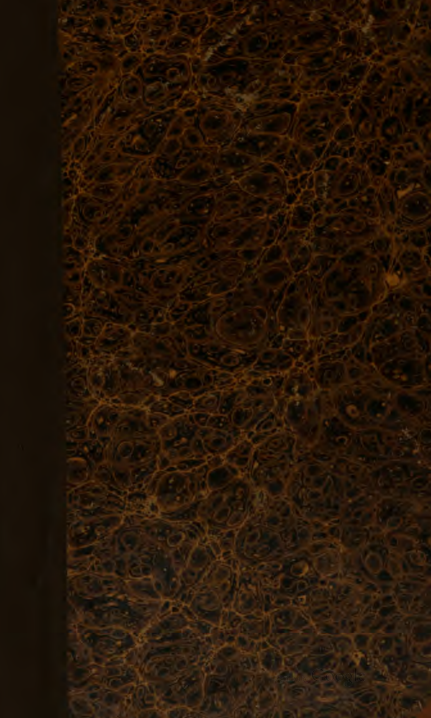
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

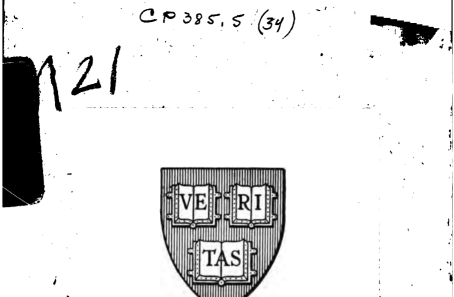
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# HARVARD COLLEGE LIBRARY

ogle





# XPUCTFANCLOE TEHIE,

# 

### ПРИ САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ.

Наздани на основани Апостолъ и Пророкъ, сущу красугольну самому Інсусу Христу.

Epec. 2, 20.

<u>34</u> Часть XXXIV.

САНКТПЕТЕРБУРГЬ.

Въ типографии медицинскаго департамента

МИНИСТЕРСТВА ВНУТРЕННИХЪ ДЪЛЪ:

1839 TOAA.



1. 5.

### Съ дозволенія

. . . .

Цензурного Конитенца, учрежденнаго при Санкпиетербургской Духовый Академіи.

: .:

6

Digitized by Google

T. . .

## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ИСААКА СИРІЯНИНА

I.

### С Л О В О О БЛАГОДАРНОСТИ КЪ ВОГУ, ВЪ КОТОРОМЪ ЗАВЛЮЧАЮТСЯ И ДРУГІЯ КРАТКІЯ НАСТАВЛЕНІЯ.

Благодарность пріемлющаго возбуждаеть дающаго къ подаянію даровъ большихъ, нежели прежніе. Кто неблагодаренъ за малое, тотъ будетъ невъренъ и неправеденъ и въ большемъ. Больный, знающій бользнь свою, долженъ искать врачевства; сознающій скорбь свою, ищетъ облегченія и удобно найдетъ его. Въ сердцъ ожесточенномъ скорби умножаются, и больный, противящійся врачу, умножаетъ свое мученіе. Нътъ гръха непростительнаго, кромъ тъхъ, въ которыхъ мы бываемъ нераскаянны, и никакой даръ не остается безъ приращенія, кромъ тъхъ, за которые мы не воздаемъ благодарности. Доля безразсуднаго кажется малою нь глазахъ его.

C 385.5 (34) 4

Непрестанно имъй въ памяти тъхъ, которые превосходять тебя добродътелію, дабы видъть, что ты всегда далекъ отъ степени ихъ; и непрестанно помышляй о несчастныхъ и страждущихъ, которые терпятъ скорби большія, нежели пны, дабы шы могь. воздать надлежащее благодарение Богу за малыя и легкія огорченія, претерпъваемыя тобою, и перенесть ихъ съ радостію. Во время своего низложенія, изнеможенія и бездъйственности, видя себя связана и врагомъ содержима въ шягчайшей скорби, и многотрудной грѣховной работь, помысли въ сердць о прежней своей дъятельности, и какъ ты тогда былъ заботливъ даже о маловажныхъ предметахъ, о томъ подвигв, который ты совершаль, о томь, съ какою ревностію ты сопропивлялся хоптевшимь препнуть тебя въ твоемъ шестви. Также помысли о стенаніяхъ, которыя ты приносиль о грвхахъ, происходящихъ оптъ швоей безпечности, и какъ ты посредствомъ всего того получиль побъдный вънець. Ибо при сихъ столь полезныхъ воспоминаніяхъ, душа твоя пробудится и возникнеть, какъ будто изъ бездны, облеченися въ пламенную ревность,

в будіно изъ меріпвыхъ восшавши, избавин шись ошъ пошопленія своего, вознесешся, в чрезъ мужесшвенную брань съ діаволомъ в грѣхомъ возвращищся на прежнюю свою сшепень.

Воспоминай о паденіи сильныхъ, и смиряйся въ добродъщеляхъ своихъ, воспоминай о пажкихъ гръхахъ шъхъ, кошорые прежде пали и покаялись, о высошь и славь, кошорой они послъ сего удостоились; и ты ободришься въ своемъ покаяния. Преслъдуй себя; и врагъ ошгнанъ будетъ отъ тебя. Водвори миръ внутрь себя; и примирищся съ тобою небо и земля. Старайся входить въ клѣшь, находящуюся внушри шебя; и увидишь сокровищницу небесную: ибо и та и другая составляють одно, и вошедши чрезъ одинъ входъ, шы увидишь и шу и другую. Лъсшвица царствія онаго въ тебъ находится, она сокрыша въ душъ швоей. Очисши себя опъ гръха чрезъ погружение въ себя самаго, и тамъ найдешь сшепени, по котторымъ піы будеть восходить.

Писаніе не объяснило намъ, въ чемъ заключающся блага грядущаго въка; Какъ же намъ здъсь ощущищь сладосниь оныхъ, безъ

Digitized by Google

5

измъненія еспесива нашего, и не исходя изъ еего міра? Хощя оно предсшавляенть намъ ихъ подъ именами вещей вожделѣнныхъ и славныхъ, кон́порыя мы почипаемъ драгоцѣнными и пріяшными, дабы возбудишь въ насъ желаніе оныхъ; но говоринъ: око не видѣ, ухо не слыша, и пр. и шакимъ образомъ даешъ разумѣшь и возвъщаешъ намъ, что блага будущія непосшижимы и не походяшъ ни на какое изъ насшоящихъ.

Сладость духовная не есть наслаждение, обрътаемое въ благахъ, дъйствительно находящихся внъ души штхъ, которые пріемлюшь оную. Въ прошивномъ случав слова: царствие Божие внутрь васо есть, (Лук. 1,6, 21.) и да придеть царстые Твое, (Мато. 6, 10.) означали бы, что мы самое вещество благъ чувствуемыхъ пріемлемъ внутрь себя, какъ залогъ сладосни въ оныхъ заключающейся. Ибо самов сокровище должно бышь подобно залогу, и цълое-части. И выраженіе: ако во зерцаль, не показываеть чтолибо существенное, но, конечно, означаетъ пріобръшеніе подобнаго, и если свидъщельсяно изъяснявшихъ Писаніе испинно, сіе означаеть, чно оное чувствіе еспь умное дъй-

сивіе Свящаго Духа, и приптомъ оно есинь часить шого цълаго.

Любищель добродъпиели есшь не щощь, кию шицащельно упражняещся въ шворена добра, но щошъ, клю съ радослію переносипъ посшигающее его зло. Не шакъ шрудно прешериъшь скорби за добродъшель, какъ уму суещною сладосшію не колебашься въ послъдованія благому произволенію. Всякое раскаяніе, бывающее по пошеръ свободнаго произволенія, шаково, чно ни радосщи не приносипть, ни шъхъ, кошорые изъявляющь оное, не дълаепть лучшими.

Покрывай падающаго, ежели сіе будеть для шебя безъ вреда; чрезъ сіе шы его ободришь, и къ шебъ самому будешъ долготерпъливъ мидосердый Владыка швой. Немощныхъ и скорбящихъ сердцемъ подкръпляй словомъ и самымъ дъломъ, сколько можешъ рука швоя, и укръпишъ шебя Десница, носящая всяческая. Принимай участие со скорбящими сердцемъ, подвигами молишвы и скорбію сердца швоего, и потокъ Милосердія отверзенися тебъ прежде прошеній твоихъ. Непрестанно упражняйся въ молитвахъ къ Богу, съ сердцемъ, носящимъ въ себъ помыслъ чис-

Digitized by Google

2

шый, исполненный сокрушенія, — и Богь сохранишь умъ швой ошъ нечисшыхъ и скверныхъ помысловъ, дабы пушь Вожій не осквернился въ шебѣ. Трудись непресшанно, занимаясь чшеніемъ Божесшвенныхъ Писаній и строгимъ размышленіемъ, дабы въ случаѣ праздносши швоего ума, зрѣніе швое не омрачилось чуждыми сквернами. Не давай уму швоему искущаться нечисшыми помыслами или видѣніями, искушающими шебя тогда, какъ шы не думаешь быть побѣжденъ оптъ нихъ. Ибо шакимъ образомъ мудрые омрачидись и объюродѣли: не скроешь огня въ нѣдрѣ твоемъ безъ сильнѣйшей боли для твоей илопи.

Юносшь трудно удержать подъ игомъ святости безъ упражненія. Начало омраченія ума (когда признакъ его является въ душѣ) копервыхъ состоитъ въ нерадѣніи къ Богослуженію и молитвѣ; ибо нѣтъ инаго пути къ обольщенію души, кромѣ удаленія отъ сего. Потому что тогда, литивтись Божіей помощи, удобно впадаетъ въ руки враговъ свокхъ. Потомъ душа, содѣлавтись нерадивою къ упражненіямъ добро́дѣтели, увлекается совсѣмъ въ противную сему сто-

8

Digitized by Google

рону: всякой переходъ есшь начало прошивнаго состноянія. Упражняясь въ подвигахъ добродътели для спасенія души, и не забошясь о суещномъ, всегда исповъдуй предъ Богомъ немощь свою, и не ищи похвалы ощъ постнороннихъ; иначе будещь оставленъ Помощникомъ швоимъ.

Авоякій есть подвигь креста. Онь раздьляетися на двъ части по двоякому его свойсиву. Одинъ состоитъ въ томъ, чтобы переносишь скорби шелесныя, производимыя двиствіемь раздражительной части души, и именуешся двящельносшію; другой сосшоншь въ высокомъ дъйствіи ума, и заключается въ бесвдовании съ Богомъ, и въ пребывании въ модишвв, и.т. п. который совершается въ желательной части, и называется созерцаніемь. Первая, то есть, двятельность, силою ревности очищаетъ страстную часть души, послъднее дъйствіе любви душевной, которое есть пожелание естественное; оното очищаетъ мысленную часть души. И такъ когда кто прежде надлежащаго упражненія въ первой, переходишъ къ сему послъднему, желая сладосши въ немъ заключающейся (да не скажу, по лѣности); то пости-

гаешь его гнъвь за то, чню онь не умерпивиль прежде-членовь своихь, сущихь на земль, що еслиь, не уврачеваль недуга помысловъ постояннымъ подвигомъ въ скорбяхъ кресша, а дерзнуль въ умѣ своемъ возмечтать о славъ креста. О семъ-то и сказано древними Святыми, что ежели умъ взойпи восхошешь на кресть, прежле нежели чувства освободятся отъ недуга; Божій **РНЪВЪ** посшигаеть ero. Taшо ковое восхождение причиняеть гнъвъ креста, ежели клю не обращаетися къ первой части, которая есть терпъніе скорбей, составляющее распятие плоти, но восходилть къ созерцанію, колторое еслиь вплорая часниь, долженсшвующая послёдовашь за уврачеваніемъ души. Чей умъ оскверненъ безчесшными страстями, и стремится къ тому, чтобы представлять въ себъ образы помысловъ; таковый подвергается наказанию за то, что онъ сперва не очисшилъ ума своего чрезъ скорби, и не укропнилъ похошей плоши, но отвративъ слухъ свой отъ наставлений, И внимание оптъ Писанія, и самъ будучи слопъ очами, устремился на путь исполненный мраковъ. Ибо и самые имъющіе здравое зръніе

٦,

í

£

U

1

P

H

и исполненные свъща, и имъющіе благодащныхъ руководишелей, находяшся въ опасносния день и ночъ; почему очи ихъ и исполняющся слезъ, и они день и ночь шрудящся съ воздыханіемъ и молишвою, по причинъ опаснаго пупия, ужасныхъ сщремнинъ всшръчающихся имъ, и поелику здъсъ образы испины смъщаны съ образами лживыми.

Дары Божін, говоряшъ, приходящъ сами собою, неощушнижельнымъ для насъ образомъ. Правда: но шолько шогда, когда вмъсшилище чисшо и нескверно. А если зъвнца душевнаго ока швоего не чисша; що не дерзай воззръшь на кругъ солнечный, дабы не лишишъся и самаго малаго сіянія, кошорое есль просшая въра, смиреніе, сердечное исповъданіе, и незначишельныя какія нибудь дъла по силамъ швоимъ, и дабы шебъ не бышь низвержену въ що жилище духовъ, кошорое есшь шьма кромъшняя, внъ Бога имъющая образъ ада,-подобно шому, кощорый не успыдился пришини на бракъ въ нечисшыхъ одеждахъ.

Ощъ прудовъ и бдищельноспи раждается чистота помысловъ, а отъ чистоты помысловъ свътъ ума; и описюда посредствомъ

Digitized by Google

благодаши умъ возводишся къ шому, надъ чемъ чувсшва не имѣюшъ власши, о чемъ онѣ не могушъ сообщишь поняшія, и чего сами посшигнушь не могушъ.

11

ŭ

Ľ

CTT

JI.

e

3

Помышляй, что добродътель есть тъло, а созерцаніе душа, а шо и другое есть одинъ совершенный человъкъ, въ духъ соединенный изъ двухъ часшей, чувсшвенной и умственной. И какъ душъ не возполучить бытіе и родиться безь MOKHO совершеннаго образованія шізла съ членами его: шакже невозможно душв и досшигнушь втораго созерцанія, которое есть духъ откровенія, и которое образуется во утробъ. пріемлющей съмя духовнаго рожденія, прежде нежели она совершишъ подвигъ добродъщели. который есть вмѣстилище разсужденія пріемлющаго откровенія.

Созерцаніе есть чувство Божественныхъ таннствъ, сокровенныхъ въ дъйствіяхъ и причинахъ. Когда услышишь о удаленіи опть міра, или о прилъпленіи къ нему, или о чистотъ міра; прежде всего ты долженъ разсмотръть и узнать сіе не по обыкновеннымъ понятіямъ, но уразумъть въ смыслѣ духовномъ, что означаетъ наименованіе міра,

έí

и изъ какихъ различныхъ понятній состноитть сіе имя, и тогда узнаеть состнояние души своей, то есть, сколь далеко она опистноитть оптъ міра, и въ какой связи находитися съ міромъ.

Наименованіе міра заключаещь въ себъ спрасши всь въ совокупносши. Почему, ежели человъкъ не узнаешъ прежде, чщо щакое есть міръ; то онъ не въ состояніи будеть узнашь и щого, въ какихъ членахъ онъ далекъ оппъ міра, или какими онъ. связанъ съ нимъ. Много такихъ, которые отръшились ощъ, міра въ двухъ, въ трехъ членахъ, и отделили себя отъ оныхъ, и по жизни своей уже почишающь себя чуждыми міра, потому что не знають и не видять ясно, что они умерли міру шолько въ двухъ членахъ, а прочіе члены въ птвлъ живупть міру. Они также не въ состояни почувствовать и. недуговъ своихъ; а поелику не чувсшвующъ ихъ, що и не забоплятся о врачевании оныхъ.

Міръ, когда о немъ говоришся въ смыслѣ духовномъ, есшь шакже общее наименованіе приписываемое страстямъ въ частности; и когда хопимъ вообще наименовать страсти, называемъ ихъ міромъ, а когда хопимъ разли-

чишь ихъ по именамъ ихъ, называемъ ихъ спрасплями. Спираснии супь шакже часни міра, и когда умолкающь сперасцій, погда и мірь прерываешь преемственное свое теченіе. А страсти суть слъдующія: желаніе богалистива, собирание какихъ-либо вещей, нъга шьла, опть которой раждается желаніе плошское, честолюбіе, онть котторато раждаетися зависть, властолюбіе, величаніе славою могущества, щегольство и ищеславіс, ясканіе чести у людей, что бываеть причиною памящозлобія, страхъ птелесный. Когда сіе прекращается, тогда и міръ умираешь; но когда въкошорыя часши сего еще остающся, що по мврв сего изгоняещся и міръ, прекращая свое дъйствіе, въ каковомъ ошношения нѣкшо сказаль о Свящыхъ, чшо они, будучи еще живы, умерли; ибо живя во плоши, не жили плошски. И шы размысли, какъ пты живешь, и шогда узнаешь, въ какихъ членахъ живешь міру, въ какихъ умеръ. Когда узнаешь, что такое есть мірь; шо изъ различія страстей, въ его понятіи заключающихся, познаешь и то, въ какихъ членахъ шы связанъ съ міромъ, въ какихъ разрѣшился оптъ него. И крашко сказащь,

Digitized by Google

ŵЪ

Ð

Ð

шı

1031

юбі

erb

y

Шń

. 1

M

61

UZ.

Ń

Ĉ

ніть есінь плоніская жизнь и помышленіе нотисное. Ежели кино удалилоя опть сихъ, що муь сего можения разумения, чию онь вышель изъ міра; и ошчужденіе ошь міра познаещся изъ сихъ двухъ признановъ, - изъ лобрано поводенія и разлинія помыниленій ума его. Наконець изь тоого, чиго преистодиять въ VIES INSOCIAL BE ONLIGHTERIN RE INSOLUCIONE, KO-HOPELEN YES STRUMPORT BL HOMERARXE CROUXE, ины можение послингнутие сиденене швоего ира-BURECHHATO COMPRESENTER, MO COMP., CALLAN OG-BUILDER DARMAHIE HE MO, KS VERY IDROAL CIEPCпинися безь принуждения, кановы произведе-- нія: ся: всогдашнія, и каховы производимыя случайно; получиль ли унь чунсшво помышлени совстви безикалесныхъ, или весь нахоаншся въ движеніяхъ вещестивенныхъ; каковыя движенія вещественныя суть страстныя. Ибо печать телесности действій, по которымъ умъ непроизвольно обнаруживается во всемъ, что онъ ни производитъ, суть добродътели. Онъ, не приводя его въ утомленіе, сообщають ему теплоту и собраніе помысловъ къ доброй цъли тълеснаго подвижничесшва, когда онъ упражняясь въ нихъ, сіи дъйствія совершаеть безь спрастныхъ

15

движеній. По симъ печаплямъ шайныхъ номысловъ примѣчай, пребываешъ ли умъ швой швердъ въ сильнѣйщемъ пламени любва къ Богу, конюрый обыкновенно истребляещъ суещныя воспоминанія.

Сін немногіе признаки, издоженные нь семь ощавления, теловъку находящемуся евъ безмолвія и уединенія, могуть служищь вмъсшо многихъ книгъ къ шожу, чшобы узнащь свое сосшояніе. Въ человъкъ сшолько силенъ свое сосшояніе. Въ человъкъ сшолько силенъ спрахъ птелесный, чшо часню препящещуещть ему въ совершенія славныкъ и знаменищыхъ дълъ. А когда сшраху птелесному пронцязусшанентъ сперахъ душевный, що сшрахъ щълесный слабъешъ ощъ дъйсшвія сшраха, душевнаго, какъ воскъ ощъ силы огня. Богу же нащему да будентъ слава во въки въковъ. Аминь.

### СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ІОАННА ЗЛАТОУСТАГО

**11**.

### СЛОВО

#### о молитеь.

По двумъ причинамъ должно ублажащь н прославлянь служищелей Божінхъ: полюму, чню надежду спасенія они полагали въ свянныхъ молишвахъ, и поиному, чшо сохранивни въ письмени песни и служение, конторыя еъ радостнию и спирахомъ приносили Богу, передали и намъ свое сокровище, для шого, дабы могли возбуднить къ шаковой же ревноспи все пошомсниво. Ибо нравы учищелей должны переходинь въ учениковъ, и ученики Пророковъ должны бышь подражащелями ихъ праведносши, дабы провождали все время въ молишвахъ, служения Богу и размышлении о Немъ, почитая и жизнію, и здравіемъ, и богашсивомъ, и концемъ всъхъ благъ-молиптву къ Богу опть чистой и непорочной души. Поелику какъ свътъ для тъла есть солнде, накъ свъпть для души есшь молипива. Посему, если пошеря для сленаго не видеть солн-**ЧАСТЬ** XXXIV,

ца: то какая потеря для Христіанина, если онъ не молипіся непреспанно, и молипівою не водворяетъ въ душъ свъта Христова?

И кшо бы не быль изумлень и удивлень человъколюбіемъ Божінмъ, которое Онъ изъявляешть намъ, когда даруешть людямъ шакую честь, что удостоиваеть K молиштвы бесваы съ Собою? Ибо поисшинъ мы бесъдуемъ съ Богомъ во время молншвы, чрезъ кошорую и съ Ангелами соединяемся, и удаляемся общенія съ безсловесными. Молншва есшь дело Ангеловъ; она возвышаенть и ихъ достоянство: поелику разговорь съ Богомъ превышаенть достоинство Ангеловь. Но чию онъ дъйствительно превышаенть, тю показывающь они сами; ибо приносящь молишем съ великимъ спірахомъ, а насъ насплавляющть и научающь, что тв, которые приступають къ Богу, должны присшупать съ радосиню и вмесние сиграхомъ: съ спирахомъ, опасаясь, дабы не явипься недостюйными молипвы; съ радосшію, предсшавляя себъ шу великую честь, чию смершный родь удостоенъ шакого и шоликаго промышленія, наслаждаясь всегда Божеспивенною бестьдою, чрезъ которую переспаемъ бышь смершными и

Digitized by Google

1 B

временными, будучи по есплесниву смершины, но посредствомъ беседы съ Богомъ, переходя къ безсмершной жизни. Ибо необходимо, чтобы бесьдующий съ Богомъ былъ выше смерши и всякаго иглънія. И какъ совершенно необходимо що, чтобы наслаждающийся соднечнымъ свъщомъ не былъ окруженъ яньною: шакъ совершенно необходимо и шо4 чщобы наслаждающийся Божественною бесьдою не быль болье смершнымь. Поелику самая великосшь чесши приводнить нась къ безсмершію. Ибо если невозможно, чтобы шъ, котторые разговаривающъ съ царемъ и польаующся ошъ него чесшію, находнансь въ бъдносши: що щёмъ болье невозможно, чшобы шь, копюрые моляшся и бесвдующь съ Богомъ, имъли смершиная дущи; ибо смерши души есль нечеспивая и беззаконная жизнь; следовашельно и живошъ для души сосщоишъ въ служени Боту и жизни сообразной сь симъ служеніемъ. Но жизнь благочесниявая в согласная съ служеніемъ Богу есть плодъ модишвы, которая удивнительнымъ обравомъ обогащаеннъ души наши. Любингъ ли кию двесиво, или сшараещел сохраниць цвломудріе въ супружествь, хочень ан кшо

Digitized by Google

19

нобълнить гарвъ и жиннь въ кропносни, или освободинься опть зависши, или еще что анбудь сдвлать изъ повельниаго, въ накомъ енучав, если молитва будень руководствоващь и уразниваль сей пуйь жизни, що ситевя благочесния будешь для него летка и удобян. Ибо не можеть быть, чтобы тв, кошорые просянть у Бога цвломудрія, праведпоения, крошосини, человьколюбія, не получили прослято. Поеляку Спасишель говорнить: Протите, и дастоя валь: ищите, и обрящете: толцыте и отверзется валь. Всяко бо проски прісилето, и ищай обритаето, и толкциения отверзется. Или кто есть отб buce terostro, come aue socnoocume como teb xirbba; eza karens nozacino 'ery? anu alge portes noocumo, exa suito nozacmo exu? Aue убо вы тркави суще, ультете даннія бласа даяти насолю вашило, кольни пасе Отецо вашо небесный дасто блаев прослицияю у Heeo. (Mattio. ", "y-1 F.) Takimi Caobami 'n таканы. объщаяныя призьналь нась кв полишев Тосполь всяческихь. А нам'я должно. повинуясь Богу, провождание жизнь честа въ пвнім и молипвв, болве заботлов о служени Вогу, нежени ю душь своей: нео погда толь-

20

ко мы будемъ вестия жизнь приличную человъку. Поелику кщо не молищал Богу, и не жолаетть непрестанно наслаждащьов Божественною бесьдою: щонть мерцивъ и бездушенъ, и лишенъ ума. Ибе ию самое еспь върнъйщій знакъ безумія, чисобы не понимаць ведикой чести, и не любить молицивы, и не починащь смершію для души непоклоненіе Богу.

Я думаю, чно какъ сіе шьло, наше безъ дуния мертиво и смрадно: шакъ луша, не возбуждающая себя къ молишењ мернива, несчаслина и смрадна. Но чито долпочиналь горесциве всякой смерши **XHO** быть лишеннымъ молицивы, тному хорошо учипть насъ Даніилъ, великій Пророкъ, кошорый захощьль лучне умерешь, нежели шолько птри дня пробытнь безъ молнатвы. Ибо не было ему приказано опть Царя Персидскаго совершины беззаковное дьло, но онь хошьль только въ продолжение сихъ прехъ дней видъпь его безъ молишвы. Безъ содъйствія Божія никакое добро не можеть поселиться въ душахъ нашихъ. Но сила Божесшвенная поиожеть намъ въ перудахъ и много облегчипть оные, если увидипть, что мы любимъ

21

молишву, и непресшанно взываемъ къ Богу, и опть сего надвемся получинь всъ блага.

И шакъ, если бы я увидълъ кого-нибудь не расположеннымъ къ молишвъ и не имъющимъ къ ней горячей и сильной любви; то я уже и знаю, что онъ не имвенть въ душв ничего благороднаго: а если бы я увидъль кого-нибудь съ великимъ жаромъ занимающагося служеніемъ Богу, и поставляющаго между велячайшими наказаніями не молишься непресшанно; що я увъренъ, чщо онъ есшь швердый подвижникъ всякой добродъщели и храиъ Божій. Ибо ежели, по словамъ Мудраго, одъяние мужа, и смъхъ зубово, и стопы селовска возвестять, яже о немь: (Інс. Сир. 19, 27.) що шемъ более молишва и служеніе Богу есть знакъ всякой праведности поелику еснь одежда духовная и Божественная, сообщаенть мыслямь нашимь великое благообразіе и красошу, устрояенть жизнь каждаго, не позволяеть господситвовать надъ мысля, ми ничему низкому и непошребному, приводипть ко спраху Вожію, научаеть разрушать всякое очарование зла, изгоняетть гнусные помыслы, и душъ каждаго даепть силу презирать удовольствія. Одна полько сія гордость

прилична служиниелямъ Хрисшовымъ, чиноби не бышь рабомъ ничего посшыднаго, но сохранящь душу въ свободъ и обновленной жизни.

Я думаю всемъ известно що, чню совершенно невозможно жишь добродъшельно безъ молишвы, и безъ оной провождащь жизнь: нбо какимъ образомъ сплалъ бы клю нибудь упражняться въ добродътели, когда онъ не приходишъ и не припадаешъ всегда къ Руководишелю и Подашелю оной? Какимъ образомъ кию-нибудь пожелаль бы бышь цъломудреннымъ и праведнымъ, когда онъ ие бесвдуеть охотно съ Тъмъ, который требуешть ошть насъ сего и больше сего? Хочу сказать кратко, что молинвы, хонтя бы овъ спали дъйспивовань въ насъ исполненныхъ гръхами, тотчасъ очищаютъ. И что можешь быть двиствительнье, что Божесшвеннъе молишвы, когда она является въ видъ лъкарства для болящихъ душами? Воптъ, вопервыхъ, Ниневнияне молишвою освобождаюшся опть многихъ согръщений предъ Богомъ: ибо какъ скоро начала въ нихъ дъйствовать молншва, що и содълала праведными, и городъ привыкшій къ невоздержанію, разврату

)

в беззаконной жизни, шошчась исправила, преодолвла старые привычки, исполнила городъ небесными законами, принеся съ собою и цъломудріе, и человъколюбіе, и кротность, и попечение о бъдныхъ. Ибо безъ сихъ добродыпелей она не можешъ обишащь въ душъ, и если поселниися въ какую, що исполняенть ее всякою правдою, научая добродетели и искореняя зло. Тогда если бы кшо взощель въ городъ Ниневію; що и щопть, кошорый прежде швердо зналъ оный, не узналъ бы города. Такъ скоро онъ перешелъ ошъ нече. спивой жизни къ благочестію! Ибо какъ бъдную женщину носящую рубища, если бы кто увидель после украшенною золошыми одеждами, то не узналь бы сей женщины: paBr. нымъ образомъ не узналъ бы и города сего пошъ, кщо зналъ, чщо онъ прежде былъ бъденъ и не имълъ духовнаго сокровища, не узналь бы, какой это городь, который молишва могла возвесши на шакую сшепень добродътели, перемънивъ и правъ и жизнь. И нъкоторая жена, проведшая все время жизни въ невоздержаніи и блудь, едва шолько припала къ ногамъ Христовымъ, що и получ чила спасеніе.

Но молитва не только очницаетть гръхм но и опперащаение неликія опасносния. Царь и вивств Пророкъ, чудный Давидъ, небъжалъ нодишвою многихъ парудныхъ сраженій, ограждая. войско симъ единспівеннымъ оружіемъ, и осплавляя своихъ вояновъ наслаждащься побъдою спокойно и безопасно. Тогда, какъ другіе цари полагали надежду спасенія въ опытьности и искусствв военачальниковъ, въ стовлкахъ, оруженосцахъ и всадникахъ, великій Давидъ ограждаль воинсшво свящыми молищвами, не взирая на гордость вождей, полководцевъ и начальниковъ конницъ, ни собирая денегь, ни пригошовляя оружія, но принося сь неба Божественное всеоружіе. Ибо Божесшвенная молишва есть подлинно небесное всеоружіе, и оно одно можеть твердо защищать твхъ, которые предали самихъ себя Богу: поелику силу и искусство оруженосцевъ и опышность стрълковъ часто измъна двлаеть недвиствинельными, и воинские надзоры и мужество непріятелей, и сверхъ сего многое другое; но молишва еслиь оружіе непобъдимое и защита кръпкая; она равно прогоняеть одного воина и многія тысячи, Ибо и чудный Давидъ не оружіемъ и мечами

Digitized by Google

инзложиль онаго Голіава, кошорый насшуналь подобно сшращному демону, но молишвами. Спюлько-що швердо оружіе молишвы для царей во время браней; оно швердо и для нась пропциву демоновь. Такъ и царь Езекія побъждаешь на войнѣ Персовъ; онь не вооружиль войска, но прошивупосшавиль множесшву непріяшелей однѣ молишвы. Такимъ же образомъ онъ избъжаль смерши, прибъгнувъ къ Богу съ должнымъ благоговѣніемъ, и одна молишва возвращила жизнь Царю.

Чню молишва легко очищаенть грѣшную дуну, сему научаенть насъ Мышарь, кошорый просиль у Бога ошпущенія грѣховь и получиль; научаенть и Прокаженный, кошорый, какъ скоро припаль къ Богу, шошчасъ очисшился. Если же Богь шошчасъ уврачеваль зараженное шѣло: шо шѣмъ болье уврачуенть человѣколюбно немощную душу. Ибо сколько душа благороднѣе шѣла, сшолько большее должно бышь о ней попеченіе Божіе. Тысячу примѣровъ и древнихъ и новыхъ могъ бы предсшавищь вамъ шошъ, кшо закошѣлъ бы исчислиць всѣхъ спасенныхъ молишвою. Но, можешъ бышь, кшо нибудь изъ дѣнивыхъ и не хошящихъ прилежно и усерд-

26

но молипися скажениь: вошь чию говорнию Богь: Не всяхо елаголяй ми, Госполи, Господи, внидеть во царствіе небесное: но творли волю Отца Моего, иже есть на небесьхо. (Мате. 7, 21.) Еслибы я сказаль, чию одна молишва довольна къ нашему спасению: то правильно бы клю нибудь воспользовался сими словами. Но поелику я говорю, что молинива есть начало добродътелей, основание и корень плодоннорной жизни: пю никлю не должень пользоващься снин словами въ извиненіе дівноснии. Ибо и цівломудріе одно не моженть спасин безь другихъ добродвшелей, ни попеченіе о бъдныхъ, ни человъколюбіе, ни другое какое нибудь доброе двло; но всв онв должны соединишься въ нашихъ душахъ. А молишва составляетть какъ бы корень и основаніе. И какъ основаніе уппверждаенть и держить на себъ корабль и домъ: такъ и молишвы поддерживають нашу жизнь. Безъ нихъ нъшъ ничего добраго, нъшъ ничего спасительнаго. Посему и Павелъ непресшанно и настоящельно говоринть: Во молитев терпите, бодрствующе во ней со благодареніело; (Кол. 4, 2.) и въ другомъ мѣстѣ: Непрестанно молитеся; о всемо благодарите;

27

сія бо всть воля Божія; (1 Өвссал. 5, 17. 18.) и еще въ другомъ мъсшъ: Молитеся на всяко время духомо, и во сіе истое бдяще во всякомо терпъніи и молитев. (Ефес. 6, 18.) Сщоль многими и Божесшвенными изреченіями побуждаенть нась къ молитев верховный изъ Апостоловъ.

И шакъ должно намъ, слушая его, проходиль путь жизни съ молишвою, и всегда напоеващь оною душу. Поелику всв люди имвющь въ ней потребность не меньшую той, какую имъюшъ дерева въ водъ: ибо какъ онъ не могушъ приносишь плодовъ, не принимая сока оптъ корней, такъ и мы, не будучи напоеваемы молишвами, не можемъ приносищь въ изобиліи многоцънныхъ плодовъ благочестія. Посему должно прежде восхожденія солнца, восшавъ ошъ одра, служить Богу, и садясь за спюль, и ложась спапиь: или лучше, каждый часъ заниматься одною молитвою къ Богу, равно какъ во время дневнаго пуши, шакъ и во время зимы большую часть ночи упошреблять на молитвы, преклоняя свои кольна, устремляя умъ свой къ молишвь, и въ служении Богу обрътая свое блаженство. Скажи мнъ, какъ ты увидищь солн-

це, когда не поклонился Тому, кто посылаеть сладчайшій свѣть глазамь швоимь? Какъ вкусищь пищи, не поклонившись Тому, кпро подаециъ и инспосылаентъ проликія блага? Съ какою надеждою приблизнињся ко всемени ночи? Съ какими сновидъніями думаещь бесъдованиь, не оградияь себя молишвою, но опшедъ ко сну безъ защины? Ты одълаенься слабымъ проянивниковъ и удобоприступнымъ для злыхь духовъ, конторые безпрестанно ходящь вокругь нась, ожидая времени, когда бы, увидевы кого вибудь но защищаемато нолишвою, скорве похинина. Но когда они узнающь, чию мы ограждены молиписою, чиопечась отбытаюнны прочь, какъ разбойники и злодви, видя у главы воина висящій мечь. Если же случникся кому вибудь оспланиься безь молнитвы, паковаго увлекаюнить заые деноны, и повергаюние въ беззакоия, несчасния и бъдения. Устранившиеь сего, намъ должно ограждание себя молишвами и теснями, дабы Богь помиловаль всёхь, и содалать достойными небесного царенивія, ра-АЛ Единероднаго своето Сына, которому слава на прижаек во въки въковъ. Аминь.

Even due proposition services and the service

29

### СВЯТАГО АВВЫ ДОРОФЕЯ

#### СЛОВО

O 3AOHAMATCTBE,

Ощцы гонориян, чню Монахамъ неприлично гизванныся, шакже и оскорблящь кого-лябо и еще: ежели кню преодольль гизвъ, июнтъ преодольль демоновъ; а емели кого сиграсшъ сія одольла, иющь совершенно чуждъ монаинеской жизни, и проч. Посему чио должны вы сказань о самикъ себъ, когда не июлько предлемея досадъ и гизву, по доходнить и до здопамященива? Чпю иное дълащь, какъ ие оплакиващь шаковое жалное и иечеловъческое сосинояние наще? И шакъ будемъ, брание, бодренноващь и старащься, при помони Еюжіей, избавницьоя онть сей жесиновой и ли губной сиграсции.

Случаещся, чню иной, при происисялиемъ между вами неважномъ раздорѣ и другъ на друга неудовольствія, просвить у браща своего прощенія; однакожъ и посль сего остаенися въ огорчени на него и въ худомъ къ нему

Digitized by Google

#### III.

расположении. Таковый не долженъ пренебрегашь симъ расположениемъ, но шошчасъ долженъ пресъкать его въ себь; нбо это еснь мопамященно. И потребна, какъ я сказалъ. великая блительность, чтобы не закоснъть въ ономъ, и чрезъ то не погубить себя. Кто испросиль прощеніе шолько по заповіди, шонть хопія и исц'ялился въ по время опгь гибва, во еще не подвизался пропнивъ злопамящсшва, а посему и остгался въ оторчения на брапна. Иное дело злопамящение, иное гневь. иное досада, и иное неудовольствие. Дабы вы лучше сіе выразумвли, я представлю вамъ примъръ. Кщо разжитаениъ каминъ, тошъ сперва берепть немного уголья: эпо-слово браша нанесшаго оскорбленіе. Вопть, уголья еще не много; ибо что значить слово брата швоего? Если ниы перенесениь его, що и погасинь уголье. Но ежели шы спланешь разсуждашь: для чего онъ сказаль мир? и я могу сказаль ему; ежели бы онь не хощъль оскорбить меня, ию и не говориль бы; пуснь же знаешъ, что в я могу оскорбить его:що вопть пны подложиль немного дровь, или Аругаго чего, и разжигая ихъ, произвелъ дымъ: эню еснь неудовольствіе. То есть, оно еснь

'31

шо самое брожение и скопление мыслей. оши котораго возбуждается и раздражается серане. Раздражение есть мстительное возбужденіе прошивъ, оскорбившаго; оно называешся и дерзоснию, какъ сказалъ блаженный Авва Маркъ: злоеть непреспланно занимающая наши мысли, раздражаенть, делаенть дерзновеннымъ сердце; а ежели она подавляенися молишвою и надеждою, то сокрушаетиъ оное. Ежели бы ты снесь малозначительное слово братна своего, то и поттупниль бы, какъ я сказаль, оное небольшое количество уголья, прежде нежели произошло бы неудовольствіе. Впрочемъ, ежели желаешь, летко моженны ношушищь и возникшее уже неудовольстве, когда оно еще недавнее,-молчаниемъ, молитвою, однимъ чистосердечнымъ раскаяніемъ: Если же не престанень производинь дымъ, ню есниь, возбужданнь и раздражаннь свое Gedaue сими мыслями: для чего онъ сказаль мнь? могу и я сказашь ему:-- шо сердце, бывь. водвержено какъ бы пренію в горяченію повредствомъ сего накопленія и, шакъ сказащь, ораженія мыслей, воспламеняеннся досадою. Ибо досада, но словамъ св. Василія, есть жарь крови около сердца: вонгь это досада. Ес.

32

называють также вспылчивостью ная яростню. Ежели хочень, то можень-ене попушипь и сно досяду, прежде нежели возникнешь гнавь. Если же ты не престанеть имъщь и причинящь неудовольсшвіе; що савлаешься подобнымь тому, кто подкладываенть въ каминъ дрова, и разжигаетть больнюй огонь, онть чего наконень двлаешся уголье: эщо еснь гнъвь. То же говориль и Авва Зосима, когда у него спрашивали, чито значишъ изреченіе: "Гав ныть досады, шамь не бываешь вражды?" Ибо ежели кию въ самомъ началъ неудовольстивія, когда оно начнениь еще шолько, какъ мы сказали, дымищься и бросащь искры, обвининть самого себя и принесепть раскаяние, прежде нежели воспламенишся досадою; по последуение мирь. А ежели кню и по ощущении въ себь досады не успоконится, но буденть болье и болье возмущаться и горячишься; пю онъ сделается подобнымъ тому, кшо подкладываетть въ огонь дрова, Ħ непреснианно поджигаенть ихъ, пока не нагоришть много углей. Но какъ уголье изв горячаго сдвлавшееся холоднымъ опткладываетися, и лежнить несколько ленть безь повреждения; хония бы кню полиль его и водою, оно не

SAOTS XXXIV.

исплаваенть: : шакъ /и гнавъ съ продолжениемъ превращаетися въ злопамянисниво BDemehn отъ коего человъкъ дотолъ не освободятся, пока по каплъ не выплеченть кровь его. Вошъ, я вамъ показалъ различіе, - размыслище о немъ. Вошъ, вы слышали, чито шакое первоначальное неудовольствіе, что досала, что гнъвъ, и чщо злопамянистиво: видище ли, какое зло последовало опть одного сдова? Ежелибы шошь въ самонь началь сложиль вину на самого себя, терпълно перенесь сказанное брашомъ, и не захопивлъ описнишь ему, вмъстю одного слова сказать два или и пяпь, и зломъ воздать за зло; то ОНЪ избавился бы опть всёхъ сихъ золъ. Посему всегда я говорю вамъ: "Лишь полько появляющся спрасни, опсъкайше ихъ, прежде нежели онв укрвиятся въ васъ, дабы вамъ не пострадать опть нихъ; ибо иное дъло вырвать малое растеніе, а иное исторгнуть большое дерево."

Я ничему сполько не удивляюсь, какъ пому, чшо мы сами не понимаемъ шого, чшо поемъ. Каждый день мы поемъ, проклинаемъ себя, и не понимаемъ сего. Развѣ мы не должны понимащь щого, чщо поемъ? Всегда мы

говоримы: Аще воздахо воздающий ли элал: да отпали чбо ото враго моихо тощо. (Псал. 7, 5.) Что вначнить: да отпаня Доколь кию синонить, донноль моженть пропинипься врагу своему, поражаениь, поражаепися, побъждаениь, и самь бываениь нобъждаемъ: нбо еще споншь. Если же унадепть; що какъ уже моженть, лежа долу, бороннься со врагонъ своимъ? Приномъ мы обрекаемъ себя не простно пасть опть враговъ нашихъ, но и пасшь тиетно. Чию значиптъ, пастаь кому-либо сонть враговъ свонхъ пищению? Мы сказали, чито пасинь, значинъ, не имънь силы вотапь, лежань на земль: а пасть шиепию, значить, не имънь уже силы сублать что-либо доброе, чтобы хошя сколько-нибудь можно было всплашь; ибо всянавний моженть оплинь приложнить о себъ попеченіе, и когда-либо опящь вступинь вь борьбу. Пошомъ мы говорнить: Да поженето убо враев душу мою, и да постиенето: не шолько да поженешъ, но и да носпиннешъ, да будемъ подъ власшию его, да осщанемся во всякомъ случав совершению побъжденными и низложенными опть него, сжели будемъ воздавани воздающимъ намъ зло. И

не на сіє нислько мы обрекаемь себя, но н на то, да поперето во землю живото наша, Во чемъ соситонитъ жизнь наша? Жизнь нанау сосправляюние добродениеми. И накъ мы обрекаемы себя на ню, да попранъ буденнъ HIN SCHLARD MABOLINS HAMPS, INO COMB, AS GYAOMS вовершенно земными, да буденть каждая мысль наша прикована къ земль. И слави начни во персть вселить. Что иное составляенть славу нашу; какъ не вознаніе; эпріобріннаемое душею посредсянномъ соблодения свянныхъ заповідей? И плакъ мы просимъ, чикобы нана: слава, какъ говорнить Апоснюль, соснояла: во сраля нашемо: (Филнп. 3, 19.) да всолинтъ се въ пракъ, да содъласить и жизнь и слану нану эсиньни, чиобы мыз не мысанан . ни о чемъ Божесивенномъ, но июлько о ніълесномъ, пюлько о влоянскомъ, подобно ніъмъ, о копторыхь Богь сказаль: Не имать Анхо Мой пребывати во геловвивхо сихо, зане супь плоть. (Бынь 6, 5.) Воспъвая все сіе, мы проклинаемъ, себя, ежели воздвенъ злонъ за зло; и-однакожъ ни мало не превожнися, Сколько бы мы ни мсинан злокь за зло!

Воздаващь зломъ за вло можно не нюлько самымъ дъломъ, но ниакже словомъ и видомъ.

Иной по видимому и не опиниоваеть на самомъ дълъ, однакожъ опимијераениъ или словомъ, какъ я сказалъ, или видомъ,-сдълаенть одинь взглядь, одно пераодвижение, и возму щаеть своего брата; нбо и взорь и шелолижение могуть быть для братна оскорбительны, а потому и это есть воздаяніе злонь за зло. Другой сшараещся не исшищь ни деломь, ни словомь, ни видомь, ни шелот движениемъ; однакожъ носилтъ въ сердит свот емъ огорченіе и неудовольстивіе на братна своего. Примъчайще, сколько различныхъ сосшояній. Иной и никакого огорченія не ямвеннь на своего браща; однакожь, ежели слышинь, что кню-либо обижаеть его, или ропщенть на него, или поносиль его, що всегда слушаенть съ удовольстивіемъ, а посему онъ въ сердив своемъ плашитъ зломъ за зло. Нъкоторые и въ сердиъ своемъ не пинающъ ненависти, и не радуются, когда слышащь, какъ поносянь шого, кшо ихъ оскорбиль, даже скорбящь, если ему причиняется оскорбление; однакожъ и не раюдупися его о благополучии, но досадуютть, когда видятть его въ славъ и спокойспивии. И этно видъ злопамяниства, хошя легчайшій. Иной готовь

31

даже и радоваться благоденствію брата своего, все дълать для его пользы, всякое дъло направлять къ его выгодъ и спокойствію; однакожъ мы сказали еще въ началъ Слова, чно нѣкопорые и послѣ примиренія осшаюпися съ огорчениемъ въ сердив, и чрезъ примиреніе испъляются только опгь гизва, но не опть элопамящства, пролинвъ коттораго нуженъ особенный подвигъ. Иной проспивиня обиду, нанесенную ему къмъ-либо, живептъ сь нимъ въ мирѣ, и не имвептъ въ сердцѣ своемъ никакой злой пропнивъ него мысли; однакожъ, если случишся спусшя нъсколько времени услышань опть него нѣчто для себя оскорбишельное, по начинаеть припоминашь и прежнее, и сердишься не шолько за послъднее, но и за прежное. Таковый подобенъ человъку имъющему рану, и прикладывающему пластырь, который хотя заживляенть и заплягиваенть рану, однакожь на мъств оной все-еще боль бываетть ощупнительна; и когда клю бросить въ него камень, шо мъстю оное болъе всего шъла чувстуетъ ударъ, и тотчасъ начинаетъ источать кровь. И сей человѣкъ имѣлъ рану, приложилъ къ ней пластырь, котторый есть раскаяніе, и

хошя исцелиль уже рану, какъ и шошь, шо еслиь, гнъвъ, и началъ упошреблящь средсшво и пропливь заопамяниства, сшараясь не пишапь никакой злой мысли въ своемъ сердцъ (ибо эпо значить заплянуть рану); однакожь не изгладиль оной совершенно, но имъепть еще пяпно злопамянснива, що есль, шакой рубець, отъ котораго удобно откроетися и вся рана, какъ скоро получишъ кошя малый ударъ. И такъ онъ долженъ спараться совершенно изгладищь и самый знакъ раны, шакъ чшобы оное мъсто обросло волосами, не осталось никакого безобразія, читобы нельзя было и узнашь, чшо въ ономъ мъсшъ была рана. Какъ же онъ можещъ сіе савлащь? Молясь ошть всего сердца объ оскорбившемъ, и взывая къ Богу: "Боже, помоги брашу моему и мив ради молишев его." Молишеою о брашв своемъ онъ свидъщельснивуенть свое сострадание и любовь, а прошениемъ себъ помощи ради модиптив его доказываетть свое смиреніе. Но гдъ состраданіе, любовь и смиреніе; шамъ какую имъющъ силу гнъвъ, злопамящство, или другая какая либо страсть? Какъ сказаль Авва Зосима: "Хошя бы діаволь со своими демонами подвигнуль вст силы злобы

своей; всъ ковы его будушъ пицепны, и сокрушащся смиреніемъ, ошъ Хрисша заповъданнымъ. " Другой сшарецъ говоришъ: "Молящійся за враговъ не будентъ злопамященъ."

Исполняйще на дълъ шо, чщо слышище, и щогда вы хорощо выуразумъете сіе. Подлинно, ежели не будете исполнять; то никогда не поймеше сего изъ однихъ словъ. Ибо какой человькъ, желающій научищься какомулибо искуссиву, понимаенть оное съ однихъ словъ? Сперва онъ рабоплаешъ, поршинть, опять работаеть, и опять истребляеть сдъланное, и шакимъ образомъ мало по малу трудами и терпъніемъ, съ помощію Вога, взирающаго на трудъ и намърение его, научается искусству. Но мы желаемъ научиться искусству, высочайщему всъхъ искусствъ, изъ однихъ словъ безъ упражненія?! Какъ это возможно? И шакъ, брашія, будемъ внимат тельны въ самимъ себв, будемъ пицательно прудищься, пока имвемь ремя. Богь да поможеть намь и помните и исполнять що, нто слышимъ, дабы въ день суда не послужило намъ сіе къ осужденію.

40

## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО АНТОНІЯ ВЕЛИКАГО

письма къ монахамъ.

19. О томъ, что взаимная лювовь, соединяющая духовныхъ отцевъ и дътей, должна быть сильнъе взаимной лювви, соединяющей родителей и дътей плотскихъ.

Возлюбленные мон въ Господъ, любовь Божія всегда гоппова посъщащь души нация, т вспомощеснивоващь въ добродъшели шъмъ людямъ, копторые не обращающъ мыслей сердца своего къ предмещамъ суецинымъ, но непресшанно воспомянающъ о Церкеи переороднъдхб. (Евр. 12, 25.) Поелику сіе воспоминаніе есщь дъйсшвіе Духа Божія: що Онъ же и молицися за нихъ; попному чщо они сдълались сынами Его, и Онъ родилъ ихъ дуковно. И я шакже непресшанно днемъ и ночью восноминаю о васъ въ молищвахъ монхъ, и прощу Господа нашего, чщобы Онъ укръпилъ въру ващу, умножилъ добродъщели вация,

утвердиль мудрость вашу и навыкъ различащь исшину ошь лжи, и дароваль вамь дуковнаго мужесшва болье, нежели скольно вы имветие. Я непрестанно молюсь о васъ, потому что я родиль вась во Христь, и вы сдвлались моими сынами. Такъ и Апосшолъ Павелъ, родивши духовно Тимовея, написалъ къ нему слъдующія слова: Непрестанно ималь о тебь память во молитвахо моихо день и нощь: желая видети тя, полиная слезы твоя, да радости исполнюся. (2 Тим. 1, 3. 4.) Двши мон, обратише вниманіе на сего Апостола. Онъ занимался слъдующими тпремя предметлами вразсужденіи Тимовея, котораго родилъ духовно, и который сдълался его сыномъ: вопервыхъ днемъ и ночью воспоминаль о немь, вовторыхъ молился о немъ, въ пирепьихъ желалъ видъшь его. Равнымъ образомъ и я, возлюбленные мои, любя васъ за правошу сердца вашего, вразсуждени васъ двлаю ню же. что дълалъ Апостолъ Павелъ вразсужденія Тимовея: я воспоминаю о вась, молюсь о васъ, и желаю видъть васъ. Все сіе я дълаю поптому, что помню труды ваши, стенаніе ваще, скорбь сердца вашего, пеликое терпъ-

42

ніе и кротюснь ванну, и ись ванни подвиги благочеснія, которыми вы постоянно и мудро занимаєтесь. Ибо всякій, кто упражняется въ дълахъ Божінхъ, долженъ упражняться въ нихъ при руководствъ Духа мудросния; потому что Апостолъ Павелъ сказалъ: На даде налю Боеб духа страха: но духа мудрости и силу любен. (2 Тим. 1, 7,) Посему Господь наить оптъ каждаго изъ насъ потребуетсь отнета въ томъ, былиль одутовраямы дъда нати духовною мудростию,

Дъпи мон, я прошу Господа, чинобы Онъ облегнилъ пупь мой къ вамъ, чинобы опящь мнъ пришпи къ вамъ и видъщь васъ. Я знаю, чшо и вы желаеще видъщь меня шакже, какъ я васъ. Вы знаеще, чщо на землъ ничшо не можешъ сравнищься съ любовію родишелей къ дъшямъ, и дъщей къ родишелямъ: и шъ и другіе всегда желающъ видъщь другъ друга. Если же плошскіе родишели и дъщи имъющъ сшоль сильную любовь другъ къ другу; що не гораздо ли большую любовь имъющъ другъ къ другу ощцы и дъщи духовные? Поелику духов, ные ощцы болъе значащъ, нежели ощцы площскіе; що первые всегда со страхомъ Божіимъ и любовію къ Богу желающъ видъщь дъщь дъ

ней своикъ. Прижомъ навестно, что лобовь родишелей къ двшянъ сильнъе любви дъшей къ родниелямь. Посему Божесшвенный Апостоль Павель и сказаль Кориноянамь: Уста наша отверзошася ко вало, Коринеяне, сердие наше распространися. Не тъсно вмещаетеся во насб, утесняетеся во утробахо нашихо. (2 Кор. 6, 11. 12.) Равнымъ образомъ, и мол любовь къ вамъ, дъпи, сильнъе вашей любви ко мнъ; поптому чию вы дъщи мон. И шакъ будемъ выъсшъ молипть Бога, чинобы Онь позволиль намь видъть другъ друга. Я увъренъ, что прищесшвіе мое къ вамъ досшавнить вамъ великую радость и веселіе, какъ и Апостоль нъкогда говориль о семь же Римлянамь: Желаю видети васо, да некое подало вало дарованіе духовнов, ко утвержденію вашему. Сіе же есть, соутьшитися во васо върою общею, вашею же и моер. (Рим. 1, 11. 12.) Пришедши къ вамъ, я разскажу вамъ много шакого, чего шеперь письменно ошкрышь не могу, и чию послужищь къ ващему спасению опъ Господа Інсуса Христа. Ему должна бышь вѣчно приносима слава, чесшь, поклоненіе и хвала, Аминь.

13. О томъ, что тайны царотва невеснаго открываются только темъ, которые достиган высокой степени духовнаго совершенства, и что си люди въ послъдний денъ суда вудутъ судить миръ.

Вы знаетие, возлюбленные мон въ Господв, что всякій человькь, будеть ли онь мужескаго ван женскаго нола, визешь способносниь любниць или Вожеснивенное или человъческое. Люди Божеспиенные любянъ Божеснивенное, люди плопиские любяшъ плошское. Поелину вы избраля Вожесниенное; по я люблю вась всемь духомь монмь. Вы имвене въ себъ Бога, и спонше на высокомъ сниенени совершенства; и я всегда молю Вога о вась, чнобы въ вашихъ Божесивенныхъ серднахъ умножалась любовь къ Вогу, и онирылись вамь великія манислива Божін, котюрыя я не могу изъясниять словамя моями, понтому чито онь очень высоки. Онь совершенно онгличны онгъ всего, чихо находипися въ мірь-чемъ. Онъ не опекрывающся душань нечисшымь, но опкрывающся шемь людямъ, которые очиснили сердца свои оптъ

всего нечистаго, и совершенно удалились опть порочныхъ дълъ скоропреходящаго міра сего; ошкрывающся шемъ людямъ, кошорые возненавидъли и міръ сей и души свои, взяли кресшъ, послъдовали за Господомъ, и во всемъ спарающся исполнящь волю Его. Почему въ нихъ вселилось Божество, и даровало имъ духовную сладость и веселіе, котторое питаепь и возращаеть души ихъ. Ибо какъ дерева не морушь расши, если не будущь пипаемы водою: шакъ и душа не можень возраствань и возвышаться въ добродътеляхъ, если не будетъ; пить небесную радосниь. Напрошивъ шъ дуни, которыя приняли въ себя Духа Божія, на напоены небесною радоснию, имвюшть симу возрасшань, если только свято сохраняють въ себъ дары Божіи. Хоптя сін души и находящся еще въ ливль, но имь уже ошкрышы шайны царсшва небесного. Онъ имъюнть шакой досптупъ къ Богу, что Онъ исполняетъ всъ ихъ прошенія. .10

Возлюбленные и почтенные мой, я непреспланно молю Бога о пюмъ учтобы вы досплигли шой мъры совершейства, въ которой вы можете знать неисчислимыя и без-

конечныя богашства нарства Божія. Я знаю, чию не многіе изъ Иноковь и Дъвъ доспигли сего спецени совершенства. Для шаковыхъ приготовлены съдалища, на которыя они сядушъ судить въ послъдній день суда. Я знаю нъкопорыхъ, кои въ наше время доспигли сей спепени усыновленія Богу. Ни одинъ прошедний въкъ не имълъ недосшашка въ піакихъ людяхъ, кои доснінгли сего совершенсшва, и будущіе віки будушь шакже имъпь ихъ, не пюлько изъ числа мужей, но и изъ числа женъ. Когда они въ послъдній день суда сядушь на съдалищахъ; по каждый изъ нихъ будентъ судинть людей своего въка. Сіе право дано будепть имъ за тно, чпю они преодолћан всв препятиствія, чтобы бышь совершенными; пошому члю совершенные будупть судить мірь. Сего-тю и я прошу вамъ оптъ Бога днемъ и ночью, по есшь, чшобы вы досшигли шой мъры совершенства, которая бы сдвлала васъ способными въ день суда судить людей вашего времени.

Сіе прошеніе и желаніе мое проистекаеть оптъ великой любви моей къ вамъ, которой ни я, ни вы не можете изъяснить словами. Я люблю васъ, какъ любилъ Апостолъ Па-

вель Осссалоникійцевь, кошорые саблалісь сынами его. Благоволихоль подати валь. товорнать онъ имъ, не точко благовъствованіе Божіе, но и души своя, занеже возлюблени бысте наль. (1 Оессал. 2, 3.) Наавась, чию Вогь благоволнить мнв еще вы шьль семь видынь вась, и принесть къ вамъ радосны за шу радосны, котнорую вы достнавляеще мяв, я послаль къ вамъ возлюбленнаго сына моето. Господь, видя, чито я люблю вась, канъ онисиъ двитей своихъ, въ описуписные мое самъ буденть для васъ ушъиеніемъ и радоснію, самъ дасшъ вамъ духовную силу и мирь въ вашемъ уединения. Сей нирь если по въчное царсиво, конторое вы надвешесь получины благоданию Господа нашего Інсуса Хриспія, контораго слава и величіе въчны. Аминь.

## письмо \*)

. 🛃 V.

Раввина, обратившагося въ Христіанскую въру, къ Евреямъ, его единоплеменникамъ, о причинахъ, побудив-

шихъ его къ овращению.

Помощь убо улугиев, яже отв. Бога, даже до дне сего стою, свидътельствуя малу же и велику, нистоже въщая, развъ яже Пророцы рекоша хотящая быти, и Моисей. Дъян. 26, 22.

Любезные братья!

Съ шой минушы, въ кошорую Господь, по дару своей благодащи, соблаговолилъ вдохнушь въ меня ръшимосшь, осшавишь Фарисейское учение насшоящей Синагоги, и приняшь исшинную и святую Религію Изранля, Религію Хрисшіанскую, — съ шой самой минушы я положилъ въ себъ швердое намъреніе, ошкрышь вамъ причины, побудившія меня къ обращенію, кошорое произвело въ васъ

\*) Переведено съ Французскаго подлимника, изданнаго въ Парижћ въ 1825 году. Часть XXXIV. 4

Digitized by Google

споль сильное впечапільніе. Я надвялся, чпо Госполь содвлаєть, моженть быть, письмо мое для нвкоторыхь изъ вась орудіемь ко спасенію; но тяжкія искушенія, коими Божественное провидвніе посвтило меня, вдругь послв крещенія моего, и онть коихъ я досель еще не совершенно освободился, препятиствовали мнв исполнить свое намвреніе.

Такъ, любезные брашья, повторяю вамъ, что Религія Христіанская есть Религія нашихъ предковъ, получившая полное свое раскрытіе съ пришествіемъ Господа нашего Іисуса Христа, Мессін, толикократно объщаннаго нашему народу. Божественный Спасишель самъ объявилъ сіе нашимъ опщамъ, когда сказаль имъ: Не мните, яко пріидохб разорити законо или Пророки: не пріндохо разорити, но исполнити. (Мато. 5, 17.) Онъ же предложилъ Фарисеямъ пришчу о жесшокосердомъ богачъ, (Лук. 16, 19.) въ которой сей отверженный просинть отца нашего Авраама, послать Лазаря къ братьямъ своимъ для ихъ наученія, и въ кошорой Паптріархъ такъ отвъчаетъ ему: Илирто Моиста и Пророки, да послушаюто ихб.

Въ самомъ дълъ, та священная книга, ко-

ея вы, вопреки вашей воль, содъланы хранишелями въ пользу Церкви Хрисшовой, шакъ называемый Вешхій Завъщъ заключаешъ въ себъ всв исшины Хрисшіансшва. Ахъ, для чего не дано вамъ чишащь его безъ роковаго покрова на глазакъ, производящаго що ужасное ослъпленіе, кошорое осшавалось бы неизъяснимо, еслибы не было предсказано Пророками, какъ наказаніе за ваше неповиновеніе! Поелику вы единодушно признаеше подлинносць сей сестивищей каліснай лиюсоцвиныхо (Прилич. 3, 15.) кинги; що мить оспіаещся шолько преподащь вамъ совъщъ, чиюбы вы какъ можно чаще разгибали оную.

Начиная съ обѣшованія, даннаго праопщу нашему Аврааму, что оптъ него произойдентъ Искупитель, объщанный первому человѣку, до Малахіи, съ смертню котораго народъ нашъ лишился преимущества, имѣть у себя людей, предсказывавшихъ будущее, вы ускотрите рядъ пророчествъ, въ которыхъ, за нѣсколько вѣковъ до событія, опредѣлены всъ подробности искупленія, на крестѣ совершеннаго. Нѣкоторыя главы изъ книги Псалмовъ и пророчествъ Исаін содержащъ въ себѣ самое ясное благовѣстіе объ Інсусѣ

Digitized by Google

L

51

Хрисить. И прочія мъсша Венихаго Завъша, при всей шонкосіпи изъясненій раввинскихь, дошоль осшанущкя для вась письменами непояяшными; пока вы, къ несчасшію своему, будеще отвергать шъ върныя и просшыя изъясненія оныхъ, конорыя представляетть Евангеліе, и пока не применте тюго ученія, конорое находиліся въ необходимой связи съ ними.

Упорстиво ваще причиною, что вы уже съ давняго времени перпише наказаніе, кощорымъ угрожалъ вамъ Монсей, нашъ учищель, наказаніе, ощупью ходить среди полдня, шо еснь, въ жакое время, когда свъшъ Еванаелія во всей полношь сіяешь предь взоромъ вашимъ. Чипайще же, умоляю васъ, со вниманіемъ чиппайте сію Божественную книгу. О, какою радостію исполняется при чтенін оной сердце испиннаго Израильшянина, восущенное върнымъ смысломъ шъкъ славныхъ и высокихъ предсказаній, коими Прот роки, какъбы въ нъкій залогъ, запечанильли книгохранилища нашего народа! И какъ счаснымы вь семь случав ть изъ васъ, копорые умъющь понимань подлинный языкъ священнаго пекспа! Какому народу легче

было посшитнуть высокую истину искуплеия Израильтянъ и язычниковъ, какъ не тому, который, въ теченіе нъсколькихъ въковъ, былъ хранищелемъ обътованій и намъреній Божіихъ о всъхъ народахъ земли?

Посему-по среди нашего народа благоволиль воплоницися и Сынь Божій, шошь Мессія, по плоти происходящій опть свмени Давидова, спюлько почипаемаго нами, Мессія, въ одно и то же время уничиженный и славный, котораго съ такимъ нетерпениемъ ожидали праведные изъ нашихъ предковъ. Степень сего неттерпънія была такъ велика, чито Пророкъ Исаія, говоря о собыщія, имъвшемъ случипься болъе нежели чрезъ двъеши лъптъ, и долженсшвовавшемъ предваришь почти четырьмя въками приностріе великаго Праведника, во свяшомъ восторгъ, какъбы желан ускоришь шеченіе временъ, восклицаеть: Небеса каплите свыше, и облака пролейте благословение; земля разверзись и принеси плозв спасенія, и произрасти благословение. Я Іегова творю сіе \*). (Иса. 45, 8.)

Въ пномъ же расположении духа праошецъ нашть Іаковъ, возвѣщая собравшимся дѣ-\*) Съ Еврейскаго подлинника.

Digitized by Google

1

J

B

илянь своимь, что должно было случиться сь ними еб послёдніе дни, и опредѣливь съ возможною точностію время воплощенія Господа нашего Іисуса Христа, къ которому должны были прилъпиться всё народы земли, вдругь прерываеть рѣчь свою восклицапіемь: Твоего спасенія жду, о Ісеова!

Но праведники Вешхаго Завъша, истинные Израильнияне, ожидая Мессію, ожидали опть Него не того, чтобы онъ собраль разсвянныхъ Іудеевъ во святую землю, какъ учишть сему нынъ Синагога въ своихъ шринадцаши членакъ въры, но одного шолько спасенія, которое и дъйствительно совершиль Господь нашь Інсусь Христось. Неоспоримое доказаптельство сего находится въ молишвъ, такъ насываемой осмьнадцать благословений, которую вы читаете каждый день трижды. Сей образець молитвы составленъ за нъсколько въковъ до рождества Спасителя великою Синаеогою, въ которой, подъ предсъдательствомъ Ездры, засвдали сто двадцать учителей, изъ коихъ многіе были Пророки. Благословеніе, оптносящееся къ пришествію Мессіи, заключается въ слъдующихъ словахъ: "Дай скоръе раз-

54

"двъсши отрасли Давидовой, и яви славу "швоего могущества въ дълъ спасенія шво-"его. Буди благословенъ, Господи, произ-"ращающій силу спасенія. " Но въ шомъ благословеніи, въ копторомъ учишели древней Синагоги начершали для върныхъ образъ, какъ моляниъ Господа о возвращеніи разсъянныхъ своихъ бращьевъ и особенно десящи колънъ, ничего не упоминается о Мессіи. Вотъ оно: "Восшруби великою трубою въсшь о "нашемъ освобожденіи. Подыми знамя, дабы "собрались расточенные наши братья. Со-"бери насъ съ четырехъ спранъ земли. Бу-"Ан благословенъ, Господи, собирающій, со-"бирающій разсъянный народъ твой-Израиля!"

Нашему народу прежде всвхъ другихъ проповъдалъ Господь царсшво небесное, сначала чрезъ Іоанна, своего предтечу, а пошомъ собственными своими успіами. Господь явился на землѣ въ качествѣ Царя Израильскаго; (Іоан. 1, 49. 12, 13.) а какъ Спаситель и Искупитель Израиля Онъ пострадалъ. (Дъян. гл. 13. Лук. 25, 21.) Посреди нашего народа Онъ совершилъ несомнѣнныя чудеса свои въ подтвержденіе того благовѣстія, которое принесъ намъ. (Мате. 4, 23. Марк.

т. 23. Лук. 4, 33. Іоан. 4, 46. Двян. 9. 22. 10, 37. 39.) Изъ нашего народа избраль Онъ Себв Учениковъ и Апосшоловъ; въ нашемъ народъ сначала ушвердилъ Онъ не только первую Церковь, но и средотночие своей Религи. (Дъян. гл. 15.) Посреди нашего народа совершилось первое шоржество Евангелія въ лиць одного изъ нашихъ брашьевъ, (шамъ же 6 и 7 гл.) запечалъвшаго кровію своею исшину, имъ засвидъщельствованную. Въ слъдъ за симъ открылось то славное поприще мученичества, которое сверхъ-естественнымъ образомъ совершили прежде Апосполы, въ засвидъщельситвование исшины того, чито сами видели и слыщали, (Деян. 4, 20. 1 Кор. 9, 1.) а потомъ многія пысячи воиновъ Інсуса Христа. Вообще, по выражению праведнаго Симеона, свъщу, пришедшему озарипть язычниковъ, надлежало бышь въ що же время и славою народа Божія-Изранля. (Лук. 2, 31.)

Павель, также одинь изь напихь братьевь, копюраго, по молитвь Первомученика, благодать изь ревностнаго Фарисея с'явлала усердныйшимь Апостоломь Інсуса Христа, говориць такь: Я не стыжусь благовьствованія Христова; потоли сто оно есть сы-

56

ла Божіл ко спасенію всякому вірующему, вопервыхо Іудею, потомо и азыснику. (Рим. 1, 16.)

Въ самомъ дълъ, Вожественный Спасниель, за нъсколько минущъ до славнаго своего вознесенія, самъ сказалъ ученикамъ своимъ: Надлежало пострадать Христу и воскреснуть изб мертвыхо во третій день, и проповъдана быть во имя Его покалнію и прощенію еръхово во всъхо народахо, насинал ото Іерусалима. (Лук. 24, 46. 47.)

Обранцивнийся Израильшянинь съ невыразимою радоснию находинть въ Хрисшіанской Церкви обряды Іудейской Синагоги. Извъсшныя въсна Св. Писанія, кошорыя слышинь онъ во всъхъ священныхъ службахъ, безпресшанно приводящъ ему на памящь предковъ его изъ самой глубокой древноснии. Какъ прогапельны для него слъдующія слова изъ пъсни Пресвящой Дъвы: "Господь воздвигъ Израиля, раба своего, сошворивъ съ нимъ милосшь, какъ Онъ объщалъ що опщамъ нашимъ, Аврааму и съмени его во въки!" Въ Церкви, какъ и въ Синагогъ, ушромъ и вечеромъ, вмъсшъ съ Символомъ Въры, чишающся извъсшныя молишвы. Какъ на, шахъ и сія соблюдаещъ

обыкновеніе, произносить благословеніе предъ объдомъ, и благодареніе послѣ онаго. Господь нашъ Інсусъ Хрисппосъ на святой Вечери преломиль хльбь, произнесь надь нимь обычное благословение и раздълиль оный, потомъ благословиль чашу вина, и даль изь нея пишь вствиь Ученикамъ своимъ; що же Онъ сдълаль и при чудесномъ умножения хлъбовъ: Маше. 14, 19. 15, 36. Марк. 6, 41. 8, 6. Лук. g, 16. Іоан. 6, 11. Синагога, вместе съ другими обрядами Вешхаго Закона, соблюдаешь и досель сін обыкновенія. Церковь, подобно Синагогь, поржествуенть и праздникъ Пасхи, только послъдняя въ память освобожденія прообразовашельнаго, а первая-двисшвишельнаго. Спусшя пяньдесять дней посль Пасхи совершаемый праздникъ Пяшьдесяшницы напоминаеть обнародование закона Божія Іудеямь, и соществіе Святаго Духа-виновника сего закона на Учениковъ Господа нашего Іисуса Христа. Христіанскій Священникъ, также какъ и жрецъ Іудейскій, во время Богослуженія облачаетися въ особенныя ризы, примънительно къ степени его посвященія; и тотъ и другой предъ началомъ священнослуженія (Исх. 30, 17.) унываетть руки; какъ на томъ,

85

шакъ и на другомъ лежищъ обязанность, учищься закону Божію и другихъ учищь оному; и шому и другому принадлежнить исключищельное право, благословлящь народъ. Церковь молишся во имя и въ силу заслугъ Господа нашето Іисуса Христа, принесщаго Себя въ жершву на кресшъ: Синагога молишся во имя и въ силу заслугъ Исаака, воснесеннаго на жершвенникъ ощемъ его. Обычай молишься шакимъ образомъ существуещъ съ незапамящныхъ временъ. Халдейскій шекствъ Библіи (Мих. 7, 20. Пѣсн. 1, 13.) служитъ шому доказашельсшвомъ.

Синагога сохраняенть еще и досель древнее обыкновеніе, вездь надписывашь неизреченное имя Ісговы, и ревносшиващіе нашего времени Фарисеи, въ продолженіе молишвы, имьющь предъ глазами своими сльдующій на пергамень написанный сшихъ Псалма 16: "Всегда вижу предъ собою Ісгову" (имя Ісговы иншушъ большими липпперами). Хранилища, кошорыя переняли вы у древнихъ Фарисеевъ, не имьющъ другой цвли, какъ возвышащь во время молишвы сердца ваши къ Богу. (Исх. 30, 17.) Сей обычай, вмъсшъ съ Религіею ощцевъ нашихъ, перешелъ и въ Хрисшіанскую

Церковь. Только сія имя Іеговы замѣнила изображеніемъ Бога въ шомъ видѣ, въ какомъ являлся Онъ въ минушу совершенія искупленія нашего; равно какъ она представляетъ Свящыхъ и Ангеловъ въ видѣ близкомъ къ человѣческому, а вы пишете однѣ полько имена ихъ. Какъ въ томъ, шакъ и въ другомъ случаѣ, самая вещь остается безъ всякой перемѣны; посему должно ли обращать вниманіе на то, въ какомъ видѣ представляется намъ знакъ, возбуждающій въ умѣ нашемъ понятіе о сей вещи?

Посему мнѣніе, распространившееся между Іудеями, будтю Христіане боготворять иконы, проистекаеть или оть невѣдѣнія, или оть злобы. Что сказали бы вы, еслибы васъ стали обвинять въ тюмъ, будто вы покланяетесь четыремъ буквамъ имени: Іегова?

Чтеніе Евангелія во время Литургіи, которому предшествуенть чтеніе приличныхъ мвстть изъ писаній Апостольскихъ, а во дни четыредесятницы и изъ книгъ Ветхаго Заввта, совершенно соотввтствуеть парасхамо и вафтарамо Синагоги. Въ Церкви, въ праздничные дни, изъясняють народу на общеупотребительномъ языкѣ дневное Еван-

геліе: по возвращенія Іудеевь изь пліна Вавилонскаго, Синагога иміла шакже свояхь пюлковниковь, коннорые перелагали на Сиро-Халдейское, извістиное вь по время нашему народу, нарічіе, дневное отділеніе изь Пятокнижія и Пророковь. Вь продолженіе чтенія Евангелія вь Церкви, равно какъ въ Синагогі во время чтенія Пятокнижія, всі должны стоять. Чтеніе Псалмовь имізенть также місто и въ Церкви, какъ и въ Синагогі.

Не распространяясь далье въ изъясненіи сего сходсшва, скажу кратко: Всъ обряды Синагоги можно находишь въ Церкви, полько съ птъмъ различіемъ, что въ послъдней на самомъ дълъ осуществляется по, чему первая представляетъ только образы. Здъсь не говорю о тъхъ суевърныхъ обрядахъ Синагоги, которые выродились изъ бредней Талмуда, появившихся съ окончаніемъ сего чудовищнаго сбора всякихъ нелъпостей, въ коемъ можно находить все, кромъ здраваго смысда.

Вошъ предмещъ, который стоитъ того, чтобы поставить вамъ на особенное замъчаніе, именно, что Церковь покланяется Бо-

гу Авраама, Исаака и Іакова, о котторомъ Синагога пошеряла испинное 'понятие, Bory единому, наисовершенныйшему въ существы своемъ. Раввины, увёряя васъ, чшо догматокъ о Святой Тронць проповьдуещся многобожіе, клевещушъ на Хрисшіанскую Религію сь штемь, чпобы ошклониць вась ошь оной. Напрошивъ, о Тріединомъ Божеснивъ. котторому покланяется Церковь, говоринть Монсей въ следующемъ спихе Впюрозаконія. выражающемъ вмъсшъ и единсшво и шрончность Божію: "Слыши, Израилю, Іегова, Богъ нашъ (Elohenou), Іегова единъ." (Втор. 6, 4.) Сіе троекратное повтореніе имени Господа пропивно правиламъ нашей Граммапики, и духу нашего языка. Іеремія въ параллельномъ приведенному мною мвсшу спихв говориль просто: "Іегова Богь испиненъ еспь", (Іер. 10, 10.) не повшоряя: Ісгова исшененъ. Эшо значишъ, чито онъ, подобно Моисею, не имълъ здъсь намъренія, ошкрышь намъ существо Божіе. Раввины очень хорошо понимающъ, чию упопребленіе имени Божія въ семъ мъспть необыкновенно. Смошрише исполковашелей Гескуни-Сееорни, Имре-Ноньяма. Толковникъ Беггай утверждаеть ясно, что Моисей гово-

рипть здъсь о единствъ Божіемъ, и вмъстъ показываенть намъ, что три главныя свойства Божества соединяются во Единоло, по есть въсность (еп soph), прелидарость (hhohhma), въдънів (bina). А что это, какъ не Святая Трояца? Отецъ-въсный, Сынъ, называемый, согласно съ книгою Принчей, въ липіяхъ въсною прелидаростію, и Духъ Свяпый, согласно съ Пророкомъ Исаіею, (11, 2.) именуемый въ тъхъ же липіяхъ Духомо совъта и кръпости, въдънія и благосестія.

Вопть какъ изъясняещся сей тексить въ книгв Зохаръ, (Числ. гл. 13.) кошорой вы оказываете неограниченное уваженіе, и кошорая дъйствишельно опіличается своею древностію:

"Есшь доа, съ коими соединяенися едино, "и они сушь три; будучи премя, они со-"спавляють одно. Слово Елогену (Богь "нашъ) соединяется съ двумя неизречен-"ными именами: Іегова, Івгова (въ 4 синихъ "б гл. Второзаконія), что и составляетть "печать истины. Когда они соединены; то "представляють собою такое совершенное "единство, выше коего и представить не-"возможно."

Уленіе о Свящой Тронць излагаенися между прочимъ и въ Быш. гл. 1. ст. 26. "И рече Богъ: Сотвориль человъка по образу нашели и по подобію (нашему)." ст. 27. ...И сотвори Бого человвка, по образу Божію сотвори его." Талмудъ (пракпашъ Санхедрина, fol. 38.) говоришъ: "Неоспоримо,-26 "сшихъ благопріящсшвуешъ Саддукеямъ, ко-"торые признаютть многобожіе; но ихъ уче-"ніе опровергаенися послѣдующимъ спихомъ, "въ которомъ о Богъ говорится въ един-"спивенномъ числь." Ясно, что подъ именемъ Салдукеевъ Талмудъ разумѣешъ Христіанъ; повлому что сія Іудейская секта никогда не признавала чего-либо подобнаго.

Напрошивъ що самое, чемъ Раввины думающъ опровергнушь догмащъ Свящой Троицы, болѣе подшверждаешъ оный. Въ замѣнѣ единсшвеннаго числа множесшвеннымъ ясно усмащриваешся Тріединый. Раввины (Талмудъ въ привед. мѣсшѣ), для объясненія множесщвеннаго числа въ 26 сшихѣ, приводящъ какое-що древнее преданіе, заимсшвуемое ими у первыхъ и древнѣйщихъ ихъ шолковниковъ, по смыслу коего Богъ ничего не исполняещъ безъ предварищельнаго совѣща-

64

нія со своею фалилією (bephamalia chello), по другимъ переводамъ фалилією небесною (bephamalia schel. magnala). Сія фалилія, если дозволсно мнв повшорнить сіе выраженіе, чню другое, какъ не Свящая Троица? Раввины подъ симъ словомъ разумвющть Ангеловъ, и шогда съ лашинскаго языка оно буденгь значищь служителей долисимихо: но въ шакомъ случав Богъ не сказалъ бы: сотворилю человвка; пошому что Ангелы не помогали Ему въ семъ двлв. Какъ можно согласиться на богохульсиво сихъ учителей, которые ввчной Премудрости принисъвающъ нужду, соввщоващься со своими пварями?-

Наконецъ, читобы рынишь вопросъ нашъ, я приведу здъсь одно мъсито изъ книги Зоъ харъ, въ важносни конторой Раввины ни сколько не сомнъвающся.

Вошъ чню говоринъ сія святая, какъ ча спо называющъ ее, книга: "Сотворимо се ловъка. Кому шакъ говоринъ Богъ? Ко-;, нечно Онъ говоринъ эщо буквамъ Іодо, Ге; , Ваво, Ге, средощочко десящи свойсние ;, Божіихъ."

Digitized by Google

TAGTE XXXIV.

ŀ.

Слов, Fe, Baeb и Гe сушь четыре липпиеры имени Iccosa. Книга Зохаръ употребляенть здъсь сій липпперы вмъсто сего неизглаголаннаго имени, и, что подлинно необыкновенно, вмъсттъ съ пъмъ, излагаеттъ намъ ученіе о Свянюй Троицъ. Въ самомъ дълъ, каждое имя изъ прехъ достопокланяемыхъ Лицъ, начинается одною изъ упомянуныхъ буквъ. Я сей часъ покажу сie.

Неизглаголанное четыре-буквенное (tetragrammaton) имя, какъ это можно видътнь съ перваго взгляда, содержитъ въ себѣ только три различныя липпперы, расположенныя по порядку происхожденія Божественныхъ лицъ. Липпперы:

1) Іодо, которую Каббальсты (учители мистическаго преданія) называють символомь перваео насала, означаеть Бога Отца.

2) Ге, по своему спроенію, какъ думающъ Раввины, означаетъ снисшествіе во адъ, за которымъ слъдуентъ восхожденіе на небо (см. Медращъ-равва на 4 ст. 2 гл. Быт.). Кто не узнаетъ въ семъ исполкованіи Бога Сына, который нисходилъ во адъ, и вознесся на небо?

3) Ваеб, которая соотвенствуеть со-

Единипельному союзу и, если Богь Духь Свящый-связь любви первыхъ двухъ лицъ. Конечная лишшера Гв повшоряещся послѣ Вавб для означенія вшорой, человъческой, природы Господа нашего Іисуса Хрисша, воплотивщагося отб Духа Свята.

Раввины имя Вожіе частно-вь письм' означающь одною липпперою Ге. Изъясняя слово: бегиббаргала \*), (Выт. 2, 4.) они говорящь, что небо и земля были сотворены преимущественно липпперою Ге. Мнине сіе согласно сь шимь, что Апостоль сказаль о вичномь Слови: Вся Тило быша, и безо него нистоже бысть, еже бысть. (Іоан. 1, 3.)

Присоединимъ къ сему еще одно, довольно любопышное замѣчаніе. Древняя Синагога и Каббалисны изображали Божеспіво липперою Шинб, сосплоящею изъ прехъ связанныхъ между собою Іодб. Чудное двло! липтера сія бывъ посшавлена въ среднив чешыре-буквеннаго имени, даешъ досплопокланяемое имя Інсуса! И вопъ какъ: въ именахъ собспівенныхъ, сосшавленныхъ изъ имени Іетовы, липпера Баєб произносищся какъ у, на \*) При сошворени ихъ (жо еспь, земли и неба).

пр. Ели-аву, Ісщай-леу. Сверхъ шого въ сихъ сложныхъ именахъ конечная липппера Ге не проязносищся; ибо въ Еврейскомъ языкъ нокоющяся липпперы Вавб и Ге не спавяшся одна за другою, шакъ чиюбы могло выщнии Іешгу (Jeschou). Начальное Ге, мало или и совсъмъ неслыцимое въ произношени, шакже умалчиваешся. Эщо даентъ наконецъ имя Іешу (Jeschu) Іисусъ, какъ и пишупгъ оное въ Талмудъ и другихъ раввинскихъ книгахъ.

18 глава Бытія также весьма сильно подтверждаеть ученіе о Троиць. Я привожу здъсь переводъ оной оптъ слова до слова безъ всякаго поясненія: "(ст. 1.) Опять явился ему (Аврааму) Ісеова у дубравы Мамре, когда онъ сиделъ у дверей щащра, во, время зноя дневнаго. (сп. 2.) Онъ возвель. очи свои и посмотрълъ, и се, три лижа стоято пропивъ него. Онъ увидълъ и побъжалъ имъ на встрвчу отъ дверей шатра, и поклонился до земли, (снг. 3.) и сказаль: Государь мой! (Талмудъ, въ пракшать Шебунбіонть, fol. 35. ушверждаеннь, чию сіе имя еснь святое, kodesch, то есть, одному Богу приличесшвующее; согласно съ ятвмъ думаешъ и Маймонидъ нъ своемъ Каппихизисѣ, гл. б1. 9.)

Государь мой! ежели я обрълъ благоволеніе предъ очами твоими, не пройди мимо раба: твоего. (сп. 4.) Позвольте принесши немно! го воды, и омыть ноги ваши; потомъ пой дете, ибо для того и прокодите вы близъ раба вашего. Они отвъчали: сдълай такъ; какъ говорищь (сня. 8.) И взявъ масла.... поставиль предъ ними подъ деревомъ, и они вли. (ст. 9.) И спросили у него: гдъ Сарра, жена твоя? (ст. 10.).... И сказаль: буду Я опять у тебя въ это же время, и будетть сынь у Сарры жены твоей.... (ст. 12.) И Сарра внупренно разсмъялась.... (сп. 13.) Но Іегова сказаль Аврааму: Для чего-это разсмъялась Сарра? (сп. 14) Есшь ли что трудное для Ісговы? Въ назначенный срокъ буду я у тебя въ это же время; и будетъ у Сарры сынъ. (ст. 15.) Сарра же не призналась... Но онъ сказалъ: нъпъ, пъ разсмъялась. (ст. 16.) Потомъ лужи оные встали и обратились къ Содому.... (ст. 22.) Между тъмъ два мужа обрашились и пошли опппуда въ Содомъ; Авраамъ же ещо стояль предъ лицемъ Іеговы (по есть, стояль на молишев, какъ изъясняють Талмудъ, тракт. Берагюта, fol. 6. Талмудисты и Май-

монндъ). "При изълснении сего мъсша. Раввины прибъгають ко всъмъ возможнымъ увершкамъ, и въ перемънъ единсшвеннаго числа на множественное вразсуждении слова Іссова никакъ не копиятъ видъть очевидной истины, чпо Богъ явился Аврааму въ трехъ лицахъ, Въ семъ случаъ они походять на шъхъ дъпей, которые при видъ спасительной чащи, долженствующей возвращить имъ здоровье, самыми смъщными кривляніями изъявляютъ свое нехоптъніе и упрямство.

Книга Зохаръ шакъ изъясняетъ слова; опять явился ели (Аврааму). "Въ нихъ," говорищъ она, "обнаруживается Божеское "существо подъ треля елавныли цвътами, "какъ эпо бываетъ въ воздушновъ про-"отранствъ; и притомъ подъ шакимъ же чис-"ломъ цвътовъ, какое показываетъ намъ "Богъ въ небесной дугъ."

Приведенное мною мвсто изъ книги Зокаръ совершенно объясняентъ смыслъ 28 стика I гл. Іезекіиля: Яко видение дуги, седа есть на облацехо во день дождя (подъ тремя главными цевтали); тако стояние севта окресто (Божесцивенной Тронцы).

Да будеть позволено мнъ здъсь замыщищь

вамъ, чщо Господь, дарул неплодной и пресщарълой Сарръ сына, кощораго она вскормила собственнымъ млекомъ, симъ самынъ, инкъ сказащь, указалъ на чудесное зачаще Пресвящой Дъвы.

Предоситавляю вамъ самимъ на разсмотръніе еще слѣдующія мѣста:

Быш. 3, 22. "И сказаль Істова Богь: вошь Адамь сшаль како одино изо масо."

Танъ же 11, 7. "Пойдело и слъшасло Азыко ихо. "

Исход. 34, 6. "Іссова, Іссова, Бого!" Въ семъ проекрапномъ призываніи, Господь въ ошкровеніи Монсею самъ возвѣщаетъ таинство Троицы; ибо 19 ст. предыдущей главы показываетъ, что слово вашкра (н ноззвалъ) относится здѣсь не къ Монсею, какъ думалъ блаж. Іеронимъ, но къ Богу (см. Толковниковъ: Абенъ-Ездру, Гескуни Сефорна, Саломона Дубна и др.).

Достойно замъчанія слъдующее истолкованіе сего мъста, заимствуемое мною изъ сочиненія Раввина Беггаи:

"Раввинъ Гай-Гаонъ говоришъ, чио при "цвъта являющіеся на небъ въ радугъ суть "первоначальные; ибо они составляютъ сущ-

"несшь, природу и начало всёхъ началь. По "преданію шого же Гаона, они называются "свётоліб насальныміб (or kadmon), свъ-"толіб осищающимо (or metzahhtzahh), свё-"толіб асныміб (or tzahh), и сіи шри имо-"ни супь одно и шо же, одного существа "(vegntezen ehhad), и соединены самымъ крёп-"кимъ союзомъ въ началѣ всёхъ началъ. Это "есть що самое, что постигніе истину "люди изобразили верхнею точкою буквы "Іодъ." Снесите слёдующія мёста Новаго Завѣта:

Сходяй отд Отца свътово. (Іак. 1, 17.) Во свътъ живый неприступнъмо. (1 Тим. 6, 16.)

Свётб во откровеніе азыковб. (Лук. 2, 23.) Бё свётб истинный, иже просебщаетб всякаго селовёка. (Іоан. 1, 19.)

Символъ Никейскаго собора гласищъ: Боеа отб Бреа, Севта отб Севта.

- Числ. 6, 24. 25. 26. Сіе пройственное благословеніе, которое жрецы, сыны Аароновы, должны были давать сынать Израиля, и въ которомъ имя Господа повіноряется трижды, согласно съ благословеніемъ, какое Церковь испрацияваетъ призываніемъ каждаго изъ

Digitized by Google

72

шрекъ досшопокланяемыхъ лицъ Свящой Тронцы. Сіе самое заставляеть предполагать, жрецы давали благословеніе во 400 имя Отца, Сына и Святаго Духа. Маймонидъ въ книгъ своей: Море-небугиль, часть 1, гл. 61 и 62. изложивъ различные способы произношенія неизреченнаго имени въ семъ благословения, и шв особенныя предосторожности, какія употребляли жрецы для сокрытія ихъ отъ свъденія народа, говорить, ято они между прочимъ употребляли для сего одно имя, состоящее изъ двънадцащи буквъ, кои не выражали никакого опредъленнаго слова, и однако же знающіе могли составлять изъ нихъ извъстныя слова. Но въ составъ словъ: Ав Бен веРуах Гаккодешо (Отецъ, Сынъ и Духъ Святый), на Еврейскомъ языкъ, дъйсшвищельно входять двънадцать буквъ.

Испинный способъ произносить неизреченное имя Божіе, по свидътельснику Талмуда (прак. Іома, fol. 39.), содълался тайною по смерши Первосвященника Симона Праведнаго,

Digitized by Google

Совышую заглянущь шакже въ Талмудъ (шракш. Coma, fol. 38.) и въ Талмудический Лексиконъ Буксшорфа подъкорнемъ Schem, имя. —Інсуса Нав. 22, 22. Боеб, Боеб, Господь. Медрашъ-Ялкушъ (на сіе мѣсшо) и Медрашъ-Тегилимъ (на 50 Псал.), два сборника древнѣйшихъ преданій, находяшъ здѣсъ шри свойства (middot) Божіи, сливающілся въ единсшвѣ существа Божественнаго,

-Иса. 6, 3. Селта, Селта, Селта Господь Саваова. Нигдъ не находимъ, чтобы трижды повторенное прилагательное имя выражало превосходную степень.

-Иса. 6, 8, "И слышахъ гласъ Господа глаголюща: кого пошлю? И кто изъ насо (lanou) пойденть? И рекохъ: се азъ есмь: пошли меня."

-Иса. 48, 16. Мессія говорилть къ самому Себь: "Нынь Господь *Іегова* посла мя, и *Его Духо* (verouhho)." Въ крапкомъ спихъ семъ (замъчаентъ св. Іеронимъ) оппкрывается шаинство Пресвящыя Троицы.

-Иса. гл. 63. И здъсь Свяшая Троица шакже весьма ясно усмашривается: (ст. 7 и 8.) Богъ Отецъ; (ст. 9.) Богъ Сынъ, посылаемый предъ Его лицемъ; (ст. 10) они (на-

родъ) прогнѣвали Его-Духа Святаго (et rouahh kodscho).-

-Псал. э, 7. Мессія шакъ говорнить: "Онь (Господь) сказалъ Мнѣ: Ты Сынъ Мой, Я нынѣ (ошъ вѣчносши) родилъ Тебя. сш. 12. Почините Сына, чтобы Онб не прогнѣвалея, и вы не погибли въ пуши ващемъ." Какъ въ Сирскомъ, шакъ и въ ощличномъ Нѣмецкомъ переводъ Гаввина Моисея Мендельсона, встрѣчающееся въ семъ шексптѣ слово барб, переведено словомъ сынб. Іонль Брилль, ученикъ Мендельсона, мѣстюименіе онб, ощносищъ къ слову Іссова, стоящему въ предыдущемъ сшихѣ.

-Принч. 30, 4., Кшо ухвалилть выперь въ пригорщии свои? Кшо поставилть всѣ концы земли? Какъ Ему имя? и какъ имя Сыну Его? энаещь ли?"

-Сшихъ, въ кошоромъ говоришся о камнѣ, содълавшемся главою угла, (Псал. 117, 22.) и кошорый Господь нашъ Інсусъ Хрисшосъ прилагаентъ къ Себъ: Машо. 21, 42. Марк. 12, 10. Лук. 20, 17. сн. Дъян. 4, 11. 1 Пешр. 2, 7. начинаешся словомъ: эбено (камень), кощорое содержишъ въ себъ имена; Авб (Ошецъ) и Бено (Сынъ). Средняя буква

Бетб, которою оба имена си соединяются между собою, означаетъ Свящаго Духа.

По мешоду Каббалисшовъ, шакъ называемому Раше-Тебощъ или насальныя слова, первыя два слова Св. Писанія выражаюшъ собою всъ шри досшопокланяемыя Лица Свяшыя Трояцы. Верешито бара (въ началъ сошвори) даюшъ слова: Бено-Сынъ, Руахо-Духъ, Деб-Ошецъ, Ежели расположеніе сихъ словъ не выражаешъ порядокъ происхожденія Божескихъ лицъ; що эщо, по мнънію Каббаллисшовъ, для щого, чшобы изъ конечныхъ буквъ сосшавилось слово емето (исшина), кошорое, по ихъ словамъ, есшь печашь Божества.

Въ свое время я разсмощрю вмѣсшѣ съ нами, любезные мои бращья, шѣ разишельиѣйшія предсказанія, котюрыя относящся къ обсшояшельствамъ жизни, страданія и воскресенія Господа нащего. Обстоятельства сіи такъ несомнѣнны, чпо враги Религіи Іисуса Христа, живщіе въ одно съ Нимъ время, никогда не осмѣливались отвергать ихъ. Только Раввины самымъ нелѣцымъ, извѣстнымъ вамъ, образомъ искажали ойыя \*). Они \*) Напр. въ книгѣ Толдото Ісшуа, которая есть не что иное, какъ новѣйшее пространное из-

76

обезобразили всю исторію Інсуса Христия, даже и шамъ, гдв не имвли никакой нужды сего двлашь. Довольно указащь вамъ на Испорію Тиша \*), по коей сами можеще су-

ложеніе древней нельпой клевешы, будто чудеса Іисуса Христа были совершаемы посредствомъ Магіи и четверо-буквеннаго имени Ісговы. Въ навечеріе Рождества Хриспюва, когда Іудеямъ запрещено чишашь Талмудъ, изъ опасенія, чпобы чпеніе онаго не принесло какой-либо пользы Сыну Маріи, обыкновенно читается Толдото, которая существуетть въ однихъ рукописяхъ. Ученый Германець Вагенселій рышипельно опровергь сію нелъпую книгу, и многія другія, написанныя пропивъ Хриспіанства, между прочимъ извъстную книгу Натцахонб, которая у Раввиновь почипается сильнвйшимь предохранишельнымъ средствомъ опть Евангелія. Вонгь заглавіе труда Вагенселіева, который заслуживаеть быть известнымь всякому просвыщенному Христіанину: Разженныя стрълы Сатаны, или тайныя и ужасныя, досель неизданныя, согиненія Іудеевб'противб Іисуса Хриета и Христіанской Религіи, сб присовокупленівмо пояснений па латинскомо языкть, и сугубаго опровержения. 1681 въ 4. д. л.

٤,

\*) См. Талмудь, тракт. Гипппинь, лис. 58 на обору

динь, можно ли върнить подобнымъ ему разскащикамъ.

Вреднямъ Раввановъ о Мессін я прошивоностнавлю исптинную испторію Іисуса Христна. Сколько проходить въковъ, какъ учители ваши засшавляюнть вась ожидать Мессно? Повърыне, они заспавлить васъ ожидапь Его до самаго того времени, какъ Господь оптироенть вамъ глаза, обраннинть взоч. ры ваши на Спасишеля, коттораго вы пронзили на креств, и котораго еще распинаетле ваннимъ согласіемъ на Богоубійство отпцевъ нашихъ. Такъ, любезные брашья, народъ нашъ пробудинися нъкогда ошъ своего роковаго заблуждения. Въ семъ нъшъ ни малъйшаго сомнънія; ибо Господь нашь самъ говоришъ усплами своего Пророка: "Пролью на домъ Давидовъ и на жишелей Іерусалима. духъ умиленія и жалосши; и воззряшь на Меня, контораго пронзили, и возрыдающъ о Немъ, какъ рыдающь о единородномъ, и будупть скорбыть -о Немь, какъ скорбяннъ о первенив." (Зах. 12, 10.)

Предсказаніе сіе начинаеть сбываться. Правда, народъ напть плаваеть еще въ потопь невърія; не уптышинедьно видыть, какъ

Digitized by Google.

78.

сь недавняго времени многіє изъ нашихъ бращьевъ спасающся ощъ волнъ въчнаго осужденія, входя въ ковчегъ Хрислпіанской Церкви. Тогда, какъ я писалъ вамъ сіи спіроки, въ Парижъ и другихъ Французскихъ городахъ, многіе изъ Евреевъ, между комми есшь ученые писашели, возродились въ водахъ крещенія.

Впрочемъ прежде, нежели начну разсуждащь съ вами о предмешъ сшоль важножъ, каковы пророчесшва, почишаю нужнымъ показащь вамъ, какими пушями благодащь Бомія съ младеичества вела меня къ шому спетени убъжденія, на нопюровъ я рънился принящь крещеніе.

Между вами я родился и получиль воспишаніе; у вась проходиль должноспии, копнорыя мнь поручали вы; между вами имью друзей своей юноспии и сверспиниковь въ наукажь; въ собспивенномъ моемъ опнечеснивь, копнораго не осниавлялъ я до самаго начала моихъ бъдспивій, всъмъ вамъ извъспиныхъ; я былъ писашелемъ: посль всего эпного какъ могу ръщиннься допуспинны какую-нибудь ложь въ изложени необыкновенныхъ обсинояписаьснивъ моей жизии, копнорыя вели иеня къ обращенію, и о копнорыяь многіе изъ васъ

не могупть не знапь? Я обязываюсь даже предсплавить вамъ всъ поясненія, котнорыхъ можетте требовать опть меня по сему предмету.

Ежели дозволено малыя вещи уподобаящь великимъ, особенно, ежели сравненіе мое не будетть пышно гордостію: то скажу, что я, подобно Павлу, воспитался при ногахъ учищелей Израиля; подобно ему, я призванъ къ обращению глатоломъ Божінмъ, безъ всякаго человъческаго содъйсшвія; подобно ему, по обращении моемъ шернаю ненависпть и гоненія опть братьевъ моихъ-Іудеевь. Не дай Богь, чтобы я и номыслиль даже укорять поихъ гонителей. Прощаю имъ опть чистаго сердца и за себя и за дышей моихъ. Даже благодарю ихъ, чию они подали мнъ съ моимъ семейспивомъ случай, поспрадащь за славное имя Інсуса Хриеция. Скажу болве-я должень просшить ихь, видя вы нихъ невольныя орудія правосудія Божія. Когда брашья Іосифа сознались въ гнусносния своего ноступка съ нимъ; ню Патріаркъ сей, совершенный образь Господа нашего Інсуса Христа, сказалъ имъ съ кропносицию "Не вы, а Богъ послалъ меня въ Египениъ."

Богъ свидътель, что я, прилагая къ себъ столь важныя вещи, не имъю въ виду того, чтобы тъмъ придать себъ болъе важности въ глазахъ вашихъ. Скажу съ Апостоломъ: Я дошело до безразсудности, выхвалял себя: вы меня ко тому принудили. (2 Кор. 12, 11.)

Съ раннихъ лъптъ Господь возбудилъ BO мнъ любовь къ наукамъ и охощу къ изученію языковъ. Воспищание мое, какъ и прочихъ двшей, предназначенныхъ къ званію Раввиновъ, въ первыя лъта мои ограничивалось изученіемъ Библіи на подлинномъ языкъ, съ изъясненіями на раввинскомъ, и пріобръшеніемъ свъдений въ Талмуде. Ошецъ мой, Раввинъ сшепени Гавера, имъвшій хорошія свъдънія въ еврейскомъ языкъ и Талмудъ, самъ давалъ мнѣ уроки по сему предметну. Онъ съ щакимъ стараніемъ обучалъ меня, что на десятомъ году моего возрасша, когда задавалъ мнъ какой-либо текспть Библіи, или какое-либо особенно замъчашельное выраженіе, - я не запинаясь указываль главу, въ кошорой находящся заданные спихи, и пересказывалъ объясненіе на оные. Многіе любопытные довольно часпо приходили испытывать меня, и опть то-

ЧАСТЬ ХХХІУ.

6

го иногія ивста Св. Писанія очень хорошо зашвердились въ моей памяти.

Уже въ сіе время догматны Религіи были любимымъ предменномъ моихъ размышленій, и я съ охощою пользовался всёми случаями, которые представляли мнъ удобность, познакомишься въ въроисповъданіемъ и обрядами Церкви. Помню, какъ пріяшно было для меня. наединъ разсуждать о Религіи съ однимъ весьма благочестивымъ Капюликомъ, у котораго мы жили въ домъ. Эпо былъ добрый Нъмецъ Лоррень, который, кажется мнь, почерпнуль всю свою ученость изъ небольшаго Кашихизиса и изъ назидашельныхъ книгъ, писанныхъ на его языкъ. Занимательно было видъть десящилъщняго мальчика, съ важностию разсуждающаго о столь высокихъ предметахъ съ человѣкомъ пожилыхъ лъшъ. Нескромные разговоры сіи подвергали меня неоднокрашно спирогимъ выговорамъ.

На двенащиатомъ году своего возраста я вступилъ въ первое отдъление Талмудской Академии (бептъ-гаммедрашъ), находящейся въ тести миляхъ отъ Страсбурга (Едендорфа), мъста моего рождения. Изъ сего класса, въ которомъ, по обыкновенному ходу вещей,

надлежало обучаться три года, я къ концу перваго года перешелъ во вшорое ошлъление (бишгеимъ), находящееся вблизи того же города. По истечении осьмнадцати - мъсячнаго обученія въ семъ ощавленіи, меня перевели въ претій и послъдній классъ, въ которомъ Учителемъ былъ М. Исаакъ – Лундешуещиъ, главный Раввинъ шой обласши, гдъ находилось сіе заведеніе (весоффень), одинь изъ самыхъ шонкихъ Талмудисшовъ своего времени. Онъ не могъ довольно надивишься, когда я, спустя нъсколько времени по встлуплении въ классъ его, предсплавилъ ему сочинение на еврейскомъ языкъ, кошорое на другой день онъ произнесь на еврейско-нъмецкомъ языкъ въ присуписпивіи всѣхъ своихъ учениковъ. Чпиеніе продолжалось при часа. Онъ приказалъ сочиненіе сіе вписаниь въ одну изъ шѣхъ своихъ рукописей, часть коихъ, спустя нъсколько времени онъ издаль подъ заглавіемъ: Келилоппъ іÔфи.

: Съ сего времени я сдълался однимъ изъ первыхъ учениковъ, съ коими онъ совъпновался при сосплавлении своихъ замъчаній на Талмудъ.

Спустия шри года послъ своего выхода изъ его училища, я получиль опть него самое лести-

\*

Digitized by Google

83

исе, и досель у меня хранящееся, письмо, въ которомъ онъ свидътельствуетть мнъ, чино онъ весьма доволенъ быстрыми моими успъхами въ наукахъ и счастливыми способностиями.

Во время продолжишельнаго путетессий Г. Лундешуенща по Германіи, Правяниельсниво опиправило меня въ Фальебургъ, учишься Талмуду у Г. Гугенгейма, конторый теперь Великимъ Раввиномъ Нансшкой Консисторской обласши. Въ свидъщельснивъ сего Великато Раввина, которое хранится у меня, въ самыхъ лесшныхъ выраженіяхъ означены мое прилежаніе и успѣхи еб Талмудѣ на шестнатцатомб еоду моего возраста, также мои блистательные подб его руководствомб успѣхи.

Въ свободное опть ученія время, кошорое бываешъ весною и осенью, въ мъсяцы Велякихъ Праздниковъ, я ъздилъ въ Сшрасбургъ, гдъ слушалъ какъ общественныя собесъдованія, шакъ и часшные уроки знаменишаго Великаго Раввина Давида Сеннитейма и Раввяновъ: Самуила—Самуила и Цадокъ—Вейля; всъ сіи Учишели дали мнъ блисшашельныя свидъщельсшва о моихъ успъхахъ въ Талмудическомъ Богословін.

84

Провидънію угодно было, чтобы при всей пошеръ многихъ изъ моихъ рукописей, больщая часть изъ сихъ бумагъ осщалась у меня въ цълосщи.

Между шѣмъ наклонность моя къ Хриспіанспву становилась рѣши́шельнѣе. Во всѣ свободныя минуты я съ большимъ прилежаніемъ обучался греческому и лапинскому языкамъ, дабы почерпнуть свѣдѣнія о сей Религіи изъ писаній подлинныхъ. Такое расположеніе къ Хриспіанству время оптъ времени не могло не обнаруживаться. Отпецъ мой, цепрестанно наблюдавшій за мною, столько былъ симъ озабоченъ, что употреблялъ всѣ возможныя средства, дабы отвълечь меня оптъ постороннихъ занятій, и заставить за́ниматься однимъ Богословіемъ. Но сія стъсненность, какъ обыкиовенно случается, только усиливала мое господствующее расположеніе.

По окончаніи ученія, въ юношескихъ еще явшахъ, я принялъ на себя должносшь насшавника въ Богословіи и свъшскихъ наукахъ у Г. Сея, богашаго Еврея въ Рибовиллъ, принадлежащемъ къ Верхне-Рейскому уъзду.

Три года прожилъ я въ семъ домѣ, пока воспишанникъ мой опправился въ Академію

Digitized by Google.

85 -

моего Учипіеля. Въ Рибовиллѣ впервые познакомился я съ Хриспианскою духовною особою. Вамъ извѣсшно, любезные брашья, какъ рѣдко, особенно въ Альзасѣ, Іудеи посѣщаюшъ Хрисшіанскія собранія; пошому, чшо они сами не любяшъ ихъ, а часшію пошому, чшо, входъ въ оныя сопряженъ съ крайними. зашрудненіями.

Я постарался исходатайствовать себь вь Рибовиллъ исключительное позволение, свободно входить въ сіи собранія. Небольшой достатокъ мой и наружность, нъсколько отличная опть той, по которой столь легко, особенно въ Альзасѣ и Германіи, узнавашь Іудеевъ, опикрыли мнѣ входъ въ нѣкошорые Хрисшіанскіе домы. Изъ числа сихъ домовъ упомяну здъсь о домъ Градскаго Головы (въ 1808 году), который я посъщаль весьма часшо. Онъ сосшоялъ изъ самаго благочесшиваго семейства Католическаго въроисповъданія. Съ сими людьми я шакъ ошкровенно говорилъ о моемъ расположении къ Христіансшву, что въ слъдствіе этого они досплавили мнъ Французскій Капихизись, и предложили пользоваться успиными насплавленіями какого-нибудь служишеля Церкви. Съ живымъ усердіемъ при-

86

няль я сіе предложеніе. Въ условленный день я имълъ довольно продолжительное собесъдованіе съ приходскимъ Священникомъ. Но минуша, назначенная Богомъ для моего обращенія, еще не настала. Бесъда, которую имълъ я съ симъ Служишелемъ Алшаря, еще не могла расположишь меня къ оному; я даже ощдаль назадь Каппихизись, сдълавь на немь такія замъчанія, которыя показывали во мнъ совершенно пропливное. Но почтенное семейсшво имѣло похвальную скромносшь, хранишь молчаніе о моемъ постнупкъ, котторый оно, безъ сомнѣнія, приписывало моей молодосши. Я обязанъ ему многимъ, и здъсь, въ слухъ всего свъта, изъявляю оному мою признащельность за то живое участие, которое принимало оно въ моемъ спасении.

Я отказался отъ всъхъ изслъдованій касательно Христіанской Религіи; но внутря себя чувствовалъ, самъ не знаю, какое - то безпокойство, возмущавшее духъ мой.

Въ слъдующій годъ, вновь опредъленный Великій Раввинъ Верхне-Рейской обласши на возврашномъ пуши заъхалъ въ Рибовилль. По собспивенному расположенію своему онъ поднесъ мнъ пишло Раввина сшепени Гавера, удив-

ленный, какъ онъ самъ выражаетися въ дипломѣ, снисканныли лною еб столь лолодыя лѣта сеѣдѣніяли еб Таллидаѣ, и успѣхали, сб какили я обугалб онолу. Другіе шесть дипломовъ на ту же степень, съ такими же оппличными отзывами, въ тотъ же годъ, или немного послѣ, были мнѣ пожалованы Докторами и Великими Раввинами первой степени. Два изъ сихъ дипломовъ объявляютъ меня даже близкимъ къ степени Доктора. Съ этого времени виды мои обратились на раввинство, и я болѣе и болѣе удалялся отъ первыхъ понятій, которыя пріобрѣлъ о Христіанствъ.

Изъ Рибовилля перевхаль я въ Кольмарь, въ домъ зящя Сеева, шакже въ качествв насшавника. Сего семейства во всю жизнь свою не забуду; оно непрестанно оказывало мнѣ знаки довъренности и усердія, до самаго того времени, какъ 'я отказался отъ въры моихъ предковъ.

Послѣ двух - лѣтіняго моего пребыванія въ семъ домѣ, я объявилъ намѣреніе, отправиться въ Парижъ для усовершенствованія себя въ свѣтіскихъ наукахъ. Непреодолимое стремленіе моего сердца влекло меня въ Столицу.

Digitized by Google

88

гдъ, говорилъ я себъ, стионитъ звъзда моего счасния, между шъмъ какъ я не имълъ шамъ никакихъ ни видовъ, ни покровищелей.

Ошець мой, къ кошорому прівхаль я испросищь благословеніе оставищь Альзась, употребиль всв усилія, дабы отклонить меня ошъ моего намъренія; но видя мою непоколебимую рышимосшь, онъ произнесь наконець следующія слова родишелей Ревекки: "Тако суждено Господомб. Твердое намърение швое, примолвиль онъ, ручается мнѣ въ великомъ счасния, которое ожидаеть тебя въ Парижв." Ахъ! какое еще счастие могло меня ожидать тамъ, кромъ счастия, принять святое таинство Крещенія? Добрый родитель мой уже не насшаиваль болье, дабы удержащь меня при себь. Онъ имълъ шакое благородное сердце, что въ первомъ письмв своемъ ко мнѣ приглашалъ меня возврашишься въ нъдра семейства своего, если не будешъ мнъ счасшія въ Спюлицъ.

И шакъ я прівхалъ въ Парижъ съ однимъ шолько Богословіемъ своимъ и познаніемъ многихъ языковъ, не имвя никакихъ другихъ пособій.

Здъсь-то Провидъніе расположило все са-

Digitized by Google

мыть удивищельнымь образомъ, дабы пригопювинь меня къ обращенію. Сверхъ мѣсша, кошорое получилъ я въ главной (central) Консисиоріи, я проходилъ еще должность Учителя Богословія и свѣшскихъ наукъ въ домѣ одного досшопочтеннаго Еврея. Кромѣ того въ Столицѣ обучалъ я многихъ Евреевъ и другихъ различнымъ языкамъ.

Еврей, къ кошорому имълъ я особенное расположеніе, одинъ изъ жаркихъ ревнишелей раввинизма, подалъ мнѣ случай, войши въ самое драгоцѣнное знакомсшво. Въ домѣ у него жило одно семейсшво Кашолическаго вѣроисповѣданія, изъ сословія дворянъ, по наслѣдсшву оптъ своихъ предковъ получившее самое неоцѣненное сокровище-просвѣщенное благочесшіе. Я имѣлъ воспишанниковъ въ двухъ домахъ сего семейсшва.

Назидащельные примъры кроппкаго благочеспиія, котораго я имълъ счастие быть ежедневнымъ свидъщелемъ въ продолжение многихъ лъшъ, съ новою силою пробудили во мнѣ чувство, которое нъкогда имълъ я къ Христианству. Самый малый обрядъ Христианской Религи производилъ въ моемъ сердцъ пакія движенія, которыхъ изъяснинь не умъю.

Въ сихъ домахъ замъщили, съ какимъ благо-, говъніемъ изълснялъ я всегда ученикамъ своимъ лашинскій плексптъ Новаго Завъша, и говорилъ даже о въръ Хрисшіанской Церкви; но, сообразно съ правилами благоразумія, никогда не всшупали со мною въ разговоръ о Религіи.

Съ сего времени пворенія знаменишыхъ Опщевъ Церкви греческихъ и лапинскихъ, которыя укращали мою библіопеку, сдълались предметомъ всегдащняго моего чшенія.

Поучаясь симъ образомъ Религіи, котюрая непримѣтно болѣе и болѣе укоренялась въ моемъ сердцѣ, я пораженъ былъ ттѣми упреками, котпорые дѣлаюттъ сіи Отпцы Церкви Іудеямъ въ поврежденіи Еврейскаго текста.

Въ слъдснивіе сего я и занялся сличеніемъ Еврейскаго шекспіа съ греческимъ Семидесяния Толковниковъ: ибо переводъ сей сдъланъ былъ Учишелями Синагоги, имъвщими власть попребную для сего. Это было въ началъ прешьяго въка предъ рождествомъ Господа нашего Іисуса Христа, що еспъ, въ шакое время, когда Учишели сіи еще не имъли нужды повреждать пророчества.

Во многихъ различныхъ чшеніяхъ, въ коихъ

одинь пексить уклоняенися опгь другаго, греческій предсшавлялся мнь исправнье; и посему птыть охошнье рышился я, на основаніи его исправишь шексшть подлинный, чшо онь очевидно служиль образцемъ для другихъ восшочныхъ переводовъ, особенно для Сирскаго.

Между шъмъ, какъ я шакимъ образомъ занимался симь сочинениемь, Великий Раввинь, который, въроящно, предъугадывалъ, что изъ него не выйденть ничего благопріяшствующаго Фарисейству, пришель ко мнв. посмошрвнь мою рабошу; я подаль ему шешрадь довольно любопышныхъ чтеній, которыя были уже мною исправлены. Прочишавъ ее, онъ принуждалъ меня оставнить трудъ сей, грозя написаль на мою книгу спирогую кришику на иналіянскомъ еврейскомъ, и французскомъ языкахъ. Сему многоязычному самохвальсшву прошивопоставиль я рышищельное молчаніе, и занялся своею рабошою еще съ большею ревносшію, нежели прежде.

Пяпнокнижіе, копторое скоро мною опідѣлано было, одобрено, благодаря Богу, опіличными Парижскими Филологами, и, что важнѣе, тъвъ знаменипымъ Оріенталистюмъ, кото-

рынть по справедлявосым горднинся Франція. Вытьсніть со мною онь пересмонарьдь мой исправолонный тексто, и удостнонль меня чеснця, посвящить ему сію княгу; оць же предсинавиль се Г. Министру Внутревнихь Даль, дабы напечаталь оную, какъ сочиненіе закѣчательное и достнойное вниманія знаменищато государстриеннаго человъка \*).

Онкь сего занящія и я и ділин мон получили неоцівненное благо. Вь семь ишцаписаьиюмь изслідованія овященнаго пискоша, нь коиюромь, впервые вь мосй ясням, нисколько я не руководствовался развинскими полкованіями, ясно усмощрівль я, чіпо всі пророчесинва, если смію шакъ выразищься, образуюнгь великій кругь чешвирехь шысячь лішь, радіусы коего всі сходящея нь одновь общемь средонночія-Тосподів нашемь Інсусі Хри-

\*) Bonn заглавіе сей книги: Sancti Pentatevchi textus hebraicus, quem Alexandrinae versionis LXX avctores secuti sunt, restitutus, et cum Massoretico, nempe Izraelitarum canonico, nec non a Massoretis recensito codice collatus, adiectis aliquibus notis de vertendi modo dictorum interpretum. Accessit eiusdem texti restituti interpretatio latina. Avctore Rabbi D. Drach.

сигь. Искупишель рода человъческаго, повиннаго гръху въ слъдсшвіе пресщупленія Адамова,-волгь предменть и единсипвенная наль всъхь пророчеснивъ, копторыя такъ подробно нзображающъ Его, чито невозможно не узнань Его. Изъ соединения всъхъ ихъ составляенися самая совершенныйшая карнина. Древнъйщіе Пророки дающь ей первый очеркь; каждый изъ послъдующихъ Пророковъ, заступая мысто своихъ предшественниковъ, довершаешъ черщы, неконченныя сими. Чемъ ближе сплановилось время собышія, шемъ живье и краски, въ коихъ изображается оно у Пророковъ. Карпина кончена, и Живописцевъ не стало. Послъдній изъ нихъ, въ послъдней главь своей, указаль то лице, которое должно было снящь покрывало съ сей каршины. Вото Я пошлю ко вамо, говоришь онъ онъ лица Іеговы, Илію Пророка́, то есть, Іоанна Крестителя, прежде, нежели придетъ великій и страшный день Геговы. (Мал. . 4, 5.)

Наконецъ дщерь Сіоня возрадовалась. (Зах. 9, 9.) Предопредъленное время исполнилось. Жена, пораженная прокляпцемъ въ древнемъ законъ, за введеніе гръха въ міръ, спиановиш-

ся первымъ орудіемъ дѣла искупленія, и силою новаго закона возсіпановляенися во всѣ права свои. Великая жершва замыкаентъ рядъ всѣхъ другихъ, служившихъ прообразованіемъ оной. Родословіе Сына Давидова для всѣхъ народовъ вожделѣннаго, сшановинися извѣсшнымъ, и народъ, съ шакимъ шщаніемъ забопшешійся о сохраненіи самомалѣйщей іо̂пы родословныхъ книгъ своихъ, перемѣшиваенися въ своихъ колѣнахъ, кошорыя дошолѣ были ясно оппличаемы. Онъ-единсшвенный любимецъ Бо-

жій со времень Папріарховь (Исх. 19, 5.6. Левин. 20, 26. Втор. 7, 6. 14, 2. 26, 18. 1 Цар. 8, 53. Псал. 135, 4.)—вдругь теряется въ волнахъ народовъ, котторые, во исполненіе пророчествъ, текуптъ къ горѣ Божіей, (Иса. 2, 2. 3.) чтобы вмѣсптѣ съ нимъ поклониться кресту Вога Авраамова, Исаакова и Іаковлева.

Одна часть предковь нашихь, Фарисеи, отдъляются опть кольнъ Израиля. Употребляя во зло власть свою и великую силу въ наро-. дъ, они первые объявляють себя противни ками Іисуса Христа, возстають противъ проповъданія Евангелія Его, оставляють Религію свою съ тъхъ поръ, какъ она стано-

инися Религією всего міра, и пакимъ образомъ сами себя ощнюргаюнть опть всемірнаго семейсника. Принявъ на себя поспыдную должносщь вводищь соблазны, конюрымъ принпи надлежало, (Маше. 18, 7.) они пересшавляюнть въки, проходящъ по шрупамъ великихъ народовъ, кошорые въ ихъ глазахъ падаюнть одни на другихъ, дабы свидъщельствоващь въ пользу Того, кошораго они и понынъ ощвергаюнть, послъ прощена, кошорое Одъ испросилъ имъ на шомъ самомъ оруди смерши, къ кошорому они пригвоздили Его.

Такъ, Сынъ Божій искупилъ свой народо-Израиля, (Лук. 2, 32. 38.) въ пю самое время, когда Онъ былъ опринушъ симъ саиынъ народомъ, по распоряжению Фариссеевъ и Священниковъ. Нечеспивцы силились предсинавищь въ видъ безумнаго Богохульспива що поржеснивенно составилъ въ честь своего Царя, Сына Давидова, подспилая свои одежды подъ спопы Его, и съ пальмовыми въплями въ рукахъ привъщствуя Его радосщнымъ гласомъ: осанна!

Такимъ образомъ и птъ, кои въровали въ Мессію грядущаго, и птъ, кои въряптъ въ Мес-

96

97

сно припедшаго-со времени воплощенія Сына Божія, принадлежанть къ одной и шой же Религіи. Эша Религія, любезные брашья, кошорая продолжается чрезъ неизмъримую цъпь въковъ, ощдъляющихъ наши дни ошъ перваго ошкровенія, даннаго Праотцамъ нашимъ,-эта Религія есшь Хрисшіанство.

Посему ваша укоризна, съ которою вы обрашаетнесь ко мнъ со времени моего обращенія, будто я отрекся ото Релиени отцебо моихъ, неосноващельна. Еврей, принявшій Хрисшіанскую Религію, не только не отрекается ошъ Въры опщевъ своихъ, но еще предсшавляеть собою того сына заблуждающаго, коего раскаяние приводишть наконецъ въ домъ ошеческій. Даже, если нужно было адъсь отрещись от Въры отцево нашихо; то примъръ праопца нашего Авраама досшашочно могъ доказащь вамъ, чщо мы недолжны колебапься между опщами нашими и Богомъ, который есть болье нашь Отпець, нежели предки наши. Моисей похваляенть кольно Левино за що, что оно для Бога отреклось ошь отца, матери, братьевь и сестръ. Талмудъ (трактать Баба-Метція, fol. 30.) говорингь, чито 3 спихъ го главы книги Ас-HACTS XXXIV.

внить имъенть смысль слъдующихъ двухъ заповъдей: Потитайте каждый мать свою и отца своего, и соблюдайте мои субботы. Эщо показываенть, что повиновеніе родителять нащимъ не должно доводищь насъ до нарущенія Божія закона.

Досіпигнувъ шакой степени убѣжденія, я уже не могъ не исполнить моего долга-принять испинную Религію. Господь подкрѣпилъ меня; и въ первыя числа Генваря 1823 года я открылъ свое намѣреніе пому благочестивому семейству, о которомъ я уже имѣлъ случай говорить выше. Гг. Мертіаны (справедливость требуенть наименовать здѣсь сихъ Христіанъ; они достойны памяти вѣрныхъ) обнаружили при семъ святную радость, и съ охотою приняли мое предложеніе – воспринять какъ меня, такъ и дѣтей моихъ отъ купѣли святаго Крещенія вмѣстѣ съ благочестивыми и достоичтенными ихъ супругами:

Но какое бореніе съ самимъ собою надлежало мнѣ шеперь выдержащь! Надобно сшашь на мое мѣсщо, чшобы сосшавищь объ ономъ понящіе. Нѣсколько мѣсяцевъ я былъ боленъ. Жизнъ моя больщею часшію была въ рукахъ

ġ8

Консисторіи; плишло Доктора Закона, которое я уже получиль опть Великихъ Раввиновъ французскихъ; право занящь первое ошкрывшееся мъстю Великаго Раввина, а большую часть такихъ мъстъ занимали люди весьма спарые; изданныя мною Богословскія сочиненія; безчестіе, которому чрезъ мое крещеие должны были подвергнушься между Іудеями опець и мать моя, дожившие уже до 80 лѣптъ, равно какъ браптья мон и сестпры; распюржение мое съ семейспивомъ песния моего, Великаго Раввина главной Консисторія, который любиль меня, какъ сына; огорчение любезной моей супруги, нъжно меня любившей, и несчастіе, долженствовавшее постигнушь прехъ дъшей моихъ, изъ коихъ одному тогда было 4, другому 3 года, а третњему 16 мвсяцевъ, -воптъ изъ чего слагался страшный кресть мой, который я понести долженъ былъ! Не останавливаясь ни на какихъ человъческихъ расчешахъ, отрекцись отъ самыхъ нъжныхъ чувствованій моего сердца, я послѣдовалъ призыванію Того, который сказаль своими Божеспивенными усшами: Естьли кто приходить ко Мнь, и не возненавидить отца своего, и матери, и жены, и дътей, и

99

Digitized by Google

братьево, и сестро, и самой жизни своей; не можето быть Моимо усеникомо. И кто не несето креста своего и нейдето за Мною, не можето быть Моимо усеникомо. (Лук. 14; 26. 27.)

Испросивь для малолыпныхь дыпей своихь помощь у Бога, копторый сказаль: пустите автей, и не препятствуйте имб приходить ко Мнё, и исходашайствовавь покровительство для нихь у общей матери Христань, я явился къ Декану Богословскаго Факультета и объявиль ему, что я совсъмь обратился въ Христанскую Религію, и желаю только получить предварительное понятие о святомъ таинствъ Крещенія. Онъ съ удовольствіемъ согласился на мое желаніе, и исполниль въ отношении ко мнѣ Апостольское служеніе достойнымъ своето благочестія и дарованій образомъ.

Между шъмъ, какъ я получалъ насшавленія въ Религіи ошъ ученаго Сорбонскаго Докшора, часшо предсшавлялись мнъ случан съ успъхомъ защищащь Кашолическое въроисповъданіе пропивъ ревностной Прошесшаншки, воспишашельницы одной богашой дъвицы Евреянки. Ибо въ хорошихъ домахъ у Евреевъ,

восциппаніе діяней обыкновенно повіряетися наспавникамь чуждымь Религіи Моиссевой.

Въ недълю Ваій, вмъсшъ съ достопочтеннымъ монмъ Апосшоломъ, былъ`я у Литургіи. Ахъ! кшо дасшъ мнъ шакой обильной языкъ, чиюбы мнъ можно было излишь на бумагу штв чувствованія, коими исполнена была душа моя въ сіи минушы? Торжесшеенное шесшвіе съ зеленьющими выпьями, при возглашенія сихъ словъ Царя-Пророка: Врата! возвысьте верхи ваши! Царь славы входить, (Псал. 23, 7.) колнорымъ я при семъ случав сдълаль гораздо лучшее приложение, нежели прежде (сей псаломъ чиппаетися и въ Синагогъ, когда влагающъ въ ковчегъ свишокъ закона); совершеніе достопокланлемаго тамисшва, при коемъ въ моихъ глазахъ происходило распящие, смершь и воскресение Сына Давидова; дъйствительное присутствје Бога, который въ образъ человъка нъсколько времени жилъ въ Јерусалимѣ и во всей Јудеи посреди моихъ соощечественниковъ; счастие вмѣсшѣ съ вѣрными поверганиься предъ священною трацезою, къ которой Онъ призываль ихъ.... Религія, которая пробуждаетъ

Digitized by Google

## 101

въ дущѣ такія чувствованія, моженть ли небыть Божественною?

По распоряженію Архіепископа, я и двѣ дочери мои должны были приняшь Крещеніе въ великую суббощу, въ казедральномъ храмъ. Сынъ мой, который, по причинъ слабаго младенческаго возрасша, не могь бы вынесши продолжительной службы въ сей день, открылъ намъ входъ въ Церковь, принявъ Крещеніе въ великую среду. Въ великій чешвершокъ я послалъ прошеніе въ Увздную Консисторію объ увольненіи меня оптъ должности; присутствоваль при умовении ногь, совершенномъ Архіепископомъ, и, въ присупиствіи знаменишаго Первосвященника Спюлицы, произнесъ оптречение оптъ жидовства. Наконецъ въ святную субботну,-самый лучшій день моей жизни,-при безчисленномъ оппечении върныхъ, вмъсшъ съ двумя дочерьми моими, я приняль ошъ руки Архіепископа сшоль сильно и долго желанное мною свящое Крещеніе. Въ слъдующій день я причасшился Свящыхъ Таинъ и былъ помазанъ муромъ.

Величественный праздникъ Свътглаго Воскресенія, великолъпная одежда на Первосвященникъ и на многочисленномъ классъ окру-

жавшихъ его, мысленно перенесли меня въ храмъ Іерусалимскій. Мнъ казалось, чшо я вижу Первосвященника, сына Ааронова, въ кругу Левиповъ, совершающаго великій праздникъ Очищенія. Но здъсь весьма ксшаши привесния слова Пророка: Слава втораго храма превосходито славу храма перваго. (Агг. 2, 10.)

Симъ оканчиваю исторію моего обращенія. Не стану разглашать твхъ жестокихъ гоненій, которыя, вслёдь за моимъ обращеніемь, многіе изъ васъ воздвигли на меня и на несчасшныхъ дъшей моихъ. Скажу полько по, чего требуепть благо Религіи, которую мы имъемъ счастіе исповъдывать. Христіанинъ, посльдуя примъру своего Божественнаго Учителя, всъ гоненія сносищь великодушно, прощаешь своимь гонишелямь и молишся за нихь: это поржество благодалинаго Закона! Впрочемъ я долженъ отразить обвиненія со стюроны людей, кои сдълались моими врагами безъ всякой вины съ моей спюроны, и о коихъ справедливо могу сказать: преследуюто меня безб пригины. Ибо сверхъ шъхъ великихъ искушеній, кои Господу угодно было прибавишь къ добровольнымъ моимъ пожерщвованіямъ выгодами жизни (ибо Ему не угодно,

чпобы мы сами назначали себѣ сппепень пл. жеспи креспа своего), надобно было еще, чпобы меня осыпали самыми черными и самыми нельпыми злословіями. Правда, ученикъ Іисуса Хриспа всегда долженъ ожидашь сего ощъ въчнаго врага человъчесшва: иначе чио же бы былъ и за креспъ, ежели бы онъ не былъ шагосшенъ? Говорили, будшо я привлеченъ былъ въ Церковь Хрисшіанскую видами чесполюбія; и въ Проинесшанинскихъ Германскихъ Журналахъ \*) были помъщены писан-

\*) На пр. въ Журналъ Morgenstunde, издаваемомъ въ Тубингенъ, Апрълъ мъсяцъ 1823. Во время моей поъздки въ Маинцъ, я слышалъ опть одного ученаго Германца, чщо редакшоры прехъ Протестантскихъ Журналовъ, соотечественники его, не согласилисъ помъститъ въ своикъ Журналахъ такихъ статей. Они говорили: "Ежели мы и не Католики, що все однакожъ Христане, а съ симъ типломъ мы всегда въ правъ не вноситъ въ свои Журналы укоризнъ Гудеевъ противъ всей Христанской Религи. "Одинъ изъ нихъ примолвилъ: "Я не врагъ Гудеевъ; еслибы я ненавидълъ ихъ, то съ охотою согласися бы выпечащащь спатью, вами предлагаемую."

ныя въ Парижѣ письма, въ кожкъ не посовѣспились ушверждащь, будшо я продалъ совѣсшь свою за 80,000 франковъ. А въ Парижѣ, гдѣ авшоры сихъ писемъ, коихъ шакъ легко узнашь по ихъ слогу, не могли обнаружищь подобной нелѣпосши, побужденіемъ къ моему опреченію опгъ Іудейсива посшавляли — надежду занящь должносщь насшавника Еврейскаго языка.

Ужели повърище вы, любезные бращья, мнюбы могь ръшищься на шакую низосщь человъкъ съ нравсшвенноснию, коего ваши писащели и начальсиво осьшали безпресшанно похвалами; человъкъ, кошорый снискалъ себъ уважение и довъренносшь ощъ шъхъ семейсшвъ, среди кошорыхъ онъ находился въ продолжение многихъ лъшъ своей юносши; человъкъ, кошораго Великій Раввинъ вашей главной Консисшоріи избралъ себъ въ заща; Учишель Закона, кощораго вы причисляеще къ опіличнъйцимъ своимъ Раввинамъ?

Несмотря на сіе, ежели нъкоторые изъ нашихъ братьевъ еще будуттъ върить сему вымыслу (я не стану за то на нихъ гнъваться): то скажу такимъ, что съ сего дестнаго мъста получаютъ тюлько 1500

•ранковь; пришомъ въ що время, когда объявилъ я свое намъреніе приняшь Хрисшіанскую Религію, когда обучался я Хрисшіанскому Закону въ Сорбойнъ, эша казедра имъла уже насшавника гораздо моложе меня и весьма здороваго человъка, и онъ умеръ уже на канунъ моего Крещенія. Теперь спрашиваю ихъ: чесшолюбіе ли могло побудишь меня осщавишь Синагогу, гдъ скоро надлежало мнъ заняшь первое мъсшо, дабы замъщащься въ шолпъ Кашоликовъ и защмищь славу свою ихъ дарованіями? Чесшолюбецъ лучще желаентъ бышь первымъ въ какомъ нибудь маленькомъ селъ, нежели вщорымъ въ Римъ.

Благодарю Бога, — обращеніе мое не есшь слѣдсшвіе какихъ нибудь видовъ. Первое начало его нахожу въ самыхъ юныхъ лѣшахъ. И лѣна невѣрія, сосшавляющія шу эпоху въ моей жизни, когда я занимался свѣшскими науками, усшраняющъ моихъ Хрисшіанскихъ учишелей опъ всякаго подозрѣнія по сему предмещу.

Моженть бышь, еще другія какія—либо злословія разглашающь между вами прошивь меж ня; я въ правѣ шакъ думашь: ибо злословіе есшь первое орудіе Фарисеевъ. Но я спокоенъ; совѣсшь моя ни въ чемъ не упрекаещъ меня.

Возложивъ надежду свою на Господа, я не боюсь людей; а аще Господь по насо, кто на ны? Брашья мои въ Господъ Інсусъ Христв все подвергають изследованию, и не изрекаютть суда безъ разсужденія. Посему я не имъю причины безпокоиться. Добродътельное начальство въ одномъ самомъ затруднишельномъ обстоятельствъ, которому, когда узнаешъ, Европа подивишся, и которому Исторія не представляетть прим'вра, сказало мнь: "Что вы безпокоитесь? Тоть, который васъ сдълалъ Христіаниномъ, возврапнитъ вамъ дътней вашихъ." И сіе упованіе на благость Вожію оправдано событніемь. То же скажу теперь и я: "Тошъ, кошорый сдълалъ меня Христіаниномъ, конечно, обнаружитъ мое чистое намъреніе и искренность моего обращенія,"

Digitized by Google

## **€** Л О В О

## въ день святыя Пасхи.

(Сообщено изъ Казани.)

И се исусъ сръте л, елаголя: радуйтеся. Мато. 28, 9.

И съ какими чиспгыйщими, съ какими высокими чувствами Христіанское сердце должно принять изъ устть воскресшаго Спасителя слово радости, когда Онъ самъ, яко нспючникъ всемірной радоспи, вводишь насъ въ состнояніе радосния? Не оппкрываенть ли намъ слово сіе, что какъ воскресеніе Спасителя нашего есшь для насъ высочайщее благо, такъ и радость о воскресении Его безконечно превышаешть не щолько всякую другую радосшь, но и всъ совокупно виды радостей? Ибо нетрудно усмотръть, какъ возсіявщее изъ гроба Соднце правды мгновенно измъняенть видъ всъхъ шварей; всъ существа улучшаешть; всему даруешть новую жизнь, новыя силы, новое состояние. Посему воскре-

Digitized by Google

VI.

сеніе Хрисшово для върующихь душь сосшавипть предменть новыхъ и возвышеннъйшихъ понятій; для сердецъ благодарныхъ будетть источникомъ новыхъ ощущеній, чиспівищихъ радостей, неизглаголанныхъ удовольствий; не полько во времени, но и въ въчноспи, He только для человъковъ, но и для чистъйшихъ духовъ будешъ вожделъннъйшею шайною, вновь всегда ошкрываемою, но никогда совершенно непоспигаемою; ошнынъ и до въка оно будетть средоточіемъ всъхъ умовъ и сердецъ, способныхъ приняшь силу сей великой благодании Господней. О еслибы и въ наши сердца, сл. бл., проникла сила воскресенія Христова! О еслибы, изливая въ нихъ новую радостиь, преобразовала въ сердца новыя, свышлыя върою и пламенныя любовію къ воскресшему Спасишелю! О еслибы радость о воскресения Спасителя содълалась для насъ живъйщимъ побужденіемъ - съ сего дне и пошомъ ходишь во обновлении духа!---Пріидите убо, Христоименитые; возрадуемся Тосполеви оптъ всего сердца нашего; воскликнемъ Богу Спасителю нашему изъ глубины благодарныхъ чувсшвій; дадимь славу Воскрес-

100

Digitized by Google

j,

ціему,-но не словомъ шолько и языкомъ, а паче испіиною и дъломъ!

Одинъ изъ благочесшивыхъ мужей, созерцаніемъ Божескихъ благодъяній произведши въ душъ своей радость, сею радостію возбуждаль въ себъ и другихъ ревносшь къ благочестію. Радость Господня, сія есть сила наша, сказалъ Неемія. (8, 10.) Казалось бы, что сему иначе и быть невозможно, когда есть на то самыя сильныя побужденія. Радосшь еслиь вождельнньйшее состояние сердна нашего. Дабы шаковое состояние снискащь, или продолжитть навсегда, мы должны снискапь милость Божію. Но что такое, какъ не преспъяніе во благочестіи, моженть снискашь, или продолжишь къ намъ милосшь Божію, а посему и распространить радость нашу, какъ благо всегда искомое и вожделъннъйшее? Ежели мы собслявенными силами не можемъ ошкрышь исшочника радосши; що и искать оныхъ нельзя иначе, какъ шеми средсцівами и птіми пушями, кои показаны намъ Подаптелемъ радосши. Ежели мы ни сами себя, ни блага міра сего не можемъ поставить достойными предметнами чистой и постоянной радости; то слъдуенть, что таковой

радоснии надобно искань въ Богъ Спасишелъ нашемь. И шакъ воскресший Хрисшось есть и источникъ и предметтъ нащей радостии. Какъ же мы будемъ радоващься? Чемъ и въ какихъ дъйспивіяхъ обнаружимъ веселіе сердца нашего? Онъ есшь исплинный и чисптьйшій свъто: какъ же пьма гръховная моженть касапься свѣшлаго шоржесшва нашего? Онъ есть лиро нашо: какъ же какое-либо нестроеніе, несогласіе и безпорядокъ могушъ вшоргашься въ мирное веселіе душъ нашихъ? Онъ есть Богд, не хотяй беззаконія: какъ же беззаконныя вождельнія чувствь и страстей могущъ возмущать Божественную нашу радость? Отистиль убо тувствія наши и внутреннія и внъшнія, и тогда узримо Христа, неприступнымо севтомо воскресения блистающася, и чрезъ сіе духовное созерцаніе достойны будемъ причаститься неизреченной радости Его воскресенія. Въ противномъ случав сообразна ли буденть радость наша природъ и намъреніямъ воскресшаго Іисуса, когда сшанемъ почерпашь ее изъ мушныхъ и заразишельныхъ источниковъ міра сего? Пріяшна ли будетть радость наша Виновнику ея, когда не оптъ пука дому Его начнемъ вку-

інапіь неселіе наше? Да возрадуепіся убо душа наша радостію чистюю и святюю! Да разліется во глась хваленія, во псалмьхо и пьнішхо и пьсняхо духовныхо! Да распространится повсюду въ дълахъ любви и милости, правды и истины, воздержанія и чистопы, мира и типины.

И сіе есшь исшинное свойсшво нашей Христіанской радосния, сл. бл. Наша радость воскресшій Хрисшось Господь. Не Его ли убо сладчайшее имя-сіе муро изліянное - (Пвс. 1, 2.) долженсшвуетть наполнять весь, такъ сказащь, воздухъ сердца нашего? Не живоносная ли воня Его должна пинталь, услаждашь и укрылять всв силы и чувства душевныя? Не тало же ли сердие наше, ильme composure name? (Manno. 6, 21.) He no самому ли свойсливу своему любинть оно непресшанно занимащься шъмъ сокровищемъ; коимъ дышещъ, восхищаешся, чувствуешъ и живенть? Какъ можно, члюбы сердце обрадованное устремилось къ иному предметну, а не къ шому, кошорый досшавилъ небесную й ввчную радосшь? Не видимъ ли мы сего назидащельнаго для насъ урока въ самой неодушевленной природь, когда цвъшы обраща-

юпіся къ солнцу, которое освіщаеть ихъ. грвешь, пишаещь и живишь? Куда же мы обранияся умомъ и сердцемъ въ нашей новой, Божественной, пренебесной радости и жизни? Наше духовное Солнце споль благодъшельно, чшо само вселяещся въ насъ благодашію и славою: ужели мы смежимъ очи душевныя и закроемъ сердца наши, да не проникнешъ оно лучами свъта своего? Оно само даруепть намъ присноблаженную жизнь и радость: ужели мы отринемъ тю, чего съ такою жаждою всегда желаемъ и ищемъ? Но ежели. и помышленіями, и чувсшвами, и желаніями ушверждаенися сердце наше въ воскресшемъ Господъ; ежели радуенися и веселинися духъ нашть о Бозъ, Спаситель нашемь: по не Божесшвенныя ли, не святныя ли, не живоносныя ли должны бышь и всъ дъйсшвія радости нашей? Не должна ли она освятнить сердце, духб правый обновить во утробъ нашей, согръть любовію душу нашу?

Воскресеніе Іисуса Хрисша даровало намъ блага безконечно великія и многія. Какое же сердце, преисполненное радосши, не разліешся въ чувсинахъ благодарносши? Но какое сердце и благодаришь Воскресниаго ръшищся

иначе, нежели какъ слѣдуепть? Ежели мы дѣйспібишельно хопимъ себѣ усвоищь оныя блага: то не піѣми ли мѣрами, какія показаны намъ въ ученіи воскресстаго Спасишеля? И такъ благодарность таша не воззываепть ли насъ къ воскресенію опть мершвыхъ дѣлъ? Не должны ли и мы возспіать изъ гробовъ похоптѣній, изъ пілѣнія грѣховнаго? Но аще воскреснусте со Христолъб, высшихо ищите. (Колос. 5, 1.) Мы твореніе Божія, создани во Христѣ Іисусѣ на дѣла блаеая, да во нихо ходилб. (Ефес. 2, 10.)

Что убо сотворимъ, сл. бл., да достойно возрадуемся о воскресени Спасителя нашего? Прежде всего и паче всего потщимся стяжать благодать Отца небеснаго, да дасто намо по богатству славы своел силою утвердитися Духомо Его во внутреннемо селоввив: вселитися Христу върою во сердца наша: во любви вкоренени и основани: да возможемо разумъти со всъми святыми, сто широта, и долеота, и елубина, и высота, разумъти же преспъющую разумо любовь Христову, да исполнимся во всяко исполнение Божие. (Ефес. 3, 16-19.) Въ семъ состояния въры и духа радость наша бу-

114

депть исполнена въ себъ, и някшо же возменть ее опть нась. Въ семъ состояния намъ дано будешъ предвкушать шть блага, ихоже око не видь, ухо не слыша, и на сердие селовъку не взыдоща. Въ семъ состояни самъ воскресний Хрисшосъ начнешъ созидащь въ душъ нашей горній Іерусалимъ, шошъ духовный храмъ, который не требуето солнца и луны, да свътято во немо, слава бо Божія просоттить его и соттильнико его Аснецд. (Апок. 21, 23.) Въ семъ состояния, ежели Самъ Господь Інсусъ будешъ для насъ вождельнныйшимь благомь, и самою радосилю нашею: то для чего намъ тогда радости земныя, суепныя и тщетныя, скоропреходящія и ничшожныя? Аминь.

Digitized by Google

### VII.

## ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО МАКАРІЯ ВЕЛИКАГО

#### БЕСЪДА

## о двоякой врани человъка Христіани. на, внъшней и внутренней.

Кщо желаещь исшинно угодищь Богу, и исшинно ненавидищь враждебное Богу эло; тоть имъеть два подвига и двъ брани: ощносищельно внъщникъ предмещовъ сей жизни; онъ отражаещъ ощъ себя земныя попеченія, привязанносщь къ мірскимъ узамъ и гръховныя спрасщи; во внутренности сражается съ самыми духами злобы, о которыхъ сказалъ Апостолъ: Нъсть наша брань ко крови и плоти, но ко насаломо, и ко властемо, и ко міродержителемо тим въка сего, ко духовомо злобы поднебеснымо. (Есес: 6, 12.)

Ибо съ пого времени, какъ человѣкъ преспнупилъ заповъдъ и изгнанъ изъ рал, онъ связанъ двоякимъ образомъ и двоякими узами. Въ сей жизни, опъ связанъ жищейскими дълами и

**ЧАСТЬ XXXIV**:

любовію къ міру, що есшь, къ плошскими удовольствіямь и страстямь, къ богатиству и славь, къ шварямъ, къ жень и къ дъшямъ. къ родсшву, къ ошечеству, къ дому, къ одеждъ, и вообще ко всему видимому, опть чего Слово Божіе повельваеть ему отрыциться собственною волею, поколику ко всему видимому добровольно каждый привязань, — дабы опръшившись и свободившись опть всего сего, онъ могъ совершенно исполнить заповъдь: съ внутренней же стороны душа такъ злыми духами опушана, окружена, ограждена и узами мрака связана, что не можетть ни любищь Господа, по желанію своему, ни въроващь по желанію, ни молишься по своему желанію. Ибо со времени преступленія перваго человъка произошло совершенное прошивоборспивіе какъ во внішней, шакъ и во внушрен-• ней нашей природь.

Впрочемъ шолько шо́шъ, кшо, внявъ Слову Божію, сшанешъ подвизашься, и, отринувъ все жишейское, всъ мірскія узы и плотскія удовольствія, сдълается свободнымъ отъ нихъ, и постоянно будешъ преданъ Господу,--тотъ шолько можешъ узнать, что есть въ сердцѣ другая борьба, другое внутреннее противо-

борсшвіе, чно предлежнить другая брань, другой подвигь прошивъ помысловъ, злыми духани внушаемыхъ. И если онъ швердо будентъ преданъ Господу, буденть призываль Его съ несомнѣнною върою, и съ посшолннымъ шерпъніемъ ожидалиь оппъ Него себъ помощи; то ноженть освободиться онть внутреннихъ оковъ. свшей, шенешь и мрака злыхь духовь,-чшо все есть двистивіе тайныхъ спирастей. Ибо сія брань можешь бышь окончана шолько благодатнію и силою Божіею. Своею силою никто не можетть свободить себя онть противоборстивія и обольщенія помысловь и невидимыхъ спирасшей, и опть козней лукаваго. Но кто еще прилъпляется къ видимымъ вещамъ. сего міра, кшо связань различными земными узами, и увлекаетися злыми страспьями; топть не знаеть, что внутрь насъ есть другая борьба и брань. Ибо шогда полько, когда онъ, вступивъ въ подвигъ, отпоргнешъ, отръщить себя ошть сихъ видимыхъ мірскихъ узъ, вещественныхъ предметновъ и плотнекихъ удовольсшвій, и, отпрекникь отть сего міра, начненть прилъплящься къ Господу,-погда шолько моженть познать внутреннюю борьбу и бранв опть спраспией и злыхь помысдовь. А если

онь, какъ я сказаль, вступивь въ подвий; не опреченся онъ міра, не опвергненть всъмы сердцемь земныхъ похошъній, и весь всъмы желаніемъ не прелъпишся къ Господу; що не узнаенть шайныхъ обольщеній злаго духа, и сокровенныхъ страстей поврежденнаго сердца: будучи чуждъ самъ себя, онъ не узнаенть и не примъщинъ ранъ своихъ и шайныхъ страсшей; пошому что еще привязанъ къ видимому, и добровольно предаентся мірскимъ заняшіямъ.

И такъ только топъ изъ подвизающихся, кпо двйствительно отрекся отъ міра, свергнулъ съ себя бремя земное, оптринулъ суещныя пожеланія, плотскія удовольствія, человъческую славу, преимущества и почести, и всъмъ сердцемъ удалился оттъ сего; кому въ семъ опткрыщомъ подвигъ, по той мъръ, какъ воля отрекается оттъ міра, тайно вспомоществуеттъ Господь; кто посвящилъ себя на служеніе Господу, и весъ совершенно, дущёю и тълотъ, предался оному,-понтъ только находинтъ въ себъ пропивоборствіе, сокровенныя страсти, невидимыя узы, непримѣчаемую брань, внутреннюю борьбу и подвигъ. И такитъ образотъ, если помолится Господу,

itg

ню получить свыше духовныя оружія, о которыхъ упоминаетть блаженный Апостолъ. то есть, броню правды, шлемо спасенія, щито выры и меть духовный, (Ефео. 6, 14.) и вооружась оными, моженть спапь прошиву сокровенныхъ козней діавольскихъ-среди стремленія пороковъ. Сими оружіями, пріобрѣшенными усерднъйщею молишвою, постояннымъ терпъніемъ, прошеніемъ и постомъ, вообще же върою, онъ можешъ одолъшь въ брани начальниковъ, властей и міроправителей, и такимъ образомъ, побъдивъ прошивныя силы содъйствіемъ Духа, и собственнымъ пицапиельнымъ исполненіемъ всъхъ добродъщелей, содълаенися достнойнымъ въчной жизни, прославляя Опща и Сына и Свящаго Духа. Ему слава и держава во въки. Аминь.

120

### VIII.

## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ЕПИФАНІЯ ЕПИСКОПА КИПРСКАГО

#### СЛОВО

### НА ВОЗНЕСЕНІЕ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА.

#### Благосдовень Боть!

Украшеніе шьла еспь глава; украшеніе / праздниковъ еспь насполщее шоржеспью. Ибо мы празднуемъ нынѣ Вознесеніе Хриспюво съ плопію, въ копоромъ опикрываенися какъбы исполненіе Господнихъ праздниковъ. Какъ глава дълаешъ все шѣло благообразнымъ: щакъ и наспоящее шоржество сіяешъ чудесною красошою Божественныя благодащи. Но многіе, не понимая важносщи сего праздника, не ощдающъ ему надлежащаго почшенія. Желающіе уразумъщь, внемлище мнѣ нынѣ. Только прощу васъ: содъйствуйще мнѣ ващими молишвами; не увлекайщесь бурею молвы народной; укропище волны многословія, и спокойно внимайще мнѣ. Ибо, по словамъ премудра-

но Соломона, слова лиздрыхо во тушинь бываюто слышилы.

И такъ, первый досточпнимый и чудный праздникъ еслиь Христово Рождество по плоши: ибо не чудесно ли сошествіе, или лучше сказать, снисшествіе къ намъ съ небесъ Бога? Не чудесно ли, что Господь всъхъ зракъ раба пріемленть, Всесодержащій раждаетися ошъ бъдной машери? Вшорый праздникъ есшь праздникъ Богоявленій, гораздо болѣе содержащій Боговидьнія, нежели первый: въ первый звъзда возвъщала о рождени Бога Слова; а во вшорый Іоаннъ вопіяль: Св Аенець, вземмляй ерехи міра, (Іоан. 1, 29.) и самь Ошецъ съ небесъ подшвердилъ свидъшельство Іоанново о Крещаемомъ: Сей есть Сынд Мой Немже благоволихо: возлюбленный, о (Машо. 3, 17,) но радость еще не была совершенна; поелику смершное тьло Христово не воспріяло еще безсмершія чрезъ воскресеніе. Трептій праздникъ послъ спасительныхъ страстей есть Воскресеніе. Оно животворипть штакъ, котпорые въ крещеніи омывшись кровію Христовою, возраждаются водою N Свящымъ Духомъ. Воскресеніемъ своимъ Господь возставиль падшій мірь, и древле со-

гръшивщаго Адама удостноиль въчной жизни, Древомъ Адамъ смершь вкусилъ: древомъ креста Христосъ міру жизнь даруенть. И сей праздникъ справедливо предпочтенъ обоимъ предъидущимъ: ибо въ оный Безсмершый своею смершію умершвиль смершьи смершнымь дароваль жизнь безсмерпиную. Но и праздникъ Воскресенія не досшавляль еще полной радосши, доколь Воскресций находился на земль. Хошя и день Пятидесятницы, въ который Святый Духъ сошель на Апостоловъ, также приносишть великую и неизъяснимую радосшь; но нынъ въ день Вознесенія все исполнено совершеннъйщаго веселія. Ибо нынъ Господь нашъ, оппверзшій звъздныя небеса, и сквозь тончайшій воздухь вознесшій земное въ селенія небесныя, и всъ ангельскія силы возбудившій къ безпредѣльной радосши, явилъ намъ новое эрълище-плотть нашу вознесенную на пресшоль царскій. Гдъ нынъ шъ, кошорые любящь бышь на конскихъ рисшалищахъ, И восхищанныся бысптропною всадниковъ? Пуспны они пріидушть и увидящть дивнаго всадника Творца міра въ человъческой плоши, какъбы въ колесницъ, не по землъ безпорядочно рисшающаго, но необыкновеннымъ образомъ

123

и поспѣшно совершающаго бѣгъ свой въ обласшяхъ зоирныхъ, чшобы досшичь мены небесной, и одержать вѣчную побѣду надъ соперникомъ своимъ Веліаромъ.

Но Іуден, не шерпя испины, и слыша о вознесени Христа на небо, дабы помрачинь чудесное восхожденіе Солнца правды, указываютть на Илію, и говорять: "Христіане, почшо вы квалищесь вознесеніемъ вашего Христа? Ибо и Илія, человъкъ, удостоился подобной славы и вознесся на небо." Но мы смъло возразимъ имъ: "Почино, вы Іудеи, какъ слъпцы лжете на истину и не проникаете въ духъ Св. Писанія? Для чего чишаете и не разумьетие? Ибо что говоринть Божественное Писаніе? Взять бысть Илія во вихрв, яко на небо. (4 Цар. 2, 1.) Здъсь, яко на небо, имвешть обоюдное значение, а тамъ, на небо, опредъленную показываетть испину. А что ни Илія, ни другой кшо взошель на небо, но только сшедшій съ неба Единородный Сынъ Божій, самъ Онъ о шомъ свидъшельствуещъ: Никтоже взыле на небо, токлю сщедый съ небесе, Сынъ селовъсеский, сый на небеси. (Іоан. 3, 13.) Пастырь добрый, оставивши въ небесныхъ селеніяхъ девяностю девять

овецъ-Ангеловь, обръль овча заблуждшее, возложиль оное на рамена своего человъколюбія, и досшигши съ нимъ небеснаго пристанища, принесъ оное въ даръ Оппцу своему и сказалъ: Ошче! Я нашель заблуждшее овча, которое змій обольсшишель похишиль своимь лукавсшвомъ и поставилъ на пупь неправды, омрачивши въ немъ чистопу Боговъдънія скверною многобожія; и пакъ, видя оное погрязшимъ въ блашъ (гръховной) жизни, Я простерь Мою Божественную десницу и тотчасъ извлекъ его; и взявши на руки измылъ оное въ струяхъ Іорданскихъ; измовенное оросиль благодашію Свяшаго Духа; се нынь возставъ изъ мертвыхъ, приношу Тебъ даръ доспюйный Божества Твоего-словесное овча."

Нынв же діаволь, видя плошь нашу возносимую на небеса, оплакиваешь свою погибель; нынв грвхь, какъ дымь, изчезаешь ошь лица вознесшагося Хрисша Іисуса. Нынв діаволь рыдаешь, вопія: "Увы! чию делашь мнв несчасшному? Онь, подобно бысшрому орлу, всвхъ ошь ввка сущихъ моихъ узниковъ исхинивъ, осшавилъ меня одинокаго, и нанесши безчисленныя раны, повергъ меня на землю. Я обманулся въ Сынъ Маріинъ. Я не аналь,

чию Богь скрываетися въ шель человеческомь, Я видьль Его облеченнымь въ бренную плотиь. и почищая Его полько могущественнъйщимъ человѣкомъ, вооружилъ прошивъ Него Іудеевъ: и чего самъ по себъ содълать не могъ, що чрезъ нихъ совершилъ: вымыслилъ на Него безчисленныя оскорбленія, изобрълъ всякаго. рода обиды; напоиль Его желчію и оцшомь; увънчалъ главу Его шерніемъ; обезславиль Его заушеніями; пригвоздиль Его ко кресту; наконець умершвиль Его, и какъ побъдишель, торжествоваль съ Іудеями. Видя же, что Онъ, какъ самъ предсказалъ, въ претий день воскресь изъ мершавихъ, я палъ, какъ жестноко пораженный мечемъ въ самое сердце. Видя, что Онъ принимаетть пищу, опять другой кресшъ гопповилъ Ему. Такимъ образомъ, какъ я строилъ въ себъ сіи замыслы, смотрю, Онъ со славою возносищся на небо,-на небо, съ котораго я низверженъ съ безчестіемъ. О семъ и Псалмопевецъ еще за несколько въковъ восклицалъ: Вси языцы восплещите руками: воскликните Богу гласомв радованія. Яко Господь вышній, страшено, Царь велій по всей земли. (Псал. 46, 1.) И въ другомъ мѣсшѣ: Взыде Бого во восклик-

мовеніи, Господь во еласт трубит. (Псал, 46, 6.) Хочу Его преслъдовань, и какъ свинецъ падаю долу. Хочу держащь Его, но невидимая сила меня держишъ. Что мнъ дълашь несчастиному? Оппвсюду я сшъсненъ, и какъ самый малый камень изъ пращи, съ небесъ брошенъ на землю. Упадщи на землю, я хотълъ-было скрыпься въ водахъ, но Онъ нашелъ меня въ струяхъ Іорданскихъ, и, поймавши какъ змія, поразилъ. Хочу занять какое-либо мъсто на земль, но всъ стражи пажити Господней вопіють пропивъ меня: Господня земля, и исполнение ся, вселенная и вси живущіи на ней." (Псал. 23, 1,)

Подлинно, и самое землетрясеніе доказало, что Господня земля. Ибо земля, убоявшись лица Господня, тряслась и колебалась въ своихъ основаніяхъ, за беззаконія чадъ сноихъ наназуемая, и отверзшыми пропастями, какъ устами, изъявляла о тяжкой своей скорби, и вмъснтъ, какъ матерь за дътей, умоляла за гръшниковъ. Кто возелаеолето силы Господни? Слышаны сотворито всъ хвалы Его? Господня зелгля и исполнение ся. Ибо занятое отъ земли тъло Христосъ соединилъ съ Собою и вознесъ на небеса. Христіанинъ,-

197

приходинть къ тебъ діаволь, желая осквернить птью пвое нечистопою. Но пты, какъ спражь, имъя недремлющее око душевное, не позволяй сему свящошащи омрачать умный взорь швой и скажи ему смъло: діаволь, я не предашель спляжанія Господня; ибо Господня земля, Христвова Церковь, повсюду небесными дождемь наполемая, въчно прозябающая, приносипть Хрисшу плоды на шридесящь, на шеспиьдесящь и на спю. Вышель, говоринть Писаніе, святель свять. И иное свыя пало при пути. Подъ симъ разумъепися еллинская мудросшь. Налешъли плицы: алчные хищники-демоны, и позобали съмя. Другое пало на камень. Это означаеть жестокосердіе Іудеевь, онть безумія которыхъ скоро произрасло нечестие. И подлинно шаковы Іудеи. Когда они получили въ пустынъ законъ, то говорили Моисею: все, заповъданное Богомъ, соппворнить, и послушаемъ; (Исх. 24, 3.) но давши объпть сей поклонились бездушному шельцу, и Богу живому предпочли мертиваго. Инов пало во терние. Подъ симъ разумъющися богохульныя и дерэкія ереся, колюрыя каждодневно препяшсливующъ прозябать съмени благочестія. Иног пало на добрию зельню. Подъ сею землею разуменися Хрисшова Церковь, благо-обильная, приносящая тридесять, шестьдесято и сто плодовь. Тридесять плодовъ означаенть честное супружество; шестьдесять-ангельское дъвство; сто-правду Божественную, чистоту и мужество мучениковъ.

Наконець провозвъсшники благочесплія, возвъщая всъмъ послъднее принествіе Господа, говорили: Такожде пріидеть, имже образомь видъсте Его идуща на небо. (Дъян. 1, 11.) Ибо явились два мужа въ бълой одеждъ; два, дабы болье увърищь въ испинь; лижа, дабы упвердить Учениковъ въ мужествь; во бълой одежде, дабы озаришь умы слушающихь. Что же сказали явившіеся? Мужіе Галилейсти, сто стоите, зряще на небо? Почшо устремили туда ваши взоры? Лучше, видя Творца неба, славыше величіе Вознесшагося и дивишесь снисхожденію человъколюбія Его, дивишесь, какъ Онъ, соединивъ съ Собою перспинаго человъка, сдълалъ его гражданиномъ неба и обитпаттелемъ горияго міра. О куда вознесь Онь долу лежавшаго! Что стюлше в смонирище на небо? Тако придето. Какъ? Облеченный нашею плотпію, открынни и ребро копіемъ прободенное, да воззрято Іудеи

Нань, Есоже прободоша. (Іоан. 19, 37.) Да сподобимся и мы съ дерзновеніемъ узрѣшь лице Его, и учасшвовашь въ обѣшованныхъ благахъ, благодашію и человѣколюбіемъ Господа нашего Іисуса Хрисша, съ кошорымъ Ошцу и Свящому Духу слава, держава, чесшь; нынѣ и всегда, и во вѣки вѣковъ. Аминь.

# СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО АНТОНІЯ ВЕЛИКАГО

#### письма къ монахамъ.

## 14. О томъ, что всякій человькъ дол<sup>3</sup> женъ оказывать Богу сыновнее послушаніе, дабы получить отъ Него отеческое влагословеніе.

Дыпи, я люблю вась духовно, пошому чшо вы пригошовили себя къ царсшву небесномуј и умолили Бога, чшобы Онъ былъ для васъ шъмъ же, чемъ Онъ есшь для ощца вашего, чшобы Онъ переселился вашъ, чшобы далъ вамъ шо же благословеніе, кошорое далъ ощцу вашему, и наконецъ чшобы удосшоилъ васъ шой же славы, кошорой удосшоилъ ощца вашего. Вы за послушаніе сдълались сынами Божійми, и получили благословеніе посредсшвомъ исшиннаго усыновленія; пошому чшо послушные дъщи по праву наслъдсшва обыкновенно получающь ощъ родишелей своихъ

богапиство, благословение и даже самыл ихь добродъщели. Молишвы, которыя возсылаютть послушныя двпи къ Богу, подобны молишвамъ ихъ родитиелей. Онъ дълаютть ихъ наслъдниками добродътелей, которыми украшаются родишели ихъ. Такъ молишвы Іакова во всемъ подобны были молишвамь его родишелей, и потому благословение Божие, данное родитеиямъ его, перешло и на него, и онъ удостоился видель ту духовную лествицу, по копюрой возходили и нисходили Ангелы. Но прежде нежели онъ получилъ благословение своихъ родишелей, не видълъ ни одного Ангела: получивши же родишельское благословеніе, увильлъ Ангеловъ и былъ благословленъ ими. Ислинные и благоразумные дъши знаюшъ, чшо они не могупть имътть никакой добродътели. если не получапть благословенія опть своихъ родителей. Посему они стараются оказывать послушаніе родителямъ, и просятть ихъ, чтобы они благословили ихъ; поттому что родишельское благословение даешть имъ возможность видеть полки Ангеловь, и чрезъ то укръпиться навсегда въ добродътели. Такъ Апостнолъ Павелъ видъніемъ Ангеловъ ушвердился въ любви къ Іисусу Христу. Кто ны

ЧАСТЬ ХХХІУ:

.

разлугить ото любее Божія? говориль онь; скорбь ли, или теснота, или гонение, или еладо, или наеота, или бъда, или меть? Ни смерть, ни живото, ни Ангели, ни натала, ниже силы, ни настоящая, ни ерядущая, ни высота, ни елубина, ни ина тварь кал возможеть нась разлугити отв любее Божія, яже о Христь Іисусь Господъ нашемб. (Рим. 8, 35. 38. 39.) Смотрите, возлюбленные мои, какъ тъ люди, которые уппвердились въ любви къ Богу, ничемъ не могушъ быть удалены отть Бога. Я желаю, чтобы и вы были подобны Апостолу Павлу. По великой любви моей къ вамъ, я желаю видъть васъ, и непрестанно прошу Бога, чтобы благословение, данное какъ духовнымъ Опцамъ вашимъ, пакъ и мнѣ недосшойному рабу Божію, перешло и къ вамъ, чтобы и вы украсились всеми духовными добродетиелями, и осппатнокъ жизни своей проводили во всякой радостии. Ибо кто не имъетъ сихъ добродътелей, тотъ не наслаждается и небесною радостію.

Дъпи мои, знайте, что заповъди не пляжки и не трудны: онъ доставляютъ истинный свъпъ и непрестанную радость шъмъ

людямъ, которые исполняютть ихъ. Повторяю вамъ, чшо я непресшанно молюсь о васъ, чшобы вы были вмъсшъ со мною шамъ, гдъ я буду; пошому чшо вы мои дъши, и во всеми послушны мнъ. И Господь нашъ Інсусъ Хриспюсъ, когда увидълъ, чито ученики Его во всемъ послушны Ему, такъ молился къ Отцу своему о нихъ: Отсе, ихже дало еси Мнь, хощи, да идъже есль Азб, и тіи будутв со Мною, яко елаголы, ихже дало еси Мнь, дахд имд, и тіи пріяша. И за нихд Азд свящи Себе, да и тіи будуть священни вв истину. Азб вб нихв, и тіи во Мнв. Да будуть едино, яко же Мы едино еслы. (Іоан. 17, 24. 8. 19. 23. 22.) Дъти мои, вы видите, что Господь нашъ Іисусъ Христосъ молился о ученикахъ своихъ, чтобъ они были тамъ же, гдъ Онъ самъ будеттъ. Онъ просилъ Оппца своего, чшобы Онъ сохранялъ ихъ оштв всякаго зла, доколь они не переселятся въ мьсто покоя; молился о нихъ потому, что они были друзьями Его. Знайте, что и я молю Бога о васъ, чтобы Онъ сохранялъ васъ оптъ всякаго зла, доколъ вы не переселищесь въ мъсто покоя, и чтобы даровалъ вамъ благословение Опщевъ напихъ. Ежели вы получите

сіе благословеніе; що благодать Божія умножится въ васъ. Іаковъ, получивъ благословеніе, видъль Ангеловь на пупи въ Месопошамію, и Богь благословиль его, какъ за послушаніе, кошорое онъ оказываль родишелянь, такъ и потому, что родители его были благословлены. Іаковъ видълъ Ангеловъ лицемъ къ лицу, и одного изъ нихъ допполѣ удерживалъ при себь, доколь не получиль опть него благословенія, котторымъ послъ благословилъ и сыновъ своихъ. Подобнымъ образомъ и я ничпожный молю Бога моего, которому до сего дня служу опть юности моей, чтобъ Онъ благословиль вась, и чтобы вы и духомъ и птеломъ были подобны опщу нашему Іакову, который быль обогащень благословеніями Божіими. Наконець вы должны знашь, чшо ошець нашь Іаковь, будучи въ Месопошаміи, вспомниль о родиппеляхь своихь, оппправился вы отечество свое, и боясь брата своего, послаль къ нему навстрвчу дары, не потому, чтобы брапть имвль нужду въ нихъ, когда онь быль очень богапть, но для того, чтобъ уничтожить вражду, которую имьлъ къ нему брашъ его, и чиюбы получины благословеніе родишелей своихъ. Онъ зналъ, что сила

родишельскаго благословенія весьма велика, какъ сказано о семъ и въ Св. Писаніи: Блавословенів отсев утверждаето дольн садо. (Сирах. 3, 9.) Возлюбленные мон, вы будете досшавлять мив радость, если будение помнить о моемъ ничиюжествь, и воспоминать о плошскихъ родителяхъ своихъ, чтобы благословеніе ихъ было всегда двйствительно въ васъ. Вы должны помниць все, сказацное мною вамъ. Миръ Господа да сохраниять сердца ващи, и благодать Его да буденть вамъ помощницею. Ему всв разумныя швари должны въвчо возсылащь славословіе. Аминь.

15. О томъ, что добродътели сутъ плоды духовной жизни, ▲ гръхи плоды духовной смерти.

Благословенныя дыпи мон, прежде всего я молю Бога, чтобы Онъ даровалъ вамъ невидимое: ибо видилюе еременно, невидилюе же въсно. (2 Кор. 4, 18.) Я молю Бога о васъ потому, что вижу ваши живые и разумные плоды, и потому, что вы сдълались наслъдниками Бога Слова и участниками даровъ Его. Посему сердце мое веселится о васъ, пнахъ

какъ веселищся и Богъ о птехъ людяхъ, которые приносять плоды живые и разумные, и дълаепть ихъ наслъдниками и учаспиниками даровъ своихъ. Напрошивъ штв люди, коихъ плоды мершвы, не будушь учасшниками въ дарахъ Его. Онъ обличищъ ихъ въ неправдъ, какъ Онъ нъкогда Пророку повелълъ обличишь Іудеевь въ беззаконіяхь ихь: Возопій крепоотію, сказаль Онь Пророку, и не пощади; яко трубу возвыси еласо твой, и возвъсти людяль Моимь еръхи ихо, и дому Іаковлю беззаконія ихд. Мене день отд дне шуртд, и разумъти пути Моя желають, яко людіе правду сотворившій, и суда Бога своего неоставшіи: просять нынв у Мене суда праведна, и приближитися ко мнъ желають, главолюще: сто яко постихомся, и не увидвло еси? смирихомо души наша, и ме увелело вси? Во дни во пощений вашихв обрътаете воли ваша, и вся подругныя ваша толите. Аще во судъхо и сваръхо поститеся, и біете пестли смиреннаго, вскую Мнъ поститеся якоже днесь, еже услышану быти съ воплемъ еласу вашелц? — Не сицеваео поста Азб избрахб, и дне, еже смирити геловъку душу свою, ниже аще

слясеши яко серпо выю твою, и вретище и пепело постелещи, ниже тако наресете посто пріятено. Не таковаго (бо) поста Азд избрахо, елаголето Господь. (Исаін 58, 1-6.) Діти мон, описанные здісь гріхи суннь мерпивые плоды. Богъ не обращаетть вниманія на молипивы пірхъ людей, которые ділаютть сін гріхи. Онъ обличить ихъ въ неправдь. И святое Евангеліе говорить намъ слідующія слова о гріхахъ человіческихъ: Аще убо світо, иже ед тебь, тла есть: то тла кольли? (Мато. 6, 23.) Также и Пророкъ отъ лица Божія говорить: Вся правда ваша предо Мною, якоже порто несистыя. (Исаін 64, 6.)

И шакъ, возлюбленныя дъщи мои, зная, въ чемъ сосщоящъ мершвые плоды, опасайшесь произращать икъ, чшобы они не причинили вреда ващимъ живымъ и разумнымъ плодамъ. Я усердно молю Бога о васъ, чшобы Онъ предохранилъ ваши плоды опъ поврежденія, умножилъ ихъ, какъ для собственной вашей пользы и радосщи, шакъ и для блага вашихъ бращьевъ и бъдныхъ людей, и непресшанно усоверщалъ ваши свящыя добродъщели и исщинные плоды, доколъ вы не преселищесь изъ жилища сего въ що мѣсщо, гдѣ

нъпть на болъзни, на гореспин, на зла, но гдъ находишся 'радость, веселіе, слава, вънцы, чистые плоды, соборъ святныхъ, въчное наслъдіе, и прочія блага, которыхъ не видалъ глазъ, не слыхало ухо, и котпорыя не приходили на сердце человъку. (1 Кор. 2, 9.) Благословенныя двши мои, я желаю, чтобы вы постояннымъ и сердечнымъ исполненіемъ дъль Господнихъ сооппевпісшвовали монмъ молишвамъ о васъ и моей великой любви къ вамъ. Сверхъ сего я прошу Господа, чтобы Онъ въ насплоящее опасное время укрѣплялъ васъ благодащію своею, сохраняль во всей целоснии ваше шьло, душу и духъ, подавалъ вамъ мудросшь свою, предохраняль вась ошь всвхъ обмановъ въка сего, даровалъ вамъ миръ и радость, и удаляль вась отъ твхъ гибельныхъ и мершвыхъ плодовъ, котторыхъ съмя есть пщеславіе и пересная леноспь. Да веселищся во всѣхъ васъ миръ Інсуса Христа Господа нашего, котораго слава въчна. Аминь.

## C J O B O

## въ недълю цветоносную.

(Сообщено изъ Ярославля.)

Радуйся ѕъло дщи Сіоня, проповъдуй дщи Іерусалимля; се Царь твой ерядето тебъ праведено и спасаяй, той кротоко. Захар. 9, 9.

Царь сей, предвозвъщенный Пророками, копораго весь міръ, спрадавшій подъ шяжкимъ игомъ чуждаго — владычесшва грѣха и смерпи, ожидалъ съ шоликимъ нешерпѣніемъ, дъйсшвишельно, по исполненіи временъ царсшва подзаконнаго, приходилъ ко дщери древняго Сіона и Іерусалима, прикрывъ сіяніе славы своея плопію человѣческою: но дщерь Сіона, по оказаніи ему крашковременныхъ земныхъ почесшей, наконецъ, въ омраченіи ума, въ буйсшвѣ воли, радосшь свою превращила въ яроспь, проповѣдь, осанна, въ неиспювый вопль, распни Его, и вознесла на кресшъ Господа и Владыку своего, пришедшаго спасния міръ.

Придетъ, слуш., сей же Царь на землю

Digitized by Google

## X.

по исполненіи времень царства благодати, облеченный всею небесною славою, чтобы судить міру: и о времени сего пришествія еще Апостолы говорили, что оно близб есть. Но пришествіе сіе страшно для многихь. Его неизвѣстность, неизбѣжность, величественность, грозность и конець, имѣющій рѣпить судьбу нашу на всю вѣчность, возмущаетъ нашъ духъ, поражаецть мысль, и приводитъ въ сотрясеніе самый птѣлесный составъ.

Посему шошъ же Господь, для пріугошовленія нась къ оному, для содѣланія его вожделѣннымъ для насъ, предваришельно, невидимымъ но ощушишельнымъ образомъ,—образомъ любовнымъ и крошкимъ, во всякое время приходишъ къ каждой душѣ, съ пламеннымъ желаніемъ соединишься съ нею, если шолько душа пожелаешъ и будешъ способна приняшь Его въ себя. Важны для насъ сіи шаинсшвенныя посѣщенія Господа. Онѣ пріугошовляющъ насъ во храмъ Духу Свяшому; въ нихъ обручаешся душа наща небесному жениху-Іисусу Хрисшу; ими блюдешся чисщою и непорочною до великаго дня славнаго ошкровенія Господця, кошорый будешъ для нея днемъ шорже-

141

ситва и радосши; ибо введешъ въ некончаемую радость, угопованную избраннымъ Божіимъ. Горе напрошивъ шому, кшо, или по легкомыслію или по жестокосердію, будеть заключапть двери сердца своего для безценнаго гостя-сладчайшаго Іисуса! Горе тому, кщо не ни прошеніямъ, ни настоятельвнимая нымъ исканіямъ, ни жалобамъ Его, будешть воспящать Ему внити подъ кровъ души своея! Оппвергнувъ общеніе съ Нимъ здъсь – на земль, при шайныхъ Его посъщеніяхъ, самъ будешь отвергнуть оть сего же общенія тамъ – на небъ, въ неизбъжный день втораго славнаго Его пришествія. Слъдовательно соединение въ сей жизни со Хриспюмъ есшь необходимое условіе для пріобръшенія блаженства въ будущей.

Чшо же требуется съ нашей стороны, дабы могли стляжать оное?—Вопть предметть, достойный размышленія для всякаго Христіанина, который по сему будетть основаніемъ настоящей бесёды.

Апосшолъ Павелъ, какъбы въ соошвѣш-/ сшвенносшь гласу пророческому, древле призывавшему дщерь Сіона и Іерусалима къ радованію о грядущемъ Господѣ, начиная нынѣщнее

Апостольское чтеніе подобнымь возбужденіем, върующихь къ радостии о томъ же Господъ: радуйтеся о Господъ; и паки реку, радуйтеся, (Филип. 4, 4.) и представляя близость Его ко всъмъ: Господъ близб, далъе по порядку научаетъ нась, и какъ мы должны желапъ соединенія съ Нимъ, и какъ можемъ содълаться способными къ оному, и какъ можемъ пребыть въ ономъ. Послъдуемъ за Божественнымъ Учителемъ въ изложеніи избраннаго нами предмена.

Господь близб. Ни о селиже пецытеся, но во всемв молитвою и моленіемв, со благодареніемо прошенія ваши да сказуются ко Богу. (Филип. 4, 5, 6.) Невь превыспреннихъ высоппахъ неба, не въ преисподнихъ глубинахъ моря, не въ опдаленныхъ краяхъ земли, Онъ положилъ исключишельно селеніе свое; но вездъ сый, все наполняенть, все объемленть, всему чувспивующему даетть чувстивованны присутствіе свое. Если кию не ощущаенть сего присупиствія, не зришть предъ собою Господа: причина сему-одебельлость чувства, слъпота ока душевнаго. Пусть просвъщить очи свои, пусшь очисшишь чувсшва свои: шотла и въ приключеніяхъ своей жизни увидишть,

что Господь одесную его; тогда и въ явленіяхъ видимой природы осяжето, что Онъ недалете оптъ каждаго изъ насъ; тогда, и въ движеніяхъ сердца своего почувствуетъ, что Онъ стоитъ при дверехъ сердца его и толцентъ въ оныя. Близо Господъ всъмо призывающимо его.

Помышляя о соединенія съ Господомъ-Богомъ сердца нашего, прежде всего, по слову Апостольскому, мы должны оппложить всѣ житейскія попеченія, отвлечь умъ и сердце оптъ всѣхъ мірскихъ забопть, упразднить себя совершенно отъ всякой суепливости и многодѣльности: ни о семб же пецытеся, — упразднить до того, чтобы забыть попеченія и о необходимыхъ потребностяхъ для жизни, какъ говоритъ Іисусъ Христосъ: Не пецытеся душею вашею, сто асте, или сто піете; ни тѣломб вашимб, во то облестется: не пецытеся на утрей. Мато. 6, 25. 34.

Не ужели же Апостоль заповъдуеть намъ совершенную безпечность и мертвую бездъйспівенность?—Нимало. Дъятельности и трудовъ требуетть отвъ насъ самая природа, не дающая даромъ ни пищи, ни одежды, ни кровя; и тютъ же Апостолъ, запрещая тунеяд-

синво, повельваетть асти свой хлебо, (2 Оессал. 3, 12.) то есть, снисканный собственными трудами; двятельности требуетть опть насъ общество, въ которомъ живемъ, возлагая различныя должности и обязанности, - и Апосиюль подшверждаетть требование его говоря: Кійждо во званіи, во немже призвано бысть, во томо да пребываето; (1 Кор. 7, 20.) дъяшельносши, и при шомь неусыпнъйшей, требуетть собственная безопасность наша при множестве враговъ, злобныхъ и лукавыхъ, устремленныхъ на возмущение временнаго нашего спокойствія, а болье на оптьятіе въчнаго блаженства,-и Апостоль стократно повторяенть мысль сихъ своихъ правилъ: Блюдите, како опасно ходите, (Ефес. 5, 15.)-во премудрости ходите ко внъшнимо, искупующе вреия. (1 Өессал. 4, 5.) Не труды, налагаемые на человъка, какъ естественными и гражданственными, такъ и духовными его потребностями и нуждами, воспрещаются Апостоломъ: но осуждается и воспрещается суетливая забопыивость міролюбцевь, коей нізпть ни конца, ни предъловъ, котпорая ничемъ не успокоивается и не прекращается, которая никому не довъряенть, кромъ себя самой, котпорая

носему въ себъ одной сосредоппочивая всъ средства къ счастію, безпрерывно устреммысли, и желанія, и дъйствія ляеть И человъка по къ пріумноженію своихъ спляжаній, то къ обезпеченію владънія ими, то къ предотвращенію опасностей, то къ вознагражденію пошерь, какъ будшо бы и не было Бога промыслителя и помощника; осуждается и воспрещается потому, что она отдаляепть человъка не полько опть соединенія со Христомъ, но и оптъ самаго желанія сего соединенія. Ибо гдъ уже найдется мьстю сему благочесшивому и небесному желанію, когда умъ и сердце міролюбца заняшы и наполнены своекорысшными ращешами, различными видами и предположеніями, шомишельными надеждами и смущающими страхами; когда все существо его, подобно бурному морю, волнуется отъ препирающихся печалей въка сего? Правда, благодатныя дъйствія Духа Свящаго, слушаніе Слова Божія, беста съ людьми благочестивыми, утруждение самой души, пщетно ищущей насыщенія внъ себя самой, производять иногда въ міролюбць счастливыя расположенія искать успокоенія въ Богь И служени Ему: но птверды ли сіи расположенія?

Зной новыхь попеченій мгновенно изсшушаенть ихъ, и вихрь вновь опткрывшихся забошъ мгновенно уносищь ихъ. Такъ, мы часто видимъ сыновъ въка сего, разсуждающихъ о сладоспляхъ жизни со Хриспомъ, скучающихъ служеніемь міру, воздыхающихь о царспівія Божіемъ, изъявляющихъ, по видимому, пламенное желаніе соединиться съ Господомъ, доколь льльешь ихъ счасшіе, доколь щедрою рукою сыплешъ на нихъ дары свои, доколъ все, чего бы ни пожелали, само собою льешся къ душъ ихъ. Но встрътятся препятствія желаніямъ, будетть грозитть опасность потери, коснется рука несчастия: тогда огорченіе, крушеніе, мрачныя забошы и предначертанія вразсужденіи будущаго снова наполняють духь, устремляють его вниманіе и двятельность ко внешности, и заставляють оставить и забыть, неиначе какъ мечты воображенія, прежнія свои мысли о жизни Хрисшіанской и возбужденія къ оной. Это ли есть желаніе соединенія со Христомъ? Напрошивъ это значитъ уничижать и отвергапь Его, предпочитая общенію съ Нимь блага мірскія, и достюяніе Его-духь свой безсмерш-

ный подпина преврапносний вещей пільн-

Исшинно и усердно вождельвающие парещеня Господия внутерь себя, и приянть оное выше всего земнаго. Они живушь вь мірь. но, не рабснивующь ему; пользующися благажи міра, но не прилвпляющь къ нимъ сердца своего; трудящся подобно всъмь прочимь о улучниении своего сосшояния, но безь снъдающей и изнуряющей забопыивосния. Ибо труды ихъ начинающся съ призываніемъ благословенія. Божія, продолжающся съ прошеніемъ помония Его, и оканчивающся съ сыновнею преданноспію воль Его и предоставленіемь всего дьла устроящему Его промыслу. Увънчивающся ян они желаннымъ успѣхомъ или нѣптъ, радосинь или скорбь встрычается на пуши жизни:-сердце, преданное Богу и на Него единаго возлагающее упование свое, не смущаепися, но благодушей спивуенть и за все славословнить Господа, будучи тошово все пріять опть руки Его. Вопть смысль самымь деломь изражаемый Апостольской заповъди: Ни о темо же пецытеся; но во всемо молитьюю и моленіемо со благодареніемо прошенія ваша да сказуются ко Богу.

Въ семъ заключается первое и необходимое Члстъ XXXIV. 10

148

условіе для всякаго желающаго соселинищься со Хрисшомъ. Пересшаль любний міръ и возлюбить всею крѣпостію силь своихь царствіе Божіе, еслиь первая сшепень къ сему царспивію, не всплупивъ на конторую человъкъ напрасно буденть льспиниься, чрезъ изнуренія плоши, чрезъ мнимыя свои добродъшели, даже чрезъ самую молншву, взойни во свяшилице его. Пипица привязанная къ земль, не возленингь на высонту; пловець въ прикръпленной къ берегу ладіи не уплывенть въ опикрышое море: равно и ошягченный попеченіями жишейскими умъ не воспаришъ въ обласнысвободы Хрисшовой. Души, жаждующія свободы сея, не унывайше, если, обращая взоръ на самихъ себя, усманириваение въ себѣ много слабоешей, нечистоны, гръховъ и пороковъ, и не опграявайщесь въ пришестви къ вамъ Господа свободишеля. Если полько вы вмъизете за уметы блага міра, если нельстно желаеще царсшвія Божія, если шолько въра вана и преданности къ Богу несомнънны: ню сниь благимь расположениемь вы уже проложнан Ему пушь къ себь. Господь грядешть къ вань; Господь банзъ: приготновше

**1**49

іполько храмину свою къ принятію драгаго Госиля:

Для сего Апостоль продолжаеть научать: И лиро Божий, превосходяй всяко умо, да соблюдеть сердца ваша и разуменія ваша о Христё Іисусь. Дъйствительно, чтобъ бышь способнымы приняшь внущрь себя Хриспла, человвкъ долженъ имвшь внупгренній миръ. Ибо во мире место Его, (Псал. 75, 3.) шакъ какъ Онъ есшь князь лира, есшь царь кротки, есшь свыть шихій, ошкрывающійся полько въ безмолнія и піншинь. Вспомнище: не въ вихръ крыкомо, разоряющемо еоры и сокрушающело камение, (3 Цар. 19, 11. 12.) не во трусв, колеблющемъ землю, не во оснв палящемь явился Господь Или, спрывавшему ся вы пещерь; но во елась хлада тонка, въ прохладномъ ввяния воздуха. Также не сре ди бурей бранныхъ, не среди разрушинельныхъ пошрясеній царсшвь, не среди яросшныхъ возженій и крамоль, снисшель Онь на землю для совершенія великаго дела искупленія; но среди всеобщаго мира, когда вся все-Аенная поконлась подъ единовластиятельствомъ Августа Кесаря. Столь же кротко и безилшежно приходнить Онь в къ каждому чело-

въку, желающему соединилься съ Нимъ, и соединяется тогда только, когда миръ царсшвуецть въ, сердцъ человъка.

Мирь сей есть безмящежное состояніе духа, въ кощоромъ всъ сиды ума и сердца шакъ между собою уравновъшивающся и усшепеняющся, чшо ни сами не производящь никакого возмущенія и нестроенія, ни извнь чипо-либо привходящее не можешть произвесть онаго. Апостнолъ премудро называетть его миромь Божіимь; ибо онь самой и сосплавляеть шу духовную необъяшную обласшь, въ которой живенть Богь съ сонмами чисшьйшихъ духовъ, и изъ коея изливаещся свъшть и жизнь на все сошворенное: премудро шакже называепть его и превосходящимъ всякъ умъ; ибо онъ не есшь предмешъ изысканій, соображеній и заключеній ума, но предмешь ощущеній и наслажденій сердца, въ кошоромъ водворяется.

И такъ, помышляя о единеніи съ Господомъ, должно низойпи во глубину своего сердца и смотръть, имъепть ли оно миръ Божій. Блаженъ, кто обрътепть въ немъ сіе безцънное сокровище. Но, можепть быть, большая часть изъ насъ, слуш., возвращившись въ себя, увидитъ тамъ шумное тюржище, гдъ волну-

161

ющся що образы вещей мірскихь, то собспивенныя спирасния, пто духи злобы, и обуреваюшть бъдную душу; увиднить, моженть бышь, вершенъ крамольниковъ, котпорые тю возмущаюнть воображение, то мятупть сердце, то вооружають пропивь него умь, и въ семъ неспироения раскищають сокровища души-съмена ея ввры. Для спляжанія внутренняго мира всъ сін мяшежники должны бышь ИЗгнаны изъ сердца, какъ изъ храна продающе и купующіе изгнаны были Іисусомь. Тажекъ и труденъ сей подвигъ; много потребно мужесшва и швердосши въ ръщимосши начашь брань съ врагами сильными и, по большей части, еще дюбезными намь; много потребно усилій, чинобы сокрушинь древнюю и закоренълую злобу ихъ; много потребно благоразумія и осторожности, дабы, веда брань сію, самому не пасшь въ оной; много попребно осмоптрительности и проницательности, дабы преследованнь ихъ во всехъ убежищахъ до совершеннаго изгнанія изъ обласции духа; много наконець поппребно терпьнія, доколь одержится совершенная надъ ними побъда. Но неунывай душа, ръшившаяся на сей подвигь! Господь, находящийся близь шебя, самь невидимымъ образомъ буденть подкръплящь нивое. мужество, ополчать на брань руки, покрывашь кровомы своимь въ опасносшяхь, прояснящь ваорь швой въ обольснишельныхъ искушеніяхь и обновлящь надежду въ шоминельныхъ ожиданіяхъ, съ своей сппороны шы должна шолько, какъбы въ служебное орудіе, Богу дъйствующему представлять смиреніе, крошосшь и недовручивость къ самой себя. Понсшинь качества сін супь крыткое оружіе. и швердый оплошь прошивь всвхъ враговъ неловъка, устремленныхъ на возмущение спокойствля ero. Силою ихъ ощражающся хиш-. рыя обольщения міра, низлагаецися всякое возношение въ умв и сердцв, воздымающееся на разумъ Божій, и угашающся разженныя сшрьлы лукаваго. По мъръ возрасшанія ихъ возрасплаенть и мирь въ сердив человъка; и погда въ умирошворенное ужа святилище души, хония бы еще около него свирепсивоваль мя-. шежь, входишь Інсусь Хрисшось пушемь нашей надежды, и довершая побъду надъ врагагами, сокридиая сатану со всеми его слуз. жебными силами подо ноги человвка, даешь вкусить душть сладость присупствія своего, Вкусивь сихь сладостей, душа непремънно

ножелаещь навсегда пребышь въ соединенія со Хрисшомъ.

И Апосшоль, приводя до края желаній человъческихъ ученіе свое о жизни со Христомъ, заключаешь оное шакь: Прогсе же, брате люя, елика суть истинна, елика сестна, елика праведна, елика пресиста, елика прелюбезна, елика доброжвальна, аще как доброльтель и аще кая похвала, сія польшилайте. Ясно, что здъсь исчисляются добрыя дъла и заповъдуещся пиворищь оныя; ибо на основании ихъ зижденися и ушверждаенися въ человъкъ парсивіе Божіе. Члю же супь сін добрыя двла и какія онв? Вопрось таковый, послъ яснаго Апостольскаго указанія на дъла добрыя, можешть иному показащься и стираннымъ и излишнимъ; предлагаль его, какъ будто значитъ-представлять человъка невибющимъ никакого понящія о нравспівежнослик, и аншашь его способносши чувсывовань и цънипь качесшвенность двль человвческихь. Но потому самому, что человакъ имаетть сио способность и водникся ею, предложенный вопросъ и нуженъ и важенъ. Безспорно, разумъ еспиеснивенный опредълнить какъ вообще добродътнель, такъ и въ частиносити правди-

154

вость, честиность, праволну, чистоту, лю, безность и доброхвальность; И воля естеспивенная, слъдующая внушеніямъ разума, подпвердипть составленныя имъ объ нихъ поняппія. Но понящія сім всегда будушть носишь на себъ оппечатокъ слабостей и несовершенснивь виновника своего, мудрстивующаго по спихіямъ міра. Онъ нечисицы, ибо примъшивающся къ нимъ площскія побужденія; неполны, ибо допускающть многія изключенія; непостоянны, ибо подчинены преврапному духу времени и ходу общоящельствь; низки, ибо ограничивающися шолько земнымъ благоцолучіемъ человъка; слабы, ибо не даюшъ ему силы шоржествоваль надъ собственны--ми спирасниями и заблужденіями въка; словомътмрачны, ложны и мершвы, пбо составлены внъ обласши Духа Хрисиюва, который единъ естиь свънгь, испина и живошъ самосущный и испозный. По симь поняніямь разума есщеснивеннаго образованный праведникъ есть гробъ раскрашенный, котораго визшноспь чиста и красива для глазь, но внуть--ренноспиь иополнена косшьми и омрадомъ оптврашинельнымъ. Взоръ человъческий не всегда процикаенть вы сію внутренносців, а большею

155

частнію осшанавливаенися плолько на поверхноснии и любуенися ею: но чисштвйшее око Божіе зрипть внутреннее—и отпвращаенися, какъ отпъ мерзоснии и нечистопны. Воптъ почему многіе мнимо-праведные и добродъщельные по сужденію міра люди спюль чужды общенія съ Богомъ, что чъмъ болье умножаютися дъла самодъльной ихъ правды, птъмъ большее, каженися, полагаетися между Богомъ и ими средосттьніе!

Жиль со Христомъ, значилтъ составлянь съ Нимъ одинъ духъ; составлять одинъ духъ, значинть-иыслишь Его умомъ, желать Его волею и дъйствоваль Его шолько силою. Собственный есплественный разумъ и воля человъка въ семъ шаинспивенномъ общении не могушть и не должны уже имъть участия и посредничества; а посему и должно отрещись отъ нихъ: что . иначе въ Св. Писаніи называется отложеніемо, совлетениемо ветхаго селовъка, и облегениемо во новаго, преобразованиемъ въ новую тварь. Дъла сей только твари, проникнутой духомъ Хрисшовымъ, Бога единаго имъющей и началомъ и концемъ своей дъятельности, супь и исплинны, и чеспины, и праведны, и чиспны, и любезны, и похвальны, а пошому и пріящ-

ны Богу, шакъ какъ сама она вся есль Храстово блаеоухание Богови. (2 Кор. 11, 15.) О сихъ дълахъ Апосшолъ заповъдуешть помышлящь. Сія польшляйте. Замышить выраженіе Апостольское: польшляйте. Исчисливь почни все украшающее Хриспланина, онъ не говорнить: сія творитв, какъ будию не желая устранить человька, обыкновенно выставляющаго немощь свою, исполнитнь весь законь, объящь всв совершенсива, но впрочемъ и не уничижая пошворсшвомь ученія своего, и еще въ немъ самомъ показуя легчайшее средсшво исполнить заповъдь. Такъ, върно и премудро слово Богопросвъщеннаго Учинеля! Помыслы сушь источникъ дъяній. Помышляйше только непресшанно, при всъхъ начинаніяхъ, при всвхъ занящіяхъ, во всвхъ обсшоящельснивахъ жизни о томъ, аще кая добродътель и аще кая похвала. Что за трудъ мыслить?-Но мысль постоянная, сильная, живая, перемившаяся въ существо человвка, какъбы невольно будешть успиремляниь его и къ дъящельносши сообразной, свободно буденть выражащься въ жизни его, и, при помощи Божіей, непримъшно наполнишъ ее дълами въры несомнънной и любви нелицемърной. Сіл польш-

лите, и обрытеще въ себъ силу творинь; сіл творите, и Бого лира будето со вали.

Таковъ образъ постепеннаго шествія къ намъ Хрисина и соединения Его съ нами! Настоящій день, слуш., въ котторый, воспоминая крошкое вшесцивіе Господа во Іерусалимъ, вмъсшъ прообразоващельно торжесциуемъ и славное Его виторое пришествіе, преимущеспивенно назначенъ Церковію для помыцьенія о семъ соединении; и имемъ въру, уважая назначеніе Церкви, что въ настоящій день Господь какъбы съ преимущественною забопливостню ищенть возможносши начашь или ушвердить соединеніе съ нами, Хощемъ ли мы сего?-Но возможно ди, каженися, не хонтыць водворенія въ насъ Царя праведнаго, кропикаго и спасающаго?-Помыслише: жизнь человека вне Христа есть жизнь бъдственнъйщая и ужаснъйшая. Ибо живя въ шваряхъ и для пщарей онъ есшь жалкій рабъ владыкъ несправедливыхъ, жесшокихъ, гоповящихъ ему врчную гибель. Помыслище, что всякій, несоединившійся въ сей жизни со Христомъ, будетъ ощвергнушть Имъ въ будущей: и сіи мысли да произведушть въ насъ нынъ благодащныя расположенія; да применть каждый нат нась нынь

Digitized by Google .

инвердое намъреніе, сообразуясь съ внушреннимъ своимъ соспюдніемъ, или приблизищь къ себъ Господа оппложеніемъ жиннейскихъ попеченій, или ввесши Его въ сердце свое умироппвореніемъ онаго, или содъйствоващь ушвержденію царствія Его въ себъ дълами правды Божіей.

Вмъснтъ проліемъ молишву къ Тріединому Вогу, да Богь Ошець привлеченть умы и сердца наши къ Сыну, да Богъ Сынъ внидентъ подъ кровъ души нашел, да Богъ Духъ Свяшый, освящая сердца нащи, ушвердинтъ въ нихъ царсшіе Божіе. Аминь.

## О ВЪЧНОМЪ БЛАЖЕНСТВБ ПРАВЕДНЫХЪ.

XT.

Человъкъ сошворенъ для въчносши, и въчносши блаженной. Творець, украсивъ существо ето собственнымъ своимъ образомъ, сообщивъ ему силы ума и воли, стремящіяся къ безпредвльному совершенству, благоволиль дать ему и безконечное бышіе, и содълать его причасшникомъ своего высочайшаго блаженсшва. Въ насшоящемъ же мірь человькъ посшавленъ шолько для шого, чшобы могь пріугошовищь себя къ въчносни, пріучинься дъйсшвовань по единому общему закону двяшельносши всвхъ нравспивенныхъ существъ, и чрезъ що содвлаться достойнымь предопредвленнаго себъ блаженства. Когда же человъкъ, превратнымь упоппребленіемъ силь своихъ, попперялъ дарованное ему спіоль великое благо, и чрезъ уклонение опть нравспивеннаго закона лишился возможносши дъйствоващь духовнымъ образомъ, и, шакъ сказашь, умерь для предопределенной ему вечной и блаженной жизни: то, по безконечной Божіей благоспи, снова BO3-

созданъ для нея чрезъ Інсуса Хрисша, кощорый, будучи жизнію (Іоан. 14, 6.) и источникомъ всякой жизни, (Іоан. б, 33.) для шого и сошель въ мірь, чшобы принести ее къ намъ съ Собою, возсшановишь насъ онть въчной погибели, и возвращить намъ упіраченное блаженство. Онъ снова поставиль человъка на пошерянный имъ пушь къ блаженсшву, оградиль его своею помощию, и даль ему върнъйшія средстина, непрешкновенно проходить насшоящую жизнь, и доспинашь предназначенной цели бышія своего. Те, кои надлежащимы образомъ пользующея сими средствами, еще въ сей жизни дълающся праведвыми, що есшь, получающть право на въчную жизнь, а чрезв смершь шьлесную входящь въ сосшояніе нескончаемаго блаженсива

Но чпо эпо за въчная жизне, для копюрой мы и созданы и возсозданы? Чпо за блаженсиво, кошораго досшигають праведные, и котюраго должны досшигають праведные, и котораго должны досшигають все по, что накотораго должны и котораго досшигають и котораго и котораго должно и котораго должно и котора и котораго должны и котораго досши и которато на и котораго должно и котораго досши и которато на и котораго должны и котораго досши и которато на и котораго должно и котораго досши и которато на и котораго должно и которато на и котораго на которато на и котораго должно и которато на и котораго на и котораго должно и которато на и которато на и котораго на и которато на и которат

онь целію всехо своихь мыслей, желеній и дейсшей должень имешь одну вечносны, чно всю настоящую жизнь долженъ посвящать ей ижночниельно, по шому самому она спиановинися для него предметномъ познанія самымь важнымь и заниманиельнымь. И это опнюдь не дерзосшь со стюроны разума, когда онь силинся проникнушь въ будущую судьбу человъка за гробомъ: онъ хочешъ видъшь посавднюю высочайшую цвль бышія своего. Одна просшая вера, чио тамо будемъ мы существоващь, и, если настоящую жизнь провелемъ сообразно съ своимъ назначениемъ, будемъ наслажданься блаженсинвомъ, одна сія въра, безъ яснаго познанія образа сего блаженсшва, не успокоиваетть нашего духа; темный взглядь на предменть не моженть произволинь живыхъ и сильныхъ чувсшвованій въ сердив: напропинвъ, чъмъ яснъе мы видимъ, чъмъ пючнъе и подробнъе познаемъ спюль важные для нашего бышія предмешы, тъмъ болье ушъшаетися, укръпляетися и назидаетися духъ нанъ. Посему каждый, кпо полько размышляенть о своемъ въчномъ предопредъления, хшо чувсшвуенть важность своего назначения, ночши невольно изъ сей спираны скорби и

162

нальнія возводинь свой мысленный взорь вы обласнь безсмерния и ненарушимаго блаженсшва, желая хонгя ошчаснии увидьнь, чню это за блага, которыми человькь тамъ буденть наслаждащься, и которыя Творець поставиль цьлію его существованія.

Но какимь образомь узнашь о шомь, чио для человъковъ, какъ правсшвенныхъ сущесшвъ, угошовано въ въчносши, когда она онгь насъ закрыша? Гдъ искашь ключа къ ея шайнамъ? Собственный нашь разумь, самь по себь, здесь весьма мало видищь; всв его представленія о вечносши сушь не иное чшо, какъ шемныя гаданія, кошорыя никогда не восходящь выше сшепени въроящности. Опыть здъсь не имвенть мвсина: ибо никшо еще изъ живущихъ на земль не входиль въ царство въчносния, гдъ обильнопть опшедшіе изъ нащего міра; никлю и изъ сихъ послъднихъ не приходилъ опятнь нъ намъ, дабы повъда́ть что-либо о тайнахъдругой жизни: всякой узнаетть сіе опытномъ не прежде, какъ самъ за гробъ пересплупишъ. - То, чего нельзя посшигнушь человъкамъ своимъ умомъ, разръшено для нихъ Отпкровеніемъ, котпорое сообщило намъ понящіе о семъ предметь хоптя несовершеное-ибо совершеннаго въ на-

сполнемь состояни ни представить въ умь, ни выразищь языкомь не можно - но върное и достаточное для уптышенія и назиданія быснивующаго рода человъческаго. Тошъ, кщо пришель въ мірь изъ лона врчносши, возв'ясниль человекамъ самымъ вернымъ образомъ тно, чно для нась цеотовано шамь ото сложенія міра. (Матю. 25, 34.) Посему Опкровеніе или Слово Божіе если единспівенный чисіньйшій исшочникъ, изъ котораго можемъ почерпашь върныя и шочныя понящія о въчной жизни человъковъ, стремящихся досшигнутъ ее должными средсшвами. Впрочемъ и сужденія разума, сколь онъ ни шемны и неопредъленны, при разсмонтрвни сего предметна могушъ имъшь свое мъстю. Здъсь ошкрываещся ему случай, повъриль свои гаданія, и измъринь чистопну и степень собственнаго въдънія о предмешахъ дуковныхъ и въчныхъ съ другой спюроны онъ необходимъ для объясненія сказаній о семъ самого Св. Писанія. Ибо каки нышь языка, или нарычія, на котпоромь бы можно было яснымь и шочнымь образомъ выразинть по, чшо принадлежить къ другому и лучшему міру: що Ошировеніе о многихъего предметнахъ говоритъ образно и чувственно, II

ЧАСТЬ XXXIV.

заимствуя выраженія опть предметновъ жизни настоящей; и слъдовательно, если къ ero сказаніять не присовокуплять понятій, изъ чисшаго разума заимсшвованныхъ, шо легко можно впасшь въ заблужденія, и сосшавищь понящіе о візчномъ блаженсшві чрезъ міру чувственное и низниее самаго предметта. И шакъ клю чувспинуенть важносшь человъческаго назначенія въ въчносши, кшо не холоденъ къ будущей судьбъ своей, и желаешъ знашь, въ чемъ состоинть высочайщая цъль его бынія: шошъ долженъ собрашь во едино, какъ лучи свъта, всъ истины, раздъльно находящіяся въ Писаніи, касательно въчной жизни, и къ нимъ присовокупинъ и малый свъппильникъ своето разума. Сей соединенный свыпъ довольно озаришь для него шемную сшрану въчносши, и покажентъ съ досшашочною ясносшію образъ и свойсшва шого блаженсшва, кошорое въ въчносши угошовано всъмь, върно къ нему стремящимся:

Всъ различныя чершы, въ коихъ Св. Писаніе ощаъльно предсинавляетъ будущее блаженство свящыхъ, могутъ быть приведены къ двумъ главнымъ видамъ, изъ сложенія коихъ соспиавится полный его образъ. Человъкъ, какъ

165

существо умственное и нравственное, само себя сознающее, само собою дыйствующее, можешъ самъ въ себъ ошкрышь начало своего блаженства. Его природа такъ устроена, что онъ долженъ внушри себя находишь исшочники удовольствія, и что при извъстиныхъ условіяхь онь не можепть не ощущать себя блаженнымъ. Но поелику въ цъломъ составъ пворенія онъ есшь шолько малейшая часшь; поелику другія существа, какъ духовныя, такъ и птелесныя, могупть именнь и имеюнть различныя къ нему ошношенія, котюрыя, смошря по тому, сообразны, или несообразны съ настроеніемъ его собственныхъ силь и расположеній, могушъ уменьшаль или увеличиваль его внушреннее удовольствие: то полное блаженство человъка будетть тогда, когда онъ, съ ощущеніемъ внушренняго самоуслажденія, буденть и извнъ ощущать пріятное отношеніе къ себъ другихъ существъ. Оба сія вида блаженства Слово Божіе въ высочайшей мврв по смерния усвояенть швмъ, которые здъсь стараются пріобръсть право на Hero чистотою жизни и святостию своихъ дъйстивій. Они будушть наслаждаться блаженствомь внутреннимо: ибо будушь сознавать

166

и опущань въ себѣ высокое совершенснию и взаимное превосходное согласіе дѣйсшвующихъ силъ, духовныхъ и шѣлесныхъ; и висинилю: ибо будунтъ въ самомъ пріяшномъ и гармоническомъ опношения къ другимъ сущесшвамъ, ихъ окружающимъ.

По внутреннему устроению существа своего, ть, которые здъсь очищають себя сколько возможно, явяшся подобны Богочеловъку. Возлюбленнии, такъ пишептъ св. Іоаннъ, нынъ сада Божія еслы, и не у лвися, сто буделої вылы же, яко, егда явится, подобни Ели будемб. (1 Іоан. 3, 2. \*) Какихъ же высокихъ качесшвъ, какихъ совершенсшвъ не будепть имъпь человъкъ подобный Богочеловъку! Это не буденть уже человъкъ слабый, малый. подверженный всякимъ недоспланкамъ, внушреннимъ и внъшнимъ: эпо будешъ человъкъ великій, славный, возвышенный во всемъ существь своемь. Онь будеть обладать всеми возможными совершенствами, какъ по своему духу, въ который здъсь стето съмена испины и добродвшели, и ошъ кошораго собственно

\*) Что здъсь говорится о явленіи Богочеловъка, сіе видно изъ стиха 5, въ которомъ сказано: И въсте, яко Онб явися, да гръхи наша возметб.

тамъ пожнето живото въсный, (Гал. 6, 8.) такъ и по тълесной своей природъ; будетъ чрезвычайно совершенъ по всъмъ своимъ сидамъ: умственнымъ, нравственнымъ и физическимъ.

Вопервыхъ онъ будентъ совершенъ по своимъ силамъ умственнымъ. Святый Павелъ. представляя въ семъ отношения состояние человъка, достигшаго блаженной въчности, и прошивополагая оное состоянию настоящему, выражаенть преимущество перваго самыми разишельными черплами. Нынв, говоришь онь, мы отгасти разульваемо; нынь видимъ, якоже зерцаломъ, въ гадании: седа же пріидеть совершенное, тогда, еже отгасти, упразднится, тогда узримо лицемо ко лицу, тогда познаю, якоже и познань быхь. ( 1 Кор. 13, 9, 12.) Въ сихъ немногихъ словахъ Апосполь выражаешть всю высопну и совершенство умственнаго нашего бытлія въ въчностия. которое раскроется въ чистъйшемъ, общирнъйшемъ и яснъйшемъ познании Бога, N въ Немъ всего сошвореннаго. Въ насшоящее время разумъ человъческій, при всемъ томъ, что онъ приписываенть себъ весьма общирное въдівніе, весьма маль, и низокъ, и недостато-

168

ченъ въ познании. Мы мало знаемъ міръ чувспвенный; ибо большая часть законовъ и дъйспівій природы намъ неизвъстина, и пришомъ мы видимъ только малъйшую часть вселенной: но міръ духовный почши совершенно неизвъстенъ намъ, и какъбы закрытъ непроницаемою завъсою. Прекрасно сказалъ о нашемъ разумѣ и насшоящей мудросши человѣ. ческой одинъ изъ мудръйшихъ человъковъ: Помышленія смертных боязлива, и поервшительна улышленія наша: и едва разульваемо, яже на земли, и яже во рукахо обрътаемъ съ трудомъ: а яже на небесъхъ, то, что въ другомъ, лучшемъ мірѣ, кто изследи? (Премуд. 9, 14. 16.) Самаго Солнца духовнаго міра человѣкъ не видишъ, и не моженть видъщь яснымъ образомъ; не постигаетъ весьма многихъ свойствъ, намъреній и дъйсшвій Божіихъ, даже шъхъ, кои имъюшъ непосредственное къ нему отношение, а видитъ полько опичаснии, и то какъ сквозь тусклое стекло. Опть сего и всъ другіе предметы духовнаго міра, кои можно созерцать только во свышь лица Божія, видишть какъ въ шуманъ. Почему почпи во всякое время люди, чъмъ выше воскодили на степень образованія ум-

спивеннаго, плъмъ болѣе чувспивовали свой недосшашокъ въ свъдъніяхъ, даже не исключая и шѣхъ, кои имѣли просвъщеніе ошъ Бога; поелику самое Ошкровеніе не можешъ досшавишь человъку въ насшоящемъ его сосплояніи полнаго понящія о вещакъ, и пошому водишъ его въ сей жизни подъ облакомъ въры. (2 Кор.  $\beta$ , 7.) А между шъмъ человъкъ чувсшвуешъ въ себъ непреодолимое спіремленіе къ исшинъ, въчную алчбу къ дальнъйшимъ познаніямъ: в, не видя удовлешворенія, по необходимосши долженъ печалищься и безпокоишься,

Не шаково буденть умсцивенное состнояніе шѣхъ, кои прейдушъ въ блаженную вѣчносшь. Тогда цакъ пріидето совершенное, шо есшь, когда совершишся для человѣка насшоящее шеченіе вещей, въ коемъ онъ шерпишъ сшоль великое во всемъ ограниченіе, когда начнешся для него новый образъ бышія совершеннѣйшаго: шогда раскроешся предъ нимъ все великое царсшво испины; тогда познаніе, еже отгасти, упразднится, и онъ будешъ видѣшь все не сквозъ шемное орудіе, но лицелю ко лицу, получишъ о всемъ близкое, ясное, очевидное познаніе. Конечно, шаковая перемѣна въ душѣ произойдешъ не вдругъ, какъ скоро

человъкъ вступитъ въ предълы въчности; поелику сіе невозможно по самому свойству нашей дущи, по котторому она не иначе, какъ посшененно моженть развиващь свою мыслипельную силу и принимать предметы въ свое сознаніе. Впрочемъ раскрыние и усовершенспивование наннего ума шамъ будешъ происходишь чрезвычайно скоро, не шакъ, какъ въ нащемъ міръ, гдъ каждое новое познаніе доспигаенися величайшими трудами. Одно разлученіе души съ симъ грубымъ шеломъ, которое для нея еслиь не что иное, какъ темница,-съ шъломъ, котпорое вмъстно того, -чтобы служить орудіемъ къ пріобрътенію познаний, служишъ только мрачною завъсою, совершенно ощдъляющею опгь насъ весь міръ духовный, съ шъломъ, которое, побуждая человъка къ занящіямъ единспівенно къ нему оптносящимся, обременяетть ими душу и не позволяетть ей воспарять къ высшимъ и лучт нимъ предмешамъ, въ которомъ непрестанно воюющія спірасши помрачающь ясность мыслей и понятий, даже часто превращають всв начала ума, одно сіе разлученіе весьма много должно способствовать душъ къ развищію ед силь и пріобратенію новыхь совер-

иеннъйшихъ познаній. — Если къ сему присовокупить, что тамъ не будетъ никакихъ другихъ препятіствій, но будутъ всъ возмож-

172

другихъ препяшствій, но будушъ всъ возможныя средства къ умственному ся возвышенію; чню тамъ будуть ей сообщать свои свъдънія другія высшія существа, предъ коими всъ наши мудрецы, можентъ бышь, менье, нежели младенцы: по какое неизмвримое поле откроетися для ея дъятельности. и какую высоту познанія она должна будетть получить въ новомъ міръ! Тогда изчезнетъ для нея шошь мракь, кошорый теперь ее облегаеть. Тогда человъкъ узнаетъ Бога не по догадкамъ и съ сомнениями, но шакъ, какъ Онъ дъйствищельно есть по своимъ качествамъ и совершенствамъ: всъ недоумънія, какія теперь, особливо при взглядъ на многія несовершенства въ мірь, раждаются иногда въ самыхъ благочесшивыхъ дущахъ касашельно Божественной премудросяни и благости, разръшанися. Раскроюнися предъ нами великіе планы Божіи какъ о всемъ сонтворенномъ міръ вообще, такъ въ частности о разумныхъ тваряхъ, и въ особенности о человъкъ, планы, которыхъ теперь едва малъйшую часть, И то невърно, постигаемъ; тогда каждый ясно

увидишъ на нихъ пушь, котторымъ теперь невидимая Десница ведешь его въ міръ, и который частю здъсь представляется и непря-Міръ мымъ, и даже оппводящимъ оптъ цъли. духовный представится ему въ чиствищемъ свеще; онъ ясно увидишъ множество ADYгихъ сущесшвъ, подобныхъ ему, познаетть ихъ свойства и назначенія, ихъ мѣстю въ порядкъ всего шворенія, и на всемъ шаковомъ познаніи составиль точное понятіе о своихь отношеніяхъ, какъ къ своему духовному Солнцу, такъ и ко всъмъ другимъ свъщиламъ, около его вращающимся. Равнымъ образомъ и природа чувственная новому человѣку покаженть свои сокровища гораздо въ большемъ количествь и блескь, раскроеть для него сокрываемыя шеперь свои шайны; и онъ, созерцая ихъ, увидищъ вездъ единое дъйствіе безконечной Премудрости, соединяющей все царство видимое и невидимое въ совершеннъйшую гармонію, и все направляющей къ возвышеннъйшимъ цълямъ. Здъсь-то собственно начнещся въ человѣкѣ жизнь ума, для кодпорой онъ въ насшоящемъ мірѣ не иное чтю, какъ зародышть: силы его раскроются, понятия прояснятся, начала приведущся въ согласіе: и онъ самъ

въ себѣ будепть находишь всегда неисчернавмый источникъ удовольствія. Каждое новое познаніе будепть служить для души сладостинѣйшею пищею, которую принимая она будепть обращать, накъ сказать, въ свои соки, будеятъ укрѣпляться, и болѣе и болѣе ощущать блаженство бытія. Сладость сей будущей умственной жизни конечно для многихъ тпеперь совсѣмъ непонятна: но кто здѣсь хотя нѣсколько развидъ свои душевныя силы, тютъ по самымъ начаткамъ ея можетъ ощущать, каковая она быть должна, и сколь высоки ея удовольствія.

Ежели человѣкъ въ новой и вѣчной жизни сшоль высокъ и совершенъ будепть по опношенію къ своему умсшвенному сосшоянію: що безъ сомнѣнія сшоль же высокъ и совершенъ будешъ и по своему сосшоянію нравсшвенному. Ибо, собсшвенно говоря, воля опть ума неошдѣльна, шочно шакже, какъ исшина и добро сушь въ сущесшвѣ одно и шожъ. Жизнь умсшвенная необходимо должна сливашься въ человѣкѣ съ жизнію нравсшвенною, и познаніе къ шому особенно и должно бышь направляемо, чшобы усовершань и возвышашь дѣяшельносщь воли, безъ чего оно должно шерящь

для человъка всю цъну и достоинство. Нравспивенное совершенство или святость человъка сшоль шъсно соединяется съ его блаженсшвомъ, чшо, можно сказашь, сосшавляещъ его основание, на колпоромъ все прочее зиждешся, и его сущность, такъ, чно всъ другіе виды блаженсшва шолько могушь увеличишь мъру и степень его: посему сія святюсть никакъ не можентъ бышь ощатлена оптъ него. Она есшь условіе блаженства столь же необходимое, какъ устройство и цълость тълесныхъ членовъ есшь необходимое условіе здоровья. Слъдовашельно безъ нравственнаго совершенсшва человъка блаженсшво его и невозможно: и если Слово Божіе объщаешь человъку въ будущей жизни высочайшее блаженспиво; що безъ сомнѣнія съ шѣмъ необходимымъ условјемъ, чито онъ шамъ по своему нравсшвенному состоянію будеть весьма высокъ и совершенъ. Люди, возрожденные благодащію Іисуса Хрисша, еще и въ сей жиани много преуспъваютть въ добродъшели и святости, впрочемъ здъсь они только начинають свое восхождение по сппеценямъ духовнаго совершенства, но никогда не достигають такой высопны онаго, чинобы сдълаться сво-

175

болными опть всякой нечистопны и гръховной наклонносши. Доколъ не измънишся для человъка настоящій образъ бытія вещей; дополь онъ и въ состояни возрожденія непрестанно чувствуеть внутри себя борьбу своихъ силъ. изъ коихъ однъ стремятся иъ исполненію закона ума, а другія почти съ такимъ же стремленіемъ уклоняются къ противному закону во цатхо, и пленяюто его во ерехо. (Рим. 7, 23.) Не нужно много доказывать истину сію, раскрывая въ подробности состояніе человъка, на землъ желающаго бышь свяшымъ и блаженнымъ. Ее подпиверждаешъ сознаніе самыхъ праведниковъ, кошорые, при всъхъ данныхъ имъ оппъ Бога средствахъ къ святой жизни, доколъ живушъ на землъ, въ своемъ бренномъ шълъ, всегда находяшъ себя нечиспыми предъ Богомъ и гръшниками. (1 Іоан. 1, 8. Рим. 7, 23.) Но въ лучшемъ мірѣ, въ мірь вваносши, они досшигнушь несравненно высшей степени святости и духовнаго совершенсица. Тамъ ничню уже не можешъ побуждать человъка ко гръху, къ уклоненію опть закона Божія. Законъ во удъхъ потеряетъ всю силу, и совсъмъ уничшожинися вмъсшъ съ орудіемъ своимъ-пгеломъ смерши грѣхов-

нымь; все, чшо извнв препяшствуеть здвся внушреннему совершенсшву человѣка, какъ то, прелести вещей мірскихь, соблазнительные примъры разврашныхъ людей, шамъ не буденть уже развлекать души стремящейся къ Богу. Самъ въчный врагъ человъчества, коппорый первый ввергнуль его во грѣхъ и погибель, на прешедшихь въ новую жизнь не буденть имъть вредоноснаго дъйствія, а пошомъ, когда начнепися въчное царсшво Ійсуса Христа, и самъ будетъ поверженъ на въки въково во озеро огненное. (Апок. 20, 10.) Посему самое Слово Божіе, изображая состояніе праведниковъ, прешеднихъ въ вѣчную жизнь, представляетть ихъ облеченными въ/ ризы бълы (Апок. 6, 11. 7, 13.) и въ виссонъ чиспть и свышель; (Апок. 19, 8.) чемь, безъ сомнънія, выражаетъ состояніе совершенной ихъ непорочности и непричасния никакому греху. Въ другомъ месше оно ясно упверждаешъ, чпо въ царствъ славы Інсуса Христа совсѣмъ грѣха не будетъ, (1 Kop. 15, 56.) чито никакая скверна не войдешть въ него. (Апок. 21, 27.) И шакъ нъшъ сомнънія, что праведники въ въчной жизни будутъ совершенно свободны опть всякой нечистопы

и гръховности, а по сему самому шъмъ бо лье и скорье будуть усовершаться въ доброавшели и свящости. Ибо душа, которая еще здъсь ръшительнымъ желаніемъ добра подвигнула себя при помощи благодати, и устреиилась къ свящости, тамъ, не встръчая никакого препятиствія, естественно, не остановишся въ своемъ сшремлении, но непресшанно и въчно будетъ ишти далъе и далъе по пуппи нравственнаго совершенства: подобно тому, какъ тъло, бывъ двигнутто въ безконечномъ пространсливъ, если ничемъ не будешь оспановляемо въ шечени своемъ, вѣчно будетть впередъ двигаться. Впрочемь сіи мысли ошнюдь не должны насъ вести къ тюму заключенію, будшо человъкъ шамъ уже по необходимосши будешъ всегда спіремишься къ одному добру и свяшосши: нъть, онь всегда останенися существомъ нравственнымъ и свободнымъ, и слъдовашельно всегда будешъ имъшь начало своей двятельности въ собственной воль. Сіе начало есшь шакое же, какое имьюпть и всв другія нравсшвенныя существа, ню есть, любовь, которая изъ всъхъ другихъ началь дытельности одна останенися и пребудето высно, по свидытельству Апостола Пав-

ла. (1 Кор. 13, 8.) Сія любовь еще здесь бывъ положена Духомъ Божіимъ въ основаніе души возрожденнаго человъка, хошя и въ семъ мірь проявляенть въ немъ нравсшвенную жизнь, но проявляетть мало, бывь непрестанно болье или менье подавляема началомъ смерши или гръхомъ, живущимъ въ шълъ. Но когда шълесная кора, облежащая душу, разрушишся; погла и любовь сія разовьетися во всей полношь, и душа, шакъ сказашь, одушевляемая одною ею, будеть непрестанно расти въ нравспівенномъ опіношеніи, процвътаць внутреннею красотою, и приносить плоды добродътели и свящосши. Исполненная сею любовію, она всъмъ сущесниемъ своимъ устремится ко всему возвышенному, доброму и прекрасному, или лучше, прямо къ источнику всего высокаго, добраго и прекраснаго: буденть желапь, избирать и дълать только то, что избираетъ и дълаешъ самъ Богъ, и шакимъ образомъ непресшанно прибляжащься къ Нему свящосшію, и приходить въ тъснъйнее правственное съ Нимъ единеніе, о которомъ Іисусъ Христосъ молился Ошцу своему, предъ своимъ ошшеспивіемъ изъ міра, (Іоан. 17, 21.) и коппораго, безъ сомнънія, всъ избранные Его удостоящся.

Сколь блаженно должно бышь шакое состиряніе, мы, не имъя еще надлежащаго вкуса из духовнымъ наслажденіямъ, и вообразиць шеперь не можемъ; но штъ, кошорые еще здъсь образовали въ себъ духовное чувсшво, кон но, ни мало не сумнясь скажушть, чщо слибы и ничшо другое не привходило дхъ блаженсшву, що одно сознаніе и спиво сей нравсшвенной жизни и совершенсщия могло бы сосщавищь оное.

Но человъкъ состоящъ не изъ одной дущи. Его птело, котторое душа должна бываенть оставить въ опредъленное время, не есть для него шо же, чшо скорлупа для имвющаго выпшпи изъ нея пшенца, или госплинница для спиранника, въ колнорой духъ его виплаенть до времени, и которую нъкогда навсегда долженъ буденть оставиль, когда настаненть время ему возврашницься въ ощечесниео: оно если всегдащнее и неоптьемлемое его достояние. необходимая часть человька, безь которой онь не быль бы и человѣкомъ. Тошть, кше создаль человъка и предназначиль къ блаженству, создаль его изъ души и тела: следовашельно, какъ для полношы сущесшва его, шакъ и для полношы его блаженсшва, необхо-

**ЧАСТЬ XXXIV.** 

19

Digitized by Google

180

анмо всегдашнее существование тьла вмъстъ сь лушею. Такъ и было въ началъ усптроено: человъкъ, бывъ безсмершенъ по душъ, не былъ смершень и по шелу; и чувсшвенная его часть, по назначенію Творца, совсѣмъ не должна была подлежать разрушенію, но, постепенно усовершаясь и ушончаясь, вмесше съ усовершенствованиемъ души, долженствовала восходишь, шакъ сказаль, къ одухошворенію. Только грѣхъ, разлившійся опть души по всему составу тъла, повредилъ существо его шакъ, чшо оно необходимо должно было подвергнуться пальнію и разрушенію, которое теперь сполько усптращаетть наши взоры и огорчаешть душу. Впрочемъ сила Божественнаго опредъления о шель осталась неизменною и въ состояни настоящаго его тления. Ибо при всемъ измѣненіи, какое оно шерпишъ непресшанно опть вліянія на него различныхъ вившнихъ причинъ, при всемъ дъйсшвіи въ немъ силы смершной, открывающейся въ боявзняхъ и слабостяхъ, во глубинъ существа его всегда остается непримътное съмя безсмершія, которое шемь более развивается и раскрываенися, чъмъ болье слабъениъ и иснавваенть настоящій составь его. Изъ сего

съмени, вмъсшъ съ симъ бреннымъ соспиавомъ полагаемаго въ землю, Топтъ, клю весною одъваешъ зеленью поля и дерева, клю сухому зерну даешъ жизнь и плодъ, въ пришествіе на землю Солнца правды, въ наступленіе для всего міра новаго лъта, произрасшишъ человъку новое шъло (1 Кор. 15, 38.) для въчнаго пребыванія съ душею.

Какое же будень это шьло? не ужели то же, которое теперь отягощаеть бъдную душу, желающую возноситься къ Богу? Нъпть: св. Павель, копторый особенно раскрыль нсшину будущаго воскресенія шель, говоришь, чшо наше уничиженное шьло по воскресения буденть сообразно телу славы Іисуса Христа, (Филип. 3, 21.) который возставляя и возсозидая человъка, восхошълъ положишь свой образъ во всемъ существъ его. Мы не знаемъ совершенно, какое есшь тьло Богочеловька въ Его прославленномъ состоянии: но должны несомнѣнно вѣровашь, чшо оно сшолько имвеннъ совершенствъ, сколько можентъ совокупиться въ существъ тълесномъ. Но тотъ же Апосшолъ въ другомъ мѣсшѣ довольно ясно предспіавляеніъ и самыя свойсшва шіль, въ кои въ свое время облекупися наши безсмерш-

\*

ныя души. Свется, говоришь онь, со тление. востаето во нетлении; свется не во сесть. востаето во славь; свется во немощи, востаето во силь; свется тыло душевное, востаеть тыло духовное. (1 Кор. 15, 42. 43.) И такъ сіе бренное тъло, которое теперь непрестанно подвержено бользнямъ и опасносши разрушенія, по разлученія съ душею бывь положено въ землю для шого, чинобы въ ней согнишь и испільшь, возсніаненть вопервыхъ во нетлении. Оно уже не буденть заключань въ себъ начала смерши, которое теперь, такъ сказащь, наполняещь весь сосшавь его: слъдоватиельно и всъ роды немощей и бользненныхъ ощущений въ семъ новомъ шълъ не будупть имъть мъста; ибо всъ они супть не иное что, какъ большее или меньшее раскрытіе и дъйствіе въ насъ силы смерлиной. Тогда оно совершенно будешъ избавлено оптъ всякой опасноснии бользни или новаго разрушенія. Вовторыхъ возстаненть тьло славное: иначе и бышь сіе не можешь; какъ созданіе Божіей, неоскверненное гръхомъ, десницы наше будущее штвло есшесшвенно должно бышь весьма величественно и прекраспо. Мы съ удивленіемъ видимъ, какъ изъ сухаго или

голаго зерна произрасшаешь величественный колось, покрываенися зеленью, украшаенися цвѣшомъ и плодомъ: но що, чшо удивляещъ насъ въ природъ, произойденть нъкогда въ насъ самихъ; наше шъло для шого и съещся въ землю, чшобы возсшать въ свое время прекраснье, процвъсния величественнъе. Далъе наше што возсшаненть во силь: здось человъкъ по своей шълесной природъ крайне слабъ; безсиліемъ начинаешть онъ свое бышіе, безсиліемь и кончаешь; когда онь молодь, его носящь, когда сшарь, его водящь; въ самомъ даже лучшемъ и совершенномъ возрасшъ шъла онъ едва моженть преодольвань многія враждебныя ему дъйствія внъшнихъ силь, и совершать то, что нужно для его бытія. Но шамъ будешъ иначе: шамъ его собсшвенныя. физическія силы будушть выше силь окружающихъ его сущеснивъ, и ничемъ не будушть воспящаемы въ своихъ дъйствіяхъ. Наконецъ свешся тьло душевное, возстаеть тьло духовное. Тъло душевное есшь що, которое шеперь живешъ живошною или чувственною жизнію, общею всъмъ живущимъ на землъ шварямъ, котторое во всемъ ищентъ удовлениворенія своимъ чувсшвамъ и пришомъ большею

частню самымь грубымь, привязано къ земль. питается ея грубыми произведеніями, и, буаучи ошъ шого и само грубо и нечисто, обременяенть и какъбы связываенть душу, въ немъ живущую. Такое тьло свется здесь, но тамъ возспланентъ иное. По разръшении сего тъла на свои начала, въ составъ тъла будущаго войденть шолько що, чшо существенно принадлежитть къ нему тончайтаго и чисптейщаго. Грубая плоть и кровь, которая теперь исполняеть его болье всего, безъ сомньнія, не войденть въ составъ его; пошому чию она очевидно подлежить тленію, а тленіе не можето наследовать нетления: (1 Кор. 15, 50.) слъдовательно тамъ упразднятся и брашна и трево, ими пишаемое, (1 Кор. 6, 13.) а съ ними, конечно, и вся настоящая пишашельная система уничножится. Посему весьма въроящно, чшо и нъконюрыя чувсшва, относящіяся собственно къ пишаемой часши человъка, уничшожащся, шакъ какъ и удовольствія, отъ нихъ получаемыя, недостойны будущаго человъка. Но поелику то, что есть въ настоящемъ тьль благороднъйшаго, не будепть уничтожено: то конечно и благороднъйшія изъ нашихъ чувсшвъ шълесныхъ

останущся и въ новомъ шѣлѣ, и вѣроящно, еще болѣѐ усовершашся, какъ на примѣръ слухъ я зрѣніе, коихъ удовольсшвія всегда достойны человѣка, и не человѣка только, но и Ангела; можептъ бышь откроются и еще многія новыя чувсшва, о коихъ мы теперь совсѣмъ и представленія имѣть не можемъ такъ же; какъ слѣпой отъ рожденія о зрѣніи, но возможности коихъ отрицать никакъ не можемъ.

Когда съ симъ неисплъннымъ, прекраснымъ, могущесшвеннымъ, духовнымъ, съ симъ, во всъхъ своихъ часшяхъ и свойсшвахъ совершеннъйшимъ, тъломъ соединится прекрасная, свящая луша праведника: то сколь пріятное и невообразимое должно произойши въ объихъ ощущеніе! Онъ соединятся, какъ два искренніе друга послѣ долговременной разлуки, соединятися для совокупной, единой и нераздъльной жизни. Сіе непільнное півло уже не будепть ошятощать стремящейся горь святой души въ ея духовныхъ возношеніяхъ, не будепть препятиствовать ей въ исполнении того, что она хочепть добраго; но само будепть стремишься и возвышащься вмѣсшѣ съ нею, служить лучшимъ, дъйствительнымъ и, можно сказать, необходимымо орудіемъ къ приве-

186

лению въ дъйствие ед благочестивыхъ и возвышенныхъ желаній. Ибо безъ шъла душа не моженть дыйснивованнь своими силами спюль всеобще, какъ въ соединении съ нимъ: безъ него и сознание въ ней не можешть бышь шакъ живо и ясно, особливо касашельно предмешовь внъшнихъ; а воля ся можешъ полько выражащься въ желаніяхъ и чувсшвованіяхъ. авйствіями обнаруживанься едвали можешъ; и все внушреннее совершенсшво человъка безъ шъла, конечно, ошкрышо было бы аля ока Всевидящаго, но другимъ шварямъ елвали бы могло бышь шакъ явлено, какъ должно, для общаго прославленія Божіей премудросши и благосши. Посему и св. мужи, уповавшіе посль спраданій сей жизни получинь новую и лучшую жизнь, желали и ожндали не шолько шого дня, въ кошорый душа ихъ изведенися изъ шемницы насшоящаго міра и шьла, хошя и это было для нихъ крайне вождельнно: но обращали взорь живой надежды еще и на отдаленнъйшій предълъ времени, въ кошорый чаяли уже совершенное получищь блаженство, то есшь, на радостный день новаго возсоединенія икъ свящой дущи съ новымъ шьломъ, (1 Өессал. 4, 16. 18. 2 Тим.

187

4, 8.) день, до наступленія коего они еще не могушъ наслаждащься полнымъ и совершеннымъ блаженсшвомъ, день, до котораго оплагается рынишельное введение ихъ въ наследіе вечнаго блаженства чрезь Інсуса Хрисша. Здъсь-що, можешть бышь, заключаещся иричина диого, почему правосудному и нелицепріятному Судія человъковъ угодно было опть въка усшавищь единый день, въ конторый всъ вивсшв, живущіе и давно умершіе, должны принять новыя тьла: дабы, то есть, ть. кошорые здъсь рожденіемъ въ міръ и исшеспивіемъ изъ онаго въ въчносшь упредили другихъ, не упреждали ихъ ощущениемъ и наслажденіемъ полнаго, всесовершеннаго блаженства; но всв, даже и по единонадесятомъ часъ, предъ самою кончиною въка, пришедшіе въ вершоградь Его, вмѣсшѣ всшунили въ радосшь Господа своего, и совокупно начали праздноваль великое новольшие всеблаженной въчноспия. Со времени соединения душъ съ ихъ шълами, во всемъ существъ каждаго праведника будепть сіяшь, чрезь цьлую вычность, непреснанно новымь и лучшимъ свъщомъ, превосходнъйщий образъ всякаго совершенсшва. Тогда человъкъ, обращая взоръ на себя самого;

188

увиднить высочайшее совершенсиво во всъхь своихъ силахъ, душевныхъ и шълесныхъ, и удивишельнъйшее согласіе во всъхъ ихъ дъйсивіяхъ: и посему самъ въ себъ всегда будешъ находишь неизчерпаемый исшочникъ чисивъйщихъ и возвышеннъйшихъ удовольсшвій.

Ко внутреннему блаженству, которымъ будупть наслаждаться праведные въ въчноспи, и которое будетть проистекать изъ самаго существа ихъ, присодинится другой видь его, блаженство внътнее, которое будетть состоять въ самомъ прекрасномъ и пріятномъ от нотеніи человъка ко всъмъ другимъ существамъ, между коими онъ поставленъ въ системъ мірозданія, какъ шълеснымъ, такъ и духовнымъ.

Новому совершеннъйшему человъку, изъ прекрасной души и прекраснаго шъла сосшоящему, дасшся ошъ Бога самое совершенное и прекрасное мъсшопребываніе. Во всъхъ мъсшахъ Писанія, гдъ шолько упоминаешся о жиша мысль, гдъ шолько упоминаешся о жиша мысль, чшо его жилище будешъ самое превосходное и наипріяшнъйщее. Но чшо эшо за жилище, въ кошоромъ поселяшся въ новой жизни праведники? Какое эшо прекрасное мъсшо, кошорое Богъ опредълишъ для

ихъ пребыванія? Въ Св. Писаніи мъстопребываніе человіка въ другой жизни выражаещся весьма различными наименованіями. Оно называешся иногда лономъ Авраамовымъ: шакъ Імсусь Христось говоришь въ пришчв, что Лазарь отнесень на лоно Авраамле. (Лук. 16, 22.) Но сіе выраженіе, только однажды употребленное во всемъ Новомъ Завътъ, и пришомъ въ мѣсшѣ не-догманическомъ, озна- " чало що ощавление въ шеоль, или общемъ мъстъ всъхъ отшедшихъ изъ міра душъ, въ коемъ находились всв праведники вместе съ Авраамомъ. Поелику же Спасишель не далъ сему выраженію новаго особеннаго значенія, и не изъяснилъ, какъ должно понимашь его, буквально или иносказащельно: що оно мало служишть для объясненія Хрисшіанскаго ученія. Называется иногда раемь: такъ Іисусь Хрисшосъ сказалъ покаявшемуся на кресшь разбойнику: Днесь со лною будеши во раи, (Лук. 23, 42.) и Апостолъ Павелъ говорищъ о себь, что онъ восхищено было во рай. (1 Кор. 12, 4.) Но и сіе выраженіе не довольно опредъленно. Если оно не заимствовано изъ образа мыслей Евреевъ, кошорые подъ раемъ разумъли то же, что и подъ

190

Digitized by Google

лономъ Авраамовымъ: по конечно взящо изъ образа выраженія священныхъ Писателей ветхозавышныхь; а на ихъ языкв рай значишь садъ пріяпиный. (Быш. 2, 8. Еккл. 2, 5.) Следовательно сіе слово, бывъ перенесено къ выраженію будущаго жилища человъковъ, означаетть не сполько его мъсто, сколько пріятное состояние. Болье обыкновенное п употребительное выражение для сего есть небо, (Лук. 14, 15.) и подобныя ему: царство небесное, (Іоан. 14, 2.) доль Отца небеснаео, (Іоан. 14, 2.) Іерусалимо небесный, (Евр. 12, 22.) и проч. Опсюда образовалось понятіе о трехъ небесахъ, изъ коихъ первое небо воздушное, второе звъздное, а третие высщее, называемое небеса небесь, (Псал. 115, 8.) гдъ живетть самъ Богъ и Ангелы, и это-то небо, говорять нъкоторые, будетъ жилищемъ и для праведныхъ людей. Но св. Іоаннъ, который говоритть подробно о будущемъ состояния человъковъ, въ откровения своемь видель, что новый Іерусалимо, въ коемъ должны поселиться избранные Божіи, сходило св неба; (Апок. 25, 2.) слъдователь. но жилище ихъ не можешъ бышь на небъ. Есинь ли небо третие, какъ его обыкновенно

191

понимающть, или нъшъ, сего еще никщо не доказаль. Богь живенть не на одномъ небь. но и вездъ; равно и сошворенные духи не существуютть въ какомъ-либо определенномъ пространствь: слъдовательно подъ небонъ н подобными выраженіями не льзя разумыть завсь какого-нибудь особеннаго мвста. Еще древніе св. Ощцы \*) замъшили, что подъ словомъ небо иногда должно въ Св. Писаніи разумъть высшій духовный міръ, міръ Ангельскій, ию есшь, царсшво всъхъ духовно-нравсшвенныхъ существъ, въ коихъ живенть Свящый и во свящыхъ почивающій. Въ семъ значенія употребляется сіе слово и въ Лисаніи. (Іов. 15, 15.) Сіе значеніе, кажепися, можно распространить на всъ тъ мъста Писанія, гдъ говоришся о небъ, какъ наслъдіи и обищели праведныхъ людей. Посему взойши на небо. вниши въ царсшво небесное, въ небесной Іерусалимъ, значить будетть то, что люди,

\*) Такь разумѣюнь небо въ 1-мъ сшихѣ Вышія: Григорій Богословъ, Авгусшинъ, Дамаскинъ. Авгусшинъ особенно часшо принимаешъ небо въ семъ смыслѣ. См. De sermome Domini in monte. lib. 2. de peccato orig. cap. 23. idem lib. 83. quaest. 29. какъ существа нравственныя, войдушъ въ сисптему духовнаго міра, въ рядъ другихъ духовныхъ существъ, въ составъ великаго нравственнаго царства Божія. И такъ всъ показанныя выраженія не опредъляютъ мъста, въ коемъ будутъ находиться праведники. \*)

Вообще нъпть нужды переносить жилище блаженныхъ людей въ въчностии въ какія-либо высшія, неизвъстиныя страны: оно буденть ближе, нежели какъ мы обыкли представлять себъ; мы и въ новой жизни такъ же будемъ обитать на землъ, какъ и теперъ на землъ обитаемъ. Сіе подтверждается слъдующимъ: св. Апостолъ Петръ, говоря о кончинъ настоящаго міра, огню блюдомаго до великаго

\*) Здёсь надобно замётить то, что мы не разрёшаемъ, гдё теперь находятся души святыхъ до воскресенія ихъ тёлъ; поелику самый образъ бытія ихъ безъ тёлъ для насъ непостижимъ, и занимаютъ ли онё какоелибо мёсто, или нётъ, гдё и какъ-сего никакимъ понятіемъ и выраженіемъ опредёлить не можно; но мы разсматриваемъ, въ какомъ мёстё онё будутъ находиться по соединеніи съ тёлами, гдѣ будутъ не души, а люди святые обитать въ продолженіи всей безконечной вёчности.

аня Господня, присовокупляеть: нова же небесе и съ нимъ новы зелли по обътованию Божію гаемб. (2 Петр. 3, 13.) Здъсь слова, земля, нельзя разумыть въ смысль переносномъ: ибо въ спихахъ 5.6. и 7. земля не въ переносномъ смыслѣ принимаепися. Ту же мысль ушверждаеть св. Іоаннь, который говоринть. что видълд новое небо и новую землю. (Апок. эл, л.) И такъ Писаніе говорилть, что будеть нъкогда новая земля, послъ сожженія шой. на которой мы теперь обитаемъ. А если будешть новая земля: шо конечно не для другикъ какихъ-либо существъ, а для человѣковъ, котпорые по самой сущности своего тъла всегда съ нею соединены неопілучно; ибо оно изъ земли и образовано. Сія земля, называемая новою, конечно не будешъ совершенно новая по самому существу своему, (подобно тюму, какъ и швла наши возсшанушь не новыя, но шв же въ сущестивъ своемъ) а будентъ полько обновлена совершенно, и, шакъ сказать, перепиворена изъ прежней, шакъ чшо въ сосшавъ ея. возмешся шолько що, чшо было въ существъ прежней лучшаго и чиствишаго. Сію мысль ясно подшверждаеть Пророкъ, говоря, что вся яко риза обстиаюто и только измепятся, (Псал. 101, 27.) и Апосшоль Павель, копторый сказываенть, чшо вся настноящая иварь съ забопливосшію ожидаенть не ужичноженія, но славной перемѣны на лучшее соспояніе. (Рим. 8, 19-21.) Посему па же самая земля, на копторой мы шеперь живемъ, но шолько обновленная, буденть жилищемъ нашимъ и въ новомъ мірѣ.

Но не унижаешся ли симь понящіе блаженешва, которое мы обыкли составлять. предспавляя, чшо человъкъ будешъ не на земль, а на небь? – Нъшъ: ибо все ио, чию мы могли бы вообразишь для себя прекрасныйшаго на небъ, будетъ на сей землъ; и если вамъ, желающіе неба, жаль того, что вы въчно будение жиннь на земль, а не на небь, то знайте, что эта земля буденть, такъ сказашь, небесная, или лушие, это буденть земное небо. Вида и состоянія новой земли іны конечно никакъ опредълить теперь не MOH жемъ: шолько безъ всякаго ограниченія и сомнънія можемъ сказашь, чшо она будешъ прекрасна во всъхъ опиношеніяхъ, какъ дъло рукъ Божінхъ, неоскверненное и неискаженное злоупотпребленіемъ живущихъ на сей разумныхъ шварей. Въ ней уже не буденть того неустрей-

спива, конторое внесь въ царсинво вселенной самь его владыка, человвкъ, описшупленіемь ошъ закона Божія, и которое потомъ злоупотребленіемъ непресшаннымъ всъхъ вещей умножилъ до шоло, чшо вся земная тварь даже донынь воздыхаеть и бользнуеть, повинувшись неволею сцеть его. (Рим. 8, 22.) Печать суеты и тавнія, которая теперь лежить на каждой земной вещи, уже шогда не будепть оскорблять его взора напоминаніемъего неправды и собственнаго жребія плънностии. Въ день, кошорый Богь предуставиль для совершенія своихъ великихъ плановъ о человѣкѣ; въ день свободы чадъ Божіихъ чрезъ Іисуса Христа, и она освободится ото тяжкой работы истленія. (Рим. 8, 21.) Сін взаимныя боренія силъ природы, сіи превращенія, которыя шеперь шакъ часшо ужасающь наши взоры, превратятися въ стройное теченіе всъхъ вещей къ единой всеобщей цъли. Милліоны существъ, которыя теперь раждаются И умирають, появляются и уничтожаются, однв другія замъняя, однъ другія истребляя, снова явятся въ совершеннъйшемъ видъ, къ лучшей жизни. Тогда, можепть бышь, осуществятся на самомъ дълъ ть гаданія, ть иде-

ЧАСТЬ ХХХІУ.

13

алы, какіе составляли себъ всъ народы о золопомъ въкъ, о лучшемъ мірь, или шь предспавленія, въ коихъ Пророки чувственно изображали славное и мирное царство Мессіи: На мъсто тернія будеть расти кипарись, и вмвсто крапивы взойдеть мирть; (Иса. 55, 13.) волки и агнцы будуть пастись влеть, и лево како воло будето всть плевы, и зыва землю како хльбо; не повредято и не погубято ни одной твари. (Иса. 65. 25.) Въ сіе новое и прекрасное царство природы человѣкъ опять введется Творцемъ своимъ, какъ царь и владыка. Право господства, данное ему при самомъ созданіи, но потомъ потерянное, паки возвратится ему во всей полношъ; и вся природа будешъ приносить ему, какъ дань, всъ свои произведенія, и къ его жизни и удовольствію направлять вею свою дъяшельносшъ.

Но человъкъ не довольствуется пріяшнъйшимъ ошношеніемъ другихъ существъ къ своей чувственной частна онъ ищетъ и желаетть отношенія высшаго, духовнаго, общенія съ другими, подобно ему разумными и правственными существами. Въчное уединеніе, удаленіе отъ другихъ подобныхъ существъ, даже среди

величайшихъ удовольсшвій, для него шягостно. Ему надобно изливать изъ сердца свои чувства: ибо иначе онъ своею полнотою отяготять и подавять ero. Посему ero сердце всегда ищеть другаго сердца, съ которымъ бы могло делишься ими; и сія склонность къ общенію споль сильна въ человвкъ, что въ настоящей жизни даже несчастие, бывъ дълимо съ другими, облегчаепися, и едвали не пріятнье бываетть самаго благополучія уединеннаго. Чъмъ болъе человъкъ выходишъ изъ состоянія дикости и необразованности умственной, тъмъ сильнъе въ немъ раскрывается поптребность, сообщаться съ другими. Самъ Богъ общишеленъ; ибо создалъ разумныя швари, коимъ бы могъ открывать свои совершенства: и человъкъ, будучи подобнымъ Ему, не можешъ не желать общенія съ другими, подобными себъ существами. Сіе благородное желаніе, сія потребность человъческаго естественная сердца, для праведныхъ людей и будешть удовлетворена самымъ лучшимъ обществомъ, въ коемъ они поставлены будущъ въ новой жизни.

И вопервыхъ каждый святный человѣкъ войдепть въ пріятниващее соотношеніе со всѣми другими святными людьми, и всѣ они со-

сплавялить на новой земль одно прекрасное обшество. Еще изъ язычниковъ мудрейшие Ħ лучшіе, руководясь однимъ разумомъ и внупреннимъ чувствомъ, признавали за истину то, что въ будущей жизни они увидяпть другихъ мудрыхъ и добродъшельныхъ мужей всъхъ временъ и ивсть, соединятся съ ними, и войдущъ въ пріятнъйшія связи и отношенія \*). Увъренность въ семъ была какъ нъкій уптышительный лучь свъта среди мрака язычества для всъхъ шъхъ, кои образомъ мыслей и дъйсшвій возносились выше обыкновеннаго круга. Въ самомъ дълъ, для чего человъкъ поставленъ здъсь въ столь тъсномъ отношения къ другняъ, чпю безъ нихъ не можешъ продолжать своей жизни, или по крайней мъръ ею наслажлаться? Для шого ли, чтобы, соединясь съ ними птеснейщими узами, вдругь прервать ихъ, и навсегда забышь о шъхъ, съ коими онъ наслаждался вмъсшъ быщіемъ своимъ? Для пого ли самаго природа, вмъсшъ съ рождени емъ человъка естественнымъ, а законъ Божій, вивств съ рожденіемъ нравственнымъ, или съ развитиемъ въ немъ ума и воли, привязываетть его особенными чувствами любви КЪ \*) Plat. apologia Socratis. Cic. Cato maior, c. 23.

нъкошорымъ людямъ, даешть ему познашь на земль сладость чистаго дружества, удовольствіе благотворенія и благодарности, любовь ошеческую и сыновнюю, чтобы онъ, испышавь сін чувсшва и ихъ сладосшь, пошомь ошказался ошъ нихъ на всю въчносшь, и разо- « рваль всв связи, кои здесь соединяющь людей взаимно? Такъ разумъ съ довольною върояпиносилию гадаенить о будущемъ взаимномъ общения людей, смотря по образу и согласию ихъ чувствъ и дъйствій. А Вожественное Откровеніе спюль ясно увъряенть въ семъ каждаго, что въ Христанинъ и малъйшей твни сомнѣнія о семъ осшаващься не можешъ Самъ' Інсусъ Христосъ въ слухъ всъмъ людямъ сказалъ, что лноеіе отв востока и запада пріидуть, и возлягуть вывств сь Авраамомь, Исаакомв и Гаковомв во царстве небесномв. (Машо. 8, 11.) Онъ же, предъ своимъ исходомъ изъ міра, молился Опщу небесному, чтобы всъ върующіе въ Него удостоены были соединиться съ Нимъ и между собою. (Іоан. 17, 21, 24.) То же пошомъ свидътельствовалъ св. Павелъ, говоря, что посль всеобщаго суда върующіе во Інсуса Христа будуто всееда съ Господомъ, (1 Өессал. 4, 17.) и

слёдовашельно будушъ всё вмѣсшѣ; и сіе онъ именно говорилъ для шого, чшобы шакою мыслію еще шеперь же они ушѣшали другъ друга. (ст. 18.) Самое единство мѣсшопребы-, ванія на землъ обновленной что иное подпверждаетъ, какъ не то, что люди, которые удостоятся на ней жить, будушъ во взаниной связи, подобно настоящей, только

пверждаеть, какъ не то, что люди, которые удостоятся на ней жить, будуть во взаниной связи, подобно насшоящей, шолько чистьйщей? И шакъ каждый праведникъ не буденть уединенно наслажданься въ новомъ міръ своимъ блаженспівомъ, но соединишся самымъ шъснымъ и неразрывнымъ союзомъ со всъми шъми, съ коими еще здъсь соединяють его узы чистой любви и добродътели. Cie новое общество доставить его душь самое возвышенное и наипріятньйщее удовольствіе, съ кошорымъ почши ни сколько не моженть ишпи въ сравнение все, чщо шеперь можно найши въ лучшемъ человъческомъ обществъ пріяшньйшаго и прекрасньйшаго. Пріяшно шеперь быть въ союзъ дружества, дружества исшиннаго, когда сердца соединяются неразрывными узами взаимной дюбви и нравспивеннаго уваженія, по побужденіямъ и цвлямъ санымъ благороднымъ и добродътельнымъ; или пріяшно находипься въ какомъ-нибудь благо-

201

чесшивомъ и Богобоязненномъ семейсшив, котораго всъ члены имъюпть однъ мысли, однъ желанія, однъ цъли, всъ любять другь друга. и дъйствують по закону добродътели ко взаниному благу. Но шамъ всъ свящые, не шолько знаемые въ здъшней жизни, не шолько шъ. коихъ здъсь соединяли взаимные узы любви, но и всъ незнаемые, жившіе одинъ ошъ другаго въ самомъ великомъ разсплояния по мъсплу и времени, всв соединятися какъ друзья, какъ братья, и составять одно избранное общество. Тысячи святыхъ Божінхъ, о которыхъ мы знаемъ по славъ ихъ въры и любви къ Іисусу Христу, наши первые прародители, древніе Папріархи, Пророки, Апосшолы, Мученики, Исповъдники, шысячи шысячь совсъмъ неизвъслиныхъ намъ и угодившихъ Богу въ безвъстинослии, всъ будушъ познаны взаимно, обымушть другъ друга съ радостню, войдутть во взаимное единеніе, и составять одно свяшое семейство, чистъйшею любовію неразрывно связуемое. Ни одна спірасшь, ни одинъ порокъ не буденть имъпь мъсша въ семъ обществь: нечистыя сердца, человьконенавистныя души не внидушъ въ него; а еслибы и вошли, що не нашан бы въ немъ никажето

удовольснивія: ибо любовь и добродівшель, царсшвующая въ немъ и сосплавляющая душу его, для нихъ несносна. Тамъ въ каждомъ членъ его мы найдемъ и самаго добродівшельнаго друга, и искренняго собестаника, и нъжнъйшаго браща; каждый будешъ сшарашься о благъ и удовольснивія другихъ, и всъ вмъсшъ однимъ сердцемъ и языкомъ будушъ славищь милоснъ и дюбовь всеблагаго Бога.

Радосшно буденть для свящыхъ, бышь въ единомъ нераздъльномъ союзъ на землъ со всъми другими праведными людьми; но этого еще мало: они войдупть шогда въ сообщество съ другими высцими существами, въ ближайтее общение со святными Ангелами, и всъми блаженными обишашелями другихъ небесныхъ міровь. Сего позволяющь ожидань и надьящься върно и разумъ и Слово Божіе. Всъ разумныя и свободныя существа, гдъ бы онъ ни обишали, сколь бы высоки и совершенны ни были, составляютть единое великое царство, коего царь и глава-еспь Богь. Первый изъ Херувимомь, всегда предстоящій лицу Божію, и послѣдній изъ человѣковъ, супь равно члены сего нравственнаго царства; всв они имъюпть одинакую духовную природу-изъ разума

и свободной воли состоящую, одинь законьисшины и свящосши, одну цъль бышія и дъйствія-нравственное совершенство и блаженсшво съ нимъ соединенное. Таковое ихъ нравситвенное единство между собою болье, нежели въроящнымъ дълаещъ що предположеніе, чию они могупть и должны имѣпь различныя соотнотенія. Иначе что бы это было за царспиво, котораго члены совсъмъ не знающъ и никогда не могушъ знашь другъ друга? Чрезвычайное отдаленіе, раздъляющее ихъ, не можешъ препяшсшвовашь сему: оно велико кажешся полько по оппношению къ движенію нашего грубаго шела и всёхъ шель, на земль находящихся. Но наша душа еще и въ шълъ находясь, можешъ въ одну минуту перелетать сіе пространство; и, кто знаешъ, не шакъ ли скоро могушть перелешашь къ намъ въ другомъ мірѣ живущія существа? не такъ ли скоро будутъ двигаться и наши будущія тонкія тела по воскресени? Самая физическая связь и взаимное дъйспивіе и воздъйснивіе планениъ и всѣхъ міровъ небесныхъ, кошорые, конечно, сущесшвуюшъ не сами для себя, а для нравспивенно-разумныхъ сущесшвъ, ушверждающъ мысдь о вза-

204

имной связи и сооппношении ихъ обищащелей: иначе въ мірѣ вещественномъ существовало бы болье согласія и порядка, нежели въ духовномъ. Правда, человъкъ, пресптупивъ всеобщій нравственный законь, котторый исполнять онь быль обязань, и возмутившись протинвъ верховнаго Царя своего, вышелъ изъ всеобщаго единенія Его великаго царства, и сдълался опиступникомъ: но еще не понперялъ совершенно возможности, при содъйствии безконечнаго милосердія, чрезъ раскаяніе и исправленіе паки возвращиться въ него, и опять занять прежнее мвсто и состояние въ чинъ разумныхъ существъ; и если кто изъ насъ дъйствительно возвратится, тотъ безъ сомнѣнія опятнь будепть приняшть ими въ блаженное съ собою единеніе и общеніе. Нъкоторые начатки сего общенія и теперь уже ошкрывающся: ибо и въ сей жизни, когда человъкъ еще не можешъ совершенно совлечься гръховной нечисшоппы, блаженные духи снисходящь изъ ощаленныхъ небесныхъ жилищъ на оскверненную гръхами нашу землю, для посъщенія насъ-своихъ брашій по природь, и входять въ тайное невидимое общение со всъми людьми, а съ лучшими изъ нихъ даже

въ ближайшее и ощушишельное для чувства, не шолько внутренняго, но и внѣшняго. Исторія Церкви, какъ шакого общества человъковъ. кошорое по духу своему и нравсшвенному совершенсшву, близко подходишъ къ общесшвамъ Ангеловъ, представляеттъ великое множество опытовъ такого ощутительнаго общенія ихъ съ человъками. Въ ней мы видимъ, какъ небесныя оныя существа приходять изъ своего міра на служеніе человъкамъ, (Евр. 1, 14.). наставляють ихъ въ истинъ и добродътели, просвъщаютть умъ и укръпляютть волю къ содъланію добра, (Дан. 9, 21.) охраняють ихъ въ пушяхъ жизни оптъ прешкновенія и паденія, (Быш. 16, 7-12.) и даже сопровождающть во исходъ ошть здъщней жизни. (Лук. 16, 22.) И чъмъ выше какой-либо человъкъ восходишъ по сшепенямъ духовнаго совершенства, чъмъ болье чрезъ умерщвление на земль плоши гръха совлекаешся праха и шльнія; шъмъ болъе и яснъе оппкрывается общеніе съ нимъ пренебеснаго міра. Если же и щеперь, когда сшолько находишся препятиствій, когда человѣкъ, сколько ни приближаешся къ своему небесному отпечеству, но все-еще живетть внь его, въ чуждой и неестественной себь

206

обласши чувственности, если и теперь возможно и есшь общеніе духовнаго міра съ человъкомъ: що, когда сін препяшспивія уничшожашся, когда люди, рышишельно возжелавшіе повиноваться воль верховнаго Законодателя, по Его милосердію введены будупть опять во всеобщій порядокъ царства Божія, и сделающся его членами, конечно, и сіе общеніе еще болье утвердится и увеличится. Посему Апосшоль Павель, ушъшая нъкошорыхъ благочестивыхъ людей въ бъдствіяхъ, и величая ихъ подвигъ въры и терпънія, говорилгъ, что они приближились къ великому ераду Бога живаго, Герусалиму небесному и тмамб Ангелово великой церкви встхъ первородныхо на небесахд. (Евр. 12, 22, 23.) И какъ скоро въ нихъ сіе плѣнное, еще удерживающее ихъ въ странъ чуждой, облеченися въ нешлъніе, и они опять внидуть въ небесное свое отечество, и станутть въ прежнемъ чинв, изъ коего ниспасли; по безъ сомнѣнія войдушъ и въ шъснъйшее сооппношение со всъми его гражданами. Тьмы темъ безсмершныхъ духовъ примушъ щогда человъка въ свое великое семейство, обымулгь какъ брата, будушъ служищь ему, вмѣсшѣ раздѣлящь съ

207

нимъ чувспива любви и благодарносити къ Богу, своимъ участиемъ болѣе и болѣе ушверждань его въ дѣяшельномъ Ему служенія. Не нужно говорищъ, сколь пріяшно будешъ для каждаго праведника, всшупишъ въ сіе общество. Если и общесшво свящыхъ людей, кошорые всегда ниже Ангеловъ, чрезвычайно пріяшно: що кольми паче общество сихъ высшихъ существъ, столь давно ушвердившихъ себя въ любви къ Богу и свящостии.

Но особенное блаженство, которое въ въчной жизни оппвнъ будетъ вливаться въ душу праведныхъ, будетъ состоять въ общенія сь Інсусомь Хрисшомь, по Его человьческой природь. Мы не можемъ опредъленно сказать, было ди сіе первоначально предопредълено человъку при его сошворении: но несомнѣнно должны вѣрипь, что послѣ возстановленія падшаго рода челов'тескаго, сей высочайшій видъ блаженства получать всъ чада правды и освященія. Іисусъ Христосъ, единородный Сынъ Божій, принявши наше естеспво, и сдълавшись подобнымъ намъ человъкомъ, такъ возлюбилъ насъ, что, такъ сказапь, не можешъ остапься безъ насъ, или лучше, насъ оставитъ безъ Себя, и пребы-

вая Божествомъ своимъ всюду, вместь съ Опщемъ и Святымъ Духомъ, по своему человъчеству возжелалъ всегда быть съ человъками, которые только Его любятъ: 603любль своя сущія во мірв, до конца, или, можно сказать, до безконечности возлюби ихд. (Іоан. 13, 1.) Посему предъ опшествіемъ своимъ изъ міра Онъ торжественно и пламенно молился Отщу своему о томъ, чтобы Его ученики и всв вврующие въ Него словесе ихб ради, были удостоены въчнаго съ Нимъ пребыванія: Отсе, ихже дало еси Мит, хощу, да идъже есль Азб, и тіи будутб со Мною. (Іоан. 18, 24.) Зная же, что Отецъ всегда Его послушаешть, (Іоан. 11, 42.) Онъ, при наступлении разлуки съ возлюбленными и другами своими, и самъ съ особеннымъ чувствомъ обращалъ взоръ на сіе будущее единеніе съ ними, (Машо. 26, 29. Марк. 14, 25.) и имъ между другими уптъшеніями, кои изливаль въ скорбныя сердца ихъ, указывалъ Ha. сіе преимущественнымъ образомъ. Да не смущается сердце ваше, говориль Онъ имъ; Я иду къ Опцу только для того, чтобы цеотовать вамо место въ новомъ мірь, и потомъ паки пріиду и поиму васо ко Себь

да, илъже если Азб, и сы будете: (Іоан. 14. 1-3.) не оставлю васъ сирыхъ, пріиду ко вамо: вы петаль имате нынь, паки же изрю вы въ день въчности, и возрадуется сердие ваше, и радости вашея никтоже sossuemo omo saco. (Ioan. 14, 18. 16, 22.) Посему и святые ученики Его, вкусивши опть Него силы грядущаго въка, между прочимъ сею же небесною надеждою всегдашняго соединенія съ Інсусомъ Хрисшомъ ушъшали и услаждали и себя, (Филипп. 1, 23.) и всъхъ върующихъ. (Өессал. 4, 17.) И шакъ несомнънно, что въ въчномъ царствъ Божіемъ всъ любящіе Господа Інсуса Хрисша соединяшся съ Нимъ, и соединящся на въки. Въ семъ соединеніи и общеніи съ Нимъ будешть состоять, безъ сомнѣнія, самый выстій степень ихъ блаженсшва. Ибо не высочайшее ли счастие для праведника, видъть непрестанно Того, кшо любишъ всъхъ человъковъ любовію безконечною, кто по сей единой любви принявъ наше есплеспиво, искупилъ насъ своею кровію ошъ грѣха и смерши, побъдиль за насъ и для насъ смершь и адъ, возврашилъ намъ упраченную невинность и добродътель? ви**дышь человъка**, но свяшъйшаго всъхъ Херу-

вимовъ и Серафимовъ, въ коемъ живето вся полнота Божества, (Кол. 2, 9.) усвояющаго и раздъляющаго свои заслуги предъ Богомъ всъмъ своимъ брашьямъ по человъчеству? видыть Того, кого душа еще здъсь возлюбила. такъ, что для Него все вывняето во цметы, (Филипп. 3, 8.) что ничего столько не желаепть, какъ бышь съ Нимъ, и наслаждашься Его лицезръніемъ? Если святые люди еще и теперь не видъеше Его любять, и на Него не зряще, върующе же, радуются радостію неизелаголанною: (1 Петр. 1, 8.) то какое чувство радости преисполнитъ ихъ тогда, когда темное облако въры прейдетъ, и они узряшь незаходимое Солнце правды, во всей Его красотть и величіи! Чувство сея радосши можно нѣкоторымъ образомъ опредѣлишь чувствомъ Апостоловъ, когда Іисусъ Хриспюсъ, дабы предварительно показать свое сосшояние по человъчеству въ будущемъ міръ, преобразился предъ ними, и они, забывъ все земное, въ полноптъ чувства восклицали: Добро есть наль здъ быти. (Лук. 9, 33.) Такъ добро будеттъ всъмъ святнымъ душамъ, постоянно и въчно пребывать вкупъ съ Іисусомъ Христомъ въ Его царственной славь.

Собравши къ Себв всъхъ върующихъ, какъ чадъ своихъ, или какъ браний, въ коихъ самъ буденть первороднымь, Онь непресшанно буденть назиданть и возвышанть и ихъ внутреннее благо. Какъ исшина и исшочникъ исшины, буденть, безъ сомненія, насшавлять ихъ видимо, открывать тайны Божественнаго царспива, и научащь небесной мудроспии; будепть раскрыващь волю Опца своего предъ ними, и направлящь ихъ своею благодащію къ скорвишему и двящельнъйшему ея исполнению. Такимъ образомъ Онъ будешъ для нихъ, въ новомъ рав, исплиннымъ древомо животнымо, (Апок. 22, 2.) дающимъ во всякое время и всъмъ сладчайние плоды жизни и блаженсшва. Не будемъ ли въ въчной жизни видъпъ Інсуса Христа и по Его Божественному естесшву, нераздельно съ Опщемъ и Свящымы Духомъ, или, чшо що же, не будемъ ли шамъ видъть Бога въ существъ Его, такъ, какъ Онъ есшь? Въ Св. Писаніи есшь много мѣсшъ, въ коихъ, по видимому, объщаетися лицеоръніе Бога въ будущемъ мірь. Такъ св. Іоаннъ. говоринть върующимъ: Возлюбленнии, нынъ tада Божіи есльы, и не у явися, сто будель: выны же, эко, седа леится, узримо Его, **ЧACTE XXXIV.** 14

акоже есть. (1 Іоан. 3, 2.) И Апостоль Павель ушверждаешь, чню шогда, когда преймень въ новую жизнь, изрило Бога лицело ив ханц, (1 Кор. 13, 12.) усвояя впроченъ сіе преимущество одникь свящымь Божінкь: но говорнить, чию кромв ихо никто не узрито Господа. (Евр. 12, 14.) Самъ Спаснитель шакже говорнить о семь, и даже заключаеть преимущественнымь образомь блаженсиво человька въ семъ видьнін Бога: Блажени листіи сердцемо, яко тіи Боға узрято. (Маше. 5, 8.) На основания сихъ и подобныхъ мъсшъ у многихъ составилось мнение, чию праведные въ новомъ міръ будушъ дъйсшвишельно видеть Бога шакъ, какъ теперь видимъ какой-либо предмешъ, внъ насъ находящійся, и изъ сего лицезрвнія Его получащь величайшее благо. Но шаковое вильніе Бога, видение существа Его, въ Писания не объщается. Изъ мъсшъ Писанія, въ койхъ о семъ видени говоришся, некошорыя должно ошносипь не къ Богу собственно, но къ Богочеловъку, Інсусу Хриспу, на примъръ 1 Іоан. 3, 2., чию видно изъ спиха 5., какъ мы преждо сіе замънили, и слъдовашельно здъсь говоришся о видьнік Інсуса Хрисша, поколику

Онь, по своему еспесинку человическому, дияспненинельно буденть съ нами. Моженть бынь накъ же должно разумъщь и Евр. 12, 14. Если же иныхъ мъспть и не ониноснить къ Інсусу Хриспиу; пю все нельзя приняшь иху въ буквальномъ выъ смысль. Въ Вешкомъ Завыть видьніе Бога почли въ шъхъ же сач ныхь выраженіяхь нередко приписываенися лю? дямъ: но въ самомъ дълъ они не видъли Его въ Его сущносния. Такъ Маное, послъ явленія ему Ангела Господня, говоришть, чино видело Боеа: (Суд. 13, 22.) но очевидно, что онъ существа Его не видъль; ибо до самаго оптествія Его онъ и не зналь, кито есть сей Чилный, являвшийся ему, и почишаль Его за просшаго человъка. Такъ и о Монсев, товоришся, что онъ беструеть съ Боголь лицемо ко лицу, како беструсто со другомог (Исход. 33, 11.) но онъ самъ тогда же просингь Бога, чнюбы показало ему Себя самого; (сп. 13.) но и-тюгда онъ не видель лина Его, а шолько задняя Его, шолько слъды Его присупистивія, безъ сомнѣнія, особеннымъ какимъ-либо образомъ ознаменовавшатося въ природъ видимой. Вообще какъ можно видъшь Вога? Онъ есшь духо (Іоан. 4, 24.) въ стро-

жайшень внаменовании сего слова: сладованельно не подлежникь никакому чувошвенному зрению: Онъ безпределенъ, существуетъ везла: сладованиельно. конечный взорь; ограния чинающийся всегда. предълами, не можель об. неють Его. Сколько: бы ин совершень быль въ новоки швав органъ нашего зрвніну но онь, безь сомнанія, не изпанника въ сущносния своей, я буденть подлежать штымь же законань, какимъ и плецерь, подлежнитъ, слъдовавельно буденть видънь пюлько по, чню суиествуенть въ просмранствь, полько ливлесное. Въ самомъ Писанія Богъ называетися. невидильний, (І Тим. І, І7.) живищиль во свыть неприступномы и для самыхъ Херуч вимовъ и Серафимовъ, шакъ чшо они ошъ сего свыша закрывають свои лица; (Иса. 6, 2.) упверждается о Немъ, что Его никто никоеда не видель, (Іоан. 1, 18.) и видеть не можето. (1 Тим. 6, 16.) Посему объщаемое видение Бога мы не можемъ принимащь ВЪ шомь смысль, какой обыкновенно соединяемь съ словомъ, видъть, но въ смыслъ переносномъ, перенося выраженіе дъйспивія чувственнаго къ дъйствію духовному. Именно: мы будемъ видъть Бога не окомъ тълеснымъ, но

Digitized by Google

215

окомъ душевнымъ, которое есть умъ: то ёсть, будемь познавать Его вь новой жизни, и познавалиь върнымъ, осебидныло образоми, въ пронивоположность настоящему гадательному познанію о Немъ. Въ семъ шочно значени разумълъ видъніе Вога и Апостоль Павель. (1 Кор. 13, 12.) Такъ взъясняли его большею частію и Отцы Церкви. \*) Особенно ясно и опредъленно говоришь о семь Августинь: Что знасить, видьть Вога миземь ко лици, како но то, сто говорито Апостолд, то всть, познавать Его, какв и я познань, познавать истини и славу Его, познавать Отца всемоецщество, Сына премудрость, Духа Святаео блаеодать, и проч. \*\*) Слъдовашельно сіе видъніе не есшь какой-либо особенный видь блаженства, но топть самый, о копторомъ мы сказали въ началь, когда говорили о возвышении нашего будущаго познанія о Богь, Его дълахъ и совертенствахь.

Съ сими видами блаженства, конторымъ \*) Ириней, кн. 4. гл. 37. Оригенъ, пропивъ Цельса 1, 7. Асанасій, Слово пропивъ идоловъ, Өеофидакть, на 1 Кор. гл. 13. \*\*) Августинъ, De triplici habit. сар. 4.

булушть наслажданныся праведные въ въчносния. буденть соединена двяшельносшь, сообразная съ ихъ будущимъ свойсшвомъ и сосщояніемъ-Хоптя Св. Писаніе говоришь о праведныхъ, чню они въ будущей жизни посиото оптъ встхъ дълъ и прудовъ своихъ; но сего не должно разуменны шакъ, чшо они погрузянися въ совершенный покой и бездъйснивіе, какъ думающь въкоторые. Великая суббоща въчносния, въ кошорую внидушть върующіе въ Інсуса Хрисша, не можешть бышь подобною суббошь Іудеевь, и не будешь исключашь занящій, сообразныхъ съ ихъ свойсшвомъ и познаніемъ, Хонія Писаніе ничего не говоришъ о семь ясно: но изъ всего шого, чшо сказано прежде о внушреннемъ и внъшнемъ соспояни будущаго человъка, само собою вытекаеть по заключеніе, чно святые Божін въ новомъ мірѣ будупть имѣпь сообразную себв двящельность, какъ но душе, шакъ и по шелу. Что они тогда будуть деятельны по душів, сіе ясно видно изъ шого, что сказано было о возвышении и усовершенствованін ихъ душевныхъ силъ: ибо сіе необходимо предполагаенть двяшельность ума и воли. Вообще жизнь души, по самому существу ея,

состнонить въ далиельносния; безъ нея они мершва, шакъ же какъ мершва природа безъ движенія; а гдв нвить жизни, шамъ ивить и блаженства. Но сія внутренняя дъятельноснь необходимо должна выражалься и во визлиней частия человъка, въ его пгълъ, поколику душа съ нимъ соединена самымъ неразрывнымъ союзомъ. Припомъ оппношение человъка къ друтимъ существамъ, между конин онъ будешъ носшавлень, нельзя предсшавнить безь извъсшнаго рода дъйствій. Посему необходимо надобно заключить, что на новой зежль, у новыхъ человъковъ будущъ своего рода занящія и упражненія, въ конкъ буденть выражащься ихъ внутренняя жизнь. Но въ чемъ будутъ состоять, какого рода будуть сін занятія, и въ какомъ опиношения къ занящаять настноящей жизни, Писаніе ничего не говорнить о семъ подробно и опредъленно, конечно для того, чтобы оставить болье мыста нашей въръ и надеждъ, безъ кошорыхъ вся добродътель на земль пала бы. Посему если что и можно сказащь о семь, ню не иначе, какъ только по заключеніямь разума; но это уже будетть невърно, неръшнительно, догадочно.

Дабы видыпь, какъ прудно для разума, ко-

Digitized by Google

на онь, безь руководстива Слова Божія входинь въ область въчносния, находинь шамъ несомнѣнную исшину, разсмошримъ нѣкошорыя мавнія о семь людей, любившихь просипираннься мыслію за предвлы насшоящей жизни. Знаменшпый Шведенборев, разоуждая о ввиносини, говорнить, что, шакъ какъ будушая жизнь есшь не чшо иное, какъ продолженіе настоящей, то тамъ человъкъ будещъ все по же дълапь, чпо здъсь дълаепть; именно онъ буденть и тамъ пипь и вспр, ходить и сидъть, спапь и бодретивовать, наслаждаться супружескими и семейспівенными удовольспивіями, пючно шакъ же, какъ и здъсь; въ новомъ міръ, прибавляешъ онъ, будешъ для людей все що же, что теперь для насъ нужно, горы и ръки, рощи и сады, домы и храмы, города и царства, въ нихъ науки и ПИсашели, должносши, шорговля и проч., съ шъмъ только различіемъ, что все сіе буденть происходишь лучшимъ и совершеннъйшимъ, или, какъ онъ выражаетися, духовнымъ образомъ \*). Но сіи мысли, не смотря на пто, что сей мужь усвояеть себь особенное общение съ \*) De ultimo judicio et mundo spirituali, § 32. 37. pag. 13.

міромъ невидимымъ, не заслуживающъ въродтія. Нъкоторыя изъ нихъ явно протпворъчанть Писанію, кошорое говоришь, чшо по воскресении не будешть для свящыхъ людей ни глада, ни жажды, (Апок. 7, 16.) чно памъ уничтожится и брашно и срево, (1 Кор, 6. 13.) что такь ни женатся, ни посягаюто ни въ какомъ совершеннъйшемъ смысль. (Маше. 22, 30.) Вообще же почти всь сін роды занятій недостойны будущаго Ангело-подобнаго человъка: ибо ошносящся большею частію къ чувственности, и чувственносши низкой; въ новой жизни онъ не могушъ имъшь никакой цъли; онъ полезны полько для времени, но не для въчносши. Будущую жизнь нельзя предспавлящь продолженіемъ насшоящей во всъхъ отношеніяхъ. По ошношенію къ душь, конечно, насшоящая жизнь есшь нъкоторое начало будущей: ибо дуща еще въ ней раскрываетть свои вѣчныя силы, и начинаешь дъйсшвовашь шакъ, какъ она должна дъйствовашь чрезъ цълую въчносшь; она и шамъ осшаещся съ шъми же существенными силами и способностиями, какія здъсь имъеппъ, и съ шакимъ же ихъ направленіемъ, какое здесь получаеть. Но на-

стиоящее шьло наше, въ шомъ видь и съ шеми снойствами, какія шеперь имеенть, живешь шолько для настоящей жизни, сообразно съ насплоящею землею; посему и множество занящий, оппносящихся къ нему и его чувсплвамъ, вмъсптв съ смернию должны навсегда прекрашиныся. Для ввчносния дасшся намъ другое птъло, котпорое по самому сущеспиву своему не буденть имъннь весьма многихъ поппребностией птъла настноящаго. Посему другіе хоппя и переносять въ будущую жизнь занящія насшоящей, но шолько самыя луч-. шія и благороднійшія, имінощія предменномь болье чистое удовольствіе души, нежели шьла, и исключающь всъ птв занящія, кои относящся къ грубой и низкой чувственносщи. Такъ одинъ изъ новъйшихъ говоришъ, чщо на новой земль, въ новомъ человъческомъ обществь, каждый буденть занимать особенную должносшь и званіе; сообразное въ своими наклонностиями и способностиями, для общаго блага и счасшія; чпю многіе шамъ будупть упражняться въ наукахъ, какъ то: въ Философіи, Астрономіи, Исторіи и другихь, имъя всегда въ виду дальнъйшее чрезъ нихъ раскрыние дълъ Божихъ и благо человъковъ; чию

изь занящій будущей жизни не исключены булушь и Изящныя Искусшва: Живопись, Музыка, Поэзія, и пр., коими возбужлающся въ -душтв сладостныя чувснива высокаго и прекраснаго; чщо, наконець, попечение о живошныхъ, расшеніяхъ, и другихъ существахъ на вемль, о ихъ благь и совершенствь, по подобно Бога, о всемъ пекущагося своимъ промысломь, шакже буденть однимъ изъ пріяніивишихъ упражнений человъка въ въчности \*). Можно согласищься, что всь сіи занятія, бывъ направлены къ благой цъли, не недостойны человвка, какъ существа разумнаго и нравсипвеннаго, по крайней мъръ, въ наспоящемъ его состояни разсматриваемаго. Но надобно признаться, что вмъстъ съ ними необходимо вносишся въ въчность нъчно временное, суетное, тленное, что совсемь несообразно съ понящіемъ о человъкв, какъ существъ въчномъ. Вообще тъ, кои соспавляюнгь о семь понящія по заключеніямь своего разума, представляютть только идеаль жизни человъческой настоящей, временной, какова она должна бышь на сей земль, а не \*) Лафашеръ въ книгъ: Взгляды въ въчность, Письмо. 20.

черны жизни въчной. Но по тому самому. чито Слово Божіе намъ ничего подробнаго не ошкрыло объ образъ жизни и занящіяхъ люлей въ въчносши, мы и не должны проникащь въ сіе, а лучше занимащься со шшаніемъ шѣмъ, чшо оно предписало намъ для жизни настоящей. Только то въ семъ случаъ несомнънно, что всъ занятия праведниконъ въ въчносни будунть занянія возвышенныя, святыя, Ангельскія, всъ будушъ направлены къ большему раскрыщію дълъ и совершенствъ, а слъдоващельно и славы Божіей, къ большему нравспивенному совершенспиву ихъ самихъ, и ко благу всъхъ другихъ, существъ разумныхъ и неразумныхъ. Въ нихъ шогда буде́шъ выражащься внутреннее ихъ стремление къ добру, исшинъ и красошъ, сими будушъ ушверждашься и запечашлъвашься ихъ возвышенныя чувсшва и желанія. Не сосшавляя никакой для нихъ пляжесши, онъ будушъ однимъ изъ сладосшивищихъ источниковъ ихъ блаженства: ибо и здъсь возвышенныя занятія, направленныя къ славъ Божіей и благу человъчества, сщоль пріятны для великихъ дущъ, что, среди ихъ, онъ забываютть все земное

и временное, и не хоплять нувствовань ни нажести, ни утомленія.

И шакъ праведникъ, кошорый удосшонися получищь наслъдіе въчной жизни, будещъ наслаждащься всъми возможными благами въ полной ихъ мъръ. Всъ, какіе шолько можемъ представищъ, исшочники исшинныхъ удовольсшвій, внушреннихъ и внъщнихъ, сольющся во единый неизсякаемый пошокъ блаженства, искущій чрезъ цълую въсносшь, ощъ кощораго непресшанно будещъ упоящься его сердце и чувство.-Но дабы составишь еще полнъе изображеніе въчнаго блаженства, и не впасть въ какія-либо заблужденія касашельно его, вникнемъ еще въ нъкошорыя его свойсшва.

1. Всв вврующіе въ Господа, и съ сею вврою сообразующіе жизнь свою, получащъ, по Его обвинованію, ввчную жизнь, и войдушть въ блаженное царсшво Інсуса Хрисша: но не всв въ немъ будушть наслаждащься равнымъ блаженсшвомъ, а каждому возмвришся своею мврою, кошорая, безъ сомнвнія, будешъ соошвыщешвоваль мврв его шрудовъ и подвиговъ на землв. Ибо, хошя блаженсшво вообще не есшь плана человвкамъ за ихъ двла, но даръ

онть Вота, даемый единственно по Его безконечной милосши, и ради кресшной заслуги Інсуса Хрисша, который посему и называется начальникомъ и виною нашего спасенія: (Дъян. 4, 12. 1 Оессал. 5, 10.) но, поелику Онъ самъ и наши собственныя дьяа по въръ вмъняенть намъ въ заслуги, що, при даровани намъ въчной жизни, конечно, будешь смотрыть на ихъ мъру и сшепень, различную въ различныхъ дюдяхъ, а сообразно съ нею назначнить и различную меру благь небесныхь для каждаго. Иначе Онъ показаль бы человъкамъ шолько свою безконечную благоспть, но не явилъ бы соединеннаго съ нею въчнаго правосудія. И къ чему было бы въ насъ сптремление къ нравсшвенному совершенсшву, даже до безконечностии простирающееся, еслибы не было и блаженсшва, всегда въ равной мъръ и степени за нимъ слъдующаго? Тогда, для полученія небеснаго царсшва, довольно было бы дойши до извъслинаго опредъленнаго стенени свящосши и совершенсшва, и на немъ осшановишься и успокоипься. Если болье углубимся въ сію мысль, пю увидимъ, что Богъ даже и не можешъ сообщишь всемъ людямъ равную мвру блаженспива. Ибо основание #

сущность блаженства должна быть въ самомъ человъкъ, въ его внушреннемъ совершенспивъ, Посему шопть, кшо досшигъ высшаго сего совершенсшва, необходимо долженъ ощушань себя болье блаженнымъ, нежели другіе. Чпюбы наслаждащься райскими благами, надобно имѣщь вкусь къ онымь: но есшесшвенно, чию онъ не во всъхъ можениъ бынь раскрышъ и усовершенсшвованъ въ равномъ сшепени; следовашельно не все могуше получищь ошъ нихъ и равное удовольстве. Если кто еще не довъряенть симъ върнымъ и необходимымъ заключеніямъ разума, шошъ пусшь приникнешть въ Слово Божіе, и-въ немъ найдентъ ясное подшверждение сей исшины. Такъ самъ Спасишель въ пришчв о господинв, возвраплившемся изъ опідаленной спіраны, и спранивающемъ у рабовъ своихъ опичеша о- упошреблении врученныхъ имъ шаланшовъ, говоришь, чшо шошь изъ нихъ, кошорый шщаніемъ и шрудомъ данную ему мину более умножиль, большую и получиль награду, именно, умноживший ее десящью минами получиль десять городовь, а умножившій пятнью, пять. (Лук. 19, 16-19.) Въ семъ пришочномъ зерцаль Онъ ясно показаль, чито и въ прише-

спивіе Его на землю, какъ Господа Ангелови и человъковъ, для шоржесшвеннаго приняшія ошчена въ нашихъ Авлахъ на земль. тношть изь нась, кно на данный ему онть Бога шаланть пріобрѣль большее и драгоцьнивищее душевное сокровнще, большую получинъ награду и наслъдіе въ Его въчномъ царстве. То же подпизерждаенть и св. Павелъ, говоря. что кто скуднее постваето въ сей жизня. тото скудные и пожнето въ будущей, (2 Кор. 9, 6.) и что каждый изъ работающихъ Господу полугито лезду въчную по своему труду. (1 Кор. 3, 8.) Возражающе ирошивъ сего на основаніи пришчи Спасищеля, гдв говоришся о равной наградь всъмъ. трудившимся въ вершоградъ Господа, безъ ошношенія къ мъръ и времени ихъ шруда, (Маше. тл. 20.) забывающь о случав, въ копюромъ, и цъли, для коппорой произнесена сія пришча. Спаситель произнесь ее шогда, какъ Апоспиолы хонгъли высшавищь предъ Нимъ особенную свою заслугу въ щомъ, чито они прежде всъхъ послъдовали Ему, и произнесъ именно для шого, чтобы искоренить возникшую въ нихъ мысль гордосши, предснавивь въ ней, чшо награда зависишь не

опть заслуги прудивнатося, но опть щедроспии дающаго, и соразмъряется не съ долговременностию пруда, и не съ кругомъ дъйспивования, но съ усердиемъ и расположениемъ пюго, кщо пърудился.

Въ чемъ будепть состолить сіе различіе въ мъръ и сшепени блаженсшва, съ върояшностію можно опредълить изъ того, что сказано прежде. Вопервыхъ въ самомъ качествв облаженствованныхъ душъ будетъ различіе; поелику однъ будущъ стюлть на высшемъ степени духовнаго совершенства и святюсти, другія на низшемъ, слъдовательно однъ болье другихъ будушъ ощущать внутри себя удовольствія. Сообразно съ различнымъ совершенствомъ душъ, и тъла, хотия всѣ будушть прекрасны и совершенны, но иныя болье, другія менье, какъ сіе и Апосшоль подтверждаетть, говоря, что какъ ина слава солнцу, ина лунь, ина звъздамо, и какъ зевзда ото зевзды разнствуето, тако и во воскресение мертвыхд. (1 Кор. 15, 41. 42.) Весьма върояшно, что тъ, кои болъе приближились по своему духу къ образу совершенства Іисуса Христа, будутъ и въ ближайшемъ внъшнемъ общения съ Нимъ, слъдо-

ЧАСТЬ XXXIV.

Digitized by Google

15

вашельно болье будушь наслаждащься Его лицезраниемь, ближе внимащь Его насшавленіямь, и непосредственно принимать въ себя исшекающую изъ Него жизнь и блаженство. Впрочемъ для шъхъ, кои будущъ стоящь на низшемъ сплепени блаженсппва, сознаніе сего ошнюдь не будешть производить непріятныхъ и скорбныхъ чувствованій, какія обыкновенно бывающь нынь, при видь счастія и совершенства другихъ. У насъ сіе происходитть опть зависнии и другихъ спирастей, пишаемыхъ нашимъ развращеннымъ сердцемъ: но шамъ спирасные никакой не буденть; всякій буденть доволенъ своимъ жребіемъ, ибо жребій каждаго буденть блаженнъйшій; каждый при семь буденть пюлько видъть и прославлять ненарушимое правосудіе Божіе, самымь премудрымъ образомъ соединенное съ безконечною благостню; даже оскорбился бы святый человъкъ, еслибы ему дано было больше, нежели чшо онъ заслуживаешъ, въ равномъ сшепени съ шеми, кои по своему достлоинству лучите и выше его. Сіе различіе буденть только возбуждать въ каждомъ благочестивую ревность, достигать равнаго съ другими высинии совершенства, а чрезъ що заслуживать

229

и равное блаженство. Между шъмъ и самый низшій сшепень блаженства будущаго безконечно будепть превосходить всякое наше выраженіе, и понятіе и чувствованіе.

2. Впрочемъ не должно думащь, будшо сіе въчное блаженсшво свящыхъ будентъ состоящь въ непрерывномъ всецѣломъ удовольстви, и не будепть имъть никакихъ ограниченій. Такое всесовершенное блаженство возможно и свойсшвенно шолько Тому, кшо сознаетъ Себя всесовершеннымъ, у кого утвхи ед десницв, \*) кто опть полношы своего блаженства благоволить изливать оное и на другія существа. Посему всъ описанія, которыя Слово Божіе делаенть о будущемь блаженстве свящыхъ людей, должно разумъшь шакъ, какъ оно можешть бышь сообразно съ ограниченною ихъ природою. Сколько бы высокъ и совершенъ ни былъ новый человъкъ по своимъ качествамъ, дущевнымъ и півлеснымъ: но онъ всегда еще будетть имъть нъкоторые недостатки; по отношенію къ уму, онъ, при всей величайшей общирносши своего въдънія, всегда буденть имълнь много предметновъ непознанныхъ; равнымъ образомъ и по описине-\*) Псал. 15, 11. по Рускому переводу.

нію къ воль, буденть всегда чувстнованць, чию сколь ни лалеко прошель по сшепенямъ нравснивеннаго совершенсиива, но впереди осшаещся еще безчисленное множесшво оныхъ; во внъшней дъятельности пнакже будутть для него предълы, чрезъ кон переходиль онъ не вдругь будешь имъшь возможносшь. Чувствованія такого недостатка, и усиле вознаградищь его для себя, необходимо должно буденть производинь въ его сердцъ нъкошорое чувство непріяшности, или, по крайней мъръ, ограничивать мъру и степень его наслажденія. Но сія ограниченность блаженспива опинюдь не буденть причинящь какойлибо шлжкой скорби, подобной скорбямъ здъшней жизни. Для блаженства существа ограниченнаго она даже необходима; поптому что чувсливо его, какъ внуппреннее, шакъ и внъшнее, шакъ устроено, что еслибы непрестанно и безь всякой перемены поражалось шолько удовольстивіями, що принупилось бы къ ощущенно ихъ, и сдълалось бы неспособнымъ къ самымъ высочайшимъ наслажденіямъ. Сін ограниченія, удерживая и раздражая его, шемъ самымъ возобновляющъ въ немъ живосшъ, и Авлающъ способнымъ къ принящию новыхъ

231

пріянньйшихь внечаньвній. Если состояніе будущихь вещей можно ньсколько объяснять настоящими; що сім непріятности сущь не что иное, какъ птень на картине, которая гораздо боле придаенть живости и прелести предметамъ, и безъ которой картина не могла бы быть пріятна для нашего взора.

3. Наконецъ одно изъ существенныхъ свойсшвъ въчнаго блаженсшва человъка соспють въ шомъ, чщо сіе блаженство не буденть всегда заключащься въ одной опредъленной мврв, которая дастся каждому, при вступление его во врата новой жизни; но непресшанно будешъ возрасшашь и умножащься чрезъ цълую въчность. Слово Божіе ничего не говоришть о семъ, ошкрывъ для нашего взора одинъ край въчности, дабы шолько показать то, куда мы должны сптремиться, чего искапь, и какихъ. благъ надъящься: но это есть необходимое требованіе разума, вышекающее изъ понятія о свойствь души человъческой и свойствахъ самого Бога. Душа человъческая непреснанно желаепть, подобно какъ она непресинанно мыслипть. Cie желаніе ея, всегда стремящееся кълучшему, моженть на краписое время успокоилься, но

опинодь не можепть ни на какомъ предменть навсегда осшановиться: ибо безъ него она потеряла бы существенное свойство свое, пришла бы въ неесшесшвенное себъ сосшояніе бездъйсшвія, сппала бы мершва, пересппала бы. бышь душею. Такимъ образомъ и душа каждаго праведника, упивердившая себя въ добръ н свяшости, непрестанно будетъ стараться, болье и болье приближиться къ Богу, и сльдовашельно желашь большаго совершенсшва внуппренняго: и еслибы сіе желаніе никогда не было удовлешворяемо; що она нашла бы себя чрезвычайно несчастною. Но Богъ, который вложиль въ наши души такое стремленіе, безъ сомнѣнія, не можелть осшавинь его безъ удовлетнорения. Безумно было бы утверждать, что Онъ, давъ своей разумной швари извъстиный степень совершенства, хошя и весьма высокій, болье уже не хошьль бы или не могъ дапть ничего, какъ будпю Его благость моженть сократиться въ даяни своихъ безконечныхъ даровъ, какъ будшо Его премудросшь не можешь уравновъсишь мъры сообщаемыхъ шварямъ благъ съ мърою ихъ желаній. И шакъ не должно сомнъвашься, чшо праведные, прешедши въ въчную жизнь,

233

сообразно съ возрасшающимъ непресшанно ихъ желаніемъ высшаго совершенства, будуть непресшанно получащь и удовлешьореніе сего святнаго желанія. Ибо ихъ душа всегда буденть болье возрастианы въ своикъ силахъ, возвышапься въ своихъ совершенствахъ, шакъ что они непресшанно будушъ дълашься премудръе и свяще, ближе подходищь къ безконечному совершенству Бога и Інсуса Христа, котораго и образъ на себъ носящъ. Вмъстъ съ симь и ихъ внъшнее положеніе постоянно буденть усовершанься: ихъ взоръ на всв окружающіе ихъ предменны непресшанно буденть двлашься чище, ошношение къ другимъ духовнымъ существамъ пріятнѣе, дѣятельность возвышеннъе; шакимъ образомъ ихъ блаженсшво во всъхъ видахъ и опношеніяхъ постоянно будепть возвышащься и увеличиващься.

Разсмощревь по возможности по, что открыто намъ въ Слове Божіемъ, и что поспигаетть нашъ разумъ о вечномъ блаженстве свящыхъ, мы, призванные къ участію въ немъ, должны темъ съ большею ревностію и тицаніемъ стремиться къ достиженію его, забывая для него все бедствія и страданія настоящей жизни: подобно какъ странникъ по-

сль долговременнаго пуши, узръвъ доять ощца своего, презваъ своего пушешествія, забывъ усналосшь и ушомленіе, удвояенть шаги свои, дабы скорве доспигнуть места покол и ралоспи. Цъль всего нашего бышія на земль, всъхъ нашихъ мыслей, желаній и належлъ, указана; мы знаемъ, какія высокія и неизреченныя блага ожидающь нась за предълами гроба, если шолько захоннить ихъ получищь; къ какому высокому и блаженному жребію мы призваны, по воль и милосши всеблагаго Бога. И тпакъ осплаетися намъ всъми силами ума, сердца и чувства, сптреминься къ доспиженію его чрезъ ввру и добродвшель, любя Бога, создавшаго и возсоздавшаго насъ для толикаго блаженства, и прославляя безконечную Его благость въ дущахъ и шълахъ нашихъ.

СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО Антонія великаго

XIL

письмо шестнадцатов

О томъ, что святые люди, упоминаемые въ ветхомъ и новомъ завътахъ, во всъхъ дълахъ своихъ показывали глувокое смирение предъ Богомъ, и что

мы должны подражать имъ.

A CONTRACT OF STATE

Возлюбленныя двин мон, я хочу немного разсказащь вамъ о жизни свящыхъ и праведныхъ опценъ, конюрыхъ Богъ возвысилъ за ихъ смиреніе и непресиланное воспоминаніе о прежней ихъ бъдносния. Онъ далъ ниъ одану и богашсиво, понюму чио они смирались всъмъ сердцемъ, прежде нежели Онъ возвеличнъ икъ Я сперва буду разсказывань вамъ объ опцё опщевъ Авраамъ, конюраго Богъ оптъ нищеищ возвысилъ къ богашсиву, оптъ неняветенносини къ славъ. Впрочемъ богашсиво и слава сія были земныя. Обогашинаниясь и прославивнись, Авраамъ не забывалъ своей бъднога

HACTE XXXIV.

Digitized by Google

16

сппв, но жиль въ шапирахъ, въ чемъ подражаль ему Исаакъ и Іаковъ. Авраамъ хоппя имћаъ и великое богашсшво, какъ шо: золошо, серебро, рабовъ, рабынь и скошъ, и могъ везла построить себа огромныя палаты, но зная, чию, осли буденть всегда помнить свою ирежнюю бъдность, никогда не забуденть великихъ благодъяній, оказанныхъ ему Богомъ, не построных себь богатаго дома, но жиль въ палашкахъ. Въ награду за сіе смиреніе самъ Богъ явился ему съ двумя Ангелами, когда онь сидель у Мамерійскаго дуба. Когда Авраамъ хошълъ угосщищь Господа нашего и Ангеловъ Его: що, чшобы не забышь благодвяній Божихъ, оказанныхъ ему за смиреніе и нищету его, онь не приказываль ни одному рабу своему исполнять, что нужно было для угощенія посвлишелей: но самь, въ глубокой спларослин своей, имъя уже болье сние ленть, пошель къ своимъ спладамъ, принесь шеленка и закололь его, самь носявшно пошель къ Саррь, и вельль ей взять тримвры чистой муки, замвсить ее, и сдвлать пироги, между шъмъ какъ рабы и рабыни его гошовы были исполнящь его приказанія. Поиюнь, когда подаль пищу госшлись своинь,

237

самь прислуживаль имь, какъ бъдный, у коиюраго нъшъ рабовъ. Господь, видя его смиреніе, ошкрылъ Себя ему, исполнилъ желаніе его имъщь сына, и сказаль ему: Возеращаясл пріиду ка тебъ со время сів еб тасы, и родито сына Сарра жена теол. (Быш. 18, 10.) Сіе предсказаніе исполнилось, и у Авраана родился сынъ Исаакъ. Исаакъ былъ очень бо. гапть, но въ сердцъ своемъ былъ бъденъ, шанъ чно жишели земли Ханзанской угнъшали его. какъ бъднаго; но онъ не соорился съ ними, и пощому богашсиво его умножилось болье; нежели богашсиво ихъ.

Подобнымы образомъ и Іаковы, получивния опть опща своего Исаака благословеніе, и вознам'єривниксь опинравищься въ Месополнамію, ничето не взяль изъ богашсшез онща свсего, но опшравился бёднымь, съ однимъ посохонъ и пищею, нужною на пуши. Во время пунешесшвія ложась спашь, онъ клаль камень подь голову. За сіе смиреніе и произвольную бёдносшь Богъ болье и боле обогащаль его въ домъ дяди его Лавана. Желая возвращищься нь домъ опща своего, Іаковъ хонпя уже быль и богащъ, не забываль прежней б'єдносши своей, но всегда любиль ее и воспоминаль объ

-----

ней. Со симо месяломо преидохо Іордано, сей, говориль онь Богу, возвращаясь въ ощеченно, льией мен быхо со два полка. (Быш. ба, гог.) Онь любиль бърносни до самой смерния своей. При смерни опершись на конеци своень: посыха, оны говориль окружающимъ его; динаны скомиъ: "Двин мон, видя великое богиніонно у себя, не забывайте прежней ваиней бъдносний. Онъ всегда несиль въ рукъ сихей посыхъ, чикобы, видя великое богашсиво у себя, не возъщанныем имъ, и всегда помциинь по рабонно, въ потюромъ онъ находияся, будучи въ домѣ дяди своего Лавана: вбо синь вкогда пась спада его, и носиль въ рукъ ноосиъ.

Нанный образова и йосначь, царенный нади. Еслинноми, не забыннай самого себя и не спиммилол опикрыния Фараону, чико бранья его насан синада: Аще привозеть васо Фараоно, воморнаь синада: Аще привозеть и ресеть валю: ото дало васо еслия? Ризитез лиужие скотопитатели еслия, рабы теои издынска даже. до ными: (Выни: 46, 33. 34.) Ощо сделаль коскать для того, чинобы не новгордиться проць Фараономы. Наринно и богашенно не

о прежней ничножности и бъдности своей.

Равнымъ образомъ и Монсей, нединайний язь Пророковь, будучи усыновлень дочерію Фараоновою, и имъя во власти своей всъ Египенскія сокровища, не забываль бранцевь своихъ, происшедшихъ онть Авраама, кощораго Богь возвысиль за его смиреніе и бъдносниь, Монсей ръшился весни шакую жежизнь, какую они вели, удалился изъ Египпа и сорокъ лъпир быль пришельцень въ земле Мадіанской, Тамъ онъ пасъ овецъ, и носиль на себѣ пищу своюхлъбъ и воду. Богъ, видя великое его смиреніе, наконець сказаль ему: Гряди, да послю тл ко Фараону, царю Египетскому, и изведеши люди Мол, сыны Израилесы изб зель-M Ecunemenia. (Mex. 3, 19.) Pere me Moисей по Господу; молюся Ти, Господу, извери могуща иного, егожа послеши; не доброръшев есль, худогласено и казнолзы. гено азо есль. (Иск. 4, 13, 10.) Хория сиия словами Монсей и прогнъваль Господа, но онъ произнесъ ихъ пошому, что презиралъ себя, не коппъль шой чести, которой удостоиваль его Богь, и глубоко смирялся предь Нинь. Богь самый жездь Монсея обрашиль

ALA HETO BE SHARE MOTO, MILOGE OFF HE SEбываль бедносши своей, но чинобы благодариль Благодъщеля своего. Богь приказаль Монсею шворишь чудеса жезломъ, кошорый онъ носиль въ рукъ своей. Такимъ образомъ Монсей производиль всв чудеса силою Божіею посредсивомь жезла своего, кошорый притомъ напоминалъ ему и о его нищетъ. Жезломъ онъ раздълилъ море, жезломъ произвелъ всъ чудеса въ Египпъ. Море прежде не было раздълено. Кажешся ему шогда должно было раздълищься, и ошкрышь мъсщо Израильшянамъ для перехода, когда предъ нимъ явился спюлпь огненный, предшествующий народу Израильскому: но не шакъ случилось. Богь повельль Монсею, чшобь онь жезлонь, котнорый у него быль въ рукъ, раздължяъ море, шакъ чщо, ежели бы, во время сего чуда, сердце Моиссево возгордилось шемъ, чию море устаращилось его, Моисей, смотря на жезль, находящийся у него въ рукв, долженъ быль вспомнишь, чно это топь самый жезль, кощорымъ онъ пасъ нъкогда овецъ въ пусшынь, когда быль пришельцемъ и бъднымъ въ земль Мадіамской, и когда не имълъ никакой сдавы. Жезль приносиль Моисею двонкум

•

пользу: воперныхь онь показываль славу Монсея, понному. чию жезломь симь онь соннориль многія чудеса, вовпюрыхь нацоминаль ему прежнико бъдносшь его, чиюбы онь не гордился въ сердцъ своемь, но говориль: сила, кошорою я инворю чудеса, не моя, но Госчодня.

И Деввора шакже ни мало не возгордилась. когда получила отъ Бога власть управлящь цълымъ народомъ. Она помнила женскій полъ свой, и знала, что глава ел мужъ. Почему, когда она вознамърилась поразить Сисару: тю призвала Варака, и дала ему власть весть войска на войну, чищбы напасть на Сисару. И свящый Варакъ не ослъпился предложенною ему честію, и не забываль, что побъла надъ врагами зависилть оптъ Бога, но сказалъ Девворь: Аще пойдеши со мною, пойду. (Суд. 4, 8.) Онъ зналь, чшо Господь съ нею, 🕱 чию Онъ ей даль силу побъдить врага. Деввора оппевчала Вараку: "Если я пойду съ шобою: по слава побъды не буденть принадлежащь лебъ, но послъ будушъ говоришь, чию Сисара преданъ въ руки женщины." Дъши мон, обратнить внимание на смирение и скромносить Девворы и Варака. Деввора могла бы сказаты

Господа даенть мна славу побъды; а не ондямь ее никому: но она любъда смиреніе и номинла свое женское сосполніе. Равнынъ образовъ и Варакъ, получивши власшь оннъ Девворы, могъ бы одинъ ишппи на войну, чпобы послѣ ему одному принадлежала слава побъды, и онъ могъ бы говоришь: я побъдилъ Сисару; но онъ шакже возлюбилъ смиреніе, чшобъ получить чрезъ що божественную помощь.

Гедеонъ плакже не возгордился, когда Ангель Господень сказаль ему: Вопть я посылаю шебя поразить царя Мадіамскаго. Гедеонь помниль свое недостоянство, и чтобы предохранишь себя ошь гордосши, признавался предъ Ангеломъ въ своемъ безсили, и говориль ему: "Господи, да буденть сила швоя со мною, чшобы я могъ избавишь Израиля ошъ рабства; народъ сей угнътенъ, и я моложе всвхъ въ дому опща моего, котпорый принадлежнить къ кольну Манассіяну." Хопия Ангель сказаль ему: иди, я буду съ тобою: однако Гедеонъ въ смирения сердца своего не сдълался безпечнымъ, но просидъ у Ангела знака, который бы показываль необходимость и неложностиь возлагаемой на него обязанностин, пошому чиго почницаль себя недостнойнымь

243

чесния, бышь вождемь Израиля. Посему при помощи и при содъйснивіи Божіемь онь побъдиль Мадіама, и не смошря на сіе, посль онь всегда помниль свою прежнюю бъдносшь, и удалялся гордосши. Когда Израилышяне просили его, чинобы онъ приняль власшь надъ ними, онъ смиренно ошвъчаль имъ: Не возобладаю азд вали, и не возобладаето сынд люй вали: Господь да владъето вали. (Суд. 8, 23.) Такимъ образомъ Гедеонъ не приняль власши, и не обольсшился предложенною ему чеснію.

Анна, машь Пророка Самуила, каждый годь приносила ему во храмь одежду, какую позволяло сшишь соспояніе ея: но извѣсшно, чшо храмь не пребоваль, чшобы машь Пророка, живущаго при храмѣ, приносила ему одежду, сшишую на собсшвенные ея доходы. Анна дѣлала сіе для шого, чшобы Самуиль, съ младенчесшва живя при храмѣ и получивъ здѣсь нѣкоторыя откровенія, не подумаль о себѣ, чщо уже онъ Ангелъ или небесная сила. Она приносила ему одежду каждый годъ, чшобы онъ зналь, чей онъ сынъ, и помнилъ свое происхожденіе и незнашносшь. Анна и сама была кроника в смиренна;

Подобнымъ образомъ и Давидъ былъ крошокъ и смиренъ. Возлюбленные, будемъ снырашься и мы, подобно имъ, бышь крошкими и смиренными. Давидъ въ молишев своей къ Богу говориль о себь: Помани Господи Давида и всю кротость его. (Псал. 131, 1.) Когда онъ пасъ овецъ опща своего: то Богъ предпочель его всемь брашьямь его, и избраль его царемь Израильскому народу, Когда онъ хощиль сразищься съ Голіаоомъ; то взяль при камня изъ попюка, положиль ихъ въ суму свою, взялъ шакже посохъ свой, которымъ пасъ овецъ, вышелъ прошивъ исполина Голіава, поразилъ и при помощи Божіей побъдиль его. За сіе взять быль ко двору Саула, и быль тамъ въ великомъ почтения, Не смотря на сіе, онъ не бросилъ посока и сумы своей, но хранилъ ихъ при себъ, чтобы вмѣсптѣ сохранящь и смиреніе и осшавищь намъ примъръ для нашего насшавленія. Наконець, будучи помазань елеемь и сдълавшись царемь, онъ не забывалъ прежней бъдносши и незнашносши своей, и нимало не гордился, Господи, говориль онъ въ молишев своей Богу, не вознесеся сердце люе, ниже вознесостеся оти мои: ниже ходихо во великихо, ни-

же во дивныхо пате мене. Аще не слиренномудрствовахо, но вознесохо душу мою: эко отдоенное на матерь свою, тако воздаси на душу мою. (Псал. 130, 1. 2.) Сей Исаломъ написалъ Давидъ, будучи уже царемъ. Онъ не забывалъ своей бъдносши, но говорилъ: Мало въхо во врати моей, и юнъйший во дому отца моего: пасохо двим отца мосео. (Псал. 151, 1.) Сими словами онъ весь міръ научаетъ кротосни и смиренію.

И Пророкъ Илія, соптворивши многія чудеса, и наконець возносясь на небо въ рай, не осплавляль своей милопи, чпюбъ сердце его не возгордилось множесплвомъ чудесъ, кощорыя онъ сдѣлалъ. Онъ бросилъ свою милоспъ ученику своему Елисею уже пюгда, какъ высоко вознесся на огненной колесницѣ. Илія опоясывался кожанымъ поясомъ, чпюбы номнипь' свою бѣдноспь, и при видѣ своего пояса не забываль смиренія.

Опщы наши Апостолы, сопровождая вездь Господа нашего Інсуса Хрисша, всегда помнили шакже свою бъдность. На прим. когда въ Капернаумъ оптъ Господа нашего потребовали подащи; що Онъ сказалъ верховному Апостолу Петру: Шедъ на море, серзи удицу,

и юже прежде имеши рыбу, возли и отверзб уста ей, обращеши статиро: той вземб даждь имб за Мл и за сл. (Маше. 17, 27.) Двши мон, смотрише, Апостоль Петрь не отказался бросник уду въ море, чтобы не забыть своей бъдности и смиренія, и Господь нашъ съ тъмъ намъреніемъ даль Петру сіе приказаніе, чтобы научить насъ смиренію, и показать намъ, какимъ образомъ должны мы посрамлять діавола и угашать раскаленныя стрълы его.

Не только упомянутые нами святные не забывали своего недосплоннсшва и бъдносили; но и Самъ Господь нашъ назвалъ Себя сыномъ Давидовымъ, и сказалъ о Себъ: Съмъ геловыеский не пріиде, да послужать Ему, но послужити. (Мате. 20, 28.) Когда злые духи, изгнанные Имъ изъ людей, говорили Ему: Ты еси Христось Сынь Божий: то запрещаль имъ говорить сіе. (Лук. 4, 41.) Также, изцъливъ прокаженнаго, Онъ сказалъ ему; Блюди николиже нисосоже руы. (Марк. I, 44.) Господь нашъ смирялся для насъ. Ему не нужно было опасаться гордостии и тщеславія, понному чито Онъ могъ Божественнослиь свою ошкрываль вездь, гдь Ему угодно

было: но смиреніемъ своимъ Онъ научалъ и насъ смиренію, чшобы вы подражали Ему и не гордились. Ибо извѣсшно, чшо никшо не можешъ имъщъ испиннаго сердечнаго смиренія, если душа его не будещъ смощрѣшъ на Господа, какъ на образъ совершеннаго смиренія.

Двати мон, многіе, по видимому, имвють смиреніе; но оно не еслиь исплинное и сердечное: они кажущся смиренными шолько во визацности предъ людьми, но не предъ Богояъ. Славу испиннаго смиренія не льзя пріобръств ни золощомъ, ни серебромъ, ни мъдыо, не льая замънищь ее ни приближеніемъ къ царю земному, ни уваженіемь онь военачальниковь и войска его. О свящыхъ и праведныхъ опщахъ нашихъ повъсливующъ намъ. чию они болье и болье спиарались смирящься, когда удостоивались видеть Господа. Такъ повъствуетися объ Іовъ, что онъ увидъвши Господа въ бурњи облакахъ, (Іов. 38, 1.) узръвния Его оптерынными очами сердца своего и говоривши съ Нимъ, назвалъ себя прахомъ и пепломъ и раскаявался, что говорилъ съ Господомъ Азд нистоже сый, говориль посяв Іовь, руку положу на уство мо-

ихо. Единою елаголахо, вторицею же не приложи. (Іов. 39, 34. 35.) Равнымъ образомъ и Пророкъ Исаня сперва обличалъ народъ Израильскій во грѣхахъ его: но послѣ, когда увидъль Господа Саваоба, и сполицихъ около. Него Серафимовъ, началь смирянься болье, нежели прежде. О окалнный азб, говориль: Исаія, яко селовъко сый, и несисты устно ильй, царя Господа Саваова видъхо отна моима! (Иса. 6, 5,) И ученики Господа нашего Інсуса Хрисша-прежде вля и пили съ: Нимъ, и не боялись говоринны съ Нимъ: но: когда Онъ преобразился на горъ Саворъ, к когда перемънился видъ Его одежды, упали на: лица свои, признавали свое недосшожнсяное и бъдносниь, и увидъли, чино они ничего не оничанть при славѣ Господа Інсуса. Можно привесть много и другихъ подобныкъ примъровъ, чню свящые гораздо болье смирялись, когла удостноивались видёть славу Господа. Но и одно по дъйствіе, которое Господь нашь совершилъ вразсуждении учениковъ своихъ предъ своимъ сппраданіемъ, довольно ясно оппкрываешъ намъ, чшо душа и въ семъ міръ мо-. жепть имъть истинное смиреніе, если будепть.

полько издали смоттрань на будущую свою.

елаву. Ибо свящое Евангеліе говорингь, чию Господь нашъ Інсусъ Хрисшосъ, зная, чию Ошецъ все ощдаль въ руки Его, всяналь съ вечери, снялъ съ себя верхнюю одежду; и, взявъ полошенцо, препоясался. Пошомъ влилъ воду въ умывальницу, и началъ умывавнь ноги ученикамъ, и ощиранъ полошенцомъ, кощорымъ былъ препоясанъ. Господъ сдълалъ сіе ученикамъ пошому, чщо оки уже любили смиреніе.

Возлюбленные въ Господв, когда и вы удоспюннесь видень славу Господа, и узнаетие ню наследіе, которое приготовлено вамъ на небь, не желайше пріобръщань славы ошъ люлей, но постоянно пребывайще въ глубокомъ омирения, и не переходище съ одного мъсща на другое съ шъмъ, чшобы пріобръшань славу онгь людей, понному чню вы нюгда забудетие прежнее: свое недосплоинство. Я вижу, чико нъкошорые изъ иноковъ сшарающися пріобрешань славу опть людей, шакъ чшо, когда они получать ее въ одномъ обществь иноковь, по переселяютися въ другое, чинобы и шамъ получищь ее. Знайше, дыни мои, что это худо, и не переходите изъ одного общества иноковь въ другое, чтобы

пріобрѣснь шолько славу онть людей: но будьне просны сердцемь, какъ дѣши, и подражайше шѣмъ двумъ ученикамъ Іоанна Креспишеля, конюрые допколь не осшанаяли его, и не искали славы у другаго учишеля, дококолъ изъ свидѣшельства Іоаннова не узнали, чтю Господь Іисусъ Хриспюсъ болѣе Іоанна. Тогда они уже послѣдовали за Іисусомъ Хриспюмъ, и, какъ дѣши, сдѣлались Его учениками. Такъ и вы всегда поступайте, когда закопнине перейщи къ другому наставнику, копюрый болѣе перваго наставника вашего. Тогда на васъ исполнящся слова Писанія: Обновитса юность твол ако орля. (Псал. 102, 5.)

Дъпи мон, признавайщесь передъ всъми, чпо вы грънники, и оплакивайне себя, когда сдълаеще какое нибудь худое дъло. Послъ сего вселишся и буденть дъйсшвоващь въ васъ сила Господня, пошому чшо Господь милосердъ, прощаенть гръхи шъкъ людей, которые обращающся къ Нему, и не воспоминаенть объ нихъ. Но Онъ коченть, чтобы сами люди помнили гръхи свои, не забывали ихъ, и сшарались опщащь опщенть въ нихъ, хощя они уже и прощены имъ. Вы энаейке, чно случилось съ пъмъ рабомъ, ко-

порому господинъ проспилъ долгъ его. состоявшій въ таланталь. Когда онъ забыль милосить господина своего, и жестноко постнупиль съ товарищемъ своимъ: то господинъ опять потребоваль от него долгь, который прежде просшилъ ему; пошому чито рабъ сей не имълъ состраданія къ товарищу своему, и не хощъль просшить ему ста динаріевъ, кошорые сосшавляли очень малую сумму въ сравнении съ пюю, какая была ему самому прощена. (Машо. 18, 23. и слъд.) Моисей шакже заповъдалъ народу своему, чтобы онъ, поселившись въ землъ Ханаанской, не забываль прежнихь гръховъ своихъ. И будето, говорилъ Моисей народу, егда введетв тя Господь Бого твой во землю, во нюже входиши тамо, наслъдити ю: (Втор. 7, 1.) вонли себь, не забуди Господа Бога твоего, еже не сохранити заповъди Его, и судбы и оправданія Его: да не когда ядый и насытився, и домы добры соградиев, и вселиеся во ня, вознесешися сердцемо твоимо, и забудеши Господа Боеа теоего, изведшаео тя изв земли Египетскія, изв дому работы, проведшаго тя скозв пустыню великую. (Втор. 8, 11. 12. 14. 15.) Полни, ЧАСТЬ ХХХІУ. 17

не забуди, колико разенвеасте Господа Боса своего еб пустыни. (Втор. 9, 7.) Сіе сказано, двти мон, для нашего наставленія; потому что мы долго были въ Египть, то есть, во грвхв, которому порабопнили себя добровольно. И такъ будемъ стараться войти въ обвијанную намъ землю, и вощедши въ нее, не будемъ забывать нашего рабства, но будемъ помнить оное, чтобы не сдвлаться неблагодарными къ Богу.

Не только Моисей научаетть насъ сему, но и прочіе Пророки говоряшть намъ, чшобы мы не забывали гръховъ нашихъ, конторые прощены начъ и забышы Богомъ, но чтобы всегда помнили ихъ, и смирялись предъ Богомъ, какъ люди обремененные долгами предъ своими заимодавцами. Посмотрите на Пророка Давида: когда онъ впалъ въ беззаконіе съ женою Урін, и былъ обличенъ Пророкомъ Наваномъ какъ въ семъ пресшуплени, шакъ и въ шомъ, чшо умершвилъ мужа ея: шо, выслушавъ обличеніе, онъ шошчасъ смирился и началь раскаяваться. Посему Насань сказаль ему: Господь отдя согрышение твое. (2 Царс. 12, 13.) Давидъ, получивъ прощеніе гръха своего, помнилъ его, и памящь объ немъ

остпавиль въ потомствв, чтобы всв знали объ немъ опгъ одного поколвнія до другаго. Получивши прощеніе, онъ сказалъ Господу: Нацту беззаконных путель Твоиль, и несестиви ко Тебъ обратятся. (Псал. 50, 15.) Изъ сихъ словъ Давида всв грешники должны научиться раскаянію во гръхахъ своихъ по примъру его. Они не должны никогда забывать гръховъ, которые прощаются имъ, но должны помнипь ихъ. О семъ Богъ чрезъ Пророка Исаію такъ сказалъ: Азд есль, Азд есмь заелаждали беззаконія твоя Мене ради, и ервхи твоя, и не помяну, Ты же помяни, да оправдищися. (Исаін 43, 25. 26.) И шакъ гръшникъ не долженъ забыващь гръховъ своихъ, когда Вогъ прощаеттъ ему оные, но должненъ помнишь ихъ, чтобы оправдашься предъ Богомъ. Подобнымъ образомъ Богъ говоришть и чрезъ Пророка Іеремію: Обратися ко Мнё, доле Израилеев, и не утвержду лица Моего на васв, яко лилостиев Азв есль, и не проенъваюся на вы во въки: обате въждь беззаконіе твое, яко въ Господа Бога твоего преступила еси. (Іерем. 3, 12. 13.)

И мы, дъши мои, не должны прощашь себъ грѣховъ, когда Богъ прощаеттъ ихъ намъ; но непрестаннымъ покаяніемъ должны возобноваять ихъ въ памяти. Посему-то Іоаннъ Креспитель, крещая приходящихъ къ нему Іудеевъ, и прощая имъ грѣхи, говориль: "Получивши прощеніе гръховъ не будьте безпечны; но сотворите плоды достойны покалнія. Ижв бо и съкира при корени древа ложить: всяко убо древо, не творящее плода добра, посткается, и во огнь вметается." (Лук. 3, 8. 9.) Я напоминаю вамъ о семъ, возлюбленные, потому что знаю ваши великія добродъшели, и предохраняю васъ ошъ ослабленія, чпобы не зашмился свъть вашь, но чнобы умножались плоды ваши, соотпетственно Ангельскому образу, въ котпорый вы облечены. Воспоминайте о томъ человѣкѣ, который нашедши сокровище скрышое въ поль, продаль все имѣніе свое, и купиль то поле. (Мате. 13, 44.) Ваши добродътели, возлюбленные въ Господъ, извъсшны всъмъ; но вы не думайте о семъ, чтобы не возгордиться, но со смиреніемъ воспоминайте о прежнемъ вашемъ недостоинствь и бъдности. Тогда вы не будете подвержены пицеславію. Когда

255

Монсей прославленъ былъ опть Бога: по по причинъ смиренія и кроппоснии онъ какъбы не зналь о свътть, который происходиль отть анца его; но народъ видълъ сіе, и боялся взоровъ его, почему Моисей и закрылъ лице свое. Если и вы, возлюбленные мои, не будете прилыпляться къ предметамъ непостояннаго міра сего, котторый есть жилище мертивыхъ, шакъ какъ не прилъплялись къ нимъ упомянутые мною святые люди; то будьте увърены, что получите отъ Бога награду ВЪ землъ живыхъ. И такъ не забопытесь, благословенныя деши мои, угождашь людямъ, живущимъ въ области мертвыхъ: иначе вы не будете угодны Богу въ области живыхъ. Если вы получите отъ Бога прощеніе во гръхахъ ващихъ: що не забывайте себя, чтобы плоды вашего покаянія не сдълались безполезными для вась; но подражайте учителю вселенныя Апостолу Павлу, который, удостоившись видъшь явившагося ему Бога, и слышать голосъ Его, не забылъ самого себя, и помнилъ прежнее свое неразуміе, забытое уже милосердымъ Богомъ, но опикрышо говорилъ: сонихо церковь Божію. (1 Кор. 15, 9.) Есть

у него и другія подобныя признанія. Господь нашть Іисусъ Хрисшосъ да сохраницть васъ въ послушанін Ему. Аминь.

#### XIII.

## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ИСААКА СИРІЯНИНА

### СЛОВО

# СОДЕРЖАЩЕЕ ВЪ СЕБВ ПОЛЕЗНЫЕ СОВЪТЫ, КОТОРЫЕ НЪКТО ИЗЪ ЛЮБВИ ПРЕДЛОЖИЛЪ

слушающимъ его со смиреніемъ.

Всякая добрая мысль раждаешся въ сердцѣ не иначе, какъ по благодащи Божіей; и всякій худый помыслъ входишъ въ душу не для другаго чего, какъ искушенія и опышносщи. Кшо успѣлъ познашь мѣру немощи своей, пошъ досшитъ совершеннаго смиренія. Дары Божіи низводишъ на человѣка сердце, непресшанно пишающее въ себѣ благодарносшь, а душу подвергаюшъ искушенію ропошныя мысли всегда гнѣздящіяся въ сердцѣ. Богъ шерпишъ всѣ немощи человѣческія; но человѣка ропошливаго не осшавишъ безъ наказанія. Такія мысли бываюшъ шолько въ душѣ неимѣющей ни малаго свѣша ума. Усша непресщанно прино сящія благодареніе пріемлющь ошъ Бога бла-

гословеніе, и сердце постноянно благодарное дълаетися жилищемъ благодании. Смиреніе есть предтиеча благодания, а гордость наказанія. Величавый по Божію попущенію падаеттъ въ Богохульство; гордящійся добрымъ поведеніемъ впадаеттъ въ блудъ; и превозносящійся мудростію увязаетть въ скрышныхъ сътяхъ невѣжества.

Кшо по злопамящение носипть въ сердцъ своемь огорчение прошивь ближняго, шошь вовсе не помништь Бога; а кщо, памящуя о Богв. чинить всвхъ человвковъ, неприметно, по воль Божіей, опть всякаго человька получаешь помощь. Защищающій невиннаго найдеть въ Богв заступника себъ. Простирающій руку свою на помощь ближнему, ошь руки Божіей получить себь помощь. Кто осуждаеть брата за его пороки, того самого осудишъ Богъ. Исправляющій брата наединъ, исцвляеть себя от собственныхъ гръховъ; а обличающій другаго при собраніи, умножаеть себь раны. Кшо врачуеть брата своего скрытно, топть выказываетть силу любви своей; а ито стыдить его при другихъ, тотъ обнаруживаетть силу ненависти своей къ нему. Другъ обличающій тайно, есть мудрый врачь; а кто

259

, врачуещъ при другихъ, пошъ на самомъ дълъ срамищъ. Признакъ сострадащельности есть прощеніе всякой погрѣшности, и признакъ злаго сердца есть обличение падшаго. Клю наказываенть для уврачеванія, пюшь наказываенть съ любовію; а кшо выказываенть менишельность, тоть чуждь любви. Богь наказуеть изъ любви, а не для шого, чтобы мстить. Нъпть, Онъ только хочеть, чтобъ . изцълълъ образъ Его, и долго не носишъ въ Себъ гнъва. Такъ обыкновенно дъйствуетъ прямая любовь: она немсшишельна. Мудрый праведникъ подобенъ Богу. Онъ не съ шѣмъ наказываетть человека, чтобы взыскать съ него за его проступки, но для того, чтобы человъкъ сей исправился, или чтобы другје побоялись. Наказаніе же несходное съ симъ не есшь наказаніе. Кито делаенть добро во ожидании награды, топъ скоро попятится. Но кто силою ума своего углубляясь въ созерцанія дивишся уму Божію, тошь хошя бы и сшрадаль ошь плоши, въ мысляхъ своихъ не сшанешъ превозноситься, и отъ добродътели никогда не уклонишся. Кто просвъщаетъ умъ свой шакъ, чшобъ получишь ошъ Бога достойное воздаяние, топть и теломъ и ду-

тею нисходилть во глубину смиренія. Ибо пока еще человъкъ не досшигъ въдънія. Онъ въ жизни своей що восходищъ, що нисходищъ: а когда достигненть въдънія, шогда весь возвысишся. Впрочемъ сколько бы онъ шеперь высокъ ни былъ, сіе въдъніе не можешъ быщь полное и совершенное, пока не наступишъ будущій векъ славы, где человекъ получищь оное во всемъ богашсникв. Ибо сколько бы нынъ человъкъ ни приближался къ Богу, все онъ видишъ шолько еще задняя Его; но въ въкъ испинномъ Онъ явиптъ ему лице свое. Теперь Онъ не то, что есть; нбо сколько бы праведники ни высоки были въ познанін Его, они видящъ шолько образъ Его какъбы въ зеркаль; а шамъ ошкроешся самая испина.

Огонь загорѣвшійся въ сухихъ дровахъ шрудно погасищь: равнымъ образомъ если родишся и загоришся въ сердцѣ человѣка ошрекшагося ошъ міра пламенная любовь къ Богу; шо пламень ея неугасимъ и сильнѣе огня. Когда вино овладѣептъ членами шѣла, шогда умъ ни на чшо не смопришъ вѣрно: равнымъ образомъ когда мысль о Богѣ займешъ всю душу; що она изгоняещъ изъ сердца всякое

помыньленіе о предмешахъ видимыхъ. Умъ обрѣшшій духовную мудросшь подобенъ человѣку, нашедшему гопювый корабль на морѣ. Корабль сей, кшо на него сядешъ, перенесептъ чрезъ море міра сего, и бысипро принесешъ къ осшрову будущаго вѣка. Предощущеніе будущаго вѣка среди міра сего подобно малому осшрову на морѣ; кшо присшанешъ къ нему, шошъ уже не сшражденть ошъ волнъ сего міра призраковъ,

Купецъ, кончивъ свое дѣло, поспѣщаешъ возвращищься въ домъ свой: шакъ и Монаху, когда онъ еще не довершилъ дѣла своего, шяжело разлучащься съ шѣломъ; а когда чувсшвуешъ въ душѣ своей, чно онъ даннымъ ему временемъ хорошо воспользовался и получилъ ошъ него прибышокъ, шогда желаешъ будущаго вѣка. Пока купецъ находишся на морѣ, дошолѣ всѣ члены его въ сщрахѣ, чщобы не поднялись волны, и не погрязла во глубинѣ надежда шрудовъ его: шакъ и жизнь Монаха, пока находишся въ мірѣ, подвержена опасносщи, чщобы не возсшала прощивъ него буря, и не погубила шрудовъ его, продолжавщихся ощъ юносщи до сшаросщи. Съ ка-

кимъ удовольствіемъ купецъ видищъ швердую землю, съ шакимъ Монахъ часъ смершный.

Пловецъ, находясь среди моря, смотрицъ на звъзды, и по звъздамъ направляенть ходъ корабля своего, пока не досшигнешть присшани: шакъ и Монахъ держищъ въ мысляхъ молишву; ибо она указуещь ему прямый пушь, H направляенть шестве его къ шому присшанищу, къ кошорому стремится жизнь его провождаемая въ ежечасной молишвь. Mopeилаватель, усмотръвъ островъ, пристаетъ къ нему съ кораблемъ своимъ, и ошсюда опящь ошходишъ, плывешъ къ другому острову: шаково и шеспивіе Монаха въ жизни сей; оппъ одного остпрова онъ переходитъ къ другому, ню есшь, ошъ познанія къ познанію, и шаковую перемьну острововь, то есть, познаній, продолжаешъ до шъхъ поръ, пока преплывешъ море, и досшигнешъ того исшиннаго града, жишели котораго уже не занимающся торговлею, но каждый наслаждается своимъ блаженсшвомъ. Блаженъ, кщо въ семъ суещномъ мірѣ, среди великаго моря сего, торговаль безбъдно! Блаженъ шошъ, у кого корабль не разбился, и кшо съ радосшію досшигаешть присшани!

Водолазь раздевшись ныряенсь въ море, пока не найдешъ жемчуга: и умный Монахъ ходипть нагь въ жизни сей, пока не найдепть въ ней жемчуга-Іисуса Хрісша; а нашедния Его, уже кромъ Его не ищешъ ничего. Жемчугъ хранящъ въ сокровищницахъ: равно и украшеніе Монаха хранишся въ уединенія. Дьвицы, выходя въ собранія и находясь во множесшвв народа, подвергаешся опасносния: равно и умъ Монаха во многолюдствв. Ппина, гаћ бы на была, прилешаешъ въ гнѣздо свое, чтобы высиживать детей: такъ и благоразумный Монахъ поспѣшаетъ въ свою келю, чтобы произращать въ ней плоды жизни. Змъй, когда у него раздробляють все тъю. береженть свою голову: шакъ и умный Монахъ постоянно хранитъ въру свою, которая есть глава жизни его. Облако застъняетъ солнце: и многословіе помрачаешь душу начавшую просвещащься въ молишеенномъ созерція.

Ппица называемая цапля, по сказанію знающихъ, радуепися и веселишся, когда удалившись ошъ людей, и улентввъ въ пусшыню, шамъ найдептъ мъсшо. Такъ и душа Монаха ощущаептъ небесную радосшь, когда онъ уда-

Антся ощь людей, и, отошедь оть нихь, поселипся въ уединения, и шамъ ожидаещъ часа кончины своей. О птицѣ называемой сирена сказывающъ, что человѣкъ, слыша сладкій ея голосъ, такъ ею плѣняется, идучи пустынею, что отъ пріятности ея пѣнія забыва̀ешъ самую жизнь, падаетъ и умираетъ. Подобное сему происходитъ съ душею. Ибо какъ скоро она ощущитъ сладость небесную отъ доброгласія пріятнѣйщихъ словъ Божіихъ, чрезъ чувства проникающихъ въ умъ; то такъ увлекается ими, что забываетъ плотскую сію жизнь, не удовлетворяетъ требованіямъ тѣла, и изъ жизни сей возносится къ Богу.

Дерево не пускаеть отъ себя новыхъ вѣт вей, не сбросивъ сперва старыхъ своихъ лиспъевъ: такъ и Монахъ, ежели не изгонитъ изъ сердца своего прежде занимавшихъ его тыслей, не дастъ отъ себя новыхъ плодовъ и вѣтвей въ Інсусъ Христъ.

Воздухъ даептъ красу плодамъ деревъ, а помышленіе о Богв плодамъ души. Въ раковинѣ, въ которой раждается жемчугъ, говорятъ, образуется родъ блестящей искры, заимствованной оптъ воздуха, а до того она простая вещь: такъ, доколъ сердце Монаха умомъ не

примениъ въ себя небеснаго вещества, дололъ дъла его пусты, и въ раковинахъ нъшъ у него пріяшнаго плода.

Песь, облизывая свою морду, глоппаеть собсшвенную кровь, и отъ сладосни своей крови не чувспівуеть раны: такъ и Монахъ, любящій нипашься пщеславіемь, съвдаеть жизнь свою, и не чувствуеть своей пошери, по причинъ крашковременнаго услажденія. Слава міра есшь камень скрышый въ морѣ подъ, водою, котораго пловецъ дотолъ не принъчаешъ, пока корабль, ударившись о него дномъ, не зальепися водою: шакимъ же образомъ ависпивуенть на человвка и пицеславіе, пока наконець оно пошопишь и погубищь его. Ошцы говоряшь о немь, что въ душу шщеславную опять возвращаются страсни уже побъжденныя и вышедшія изъ нея. Небольшое облако закрываенть кругь солнечный; но за шо опть солнца посль облаковь бываенть весьма шепло: шакъ малая скорбь шъснишъ душу; но за що велика радость послѣ нея.

Къ шаинсшвеннымъ словамъ Божесиненнаго Писанія не подходи не помолившись, и не испросивъ помощи оптъ Бога; но помолись шакъ: "Господи, дай мнъ познащь смыслъ сокры-

иный въ нихъ," и знай, чшо молишва есшь ключь къ познанію исплинныхъ мыслей, заключающихся въ Божесшвенномъ Писаніи. Желая приблизишься къ Богу сердцемъ швоимъ, сперва выкажи желаніе свое подвигами птвлесными: съ нихъ начинаетися жизнь. Лишая себя потребностей и держаєь единообразной пищи, сердце много приблизится къ Богу: оно идетть въ слъдъ за дълами. И Господь поставиль сіе въ основание совершенства. Но знай, что бездъйствіе есть начало омраченія души; а празднословіе прилагаеть тьму ко тьмѣ, И послъднее происходитъ оптъ перваго. Ибо если и полезныя слова расточаемыя безъ мъры производятть омраченіе, то кольми паче пусптыя. Поелику душа приходишть въ безсиліе опть большаго многословія, хоптя бы и имьла въ себъ начала страха Божія. И такъ омраченіе души происходишь ошь безпорядка въ жизни. Мъра и предълъ въ жизни даютъ свътъ уму и отвращають неустройство. Неустройство духа, происходящее отъ безпорядка, производишть въ душть омрачение, а омрачение нечистюту. Опть хорошаго порядка происходить миръ, а оппъ мира раждается свътвъ въ дунь, и онь мира возсіяваенть чистнопла въ умь;

и по мврв шого, какъ сердце, чуждалсь міра, приближается къ мудрости духовной, оно пріемленть радость опть Бога, и ощущаеть въ себъ различіе мудросши духовной ошъ мірской. Ибо съ мудросшію духовною въ душъ водворяется шишина; а мудрость мірская есшь источникъ суептливосши. Когда найдешь первую, шогда смиреніе, крошость и мирь будушъ господсшвоващь во всъхъ извоихъ мысляхъ, тогда и члены швои будушъ спокойны и не произведушь смяшенія и волненія. А когда будешь имъть вшорую оную мудросшь, шогда воображение будешь занящо гордостню и множествомъ непостоянныхъ зашьй, въ умь будешъ помвшашельсшво, въ совъсши безспъндство и нахальство. Не думай, чиюбы человъкъ привязанный къ плония могъ свободно приступить къ Богу въ молишвь. Душа скупая не имьешь въ себь мудросши; а благошворишельная получаешть мудрость опть Духа.

Какъ деревянное масло поддерживаети свътгъ въ лампадъ, птакъ благоппворищельносни пипаеттъ мудроствъ въ душтъ. Любовъ къ ближнимъ даеттъ сердцу ключь оптъ даровъ Вожеощвенныхъ; и по мъръ ощръщения сердца оптъ

ЧАСТЬ XXXIV.

18

ر × ×

узъ плопи, опверзается предъ нимъ дверь познанія. А получивъ сіе познаніе, дуща восходинъ опъ красоны къ красонъ. Какъ прекрасно и похвально любищь ближнихъ, когда попечение о нихъ не оппалекаентъ насъ оппъ любви къ Богу! Какъ пріятно общеніе съ духовными брашьями нашими, ежели при немъ мы можемъ сохранить и общение съ Богомъ! И шакъ похвально забопнишься и о нихъ, пока позволяеть справедливость, то есть, когда мы подъ симъ предлогомъ не удаляемся оптъ внушренней двятельности, благочестивой жизни и непрестанной бесъды съ Богомъ: ибо сему послѣднему частю служить помѣташельствомъ первое; умъ недосщаточенъ къ двумъ ваняшіямъ.

Попеченіе о живущихъ въ мірь осшавивтпей ихъ душь препяшсшвуешъ дъйсшвовашь для Бога. И съ духовными брашьями непресшанно обращашься вредно, а оглядывашься на мірскихъ вовсе неумъсшно. Всшръча съ чувсшвенными предмешами не препяшсшвуещъ ипълесной дъяшельности; но кшо шишиною ума хочешъ получищь радосшь, процсходящую, ощъ сокровенной дъяшельности; у шого н одня звуки безъ взглядовъ нарушающъ миръ

сердца. Умерщвленіе внушреннее невозможно при дъяшельносши чувсшвъ; дъяшельносшь шълесная шребуетъ пробужденія чувсшвъ, а дъяшельносшь душевная шребуетъ пробужденія сердца.

Какъ душа по природъ своей превосходнъе шъла, шакъ дъяшельность душевная превосходнъе шълесной: и какъ у перваго человъка шъло образовано прежде, нежели вдунута душа, шакъ и дъйствія шълесныя предшесшвующъ дъяшельности душевной. Малая дъяшельность, но безпрерывная имъетъ великую силу; подобно какъ слабая капля, безпрестанно падая, пробиваетъ жесткой камень.

Когда наступаеть по время, что возстаеть въ тебъ духовный человъкъ; тогда ты начинаеть умирать для всъхъ вещей, и возгарается въ душъ теоей радость, не такая, какую производитъ теоей радость, не такается въ теоей въ сердцъ теоемъ. А когда возстаетъ въ теоебъ міръ; тогда умножается въ теоебъ мечтаніе ума, и помышленія низкія и непостоянныя. Подъ именемъ міра я разумъю страсти, которыми чревата мечтательность, и которыя родившись и при-

270

Digitized by Google

инеднии въ совершенный возраспть, дълаютися гръхами и убиваютъ человъка. Какъ дъши не могуптъ родиться безъ упробы: такъ и страсти не раждаются безъ мечтательности ума; и гръхъ не можептъ притти въ совершенный возрастъ безъ содъйствія страстей.

Если возрасло шерпѣніе въ душахъ нашихъ, що эщо признакъ шого, чшо мы внушри имѣемъ благодащь ушѣшенія. Сила шерпѣнія могущесшвеннѣе радосшныхъ чувсшвъ бывающихъ въ сердцѣ. Жизнь въ Богѣ есшь пюпраніе чувсшвенносщи. Когда живешъ сердце, шогда падаешъ чувсшвенносщь; а возсшаніе чувсшвенносщи есшь смершь для сердца: и когда чувсшва воскресли, що эщо знакъ шого, чщо сердце не живешъ для Бога. Оптъ добродѣшелей совершаемыхъ между человѣками совѣсшь не получаешъ правощы.

Доброе двло, которое двлаенть кто чрезь другихъ, не моженть очистипь душу, хопля и удостоивается воздаянія опть Бога; но двло, которое двлаенть человвкъ самъ, почитается совершенною добродвтелію и производитъ и то и другое, то Есть, и удостоивается воздаянія, и доставляетъ чистоту: посему оставь первое, и возмись за второе. Ибо не

271

Digitized by Google

радя о семъ хвашащься за первое, есшь явное ошпаденіе оптъ Бога; но сіе послѣднее и при недосшашкѣ перваго замѣняетъ его мѣстю.

Бездъйствіе и праздность гибельны для души, и могушъ вредишь болье, нежели демоны. Ежели слабое швло будешь принуждащь къ дъламъ превышающимъ его силу; що положишь на душу швою сугубую пьму, и произведешь въ ней большое неустройство. Если же кръпкое тъло оставить въ бездъйсшвіи и праздности; що отгь сего родяніся всв пороки въ душь, живущей въ немъ. И какъ бы сильно кщо ни любилъ добро, но недвяшельность вскорв истребить въ немъ даже мысль о добръ, какую онъ имълъ. Когда дуща упоена ожидаемою радостію и веселіемъ. о Богъ: тогда тъло не чувствуетъ скорбей, не взирая на свою немощь: щогда оно несепть тяжести вдвое и не изнемогаенть; и при радоспи душевной вмъстъ наслаждается и дъйсшвуеть тьло, хотя оно и слабо. То же бываешъ и съ душею, когда она всшупаешъ въ оную радость духа.

Ежели пы, брапть, будешь хранишь языкъ свой, то дастся тебъ отъ Бога даръ тищины сердца, при коей усмотришь дущу твою,

**п** войдешь въ радосшь духа; если же языкъ швой одолъваешъ шебя, що повърь моему слову, чщо шы никогда не освободишься изъ мрака. Ежели не имъещь чисшаго сердца, що имъй по крайней мъръ чисшыя усша, какъ сказалъ блаженный Іоаннъ.

Желая кого-либо научить добру, сперва успокой его со стороны тъла, и почти его дружескимъ словомъ. Ибо ничпо шакъ не моженть привестии человъка въ чувство и отвести его отъ худшаго на лучшее, какъ блага перисныя, и уважение, которое онъ опъ шебя видипть. По мъръ какъ человъкъ вспупаенть въ подвигъ служения Богу, сердце его во время молишвы дълаетися свободно; а если человъкъ развлекаетися многими предметами, тю лишается помощи Божіей. Не огорчайся скорбями півлесными; поелику Богь онгьименть ихъ оть тебя совершенно. Не бойся смерши; поелику Богъ гошовъ содълащь шебя побъдишелемъ ея. Ему слава и держава во въки въковъ. Аминь.

### XIV.

### О ВЪЧНОСТИ,

Вѣчность! Что она такое? Кто можетъ ее изъяснить? Кто моженть ее посшигнуть? Въчность есть продолжение безъ предъловъ. Собственно говоря, топть одинъ въченъ, кто не имвешть ни начала, ни конца. Въ семъ разумъ одинъ Богъ въченъ. Не было никогда времени, въ кошорое бы Онъ не былъ. Онъ топть же самый опть въчносни въ въчносниь. Онъ былъ, Онъ есшь, Онъ будешъ, и бышь не престианенть существомъ высокимъ и превознесеннымъ, населяющимъ въчноспіь. Еспіь швари, которыя имъютъ начало и конецъ: таковъ весь родъ жизоппныхъ. Другія имъли начало, но не будушъ имъпь конца: шаковы Ангелы и духъ человъческій. О, сколь же необходимо для швари, рожденной ко всегдашней жизни, познавать сіе будущее состояніе, къ которому она иппни поспъщаетъ; и Ka-• кой предметь болье способень обуздать своевольство сего чувственнаго и безразсуднаго въка, какъ не размышление о въсности!

Душа человъческая безсмершна, Вошъ на-

чало, на котпоромъ основывающися всъ Божеспивенные законы. Священные Писашели не дающь прямыхъ доказащельснивъ на безсмершіе: однакожъ находищся ихъ довольно въ Божественныхъ книгахъ ихъ. Спасищель нашъ уппверждаенть будущее существование души нгъмъ, чщо Вогъ называенть себя Богомъ Авраама. Исаака и Іакава, по прошесшвія уже многаго времени посла смерши ихъ: Бого же, говорнить Онь, несть мертеыхо, но живыхо; вси во Толи живи суть. (Лук. 20, 37.) Топть же Божесшвенный Учипель удостновъряешь, чшо хошя бы люди могли убинь шьло, они не могушъ убилъ души: (Машо. 10. 28.) но еслибы душа умирала съ шъломъ, то есть, еслибы она престала мыслить или дъйствовать по смерши; то они могли бы убить душу такъ же, какъ и тъло. Апостолы говоряшь о упразднении тела, (Рим. 6, 6.) въ которомъ дуща живетъ; о возвращении духа въ его ошечество; о духахо гръшниковь, сциихо во темниць, (1 Пет. 3, 19.) и о душахо праведниково совершенныхо. (EBP. 19, 23.)

Св. Писаніе говорянть піакже о двухъ будущихъ состояціяхъ: о состоянія базженсцива

на небь, и о состюяни мученія во адь, и ушверждаешь, чню каждое изь сихь состюяній высно. Свящыя души, по исшесшвіи ихь изь сего міра, восходянь на небо, которое еспь состояніе высной славы и блаженства. (2 Кор. 5, 1. 1 Пеп. 5, 10.) Мы частю встрьчаеть выраженія: жизнь высная, искупленів высное, слава высная. Жилище, въ которомъ праведные будуть пребывать на небъ, есть высное; (Лук. 16, 19. 2 Кор. 5, 1.) царство, которымъ они будуть обладать, есть царство высное; (2 Пет. 1, 11.) блаженство ихъ называется высною славою; (2 Кор. 4, 17.) они будуть всегда со Господомо (1 Оессал. 4, 18.)

Мученіе ада шакже евсно. Тв, которые провели жизнь во враждь пропивь Бога и неповиновеніи Енангелію, и которые умерли безь покаянія и обновленія, будушь посланы на мъсто бъдствія и мученій. Господь нашь, когда говоришь о семь состоянін, называенть его огнемо, который не утаснешь никогда: и повторяенть сіе не однократно. Св. Павель говоришь, что незнающіе Бога, и непокаряющіеся благовъствованію Господа нашего Інсуса Христа въ наказаніе подвергнутися

евтной погибели; (2 Оессал. 1, 9. 8.) Іудя говоришь о жишеляхь Содома, какь подверешихся казни осня ввтнаго, (Іуд. ст. 8.) и Господь нашь, опредвляя день суда, говорникь, что нечестивые будуть осуждены на муку овтную. (Мате. 25, 46.)

И такъ сколь удивительно невнимание и безразсудность людей! Видя ихъ поведеніе, можно подумать, что они ожидаютть смерти, какъ безсловесные, или что Богъ не имъеттъ гнъва, котораго они должны бояться, ни милосердія, на которое могуть надъяться. Испышайше жизнь людей вообще, и вы увидите, что вещи видимыя и временныя кажутся имъ самыми важными, вещи невидимыя и въчныя ничшожными. Они старающся удовлетворять нуждамъ бреннаго своего существасмершнаго своего шела, и собирашь богашство, коптораго не понесумъ съ собою; но мало, или нисколько не прилагающъ попеченія о благороднъйшей часши своего есшествао безсмершной своей душь. Каждый день они загопновляють для будущаго времени; но никакъ не думаютть о собрании сокровниць для въчносши. Прилежные въ своихъ суещахъ, они не радящь о молишев. Счешныя свои книги

ведуть со всею върностію; но ръдко случаетяя, чтобы они совътовались съ Книгою Божіею. Есть такіе, которые достигши шестидесящи-или семидесящи-лъщняго возрасша, и зная слъдовашельно, чшо въчность не можешъ бышь далека опть нихъ, не проводили однако же, можешъ бышь, никогда часа въ благоговъйномъ испышании своей души, и не помышляли о приготовлении себя къ въчности. Другіе хоппя менъе заняшы выгодами временными, но равно безпечны по оппношению къ нользамъ въчнымъ. Они на излишній сонъ или на безполезныя забавы упошребляющъ по драгоцънное время, которое должны были бы провесши съ пользою для въчносши. Вымышляющь пысячу способовь убить время, и изъявляющь свое удовольствіе шому, кшо досплавляенть имъ для сего еще хоппя одинъ новый способъ. Теряющъ время, принадлежащее Богу, такъ какъ бы оно находилось въ ихъ власти; неръдко не хотпятъ даже одного дня, собственно отдъленнаго и освященнаго для Бога, посвящить на разсуждение о вещахъ, которыя могуть доставить имъ ввчное блаженство. Жизнь въчная составляетъ членъ ихь въры, но шакой, котторый ими забышь и

278

Digitized by Google

потерянъ изъ вида. Вопль совѣстин, совѣшы друзей, наставленія и молинны служителей Евангелія не производящъ продолжительнаго дъйснивія на ихъ умы. И шакъ они продолжающъ проходищь все поприще своей жизни въ легкомысліи и нераскаянностии, доколѣ (стращная минуша!)--доколѣ нога ихъ не поскользнешся, и они не увидящъ себя погибними на въки.

Одинъ изъ свящыхъ Ощцевъ называенть смершь дверію выраженіе прекрасное и пресправедливое! Смершь человъка есшь переходъ изъ времени во ветность; и какое собышіе моженть быль для человька важнье? Однакожь оно шакъ мало цвнишся, что ръдко возбуждаеть благоговъйныя размышленія; говорящь о немь съ шакою холодносшію, какъ: бы о какомъ-либо предмешъ ежедневныхъ въдомостей. Смерть, конечно, есть событе общее праведнымъ и нечеспивымъ: но, какое великое различіе непосредственно за нимъ слъдуешъ! Для шъхъ и другихъ время ихъ испышанія оканчиваешся, и начинаешся состояние ихъ въчное. Праведникъ слагаентъ свое тьло со всъми его заботнами, со всъми искунісніями и спіраданіями; дупіа его возносника

къ Богу, и входишъ въ покой, пнишину и радость въчную. Какая славная и пріятная перемъна! Для гръшника шакже перемъняепися временное на въчное: но сіе въчное есть его мученіе. Когда улираєть срвинико, говорнить Соломонь, его саяние погибаеть, его надежды иссезають. (Прит. 11, 7.) Съ посявднимъ его дыханіемъ оканчиваеться и послъдняя его надежда: онъ не услышипъ ни наставленій, ни молитвъ; онъ предспаеть предъ судилище Бога, чтобы дать опичетть во времени, которое ему было даровано,-въ способахъ и преимуществахъ, которыми пользовался, и чтобы принять опредъленіе судьбы своей. Таковъ жребій нечестиваго! Одинъ весельчакъ въ минушы своей ръзвосши написаль и обнародоваль исторію техь, которые умерли шушя: но онъ торжественно опроверть свое швореніе на одр'в смерши, нознавъ собспівеннымъ опышомъ, чіпо смершь никакъ не есшь пушка. О въсность, въсность! вскричаль одинь вольнодумець вь минущу смерши, бросая страшный взорь на окружавшихъ его,-и не сказаль ничего боле; онъ N не могь сказаниь ничего болье; онь и не имвль нужды говоришь что-нибудь. Размыслите о

семъ примърѣ; и если вы боишесь шакой смерши, що не ведище шакой жизни.

Когда вы узнаетие, что постигла кого-либо смершь, то помыслите, что усопшій отшель во высность! Когда услышише голось надгробнаго пвнія или плача, скажите сами себь: "Вошъ еще одна душа отошла во въсность." Когда увидите погребальное тествіе, говорите: "Время несомаго во гробъ подобнаго мнъ человѣка кончилось; онъ досшигъ своего вѣснаго жилища, и теперь онъ въ томъ состояній, которое не перемънится болье." Чело- ' въко испустило духо, говорить Іовъ, и едъ онд? (Іов. 14, 10.) Чемъ сдълался топтъ, котораго мы видели за несколько дней предъ симъ, и съ котторымъ мы бесъдовали? Въ какомъ онъ мъсптъ теперь, и съ къмъ? Въ то самое время, какъ я предаюсь сему размышленію, чито видишть онъ? чито чувситвуенть? о чемъ мыслишъ? Онъ умеръ! И завпра скажупть, можепть бышь, по же обо мнѣ! О день шоржественный, съ которымъ окончится мое теченіе; день безконечно важный, въ KOIIIOрый я долженъ войши во ветность!

Споль важныя размышленія сообщающь и вкопорую важность харакшеру и самому

Digitized by Google

28.1

виду шехъ, которые погружаются въ оныя. Когда одинъ знаменищый государсшвенный человъкъ оспиавилъ Дворъ и дъла его, чтобы жить въ отдалении опть большаго свъща, нъкоторые изъ прежнихъ его соучастниковъ въ забавахъ, смъясь надъ набожностию его, говорили ему, что онъ сталъ скученъ. "Нъпъ, ошвъчаль онь, я не скучень, но шолько важенъ, и прилично мнъ бышь шаковымъ. Ахъ. арузья мон, между шемъ, какъ мы смеемся, все вокругъ насъ исполнено священной важноспи. Богъ, истощающій свое къ намъ долготерпъніе, важенъ; Христосъ, пролившій свою кровь за насъ, важенъ; Духъ Свяшый, борющійся прошивъ ожесточенія нашего сердца, важенъ; Св. Писаніе говорипть намъ о вещахъ наиважнъйшихъ въ мірѣ; служеніе всего шворенія Богу и намъ важно; все, что находится на небъ и во адъ, важно: какъ же намъ можно предаваться шумному веселію?"

И шакъ да устремляемъ посшоянно взоры наши на въсность, въ какомъ бы мъсшъ мы ни находились, и чщо бы мы ни дълали. Правильныя понящія о въсности обуздающъ нащу привязанность къ вещамъ временнымъ; онъ покажущъ намъ, чщо богашсиво, чесща

и удовольсшвія сей жизни сушь блага непосшоянныя, шлённыя, обманчивыя. Онё научащъ насъ сохранящь умёренносшь въ заняшіяхъ и необходимыми дёлами жизни, напоминая намъ, чшо есшь дёла болёе важныя, о кошорыхъ мы должны помышлящь. Онё уменьшащъ наше присшрасщіе къ ощличіямъ міра, кошорыя сшоль высоко цёнящся. Когда къ одному изъ великихъ людей, лежащему на смершномъ одрё, присланы были знаки ощличія ощъ его Государя: онъ, смощря на нихъ съ холодносщію, сказалъ: "Ахъ, сін почесши имёющъ великую цёну въ сей сщранё; но я иду щуда, гдё онё ни къ чему не служащъ."

Размышленіе о вітности обуздаенть шакже чрезмірную нашу любовь къ удовольсшвіямъ и забавамъ жизни. Одна высокаго рода женщина изъ блесшящаго общесшва, въ конторомъ она проводила вечеръ за каршами, возврашясь домой нашла свою прислужницу чипающею одну благочесшивую книгу. Посмотрівъ ей изъ за плеча, она сказала: "Бъдное певореніе, какое удовольствіе можещь шы находищь, сидя надъ шакою книгою?" Но въ сію ночь сама не могла сомкнушь глазъ, шолько плакала и вздыхала. Ея прислужница спращивала

у ней иного разь, чшо съ нею сделалось? По многомъ молчании, она наконецъ, обливаясь слезами, сназала ей: "Одно слово, виденное мною въ швоей книгь, смущаешть меня: это слово еспіь вътность. О какъ была бы я счасплива, если бы пригошовила себя къ въчности!" Слъдствіемъ сего впечапльнія было що, чщо она оставила каршы, бросила собранія, и начала постоянно приготовляться къ другому міру.

Можно припомнить при семъ достойныя вамъчанія слова М. Филиппа Генриха. Испытывая всю жесшокосшь обдержащей его каменной бользни, онь говориль: "Я страдаю жесшоко, но слава Богу, чию не въ вѣчномъ пламени; я горю, но слава Богу, чшо не въ алскомъ огнъ."

Помышленіе о высности двлаешь нась внямаппельными и ревносипными во всёхъ должностяхъ Религіи. Одинъ славный между древними живописецъ, у котторато спранцивали, для чего онъ прилагаетъ сполько труда къ отдълкъ своихъ каршинъ, ошвъщсшвовалъ: "Я иружусь для въсности, "Сія мысль: "Я чишаю, я слушаю для встости," моженть со-

JACTS XXXIV.

Ig

Digitized by Google

общины жизнь и силу всемь нашимъ благочеспивымъ упражненіямъ.

Размышляя съ благоговениемъ о весности, мы найдемъ Евангеліе Іисуса Христа безконечно драгоценнымъ, мы почувствуемъ въ себъ расположение полюбищь крошкія его исшины, сполько прошивныя гордосции мірскихъ людей. Опть чего приближение смерши и въсности наполняепть духъ смущеніемъ и сппрахомъ? Опть шого, чию мы грешники, и, следовашельно, подлежимъ осуждению. Въ самомъ дълъ страшно впасть во рунь Бога живаго. (Евр. 10, .31.) Когда же сін ужасы Господни овладъвають совестію; то какъ утелительно узнапь, чно Слово Божіе онкрываенть намъ полное и безпрепятиственное прощение и въчное спасеніе. Сіе Слово возв'ящаетть прощеніе и въсную жизнь, какъ даръ Божій, ниспосылаемый намъ за послушаніе и смершь Сына Его Іисуса Хрисша, безъ кошораго мы не можемъ получишь прощенія въ своихъ грѣхахъ, ни бышь допущены къ блаженству въчному И такъ шолько чрезъ въру въ Его кровь мы можемъ надъяться бынь оправданными. Только по силь Его благодания мы можемъ имънь часниь въ небесномъ наслъдіи. Сіе можешъ возбуж-

Дайнь и пипаны въ сердцё нашемъ чувствованія благодарныя и любообильныя къ Господу нашему Інсусу Хрисшу и къ Богу Опцу нашему, возлюбившели насо и даровавшели по благодати въгное утвшение и благую надежду; (2. Фессал. 2, 15.) и поколику сія надежда будентъ жива и інверда, она исполнишъ насъ славою и неизреченною радосіню. (Кол. 1, 23 и сл. Рим. 15, 13.)

. Чипанель, разсмонири сей предменть со всевозможнымъ вниманіемъ и пицаніемъ, и обратись къ самому себъ съ симъ вопросомъ: "Душа моя, приготовилась ли ты къ въчности?" Пригошовилась, или ныпъ, въчность близка. Старайся же употреблять болье времени на размышленіе о въсности, о шомь, чио значишъ жишь всегда въ состояния безконечнаго блаженства, или безконечнаго злосчастия. Часъ, проведенный шобою въ семъ размышлении, будепь для шебя самый полезныйший изъ шьхъ, кошорыхъ шы не включаещь въ число часовъ напрасно прошекшихъ: благоствь Божія содълаеть сіе размышленіе полезнымь для дущи швоей и, моженть бышь, началомъ въчнаго явоего спасенія.

Когда одному благочеснивому человъку другъ

Digitized by Google

его сдѣлаль вопросъ, для чего, онъ упонпребляенть спюлько времени на чиченіе, на размышленіе и молишну,-сей, подиявь глаза и руки къ небу, съ величайшею выразишельноспию оппвѣшсшвоваль: Для вѣсности! для вѣсности! для вѣсности! Не наскучило ли, чиичашель, и шебѣ сіе болѣе, можешть бышь, продолжишельное, нежели порядочное размышленіе о вѣсности? И шакъ знай, чшо оно можешть послужинь шебѣ для вѣсности, для вѣсности, для вѣсности!

Digitized by Google

# СЛОВО

XV.

## на день сошествія Святаго Духа.

И пришедо Оно (Духо истины) облисито лиро. Іоан. 16, 8.

### (Слова Спасишеля изъ послъдней уптанитель-

ной бесьды Его къ ученикамъ своимъ.)

Вошъ чию производять неправды человьческія! Духъ Святый есть Духъ любви и мира, Духъ благодании и щедропть; Онъ и по существу и по дъйствіямъ своимъ есть Уптьшишель единственный, неизмъняемый, Божественный: но поелику міръ, погрязши во злъ, не знаеть Его, и если бы зналь, не можетть принять Его; поелику духъ міра, коимъ дышашъ люди преданные плоши, совершенно пропивуположенъ всесвятому Духу Божію: то Уптишель содълывается обличителемь, Топть, коего Сынъ Божій испросиль у Отца, заслужилъ своею смершію, какъ величайшаго благодътеля для рода человъческаго, какъ верховнаго подателя всъхъ благъ,-Тотъ самый приходишть обнажныть гръхъ и произности судъ. И пришедо Оно облисито лиро.

О, какъ дъйственно должно быть сіе облиненіе!-Это уже не слабый голось проповъдниковъ испины, конюрый часто исчезаенть въ воздухъ, не досягая слуха, не шолько сердца слущающихъ, Это обличение Всемогущаго и Всевъдущаго. Онъ обличилъ гръхъ Адама,и смершь досель собираенть спирациные оброки сего гръха со всего рода человъческаго; обличиль современниковь Ноя,-и памящь ихъ съ шумомъ погибла въ водахъ поптопныхъ; обличиль грады Содомскіе, преогорчившіе Господа,-и не обрълось мъста ихъ на лицъ земли; обличиль Богооппспнупную Синагогу,-и въ Іерусалимъ не остался камень на камени. Здъсь-то каждый обличаемый долженъ возопишь съ Давидомъ къ Вогу: "Камо пойду оптъ Духа швоего обличишеля, и ошъ лица Его камо бъгу? Взойду ли на небо?-Онъ шамъ. Сойду ли во адъ?-Онъ шамъ. Понесусъ ли на крыльяхъ зари до послъднихъ предъловъ вселенныя? -И памъ найдентъ меня рука Его, удержинтъ десница Его."

Между шьмъ, Христіане, число людей, имьюцихъ подвергнуться обличенію Святаго Духа,

стноль велико, чшо не знаю, можешть ли кшо исключать себя изъ онаго. Утвшитель, но словамъ Спасишеля, долженъ обличнить міръ. Кшо же не въ міръ? кито дерзненть сказаль о себь, чню онъ совершенно чистть онть всего мірскаro?-Значить, обличение Святаго Духа казаещся всъхъ и каждаго; значишъ, мы всъ находимся въ числъ обличаемыхъ:--и горе шому изъ насъ, кшо, бывъ недостоинъ утътенія Свящаго Духа, не воспользуется по крайней мерь Его обличеніемь!-Божесптвенный Обличишель для того и обличаетть гръшниковъ во гръхъ, чтобы даровать имъ правду Божію; для того и ошкрываешъ язвы совъсни, ншобы уврачевашь оныя. И шакъ поспъннимъ уразумъшь тайну спасительнаго обличенія, дабы чрезъ послушание Обличишелю, обращищь оную въ шайну нашего спасенія,

Предвозвѣснивъ пришествіе Духа обличитпеля, Спаситель въ ушѣшеніе учениковъ своихъ опікрылъ и що, въ чемъ должно состноянів сіе обличеніе.

"И пришедъ Онъ, щакъ продолжалъ Спасипель въщапь къ ученикамъ, обличишъ міръ о гръхъ, о правдъ и о судъ. О гръхъ убо, яко не върують въ Мя; о правдъ, яко ко Опцу мо-

ему гряду и кшому не видище Мя; о судъ же, яко князь міра осуждень есшь."

Вопть сущносшь и, щакъ сказащь, чершежъ великаго обличенія. Міръ обличаешся о гръкъ-имъ сокрываемомъ или непознаваемомъ; о правдъ-имъ ошвергаемой и гонимой; о судъимъ превращаемомъ или сабышомъ. Обличаешимъ превращаемомъ или сабышомъ. Обличаещся о гръхъ, дабы привесщи его къ познанію и пріящію правды; обличаещся о правдъ, дабы избавищь его ощъ суда: обличаещся о судъ, да въдаещъ, чщо онъ во всъхъ ощнощеніяхъ повиненъ Богу, чщо ему ничего не осщаещся, кромъ покаянія.

Кому неизвъсщно всеобщее радвращеніе нравовь, госцодствовавщее между Іудеями и язычниками въ що время, когда явился Сынъ Божій для очищенія гръховъ міра? И однакоже міръ никогда не былъ шакъ надмънъ своею правдою, какъ въ сіе время. Волще Іоаннъ Кресщишель процовъдовалъ и словомъ и жизвію покаяніе; вопще самъ Сцасищель взывалъ; покайшеся. Міръ не признавалъ своихъ гръховъ. Развращенные Фарисеи продолжали ночишащь евое лицемъріе исщинною набожностію; буйные Саддукен продолжали въ своемъ вольномыслія находищь мудросщь. По суду міра, всё клевренны его были свящы; напронинъ Інсусъ Хрисшосъ, обличавшій міръ, вмёнлемъ былъ со беззаконными. Наколецъ, вмёсию покаянія, міръ началъ преслёдонащь своего Облинищеля,-и, въ довершеніе своихъ пресшупленій, вознесъ Его на кресшъ,

Казалось, ни чшо уже не могло привесши міръ къ покалнію. Но, вошъ приходищъ Обличищель,-и все пріемлешъ новый видъ. Едва Пешръ, исполненный Свящаго Духа, произнесъ нъсколько словъ,-и щри шысячи душъ признаюпть себя гръщными, шребующъ крещенія, Обличенные во гръхъ дълающися въ свою чреду обличишелями другихъ; щамъ и здъсь обравующся социы проповъдниковъ покалнія:-и, въ нъсколько лъшъ, совершаещся що, чего нельзя было ожидащь опть цълыхъ сщолъщій,

Кақое умилишельное арълице предсшавляль шогда весь мірь! Вошь слово покаянія приходишь въ Римъ, являешся при дворь Кесарей, возвъщаешся въ слухъ боговъ земныхъ. Какихъ ожидашь шушъ плодовъ покаянія? Но для всемогущаго Обличишеля нъшъ преградъ;нъсколько исполненныхъ духа и силы бесъдъ о покаяніи,-и среди чершоговъ Домиціана и Нарона-шамъ, гдъ былъ самый пресшолъ Сашаны,

1. . .

невидимо образуещися общество людей, кон подъ багряницею и злашомъ сокрывающъкресщъ и нищениу Евангельскую. Вошть слово смиренія и въры доспигаенть Гредіи,--туда, гдъ было сплолько же идоловъ, сколько философовъ, и сшолько философовь, сколько страстей,-мудрецы міра въ первый разъ слышашь, что они гръшны, не въряптъ, сомнъвающся; но сила слова кресшнаго, оставляя безъ вниманія ихъ уиъ, поражаешъ сердце,-и, вмѣсшо олшаря невъдомому Богу, искоръ воздвигаетися одпарь въдомому Искупишелю. Наконецъ слово Евангелія не вмъщаешся уже въ предълахъ Рима, досшигаешъ шуда, куда не могло проникнушь оружіе побъдителей свъта, - воинственный Пароянинъ, дикій Скиоъ слышашъ обличеніе, слышашть и каюшся; многіе изъ нихъ еще не знающъ, чщо щакое законъ, и однако же, обличаемые върою, признающъ себя беззаконными. Духо улиленія, провиденный Пророкомь, изливаенися на всю землю: и милліоны начинающь плакащь о томь, что случилось въ Іудев. Народы, чшо съ вами? вы не были въ Іудев, вы не распинали Хрисша, вы приняли Его отверженнаго: для чего же вамъ скорбішь о смерши Его? развіз это вашь гріхъ?-

"Нашъ, ошвъчающъ цълыя племена и языки; Онъ гръхи нации носищъ и о насъ бользнуещъ; наказаніе мира нашего на Немъ, язвою Его мы изцълъли."

Такъ совершилось обличеніе Свяшаго Духа надъ міромъ языческимъ. О, если бы оно и окончилось вмѣсшѣсъ древнимъ язычесшвомъ! О, если бы Хрисшіане своими грѣхами не понудили Свяшаго Духа начашь новое обличеніе!—Міръ Хрисшіанскій продолжаешъ въ себѣ грѣхи міра языческаго, и Духъ Божій продолжаешъ надъ нимъ обличеніе, угошованное язычникамъ.

И вопервыхъ, Вожественный Обличищель опгъ времени до времени воздвигаентъ особенныхъ ревнишелей благочестія, кои, какъ бы движимые нѣкою тайною силою, проповѣдуюптъ современникамъ своимъ покаяніе. Каждый вѣкъ имѣентъ ихъ, каждая страна видиптъ и слышиптъ ихъ, каждая страна видиптъ и слыщаломъ, въ коемъ еще яснѣе, нежели въ словахъ ихъ, представляются несовершенства міролюбцевъ. И не оптъ того ли міръ всегда преслѣдовалъ людей, истинно благочестивыхъ, что жизнь ихъ, по выраженію св. Писателя, составляеттъ для него мученіе?

Для гръшниковъ, не видящихъ или не слу-

шающихъ одушевленныхъ обличищелей, Духъ Святный поставиль неодушевленнаго обличнитеяя, кошорый однакоже моженть сообщань жизнь мершвымъ грѣхами. Это Слово Божіе. Дайше его кому угодно, - Магомептанину, язычнику, Іудею,-онъ можешть не повъришь его Божеспвенносши; но прочишавь скаженть, чно не исполнилъ всего въ немъ написаннаго, признаеть себя гръшнымъ. Какой Фарисей могъ устоять когда-либо предъ обличениемъ Евангельскимъ? Какой Саддукей не трепеталь угрозъ въ немъ содержащихся? - И слабый пасшырь Церкви, не право правящий слово испины, нерадящій о своемъ спладъ; и корысплолюбивый судія, вмъстю правды, взирающій на лица судимыхъ; и звъронравный власшелинъ, живущий пришъсненіемъ и слезами подчиненныхъ; и лукавый рабъ, нерадящій о пользв и чесши своего владыки; крапико, всякій гръщникъ видищь въ Словь Божіемъ свой гръхъ. И BCØ сіе производищь одна, шакъ сказашь, буква Евангелія, предназначенная обличать грубыхъ гръшниковъ. Духъ Евангельскаго ученія еще обличишельнъе: самые праведники, приникая въ него, всегда находили въ себъ новые недоспаники,-пакъ чню съ возраснаниемъ человъка

въ добродъщеля, какъ бы нозрастваенть въ требованіяхъ своихъ само Евангеліе.

Наконецть и шв, ком не могушть чишащь нли слышащь Слова Божія, не лишены обличипеля. Визспо его служащь Таннсива. О, вы, кои безразсудно оппвергаение или унижаете сіи органы благодати Божіей,-научитесь лучше видъть въ нихъ премудрость Божію и благо человъчеснива. Скажнине, какъ BHYшинь цёлымъ народамъ пту великую исшину, чно человѣкъ грѣшенъ по есшесниву, чно онъ непресшанно имвешъ нужду въ покаяния?-Въ Хрисппанснивъ сія важная иснина и многія другія внушающся сами собою посредспивомъ Тависнивъ. При входъ каждаго человъка въ міръ Церковь объявляенть въ Крещени,-чшо онь грешень; при исходе изъ міра повторяетть въ Елеосвященія, -что онъ грвшень. Въ продолжения жизни нъсколько разъ призываешть его къ судилищу Покаянія, и говоришъ:--шы гръшенъ. Чудное арълище!--Царь и послъдній рабъ, мудрецъ и простолюдинъ повергающися при подножін Распятнаго, и въ слухъ подобнаго человъка исповъдающъ гръхи свои. Кшо заспиавиль милліоны бышь спюль онткровенными, препобъдиль естеспивенную

скрыпность?-Только одинъ Духъ Вожій могъ такъ обличить міръ о грѣхѣ, чню признаніє грѣха обратилось во всенародную обязанность.

Чіпо еще сказащь о внутреннихь обличеніяхь Свяніаго Духа вь совѣсши грѣшниковъ?--Кщо изъ насъ не слышаль когда-либо сего обличенія? кщо не даваль самъ себь обѣща исправищь свою жизнь? кщо не сожалѣлъ многокращно, чщо не исполниль сего обѣща? Покрайней мѣрѣ Обличинель исполниль свое дѣло. Онъ приняль на Себя долгъ обличинь нащи грѣхи и обличиль ихъ: никню изъ насъ не моженть сказащь, чщо онъ безгрѣшенъ. Сего уже довольно для славы Обличинеля и для нашего спасенія. Было время, когда цѣлый міръ грѣщилъ, а не зналъ, чно онъ грѣменъ. Грѣзъ́ же не влѣнящеся не сущу закону.

Вторый предметь обличенія Святаго Духа есть невъріе міра правдъ. И о правдъ, яко ко Отщу мосящ гряду, и ктоли не видите Мя.

Обличаемый во гръхъ міръ всегда находиль гибельную онграду въ птомъ, читобы оппвергапь правду Божію. Такъ ностгупилъ онъ и съ Правдою Упоситасною, когда Она явилась на землъ въ дицъ Сына Божія. Ни чистоптаученія, ни свянюсниь Божеспивеннаго Учи-

пеля, ни чудеса Имъ совершаемыя, —ни чию не могло убѣдищь родъ спіропшивый и грѣшный въ шомъ, чию ему возвѣщающся глаголы живоща вѣчнаго. Когда же Провозвѣсшникъ исшины, по высочайшимъ, но для міра недовѣдомымъ причинамъ, благоволилъ взыши на кресшъ, и пошомъ сокрышься навсегда опгъ взора человѣческаго: що злобный міръ почелъ сіе рѣщишельнымъ доказашельсшвомъ, чщо Его дѣло не ошъ Бога, чщо Религія, Имъ возвѣщенная, еспь изобрѣшеніе человѣческое. Самое воскресеніе Спасищеля не образумило упорныхъ враговъ исшины, и подало цоводъ къ послѣднему ошчаянному покушенію—зашминь правду Божію.

Кшо могь ожидащь, что изъ сихъ же самыхъ людей, кои съ шакимъ упорсшвомъ гнали исшину, вскорѣ многіе содѣлаюшся ея защишниками, и съ радосшію проліюшъ за нее кровь свою? Но гдѣ дѣйсшвуешъ Богъ, шамъ нѣшъ ничего невозможнаго. Приходишъ Обличишель,-и Савлы начинающъ проповѣдывашь Евангеліе.

Міръ сомнѣвался въ правдѣ лица Інсусова: Духъ Свящый показалъ несправедливоснь сего сомнѣнія самымъ своимъ нисниеспивіемъ. Всякой

должень быль признапь, что если бы Спасищель не быль шемь, чемь Онь называль Себя, що Боть не послаль бы въ Его имя Упившишеля, Упившищель не сшаль бы двиспизоваль къ Его славь. Мірь не върнат иснинь ученія Інсусова: Духь Свяшый внушиль Апостолань шакъ изьяснить сіе ученіе, что самый недоверчивый разумь, когда началь судвинь безпристрасийно, не могь не признашь въ немъ величайшей премудросши. Міръ почипаль излишними и чрезмвру спирогими правила правственности Евангельской: Духъ Свялый показаль на опышь, чно правда въры не тольно безконечно выше законной праведностив, но и несравненно пріяниве, легче для швхъу кои имъющть оную. Міръ опцвергалъ объщованія Інсуса Христа: Духь Святый поназаль непреложность ихъ исполненіемъ всіхъ древнихъ пророчествь о духовномь царствь Мессія, и преподаніемь вврующимь вь Інсуса Христа необыкновенныхъ даровъ духовныхъ. Наконецъ сила чудесь и различныя ошкровенія, сообщаемыя Духомь Свящымъ проповъдникамъ Евангелія, содълали що, чщо самые упорные враги вспины не находили болве предлоговъ къ невърію. Тинешно облазаемый мірь напрягаль

началь и совершиль свое дьло! Совершиль, но не окончиль!-Увы, какъ бы но некоей гибельной необходимоснии, надлежало, чнюбъ и въ Хриснианснивъ повиторилось все що, чиго обезображивало иръ языческий; чнюбы изъ среды Хриснцанъ явились люди, нои еъ языческимъ безспиыдснивомъ ониверзатонть усша, изощрлющь перо свое пронник Евангелія. И вакой выкь не видьль сихь изверговъ? Какая ситрана не спірадала онгъ нихъ? Давно за възыя царешва пошрасачны были разрушиниельнымь вихремъ невырія, 麗 олшарямь угрожало тоже превращение, чню и пресиголамь?-Вездонныя пропасния нечесния, извергавшія пламя плисжей, угасли, закры-ANCE; NO KINO - MOMERNE CRASSINE, VEROÓLE HE существовало болье нодзеннаго огня стра-HACTS XXXIV. 20

Digitized by Google

500

иней, конюрый всегда голювь превранникся въ пламя невърія и буйсина, чнюбы прокаводникь всюду разрушеніе и ужасъ? По крайней авъръ Слово Божіе, въ предосшереженіе върующихъ, різнициельно говоришъ, чшо съ приближеніемъ конца міра, не уменьщишся, а увеличнися невъріе; чшо пронивникъ Бога, въдый, яко время иманъ мало, ноздвигнентъ люгда новыхъ лженророковъ и лжехрисиовъ, и покусишся уничножницъ самое имя Хрисшіанъ.

При сей горесниюй увъренносний, не онърядно ли, слушашели, въдащь, чию міръ, всетда враждующій пронивъ Хриошіансинва, всегда буденть находнить всемогущаго Обличищеля своего нечесния, чию свящая Въра, съ ноею неразрывно соедниено въчное бламенсиво наше, предосицавлена не защинть слабыть людей, а хранению самого Духа Бомія! Ивить! Всевъдуній провидъль нашу невърноснть и слабосны въ храненіи иснимъ Оникровенія, провидѣль, чию мы предали бы, подобно древнимъ Израильниянамъ, врагамъ нашимъ новчегъ новаго завѣща; и носему ввѣриль его уже не същать Левіннымъ, а всесвящему Духу. Пуснь пецерь враги иснимъ ненощающей

въ вланениять на Въру: сниъ докажется только ию, чию они предусциявлены на въчную ногибель; маловърные будущъ соблазнены, но валогь выры осныненися неприкосновеннымы Пусинь насилающь нгв несчастиным времена, когла самые служниели Слова, колеблемые спирахомъ или выгодою, изм'яннонть исплин'я: для Въры не спрання сія намбна. Духь Свянья найденть ей защинниковь; Всемогущій солворинть ихъ, если що буденть нужно. Явлися воные Апосшолы, и воодушевленные Духомъ нешины съ радоснию изыдунгь на брань провинву царснива внымы. Непреснаяно комвиноинмся мнініянь міра они пронивоносніавани постолнную невульнносны выры Евангельской; многообразныя заблужденія его заспіавлять сокрушиныея о единению исповедания Апосилольскаго; нечесшивыл правила его посрамлити евлиюснию правственносния Хриспланской. Такинь образовь, когда роды и виды нечестыя будуты, подобно игвняты, приходины и преходник, возрасшани и умалянися по направлению свъща Въры; единая, свищал, соборная, Апоснюльская Церковь буденть свюящь неподвижно на красугольномъ канени, ямущи нечань сих нозая Богь сущія свол!

• Третий и послъдний предметъ обличений Святаго Духа есть судъ міра. И о судъ, люо инязь лира осуждено есть.

Памятуеще ли, какой судь произнесь мірь, когда Сынъ Божій явился въ мірѣ, дабы разрушить дела діавола?-Того, который жиль и умерь для ислинны и славы Вожией, онь назваль сообщникомъ инлал шьмы: о вельзевиль изеонито бысы: а себя, а свою областы грвха представиль въ видь парства Божія. угрожаемаго опасностию со стюроны Інсуса Хрисша. То еслиь, свёнть названь имъ шьмою. а ниыма свещоми, адь небоми, а небо адоми. Моженть ли быни большее превращение?-неправда, шягчайшая сей неправды? О Душе. испины, поспыти обличные беззаконный суль міра; дай ему почувсиньовань нелицепрілиностиь швоего суда, яви предъ лиценъ вселен-RUS, UNO BCC, EXC BE MIDE, HOXOME HAOME ская, похошь очесь и гордоств житейская, ивсть отъ Отна, но отъ князя віра-давола!

Но какъ совернили сте обличение? Для сего надлежало бы дапи иролюбцамъ на опнить познащь пленесниь суда, ихъ сжадающаго, засплавищь ихъ теперь сще изъвдащь, чщо не одинъ конекъ благому и элому, мрущему

303 ·

и не мруцему. Но Духь Свящый, подобно Сыну Божію, низведшему Его заслугами своими, приходищь не погублящь и не наказывашь, а исправляны и спасши мірь. Чню же? беззаконный судь міра осшанешся безь обличеиія? Нѣшъ, человѣколюбивый Обличишель находишъ средсшво совершишь свое дѣло, – онъ Обличаенть міролюбневь, но не въ собсшвенномъ диць ихъ, дабы дашь обличаемымъ время къ покаяию, а въ начальникѣ ихъ, коему они подражающъ и служащъ, – въ діаволѣ. Какимъ образомъ? внемлище и чудищесь.

Развращеннымъ Фарисеямъ, видівщимъ первыя діянія Іисуса Хриспіа, еще можно было говоришь, чшо оні совершающся не о Духі Божіемь. Но можно ди было поддерживашь сію клевету послі того, какъ Хриспіансшво начало распространящься и всюду низвергать идоловь и ложныхъ боговъ?--О, тогда всі увидіяли, что Сынъ Божій дійствительно приинель для того, чинобы разрушить діла діавола. Какихъ потерь, какого посрамленія не претерпъль сей врагъ Бога и людей? Изгнанный благодатію Святаго Духа изъ сердецъ, онъ торжественно изгнанъ пошомъ изъ идоловъ, кои съ распространеніемъ Христіан-

спива всѣ умолкли, — изъ храмовъ и Капищъј кон или разрушены, или превращены въ храмы испиннато Бога. Наконецъ, какъ бы въ болѣе видимое и часиное доказащельснию невидимой всеобщей побѣды Іисуса Хрисша надъ діаволомъ, Духъ Свянный сообщалъ каждому изъ первенсивующихъ Хрисшанъ власшь изгонящь бѣсовъ однимъ сдовомъ. Даже одно имя Інсуса, произнесенное кѣмъ бы що ни было; изгоняло діавола. Такъ сей, могущеспивенный прежде, врагъ сдълался слабъ и ничщоженъ. Онъ, по выраженію одного Опща Церкви, былъ шогда похожъ на мершвую змію безъ жала, кощорую ощающь для забавы дѣшямъ.

Сіе всенародное посрамленіе діавола для защишниковъ Хрисшіансшва служило всенароднымъ доказашельсшвомъ божесшвенноспи въры Хрисшіанской. Ваши Пиеіи, говорили они въ слухъ Сенаша и народа Римскаго, умолкли, вашъ Апполонъ онъмълъ. Ошъ чего?--Ошъ нюго, чщо они говорили не сами, чщо въ нихъ жилъ діаволъ. Онъ изгнанъ Іисут сомъ Хрисшомъ, и вопгъ вы лишились своихъ боговъ; да въдаеще, чщо ившъ другаго Бога, кромъ щого, кому покланяющся Хрисшіане;

Въ самомъ дълъ, какъ ни злобенъ и ожеспоченъ былъ прошивъ Хрисиніансинаа древній міръ, но, съ продолженіемъ времени, выразумълъ совершенно, чщо разрушеніе идоловъ и всего идольскаго еспь лучшая похвада Хрисппіанству. Вскоръ самые грубые язычники начали презиращь птъхъ исшукановъ, кои не могли защиннить себя пропивъ невидимой силы креста.

Но видя посрамленіе діавола, мірь долженъ быль уразумыть въ семъ посрамленіи нічно большее и важнібищее. Въ осужденіи князя міра заключается осужденіе самого міра, въ ужасной судьбі владыки тымы изображена однажды и навсегда будущая участь всей областии тымы. И о суді, яко князь міра осуждено есть.

Такъ, люди, преданные міру и плопін, Духъ Святный, по человѣколюбію своему, благоролипъ обличать васъ снова о грѣхѣ и цравдѣ; но не ожидайте новаго обличенія о судѣ: Онъ единожды и навсегда показалъ вамъ вашу будущую участь въ главѣ вашей-князѣ міра.

Вы, кои не знаете, или не хоптише знать, это буденть съ гръщниками за гробомъ, кои сомнъваетесь въ правдъ Божіей и бытін мукъ,

нозэрние на глану свою-князя міра, и научинесь опъ неро испинь, Чему вы невърище, по самое онъ уже шерцищъ; и симъ самымъ показываетъ вамъ, чно вы будеще шерцъщь но же, если не пресшанеще невърищь.

Вы успиные Хриспіане, кон думаєще, чщо для спасеція досшационо въровашь, какъ ощцы въровали, и не шворишь правды ощеческой, не исполнять закона любви, слыщище обличеніе: князь міра осужденъ. И онъ въруешъ, чщо Богъ есшь, лучше васъ знаешъ исшины, коийъ процивищся, хищръе васъ умъешъ преображаться въ Ангела свъщда; но поелику не инъешъ любви, осужденъ,

Вы мнимые человъколюбцы, кон ноціение, чно милосердіе Творца безпредъльно, чно Онъ не моженть предать огню въчному ни одного гръшника, слышище обличеніе: князь міра осужденъ. Благосить Божія равная ко всъмъ, не поцадила Гордаго; высокое доспомнсиво его въ ряду шварей-онъ былъ Архангелъ-не воспрецященвовало подвергнущь его казни въчной.

Вы, кои не можеще понящь, какимъ образомъ существо разумное буденть въчно шерзащься муками и измогда не раскаещся, не

Digitized by Google

\$07

ирибъгненть къ милосердію Наказующаго, возоринте на князя міра, и изъ его упорспива и ожествоченія познайще, что для нравственныхъ существъ есть нъкоторая спрашная крайноснь гръха, за которую прешедъ, не возвращаются,

Подобно сему и каждый гръщникъ моженть и долженъ видъпь свой судъ и наказаніе въ князъ міра. Въ главъ осуждаещся все шъло; въ лицъ владыки прокляща вся обласшь шьмы, И не ошъ шого, ли между прочимъ, міръ съ шакою забошливосшію всегда возсшавалъ прошивъ ученія о бышіи діавола?—Несчасшный, онъ чувсшвуещъ, чщо судьба духа элобы шъсно соединена съ его собственною судьбою,-и вопъ исщочникъ его невърія. Вспупалсь за діавола, онъ защищаещъ самъ себя. И осудъ, ако княль міра осуждено всть.

Такъ совершилось и совершается обличеніе Святаго Духа надъ міромъ! – Міръ облинается во грѣхѣ, имъ непризнаваемомъ, въ правдѣ, имъ отвергаемой, въ судѣ, имъ превращаемомъ. Обличеніе сіе, начавлись въ Эдемѣ, окончится на Сіонѣ. Оно объемденть собою всѣ вѣки и всѣ народы. Виды его споль же безчисленны, сколь безчисленны пупи пре-

мудросния и всемогущеснива Божія. Вся исторія Церкви, даже вся исторія рода человѣческаго еснь исторія сего обличенія. И кто рѣшипіся съ сей стороны и въ семъ духѣ взирапіь на всѣ событія, иютъ непреспланно буденть находить новыя причины благоговѣть предъ дѣйспивідии Духа обличителя, который не оставляетъ ни одного средства къ обращенію грѣщнаго рода человѣческаго изъ тымы въ свѣнтъ, изъ области сатаны къ Богу.

Время спросиль шенерь, чню же дълаенть мірь изъ обличенія Свяшаго Духа? чню дълаюшъ люди? чню сдълали изъ онаго мы съ побою, слушашель? какъ пользуемся мы симъ обличеніемъ? всегда, ли внимаемъ ему, всегда ли слышимъ его? помнимъ ли, по крайней мъръ, чшо у насъ есть обличишель? Нынъ, взывалъ Спасинель предвозвъщая пришесшвіе Обличишеля, нынъ судъ міру. Не шъмъ ли паче должно сказащь, чшо нынъ, по цришесшвія Обличишеля, чшо нынъ судъ міру нашему? Чего недосшаенть къ суду? Судія, Богъ всемогущій, здъсь; обличишель, Духъ вездъсущій, здъсь; Искупишель, проливний за насъ кровь свою, здъсь; свидъщель, совъснь нана,

здась. И шакъ вынь, шеперь, судь мру наиему,-не шому, копсрый внв нась, но конюрый въ насъ,-міру нашихъ мыслей, нащихъ спрасшей. Чшо мы речемъ съ щобою, слушашель, на судъ семъ? Чию сдълали мы изъ нобын Бога Оница, изъ благодания Інсуса. Хрысша, изъ причасния Святаго Духа? - Скажемъ ли, чщо ны признаемъ себя гръшными: но где плоды покаянія? – Скажемъ ли, ишо въруемъ во Евангеліе; но гдъ плоды ввры? Скажемъ ли, чпо оприцаемся князя шымы и всего служенія его: но для чего же остаемся въ обласния мымы, для чего пворниъ дъла шьмы?-Чщо болье должно бышь уважено на судь: слова, или дъла наши, мнимая въра, или дъяниельное невъріе? Древній міръ быль обличень и судимь за шо, чшо враждоваль прошнвь Въры Хрисшіанской: спрашиваетися, ръшена ли и въ нашемъ сердцъ побъда Хрисппансппва надъ міромъ? пали ли въ немъ идолы? умолкли ли спираснии? произощла ли въ немъ на спасищельная перемъна мыслей и чувсшвъ, то новое рожденіе, безъ кошораго не возможно видъль царсшвія Божія, безь коего имя Хрисшіанина еснь праздпор пинило. Ахъ, осли мы, обнося имя Хри-

спюво въ успахъ, номрачаемъ его своею жизнію; если, оптрекаясь врага его на словахъ, подражаемъ ему въ дъдахъ нациихъ; по нынъ не шокмо судъ, но и осуждение міру нашему, Лучше бы намъ ничего не знашь о Искупишель, нежели познавъ, не исполнящь шого, чшо Имъ заповъдано: лучше бы намъ бышь вив царспива благодани и шворинь дъла правды естнественной, нежели пріявь благодать Свяшаго Духа, весши жизнь мышарей и язычниковъ. Обличишель оправдишся въ словесъхъ своихъ; Онъ все содълалъ для нашего вразумленія; и посему побъдишть, внегда судиши насъ. Но чего будешъ спюнпь шогда Его нобъда нанъ?-Нынъ Онъ побъждаенть насъ для насъ; погда побъдить насъ для Себя: нынъ Его побъда еслиь въчное наше спасеніе; шогда она составить наше ввчное осужденіе. И шакъ нынъ, пока есшь время, не ожесшочимъ сердецъ нашихъ; приложимъ слухъ нашего сердца къ обличению Свящаго Духа, н поспъцимъ предапь себя Его водишельству. Поспринимъ: ибо, при всемъ долгопперитин Обличишеля, Онъ не оставляетъ ненаказаннымъ упоренна кнераденія. Долго обличаетть съ кропностію; но когда обличаемые влоупотреб-

ляють его милостию, ню кропость прежи иленися въ спирогосни. Когда же грънники и посль сего продолжающь унорснивованиь BO тръхахъ; по обличение Святаго Духа, ПØ выражению Пророка, превращаенися въ нъкое враждование пролниву нихъ. Прежде OHA уклонялись ошъ Обличищеля, послѣ онъ уклоияется оть нихъ; прежде оти проптивились Ему, шеперь Онъ самъ, повидимому, сшавинть имъ преграды, не благословляентъ самыхь похвальныхь начинаній, да на учанся не злоупошреблящь дарами Его. Наконецъ, когда и сіе послёднее средсніво осніаешся безъ-плода; по Духъ Свящый оснавляепть грыпника. Знаетие ли же, слуш. чню значишь бышь оснавлену Свящымь Духомь?... -Не дай Богъ, чинобы кино-либо изъ насъ позналь сіє на самомь діль!-И шакь доколь есшь время, предадимъ себя водишельству Святато Духа и воспользуемся Его спасишельнымъобличеніемъ.

Обличищелю Душе испинь, мы ейтоль же мало способны сами по себь воспользованиея обличениемъ швоимъ, сколь мало, досшойны унъвшения швоего. Ты самъ, Всеблагій, прінди и вселися въ мась, и обличи нась, и обличнить очисние опиъ всякія скверны, и мако спаси души мания. Амянь.

#### XVI.

#### О ПРЕДАНІЯХЪ, Какъ источникъ религій.

Сколь важно и драгоцівню для нась ученіе Хриспіанской Религія, споль же важно и нужно знаніе испочниковь, въ конкь сіл Религія содержницся, и правильное упоппребленіе оныхь. Незнающій візрныхъ испючниковъ Религіи моженть заимсицовалны познаніе оной изъ испючниковъ нечиспіыхъ, а пакник обравомь самыя важныя и возвышенныя испиныя ся принимань въ превранномъ и искаженномъ видъ, и онть благошворной візры переходинь къ суевізрію, санацизму, или вольномыслію. Мушный и поврежденный испючникъ не даенть воды чисикой и благопіворной.

Но сей епюль важный предменть, преимунесицвенно въ новъйшія времена, подвергся важнымъ недоумъніямъ. Всъ Христіанскія общесника согласно принимающь Св. Пцсаніе за испючникъ Религия; всъ шахже, не довольснивуясь Писаніемъ, донускающъ и другіе испючники: и однако же почши всъ несогласны между собою въ избраніи сихъ ис-

іпочниковъ. Кнікерь въришть внушреннему своему слову, и подчиняенть оному Святное Писаніе; Социніанинъ усволенть право зерховнато, или лучше, деспонцическаго суда надъ Писаніемъ невърному разуму; Катюликъ съ одинакимъ уваженіемъ принимаентъ опредъленія Тимскаго Патріаржа, кажъ и повельнія Слова Божія.

Въ числъ сихъ спорныхъ испючниковъ Религи важивищее местно занимають Предания. Изь сочинений Иринея (de hæres.), Епифанія (contra hæres.), Василія В. и другихь Онтцевъ Церкви видно, чню уже многе изъ древнихъ ерепниковъ оппвергали преданія. Впрочень ихъ заблужденія, обличенныя исицинны ми Пасильрами Церкви, не имвли значищельнато вліянія на умы Хрисніань, и вскоръ нсчезли. Но со временъ Люшера сноръ о преданіяхъ, какъ испточникъ Религіи, получилъ, видь сиспеманический, нівсно соединился съ Хриспинскою Догманикою, и оказаль на нес все возможное вліяніе. Люшерь, Цвинглій, Кальвинъ, съ своими ревностиными последовамелями, онивергли всв предания, какъ шакой источникъ, который унижаетть Писаніе, какъ макое ученіе, которое ни къ чему болье не

не служишть, развъ къ искажению Религии и усиленію вліянія Папъ въ дъла Въры. Мивніе сіе основывали они на следующихь положе-1) св. Писаніе полно и ясно, а ніяхь: потому преданія излишни; 2) онъ не могли сохраниться до нашего времени при различныхъ перевоплахъ полипическихъ и церковч ныхъ, при потеръ и повреждении древнихъ памящниковъ Церкви, при смъщеніи испинныхъ преданий съ суевърными и баснословными. 3) Посему если какія преданія и сохранились до нашего времени, що не могушь бышь доспющочно опгличены ошь ложныхъ. Въ слъдсшвіе сего ученія Провнесшанты сокрапили предълы Христ. Догманники, отвергнувъ все що, о чемъ Писаніе говоринть не ясно, и чшо, основывается большею частню, на въковыхъ. свидътельстваяъ Церкви.

Церковь Капюлическая, вопреки Пропиеспаншамь, всегда учила, чию Релиеія содержиніся-об Писаніи, и безб Писанія во преданіяхо, и понтому си посльднія заслуживаюпть одинаковой съ Писаніемъ въры и одинакого уваженія. (Syn. Trid. sefs. IV. decr. 1.) Ученіе сіе, раскрышое въ Богословскихъ сиспемахъ Кашоликовъ, являеніся въ слъдую-Часть XXXIV. 21

щемъ видъ: 1) есшь преданія не пюлько изъяснишельныя, но и догмашическія, кошорыя нисколько не заключающся въ Писаніи; 2) какъ шъ, шакъ и другія сохранились до насъ во всей чисшопть; 3) при пособіи кришики, могушъ бышь досшашочно опіличены опіть ложныхъ; 4) должны бышь почишаемы ненисаннымъ Словомъ Божіимъ, и упошребляємы къ дополненію и изъясненію Писанія.

Таковъ споръ о преданіяхъ между Прониеспланшами и Кашоликами. Продолжаясь долгос время, онъ наконецъ дошелъ до шого, чиго преданія нашли себъ защищниковъ между нъкошорыми изъ новъйщихъ Проплеспланскихъ Богослововъ.

Наша Церковь въ слъдъ за Греческою посполнно принимала преданія за испочникъ Религіи. Въ Чинъ Православія (чл. 10.) она подвергаешъ строгому осужденію шъхъ, копорые унимаюто опредъленія соборово и преданія Отцово, согласныя со Словолю Божіимо. Въ Чинъ посвящения Архіерейскаго и Священническаго пребуешъ въры во преданія о Бозъ и Божественныхо. (Чинъ посв. Арх. л. 10.) Но оба сіи положенія неясны ибо въ нихъ не опредълено значеніе Преда-

317

ній, равнымъ образомъ не раскрыща ихъ важносшь. Яснѣе ученіе Церкви о преданіяхъ излагаешся въ Кашихизисѣ Пешра Могилы, гдѣ преданія принимающся уже за основаніе. догмащовъ Религіи, и именно преданія Апосшольскія. "Сугубы сушь догмащы; иныя "предаешъ Писаніе, —и иныя же сушь догма-, ины преданныя изъ усшъ ощъ Апосшоловъ, и сія шолковащася ощъ Синодовъ и св. "Ошецъ, и въ двоихъ сихъ Вѣра есщь осно-"вана." (Час. 1. вопр. 4.) Подобнымъ образомъ, новѣйшій Кашихизисъ, называя Церковь Апосшольскою, научаещъ "швердо держащься "ученія и преданій Аносшольскихъ." (Час. 1. сщр. 66.)

У Богосло́вовь нашей Церкви сіе ученіе о преданіяхь является нъсколько въ различныхъ видахъ. Дмитрій Ростовскій, Стефанъ Яворскій и Іакиноъ Карпинскій, держанися строгаго образа мыслей.

"Первый изь нихь говоришь о преданіяхь сльдующимь образомь: "изь начала не шочню "Писаніи Евангельскими, Апостольскими, учи-"тельствы великихь учителей, догматами "Вселенскихь Соборовь, въра бъ утверждает ума, но и преданіями ихь законополагаема."

Digitized by Google

"Того ради храниши я должны есмы по Зла-"тоустову увѣщанію: преданіе есшь, ничшо-"же вящше ищи. Преданія сушь сугуба: ова "къ догмашамъ вѣрѣ надлежащая, яко же о "седьми шаинсшвахъ и благочестиномъ Свя-"пынь Божіихъ почишаніи; овая же къ чину "и обрядамъ церковнымъ, яко же о праздно-"ваніи праздниковъ" и проч. (Рос. ч. 1. стр. 27.) Стефанъ Яворскій, болѣе прочихъ Бого-

слововъ нашей Церкви занимавшійся преданіями, почипаенть ихъ споль необходимыми для познанія Религіи, чпо, по его мнѣнію, "единѣмъ преданіемъ можептъ быши Вѣра, а безъ преданій св. Писаніе нѣспь къ Вѣрѣ довольно."

Сущность разсужденія его о преданіяхъ состоить въ слѣдующемъ.

Подъ преданіями разумѣепть онъ ученіе, "въ св. Писаніяхъ не писанное, но опть единаго другому явленное, и послѣдовашельнѣ содержимое." Преданія раздѣляюшся на Божесшвенныя, Апосшольскія и Церковныя. Признаки Божесшвенныхъ и Апосшольскихъ сушь слѣдующіе: 1) если вся церковь признаешть что либо Апосцт. преданіемъ; 2) если она посшоянно сохраняешть нѣчшо шакое, что превышаетть права власти человѣческой; 3)

319

если что либо сохраняла всегда и сохраняенть до нынѣ; 4) если учители Церкви и на Соборахъ и внѣ Соборовъ постоянно и согласно принимали что либо за преданіе Апостольское.

Преданія, коихъ подлинность доказывается сими признаками, должны быть принимаемы. Сіе подробно, доказываетть онъ 1) примъромъ Церкви Ветхозавътной, 2) примъромъ Церкви Ветхозавътной, зъ частностии свидътельствами св. Писанія, Соборовъ и Опщовъ Церкви; далъе 3) нуждою преданій: ибо св. Писаніе не полно и не ясно, а потому не можетъ быть судіею и ръшителемъ споровъ о Въръ. (См. Кам. Въры о пред. стр. 671.)

Іакиноъ Карпинскій, согласно съ ученіемъ Яворскаго, доказываешъ, чшо кромѣ Писанія есшь преданіе, которое онъ называешъ православнымъ ученіемъ, преданнымъ оптъ Іисуса Христа и Апостноловъ посредствомъ слова, излагаешъ также признаки Ап. предацій, ихъ нужду и важность, и наконецъ подробно доказываетъ, что призываніе Святныхъ, почитаніе Иконъ, св. Креста и Мощей, соблюденіе праздниковъ, постновъ, обряды, мѣстю,

320

время и образъ Богослуженія внѣшняго, молишва за умершихъ принадлежашъ къ числу Ап, преданій.

Не такъ согласно съ мнѣніемъ Яворскаго разсуждаешть о преданіяхъ Самуилъ Миславскій. \*) Онъ довольно подробно доказываешть что св. Писаніе содержитть въ себѣ все нужное для въры и благочестия, а потому нътъ и не можетъ быть такихъ догманическихъ преданій, коппорыя бы въ немъ не заключались. Мнѣніе сіе подшверждаеть онъ опытомъ, выводя изъ Писанія все то, что Отцы Церкви и Богословы называющь догмашическимъ преданіемъ. Такимъ образомъ, по его ученію, св. Писаніе, безъ пособія преданій, можетть бынь достаточно для полнаго и яснаго **ПO**внанія Религіи, и можешъ составлять единственный ея источникъ. (Orthod. Theolog. vol. 1. рад. 270.) Впрочемъ, симъ оппергающся только ть преданія, кои никакимъ образомъ не заключающся въ Писаніи, всъ прочія онъ признаешъ полезными и ночишаешъ ихъ столь же важными, какъ и Писаніе.

\*) Ему приписывають разсужденіе о преданіяхь, помѣщенное въ Богословской системѣ Өео•, Прокоповича. Vol. 1. рад. 270.

Идиней Фальковкій представляетть мнізніе Миславскаго въ слъдующемъ видь: "Каждое испинное предание есть нъкопторая частная исплина, Заключающаяся въ общей, ясно выраженной въ Писаніи. Каждое преданіе соединено съ нъкоторыми частными ограниченіями, которыя сами по себъ супь измъняемы, которыхъ исполнение предоставляется свободной ревности Христіанъ и опредъляется различными условіями. Такъ на пр. почитаніе Святныхъ соединено съ ихъ призываниемо. Сіе призываніе само въ себъ есшь измъняемо, ибо можешть бышь совершаемо различнымъ образомъ; предоставляется свободъ молящагося, который моженть и прямо обращаться къ Богу; опредъляется различными обстояшельствами, напр. дерзновеніемъ совъсти, или сознаніемъ своего недосплоинства. Посему каждое преданіе имъепть двоякую важность, или какъ общая исшина, заключающаяся въ Пи саніи, и въ семъ случав равно Писанію, или какъ частное нъкоторое опредъление, сдъланное Церковію, и въ семъ случав равно важности Церкви. "(Comp. Theolog. Procop. pag. 232 и 233.)

И такъ, не щодько у Христіанъ другихъ

Въроисповъданий учение о предании составляенть предменть разныхъ мньній, даже внуптри нашей Церкви оно еще не получило ръшительной опредъленности, и подлежить нъкоторымъ недоумѣніямъ. Оттечественные Богословы наши не согласны между собою въ двухъ -пункшахъ: 1) должно ли принимащъ преданія за источникъ Религия? Яворский почитаетть ихъ въ семъ случав необходимыми, Миславскій только полезными, и отвергаенть тв, котюрыя нисколько не заключаются въ Писаніи. 2) Какую важность имъють преданія? Яворскій почишаешть ихъ неписаннымъ Словомъ Божіимъ; Миславскій и Фальковскій равняющъ съ Писаніемъ шолько шъ, котторыя могушъ бышь выведены изъ него по правиламъ умозаключенія. Впрочемъ чрезъ сіе несогласіе Отечественныхъ Богослововъ не отвергается и неослабляется церковное ученіе: ибо Церковь предписываенть полько принимать догматическія преданія, не опредвляя ясно ихъ количества, отношенія къ Писанію и важности; а существованія преданій вообще не оппвергаетъ ни одинъ изъ упомянутыхъ Богослововъ, слъд. ни одинъ и непропиворѣчипть ученію Церкви. Веск ихъ споръ

323

касается полько швхъ пункшовъ ученія, кошорые не опредвлены Церковію.

Приспособительно къ спорному состоянію предмеща, и именно къ шѣмъ его сторонамъ, о котнорыхъ не согласны между собою Богословы, нужно показать:

1. Должно ли принималь преданія за испючникъ Христ. Религіи?

2. Какую онъ имъющъ важносшь и досшоинсшво?

3. Въ какихъ хранящся испочникахъ?

4. Какія должно наблюдашь правила при упошребленіи сихъ источниковъ, дабы ошличить истинныя преданія отъ.ложныхъ?

4. Наконецъ, сколь общирно употребление преданий въ учении Религи?

Но прежде всего нужно опредълить значеніе преданій и раздълить ихъ на классы.

Преданіе (*паработс*), по словопроизводству означаеть передаваніе, посредствомь котораго извѣстная вещь переходить изъ рукъ въ руки. Въ смыслѣ иносказательномъ, который употребленіе сдѣлало собственнымъ, означаетъ вообще всякфе ученіе, передаваемое

опть одного къ другому, (Гал. І, 4. Колос. 2, 8.) и на языкъ Писанія и Церковныхъ Писаптелей встръчается въ двоякомъ знаменовании: 1) преданіе есть ученіе, приняшое ошъ другихъ посредствомъ св. Писанія, или яснъе, предание есть самое св. Писание. (2 Сол. 2, 16. Дъян. 6, 14. 1 Кор. 11, 23.) Кипріанъ въ одномъ своемъ посланіи говоришъ: "что "заповъдуется въ Еванголія, или Посланіяхъ , и Дъяніяхъ Апостольскихъ, то сіе Боже-"спивенное и свящое преданіе должно бышь "coxpaняемо." (Epist. ad Pomp. p. 215). Григорій Нисскій въ книгъ о дъвствь оба Завыпа, Вешхій и Новый, называешь Евангельскими и Апостпольскими преданіями. Валсамонъ называетть Евангельскими преданіями крестипься во имя Ошца и Сына и Св. Духа, не убивать, не лжевидътельствовать и проч. (ad Can. VI. Concil. Nicaen. p. 505.) 2) Ilpeданіе есть ученіе или учрежденіе, принятое опть другихъ посредствомъ одного устинаго наставленія, слъд. такое ученіе, которое не заключается въ св. Писаніц. (2 Сол. 11, 15.) Опцы Церкви, говоря о преданіяхъ, разумъюпть ихъ более въ семъ последнемъ знаменованіи, напр. Василій В., Златоусть, Авгу-

325

стинъ, Тертулліанъ и многіе другіе, какъ увидимъ въ послъдствіи.

Преданія, по своему содержанію, раздѣляюпися:

1. На Историгескія, касающіяся священныхъ событій. Таковы напр. преданія объ образъ Спасителя, посланномъ къ Авгарю, о всегдашнемъ дъвствъ Богоматери и проч.

2. Обрядовыя, касающіяся внѣшняго Богослуженія и Церковнаго блаточинія. Таковы преданія о поклоненіи Кресту, о учрежденіи постовъ, о заклинаніи при крещеніи и проч.

3. Доематическія, которыя относятся къ ученію Вѣры и правиламъ Христіанской дѣятельности; напр. крещеніе младенцевъ, поминовеніе усопщихъ, соществіе І. Христа во адъ, религіозное почитаніе Иконъ и проч.

Догмашическія преданія раздѣляюшь на собственно догматическія, кошорыя, не заключаясь въ Писаніи ни буквально, ни въ видѣ послѣдсшвій, служашь единсшвеннымь основаніемь какого либо догмоша;—и на избяснительныя, кошорыя раскрываюшь и опредѣляюнть смысль извѣсшныхъ мѣсшъ Писанія, или догмашовъ. Таковы преданія касащельно

сошествія І. Христа во адъ, преложенія хлеба и вина въ таинствъ Евхаристіи и проч.

Раздъляють еще преданія, по ихъ происхожленію на Апостольскія или Божественныя, и Церковныя или селовъсескія. Къ первымъ оппносящъ ученіе Апосщоловъ и ихъ различныя учрежденія; къ послъднимъ-постановленія и опредъленія Церковныя. Но сіе разделение въ настоящемъ случав не имвешть приложенія. Преданія разсматриваемыя, какъ начало Христіанской Религіи, должны быть Божественны: ибо, не имъя Божественной важности, онъ не могупть бышь основаніемъ Божественной Въры. При томъ оно и не совсемъ върно. Когда преданія нозываются Церковными, що сіе названіе имъ приписываетися не пошому, чшо бы онъ происходили ошъ властии Церкви, но пошому, что сохраняются Церковію. Посшановленія Церковныя называющъ нъкощорые преданіями въ несобсшвеномъ смыслъ. И такъ, разсуждая о преданіяхъ, какъ источникъ Религіи, мы будемъ разумъпь подъ ними полько преданія Апостольскія во всёхъ ихъ видахъ, или ученіе вообще всей Христіанской Религіи, которое Апостолы сообщили устно.

# Должно ли принимать Преданія за Истоснико Христіанской Релиеіи?

Пропивники преданій, не принимая ихъ за начало Хрисшіанской Въры, должны доказашь, что преданія или никогда не были таковымъ началомъ, и потому не могуттъ быть и нынѣ; или хотя и были, но при появленіи Писанія должны были уступить ему свое мѣсто, и потому теперь для насъ излишни, . а для сего они должны доказать, что св. Писаніе излагаетъ Христіанскую Религію во всей полнотѣ, подробности и опредѣленности. Но ни одного изъ сихъ предположеній доказать невозможно: ибо каждое изъ нихъ опровергается опытомъ; и потому мы утверждаемъ, что преданія должны быть принимаемы за начало Христіанской Религіи.

И во первыхъ, Хрисшіанская Религія первоначально сообщенна была устню. Книги св. Писанія явились неранѣе конца перваго вѣка, еще позже были собраны въ одинъ составъ и еще гораздо послѣ приведены во всеобщее употребленіе, такъ что св. Писаніе сдѣлалось правиломъ Христ. Вѣры не прежде, какъ въ концѣ втораго вѣка. До сего времени Христіанская Религія была заимствуема

единственно изъ преданій; посему Ап. Павель заповъдываль хранишь ихъ Кориноянамъ и Кор. 11, 2. и Солунянамъ 2 Сол. 12, 15. и предписываль Тимоеею, чтобы онь, какъ самъ имвлъ образъ здравыхъ словесъ, оптъ него слыщанныхъ, шакъ и другимъ върнымъ че ловъкамъ передавалъ все слышанное оптъ него при многихъ свидъщеляхъ, 2 Тим. 2, 2. И такъ въ Первенствующей Церкви преданіе долгое время было единспівеннымъ испіочникомъ Религия. Но, если оно когда либо было истючникомъ Религи, то, значитъ, моженть бышь и нынь; и если первоначально могло бытть главнымь и единспивеннымь, то шъмъ болъе ныиъ можешъ бышь вшоричнымъ и вспомагашельнымь.

Таковымъ оно и осшалось нослѣ щого, какъ Писаніе приведено было во всеобщую извъспиносць и всеобщее употребленіе. Сіе видно какъ изъ образа дъйствованія Церкви, шакъ и изъ особенныхъ ел предписаній.

Опцы Церкви, разсуждая о догмашахъ Хрисппіанской Въры, или изъясняя св. Писаніе, неръдко обращались къ преданію, и многіе члены Въры, многія мъста Писанія изъясняли и подшверждами Апост. преданіями. Такъ

**к**рещеніе двлей Оригенъ, сколько доказываль изъ Писанія, сполько же и изъ преданія. Клименшъ Римскій, Игнашій, Ипполишъ, Кириллъ Іерусалимскій, во многихъ месшахъ изъясняюпть смысль св. Писанія, по приняшому опть Апостоловъ преданію. Но гораздо чаще-чито въ насшоящемъ случав еще болве важно-Опцы Церкви основывались на предании въ споръ съ ерепниками объ извъсшныхъ догмашахъ. Оригенъ преданіемъ защищалъ крещеніе младенцевь, Августинъ опровергалъ Донапистовъ и Пелагіань; Полукарнь, Тертулліань и Ириней прошивопоставляли преданія Маркіону и Валеншину; Епифаній-Мельхиседскіянамъ, Апосполикамъ, Іеронимъ-Вигилянцію. Тершулліань поставляеть даже правиломь въ споръ съ ерепиками обращаться болье къ преданію, нежели къ Писанію. Не шолько Ощиць какъ частные Учители Церкви, устное Апоспюльское ученіе принимали правиломъ своей Въры; цълые Соборы основывали на немъ свои опредъленія. Такъ, Соборъ Никейскій преданіемъ опровергь ересь Аріеву,-Константинопольскій защишиль Божесптвенность Св. Духа, -Е сескій опровергь ересь хулителей Богомашери,-Халкидонскій-Евшихія и другихъ

Ерепцковь своего времени. (Т. 1. Concil. Theodor. Socrates, Sozomenus, Evagrius Nicep. Lib. Hist. Ecelesiaft.)

Принимая преданія за Источникъ Религія и пользуясь ими для защищения и уппвержденія Въры, Церковь постоянно предписывала чрезъ своихъ Пасшырей, чтобы Христіане обращались къ нимъ, какъ исшочнику Религін. Такъ, Ириней, въ продолженін цълой книги доказываешть важность. Ап. преданій, защищаеть ихъ отъ Ерепиковъ и предписываетть пользоваться ими, какъ правиломъ Христіанской Въры и дъятельности (de hæres. Lib. III). Терпулланъ жестоко вооружается пропнивъ птъхъ, котторые отвергаюттъ преданія, и для православныхъ поєшавляенть обязанностію держаться устнаго Ал. ученія. Зланюуснть въ двухъ бесъдахъ, объясняя мъста Писанія, въ которыхъ говорится о преданін, обязываенть Хрисшіанъ свяшо сохраияпь ихъ. (Бесъд. къ Кор. 26. къ Сол. 2.) Тоже говоришь Василій В. "много мы содержимъ шайнаго, безъ Писанія; и эню есшь Апостольское. Ибо Апостоль сназаль: похваляю васо, понеже, экоже предало вало предание, тако держите. И въ другомъ мвентв:

держите преданія, якоже пріясте, изъчисла сихъ преданій есть и славословіе со Святнымъ Духомъ" (о Св. Дух. гл. 29.). Епифаній, полагая основаніями догмащовь Въры Апосшольскія преданія, Св. Писаніе и преемство ученія (de hæres. Melch. 55.), говоришъ: "Должно принимать и преданія: ибо не все заимствуемъ изъ Писанія: но иное Апостолы предали намъ Писаніемь, иное преданіемь" (Hæres 61). Мноrie, или лучше, всъ Опщы Церкви, которые имьли шолько случай говоришь о преданіяхь, принимали ихъ за источникъ Религіи, что между прочимъ видно изъ свидътельства Винкенпия Лиринейскаго: "Такое было всегда. товорипть онъ, и шакое досель сохраняется у православныхъ обыкновеніе, чшо они ислиинную Въру доказывающъ двумя способами-важностню Божественнаго Канона и преданіемъ Апостольской Церкви" (in commonit.).

И шакъ, если вся православная Церковь, послъ шого уже, какъ составленъ, окончашельно заключенъ и прибеденъ во всеобщее упопребленіе Канонъ книгъ священныхъ, постоянно принимала и повелъвала принималіъ Преданія за начало Христ. Въры: по мы не имъемъ никакого права опиверталь споль важное

ЧАСТЬ XXXIV.

22

 $t^{1}$ 

Digitized by Google

ея опредъленіе. Ибо не безъ особенной и явной нужды, въ шеченіи споль многихъ въковъ, держишся она древнихъ преданій, съ шакою ревностію зацищаетть ихъ оптъ вольномыслія, съ шакимъ стараніемъ внушаетть ихъ православнымъ. Нужда сія можетть бытть доказана изъ самаго свойства письменнаго источника Христіанской Религія.

Хошя Св. Писаніе заключаенть въ себѣ всѣ сущесшвенные догмашы Хрисппансшва, все необходимо нужное для спасенія человѣка: впрочемъ не можешъ бышь названо сшолько полнымъ, чшобы исключало всякой другой исшочникъ Религіи. Прошивное можно видѣшь какъ изъ свойсшва всякаго писанія вообще, шақъ въ часшносши изъ цѣли и сосшава самаго Св. Писанія.

Языкъ письменный, сколько бы онъ чиспть и обиленъ ни былъ, всегда успиупаенть въ полношъ и ясностии языку успиному. Онъ никакъ не можептъ въ шакой полношъ выражать всъхъ мыслей и чувствованій писателя, какъ языкъ успиный; никакъ не можептъ столь върно и ясно сообщать ихъ другимъ, какъ сей послъдній. Сія истина, каждому извъстиная по собственному опыту, не тре-

буетть доказательствь. Но если ограниченная буква не досшаточна для выраженія всѣхъ мыслей человъческихъ: що шъмъ болъе не можеть объять всей области Христ. Религія. Посему, при всей полношъ письменныхъ ея источниковь, всегда остается нъчто такое, что можно заимствовань изъ усшнаго преданія. Если буква не способна передать со всею върностию мыслей духа человъческаго: що шемъ более не можешъ выразищь со всею опредъленностию высочайшихъ истинъ, сообщенныхъ Духомъ Божіимъ. Посему, какъ буква мершвая, она способна возродишь споры и пропиворъчія; какъ буква нъмая, не въ соетояни разръщить сихъ споровъ и недоумъній. Слово устиное или преданіе, если только оно сохраняещся въ намящи пошомства, весьма полезно въ настоящемъ случав. И такъ, Св. Писаніе уже по тому одному, что оно есть писаніе, не моженть исключать другаго источника Религии

Но самое свойствю Св. Писанія ясно предполагаешъ сей вшорый исшочникъ, и, для подробнаго познанія Религіи, необходимо его пребуешъ. Изъ цъли каждой св. книги Н. З. можно видъщь, чщо Аноспюлы, при сосшав-

×

леніи оныхъ, не имъли намъренія изложить полную и подробную систему Христіанскаго ученія. Каждая изъ нихъ писана приспособишельно къ часшнымъ цвлямъ, и не сшолько для изложенія догматювь Въры, сколько для большаго внушенія особенно важныхь, или забышыхъ исшинъ, для разръшенія недоумьній, для опроверженія предразсудковь, и ш. п. Преданіе, по которому Христ. Религія была каждому пюгда извъспина, дълало ненужнымъ другой источникъ Въры. Такимъ образомъ нельзя ожидащь, чтобы въ сихъ отрывочныхъ и какъ бы случайныхъ сочиненіяхъ было изложено все, относящееся къ Христіанской Религіи. Посему, ни одинъ изъ св. Писателей не представляль Св. Книгь единственнымъ испючникомъ Религія, и не оппвергалъ усшной Апостольскій пропов'ям или преданія. Ап. Павелъ сказалъ Галаппамъ I, 9., чито если Ангель будеть благовъствовать имъ болъе, нежели сколько благовъсшвовали Апосшолы. да будепть анавема; но сказаль сіе объ устиной проповѣди: ибо сказалъ Галашамъ, удивляясь, какъ скоро преложились они во благовъсшвованіе ино.

Таковое происхождение Св. Писанія имъло

ощущищельное вліяніе и на образь изложенія заключающихся въ немъ исшинъ Вѣры. Св. Писашели, излагая иные догмашы во всей подробносши, иные осшавляли безъ всякаго объясненія, предполагая ихъ извѣсшными по преданію; предлагая иные въ ясномъ свѣшѣ, на другіе дѣлали одни шолько неясныя указанія; повшоряя иные многокрашно и во многихъ Посланіяхъ, объ иныхъ упоминали шолько однажды, и приспособляясь къ нуждамъ и сосшоянію насшавляемыхъ, раскрывали исшины Вѣры шакъ, какъ шребовала цѣль Посланій, а не какъ нужно было изложишь ихъ для Хрисшіанъ всѣхъ временъ и всѣхъ сшранъ свѣша.

Таково свойство Св. Писанія. Не излагая всёхъ испинъ Вёры со всею возможною ясноспію и опредёленностію, оно нерёдко заставляепть искапь другаго источника Религіи. Но чемъ дополняемъ мы недостатокъ письменныхъ памялпниковъ какого-либо философа, когда нужно имѣпть подробное познаніе о его наукѣ? Мы обыкновенно обращаемся шогда къ его школѣ, спращиваёмъ его слушателей и послѣдователей, принимаемъ изълсненія оптъ шѣхъ, съ которыми онъ обращался и кото-

рымъ усшно излагалъ свое ученіе; и чшо, по общему свидътельству, ему приписывается, то справедливо оптносимъ къ его наукв. Равнымъ образомъ, говоря словами одного изъ самыхъ проплесшанищскихъ Богослововъ – ревностныхъ защитниковъ полношы Писанія, "если цъль каждой св. книги не позволяетть ,,надъянься, чшобы полная, подробная и во "всвхъ часшяхъ ясная сисшема Хрисш. ученія "исложена была въ дружескихъ и полемичес-"кихъ Посланіяхъ; то мы справедливо обра-,щаемся къ памяшникамъ публичнаго ученія, , когда нужно опредвлить, что истинно пре-"дали намъ Апостолы" (Doederl. inst. Theolog. par. I. pag. 134.); слъдовашельно, справедливо принимаемъ преданія Церкви, сего великаго училища небеснаго Учишеля, справедливо въримъ свидъшельствамъ Христіанскихъ обществъ, которыя столь внимательно слушали Апостоловъ, столь пицательно хранили преданное имъ ученіе, (Гал, 1, 6. 11. 1 Өессал. 2, 13.)

## Важность Апостольскихо преданий.

Принимая Преданія за начало Христіанской Религіи, мы не полагаемъ чрезъ по достовърности человъческой въ основаніе Божественной Въры. Преданія Апостольскія столь же Божественны, сколько и Писаніе.

Въ самомъ дълъ, слово Божіе, какъ устное, такъ и письменное, должно имъть одинаковую важность и достовърность: ибо достоинство его основывается не на способъ сообщенія-письмени или устиномъ словѣ, но на внутреннихъ его качествахъ и на важноспи лица сообщающаго. Повельние начальника, какъ успиное, плакъ и письменное, равно важно и обязапиельно для подчиненнаго, Слъдовательно, какъ Писаніе, такъ и преданіе Апостольское равно Божественно: ибо то и другое равно основывается на достовърности такихъ учителей, которые имъли Духа Божія и умъ Христовъ. Мы признаемъ Св. Писаніе Божественнымъ не потому, что оно писано, но потому, что, по началамъ исторической криппики, несомнѣнно знаемъ о его происхождении опть Апостоловь. Равнымъ образомъ, если исторически извѣстно, что то

Digitized by Google

### 338

или другое преданіе принадлежить Апостоламь: що мы не имвемь никакого права отвергать Божественное его достоинство. Апостолы, устные проповъдники Религіи, не могли быть опгличны отъ писателей Св. Канона.

Съ такимъ точно уваженіемъ православная Церковь и принимала всегда преданія Апоспольскія. Опцы Церкви споль же пвердымъ и неопровержимымь основаниемь Въры почишали Преданія, сколько и Писаніе. Соборы равно уппверждали свои опредъления успинымъ, Апостольскимъ ученіемъ, какъ и письменнымъ, Пропивники Преданій также почитаемы были ерепниками, какъ и пропнивники Писанія (Wiest, tom. III. § 86 и 87.). Сверхъ сего, есшь ясныя свидъшельства, въ коихъ Церковь выражаетть свой судь о важности Преданій. Изъ числа многихъ приведемъ свидъшельсшво Василія Великаго: "Догмашы, сохраняемые и проповъдуемые Церковію, частію заимствующся изъ письменнаго ученія, частію изъ Апостольскаго преданія, тайно (in mysterio) до насъ дошедшаго. Но шв и другіе имвюшъ одинакую силу къ благочестію; и симъ последнимъ никтю не будетъ противоречить,

# кшо хошя посредственное имъешъ свъдъніе въ правахъ церковныхъ" (о Св. Дух. гл. 27.).

И шакъ справедливо "Церковь наша православно-каеолическая восшочная не шочію Слово Божіе писанное, но и Слово Божіе глаголанное и усшны преданное чесшно пріемлешть, хранишь и любезнь лобы́заешъ: равну бо силу имашь глагодъ царскій, аще писаніемъ, аще рѣченіемъ происходящъ. Не ошъ харшіи бо, ниже ошъ шросши, ни ошъ чернила, но ниже ошъ языка имашь Слово Божіе силу, но ошъ Бога, ошъ Него же произыде" (Кам. Вѣр. сшр. 673. сн. Прав. Испов. Могил. ч. 1. вопр. 72 и 91. Чинъ Прокл. чл. 10.).

Самые пропивники Преданій—Прошесшаншы приписывающь имъ Божесшвенное досшоинсшво. Можно было бы привесши въ насшоящемъ случав многія ясныя свидвшельства Меланхшона, Мосгейма, Лейбница и другихъ знаменишыхъ прошесшаншскихъ Учишелей. Но для крашкосши, мы ограничимся свидвшельсшвами Люшера и Гроція. Первый почишаешть опаснымъ и страшнымъ ввришь чемудибо шакому, чщо пропивно ученію св. и православной Церкви, которое она болѣе 15 вруковъ свящо сохраняещъ (in epist. ad March,

Brandeb.). Послъдній о важносши Преданій говоришъ шакъ: "Если бы я жилъ во времена Апосшольскія: що равно върилъ бы какъ писаніямъ, шакъ и словамъ Апосшольскимъ; и шеперь, какъ касашедьно ихъ Посланій слъдую досшовърносщи многихъ и древнъйшихъ кодексовъ, шакъ и касашельно Преданій слъдую досшовърносщи многихъ и древнъйщихъ свидъшелей" (Dobmayer in compendio, tom. 1. p. 377.).

Но, если прошивники Преданій соглашаютися, что послъднія имъютть одинаковое достгоинство съ Св. Писаніемъ, что же, спросить кто-либо, побуждаетъ ихъ не принимать преданій за начало Христіанской Религіи?-Причина, по которой они поступають такимъ образомъ, состоитъ въ томъ, что преданія, по ихъ мнѣнію, не могли сохранишься до нашего времени, и, если сохранились, то нө могупть быть достаточно опгличены отъ подложныхъ. Никто не отвергаентъ, говорять они, Божественного достоинства словь Іисуса Христа и Апостоловъ; но, по всей справедливости, всякій можеть усумниться, досповърно ли преданіе передаенть сіи слова: ибо въ преданіи истина съ теченіемъ време-

ни, обыкновенно, измѣняешся и обезображиваешся. Но по симъ причинамъ они не могушъ ошвергащъ всѣхъ вообще преданій. Ибо и нынѣ можно находишь преданія исшинно Апосшольскія. Мы имѣемъ 1) истотники, въ которыкъ онѣ содержащся; 2) можемъ опредѣлипь признаки, посредсшвомъ которыхъ испинныя преданія опіличающся опгь подложныхъ,

### Истогники,

Источники, опткуда мы можемъ заимствовать преданія, супь слъдующіе:

1. Утеніе Церкви, символы, оглашенія, опредѣленія соборовъ. Церковь есшь училище Божесшвенной Религіи. Іисусъ Хрисшосъ для шого и создалъ ее и ушвердилъ обѣщаніемъ неоскудѣваемосши, дабы исшины вѣры и благочесшія сохранялись въ ней для всѣхъ временъ и народовъ. Св. Церковь, зная возложенную на нее свыше обязанносшь, всегда шщашельно хранила ввѣренное ей сокровище Божесшвенной Религіи. И шакъ, кшо хочешъ знашь усшное слово Божіе, шошъ прежде всего долженъ обращиться къ ученію Церкви.

Изъ рукъ ея мы получаемъ Св. Писаніе, у ней же должны искапь и Преданія. Соборы, тъмъ паче вселенскіе, на которыхъ Церковь торжественно исповъдывала содержимую ею Въру, особенно могушъ бышь почитаемы върнъйщимъ и обильнъйшимъ испточникомъ преданій. Ибо Опцы Церкви, опредъляя на нихъ ученіе Въры, говорили не по собственнымъ догадкамъ, но на основании ученія или преданія Апостольскаго. Отсюда весьма часто употребляемыя ими выраженія; "такъ мы върили, шақъ предали намъ Опцы наши, шакъ учили Апостолы, такова Въра предковъ, " и проч. Посему Церковь всегда взирала съ особеннымъ уваженіемъ на опредъленія соборовъ, особенно вселенскихъ. Аванасій В. (epist ad Ерізсор. Afr.) говориль: "Слово Божіе чрезь "вселенскій Никейскій соборь пребудешь ввчно." Амвросій (Epist. 21.) столь твердо въроваль определению Никейскаго собора, что, по словамъ его, ни мечь, ни смершь не сильны поколебать его въры. Такъ думали и всъ древніе учишели и члены Церкви.

2. Писанія Отцево Церкви и другихъ церковныхъ писателей, особенно ближайшихъ ко временамъ Апостольскимъ. Отцы Церкви

были главными органами, посредствомъ копторыхъ она дъйствовала: они проповъдывали преданное ей слово Божіе, устрояли и усовершали ея Богослуженіе и благочиніе, зацищали ее опть еренцковъ и иновърцевъ. И такъ, если гдъ - либо, кромъ церковнаго ученія, должны храниться Апостольскія преданія, по всего естественнъе въ писаніяхъ Опщевъ Церкви, особенно ближайщихъ къ въку Апостольскому. Такъ въ писаніяхъ Иринея, Тертуліана, Оригена, Евсевія, Василія В., Августина и другихъ, можно находищь много Апостольскихъ преданій.

3. Практика Церкви, куда относящся празднества, обряды, нравы Хрисніанъ, постановленія церковныя, Литургіи, или вообще служебники. Какъ намяшь знаменишыхъ дѣяній предковъ увѣковѣчивается постановленіемъ празднествъ, сооруженіемъ трофеевъ, составленіемъ хвалебныхъ пѣсней, и т. п.: такъ и сохраненіе многихъ истинъ Религіи и свяценныхъ событій Церковь упрочила различными празднествами, пѣснями, обрядами, и т. п. Такъ изъ практики Церкви мы знаємъ, что славословіе Богу воздаваемо было въ трехъ лицахъ-Отцу, Сыну и Святому Духу, что была

возсылаема къ Богу молиппа о успокоенія и блажёнствъ усопщихъ въ въръ, памящь Святыхъ была почитаема посъщеніемъ гробовъ мученическихъ, посвященіемъ извъстиныхъ дней воспоминанію о нихъ, и проч.

4. Испочникомъ Преданій могушъ бышь писатели иновърные и еретисескіе: ибо сін неръдко, вооружаясь пропивъ Хриспіансшва, упоминающъ о его ученіи и правилахъ жизни; особенно ерепики, возсшавая пропивъ нъконорыхъ догмашовъ, дающъ ясное свидъщельсшво, чпо по или другое ученіе было принимаемо Церковію. Такъ на догмашъ о Божесшвъ Іисуса Хрисша находимъ значинельное свидъщельсшво у Плинія; що же подшверждающъ язычники и Іудеи, обвинявние Хрисшіанъ въ обожаніи распящаго, и заблужденія Докишовъ, полагавщихъ, чщо воплощеніе недосшойно Бога. Впрочемъ сей исшочникъ довольно скуденъ.

## Признаки.

Во всяхъ означенныхъ исшочникахъ можно находить Апостольскія преданія; но не всегда равно легко и скоро. Писателя вновърные

и ерешическіе сами по себь не много имьюшь достовърности; въ учени Церкви не достаетъ иногда ясныхъ и решительныхъ признаковъ Апостольскихъ преданій, а Опщы Церкви не всегла ощличають ихъ отъ собственныхъ мнѣній, и когда ясно говоряшъ о преданіяхъ Апостольскихъ, не всегда исчисляютть ихъ съ надлежащимъ разграниченіемъ. При шаковомъ свойствъ сихъ источниковъ, Богословъ необхолимо обязывается пользоваться ими съ благоразумною криппикою. Изъ многихъ Религій, выдающихъ себя за Божесшвенныя, она опличаешь исшинную ошь ложныхь, основываясь на идеи испиннаго откровенія: такъ, основываясь на признакахъ Апостольскаго преданія, можетть оптличань истинныя Божестьвенныя преданія опть подложныхъ.

Признаки сіи можно раздѣлишь на внутренліе и внѣшніе. Первые изъ самаго свойспіва преданій опредѣляюшъ ихъ возможносныь и досшовѣрносшь: послѣдніе на основаніи исшорическихъ свидѣшельсшвъ доказываюшъ ихъ подлинносшь (certitudinem).

## Признаки Внутренніе.

Внушренніе признаки можно разд'влишь на

стрицательные и положительные. Отрицательные показывають характерь преданій подложныхъ и возможность подлинныхъ; положительные опредъляють достовърность сихъ послъднихъ.

## Отрицательные.

1. Перный и важныйшій признакъ, на копорый указываенть сама наша Церковь, соспюннть въ помъ, чнюбы преданіе было соеласно со Св. Писаніело. Преданіе, какъ слово Божіе, не еспь ученіе особенное, происшедшее онть другаго учинеля: но есшь ученіе пюго же Духа, которымъ писано Св. Писаніе, и слъдовательно должно быть починаемо продолженіемъ и дополненіемъ одного и тюго же Откровенія. Но, если и обыкновенный учитель всегда долженъ быть въренъ своимъ началамъ, всегда долженъ быть согласенъ съ самимъ собою: то преимущественно сіе должно сказать о Свянгомъ Духъ, подъ руководствомъ коего писали и говорили Апостолы.

Явно, что сей одинъ признакъ недостлаточенъ для точнаго опредъленія Апостлольскихъ преданій; ибо посредствомъ его мы вообще удаляемся только оптъ преданій вредныхъ и

баснословныхъ, но до исшинныхъ совершенно не доходимъ; могушть бышь и человъческія преданія согласныя съ Св. Писаніемъ. Впрочемъ Церковь, указывая на сей одинъ признакъ, хоштя неполный, досшигаешть своей цели, копторая сосщонить не въ шомъ, чшобы върно опредълнить Апосиюльскія преданія (въ чемъ она и не имвешъ особенной нужды), но въ томъ, чтобы отвергнуть всв тв преданія, которыя противоръчанъ Вожественной Религіи, и слъдовашельно вредны для Христіанскаго благочестія. А сей цвля, посредствомъ упомянушаго признака, она досшигаенть легко и весьма върно: ибо видътъ, согласно ли преданіе съ Св. Писаніемъ, не трудно для кажлаго; а все, что согласно съ Св. Писаніемь, не можетть быть вредно для Христіанскаго благочестія. Имвя въ виду сію практическую цъль, она неръдко и въ другихъ случаяхъ посплупаенть шакже неопредъленно, и шакже мудро.

2. Преданія, согласныя съ Св. Писаніемь, должны бышь согласны и между собою. Основаніе сего признака пюже. Посему, изъ двухъ пропиворъчущихъ между собою преданій одно необходимо подложное. Впрочемъ, касашельно

ЧАСТЬ ХХХІУ.

Digitized by Google

2.3

сего признака должно замвінині, чно упоіпребленіе его не проспираенися на преданія обрядовыя, копторыя, будучи безразличны, не всегда могупть бышь совершенно между собою согласны. Примвромъ сего служинть изввспиный спорь о празднованіи. Пасхи, бывшій во впюромъ ввкв между воспючными и западными Церквами.

3. Преданіе должно бышь согласно сь началами здраваго разума: ибо ученіе Божесшвенной Религія и ученіе здраваго разума всегда между собою согласны; чіпо давно доказано испілнною философіею.

### Положительные.

Преданія, посредствомъ упомянущыхъ признаковъ, опгличенныя опгъ подложныхъ

1. Должны заключащь въ себъ исшины, принадлежащія къ Религіи, необходимыя или полезныя для въры и благоптворныя для человъчесшва. Ибо Божесшвенные Учишели Хрисшіанской Религіи занимались не удовлешвореніемъ безплоднаго любопыпісшва, или ничшожной суещносщи, но духовнымъ образованіемъ человѣчесшва, пригошовляя людей къ

гражданспизу небесному, — къ соединенію сѣ Богомь.

2. Если столь благотворное ученіе восходипть выше области разума человъческаго, или превышаетть права власти церковной: по Божественное его происхожденіе еще болье представляется достовърныть.

На основания сихъ признаковъ Преданій ученіе о главенсийвь Папы не можешъ принадлежащь Апосиюламъ: Ибо

1. Св. Писаніе, предсіпавляя всѣхь Апосіпояовъ съ одинаковыми правами власши, сильно внушая мысль смиренія и самоотверженія, отдъляя Церковь опть всѣхъ видовъ гражданской полиники, для Пастырей Церкви даетъ ясную заповъдь: Болій во васо да будето всълю слуга.

2. Равенство Апостоловъ подтверждаетъ и достовърное преданіе Исторіи, которое представляетъ Апостоловъ и Пасщырей первенствующей Церкви съ одинаковою властію, съ полною другъ оптъ друга независимостію. <sup>1</sup> 3. Самый разумъ не одобряетъ соединенія жезла духовной власти съ мечемъ мірскаго обладанія.

Напротивь преданіе о крещенія дътей, на

основаніи упомянушыхъ признаковъ, по всей въроящности, можешъ принадлежащь Апостоламъ. Ибо

1. Крещеніе двшей согласно съ Св. Писаніемъ, которое поставляеть его на мвстно Обрѣзанія; но обрядъ обрѣзанія совершаемъ былъ и надъ младенцами. Сверхъ сего Писаніе поввствуетть о крещеніи цвлыхъ семействъ Аностолами, гдв, ввроятно, были и двти.

2. Оно не пропиворъчипть другимъ подлиннымъ преданіямъ, приняшымъ Церковію.

3. Согласно съ разумомъ, котпорый, по крайней мърѣ, ничего не можентъ представить къ его опроверженію; но, допуская быте прирожденнаго грѣха въ родѣ человѣческомъ, стиолько же находитъ нужнымъ крещеніе для младенцевъ, сколько и для взрослыхъ.

4. Благошворность крещенія, сообщаемаго младенцамъ, несомнѣнна. Жизнь духовная, возрастая вмѣстѣ съ физическою, удобнѣе возвышаешся въ своихъ совершенствахъ. Сверхъ сего судьба младенцевъ, умершихъ послѣ крещенія, имѣещъ неоспоримое преимущесниво предъ судьбою птѣхъ, которые съ естествен-

нымъ рожденіемъ не возродились водою и Духомъ.

И шакъ, по симъ признакамъ, весьма вѣрояшно, чшо крещеніе дѣшей есшь посшановленіе Божесшвенное, приняшое Церковію ошъ Апосшоловъ по усшному преданію.

Но всв сіи признаки еще нерѣщишельны. Для несомнѣнной увѣренносши въ Божесшвенномъ досшоинсшвѣ сего преданія нужны признаки внѣшніе, которые, при пособіи внушреннихъ, рѣшишельно могли бы доказайть, чню оно принадлежитъ Апосшодамъ, и слѣдовашельно Божесшвенно.

#### Внѣшніе.

Внѣшніе признаки, какъ мы сказали выше, сосшоянть въ испорическихъ свидѣшельсшвахъ, Свидѣшельсшва сіи двоякаго рода: прямыя и непрямыя. Первыя имѣюптъ мѣсшо шамъ, гдъ ясно называется извѣсшное ученіе Апосшольскимъ преданіемъ; послѣднія шогда, когда какое-либо ученіе не называется прямо преданіемъ, а видно шолько по умозаключенію, чщо оно было принимаемо Церковію за преданіе. Въ избраніи шѣхъ и другихъ свидѣшельснивъ. Кришика постановляенть слѣдующія правила;

Свидъщели могушъ бышь современные повъсшвуемому собышію, и несовременные. Тъ и другіе заслуживающъ довъріе, если они хорошо знали свой предменть, и если не могушъ бышь обличены въ легковъріи, или здонамъренносши. Впрочемъ, современные свидъщели сиюлить несравненно большей въры, нежели иозднъйшіе. Свидъщельство одного изъ современныхъ писащелей частно досшашочно бываентъ для исторической подлинносши. Напропивъ писащелей частно досшашочно бываентъ для исторической подлинносши. Напропивъ писащели позднъйщіе заслуживающъ полное довъріе шолько тюгда, когда многіе изъ нихъ согласно повъсщвующъ объ извъсщъ номъ собыщій.

По приложеніи сихъ правилъ къ нащему предмету, внѣшніе признаки Апостольскихъ преданій должны быть слѣдующіе:

1. Преданіе, коего върояпіносшь доказываешся внупренними признаками, еспь подлинно Апоспіольское, если подпіверждаешся свидъщельсшвомъ кого – либо изъ досшовърныхъ мужей въка Апоспіольскаго, шъмъ паче, если свидъщельсшвами многихъ. Если же щаковаго свидъщельсшва мы не имъемъ, що,

по всемь правамь Кришики, можемъ верипь свидышельствать мужей, ближайщихъ къ въку Апостольскому; ибо сін свиделлели могупть быть еще названы современными, хотія не въ спрогомъ смысль. Достовърность сихъ свидетельствь увеличивается, если оне подтверждающся писашелями послъдующими, если передаваемое ими преданіе было въ послъдспивіи защищаемо пропнивъ ерепниковъ, или подшверждено соборомъ. За върность сего признака ручается що, чщо въ прошивномъ случав надобно превращить всв начала исторической въры, и допусшить или всеобщее ослъпленіе, или всеобщую неблагонамъренность, что оскорбительно не только для древняго Христіанства, знаменитаго свящоспию, но и для человъчеснива,

Такимъ образомъ, крещеніе дъщей, коего достновърность оправдывается внутренними признаками, по внътнимъ дълается подлиннымъ и несомнъннымъ, Ибо

Во вщоромъ вѣкѣ оно засвидѣщельсшвовано Иринеемъ, кошорый говоришъ: "Хрисшосъ "пришелъ спасции чрезъ Себя всѣхъ; говорю "всѣхъ, кошорые чрезъ Него возраждающся "въ Бога,-младенцевъ и дъщей, опроковъ и

"юношей и спарцевъ" (lib. II. с. 59.), и Терпулліаномъ, копторый своимъ сомнѣніемъ, о крещеніи младенцевъ доказываентъ, что сіе крещеніе было совершаемо Церковію.

Въ трепьемъ въкъ оно подтверждено Оригеномъ, кощорый ясно свидътельствуентъ, что Церковь оптъ Апостноловъ приняла пре-"даніе-креспцить младенцевъ" (l. V. ad. Rom. VI.). Кипріанъ во многихъ мъсщахъ внущаентъ -Христніанамъ сію обязанность.

Въ ченивершомъ въкъ о крещеніи младенцевъ свидъшельсшвующъ: Злашоусшъ, Григорій Назіанзинъ и многіе другіе. Авгусшинъ говорицть: "Цикакъ не должно презирашь обы-"чая машери Церкви давашь крещеніе дъшямъ, "никакъ не должно почишашь его излишнимъ; "если бы сіе крещеніе не было Апосшоль-"ское преданіе, що мы совершенно не дол-"жны бы были ему въришь" (de gen. ad Lit. IX. с. 23.),

Крещеніе младенцевъ было защищаемо протпивъ ерешиковъ, каковы были Пелагіане, в др.

Оно было подпиверждено соборами, на пр. Кареагенскимъ и другими (Svicer. Thesavr, Eccles.).

О немъ свидъщедьствуютть: Діонисій Арео-

патипть (сар. VII. de Eccl, Hier. Sect. II.) и Апостнольския Правила (Lib, VI. сар. XV. pag. 952.).

Съ чеппверныто въка оно постноянно было принимаемо и совернаемо Церковію; даже Проплестанны, по замъчанію Добмайера, доказывающть его изъ Апостнольскаго преданія.

Но поелику мы мало имъемъ памяшниковъ нервыхъ двухъ въковъ Христіанства; то во многихъ случаяхъ должны основыващься на свиделельствахъ вековъ позднейщихъ. Посему 2. Ученіе, уппвержденное общимъ согласіемь Опцевь IV въка, есшь Апостольское, если шолько нельзя доказаль, чшо оно явилось посль времень Апостольскихъ. Достовърность сего признака основывается на слъдующихъ доказашельствахъ, 1) До IV въка, еще не шакъ удаленнаго ошъ временъ Апоспольскихъ, преданія весьма удобно могли сохраняться посредствомъ устнаго преемства ученія и практики Церкви. Христіане твердо были увърены, что ничего не должно ни прибавлять, ни убавлять въ Апостольскомъ ученіи, и потому прилагали все стараніе къ его сохра-

ненію. Преимущественно Пастыря Церквя почишали своею обязанностню свящо храниць ввъренное имъ сокровище Въры, а пошому пошчась возсплавали прошивь каждаго нововведенія, какъ скоро оно появлялось, и опровергали его примъромъ Церквей Апостольскихъ. Особенно извъстно сіе объ Иринеъ, Тертулліань, Оригень, и многихъ другихъ (Lump, hist. critic. pars III). Ревность древнихъ Христіанъ къ православію Исторія представляенть непобъдимою. Заточеніе, темница, мечь, ужасы мученій не сильны были поколебать ее. Слъдовательно, если преданія о знаменишыхъ, дъяніяхъ предковъ могушъ сохраняшься долгое время въ семейсшвахъ и народахъ: що несомнѣнно, чщо преданія священныя могли сохранишься въ обществъ върующихъ, и шъмъ долъе, чню Хрисніане опть сохраненія ихъ посшавляли въ зависимоснии собственное благо жизни, не только настоящей, но и будущей. Посему означенные нами въка имъюптъ полное право на наше довъріе. Притомъ 2) въ сіе время еще не были потеряны многія сочиненія древнихъ писателей, и учители Церкви во многомъ могли основывашься на ихъ свидъщельсивахъ,-какъ ащо

. 357

видно изъ Евсевія. 3) Въкъ чешвершый моженть бышь названъ свѣшоноснымъ, по обилю писателей и ихъ основательному и обширному просвъщенію, по свяшоснии Хрисиніанъ и ихъ усердію и ревносши къ православію. По симъ причинамъ, въ послѣдующія времена Церковь постояны имъла особенное уваженіе къ первымъ чепцьремъ въкамъ Хриспіанства, и 5 вселенскій соборь положиль за правило слъдовать ученію Церкви въковъ предшествовавшихъ (Lump. hist. crit. par. III. pag. 356.). Умъренные Богословы даже изъ Протестантовъ принимаютъ опредъленія первыхъ 5 соборовъ и согласте Церкви первыхъ 5 въковъ за вшоросшепенный испочникъ Религін (Liebermann, Instit. Theolog. tom. II. pag. 526. Dobmayer, lib. cit, tom. 1. p. 378.).

Но поелику изслъдованіе историческихъ свидътельствъ, кромъ сихъ общихъ правилъ, требуептъ многикъ частиныхъ, и допускаеттъ многія исключенія; поелику вообще критика преданій соединена съ затрудненіемъ и неудобъ ставами: то

3. Въ семъ случаъ должно преимуществен-

но основыващься на судь и опредьлении Церкви, кошорая, по слову Апосшола, должна бышь сполномъ и ушвержденіемъ исшины. На ней лежишъ обязанносшь хранишь какъ Писаніе, шакъ и Преданіе; ей предосшавлено ощличащь каноническія книги ощъ апокрифическихъ: ей же принадлежинть право произносишь рышишельный судъ и о преданіяхъ. Въ семъ важномъ случав она двйсшвуешъ подъ особеннымъ вліяніемъ Духа Божія.

Въ заключеніе должно сказапь, что по симъ же самымъ признакамъ, по котпорымъ находимъ Апостольскія преданія, узнает ся и подлинность книгъ священныхъ. Возраженія, встръчающіяся въ первомъ случав, неизбъжны и въ послъднемъ. Если проинивники Преданій не довъряютъ изложеннымъ нами признакамъ, опасаясь поврежденія церковныхъ памятниковъ, или легковърія древнихъ Христіанъ, или злонамъренности ерепиковъ: то сего же они должны опасаться въ отношеніи къ подлинности и неповрежденности Св. Писанія.

Какв общирно употребление Преданий? И шакъ, если Предания всегда были прини-

маемы Церковію за испючникъ Хриспіанской Религія; если онв имвюшъ равное досшоинсшво съ Писаніемъ; если подлинносшь ихъ исшорически можешъ бышь доказана: що онв и въ наше время должны бышь почишаемы правиломъ Хрисшіанской ввры и двящельносщи.

Употребленіе преданій, какъ успинаго слова Божія, по крайней мърв споль же общирно, какъ и письменнаго. Именно

Въ опношения догмашическомъ онъ составляющъ шакой источникъ Религии, изъ которого 1) могушть бышь заимспівуемы догманны не заключающіеся въ Писаніи; при посредствъ коего 2) раскрывающся и опредъляющся неполно изложенные, 3) изъясняются не ясно выраженные, и вообще 4, подшверждающся всѣ исшины Храсшіанскаго ученія, заключающіяся въ Св. Писаніи. Такъ соборъ Никейскій на основаніи преданія раскрыль и опредълиль ученіе о Святой Троиць, о единосущій Сына съ Опщемъ; соборъ Константинопольскій на основания древней вѣры Церкви подшвердилъ ученіе о Святомъ Духѣ, о Его ввчномъ исхожденіи опть Опца. Такъ, при посредствь преданія, ученіе о сошествія Інсуса Христа во адъ, о таянствахъ брака, священства, по-

каянія, елеосвященія и муропомазанія, о всегдашнемъ дъвствъ Богомашери, получаентъ большую швердость и опредъленность. Равнымъ образомъ ученіе о естествъ Іисуса Христа раскрыто и опредълено при пособіи древней въры Церкви, принятой отъ Апостоловъ.

Въ ошношеніи праклическомъ Преданія досшавляющь правила для Христіанскаго благочесшія, опредѣляющь внѣшнее Богослуженіе, и ушверждающь законы церковнаго благочинія. Такъ, безбрачная, подвижническая жизнь, кресшное знаменіе, празднованіе воскреспаго дня, упошребленіе священныхъ одеждъ и строеніе храмовъ, посшы, и мн. др. основывающся на преданія.

При изследованіи, какъ общирно употребленіе Преданій, важнейшимъ вопросомъ предсппавляетися следующій: "Прибавляюти» ли Преданія къ известнымъ изъ Писанія догматамъ хощя одинъ, существенно принадлежащій къ Христіанской Религіи, и необходимо нужный для спасенія человека? "Мнотіе, опасаясь даннь на сіе уптвердительный отпевить; сделались противниками Преданій. Почитая сей испиочникъ Религіи довольно общирнымъ и недовольно чистнымъ, они опасаяцись по-

361

итемнийи преданіями ошкрышый въ Словъ Божіемь образь спасенія. Но, сіе опасеніе напрасно. Вопросъ: "Прибавляюнть ли Преланія къ извъсшнымъ изъ Писанія членамъ Въры новые догманы, "долженъ бышь ръшенъ оприцательно. Въ числъ преданий мы не находимъ ни одного догманиа, котпорый бы принадлежалъ къ существеннымъ членамъ Въры. и однако же не находился бы, хопія неясно. въ Писаніи. Если принимать Св. Писаніе исшочникомъ Религіи не по письмени шолько. но и по духу, какъ и должно: то въ немъ можно найши всъ важнъйшія исшины Въры, все нужное для спасенія человька; шакъ чшо каждое догмашическое предание заключается въ немъ, какъ расшеніе въ съмени. На пр. крещеніе младенцевъ есть преданіе Апостольское, весьма важное. Но сей члень Въры, хопля собственно извъстень по преданію, заключаетися однако же, по духу, и въ Писаніи. Оригень выводилть его изъ Писанія слѣдующимъ образомъ: "Младенцамъ необходимо кре-"щение не по чему иному, какъ только по "тому, что никто не систо ото скверны, "ан и едино день житіе его на земли. "(юв. 14, 4) И поелику крещениемъ очища-

"юпіся нечистопіы рожденія, то должны быть "крещаемы и младенцы. Ибо, аще кто не "родится водою и Духомб, не можето вни-"ти во царствіе Божів" (Hom. XIV. in Luc. pag. 142. edit. Paris.).

Вообще Апосшольскія преданія въ догманническомь ошношеніи сосшавляющь болье изъяснийсльный, нежели дополнишельный источиикь Религіи. И Ошцы Церкви, когда говоряшь о Преданіяхь, всегда ссылающся на оиредьленія извъстіныхь изъ Писанія догмашовъ, или указывающь на церковные обряды и законы благочинія, и не предсшавляющь ни одного новато члена Въры, необходимаго для спасенія человъка \*).

Не смопря однако же на то, что Преданія не представляютть ни одного новаго догмата, необходимаго для спасенія человъка, онъ для насъ весьма важны в благоптворны. Ибо посред-

\*) Мы не приводимы сихы мвешь изы Ошцевы Церкви, по причина ихы многочисленносши. Любопышные могушь ихь видаша во многихы Богословскихь системахь, какь иностранныхь, такь и отечественныхь, особенно у . Прокоповича вы статьх о сажности предахи, и у С. Яворскаго вы Кажны Впры.

снивомъ ихъ приводящся въ большую извесиность многія весьма важныя истины Веры, на пр. крещеніе младенцевь, поминовеніе усопшихъ, неповторяемость крещенія, почипаніе Свящыхъ и Ангеловъ, почишание иконъ, всеглашнее дъвство Богомашери, цъль сошествія Іисуса Хрисшаво адь, и мн. др.-Посредсшвомъ ихъ, какъ мы уже видъли, изъясняющся многія важныя места Писанія, что для насъ весьма благодешельно. Ибо, хошя разумь, по правиламъ исшолкованія, моженть находишь исшинный смысль Св. Писанія: впрочемъ, не довъряя собственнымъ силамъ, всегда желаепъ, чшобы его опредъленія подпиверждались чемъ-либо высшимъ; чтобы изъяснение Писанія, не шакъ какъ изъясненіе какой-либо человъческой книги, основывалось на важносши Божественной. Посредствомъ преданій опредвляющся важныйшія правила церковнаго благочинія, опть чего сія последнія получающь гораздо большую важность. Преданіемъ подтверждается подлинность и Богодухновенность Св. Писанія, чно весьма благоппеорно для разума, который желаеть, чтобы подлинносшь Писанія основывалась не на человьческой въръ, какъ подлинность книгъ древ-

ЧАСТЬ ХХХИ.

Digitized by Google

24

нихь писашелей, но на Божесшвенной, каковая нужна въ дѣлѣ Религіи. Преданіемъ, наконецъ, подшверждающся всѣ вообще исшиныя Религіи, котторыя ясно заключающся въ Писаніи, и сіе особенно полезно въ насшоящее время, когда духъ раціонализма чисшое и возвышенное ученіе Писанія спрараещся унизищь до ученія есшественнаго. И шакъ, справедливо говорищъ одинъ изъ знаменищыхъ ощечественныхъ Богослововъ, "яко кромѣ Сло-"ва Божія писаннаго, всяко пощребно есшь "къ Вѣрѣ и Преданіе" (Кам. Вѣр. сщр. 673.),

Изложенное нами сужденіе о Преданіяхь не пюлько разрѣщаешъ недоумѣнія ошечесшвенныхъ Богослововъ, но примиряешъ несогласіе и Богослововъ иносшранныхъ. Ибо умѣренные изъ Прошесшаншовъ, особенно новѣйшіе, не ошвергаюшъ Преданій, но споряшъ собсшвенно шолько о шомъ, прибавляющъ ли онѣ къ извѣсшнымъ изъ. Гисанія догмашамъ новые члены Вѣры, необходимые для спасенія человѣка. Равнымъ образомъ и умѣреннѣйшіе изъ кашолическихъ Богослововъ не просширали ученія о важноснии Преданій дадѣе шого, на чемъ мы основались въ сужденія

своемь о семь предметть. Такъ писаль некогда одинь прошестаниский учитель къ католическому,-Моланъ къ Босскоэщу: "Какіе споры въ Церкви о неписанномъ словъ Божіемъ или Пре-"даніи! Но сіи споры легко разръннить можно, "если скажемъ, что предменть спора состноитъ ,,не въ нюмъ, есть ли преданія, но въ шомъ, "приняла ли Церковь по преданию какой-либо "членъ Въры, необходимый для спасенія и не "заключающійся въ Писаніи ни буквально, ни "въ видъ послъдствія. Послъднее отвергають "Протестанты, а не первое. Умъренные изъ ,,нихъ допускающъ, что мы не полько Св. ,,Писаніемъ одолжены преданію, но и есте-"Спивенный и православный смыслъ главныхъ "догматновъ Въры, и многое другое, о чемъ , говорили еще Каликспть, Горній и Хемницій, "познаетися единственно изъ преданія." На сіе Боссюэть отвучаль такь: "Если Про-, пестанты согласны, что смысль Писанія и "многое другое познается изъ преданія, то "едвали остается о немъ спорить" (Cogit. priv. de modo reu. etc. tom. XXV. op. Boss, edit. Lebel. pag. 309 n 389.).

Въ самомъ дълъ, если Преданія нужны и благошворны; если Церковь всегда повельвала

принимащь ихъ; если, при пособін Кришнки, онъ могушъ бышь находимы во многихъ древнихъ памящникахъ, или лучше, могушъ бышь принимаемы изъ усшъ Церкви: шо намъ ничего болье не осщаещся, какъ въ шочносщи исполнищь повельніе Апосшола Павла: Держите преданія, ило же наугистеся или словоло или посланіело нашило. (2 Оессал. 2, 15.)

## оглавление

ТРИДЦАТЬ ЧЕТВЕРТОЙ ЧАСТИ.

Стран.

### I. ПИСАНІЯ ОТЦЕВЪ ЦЕРКВИ:

г. Святаго Опща нашего Исаака Си-ріянина. 3. а. Слово о благодарности къ Богу, въ которомъ заключаются и другія крашкія наставленія.

6. Слово содержащее вь себв полезные совѣшы, копторые нѣкшо изъ любви предложилъ слушающимъ . 258. его со смиреніемъ . .

- **д.** Святаго Отца нашего Іоанна Златоvemaro Слово о молишев. . 17.
- 3. Святаго Аввы Доровея Слово о злопамящешвѣ. . 30.
- 4. Святаго Опца нашего Антонія Великаго Письма къ Монахамъ: а. Письмо 12 о шомь, чшо взаимная любовь, соединяющая духовныхъ ошцевь и дътей, должна быть сильнъе взаимной любви, соединяющей родителей и дътей плотскихъ. . 41. б. Письмо 13 о томъ, чию тайны царства небеснаго открываются только тамъ, которые достигли вы-

Стран. сокой степени совершенства, и что сіи люди въ послъдній день суда будупть судить мірь . 45. в. Письмо, 14 о шомъ чшо всякій человъкъ долженъ оказыващь Богу сыновнее послушание, дабы получить опть Него ощеческое благословение. 131. г. Письмо 15 о шомъ, чшо добродъшели сушь плоды духовной жизни, а грѣхи духовной смерши . 136. д. Письме 16 о, помъ, чпо свящые люди, упоминаемые въ Вешхомъ и Новомъ Заввшахъ, во всёхъ делахъ своихъ показывали глубокое смиреніе предъ Богомъ, и чию мы должны подражащь имъ . 236.

- Преподобнаго Опца нашего Макарія Великаго Бесѣда о двоякой брани человѣка Хриспіанина, внѣшней и внупренней.

Письмо Раввина, обрашившагося въ Христіанскую Въру, къ Евреямъ, его единоплеменникамъ, о причинажъ, побудившихъ его къ обращенію. 49.

Стран.

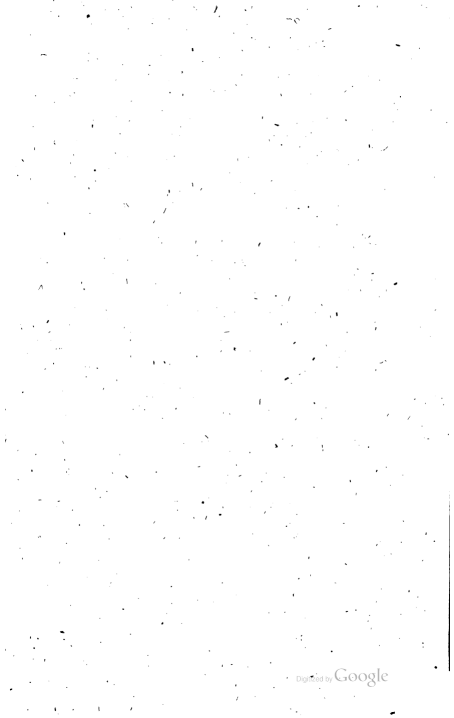
Digitized by Google

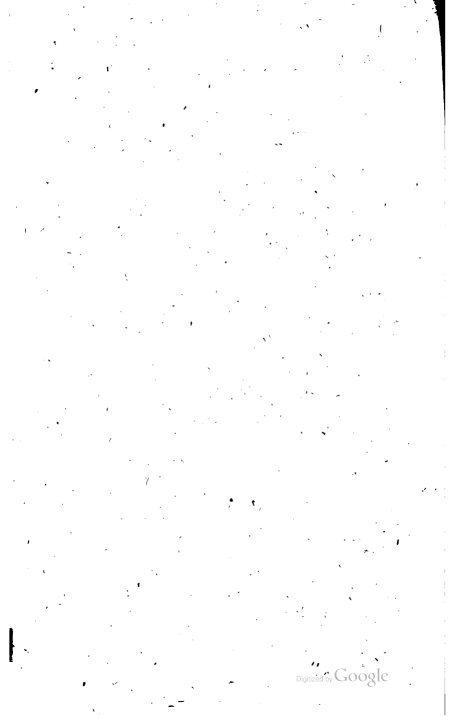
# III. XPHCTIAHCKOE YYEHIE:

## погръшности

#### ВЪ ТРИДЦАТЬ ЧЕТВЕРТОЙ ЧАСТИ,

Haneramakos Читать лолжно: Стран. Строк. Зл ---- 23. не раздушкя его о . . не радующся о его 62 ---- 19. исшенень. від — 4. прелъпянися .... пральнянися 131 — 13. вашъ, .... вашъ ощецъ, 137 ---- 16. не останник..... не оставными 139 — 19. веселящся . . . . . врелищся . 147 . изсинущаенть . . . . . изсущаенть 161 — 14. праведвыни .... праведными 246 ---- 15. МЕЛОСШЬ . . . . . . . . МЕЛОШЬ 254 ---- 17. должнень ...... должень аб4 — 9. подвергаенися .... подвергающися Зог — 26. позан . . . . . . . . . позна 316 — 7. переволахь.... переворошахь 318 ---- 18. Димипрій. . . . . . . . Димипрій 319 — 4. въръ . . . . . . . . въры 322 — І. Фальковій.... Фальковскій 326 ---- 23. догноша. . . . : . . . . . догнаша ----- 26. касащельно. . . . . . . касашельно 327 — 2. хлеба..... хлъба ----- 15. нозывающся. . . . . . называющся Зав — 19. сообщения. . . . . . . сообщена





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

