

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

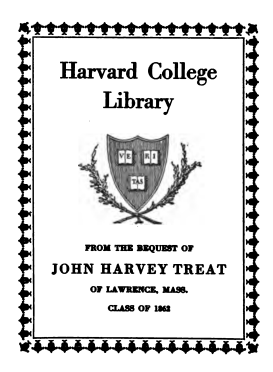
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

# X P H CTIAH CKOE

TEHIE,

**HOMARAEMOR** 

M 4 TI

САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

### . ДУХОВНОЙ АКАДЕМІН.

TACTE DEPBAS

С. ПЕТЕРБУРГЪ.

Въ Типогафіи Департамента Удъдовъ. 1861.

## CP375.5

Отъ С. Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать дозведается. 18-го Декабря, 1860 года.

Приворь Архимандрить Фотій.

### I.

### **УЧАСТІВ СЕРДЦА**

### ВЪ ПОЗНАНІИ ИСТИНЪ ВЪРЫ.

Чтобы познавать предметы міра видимаго, нужно обладать известными умствонными способностями и достаточно развить ихъ, и-больше не требуется ничего. Расположенія сердца не им'єють прямаго вліянія на пріобрътение свъдъний этого рода. Научное знание не предполагаетъ необходимо ни праваго сердца, ни добраго жарактера, и, къ несчастію, весьма часто можно видіть прекраснъйшія умственныя дарованія въ соединеніи съ самымъ жалкимъ эговзмомъ и съ величайшею испорченностію сердца. Истины земныхъ наукъ Богъ открываеть, видимому, равно и для любящихъ и для ненавидящихъ Его, подобно тому, какъ Онъ солице свое сілеть равно на влыя и благія, дождить равно на праведныя и менраседныя (Мате. 5, 45). Но не такъ — съ истинами Въры: овъ доступны только любящимъ Бога (1 Кор. 2, 9). Это не значить, что ихъ не могуть сколько нибудь понимать ученые и даровитые люди: но значитъ, что ни хорошее дарованіе, ни ученость сами по себ'я здісь недостаточны, какъ въ другихъ знаніяхъ. Здёсь нужна любовь. Любовь есть единственно вёрный истолкователь истинъ Евангелія. Мудрость вёка сего и князей вёка сего побёждена простотою любви; любовь—это есть премудрость ег совершенных, по слову возлюбленнаго Ученика: всякъ любяй, внаеть Бога, а не любяй не повна Бога (1 Іоан. 4, 7. 8).

Такимъ образомъ, въ этомъ случав, между Богомъ и человвкомъ происходитъ нвчто подобное тому, что—между двумя лицами, говерящими на различныхъ языкахъ: нужно, чтобы между двумя сторонами посредничествовалъ толкователь, знакомый съ языками той и другой, чтобы, выслушивая слова одной, передавалъ ихъ смыслъ другой — на извъстномъ ей нарвчіи. Между Богомъ и человвкомъ, между истинами Ввры и нашей душей тол-кователь этотъ и есть любовь. Любовь двлаетъ понятными человвку истины Ввры, особенно тв истины, которыя выражаютъ наши отношенія къ Богу и составляютъ самое основаніе Ввры. Эти истины разуму недоступны, но любовію постигаются безъ труда.

Иной удивится, можеть быть, слыша, что дюбовь, чувствованіе сердца, въ дёлё Вёры производить то, что, по его мнёнію, принадлежить одному разуму. Но такой пусть вспомнить, что и большая часть напихъ познаній пріобрётается непосредственно не разумомъ, а другими нашими силами. Когда мы хотимъ пріобрёсти познаніе о какомъ либо предметё природы, мы для этой цёли дёйствуемъ прежде всего нашими чувствами, а не разумомъ. Посредствомъ зрёнія пріобрётаемъ мы понятіе о протяженій и формё тёлъ; посредствомъ слуха получаемъ понятіе о звукахъ; посредствомъ обонянія—понятія о запахахъ. Необходимо, конечно, чтобы за тёмъ дёйство—

вать и разсудовъ, чтобы и онъ обнаружиль овою дёдтеменость совыйство съ динтельностию чувствъ: не, кака би ни было важно въ этомъ случав его участіе, должно согласиться, что нознаме предметовъ визмилго міра н яхь спойствъ передается периспачально чувствани, Точно также — и въ предметекъ міря правотвенняго. Нетревъ ревсуденъ и не ниъ первопочельно получнемъ свъдый о предметакъ этого міра. Чтобы узнать ихъ, им дъйствуемъ чекие чувствомъ, -- тельно внутреннимъ, духовинить. Разоудокъ въ последотвін привходить и оп-AS, MONTE CHAN BOSTOMETATELAHON; ON'S BEHIKAOTE, CONOCTODлеть, сременвоеть наши оннущеми: не онь не производить ихъ; и утверждать, что ими мы обязаны разсудку, столь же странно, како увёрскь, что познаніе о цов-TENS MAI MPIOOPSTHOMS YMMHI, -- O JAPOBOMIAND-FLASAин. о звукить и торкиз-обонаціонь. И какъ предметы ніра вибшнаго попосредственно постигаются вившинин чувствеми: нодобно сему и то, что принадлежить сердцу, мошеть быть истично поилто только сордцемъ.

Но говоря, что сердце понимаеть, мы етнодь не утверждаемъ, что сердце становитоя разсудсомъ, что оно имелять. Сердце понимаеть не мянь разсудсомъ, котя также короме, если още не лучще. Что значить понимать въ очношени къ радсудкуй Значить ловить логическую свись между двуми или пъекслькими предметами, значить убърдаться или увърмиъси, но не нутемъ оныта, в нучемъ мишленіи, — значить ставить себя въ посредственное очношеніе съ предметами, которыхъ неносредсувенное осотивненіе для насъ недсетупно. Итакъ повиманіе радсудствое сеть себственно не что инос, какъ дополючіє тото, чего земьи неститнуть опытомъ. Опиторъ меститично томым тредметень;

но ихъ свойства и сущность, ихъ взаимное отножение. ихъ значение для опыта недоступны, и поиять ихъ опыть чувства не въ состоянія. Если ом все 9TO MOTIO GETE HOCTHFRENO TOLIKO ONLITONE, TO YOURвъку ночого било би понемать, такъ какъ онъ видъль бы, осяваль бы, вкушель бы все, что бы ему ни встрытилось. Онъ не разсуждаль бы, а видыль все непосредственно. Тамъ, гдъ имъетъ мъсто это непосредственное виденіе, понименія пётъ, нотому что есть нёчто лучшее; или, если угодно, назовемъ это и пониманіемъ, не это есть понимание уже другаго рода, высыве, которое усвояеть все безь труда, для котораго все ясие, не вотораго не передать словами разсудку другаге. И вотъ таково-то пониманіе сердца. Конечно, оно визеть опредъленима граници. Оно простирается на всю область чувства, и не идетъ далбе. Но и разсудокъ имбетъ свои, строго определенныя границы, и не можеть переступать ихъ, подобно какъ и сердце не можетъ вереступать свои. Въ приложения къ предметамъ, исключительно принадлежащимъ въ области чувства, онъ блуждаетъ во тьмъ; они проходять мимо его, не становясь инскольво для него понятными, и семая напряженная его двательность въ этомъ случат совершенно безалодна.

Вы можете силою вашего ума, при пособін вамей учености, доказать подлинность св. Писанія, можете неи-лучшимъ образомъ объяснить всё трудности и кажущіяся противорічія какъ въ немъ, такъ и въ св. Преданін; поймете связь и взаимное соотношеніе всёхъ истинъ Вёры; все это и еще боліе этого можете вы сдёлать: но, если въ васъ ніть любви, Евангеліе будеть для васъ мертвымъ пиоьменемъ и закрытой кингой; его от-кровенія для васъ будуть отвлеченными понатілми и про-

стыми умовраніями, его система - единственной въ своемъ водъ теоріей: но все, что оно заключаеть въ себъ наиболье разительнаго, драгоцвинаго и сладостнаго. ванъ будеть казаться можеть быть груднымъ испытаніемъ вашей въры, и - больше ничъмъ. Коль же скоро жежду Евангеліомъ и душею явится небесный посредникъ — любовь, тогди евангельское слово будеть имать для вись смысль, и смысль столько же ясный, сколько и глубокій; тогда вашему уму не будеть стеснительно и станетъ легко среди этихъ чрезвычайныхъ откровеній; тогда эти истивы, принятыя вами съ послушаніемъ и поворностію, сделаются для васъ столь же знакомыми. столь же необходимо-истинными, какъ и обыкновенныя, окружающія васъ вещи; тогда вы безъ усилій проникнете въ эту чудную систему, которую умъ вашъ, такъ сиязать, боится видъть вблизи; тогда вы удивитесь, какъ, прежде Откровенія, вы не предугадали этихъ истинъ, столь ясныхъ, простыхъ и въ тоже время столь ганиственныхъ и бежественно-высокихъ.

Всегда, какъ скоро человъкъ съ однимъ только умомъ, но безъ любви, всходиль на Голгоеу и созерцалъ врълище креста, всегда въ дълъ божественнаго истощація 
онъ видълъ только тайну и мракъ. Да и какимъ образомъ умъ, холодный умъ пойметъ что-либо въ этой горькой чашъ, осущенной до дма самою Святостію, въ этомъ 
милосердіи, которое явлено безмърностію страданій, въ 
этомъ изліяніи крови, безъ котораго не было бы спасенія? Онъ, можно сказать, ни одного шагу не сдълаетъ 
впередъ въ пониманіи этой божественной тайны, дотоль, 
пока, бросивъ безплодныя умозрънія, не предоставить 
сердцу трудъ понять ее. И какъ быстро тогда раскрывалотся всъ покровы и исчезають всъ тъни! Какъ тому,

нто либить самь, негко вонять любевь! Какъ ему нажется естественнымь, что Богь, безконечный во всемь, также безконеченъ и въ любен! Какъ, съ другой стороны, ему кажется непосиятнымъ, что есть сердца, которыя не чувствують величія самаго великаго дъла Божія! Какъ онь удивляется слёпоть тёхъ, которые читають и перечитывають Писаніе, не помимая въ немъ главной мысли, которые проходять мимо божественной любви, не признавая, не замьчая сл величайшаго обпаруженія!

Въра говоритъ человъку о молитвъ, какъ о сильнъйшемъ средствъ привлечь благодать Божію, какъ о силъ, которая низводить съ небесъ на землю милосердіе небесное и которая, можно сказать, усволеть себъ Божіе владычество надъ міромъ. Такое ученіе непостижимо уму. Но для сердца какъ эта истина пріятна, какъ естественна! Какъ охотно оно усволеть его себъ! Какъ спъшитъ оно помъстить его въ рядъ самыхъ дорогихъ своихъ убъжденій! И какими жалкими мудрователями кажутся ему тъ, которые, чувствуя съ одной стороны, что въра безъ молитвы не есть въра, а съ другой, — что дъйствія въры на жизнь неизъяснимы и непонятны, ръшиются останаться въ неизвъстности относительно этого ученія, медлять, ждуть и—не молятся!

Тоже самое должно сказать и о всёхъ тайнахъ Въры. Даже для тёхъ, которые принимають ее за въру божественную, для тёхъ, которые умомъ върять ей, она непонятна, она мертва до тёхъ поръ, пока они не призовуть на помощь сердца. Есть много между върующими теняхъ, которые долго ходили около Христанства—тёврою ума ихъ, какъ около непроницаемаго святилища, безпреставно ударян безъ всякаго успъха въ двери его, въруя и въ тоже время не въруя, — есть много христі-

анъ по своимъ желеніямь, и невірующих по смемь надеждамъ, увъренныхъ-но не убъжденияхъ, знаимамъ н - не успоконвающихся. Отъ чего это, -- спросияв им ихъ- вы въруете и не испытываете благотворности 🎫ры? Отъ чего Въра-для васъ есть иго, которое безноконтъ и давитъ васъ, а не крылья, на которыхъ могит бы вознестись вы превыше всёхъ силтеній и безпокойствъ сердца? Отъ чего въ недрахъ этой Веры, которую вы принимаете, чувствуете вы себя чуждымя ей? Отъ чего въ дому Отца вашего небеснаго вы чувствуете себя какъ бы вив дома? Это отъ того, что колодно сердце ваше. Лидін нужно было, чтобы ей отвервлось сердце внимати глаголемым от Павла (Авт. 16, 14). Точно также должно отверзться и ваше сердце, чтобы понимать истины, которыя только сердце можеть понимать; пли — выразимся языкомъ Писанія — мужно, чтобы каненное сердце замвнилось въ вашей груди сердцемь плотяными (2 Кор. 3, 3).

Да, сколько можно видёть людей съ православіемъ безукоризненнымъ, но въ тоже время чуждыхъ утёненій Вёры! Сколько людей, которые во всю жизнь свою ни разу не выразили сомийній въ истинахъ Вёры, которые постоянно читаютъ Писаніе, знаютъ многое изъ него на-изустъ, и которые, не смотря на все это, еще не вёруютъ! Значить, вёра не есть произведеніе ума; вёри—это любовь. Знаніе можетъ раскрывать намъ предметъ Вёры, но одна любовь даруетъ живое убёжденіе.

Представьте, съ одной стороны, человъка благочестиваго, кръпкаго духомъ, съ дутимо, готовию на всъ но-жертвованія и на всякаго рода самоотверженія, — в съ другой, человъка съ соображеніемъ быстрымъ, съ рассудкомъ общирнымъ и глубокимъ, но съ сердцемъ ко-

поднимъ: не правда ли, что первый будеть въчной загадкой для втораго? Какъ въ самомъ дълъ онъ пойметъ движение воодушевления, дъйствия самоотречения, полныя жизни ръчи, — когда ихъ источникъ заглушенъ въ его душъ? Духовный человикъ, говоритъ Апостолъ, востящеть ета вся, а самъ той ни ото единаю же востящется 1 Кор. 2, 15). Прилагая эти слова къ одному изъ тъхъ людей, о которыхъ мы говоримъ, именно первому, мы должны сдълать такой выводъ: никто, безъ зародыша тъхъ же самыхъ чувствъ, не можетъ правидьно судить о немъ.

Притворство! лицемъріе! вопіють часто по поводу различныхъ поступковъ, особенно тъхъ, которыми выражается благочестіе христіанское. Жаръ, объемлющій эту душу, цаправляющій извістнымь образомь всь ея способности, для многихъ кажется слишкомъ страннымъ, чтобы ему можно было верить. Для того, чтобы поверить, имъ недостаеть одного - испытать самамъ. А не испытавши, они никогда не повърять, будуть считать преувеличениемъ; притворствомъ, лицемъріемъ такое чувство, которое напротивъ, можетъ быть, сдерживается, скрывается и обнаруживается далеко не во всей своей силь. Заблужденіе весьма естественное! Всь усилія самаго дъятельнаго ума не могутъ дать намъ понятіе о вкуст плода, котораго мы никогда не вкушали, о занахъ цевтка, котораго мы не обоняли, а еще менъе о чувствъ, котораго мы некогда не испытывале. Возвышенныя движенія души - тоже, что сіяніе тверди небесной. Когда въ ясную ночь милліоны звіздъ сверкають въ небесахъ: это величіе свода небеснаго восхищаеть всякаго, кто имъетъ глаза; но тотъ, кому Провидъніе откавяло въ двръ зрънія, хотя бы имъль самый быстрый,

общирный и провинательный умъ, хотя бы развиль и образовать его наилучинить образовъ, никогда не получить ни налънияго понятія объ этомъ восхитительномъ зрълнщъ, между тъмъ какъ человъкъ, не одаренный особеними талантами и не получиный образованія, только откроеть ваки, -- и увидить это величе тверди небеспей н посредствомъ глазъ получить отъ этого эрвлища висчатавніе, недоступное вовсе для савнаго мудреца. Но другое небо, несравнение величествениве распростертаго надъ нами, представляеть намъ въра Христова; божественныя истины суть звёзды этого таниственнаго небе и блистають на немъ свётлёе и чище, чёмъ звёзды на тверди вебеской: но нуженъ глазъ, чтобы ихъ видёть, и этоть глазь есть любовь. Евангеліе есть дёло любои; Христіанство есть не что нное, какъ любовь въ оя чистъйшемъ проявленія; в какъ свъть можеть быть понять только посредствомъ глаза, такъ любовь можеть быть понята только любовію.

Первый совъть, который должно бы дать разуму, этоне брать на себя тоге, что не принадлежить къ его области. Но разумь гордь, разумь упрямь; онъ не хочеть
уступить. И потому Госпедь, когда хочеть спасти душу,
оставляеть ее на время въ борьоб съ собою отъ навътовъ своего же разума. И, ногда уже она утемится в
какбы придеть въ отчанию, когда привибеть себя неспособною ни потушить пожирающую ее жажду свъта,
ин удовлетворить ей,—тогда Онъ каслется своею румою
этой души, утомленной своими усиліями, сокрушенной
своими мадеміями, и даеть ей силу—просить помилованія. Тогда она омиряется, покарается, сокрушеется; она
воність о помощи; она отказывается отъ знанія и просить въры; она не хочеть понимить,—а осязать,—ощу—

шать. Тогда сердце начинаеть свои дластвія и заступаеть нівого ума, — сердне сопрушенное и сипренное. Оно просить шивости, — сму двется помилованіе; оно просить опоры, — зму даруется опоря; оно просить спасенія, ему инзисомалегом спасеніе. Этому жалкому и смущеншму сердцу двется исе то, въ чемъ отказивалось гордему и шидменному разуму. Оно ношимость безъ труда, емо съ маремъ прівилеть истины, въ которыхъ нуждается и безъ коториять души человіческая не можеть иніть мира и счастія. И такимъ образомъ исполняется слово Премудраго: от сердца исходима живота (Прит. 4, 23).

Захочеть ян гердый умъ спросить у него отчета въ его эфрф? Коночно, оно не объяснить ему неизъясинмаго и, въ этомъ отношения, нало удовлетворить его. Но, есьи оно реворять, соли можеть сказать одно тельно: я месло, примет недоститочно этого отвъта? Если оне можетъ сказать: я не принадлежу ни самому себъ, ни міру; моя нища - творить вейю Отца меего небеснаго; я воздиляю тельно о блигах в втимхв; я люблю всвхъ мовиъ братій о Гоопода люболью всесердечною; я доволенъ жизцію, не оъ редостію встрічу и сцерть; все во мих течеть стройно и согласно, -- мон силы и мон действія, мои целя и мен стремления, мон чувства и мон мысли; мірь, мизнь, діла человіческія не имбють уже для меня тайны, которая бы смущаяа меня, и противорічій, которые бы волиоваль-моня; оловомъ, — я воскресло для вовой живин..., осан оне товорить и можеть говорить все это, и сели вся жизнь его оправдываеть эти слова: не тратьте съ нимъ нустыкъ разсуждений; не интайтесь опроворгать его; оно владвоть истиной, потому что владветь жизнію. Такой человікь осязаеть какь бы руками,

видить какъ бы очами, вкушаеть истину, которой съ равной очевидностію не утвердять инкакія доказательства въ мірѣ и которой инкакія доказательства въ мірѣ не поколеблють. Тоть, кто имѣеть зрѣніе, нуждается ли въ доказательствахъ существованія свѣта? Того, кто здоровъ, можно ли убѣдить, что онъ страждеть? Это—несокрушимыя истины, которыхъ доказательства въ немъ самомъ, или лучше, которыхъ самъ онъ живое доказательство.

Такимъ образомъ когда мы стажали абру, когда въ нашемъ сердив, недавно больномъ и безчувственномъ, любовь водрузитъ свой незыблемый престолъ: эта любовь дълается обильнымъ испочникомъ просвещения. Тогда ясны для насъ всё тайны Вёры. Ея пламя даетъ тъмъ бельше свъта, чъмъ больше теплоты; дивное дъло!— но мъръ тего, какъ мы возрастаемъ въ любови, возрастаемъ и въ знании. Тековъ христіанинъ!—Будемъ молять Бога, чтебы Ошъ вложилъ въ наше сердае любовь, которая одна телько можетъ номимать и знать, любовь, которая одна есть источникъ свъта и живии!

### о любви къ человъчеству

въ отношении къ современнымъ потребностямъ жизни.

Ħ.

Самыя върныя и несомивнимя основанія любви къ человічеству представляетъ намъ божественная религія Інсуса Христа.

Говоримъ: самыя сърныя и несомпънныя. Потому что истинность и непререкаемость нашей Въры выше всёхъ сомевній и недоумёній человіческихь, выше всёхъ нашаденій и возраженій ея враговъ. Внугренняя, духовная высота ея ученія о Богі и мірі, — высота, до которой самъ собою не могъ подняться ни одинъ мудрецъ древняго и новаго міра и которою она безмірно превосходить всі вітрованія народовъ не-христіанскихъ; — глубокое знаніе духовной и тілесной природы человіка, которое мы находимъ въ писаніяхъ мужей богодухновенныхъ и въ которомъ цілье віка и тысячелітія не нашли ничего невітрнаго и ошибочнаго, — уже одно это не должно ли убітдить всякаго разумно-мыслящаго человіка, что вітра Христова есть истина несомнівная, что она произощила не отъ людей, всегда подверженныхъ ошибкамъ и

заблужденіямъ, но отъ высочайшей и безконечной Исти ны, -- Бога? Но кромъ этого Въра наша имъетъ и другіе признаки своего божественнаго происхожденія, болье ясные и очевидные. — Самое върное и точное исполнение ветхозавътныхъ пророчествъ и прообразованій въ новомъ Завътъ, чудеся пророковъ и апостоловъ, чудеся самаго Іисуса Христа, историческая несомивниость которыхъ подтверждается свидътельствомъ ближайшихъ и отдаленивншихъ учениковъ Его, неръдко за свое свидътельство терпъвшихъ жесточайшія мученія и полагавшихъ жизнь, - даже свидътельствомъ самыхъ ожесточенныхъ враговъ Христіанства, дивное распространеніе нашей Въры и сохраненіе Церкви Божіей на землі, при непрерывныхъ возстаніяхъ на нее целяго міра, при непрестанной борьбъ противъ нея враговъ видимыхъ и невидимыхъ: вотъ самыя ясныя, очевидныя и разительныя доказательства истинности нашей Въры, лучше и очевидиъе которыхъ не можетъ представить никакая человвческая мудрость въ подтверждение своихъ умоврвний и соображений.

А имъя такой источникъ истины, гдъ, какъ не въ немъ, мы должны искать самыхъ върныхъ и надежныхъ основаній для ученія о любви къ человъчеству? Оставлять безъ вниманія непререкаемую, богооткровенную истину— не значить ли добровольно низводить самихъ себя въ то погибельное состояніе, въ которомъ находились и находятся язычники, не озаренные свътомъ божественнаго откровенія? Прибъгать къ произвольнымъ догадкамъ и предположеніямъ о предметь, о которомъ есть ученіе истинное и несомивнное, не значить ли даромъ терять время и силы? Не гораздо ли лучше содъйствовать всёми силами тому, чтобы христіанское ученіе о любви къ человъчеству, такъ давно возвъщаемое міру, но, къ сежальнію,

мистими, въ слемахъ издрекъ Христіянства, мезнаємоє и метоминаство во всей своей силь,—чтобы вто ученіе болье и болье проникало въ жизнь и было постояндымъ мечаловъ человаческой дъятельности, было душею и жизнію всъхъ месловій и стремленій, всъхъ отношеній одинхъ членевъ общества къ другимъ?...

Можно сказать, что кристіанская редигія внущаєть намъ дюбовь къ ближнему въ каждой истинь, которую она возвъщаєть міру. «Есть много отличительныхъ признановъ Христіанства», говорить св. Іоаннъ Златоусть, «но больше всёхъ и лучше всёхъ—любовь другъ къ другу и миръ» (1). Христіанство—это истинная любовь къ человъчеству; гдё нёть этой любви, тамъ—только призракъ Христіанства, но не само оно, только образъ благочестія, но не сила его, только буква, а не духъ.—Укажемъ на главныя и самыя существенныя основанія любви къ человъчеству, кажія предлагаетъ намъ Христіанство.

Любовь къ человъчеству, которую проповъдуетъ намъ Въра наша, въ своемъ первомъ основаніи весьма много различается отъ любви, которой учить естественная человъческая мудрость. Послідняя ищетъ основаній этой любви едипотвенне въ природъ и жизни человъка; а Христіанство, не отвергая этихъ основаній, указываетъ на другое, гораздо высшее нашей природы, но въ тоже время впелнъ особравное съ нею, совершенно согласное съ требованіями здравато равсудка и потребностями человъчесной жизни. Въра Христова указываетъ самое первое основаніе любви къ человъчеству въ любви къ Богу, ту жругую любовь проповъдуя совмъстно, внушая, что бесь истинной любви къ

<sup>🤲</sup> Бес. на поса. нъ Евр. 31. Христ. Чт. 1889 г. Окт.

человъчеству, и обратно, въ комъ нътъ любви къ человъчеству, въ томъ нътъ и не можетъ быть истинной любви къ Богу (1 Ioan. 4, 20).

Нужно ли доказывать ту истину, что человъкъ долженъ любить Бога всвиъ сердцемъ, всею душею, всею мыслію своею (Мате. 22, 37)? Богъ самъ по Себъ, по существу своему, есть высочайшее, безконечное благо, истина и красота: какой же человъкъ, если онъ признаетъ бытіе Божіе и не хочеть отказаться отъ здраваго смысла, станеть утверждать, что Бога не должно любить любовію самою полною, самою пламенною и совершенною, какая только возможна для человъка? Но если Бога мы обязаны любить ради безконечной доброты и красоты Его существа; то не менъе того мы должны любить Его и за тъ безчисленныя блага, которыя Онъ явилъ и являетъ намъ въ твореніи и промышленіи, а еще болье въ искупленін насъ чрезъ единороднаго Сына своего, и за тв въчныя блага, которыя, по благодати искупленія, Онъ имъетъ даровать человъку въ жизни будущей. -- Если, при мысли о Богъ, какъвысочайшемъ благъ и истинъ; любовь къ Нему по преимуществу является необходимымъ требованіемъ здраваго разсудка; то, при мысли о безчисленныхъ благодъяніяхъ намъ Божіихъ, она особенно является необходимымъ требованіемъ сердца, способнаго чувствовать благодвянія и благодарить за нихъ.

Вотъ главныя и существенныя основанія нашей дюбви къ Богу. Но они же должны быть и основаніями нашей любви къ человічеству. — Если мы любимъ Бога, то необжодимо должны любить и образъ Божій — человіка. Если благоговітемъ предъ величіємъ Творца, то не дерзнемъ ненавидіть лучшее изъ Его твореній. Если, какъ кристіане, чувствуемъ всю безпредільность божественныхъ т. 1. Отд. 1.

Digitized by Google

благодъяній, излитыхъ на насъ чрезъ воплощеніе единороднаго Сына Божія; то не можемъ творить зло тъмъ, которымъ Онъ благотворитъ. Если въруемъ въ безсмертіе нашей души и ожидаемъ блаженства жизни будущей: то не можемъ не питать въ себъ любви къ Богу и человъчеству, потому что безъ любви невозможно никакое блаженство, потому что безъ любви мы не можемъ даже представить себъ какого бы то ни было счастія и блаженства, достойнаго человъка!...

Человъкъ-образъ Божій! Вотъ самое существенное и главное его достоинство. - Человъкъ разуменъ, и есть образъ Существа безконечно разумнаго, премудраго и всевъдущаго; человъкъ нравственно-свободенъ, и есть образъ Существа высочайше свободнаго; человать имаеть стреиленю къ добру, отъ природы уважаетъ нравственный законъ совъсти, и есть образъ Существа безконечно праведнаго и святишаго; человикь безсмертень, и есть образъ Въчнаго, человъкъ-властелинъ и царь видимой природы, и есть образъ Всемогущаго. Кто признаеть эту нетину, тому нужно ли доказывать, что не любить человъка, - прекрасный образъ безконечной красоты, образъ, по которому мы, существа ограниченныя, отчасти познаемъ и Того, Кто самъ по Себъ выше всъхъ нашихъ познаній, -- въ существъ есть тоже, что не любить и самаго Бога? — Если естественное чувство, естественный здравый разумъ согласно внушаютъ намъ, что презирать н ненавидъть ближняго значить въ лицъ его презирать и непавидъть ту же природу и тъ силы ев, которыя общи всвиъ намъ; то разумъ, озаряемый светомъ божественнаго Откровенія, руководимый ученісмъ Віры, внунтаеть намъ несравненно болъе, --показываетъ, что ненавидъті и презирать ближняго значить оскорблять и унижать Того

Котораго могущество безпредвльно, святость всесовершенна, премудрость всеобъемлюща, слава и величіе безконечны!... Человъкъ-образъ Божій! Какъ многіе и какъ часто повторяють эту истину, извъстную въ міръ христіанскомъ всёмъ и каждому! Но вмёсть съ темъ какъ многіе мало вникають въ силу и сущность этой возвышенной истины, мало сознають и исполняють тв священныя обязанности, которыя она внушаеть! Въ образъ Божіемъ сообщено человъку столь высокое достоинство, что никакое иное достоинство, лично пріобрътаемое человъкомъ, никакая земная слава и честь не могутъ сравняться съ этимъ даромъ любви и благости Божіей. А если такъ, то само собою очевидно, что никакая земная слава, никакое личное достоинство и заслуга никому не даютъ права унижать и презирать самаго последняго и беднейшаго изъ людей; потому что поступать такимъ образомъ значить предпочитать низшее высшему, случайное существенному, табиное и преходящее нетабиному и безсмертному. Понятно отсюда и то, что всякое достоянство и преимущество, право и власть, богатство и образованность, -- однимъ словомъ: все, чъмъ люди, по мудрому устроенію Промысла, возвышаются другь надъ другомъ, только тогда имбетъ надлежащую цбну и значеніе, когда не находится въ противоръчіи съ существеннымъ достоинствомъ человъка, - когда, возвышаясь надъ другими, онъ не забываетъ того, что и самъ онъ прежде всего и болбе всего-человъкъ, когда своихъ достоинствъ и преимуществъ онъ не дълаетъ средствомъ или орудіемъ къ униженію и обидъ другихъ. Иначе, тъже самыя достоинства и преимущества, если они только питаютъ эгоизмъ и своекорыстіе, тщеславіе и гордость человіка, часто содъйствують только большему унижению его самаго. Живой опыть многихь въковъ несомнённо доказаль, что на верху славы и почестей человъкъ тёмъ болье истинно почтенъ и славенъ, чъмъ болье является онъ дъйствующимъ въ духъ самоотверженія и любви къ человъчеству,— и напротивъ, эгоизмъ и своекорыстіе, всякая обида и насиліе, всякое явленіе вражды и ненависти къ ближнему тъмъ скоръе и легче бываютъ всёми замъчаемы, тъмъ болье подвергаются осмъянію и презрънію, чъмъ люди, подверженные такимъ порокамъ, бываютъ выше другихъ по своимъ правамъ и власти, по богатству и образованности, и проч.

Если образъ Божій, которымъ мы одарены, показываетъ, что намъ естественно любить Бога и ближняго; то цёль, для которой мы созданы, еще более убъждаеть насъ въ этой истинъ. Бого любы есть (1 Іоан. 4, 16), говоритъ Слово Божіе. Богъ есть въчная, безпредъльная любовь; Онъ «есть любовь по существу, и самое существо любви (1)». Поэтому все, совершаемое Богомъ, совершается по побужденію любви и для любви. Богъ творить міръ, и творитъ его по благости и любви: «для благости Его,» говорить св. Григорій Богословь, «не довольно было наслаждаться только созерцаніемъ Себя, но надлежало сему благу разлиться и распространиться, дабы весьма многихъ облагодътельствовать (2).» Богъ творитъ человъка, и опять по побужденію той же благости и любви: «любовь твоя, Боже,» восклицаеть св. Ефремъ Сиринъ, «подвигла Тебя по благости твоей сотворить меня изъ персти (3).» Но когда такимъ образомъ дюбовь и благость подвигли премудрость и всемогущество Божіе сотворить

<sup>(1)</sup> Преосв. Фил. М. Моск. Слово въ Вел. Пятокъ.

<sup>(2)</sup> См. Григ. Бог. сл. 38 м 45.

<sup>(</sup>s) Твор. Св. Е-р, Сирина. О покаян. гл. 29. См. Твор. Св. Отж. 1859 г. инижия 4.

міръ и человіка; то само собою очевидно, что любовь и благость должны, какъ въ некоторомъ зерцале, отражаться во всёхъ видимыхъ нами твореніяхъ Божінхъ; но болъе и совершеннъе всего онъ должны быть видимы въ жизни и двятельности человвка, который созданъ по образу Божію и долженъ стремиться къ богоподобію. Вся его жизнь вившияя и внутренняя должна проистекать изъ дюбви, всв его двиствія должны иметь своею целію любовь къ Богу и человъчеству; иначе онъ никогда не достигнетъ той высокой цёли, для которой созданъ, никогда не уподобится Богу, который любы есть. Если въ Богъ «всь Его свойства суть облаченія любви, всь дъйствіявыраженія любви» (1): то и въ человікі, образі Божіемъ, всѣ силы его духа только тогда дѣйствують правильно, истинно по человъчески, когда источникомъ и цълію ихъ действій бываеть любовь. Въ этомъ отношеніи истиннымъ и совершеннымъ человъкомъ, точно также, какъ истиннымъ и совершеннымъ христіаниномъ, можно назвать единственно того, въ комъ любы Божія совершенна есть (1 Іоан. 2, 5). Иначе, пусть человъкъ обладаетъ знаніемъ вещей божескихъ и человіческихъ, пусть онъ обладаетъ самою изумительною силою воли, самымъ твердымъ и неодолимымъ характеромъ, -- все это безъ любви къ Богу и ближнимъ-маловажно и ничтожно: потому что въ этомъ еще нътъ всей полноты и цълости истинно-человвческой жизни, еще изтъ уподобленія Богу, который любы есть. Аще языки человическими глаюлю и ангельскими, говорить Апостоль, любве же не имамь, быхь (яко) мидь ввенящи, или кимваль ввяцаяй. И аще имамъ пророчество, и въмъ тайны вся и весь равумь, и аще имамь всю въру, яко и горы преставляти, любве

<sup>(1)</sup> Преосв. Филар. Митр. Моск. Сл. въ Велик. Пятокъ.

энсе не имамъ, ничтоже есмь. И аще раздамъ вся имънія моя, и аще предамъ тъло мое во еже сжещи e, любве же не имамъ, никая польва ми есть (1 Rop. 13, 1-3).

Происходя отъ единаго Бога-Творца, одарившаго насъ своимъ образомъ и указавшаго намъ высокую и преврасную цёль бытія и жизни-уподобленіе Ему, мы, по закону естественнаго рожденія, происходимъ отъ одной первозданной четы, -- отъ мужа и созданной изъ ребра его жены. Въ силу этой истины, возвъщаемой богоотировеннымъ ученіемъ Христіанства, каждый обязапъ видъть въ другомъ человъкъ своего брата, члена одной же великой семьи человъчества. По своей простоть, эта истина доступна разумънію людей самыхъ простыхъ и малообразованныхъ, но вийстй съ тимъ и людьми сачыми деными и образованными она необходимо должна быть признана за одно изъ самыхъ важныхъ основаній любви къ ближнему. Какъ простой здравый смыслъ, такъ и глубочайщая мудрость, такъ и Въра въ этомъ случаъ одинаково внушають, что ненависть одного человъка къ другому въ существъ своемъ-тоже, что ненависть роднаго брата къ брату, раздоръ и брань между детьми одного отца и матери. Правда, и въ мірѣ христіанскомъ, къ сожальнію, не ръдки примъры ненависти и вражды между людьми, не только чужими, но и соединенными между собою узами ближайшаго родства. Но за то подобныхъ христіанъ ученіе христіанское признаетъ гораздо худшими язычниковъ: аще кто о своих, паче же о присных не промышляеть, выры отверглся есть, и невырнаго горшій есть (1 Тим. 5, 8).

Какъ подобныя, такъ и всѣ вообще явленія вражды и ненависти, самолюбія и эгоизма, показывають несомиѣнно, что человѣкъ вообще находится не въ томъ состояніи, въ

которомъ онъ долженъ быть. Первоначальная причина такого противоестественнаго состоянія человічества есть наденіе нашихъ прародителей. Опо въ существъ своемъ было не инымъ чвиъ, какъ уклоненіемъ отъ закона любви къ Богу и ближнему, точно такъ, какъ и теперь въ жизни и двятельности каждаго человька всякій грвую, всякое законопреступное дъйствіе есть нарушеніе этаго закона. Оно было уклоненіемъ отъ закона любви къ Богу, потому что вкушеніемъ отъ запрещеннаго плода человікь, кромъ того, что нарушилъ ясную и положительную заповёдь Божію, вмёстё съ тёмъ обнаружиль открытую вражду и возстаніе противъ Бога, желая самому себъ присвоить Его честь и славу. Оно было уклоненіемъ отъ закона любви къ ближнему, потому что за вкушеніемъ отъ запрещеннаго древа, какъ о томъ было сказано человъку еще прежде, неминуемо должна была последовать смерть и первозданной четы, и всего ея потомства, -- смерть не твлесная только, но, что всего важиве, смерть духовная, погружение въ гръхъ и зло, нравственное растление и развращение человъка, распадение и разстройство всъхъ духовныхъ силъ его. Тълесная смерть есть уже слъдствіе, малый и, можно сказать, слабый, не вполнъ ясный образъ этой внутренней духовной смерти человака, этаго духовнаго раставнія его природы. - Здёсь именно, по ученію божественнаго Откровенія, единственнаго источника несомнънной истины, -- первоначальная причина той ужасной борьбы между свътомъ и тьмою, между добромъ и здомъ, нежду любовію и ненавистію къ Богу и человъчеству,борьбы, которую мы непрестанно замъчаемъ въ природъ и жизни человъка и изъ которой онъ самъ собою, одними своими усиліями не можеть выдти поб'єдителемь. Въ этомъ, кром'в ясныхъ свидътельствъ Писанія, можно уб'вдичься и свидътельствомъ Исторіи. Живой опыть отдъльныхъ лицъ и цълыхъ народовъ доказываетъ, что человъкъ, живущій одною естественною жизнію, при всъхъ своихъ усиліяхъ творить добро, болье и болье искажаетъ въ себъ образъ Божій и уклоняется отъ цъли своего бытія и жизни, болье и болье, не смотря на просвъщеніе и образованіе, не смотря на всъ средства воспитанія, косньетъ во враждъ противъ Бога, погружается въ эгонзмъ и своекорыстіе въ отношеніи къ ближнимъ.....

На этомъ пути человъчество необходимо пришло бы къ совершенному развращению и гибели, если бы любовь Божія не нашла новаго, чрезвычайнаго способа возвратить человъка на путь любви, дать ему средства преодольть ту наклонность ко враждъ противъ Бога и ближняго, какую человъкъ получилъ въ паденіи. Отъ воли человъка зависить воспользоваться этими средствами, поданными намъ въ воплощеніи единороднаго Сына Божія, въ искупленіи человъчества, которое Онъ совершилъ своими страданіями и крестною смертію.

Дивна благость и любовь Божія, просіявщія въ твореніи міра и человъка; но еще болье, еще севершенные проявились онь въ искупленіи человъка. «И то (твореніе),» говорить св. Іоаннъ Златоусть, «есть дъло Его премудрости, силы и благости, но гораздо болье то, что Онъ сдълался рабомъ (1).» Если Богь, какъ совершеннъйшій и всемогущій Творецъ, безъ всякихъ усилій можеть создавать безчисленные міры и существа и надълять ихъ такими или другими совершенствами, если для этого достаточно одной Его воли и котънія: то какъ ни велика любовь Божія, явленная въ твореніи міра и че-

<sup>(4) 6-</sup>я бес. Здат. на 2-е посл. къ Тин. Сн. Христ. Чт. 1854 года Окт. стр. 86.

ловъка, при всемъ томъ она не есть, такъ сказать, жертва со стороны Бога. Чтобы явить роду человъческому всю любовь свою, Господь творить то, болье чего уже не можеть сотворить и Его Божественное всемогущество: своего единороднаго и единосущнаго Сына, имъющаго единую Божественную власть, честь и славу со Отцемъ, Онъ посылаетъ въ міръ для спасенія человічества!.. И Бога ленся во плоти (Тимов. 3, 16), Себе умалиль, эракь раба пріимь, в подобів человичествив бывь, и образомь обритеся якоже человики, смириль Себе, послушлись бысь даже до смерти, смерти же крестных (Филип. 2, 7.8). Какое слово можетъ изобразить, какой умъ можеть обнять и постигнуть все ведичіе этой жертвы? Сама Упостасная Премудрость Божія Христосъ-Спаситель на свое пришествіе въ міръ указываетъ, какъ на самое величайшее и самое совершенное проявление любви Божией къ человичеству: тако возлюби Богь мірь, яко и Сына своею единороднаго даль есть, да есякь въруки въ Онь, не погибиеть, но имать животь въчный (Іоан. 3, 16).

И одна простая мысль о величін такой любви Божіей къ падшему человъку не должна ли возбуждать въ сердцъ истиннаго христіанина самыхъ живыхъ в пламенныхъ чувствъ благодарности и благоговънія предъ безкомечною благостію и милосердіемъ Божінмъ, не должна ли возбуждать въ немъ самой живой и пламенной любви къ Богу, а если къ Богу, то непремънно и къ ближнему? Ибо какъ истинному христіанину не любить всякаго человъка, кто бы онъ ни былъ, когда за спасеніе всего міра и каждаго человъка принесема на крестъ безкомечно-велиная жертва? Какъ не любить каждаго человъка, когда его природа, въ лицъ Спасителя міра, вознесена въ славу Божественную, когда ей покланяется, ее сдавосдо-

вить мірь горній в дольній, небо и земля, ангелы и человіки (Филип. 2, 10)?...

Такимъ образомъ любовь ко всему человъчеству, ко всёмъ людямъ безъ различія странъ, народовъ, обычаевъ и самыхъ върованій, есть основа, есть сущность истиннаго Христіанства; нотому что она необходимо требуется самымъ первымъ, главнымъ и существеннымъ догматомъ христіанскаго ученія. Кто признаеть за несомпънную истину приществіе въ міръ Сына Божія, тотъ необходимо долженъ признать священнъйшею и непремънною обязанностію своею любить все человъчество. Если же онъ ограничиваеть свою любовь только однимъ какимъ либо кругомъ людей, то онъ не понимаеть сущнюсти Въры нашей, и его личная въра въ такомъ случать не всецълая, не совершенная. Онъ сознательно или безсознательно уменьшаеть и уничижаеть величіе жертвы, принесенной за спасеніе міра единороднымъ Сыномъ Божіямъ.

Послѣ сего не трудно понять, почему ученіе о всеобщей любви къ человѣчеству особенно распространено въ мірѣ христіанскомъ и почти невѣдомо у народовъ не христіанскихъ. Это ученіе по началу своему не человѣческаго, но божественнаго происхожденія. — Человѣческая мудрость, занявъ его у Христіанства, часто не сознается въ втомъ и старается или вывести его изъ началь ума или, по крийней мѣрѣ, подвести подъ эти начала и подчинить единственно требованіямъ человѣческой природы. Но такъ какъ умъ человѣка ограниченъ и подверженъ ощюбкамъ, такъ какъ природа его повреждена и растлѣниа: то дивно ли, что и высокое, христіанское ученіе о любви къ человѣчеству часто искажается людьми, не хотящими руководиться ученіемъ и духомъ Вѣры? Дивно ли, что во имя любви къ человѣчеству часто про-

повъдуются ученія и одобряются ностунки вовсе несообразные съ ученіємъ Спасителя?.. Нѣтъ, преновъдывать истинную любовь къ человъчеству мевозможно безъ содъйствія и помощи Евангелія. Требовать чего-либо во ния этой любви значить требовать во имя Христа-Спасители; но было бы величайшей дерзостію и безуміємъ требовать во имя Его чего либо несообразнаго съ Его волею и ученіємъ!

Пришествіе въ міръ Сына Божія, возв'єщающее всеобщую любовь къ челов'єчеству, еще болье внушаеть им'ять взаимную любовь другь къ другу темъ, которые в'єрують въ Інсу за Христа и испов'єдують Его своимъ Спасителемъ и Богомъ.

Всв христіане суть последователи одного и того же божественнаго ученія, которое предаль міру Богочеловъкъ Інсусъ Христосъ. А это учение, кромъ того, что даеть христіанамъ положительную заповідь любить другь друга, какъ и самъ Христосъ возлюбилъ ихъ (Ioan. 15, 12. 1 Іоан. 4, 11), свидътельствуеть, что какъ Законъ и Пророки (Мате. 22, 42), такъ еще болье само опо, какъ поливищее раскрытіе Закона и Пророковъ, все основано на любви и пронакнуто любовію (Ісан. 13, 34. 1 Іоан. 2, 8 — 11. Мато. 5, 16 — 48). Чему оно им учить, что ни предписываеть намъ, всегда въ основъ всвкъ его ученій и повельній заключается любовь къ Богу и ближнему. Требуеть ли оно отъ насъ даже того, что язычнику и невърующему можеть казаться страннымъ, неестественнымъ, невозможнымъ, какъ напр. любить враговъ, благословлять кленущихъ, молиться за творящихъ напасть, добро творить ненавидящимъ насъ (Мате. 5, 44), ово требуеть этаго во имя любви къ Отцу небесному, во имя той высовой цёли, для которой человъкъ созданъ и стремленіемъ къ которой особенно отличаются христіане отъ язычниковъ и неверующихъ (46 — 48). И если мы всё зановёди Евангелія будемъ разсматривать при свётё главной и существенной заповёди о любви къ Богу и ближнему, — тогда и для Вёры и для простаго здраваго смысла онё являются въ высшей степени естественными и сообразными съ природою человёка, и нотому всё — обязательными и удобоисполнимыми. Потому что для любящихъ Бога заповоди Его тажки ме суть (Іоан. 5, 3), потому что любовь пламенная и совершенная, объемлющая всё силы человёка, готова, какъ доказываетъ опытъ, принести всякую жертву, чтобы только исполнить волю и желаніе любимаго. А такой именно любви къ Богу требуетъ и понятіе о Богё, и ученіе Евангелія.

Ученіе это не есть ученіе отвлеченное, не есть одно высокое созерцаніе ума, неоправданное опытомъ и жизнію, какъ это не ръдко случается съ ученіями человъческими. Напротивъ оно во всей своей полноть и точности оправдано примъромъ и жизнію самаго Інсуса Христа. Поэтому Его жизнь и примъръ имъютъ всю силу закона и также обязательны для каждаго христіанина, какъ прямая заповёдь, какъ положительное повелёніе Евангелія. Не исполнять запов'єдей Евангелія и не подражать примъру Інсуса Христа есть одно и тоже. Інсусъ Христосъ оставиль намь образе не для одного только удивленія Ему, не для одного прославленія Его самаго, но н для того, да послюдуемь стопамь E10 (1 Петр. 2, 21). А если всё христіане вийють одинь и тоть же верховный образецъ жизни и дъятельности, если всъ они обязаны подражать своему Учителю и Господу: то это самое не должно ли вести ихъ къ тъснъйшему единенію между собою въ союзъ мира и любви? Здёсь любовь къ Богу и ближнимъ необходима и потому, что примъръ, которому всё подражають, есть примёрь высочайшей и

совершенивншей любви къ Богу и человичеству, и потому, что самое стремленіе въ достиженію тёхъ совершенствъ, которыхъ онъ требуетъ, необходимо предполагаетъ взаимную помощь и содъйствіе, единодушіе и любовь. Живой опыть всёхь истинныхь последователей Інсуса Христа какъ нельзя болье подтверждаетъ эту истину. Такъ о христіанахъ нервепствующей Церкви говорится, что во всемъ обществъ ихъ бъ сердце и душа едина (Дъян. 4, 32). Такъ во времена гоненій истинные последователя Інсуса Христа весь міръ удивляли своею совершенною любовію къ Богу, своимъ единодушіемъ и взаимною ревностію о спасенін другь друга, съ какою они возбуждали другъ друга терпъть за исповъдание имени Христова всв мученія и самую смерть. Необоримую силу этой возвышенной дюбви къ Богу и ближнимъ изображаетъ св. апостолъ Павелъ, когда говоритъ: кто ны разлучить оть любве Божія, скорбь ли, или тъснота, или поненіе, или гладь, или назота, или бида, или мечь?... Извистихся бо, яко ни смерть, ни животь, ни англи, ни начала, ниже силы, ни настоящая, ни грядущая, ни высота, ни глубина, ни ина тварь кая возможеть нась разлучити оть любее Божія, яже о Христь Іисусь Господь нашемь (Рим. 8, 35. 38. 39)!...

Столь совершенная любовь въ Богу и ближнимъ не есть, впрочемъ, одно только усиле воли, не есть плодъ только человъческой дъятельности, но прежде всего и болье всего она есть одниъ изъ многихъ даровъ благодати Божіей, подаваемыхъ намъ ради безконечныхъ заслугъ единороднаго Сына Божія. Величіе этихъ благодатныхъ даровъ Божіихъ также побуждаетъ христіанина любить Бога и ближняго.

Елицы прівша Его, говорить объ Інсусь Христь св. Іоаннъ евангелисть, даде им область чадом Божсінмя

быти (Іоян. 1, 12). Тъ, которые увъровали въ Інсуса Христа и крестились въ Него, суть благодатныя чада Вожін, причастники Святаго Духа, возраждающаго ихъ въ таниствъ крещенія въ новую, духовную жизнь, во столько же высшую и лучшую естественной человъческой жизни, во сколько все вообще духовное выше плотскаго, небесное земнаго, божественное человъческаго. Рожденные въ эту жизнь силою Святаго Духа, облагодатствованные Его дарами, облекшись въ правду и святость Христову, содълавшись наслъдниками царствія Божія и сопаслъдниками Христу (Рим. 8, 17), христіане питаются единою нетлънною и, по истинь, Божественною пищею и питіемъ въ таинствъ евхаристіи, о которомъ самъ Господь сказаль: ядый мою плоть, и піяй мою кровь, во Мин пребываеть, и Авь вы немь (Іоан. 6, 56). Послъ сего можно ли найти большія основанія и побужденія ко взаимной любви между христіанами? По ближайшему, существенному единенію христіанина съ Богомъ въ таинствахъ св. Церкви, каждый христіанинъ есть живой, нерукотворсиный храмъ Божій: не въсте ли, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живеть во вась?.. Храмь бо Божій свять есть, иже есте вы (1 Кор. 3, 16. 17). Вы бо есте церкве Бола жива (2 Кор. 6, 16), говорить Апостоль христіанамъ. Едипь и тоть же Богъ тапиственно и благодатно обитаетъ и въ храмахъ христіанскихь, и въ каждомъ христіаннив, Богъ, величію котораго ніть числа, предъ которымь трепещуть н херувимы!... Нужно ли послъ сего доказывать, что не только открытая вражда и ненависть, но и всякое, хотя бы самое малое, враждебное желаніе ближнему, возникающее въ сердцъ христіанина, есть оскорбленіе Того, который благоволить обитать въ сердцв и во всемъ су-

ществъ христіяния, который нитаеть насъ своею плотію и кровію, который соділываеть вёрующихъ живыми храмани своими? Если въ христіанинъ-царотей Божіе (Ачк. 17, 21), если въ немъ обитаетъ самъ Дукъ Божій; то заповідь, повелівнющая намь не только не творить, но и не мыслить зла ближиему--- въ такой же изръ обязательна для насъ, какъ и зановъди: не убів, не укради, не прелюбы сотвори, не яжесвидътельствуй.... Донуская въ своемъ сердиъ здобу и ненависть противъ ближняго, мы удаляемъ отъ себя благодать Святаго Духа и изъ хрема Божія ділесмся жилищемъ духа тымы. Ибо только въ душть, проникнутой всервло любовио, Богъ можеть обитать благодатно: пребываяй сь любен, съ Бост пребысаеть, и Богь съ пемь пребываеть († Іоан. 4, 16). Но какъ скоро въ душв начинають гивадичься помыслы вражды и непависти, то, хотя бы они и не переходили еще въ дъла и жизнь человъка, блигодать Божія вачиваеть удоляться оть человіка, и тімь болів удаляется отъ него, чемь более онь коспесть и упорствуеть въ своихъ враждебныхъ желаніяхъ блежнему. Иначе и не можетъ быть: кое бо причастве правда ка besoaroning Har koe obmenie commy ko man? Roe wee co*масіе Христови съ Веліпромь* (2 Кор. 6, 14, 15)?...

Какъ ни велики благодатные дары Вожін, подаваемые христівниму въ этой жизни, какъ ни близко его таинственное общеніе съ Вогойъ, но оно есть только начало или залогь техъ величайшихъ благь, которыя Господь уготоваль своимъ послёдователямъ въ жизни будущей, — тёхъ благъ, ижже око не видъ, и уко не слыша, пна сердце человъку не ввыдоша; но эти высочайшія блага уготова Бого не всёмъ безъ исключенія, но любящим Его (1 Кор. 2, 9). Если и здёсь, въ царстві блага

годати, не возможна истично-христіанская жизнь и діятельность безъ любви къ Богу и ближнему; то еще болье не возможно безъ нея наследіе будущихъ благь въ царствъ славы, гдъ христіано будуть зръть въчную Любовь лицем къ лицу (1 Кор. 13, 12); въ то царство правосудіе Божіе призоветь единственно тахъ, которые укоренили и возрастили въ себъ любовь (Мате. 25, 31-40). - Необходима для снасенія въра, необходима надежда ввиныхъ благъ; но будетъ время, когда ввра и надежда прейдутъ, и будетъ царствовать одна любовь: любы николи же отпадаеть:аще же пророчестыя управдиятся, аще ли языцы умолкнуть, аще разумь исправднится. Оть части бо разумпьваемь, и оть части пророчествуемь: егда эксе пріндеть совершенное, тогда, еже от части, управднится (1 Кор. 13, 8 — 10)! Такъ, любовь въчно пребудеть въ царствъ славы, и необходимо должна пребывать тамъ; потому что будущее царство славы есть царство блаженства; а любовь есть необходимое условіе, есть источнякь и начало блаженства. «Истинно христіанская любовь», говорить бл. Тихонъ Воронежскій, «есть предвкушеніе въчнаго живота. Она здъ начинается, а въ вачномъ животъ совершится. Въ въчномъ бо животъ избранніи Божів взаимно другь друга будуть любить, другь о друга радоваться, другь друга духовив . наслаждатися.... Аще убо кто хощеть накое предвкушеніе живота ввинаго имвть, сей любовь христіанскую додженъ стяжать (1).>

Ө. Надеждинь.

<sup>(4)</sup> Сочин. Преосв. Тих. томъ III, слово о любви къ Богу и ближ. стр. 118. 119.

## CHOBO

въ недълю иясопустную, сказанное преосвященнымъ Макаріемъ, енископомъ харьковскимъ и актырскимъ (1).

Аще забуду тебе, Герусалиме, забесна буди десница моя; прильпни языкь мой гортани моему, аще не помяну тебе. Псал. 136, 5. 6.

Эти слова изъ той трогательной пъсни, въ которой выражали скербь свою объ отечествъ сыны Израиля въ плъну вавилонскомъ, — слова, показывающія до какой стенени они любили свой родной Герусалимъ и какъ желали памятовать о немъ непрестанно. И благодътельно было для израильтянъ это памятованіе: оно ободряло духъ ихъ посреди бъдствій и скорбей тягостнаго плъна; оно возбуждало ихъ хранить въру отцевъ и благочестіе посреди идолопоклонства и нечестія вавилонскаго, и тъмъ заслужить милость Божію и возвращеніе въ отечество. О, если бы, братіе христіане, и мы также пламенно любили нашу горнюю отчизну, такъ же непре-

<sup>(1)</sup> Еще въ бытность его епископомъ тамбовскимъ и шацкимъ аъ мазанской церкви архіерейскаго дома, 15 Февраля 1850 года.

Т. І. Отд. П.

станно памятовали о небесномъ Іерусалимѣ въ продолженіе всего нашего грѣховнаго плѣна на землѣ!... Нѣтъ со-мнѣнія, что и для насъ въ высшей степени было бы благотворно это памятованіе.

Многоскорона наша земная жизнь. Съ воплемъ и слезами мы являемся въ міръ, какбы предчувствуя, что ожидаеть насъ здёсь. Непріязненныя дёйствія стихій окружающей насъ природы, безчисленное множество болівней, всякаго рода нужды и утраты, несбывшіяся надежды, неудавшіяся предпріятія, взаимная зависть, ненависть, клеветы, притесненія, гоненія, — и можно ли изчислить всъ виды золь, какіе терпимъ мы отъ колыбели до гроба? А съ другой стороны когда обратимся къ самимъ себъ и заглянемъ поглубже въ собственную душу: что-тамъ? Мы увидимъ въ ней силы, примътимъ потребности, удовлетворенія которымъ напрасно ящемъ въ настоящей жизни. Умъ нашъ жаждетъ истины, старается познать, что такое всв эти вещи, составляющія міръ, что такое мы сами, откуда все, какъ и для чего, и часто, после многолетнихъ трудовъ и всевозможныхъ усилій, приходить золько къ горькому убъждению, что истина для насъ почти недоступна. Сердце наше жаждетъ счастія и блаженства, и мы стремительно бросаемся на тъ радости, какія представляєть намъ міръ. Но, увы, скоро следуеть разочарованіе: удовольствія міра увлекають насъ только на мигъ и за тъмъ производятъ въ насъ еще большую пустоту и томленіе, а часто вливають въ душу гръховный ядъ и лишають ее последняго спокойствія, и бъдное сердце остается обманутымъ. Чтожъ делать намъ подъ гнетомъ земныхъ бъдствій и при неудовлетворимости всъхъ высшихъ потребностей нашего духа? Гдъ искать для себя ободренія и подкрѣпленія? Ищите, - и вы всегда найдете ихъ въ размышленіи о горнемъ отечествъ. Помните постоянно, что земля для насъ нынъ есть страна чужая, мъсто изгнанія, что мы здъсь въ плъну, въ продолженіе котораго неизбъжны для плънниковъ всякаго рода страданія, и вньшнія и внутреннія. Помните, что есть другой міръ, гдѣ мы будемъ жить въчно, гдѣ не будетъ ни бъдствій, ни скорбей, и гдѣ найдемъ мы полное удовлетвореніе для всѣхъ нашихъ высокихъ потребностей. Тамъ умъ нашъ уврить истину ляцемъ къ лицу, и сердце будетъ упиваться изъ самаго источника неизсякаемаго блаженства. Освъщайте всегда вашу мрачную земную жизнь свътлою мыслію о небесномъ Герусалимъ, —и жизнь эта сдълается для васъ менье тяжкою и горестною.

Трудно, иногда крайне трудно для насъ соблюдать св. въру и заповъди Божіи. Мы любимъ добро по самой своей природъ и желали бы творить его; но, зачатые и рожденные во грахахъ, чувствуемъ въ себа недостатокъ правственныхъ силъ. Зла мы не любимъ и не желаемъ по природъ, между тъмъ неудержимо влечемся къ нему прирожденною намъ порчею. А въ тоже время вокругъ себя мы встрвчаемъ почти на каждомъ шагу всякаго рода искушенія и соблазны. Сколько нужно борьбы съ собою, сколько усилій, сколько самоотверженія, чтобы, при помощи Божіей, оставаться намъ върными голосу совъсти и Евангелія! И однакожъ были люди, которые оставались имъ върными, которые достигали даже высшихъ степеней христіанского совершенства. Мы удивляемся св. апостоламъ, которые, покинувъ домы и все, что имбли, вошли вследъ за Христомъ и, не взирая ни на какія бъдствія, Имъ предсказанныя, обтекли весь міръ съ евангельскою проповедію, перенесли безчисленныя

лишенія, труды, гоненія, муки, и запечатлёли свою проповъдь собственною кровію. Изумляемся св. мученикамъ всякаго возраста и пола, которыхъ ни отнятіе имущества, ни обольщенія со стороны мучителей, ни пытки и самыя безчеловъчныя истязанія, ни всь виды смертей не могли отклонить отъ въры Христовой. Мы благоговъемъ предъ высокими подвижниками Христіанства, удалявшимися въ глубокія пустыни и проводившими тамъ цълые десятки лътъ въ непрестанномъ пость, молитвъ, самоумерщвленіи. Чімъ же водились и воодушевлялись всь эти люди, завъщавшіе намъ образцы приверженности къ св. въръ и благочестію? Они водились мыслію о горнемъ отечествъ, одущевлялись любовію къ нему. Оми твердо помнили, что мы не имамы вдъ пребывающаю града, н потому искали грядущаго (Евр. 13, 14). Они желали освободиться изъ тяжкаго нравственнаго плана, въ какомъ мы томимся здёсь, -- и не щадили никакихъ жертвъ, никакихъ трудовъ, чтобы только возвратиться на родину, достигнуть небеснаго Іерусалима. Въ этой-то сладостной мысли и памятованія о горнемъ отечествъ, въ этой-то любви къ нему должны искать и мы для себя возбужденія и подкръпленія посреди вськъ подвиговъ въры и блигочестія, какихъ требуеть отъ насъ Евангеліе.

Повторимъ же, братіе мои, ту страшную и вивств священную клятву любви къ отечеству, которую произнесли некогда сыны Израиля въ плену вавилонскомъ, стремясь мыслями въ свой престольный градъ— Герусалимъ. Да речетъ каждый изъ насъ во глубине души своей, обращаясь мысленно къ горнему Герусалиму: еще забуду тебе, Герусалиме, забвена буди дееница моя; прилътми явыкъ мой гортани моему, аще не вомяну тебе. Аминъ.

### о любви къ человъчеству

## ВЪ ОТНОШЕНИ КЪ СОВРЕМЕННЫМЪ ПОТРЕБНО-СТЯМЪ ЖИЗНИ.

#### III.

Значеніе иночества въ православно-христіанскомъ нірѣ.

Христіанны въ своей любви къ Богу, высочайшей истинъ, безконечному добру и красотъ, не можетъ остановиться на одной какой-либо степени и сказать, что онъ довольно возлюбиль Бога, вполив достойно Его безпредъльнаго величія. Поэтому любовь къ Богу можеть и должна возвышаться отъ совершенства къ совершенству. Но такъ какъ истинная любовь къ Богу есть корень и основание истинно-христіанской дюбви къ человъчеству, то чемъ более и совершените христіанинъ любитъ Бога, тъмъ лучше и совершеннъе онъ любитъ человъчество; а чъмъ болье и совершенные онъ любить Бога и ближнихъ, тъмъ болье жизнь и дъятельность его дъляются благоугодными Богу и благотворными въ отношения къ ближнему. Потому что истиная любовь не можеть навсегда остаться сокровенною въ сердцъ человъка; но изъ сердца она обниметь и всъ силы духа, изольется въ слово, перейдеть въ дъло, обнаружится въ различныхъ отношеніяхъ къ блежнимъ.

Такимъ образомъ нравственное совершенство христіанина и благотворное вліяніе его жизни и дѣятельности на другихъ прежде всего опредъляются тою мърою истинной любви къ Богу, какую имъетъ онъ въ своемъ сердцъ. - Бываютъ люди, которые въ своей, положимъ, доброй жизни и дъятельности руководятся страхомъ суда Божія, страхомъ временнаго или въчнаго наказанія за преступленіе заповъдей Божінкъ. Ученіе христіанское не признаеть такихъ людей совершенными христіанами, потому что духъ Христіанства есть духъ усыновленія Богу, или, по выраженію Апостола, духь сыноположенів (Рим. 8, 15); а такіе люди служать Богу и человъчеству не какъ чада Божін во Христъ Інсусъ, но какъ наеминки и рабы. Удалите отъ нихъ страхъ наказанія, -и они тотчасъ же могутъ измёнить своимъ обязанностямъ; оставьте ихъ навсегда при одномъ страхъ, не возбудите въ сердцъ въъ любви, -- и они навсегда останутся наемниками и рабами, будуть делать только то, что имъ велать, и никогда сами собою не рёшатся совершить вакой либо подвигъ въ славу Божію и благо ближняхъ. — Другіе въ своей жизни руководятся страхомъ вмъсть: они тъмъ ближе къ правственному совершенству христіанскому, тъмъ полезнье для блага общественнаго, чъмъ болье въ ихъ сердцъ чувство любви господствуетъ надъ чувствомъ страха. Но бываетъ, хотя, можетъ быть, очень ръдко, что въ сердцъ христіанина водворяется совершенная любовь, которая, по слову Апостоля, вонь жегоняеть страх (1 Іоан. 4, 12); бывають, котя, можеть быть, весьма немногія благодатныя души, для которыхъ вся жизнь, все счастіе и блаженство--- въ любви къ Бо-гу, для которых в вив Бога исть ин въ чемъ никакого блага и наслажденія, нътъ ничего пріятнаго и вождельннаго въ цьломъ мірь видимомъ и невидимомъ. Подобную любовь къ Богу выражаетъ Царь—Пророкъ, когда говоритъ: имже образомъ желаетъ елень на источники водныя: сице желаетъ душа мол къ Тебъ, Боже (Цсал. 41, 2)! Уто ми есть на небеси? И отъ Тебе что восхотъхъ на вемли? Исчезе сердце мое и плоть мол: Боже сердца моето и часть мол, Боже, во въкъ (Цсал. 72, 25. 26)!

Но когда подобная любовь къ Богу возбуждается въ сердцѣ христіанина и, становясь постояннымъ настроеніемъ и расположениемъ его души, стремится проявить себя во вив: тогда дивно ли, что жизнь и двятельность его во мвогомъ отличаются отъ жизни и дъятельности другихъ людей, хотя бы также не чуждыхъ въры въ Бога и любви къ Нему, -- подобно тому, какъ яркій свётъ получевного солица отличается отъ сіянія ранней зари, хотя тамъ и здёсь онъ въ существе одинъ и тотъ же? Такъ, когда любовь объемлеть и проникаеть все существо человъка, подобно тому, какъ огонь объемлеть и проникаеть раскаленное жельзо, тогда человых легко и свободно можеть совершать и такія діла, которыя для другихъ, менве любящихъ, тяжки и неудобоясполнимы; тогда онъ можеть исполнять не только тъ заповъди Евангелія, которыя обязательны для всёхъ и каждаго, но и тв. которыя предлагаются, какъ состя, вщущамъ высшаго совершенства христіанскаго. Не вси вмищають словесе сего, но имеже дано есть, говорить Господь. Могій вмыстити, да вмыстить. Не вси вмыщають, потому что не всв обладають мерою любви, которая нужна для совершенія высшихъ подвиговъ евангельскаго самоотверженія; но есть и такіе, которые вміщають, потому что живая, пламенная, совершенная любовь къ Богу, —плодъ ихъ усилій и вийстй дарь благодати, — побуждаеть ихъ къ втому. «Если чувственная любовь,» говорить одинъ изъ такихъ людей, «такъ порабощаетъ душу, что отвлекаетъ ее отъ всего и привязываетъ только къ любимой особъ, то чего не сдълаетъ любовь ко Христу (1)?.. Если любовь человъческая часто заставляетъ ръшаться на смерть; то чего не сдълаетъ любовь Христова, какой трудности не облегчитъ (2)?»

Вотъ сущность и начало, источникъ и корень христіанскаго подвиженичества.

Оно есть явленіе самое естественное и, безъ всякаго преувеличенія можно сказать, необходимое тамъ, гдъ любовь къ Богу восходить на высшую степень совершенства. Живой опыть, живой примъръ убъдительнье всякихь отвлеченныхь доказательствъ подтверждаеть эту истину. - Еще прежде, нежели Евангеліе возв'ястило міру объ особенныхъ, чрезвычайныхъ подвигахъ любви и самостверженія, уже были люди, которые совершали этн подвиги, потому что живая и пламенная любовь къ Богу побуждала ихъ къ этому; великіе и дивные въ глазакъ другихъ людей, они даже и не думали о томъ, что двляють нвчто великое и необычайное, потому что дъйствовать иначе они и не могли, потому что дъйствовать такимъ образомъ было для нихъ существенною потребностію жизни. Еще прежде, нежели было сказано: мучие соть не эксенитися (Мато. 19, 10), -- воликій и пламенный ревнитель въры и благочестія, Илія проводиль жизнь девственную, - проводнив ее въ то время, когда

<sup>(2)</sup> Св. Здат. въ словѣ о сокруш. къ Димитрію монаху, гл. 15. См. слова Здат., перевед. при С.П.Б. Д. Ак. т. III.

<sup>(2)</sup> Сл. въ Дим. мон. о сокруш. гл. 16.

всё крайне заботились о многочадіи, среди народа, у котораго безчадіе, всегдашнее дівство и бездітное вдовство считались укоризною и поношеніемъ (Суд. 11, 38. 40. Исаін 4, 1. Лук. 1, 24). Еще прежде, нежели явились совмы христіанскихъ пустынниковъ и постниковъ, Предтеча Господень Іоаннъ уже жилъ въ пустынѣ, восиль одежду изъ верблюжьяго волоса, блъ акриды и медъдній. Еще прежде, нежели сонмы христіанскихъ дівственниковъ устроили мирныя иноческія обители и дали имъ извіствый чинъ и порядокъ, — явилась Пресвятая Діва Богоматерь, —высочайшій и совершенньйшій образець чистоты дівства, въ лиць Ея вознесшагося выше всего міра горняго и дольняго, уготовившаго живой храмъ Богу-Слову, давшаго Ему плоть человіческую.

Послё таких примёровъ, одобренных и подтвержденных ученіемъ и жизнію самаго Іисуса Христа, прамёровъ, которые, возникая взъ пламенной любви къ Богу, вмёстё съ тёмъ показывають въ живых образахъ небесную красоту этой первой и главной добродётели христіанской, —возможно ли было, чтобы подвижничество не распространилось въ Церкви Христовой и, оставаясь однимъ и тёмъ же по существу своему, не проявило себя въ разнообразныхъ видахъ? Возможно ли было, чтобы въ мірѣ христіанскомъ, въ которомъ все должно бы жить в дышать чистейшею любовію къ Богу, не явились ревностные подражатели дёвственной жизни Иліи, Іоанна Крестителя, Пресвятой Дёвы и самаго Інсуса Христа?

И они дъйствительно явились. — Пламенная и всецьлая любовь къ Богу съ самыхъ первыхъ въковъ Христіанства побуждала очень многихъ проводить жизнь дъвственную и въ строгомъ сиыслъ подвижническую. Правда, первоначально дъвственники и подвижники видимымъ образомъ

не отдълялись отъ общества христіанъ, безъ сомивнія, потому, что самое это общество не только не препятствовало, а напротивъ содъйствовало преспъявію высшаго подвижничества и нравственною чистотою встхъ своихъ членовъ, и глубокимъ уважениемъ къ девственподвижникамъ. Но впоследствии сближение общества христіанскаго съ языческимъ, пороки и соблазны, проникшіе въ жизнь христіанъ, заставили св. подвижниковъ искать уединенія и пустыни. Не страхъ кінэкву тхи оюниридп оюнавка тыбо йінэрум и йінэног въ пустыню, какъ думаютъ и говорятъ нъкоторые, жедая этимъ унизить высокое правственное значение св. подвижниковъ, -- не страхъ, но пламенная любовь къ Богу болве всего влекла ихъ въ пустыню; она же часто побуждала ихъ и оставлять пустыню, когда это нужно было для славы Божісй и блага ближнихъ. Такъ, времена гоненій, которыя воздвигали противъ Церкви язычники, аріане и иконоборцы, многіе подвижники добровольно оставляли свое уединеніе, являлись къ собратівиъ по Въръ, своимъ словомъ и примъромъ укръпляли ихъ на подвигъ исповъдничества и часто вмъстъ съ ними принимали мученическій вънецъ. Какъ могли бы идти на встръчу гоненіямъ и мученіямъ тъ, которые бъжали отъ гоненій и мученій? Что за стравность? Что за противоръчіе однихъ и тъхъ же людей самимъ себъ?

Въ удалени отъ міра каждый изъ святыхъ подвижниковъ выражалъ свою пламенную любовь къ Богу такъ, какъ находилъ лучше и сообразнёе съ своимъ нравственнымъ состояніемъ, съ своими физическими и духовными силами, и какъ внущала ему благодать Божія. Такъ иные уединялись въ самую глубокую и непроходимую пустыню, чтобы здёсь въ самихъ себё и въ окружающей природъ созерцать единаго Виновника и Творца всего, предметь ихъ любви, цъль ихъ жизни. Другіе скрывать лись во мракъ пещеръ и подземслій, чтобы, не видя инчего земнаго, не развлекаясь никакинъ предметомъ видимаго міра, удобите возвышаться къ познанію и созерцанію Невидимаго. Иные, живя среди другихъ подобныхъ себт отшельниковъ, давали и строго исполняли обътъ постояннаго безмодвія, чтобы и однимъ лишнимъ и празднымъ словомъ не оскорбить Того, Котораго они возлюбили болте и совершените, всего. Иные даже вослодили на столоъ, чтобы этимъ ясите выразить свое стремленіе отъ земли къ небу, отъ дольняго къ горнему, отъ міра къ Богу.

Но на этихъ высокихъ подвиговъ, ни обыкновеннаго вночества мы не поймемъ, если опустимъ изъ вида главную и существенную причину, которая ихъ производила, ---живую и нламенную любовь къ Богу. Опа ---жизнь и душа этихъ подвиговъ. А если такъ, то высшее подвижничество, или вночество какъ прежде постоянно было, такъ и всегда пребудеть въ истипной Христовой Церкви. Все, что основано не на истинъ, а на догадкахъ, на случайной прихоти, а не на действительной потребности человъческой природы, все то- можеть прекратиться и пережить само себя. Но иночество, какъ основанное на непререкаемой истинъ Евангелія, какъ утвержденное примеремъ Інсуса Христа и вполне сообразное съ природою нашего сердца, которое въ пламенной любви предается все безъ остатка тому, кого любить, -- иночество не можеть прекратиться ни вообще въ православно-вселенской Цериви, ин въ какой либо ол части, доколъ эта часть остается върною истинно Христову и апостольскому ученію. Утверждать противное этому значило бы противоръчить и въковому опыту, и яснымъ, опредъленнымъ словамъ Спасителя: моній випостити, да вилстита!

Но иночество, какъ высокое выражение иламенной любви къ Богу, есть вийств и высокое служение благу человвичества.

Обратитесь къ исторіи Христовой Церкви, -- и вы увидите, какъ много воспитало ниочество великитъ и самыхъ неутомищихъ проповъдниковъ, самыхъ ревностныхъ и пламенныхъ защитниковъ евангельской истины. Въ самомъ ликъ св. апостоловъ-Іоаннъ и Павелъ-вотъ великіе представители жизни дъвственной, подвижнической, и вмъстъ съ тъмъ великіе апостолы, досель непреставно проповъдующіе евангельскую истину въ своихъ богодухновенныхъ посланіяхъ. Идите далве своею мыслію по всвиъ ввиамъ Христіанства, и вы увидите, что иночество воспитало св. Антонія и Пахомія великихъ, св. Аванасія Александрійскаго, св. Кирилла Герусалимскаго, Василія великаго, Григорія Богослова и Григорія Нисскаго, Іоанна Златоуста, блаженнаго Іеронима, Августина, св. Іоанна Дамаскина, патріарха Фотія, и весьма много другихъ знаменитыхъ отцевъ и учителей Церкви, защитниковъ и проповъдниковъ евангельской истины. Обратитесь вашею мыслію къ исторіи православной Церкви въ нашемъ отечествъ, --и здёсь легко приметите, что лица, послуживния къ распространенію и утвержденію, охраневію я защить Въры и Церкви въ нашемъ отечествъ, большею частію были или иноки-јерархи, или иноки-репователи обителей. Таковы были: Антоній и Осодосій печерскіе, таковъ быль св. Сергій Радонежскій; таковы были древніе русскіе матрополиты: Иларіонъ, Фотій, Кипріанъ, Алексій, Іона, Петръ в Филинпъ; таковы были всероссійскіе патріархи:

Гермогенъ, Филаретъ и Никонъ; таковы были великіе и знаменитые проповъдники благочестія и защитники Православія: св. Кириллъ Туровскій, св. Димитрій Ростовскій, Стефанъ Яворскій, Георгій Конисскій, митрополиты Платонъ, Амвросій и другіе.

При одномъ воспоминении этихъ знаменитыхъ именъ, мы остественно приходимъ къ мысли, что иночество, жизнь дъвственно-подвижническая есть одно изъ самыхъ сильныхъ и дъйствительныхъ средствъ къ созиданію Церкви и распространенію Въры, есть, такъ сказать, училищо для вослитанія и образованія оцытных и достойных пронов'ядинковъ въры и благочестія христіанскаго. Иначе, впрочемъ, не можеть и быть. Потому что истинно иноческая жизнь и своею вижшнею стороною, — тъмъ самымъ, что удиляетъ инока отъ мірской разсвянности и шума, отъ молоч й и дразгъ обыденной живни, которыя такъ часто переполняютъ горечью и страданіемъ сердце, такъ часто поглощають всё мысли и желанія, всю душу и тіло мірскаго человіка, --уже этимъ самымъ она предоставляетъ иноку болве свободы и возможности заниматься предметами высшими, дуковными. Но, что всего важиве, истинно-иноческая жизнь, какъ плодъ живой и пламенной любви къ Богу, естественно располагаетъ инока-подвижника постоящно возноситься мыслію къ Богу, къ непрестапному созерцанію Его совершенствъ, Его премудрости и всемогущества, дълъ Его творенія, промышленія и искупленія. Поэтому неудивительно, что между иноками-подвижниками было весьма много глубокихъ и возвышенныхъ богослововъ, изъ которыхъ накоторые, подобно Макарію великому и Ефрему Сирвну, даже не получили общирнаго и многосторонняго образованія въ наукахъ, такъ что въ этомъ отноменія надъ ними во всей силв и общирности испол-

нялись слова Апостола: всякь любяй, знаеть Бога (1 Іоан. 4, 7.).—Постоянное созерцаніе Бога, первообраза нашей природы, и вивств постоянное углубление внутрь самихъ себя, постоянное наблюденіе за всёми движеніями сердца, за всёми помыслами и расположеніями души, повёрямое и словомъ Божінмъ, и опытомъ другихъ отшельниковъ, давало св. инокамъ-подвижникамъ сколько глубокое, столько же общирное и многостороннее познаніе человъческой природы. Поэтому они въ своихъ писаніяхъ оставили намъ неисчерпаемый, хотя, къ сожальнію, многими превебрегаемый источникъ познаній человъческой природы, познаній, какихъ мы, быть можеть, и не найдемъ въ иной современной намъ наукъ о душъ. -- Не удивительно поэтому, что во всякое время, когда только нужды Церкви и обстоятельства времени вызывали ихъ на общественную проповёдь, -- слово ихъ оказывалось сильнымъ, могущественнымъ, побъдоноснымъ, каково, напримъръ, было слово Златоуста, Аванасія александрійскаго. Василія великаго. Это было слово евангельской истины, проникнутое живою и пламенною любовію къ Богу и человъчеству, подкръпляемое собственнымъ примфромъ и жизнію святыхъ проповъдниковъ, слово глубокой мудрости и въдънія истинъ Въры, глубокаго и опытнаго знанія человіческой природы, —и потому всегда прямо и върно направленное къ своей цъли, состояла ли эта цёль въ томъ, чтобы защитить извёстную истину Въры отъ нападенія язычниковъ и еретиковъ, или въ томъ, чтобы преподать и изъяснить върующимъ истивы Евангелія, или, наконець, въ томъ, чтобы укрвпить въ подвигахъ добродътели немощныхъ, изобличить развратныхъ, пролить отраду и утвшеніе въ сердца скорбящихъ и притъсняемыхъ, побудить въ благотворенію бъдствующимъ, и т. д., Кратко сказать: слово ихъ, обнимая собою всё потребности человъческой жизни, всё отношенія, всё обязанности человъка, старалось дать имъ смыслъ, значеніе и направленіе истинню-христіанское, или, что одно и тоже, истино-человъческое, такъ какъ цъль Христіанства возвесть человъка въ его истинное, но потерянное имъ, достоинство.

Такое служение св. иноковъ-подвижниковъ делу Веры и Церкви было въ тоже время и служеніемъ общественному, гражданскому благу людей. Стараясь себя самихъ трудомъ и терпъніемъ, а другихъ словомъ и примеромъ своей жизни образовать и воспитать въ истинныхъ христіанъ, они уже этимъ самымъ воспитывали достойныхъ гражданъ для общества, готовыхъ служить его благу съ истиннымъ самоотверженіемъ, готовыхъ полагать самую жизнь за благо ближняго единственно по любви къ нему, безъ всякихъ разсчетовъ своекорыстія и самолюбія. — Но, какъ върные и строгіе блюстители ученія, которое возвъщали другимъ, св. иноки-подвижники и сами явдяли высокій образець доблестей гражданскихь, когда того требовали нужда и обстоятельства времени. Такъ во времена Уделовъ наши ипоки-јерархи являлились умиротворителями князей, стараясь словомъ обличенія и любви прекращать ихъ взаимные раздоры, предупреждать войны и кровопролитія. Во время монгольскаго ига они часто ходатайствовали предъ ханами за князей и народъ, и своимъ словомъ поддерживали духъ народа въ надеждъ на милосердіе Божіе, на избавленіе отъ ненавистнаго ига; — и вотъ, когда приблизилось время исполненія этой надежды, великій въ мір'в русскаго иночества Сергій, и словонъ, и дъломъ, и молитвою, и благословениемъ ободряеть и укръпляеть Димитрія Допскаго на брань съ полчищами Мамая. Кто опять не знасть, какъ важны в велики заслуги келаря Аврамія и архимандрита Діонисія въ бъдственныя времена междуцарствія, какъ великъ и важенъ мученическій подвигъ патріарха Гермогена не только въ религіозномъ, но и гражданскомъ отношеніи?

Но не будемъ долго останавливаться на гражданскихъ заслугахъ нъкоторыхъ знаменитыхъ иноковъ. Укажемъ на одно весьма важное дело, которое въ Церкви Христовой издревле по преимуществу было дёломъ иноковъ и которое по всей справеданности должно быть признано величайшею заслугою со стороны ихъ не для одного какого нябудь народа, но и для всего человёчества, и не только въ отношеніи къ въръ и правственности христіанской, но и въ отношеніи къ просвъщенію и цивилизаціи. Мы разумвемь труды иноковъ-миссіонеровъ. Не связанные никакими семейными и родственными отношеніями, никаками цёлями своекорыстными и земными, одушевляемые живою и пламенною любовію къ Богу и ревностію о спасеніи ближняго, многіе изъ православныхъ иноковъ, подобно святымъ Кириллу и Менодію, издревле посвящали и нынъ посвящають себя на труды апостольскіе, на распространеніе и утвержденіе Въры среди отдаленнъйшихъ языческихъ народовъ. Ни трудность дальняго и часто вовсе неизвъстнаго имъ пути, ни море, ни суща, ни безлюдиыя и, какъ море, общирныя степи, ни безводныя и песчаныя пустыни, ни цъпи горъ, ни дебри лесовъ, ни холодъ полярныхъ странъ, ни зной экватора, ни страхъ мученій и смерти со стороны грубыхъ и фанатическихъ идолопоклонниковъ, ничто не могло удержать ихъ: они шли, куда призывала ихъ божественная благодать, куда влекла ахъ ревность о славъ Божіей и спасеніи ближнихъ! И вотъ проповъдь

инока-миссіонера проникаеть въ грубыя сердца язычниковъ, возбуждаетъ въ нихъ въру во Христа Спасителя,и людіе съдящій во тымь видять свыть велій (Мато. 4, 16). По истинъ, — севть велій! Ибо тамъ, гдъ прежде было царство лжи и мрака, гдв люди, косивя въ свояхъ грубыхъ суевёріяхъ, часто боготворили самыя низкія страсти и пороки, принося имъ въ жертву все, даже людей себв подобныхъ, гдв корыстолюбіе и развратъ, убійство и смерть имвли свои алтари, тамъ возсіяваетъ небесный свътъ Евангелія, тамъ познается правда в добро, уваженіе къ праванъ и жизни ближняго, является любовь къ Богу и человъчеству, корень всего истинно добраго и прекраснаго! Тамъ, гдъ прежде была безплодная и невоздъланная степь, крестъ, водруженный рукою инока-миссіонера, служить основаніемь христіанскихъ обителей и храмовъ, около которыхъ потомъ сосредоточиваются цёлые многолюдные города и селенія; монастырскія келлін, убъжище христіанскго благочестія отъ соблазновъ міра, въ тоже время дёлаются и первымъ убъжнщемъ науки. Вотъ высокая и ни съ чъмъ несравнимая услуга человъчеству со стороны христіанскаго иночества! Въ православной Церкви, неизменно сохраняющей ученіе Христово и апостольское, эта услуга тімь выше, тамъ болье достойна признательности, что иноки православные всегда были одушевляемы въ своихъ апостольсинхъ трудахъ цёлями самыми высокими и святыми, --- ровностію о спасенія ближнихъ, желаніемъ пронести ученіе Евангелія въ страны языческія. Дъйствуя въ духъ сего божественнаго ученія, въ духв любви и кротости христіанской, какъ истинные посланники Господа нашего Інсуса Христа, царство котораго не отъ міра сего (Іоан. 18, 36), они проповъдывали слово Божіе, но не съ оружіемъ въ T. I. OTA. II.

рукахъ, возвъщали приближение царствия Божия, но никогда не думали насильно подчинять обращаемыхъ чьей бы то ни было земной власти, раждали чадъ Богу, но не рабовъ человъческаго своенравия и деспотизма.

Конечно, не всѣ иноки являлись и являются защитниками Вѣры и проповѣдниками благочестія, или великими дѣятелями на поприщѣ гражданскомъ; не всѣ вдутъ
проповѣдывать Евангеліе отдаленнымъ языческимъ народомъ. Потому что для проповѣданія слова Божія, кромѣ
ревности и желанія, нужно и особенное умѣнье, и особенное
призваніе; для показанія какихъ либо доблестей гражданскихъ нужны особенныя обстоятельства, побуждающія инока изъ мирной келліи выдти на поприще гражданское; для
проповѣданія Вѣры язычникамъ нужно и особенное распоряженіе церковной власти и, кромѣ того, особенная
ревность къ распространенію Христовой вѣры, ревность,
которой нельзя требовать отъ каждаго инока, такъ какъ
этотъ подвигъ много выше выполненія обыкновенныхъ
монашескихъ обѣтовъ.

Такимъ образомъ мы неизбъжно встръчаемся съ вопросомъ: какое значение имъетъ иночество, когда опо состоитъ только въ исполнения обыкновенныхъ монашескихъ обътовъ и не соединяется съ какимъ нибудь особеннымъ служениемъ Церкви и обществу, когда инокъ единственно занятъ молитвою, постомъ, исполнениемъ обязанностей монашескаго послушания? Его жизнь въ такомъ случаъ, есть ли служение благу общества, есть ли выражение любей къ ближенему?

Подъ служеніемъ благу общества не всегда можно должно разумъть какія либо дъла, явно имъющія значеніе всеобщее, значеніе прямой, матеріальной или духовной, пользы для всъхъ и каждаго, каково, напримъръ, слу-

жение на высшихъ степеняхъ гражданскихъ или церковныхъ. Часто дело, совершаемое известнымъ лицемъ, по видимому, только для въсколькихъ близкихъ ему лицъ, даже для себя одного, можеть имъть значение пользы и блага для всёхъ, лишь бы только это дёло было совершаемо честно, сообразно съ закономъ христіанскимъ и гражданскимъ. Иной, напримъръ, честно занимается дълами торговли, желая доставить этимъ пользу себъ и своему семейству; а между тёмъ пужно ли много объаснять и доказывать, что витстт съ этимъ онъ служитъ и благу всего общества, даже благу всего человъчества? - Подобно этому нужно судить и о жизни и дъятельности тахъ иноковъ, которые въ тишинъ монастырской обители единственно заняты исполнениемъ монашескихъ обътовъ и уставовъ монастырскихъ. Часто исполненіемъ какого либо послушанія, имівя въ виду спасеніе своей души, собственное преспъяние въ духовной жизни, иновъ служитъ и благу общему. Такъ, стройное церковное пъніе в чтеніе, строгое и точное выполненіе богослужебнаго устава, великолапіе и торжественность церковныхъ обрадовъ, какую мы находимъ во многихъ обителяхъ нашего отечества и какую не всегда можемъ найти въ церквахъ приходскихъ, — все это въ дълъ Въры и благочестія христіанскаго не имъетъ ли весьма важнаго общенароднаго значенія, не питаетъ ли въ народъ чувства религіознаго? А между тъмъ и чтеніе, и пъніе, ж совершение обрядовъ и молитвословій выполняется иноками по обязанности монастырского послушанія, ради спасенія своей души и преспъянія въ благочестіи христіанскомъ. Конечно, найдутся люди, которые не признають этой заслуги въ отношеніи ко всему обществу со стороны иноковъ, - тв люди, которые всему предпочи-

висто-выгоду и пользу чисто-матеріальную и которые уже по этому самому не признають пользы и священной важности обрядовъ и богослуженія православной Церкви и важнаго значенія ихъ въ духовно-правственной жизни христіанина. Но мы и не станемъ теперь спорить съ такими людьми, не станемъ доказывать, какъ важно значеніе православно-христіанскаго богослуженія, какъ иного уроковъ въры и жизни, любви и упованія можетъ найти христіанинъ въ обрядахъ и богослуженіи нашей Церкви. А тъ, которые въ простотъ въры и любви христіанской ходять въ наши обители, чтобъ видёть высокое благольніе ихъ священнослуженія, чтобъ слышать ихъ благоговъйное чтеніе, ихъ трогательное и потрясающее душу пъніе, — тъ опытно знають, какъ важно значеніе нашего иночества и обителей въ дёль Вёры, и потому не нуждаются ин въ какихъ объясненіяхъ и доказательствахъ.

Но кромъ этого, каждый инокъ, строго и точно исполняющій объты своего званія, имъетъ всегда благотворное нравственное вліяніе на другихъ, какъ образецъ, какъ живой примъръ благочестія христіанскаго. Хотя бы онъ не проходилъ никакого особенно важнаго служевія въ Церкви и обществъ, хотя бы онъ никого не училъ словомъ, — онъ всегда учитъ жизнію и дъломъ гораздо сильнъе, красноръчивъе и убъдительнъе слова. — Что такое строгое и точное исполненіе иноческаго объта нестяжательности и добровольной нищеты, какъ не ностоянное и притомъ ръзкое обличеніе ненасытной жадности и корыстолюбія, хищничества и своекорыстія, — явленій не ръдкихъ въ прежніе въка, не ръдкихъ, къ сожальнію, и въ наше время? Что такое высокій подвигъ дъвства, какъ не постоянная, неумолквемая проповъдь о живой и

всецилой любви къ Богу, и, съ другой стороны, что-онъ, какъ не постоянное обличение необузданнаго разврата, явления котораго, къ сожалинию, и въ наше время такъ часты и обыкновенны?

Для тахъ, которые истинно варують ученю Евангелія и Церкви, указываемъ на ту великую заслугу предъ Богомъ и человъчествомъ истинныхъ иноковъ-подвижниковъ, какую являють они, какъ пламенные и усердные молитвенники и ходатан предъ Богомъ о миръ и спасевів вірующихъ. Кто признасть святость и важность взаимной молитвы върующихъ другъ о другъ, — молитвы, которой нъкогда просилъ себъ у всъхъ върующихъ даже величайшій изъ апостоловъ Павель (Евр. 13, 18), тотъ, безъ сомивнія, признаеть и то, что молитва истиннаго инока — подвижника о миръ всего мира и спасения всъхъ върующихъ есть великая заслуга предъ Богомъ и людьми. Инокъ, по самымъ обътамъ своимъ посвящающій себя непрестанной молитий, непрестанному созерцанию Господа, распятаго за гръхи міра, за искупленіе бъдствующаго и страждущаго человічества, боліве другихъ способенъ одушевляться любовію къ Богу и человічеству самою полною и глубокою, и отъ полноты этой любви возносить молитву къ Богу живую и действенную, ту молитву, которая въ устахъ Илів повелёвала свлами природы, производила дождь и бездождіе, голодъ и плодородіе (Так. 5, 16. 17. 18), которая, излившись изъ устъ Монсея, ивкогда спасла цвлый народъ, уже осужденный на погибель (Исх. 32), которая, по слову самаго Господа, можеть достигнуть всего, чего просить: аминь, аминь глаюлю вамь, яко елика аще чесо просыте оть Отца во имя мое, дасть вамь (Іоан. 16, 23). Для невърующихъ, конечно, и такая, какъ я всякая вообще молитва, не имъетъ никакой цъны и значенія; но для истиню-върующихъ она — высокая заслуга предъ Богомъ и человъчествомъ, высокій подвигъ любви къ Богу и ближнимъ.

Указываемъ еще на ту высокую заслугу иноковъ подвижниковъ въ дълъ благочестія христіанскаго, которую многіе изъ благочестивыхъ христіанъ знаютъ опыту своей жизни. Разумбомъ тъ духовные совъты и урови, то руководство къ совершенству въ жизни христіанской, которыми многіе изъ благочестивыхъ христіанъ пользуются отъ иноковъ, или какъ свояхъ духовныхъ отцевъ, или же просто какъ опытныхъ наставниковъ и руководителей въ духовной жизии. Кто истично ищеть спасенія и непритворно заботится объ усовершенствовании себя по духу и ученію Евангелія, тоть по опыту могь узнать, какъ часто мудрый совёть инока-старца, опытнаго въ разумёнін потребностей духовно-нравственной жизни, исправляеть пороки и слабости, или же ведеть христіанина къ высшему совершенству. Сколько христіанъ выцесло спасительных уроковъ для жизни и деятельности изъ кедлій иноковъ-подвижниковъ! Какъ часто мудрое слово старца, уважаемаго за свою труженическую и симоотверженную жизнь, водворяло миръ и покой въ семействахъ, раздъленныхъ взаимною враждою и завистію, обращало развратныхъ къжизни чистой и цёломудренной, пробуждало истинную въру въ сердце неверующаго или неправовърующаго! Читайте сказанія св. Церкви о живни великихъ иноковъ-подвижниковъ, каковы, напримъръ, были: Макарій египетскій, Пахомій, св. Савва, или въ нашемъ отечествъ: Антоній, Осодосій и Сергій. Тамъ найдете вы, какъ иногда къ нимъ прибъгали за совътами въ духовной жизни цари и вельможи, люди ученые и неученые, не только міряне, но и духовные, даже облеченные высшею властію

и служеніемъ въ Церкви Христовой. И мудрые совъты святыхъ подвижниковъ всегда приносили плодъ сторицею, если только принимаемы были отъ искренияго сердна и прилагаемы къ жизни и дъятельности. Примъръ такого рода, болъе близкій къ нашему времени, представляетъ жизнь великаго старца саровской пустыно Сераемия. А тъ, которые посъщаютъ наим обители и внимательно вникаютъ въ ихъ внутреннюю жизнь, знаютъ, что примъръ этотъ — не единственный въ своемъ родъ.

Такимъ образомъ какъ всё вообще высокіе подвиги евангельскаго самоотверженія, такъ и подвижничество, жизнь иноческая по началу и существу своему есть живая и пламенная любовь къ Богу, по своей дёятельности — живая, проявляемая въ многоразличныхъ отношеніяхъ, любовь къ ближнему.

«Но всегда ли и всё ли инови являются тёмъ, чёмъ они должны быть?»— не рёдко приходится слышать отъ иногихъ; «всегда ли жизнь ихъ есть проявление истинной и пламенной любви къ Богу и человёчеству?»

Точно, — не всё и не всегда. — Но и Церковь сущность иночества нодагаеть не въ одной монашеской одеждь, не въ одномъ удаленіи въ монастырь или пустыню, хотя въ то же время учить, что и скромная одежда инока, и удаленіе отъ суеты и соблазновъ міра очень много способствують преспівнію въ духовной жизни. И Церковь, говоримъ, не защищаеть, не признаеть тёхъ истиными иноками, которые произнесли обёть иночества, но живуть вопреки этому обёту, удалились въ обитель, но не удалились въ существі діла отъ міра, — отъ его похотей и соблазновъ. Невіжество и непониманіе духа истинно-христіанского подвижничества, желеніе жизни обезпеченной отъ нуждъ и бідности, мгновенный порывъ

сердца, при характеръ не получившемъ надлежащей твердости и направленія, и многое другое бываеть причиною того, что иночество иногда пріемлють люди, которые поств являются недостойными вноческого сана. Но истивный христіанинъ не соблазинтся такими явленіями въ мірі иночества, потому именно, что иноковъ, живущихъ недостойно своего званія, обличаеть сама Церковь устами своихъ пастырей и учителей. Такъ, еще св. Іоаниъ Златоусть обличаль многихь иноковь своего времени въ уклоненіи отъ духа истинняго иночества: «мы, имвя повельніе входить тёсными вратами; выискиваемъ вездь широкихъ. И что такихъ вратъ желаютъ и любятъ ивкоторые изъ мірскихъ людей, это не такъ еще удивительно: но что мужи, которые, кажется, расиялись для міра, ищуть этихь же врать еще болве, чвиъ мірскіе, вотъ это изумительно, даже похоже на загадку! Въдь отъ всвхъ почти монаховъ, пригласи только ихъ на какое либо дело, тотчасъ услышнию эти слова и вопросы: можно ли имъ найти покой, можетъ ли приглашающій успоконть ихъ? Только и ръчей, что о покоъ! Что говоришь, человъкъ? Тебъ повельно идти теснымъ путемъ, а ты спрашиваень о поков (1)?» и т. д. «Не говори мив о горныхъ вершинахъ, о лёсистыхъ холмахъ, о долинахъ и о пустынъ непроходимой: однъхъ ихъ недостаточно для освобожденія души отъ шума мірскаго; нётъ, нуженъ тотъ наамень, который зажегъ Христосъ въ душъ Павла, а поддерживалъ самъ блаженный духовнымъ размышленіемъ (2).» Сообразно съ ученіемъ этого святаго отца, и современный намъ пастырь Церкви гово-

<sup>(1)</sup> Слово къ Дим. мон. о сокруш. гл. 14.

<sup>(\*)</sup> Къ Стелехію сл. о сокруш. гл. 2.

рить: «кто приходить въ пустынножительство или отшельническое братство, какъ переселенецъ, желающій перенести сюда выгоды и удобство прежияго жительства, или замънить ихъ другими, а не накъ бъглецъ бросичний все, чтобы только избавиться отъ того, что было причиною бъгства: тотъ не вполнъ отшельникъ, не въ совершенствъ пустынножетель. - Кто въ пустынножетельствъ ропщетъ на скудость въ чемъ либо, и, пользуясь необходимымъ, требуеть излишняго, подъ благовиднымъ именемъ утвиненія: тотъ еще не удалился отъ роскоми міра. Онъ нодобенъ израндытянамъ, которые въ пустынъ воздыхади о мясныхъ котлахъ огипотскихъ, и долженъ вспомиять, что были изкоторые, которые, спастись изъ погибающаго Египта, ногибля въ спасительной пустынь, въ гробахъ похотьнія. — Кто въ братствъ отшельническомъ болье желаетъ поступать по своей воль, или даже повельвать, нежель покаряться: тотъ еще не удалился отъ гордости и честолюбія міра. -- Кто въ братстві отшельническомъ болів радветь себв, нежели братству и обители, усвояеть, что не благословлено, или болве, нежели что благословлено: послъ объта нищеты думаетъ богатиться для себя, а не для Бога, не для братства, не для нищихъ: тотъ не удалился отъ корыстолюбія міра» (1), и т. д.

Но, между тёмъ, какъ сама Церковь имъетъ отоль высокій взглядъ на жизнь иноческую и, глубоко уважая истинныхъ иноковъ-подвижниковъ, грозно обличаетъ недостойныхъ, нъкоторые изъ чадъ ея, соблазняясь жизню послъднихъ и не понимая сущности иночества, ни вообще сущности Христіанской, поз-

<sup>(1)</sup> Преосв. Фил. М. Моск. въ сл. но освящ, храна надъ нощани преп. Михея въ Тронцко-Сергіевой Лавръ.

возвють себь, вопреки закону христіанскаго и естественнаго человіколюбія, вопреки здравому смыслу, сміяться н глумиться надъ званіемъ инока.... Нетъ нужды много домавывать, какъ бозиравственно и витстт неразумно пеступають такіе люди. Довольно вспомнить, что они сивются надъ званіемъ, которое основано на ученіи Інсуса Храста и Его святыхъ апостоловъ, освященно жизнію и примъромъ Его самаго, примъромъ и жизнію Пресвятой Авы и многихъ величайшихъ отцевъ и учителей Церкви.... Сиваться надъ вваніемъ мнока только потому, что есть люди, не достойно носящіе это званіе, не тоже ли самое, что --- смваться надъ званіемъ судьи только потому, что въ этомъ званім есть люди, судящіє неправо, попирающіе совъсть и законы, — не тоже ли самое, что сиваться надъ просвъщеніемъ и наукой только потому, что есть люди во имя наука и просвъщенія проповъдующіе резврать и безбожіе, - не тоже ли самое, что сибаться надъ Христіанствомъ и именемъ христіавина только потому, что очень много христіянь, живущихъ хуже язычниковъ? Но не будемъ много говорить объ этомъ, такъ какъ для человъка съ здравымъ разсудкомъ не нужно я доказывать, какъ это неразумно! Мы и вовсе умолчали бы объ этомъ, еслибъ, къ сожальнію, не встръчались люди, во имя пороковъ и слабостей нъкоторыхъ иноковъ сивющеся надъ самымъ званіемъ вноческимъ и, къ удивленію, люди не одни грубые и невъжественные, но н болье или менье образованные, по крайней мурь, со вижиней стороны.

**Другіе,** — вообще тъ, которые о самомъ Христіанствъ судять болъе по своимъ догадкамъ, нежели по ученію Інсуса Христа, апостоловъ и вселенской Церкви, — жизнь иноческую даже считаютъ плодомъ фанатизма, насилісмъ

челектческой природы, явленівыть не сепчественных, не гуманнымъ. А такимъ образомъ надъ чамъ одни сизится по легкомыслію, то самое другіе отвергають, по видвиому, въ следствіе разумникь убещдевій. И въ этопь случав им не будемъ входить въ общерамя отвречения изслідованія, чтобы опровергнуть такое мините; дажевовсе не будемъ прибъгать для этой цели ни жъ св. Инсавію, на къ св. Преданію: довольно одного, -- спам заравой и свътлой мысли, спокойнаго изследованія и размымленія, чтобы опровергнуть это унивительное для иночества митине. Мы только спросимъ модей, которые его держатся: назовуть ли они фанатиком человька, который, оставляя всё пріятности и удовольствія семейной и общественной жизни, родителей, любимую сувругу, датей, друзей и всъхъ милыхъ сордцу, пусимотся въ далонія страны, переплываеть моря, обходить сушу, пропижаеть въ непроходиные лъся и пустыни, поднимается на вершины горъ, покрытыхъ вёчными сиёгами, терпить множество опасностей и непріятностей, иногда линается и жизни отъ звърей иль дикарей, - и все это-съ тою цълію, чтобы, для блага своего и человічества, или открыть новыя, еще неизвъстныя земли, или точные изследовать какія либо явленія и предметы природы и обогатить естествознаніе сокровищами всъхъ царствъ ея? Назовуть ли они фанатикомъ человъка, который, по живой и пламенной любви къ отечеству, также оставляетъ всв удовольствія семейной и общественной жизни, родныхъ и друзей, и идетъ противъ непріятеля, терпитъ при этомъ неизбъжныя лишенія и трудности, получаеть въ сраженів тяжкія и глубокія раны, или и вовсе лишается жизни? Назовуть ин они фанатикомъ человъка, который, никуда не уходя изъ общества, имъя всъ средства къ

живни роскошной, воселой и праздной, полной встик редостами и удовольствіями міра, при всемъ томъ отказывается отъ няхъ и проводить дин и ночи въ своемъ кабиноть, въ занятіяхь наукою? Мы уже укалчиваемь о такъ, которые въ такихъ занятіяхъ находять одинственное средство къ жизни. Но если любовь къ отечеству и наукъ имъсть своихъ героевъ: то ужели христіанская любовь из Богу, желаніе высшихъ правственно-христіанскихъ совершенствъ, благочестіе — эта пъль всего, что только есть въ Христівнстви: и ученія, и богослуженія, и таинствъ, -- не можетъ и не должно нивть самоотверженныхъ подвижниковъ? Разумно ли, достойно ли вполнь образованнаго человька считать ихъ жизнь явленіемъ неестественнымъ, насиліемъ нашей природы, только потому, что для достиженія своей цёли они отказываются отъ многихъ радостей и удовольствій семейной и общественной жизни, точно такъ, какъ другіе отказываются отъ нихъ для иныхъ цёлей, можеть быть, добрыхъ и полезныхъ, но во всякомъ случат не столь святыхъ и высокить, какъ достижение правственно-христіанскаго совершенства?

Ө. Надеждинг.

# CIOBO

въ недълю православія, сказанное преосвященнымъ Макаріемъ, епископомъ харьковскимъ и ахтырскимъ (1).

> Аще кто вамь благовыстить, паче еже пріясте, анавема да будеть. Гал. 1, 9.

Не разъ въ домашнихь бесёдахъ намъ предлагали вопросъ: «отъ чего же, когда все въ человёчествё измёняется, развивается, усовершается, одно Христіанство остается неизмённымъ, безъ всякаго развигія и усовершенствованія, одна Церковь православная считаеть даже своимъ отличительнымъ свойствомъ то, что она неизмённо сохраняетъ принятое ею вначалѣ отъ Господа?.. Не можетъ ли, не должна ли эта неподвижиссть, при всеобщемъ прогрессѣ, служить укоромъ Христіанству и православной Церкви?» Вопросъ, какъ сами видите, братіе, такой важности, что заслуживаетъ и не домашней бесёды. И вынѣ особенно, когда св. мать наша торжествуетъ свое православіе и поражаетъ анавемою дерзающихъ измёнить или отвергать св. вёру Христову, нынѣ восьма

<sup>(1)</sup> Еще въ бытность его епископомъ тамбовскимъ и шацкимъ, въ казанской церкви архіерейскаго дома, 1-го Марта 1839 года.

Т. І. Ота. І.

прилично намъ побесъдовать объ этомъ вопросъ и съ церковной канедры.

Справедливо ли, что все въ человъчествъ измъняется, не измѣняется одно Христіанство? Напротивъ, все, что только есть въ человъчествъ человъческаго, что относится къ его сущности, все это остается неизмѣннымъ, всегда однимъ и тъмъ же. Измънились ли въ людяхъ ихъ природа, ихъ силы и прирожденные имъ законы? Ни мало. И мы имъемъ туже самую двойственную природу, вещественную и духовную, какую имъли наши прародители, хотя, увы,зараженную гръхомъ; и мы обладаемъ тъми же самыми сидами и способностями, телесными и душевными, умственными и нравственными, которыя даны были Богомъ еще при твореніи Адаму и Евъ; и мы мыслемъ и желаемъ, живемъ и дъйствуемъ по тъмъ же самымъ законамъ, по какимъ жили и дъйствовали они. Прошли въка и тысящелътія, а человъчество не измънилось ни въ своей природъ, ни въ силахъ, ни въ законахъ. Отъ чего? Отъ того, что такъ оно создано, такъ угодно его Творцу, иначе — отъ того, что въ основаніи человъчества положена воля Божія, высочайшая и неизмённая. Послё этого можете судить, разумно ли желать или требовать измёняемости отъ Христіанства. Что такое Христіанство? Это сверхъестественная помощь Божія падшему человіку. Ясніве — это совокупность сверхъестественныхъ средствъ, данныхъ намъ Богомъ для нашего очищенія отъ граховъ, освященія и облаженствованія. Кто жъ изъ людей въ правъ сказать, что то или другое изъ богодарованныхъ средствъ не нужно, и, следовательно, можеть быть отвергнуто, то или другое изъ нихъ не хорошо, и потому можетъ быть измъняемо? Еще яснъе: Господь Богъ благоволилъ даровать намъ свое откровеніе или ученіе, и въ немъ истины въ-

ры, закопы нравственности и св. обътованія, которыми мы должны водиться на пути къ горнему отечеству. И мы ли осмелимся изменить или отвергнуть какую либо изъ всвхъ этихъ истинъ? Развъ истина можетъ быть болве или менте истиною? Изменить или отвергнуть после того, какъ изрекъ ее самъ Богъ? Господь Богъ даровалъ намъ главиъйшія священнодъйствія, — седиь спасительныхъ таинствъ: таинство крещенія, чтобы мы, рожденные во гръхахъ, возрождались въ немъ для жизни благочестивой и содълывались чадами Божінми; таниство муропомазанія, чтобы мы получали чрезъ него божественныя силы, яже къ животу и благочество (2 Петр. 1, 3); таниство покаянія, чтобы мы вновь очищались въ немъ отъ грѣховъ, совершенныхъ послѣ крещенія; таинство причащенія, чтобы мы прінскренні соединялись съ свониъ Главою и Спасителемъ; другія таниства — для другихъ высокихъ, извёстныхъ вамъ, цёлей. Сколько жъ нужно своеволія и дерзости со стороны человъка, чтобы отвергнуть или исказить какое либо изъ этихъ священнодвиствій, установленныхъ самимъ Богомъ? Господь Богъ дароваль намъ церковное управленіе: основавъ на земав свою св. Церковь, Онъ учредиль въ ней священпоначаліе, — чинъ пастырей и учителей, которыхъ и облекъ своею божественною властію блюсти и преподавать людямъ откровенное ученіе, совершать для нихъ священнодъйствія и руководить върующихъ въ царство небесное. Какъ же позволить себъ кто либо изъ насъ измънить это церковное устройство и управленіе, отвергнуть или низвратить богоучрежденную іерархію, перемѣшать взаимныя права и обязанности пастырей и пасомыхъ? Если неизмъняемо человъчество въ своей природъ, силахъ и законахъ, то точно такъ же должно оставаться неизмвияемымъ и Христіанство въ своемъ существъ — въ своемъ ученія, священнодъйствіяхъ и управленіи: потому что въ основанія человъчества и Христіанства равно лежитъ воля Божія, высочайщая и неизмънная.

Справедливо ли, что все въ человъчествъ развивается, не развивается одно Христіанство? Тамъ, гдъ есть жизнь, силы, дъятельность, тамъ естественно развитіе. И человвчество дъйствительно развивается. Мы по опыту знаемъ, какъ со времени появленія на свёть всё мы росли, развивались и украплялись своимъ таломъ, какъ пробуждалась наша душа, пробуждались и раскрывались ея способности и силы; знаемъ, какъ покольнія, следуя за покольніями и получая одни отъ другихъ разныя изобрьтенія и учрежденія, продолжають идти по начатому ти и простираются далье и далье. Но, замытьте, что хотя человъчество, и въ отдъльныхъ лицахъ и вообще, развивается, однакожъ при этомъ ни сколько не измъняются въ немъ ни природа, ни силы, ни законы. А въ такомъ смысль развивается и Христіанство. Во всей цьдости и неизмънности соблюдаетъ православная Церковь. божественное ученіе; но она всегда, по власти ей данной отъ Бога и предохраняемая оть заблужденій Духомъ Святымъ, постоянно въ ней обитающимъ, раскрывада и изъясняла это ученіе для своихъ чадъ и не престаетт раскрывать его болье и болье соотвытственно ихъ требностямъ. Когда возникали искаженія въ въръ и ереси. пастыри Церкви сходились на соборы, и на основаніи слова Божія, наставляемые тэмъ же Духомъ истины, опредъляли и излагали спорные догматы съ большею точностію и разд'яльностію, нежели какъ они были предлагаемы до того времени. Чтобы не только утверждать върующихъ въ православіи, но и предохранять отъ всякаго

совращенія, св. Церковь давала и даеть ниъ по временамъ, кромъ постоянныхъ краткихъ образцовъ Въры, составленныхъ соборами, и обстоятельный шизложенія Въры, направляя эти послъднія противъ господствующихъ ересей и расколовъ и потому раскрывая и которыя истины съ новыхъ сторонъ, съ какихъ онъ не была раскрываемы прежде. Равнымъ образомъ во всей цізлости и неизмънности сохраняеть православная Церковь и богоучрежденныя священнодъйствія, -- седмь св. таинствъ, составляющія какъ бы основаніе и средоточіе ея общественнаго богослуженія. Но, по власти, отъ Бога данной, она никогда не сомиввалась болве и болве раскрывать и устроять это богослужение: составляла или принимала новыя молитвы и пъснопънія, целыя последованія и службы, учреждала праздники, посты, крестные ходы и другіе свящ. обряды; не усомнится, конечно, и впредь отпрывать празднества и составлять службы въ честь новыхъ угодниковъ и въ память новыхъ благодъяній Божінхъ. Наконецъ неизивнно сохраняетъ православная Церковь и данное ей отъ Бога устройство и управленіе, строго держась тахъ основныхъ правилъ, какія пріяла она въ словъ Божіемъ, писанномъ и устномъ. Но кому немзвастно, что съ самаго начала Христіанства предстоятели Церкви постоянно собирались на соборы и, смотря во обстоятельствамъ мъста и времени, составляли, на основаніи этихъ коренныхъ правиль, новые каноны для руководства върующимъ? Кто не знаетъ, что и доселъ правительственная власть въ православной Церкви продолжаетъ давать новыя постановленія, приміняя древніе церковные законы къ новымъ потребностямъ? Словомъ: не человъчество только живетъ и развивается; живетъ и Церковь Христова, а потому развивается, не изивняя одкожъ самаго существа Христіанства.

Справедиво ин, что все въ человъчествъ усовершается, -- не усовершается только Христіанство? Человъчество дъйствительно предназначено къ усовершенствованію, и -если бы человъкъ не палъ еще вначаль, онъ постоянно усовершался бы и во всёхъ отношеніяхъ. Но послё того, какъ гръхъ заразилъ своимъ ядомъ и низвратилъ природу человъка, онъ хотя подвигается впередъ на пути къ совершенству, но отнюдь не постоянно и не во встхъ отношеніяхъ. Всего замътнью усовершенствованіе людей умственное: бываютъ періоды, когда у одного или у нѣсколькихъ народовъ быстро распространяется и возвышается просвъщеніе, процвътаютъ науки, искусства, художества; но за тъмъ просвъщение постепенно ослабъваетъ, а иногда следують даже времена мрака и невежества. Нельзя также отрицать, что многіе народы усовершались и усовершаются въ отношеніи гражданскомъ, домашнемъ, торговомъ и вообще во всемъ томъ, что относится къ вещественному быту человъка и удобствамъ его временной жизни, хотя, какъ всякому извъстно, и этого рода усовершенствованія совершаются не непрерывно, а часто сивняются неудачами или совершенно прекращаются. Но можно ли сказать, что человъчество усовершается въ правственномъ отношенія? Увы, совстмъ напротивъ. Дрекній міръ, за исключевіемъ нікоторыхъ частныхъ лицъ въ іудейскомъ народі, постепенно низпадаль въ этомъ отношеніи, такъ что предъ рождествомъ Спасителя нечестіе рода человъческого достигло самой послъдней своей степени. Въ новой исторія человічества, котя первыя времена Христіанства представили многіе и высокіе образцы иравственнаго совершенства, но въ последующие века благочестів начало болье и болье ослабьвать между самыми христіанами. И въ наши дни, столько сдавящівся,

и справедливо, успъхами и изобрътеніями разума и чудными примъненіями этихъ изобрътеній къ житейскому быту, можемъ ли ны похвалиться такъ же успѣхами правственности? Иди скорве должны сознаться съ прискорбіемъ, что въ самыхъ средоточіяхъ современняго образованія нечестіе видемо растеть и изъ нихъ, распространяется повсюду? А между тъмъ нравственное усовершенствованіе и есть самое важное изъ всёхъ видовъ усовершенствованія человіческаго: оно только одно собственно возвишаеть и облагороживаеть самую нашу духовную природу и уподобляеть насъ Богу; оно одно можеть пріобрасть намъ въчную жизнь и блаженство, - тогда какъ прочіе виды нашего усовершенствованія, въ умственномъ ли то отношении или матеріальномъ, безъ соединенія съ нравственнымъ, могутъ служить намъ только въ настоящей жизни. Что-жъ надобно, чтобы человъчество могло усовершаться и въ нравственномъ отношеніи, т. е., истинно усовершаться? Вотъ для этого-то и дано намъ отъ Бога Христіанство. Оно есть совокупность сверхъестественныхъ средствъ, предназначенныхъ для уврачеванія нашихъ нравственныхъ язвъ и прочихъ, привнесенныхъ въ насъ гръхомъ, для дъйствительнаго очищенія, обновленія и усовершенствованія всего нашего существа, средствъ единственныхъ, безъ которыхъ ни отдельныя лица, ни все человъчество, ничъмъ и никогда не въ состоянім изціалиться отъ своей гріховной заразы, чтобы потомъ ностепенно возвышаться до богоуподобленія. Христіанство неизмѣняемо само въ себѣ и неусовершимо, хотя и развивается св. Церковію, когда она прилагаетъ эти божественныя врачевства къ уврачеванію своихъ духовныхъ чадъ, — неусовершимо: потому что врачевства эти даны самимъ Врачемъ небеснымъ и суть самыя лучшія

ва всъ времена. Но Христіанство, ссли позволимъ себъ такъ выразиться, можетъ усовершаться въ насъ, какъ и развивается и раскрывается оно Церковію только для насъ. За тъмъ и дано оно намъ, чтобы мы усвояли его себъ, пользовались имъ. А по мъръ того, какъ мы будемъ переводить въ себя Христіанство, насаждать и возращать его въ себъ, оно, какъ уже наше, будетъ постепенно усовершаться въ насъ. Св. Дерковь Христова преподаеть намъ божественное ученіе, совершаеть для насъ спасительныя таинства, подчиняеть насъ своему духовному управленію, чтобы всёхъ привести къ вёчной жизни. И чъмъ болье мы будемъ принимать это учение и утверждаться въ Въръ, чъмъ усерднъе будемъ пользоваться этими таинствами и благодатными силами, чрезъ нихъ намъ сообщаемыми, чтмъ послушнъе будемъ предаваться церковному водительству и подвигаться по пути благочестія: тъмъ болье и болье мы будемъ усовершаться въ Христіанствъ, а Христіанство, нами усвоенное, будеть усовершаться въ насъ.

Да не обольщають же вась, братіе мои, пышные возгласы гордыхь мнимо-образованныхь людей нашего времени, которые постоянно твердять о прогреесь человычества и о неподвижности, отсталости Христіанства. Помните твердо, что если, по воль Божіей, неизмыняемо Христіанство вы своей сущности, то такь же неизмыняемо и человычество; если развивается человычество, при своей неизмынности, то развивается и Христіанство, но только не частными лицами, а св. Церковію, руководимою Дужомы Святымы; что если усовершается человычество, то только вы умственномы отношеніи и матеріальномы, а вы правственномы отношеніи можеты усовершаться единственно при пособіи Христіанства, которое и само, бу-

дучи неусовершимо въ существъ, можетъ усовершаться въ насъ. Не о томъ мы должны помышлять и заботиться, чтобы измънять, развивать и усовершать нашу св. въру, а о томъ, какъ бы намъ самимъ, при помощи ея, измъниться къ лучшему, развиваться и усовершаться, какъ бы намъ изъ худыхъ и порочныхъ содълаться добрыми и благочестивыми, отвыкнуть отъ нашей гордости, сребролюбія, честолюбія и другихъ страстей и украситься христіанскимъ самоотверженіемъ и христіанскою любовію къ Богу и ближнимъ, какъ бы намъ восходить по духовной лъствицъ все выше и выше, отъ совершенства къ совершенству, пока, наконецъ, не взойдемъ на самое небо и не повергнемся предъ престоломъ Всесовершеннъйшаго. Аминъ.

## **610B0**

въ подвлю православія и въ донь возмествія на всероссійскій простоль Благочестивъймаго Государя Иннератора Александра Инколаевича (1).

Торжество православія совершаеть нынѣ Православная Церковь. Торжество возшествія на всероссійскій престоль Благочестивъйшаго Государя Императора Александра Николаевича празднуетъ нынъ Церковь и отечество. Оба сін торжества препровождають мысль и слово къ одному и тому же предмету. Торжество православія естественно расподагаетъ и мыслить и говорить о правой и спасительной Въръ; торжество возшествія на престоль Благочестивъйшаго Монарха, коего ипервое живъйшее желаніе, да свътъ спасительной Въры, озаряя умы, укръпляя сердца, сохраняеть и улучшаеть болье и болье общественную нравственность, — сей върнъйшій залогъ порядка и счастія» (слова Высоч. Манифеста), опять препровождаеть мысль къ той же правой и спасительной Въръ. Итакъ слово о Въръ, какъ основани и върнъйшемъ залогъ благоденствія царствъ и народовъ, не неприлично и для истинныхъ сыновъ Церкви, торжествующихъ православіе, и для върныхъ сыновъ отечества,

<sup>(4)</sup> Произнесено 21 февр. 1860 года.

празднующихъ возшествіе на престель Благочестивъй-

Въра святая есть основа и внутренняго счастія и благоденствія царствъ ѝ народовъ, и върнъйшій залогь славы и ведичія ихъ внъшняго.

Нужны ли для кого либо увъренія въ сей непреложной истинъ? Опытъ — лучшая проба всему. Воверите, говорить древній мудрець, на древнія роды, и видите: кто върова Господеви, и постыдъся? Или кто пребысть въ страсъ Его, и оставися? Или кто призва Его, и презръ и (Сир. 2, 10)? Обратите вниманіе и на скрижали исторін міра христіанскаго: все великое и доблестное, чёмъ славились въка прошедщіе и что перешло и къ намъ, какъ драгоцънное наслъдіе предковъ, есть прямой или непрямой плодъ Въры; и на оборотъ, - не было примъра, чтобы народъ, потерявшій Віру, наслаждался счастіємъ и благоденствіемъ внутри, славою и величіемъ во вив, напротивъ, по той мъръ, какъ оскудъваль духъ Въры въ томъ или другомъ народъ, возникали въ немъ внутреннія сиятенія и крамолы, доводившія его до униженія и во вив, а когда свътильникъ Въры передвигался съ какого либо міста за то, что въ народів не оставалось людей, творящихъ плоды царства Божія, прекращалось и самое политическое бытіе народа. Посмотрите безпристрастнымъ окомъ и на страницы нашей отечественной исторін. Вёра, какъ красугольный камень, положена была въ основу благобытія отечества нащего еще первымъ Благочестивъйшимъ Монархомъ его. насадившимъ в утвердившимъ ее въ немъ; отъ ней зависъли счастіе и благоденствіе внутреннія, слава и величіе внъшнія Россіи; она же служила щитомъ и огражденіемъ народности въ ть стращим годины испытаній, когда влясть чуже-

земная угрожала отечеству нашему совершеннымъ истребленіемъ и всь человьческія силы и средства истощались и ослабъвали, а по временамъ и изъ развалинъ отечества возстановляла его еще въ лучшемъ и совершеннъйшемъ видъ. И это естественно. Ибо на чемъ утверждается благоденствіе и счастіе государствъ внутреннія, слава и величіе ихъ витшнія? На истинномъ благочестіи народа, на искренней, нелицемърной преданности вънценоснымъ монархамъ, на уважении и повиновении поставленнымъ ими властямъ. А все сіе есть плодъ Веры истинной; все сіе насаждается и утверждается въ сердцахъ четинныхъ сыновъ отечества Върою, возрастаетъ и приносить плодъ подъ водительствомъ ея же. Въра служить самымъ твердымъ оплотомъ общественной нравственности, - сего върнъйшаго залога порядка и счастія. Никто, конечно, не будетъ спорить, что справедливость, трудолюбіе, честность, взаимная любовь и довъренность составляють необходимыя условія благоденствія всякаго общества. Какое благоденствіе можетъ быть важдый заботится только о своихъ выгодахъ, хочетъ жить на счетъ другихъ, не стараясь по мъръ силъ своихъ быть полезнымъ обществу въ томъ кругъ, гдъ кто поставленъ промысломъ Божінмъ? Безъ любви, связующей всвях членовъ общества во едино, безъ сочувствія другь къ другу и взаимной довъренности не возможно не только благоденствіе общества, но и самое его бытіе. А между твиъ сколько препятствій къ развитію сихъ качествъ полезныхъ членовъ общества и вив насъ-въ окружающей насъ средв, въ принятыхъ правилахъ, въ установившихся обычаяхъ, и въ насъ самихъ — въ нашихъ страстяхь, въ честолюбін, корыстолюбін и сластолюбін, заставляющих в каждаго думать только о себъ самомъ!

Что можетъ истребить это зло, при которомъ, очевидно, не можеть благоденствовать никакое общество? Никакиин законами и учрежденіями, какъ бы ни были они подробны и справедливы, нельзя достигнуть сего: ибо и во имя закона безваконные блюстители и исполнители закона совершають иногда ужасныя, до глубины души возмущающія злодванія. Законы могуть заставить только прикрыть визминею благовидностію внутреннюю нечистоту сердца, но на могутъ исторгнуть зла изъ сердца. Одна Въра вселяетъ въ сердца наши тотъ списительный страхъ Божій, который, проникая до разділенія души и духа, до внутреннихъ составовъ и мозговъ, можетъ истреблять въ насъ не только худые поступки, но в помышленія зловредныя, и намеренія преступныя. О, какъ бы счастливы были человъческія общества, какимъ бы безпримърнымъ въ лътописяхъ міра благоденствіемъ наслаждались люди, если бы всв члены общества располагали жизнь свою по духу Въры! Не было бы тогда на землъ ни хищенія, ни обмановъ, ни неправды, ни вражды, ни въроломства, отъ которыхъ столько страдаютъ общества человъческія. - Въра, далье, поддерживаетъ благоустроенный порядокъ въ обществъ. Она особымъ священнодъйствіемъ освящаетъ восходящихъ на престолъ монарховъ, и чрезъ то дълаетъ въ глазахъ всъхъ власть ихъ сугубо священною и неприкосновенною, какъ власть не только занявшихъ престолъ по праву рожденія, но и какъ помазанниковъ Божінхъ; словомъ Божінмъ, живымъ и дъйственнымъ, она часто смиряда внутреннія крамолы и нестроенія, и всегда утверждаеть въ сердцахъ нелицемърную преданность къ боговънчаннымъ монархамъ, подчинение и строгое повиновение законнымъ властямъ: ибо нъсть власть, аща не от Бога (Рим. 13,

1). — Въра няконецъ служить кръпкимъ щитомъ и противъ всёхъ внъшнихъ нападеній на отечество. Она благословляетъ руки христолюбивыхъ воиновъ на брань противъ враговъ отечества, и чрезъ то вдыхаєтъ въ нихъ силу и кръпость, бодрость и мужество, какъ защитниковъ не только отечества, но и самой Въры; она расподагаетъ и каждаго върнаго сына отечества жертвовать за благо его, когда то нужно, и самою жизнію, указывая ему на возмездіе за сіе въ другой жизни, гдъ положившимъ животъ свой за въру, царя и отечество уготованъ вънецъ безсмертія.

Слава и благодареніе Господу, соединившему тёснымъ, неразрывнымъ союзомъ отечество наше съ святою вѣрою, въ залогъ всегдашняго благоденствія и величія его, среди всёхъ превратностей и временныхъ испытаній, доколѣ пребудетъ цёлъ и несокрушимъ сей союзъ, доколѣ Вѣра святая и спасительная будетъ находить себѣ живое и глубокое сочувствіе въ сердцахъ всёхъ вѣрныхъ сыновъ отечества!

Говоримъ: живое и глубокое сочувствіе. — Нужно всегда помнить и не должно никогда забывать, что можно и при самомъ источникъ живота оставаться мертвымъ, и среди полуденнаго свъта смъжить очи свои и ничего не видъть. Себе искушайте, аще есте съ въръ, себе искушайте (2 Кор. 13, 5), увъщевалъ св. Апостолъ коринескихъ христіанъ. Если такое увъщаніе св. Апостолъ находилъ нужнымъ преподать върующимъ своего времени, не тъмъ ли необходимъе напоминать о немъ въ наше, скудное духомъ Въры, время? Іисусъ Христосъ вчера и днесь, той же и во въки (Евр. 13, 8); въра, принесенная Имъ на землю, и досель одна и таже проповъдуется Церковію, какую проповъдалъ самъ Онъ и поручилъ

пропести своимъ апостоламъ во всю землю; слаюлы Его, не смотря на то, что они духъ суть и менеотъ суть (Іоан. 6, 63), казались нъкоторымъ жестокими, несообразными съ потребностями человъка, не современными, а инымъ и прямо буйствомъ и юродствомъ. Еже было, тожде есть и теперь. Есть и теперь, даже изъ числа минио-върующихъ, которые не только не сочувствуютъ святой Въръ, но не стыдятся и открыто возставать съ нареканіями на Въру и тъмъ приводить въ смущеніе и недоумъніе и истинно върующихъ.

Въра, говорятъ одни, вредитъ успъхамъ просвъщенія, ившаетъ свободному изследованію, препятствуетъ свободно относиться къ наукъ; Въра – это застой, неподвижность, отсталость, оцененвлость въ формахъ, омертввніе, выражаются менте умтренные ревнители разума не поразуму. - Это нареканіе на Въру не ново. Съ тъми же мыслями встрътили правую Въру и при первомъ явленіи ея на землъ... За пятнадцать въковъ предъ симъ нашелся мудрецъ, который изъ самаго существа правой Въры думаль вывесть мысль, что христіане не имвють и права на образование и должны всегда оставаться въ невъжествъ. Нашлось довольно и сочувствующихъ ему, такъ что онъ почель себя сильнымь не только учить такъ, но и издать законъ, воспрещающій правовърующимъ всякое образованіе, якобы не согласное съ ихъ Върою. А въ тоже время православные Аванасіи, Василіи, Григоріи, какъ во всёхъ другихъ отношеніяхъ, такъ и въ дёлё просвёщенія, были не только передовыми людьми своего віка, но опередили другихъ и на много последующихъ вековъ.

Въра, говорятъ другіе, замедляетъ успъхи народнаго благоденствія, мъщаетъ развитію общественнаго благо-состоянія. Не ново и это. Припомните, съ какою увъ-

ренностію въ истинъ своихъ соображеній высказались еще болье рызко на этотъ счетъ мнимые ревнители благоденствія своего народа и отечества: что сотворимь, яко человьки сей многа внаменія творить? Аще оставими Его тако, вси увърують въ Него: и приидуть римляне, и возмуть мисто и языкь нашь (Іоан. 11, 47. 48). Припомните, съ какою еще большею самоувъренностію произнесенъ былъ ръшительный приговоръ по сему случаю: вы не въсте ничесоже: ни помышляете, яко уче есть намъ, да единь человькь умреть за люди, а не весь явыкь погибнеть (ст. 49. 50). И от того дне, замечаетъ Евангелисть, совъщаша, да убіють Его (ст. 53). Не лучше разсуждали и послъ. Было время, когда правой Въръ приписывали всь быдствія общественныя, въ ней находили источникъ всвиъ несчастій государственныхъ... А между тъмъ Апостолъ языковъ въ слухъ всего міра сказаль, что блаючестіе на все полевно есть, обътованіе импюще живота ныньшинию и грядущаго (1 Тим. 4, 8), то есть, что правая Въра служитъ основаніемъ и счастія настоящей жизни, и блаженства будущей, -и опыты осьмнадцати въковъ Христіанства подтвердили и досель подтверждають сію истину.

Но то было въ древнемъ, еще не просвъщенномъ христіанскою Върою міръ. Мъхи старые не могли вмъстить новаго вина; ветхая жизнь человъчества не могла принять въ себя животворныхъ началъ христіанской Въры и отстаивая саму себя, какъ бы естественно должна была вооружаться противъ нея всъми остававшимися у нея силами. Что же бы значило, что тоже, или почти тоже повторяется и въ новомъ, христіанскомъ міръ?

. Одною изъ главныхъ причинъ сего прискорбнаго явленія служитъ невідініе правой Віры. Нікогда св. Апостоль съ сожальніем в писаль къ однимъ изъ вірующихъ,

что они, должни суще быти учители льть ради, паки требують учитися, кая письмена начала словесь Божішкь (Евр. 5, 12), а другихъ и прямо укорялъ въ невъжествъ: невъдъніе Божіе нъцыи имуть: къ сраму вамь глаголю (1 Кор. 15. 34). Не оскорбляя никого, думаемъ, что не погръшимъ противъ истины, если скажемъ, что подобная укоризна относится и ко многимъ изъ насъ. У каждаго изъ насъ есть общія свідінія о Вірі, остающіяся изъ уроковъ дътства. Свъдънія сіи безспорно важны и существенно необходимы: но развъ это составляетъ точное значіе Въры? А за исключеніемъ этихъ свъдъній, много ли найдется у насъ понятій о предметахъ Въры, надлежащимъ образомъ выясненныхъ и глубоко прочувствованных в душею? У многихъ, можетъ быть, есть еще отрывочныя свёдёнія о Вёрё, которыя уже въ зрёдомъ возрастъ случилось гдъ либо мимоходомъ прочитать, или выслушать отъ кого-либо: но и это только поверхностное познаніе Въры. Удивительно ли, что при такомъ познанів -Въры всякое нареканіе на Въру имъетъ свободный доступъ къ умамъ и сердцамъ и самихъ върующихъ, и чъмъ съ большею ръзкостію и дерзостію выражается, тъмъ глубже западаетъ въ души тъхъ, кои, по выраженію Апостола, не импьють чувствія, обучена долимь ученіемь вы равсужденіе добра же и вла (Евр. 5, 14)? Братъ возлюбленный, раздёляющій въ мысляхъ своихъ нареканіе на Вёру! Возставая на правую Въру, ты въ тоже время принимаешь на въру неправыя мивнія о Въръ другихъ; подумай, хорошо ли это? Правая Въра не боится изслъдованій: вникни въ дело самъ, изучи въ точности Веру, но изучи подъ руководствомъ Церкви, содержащей и знающей сію Втру, а не по отзывамъ о ней лицъ, или не знающихъ ея, или имъющихъ свои причины превращать T. I. OTA. I.

истину Вожію во лжу;— и тогда узнаешь, что Въра истинная не только не задерживаетъ поступленія ума человъческаго впередъ, не только не останавливаетъ хода мысли къ совершенству, — а напротивъ, только при ней и возможно истинное развитіе разума, и въ ней самой заключается и источникъ правильнаго развитія. Она не останавливаетъ, а возбуждаетъ восходить къ высшему совершенству въ познаніи: оставльше начала Христова слова, на совершеніе да ведемся (Евр. 6, 1), убъждаетъ св. Апостоль.

Другою, столько же, если еще не болье, общею причиною такого печальнаго явленія служить жизнь не по духу Въра не есть сборъ нъсколькихъ отвлеченныхъ истинъ для разума, а живое убъждение, проникающее все существо человъка и неизбъжно вплетающееся во всю его жизнь и двятельность. Какова въра человъка, такова должна быть его и дъятельность, такова и жизнь; и наоборотъ, такая или другая жизнь человъка всегда имъетъ неотразимое вліяніе на его въру. Не стъсняя свободной дъятельности человъка слишкомъ дробными и мелочными предписаніями, больше убивающими, чёмъ поддерживающими жизнь истинную, правая Въра даетъ однакожъ определенныя правила благоповеденія человека и требуеть, чтобы всв двиствія его были согласны съ духомъ Веры. Представимъ теперь, что, по какимъ бы то ни было причинамъ, жизнь дъйствительная сложилась не по требованіямъ Евангелія, не по духу Въры: что тогда должно выйдти съ самою Върою? Одно изъ двухъ-или она можетъ оставаться целою и неприкосновенною, но будеть не живымъ убъжденіемъ человіка, а мертвымъ бездушнымъ согласіемъ его на нікоторыя, не имінощія жизни, положенія; или онъ постепенно извратить правую Въру по тъмъ началамъ, по которымъ сложилась самая жизнь, начавши, какъ показываетъ опытъ, съ произвольнаго выбора для себя однихъ предметовъ върованія и оставленія или перетолкованія по своему другихъ, и кончая прямымъ отрицаніемъ всей Въры и открытымъ возстаніемъ на нее. И какъ нельзя сказать, чтобы дъйствительная жизнь всёхъ была согласна съ духомъ Вёры, то что удивительнаго, если и между върующими есть люди, не сочувствующіе правой Вірь, если для однихъ она представляется чёмъ-то старымъ, отжившимъ свой вътъ, для другихъ — незанимательнымъ и неважнымъ; если, стъсняя необузданные порывы воли, не желающей отказывать себъ ни въ чемъ, она представляется нъкоторымъ мѣшающею ихъ благополучію и мнимому счастію? Что удивительнаго, если такіе люди, судя по себъ о цъломъ обществъ и составивши своеродныя понятія о счастін, видять въ Въръ препону общественному благоденствію и развитію пароднаго благосостоянія?...

Да не внимаемъ, братія, тлетворнымъ ученіямъ, предполагающимъ основать и утвердить благосостояніе царствъ и народовъ на какихъ бы то ни было началахъ, помимо Въры и благочестія. Да хранимъ твердо и непоколебимо Въру отцевъ нашихъ, какъ върнъйшій залогъ нашего благоденствія! Велія слава царя и царства спасеніемъ Господнимъ (Псал. 20, 6), говорить слово Божів. А это спасеніе, эта помощь Божія и благословеніе отъ Господа, вънчающее всъ человъческія предпріятія благимъ успъхомъ, зависить отъ святой Въры и благочестія. Аще слутомъ послушаете гласа Господа Бога вашего, хранити и творити ваповъди Его, вовлюбить тя Господь Богь твой и дасть тя вышше встьхъ явыкъ вемли, и пріидуть на тя вся благословенія Его, и обрящуть тя (Второз. 28, 1. 2): воть старая, но не старъющая истина. Аминь.

# христіанская встръча юности съ старостію.

· Повость и старость—два различныхъ возраста жизни человъческой на земль, одинъ-первый, другой-посльдній. Какъ въ жизни физической, такъ и въ жизни нравственной нельзя быть юношѣ старцемъ и старцу-юношей: правда, въ существъ своемъ жизнь юности и старости одинакова, потому что и юноша и старецъ, обалюди-христівне; но характерь проявленія этой жизни весьма различенъ въ юности и старости, потому что юноша едва начинаетъ свое развитіе, а старецъ уже оканчиваетъ его (на землъ). Различныя по характеру своей жизни, старость и юность существують, однако, другъ подлъ друга и не могутъ не встръчаться между собою въ нравственной жизни... Но какъ встрътятся онъ между собою? Различаясь въ характеръ своей жизни, юность и старость встрътятся ли непріязненно, или, можетъ быть, дружелюбно, при всемъ различіи своей жизни?-Евангеліе, изображающее жизнь Інсуса Христа, есть идеалъ жизни для христіанина какъ въ общихъ требованіяхъ этой жизни, такъ и въ многихъ частныхъ случаяхъ: въ Евангеліи же мы находимъ и высокій образецъ встрвчи юности съ старостію, это-встрвча Богомладенца Інсуса святыми Симеономъ и Анною, когда Онъ

принесенъ былъ во храмъ для посвященія Богу (Лук. 2, 25—38). Читая изображеніе этой встрічи у Евангелиста, нельзя не остановиться на ней съ любовію сердца. Въ самомъ ділів, какая истинно-прекрасная встріча! Глубоко престарівлые Симеонъ и Анна не съ другими какими нибудь чувствами, а съ великою радостію встрічають недавно — рожденнаго божественнаго Младенца, — Онъ служить для нихъ напутственнымъ утішеніемъ при предстоящемъ отходів ихъ изъ этой жизни въ будущую, и они въ пророческомъ восторгів говорять о величіи и славів судьбы, ожидающей Младенца въ мірів. О, если бы всегда такъ встрівчалась юность съ старостію!....

Къ сожалению, въ настоящее время, можетъ быть, болве, чвиъ когда нибудь, вступающая въ жизнь юность съ какимъ-то недовърјемъ смотритъ на старость, достигшую последняго предела жизни человеческой на земле. Юность обладаеть полнотою силь не только духовныхъно и телесныхъ, и высказываетъ порывы къ жизни широкой и разнообразной; а старость болве или ослабъваетъ въ своихъ силахъ и любитъ кругъ жизни, строго очерченный. Юность надвется жить долго и сдвлать многое, и любимое слово ея: «впередъ, впередъ!,» а старость уже и прожила, и сдълала свое, и ей желателенъ ходъ жизни спокойный, ровный, возможно-тихій. Не знающая жизни, не испытавшая неудачь, юность въритъ въ осуществимость всего того, что ей хотълось бы сдёлать, она сочувствуетъ всякимъ истинно или мнимо добрымъ начинаніямъ; а старость весьма осторожна въ своихъ ръшеніяхъ и изъ многаго избираетъ немногое. Всъ эти противоръчія въ жизни юности и старости располагають юность имать неблагопріятный взглядь на старость, и въ устахъ юности старость нередко назы-

вается отстолою въ жизни и въ самыхъ понятіяхъ о жизни. Но вполив ли справедливъ этотъ взглядъ юности на старость? Эта сосредоточенность старости на одномъ опредъленномъ занятіи, вопреки стремленіямъ юности къ многимъ и разнообразнымъ занятіямъ, не свидътельствуеть ли о желаніи старости исполнять свое діло какъ должно, вполнъ, отчетливо? Она старается о добросовъстномъ выполненім своихъ дёль, а не о разпообразів ихъ. - Эта склонность старости къ возможно-спокойному теченію жизни человіческой, вопреки неудержимымъ стремленіямъ юности впередъ, не говорить ли о заботь старости избъгать всякихъ насильственныхъ переворотовъ въ жизни, при которыхъ не могутъ избъжать страданій многіе? Она желаеть добра людямь, - путемь мира. Эта осторожность старости въ намбреніяхъ и дбляхъ, вопреки довъряющей всему юности, не показываетъ ли желанія старости избъгать ошибокъ и избирать одно несомивино вврное? Она желаеть вести людей къ добру путемъ несомивниой истины. А если все это такъ, а не иначе, бываеть въ старости: то имбеть ли право юность называть старость отсталою, на томъ одномъ основанін, что жизнь юности различна отъ жизни старости? Каждому, и юношт и старцу-своя жизнь, и одинъ исполняетъ свое, а другой свое дело; но тотъ и другой равно способны стремиться къ добру по мъръ силь своихъ.

Но если юность съ какимъ-то недовъріемъ смотритъ на старость: то—будемъ справедливы—и старость съ какимъ-то предубъжденіемъ смотритъ на юность. Старость, прошедшая жизнь опытомъ и видъвшая въ ней не столько отраднаго, сколько печальнаго, смотритъ на жизнь взглядомъ болъе или менъе строгимъ, суровымъ, печальнымъ; а юности, надъющейся на жизнь впереди,

эта жизнь улыбается, и юность радостно смотрить на нірь Божій. Старость, привыкшая къ тэмъ или другимъ порядкамъ жизни, не хочеть разстаться съ наме и считаеть ихъ годинии и для другаго покольнія, какъ опи годны быля для нея; а юность жаждеть новаго, переивнъ, удучненій въ жизни, она хочетъ устроять жизнь по другимъ понятіямъ.. Старость, ослабъвщая въ силахъ, не надъется на себя и не довъряеть многимъ изъ предпріятій человъческихъ; а юность, полная силь и жизжи, съ самоувъренностію смотрить на себя и считаеть себя способною произвесть все, что представляется возножнымъ сдёлать. Всё эти противорёчія въ жизии старости н юности располагають старость къ неблагопріятному взгляду на юность, и въ устахъ старости юность неръдко называется легкомысленною во взглядь на вещи. Но внолні ін справедінвъ этотъ взглядъ старости на юпость? Радостный взглядъ юноши на жиень не свидательствуетъ *н*е о томъ, что юноша смотритъ на жизиъ съ дучшей стороны ея, которая дъйствительно есть въ жизни? Не только многія блага жизни, но и самая жизнь есть уже величайшее благо, и радость такъ же законна въ жизни, какъ и печаль.--Стремленіе юноши къ перемвнамъ въ жизни общественной не говорить ди о томъ, что юноша своимъ свъжимъ чутьемъ понялъ несовершенства прошедшей жизни и прислушался къ современнымъ требованіямъ ея н. въ порывахъ любви къ человъчеству, желаетъ сколько возможно болье добра людямъ? У жизни-свой ходъ; смъняются ея дъятели, а она все идетъ впередъ.--Уверенность юности въ своихъ замыслахъ и предпріятіяхъ не показываетъ ли того, что у нея не только много силь для двятельности, но и много любви къ двятельности? Время юности и есть время развитія силь, и кто

много дълалъ въ юности, тотъ не будетъ раскаяваться въ этомъ въ другіе возрасты жизни человъческой. А если все это такъ, а не иначе, бываетъ въ юности; то справедливо ли юность называть легкомысленною потому только, что она въ своей жизни различается отъ старости? Юность дъйствуетъ такъ, какъ требуетъ природа ел, точно также, какъ и старость дъйствуетъ по требованіямъ своей природы.

же, если требованія юности и старости въ существъ своемъ справедливы, и юность и старость поэтому не имъютъ права всегда смотръть другъ на друга неблагопріятно; то юность и старость действительно впадають иногда въ нъкоторые недостатки, къ которымъ онь болве или менве склонны по характеру самой природы своей и которые подають справедливый поводъ -- старости укорять юность въ легкомыслін, а юности-укорять старость въ отсталости.....Кажется, съ этимъ должна согласиться и безпристрастная старость и безпристрастная юность. Очевидно, и юность и старость должны избъгать своихъ недостатковъ, иначе опъ никогда не будутъ смотрвть другь на друга съ самой лучщей стороны....Гдв же средства, которыя бы способствовали и юности и старости избъгать свойственныхъ имъ недостатковъ и таобразомъ примиряли бы ихъ другъ съ другомъ, такъ что и юность и старость встръчались бы не съ взаимными подозрѣніями, а съ любовію и радостію? - Обратимся къ радостной встръчъ Богомладенца Іисуса святыми Симеономъ и Анною и, можетъ быть, въ нъкоторыхъ чертахъ встръчавшейся здёсь юности съ старостію мы увидимъ прекрасное средство установлять миръ и любовь между юностію и старостію человіческою вообще, имен-. но: здёсь встрёчалась юность невинная и старость блаю-

честивая. Божественный Младенецъ, встриченный престарбамии Симеономъ и Анною, былъ святвиший святыхъ; а о престарълыхъ Симеонъ и Анив говорится въ Еванголін: Симоонъ быль мужь праведный и благочестивый и Духъ Святый быль на немь; Анна не отходила оть храма Божія, постомь и молитвою служа Богу и день и ночь (Лук. 2, 25. 37). Невинность юности и благочестіе старости, — вотъ что нужно для того, чтобы и старость и юность избъгали своихъ недостатковъ и встрвчали другь друга съ любовію. Въ самомъ деле, если юность будеть заботиться о своей невинности, т. е. о томъ, чтобы и себя не запятнать никакимъ худымъ поступкомъ и другимъ не сдълать никакого оскорбленія; то при взглядъ на эту свътлую юность можетъ ли не радоваться старость, которой особенно отраднымъ представляется прекрасное юности? Съ другой стороны, если и старость будеть украшаться благочестіемъ, т. е. будеть и сама дёлать одно доброе и будеть сочувствовать всякому благу другихъ; то можетъ ли безъ глубокаго благоговънія смотръть на нее юность, которая такъ мало потрудилась еще въ добрв и которой, можетъ быть, не достигнуть такой почтенной старости? О, если бы всегда украшалась юность невинностію, а старость благочестіемъ! Въ этомъ случав, старость и юность не только радостно встрвчали бы другъ друга, но и сознавали бы пеобходимость одна въ другой: одна предлагала бы свою опытность, пріобрътемную годами, а другая -- обиліе живыхъ силъ, еще не растраченныхъ. И единодушными усиліями ихъ жизнь человъчества пошла бы твердыми и быстрыми шагами по пути усовершенствованій... Отсталость и дегкомысліе - недостатокъ старости и недостатокъ юности-не находили бы себъ мъста при этомъ разумномъ движеніи: старость умърная бы взавшніе порывы юности, а юность оживаная и поддерживана бы слабъющую бодрость старости.

Наконецъ, не можемъ не обратить внимавія еще на одно обстоятельство встрачи Богомладенца Інсуса святыми Симеономъ и Анною, именно на то, что Богомладенецъ Інсусъ и святые Симеонъ и Анна встратились во храмь Божіємь (Лук. 2, 27. 27). Сюда-въ храмъ Божій-пусть чаще и чаще спішить и юность и старость, чтобы здёсь осязательно убёдиться, что всё мы-и юные. и старые-братья между собою о Христъ и дъти одного Отца Небеснаго. Здёсь въ общей молитей верующихъ къ Отцу нашему, вже на небесехъ, исчезаетъ всякое разногласіе возрастовъ - человіческое и земное. Здісь старости говорится: если не будете кака дати, не войдете в царство пебесное (Мато. 18, 3); а роности внушавтся: не будьте дътьми во разумь, увлекаясь всякимь *вытромь ученія* (1 Кор. 14, 20; Еф. 3, 14). Здёсь чувствуется всёми необходимость одной высшей помощи, которая и подается-юности для восполненія ея несовершенствъ, и старости-для укръпленія ся немощей. Словомъ, христіанскій храмъ, сосредоточившій въ себв всв требованія религіи христіанской, есть особенное місто примиренія юности съ старостію.

І. Аванасій.

### BECDAA

въ день обнародованія Высочлінаго Манносста о дарованія кріностнынь дюдянь правъ состоянія свободных сельских обывателей и объ устройстві быта ихъ, сказанная Преосвященнійшинь Пилонь Архіонисковонь Ярославскинь и Ростовскинь въ Крестовой Ярославскаго Архіоройскаго дона церкви въ поділю Православія 12 марта 1864 г.

Съ торжествомъ Православія сратается нына у насъ другое торжество, —торжество возношенія благодарственныхъ и коланопреклонныхъ Господу Богу молитвъ о благоденствій Благочестивайшаго Государя Императора нашего Александра Николаевича, даровавшаго крапостнымъ людямъ права состоянія свободныхъ сельскихъ обывателей.

Сугубо-радостный праздникъ сей почтимъ, братіе, бесъдою о томъ, сколь много Отечество и Въра обязаны за царскія милости и щедроты любвеобильному Государю Императору нашему и приснопамятнымъ Его Предшественникамъ.

Богохранимая Россія въ тысячельтній періодъ существованія своего много видьла знаменій, проявляющихъ дивное о ней смотрьніе Всевышняго; много преуспывала на пути шествія своего къ цылямъ нравственнаго совершенства и гражданскаго благоустроенія.

Земля наша велика, а порядка въ ней нътъ, говорили посланные просить Рюрика на царство. Въ словахъ сихъ выражается все значение древней Руси. Хаотическое не-

T. I. OTA. I.

строеніе, безвѣріе, отсутствіе законовъ и правды, опредаля собою ея карактеръ, оставляли, въ теченіе вѣковъ, за предками нашими слишкомъ непочетное названіе варвара и скиеа.

Восшествіе перваго самодержца на престоль было для Россіи восходомъ лучезарнаго світила на ея горизонті. Облегавшій ее мракъ началь рідіть, разъединенныя части пришли къ началу единства, народъ созналь свон силы, и скоро самъ Цареградъ дрогнуль отъ оружія Россовъ.

Равноспостольный князь Владиміръ не остановился на развитіи матеріальныхъ силъ государства. Сознавая въ душъ своей ту непреложную истину, что токмо на основаніяхъ Въры утверждается благоденствіе царствъ земныхъ, уподобился онъ упоминаемому въ Евангеліи куп-пу, ящущему добрыхъ бисерей (Мате. 13, 45).

Всюду искаль онъ бисера Въры, и, обрътши его на востокъ, апостольски ревноваль объ озареніи сіяніемъ его державы своей.

Великъ и премудръ Государь, оказавшій такую услугу народу своему. Имя его благословенно во въки! Но мудръ и народъ, умъвшій внять гласу благовъстника, исполнившій, съ душевною готовностію, волю Самодержца.

Аще не бы добръ быль ваконь греческій, то бы князь и бояре не приняли его (1). Такъ разсуждая, отцы наши съ радостію спѣшили къ водамъ Днѣпра и Почайны для принятія св. Крещенія, для озаренія свѣтомъ благодатя Христовой.

Раздёленіе Россіи на удёлы было съ одной стороны данію духу вёка, подъ вліяніемъ котораго совершилось

<sup>(1)</sup> Льтоп. Рус. Изд. Львова стр. 120.

ото; съ другой — необходимымъ для юнаго народа урокомъ, — урокомъ, который чёмъ больше занимаетъ кровавыхъ въ исторіи страницъ, тёмъ сильнёе обличаетъ зловредность поліархія, тёмъ ясиве даетъ видёть истину древняго изреченія: всепанубно правленіе мионать; да будеть едань царь!

Для насъ, умудренныхъ въковыми испытаніями, или, какъ Апостолъ выражается: питаемыхъ словесы съры и добрыма ученіема (1. Тим. 4, 6), для насъ истина сія свътлье солица.

Но и не легко было привить ее къ древу народному, среди мрачнаго невѣжества, при ярыхъ буряхъ самолюбія и тщеславія.

Димитрій Донской, Василій и Іоаних уміди ослабить, устранить преноны сій и положить красугольный камень единодержавству. Съ тіхъ поръ Россія ординымъ, можно сказать, полетомъ стала возноситься на высоту славы. Враги ся облеклись студомъ, на ней же процвіла святыня Господня. Народы чуждые притекли подъ сінь законовъ ся, и царства стократь опирались на ся незыблемой твердынів.

Въ въкъ Петра I го Россія, по могуществу своему, занимала почетное между державами Европы мъсто. Но ей не доставало цивилизаціи, пе доставало тъхъ качествъ, которыми обусловливается характеръ государствъ образованныхъ. И геній Монарха не затруднился открыть для Московіи дверь въ Европу.

По манію великаго Монарха, науки и художества потекли къ намъ изо всъхъ образованныхъ странъ. А по мъръ ихъ притока, нравы естественно стали смягчаться; богатство народное возрасло, и всъ сословія, ощутивъ благотворность Монаршихъ попеченій, единомысленно нарекли Его Отцемъ отечества.

Екатерина вторая, шедшая по стопамъ Петра Велинаго, упрочивая и довершая начинанія Его, обращала истинно-матернее вниманіе и на судьбу біднійшаго класса людей, на судьбу тіхъ, къ которымъ вполні прилагаются слова пророческія: людіе мои, приставницы ваши пожинають васт, и истязующіе обладають вами (Ис. 3, 12)!

Монархиня, въ духѣ милосердія, въ цѣляхъ ослабленія тажести отношеній между обладающими и обладаемыми, изгладила рабство изъ книги отечественныхъ законовъ. Была бы, конечно, изглажена Ею и самая память о рабствѣ, если бы духъ тогдащняго вѣка, — духъ слѣпаго эгонзма и ненасытной алчности, не полагалъ собою неодолимыхъ въ дѣлѣ семъ препятствій.

Токио православная Церковь и ея пастыри явились превыше всёхъ житейскихъ разчетовъ, принесши на алтарь отечества такую жертву, каковая только требовалась отъ нихъ.

Но для сыновъ въка сего была она превыше силъ,, не по мысли и не по сердцу ихъ. А потому спасительнаго юбилея пришлось ожидать цълое стольтіе.

Въ теченіи целаго столетія оставалось какбы въ обётованіи восшествіе на тронъ Россійскія Державы Монарка, подобнаго тому, о которомъ, более чемъ за сто до рожденія его годовъ, изрекъ Богъ устами пророка Исаін: Азъ вовставих в его съ правдою царя, и вси путіе его правы. Сей совиждеть градъ мой, и плъненіе людей моихъ возератить, не по мядь, ни по дардмъ (Ис. 45, 13).

Достигнувъ въ ръчи своей этой славной эпохи, — эпохи, вънчающей собою рядъ великихъ событій, которыми обязана Россія Самодержцамъ своимъ, и которыми возвеличена она, — могли бы мы изобразить и представить свъто-твии отношеній помвщиковъ къ крестьянамъ; могли бы указать на факты и засвидѣтельствовать непреложность ихъ предъ Богомъ и Церковію.

Но не время для такихъ отвлеченій, когда насталь уже день, котораго цёлые ряды поколёній желали видёть, и не видёли; когда слышится Державный глаголь, радостію исполняющій землю Русскую, вносящій вёрную надежду и отраду даже въ тё сердца, для которыхъ будто не существовали эти дяры неба.

Итакъ, да исполнятся днесь уста наша хваленія твоего, Господи, яко да воспоемъ славу твою и славу Помазанника Твоего, ущедряющаго насъ, якоже щедрить отецъ сыны!

Знаю, однакоже, что малодушныхъ и нетерпъливыхъ озабочиваетъ та мысль, что Всемилостивъйше даруемыя крестъянамъ новыя права и льготы не вдругъ приходятъ къ нямъ, а придутъ и усвоятся лишь по времени. Имъ котълось бы однить разомъ перенначить свой бытъ и всё отношенія свои.

Ежели въ числѣ предстоящихъ здѣсь находится кто либо, занятый подобною мыслію, то въ успокоеніе его полезнымъ нахожу прибавить въ рѣчи своей еще нѣсколько словъ.

Каждый благоразумный человікъ скажеть, что настоящее діло не есть діло рядовое, обычное, удоборішниює, какъ говорять иногда, одникъ почеркомъ пера. Нітъ, діло это чрезвычайное. Здравый и світлый умъ, сознавая колоссальность діла сего, можно сказать, ціпеність. Ибо все здісь поразительно,—и сущность вещи, и объемъ, и ціль. По существу своему, дёло это требуеть отмины ирипостнаго права на крестьямь, права укорененного віками, закомомь и обычаями. По объему своему, оно
чуть не равняется объему цілаго Гесударства. Ибо ніть
почти губерніи, гдй бы не быле поміщниювь и поміщнчинкь крестьянь. А общее число тіхь и другихь даеть
изумительную цифру, восходящую сь одной стороны до
сотемь тысячь, съ другой—до дведцати трехь милліоновь.
По ціли своей, клонится къ устраненію всямаго отаготительного произвола въ отношеніяхь между поміщнками и крестьянами, къ доставленію крестьянамь способовь ві улучшенію ихъ быта, съ тімь непреміннымь
условіємь, чтобы благосостояніе номіщиковь охранено
было, какъ требуеть того законь справедливости.

Все это и больше должно совершиться и войдти въ силу государственнаго закона не на время, а на въкъ; не для настоящаго только поколънія, но и для всъкъ грядущихъ; не въ одной ярославской, но въ пятидесати губерніякъ, раскинутыхъ отъ моря до моря, и отъ момець до конецъ земли. Ибо извъстно, что Господь по преимуществу благословилъ царство Русское, яко Сима, и разширнять его, якоже Івфета.

Посуди-же, православный народъ, есть ли въ мірѣ человъкъ, который могъ бы столь общирное, разнообразное и многостороннее дѣло, безъ дальнихъ такъ сказать равсужденій, обнать, нзмърить, нзчислить, опредѣлить и наконецъ, воздавъ каждому должное, норѣшить во славу Божію, на пользу православнаго народа;—есть ли, опять спрошу, въ мірѣ человѣкъ могущій это сдѣлать? Отвѣчаю: нъть его, не было и не будетъ.

Одинъ Богъ не имъетъ нужды во времени. Ибо умъ Его всеобъемлющій, сила Его всемогущая, Онъ вездъсущъ, все видитъ и все знястъ. А потому и творитъ единать словомъ своимъ вся, едина хощетъ.

Люди же, какъ существа немощію обложенныя, не могуть ничего важнаго произвесть безъ терижливато и тщательнаго обсужденія, а и того горше безъ средствь. Средства же, какъ извёстно, не сами примодять, а изыскиваются временемъ.

Посему-то и сказалъ пронудрый Соломонъ: есимь еремя, и еремя есякой есщи подъ небесемъ. (Евкл. 8, 1.).

И въ настоящее время, когда свышевдохновенный Царь, возжелавный привести милліоны отъ народа своего къ жизни новой, когда изъ устъ его, яко изъ устъ Ісае-кінля, слышится глаголъ Господень: се Авъ вееду ев едев дух животень, и дамя на едев жиллы, и вооседу на едев плоть и простру по едмя кожсу и дамя дух мой ев едев, и оживете, и устъете, яко Азв есмь Господъ (Ies. 37, 5—6); когда рукою Его, яко иногда Монсеевою, изводится народъ изъ дому неволи, и вводится, якоже Навиновъ, въ землю обътованную; то условія времени суть необходимое вречевство. Тысячи уроковъ въ этомъ убъждають.

Не бевъ довольной конечно причины, сорокъ лътъ странствоваль въ пустынъ изведенный изъ Египта Изранль, прежде, нежели вошель въ землю, о ней же клател Боть отщема илъ (Быт. 50, 24); не безъ причины семдесять лътъ длилось плъпеніе вавилонское, пока наконенъ отласился Сіонъ пъснію Господнею, и стали созидаться стым Герусалима.

Огненная, многолътная пещь искупненій послужила из очищенію народа, къ утвержденію въ упованіи на Бога жива и истипна.

Утверждайтесь, братіе, и вы въ семъ же упованіи:

упованіе не посрамить (Рим. 5, 5). Мітрою, сюже пріемлете дары, возмітрите ваши добрыя діла, вітриоподданическія чувства и самое радініє о пользіт общей и частной, о долгіт и отношеніях ваших. Ибо маль кевсь ссе смишеніе кевсить (1 Кор. 5, 6), — малое уклоненіе отъ долга и порядка къ тяжкимъ ведеть паденіямъ.

Не полагаясь много на себя, ищите совъта у честныхъ и благоразумныхъ людей. Таковыхъ устив каплюта благодати (Притч. 10, 32), а совътъ ихъ спасеніе и разума и живота источникъ (Притч. 9, 10. 11, 14. Сир. 21, 16).

Паче же не вдавайтесь въ въру злокозненнымъльстецамъ. Они на языкъ своемъ носятъ медъ, а въ сердцъ смертоносный ядъ, и, какъ сказалъ самъ Господь, приходять ег одеждахъ осчихъ, снутрь же суть солцы хищинцы (Мо. 7, 15).

Соблюдая сін и подобныя правила жизни, ревнуя о точномъ, добросовъстномъ исполненіи законовъ Божінтъ и царскихъ и уже озаряемы будучи благодатнымъ свътомъ взошедшей отъ престола Царева денницы, скоро увидимъ мы и все велельніе дня и люта Господил прівтива (Лук. 4, 19). Они грядуть къ намъ и не закоснять; и пришествіемъ ихъ, яко о есякома болатетью (Псал. 118, 14) насладимся въ веселіи тъмъ поливе, чъмъ болье оправдаемъ о себъ чаяніе Благочестивъйшаго Государя Императора нашего, и явимся достойными Его отеческихъ милостей и щедроть.

Тебъ же, Боже отецъ нашихъ, Боже всякаго милосердія, молимся во умиленіи душъ нашихъ: приложи дин на дин Цареви нашему, даждь кръпость Ему и благослови люди Его миромъ. Аминь.

#### BRRRR

но прочтенін Высочайшаго Манносста о Всенилостив'я шень дарованін крівностными людами прави состоянія свободныхи сельскихи обывателей и оби устройствій ихи быта, сказанная преосвященными Макарісми, енискономи харьновскими и актырскими, ви каосдральноми соборі 11 марта 1861 г. .

О всемь благодарите. 1 Сол. 5, 18.

Если, по слову св. Апостола, ны должны благодарить о есемь, что бы съ нами ни случилось добраго или худаго: то какъ же, братіе, не благодарить намъ нынъ, когда съ высоты Царскаго престола къ намъ раздался такой сладостивний глась, полный любви и милости?. Нынъ предъ нами соверщается одно изъ величайщихъ и благодътельнъйшихъ событій, какія когда либо совершагись въ предълахъ земли русской. Почти и влая треть исполинского населенія Россіи пріемлеть новый, лучшій жребій изъ рукъ своего Благочестивъйшаго Государя. Около 23 милліоновъ (легко сказать!), около 23 милліоновъ нашихъ соотечественниковъ получаютъ новыя гражденскія права и какбы новую жизнь. А съ тімъ вміств и для всего нашего отечества открывается новый, обширивний путь къ раскрытію его силь и средствъ и къ всестороннему, всъхъ объемлющему образованію, усовершенствованіямъ, благоденствію и славъ. Мысль изнемогаетъ, усиливаясь обнять всю громадность событія, котораго мы видимъ одно начало. Только потомки, дальпіе потомки въ состояніи будуть измірить полное значеніе этого событія в, конечно, запишуть его, какь

самую яркую эпоху, на странцахъ русской исторіи. Пусть не всёхъ насъ непосредственно касается оно, а отъ нёкоторыхъ потребуетъ даже, быть можетъ, и не малыхъ жертвъ. Но, во имя отечества, во имя человъчества, во имя христіанства, предъ которыми должны умолкнуть всё наши личные расчеты и частные интересы, можемъ ли мы, сыны Россіи, всё до единаго не сочувствовать вполнё этимъ милліонамъ нашихъ согражданъ, которые развы намъ и по природё и по вёрё, а теперъ приравниваются намъ по правамъ гражданскимъ? Ихъ участь неразрывно связана съ нашею и неотравию отзовется въ судьбё всего отечественнаго края.

Да вознесутся же наши благодарныя сердца, прежде всего, къ престолу Вседержителя, который дароваль намъ такого добраго, благодушнаго, многонопечительнаго Монарха и постоянно согръваеть сердце Его любовію къ подданнымъ, который возбудилъ въ душт Его святое намъреніе и неугасимую заботу объ улучшенія быта цълаго огромнъйшаго класса кръпостныхъ поселянъ и умудрилъ, подкръпилъ Его своею всемощною благодатію совершить этотъ необыкновенный подвигъ Его царственнаго служенія.

Благодарность, отъ лица всей земли русской благодарность, въ роды родовъ благодарность и Тебъ, Помаванникъ Божій, Отецъ отечества, какъ всего приличнъе мы въ правъ называть Тебя нынъ послъ новаго, безпримърнаго доказательства Твоей отеческой любви къ намъ и заботливости о насъ! Знаемъ и не перестанемъ номнить, что, кромъ искреннихъ благожеланій Тебъ, кромъ теплыхъ молитвъ о Тебъ ч о всемъ Твоемъ Августъйшемъ Домъ, мы можемъ и должны воздавать Тебъ еще тъмъ, если, какъ дъти, будемъ любить Тебя, со-

чувствовать Твониъ благимъ наябреніямъ о новановаться всёмъ Твониъ постановленіямъ и ревностаю, добросов'єстно будемъ проходить, каждый, обязанности своего званія во благу намего общаго отечества.

Вы особенно, наши братья, на кого непосредственно налилась мынь милость Царская, умъйте понять эту чрезвычайную милость, умъйте оцъпить ее и достойне возблагодарить Помазанника Божія своимъ добрымъ поведеніемъ и вовимовеніемъ Его священирй власти. Все; что можно было сделеть для улучшенія вашего быте, сделано согласно съ закономъ любви и правды: будьте жъ довольны своею новою участію и не домогайтесь большаго, чего не указала вамъ Монаршая воля. Вамъ дарованы теперь новыя права и льготы; но чрезъ то самое на васъ возложены и новыя обязанности: старайтесь же исполнять ихъ со всею ревностію. Если и прежде вы трудились и работали: то теперь трудитесь и работайте еще усерднее. Если и прежде вы воздавали встьми долэкпая, ежуже убо урокт урокт, а ежуже дань дань (Рим. 13, 7): то теперь еще добросовъстиве несите всв законныя повинности, еще не уклончивъе платите опредъленныя подати и оброки. Если и прежде вы повиновались начальствамъ, отъ Царя постановленнымъ надъ вами, и своимъ господамъ: то особенно теперь покажите свое повиновеніе имъ согласно Высочайшей воль, выраженной вамъ въ Манифестъ. Ичаче, чъмъ же вы засвидътельствуете, что глубоко чувствуете новую милость къ вамъ Благочестивъйшаго Государя? Чъмъ оправдаете Его отеческія попеченія о васъ? И только при вашемъ усиленномъ трудолюбін, при вашей исправности въ платеже государственныхъ податей и оброковъ, при вашемъ всецвломъ повиновеніи начальству, вы дваствительно будете способствовать какъ улучшенію вашего собственнаго быта, такъ и благу всего нашего отечества.

Господи Боже, Благодателю нашъ! Призри съ небеси и благослови великое дёло, совершившееся на землё Русской, да принесеть оно самые вожделённые и сладостивйше плоды для всёхъ насъ,—сыновъ Россін, и да возрадуется, при видё этихъ плодовъ, доброе сердце Помазанника Твоего, Благочествеййшаго Государя нашего Императора Александра Николаевича. Аминь.

#### ядъ грвіл.

Ими же кто согръщаеть, сими и мучится. Прем. Солом. 11, 17.

Есть одно явленіе, обнаруживающееся во всёхъ отношевіяхъ жизни и возводящее вёру въ високое правосудіе Божіе на степень яснаго соверцанія. Объ этомъ-то явленін говорить приведенное м'ясто слова Божія. Имя ену--ядъ, казнь или проклятіе грёха.

Присмотритесь внимательные къ порядку вещей правственнаго міра, и вы зам'ятите, что въ немъ господствуеть совершенно такая-же естественность, какъ в въ чувственной области творенія, — въ видимой природі: таже сообразность стремденій съ цілями; таже вірность самимъ себъ въ правидахъ; таже неизмънность въ законахъ. Обыкновенное мейніе-плодъ страстей человическихъ-представляющее власть въчнаго Судін такъ, какъ будто-бы откуда-то издалека, такъ сказать, искуственнимъ образомъ распространяется отъ Него наказаніе на душу, преданную гръхамъ, -- это мивніе, котораго источникъ понять не трудно, при разумномъ взглядъ на вещи, всегда уступить мъсто той мысли, что наказаніе не столько слёдуеть за грёхомъ, сколько вытекаеть изъ грёта, какъ его совершенно-неизбёжное зло или, что, по выраженію Премудраго, всякій чимь согришаеть, мимь же в мучится. Это сущая правда.

Большая часть людей привыкла смотрёть на обдетвія жизни, какъ на испытаніе, посылаемое свыше, и это въ некоторых случаях действительно справедливо. О-стереженся однакоже все изъясиять такою мыслію: право-

судіе и благость Божія вовсе не такъ раздёлены между собою въ Существе Высочайшемъ, какъ раздёляетъ ихъ ограниченность нашихъ умопредставленій; оне всегда соединены между собою, какъ неразлучныя чада единаго совершенства, именуемаго святостію.

Какъ упражнение въ добродътели уже само по себъ составляеть блажениую награду, такъ и изъ гръха непосредственно возникаетъ свойственное ему наказаніе. Его могуть иногда не примънать посторонніе свидътели нашихъ бъдствій; но отвергать, какъ ихъ причину, не могутъ. Онъ можеть принимать самые разнообразные виды; що ужасное, губительное существо его остается неизивнымъ. Пріятенъ ли бываеть или горекъ тоть ядъ, которымь онъ разрушаеть приреду духа, но смертоносная свля его всегда одня. Обольщаеть ли онъ насъ своею рременною следостию, или неотразимо привлекаеть дажо при видиныхъ всёмъ гнусныхъ своикъ свойствахъ: въ обонкъ случаяхъ онъ пологаетъ на насъ тотже оброкъ — смерть: пръссь содълнь раждаеть смерть (Іак. 1, 15). Горе несчастному, который, по слову Писанія, пленичани своих срвхоез заплевется (Прит. Сол. 5, 22). Қақъ бы ни было широко ноприще, которое предоставляетъ гръхъ своимъ плъненкамъ, какъ бы не была дадоко вокругъ ихъ раскинута его съть погибели, -они всегда остаются уловленными и опутанными, подобно тому, кого кръпко обвившійся змъй лишиль дыжанія и движенія. Да, кто попаль на струю перока, тотъ навърное попадетъ въ бездну, хотя бы въ волнахъ постоянно отражался свёть солица, котя бы теченіе цесчастнаго пловна шло среди цвітущихъ окрестноспей. Никто не завидуй съ безразсудствомъ нечестивому въ его счастія. Никто не желай себъ побъдной добычи, понадающей въ руки неправды. Никто не домагайся быть на місті развращеннаго богача, окруженнаго всякимъ обиліемъ и веселящагося по вся дин свётло. Каждый въстникъ счастія, посъщающій домъ нечестивца, скоро, вногда очень скоро является въ своемъ истинномъ видъ; является онъ какъ духъ отмститель, котораго удары хозаину дома тяжки и ужасны, хотя и наносятся бичемъ позлащеннымъ. Ахъ, мы слишкомъ легко осавиляемся блестящимъ покровомъ и не думаемъ, какія пытки онъ прикрываетъ; нашъ глазъ любитъ слишкомъ долго останавливаться на изукращенной вибшности, а о томъ, какія безобразіе и нечистота подъ нею, мы не помышляемъ. Не много людей, выдающихъ себя за то, что они на самомъ дълъ; и особенно тъ люди, которые опутаны увлекательными узами гртка, если они еще не достигли крайней степени развращенія, обладають, часто въ изумительной степени, искуствомъ лицемърія. Но, если имъ случается обманывать поверхностного наблюдателя, проницательного они не обманутъ! Кто своимъ раз--виж во и ишуд инйвт ствинноп стэему смому смитив ни, кто умъстъ слышать самые тихіе удары больнаго сердца, тотъ легко замъчаетъ, какіе острые камни, холмы и тернія сокрыты подъ этимъ путемъ зримниковъ в гобеующих вт выкт (Псал. 72, 12), по видимому, гладкимъ и усъящнымъ цвътами; сколько терзаній и бури подъ этимъ спокойствіемъ, сколько горечи и трудно скрываемыхъ слевъ подъ нескрываемымъ смехомъ, сколько безвыходнаго чувства неисправимых ошибокъ подъ кажущимися успъхами, внушающими зависть; сколько лишеній и чужаго добра подъ роскошью; какъ эта жизнь, однажды сбившаяся съ пути благороднаго и прямаго, напрасно усидивается достигнуть истиннаго мира и прочнаго счастія,

течетъ ли она медленно или шумитъ и бурно несется. Положение тяжелое и печальное!

Что сказано о гръхъ вообще, то можно примънить и въ частности иъ каждому роду гръховъ: величайшее изъ золъ есть гръхъ. Какими бы блестящими основаніями ни старался успоконть себя грашникъ въ своемъ легкомыслін, къ какимъ бы пособіямъ лжи ни прибъгаль онь въ своемь заблужденіи, о какомь бы выходъ изъ своего положенія ни помышляль онъ въ стракь, какой бы опоры ни искаль при безсиліи, - всегдя пребудетъ несомивниою, какъ несомивнио то, что небо распростерто надъ нашими головами или что земля подъ ногами нашими, несомивниою эта истина: порядокъ міроправленія Божія святый и дивный никогда не будеть поруганъ безнаказанно! Но при этомъ тяжеломъ и горестномъ сознаніи, остается ли намъ какое утішеніе, какая нибудь надежда? Ибо кто можетъ утверждать о себъ, что онъ никогда не шелъ противъ этого порядка? Кто, съ спокойствіемъ совъсти и върностію истинъ, скажеть, что гръхъ остался безъ вліянія на жизнь его? Мы всь до одпого гръшники.... Впрочемъ не станемъ унывать. Если будемъ усердны въ въръ и благочестін, со страхомъ и трепетомъ содъвая свое спасеніе, то и жребій нашъ будетъ самый счастлявый.

Обратимся въ Тому, Кто Единъ есть Избавитель нашъ отъ тлетворнаго яда и клятвы гръха, въ Комъ явилась благодать Божія спасительная, неистощимо богатая. У Него все: спасеніе, жизнь и блаженство. Взыщемъ Его, и Онъ уврачуетъ, упокоитъ и спасетъ насъ!

Авт есмь путь и истина и животь (Іоанн. 14, 6). Обратитеся ко Мнь, и обращуся къ вамь (Зах. 3, 1).

# **ПОСЛЪДОВАНІЕ СВЯТЫХЪ И СПАСИТЕЛЬНЫХЪ СТРА-**- СТЕЙ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА.

Св. Церковь, услаждая шествіе чадъ своихъ по тъсному пути святой и богоподобной жизни, между прочимъ, чрезъ изображение предъними въ свътлыхъ празднествахъ свътлой стороны Креста Христова, не оставляетъ безъ вниманія и другой-мрачной стороны его, тажелой для сердца върующихъ. Но самое торжественноплачевное преднаписаніе Креста уничиженнаго прекрасно сближается Церковію съ санымъ торжественнымъ и всерадостивйшимъ изображеніемъ Креста побідоноснаго!... Уже върующіе протекли покаянное поприще св. четыредесятницы въ надеждъ неосужденно достигнуть и поклониться св. воскресенію: еще мало, — и возсіяеть предъ ними слава Інсуса Христа, побъдителя смерти. Въ этото время Церковь, каком съ особенною ревностію очищая чадъ своихъ отъ всякія скверны плоти и духа, двбы они достойно узръли Христа, блистающаго неприступнымъ свътомъ воскресенія, отымаеть отъ очію ихъ всякую радость и, подобно Апостолу, не судить ничего въдъти, точію Іисуса Христа, и сего распята (1 Кор. 2, 2). Во св. и великій пятокъ, превмущественно же T. l. Ota. I.

на первомъ его богослужения, она съ особенною силою преднаписуеть намъ распятіе Господа (Гал. 3, 1), н эту печальную картину изображаеть въ чертахъ особенно разительныхъ. И прежде всего, какой скорби исполненъ, какимъ страданіемъ запечатавнъ видъ самой Церкви-изобразительницы! Это уже не царица, съ ризы повлащенныя одъянная (Псвя. 44), не невъста, срътающая Жениха своего, добрая какъ луна, избранная какъ солнце (Пъснь П. 6, 9). Къ чему великольніе одеждъ и веселіе неблаговременное! Нътъ; это - дъва, у которой отнятъ Женихъ, ея душа и источникъ жизни, отнятъ, сокрытъ отъ земли прекрасныйшій паче сыновь человыческих (Пс. 44, 3), сокрыть нечестивыми, не оценившими Его, не узнавшими своего Зиждителя, и Законоположника вывнившими со безуаконными!!... Не сомкнуты уста ея, по одна-ръчь ихъ, прерываемая рыданіями: кто дасть гласть моей воду и очесемь моимь источникь слевь (Гер. 9, 1)? Въ ней слышится скорбь, подобная печали Іакова и Давида о потеръ самыхъ любезныхъ ихъ сердцу (Быт. 37, 34; 2 Цар. 18, 33), и скорбь о торжествъ неправдъ человъческихъ; и всъ ея чтенія, пънія, псалмы и духовныя пъсни сливаются въ одно грустное воззвание къ покаянію, обращенное къ върующимъ.

«Востани, какбы такъ взываетъ теперь Церковь къ нашей душт, востани отъ долгаго сна гръховнаго, прівди сюда и стань на позорищт святыхъ и спасительныхъ страстей твоего Господа! Въ сихъ поучайся глубинт бездны гръховной и трудности избавленія отъ нея; въ сихъ пребывай сокрушеніемъ сердечнымъ и духомъ самоотверженія; въ сихъ разумтвай, елика сотвори тебъ Богъ, да не горше ти что будеть!»

Священныя моленія върныхъ предначинаетъ тропарь

великаго четверга: «егда славній ученицы на умовеній вечери просвіщахуся», служащій какбы введеніемь вы повість страданій Спасителя: его пініе — медленно и сладкогласно, чтобы візрные, по возможности, вошли духомы своимы вы духы всего богослуженія и уже зараніве знали о дійствователяхы плачевной исторіи, о побужденіяхы и характері предателя, судей-распинателей и Божественнаго Страдальца.

Едва кончилось пъніе, исполнившее върныхъ тою-же скорбію, какою полны были души учениковъ Христовыхъ при въсти о предателъ (Іоан. 13, 23 и д.), настоятель Церкви, въ священномъ облачения, приличномъ дию сокрушенія, иногда сопровождаеный цвлынь соннонь священно-служителей, износить на среду храна св. Евангеліе, и тамъ, какбы отъ лица самого Спасителя, обращаетъ къ върующинъ умилительную и трогательную бестду (13, 31-18, 1), которою Онъ утъщаль учениковъ своихъ, грядый на вольное страданіе. Сколько божествойной мудрости утъшенія заключено въ этихъ предсмертныхъ словахъ Искупителя! Какою любовію, по йстинв, свойственною только Інсусу, Учителю любви, оживлены они! И, еще прежде того, какая въ нихъ скорбь объ ученикахъ, оставляемыхъ, и каная ревность объ участи святаго дёла, скорбь и ревность глубокая и сосредоточенная, для которой не было Симона Киринейскаго, потому что даже приближенные, даже избранные Божественнаго Страдальца не могли еще вивстить всего слова крестнаго и сами нуждались въ утвшенів, будучи скорбны и смущены!... Приближался конецъ трехлатиему уничиженному пребыванію на землів Бога съ человівками: надлежало возвратиться Ему къ Отцу Небесному, воспріять славу, которую Онъ нивль прежде сложенія

міра, до исполненія же времени поручить дёло устроенія Церкви возлюбленнымъ ученикамъ. Но эти ученики были еще слабы: по превратному понятію о Мессін, легко могля соблазниться видомъ креста Его; по обыкновенной человъческой немощи, могли ослабъть подъ крестомъ собственнымъ, съ которымъ должны были идти въ міръ, какъ шель ихъ Подвигоположникъ; по неопытности и нетвердости въ вещахъ божественныхъ, скоро могли потерпъть кораблекрушение въ своей ревности по Богъ, лишившись, съ Господомъ, и Его дъйственнаго примъра, и Его постоянной бдительности в сильныхъ увъщаній. А между темъ, это малое стадо назначалось привести всю вселенную къ доброму Пастырю: потеря и одной овцы взъ него (Іуды) была бользненна для Спасителя міра! А между тімъ, сатана просиль Господа, дабы спяль встхъ учениковъ-слабыхъ и неопытныхъ-яко пшеницу (Лук. 22, 31): духъ злобы, конечно, не перестанетъ дъйствовать къ погибели учениковъ съ тъмъ искусствомъ, которое пріобрвіъ болве нежели пятитысячелътнею опытностію!... Какъ же не скорбъть при этомъ Господу за учениковъ! Какъ не скорбъть Ему еще и отъ той великой скорби, которой имали подвергнуться ученики, разлучившись съ Нимъ после трехлетней, самой нъжной дружбы! Они и теперь не молвять съ Нимъ н единаго слова, потому что скорбь исполни сердца ихъ (Іоан. 16, 5): что же будеть тогда?!... Но Господь забываетъ свою печаль, чтобы утъщить другихъ скорбащихъ! И невольно благоговъешь предъ этою мудростію и любовію, съ которою душа Его наливается въ слово, утвшающее скорбныхъ и укрвиляющее немощныхъ! Здвсь во всей силь открываешь и высочайшее повиновение Сына Отцу, и плоды крестныхъ страданій, и непости-

жимую любовь Божію къ человъческому роду; адъсь подучаещь и силу къ перенесенію страданій отъ міра, зная, что нян достигается царство, которое не отъ міра. Здёсь постигаешь тайну, которая столь важна была для апостоловь и для всёхъ послёдователей Господа, - тайну сохраненія себя и св. вёры среди всёхъ бёдъ и напастей: это — заповъдь о любей еваимной; здёсь же саышишь и сладостныя обътованія о Духь-Утьшитель, о небесныхъ обителяхъ, о въчномъ пребываніи Отца и Сына съ учениками, о возвращении Его къ нимъ.... Пламенная и возвышенная молитва къ Богу Отцу, заключающая бестду, лучше всего свидътельствуеть о состоянія духа Господа Інсуса въ эти минуты. Безъ последней беседы Господа сказаніе о страстяхъ Его было бы не ясно и лишалось бы важиващей своей части; она есть завъть страстей Христовыхв, по прекрасному выражению Церкви!... И какъ прилична она состоянію върующихъ, которыхъ надобно-и успоконть, чтобы, видя Страждущаго, не сказали: гдъ же надежда наша? — и въ тоже возбудить къ глубокой скорби не о Грядущемъ къ вольному страданію, а о себъ и о гръхахъ свеихъ!...

Кончилъ Учитель страдальческое слово, и оскорбъли ученики Его! Но всё ли? Ахъ! Одинъ уже оставилъ ихъ собраніе, чтобы творить дёло погибели; Іуда уже совъщался съ спирою, и идетъ, во главё ея, предать кровь неповинную. Наступилъ часъ, тотъ самый, для котораго Господь снисшелъ на землю, часъ безславія, поношенія, уничиженія для Сына Божія, непостижимый для всёхъ силъ небесныхъ, спасительный для человёковъ!... Недоумёваешь, читая сказаніе объ Исаакъ, приносимомъ въ жертву, до того мъста, гдъ Ангелъ удерживаетъ руку,

не щадящую сына. Но здёсь — болёе Авраема в болёе Исаака! Здёсь жертвоприношеніе должно окончиться, всесожженіе совершиться самымъ діломъ; здісь ніть овчати вивсто Інсуса, изтъ гласа, останавливающаго (Быт. 22, 7), а слышанъ голосъ покорнаго: се иду сотеорити волю твою, Боже (Евр. 10, 7. Пс. 39, 9)!... Израндь не нозналъ своего Господа! Объюродъвши, онъ боялся войдти въ преторъ, да не осквернится; но не осквернидся ли уже, пожертвовавъ Агицемъ благодатнымъ?! Судія – язычнякъ признадъ невиннымъ. Невиннаго и котвлъ искупить Его не малою жертвою правосудія; а Изранль сміжнять очи и предпочель Варавву, бів же Варазва разбойникъ! Онъ отрекся Царя своего, и призналъ, конечно, только устами, по обычаю, кесаряримдянина, котораго никогда не терпълъ! Убійца праведниковъ распялъ Господа славы на древъ здодъевъ: между беззаконными помъстиль Его, облекъ Его ез ризы червленыя яко от истоптанія точила, и Онь сталь не имущимъ цълости отъ новъ даже до главы, ни вида, ни доброты! Его друви и искренній и ближній стали далече (Пс. 27, 12). Ждеть Онъ соекорбящаю, и—напрасно—не обрътаеть! И вто же повосить Его! Не врагь, это было бы еще легко (аще бы вразь поносиль ми, претерпыль быхь убо 54, 13), но Его возлюбленный, для кого не щадить Онъ души Своей! Грешникъ! Это за тебя — язвы, за твое беззаконіе-муки (Ис. 53, 5)! Это ціна мира твоего съ Богомъ!... Наконецъ, во гробъ Божественный Страдалецъ, запечатанъ, огражденъ стражею. Боже! Что сталось бы съ ніройъ, лежащинъ во злѣ, что сталось бы съ его мудростію, много требующею и ничего не врачующею, что сталось бы съ бёднымъ человёчествомъ, осли бы эта беззановная нечать богоубійственшаго цервосвященника не раставла отъ праведнаго твоого гивва?! Воскресни, Боже, суди вемли! Время сотворити Господеви (Пс. 118, 126)!

Глубокою скорбію исполнены сказанія св. Евангелистовь (1) о послёдних событіяхь въ жизни Искупителя. Скорбь о торжестві неправдь человіческих, увеличивающаяся при мысли о безнонечной любви Божіей въ недостойнымь, объемлеть весь умъ и все сердце вірующихь. • Съ возженными во все время евангельских в чтеній світильниками, они уподобляются благовістникамь, пламеніющимь ревностію къ Господу, или дівамь, испедшимь во срітеніе Жениха и твердо вірующимь, что Онъ не оставить ихь, хотя нечестивые и отняли Его.... И Господь не укоснить, не оставить!

Каждому овангельскому чтенію соотвітствують извістные антифоны, которые, также какъ и всі другія церковный пісни, настроивають душу на тонъ самый груствый и страдальческій. Съ ужасомъ видишь въ нихъ и слышишь, какъ Церковь, нораженная, какбы нікоторымъ острымъ оружіемъ, въ самое сердце — исходище жизви, — долго не можеть собрать себя, съ трепетомъ примічаеть, какъ быстро разливается смертная болізнь по всему Ея духовному составу, — останавливаеть вниманіе на одной язві, будто бы сильнійшей и требующей боліс скораго взлеченія, и вдругь ощущаеть новую, прежде незаміченную, — снова возвращается къ прежней, кажется, вопрощаеть мимоходящихъ: аще есть больскь, яко бользяю

<sup>(\*)</sup> Эти сказавія суть: Іоан. 13, 31—18, 1. Іоен. 18, 1—28. Мате. 26, 57—75. Іоан. 18, 28—19, 16. Мате. 27, 2—32. Марк. 15, 16—32. Мате. 27, 33—54. Лук. 23, 32—49. Іоан. 19, 25—37. Марк. 15, 43—47. Іоан. 19, 38—42. Мате. 27, 62—66.

мел?! — Куда ни обратится она, все исторгаеть новые вопли, свидётельствующіе о новых ужасийших страданіях . То возмущають Ея сердце злочестивые образы іудеевь и предателя, неразумных и неблагодарных; то вызываеть къ скорби видь Божественнаго Страдальца — Его невинностію и долготерпёніем . Тамъ соскорбять ей ветхозавётные и новозавётные посланники Божіи; здёсь приводять ее въ содраганіе земля и небо, нетерпяція униженія Владыки. Индё же слышится и голось самаго Богочеловёка и громкій вопль Святёйшей Матери Слова. Во всемь выражается скорбь Церкви, ищущей утёшенія, и—отчасти утёшеніе и воззваніе къ покаянію.

«На вечери ученики питая и притворенія преданія въдый, на ней Іуду обличить еси, неисправлена сего въдый, познати же всёмъ хотя, яко волею предался еси, да міръ исхитиши отъ чуждаго, Долготерпъливе, слава Тебі!»

Такъ воспъваетъ Церковь вольное ради насъ страданіе Господа и ясно исповъдуеть, что Онъ ничего не оставилъ для вразумленія предателя,—и ничто не вразумило его! Ни ясныя указанія на вечери, ни торжественная пъснь еврейскихъ дътей, ни договоры подкупавшихъ, ни заповъдь о молитвъ и бодрствованіи, ни самыя благодъянія Іисуса,—ничто не могло исправить Гуду! Неисправимый и навъжникъ, обращается онъ къ священинкамъ и хочетъ предать Онаго, по ихъ понятію, якобы законъ раворившаго и осквернившаго субботу! Вотъ вся вина Предаемаго! Кому не извъстенъ этотъ миниый Разоритель закона — исполнившій всякую правду, — этотъ миниый Сквернитель субботы — освятившій ее благотвореніемъ, Учившій, что не человъкъ ради субботь?! — Итакъ не ревность, даже не неразумная ревность къ закону Божію управляла сыномъ погибели! — Чтожъ такъ могло осльпить его? Что заставило измѣнить Спасу міра? — Улееленная любовію къ Господу (Пѣснь П. 5, 9), не находящая ни на небъ, ни на вемлъ подобнаго Ему сокровища, изченувшая ез Немз своимъ сердцемъ (Пс. 72, 25. 26), Церковь какбы не въ силахъ отвѣчать на эти вопросы, и — вредлагаетъ ихъ самому предателю:

«Кій тя образъ, Іудо, предателя Спасу соділа? Еда отъ зика тя апостольска отлучи? Еда дарованія исціленій лиши? Еда со оніми вечерявъ, тебе же отрину? Еда инымъ ноги умывъ, твои же презрів? О! коликихъ благъ не памятливъ былъ еси! И твой убо неблагодарный обличается нравъ, Того же безмірное пропевідуется долготернівне и велія милость.»

Но, какбы вспомнивъ страсть предателя, сама за него отвъчаеть:

«Днесь Іуда притворяеть богочестіе и отчуждается дарованія, ученикъ является предателень, во обычновъ лобзаніи лесть сокрываеть, и владычной любви предпочитаеть — несмысленно работать сребролюбію.»

Проникая же, далье, въ тайные изгибы сердца Іуды, объясияетъ върнымъ и самое рождение адскаго плода отъ нечистой страсти:

«Ослёпляется страстію сребролюбія, отпадаеть свёта омраченный; ибо какь иогь бы зрёти, вродавый свётило на тридесятихъ сребренникахъ? — Но намъ возсія Страдавый за міръ: къ Нему же возопіимъ: Господи слава Тебё!»

А Іудеи? — И они, эти убійцы праведниковъ, присно наслаждающіеся Христовыхъ дарованій, также, какъ погибшій ученикъ Христовъ, устремляются на Господа, не вразумляясь ни солицемъ, сокрывшимъ лучи свои, на мер-

твецами возставшими, им раздраціємъ завѣсы!... Недовольные сами преданіємъ, опи покиваютъ, однакожъ, главою, неся хулу и руганія, предпочитая Варавву. И воть—

«Днесь висить на древь Повысивый на водахь вемлю; выправнием от терніевь облагается Царь ангеловь; вы ложную багряницу облекается Покрываяй небо облаками; заушеніе пріемлеть Свободивый Адама во Іордані.... Повланяемся страстемы твониь, Христе: покажи намы и славное Твое воскресеніе.»

Тогда ликъ апостольскій, призванный Церковію въ скорбное собраніе върныхъ, обращается къ неблагодарнымъ и обманувшимся въ расчетъ законоположникамъ изранлевымъ, и тъмъ — еще болье увеличиваетъ скорбь Церкви:

«Се храмъ, который вы разорили; се Агнецъ, котораго вы распяли и предали гробу: но властію своєю восиресь Онъ, не льститеся іуден. Той бо есть въ морѣ Спасшій и Питавшій въ пустыни! Той есть животь, и свѣтъ, и миръ мірови.»

Въ тоже время и самъ Божественный Женихъ, вмъсто невъсты скорбящей, обличаетъ неблагодарныхъ распинателей и угрожаетъ конечнымъ отвержениемъ:

«Людіе мон, что сотворихъ вамъ? Или чѣмъ оскорбихъ?— Слёпцы ваши просвётихъ, прокаженныя очистихъ, мужа на одрѣ лежаща возставихъ. Людіи мое! что сотворихъ вамъ и что Ми воздаете? За манну—желчь, за воду— оцетъ, вмёсто любви ко Мнё ко кресту Мя пригвоздисте. Но я уже не терплю болье; призову моя языки, и тіи Мя прославятъ со Отцемъ и Духомъ и Я дарую вмъ животъ вѣчный.»

Слишенъ и другой голосъ, изъ глубины души исходи-

щій и раздирающій душу! Это—голост Матери, надъ которой сбывается прореченіе Симеона! Когда еще только вели на заколеніе Агнца, Марія съ распростертыми власами вопрошала Его: «куда идеши чадо? Для чего теченіе совершаеши? Или другой бракъ въ Канъ Галилейской? Итти ли и Мив съ Тобою, чадо, или пождать Тебя?» Не въ Кану отошелъ Сынъ Царицы Небесной: на Креств пригвождено тело Сына Человвческаго! Не по просьбъ Матери претворилъ Онъ воду въ вино: по своей святой воль единъ истопталь точило! Не для гостей брачныхъ сотвориль чудо: Онъ Самъ испиль чашу инвеа Господия! И воть —

«Непорочная Дёва, эря на крестё Слово возвышаемо, рыдая матернію утробою, уязвляется сердцемъ горько, и стёная болёзненно изъ глубины души, ляце со власы терзая, и бія перси жалостно взываетъ: увы Мив Божественное чадо! Увы мив свётъ міра! Почто зашелъ Ты отъ очей моихъ, Агнецъ Божій?»

Бользненные вопли бользненно отзываются въ душь Церкви и чадъ ея! Желая утъщить и утъщиться, она нарочно обращаеть вниманіе на величіе и невинность Страдальца, на совершенную свободу и высочайшую цьль страданія:

«Когда беззаконные взяли Тебя, Господи, Ты страдая такъ вопіяль къ нимъ: хотя и поразили вы Пастыря в разсѣяли двѣнадцать овецъ—учениковъ моихъ, однако Я могъ бы болѣе двѣнадцати легіоновъ представить ангеловъ Только долготерплю, да исполнятся яже явихъ вамъ пророки моими, безвѣстная и тайная. Господи! слава Тебѣ!»

«Распялся еси мене ради, да мив источиши оставленіе; прободень быль еси въ ребра, да капли жизни мив ис-

точнин... Слава кресту твоему, Спасе, и страсти твоей!»

Желая утёшить и утёшиться, она представляеть, какъ велики плоды страстей Божественныхъ:

«Живоносныя ребра твои, какбы изъ едема источникъ источающія, напаяютъ Церковь твою, Христе, какъ словесный рай! Отсюда какъ въ начала, раздъляясь въ четыре Евангелія, міръ напаяють, веселять тварь и языки научають върою покланяться твоему царствію!»

«На крестъ растерзалъ Ты рукописаніе наше, Господи, и, вивненный съ мертвыми, связалъ тамошняго мучителя и избавилъ всъхъ отъ узъ смертныхъ!...»

Желая утёшить и утёшиться, Она прислушивается къ гласу неба и земли, свидётельствующему, что не напрасно совершается страшное событе:

«Небесныя силы отъ страха поколебались, когда предсталъ Каіафъ, Боже, и предался Пилату, Судія!... Не влобиве Господи! Слава Тебъ!»

«Когда распялся Ты, Христе, вся тварь, видя то, трепетала; основанія земли колебались оть страха державы твоей. Ибо съ нынѣшнимъ твоимъ вознесеніемъ, завѣса церковная раздралась на двое, мертвые изъ гробовъ воскресли, сотникъ видя чудо ужаснулся...»

Ища утвшеніе себв и чадамъ, церковь внимаетъ ветхозавътнымъ пророкамъ, которые также призваны ею къ святому собранію и ясно говорятъ ей, что давно уже Господь опредвлилъ такъ совершить спасеніе.

«Князи людстін собрались на Господа и на Христа Его», восклицаеть Давидъ, издалека прозрѣвшій измѣну іудеевъ.

«Они поставили тридесять сребренниковъ цъну цъненнаго, Егоже оцънища отъ сыновъ израилевыхъ», —

говорить Захарія, какбы продолжая мысль Царя-Пророка.

«Раздълнша ризы мои и о одеждъ моей метали жребій»,—говорить онъ же—писатель исторіи Распатаго за цълую тысячу льть до событія.

«Даша въ снъдь мою желчь и въ жажду мою напоиша Мя оцтомъ!...»

За симъ Церковь взываетъ къ намъ о сердечномъ сокрущеніи и побуждаетъ къ благочестію. Указывая на страсть, погубившую одного изъ избранныхъ Христовыхъ, приглашаетъ върующихъ представить чистыми свои души Христу, не увлекаться житейскими заботами, и молить Господа, да избавитъ отъ лукаваго, ибо по вечери въ Гуду вниде сатана:

«Чувствія наши чистыми Христу представимъ и, какъ други Его, пожертвуемъ за Него душами нашими; и не соугнетаемся яко Іуда попеченіями житейскими, но въ кльти сердецъ нашихъ возопіимъ: Отче нашъ!... отъ лукаваго избави насъ!»

Отвъчая на кроткій зовъ Церкви, върующіе воспъвають трипъснецъ славнаго Космы Маюмскаго. Въ немъ повторяются тъже сказанія о долготерпъніи Господа, объ Его утьшевіи ученикамъ, о высокихъ плодахъ страданія, о суетныхъ шатаніяхъ беззаконнаго соборища, и т. п., — которыя уже настроили душу присутствующихъ на чувство покаянія. Но, чтобы это чувство долье хранилось, живъе дъйствовало и върнъе направлялось, трипъснецъ разсказываетъ умилительную бесъду Господа съ Петромъ, въ которой прекрасно изображается съ одной стороны самонадъянность человъческаго сердца, съ другой — его непостоянство и потребность постоянной молитвы и бодрствованія. Трогательно уже и начало трипъснца:

«Къ Тебъ утреннюю, милосердія ради Себе истощившему непреложно и до страстей безстрасно преклоншемуся, Слове Божій,—миръ подаждь ми падшему, Человъколюбче.»

M. T.

### I,

#### ПОУЧЕНІЕ

во освящения новоустроеннаго храма въ г. Яранскъ вятской епархін, 21-го іюля 1857 года (1).

Освятиль есть селенів свое Вышній: Боль посреды его и не подвижентся. Пс. 45, 5.

Молитвами и священнодъпствіемъ церковнымъ и невидинымъ наитіемь Духа Святаго нынъ совершилось то, что древле провозвъстиль вычанный Исалмопывець въсвященной ивсии своей. Ныць новосозданный и благоукрашенный храмъ сей, чрезъ благодатное освящение, соавлался селеніемъ Вышияго, жилищемъ Божінмъ. Богъ везда и всегда, на всякомъ маста владычество Его, по особенно близкимъ къ намъ и ощутительнайшимъ образомъ Онъ присутствуетъ въ святыхъ храмахъ, сезадаеныхь во славу пресвятаго Его имени. Здёсь, по обътованію Его всеблагаго, очи Его и уши Его отверзты день н ночь на молитву рабовь Его и къ молению людей Его, послушати ихъ о всъхъ, о нихже привовуть Его (3 Цар. 8, 52). Благодареніе убо Господу, благоволившему утвердить посредв насъ жилище свое. Благодарение Ему многомилостивому, сподобившему насъ недостойныхъ послужить настоящему совершенію освященія благодатнаго се-

<sup>(1)</sup> Покойнаго пр. Елпидифора, епископа вятскаго.

Т. І. Отд. 1.

ленія Его. Благодареніе и всёмъ боголюбивымъ христіанамъ, кон своимъ усердіемъ и приношеніями споспёществовали устроенію и благоукрашенію храма сего. Самъ Господь храма и Владыка всей твари, от Него же всяко далніе благо и всякъ даръ совершенный исходить, да пріиметъ жертвы ихъ въ пренебесный свой жертвенникъ, въ воню благоуханія духовнаго, и да ниспослеть имъ божественную благодать свою, ко освященію и спасёнію душъ и тёлесъ ихъ.

Велика, братія, милость къ намъ Господня, что Онъ благоизволяетъ освящать храмы наши въ селеніе Себъ. Онъ, вездъсущій, не имъетъ нужды въ этихъ рукотворенныхъ храмахъ, но они для насъ нужны. Весь міръ, творческимъ словомъ созданный, есть велельный храмъ Божій, въ которомъ, по выраженію Псалмопъвца, всякое дыханіе хвалить Господа. Но мы такъ слабы эрвніемъ, что взоръ нашъ въ этомъ всемірномъ храмв, разсвяваясь между множествомъ земныхъ предметовъ, не досязаетъ до Живущаго на небесахъ; такъ тупы слухомъ, невнимательны и дебелы сердцемъ, что хваленіе Господа, отъ всей твари возносимое, бываеть для насъ не слышно или не понятно; и мы среди этого всемірнаго богослуженія остаемся хладными и какбы не принадлежащими къ чисду созданій Божінхъ, выну хвалящихъ и благословящихъ своего Творца и Господа. Намъ нужно какъ можно ближе видёть и осязать, дабы уразумёть и возлюбить что либо. И вотъ, всеблагій Господь, синсходя къ таковой нашей немощи, Самъ приближается къ намъ и утверждаетъ селеніе свое въ созидаемыхъ нами храмахъ. Здёсь Онъ представляется взорамъ нашимъ въ священныхъ изображеніяхъ и въ совершаемыхъ таниствахъ; говорить съ нами какбы усты ко устамъ въ божественномъ словъ Его, возвъщаемомъ служителями Церкви. Какой же еще большей близости Господней можно желать намъ? И не есть ли это величайшее къ намъ милосердіе Божіе? Мы должны къ Нему стремиться и искать Его, но Онъ Самъ взыскиваетъ насъ заблуждающихъ, Самъ висходить къ намъ оземленъвшимъ съ высоты небеснаго престола своего и водворяется на землъ посредъ насъ во храмахъ святыхъ, дабы мы тъмъ свободнъе и скоръе приступали къ Нему. И если гдъ, то особенно во храмъ каждый христіанинъ вкушаетъ и видить, яко блазъ Господь (Пс. 33, 9).

Если же, братіе, храмы святые, какъ селеніе Вышнаго, служать свидётельствомъ и залогомъ особенной къ намъ любви и милости Божіей, то со стороны нашей любовь къ благолъпію и попеченіе объ устроеніи и благоукраменін храмовъ есть обязанность священная и добродътель Богу любезная. Кто любить Бога и желаеть близости Его, какъ тотъ не попечется о домъ Божіемъ, въ которомъ Господь являетъ особенное свое присутствіе, и гдъ всякой можетъ какбы непосредственно представать вредъ лице Божіе? Мы любинъ укращать свои собственныя жилища: какъ же намъ не позаботиться о благольпін дома Божія? Все, что мы имьемъ, отъ Бога намъ подпется, есть даръ всещедрой Его десницы, ничвиъ нами незаслуженный: на что же намъ лучше и прежде всего употреблять эти дары, какъ не во славу имени Божія? И что надобно думать о тёхъ христіанахъ, кои не брегутъ о благолъпіи храмовъ Господнихъ? Домы ихъ блистаютъ золотомъ и серебромъ; не жалъютъ они никакихъ издержекъ на свои убранства, на предметы прихоти и роскоши; другъ предъ другомъ стараются въ этомъ отличиться; а обратятся къ нимъ съ изъясненіемъ

нуждъ церковныхъ, попросятъ у нихъ пособія въ дѣлѣ устроенія или благоукрашенія храма Господня: на этотъ предметъ имъ жаль бываетъ пожертвовать и нѣсколько лептъ; пачинаютъ жаловаться на свои нужды и недостатки, на дурныя обстоятельства въ своихъ дѣлахъ, и не стыдятся съ ничѣмъ отсылать отъ себя тѣхъ, кто обращается къ нимъ съ такимъ прошеніемъ. И люди не одобряютъ такихъ нечувствительныхъ къ потребностямъ церкви христіанъ: можетъ ли это быть благопріятно Господу Богу?

Похвальное и боголюбезное дело — любовь къ благоавнію дома Господня и понеченіе объ устроеніи и благоукрашенін храмовъ святыхъ. Но еще необходимъе для насъ и спасительнъе - любить посъщать сіи храмы для благоговъйной въ нихъ молитвы. Мы и свои домы строимъ не для того, чтобъ они оставались пустыми, но чтобы жить въ нихъ; и если домъ запуствваетъ, то это уже худой признакъ. Что же, если мы, настроивъ храмовъ, не будемъ посъщать ихъ? Какая въ этомъ будетъ для насъ честь и польза? Конечно, храмъ освященный и безъ предстоящихъ въ немъ христіанъ будетъ селеніемъ Вышняго; но Богъ вселяется въ немъ для насъ, чтобы насъ здёсь собирать предъ лице свое. Итакъ удаляться храмовъ святыхъ-значитъ отвать отъ лица Божія. Хорошее ли же это дело? Тотъ не сынъ Отца небеснаго, не върный слуга Господа Вышияго, кто не любить примътатися во дворъхъ Бога своего паче, нежели жити въ селенішх пришничих (Пс. 83, 11), тоть уже не причастникъ и тъхъ даровъ милости и благодати Божіей, которые преизобильно во храмъ изливаются отъ Господа встмъ притекающимъ во храмъ съ втрою и усердною молитвою.

Да не будутъ же, братіе, напрасно отверзаться для насъ двери храмовъ святыхъ; но да поспъщаемъ въ нихъ съ веселіемъ и радостію, когда слышимъ призывъ на молитву церковную. Не отзывайся никто отъ этого какими либо дълами своими: для истиннаго поклонника Божія н**ътъ дъла важиве, ка**къ служить Богу, когда совершается церковное Ему служение. Не указывай на бывающіе во храм'в соблазны и развлеченія, которыя будто бы мішають молитві: для того, кто самь предстоить во храмъ благоговъйно и молится усердно, изтъ здъсь соблазновъ и помъщательствъ. Не говори никто, что и дома можно модиться: кто дъйствительно любитъ дома молиться, тотъ не будетъ оставлять и церковныхъ богослуженій безъ участія въ нихъ; а напротивъ, кто не любить ходить во храмъ, тотъ върно и дома не много мелится.

Господи, Боже нашъ, благоволившій днесь освятить въ семъ храмѣ селеніе Себѣ, сотвори съ нами, чтобы и мы возлюбили благольпіе дому твоего и мъсто селенія славы твоея; и да услышиши оть небесе, оть готоваго жилища твоего молитву нашу, и да сотвориши по встыть, въ емикить аще призовемъ Тя на мъсть семъ, и да будуть сердца наши совершенна къ Тебъ Богу нашему преподобно годити въ повельникъ твоихъ, и хранити вся заповъди твоя (3 Цар. 8, 39. 43. 61). Аминь.

## : О ЛЮБВИ КЪ ЧЕЛОВЪЧЕСТВУ ВЪ ОТНО ШЕНІИ КЪ СОВРЕМЕННИНЪ ПОТРЕБИО СТЯНЪ ЖИЗИИ.

#### IV.

Необходимость и духъ истинно-христіанскаго нодвижничества въ жизни каждаго христіанина.

Чтобы во. всёхъ случаяхъ и обстоятельствахъ жизни быть истиннымъ послёдовителемъ Інсуса Христа, вёрнымъ ученію Евангелія, — для этого, какъ само собою очевидно, нужно усиліе и стараніс, тёмъ большее, чёмъ болье мы встрёчаемъ препятствій на пути къ правственно-христіанскому совершенству, нуженъ трудъ постоянный и неутомимый, нужно терпёвіе и самоотверженіе, однимъ словомъ: вуженъ подеміз. Поэтому и въ мірё точно также, какъ въ иноческой обители или въ пустынь, истинный христіанинъ всегда бываетъ подвижникомъ.

Основаніе христіанскаго подвижничества лежить въ самой природь человька или, точные сказать, въ ея испорченности и наклонности ко грыху. Если бы въ насъ не было этой наклонности, если бы наша природа сохранила ту чистоту и неповрежденность, съ которою она вышла изъ рукъ Творца: то и подвижничества въ томъ видь, въ какомъ оно теперь требуется отъ христіанина — въ смысль постоянной, иногда крайне трудной и тяжелой, сопровождаемой лишеніями и страданіями, борьбы

со зломъ въ себъ самомъ и внъ себя, безъ сомивнія, не было бы. Тогда добро нравственное было бы единственною стихіею нашей духовно-правственной жизни, и стремленіе къ богоподобію, -- къ той ціли, для которой мы и созданы, --- сопровождалось бы ощущениемъ непрестаниаго счастія и блаженства; тогда и все общество людей было бы подобио обществу ангеловъ-небожителей, и въ немъ царствовала бы совершеннъйшая любовь и согласіе, единодушное стремленіе ко всякому добру, въ немъ не было бы никакой борьбы добрыхъ со злыми. Но теперь не тотъ порядокъ жизни и въ насъсамихъ, и вив насъ: теперь и тотъ, кто достигъ высшаго правственнохристіанскаго совершенства, долженъ непрестанно бороться съ самимъ собою, съ своими порочными наклонностями, которыя хотя могуть быгь ослаблены, но никогда не могутъ бытв совершенно истреблены до конца нашей земной жизни. Теперь, — уже какъ необходимое слъдствіе нашего внутренняго разстройства, - и общество человъческое вездъ и всюду, такъ или иначе, но постоянно слегается изъ людей или нравственно-добрыхъ, или же злыхъ и неръдко до крайняго ожесточенія. Поэтому христіанину необходимо бороться и съ самимъ собою, и со всякимъ нравственнымъ зломъ въ міръ: ому нужно расподагать свою внутреннюю и внёшнюю жизнь не такъ, какъ внушаютъ намъ однъ наши естественныя навлонности и влеченія, не такъ, какъ хотели бы отъ насъ тъ или другіе люди: нътъ, онъ долженъ дълать только то, что внушаеть ему голось совъсти и Евангелія, долженъ исполнять требованія людей только сообразныя съ требованіями долга, совъсти и закона. Конечно, для этаго нужно много усилій надъ самимъ собою, нуженъ трудъ и терпъніе, а иногда необходимо перенести много лишеній и страданій. Ученіе Евангелія и не скрываеть этого. Объщая своимъ послъдователямъ въчное блаженство въ жизни будущей и, какбы въ залогъ и начатокъ сего блаженства, утвшенія духовныя и здвсь на земль: миръ съ Богомъ, миръ съ своею совъстію, миръ и радость о Дусъ Святъ, проповъдуя, что благочестіе имъетъ обътование живота не только грядущаю, но и нынъшняго (1 Тим. 4, 8), оно, однакожъ, не объщаетъ имъ полнаго рая на зомль, не объщаеть жизни всегда счастливой и безпечальной, чуждой вовсе страданій и бользней. Напротивъ, оно ясно учитъ, что тъ, которые Хрястовы суть, плоть распяща со страстьми и похотьми (Гал. 5, 24), что многими скорбми подобает в намь внити съ царствіе Божіе (Дъян. 14, 22), что желающій идти всявдъ за Христомъ долженъ отверинуться себе,отказаться отъ всъхъ своихъ желаній, привычекъ и паклонпостей песообразныхъ съ Евангеліемъ, какъбы онв ни были пріятны ему, долженъ взять кресть свой и послідовать за Христомъ (Марк. 8, 34). Словомъ: трудъ и усиліе, терпъніе и самоотверженіе, - подвижничество есть непремѣнное условіе жизни истинно-христіанской, не только въ пустынъ, но и въ міръ, не только въ глубочайшемъ уединеніи и удаленіи отъ общества человъческаго, самыхъ близкихъ и тесныхъ сношеніяхъ съ ВЪ нимъ.

Обратитесь къ исторіи Церкви ветхозавѣтной и новозавѣтной, — и вы увидите, что въ ликѣ угодниковъ Божішхъ есть много великихъ подвижниковъ, много знаменитѣйшихъ и величайшихъ мужей, высокихъ ревнителей Вѣры, неутомимыхъ проповѣдниковъ благочестія, которые, однакожъ, не уходили въ пустыни, не давали обѣта постояннаго дѣвства и не раздавали всего имѣнія сво-

его нищимъ. Таковъ былъ Енохъ, подобно Илін чудесно взятый на небо, хотя онъ и не быль дъвственникомъ н пустынникомъ, подобно Иліи. Таковы были Ной и Авраамъ, Исаакъ, Іаковъ, Іосифъ, Іовъ, Моисей. Таковъ быль Давидь, который, какъ говорить о немъ св. Іоаннъ Златоусть, «живя въ городъ, управляя царствомъ и обремененный безчисленными заботами, горъль любовію ко Христу пламенные жившихы вы пустыняхы (1)». Таковы же были Захарія и Елисавета, Іоакимъ и Анна. Идите далъе вашею мыслію по всемъ временамъ Христіанстваи вы увидите, что въ сонив святыхъ угодниковъ Божінхъ есть цари и вельможи, рабы в свободные, повелъвающіе и подчиненные, пастыри и пасомые, ученые и малообразованные, земледъльцы, ремесленники, врачи,люди всвхъ званій и состояній, которые отъ колыбели и до могилы постоянно жили въ мірѣ, часто несли обязанности самыя многосложныя, были связаны съ обществомъ отношеніями самыми разнообразными.

Впрочемъ, какъ бы ни были велики подвиги святыхъ мужей, какъ бы ни были важны и достойны подражавія ихъ дъятельность и жизнь, — при всемъ томъ для каждаго христіанина высочайшій и совершеннъйшій примъръ, которому онъ долженъ подражать, есть примъръ самаго Іисуса Христа. А вся земная жизнь нашего Господа большею частію протекла среди общества человъческаго, въ ближайшемъ отношеніи къ людямъ. — Прежде вступленія своего въ общественное служеніе, Онъ тридцать лъть провель въ нъдрахъ семейной жизни, въ повиновеніи своимъ родителямъ, и далъ намъ примъръ, какъ въ семейной жизни, среди своихъ родныхъ, жить

<sup>(\*)</sup> Слово о сокруш. къ Стелех., гл. 4.

для славы Божіей и пресиввать блогодатію у Бога и человъкъ (Лук. 2, 52). Исходя на поприще общественнаго служенія, Онъ прежде всего приходить къ Іоанну на Іорданъ, куда стекалось множество народа изъ Іуден и Іерусалима, гдъ являлись простые рыбари и ученые саддукен, люди малонзвъстные и гордые своею мнимою праведностію и общественнымъ ноложеніемъ фарисен, воины и законники, священники и девиты. Удалившись на четыредесять дней въ пустыню и показавъ совершениъйшій образь пустыножительства, Овъ потомъ опять является постоянно живущимъ и действующимъ среди общества человъческаго. Такъ, Онъ вмъсть съ Матерію своею является на бракъ въ Канъ Галилейской, и здъсь съ дюбовію отца и друга принимаеть участіе въ невинномъ веселін гостей. - Далве, Онъ идеть всюду съ своею божественною пропов'й дію, въ города и веси, не только къ овцамъ дома Израилева, но и въ Галилею языкъ, къ людямь, съдящимь съ странь и съки смертный (Мо. 4, 15. 16); Онъ является во храмъ и принимаетъ участіе въ народных в торжествах в по случаю праздников в індейских в; Онъ входитъ въ синагоги, которыя для древняго іудея были и мъстомъ молитвы, и школою общественнаго образованія; Онъ является на горів, на озерів, на пути, въ полв. Онъ беседуеть съ учителемъ израилевымъ Никодемомъ, бесъдуетъ и съ самарянкой; Онъ открываетъ апостоламъ величайшія тайны царствія Божія, но учить и весь народъ; Онъ приходить въ домъ къ фарисею, но принимаетъ участіе и въ трапезъ мытарей; Онъ вмъсть съ сестрами Лазаря плачетъ надъ гробомъ ихъ брата и утвшаеть ихъ воскрешениемъ его. Онъ исцванеть савпыхъ, хромыхъ, прокаженныхъ, обсноватыхъ; Онъ благотворитъ всвиъ и каждому, іудею и язычнику, хотя Самъ въ то же время не имъетъ гдв главы подкловите, и подвергается постояннымъ гоненіямъ, клеветъ и насмъщкамъ своихъ враговъ. Словомъ: вся Его жизнь, отъ яслей виелеемскихъ до крестнаго подвига на Голгоеъ, есть путь креста и самоотверженія, непрерывный подвигь для славы Божіей и блага человъчества, и въ тоже время вся ова, за исключеніемъ немногихъ дней пребыванія въ пустынъ и немногихъ часовъ уединеннаго молитвеннаго собесъдованія съ Отцемъ Небеснымъ, проходить среди общества людей, въ сайыхъ близкихъ и разнообразныхъ отношеніяхъ къ нимъ.

Такимъ образомъ примъръ и жизнь многихъ святыхъ Божінхъ, и особенно примъръ и жизнь самаго Іисуса Христа очевиднъе и убъдительнъе всего доказываютъ ту истину, что каждый христіанинъ, остающійся въ міръ и желающій остаться върнымъ ученію Евангелія, долженъ быть подвижникомъ. Но кромъ того, изъ самаго величія этихъ примъровъ мы видимъ, что не малый подвигъ, не малая борьба предстоитъ христіанину и въ міръ, что нногда онъ можетъ и долженъ подвизаться даже болье тъхъ, которые живутъ въ удаленіи отъ міра.

Если міръ своими соблазнами, своею суетою и шумомъ заставляєть нёкоторыхъ бёжать отъ него какъ можно далье, скрываться въ пустынё: то не очевидно ли, что живущіе въ мірѣ должны тёмъ болёе подвизаться, тёмъ болье бодретвовать на стражё своего спасенія, чёмъ тёсные тё узы, которыя связывають ихъ съ міромъ? Если много усилій воли, много самоотверженія вужно для того, чтобы ради Бога и царствія Божія оставить ижкоторыя, даже неввиныя, удовольствія и радости семейной и общественной жизни: то и въ мірѣ, среди его радостей и удовольстий, какъ много вужно тервёнія, осторожности,

винивнія, самаго строгаго наблюденія за самниъ собою, чтобы и въ позволенныхъ удовольствіяхъ не преступить опредвленной границы, или, что еще хуже, не предаться удовольствіямъ преступнымъ, унижающимъ достоинство христіанина и человъка! Если и въ пустынъ или въ иноческой обители не мало усилій нужно для того, чтобы, но заповъди Апостола, непрестанно молиться (1 Сол. 5, 17), —непрестанно помнить о Богъ и возпоситься къ Нему мыслію и сердцемъ, всегда духомъ горьть, Господеви работать (Рим. 12, 11): то менье ли труда и усилій нужно для того, чтобы вт мірт, среди суеты и шума, исполнить эту заповъдь, равно обязательную для мірянина, какъ и для пустынника, — чтобы горъть духомъ въ то время, когда окружающіе насъ предметы и лица, обыкновенія и приличія большею частію візють на насъ холодомъ въ отношении ко всему великому и священному, когда мелочи обыденной жизни стремятся поглотить все наше вниманіе, вовлечь насъ съ тёломъ и душою въ круговоротъ страстей, желаній, стремленій и разсчетовъ крайне своекорыстныхъ и самолюбивыхъ?

Правда, въ уедипенной жизни инока могутъ быть и дъйствительно бываютъ особенныя состоянія, искушенія витшнія и внутреннія, требующія величайшей борьбы и нодвига,—и почти вовсе невъдомыя мірянину. Но за то и живущіе въ мірт не подвергаются ли многимъ скорбямъ и искушеніямъ, также требующимъ величайшаго самоотверженія и терптінія,—и вовсе неизвъстнымъ живущимъ въ удаленіи отъ міра?

Не малый трудъ—воспринять на себя и строго исполнять обътъ добровольной нищеты ради царствія небеснаго. Но мало ли терпънія и самоотверженія нужно и въ міръ для того, чтобы истинно по христіански пере-

носить нищету и бъдность не добровольную, но посылаемую Богомъ, какъ крестъ, для нашего исправленія и усовершенствованія? — Легко ли, напримъръ, человъку, едва-едва имъющему дневное пропитаніе, видъть, какъ другіе утопають въ удовольствіяхъ и благахъ міра, въ самой изысканной роскоши и сластолюбіи, — и въ тоже время не только не похищать чужаго, -- что уже само по себъ есть явное преступленіе, осуждаемое и караемое закономъ, -- но и не завидовать, не желать, елика суть ближеняю, и, по закону любви христіанской, считать его благополучіе какбы своимъ собственнымъ и дичнымъ благополучіемъ? Легко ли человъку, обремененному многочисленнымъ семействомъ, трудиться день и вочь, иногда до крайняго истощенія силь, чтобы только доставить себъ и своимъ домашнимъ жизнь покойную и безбъдную, и при всемъ томъ иногда видъть, что цъль еще далеко не достигнута, что горе и нужда тяжелымъ гнетомъ лежатъ на немъ и на близкихъ сердцу, — видъть это, и не терять въры во вседъйствующій промысль Божій, не охладівать въ любви къ Отцу Небесному, который счастіе и несчастіе посылаеть для одной и тойже цёли, -для нашего нравственнаго блага и преспъянія? Не есть ли это подвигъ, можетъ быть, болье высокій, нежели добровольная нищета инока?

Справедливо, что жизнь въ семействъ, среди своихъ родныхъ, имъетъ много весьма пріятнаго и привлекательнаго, бываетъ источникомъ невинныхъ и въ то же время великихъ радостей и утъщеній, которыхъ лишаются посвятившіе себя иноческому подвигу. Но всегда ли такъ бываетъ? Всегда ли жизнь семейная есть источникъ утъщеній и радостей? Не бываетъ ли и такъ, что именно она дълается для человъка источникомъ печалей

и огорченій? — Самое супружество, основаніе семейной жизни, вийсто утёщеній, которыя думають найдти въ немъ, не бываеть ли иногда источникомъ величайшихъ мукъ п страданій?.... Легко ди, напримівръ, мужу видіть, какъ иногда жена дерзко шутить своими обязанностями и отношеніями къ нему? Легко ди доброй и ціломудренной женъ переносить холодность и невърность своего мужа и въ тоже время, по требованію неумодимыхъ придичій свъта, казаться вполнъ счастливою и довольною своимъ состояніемъ? Легко ди доброй жент видеть, какъ иногда мужъ, вивсто того, чтобы трудомъ и бережливостію устроять благополучіе своего семейства, только разоряеть его своимъ мотовствомъ и расточительностію? Легко-ли и мужу видъть, какъ логкомысленная жена тратитъ достояніе семейства на предметы самые ничтожные и пустые, на убранства и наряды, безъ которыхъ очень удобно было бы обойдтись, какъ она, ради удовольствій н развлеченій, оставляеть въ презрѣніи и пренебреженів домъ, прислугу, даже собственныхъ дътей? Легко-ли ему нести двойной трудъ-исполнять свои общественныя обязанности и личнымъ вниманіемъ и участіемъ исправлять недостатки и опущенія въ домъ, допущенныя по небрежности и невниманію супруги? Къ сожальнію, въ жизни не ръдко можно видъть, какъ иногда одинъ изъ супруговъ себъ хотълъ бы предоставить только удовольствія и радости, а другому-одив заботы, труды и лишенія. Бывають нередко и такія супружества, въ которыхъ мужъ къ женв, или жена къ мужу имветь такія же отношенія, какія полновластный господинъ-къ своему рабу,когда одинъ изъ супруговъ, вопреки закону христіанскаго супружества, себъ усволеть право только повелъвать и приказывать, а другому предоставляеть одно-безмолв-

но повиноваться, когда съ одной стороны позволяютъ себъ обращение дерзкое и грубое, презрительное и гордое, крайне обидное и жестокое, а отъ другой требують безпрекословнаго исполненія всёхъ своихъ прихотей, часто самыхъ пустыхъ и вздорныхъ, когда одинъ нозволяетъ себъ обходиться съ другимъ скоръе какъ съ вещию, нужною для дома, нежели какъ съ другомъ сердца и спутникомъ жизни!... Не мало супружествъ, въ которыхъ одинъ нзъ супруговъ, всабдствіе предзанятыхъ мивній, или вревратнаго образованія и воспитанія, дерзко и нагло сивется надъ вёрованіями и убъжденіями другаго, хотя бы они были сами по себъ безвредны, или даже вполнъ истинны, сообразны съ достоинствомъ человъка и ученіемъ Евангелія; бываеть такъ, что одинъ изъ супруговъ старается препятствовать другому въ исполнении самыхъ священных обязанностей христіанина... Врави человьку домашнів его (Мо. 10, 36), говорить Господь Інсусъ Христосъ: бываеть и мужъ врагомъ женв, и жена -- мужу, хотя и по естественному порядку, и по ученію слова Божія, ихъ взаимная привязанность и любовь другъ къ другу должва быть выше и сильнее всякой другой родственной любви (Быт. 2, 54). Такъ, и супружеская жизнь, вивсто радостей, которыя желають найдти въ ней, часто приносить одни огорченія, ділается для христівнина крестомъ тяжкимъ и мучительнымъ, требуетъ величайшаго подвига и терпвиія, чтобы не пасть подъ гнетомъ несчастій неожиданныхъ в незаслуженныхъ, огорченій, темь болье тяжкихь и жестокихь, что виновинками ихъ бывають лица, отъ которыхъ болве всего ожидають привязанности самой искренней и глубокой, любви самой пламенной и ивжной, взаимнаго уваженія и заботы о счастів в спокойствін. — Но

и въ тъхъ случаяхъ, когда отношенія между супругами бывають самыя правильныя и благопріятныя, основанныя на взаимной любви и уваженіи, -- развѣ мало требуется отъ христіанскихъ супруговъ терпънія и труда, чтобы исполнить обязанности супружеской жизни во всей ихъ полноть и точности, - чтобы содъйствовать взаимному правственному преспъянію и строгому исполненію общихъ христіанскихъ обязанностей, чтобы съ любювію и снисходительностію сносить и, если можно, исправлять взаимные недостатки, которыхъ не чуждо никакое совершенство на земль, чтобы, какъ должно, управлять своимъ домомъ, дать воспитаніе и образованіе своимъ дѣтямъ? И въ самомъ счастливомъ супружествѣ развъ можно прожить безъ- всякихъ печалей и огорченій? Развѣ болѣзнь или смерть нѣжно-любимой супруги вли супруга, потеря дътей, особенно въ самомъ цвътъ вхъ возраста, пе есть тяжкій кресть, требующій терпівнія н подвига, безропотной покорности и преданности всеблагой воль Отца Небеснаго? Подлинно, и семейная жизнь христіанина, если только она-жизнь истинно евангельская, во всякомъ случав есть жизнь подвижническая: имъя свои радости и утъщенія, она имъеть и свои труды и заботы, свои лишенія и страданія!...

Если отъ семейнаго, домашняго быта христіанина мы обратимся къ его общественной жизни и дъятельности: то в здъсь легко примътимъ, что строгое и точное, вполнъ сообразное съ ученіемъ Евангелія исполненіе общественныхъ обязанностей необходимо требуетъ труда и усилія, терпънія и подвига, а иногда и самоотверженія, готоваго ради добра и правды на самыя тяжкія страданія и лишенія. Легко ли, напримъръ, человъку честному и прямодушному видъть, какъ иногда лесть и

лицемъріе, обманъ и притворство осыпаются благами и почестями міра, восходять на высшія степени въ обществъ, а честность и правда остаются въ презръніи и пренебрежения? Но если ревнителю добра и правды не легко и видъть это; то легко ли ему испытывать тоже самое на самомъ себъ и оставаться поборникомъ правды и закона, противодъйствовать по мъръ своихъ силь всякой лжи и неправдъ, не уступать никакимъ соблазнамъ, терпъливо спосить вражду и гоненія людей, быть можетъ, давно заглушившихъ совъсть и привыкшихъ идти къ своимъ цълямъ темными путями обмана и притворства, и потому людей крайне жестокихъ и мстительныхъ, - легко ли ему переносить всв обиды и гоненія, клевету и насмъшки, и въ то же время не желать зла врагамъ, молиться о нихъ и благословлять ихъ, какъ того требуетъ законъ евангельскій?.. Легко ли судіи всегда оставаться върнымъ совъсти и закону христіанскому и гражданскому, - легко ли, напримъръ, ему оправдать невиннаго, но бъднаго и неизвъстнаго человъка, и осудить его соперника, человъка сильнаго и знаменитаго, когда онъ знаетъ и увтренъ, что за свою правоту онъ лишится и мъста, которое занимаетъ, и тъхъ, быть можеть, единственныхъ средствъ къ жизни, которыя даетъ ему мъсто, что нищета и бъдность будутъ первою наградою его правоты, что за нищетою, можетъ быть, последують многія гоненія и притесненія? Легко ли пастырю Церкви, желающему пребыть върнымъ своему званію и долгу, во имя Веры и Церкви, во имя Бога и человътества, бороться то съ невъжествомъ и предразсудками, то съ мнимо-образованнымъ невъріемъ и вольнодумствомъ, иногда дерзающимъ глумиться и кощунствовать надъ самыми священными убъжденіями и вв-T. I. OTA. I. 42

рованіями христіянина, то съ ожесточеніемъ и разаратомъ? Легко ли ему обличать порокъ и зло, не уни-- жаясь и не скрывая истины предъ сильными и великими міра, равно какъ не гордясь и не превозносясь предъ бъдными и слабыми, быть всегда и вездъ пламенно-ревностнымъ къ славъ Божіей и вмъсть тихимъ и кроткимъ ко всемъ безъ исключенія, даже къ самымъ явнымъ н ожесточеннымъ врагамъ Въры, быть чистымъ и цевиннымъ душою и сердцемъ не менве инока или пустынияка, чтобы дерзновенно и съ незазорною совъстію приступать къ престолу благодати и неповинными руками приносить ту Жертву, на которую и ангелы взирають со страхомъ и трепетомъ, и въ то же время имъть самыя близкія спошенія съ міромъ, жить среди его шума н суеты, среди обольщеній и соблазновъ? Легко ли ему всвхъ и каждаго руководить ко спасенію своимъ пастырскимъ словомъ и убъжденіемъ, и въ то же время для всвхъ и каждаго быть живымъ примвромъ, совершеннъйшимъ образцомъ въры и благочестія христіанскаго, быть всёмъ вся, быть всегда, во всякое время дня и ночи, готовымъ идти по первому зову въ одру больнаго или умирающаго? А кромъ того, при столь великихъ иравственно - христіанскихъ и пастырскихъ обязанностяхъ, священникъ долженъ часто встръчать величайшія огорченія со стороны людей крайне холодныхъ къ Въръ и равнодушныхъ ко всему, кромъ самихъ себя, людей, которые, не понимая сущности христіанскаго священства в вида священника только изръдка, при совершении церковныхъ требъ и богослуженія, думають и говорять, что доджность его крайне легка и покойна; можеть быть, не мало и такихъ, которые, называясь христіанами, въ то же время священника, прееминка служенія Христова

и апостольскаго, принимають только въ случаяхъ необходимости, съ такимъ же, если не большимъ, пренебреженіемъ, съ какимъ они привыкли относиться къ людямъ, вполнѣ имъ подвластнымъ. Какъ нерѣдко бываетъ и то, что служитель Божій, иногда самый достойный и ревностный, переноситъ крайнюю нищету и скудость во всемъ самомъ необходимомъ, и долженъ доставать пропитаніе себѣ и своему семейству трудами собственныхъ рукъ! Сколько подвиговъ, внѣшнихъ и внутреннихъ, сколько крестовъ и испытаній!

Отъ дюдей, болье или менье высокихъ по своему положенію и значенію въ обществь, отъ судящихъ, обладающихъ и пасущихъ, -- обратитесь, если угодно, въ людямъ самымъ малымъ и незначительнымъ: въ ихъ жизни вы также найдете не мало случаевъ и обстоятельствъ, когда, для исполненія обязанностей христіанскихъ, имъ нужно совершить подвигъ терпънія, понести крестъ тажелый в мучительный. Мало ли труда и подвига нужно кому бы то ни было изъ подчиненныхъ, особенно же человъку бъдному и незначительному, безъ богатства, безъ силы и связей, чтобы, не нарушая долга покорности и повиповенія начальствующимъ, всегда и во всемъ подчинять этотъ долгъ еще болъе высокому и святому, -- долгу повиновенія совъсти и закону? Мало ли самоотверженія нужно для того, чтобы противостать повельнію неправедному и беззаконному, чтобы, не страшась никакихъ угрозъ и наказаній, сказать то же самое, что нъкогда апостолы сказали начальникамъ іудейскимъ: повиноватися подобаеть Богови паче, нежели человькомь (Двян. 5, 29)?..

Впрочемъ, мы погрѣшили бы противъ истины, если бы сказали, что истинно-христіанская жизнь и дѣятельность

на поприщв общественномъ требуетъ самоотвержения, труда и подвига только въ нъкоторыхъ случаяхъ, только при обстоятельствахъ болве или менве неблагопріятныхъ. Нътъ, и въ положеніяхъ самыхъ покойныхъ и независимыхъ, самыхъ видныхъ и блостящихъ, христіаничъ долженъ быть истиннымъ подвижникомъ, если только онъ хочетъ быть христіаниномъ не по одному нмени. Пусть счастіе, спокойствіе и миръ окружають жизнь христіанина; пусть богатство обильнымъ потокомъ льется къ нему со всёхъ сторонъ: и при такихъ обстоятельствахъ жизни, какъ много нужно для того, чтобы остаться върнымъ ученію Евангелія, быть истиннымъ христіаниномъ и достойнымъ гражданиномъ! Обратитесь къ дъйствигельной жизни и посмотрите: много ли она представляеть намъ истинныхъ христіанъ между людьми, состояніе которыхъ болье или менье счастливо и благополучно? На большей части богатыхъ не оправдываются ли слова Христа Спасителя: неудобь богатый внидеть во царствіе небесное (Матв. 19, 23)? Не бываеть ли очень часто, что именно гъ, которые особенно богаты, вивств съ тъмъ по преимуществу самолюбивы, своекорыстны и жадны до жестокости? Не приходится ли видъть, какъ иногда богатые стараются отнять у біздняка послівднюю копъйку, добытую потомъ и трудомъ, лишить вдову съ сиротами послъдняго прибъжища? Не случается ли в такъ, что одинъ и тотъ же человѣкъ, пока находится въ состояніи болье наи менье быдномь, бываеть добрымь христіаниномъ и полезнымъ членомъ общества, а наживъ богатство, дълается и гордымъ, и надменнымъ, и скупымъ, и жестокимъ, или же предается мотовству и роскоши, жизни самой безпорядочной и развратной, унижающей достоинство человъка и христіанина, положи-

тельно вредной для него самаго и для другихъ? Значитъ, и обладание и управление богатствомъ требуетъ отъ христіанина подвига и труда; значить, нужно много старанія и заботы, чтобы, при обилів средствъ, удерживать свои чувственныя желанія въ должныхъ границахъ и сберегать свое сердце отъ жадности и своекорыстія, отъ жолодности и безчувствія къ страданіямъ и бъдствіямъ другихъ!...-Представьте себъ человъка, занимающаго болъе или менъе видное и важное положение въ обществъ, имъющаго право и власть повелъвать другимъ и управлять ими, совершенно увъреннаго въ преданности своихъ друзей, совершение безопаснаго со стороны своихъ враговъ: и ему много, много нужно терпвиія и труда, винианія къ себъ самому и другимъ, если онъ хочетъ быть истиннымъ христіаниномъ! Требуя послушанія и покорности отъ своихъ подчиненныхъ, онъ самз. не должень ли быть для нихъ самымъ лучшимъ и совершеннъйшимъ примъромъ послушанія и повиновенія закону, требованіямъ долга и совъсти? Сохраняя свои права и власть, не долженъ ли онъ постоянно наблюдать и то, чтобы его распоряженія и требованія не имъли и твии своеволія и произвола, чтобы никакой упрекъ совъсти не возмутилъ его души, чтобы ни одинъ его поступокъ не савлялся для подчиненныхъ камнемъ преткновенія и соблазна, поводомъ къ осужденію и осмъянію не только его самаго, но и самой власти, которою онъ пользуется? Сохраняя свои достоинства и преимущества, не долженъ ли онъ въ то же время быть крайне внимательнымъ, чтобы сохранение ихъ не переходило въ гордость и надменность, въ тайное или явное презрѣніе къ своимъ подчиненнымъ, чтобы его отношенія къ нимъ не были запечатлены наглостію и высоком ріемъ?... А сколько опять нужно вниманія, труда и заботь начальствующимь для того, чтобы въ ряду подчиненныхъ узнать и отличить людей истинно добрыхъ и честныхъ отъ лице мъровъ, льстецовъ и ласкателей!...

Такимъ образомъ и по закону совъсти, и по закону Евангелія, и по обыкновенному порядку жизни семейной и общественной, въ счастіи и въ несчастіи, на высотъ величія и славы, равно какъ въ бъдности и пеизвъстности, въ міръ и въ пустынъ, — всегда и вездъ истинный христіанинъ долженъ быть подвижникомъ!...

Но не всякій труженикъ есть въ то же времи истинный христіанинъ въ полномъ и строгомъ смысль этого слова.... По вившнимъ двламъ и жизни еще не всегда можно съ полною увъренностію сказать, что тотъ или другой человъкъ въ своей жизни и дъятельности идетъ вутемъ истинно-христіанскаго подвижничества. По вижшнимъ дъламъ и жизни, можно мытаря осудить и признать человъкомъ погибшимъ, а фарисея — величайшимъ образцомъ праведности и святости, можно рыбаря гадилейскаго счесть невъждою во всемъ, а саддукоя — величайшимъ мудрецомъ, учителемъ и провозвъстникомъ истины! То — непререкаемая, несомивиная истина, что христіанская любовь къ Богу и человічеству не можеть не обнаруживать себя въ различныхъ дълахъ, въ исполненіи обязанностей въ отношеніи къ Богу и ближнимъ, въ преодольни препятствий, въ перенесении трудовъ, однимъ словомъ: въ подвижничествъ. Но несомиънно также и то, что подвижничество, — всё дёла благочестія и христіанской добродітели могуть проистекать и не изь любви. А въ такомъ случав и величайшіе труды и подвиги, по свидътельству Апостола, могутъ превратиться въ ничто (2 Кор. гл. 13).

По видимому, что можеть быть лучше и прекрасиве дълъ милосердія и благотворенія? Но и милостына, по свидътельству Спасителя, бываеть малоценна предъ Богомъ и теряеть достоинство подвига истинно-христіанскаге, если не любовь живая и пламенная движетъ рукою, поделощого милостывю. Внемлите милостыни вашея не творити предъ человъки, да видими будете ими: чтб хочетъ сказать сими сдовами упостасная Премудрость Божія? То ли, чтобъ нашахъ дёлъ милосердія рёшительно мекогда и никто не видбав, и потому никто и никогда не восхищался ими, не хвалиль ихъ, не подражаль ниъ? Но кромъ того, что это иногда невозможно физически, напримъръ, когда у насъ просятъ помощи многіе и всепародно, - кром' того есть прямая, положительная заповъдь Спасителя: тако да просевтится севть вашь предъ человьки, яко да видять ваша добрая дъла! Изъ спесенія тёхъ и другихъ словъ Спасителя само собото ясно и очевидно, что Онъ отнюдь не порицаетъ делъ милосердія, котда люди ихъ видять и хвалять, но порицаеть то своекорыстное и чисто-самолюбивое побуждение, по которому иногда благотворять другимь, -- единственно для того, чтобы ихъ видели и хвалели, -- порещаетъ твиъ, которые, благотворя ближнему, вивють въ виду единетоенно себя, - свою честь и славу, пользу иль удовольствіе. Впроченъ, Спаситель самъ объясняеть свои слова: егда твориши милостыню, не воструби предъ собою. О такомъ-то редъ благотворения и Апостолъ говоричь: аще раздамь вся имьнія моя, любее же не имамь, никая польва ми есть!

Тъмъ, которые не понимаютъ силы и сущности Христіанства, такой судъ Евангелія можетъ показаться чрезмѣрно строгимъ и взыскательнымъ. «Ужели, — скажутъ

они -- всъ дъла и подвиги, совершаемые по побуждению честолюбія и славолюбія, не значать ничего, не заслуживають никакой награды и похвады?» — Въ отвъть на это прежде всего повторяемъ, что какъ Спаситель, такъ и Апостоль осуждають не добрыя дела, но нечистыя, самодюбивыя и своекорыстныя побужденія, по которымъ иногда совершаются добрыя дёля, - и слёдовательно, ни Спаситель, ни Апостоль не дають намъ права осуждать самыя добрыя дёла, оставлять ихъ безъ вниманія, безъ поощренія и награды, по какимъ бы тайнымъ, сокровеннымъ въ сердцъ человъка, побужденіямъ они ви совершались. Но иное дело-суде человека, существа ограниченного, видящого дела, но не всегда знающого побужденія къ нимъ, и иное дело -- судъ Божій, всегда основанный на высочайшемъ правосудіи и всев'єденім Бога, испытующаго сердца и утробы. А этотъ судъ всегда справедливъ и человъколюбивъ. Безконечно справедливъ и человъколюбивъ онъ и въ томъ случат, когда не усвояеть великой цвны и достоинства даже двламъ благотворенія, совершаемымъ по побужденіямъ своекорыстнымъ. Онъ справедливъ, потому что основанъ на правъ самомъ святомъ и высокомъ, на правъ, котораго не можетъ не признать человъкъ, не отказавшись отъ здраваго разсудка. Ибо Господь, который сотвориль насъ и непрестанно промышляеть о насъ, который и въ царствъ природы и въ царствъ благодати осыпастъ насъ благодъяніями столь великими, что никакой умъ постичь, напакое слово изобразить ихъ не можетъ, который, по безконечной любви своей къ намъ, и Сыпа своего единороднаго предаль на муки и страданія крестныя, который все сдівлалъ для нашего блага и спасенія, - ужели Онъ не имъстъ права требовать, чтобы мы съ своей стороны всв наши

добрыя дёла совершали по любви из Нему, безъ расчетовъ эгонзма, самолюбія и честолюбія?-Требованіе сіе н въ отношенін къ дюдямъ въ высшей степеви челов колюбиво, провикнуто уваженіемъ къ правамъ и достоилству человъка. — Обратемся къ жизни обыкновенной: иного де мы даемъ цёны и уваженія человіку, который дълаетъ намъ разныя услуги, показываетъ всв возможные знаки преданности и любви, но который, -- какъ пришлось намъ убъдиться, - все это дълаеть единственно ради своихъ личныхъ выгодъ и, при первомъ случав, какъ только не будетъ ему нужды въ насъ, готовъ оставить и забыть насъ, или даже предать насъ нашимъ личнымъ врагамъ? А если такой образъ действій нельзя признать нравственнымъ въ отношения въ частному лицу: то можно ди признать ого такимъ въ отношения къ цълому обществу? Итакъ не трудно понять, справедливо ли и человъколюбиво ли Евангеліе требуеть отъ насъ, чтобы мы всё свои дёла, всё нодвиги благотворенія, всё предпріятія на пользу общественную ділали первіе всего и болбе всего по живой и пламенной любви къ ближнимъ и Богу. Легко понять, строго ли и сурово, вли напротивъ весьма благо и милосердо поступлетъ Евангеліо, если не много цвинть такія двиствительно добрыя дъла, которыя совершаются по цълямъ и побужденіямъ болье или менъе нечистымъ и своскорыстнымъ. дълаетъ благо для ближняго ради себя сачаго, ради своей честв и славы, выгоды иль удовольствія, о томъ, судя по здравому смыслу и по ученію Евангелія, можно ли всогда съ увъренностію сказать, что онъ - надожный христіанивъ и гражданивъ? При перемвив обстоятельствъ, -тамъ, гдъ подвигъ можетъ остаться безъ внамація и

награды, - не изибинть ли онъ своему долгу, по крайней мъръ, не ослабить ли онъ своей ревности и усилій въ подвигамъ правды и добра? - Правда, Евангеліе инкому не вопрещаеть заботиться о своемъ добромъ имепи и доброй славъ у людей; оно не даетъ намъ примой и положительной запов'яди, чтобы мы съ усиліемъ и нарочнто отвергали всякую земную награду за наши добрия дёла; но оно хочетъ внужить намъ, что эти нобужденія всегда должны быть подчинены побужденію живой и планенией любви къ Богу и человъчеству. А требуя этого, оно кроий того, что имботь въ виду наше правственное совершенство, наше уподобление Богу -- въчной н безпредъльной любви, очевидно имветъ пвлію утвердить в благо всего общества. Кто не знасть, что честолюбію и вообще всё побужденія нъ дёнтельности, иміющія цілію личную пользу, честь и славу, суть начала всегда болбе или менбе разъединяющія членовъ общества между собою, что каждый, кто только руководится одинственно этими началами, можеть и завидовать другому, даже помъщать ему въ самыхъ добрыхъ двлахъ и начинаніяхь? Кто, сколько нибудь знакомый съ исторіей человичества и опытомъ жизни, не знасть, что зависть къ славъ другихъ часто бывала пропятствіемъ къ совершеню дълъ и предпріятій самыхъ благихъ и общенолезнихъ, что люде самые ревноствые къ благу общему не достигали вполив своихъ цвлей тамъ, гдв но находили живаго сочувствія и любви къ себё? — Только одна любовь соединяеть членовъ общества между собою и побуждветь ихъ искренно помогать другь другу. Только она можеть дать обществу силу несокрушчиную, могущество, котораго нинакая земная сила преодольть не можеть;---

и чёмъ болье въ обществъ членовъ, живущихъ и дъйствующихъ въ духъ истивно-христіанской любви, тъмъ тверже и прочиве благоденствіе общества.

Если предъ судомъ Евангелія наши добрыя діла въ отношеніи къ ближнимъ имѣютъ мало достоинства и значенія, безъ любви къ Богу и человічеству: то и всі наши подвиги благочестія, всё дёла богослуженія и боговочтенія, однимъ словомъ: исполненіе всёхъ нашихъ обязанвостей въ отношени къ Богу ничтожно и маловажно безъ любви въ ближнему: аще имамъ пророчество, и въмг тайны вся и весь равумь, и аще имамь всю въру, яко и горы преставляти, любве же не имамъ, ничтоже есмь...и аще предамь тыло мое, во еже сжещи е, любее же не имамъ, никая польва ми есть!... На побить ближняго, живой образъ и подобіе Божіе, значить оскорбаять Бога; не любить ближияго и въ тоже время чтить Бога, показывать всё знаки любви и благоговенія къ Нему, -- значитъ въ одно и тоже время и почитать и хулить Его, значить понирать святость евангельскаго закона, который трабуеть оть нась единой, нераздыльной любви къ Богу и человъчеству, значить обменывать н людей, и Бога, котораго обмануть невозможно, значить издаваться надъ высочаншинь правосудіемь и всевъденіемъ Его.

Какъ преступно и оскорбительно для Бога—динем врио исполнять обряды Ввры и нарушать то учение, которое они внушають и на которомъ опираются, исполнять предписация религии касательно богослужения и въ тоже время не благотворить ближнему или, что еще куже, дълать ему здо,—это мы можемъ видъть въ самомъ словъ Божиемъ. Уто Ми множество жерте сашиже?—говориль

нъкогда Богъ къ іудеямъ чрезъ пророка Исаію. *Испол*нень есмь всесожжений овнихь, и тука амцовь, и крове юнцовь и ковловь не хощу. Ниже приходите явитися Ми: кто бо изыска сія изъ рукъ вашихъ? Ходити по двору моему не приложите: и аще принесете Ми семидаль, осуе: кадило-мервость Ми есть. Новомьсячій вашихь, и субботь, и дне великаю не потерплю: поста и праздности, и новомпсячій вашихь, и праздниковь вашихь ненавидить душа моя: бысте Ми въ сытость.... Егда прострете руки ваша ко Мнь, отвращу очи мои от вась: и аще умножите моленіе, не услышу вась. (Исвін I 11—15). Какъ это мотло случиться, что Господь отвергаеть то самое богослуженіе, которое Онъ же установиль? Какъ могло случиться, что благоуханіе дыма кадильнаго, символь литвы восходящей къ Богу, сделалось мерзостію предъ очами Божівми, что Господь возненавидья всв праздники іудейскіе? Какъ могло случиться, что Онъ отвергаеть тв жертвы, которыя установиль руками своего великаго пророка Моисея и которыя уже потому долженствовали быть благопріятны Богови, образовали всемірную искупительную жертву, принесенную Іисусь Христомь (І Петр. 2, 6)? Кто во изыска сія изъ рукь вашихъ?...Мергость Ми есть!... Не потерплю!.. Ненавидить душа моя!.. Не услышу вась!... Какія грозныя слова, какой ужасный судъ! судъ, этотъ приговоръ неумытнаго правосудія Божія быль порождень не инымъ чемъ, какъ безконечнымъ мидосердіемъ и человъколюбіемъ Божінмъ: не услышу вась: руки бо ваша исполнены крове.... Научитеся добро творити, взыщите суда, избавите обидимаю, судите сиру, и оправдите вдовицу, - и пріидите!.. Вотъ чего требоваль

Богъ отъ іудеевъ,—и только при этомъ условіи и праздники, и жертвы, и всё обряды были Ему благоугодны; а безъ этого они не значили ничего...

Но если такъ было въ ветхомъ Завътъ, во времена съней, гаданій и кровавыхъ жертвъ: то не твиъ ли болье должно быть такъ въ Завъть новомъ, когда прейде сти законная, когда преизобильно открылась благодать и истина, когда мы всв, какъ братья по природв и благодати, какъ дъти единаго небеснаго Отца, призываемся Церковію въ каждомъ ся богослуженіи единъмъ сердцемъ и устами взывать: Отче нашь!--когда витсто жертвъ кровавыхъ мы вкушаемъ Жертву безкровную, жертву мира и спасенія, безконечной благости и любви, и въ ней таниственно, но истинно и существенно далаемся всв едино съ Інсусомъ Христомъ, и едино между собою?-Итакъ пусть и тогь, кто ревностно, даже очень ревностно подвизается въ-соблюдении и исполнении обрядовъ Церкви, пусть и тотъ строго наблюдаеть за собою, точно ди онъ подвизается благоугодно Богу, благотворно для ближнихъ и спасительно для себя. Пусть внимательно, въ глубинъ своей совъсти, ръшитъ вопросъ: не направлена ли его жизнь и двятельность къ раздвленію того, что ни какимъ образомъ не можетъ быть разделено.-къ отделению любви къ Богу отъ любви къ ближнимъ, или, върнъе сказать, къ уничтожению той и другой, такъ какъ одна безъ другой онъ никогда не бываютъ!..

Къ сожальнію, внимательный, имьющій очи видьти, можеть иногда примьчать и то, какъ люди, не понимающіе духа и значенія христіанскихъ обрядовъ, исполняя эти обряды, въ тоже время оставляють безъ вниманія влишал закона—судь и милость (Мате. 23, 23), какъ,

ревнуя объ образъ благочестія, въ тоже время отвертаются его силы, думая благоугождать Богу, на самомъ дълъ оскорбляютъ Ero!..

Такъ иные, слъдуя ученю и заповъдямъ Церкви, молятся дома утромъ и вечеромъ. По видимому, чего инаго слъдовало бы ожидать отъ христіанской молитвы, отъ бесъды съ Богомъ мира и любви, какъ не мирнаго и покойнаго настроенія духа, какъ не словъ и дълъ проникнутыхъ любовію и благожеланіями въ отношеніи къ ближнему? Но какъ много молитвенниковъ, которые тотчасъ послъ своей молитвы переходятъ къ словамъ и дъламъ крайне не доброжелательнымъ въ отношеніи къ ближнему, къ брани и ссорамъ съ домашними, къ клеветъ и злорьчію на своихъ ближнихъ! Не о такихъ ли молитвенникахъ Господь сказалъ: приближаются Мивъ людіе сіи усты своими, и устнами чтуть Мя: сердце жее ихъ далече отстоить отъ Мене (Мато. 15, 8)?

Иные, слёдуя уставань и заповёдямь св. Церкви, почитають дни воскресные и праздничные, ходять въ храшы, жертвують на украшеніе ихь, возжигають свёчи предъ образомь Христа Спасителя, Пресвятой Дёвы и угодниковъ Божінхъ, постятся, участвують въ таинствахъ Церкви. Такія ли дёла не достойны похвалы и подражанія? Эдёсь ли нёть истиннаго Христіанства, нёть пути ко спасенію?—Такъ, и этимъ путемъ мы не прійдемъ ко спасенію, безъ чувствъ и дёль мира и любви къ ближнему. Богъ болёе всего славится добрыми дёлами; напротивъ дёлами злыми только ху́лится имя Божіе. Поэтому, какая честь и слава Богу, если тотъ же самый человъть, который украшаеть рукотворенный храмъ Божій, въ тоже время грабить и разоряеть, унижаеть и

оскорбляеть живой, нерукотворенный храмъ Божій,христіанния? Какая слава Богу, если кто предъ образомъ возжигаеть свичу, а самъ не горить духомь и не являеть въ своей жизии дёль свёта, а напрочивъ всюду распространяеть дёла тьмы и погибеля? Что пользы отъ множества поклоновъ и колвнопреклоненій предъ одтаремъ Господнимъ, когда, удалившись отъ этого олтаря, тотъ же самый человекь хочеть всёхъ преклонить и унизить своею наглостію и высоком вріем в, оскорбить суровымъ и ядовитымъ словомъ? Какая слава для Бога, какая польза для общества, какое благо для христіанина, если въ день воскресный и праздничный одинъ и тотъ же человъкъ утромъ присутствуетъ во храмъ, а вечеромъ, также подъ предлогомъ праздника, въ домъ пьянства, гдћ теряетъ разсудокъ, встунаетъ въ ссору и драку съ другими, и такимъ образомъ въ самомъ себъ и въ другихъ крайне унижаетъ человъческое достоинство, нарушаетъ порядокъ и спокойствіе общественное, а возвратясь домой, вносить и сюда шумъ и брань, печаль и огорченіе? Какая польза человъку отъ поста, если постясь тылесны, онъ не постится и духовию, осли, воздерживаясь отъ мяса, онъ въ тоже время пожираетъ, можно сказать, плоть и кровь своихъ блежнихъ, - грабить вдовь и сироть, или же обнанываеть всёхь въ дълахъ купли и продажи? - Что сказать о твхъ, которые, питая въ сердцъ вражду и злобу, занимаясь дълами грабительства, хищенія, модониства и лихоимства и вовсе не думая отстать отъ нихъ, въ тоже время участвуютъ въ таинствахъ Церкви, приступаютъ и къ самому святвишему изъ таниствъ, - причащенію твла и крови Господней? О такихъ людяхъ говоритъ самъ Апостолъ:

ломи и піли педостойнь, судь себь леть и пість (І Кор. 11, 20): не во спасеніе, а въ погибель, не въ оправданіе, а въ осужденіе себъ приступають такіе люди къ самому Источнику жизни и спасенія.

Ө. Надеждинь.

## ПРЕДЪЛЫ ХРИСТІАНСКОЙ УСЛУЖЛИВОСТИ.

Услужливость въ ряду достоинствъ человъка занимаеть высокое мъсто. Она принадлежить къ тъмъ добродътелямъ, которыя микогда не являются отдёльно одна отъ другой и изъ которыхъ каждая своимъ присутствіемъ даеть знать, что, вибств съ нею, въ нашемъ сердцв есть еще и другія драгоцінныя сокровища. Скромность, синсходительность, безкорыстіе, доброта сердца, великодушіе, -- вотъ тъ прекрасныя качества, съ которыми она самымъ тёснымъ образомъ сплетается и возрастаетъ. И если къ простому чувству доброжелательства присоединяется еще та благородная проницательность и то чистое чувство нажности, которыя такъ хорошо умаютъ угадывать всю истинную міру услугь, требуемых подоженіемъ ближняго, уміноть облекать ихъ въ нимадонеоскорбляющую форму и избирать для нихъ надлежащую дорогу: тогда красотою этой добродътели можетъ не трогаться только испорченное и огрубилое сердце. Это языкъ сердца-простой и молчаливый, но действующій сильніве всякой річи. Самая малая услуга отъ способа, какимъ она оказана, иногда пріобрѣтаетъ большое значеніе и производить не мало благотворныхъ последствій; и во многихъ, для безчувственнаго и тупаго зръ-Т. І. Отд. І.

нія не замѣтныхъ, чертахъ друга человѣчества, открывается болѣе доброму и отъ того болѣе острому взору вся чудная красота души его...

Но это - услужливость истинная. Есть услужливость ложная, происходящая не отъ благородства, а отъ низости души, не приносящая никому никакой пользы, напротивъ производящая только вредъ вещовшотето и душу бременемъ, котораго тяжесть будемъ чувствовать всего болье въ последній день. И, что особенно замьчательно, ложная услужливость нередко носить на себе признаки истинной, имбеть столько ведимаго съ нею сходства, что самый благомыслящій человікь можеть страшно ошибаться на счеть оя, если не озаряеть его свътъ истины, просвъщающій всякаго человъка. Въ предосторожность отъ такого заблужденія, пагубнаго и для временнаго и для въчнаго нашего благополучія, мы всегда должны помнить, какъ далеко простирается обязательная сила христіанской услужливости.

Долгъ христіанской услужливости перестаетъ быть обязательнымъ прежде всего тогда, когда отъ насъ требуютъ чего нибудь противнаго Богу и совъсти; за тъмъ тогда, когда намъ представляются такія вещи, которыя, хотя сами по себъ и позволительны, даже имъютъ добрую сторону, но, въ приложеніи къ особеннымъ обстоятельствамъ, могутъ оказаться дурными и производятъ только здо.

И во первыхъ: долгъ христіанской услужливости перестаетъ быть обязательнымъ въ томъ случав, когда отъ насъ требуютъ того, что противно Богу и совъсти. Излишне было бы доказывать это; ибо какой христіанинъ не убъжденъ въ томъ, что должно повиноваться болъе Богу, нежели людямъ, что, ни изъ какихъ видовъ, не

следуеть жертвовать святынею заповедей Господнихъ ради того или другаго человъка? Нътъ, лучше потерпъть упреки, насмъщки, невависть, злословіе, презръніе н самыя жестокія гоненія и огорченія, нежели оказать преступную услугу, пріобръсти дружбу или купить постыдный миръ съ людьми цвною истивы, невинности, добродътели, правды и долга. Повторяемъ, излишне оправдывать это правило; но тъмъ не менъе нужно мепрестанно напоминать о немъ. Какъ мало мы понимаемъ или, лучие сказать, чувствуемъ все величіе и силу его и, однако, какъ часто бываетъ нужно обращаться къ нему въ жизня, гдв почти на каждомъ шагу подвергаемся искушенію — оставить путь добрый, но трудный, и избрать, вивсто него, легкій, но недобрый! Нужно согласиться, въ жизни нашей не разъ могутъ образоваться такія ноложенія, при которыхъ осуществленіе этого правила представится труднымъ и въ которыхъ такъ легко увлечься изъ области божественнаго послушанія въ рабство страстямъ человъческимъ. Никогда не бываетъ недостатка въ искушеніяхъ самыхъ разнообразныхъ, исполненных или всей обольщающей прелести, или страшной потрясающей силы. Мы можемъ вдругъ оказаться въ обстоятельствахъ самыхъ неожиданныхъ и вивств непріятныхъ, въ положенів самомъ затруднительномъ, въ борьбъ самой тяжелой и виъстъ продолжительной; даже болье, можеть быть - среди такихъ обстоятельствъ отъ насъ потребуется пожертвованіе уваженіемъ свёта, нашимъ достояніемъ, счастіемъ, надеждами, самою жизнію: что мы сдълвемъ тогда, это еще неизвъстно; но что мы должны савлать, это намъ вполнъ извъстно.

Дороже всего для насъ всегда и вездѣ должна быть Въра. Иже отвержется Мене предъ человики, говоритъ

Господь нашъ Інсусъ Христосъ, отверчуся его и Азв предъ Отцемь монмь, иже на небестью (Мо. 10, 33). Отвертнуться Христа-страшное дело! А не происходить ли оно иногда просто изъ постыдной терпимости, которая въ сущности есть только прикрытая трусость! Да, до самой постыдной измёны Богу и слову Божію можеть иногда увлекать человъка это слишкомъ далеко простираемое желаніе ин съ къмъ не разногласить и быть въ добрыхъ отношениять со всемь светомь. Где нужно употребить взглядъ строгій и безпощадный, туда раболівный взоръ и не взглянеть. Гдв нужно откровенно высказать горькую вравду, тамъ льстивый языкъ нёмёсть. Какъ часто дають осуществиться какому нибудь беззаконному и нагубному стремленію, тогда какъ одно слово, сказанное въ надлежащее время и въ надлежащемъ мъстъ, мегло бы пристыдить, обезоружить и обезсилить явиаго элодъя. Но не котять наживать себт враговъ, котять лучше лишиться похвалы и милости у Бога, чёмъ нотерять славу и благосклонность у человъка. О, безпечная и невърная душа, забывшая, что Христосъ не пришель воврещи жиръ на вемлю, но мечь (ст. 34), что истинные ученики Христовы должны быть солію вемли (5, 13)!

Далье, дороже всего для насъ должна быть истина. Человъкъ, и съ этой стороны, можетъ подвергаться жестонимъ испытаніямъ. Ціною лжи и обмана онъ иногда можетъ избавиться отъ нужды, пріобръсти высокое положеніе въ обществъ, обезпечить себя на многія лъта; можетъ оказать существенную услугу людямъ, близкимъ его сердцу, которыхъ счастіе ввърено его попеченію или которые имъютъ полное право на его признательность; можетъ вывести ихъ изъ бъды, снять съ нихъ нозоръ, избавить отъ печали и т. п. Какъ устоять ему противъ

убідительних непоминаній о дружов, противь ніжныхъ словъ любви, какъ вынести ему вворы грусти, тоски и безпокойства, со всвхъ сторонъ устремленные на него съ подеждою! Други мон! мы вовсе не думаемъ бросить намень на того, кто подпаль, при такихъ случаяхъ, человъческой слабости; но не можемъ не сказать о такомъ человака: сонъ поступиль не хороню.» Всамъ, что примадложить чоловіку и надъ чінь онъ полный властелинь, всёмъ этемъ онъ можетъ жертвовать любен и дружбе. Мо истина должна быть выше дичныхъ отношеній: ей каждый должень подчиняться и ею каждый должень управляться; а кто пренебрегаеть ею, тотъ святотатственною рукою касается совёсти - святыни своего дука, в оскорбляеть свое высокое христіанское званіе. Купленные удною не должны быть рабами человикоми (1 Кор. 7, 28). Будемъ же всегда твердо ходить и стоять въ истинъ, какъ бы ин были сладостны узы любви или твены узы дружбы.

Подобно истина, должна быть дороже всего для насъ и вравда. Неправда иногда является подъ самымъ планительнымъ покровомъ, обольщаетъ самыми и вжиными рачеми, обащаетъ большія выгоды; а правда, напротивъ, всего чаще бываетъ бадна, скромна и угнетена, повергаетъ во маогія опасности, не обащаетъ въ мірскихъ далахъ накакого успаха. И однакожъ, кто, сколько нибудь исполненный духа Христова, станетъ, хотя на минуту, колебаться въ избраніи именно того, чего требуетъ долгъ и что пріятно Богу? Люби правду, заповат давную Богомъ, и никого не бойся: аще Богь по насъ, комо на вы (Рим. 8, 31)? Счастливъ такой человакъ! Вго инчто не обольщаетъ, ничто не устращаетъ. Онъ съ твердостію отвергаетъ плату за измату, какъ плату

Гуды предателя; съ неустрашимостію говорить и дъйствуеть противъ насилія и угнетенія; съ геройскимъ мужествомъ устремляется противъ всякихъ нестроеній. И что бы ни пришлось потерять ему въ счастіи землюмъ за правду, онъ внаетъ, что небесный Свидѣтель его правды вознаградить его сторицею текими сокровищами, искисе око не видю, и уко не слыша, и на сердце челоевка не ввыдоша, яжее укотова Бого любящимь Его (1 Кор. 2, 9).

Итакъ что противно Богу и совъсти, то не вкодитъ въ область священной обязанности услуживать ближиему. Впрочемъ и то, что, хотя само но себъ позволительно и хорошо, но въ приложеніи къ дълу, въ извъстныхъ обстоятельствахъ, можетъ принести вредъ, — и это для насъ необязательно.

Уступчивость напр. есть, безъ сомивнія, добродітель прекрасная. Не безъ основанія говорять: умный уступаєть. Но это умное выраженіе не во всіхъ отношеніяхь справедливо. Тамъ, гді нужно обуздать тщесляніе, сокрушить дерзость, сломить упорство, унизить надменнаго, смирить гордаго,—тамъ мы должны, даже въ самыхъ маловажныхъ предметахъ, стоять твердо за правду, утішая себя тою благою мыслію, что въ такихъ случаяхъ, правильно говоря, мы оказываемъ ближнему большую услугу, когда не оказываемъ ему никакой.

Достохвальна также снисходительность. Мы сами всего чаще нуждаемся въ снисхождени ближнихъ: какъ же не быть и намъ снисходительными къ ихъ слабостямъ? Но гдъ благотворныхъ и спасительныхъ послъдствій можно ожидать только отъ строгости, тамъ снисходительность — порокъ. Эта уступчивость и слабость сердца, постоянно дозволяющаго побъждать себя слезами, прось-

бами, объщаниями или ласками, часто можеть быть источникомъ величайшаго несчастия. Подумайте, накой отвътственности мы подвергаемся, когда своею смисходи—
тельностию ободряемъ легкомысліе, способствуемъ въ полному забвенію долга и дозволяемъ многимъ, едва только
возникающамъ слабостямъ въ нашемъ ближнемъ, безпренятственно разрастаться до тъхъ поръ, пока не обратятся они мало по малу въ пагубный навыкъ, чтобы отравить и разстроить всю жизнь его. Подумайте, что
даже тъ самые, которымъ мы поблажаемъ и потворствуемъ, когда нибудь могутъ воздать намъ ненавистю и
проклятіемъ за наше пагубное добродушіе...

Милосердіе, безспорно, одна изъ высокихъ добродівтелей христіанина. И однакожъ каждый согласится, что в касательно этой добродътели есть мудрыя правила, которыхъ не должно терять изъвиду. Доброхотна дателя, говорится въ Писанів, любить Богь (2 Кор. 9, 7),—но, конечно, не безразсуднаго. Есть люди, которые не хотять развить и употребить, какъ должно, ни одной изъ силъ, дарованныхъ Богомъ, только потому, что они надъются на наше добродушіе, которынь они злоупотребляють и которое постоянно усиливаеть и питаеть въ нихъ страсти. Есть такіе, которыхъ нужды только увеличиваются, если имъ будень удовлетворять постоянно. Въ такихъ случаяхъ, суровость часто бываетъ благодъяніемъ и ръшительный отказъ добродётелью. Истинно-несчастному наше щедрое пособіе, благородной душт наше посильное заступничество, нуждающейся заслугъ искреннее съ нашей сторовы ободреніе, угнетенному крайнимъ положеніемъ скорвиная отъ насъ номощь, стыдящейся за себя бъдности наше нъжнъйшее участіе, - вотъ, други мон, тв жертвы, которына благоугождается Богъ (Ерв. 13,

16), вотъ тв двля, которыя производять въ сердцв пріятное довольство и воспоминание о которыхъ бываетъ сладостно и живительно особенно тогда, когда на наше радости и утвии опускается печальное покрывало смерти. А ито съ закрытымъ взоромъ и излишнею слебостію сердца расточаеть свои дары, какъ случится, тоть обкрадываеть истинно-нуждающихся, и вийсто того, чтобы видёть благословенную жатву, получить добрые плоды отъ своего дела, съ ужасомъ заметитъ рано или поздно, какъ онъ воспиталъ и развилъ только плевелы: праздность, авность, наглость, буйство, - не упоминаемъ уже о тъхъ несчастіяхъ, которыя съ этими страстями соединены или которыя отъ нихъ происходять. Благотворительность такого человъка есть вовсе не плодъ разумнаго служенія Богу: всего чаще она является не болье, какъ выражениемъ торопливаго желанія, такъ сказать, успокоить нервы, раздраженные зрёдищемъ страданія, неръдко только мнимаго. Лишь въ одномъ случат мы обязуемся въ благотворительности безусловной. Это тамъ, гдъ, по какимъ нибудь причинамъ, которыя ни мало отъ насъ не зависятъ, мы не имвемъ достаточно средствъ или времени провтрить справедливость нашего различенія нищеты ложной отъ истинной, а между тімь обращенная съ мольбою рука не терпитъ медлительности. Тогда дай просящему, не размышляя, -- все прочее предоставь Богу.

Такимъ образомъ, почти во всъхъ состояніяхъ жизни имъетъ мъсто та истина, что есть вещи, которыя, хотя вообще и позволительны и даже имъютъ свою похвальвую сторону, но которыя, при извъстныхъ обстоятельствахъ, могутъ сдълаться гибельными и произвести только вредъ. Для всякаго благомыслящаго человъка почят-

но, что такіе случан освобождають насъ оть обязанности услуживать ближнему, что мы поступили бы безразсудно, если бы, на перекоръ здравому смыслу, послёдовали слабому чувству.

Прочее же, братіе моя, елика суть истинна, елика честна, елика праведна, елика пречиста, елика прелюбевна, елика доброжвальна, аще кая добродьтель, и аще кая пожвала, сія помышляйте (Фвл. 4, 8).

## о дъвствъ.

Высоко въ очахъ Божінхъ дѣвство! Величайшей, безпримѣрной для человѣка чести и славы, — славы быть Матерію Богочеловѣка,—Господъ сподобилъ чистѣйшую изъ женъ, пренепорочную и пречистую Приснодѣву Марію.

Высоко всегда было и будеть дівство и въ глазахъ Церкви Христовой, въ глазахъ истинныхъ христіанъ. И дивно ли это, когда дъвство почтилъ своею Божественною чистотою воплотившійся Сынъ Божій, когда Препреславная Матерь, когда была Его ственники были: болій въ рожденныхъ женами — Іоаннъ Креститель (Мате. 11, 11), возлюбленный ученикъ Христовъ св. Іоаннъ Богословъ, больше всехъ апостоловъ потрудившійся въ благовістіи Христовомъ св. апостолъ Павелъ (1 Кор. 13, 10)? Такъ, и одно благоговъніе къ высокимъ представителямъ дъвства справедливо побуждаетъ св. Церковь высоко цёнить дёвство. Но Церковь чтила и чтитъ девство не изъ благоговенія только къ его представителямъ, а и ради его самаго. Она чтила и чтить въ дъвствъ чистоту ангелоподобную, самоотверженіе, приносящее въ жертву Господу земныя радости, возвышенность помысловъ и стремленій, им'вющихъ своимъ постояннымъ предметомъ Господа. Сколько по своимъ высокимъ образцамъ, столько же и по высотъ своей, подвигъ дъвства всегда былъ верхомъ желаній или предметомъ глубокаго уваженія для людей, пламовно любящихъ Христа-Спасителя и ревизующихъ о благочестів.

Но что высоко цвинтоя и уважается Церкевію, то обыкновенно водвергается поруганію и хуль со сторовы враговъ Церкви или недостойвыхъ чадъ ся. Самъ Христосъ Спаситель, который для званиыхъ есть Божія сила и Божія премудрость, — для погибающихъ—соблазнъ и безуміе (1 Кор. 1, 23). Дивно ли, что для иногихъ соблазнъ и безуміе и досточтиное дівство? Въ жаше время многіе смотрять на дівство именно такъ; почти такъ о немъ пишуть и говорять ве всеуслышаніе. Ови стараются низвести дівство съ той правственной высоты, на которую поставило его Христіанство, и лишить его того уваженія, которымъ окружають его послідователи Христовы.

Враги дівства ратують противь дівства во ния блага человіна и человічества, которымь будто бы вредять дівство. По понятію ихъ, дівственникъ грішить и противь себя самаго, поступая, будто, вопроки своей природі, созданной для супружества; грішить противъ ебщества, противъ всего человічества, не призывая къ бытію и жизми новыхъ членовъ человічества, діятелей въ среді его. Разсмотримъ сін нареканія на дівство при сміть слова Божія.

«Дъвство, говорять, противно природь человъческой.» Иногда взучають природу человъческую съ такой точки зрънія и въ такой средь людей, что дъвстве дъйствительно можеть показаться явленіемъ стравнымъ, нестественнымъ. Если въ человъкъ видять одну только плоть, и не допускають въ немъ безсмертнаго духа; если, на основаніи такого понятія о природъ человъческой, стоять за права и потребнести только плоти, из-

дваясь надъ высшини правствонными требованіями духа, какъ вымысломъ; осли считаютъ остественными, - потому разумении и законинии, -- даже всв безпорядочныя пожети и извращенныя требованія испорченной ириреды человаческой: то могуть ян не считать противнымъ природъ-дъвство, которое не только отвергаеть все нечистое и гръховное, но и отказываеть, ради царствія небеснаго, въ удовлетворении законнымъ потребностямъ свеей влоти? Когда изучають душу человическую въ тавихъ обществахъ, гдв даже цъломудріе супружеское ръдкость, а христіанское дівство и вовсе не инветь достойных представителей, способныхъ заставить нолюбить и уважать его; когда, на основаніи явленій мнямоправильной жизни въ этихъ обществахъ, считають деправильностію все, несообразное съ образомъ этой жизни: тогда могуть ян не видать насилія природа въ давства, строго облачающемъ беззаконія этихъ обществъ? Но діло въ томъ: не одностороння ли эта точка зріпія? не слишкомъ ли тесень вругозоръ ея? не ложная ли она? Среда, приводящая въ подобнымъ понятіямъ о природъ человвческой, такова ли, чтобы по ней можно было правяльно судить о природа нашей во всей ея полнота и разнообразів? Нъть в нътъ! Это отринаніе мы слышемъ изъ устъ въчной истины-Христа Спасителя; слышатся оно и со стороны опыта. Інсусъ Христосъ не только не видать насилія природі въ дівстві, но и указываеть на такія личности, въ отношенін къ которымъ насилісяв природа было бы супружество и для которыхъ естественное состояніе — дівство. На вопросъ фариссевъ: кпо всякой ли причинь поволительно человныму равводиться съ женою своею?»—Онъ отвъчаль: «Я говорю вамь: жиго разведения съ женою своею не за прелюбодияніе, и экспится на другой, тоть прелюбодийствуют, н эксенцешійся на разведенной прелюбодьйствуеть. Говорять Ему ученики Его: если такова обловниость человыка ко жеna; mo ayume ne acenumeca. Our ace charast unt; ne sca емищиють олого сіе, но кому дана. Ибо всть скопцы, которые чев чрева материяю родились такь; и есть скопцы, которые оскоплены оть модей; и есть скопцы, которые сдълали себя скопщими ради царствія небеснаю. Ета можеть емъстить, да емъстить.» (Мато. 19, 3-13). Какъ ясно и побъдоносно обличается этимъ всесторонвимъ. Всеобъемлюшимъ взглядомъ на человечество во отношению къ браку и безбрачию, односторонность враговъ дъвства, признающихъ естественною и правильною только жизнь супружескую. Онь ясно показываеть, что брачное состояніе не для всяхъ-естественное и обязательное состояніе. Онъ ясно и очевидно показываеть, что мныме дано нести подвиги девства; что нешиъ сама природа, наимъ высшее призвание указывають на безбрачіе, какъ на состояніе самое естественное для нихъ. Разделяя все человечество на людей, призвашныть из брачному состоянію, и на людей, призванныхъ къ дівству самою природою, Інсусъ Христосъ показываеть для послединкъ неестественность не въ девстив, а въ супружествъ. Таковъ взглядъ на бракъ и безбрачіе всестороний и всеобъемлющій.

«Дівство, говорять, противио природі человіческой.» Но въ Христіанстві есть такія благословенныя семейства, роды, въ которыхъ сотвориль себі обитель духъ ціломудрія. Здісь имъ проникается все; онъ проникаетъ и одухотворяеть даже ті дійствія человіческія, которыми отдается дань плоти. Въ этихъ семействахъ и родахъ, какъ благословенный плодъ многихъ чястыхъ, цілому»

дремимы рожденій, являются личности, столько чистыя по самой природь, что видимо самою природою назначаются нь девственному целомудрію. Естественный даръ чистоты още больше украпляется въ нихъ воспитаниемъ и естественнымъ и правственнымъ. Съ молокомъ матери они везомвають целомучрів, одушевляющее мать, и имъ викають и укранляють цаломудріе, насладованное ими отъ родителей вибсть съ жизнію. Еще въ дътствь въ михъ является сильное влеченіе из чистому и святому. Когда же они начинають возрастать и украпляться въ разумъ; то правида и духъ чистоты, управляющія св. семействомъ, бафгодать, постоянно присущая ому, далають чистоту датей болве сознательною, разумною, и сообщають новую силу, твердость, достоинство, цёну. И воть являются люди, облечение плотію, но до такой спепени духовиме, что, кажется, безъ борьбы съ плотію могуть отказывать ей въ удовлетворение ея потребностямъ; являются люди, въ отношени къ которымъ дяже мысль о супружествъ-странность, несообразность. Кто знакомъ жизнію св. Аденсія человъка Божія, св. діаконнисы Одинпівды: тоть не могь не поражаться тою изумительною - и въ тоже время такъ естественною, - высотою дъвственной чистоты, до которой возвысился въ нихъ бренный человъкъ. А Пресвятая Дъва Марія? Не оскорбленіе ди для Ея дъвственной чистоты-даже мысль о супружествъ, не смотря на всю нравственную высоту супружества? Чтожь? Ужели дёвство и подобныхъ лицъ вротивно природъ? Напротивъ, супружество поставило бы ихъ въ отношенія, имъ несродныя и неестественныя.

Комечно, избранниковъ, сохраняющихъ и въ зрѣломъ везрастъ чистоту и непорочность ангельскую, немного въ гръмномъ родъ человъческомъ. Тъмъ не менъе при-

міръ ихъ воказываеть, что несправодиню рішительне назвать дівство противнымъ природі человіческой, ччо, напротивъ, для изкоторыхъ возвышенизамихъ личностей противнымъ природъ быль бы союзъ сунружесній. Не если мало въ мір'в такихъ людей, то есть ниого рода люди, для которыхъ также было бы претивнымъ природъ не девство, а супружество. Есть люди, которые, не сметря на трудность подвиговъ давства, легче могуть неста эти подвиги, чёмъ многотрудныя и многоответственныя обязанности супружескія и семейныя. На столько благородные и честийе, чтобы искать въ избираемомъ состояния не выгодъ только, правъ и удобствъ, но вибств обрекать себя и на лишенія, труды и обязанности, неразлучныя съ нимъ, -- они, при выборъ состояния, вавъщивають и обдумывають все, и обрекають себя, накъ на естественное для нихъ состояніе, на дівство, отренаясь отъ супружества. Ибо все-и природа, и воспитаціе, и обстоятельства жизни, все, -- видять они, -- приготовиле ихъ къ иночеству, дъвству, а не къ жизии супружескей. Они сами чувствують, что не созданы для того, чтобы составить счастіе лица, которое связало бы съ ними на всю жизнь судьбу свою. Они ясно понимають, что у нихъ не достало бы силъ и искуства надлежащимъ образомъ воспитать дътей своихъ, сдълать ихъ истиними христіянами, достойными гражданами. Они чувствують въ себъ силы для однихъ подвиговъ и ражительное безсиліе для другихъ, по видимому и легчайшихъ. По свойству природы своей они легче могутъ нерепосить величайшія лишенія и подвиги, когда будуть дійствовать один, отвъчать за себя только и собою, страдать н лишаться только сами, чёмъ самыя маловажныя лишенія и несчастія, обрушивающіяся вийсті съ нини и на

другихъ, близиихъ. Они, по свойству своей природы, могуть легче управляться съ самыми сильными порывани овоой природи, и господствовать надъ собою, чёмъ увравлять слабыми существами, которыхъ они должны быть опорою. Для нихъ, когда онн-один, легче выносить ужасиванную жизненную бурю, чамь въ семейства еминать стоить страдающаго дитяти. Словомъ: для нихъ естественный и безопасный путь жизни и спасенія — путь девства. И чтожь? Ужели они насилують природу свою, когда, отрекаясь отъ жизни, для нихъ несродной, отъ обязанностей, для нихъ неисполнимыхъ, беруть на себя подвиги трудные, но для нихъ болве удобоневолнямие? Напротивъ, супружество поставило бы танить людей въ неестественныя для никъ отношенія и вовленаю бы ихъ въ жизнь бъдственную и для нихъ и для APYCHIA.

Спорве, новидимому, можно было бы осудеть техъ людей, которые получили отъ природы всё дары, нужные для жизна супружеской и семейной, но сами себя, ради протвія небесняго, обрекли на жизнь дівственную. Но в ихъ можетъ осудить только судъ людей, не имъющихъ понатія о подвигахъ, о правъ, даже обязанности нъкоторыхъ избранниковъ Божінхъ служить извъстному св. двлу исключительно, съ самоотверженіемъ, съ отречемість от всіхъ удобствъ и радостей жизни. Подвигь есть торжество высших нравственных чувствъ и стремленій человіка надъ низшини, большею частію самолюбивийн потребностями его, а не насилованіе природы. Когда человъкъ, для спасенія своего ближняго, броспется въ воду, въ огонь, въ среду разбойниковъ, подвергаясь онесности потерять жизнь, онъ совершаеть подвигъ, доставляя торжество любви къ ближнимъ надъ самолю-

біємь; но кто осивлитоя сказать, что окъ поступаеть вопреки своей природъ? Когда отецъ семейства обрежаетъ себя на всв лишенія, труди и описности, для того, чтобы обезпечить свое семейство, дать свенить дътамъ лучное воспитаніе, -- ужеля онь насилуеть свою природу? Ужели онъ ноступаль бы сообразные съ нею тегда, когда санолюбиво предавался бы удовольствіямъ и бездійствію, оставлея дітей и бозъ воспитанія и бозъ содоржанія? Такъ же нужно смотръть и на дъвство ради царсквія Божія. Есян ціною лишеній дівственной жизни челевікь можеть купить себі возможность дучше служить Богу, всецвло посвятить себя Господу; если енъ въ сестоянін дівства можеть лучне служить и свесму собствениему благу и спасенію, и благу и спасемію ближнихъ, и словомъ благовъстія и назиданія и дълами любва и милосердія: не будеть ли его дівство, пріемлемоч сь такого цвиго, подвигомъ, и подвигомъ самымъ высокимъ? И какъ отказать въ правъ на такіе подвиги темъ лицамъ, которыя свеимъ призваніемъ, своимъ избраніемъ. прямо обявываются къ нямъ? Какъ отказать въ правъ на такіе подвиги лицамъ, вризваннымъ на исключительное служение Богу съ нолимъ самостречениемъ и самоотверженіемъ? Какъ было воспретить дівство св. Предтеть, когда именно сурово подвижвическою жизнію предназначено было ему обратить внимание современниковъ на его строгую проповёдь поканнія? Какъ было воспретить дівство Павлу, когда любовь его нераздільно принадлежала Христу, когда всв его помыслы обращены были на слово благовъстія, и когда у него не было времени для заботъ и попеченій житейскихъ? Обязывать такихъ дюдей къ супружеству значило бы полагать препоны успъхамъ святаго служенія ихъ, столь важнаго и благотворнаго для T. I. OTA. I.

человічества. Для медей, недобных Предтечі и Павлу, предвочитающих духь тілу, блага, радости, удовольствія дуковных тілеснымь, легче можертвовать дольнимь горнему, чімь горнимь дольнему; легче отрячься отъ удобствъ и радостей живни для успіла духовнаго служенія, чімь вожертвовать этимь служеніемь радостамь живни. Потому, для нихь скеріе можеть быть протявнымь природі супружество, неявбіжно выпуждающее ихъ ділить ваботы о Госноднемь съ заботами о мірскомъ, какъ угодить жені (1 Кор. 7,33), чімь ділество, предоставляющее имъ нолиую свободу заботиться о Господнемь, какъ угодить Госноду (32).

«Авиственники, говорять еще, гранать протявь общества, потему что не служать распространению рода чедоваческого.» Но въ такомъ случав гранитъ противъ общества и тоть велекодушный, благородный человник, который, спасая своего блежняго отъ смерти, самъ въ прете леть лишается жизни, и уносить вийсте съ собою изъ царства жизни въ могилу целия, можетъ быть, многочисленныя покольнія потомновь? Въ такомъ случав грешить протесь общества юный воинь, падающій поль брани за отчизну, -- неутомимый труженикъ, разстроивающій свое здоровье на служеніе благу общественному? Если долгъ имъть потоиство безусловенъ, неизменев, неотвратимъ ни для ксго: то мы должны бросить камень осужденія на преждевременныя н этихъ людей за то, что они не оставляють по себь мотомства. Но если голосъ совъсти, правда, Въра ваставляють насъ преклоняться предъ доблестію, съ которою они жертвують собою и своимь возможнымь потомствомь благу ближнихъ: то, очевидно, распространение рода человического не составляеть долга, бевусловно-обяза-

тельняго для всёхъ людей; очевидно, оно можеть быть приносимо въ жертву обязанностямъ въ отношения къ обществу высшимъ, благотворнъйшимъ. Такъ на самомъ дъл в есть. Если мы со вниманиемъ всмотримся въ то, что составляеть благо человъчества; то увидимъ, что размножение членовъ его-и не исключительное, и даже не высшее, не первое благо его, что, напротивъ, оно само получаетъ цёну свою отъ другихъ благъ, и потому, какъ благо низшее, можетъ быть приносимо въ жертву другимъ благамъ. Какая будеть отъ того польза, что человъчество будеть состоять изъ безчисленияго множества членовъ, если эти члены будутъ грубы, дики, безиравственны, свирѣпы, почти не будутъ отличаться отъ звърей и скотовъ? Достоинство человъчества не въ численности, а въ качествахъ его, въ его умственныхъ и нравственныхъ совершенствахъ. Потому, очевидно, больше дълаеть для человъчества тоть, кто служить усовершенствованію, развитію, облагороженію его, чёмъ тоть; кто служить его распространенію. И если человъкъ, служащій высшимъ пользамъ человічества, не можетъ совивстить этаго своего служенія съ служеніемъ пользамъ низшимъ и потому жертвуетъ последнимъ первому: онъ-не только не преступникъ предъ обществомъ, но и считается и долженъ считаться благод втельнымъ слугою его за усиленное, самоотверженно-исключительное служение высшинъ пользамъ человъчества. Приложинъ сін общензвъстныя положенія къ дівству, и они оправдають дівство въ инимой виновности его предъ обществомъ.

Человъкъ неослъпленный и неиспорченный не можетъ отрицать высокаго значенія нравственности для блага обществъ. Безъ правственности общество тлъетъ, разлагается, и должно, —рано ли поздно ли, —или пасть,

или возродиться правственною жизнію. Абвство ниветь неоспоримо весьма важное влілніе на общественную нравственность: нравственное начало, представляемое дівствомъ, -- цъломудріе такъ необходимо и для счастія и взаниной любви супруговъ, и для добраго воспитанія дігей, и вообще для процватанія ва общества добродателей и семейныхъ и общественныхъ! Такое одагодътельное для общества начало не заслуживаетъ ли того, чтобы поддерживать его въ обществъ всъми марами, хотя бы то и въ ущербъ распространению человечества? Что лучше: многочисленный ли, но безиравственный родь, или родь малочисленный, но правственный, ивломудренный, добродательный? Отвать на этоть вопросъ можеть быть только одинь: «лучше малочисленный, но добрый родъ.» А если такъ; то не справедливо ли ножертвовать тамъ, что умножаетъ родъ, тому, что удучшаеть, возвышаеть его? Такь, пьломудріе-ведичайшах драгоцвиность, иравственнаи сила, потребность обществъ, и представители его въ обществъ -- не только не преступинки противъ общества, но и благотворные, полезные въ немъ дъятели, если бы они служили чистотъ нравовъ общественныхъ и съ ущербомъ для умноженія улевовъ общества.

Скажуть: «и безъ дъвства можеть научить общество чистоть нравовъ цъломудріе супружеское?» По крайней мъръ—не тамъ, гдъ дерзко и нагло поднимаетъ свою голову разврать. Особенно не тамъ, гдъ опъ не краснъетъ даже предъ высокою чистотою дъвства. Крайній порокъ яснъе выступаетъ во всей своей преступности и гмусности, когда онъ встръчается съ противоположною добродътелю въ самомъ усиленномъ, возвышенномъ видъ. Высокая добродътель особенно сильно обличаетъ проти-

воположный ой гнусний порокъ, ноказывая и его мерзость, и возножность борьбы съ нинъ. Есликъ и съ
дъвствомъ, высшимъ родомъ целомудрія, встрёчается
разврать не краситя, и остается немсиравшимиъ: то достаточно ли для вразумленія его, для поддержанія целомудрія въ общестить одной чистоты супружеской? Изляшно ли для сей послёдной нособіе девства, самаго сильнаго и краспорёчиваго обличителя растлёнія правовъ?

**ДВЕСТВО ОЛЯГОДЪТВЛЬНО ДЛЯ Обществъ уже и тогда,** когда оно только воддерживаеть въ немъ чистоту правовъ. Но кром'в этой ведикой услуги оно оказывало, оказываеть и будеть оказывать обществу и другія важния услуги. Дівство, освобождая человіка отъ замкнутости въ тесномъ кругу семейства, дветь ему возможность полите посилтить себя на служение обществу. Кто удобиве двиственника ножеть служить обществу светии севериптельными, учеными трудами? Кто удобиве дъвствоичносовъ и дъвствонницъ можетъ призръвать членовь общества больныхъ, отраждущихъ, безпріютныхъ? Кто съ фільшимъ сочувствіемъ и сердечностію будеть облеговить имъ спорож и страдамія? Сердца довственниковъ и дествониць, но заменутыя въ сомойстев, отверсты для всёхъ людей. И исторія, и современный опыть водиверждають слова наши. Кто были великіе столпы, сливные учители Церкви-Асанасій Великій, Василій Векій, Григорій Богословь, Ісаннь Здатоусть? Дівственники. И топорь не видимъ ли мы благочестввыхъ дввстронений и вдовиць, усердно служащихъ обществу дален любен и индосердія? Такіе подвиги давственниковъ не говорять ли ясно, что можно,---не только безъ вреда, но и съ нельзою для общества, — оставаться въ **АТВСТВВ, ОТРОКАМОВ** ОТЪ СУПРУЖОСТВЕ?

Такъ, девственниковъ мельзя не признать благотворными общественными двителами, соли даже и допустить, что общественная двятельность ихъ сопражена съ замедленіемъ размиоженія человіческаго рода. Не правда ли, что въ савдствіе девства некоторыхъ членовъ общества замедляется размножение человаческого реда? Въ царствъ жизни вообще, и въ жизни человъческой въ частности, постоянно борются и стереются одна другую уничтожить двъ силы: сила жизни, призывающая къ бытир жевыя существа, и сила смерти, стремящелся разрушить царство жизни. Силъ жизни, дарованной человъчеству Богомъ, человъчество обязано тъмъ, что оне растетъ и MHOMETCH; CHIE CHEPTH HOCTOSEHO DEXMIRECTA META MADства живыхъ новыя и новия жертвы. Бользин сводать въ могнау, въ царство тавијя, бозъ разбора, и дита и юношу, мужа и старца. Разрушительныя страсти чельвъческія часто обращають въ кладбища пълма седенів. города, области. Растленная правственною повчею прарода теряетъ во многихъ членахъ человъчества. давную Богомъ человъку, способщость раститься, и множиться, При такомъ состояни царства жизна въ человаческомъ родъ, достаточно ли, для размноженія чоловъчества, одного только распространенія его чрезъ рожденія? Не нужно зи поискать другаго оружія для борьбы съ свяюю смерти, другихъ средствъ для отвращенія опустошительныхъ дъйствій ея? Для охраненія земли отъ совершеннаго запуствиія не нужно ли позаботиться объ обувданіи страстей человіческих в? Нужда настоятельная, очевидная! Если предоставить борьбу съ смертие одней сллъ рожденія; если не принимать разноредныхъ, естественныхъ и правственныхъ мёръ противъ опустоппительныхъ дъйствій смерти: то царству жизии ножеть угро-

жать величайших опасность. Одна бользыь въ наскольно дней нохищаеть изъ царства жизни то, что призывалось . къ жизин въ теченін десятильтій. Мечь одного честолюбца полагаеть всю вселенную пусту (Исаія 14, 17). Цілыя илемена исчезають съ лица земли, варварски истребляя другь друга въ безумныхъ распряхъ. Какъ ясно все это говорить о томъ, что для успёшной борьбы жизни съ смертю недостаточно только распространенія человичества, что необходимы сверхъ того разнообразныя мъры къ сокраневію его. И воть дійствительно дарованныя человачеству Богонъ чувство саносохраненія н разумъ въ борьбъ съ смертію не довольствуются однимъ только распространениемъ человъчества. Ивтъ, они принимають самыя разнообразныя мёры къ сохраненію дарства жизни отъ разрушительныхъ дъйствій смерти. Противы недуговь остественных принимаются врачебныя мары; противъ недуговъ духовныхъ, — разрушительныхъ страстей - мъры правственныя. И если мы съ должнымъ вижнаність будемъ рішать вопрось о томъ: кто больше содийствуеть развиножению человичества, раждающий ли нии сохранающій рожденное; то нер'вдко справединвость заставить насъ отдать предпочтение последнему предъ первымъ. Посмотримъ съ этой точки зрвнія на девство, н жы увидимъ въ немъ одно изъ важивйшихъ средствъ . къ сохранению и размножению человъчества. Неоспоримо бинготворивние вліние паломудрія на распространеніе ченовъческаго рода: постоянный опыть свидетельствуеть и о плодородін піломудрія, и о неплодствів нравственнаго растивнія. Пеоспоримо благотворное вліяніе цівломудрій и на сохраненіе человічества: постоянный опыть свидательствуеть, что опо спасаеть людей и оть страшныхъ педуговь, и отъ провавихъ ссоръ, и отъ сперти, врвич-

ще которых такъ часто представляется въ среда полей раставиныхъ. Такъ много деласть для блага общества целомудріо, а съ интъ и главный представитель агодевство. А что спачать о другихъ, косвенныхъ вдіяніяхъ дъвства на размножение человъчества? Сколько тысячь людей обязаны своимъ спасеніемъ отъ смерти блительному и любвеобильному попеченію о нихъ дівственняковъ и девственницъ во время болезни! Сколько обуздано гибельныхъ страстей, сколько отвращено кровавыхъ истребительных войнь святымь ученіемь Христовыць, ученіемъ, внушающимъ миръ и любовь и обуздывающимъ звърскія, разрушительныя страсти! - А веливое дъдо возрожденія человічества мнегимъ и многимъ обязано...дівственинкамъ. Какъ много зависитъ преспадніе царства жизни, размножение человачества отъ того доводьства, благоденствія, которое приносить съ собою Христівиство! А. и здёсь своя лепта принадлежить дёвствениявамъ, много потрудившимся для распространенія Христіанства! Да, дъвство, когда его надлежащимъ образомъ понимають и проходять, составляеть одну изъ самыхъ живыхъ силъ, воздвигнутыхъ Господомъ для размноженія и сохраненія человічества: такъ велико нравственное вліяніе его на размноженіе человіческого рода.

Если бы порицатели девства съ благоговениемъ, подражая небесному благовестнику, перенеслись духомъ въ Назаретскую горницу, предстали предъ девственнымъ ликомъ Пресвятой Девы Бородицы и прочитали на немъвсю правственную высоту Ея; если бы они прочикли въглубины множества душъ христіанскихъ и приникли въглубины множества душъ христіанскихъ и приникли въ няъ тайны, — въ тайны душъ исправленныхъ, очищенныхъ, освященныхъ и Ея св. примеромъ, и Ея модятъвами; если бы они глубже и внимательные изучиля вер

ликое двло неплощенія Сина Божія и искупленія Диз человічества, -- діло, которому Она, кань чистый сосудь, святое орудіе, удостовлясь послужить на свею дінстванную чистоту: о, тогда прильничать бы у никъ языкъ къ гортаны, слово хульное противъ дъвства замерно бы на устахъ ихъ! Они съ благогованіемъ преклонились бы вреда чистотою и непорочностио Прионодави, и познали бы изъ нев, что есть модя, столько чистые по приведё и такъ очещенные благодатию, что для никъ естестворно, достойно ихъ только девство. Они увидели бы, кокое благотворное вліяніе нивла д'явотвенная чистота на водъ человіческій. Сколько душь грішных и нечнотых она направила на нуть чистоты и цаломудрія; скалько душт поиспорценных и предостерегля от правственной водчи, и научила подочивить высожаго целомудрія! Они благоговъйно ночгили бы дъвство реди зеднивго дъда сивсенія, совершенняго Сыномъ Божінмъ, благоволившимъ родиться отъ Присподъвы ради Ея дъвства! Да вразумить и исправить чихъ Господь! А насъ да не попустить совратиться на путь нечистоты и нечестія. Будемъ чаще воспоминать пресвятую Двву; будемъ учиться у ней цёломудрію; будемъ располагать къ нему другихъ и такимъ образомъ поддерживать въ обществъ одно изъ важнъйшихъ условій благоденствія его здёсь и спасенія въчнаго.

Особенно должны быть присущи девственный, непорочный ликъ Приснодевы и лики всёхъ великихъ подвижниковъ девства темъ, кто взяль на себя подвигъ девства. Особенно ихъ жизнь должна быть со всею строгостію устрояема по образцу жизни Приснодевы и другихъ представителей девства! Въ жилищахъ девственииковъ и девственницъ хулители девства должны встречать обличительные для нихъ опиты чистоты, свидътельствующіе о остественности его для набранниковъ Бежінкъ; въ жизни девственниковь и девственниць они должим встрічать доказательства благотворности дівотва для человічества. Какое неотразимое обличение себё встрёчали би хулятели двиства въ свитой, благотворной для общества жизни и двятельности двиственниковъ! Какое сильное слово, — слово не словъ, а приивровъ, — какое сильное слово въ нользу дъвства была бы эта жизнь особонно для тахъ, которые или не хотять или не унвють отделить двество отъ двиственниковъ, и ради медостопиства двествениновъ хулять свисе двество! Сколько дурнов жизнію дівственниковь хулится дівство; стольно же святая жизнь ихъ послужила бы во славу высокихъ представителей дівства - Христа Спасителя, Пресвятой Его Матери, подражателей ихъ, и самаго делетва.

## II.

## XPИСТІАНСТВО И ПРОГРЕССЪ.

Іисусь Христось вчера и днесь, той же и во въки (Евр. 13, 8).

Братіе, азъ себе не у помышляю достичиа: едино же, задняя убо забывая, впредняя же простираяся, къ намыренному теку, къ почести вышняю званія (Филип. 3, 13. 14).

Слово: прогрессъ, не смотря на то, что и въ литературѣ и въ жизни, какъ выражаются, получило у насъ право гражданства, до сихъ поръ не перестаетъ возбуждать развогласія и споры, когда рѣчь коснется его. Нѣкоторые не котятъ и слышать о немъ, какъ о чемъ-то враждебномъ Христіанству и православной Вѣрѣ; оно, говорять, занесено къ намъ съ Запада, — и этого уже достаточно, чтобы намъ, чадамъ православной восточной Церкви, выбросить его изъ нашей рѣчи; и дѣйствительно выбрасываютъ, а если и употребляютъ, то съ оговоркой, съ ироніей и иногда съ прибавкой, отъ которой даже страшно становится: прогрессъ безбожсія. Но эти почтенные, потому что—отъ души вѣримъ—искренніе, защитники Вѣры упускаютъ изъ виду нѣкоторыя очень немаловажныя вещи: во-первыхъ — внушенія самой же

T. I. OTA. II.

Въры, что дъло не въ словъ, а въ мысли, не въ буквъ мертвящей, а въ духъ оживляющемъ; во-вторыхъ то. что, если они имъютъ какое-нибудь нравственное вліяніе на другихъ, то своимъ способомъ защищать неизбъжно возбуждають въ нихъ подозрительность относительно прочности религіозныхъ убъжденій во всьхъ тъхъ, которые не затрудняются выраженіемъ-прогрессъ; а подозрительность — расположение во всякомъ случав дурное, особенно когда оно касается священныхъ и задушевныхъ убъжденій и върованій собрата. Этого мало: жаркое преследование слова, само собой указывая на неясное пониманіе діла, производить еще другаго рода зло: люди, которые мало понимають духъ Христіанства, и въ то же время, чтобы не отстать отъ современности, стоятъ за прогрессъ, не выяснивъ его значенія, приходять къ мысли, что, върно, само Христіанство противно прогрессу какому бы то ни было, если во имя его ратуютъ противъ самаго слова, - мысль такая, которая можеть имъть очень печальныя послёдствія. Другіе схотно употребляють слово-прогрессъ и признають самое дело; но, когда начнутъ судить объ немъ, къ удивленію, замічаютъ, что далеко не согласны между собой; при этомъ рачь обыкновенно сводится къ Христіанству, -- и одному кажется, что защитникъ Христіанства отвергаетъ прогрессъ, другому, - что защитникъ прогресса отвергаетъ Христіанство; дёло оканчивается по большой части ничёмъ. Все это зависить отъ неяснаго пониманія съ одной стороны Христіанства, съ другой прогресса, а главное-отъ того, что говоря о Христіанствъ и прогрессъ и ихъ взаимномъ отношеніи, упускають изъ виду необходимость строгаго гразграниченія между прогрессомъ, какъ жизнію, и прорессомъ, ка къ извъстною теорісю. Иное дъло-искренно

желать того, чтобы человъчество постоянно развивалось и шло къ совершенству, сочувствовать каждому явленію жизни, которое дълаетъ честь природъ человъческой, самому совершенствоваться и содъйствовать другимъ въ достижении совершенства; и опять совствиъ иное дълодержаться философскаго, раціоналистическаго ученія, что человъчество идетъ къ совершенству шагъ за шагомъ, впередъ и впередъ, безъ конца. Не быть прогрессистомъ въ первомъ отношении значило бы-не дорожить человъческимъ достоинствомъ, значило бы прямо отвергать внушенія Віры и занести себя въ разрядъ людей, подлинно отстадыхъ; не быть же прогрессистомъ относительно указанной нами теоріи-значить только быть въ сторонъ отъ ограниченного числа извъстныхъ умствователей. Поэтому, чтобы вопросъ объ отношении Христіанства къ прогрессу имълъ опредъленность и могъ получить ръшеніе ясное, недопускающее никакихъ недоразумъній, онъ долженъ быть постановленъ такъ: въ какомъ отношенія находится въ развитію и усовершенствованію человъка, съ одной стороны Христіанство, съ другой философское ученіе, допускающее безусловное развитіе человіка, безусловный прогрессъ; иначе говоря: какъ относится Христіанство и теорія прогресса къ самому прогрессу. Только при такой постановкъ вопроса, и можно, по нашему мивнію, разъяснить значеніе какъ Христіанства, такъ и этой теоріи.

Христіанство-—дъло божественнаго Промышленія о людяхъ, отвътъ человъчеству на его бользненные вопли о божественной помощи, безъ которой оно, оставленное самому себъ, дошло наконецъ до крайняго нравственнаго растлънія, до безнадежности узнать что-либо истинное и сдълать что-нибудь доброе, до отвращенія къ са-

мой жизни, полной для однихъ пресыщенія, для другихъ безвыходныхъ страданій, до желанія уничтоженія. стіанство есть тотъ жизненный духъ, который, повілявъ на древній міръ, походившій на поле, полное костей чедовъческихъ, пробудилъ въ немъ новую жизнь, такъ что мертвые ожища и сташа на ногахъ, соборъ многъ зъло (Іезек. 37 гл.). Спаситель человъчества, воплотившійся Сынъ Божій, пришедши на землю, не обращаль вынианія на разности національностей, званій, состояній, умственнаго и правственнаго развитія, а имблъ въ виду человъка, его душу, совъсть, имълъ въ виду то, чтобы каждый, кто бы онъ ни быль, могъ, въруя въ Него и принимая Его ученіс, остаться вірень человіческому достоинству и сдёлаться участникомъ вёчно блаженной жизни въ Богъ и съ Богомъ. Поэтому Онъ не перестронваль общественныхъ формъ, не касался частныхъ положеній того или другаго лица, а училъ тому, чемъ долженъ быть всегда и вездъ каждый человъкъ-мущина и женщина, богатый и бъдный, образованный и необразованный, господинъ и рабъ, царь и подданный, членъ республики в членъ монархіи, еврей и римлянинъ, грекъ и скиоъ. Такимъ образомъ Его ученіе, заключая въ себі требованія -всеобщія и в'тчныя, обнимающія жизнь каждаго человіка на всъхъ степеняхъ его развитія, съ его временною и въчною судьбою, само по себъ неизмънно и всегда одно и тоже, какъ из Іисуст Христост вчера и диесь, тойже и во въки. Оно воэтому безконечно выше всякаго человъческого развитія, какъ все божественное выше человъческаго, неизмънное постоянно измъняющагося, сущность формы. Будучи само неподвижно и неизмънно, оно составляеть жизненное начало всякаго человъческаго движенія впередъ къ совершенству, всякой переміны

къ лучшему, -- и прогрессъ возможенъ только подъ условіемъ постояннаго разъясненія и приложенія христіанскихъ требованій къ жизни, которая не стоитъ, но постоянно движется, приносить съ собою новыя и новыя явленія, производить новыя переміны, вызываеть новые вопросы. Гдё нётъ этихъ требованій, гдё они не уясняются наи не дъйствують, тамъ застой или, по крайней мъръ, стремленіе къ застою и окаменълости. Чтобы нашеубъждение относительно Христіанства было глубже, всмотримся пристальнъе въ это прогрессивное начало жизви человъческой. Но если для нашей цъли мы остановимся на частныхъ догматахъ въры Христовой, то едвали когда покончинъ свой трудъ, потому что должны будемъ потеряться въ частностяхъ. Поэтому постараемся уяснить собъ духъ Христіанства, -- тъ существенныя черты, въ которыхъ высказывается его отношеніе къ человъку. Этихъ чертъ немного, и опредъляются онъ тъмъ воззръніемъ, съ какимъ Христіанство относится къ человъку.

Христіанство смотритъ на человѣка прежде всего, какъ на разумно-свободное созданіе Божіе. Богъ, говоритъ оно, сотворивъ человѣка, предоставилъ ему самому, его собственному усердію и усилію сдѣлаться тѣмъ, чѣмъ онъ долженъ быть по намперенію Совдателя. Эта возможность достигать собственными, сознательными усиліями цѣли бытія, эта нравственная свобода человѣка составляетъ такое его достояніе, которое оставляетъ неприкосновеннымъ самъ Создатель, и въ тоже время—такое преимущество, которое безконечно возвышаетъ человѣка надъ всѣми остальными земными тварями; потому, что онѣ выполняютъ свое назначеніе невольно, сами не зная того и не имѣя возможности направить свою жизнь какъ нибудь иначе; левъ не трудится надъ тѣмъ, чтобы быть

львомъ, орелъ не заботится удержать за собою характеръ орла, пчелъ не нужно бояться за свое умънье строить соты; на одномъ человъкъ лежитъ забота о томъ, чтобы сохранить свое человъческое достоинство, потому что онъ можетъ и унизить его, если не приложитъ къ тому собственнаго труда и усилій; онъ одинъ въ ряду земныхъ созданій можетъ сдълаться тъмъ, чъмъ не угодно Богу, если самъ не озаботится остаться върнымъ волъ Божіей. Имъя это въ виду, легко понять, что духъ Христіанства — есть духъ нравственной свободы.

Онъ высказывается въ томъ, во-первыхъ, что Христіанство одинаково относится ко встмъ людямъ; никого оно не отвергаеть, никого не презираеть, напротивъ всёхъ равно зоветь въ царство Божіе и принимаеть каждаго, если только онъ искренно желаетъ того, будь это развратяъйшій человъкъ. Приходящаю ко мив, говорить Опо, не извоню воиз (Іоан. 6, 37). Оно дружески, привътливо подаетъ руку всякому, и отнюдь не обрекаетъ однихъ на спасеніе, а другихъ на погибель прежде, чъмъ люди сами не опредвлять окончательно своей участи, решительнымъ принятіемъ или отверженіемъ благодатныхъ внушеній. Предопредёленных быть добрыми или быть заыми, въчно страдать или въчно блаженствовать-оно не знаетъ. Спаситель, посылая Своихъ учениковъ на проповъдь евангельскую, заповъдаль имъ идти во весь міръ. проповъдывать евангеліе всей твари, прибавивъ: кто увъруетъ, тотъ спасется, а кто не увъруетъ, осужденъ будеть (Марк. 16, 16). Этимъ Онъ выразиль ту нысль, что каждый, кто бы онъ ни быль, какъ человъкъ, какъ разумно-свободное созданіе Божіе, можеть, если захочетъ, по въръ въ Спасителя, сдълаться достойнымъ благодатныхъ обътованій, и что поэтому обращаться къ одному и отказывать во вниманіи другому значило бы оскорблять человіческое достоинство, которымь украсиль человіжа самь Богь, значило бы попирать въ человіжів его человіческія права. Кажется, такъ проста и ясна эта мысль Христівнства; однако сколько нужно было усилій и трудовъ первымъ проповідникамъ евангельскаго ученія, чтобы отрішить евреевъ отъ низкаго, рабскаго взгляда на каждаго не—еврея, какъ на человіжа, лишеннаго права на примиреніе съ Богомъ и усыновленіе, недостойнаго даже слышать слово Евангелія.

Но, обращаясь ко встмъ людямъ безъ различія и встмъ открывая входъ въ царство Божіе, Христіанство въ тоже время не влечеть никого насильно, не співшить умножать число своихъ последователей, но терпить и выжидаеть, пока не ръшить человъкъ самъ, слъдовать или не сладовать Евангелію, и пока самъ не убадится, что отъ въры въ Спасителя и жизни, согласной съ върою, зависить его въчная судьба. Потому-то Христосъ Спаситель не возложиль на апостоловъ отвётственности за то, что не всв примутъ ихъ ученіе, а заповідаль только идти и проповъдывать встиъ и каждому: приметь кто, -- хорошо; не приметъ, -- каждый отвътитъ самъ за себя передъ Богомъ и своею совъстію. Потому-то, посылая ихъ на проповедь. Онъ не даль имъ ни денегь, которыми можно было бы увлечь по своимъ следамъ только людей недостойныхъ, оцвинвающихъ истину наравив съ товаромъ н торгующихъ своими убъжденіями, -- ни жезда, которымъ можно добиться отъ человъка только лицемърнаго выполненія чужой воли, а не участія, не уваженія къ самому дёлу, --- ни ножа, которымъ можно истребить непокорныхъ, но не исртебить въ нихъ непокорности. Правда, Онъ облекъ ихъ силою свыше, но не позволиль сво-

дить съ неба огонь на тъхъ, которые не будутъ принимать ихъ ученія; притомъ чудеся не могли дійствовать на ихъ слушателей и не дъйствовали неотразимо; они только давали возможность убъдиться внъшнимъ образомъ въ истинъ божественняго ученія тъмъ, для которыхъ было недостаточно его внутренняго значенія и достоинства, а не вибдряли этого убъжденія насильственно: Евангелистъ съ грустію замізчаеть въ одномъ мізсті , о дъйствіи чудесь самаго Спасителя на тёхъ, среди которыхъ Онъ обращался: столько чудесь сотвориль Онь предз ними, и они не въровали въ Него (Іоан. 12, 37). Потомуто, далье, въ проповъдники своего ученія Онъ избраль людей не знатныхъ, которые могли бы свои убъжденія навязывать другому, посадивъ его въ темницу, заковавъ въ кандалы, или держа надъ его головой мечъ, а простыхъ галилейскихъ рыбарей, которымъ самимъ угрожали узы, темницы и мечи отъ знатныхъ міра сего; — избрадъ людей умъвшихъ хорошо связывать и закидывать свти, но и не подозрввавшихъ довкости сплетать затьйливые софизмы на обольщение простодушныхъ; -- иладенцевъ душой, могшихъ искренно, съ полнымъ убъжденіемъ и во всей точности передать міру ученіе Спасителя міра, содержавшее въ себъ столько же и обличеній ему, сколько и утъщеній, но даже не слыхавшихъ о такъ называемомъ искусствъ возбужденія страстей, т. е. искусствъ льстить человъческимъ страстямъ и поставлять чедовъка въ такое состояніе, въ которомъ онъ самъ не владветъ собой, чему учили тогда люди, слывшіе за премудрыхъ и разумныхъ. Потому-то Спаситель, хотя и объщаль апостоламъ и всъмъ върующимъ всъ небесныя утъщения и въчное блаженство въ Богъ и съ Богомъ, но не скрываль отъ нихъ и того, что очень и очень мог-

до заставить каждаго призадуматься надъ рашеніемъ вопроса, следовать или не следовать за Нимъ, именно: что путь по Его съвдамъ усыпанъ не розами, а терніями, что онъ не широкъ, а тесенъ, что кто нойдетъ имъ, тому, быть можетъ, не разъ придется смочить его слезами, или, еще хуже, закончить его не на спокойномъ ложъ, а на лобномъ мъстъ, наряду съ отъявленными злодъями. Истиню, истиню зоворю вама, говориять Онъ своимъ ученикамъ за нъсколько часовъ до своей крестной смерти, вы восплачете и вогрыдаете, а мірг воградуется; вы печальны будете, но печаль ваша обратится въ радость.... Лаже наступаеть время, когда всякій убивающій вась будеть думать, что онь тыме служить Богу (Іоан. 16, 3. 20). И апостолы, впоследствии наученные собственнымъ опытомъ, не только не скрывали того, а еще предупреждали о томъ върующихъ, говоря: еси хотящи благочестно жити о Христь Іисусь воними будуть (2 Тим. 3, 12). Во всемъ этомъ видно полнъйшее отрицаніе насилія и физическаго и нравственнаго, видна одна забота, чтобы каждый во имя истины, и только во имя истины, --- слъдовательно самъ, ръшилъ, что для него лучше - слъдовать или не следовать слову Евангелія.

Послѣ этого становится вполив понятною новая и послѣдняя особенность того духа нравственной свободы, который от ичаетъ Христіанство, именно: требованіе, чтобы каждый, называющій себя вѣрующимъ во Христа Спасителя,вѣровалъ въ Него искренно, отъ всей души, чтобы онъ не измѣнялъ своей върѣ, хотя бы пришлось за это поплатиться жизнію, чтобы онъ старался придти въ такое состояніе, въ которомъ бы исполнялъ заповѣди евангельскія не изъ страха накаваній, а по любви къ Спасителю, по сердечному влеченію выполнить ихъ

ради ихъ самихъ, ради ихъ спасительности и святости, однимъ словомъ-чтобы христіанинъ былъ вёренъ само-Христіанство говорить человіку: я тебя не му себъ. принуждаю, ты воленъ принимать или не принимать мои внушенія; поэтому что-нибудь одно: или вполяж довърься моему водительству, или же отвергни меня. Ты свободенъ; веди же себя, какъ свободный, а не какъ рабъ, который злится на господина за его приказанія, и въ тоже время не смъеть выразить своей злости ни однимъ мускуломъ; не дълай себъ изъ моихъ требованій двойной тягости, которую теб' страшно и отбросить, страшно и взять на себя. Если ты не въришь въ то, что я говорю тебъ, но имъешь свои убъжденія; то не бойся же высказывать ихъ и отстаивать, не укрывайся за христіанскимъ именемъ и христіанскою наружностію, а живи и действуй прямо, открыто, съ готовностію на всё лишенія за то, что, по крайней мірв, по твоему мивнію, истинно. Мий не нужно, говорить Христіанство, тъхъ людей, которые «боятся и ненавидъть и любить»; потому что никто не можетъ двоимъ господамъ работать, но или одного возлюбить, а другаго возненавидить, или къ одному будетъ усерденъ, а къ другому небреженъ. Лицемфріе, двоедушіе въ вфрф и жизни вводить только въ обольщение и самаго лицемъра и другихъ. Тайновидецъ св. Іоаннъ отъ имени Того, Кто есть альфа и омега, начало и конецъ, такъ писалъ предстоятелю Лаодикійской церкви: въм твоя дпла, яко ни студень еси, ниже горящь. О дабы студень быль еси, или горящь! Тако понеже тепль еси и ни студень еси, ниже горящь, имамь тя изблевати от усть моихь. Зане глаголеши, яко богать есмь, и обогатихся, и ничтоже требую: и не выси, яко ты еси окаянень, и быдень, и нищь, и слыпь,

и пать (Апок. 3, 15—17). Воть черты нравственной свободы, въ духъ которой Христіанство обращается къчеловъку.

Вспотримся въ нихъ, и мы увидимъ, къ чему стреинтся Христіанство, действуя въ этомъ духв. Во-первыхъ, оно обращается одинаково во встит людямъ безъ различія. Понятно, что естественнымъ и ближайшимъ следствіемъ этого въ человікі, усвоившемъ духъ Христіанства, должно быть уваженіе къ самому себь, имъющее въ основъ ту мысль, что онъ можетъ быть въренъ человъческому достоинству точно также, какъ и всякій другой, -- мысль такая, которая не позволяеть ему съ одной стороны заноситься и свысока посматривать на кого бы то ни было, съ другой не позволяеть ему раболъпствовать, увижаться предъ къмъ бы то ни было и въ своихъ сужденіяхъ, и въ чувствахъ, и въ поступкахъ, короче сказать: она каждаго подводить подъ одинъ уровень съ другими, заставляя его уважать себя также, какъ и другихъ, я другихъ также, какъ себя. Далве-Христіанство въ своемъ дъйствін на человъка отвергаетъ насиліе, въ какой бы формъ оно ни выражалось. Этимъ оно поставляетъ человъка въ необходимость-во совъсти, во имя одной истины и справедливости, ръшить, какъ ему распорядиться своею судьбою; т. е. оно прямо вызываеть человъка на то, чтобы онъ въ своей жизни самъ думалъ, и думагь, не смотря ни на кого и ни на что, а имъя въ виду одно-выработать убъждение, что ему должно жить я дъйствовать такъ, а не иначе, -- найти истину, то, чего нельзя не признать, если есть въ человъкъ коть капля добросовъстности и уваженія къ истинъ. Если Самъ Богъ не требуетъ отъ меня въры неразумной, — такъ инветь полное право думать каждый христіанинь; то

почему же я не могу, по мъръ силъ своихъ, обсуживать того, что говорять и делають другіе, такіе же люди, какъ я, почему мив следовать имъ рабски? Съ другой стороны не могу же я пренебрегать мивніемъ чымъ бы то ни было, но ради истины и справедливости долженъ остановиться на каждомъ, въ каждое вдуматься и посмотръть, нътъ ли въ немъ чего-нибудь и върнаго: не обращать вниманія на митнія и убъжденія другихъ значило бы относиться къ нимъ деспотически, своевольно, -- значило бы не искать истины, но умничать и дозволять своему уму ту заносчивость, съ какою онъ не затруднится возстать и на разумъ Божій. Но отрицая насиліе своемъ отношеніи къ человаку, Христіанство по той маръ, какъ виъдряется въ его жизнь и убъжденія, настойчивъе и настойчивъе требуетъ и отъ него того же,чтобы т. е. и онъ свои убъжденія проводиль также отнюдь не насиліемъ, а раскрытіемъ истинности ихъ самихъ; опять -- новый вызовъ человъку, отбросивъ всь физическія внушенія, вст софизмы и вст способы возбужденія страстей, думать и думать, входить во внутреннія основы того, что онъ находить вёрнымъ и полезнымъ для другихъ, если хочетъ, чтобы то было принято другими. Такимъ образомъ, если въ первомъ отношении Хрнстіанство стремится развить въ человіні самоуваженіе, то во второмъ-самостоятельность мысли. Что же касается до последняго требованія: чтобы каждый христіанинъ быль христіаниномъ не по имени, а на самомъ дълъ, или же, если онъ отказывается отъ дёла, не привидывался бы и христіаниномъ ни въчемъ и не передъ къмъ; то само собою очевидно, что оно направляется къ тому, чтобы образовать въ человеке силу воли, благородство характера. Соображая все это, мы не можемъ не видъть того, что Христіанство, дійствуя въ духі правственной свободы, стремится къ тому, чтобы каждая личность развивалась самостоятельно и самобытно, -- чтобы каждый человъкъ, выполняя въ своей жизни общечеловъческія требованія, въ тоже время опреділяль боліе и боліе свою вравственную физіономію, сообщая своимъ дъйствіямъ и произведеніямъ свой собственный характеръ, отличающій его оть всёхъ другихъ. Что — въ міре видимомъ, гдъ не найдешь двухъ деревьевъ или двухъ цвътковъ, совершенно тождественныхъ, и гдъ только диввшься безконечному разнообразію произведеній творческой силы; того же Христіанство хочеть и въ мірѣ нравственномъ. Подводить людей всёхъ подъ одну мёрку, опредёляя каждый шагь жизни, и поставлять ихъ въ такое подоженіе, въ которомъ бы имъ оставалось только выполнять чужія дробныя и частныя требованія, а для собственной сознательной и свободной деятельности не было бы и мъста, или самому, безъ всякаго разсужденія, подражать другому, перенимать всё его особенности и твиъ сглаживать черты собственной личности; или наконоцъ водиться въ жизни началомъ: я такъ кочу, я такъ дунаю, - и больше инчего знать не хочу, и чрезъ то становиться одиноко отъ всёхъ людей и въ противорвчіе съ ними, это противно духу христіанской свободы, отвергающему и рабство и своеволіе.

Но Христіанство смотрить на человъка не только какъ на разумно-свободное созданіе Божіе; нъть, оно говорить еще, что это высокое созданіе есть въ тоже время падшее, измѣинвшее своему назначенію и волѣ Создателя, унизившее себя грѣхомъ. Грѣхъ прародителей, вмѣстѣ съ униженіемъ, внесъ поврежденіе въ физическую и правственную природу какъ ихъ самихъ, такъ и веѣхъ

ихъ потомковъ; до сихъ поръ онъ служитъ источникомъ всвхъ бъдствій, отъ которыхъ страдаетъ человъчество; такъ что жизнь человъчества походитъ на длинный развивающійся свитокъ, въ который время постоянно вписываеть рыданіе, жалость и юре (Іезек. 2, 10). Какъ оскорбленіе, безконечной правды Божіей, онъ такъ великъ, что обрекалъ людей не только на временныя, но н на въчныя мученія, въ удаленія отъ Бога. Но, согръчиньши предъ своимъ Создателемъ, человъкъ не полюбилъ гръха до того, чтобы не желать выхода изъ этого состоянія вражды къ своему Создателю, — въ такомъ случав следовало бы только, сохрания свободу человека неприкосновенною, предоставить его влеченію его развращенной природы и неизобжнымъ при этомъ страданіямъ во времени и въчности, -- нътъ, онъ оскорбилъ Бога, но всегда искалъ примиренія съ Нимъ, воздвигалъ Ему алтари и обагряль ихъ кровію, не только животныхъ, но даже своею собственною; удалился отъ Него, но не хотъль жить безъ Него, и искаль Его въ деревахъ, камняхъ, даже въ своихъ страстяхъ, которыхъ неотразимое, исключающее возможность сопротивленія, действіе вамьчалъ надъ собой; не находя выхода изъ заблуждевій умственныхъ и нравственныхъ и не имъя силь отвратить страданія жизни, онъ не мирился однакожъ съ своей судьбой, но обращаль свои взоры на небо и оттуда просиль себв помощи, ждаль Избавителя. Паденіе сдвляло изъ человъка безсильнаго младенца, который, хотя ничего не можеть саблать и самъ придти къ матери, однакожъ движется, кричитъ и плачетъ, ища матери. не то, что элой духъ, обольстившій нашихъ прародителей, который однажды на всегда ръшилъ гордо нести свою ужасную судьбу, и оледениль бы сердце всякаго,

кто выразиль бы 'ему участіе, саркастическимь хохотомь надъ непрошенымъ участіемъ. Такимъ образомъ человъкъ существо не просто падшее, а несчастное, жалкое. Отсюда духъ Христіанства - духъ жалости, при видѣ бѣдствій человічества. Жалость эта также безпредільна, какь безпредвлень самъ Богъ, который ради насъ грвшныхъ Сына своего Единороднаго не пощадилъ, но предалъ Его на уничижение, на всевозможныя лишения, на позорнъйшую смерть наряду съ злодъями, чтобы только, Его мученіями искупивъ предъ своею правдою и наши страданія и наши грёхи, открыть намъ доступъ къ вёчному блаженству. Страданіе человіка, какъ бы ни было мало и какую бы не имъло оно форму — физической ли боли, или мученія души, томящейся отъ заблужденія умственнаго или отъ страстнаго расположенія, но какъ скоро оно есть, Христіанство всегда обращается къ нему съ участіемъ и стремится облегчить, если нельзя его вдругъ уничтожить. Правда, оно прежде всего обращаетъ вниманіе на нравственныя страданія человъка, потому что во всёхъ внёшнихъ бёдствіяхъ человёчества видитъ одинъ общій источникъ-правственное разстройство; но отнюдь не упускаеть изъ виду и последнихъ вследъ за первыми, принимая подъ свое покровительство всъхъ несчастныхъ и физически. Жизнь Спасителя представляетъ рядъ безчисленныхъ чудесныхъ исцеленій, совершенныхъ надъ прокаженными, глухонъмыми, слъпыми и бъсноватыми. Онъ отзывается на голосъ всякаго, кто говорить: умилосердися, помоги. Онъ помогаеть и горю отца, у котораго сынъ при смерти, и горю матери, у которой дочь находится въ мукахъ бъснованія, и скорби господина о бользии своего слуги; Онъ утъщаеть въ горъ сестеръ, лишившихся брата, самъ возмущается духомъ,

проливаетъ слезы, и возвращаетъ умершаго къ жизни. Онъ плачетъ о неблагодарномъ городъ, прозирая въ его грозное будущее, сокрытое до времени отъ его жителей. самъ не имъетъ мъста, гдъ голову приклонить; ѝ въ тоже время не упускаетъ случая подать нуждающемуся то, что можетъ. Предлагаетъ своимъ слушателямъ духовную пищу, но не забываеть и о необходимости для нихъ пищи телесной; Онъ милосердуеть о народе, когда тоть долго савдуя за Нимъ, начинаетъ чувствовать голодъ, не слушаетъ совъта своихъ учениковъ отпустить его, чтобы, отправившись безъ куска хавба, не ослабвлъ въдорогъ, и самъ насыщаетъ, -- и не однимъ только жавбомъ, а и рыбой; за неимъніемъ достаточнаго количества, творитъ даже чудо. Онъ не хочетъ огорчить человъка отказомъ въ его искренней просьбъ придти на бракъ и не считаетъ не стоющимъ вниманія то, что могло омрачиться нъсколько брачное пиршество, когда оказался недостатокъ въ винѣ; но, приказавъ наполнить водою шесть водоносовъ, претворяетъ ее въ вино. Онъ негодуетъ на учениковъ, отказывающихъ дътямъ въ удовольствіи прикоснуться къ Учителю; и самъ обращается къ нимъ, ласкаетъ ихъ, обнимаетъ и возлагаетъ на ихъ головы свои руки, преподавая имъ то благословеніе, безъ котораго никто не можетъ быть чадомъ Отца небеснаго. Онъ посылаетъ своихъ учениковъ къ овцамъ погибшимъ дома израилева съ проповъдію о приближеніи царствія небеснаго для истомленныхъ душъ, но не упускаетъ изъ виду и истерзанныхъ бользнями тълъ; даетъ даже прямую чудодъйственную заповъдь — болящихъ исцълять, прокаженныхъ очищать, мертвыхъ воскрешать, бъсовъ изгонять, и все это даромъ, безъ всякаго вынужденія платы за такія благодівнія, чтобы кого-либо не отяго-

тить. Онъ заботится о всёхъ страждущихъ и утомленныхъ твлесно до того, что называетъ ихъ братьями своими меньшими и, во имя этого братства требуя отъ всехъ полнаго участія къ нимъ и состраданія, об'єщаетъ за то благословеніе. Отца небеснаго и вѣчно-блаженное царствованіе на небъ. Эту черту, т. е. дъятельное сочувствіе тълеснымъ нуждамъ и страданіямъ бъднаго человъчества, Онъ представляетъ столь существенною и необходимою для каждаго, что въ комъ нътъ ея, того Овъ не признаетъ и своимъ последователемъ, того Онъ относить къ безжалостному обществу діавола съ его слугами и обрекаетъ на одинаковую съ ними судьбу. да пріндеть Сынз человическій во слави своей, говорить Онъ..., поставить овець по правую свою руку, а козловь по льную. Тогда скажеть тьмь, которые по правую руку Ею: придите благословенные Отца моего! наслыдуйте царство, уготованное вамъ отъ созданія міра. Ибо алкаль Я, и вы дали Мить пьсть; жаждаль, и вы напоили Меня; быль странникомъ, и вы приняли Меня; быль нагь, и вы одъли Меня; быль болень и вы посттили Меня; вт темницт быль, и вы пришли ко Мнв.... Истинно говорю вамъ: поелику вы едилали сів одному изъ сихъ братьевг Моихъ меньшихт; сдълали Мин. Тогда скажеть и тьмь, которые по львую руку: идите от Меня проклятые во огонь вычный, уготованный діаволу и анеламь его. Ибо алкаль Я, и вы не дали Мию поть; жаждаль, и вы нв напоили Меня; быль странникомь, и не приняли Меня; быль нать, и не одъли Меня, болень и въ темниць, и не посьтили Меня (Мо. 25, 31-46). Сераце сжимается, когда слышишь этотъ страшный приговоръ людямъ безжалостнымъ; `но въ тоже время видишь, что другаго не можетъ и быть, что Судія человічества требуеть оть подсудимыхь для Т. І. Отд. 11.

оправданія очень немногаго — одной жалости ко визшнимъ лишеніямъ и нуждамъ ближняго, столь естественно возбуждающейся въ каждомъ человикъ, если только онъ не потрудился самъ подавить въ себъ это доброе чув-Но, обращаясь съ состраданіемъ къ бъдствіямъ человъчества физическимъ, Христіанство, какъ мы уже замѣтили, еще больше показываеть участія къ страдасобственно души, къ недугамъ умственнымъ и нравственнымъ, и стремится ихъ уврачевать, уничтожить. Этого оно достигаетъ тъмъ, что беретъ подъ свою защиту всъхъ гръщниковъ и заблуждающихся, не метить караеть, не отгаживаеть ихъ съ презрвніемъ, не обрекаетъ на погибель, но умоляетъ одуматься, ищеть только ихъ исправленія, ожидаеть его до самой последней минуты ихъ жизни, пока еще смерть не успъла положить ръшительный приговоръ о ней, и прощаетъ немедленно, какъ скоро человъкъ сознаетъ свою виновность предъ Богомъ и совъстію и ръшится исправиться. Обращеніе заблуждающагося на истинный путь для Христіанства торжество, при которомъ уже нътъ помину о прежнихъ заблужденіяхъ человъка, нътъ ръчи о томъ, чтобы онъ ноплатился за нихъ какими бы то не было страданіями, - онъ принимается, какъ любимый сынъ отцемъ, послъ долгой разлуки. И торжество это тъмъ больше, чъмъ преступнъе была предъидущая жизнь человака; гда преизбыточествуеть грахь, тамъ преизбыточествуеть и благодать прощенія. Спаситель нашъ во всю Свою жизнь проповъдуетъ и учитъ, что Онъ пришелъ призвать не праведниковъ, а гръшниковъ на показніе, не судить міръ, а спасать, не требовать отчета въ преступленіяхъ и опредёлять за нихъ возмездіе, а миловать кающихся. Потому-то Онъ не чуждается людей, по

суду общественнаго мивнія, презрвиныхъ, не боится унизить себя ихъ обществомъ, но сближается съ ними, охотно раздъляетъ трапезу, предоставляя полную свободу дицемърамъ и пустосвятамъ говорить о Немъ: вот человыкь, который любить ъсть и пить вино, другь мытарямь и эргиниками (Мо. 11, 19). За трапезою Сумона прокаженнаго, одного изъ лучшихъ фариссевъ, онъ отталкиваетъ блудницы, плачущей у Его ногъ о своихъ паденіяхъ, и не только прощаеть ей множество ея гръховъ; но даже не стъсняется тутъ же, при видъ глубокаго раскаянія, поставить ее выше пригласившаго его фарисея, который горделиво думаль: если бы онз быль пророкь, то вналь бы, кто и какая эксенщина прикасается къ нему, ибо она гръшница (Лук. 7, 39). Еще разительнъе Онъ съ одной стороны смиряетъ гордость святошъ, съ другой-обнаруживаетъ милосердіе къ гръшникамъ, когда книжники и фарисен съ торжествомъ представляютъ ему женщину, пойманную въ прелюбодъянін. Онъ не входить въ пренія съ этими законниками, опредълившими преступницъ смертную казнь, не уличаетъ ихъ самихъ, не высчитываетъ каждому его преступленій; а требуетъ только, чтобы прежде другихъ бросилъ въ нее камень тотъ, кто безъ гръха. Когда же уличенные каждый своею совъстію — они одинъ по одному разошансь, оставивъ виновную въ смущении, Онъ не усиливаеть въ ней смущенія, не обличаеть, не укоряеть ее, а предлагаетъ ей кроткій, успоконтельный вопросъ: женщина! гдт твои обвинители? Осудиль ли кто тебя? и къ ея смиренному отвъту: никто, Господи! -- прибавляетъ еще болве успоконтельный слова: и Я не осуждаю тебя. Иди, и спредь не грвии (Ioan. 8, 3-11). Правда, Онъ вы-• сказываетъ иногда сильныя обличенія порокамъ; такова напримъръ, его ръчь противъ лицемърія книжниковъ и фарисеевъ, предрекающая имъ *зоре* и *зоре* (Ме. 23 гл.); но въ каждомъ словъ этой грозной ръчи чувствуется боль сердца, разрывающагося отъ жалости при видъ нестастныхъ, даже не сознающихъ собственняго нестастія, а въ заключительныхъ словахъ: Іерусалимь, Іерусалимь, избивающій пророковь, и камнями побивающій посланных къ тебы! Сколько рагь хитыль Я собрать чадъ твоихъ, какъ птица собираетъ птенцовъ своихъ подъ крылья, и вы не восхотьми! Се оставляется вамь домь вашь ичеть, - въ этихъ словахъ слышится сдержанное рыданіе о погибающихъ. Своими благодъяніями Онъ возбуждаетъ множество враговъ, которые въ Его ученіи видять обольщеніе народа, Его чудотворонія производять отъ силы Веельзевула, и ищуть Его убить; но Онъ не караетъ ихъ, не уничтожаетъ, хотя могъ бы уничтожить однимъ дуновеніемъ своихъ устъ, а тернить всъ оскорбленія, и наконецъ добровольно отдаетъ Себя въ руки гръшниковъ, --- отдаетъ для того, чтобы привлечь къ нимъ милосердіе Отца небеснаго. Совершается ужасающее преступденіе, котораго міръ не видываль и больше не увидить: Его возносять на кресть. У подножія своего креста, безгрѣшный Страдалецъ, сама Святость, видитъ отвратительнъйшій разгуль страстей человьческихъ, отъ котораго содрагается земля, меркнетъ солнце и пробуждаются мертвые, - и Его взоры обращаются на небо, но не за твиъ, чтобы свести оттуда громы на преступныхъ, не затъмъ даже, чтобы только не видъть ихъ нравственнаго безобразія, но чтобы умолить Отца о ихъ помилованін: Отче! говорить Онь, прости имь; ибо не внають, что дълають (Лук. 23, 34). Здесь же Онъ принимаетъ раскаяніе одного изъ повъщенныхъ съ Нимъ злодвевъ н.

объщаетъ ему рай, какъ будто злодъяній его и не существовало. По воскресеніи Онъ является на ряду съ другими апостолами и Петру, отрекшемуся отъ Него въ самую критическую минуту,—и что же? Ни слова объ отреченіи; спрашиваетъ же только, любитъ ли Его Петръ, и троекратнаго искренняго признанія любви для Него достаточно, чтобы отвътить Петру своею безпредъльною любовію. Тотъ же духъ жалости и состраданія къ заблуждающимъ умственно и нравственно проникаетъ жизнь и ученіе и апостоловъ. Апостолъ Павелъ желалъ, чтобы лучше самъ онъ отлученъ быль отъ Христа, чъмъ его братія, сродники его по плоти, которые были его злъйшіе враги и потому самому люди несчастнъйшіе.

Стараясь, по возможности, раскрыть духъ жалости къ бъдствіямъ человъчества, отличающій Христіанство, мы намъренно до сихъ поръ не называли его духомъ любви къ человъчеству; -- потому именно, что жалость лучше всего характеризуетъ эту любовь въ Христіанствъ. Она указываеть на то, что христіанская любовь есть любовь, во первыхъ, совершенно безкорыстная, которая ищетъ только счастія людей и готова сама страдать, только бы не видъть чужихъ страданій, - во вторыхъ - всеобъемлющая, такъ какъ жалость разширяетъ ея кругъ до того, что въ него входять не только радующіеся, но и плачущіе, не только терпящіе б'адствія физическія, но и нравственныя, не только добрые, но и злые, не только друзья, недруги. Такой-то любви къ людямъ требуетъ отъ върующихъ Спаситель, и отличаеть ее отъ всякой другой, говоря: если любите любящих вась; какоя вамь ва это благодарность? ибо и гръшники любящих вих любять. Н если дълаете добро тъмз, которые вамз дълають добро; какая вамь за то благодарность? и грышники тоже дълають. И если вваймы даете тьмь, оть которыхь кадьетесь получить обратно: какая важь ва то благодарность? ибо и гръшники дають вваймы гръшникамь, чтобы получить обратно столько же. Но вы любите врагово вашихъ, и благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего; и будеть вамь награда великая, и будете сынами Всевышняю; ибо Онь благь и нь неблагодарнымь и влымь. Итакь будьте милосерды, какт и Отець вашт милосердь. (Лук. 6, 32-36). Отсутствіе въ христіанинъ этого милосердія или, что тоже, любви ап. Павелъ признаетъ ръшительнымъ признакомъ того, что христіанинъ еще и не начиналь быгь христіаниномъ, что въ Христіанствъ онъ усвоиль, если только усвоиль, одну лишь форму безь содержанія, которая сама по себ' совершенно тоже, что тъло безъ души, ръчь безъ смысла, звонъ металла, ничего не выражающій. Аще явыки человьческими глаголю и ангельскими, говорить Апостоль, любве же не имамь, быхь яко мидь ввинящи, или кимваль ввяцай. И аще имамь пророчество и въмг тайны вся, и весь разумг, и аще имамь всю въру, яко и горы преставляти, любев же не имамь. ничтоже есмь. И аще раздамь вся импыія моя, и аще предами тыло мое, во еже сжещие, любве же не имами, никая же польва жи есть (1 Кор. 13, 1-7).

Послѣ этого легко понять, что должно произойти съ человѣкомъ, если онъ усвоитъ себѣ духъ христіанской любви. Съ одной стороны эта любовь есть начало, отрицающее въ человѣкѣ все, что можетъ внутренно отчуждать его отъ другихъ людей: и гордость, нашептывающую ему: ты пе таковъ, какъ прочіе люди, — и самоуниженіе, при которомъ человѣка давитъ присутствіе лица высшаго, — и зависть, непозволяющую радоваться вмѣстѣ съ радующимся, — и нравственную суровость,

безпощадную къ человъческимъ немощамъ, — и религіозную нетериниость, которая бонтся осквернить себя общенісмъ съ разновірцемъ и можеть спокойно смотріть на его мученія, — и своекорыстіе, для котораго общіе интересы не имъютъ значенія. Въ тоже время она составляетъ внутреннюю связь, по которой все вообще, что касается другихъ людей -- и радости ихъ и горести, и успъхи и неудачи -- находитъ самый живой отголосокъ въ сордив человъка, и каждый общественный вопросъ затрогиваетъ его такъ, какъ если бы относился къ нему лично. По силъ этой связи, христіанинъ, - разумъемъ того, который ввель Христіанство въ свою жизнь и убъжденія, -- не можеть не сочувствовать съ одной стороны всему, что въ какомъ бы то ни было отношении служить жь матеріальному благосостоянію людей; таково развитіе промышленности, умножающей и улучшающей способы удовлетворенія потребностей талесной природы; таковы всв открытія въ области естествознанія, изъ которыхъ каждое, положительно или отрицательно, рано нан поздно, приносить съ собою людямъ сокращение фи зическихъ страданій, потому что каждое освобождаеть человъка болъе или менъе отъ томительнаго рабства природъ, порабощая человъку саму природу. И если бы между христіанами нашелся человъкъ, съ непріязненнымъ ваглядомъ на заботы другикъ людей о томъ, чтобы дать болье простора промышленности, на ихъ усилія проникнуть въ тайны природы, чтобы имъть болье возможности распоряжаться ею для своей пользы; то это значило бы одно изъ двукъ: или крайнюю неразвитость, которая не можеть понять самой простой вещи, что все это, по меньшей мъръ, клонится къ сокращению матеріальныхъ лишеній, которыя не рідко ложатся тяжелымъ гнетомъ на

человъка, не позволяя ему заняться на свободъ удовлевысшихъ потребностей — нравственныхъ: или же-отсутствіе духа Христіанства, которое выражаеть участіе и къ тэлеснымъ нуждамъ человіка, въ тяжкомъ трудв его до пота и крови изъ за куска клюба, въ волчцахъ и терніяхъ, произращаемыхъ землей, видитъ зло, желаеть его уничтоженія и утішаеть вірующихь, что настанетъ время, когда истребится и последній врагъ тела человъческаго - смерть. Нътъ, истинный христіанинъ, если позволяють ему средства матеріальныя и нравственныя и его положеніе (напр. химикъ, механикъ, медикъ), не ограничится случайною благотворительностью алчущимъ, жаждущимъ, недужнымъ и т. п. людямъ, которые встрътятся съ нимъ въ жизни, или участіемъ въ благотворительныхъ учрежденіяхъ; а озаботится быть полезнымъ для другихъ и изобрътательностію ума противъ неудобствъ и страданій жизни; и каждое его изобратеніе будеть дъломъ истинно христіанскимъ: - по своему побужденію тъмъ же, что и милостыня ради Христа, а по своимъ последствіямь оно можеть быть даже несравненно выше его частныхъ благотвореній, потому что частная благотворительность ограничивается всегда небольшимъ числомъ благотворимыхъ, а каждое замъчательное изобрътеніе ділается достояніемъ цілыхъ народовъ, переходить отъ покольнія къ покольнію, вызываеть новыя изобретенія и открытія. Съ другой стороны, истинный христіанинъ не можетъ не принимать живбицаго участія во всемъ, что прямо клонится къ умственному и правственному развитію его ближнихъ, къ распространенію между ними истины и правды; какъ не можетъ не горевать, видя торжество лжи и неправды. Обратимся къ настоящему времени. Въ комъ есть коть капля любви христіанской, тотъ можеть ин не чувствовать ускореннаго біенія сердца, слыща толки о гласности судопроизводства, въ видахъ сокращенія числа осуждаемыхъ невинно, о мърахъ противъ ваяточичества и казнокрадства, о распространеніи грамотности въ народъ, о воспитанія, объ учрежденін для уголовныхъ преступниковъ исправительныхъ заведеній вибсто эшафотовъ, о средствахъ освободить женщину отъ того униженія, которому она подверглась со времени падонія своей прародительницы и т. д. и т. д...? А не забудемъ при этомъ, что любовь христівнская не останавливается на одновъ сочувствін, а стремится заявить себя санымъ діломъ, и не задумается ни надъ какою жертвою, если она необходима. Такимъ образомъ, если, дъйствуя въ духъ нравственной свободы, Христіанство упрочиваеть за челов'іком самостоятельность развитія; то проникая его духомъ любви, оно ділаеть изъ него живаго члена общества, котораго развитіе совершается не отдільно, а совмістно съ развитіемъ другихъ людей и самымъ благотворнымъ для нихъ образомъ. Если въ первомъ случат оно имъетъ въ виду разнеобразіе личностей, то въ последнемъ направляется въ тому, чтобы развить между ними гармоническія соотношенія в установить прочную связь. Эта связь не заключасть однако въ себъ ничего стъснительного для нихъ; напротивъ дюбовь христіанская доставляеть каждую личность въ такое отношение ко всимъ другимъ, въ которомь она чувствуеть полный просторъ, именно-ту широту, о которой писаль апостоль Павель Кориноянамъ: сердце наше распространися, не выпыцается въ насъ, утъсняется же во утробать вашимь (2 Кориме. 6, 11. 12). Душа, любящая христіанови, дёлаетъ добро людямъ, не ственнясь выборомъ между мими и не обращая вниманія на то, кто они, — добрые или злые, христіане или язычники, православные или иновърцы.

Теперь намъ остается разсмотръть еще одну черту возарвнія, которое Христіанство имветь на человвка. И если бы мы сказали только, что Христіанство смотрить на него, какъ на падшее разумно-свободное созданіе Божіе, то сказали бы далеко не все. Оно говоритъ еще, что это падшее создание есть въ тоже время возстановленное. Для возстановленія его самъ Богъ, самъ Единородный Сынъ Божій восприняль на Себя естество человъческое, совершенно чистое, неповрежденное гръхомъ, такое же, какое имъль при сотвореніи первый человъть. Такимъ образомъ съ воплощениемъ явился на землъ опять человъкъ, чистый и невинный, точно такой же, какимъ вышель Адамъ изъ рукъ Творца; притомъ и произошель также, какъ тотъ, непосредственно отъ Бога-отъ нантія Духа Святаго, а не отъ нохоти мужескія. этотъ второй Адамъ есть въ тоже время Едивородный Сынъ Божій; потому что въ Немъ человъчество воспринято въ единство Божественнаго Лица. Онъ не просто человъкъ, но Богочеловъкъ. Въ Его Лицъ человъчество чистое и невинное выстрадало за всё грехи и страданія человъчества падшаго, и по силъ единенія съ Лиценъ Божественнымъ превознеслось пресыше ссякого начальства, и власти, и силы, и посподства, и всякаю имени, именуемано не точію въ выць семь, но и дущемь (Ефес. 1, 21). И какъ отъ перваго Адама идетъ родъ сыновъ человъческихъ; такъ отъ втораго Адамародъ сыновъ Божінкъ, которые по въръ въ Него, по жизни согласной съ върою, по благодатному возрожденію и таниственному пріобщенію Его плоти и крови, имъютъ полное право сказать о себъ: ин от плоти

ею и от костей ею (Ефес. 5, 30). Егда пріиде кончина лита, говорить Апостоль, посла Богь Сына своего рождаемаю от жены, бываема под вакономь: да подваконныя искупить, да всыновление примемь. И понеже есте сынове, посла Богь Духа Сына своею въ сврдца ваша, вопіюща: Авва Отче! Тъмъ же нъси рабъ, но сынь: аще ли же сынь, и наслюдникь Божій Іисусь Христомь (Гал. 4, 4-7). Отсюда духъ Христіанства-духъ усывовленія. Оно стремится поставить человака къ Богу не въ отношеніе твари къ Творцу, не въ отношеніе раба къ господину, а въ отношение сына къ отцу. До пришествия Спасителя падшій человъкъ могъ только бояться Бога и называть себя рабомъ Его; теперь же ему предоставлено полное право любить Бога и обращаться къ Нему съ такимъ же дерзновеніемъ, какъ обращается любимый и любащій сынъ къ отцу. Потому-то, смотря на вірующихъ, какъ на чадъ Божінхъ, Христіанство не затрудняется уже предложить имъ такое требованіе: будьте совершенны, какь совершень Отець вашь небесный (Мо. 5, 48). Мысль этого требованія та, что вірующіе, какъ чада Божін, не должны самодовольно ограничиваться какимъ-либо частнымъ условнымъ совершенствомъ, какое заивчають въ себв, -- это прямо противорвчило бы существенному ихъ характеру сыновства, -- а должны восходить отъ силы въ силу, отъ славы въ славу, отъ совершенства къ совершенству, во имя Бога — безусловнаге Совершенства, изъ любви къ Нему, нашему Отцу, ради Его любви къ намъ и въ полной надежде на Его Такимъ образомъ Христіанство возлагаетъ на върующаго трудъ непрерывнаго упражненія и развитія его силь, данныхъ ему стъ Бога, одушевляемый любовію ть Богу; оно желаеть, чтобы каждый христіанинь могь

о себъ сказать тоже, что сказаль однажды о себъ Апостоль: вадиля забывая, впредияя же простираяся, къ намъренному теку, къ почести вышилю званія. Сущность этого стремленія и вийстй труда-безпощадная критика человъка самому себъ-всему, что онъ думаетъ, чувствуетъ, дълаетъ, сопровождаемая усиліями освободиться отъ того, что несогласно съ его высокимъ званіемъ, и развить въ себъ то, что согласно съ нимъ. Мы говоримъ: безпощадная критика; потому что мерою дла суда человъка надъ самимъ собой служить не относительное достоинство другихъ людей, а самъ Богь или, что тоже, Христосъ Спаситель, истинный Богъ и совершевный человъкъ, съ своею жизнію и ученіемъ. Потому-то Христіанство, во первыхъ, отвергаетъ лень, какъ начало, отрицающее въ человъкъ всякое движение впередъ къ совершенству и требующее застоя и матеріальнаго и правственнаго, во всъхъ ея видахъ. А ихъ не мало. Есть лънь, какъ отрицаніе вообще дъятельности; человъку не хочется заниматься ничёмъ полезнымъ, о самоусовершенствованіи нътъ и помину; онъ ищеть только того, чтобы жить въ свое удовольствіе, и, если-богать, ботно растрачиваетъ богатство, добытое чужимъ трудомъ, на свои прихоти, отчего съ теченіемъ времени тупветъ и тупветь; если же бъдень, обращается къ нищенству, дълается попрошайкой, для котораго ничего не значитъ униженіе и физическое и нравственное, лишь бы былъ даровой кусокъ хлёба. Такимъ людямъ Христіанство говорить: аще кто не хощеть дылати, ниже да ясть (2 Сол. 3, 10). Есть лвнь другого рода, которая смотритъ на трудъ, какъ на средство, обезпечивающее ее въ будущемъ; человъкъ трудится, но не для того, чтобы дълаться правственно лучше и лучше, а чтобы со време-

немъ достигнуть болбе или менбе независимаго положенія въ обществъ, и потомъ спокойно почить на лаврахъ, сказавъ себъ: довольно потрудился, будетъ съ меня; понятно, что здёсь нётъ уваженія къ труду, какъ средству развитія, нъть мысли о небесномъ сыновствъ и наслъдін, а есть одна земная забота, въ которой проглядываеть низкій взглядь человька на себя, какъ на жителя только этого міра. На этотъ разъ Христіанство говорить: какая польва человьку, если онь пріобрытеть весь мірь, а душь своей повредить? Или какой выкупъ дасть человыкь за душу свою? (Марк. 8, 36. 37). Горняя мудрствуйте, а не вемная; наше бо жите на небесвязь есть, отонудуже и Спасителя ждемь, Господа нашего Інсуса Христа (Филип. 3, 20). Далве-есть лвнь самодовольная, когда человъкъ, потрудившись нъкоторое время надъ самоусовершенствованиемъ въ какомъ бы то ни было отношении, начинаетъ думать о себъ, что онъ уже совершенъ, что ему уже не остается ничего прибавлять къ своему совершенству, -- мысль гибельная, которая прямо показываетъ, что человъкъ уже поръшилъ съ своимъ развитіемъ, и только любуется тімъ, что сдідано, или же повторяеть зады. Потому-то Спаситель говоритъ: когда исполните все повельниое вамъ, говорите: мы рабы, ничего не стоюще: потому что сдълали, что должны были сдылать (Лук. 17, 10). А Тайновидецъ Іоаннъ Богословъ, отъ имени Его, на мысль человъка, что онъ нравственно богатъ и ничего не требуетъ, указываеть, какъ на решительный признакъ внутренней пустоты и ничтожества. Къ этому виду лени близко поджодить лінь, убаюкивающая себя самою неосновательною мыслію, что впереди остается еще много времени; человъкъ понимаетъ, что его состояніе дурно, но весело

смотрить впередь, рисуя себя тамъ прекрасиващимъ чедовъкомъ, -- положение опасное; Христіанство стремится вывести человъка и изъ него. Блюдите, говоритъ Апостоль, како опасно ходите, не якоже не мудри, но якоже премудри, искупующе время, яко дніе лукави суть (Еф. 5, 15. 16). Въ противоположности съ разсмотрвнной нами, ость лёнь озабоченная, тоскливая, вающаяся съ своей тоской всёмъ д каждому; человёкъ видитъ, что много ему нужно сдълать, и что не сдълано еще ничего добраго, и вотъ онъ хандритъ, тревожно всматривается въ будущее, строитъ планы, какъ распорядиться временемъ; между тъмъ въ этихъ пустыхъ заботахъ проходить день за днемъ, а онъ и не принимался за дело. Предостерегая отъ этого настроенія души, Спаситель говорить: не ваботьтесь о вастрешнемь див. Ибо застрешній самь будеть заботиться о своемь. Довольно для каждаю дня своей заботы (Мв. 6, 34); т. е. каждый изъ насъ при началь дня долженъ обдумать, что онъ можетъ въ этотъ день сделать добраго, и безъ отлагательства сдёлать то, не заботясь о слёдующемъ дей, на долю котораго должны выпасть свои заботы и свой трудъ; долженъ не распредвлять своихъ трудовъ по днямъ впередъ, а каждый день трудиться столько, сколько можетъ. Въ заключение не можемъ не заметить още о двухъ видахъ, которые принимаетъ въ людяхъ лань: это, во-первыхъ, непріязненный взглядъ на все новое, небывалое, противоръчащее сколько-вибудь утвердившемуся обычаю, общепринятымъ понятіямъ, застаръдымъ предразсудкамъ, и безусловная върность всему старому; чедовъкъ не хочетъ принять на себя труда подумать, что хорошаго или худаго въ старомъ и въ новомъ, и нужно ли что-нибудь улучшить; ему не хочется разстаться съ тъмъ, съ чъмъ онъ уже сжился и съ чъмъ жить ему ноэтому стало такъ легко; онъ смотритъ поэтому на каждаго нововводителя также недружелюбно, какъ человъкъ, привыкшій нъжить себя сномъ, на того, кто неожиданно вздумаль вывесть его изъ пріятной дремоты. Такіе-то люди говорили о Спаситель міра, явившемся къ міру съ новымъ ученіемъ, что Онъ разворяетъ отеческія преданія, обольщаеть народь, и объ нихъ-то Онъ замівтиль: огрубьло сердце людей сись, и ушами сь трудомь слышать, и очи свои сомкнули, да не уврять очами, и не услышать ушами, и не уравумьють сердцемь, и да не обратятся, утобы Я исцылиль ихъ (Мв. 13, 15). Такіе люди могутъ показаться иногда тружениками, а на самомъ двяв они-работники, которые выполняють только то, чего требуеть отъ нихъ существующій порядокъ вещей, беззаботно, безъ всякой мысли о возможности улучшеній, и, если намінить этоть порядокь, они останутся въ ръшительномъ недоумънін, что съ собой дълать. Имъ повидимому противоположны люди, которые инчамъ настоящимъ недовольны, все порицаютъ, то и дъло-говорять о призваніи, о подвигахь, о жертвахь, обыкновенныя діла, въ которыхъ всегда можно много высказать любви и къ Богу и къ людямъ, считаютъ ниже себя, перебъгають отъ занятія къ занятію, не останавливаясь долго ни на одномъ, хотятъ чего-то новаго, чегото лучшаго, сами не зная чего; старое для нихъ не существуетъ, новое не выработано. Что же ниъ остается дълать?-Прикрываясь именемъ истины и правды, зло сивяться надъ недостатками двяствительными или воображаемыми, чужими или даже своими; а это такъ легко! Въ нихъ, очевидно, таже лънь. Къ нимъ принадлежатъ, по большей части, или даже исключительно, люди со

средствами, изнъженные, которымъ есть полная возможность, сколько угодно, умничать, мечтать о своемъ призванін, и ничего не делать. Объ нихъ никто, конечно, не скажеть того, что сказаль о себь Апостоль: эадияя забывая, впредняя простириюся, и что заповъдаль каждому христіанину; потому что не къ чему и простираться впередъ, когда впереди нътъ никакой опредъленной цван жизни, нечего и забывать позади себя, когда тамъ одна пустота. Есть однакоже и трудъ, которому Христіанство не придаетъ никакой цвны и который также отвергаетъ. Бываютъ натуры, въ высшей степени живыя и энергичныя, для которыхъ бездёлье невыносимо; для нихъ пріятно быть постоянно въ трудахъ: едва окончатъ одинъ, какъ спъшать къ другому: постоянно заняты планами к соображеніями или ихъ выполненіемъ; ни на минуту, можно сказать, не дають себь покоя, - и такъ проходить цівлая жизнь. Но если спросить ихъ, для чего всі ати заботы, всв эти хлопоты, они не найдутся, что отввчать, или же отвътять, что иначе не могуть и жить. т. е. трудятся для труда, который составляетъ для нихъ и цъль жизни, и наслаждение. Такое самоуничижение человъка предъ трудомъ, очевидно, недостойно его, и о его трудь, безцъльномъ, лишенномъ мысли, нельзя не сказать того же, что сказаль Екклезіпсть: суета суетствій, и всяческая суета. Такой человікь не любить заглядывать впередъ за предълъ своей суетливой жизни, гдъ долженъ предстать живому Богу, и если, среди его суеты, вдругъ продставится ему темный, неопредъленный для него вопросъ: для чего все это; онъ постарается по скорве выбросить его изъ головы, чтобы не чувствовать тоски, въ такомъ случав невзбежно охватывающей его и убійственной для его энергіи, - положеніе твиъ болве жалкое, чёмъ болёе человёкъ принимаеть на себя трудовъ. Инане говоря: Христіанство смотрить не на форму труда, а на сущность его, на то начало, которое одушевляетъ человёка въ трудё.

Представимъ же себъ, что человъкъ усвоилъ себъ духъ Христіанства въ томъ отношеніи, о которомъ мы только что сказали. Въ этомъ случав, вмёсто вялости и ліни, мы увидимъ въ. номъ жизнь и энергію; вмёсто длиницих разглагольствій — самое дёло, виёсто самодовольства и гордаго сознанія своихъ достоинствъ-забвевіе о нихъ, вследствіе усилій дедаться лучше и лучше. Характеръ внутречней непрерывной борьбы за то, чтобы приблизиться въ совершенствахъ своихъ къ Отцу небесному, неизбъжно отразится и на вибшиихъ его занятіяхъ непрерывнымъ усовершенствованіемъ и улучшеніемъ' того, чемъ человекъ занимается. Темъ, что называется ругиноромъ, онъ быть не можетъ. Дъйствовать извъстнымъ образомъ потому только, что такъ заведено, не въ его дукъ. Усовершенствованій въ той отрасли вившияго труда, которою онъ занимается, мы имъемъ право отъ ного ожидать тамъ больше, что Христіанство предоставляетъ ему полную свободу въ выборъ труда: -- не на основаніш относительнаго его достоинства, а на основанія собственнаго расположенія и природной способности; такъ какъ для Христіанства все равно, будеть ли христівнинъ ученымъ, художникомъ, ремесленникомъ, земледельцемь, лишь бы онь живо чувствоваль свое отношеніе къ Отцу небесному и ходиль достойно своего зваиія. Самъ будучи проникнутъ мыслію объ улучшенін себя и всего, что можетъ улучшить, онъ будетъ смотръть благопріятно и на всв попытки другихъ къ темъ или другимъ улучшеніямъ, принимоя впрочемъ ихъ не иначе, T. I, OTA. II.

какъ послё строгато обсужденія, въ томъ случай, кома онъ по совести можеть о себе сказать, что чувствуєть себя въ силахъ обсудить то или другое. Короче сказать: вся его жизнь будетъ непрерывнымъ выполненіемъ одной мысли—быть совершеннымъ не сравнительно еъ другини людьми, за безусловно, не въ нёкоторыхъ только отношеніяхъ, но во всёхъ, — мысли столько же безпредёльной, какъ безпредёленъ самъ Богь; и есян въ кощі своихъ земныхъ трудовъ замётитъ приближающуюся смерть, онъ бодро встрітить ее, говоря съ Апостолонъ аще живемъ, Господени умираемъ, Господени умираемъ, Господени умираемъ, Господени есмы (Рим. 14, 8).

Такимъ образомъ, развивая въ первомъ случав въ человъкъ тъ черты, которыя указываютъ, что человъкъ— самостоятельная, отдъльная личность, — во второмъ, что онъ есть въ тоже время живой членъ общества человъческаго, — въ послъднемъ случав Христіанство развиваетъ въ немъ тъ свойства, которыя прямо указываютъ на внутреннее живое отношеніе его къ Богу, существу всесовершенному, на его прінсиреннее единеніе съ Отцемъ небеснымъ, о которомъ молился въ предсмерные часы Спаситель человъчества, Единородный Сынъ Божій.

Но вибдряясь въ жизнь и убъжденія частныхъ диць, Христіанство проникаєть и въ целыя массы, простираєтся на целый народъ. Прогрессивное стремленіе его и въ этомъ случає тоже самое. Что отдельная личность, то каждый въ отдельности народъ; какъ тамъ Христіанство направляется къ развитію личнаго характера, такъ здёсь къ развитію и определенію народности, т. е. техъ особенностей, которыя отличають одинъ народъ отъ другаго, давая самымъ ощутительнымъ образомъ чувствовать себя въ языкъ. Пусть, въ самомъ дълъ, пронимиеть въ народныя массы то самоуважение, которое Христіанство развивають въ частномъ лицъ. Тогда въ народъ не окажется ин рабскаго подражанія другимъ народамъ, болье развитымъ, при которомъ заурядъ заимствуется все — и хорошео и дурное; -- ни замкнутости, отчужденія, презранія къ иноземцамъ, при чемъ народъ цанитъ только то, что видить у себя, и отъ других в народовъ не хочеть запиствоваться ничемь. При отсутствіи же того и другаго начала въ народной жизни, изъ которыхъ первое стираетъ народныя черты и стремится слить одиу народность съ другой, а последнее развиваетъ народпость въ уродливыхъ формахъ, въ народъ явится разумное стремленіе сблизиться съ другими народами, чтобы отъ нихъ заниствовать себъ только то, что согласно съ истинными его потребностями и съ извістиою мітрою его собственняго развитія, слідовательно явится заимствованіе, основанное на осмотрительной и безиристрастной оценке того, что заимствуется, равно какъ на прилежномъ и внимательномъ изучении жизни н потребностей самаго народа. За такое подражаніе, очевидно, .бояться нечего; по мъръ разумнаго усвоенія народомъ того, что онъ замъчаеть въ другомъ, будетъ только болбе и болбе очищаться и выработываться народный типъ, освобождаясь отъ всего случайнаго, пришлаго, уроддиваго. Съ другой стороны, если народъ разовьеть въ себѣ то самоуваженіе, котораго хочеть Христіанство, и будеть дъйствовать въ духъ свободы, -- онъ никогда не дозволить себъ насильственныхъ мъръ къ тому, чтобы подавлять чужую народность, чтобы навязывать другому народу тотъ языкъ, которымъ опъ не хочетъ говорить, тв стремленія, которымъ онъ никогда не можеть, сочувствовать. Для Христіанства тёмъ лучше, чёмъ самостоятельное развивается народъ, а слёдовательно чёмъ больше опредёляется его народность; потому что это—ясный признакъ, что мысль и характеръ народа крёпнутъ, а при этомъ только и возможно разъясненіе Христіанства и приложеніе его требованій къ жизни. И на оборотъ: гдё развивается подражательность, гдё народныя силы и матеріальныя и нравственныя растрачиваются на неразумный трудъ подавленія чужихъ народностей, или гдё господствуетъ презрёніе ко всему иноземному; тамъ непремённо—слабость мысли или народнаго характера, или и то и другое вмёсть, что естественно должно отразиться и на усвоеніи народомъ началъ христіанскихъ.

Какъ отдельной личности самостоятельность развитія отнюдь не мъщаетъ принимать живое участіе въ развитін другихъ личностей; такъ точно и народу его народпость не мъшаетъ нисколько входить въ самыя тъсныя отношенія съ другими народами. Съ точки зрвнія жристіанской, тъмъ лучше, чьмъ живре и теснве становатся международныя отношенія, если при этомъ имвется въ виду общее благо народовъ-взаимная помощь и взаимный обмёнъ всего полезнаго для матеріальнаго и нравственнаго благосостоянія народовъ. Тотъ же народъ, который идеть въ противоположности общимъ интересамъ народовъ, имъя въ виду себя одного, недостоинъ называться христіанскимъ, хотя бы въ немъ и исповъдывалось Христіанство. Своекорыстный, завоевательный духъ народа прямо противенъ духу мира и любви, которыя проповъдуетъ Христіанство, - хотя бы даже завоеванія совершались подъ знаменемъ Креста и съ благословенія служителя Креста. Христіанство хочетъ житія тихаго и

безнольного, которое даеть возножность народу сосредоточать свои силы на внутренней борьов съ невъжествомъ, ложью, неправдою, и вообще всвиъ, что мвишесть его развитию; оно ноэтому умоляеть вврующихъ употреблять не только свои собственныя усилія къ тому, чтобы тищим не нарушалась, в просить содвйствія въ этомъ и самаго Бога.

Давая начала для развитія въ народъ народности и общительности, Христіанство въ тоже время заключаеть въ себъ прочныя начала и для развитія цивилизаціи. Это въ отношенін ко всему народу-самая строгая и постоянная критика всъмъ явленіямъ и требованіямъ народной жавни, направляющаяся къ тому, чтобы недостатки, какіе окажутся, исправить, а что есть хорощаго, согласнаго съ общечеловъческими требованіями, улучшить и развить, -- начало тоже самое, которое указываеть Христівнство каждому человъку въ отдъльности. Гав оно не дъйствуетъ, гдъ народная мысль находится въ дремотъ, убаркания тъмъ, что все у него хорошо, или гдъ народъ не смветь говорить о недостаткахъ своей жизни н страданіяхъ, а вынужденъ выснавывать одно довольство своимъ положениемъ, тамъ нътъ движения цивилизации. Но такъ какъ, при стремленіи къ улучшеніямъ и реформанъ въ неродней жизни, всегда могутъ быть люди нетеризливые, которынъ хотвлось бы какъ можно скорве ввести въ жизиъ то, что они считаютъ полезиниъ для блага народа, хотя бы для этого нужно было сдълать насильственный перевороть, распаливши страсти народныя; то на этотъ разъ Христіанство содержить въ себъ Аругое начало, вредупреждающее подобныя несчастных явленія, - рамительное отринаніе насилія и физическаго н нравственнаго. Всъ свясшіе мечь мечемь погибнуть (Мо.

26; 52), -- воть что говорить Христіанство наждому, кто вздумаль бы проводить мечемъ свои убъждения восбые, и въ частности-относительно народныхъ вопросовъ. каждый истинный христіянинъ никогда не довролить себъ подобной мъры; а если встрътить заблуждающагося нетерпаливаго собрата, поваботится образущить его, въ полномъ убъжденія, что если навъстная реформа лежеть быть произведена не иниче, какъ насилевъ, то ота непремънно или прямо противоръчитъ истинному благу народа, или еще не соотвътствуетъ степени его развитін,-и сабдовательно въ томъ и другомъ случав положительно гибельна. Злостражду даже до уев, яко влодый; но слово Божів не влосется (2 Тим. 2, 9),-писаль ап. Павель въ узахъ, виражая мысль, что села въ истанъ, а не въ насилін; таково убъжденіе и каждаго истиннаго христіанина. Такимъ образомъ Христіанство по своему духу стремится къ тому, чтобы тотъ или другой народъ. путемъ непрерывныхъ, но не торопливыхъ, -- разумныхъ, но не насильственныхъ реформъ возвышался до того, чанъ долженъ быть каждый народъ всегда и вездь, иниче говоря, чтобы съ теченіемъ временя онъ болье и болье цивилизовался.

Что же касается вообще до всего человичества, то Христіанство направляется къ тому, чтобы человичество самостоятельно, т. е. сознательно и свободно стремилось къ выполнению Божественной воли, совмъстичми усиліями всёхъ людей, чтобы составилось одно царство Божіе, въ которомъ миръ и радость о Дусё Свять.

Такимъ образомъ духъ Христіанства — духъ всевозмо жмаго прогресса; такъ какъ оно всесторонне обнимаетъ жизнъ частныхъ лицъ, цълыхъ народовъ и всего человъчество; я быть истинным христімином значить быть истинных прогрессистомъ.

Обращаемся теперь нъ самой теорія безусловнаго прогреоси: Человачество, говорять посладователи этой теорім, непрерывно вдеть оть первопачального грубаго, дикаго, почти животнаго состоянія къ болю и болю возвышенному; и пойдеть по пути всевозможныхъ усовершенствованій впередъ и впередь безъ конца; это его непредожный эаконъ, котораго оно не можеть не выполнять. Отдельные личности появляются и исчезають; но родъ человъческій остается на зомяв постоянно, будеть существовать на ней ввино и вибсть съ этимъ формы его жизни время отъ времени будутъ становиться выще и совершениве. Жизнь человвчества представляется такимъ образомъ однимъ безостановочнымъ и безконечнымъ потокомъ, который, начавшись неизвъстно гдъ и когда, търъ дальне идеть, твиъ становится шире и шире. Кажетён чего лучие: туть есть какъ будто и отвътъ на медовольство человъка настоящимъ, на его ненасытимую жажду новаро и лучшаго; есть какъ будто и ободреніе ему: въ емо трудияъ, въ его борьбѣ за общее благо людей, - и утъмение при видъ недостатковъ и страданій челевърства, выступающее само собою при мысли, что ихъ со временемъ не будеть; и вся жизнь человъчества на порвый воглядь продставляется какимъ-то дивнымъ движеність, полнымъ жизни и разумности.

Но не все то волото, что блестить, — поговорка старая; которая однакожъ очень идеть и къ этой блестящей теоріи, недавнему издёлію ума человёческаго. Мы не станемъ адёсь заниматься ея опроверженіемъ, не станемъ раскрывать, на скольке она оправдывается или подрываются въ своихъ основаніяхъ свидётельствомъ исторіи правума, возвышающагося надъ исключительным неправленіемъ той или другой философской инсолы; чимъ на считали нужнымъ распрывать истины и божественности самого Христіанства. Для нашей цёли, которую мы обезначили въ самомъ началь, мы считаемъ достаточнымъ ноказать только, откуда беретъ свое начало теорія безусловнаго прогресса и куда направляется; иначе коворя, какіе имъсть въ себъ задатки для того, чтобы чоловъкъ, усвоившій се, быль истиннымъ прогрессистомъ, жанми мы его изобразили, по указанію Христіанства?

Посмотримъ же, во-первыхъ, гай зародышъ этой теоріи? Въ головь искренняго члена Христовой Церкви, со-краняющей ученіе Христа Спасителя въ томъ самомъ видъ, въ какомъ оно преподано міру, она не могле авиться. Христіянство, какъ мы видъли, дветь началя для вепрерывнаго развитія и усовершенствованія человька во всіхъ отношеніяхъ: духъ его—духъ всовозможнаго прогресса. Поэтому, осли бы христіацинъ, вроникнутый втипъ духомъ и понимающій его, въ своемъ стремленіи къ совершенству, сталъ искать себів опоры вий Христіашства, въ какой-либо теорія, противоположной откревенному ученію (какова и есть теорія безусловнаго прогресса); то это было бы въ немъ ничёмъ необъяснимымъ противорійчемъ,—отъ добра добра не ищутъ.

Мысль о безусловномъ прогресст и безкомечномъ развити человъчества на землъ не могла явитьса и у векренняго члена римскокатолической церкви. Съ точки зрънія чисто-римскокатолической невозможне говорить не только о безусловномъ прогресст, который опставляеть уже гибельную крайность, но и о томъ, какой визиветь своимъ предържателямъ Христіанство, какъ оно существуеть въ истинней Христовой Церкви. Пропрессивный

харанторъ Христіанства въ римсной церкви рішительно нарализируется ся отступленіши отъ Церкви вселенской; и главимиъ образомъ ея догжатомъ о главоистве и мапограмимости римскаго первоевященника. Эту мысль считаемъ необходимымъ въсколько прояснить, - потому именно, что зачинтники безусловнаго прогресса, видя собя въ прямомъ противорзнім съ Христіанствомъ, первако сомавются въ свое оправдание на католичество и, указывая тапъ черты чисто-регрессивныя, дёлеють выводъ, что Христіанство, хотя и нивло нвкоторое время вліяніс на развитіе челов'ячества, не теперь уже отжиле свой вънъ и утратило значение начала, дрижущаго впередь. Но измірять Христіанство католичествомъ — жестокая оннова. Въ католичествъ усвоены пъкоторыя протявныя духу Христіанства; удивительно лиже, что оно не имветь прогрессивного характера? А что это дъйствительно такъ, въ этомъ можно убъдиться легко, не пускаясь въ тонкости богогловской полемики и остановившись только на догмать римской церкви о главенствъ и пеногрушимости ся первосвищенника. Такое лицо необходино въ церкви для того, чтобы въ ней постоявно сохранялась истинная въра во Христа Спасителя, - говорять римскіе католики. Непограшимость его въ далана въры и въ управленіи церковью-его пестьемлений первы теръ. Итакъ, вапа непогръщикъ, и погръщить не можета, хотя бы и запотбяв; едва только онъ приняяв наючи Петровы, какъ возможности погръщать (положимъ въ однихъ дълахъ Въры) онъ уже лишился. Онъ сталъ такимъ образомъ ин больше, ни меньше, какъ мерзвымъ орудіомъ власти божественной! Гдв же тутв нрави ственная свобода, о которой такъ заботится Христіанство?.. Христосъ Спаситель предсказала, что Ег.

Церкви и врата адены не одсиметь, что истищиме Его последователи будуть продолжаться на вемле до спончанія въка, что истинная Въра продолжится до посвъдняго дия міря; но предсказаль, имбя въ виду собствение усердіе людей къ сохраненію Віры и свою головность помогать имъ божественною силою, а не-то, что Онь до скончанія віка будеть нивть на землів органь, который волею-неволею будеть провозвъстинкомъ встинной Върш въ Спасителя міра. Это прямо противоръчило бы духу всего Еге ученія и жизни. Но пойдемъ дальє: если римскій первосвященникъ-мертвое орудіе власти божественной, сявдовательно -- власть, действующая необходимо: то уже не можеть быть и рачи о развости нь ней элементовъ-духовнаго и свътскаго; это просто власть, двиствующая для извъстныхъ целей. Станьте только на точку арвнія римсковатовическую, и вамь уже не возможно будетъ разсуждать о римскомъ первосвященникъ, какъ о правитель духовномъ и какъ о государъ; въ вашомъ вредставлени то и другое сольется, и вомену взеру неизбъжно явится просто вледыка земной, представляющій собою лицо Царя неба и земли (1). :Этоть / сивпротизмъ власти дуковной и свётской остествонно должень инеть своимъ ревультатомъ смещеніе целей небесныхъ в эсмныхъ и уравненіе ихъ значенія. И на самомъ дель, въ кателичества совершение въ порядий вещей - провоз-PROPERTY TAKEN WE TOOMEN OF THE TAKEN OF THE

<sup>(4)</sup> По вашему мийнію, пока въ католических догнатичах ве переставуть защищать догната о менограшиности ряпскаго первосвященням, немья викаць рафикырати на паленіе католическай из темъ случай, если бы de facto ряпскій первосвященних быль лищевь срыской власти. Эта значило бы только подразать ватям дерева и оставить петропутыму корень.

либо владънія у римскаго престола, какъ и за упорное искаженіе истинь Віры. Вийсті съ различісив цівлей для непогращимой власти должно исчезнуть и различевы средствахъ; каждое средство хорошо, лишь бы достигало своей цъли; цъль оправдываеть средства: явился человых, который подрываеть въ другихь уважение къ апостольскому престолу, -- если можно, на костеръ его; другой ивішаеть распространять Віру, не довіряеть благимъ намітреніямъ пропаганды, — если можно, долой его сълица земли; быть іезунтомъ до ногтей, усерднымъ инквизиторожь со всеми орудіями пытокъ, которыми терзали первенствующихъ христіанъ, значитъ быть только исвреннимъ, добросовъстнымъ сыномъ святаго отца. Какъ все это далеко отъ того, что мы выше говорили о Христіанствъ! При догмать о главенствъ, который въ существв своемь заключаеть, быть можеть, незамътный для римскокатоликовъ, но на самомъ дълъ существующій унизительный взглядь на римского первосвященника, какъ на мертвое орудіе власти божественной, отевидно, не можеть быть выше взглядь и на всехъ подчименных в папской власти. Относительно своей видимой главы они также мертвыя орудія; ихъ діло отнюдь не мыслить, не разсуждать, а только выслушивать и во всей точности выполнять то, что приказываеть св. отецъ, самъ ли или чрезъ представителей своей власти; чъмъ меньше въ нихъ самостоятельности и самодаятельности, чамъ меньше развитія, и больше върности обычаю, ругинъ, -- тъмъ лучше. Отсюда искусство римскокатолическихъ пастырей входить въ души пасомыхъ, безъ ихъ въдома и согласія, — безцеремонное витшательство во всё ихъ дёла, начиная съ дель совести до хозяйственныхъ распоряженій. Отсюда въ жизни — развитіе кануистики, которою

ополнявается каждый щагь сына римскокатолической церкви. Отсюда въ наукъ- развитіе схоластики: умъ, которому отказано въ правв раздуждать и для котораго все разръшено или разръщается съ апостольскаго престола, естественно обращается къ игра въ догическія формы, дробленія и подраздёленія, оставляя содержаніе, заключающееся въ этихъ формахъ, нетронутымъ и неразъяснециымъ. Отсюда — забота о количествъ добрыхъ дълъ, а не о качествъ, о ихъ формъ, а не о внутреннемъ настроенін христіанина, - правственность вившняя, безъ жизни и духа. При отрицаніи самодъячеловъкъ, - его разумнаго и свободнаго тельности въ участія въ томъ, что онъ ділаеть, о чемъ же можно н говорить, какъ не о внъщнихъ только его поступкахъ (1)? Если они короши, больше инчего и не нужно; чемъ ихъ больше, тъмъ лучще. Отсюда далье — строгое разграниченіе того, къ чему христіанинъ обязанъ, и къ чему не обязань, сортировка дъль добрыхъ и злыхъ, разсужденія объ относительной ихъ важности, чтобы знать, какое злое дело должно заменить какий добрымь; отсюда гибельная для правственнаго развитія мысль, что можно имъть и преизбыточествующія, сверхдолжныя заслуги, что ихъ можно переводить на другаго, подобно векселю.

<sup>(1)</sup> Какъ мало ценять римскіе католики свободныя усилія человька угодить Богу и какъ любять обращать винманіе не на сущность дьла, а на вившиною обстановну, это со всей резкостію выразилось между прочить въ повомъ допильно непорочномъ зачати Богоматерии. Циъ котълось этимъ прибавить новую черту къ славь Честившией Херувимовь и Серафиювъ. Но развъ можетъ прибавить славы человьку то, что случается съ нимъ независимо отъ его моли и вразобъенивго достоинства? Пр. Дъва возвысилась надъ Безилогиыми не своимъ рожденіемъ, а своимъ правственнымъ характеромъ, по которому и оказалась достойною быть Матерію Богочеловъка и быть предочищенною пъ тому отъ Дука. Воя слава дмере царевы омущеро (Пс. 44, 14).

Отсюда наконець - карательный харангерь обращемия съ гръшниками и заблуждающими: какъ скоро является для очищенія совъсти гръшникъ, допустившій какой-вибудь тяжкій грахь, на него налагають эпитимію, соотватственно гръху; ее онъ долженъ понесть именно какъ наказаніе, и отъ этого наказанія до опреділеннаго духовпикомъ времени онъ не можетъ освободиться ни въ какомъ случав, хотя бы гораздо равве срока овъ пріобрълъ настроение души, вполнъ достойное неба, котя бы душа его отъ горячихъ обильныхъ слезъ давно стала быве спъга! Этихъ немногихъ, бъглыхъ указани на черты, характеризующія католичество, достаточно, чтобы видъть, что искрений римскокатоликъ не можетъ придти какъ къ теорін безусловнаго прогресса, такъ и къ раскрытію прогрессивнаго характера Христіанства. А есля бы между членами римской церкви кто-либо и пред! ставиль отношение Христіанства къ прогрессу въ томъ видь, въ какомъ мы его представили; то это значило бы только, что онъ отрвшился уже отъ духа своей церкви н понимаеть Христіанство по разумѣнію Церкви вселенской.

Обращаемся наконецъ къ протестамству, которое каждаго уполномочнаетъ въ дъдъ Въры быть столько же независимы, сколько независимъ римскій первосвящемникъ одинъ за всъхъ. На этой именно почвъ возрасла германская идеалистическая философія съ своею теоріею безусловнаго прогресса; эдъсь же должно искать и ол элементовъ. Въ самомъ дълъ, въ протестанствъ есть всъ начала для того, чтобы она могла образоваться; такъ что мыслящій протестантъ можетъ съ покойною совъстію принимать ес. Во-первыхъ, протестанство своимъ ученіемъ, что каждый можеть толковать св. Писаніе по сво-

ому разунацію, продоставляють полный произволь каждому строить, какую угодно, философскую систему и, нискольно не стъсняясь положительнымъ ученіемъ Христіанства, подводить его подъ мірку своего философскаго возарвија. Сколько би разъ ин мъндансь философскіе взграды у протестанского инслитедя, столько же разъ онъ спокойно можетъ мінять и свое пониманіе св. Писанія, Тамъ не смысаь св. Писанія наи христіанскаго учеція опредаляєть направленіе мысли, а направленіе мысли даетъ извъстний смыслъ и св. Писанію, Сказать, что св. Писаніе чрезъ каждые цятнадцать лёть измёцяеть СВОЙ СМЫСЛЬ (1), ДЛЯ НЯСЪ СТРАННО, ДИКО; МЫ ВИДИМЪ, что это прамо противно духу Христіанства, которое говорить: ты или въруй въ то, что я говорю, или не въруй (2); но для протестанга, которому само исповаданіе, вил содержимое, позволяеть говорить: я принимаю Христіанство на столько, на сколько хочу, и върую въ немъ въ то, во что хочу, это совершенно естественно. Удивительно ди же, что въ его головъ можеть образоваться теорія, противоположная Христіанству? Но этого мало. Своимъ ученіемъ о предопредвленіи, которое однихъ об-

<sup>(4)</sup> Такъ утверждаль профессоръ берлинскато университета, Шлейорианира въ 1820 году, См. у Андія Востодова т. І. стр. 371.

<sup>(</sup>э) Такое требованіе побуждаеть каждаго обратиться не только къ священному Писанію, но и къ священному Преданію и къ авторитету Неркии. Різпать вопросъ, чему миенно училь Імсуєь Христосъ и апостолью оферидно, нельзя собственными умоторациями и соображеніями; туть остается только прислушаться къ свидітельству и общему голосу тіхъ, которымъ преподано было это ученіе и чрезъ которыхъ опо присметвенно сомращалось: Ограничиваться же одиниъ источинкомъ христіанской Віры, желая узнать ее содержаніе, напр. священнымъ Писаніємъ, какъ дізають протестанты—ин съ чімъ не сообразно; говорить: мив достаточно для опредізленія того, чему училь Інсуєть Христось, одного св. Писанія, —чистый процезость.

рекаеть на синсение, а другить на полиболь, новимо акъ Dole, Ground Orphianion's Spanonis anther's Saciety 40мена предъ Богомъ, протестанство медривнеть значение лимости; оно примо водоть му имели, что чедоворь не пиветь самостоятельного бытія, что онгь развивается же стоберию, в по неробходимости, что онъ полько необхожиее проявление быти высшиго, самаго Божества; опе. TARE CHARRES, : HATALHHEROTE MAICALHERO HPORCCIONTA NA интепвив, ноторый и развили ва своихъ системихъ-Шелингъ и Гегель съ овонии последователени. Представляя жизнь рода человіческаго проявленіем в самого Бомиства, павтометическия онлосоом, осторивание должна бълм допускить вопрерывное и вёчное развите рода человёчноств, постоянныя и пеобходиныя перенёны въ вто живин, но нефентитолько из лучному; апортиться удоключая аз ся йотосичи, екинастрко боску йоност о сй не было шужды. Таново проискомдение червии берусловиято прогресся.

Будуни общень спонив происхождением невосредствонпо наименопической терминской оплоссий, и посредствонпо-протестанотву, она стремится подорвать въ самомъ
есисовни програссивное мачале въ жизни каждаго чаловъп и всего человъчества — Христівнопро, живую въру
во Христа Спаситела и Его ученіе. Если въ природъ
человъческой лежитъ законъ, по которому люди съ теченісмъ времени пенябъжно должны становиться и образованнъе и правственнъе (объ одномъ умственномъ прогрессъ стептъ ли и илопотать?); то втотъ законъ есть
роковая необходимость; а въ такомъ случат и гръчи на
можетъ быть о правственной свободъ человъка. Это уже
одно подрываетъ всть основы христівнскія; потому итр
мысль о свободъ человъка существенно входитъ въ Хри-

еттенетът въ учение и ю соотворении человъка, и о его паденін, и озвозовановаенія, и о возданнін наждому по двламъ. Далбе: если человвчество развивается непрерывно, переходя отъ жизмей степени къ висшей; то жакенін человічка не было, недостатки и страданія его суть только следствія ограниченности его развитія и аместь ев развитемъ истеннутъ скии собою. Поэтому опасности ногибнуть не угрожало чоловечеству никакой; въ Искупитель и Спасатель міра міру не было пикакой нужды; божественное промышление о людяхь и божествения по-MOMB BE CHEICEE TOUCTION COME ORSESSES MOTOR BOROS HO пообходиными приста Інсуса Христа и Христівиства на вемів уже теряеть свой сверхъестественный характерь, я представляется тольно естественными фарасоми вы развитін чоловъчества, опредълившимся фсвю предъщачщею жизнію человіческаго рода, -- степенью, посредствувацею между низними и выстими степеняма этого развитія. Наконецъ, если прогрессъ въ жизни человачества будетъ продолжаться на земяв беть нонца, кака выражение жизни самаго Божества; то каждан личность должна проетиться съ надождею на безспертіо, потому что, при такомъ прогрессв, вовможно только жепрерывное вознакповеніе и исчевновеніе личностей въ общемъ движенія жизни рода человъческого, -- не больше. Что же такое послв этого Богь, котораго исповедуеть Христіанство, -Существо высочанием, Творецъ, Спаситель и Судія чепорвчества. Богъ живой и личный, у котораго всв живы и предъ лице котораго всв люди должны явиться, чтобы отдеть отчеть во всвять своихъ мысляхъ, намброніяхъ, словахъ и делахъ? Пе дорожа отдельными человеческими личностями, теорія безусловнаго прогресса не видитъ нужды признавать и Его существомь личнымъ; она дер-

заеть назводить Его до неопредъленной безусловной идеи, до какого-то необредъленнаго разумнаго начала, которое строинтся выразиться и опредвлиться въ безконечномъ разнообразін явленій міра и формъ человіческой жизни, такъ что развитие человъчества есть Его собственное развите и уяснение сознанія въ людяхъ есть раскрытіе Его собственнаго сознанія. Такимъ образомъ эта теорія не оставляетъ нетронутымъ ни одного завътнаго убъжденія христіянина; она заслоняєть отъ него божественный ликъ Искупителя; она закрываетъ непроницаемою мглою жизнь, ожидающую его за гробомъ; она внушаетъ ему отказывать благодати, толкущей въ сердце его; она подъ видомъ доброжелательства имбетъ предательскій умысель расхитить все, для него священное, съ чемъ онъ могъ бы пройти жизнь бодро, стремясь къ истиню-человъческому развитию, не пугаясь могилы, ожидающей его впереди, " и не падая подъ гнетомъ страданій, которыя ему пришлось бы испытать въ жизни.

Что же даеть и можеть дать христіанину, въ замѣнъ его христіанскихъ убѣжденій, теорія безусловнаго прогресса? Ничего, кромѣ одной мертвой, обдающей холодомъ, идеи непрерывнаго развитія и безконечнаго усовершенствованія рода человѣческаго на землѣ. Но поддержить ли эта идея въ человѣкѣ благородныя усилія къ самоусовершенствованію? Будетъ ли онъ при ней бороться съ заблужденіемъ и неправдою? Будетъ ли ратовать до конца жизни за благо и счастіе другихъ людей? Вынесетъ ли онъ тѣ страданія, которыхъ не мало выпадаетъ въ жизни на долю каждаго? Положимъ, что такъ; но что за несчастное положеніе—мучиться, изнурять себя трудами, выбиваться изъ силъ во имя прогресса, и въ тоже время быть увѣреннымъ, что не сегодня, такъ завтра, отъ т. і, отд. П.

этого труженика, отъ этого бойца жизни не останется ничего, кромѣ безобразнаго трупа, да и тотъ не замедлить разсыпаться въ пракъ? Что за страниость — заботиться о будущемъ, находить себъ тамъ отраду и ободреніе въ жизненной битві, и въ тоже время въ этомъ отрадномъ будущемъ видёть и себе и другимъ исчезновеніе? Что наконецъ за несправедливость-страдать тімъ больше, чъмъ больше усилій содъйствовать прогрессу чедовъчества и чъмъ эти усилія благотворите? Извъстное дъло: такъ называемые, передовые люди, двигатели чедовъчества вынуждены бывають становиться въ разладъ съ общественнымъ мивніемъ, въ противорвчіе съ человвческими страстами и предразсудками; этимъ они неизбъжно вызываютъ противъ себя множество враговъ, и тайныхъ я явныхъ; имъ всего скоръе можно расчитывать не на лавровый, а на терновый вънокъ. Скажутъ: находять въ самихъ себъ удовлетворение и награду? Но ужели имъ не хотвлось бы, чтобы чаша незаслуженныхъ страданій прошла мимо ихъ? Ужели и другой кто-нибудь, понимая и цвия ихъ благородныя усилія, не пожелаль бы имъ и самъ того же? Невольно приходять при этомъ на мысль слова одного изъ тъхъ мужей, которые своимъ ученіемъ внесли въ обветшавшій міръ новую жизнь и которымъ это стоило жизни: аще ет животь семь точно уповающе есмы во Христа, писалъ апостолъ Павелъ, издагая ученіе о воскресеній, которое при безусловномъ прогрессв не имветь мвста, окалиньйши всполь человых есмы.... Да ямы и піемъ, утръ бо умремъ (1 Кор. 15, 19. 32). Въ самомъ дёлё, не умиве ли и не логичаве ли-не навязываясь на страданія, отпраздновать жизнь какъ можно веселве, если уже за ея предвломъ конецъ BCemy?...

Что же лучше: держаться ли всею крипостію души Христіанства в развиваться непрерывно по тому направленію, которое оно указываеть, или прининать безусловный прогрессъ и хлопотать о развитіи, безъ виры въ Бога, безъ любви въ Нему и безъ всякой надежды на то, что за гробомъ начнется новая жизнь, полная нескенчаемаго блаженства? И справедливо ли—потому тольво, что христіанинъ не признаеть безусловнаго прогресса, заподозривать его врогрессивныя стремленія и смотрить на него, какъ на человика отсталаго?

П. Шалфовеч.

### неоплатоническая философія

## и отношение ея къ христіанству (1).

### AMBJIË U HOPOHPIË.

По смерти Плотина школа его раздалилась на двъ вътви-восточную (въ Сиріи) и западную (въ Римъ).

Представителемъ первой былъ Гептиліанъ Амелій, котораго философскій характеръ состоить въ чувственномъ воспріятіи отвлеченныхъ понятій и довольно грубомъ пониманіи нѣкоторыхъ философскихъ опредѣленій Плотиновой системы. Между тѣмъ какъ Плотинъ, описывая умъ, различаеть въ немъ три стороны или отношенія: бытів, мышленія и мыслимаго, Амелій олицетворяеть эти отношенія и говорить о трехъ умахъ, какъ трехъ сущностяхъ и творцахъ. Первый умъ творить міръ своею волею, второй—своимъ повелѣніемъ, третій—дѣятельнымъ исполненіемъ воли перваго и повелѣній втораго. И наобороть, изъ многихъ душъ, которыя, по ученію Плотина, выдѣляетъ изъ себя міровая душа, онъ дѣлаетъ одну душу, которая является только въ разныхъ отношеніяхъ въ отдѣльныхъ душахъ, и находитъ указаніе на нее въ

<sup>(4)</sup> XPHOT. Tr. 1860 r. N.M. IX m XII.

учения Ісанна о Слевѣ (1). Въ практической сторонѣ своего учения тоть нахадится подъ вліянісмъ Нуменія и такой же, какъ онъ, другъ теургін, мистики и всякихъ суевѣрій. Наконецъ, совершенно въ его характерѣ то, что говорятъ о немъ Олимпіодоръ и Порочрій, будто онъ совершенно презиралъ чувственныя удовольствія, но былъ горячить защитнийомъ и почитателемъ религіоз-ныхъ обрядовъ и неремоній (2).

Вольшую славу прінорвать представитель западной вітви Норморій (232—304 но Р. Х.), по однимъ—тврянинъ, по другиять ватаность. На 30 году жизни онъ прибыль въ Рямъ къ Плотину и сділался оракуломъ его школы. Восторженный мистицизмейть учителя, онъ почувствоваль отвращеніе къ жизни (3); но Плотинъ своими совітами удержаль его отъ самоубійства. По смерти Плотина онъ женился на вдові своего друга, чтобы помочь ей въ вослитамін дітей.

Пороврій не имълъ дарованій своего учителя и не былъ мыслителень оригинальнымъ, самостоятельнымъ. Особенность его таланта заключалась въ томъ, чтобы разработывать дамное уже ученіе, чему благопріятствовала его обшарная ученость, легкость представленія в ясность мысли, по которой сейчасъ можно узнать въненъ ученика аристотелевой логики.

Философія его сравнительно съ Плотиновой имаютъ белве практическій характеръ. Онъ возстаетъ противъ суеварія, старается произвесть реформу въ религіи по-

<sup>(1)</sup> Euseb. Praep. Ev. lib. XI, c. 19. Cyrill. Alex, contra Julian. 1, 8, p. 233.

<sup>(2)</sup> Olimpiod. Comment. in Phileb. 309. Porphyr. Vita Plotini, 19.

<sup>(8)</sup> De abstinenia ab esu anim. 1, 9.

средствомъ оплосоой и такимъ образомъ составляетъ переходъ отъ чисто онлосоомческихъ стремленій соссто учителя къ одностороннему теологическому направленію своего ученика.

Цель и задача онлосовін, но ученію Поропрія, заключаєтся въ правственной жизни человіна, въ отвращенів его отъ пороковъ, въ оживленіи и очищеніи его діятельности. Всё наши познанія суть тольне средства къ очищенію, а не существенныя составныя части доброй жизни (1). Какое достоинстве инбетъ річь оплосова, спрашиваєть Поропрій, когда она не умість уврачевать болізней души? (2). Повтому и побужденіе къ оплосовствованію заключаєтся въ заботливости человіка о здравін души.

Божество, по ученію Поропрія, также какъ но ученію Плотина, одно въ трехъ началахъ — души міра, уме и чистаго единства — въчный источникъ бытія и высли; потому что никакая идея не можетъ существовать вит иден о Богъ и никакое бытіе не можетъ существовать вить Его бытія.

Но Пореврій вначе относится из пародними вірованіями, нежели Плотини. Послідній ви своеми вдеальноми созерцаній довольствуется енлосоенческими ресположеніеми, не прибігая из чувственной опорії вийшнаго богопочитанія. Пореврій, напротиви, этими не удевлетворяєтся. Они чувствуети свлу демоническаго начала ви мірій и для борьбы си нею, для процесса очищенія, которыми ограничивается земная добродітель, они требуети помощи религін в вступаети ви союзи си нею.

<sup>(4)</sup> Ad Marcellam c. 31.

<sup>(2)</sup> Το τε σωμα και άνθρωπος έιναι εμισησε.

Въ стремления своемъ къ Первосущему душа возвышается постененно. Всякая сабдующая ступень возводить ее выше. Поэтому нужно почитать всв классы существъ, занимающихъ мъсто между первымъ бытіемъ и человъческою душею. Что это за существа, мы знаемъ уже изъ Плотина, именно: кроив перваго существа, ума и віровой души, есть еще видимые боги и демоны. По ученію Пореврія, мы должны различать разные классы демоновъ. Одна часть ихъ имветъ доорую и благодвтельную природу, другая-злую и вредящую. Та господствують надъ матеріею (שְׁעַמֵּוֹ), съ которою они связаны, а эти водчиняются ой (ύλικαι δυνάμεις); оттого у тахъ прекрасныя, а у этихъ безобразныя тъла (1). Добрые демоны вижють въ завъдываніи большія и малыя части міра: однимъ ввърено наблюдение надъ извъстными животными, другимъ-надъ плодами, третьимъ-надъ состояніемъ воздуха; иные завъдывають человъческою жизнію, музыкою, гимнастикою, врачебнымъ искусствомъ, другіе суть въстники, переносящіе отъ боговъ къ людямъ откровенія, а отъ людей къ богамъ молитвы; одни охраняють отдельныхъ лицъ, другіе-города, области и царства (2). Порфирій, принявшій многое въ свою демонологію изъ Нуменія, въ тоже время заняль нікоторыя черты изъ ічдейства и языческой народной вёры. На это указываютъ какъ вообще согласіе ся съ іудейскою религіею, такъ въ особенности усвоенныя Порфиріемъ іудейскія названія высшихъ духовъ: ἄγγελοι, ἀρχάγγελοι, и внаменательное Филоново выраженіе: δυνάμεις δορυφορούσαι (\*). При

<sup>(4)</sup> De abstin. I, 38. Procli in Tim. 53, 54.

<sup>(\*)</sup> De abstin. I, 38, Procli. in Tim 47. Buseb, Pracp. Evang. V. 6.

<sup>(</sup>a) Procl. in Tim. 9.

описаніи здыхъ духовъ онъ вдается еще въ большів подробности. Это—влыя и коварныя существа, которыя наводять на людей всё роды бёдствій, внушають имъ ложныя понятія и дурныя желанія, производять засухи, землетрясенія, безплодіе и пугають людей призравами и видёніями. Къ самымъ пагубнымъ дёйствіямъ ихъ принадлежить извращеніе религіи и богослуженія. Они внушають людямъ ложную мысль, что зло точно также происходить отъ боговъ, какъ добро, и что, потому, надо умилостивлять ихъ кровавыми жертвами. Коротко, Поренрій хотёль очистить политензмъ отъ примёсей, суевірія и невёжества и возстановить его въ духѣ Аполлонія Тіанскаго и неопиевгорейцевъ.

Порфирій допускаль также гаданія и пророчества, какъ показываеть его собраніе оракуловь (1). Возможность ихъ онъ основываль частію на предположеніи, будто добрые демоны ділають людямь предостереженія и дають совіты въ разныхъ формахъ (2), частію на мнітнія о предвіщательной силі душь нікоторыхъ животныхъ, изъявляющихъ будущее различными движеніями своего тіла. При этомъ, однакожъ, онъ старался изъяснить всі эти явленія боліте или меніте естественнымъ образомъ.

Судя по всёмъ этимъ чертамъ, онъ дёйствовалъ, какъ возстановитель политеизма. Относительно богослуженія Порфирій допускаеть положеніе древнихъ народовъ, что всякое божество должно быть почитаемо по обычаю своей страны (3), хотя желалъ собственно не измёнить

<sup>(4)</sup> De ahst. II, 41. 53.

<sup>(2)</sup> Euseb. Praep. Evang. IV, 7.

<sup>(\*)</sup> Ad Marc. 18.

народную въру, но образовать изъ нея очищенную, раціональную, очлосооскую религію.

Религіозный перевороть, произведенный христіанскимъ ученіємь, разрушаль самыя основанія Порепрієва нолитензма. Поэтому и Порепрій враждебно выразиль свое отношеніе къ христіанскому ученію, и написаль противь послідователей его—христіань пятнадцать книгь.

Чтобы придать своему опровержению болже силы, Поропрій началь это діло тщательными изученіеми св. Писанія; и по негодованію, возбужденному имъ въ Церкви, можно догадываться если не о важности, то по крайней иврв о дервости нападеній, какія въ немъ содержались (1). Изъ немногихъ отрывковъ его сочиненія и указаній на него въ твореніяхъ церковныхъ писателей мы знаемъ, что въ первой книгъ онъ свелъ противоръчія, какія находиль въ свящ. капгахь; въ четвертой протевопоставиль повёствованіе Санхоніатона повёствовавію Мочсея; въ двънаднатой опровергалъ подлинность нъкодревнихъ пророчествъ, при чемъ свое доказательство изъ особеннаго характера этихъ пророчествъ, въ такой степени ясныхъ и опредвленныхъ, что им должны признать ихъ составленими уже посла событій. Полемика его им'яла ц'ялію показать неразумів христіанъ, которые почитають Богомъ человъка. Но онъ признаетъ добродътели и высокую мудрость Інсуса Христа. Онъ самъ разсказываетъ объ одномъ пророчествъ Гекаты, въ которомъ Інсусъ Христосъ является человъкоиз добродательнымъ и безсмертнымъ (впрочемъ онъ упоминаеть объ этомъ съ большою предосторожностію к

<sup>(1)</sup> Ecce. II. Merop. xm. Vi, rd. 19.

наком стидится, что орокуль поназаль такое уваженіе дъ Інсусу Христу). Другое подобное же пророчество онь привисываеть Аполлону. Эти пророчества, эти изысканія Поронрія, эти прододжительныя занятія свящ, книгами ноказывають, что явычники, еще презирая Христівистю, уже мачинали бояться его. Неоплатожика видели въ этой религін врага цивилизацін, язычества и своего собственнаго врага. До сихъ поръ ни одна религія не казалесь въ такой мірі стіснитольною для мысли, какъ показалось Христіанство, не теризвинее викакихъ примъсей и не допускавшее инцакихъ уклоненій въ дълв догмата. Поэтому остественно, что оно подверглось немависти и нанаденіямъ такихъ философовь, какъ Порфирій, которые котвле все примирить, не только философій можду собою, но и вст религіи со встин философіями. На другія религіозныя вірованія и ученія онъ нападаль только вз частностяхъ, поряцая то, что было въ нихъ неключетельнаго, и будучи готовымъ принять ихъ догматы, ком скоро можно было -посредствомъ изъясненія привязать ихъ но всеобщей религии. Но на христіанскую религію HARAJAN'S B'S CAMMIN'S OR OCHOBAHIAN'S, MOTOMY TO ONA CYщественно расходилась съ его философскою религіею (1).

### МЛАДШАЯ НЕОПЛАТОНИЧЕСКАЯ ШКОЛА.

#### ARBIETS.

Младшую неоплатоническую школу въ противоположность съ первою, которой средоточіемъ быль Рямъ, можно

<sup>(1)</sup> J. Simon. Histoire de l'Ecole d'Alexandrie II. 1814-183.

назвать состочного, если только не связывать съ етимъ именемъ преобладающаго вліямія восточныхъ елементовъ. Ямвлихъ самъ былъ сиріецъ и училъ въ Сиріи. Оттуда епософія его распространилась до отдаленныхъ предівловъ Азіи, но особенно широко распространилась въ Малой Азіи. Двъ послідующія школы; афинская и александрійская, были какбы вътвями этой великой школы.

Основатель и глава этой школы Ямвлихъ-родился въ Хамидъ сирійской отъ богатыхъ в знатныхъ родителей; но большую часть жизни своей провель въ Александріи, въ качествъ начальника философской інколы. Уваженіе къ нему, какъ наставнику, соединялось съ суевърнымъ почтеніемъ из нему, какъ существу, одаренному чрезвычайными дарованіями. Ямвлихь, подобно прочимь начальшикамъ школы, поддерживаль эту химеру разными вымислеми и баснями. Но на развитие учения неоплатонической школы онъ нивлъ неблагопріятное вліяніе, потому что примъщаль къ нему несродный ему элементь мнеологію и суєвърія. Онъ изучаль въроученія и таинства халдеевъ, египтанъ, оннякіянъ, яндійцевъ, персовъ и, находя повсюду одинаковые основные взгляды древней мудрости на происхождение вещей, хотълъ воспользоваться ими для созданія одной всеобщей религіозной системы. Вийсти съ этимъ онъ вредъ въ философію въ широкомъ размъръ математическое умозръніе и считаль числа и геометрическія фигуры за символы идеальныхъ отношеній. Единица, по понятію его, представляеть тожество, двойство-прогрессь, тройство-возврать н т. д. Вся его система расположена математически по тріадамъ и подчинена числовымъ отношеніямъ.

Что касается до содержанія его ученія; то онъ есть

творецъ той цвлой системы боговъ, которая составляетъ единственное значительное различіе новой школы отъ древней, которая не имала о ней никакого чаянія. Его не удовлетворяло исное и простое построеніе Плотиновой системы. Подъ вліяніемъ файтазін, мышленіе его олицетворяло самыя отвлеченныя логическія понятія. При тогдашней склонности къ таинственному, мистическому, самымъ любимымъ вопросомъ быль вопросъ объ іерархін боговъ, потому, безъ сомнинія, что здісь игра систематики и числовыхъ отношеній могла развиваться свободнве, нежели въ предвлахъ упругой дъйствительности. Этотъ вопросъ былъ любимою темою Ямвлиховыхъ размышленій. Между твиъ какъ предшественники его допускали одно начало бытія въ трехъ проявленіяхъ, онъ насчитываеть цёлый рядь божественных существъ. Одному изъ нихъ соотвътствуеть понятіе безусловнаго бытія; другому - понятіе силы, изь которой развивается противоположность безпредъльнаго и ограниченнаго, или одного и многаго. Поелику эта противоположность имфетъ въ свою очередь божественное происхождение, то онъ и ее ввель въ понятіе о божествъ, какъ третье осжественное начало. Но простая троичность не удовлетворяла его политеистической склонности. Отдъльные члены этой троичности у него превращаются въ новыя тройства, такъ что каждая изъ нихъ въ своемъ собственномъ существъ заключаетъ троичность. Отъ этого умосозерцаемаго или мыслимаго міра (ходио; усутос) онъ отличаль міръ умственный или разумный (νοερός) и отъ умосозерцаемыхъ боговъ — боговъ разумныхъ. Этотъ второй рядъ боговъ раздъленъ у него также на тріады или на тройства. Это область духа (עפָעָּבָ). Наконецъ третій

классъ боговъ составляють души, которыя также дёлятся по тройствамъ. Такимъ образомъ всё божественныя свойства и опредёленія провращаются у мего въ самостоятельныя божественныя начала.

Описывая съ такою подробностію небесную ісрархію и опредъля природу и свойства каждаго опредъленнаго класса боговъ, Ямвлихъ не имълъ никакого другаго источника для этой генеалогія, кромъ собственнаго вдохновенія или теургіи. «Природа демоновъ, говоритъ онъ, и вообще всъхъ высшихъ существъ открывается съ бельшимъ трудомъ только тъмъ, которые совершили необходимыяо чищенія» (3).

Это же вдохновеніе открыло ему, что послідованіе существъ одного за другимъ въ ціби вселенной соразміврно уменьшаетъ степень ихъ совершенства. Такимъ образомъ зло естественно входить въ порядокъ міра, какъ міра относительнаго совершенства существъ.

Души человъческія, по сотвореніи шхъ Богомъ, вст были равны между собою и размівщены были по разнымъ небеснымъ тіламъ; но, оставивъ лучшую жизнь, онт низпадають на землю и туть уже теряють свое равенство, по неодинаковому употребленію своихъ способностей любви и разумівнія. Звіномъ, которое соединяеть душу съ земнымъ тіломъ, служить тонкое венрное тіло души, одаренное неразумными силами. Послі разрішенія съ земнымъ тіломъ душа переходить въ чинъ высшихъ духовъ или переселяется въ другое человіческое тіло, смотря по степени своего совершенства.

Средствами къ достижению совершенства служатъ всъ

<sup>(1)</sup> Procl. Comm. Alcih. Bes. p. 84, 88.

тъ векетическія предписанія и правила, которыя развились въ неонивагорейской и іудейско-александрійской школахъ и породили религіозно-вилосовскія секты терапевтовъ, ессеевъ и прочихъ презрителей жизни.

Подитенстическое направление мышленія составляєть отдичительный характеръ Явлиховой школы въ сравненіи съ прежиею неоплатоническою школою и даеть его ученію историческое значеніе, которое въ томъ и состоить, что онъ поставиль неоплатонизмъ въ служебное отношеніе къ религіи и изъ оплосооскаго ученія сділаль религіозно-оплосооскою доктриною.

О направленін, въ которомъ здёсь разработываема была религія, самое ясное понятіе даеть намъ извъстное сочинение О таниствахь ениптяхь—кому бы оно ми принадлежало. Ямвлиху или другому последователю этой школы. Сочинитель поставиль себв целію опровергнуть возраженія Поренрія противъ народной віры и теургическаго искусства (1). Въ этихъ видахъ онъ представляетъ пространное умозрительное богословіе, которое и начинается высшими метафизическими вопросами, но скоро потомъ спускается къ самымъ грубымъ суевъріямъ. его разсуждению, въра въ боговъ виздрена въ самую нашу природу; мы нераздёльно связаны съ божествомъ, погружены въ него, и только въ сознаніи его чувствуемъ собственное бытіе. Это же разумается и о всахъ прочихъ идассихъ высшихъ существъ. Поэтому богословіе превращается въ постудять редигіознаго сознанія и вийств съ этимъ получаетъ такую форму, въ которой легко можеть найти місто всякая несообразность. Тімь не

<sup>(1)</sup> Πορουπαπεικού κατακόυ σουμασία: 'Αβάμμωνος διδασιάλο πρός τήν Βορφυρίο πρός 'Ανεβά δπιστολήν Επδιριές και των δι δυτή απορηματών λύσις.

менбе сочинитель старается привесть свои мибиія въ систему и связать редигюзныя положенія, которыя онь защищаеть, сь философскими основаніями своей шковы. Самое важное дёло состоить здёсь въ раздёленіи высшихь существъ по разрядамъ и опредълени ихъ свойствъ н особенностей. Прежде истиннаго бытія и прежде всехъ другихъ ,началъ, существуетъ единый Богъ, который неподвижно пребываеть въ своемъ единствв. Отъ него проязошель, чрезъ отражение, второй Вогь, который есть начало бытія, основаніе умосозерцяемаго порядка (чепти источникъ всякаго блага, потому что идея перваго Бога выше представленія о началів и благів. За этияъ двоякимъ основаніемъ следуеть бытіе или уносозерцаемая сущность, въ которой боги имъютъ свое пребываніе. Отъ него ясно отличается умъ, когда сочинитель говорить, что боги выше мышленія. О разумныхъ ээгрэі) богахъ Ямвлиха здісь не упоминается; но, приитительно къ этому раздълению, сочинитель отличаетъ видениять боговь оть невидимыхъ и насчитываеть ихъ нісколько классовъ. Въ дальнійшемъ разстоянія отъ боговъ находятся души, между богами и душами-духи (демовы) и герои. Духи имъютъ подъ своимъ наблюденіемъ цыя отдельныя части міра, герон—только ограниченную область человіческих душь. Между богами и духами находятся ангелы и архангелы; между героями и лушами два класса архонтовъ. Съ другой стороны, сочинитель, опровергая бытіе злыхъ боговъ и считая вло естественно необходимымъ, помѣщаетъ подав добрыхъ и разумныхъ здыхъ и неразумныхъ духовъ, которые пользуются дюдскими страстими для распространенія между людьми суевърія и ложныхъ предвъщаній. Невидимые

боги безтвлесны (хотя могуть принимать на себя тоть нан другой образъ) и не имъють никакого отношенія къ твлемъ, между твмъ какъ видимые, какъ отображения невидимыхъ, одущевляють то эфирима тила звиздъ, то воздухъ или воду, не смешиваясь однако съ ихъ телесной природой. Добрые духи (демоны) также безтёлесны; равно и высшая часть души можеть возвышаться надъ всвых страстнымъ, подражать образу жизии анголовъ и восходить въ ихъ чинъ. За тъмъ сочинитель описываетъ съ большою подробностію признаки, по которымъ различаются между собою явленія боговъ, ангеловъ и деноновъ, -- форму, въ которой каждый изъ нихъ является, и дъйствія, которыя производить ихъ авленіе. Иногда низшія существа принемають на себя видь высшихь и производять явленія, соотвётственныя ихъ свойствамь: но истинный теургъ никогда не опсибется въ распознанія нхъ. Всякій народъ и храмъ имбють своего бога или ангела; всякій человікь имбеть своего духа-охранителя.

За догматическимъ изложеніемъ слёдуетъ обрядовая часть сочиненія. Кто убъждень въбытій этого рода существь, для того становится естественнымъ вопросъ о средствахъ, воторыми мы можемъ привлекать расположеніе добрыхъ в отвращать вредное дъйствіе злыхъ существъ. Поренрій искалъ ихъ главнымъ образомъ въ онлософін; но сочинитель трактата о таниствахъ не удовлетворяется этого духовною связію. Не мышленіе, говорить онъ, соединяеть теурговъ съ божествомъ, но таниственныя дъла, которыя выше всякаго мышленія, и могущество знаковъ или символовъ, которые извёстны только богамъ. Знаки эти со-хранаютъ свою полную силу даже тогда, когда мы не нонимаемъ ихъ. Мы не должны измёрять бежественнаго

нашею ограниченною человическою мирою, не должны по нашимъ отношеніямъ судить о томъ, что выше яхъ. Хотя сочинитель указываеть при этомъ на философскія основанія разныхъ обычаевъ и дёйствій, которыя вводил въ раздумье его образованнаго противника (Порфирія); но ясно, что эти философскія основанія у него только добавочная, второстепенная опора для убъжденій, которыя имъютъ силу прежде всякихъ основаній. «Божество вездаприсуще», говорить онь, и изъ этого заключасть, что оно можеть совершать свои откровенія, гдъ хочеть. Высшія существа, прододжаеть онь, не имвють накакахъ нуждъ и желаній, --- они не подвержены накакому увлеченію и никакой переміні; но это не мішаеть ему защищать всв представленія и обычан, предполагающіе, даже въ саныхъ грубыхъ формахъ, страдательность и измъняемость божества. Человъкъ дъйствуеть въ теургів не на божество, говорить онь, но на самаго себя, чтобы сдёлать себя способнымъ къ воспринятію высшаго вліянія. О теургическомъ обращеніи съ божествомъ нельзя составить никакого понятія по ограниченной аналогів нашего обращенія съ другими людьми. Что д**ёла**еть теургъ, то дълаеть онъ, какъ проникнутый божественнымъ существомъ-это дълаетъ чрезъ него Богъ. Обряды, которыми божество предполагается то гиввнымъ, то умилостивленнымъ, вообще страстнымъ, частію вижють сокровенный смысль и сокровенное основаніе, частію суть символы и выраженія чести, усволемой божеству, частію же нивють цвлію очищеніе и освященіе человіка. Такому изворотливому писателю и услужливому защитнику язычества не трудно было принять политеистическую религію своего времени во всёхъ ея отношеніяхъ подъ свое

T. I. OTA. II.

поличения и чени и поличения и подражения и гическихъ, средствъ, сочинитель, доказываетъ, воебщенов то до невания по подражний в п Стргиять причения выправания в выправния в причения в п <u>Бромалітого, оснінастся прад нуждін нашей чувствовнюй прак</u> роды, отоворя откления сельностью выправностью сельностью сельност своей, чувствонной, склонности, можеть, вжодить, въдобшая нір, ср. невидинни фогами зисто ховичних обранень **ЧАПРОТИВЪ, "КТО "НО, СВОРОДОНЪ "ОТЪ ТЪМСИНЪЪ "ЧЕЖАЪ. Ж Ф**ДРИНДОДЗЯ, ПОТЬ ПАРАЖАНИ ОО ВВИТАТЬЯЯ В ТО МОТАМЬ СЪ <del>1001</del> <mark>модын</mark>о, үүлүственнөгө ,и,,чрөлү пвилимылу, болову, мост<del>олог</del>у къдиявидина, "Ито, матеріальныя вения деругь уняван <del>現实工物,前300、CAY不同用证的。 然内部用</del>户,从内容等得不为,用用"100年有品牌,并实施100万美的。 изтеріяльными. "Такъ, какъ, во, всемъ, тілясномъ, дъйству-, ить белгалестыя сням, то транесто всть также, соотвать ственный органь для принятія божественнясе .... Дасынку. техргиянськой желегіне, дорускийту жагеріке болорая свед**на поляма, варрона "я двеякому болу, въ особанноста. То** оно, показнявоть намънсиваство запоститиять (рош<del>пака</del> съ му...нр. можртъ.. ворчить...някакая, налокачоская мулюсть. избранные же знають объ этомъ по божественному ох. кравенію. Боги просващають грурговь исткрывая дил. извастини интвойнии бормули и и унрежили, жерхви и 

izino esoero spewens so celvi es cinculenista nota esoe

приводивальности по продолжали пределения при продолжали пределения при пределения пред

Система Ямвлиха господствовала почти безгранично до конца неоплатонической школы, впродолжение трехъвъювъ. Величайшие почитатели его Проклъ, Симплиций, Дамасцій осыпають его выраженіями своего особеннаго уваженія, какъ своего учителя. Онъ ръшительно глава и законодатель младшей генераціи неоплатониковъ, какъ Плотинъ—глава старой. Ни въ содержаніи, ни въ обработкъ онлософіи со времени Ямвлиха не сдълано никакой существенной перемъны.

Преемникъ Ямвлиха по школъ, Conameps, соединялъ съ ученостию ръдкий даръ слова, которымъ искусно пользоовался для своихъ личныхъ видовъ. Преемникъ его Эдесий сновалъ школу въ Каппадокии, на своей родинъ; но потомъ передалъ ее Есстафию, а самъ переселился въ Пергамъ, одинъ изъ главныхъ литературныхъ центровъ того времени, гдъ его слушали Хрисанеъ, Максимъ, Прискъ и Юліанъ. По словамъ Евнапія, Эдесій только въ одномъ уступалъ Ямвику, —что тотъ былъ постоянно вдохновенъ и находился въ общеніи съ богами; но чтобы не обидъть и Эдесія, онъ прибавилъ, что Эдесій, по всей въроятности, тоже былъ

(1) Kanap Aitse Sophist et philosophorum.

вдохновенъ, но принужденъ былъ скривать этотъ даръ по обстоятельствамъ времени. Изъ учениковъ его занъчательнъе всъхъ Максимъ, совътивиъ и руководитель, а впоследствіи наперсникъ Юліана (1).

II. Successioners.

<sup>(1)</sup> Europ. Vitae Sophist. et philosophorum.

# Π.

# взглядъ на учение современной гвологии

# · HPORCIOMARNIE MIPA E BYAYMER ETO CYABBS,

при срътъ божественнаго откровенія.

Вк паученія страння и различно не прилагайться (Евр. 13, 9.).

Блюдите, да никтоже васт будетт прельщая философією и тщеткою лестію по предакію челостческому, по отивіямт міра, а непо Христю (Колос. 2, 8.)

Между всіми отраслями естествовідімія едва ли есть еще наука, задача которей была бы такъ высова и вмісті такъ трудна, какъ задача геологіи. Другія естественныя науки, астрономія, естественная исторія, ензика, занія, резсматривають видимый міръ, съ той или другой стороны, только въ настелшемъ его состоямія, занимаются предметами, нодлежащими оныту или наблюденію, печти не насаясь его прошедшаго и не простирая своихъ вворовъ впередь—въ отдаленное будущее. Область геологія гораздо обмирнію; она не ограничивается преділами настоямаго, не довольствуется тімъ, что межно видъть и осязать, а съ одной отороны восходить въ своихъ изслъдованіяхъ къ самому началу вещей, съ другой углубляетъ любопытный взоръ и въ тайну ихъ будущности, стараясь въ разнообразныхъ пластахъ земнаго шара найдти объ немъ и лътопись, и пророчество.

Вопросъ о происхождении міра, о его прошедшей и будущей судьбъ не,есть вопресъ одной науки; столько же, если еще не болъе, онъ принадлежить и Въръ. Главиъйшій предметь Віры есть Богь и Его законь. Но Богь есть Творецъ и Промыслитель видимаго міра, который вызванъ Инъ изъ небытія къ бытію и сохраняется Его промысломъ; съ судьбою видимаго міра перазрывно связана и судьба человіца, которая находится въ рукахъ Божінхъ и подчиненя Его правственному закону. Такимъ образомъ вопросъ о началъ и концъ міра находится въ тъсной, неразрывной связи съ ученіемъ о Богъ и Его законъ. Потому сверхъестественное откровеніе, научая насъ въръ въ Бога, излагая намъ Его законъ, не оставило и вопрося о судьбъ видимаго міря безъ отвъта; и онъ рашенъ выв на столько, на сколько намъ нужно знать объ этихъ предметахъ.

Такимъ образонъ какъ вообще иъ богонезнанио ведутъ два пути: вуть откровенный и путь остественный, такъ въ частиести и къ ръшению вопреса о началъ и концъ міра есть также два вути: путь Въры и путь науки.

Несомивано, что оба эти пути должны вести къ истинъ, потому что они пролежены Тъмъ, Кто самъ и путь и истина. Онъ далъ намъ сверхъестественное откровеніе, канъ руководство къ истинъ; Онъ же, канъ Творецъ природы и человъка, устроилъ и тетъ путь къ истинъ, на которемъ путикъ, оставляя назади явленія видимаго міра, встръчаетъ впереди правильные выводы, дълаемые

на основаніи ихъ умомъ. Такимъ образомъ начало и конецъ у этихъ путей одни, но въ срединъ они расходятся и—иногда на дальнее разстояніе, и представляють кромъ того неодинаковыя удобства для путника. Первый примъ, ровенъ и кратокъ, второй чрезвычайно извилистъ, неровенъ и длиненъ; но въ концъ они сойдутся, и гдъ сойдутся они, тамъ и истина.

Ученыя изъисканія о земномъ шарв начались всего только еще нісколько десятковь літь тому назадь; потому нисколько неудивительно, что такой трудный и многосложный вопросъ, какъ вопросъ о происхождении земнаго шара и о его будущности, не могъ быть решенъ вполив удовлетворительнымъ образомъ въ такое короткое время. Но ръшение его все же, хотя и медленно, подвигается впередъ по пути, который видимо сближается сь путемъ Откровенія, хотя можеть быть и не близко еще то время, когда они совершенно сойдутся другь съ другомъ. Сначала дъйствительно казалось, что знакомство съ геологіей, вибсто того, чтобы сообщить вань новыя убъжденія, должно вести лишь къ потеръ старыхъ, подрывая въ однихъ въру въ Откровеніе, а въ другихъ довтріе къ наукт. Цтлыми десятками являлись митнія протившыя Откровенію и несогласныя между собою; но эти мевнія, естественно, забывались, почти тавъ же скоро, какъ скоро возникали. Съ другой стороны извъстно нъсколько не безуспъшныхъ понытокъ примирить науку съ Откровеніемъ; кромѣ того между геологическими предположеніями многое такое, что противорівчило св. Писанію, съ теченіемъ времени само собою оказывалось ложнымъ, такъ что можно надъяться, что со временемъ наука ий въ чемъ не будетъ противоръчить Откровенію.

Обращая вниманіе на современное состояніе геологіи,

нельзя не замътить двухъ отрадныхъ явленій, которыя несомивно свидетельствують, что и эта наука не чужда прогресса, попинаемаго въ истинномъ его значеніи, въ смысль движенія впередъ, -- къ истинь. Съ одной сторони мы видимъ, что она теперь не такъ много противоръчить сама собъ, какъ прежде. Если и остается еще, какъ увидимъ мы, разногласіе между различными учеными, то OHO KACRETCA HEMROPHY'S TROTHWY'S DECEMETOR'S TTO ME насается до общаго взглада на предметь, то въ этомъ отпошеніи разногласіе болье не существуєть. Всьмъ извъстенъ прежий споръ между нептунистами и плутоинстами, изъ которыхъ одни какъ первоначальное образованіе земнаго шара, такъ и происхожденіе всёхъ, замичемых въ цемъ, цереминь объяснями дийствіемъ воды, а другіе — дъйствіемъ огня. Но теперь споръ этотъ можно считать оконченнымъ; каждой изъ спорящихъ сторонъ отдана должная справодливость, но ни одинъ изъ эткуъ двухъ взглядовъ не считается соворшенио полнымъ н удовлетворительнымъ. Вийсто ихъ теперь господствуетъ -инотуплотинутон дазвать нептунико-плутоническимъ, который соединяетъ оба прежніе въ одинъ, допуская къ участію въ образованіи земля и огонь и воду, -- разумъется, не совмъстно и не современно, а въ раздичное время и въ различныхъ мѣстахъ. Такой взглядъ, если смотръть на него съ чистонаучной точки зрвнія, разумвется, гораздо удовлетворительнье для нашего ума, чёмъ взгляды нептуническій и плутоническій, взятые отдільно одинь оть другаго. Каждый изъ этихъ двухъ посаёднихъ взглядовъ имёють, конечно, твердыя основанія въ опыть; но тоть и другой составляють взгляды односторонніе, объясняющіе геологическія явленія одного рода легко и естественно; а другія съ большею или меньшею натяжкою. Что же касается до ученія современной геологів,—оно, соединяя и тоть и другой взглядъ вийсть, гораздо лучше межеть обиять всъ явленія.

Съ другой стороны немного теперь можно указать и такихъ пунктовъ, по которымъ бы наука прямо противорічни прямому смыслу св. Писанія. Съ наміронісмъ останавлеваемъ вниманіе читателей на словахъ: прямо н прямому, для того, чтобы никто не искаль противорячія тамъ, где его нетъ. Известно, что обыкновенно разумеють подъ прямымъ противоръчіемъ, которое одно и есть настоящее противоржчіе; это-то, когда объ одномъ и томъ же предметв и въ одно и тоже время одниъ говорить: да, а другой-меть. Но какое противорачіе тамъ, гдв одинъ говоритъ, а другой молчитъ? Между твиъ, если вникиемъ серіозно въ тв пункты, по которымъ наука и Откровеніе по видимому противорачать другь другу, окажется, что это противоръче-почти всегда послъдняго, а не перваго рода. Таковы всв положенія геологін, касающіяся такихъ предметовъ, о которыхъ въ св. Писанів не сказано ни слова. Справедливо ли считать ихъ противорвчіемъ? Научая насъ такимъ истинамъ, которыя необходимы для нашего спасенія и которыя безъ сверхъестественнаго откровенія остались бы навсегда неизвёстными для насъ, божественное Откровеніе некогда не предполагало для себя задачею учить вийстй съ тимь насъ и предметамъ естественнаго любомудрія; если же по мъстамъ и касается этихъ предметовъ, то миноходомъ, только по связи ихъ съ истинами Въры, и въ такомъ случав говорить о нихъ весьма кратко, какъ о предметахъ для него стороннихъ, и выражается простымъ человъческимъязыкомъ, изображая предметы такъ, какъ они представ-Т. І. Отд. II.

лиются простому взгляду наблюдателя, а не какт они взвёствы ученому. Если мы будемъ вмёть это постоянно яъ виду, то число противоръчій можду наукою и Откровеніемъ значительно уменьшится. Но оно сократится еще болъе, если мы будемъ обращать внимание на простой буквольный смыслъ св. Писанія. Въ отношеніи особейно въ твиъ мастамъ Откровенія, въ которыхъ говорится о предметакъ вещественныхъ, чувственныхъ, должно нитъ полную силу то правило, что чемь ближе къ простому, буквальному смыслу, тёмъ ближе къ истине. Иначе, кто норучится наиз, что мы идемъ по пути Откровенія, что мы никогда не собъемся съ него, если безъ всякой нужды будемъ уклоняться отъ его простаго смысла? Мы сказали, что путь Откровенія прямъ; пойдемъ же по нему прямо, держась того смысла, который заключается въ словать подленивка, передаваемыхъ въ точнъйшемъ переводъ, обращая полное вниманіе не только на каждое слово, а даже и на разстановку словъ, и не упуская цаз виду даже самыхъ мелочныхъ подробностей и оттънкоръ рачи. Но, разумъется, этотъ смыслъ додженъ инвть еще большую силу въ нашихъ глазахъ, если онъ утверждается кромъ того голосомъ православной Церкви.

Если строго держаться этого правила при сличеніи положеній науки съ истинами Откровенія, въ такомъ случав больщая часть противорвчій между ними исчезнеть сама собою. Если же и останутся некоторые пункты вванило несогласные, то этого разногласія нельзя считать за разногласіе науки съ Откровеніемъ и разногласіе непримиримое, потому что мивнія однихъ ученыхъ, несогласныя съ Откровеніемъ, могутъ быть оспориваемы на началахъ той же науки и опровергаются мивніємъ другихъ еще важивйшихъ авторитетовъ—вообще потому, что геологія не сказала еще о землі своего послідняго слова и не достигля окончательнаго своего рязвитія.

Постараемся въ возможно-краткомъ очеркъ изложить инанія новъйшихъ геологовъ касательно прежней и будущей судьбы нашей планеты и, поставивъ эти мивнія предъ судемъ Откровенія, оцінть ихъ съ полиымъ безърястрастіемъ.

Мийнія эти касаются трехъ важивними вопросовь о вашей планеті: 1-й вопросъ — о происхожденіи земнаго шара; 2-й вопросъ — о древности его существованія; 3-й вопросъ — о послідней судьбі, которая ожидаеть его въбудущемъ.

I.

## О ПРОИСХОЖДЕНІИ ЗЕМНАГО ШАРА.

А) Происхождение земнаю шара по учению зеологосъ.

Первый вопросъ, который возникаеть въ насъ при взгляда на земной шаръ, есть вопросъ о его происхожаскін: откуда и какъ явился земной шаръ? Изъчего и какъ устровиса? Чъмъ онъ быль прежде и какъ достигъ до того состоянія, въ какомъ мы видимъ его теперь? Съ особенною полнотою и обстоятельностію этоть вопросъ раскрывается въ сочинении Бернгарда Котты, профессора Фрейбергской Горной Академіи, которое было перевелено въ 1859 году на русскій языкъ г. Пузыревскимъ в издано подъ заглавіемъ: «Геологическія Картины Бернгарда Котты.» Касательно этого предмета авторъ привоанть не свое, а общее мевніе геологовъ. Такимъ образомъ онъ считаеть себя представителемъ твиъ убъжденій, которыя выработала современная наука, хотя, какъ ны увидимъ, не вездъ выдерживаетъ этотъ характеръ. Какъ же думаеть объ этомъ важномъ предметь совремонная геодогія? Съ начала у нея дъйствуеть огонь. « По митнію геологовъ, говорить авторъ, вемля была изкогда огнежидкою.» Такъ обыкновенно начанаютъ исторію земнаго мара геологи-последователи такъ называемой плутомической творіи. Но физики и астрономы, по словамъ автора, простираютъ свои взоры еще дальше, предполагая, что такому состоянію земнаго шара, какт тіла, расилавленияго по всей своей массъ, предшествовало состояніе газообравное. Эта мысль родилась въ голові Лапласа. Точка опоры для нея была уже не на землі, а на небъ; она составлена, по теоріи въроятностей, на основаніи наблюденій надъ движеніемъ тёлъ (1) жебесныхъ. По этой теоріи всв планеты солнечной системы первоначально находились въ состояніи газовъ и всё вмёстё составляли огромную атмосферу около солнца; вследствіе постененнаго охлажденія газообразнаго твла мало по малу она сгустились и наконоцъ составили тала огножидкія. Такъ образовались, по мивнію Лапласа, всв планеты солнечной системы; въ такомъ видъ, по мивнію геологовъвлуточистовъ, явилась первоначально и наша Земля.

На чемъ основываетъ геологія эту смёдую гипотезу? Въ доказательство указываетъ а) на силюснутую форму земнаго шара (стр. 4); какъ шарообразность, такъ исилюснутость необходимо предполагають, что масса земнаго шара была нёкогда жидкою или по крайней мёрё тёстообразною. Конечно, размягчать твердыя тёла и превращать ихъ въ жидкости можно двумя способами: или посредствомъ огня, или посредствомъ воды. По миёнію нептунистовъ, земля была размочена водою. Но противъ этого говорятъ, что для того, чтобы размягчить посредствомъ воды массу земнаго шара, то количество воды, какое находится въ настоящее

<sup>(1)</sup> Лекц. попул. астрон. Зелен. стр. 410 и след.

время на землъ, далеко недостаточно. Средивю глубину морей, говорить Бедань, по самой сольшей иврв, съ въроятиестію можно положить въ 4,800 метровъ (нёсколько болве 41/2 версть), а отсюда следуеть, что вся насса воды, которая покрываеть такую огромную часть земнаго шара, не превышаеть и двухъ милліоновъ кубическихъ миріаметровъ; это объемъ чрезвичайно малый сравнительно съ объемомъ земян, такъ что становится совершенно непомятнымъ то, какимъ образомъ наша планета могла быть разжижена посредствомъ "воды, — по крайней мірів по-, средствомъ настоящаго количества воды, которое не составляеть даже и миллюнной доли того, что потребовалось бы для разведенія такой массы при самыхъ благопріятных обстоятельствахь, какія только можно себя вообразить. (Geolog. Beud. 1858 г. стр. 8, § 12). На этомъ основание въ настоящемъ случав дается предпочтеніе взгляду плутовическому предъ нептуническимъ. б) На горячіе каючя и вузканическія изверженія. Въ прежнее время вроисхождение огнедышащихъ горъ и вообще подземняго жара пытались-было объяснить двиствіемъ химическаго сродства, и въ доказательство указывали на опытъ, извъстный въ химін подъ именемъ Ленеріева искуственнаго вулкана и состоящій въ томъ, что ситсь желтва и съры, смоченияя водою, сама собою разгорячается и выбрасывается воит изъ сосуда, въ которомъ бываетъ заключена (Хим. Егор. 1857 г. стр. 327). Думали, что и внутри земнаго шара находится огромный запась таль, не соединившихся между собою, даже не окисленные металми земель и щелочей, и что отъ окисленія этихъ металловъ при доступъ къ нимъ воздуха и вообще отъ кимическаго соединенія твав и происходять вулканическія изверженія и другія явленія того же рода. Но если вем-

ной шаръ первоначально быль весь размочень водою, то окисляемые металлы, особенно металлы щелочей; которые быстро окисляются при первомъ прикосмовенім яхъ къ водь, никакъ не моган до сихъ поръ остаться неокислениыми. И искусственный вулкань, производимый соединеніемъ желіва съ сірой, обнаруживаеть свое дійствіе сейчасъ же, какъ только смочеть сийсь ихъ водою. Такимъ образомъ первое и второе положение неитумистовъхимиковъ неизбъжно другъ друга исключаютъ. Кроиъ того, ян одному химику еще не удалось, и въродтио никогда не удастся, посредствомъ однахъ химическихъ процессовъ произвести что нибудь похожее на обседівнъ (вумканическое стекло, входящее въ составъ лавы), или мраморъ, которые между тёмъ могутъ быть произведени искуственно при помощи сильнаго жара (Куторга Ест. Ист. Зем. Кор. стр. 436. Хим. Егор. 1857 г. стр. 282). Отсюда видно, что и въ отношемів къ настоящему пункту теорія плутоническая должна имёть также перекёсь надъ нептуническою. в) На постепенное возвышение температуры по мёрё углубленія внутрь земнаго щара, замёчасное даже въ такихъ мъстахъ, гдъ не открыто ни малучник следовь продолжающихся химических соединеній. Наблюденія падъ уведичевіемь тепла въ нижнихъ слояхъ земли привели, какъ извёстно, геологовъ-плутонистовъ къ тому предположению, что внутрениям часть земного мара до сихъ поръ находится въ расплавленномъ состояніи и только снаружи онъ нокрытъ твердою корою, которая въ толщену ембетъ отъ 20 до 50 мидь (Геод. Карт. Котты стр. 10) и составляеть не болье, какъ листь бумаги на обынновенномъ глобусъ (Beud. Geolog. p. 6, \$ 8). г) На измёненія уровня земли, производимыя землетрясемівии, или совершающіяся спокойно, безъ всякаго

замътнаго волебанія, и иногда безь всякихъ перемінть во витрошномъ или жаружномъ строевіи земли и даже безъ всямо повреждения стоящихъ на ней зданий-на значительных в пространствохъ, — наибненія, заибченния въ Чиле, въ Италін, Остъ-Индів, Скандинавін и въ другихъ мъстихъ. «Большею частію это были только поднятія, какъ говорить авторъ Геологич. Картинъ, однакожъ заихчены в пониженія ея, или, наконецъ, понеременно то и другое. Этотъ феноменъ подпятія, или повиженія значительной чисти земной коры, который трудно согласить съ понятіемъ о совершенно неподвижномъ и твердомъ тыть земли, доказываеть намъ въ то же время возможность подпятія цівлой стравы свёта надъ уровнемъ моря. Поднятіе можеть происходить медленно, или толчками, постепенно и вдругъ, безъ всякаго однакожъ измъненія внутренняго строенія коры и безъ соотвітствующаго ему пониженія другой какой либо части земной поверхности. » (Геол. Карт. Котты. стр. 34 и 35).

Предполагая на основаніи этихъ данныхъ, что наща земля первоначально была расплавлена по всей своей массь, современные геологи думаютъ, что вслъдствіе постененнаго охлажденія она облеклась твердою корою; что эта кора, охладъвая и утоліцаясь болье и болье, покрылась вся водою, но потомъ извъстныя части\_ея, приподнявшись надъ прочими частями, составили изъ себя сущу. Воть какъ описываеть авторъ Геологич, Картинъ постепенное ея преобразованіе. «По мивнію геологовъ, говорить онъ, земля была ижкогда огнежидкою, но при этомъ она могла быть окружена воздухообразною атмосферою, которая однакожъ необходимо должна была имъть иной составъ, нежели нынъщній воздухъ. Такъ какъ міровее пространство имъеть безъ всякаго сомнанія весьма инз-

кую температуру, которая хотя и не определена, но во всякомъ сдучав ниже 50°, то повятно, что огножидкій земной шаръ, температура котораго непременье превижала + 2,000°, долженъ былъ охлаждаться вслъдствіе ностояннаго испусканія дучистаго теплорода въ небесное пространство. При остывание образовалась пора совершенно такъ, какъ при замерзаніи вода покрывается льдомъ. Но такъ какъ приливъ и отливъ, вследствіе действія дуны н. содица, производили постоянное движение въ этой жидкой массь, то кора необходимо должна была подвергаться разрушенію, неоднократно растрескивалась въ куски, которые стремились вновь соединиться, и въродтно прошло много времени, пока образовалась наколедъ прочная кора, веледствіе дальнёйшаго охлажденія, изъ спекшихся кусковъ. Такая кора по крайней мъръ не разрыналась въ отдёльные куски, но только давала мёстами трещины. Такимъ образомъ наконецъ земля дошла де состоянія расплавленнаго ядра, окруженнаго со всехъ сторонъ твердою корою, которая въ свою очередь была окружена тогдашною атмосферою. Но воды еще не было. Она могла образоваться только при охлаждении поверхности до той температуры, которая не превышаеть точки ея кипънія. Въроятно точка кипънія воды, при тогданнемъ давленін воздуха, была гораздо выше вынашней. Всявдствіе дальнъйшего охлажденія, кора земли постоянно утолпалась, подобно льду въ прудъ при продолжительныхъ морозахъ. Лишь только открылась возможность составнымъ частямъ воды (парамъ и газамъ) обратиться въ жидкость, тотчась началось разрушительное действіе последней на поверхность земли. Что она въ однизъ мъстахъ растворяда, или механически увлекада, то осаждала на другихъ. Такимъ образомъ появились первыя

такъ называемыя осадочныя или слоистыя породы, и и втъ пичего удивительнаго, что всё эти породы представляютъ одинаковый жимическій составъ, потому что вода постоянно находила одинъ и тотъ же матеріалъ для разрушенія и осажденія» (стр. 4 и 5).

Теперь, — какимъ образовъ на землѣ, покрытой водою, могла но миѣнію геологовъ явиться суша, это мы уже вядѣли. «Феноменъ поднятія иди пониженія значительной части земной коры, говоря словами затора Геологическихъ Картинъ, доказываеть наиъ везможность поднятія цілой стравы свѣта вадъ уровнемъ моря. Ноднятіе можеть происхедять медленно нля толчками, постепенно и вдругъ.»

Вотъ накъ учитъ современная геологія о происхожденіи земмаго шара. Образовавіе его, по ел митнію, перешло четыре послідовательных степени: а) состояніе огнежидкое, накъ переходъ изъ газообразнаго состоянія въ твердое; б) образованіе твердой коры, вслідствіе певерхностнаго охлажденія его расплавленной массы; в) покрытіе всей его поверхности водою, упавшею вслідствіе дальнійшаго его охлажденія изъ атмосферы; г) поднятіе вулканическими силами материковъ надъ уровнемъ моря.

Обратнися теперь из Откровенію. Ученіе Откровенія о происхожденія земли налагается съ накоторыми подробностями въ двухъ мастахъ священнаго Писанія: одно нахедится въ ветхомъ, другое—въ новомъ Завата; одно принадлежитъ свящ. бытописателю Монсею, другое—первоверховаему апостолу Петру. Первое находится въ первихъ стихихъ кинги Битія, вторее—во второмъ Соборномъ Посланіи св. апостола Петра.

Б. Происхолодение вемнаго шара по учению селщ. быто-

Вт началь сотвори Бог небо и землю—такъ начинаетъ богодухновенный Бытописатель свое сказаніе о сотворенін міра, —земля же бъ не видима и не устроена (по подлиннику: земля была пуста и необитаема), и тыма верху бездны, и Духъ Божій ношашеся верху воды. И рече Бого: да будеть свъть, и бысть свъть, и проч. до стиха 11.

Прежде, нежели приступниъ къ выполнению свеей задачи, — сравнить положенія науки о происхожденіи зомли съ учеліемъ Откровенія и обсудить первыя при світь последняго, --- считвень нужнымь предварительно установить взглядъ на сказаніе свящ. Бытописателя о сотворенім міра. Ваглядъ сей заимствуемъ изъ Записокъ на инигу Бътія. Воть что говорить знаменитый авторъ этихъ записокъ, приступая къ изъясненію Монсеева сказанія о творенія міра. «Монсей описываеть шестидневное твореніе не какъ естествословъ-для одинхъ мудрыхъ, но какъ богословъдля мудрыхъ и простыхъ внупъ. Посему о высокихъ дъйствіяхъ Божества онъ наъясняется по возможности сообразно съ ихъ достоинствомъ, и однако чувственно и человъкообразно. Точка зрънія, съ которой опъ ихъ разсмятряваеть и описываеть, въ мірозданіи есть земля, а на землё мёсто пребыванія первыхъ человёковъ, т. е. рай, насажденный на Востокъ-въ той части земли, на которую прежде войхъ возсіяль новосотворенный утренній свать. Въ сомъ маста долженъ поставить собя эритель творевія, дабы войти въ соверцаніе Вожественнаго Авенисатеиял (стр. 7 и 8). Въ этомъ взглядъ заключаются три мысле:

а) Монсей описываеть твореніе міра, какъ богословь, для людей простыкть, не мудрыхь. Таковыми, конечно, были его современники и вхъ ближайщіе потомки, для которыть прожде всего и гливаниз образонть сить и жазначаль свои богодужновенныя писанія. Это были люди (1), которыхъ внименіе было еще исключетельно приховано къ явленіямъ видимой природы и водилось са законами. Не место было тугь почитимъ сталочениямъ, не место совернаніямъ возвіншеннимъ, не місто словань и выраженіямъ таниствоннымъ. Аспость, престога, общедоступность — вотъ порвыя и важичения качества, которыя болье всего требовались оть сочинения, назначаемаго для такихъ читателей. И бегопросивщенный Вытеписатель, предавая письмени свое драгопримое сказение о сотворенін міра, безъ всякаго семпёнія употребня съ своей стороны всё мёры къ тему, чтобы говершть принёми« тельно къ возрению своихъ современии невъ, въввести пркого въ заблуждение выраженими переносными, жан негочными. Действительно, онъ описываетъ инстидновное твореніе такъ, чтобы быть понятнымь для всекь (Прав. Доги. Бек. том. 2, § 73 — 6); отъ того-то о предметакъ дуковныхъ онъ выражается чувственно и человъкообразно. Что же касается до предметовъ веществонныхъ, чувственныхъ, онъ онисываеть ихъ не какъ ученый естествословъ, проникающій въ сокровенныя вричины явленій, а какъ простой наблюдатель, разсматривающій только визишимо. видимую для глаза сторону творонія и разсматравающій ее съ земли, изъ Эдема. Отсюда само собою жено то, какъ мы должвы обращаться съ сказанісиъ Монсол о творенін міра. Высказацное нами выше правило—держаться со всею строгостію простаго, буквальнаго смисла

<sup>(4)</sup> Св. Василій Великій, говоря о современникахь Монсов и ихъ ближайникъ потонкахъ — первыхъ читателяхъ его боголухновенныхъ кингъ, называетъ ихъ еще начально только руководствувными и младермали. Записи. на ин. Быт. отр. 4. Подстр. примеч.

сващ. Нисанія, должно вийть полную силу закона. Мы должны поминть, что читаємъ не учений трактать о провсиожденіи вещей, а простое безхитростное пов'єствованіе о твореніи.

. 6) Моисой описываеть твороніе міра по для одинхь простикъ людей, не и для жудрыесь и ученыесь. Въ его сиссения междеть для овоего ужи обильную пищу и глубоко-ученый натуралисть, един безь предубъждения обратить виниательный взорь на ть событія, е которыхь онь разсказиваеть. Разсказъ его, правда, престой; въ ненъ ийть глубововисленных взглядовь, остроуминхь теорій, отрогой системы. Но не взгляды, не теорія, не системы нужим натуралисту; онь ищоть фактовъ, а систему построить самъ. Въ сказанія Монсей один факты только н излагаются и притомъ такъ, какъ будто бы инсатель быль ихъ оченидномъ. Эти факты важны для натуральста въ томъ отнешении, что могуть пополнить тв пробыш, которые остаются у него въ ряду данныхъ, заимствованных непосредственно имъ самимъ у природы; тв и другіе, соединяясь вийств, могуть вванино проливать свать друга на друга и мало по малу вести его къ разрешенію великой задачи о происхожденіи вещей. На этомъ основанія можно сказать, что и для богослова, эмиминенцигося рязъясменіемъ Монсеева сказанія о творенім міра, не могуть не иміть ціны подлинные, несомивиные факты, добытые учеными изслёдователями природы. Это сказаніе писано не для простыхъ только, но и для мудрыхъ; не для тъхъ однихъ, которые върують, не разсуждая, но и для тёхъ, которые желають вёрить разумно и отчетанво. Но составить о разсказываемыхъ здёсь событіяхъ понятіе вполнё удовлетворительное, дать себв въ нихъ разумный отчеть, привести ихъ къ единству и согласію можно только при достаточномъ запасъ свідіній о предметахъ, относящихся къ области естествознавія. Что дійствительно истины науки доживы иміть ціму и для богослова при объясненіи отпровеннаго учевія о происхожденіи видимаго міра, въ этомъ мы убідимся послі изъ такихъ приміровъ, которымъ никакъ нельзя отказать въ уваженіи.

в) Монсей описываеть твореніе міра съ точки зранія, находящейся на земяв, въ Эдемв. Предметы, получавние изъ рукъ Творца бытіе, переміны, происходивнія съ ники при постененномъ преобразовании ихъ до той степени совершенства, на которой мы видимъ ихъ теперь, опъ представляеть въ томъ видъ, въ какомъ явились бы они взору наблюдателя, если бы при творенів міра были свидътели-очевидци и если бы они находились тогда въ томъ ивств, гдв потомъ устроено было Творцемъ жилище для первыхъ людей. Обстоятельство-весьма важное, которое надобно ностоянно имъть въ виду при объяснении Монсеева сказанія о міротворенін, потому что безъ этого невозножно составить върнаго понятія о ибкоторыхъ описиваемых въ немъ событіяхъ. Надобно поменть, что Монсей жиль на земль и писаль свое сказаніе также для земныхъ обятателей. Какъ житель земли, разсиятривающій твореніе съ земной эдемской точки зрінія, онь занимается въ своемъ сказанів по преимуществу, даже почти исключительно; землею; въ самонъ дълъ, «сказавъ, по слованъ Ваписокъ на книгу Бытія (стр. 7), о сотвореніи неба и земли, онъ оставляєть первое и занимается последнею», и хотя потомъ (въ ст. 14) говорить и о сотвореніи світиль, но не о сотвореніи сообще, а о сотвореніи для вемли, о началь того отношенія вхъ къ нашей планетъ, по котерому они такъ благотворны для ея обитателей; «главным» образом» и съ особенною подробностію Монсей описываеть происхожденіе земли съ различными ея обитателями, а неба и вещей небесных высается как бы мимоходом», въ той мёрё, как они имёють отношеніе къ землі» (Прав. Доги. Бог. преосв. Мак. т. 2, \$ 37).

После этих предварительных замечаній, мы можень приступить и къ изъясненію Монсеева сказанія о происхожденіи міра. Въ основаніе этого изъясненія можень положить толкованіе православной Церкви, содержащееся въ пространномъ христіанскомъ катихизмст. Толкованіе это следуеть прямому смыслу Монсеева сказанія почти съ буквальною точностію; въ немъ иёть и следа уклоненій отъ простаго его смысла. По этому толкованію свъ началь Богь сотвориль изъ инчего небо и землю. Земля была необразованя и пуста. Потомъ Богъ постепенно произвель: въ первый день міра свёть; во второй день твермь, или видимое небо, въ третій — вмёстилица водъ на земле, сущу и растенія, въ четвертый — солице, луну и звёзды (Простр. Христ. Катих. о перв. членё) и проч.

Очевидно, что это ученіе, если понимать его, по приміру св. православной Церкви, въ строгомъ, буквальномъ смыслі, — ни однимъ изъ своихъ положеній не епровергаетъ прамо и рішительно ни одного предположенія геологовъ о первоначальномъ образованіи нашей планеты. Мало того, — какъ увидимъ, ті и другія другь друга подкрішляютъ, пополняютъ и поясняютъ. Разногласіе же, или противорічіе между ними происходитъ собственно отъ того, что ученіе Церкви и Откровенія о сотворенія міра принимается иногда не въ престомъ и собственномъ смыслі, а въ смыслі переносномъ, иносказательномъ. Здісь все зависить отъ того, какъ будемъ понимать два

первие отна Монссера спасний о творонів. Примой, буквальный симсяв этакъ стиховъ говорить о сотвороміи Богомъ неба и земли и о нервобытномъ состояніи послідней, -- состоянів, изображаеномъ такими чертами, которыя совершенно тожественны съ научными выводами, ни по крайней мъръ не противоръчать имъ ни мало. При такомъ поняманіи этихъ стиховъ между научими предположеніями и откровелимить ученіемь о происхожденів земли не только натъ викакого разногласія, а напротивъ, бывъ соединены вийстй, они подприняють, пополняють и поясняють друга друга. По вносказательному толковавію въ этихъ стяхахъ ніть річе на є небі, ни о земль; нодь именемь неба здысь разумыется, говорять, міръ духовный, ангельскій, а подъ именемъ земли-безжизненное, хаотическое вещество, изъ котораго потомъ образованъ весь видимий міръ непосредственнимъ дійствіемь божественнаго всемегущества, безь всякаго участія силь естественныхъ. При такомъ толкованіи, которое, какъ можно думеть, вызвано крайностно иткоторыхъ неблагонамъренныхъ натуралистовъ, объяснявшихъ происхождение мира дъйствиемъ однъхъ естественныхъ силъ безъ участія силы Божіей, и которое составляють другую противоположную крайность, натуралистическій и богословскій взгляды на исторію образовавія земнаго шара неминуемо должны разойтись на столько, что согласить и соединить ихъ едва ли кто будеть въ состояніи, не намънивъ нисколько ни того, ни другаго. Мы будемъ строго держаться буквальнаго смысла свящ. Писанія н ученія Церкви, разум'тя подъ небомъ-небо (вещественное), а модъ землею --- демлю, макъ разумъли ихъ великіе учители Церкви: св. Василій В. и св. Іоаннъ Златоусть (1), представляя себъ твареніе, согласно съ слевонь Божіннь, —дълонь Божіннь, совершивившися чрезь посредство сотвереннямь Богонь же силь природы, которыя досель продолжають и поддерживають но воль Божіей великое дёло творенія. Такое телкованіе, инкомдее на своей сторонь столь очевидныя преимущества, нечти не нуждается въ доказательствахь... Но такъ какъ кремь этого толкованія есть другое, несогласное съ нимь, то, для разумивго и отчетливаго убъжденія въ справедливости его, не лишнимь будеть опровергнуть тв возраженія, которыя говорять противь него, и поставить на видь то, что говорить въ его польку. Это и будеть предметомъ наживкь последующимь разсужденій.

<sup>(4) «</sup>Кто хочеть повъствовать о составь міра,» говорить св. Василій В. въ началъ первой бескам на Инестолневъ, - саля того приличное начало сказать предварительно о началь устроенія видимыми вешей, ибо онъ долженъ передать исторію о твореніи неба и земли,» Бесіл. I на Нісстоди, въ Твор. Св. Отц. т. 5. стр. 1.-Двийе, говоря о времени, которое предшествовало бытію міра видинаго и въ которое Богь вотвориль мірь Ангельскій, св. Отець выражается такъ: но сіє однакоже не еседено съ поспостеование-стр. 7. Еще дажве, говоря о сотворенін тверди, онъ высказываеть мифніе, «что вослику передово нанъ и другое имя и особенное назначение втораго неба, то оно отлично отъ сотвореннаго въ началъ. Бесвд. 3. стр. 45. «Если ито скаметь, что небо означаеть смым соверцательным, а твердь-смым двательных, приводящія въ исполненіе, что прилично; то принимаємъ сіе, илиостроумное слово, но не согласимся вполив, чтобы оно было истинно»стр. 58. Изреченія великаго учителя Церкви насательно первозданной земли будуть приведени нами после; изъ нехъ им унидемъ, что съ-Отепъ разумветъ подъ нею землю въ самомъ строгомъ смыслв и сенымъ решительнымъ образомъ возстаетъ противъ иносказательныть толкованій. Что насается до св. Влатоуста, то воть его слова: «сперм PACEPOCTPARETT MOGO, & HOTORY, YME HOGOVELASTE MEM.ID; MIDERAC ATлаетъ провлю, а потомъ основание». Бесед. 2 на пн. Быт. Част. 1, стр. 23. «Монсей не говорить о силахъ невидныхъ, не говорить: въ начадъ согворилъ Богъ Ангеловъ, или Архангеловъ-сер. 20.

## нъсколько словъ о происхождении раскола.

Есть мысль, и она высказывается даже печатно, будто кто бы вы совершаль въ половивъ XVII-го въка основательное преобразованіе обрядовъ, Никонъ ди, или Ісакинь, расколь дологом быль явиться, какъ безобразний, стиницій трупъ, или плевелы при візнів піпеници (1). Кто же цосав этого быль виною появленія раскеля? Очевидно, минто. При такомъ взглядъ на расколъ, онъ-горьная необходимость, неизбъжное зло. Мы далеки отъ тепоро вагляда на расколъ и думаемъ, что какъ ни инего было въ XV и XVI вънахъ задатковъ для раскода въ будущомъ, онъ только мого явиться въ XVII въкъ PPE GASCOMPINTENESS STOMY YCASBINES, HO MOSS WHE REUMACH, если бы обстоятельства этого времени и особенно обстоятельства натріаринества Никонова были нныя, чёмъ какъ это случилось на самонъ дълъ. Не смотря на иножество обстоятельствъ, содъйствовавшихъ появленію, или точнъе, развишью раскола, начало которыхъ скрывается въ въкахъ XV и XVI, онъ все-таки произведение собственно XVII вака, и вменно такъ лицъ, при которыхъ явился, н той обстановки, среди которой возникъ. Высказывая эту мысль, мы понямяемъ расколь не какъ совокупность

<sup>(1)</sup> Истор. Русси. Церкв. Филар. IV, стр. 180.

T. I. OTA. II.

извъстныхъ обрядовыхъ погръщностей, — онъ были прежде XVII въка, могли существовать и послъ, если бы и не было раскола, — но какъ противление Церкви и ръшвтельное отдъление отъ нея извъстнаго большаго или меньшаго числа върующихъ, совершившееся изъ-за нъкоторыхъ обрядовыхъ разностей. А при такомъ взглядъ на расколъ и его происхождение, естественно возникаетъ вопросъ: на кого же падаетъ вина появления его именно въ началъ второй половины XVII въка?

Отвітовь на этоть вопрось—многое множество в еще больше разнорічія между ними. Каждый рішаль вопрось съ своей точки зрінія, оть того перідко правый у едного ділался безотвітно виновнить нодъ перемъ другаго. Раскольники, какъ и слідовало ожидать, внишли в внить во всемъ п. Никона и его единомышленниковъ; православные, въ противодійствіе раскольникамъ, обінняли и обвиняють первыхъ вождей расколы, оправдывая Никона и его сотрудниковъ. Это—отвіты общіе, но ени развітвляются на множество другихъ, боліве частныхъ и вотему боліве опреділенныхъ. Который же изъ указанныхъ отвітовъ справедливъ? По нешему минію, безусловно — ян тотъ, ви другой, хотя въ каждомъ есть своя доля правди.

Мы не будемъ останавливаться долго на темъ обященіи, дівлаемомъ Никону раскольниками, будто бы онь і безъ нужды предприняль трудъ неправленія богослужесныхъ книгъ и 2) будто бы при выполненіи свесто труда поступаль не только недобросовъстию, по даже вловамренно. Не нраводя многихъ и многихъ свидітельствъ въдоказательство того, что наши древнія до-виковоскія книги были наполнены разнаго рода погрішностями и требовали исправленія, которое и совершалось въ разное время в разными лицами до п. Іоснова вилючительно, мы укажень

только на свидательство объ этомъ предмета Іоснфовской Кормчей. «Воззри, православный читатель, говорится въ этой Коричей, аще не ланостень еси, обрящения ли гда правъ списанную безъ всякаго порока въ церквахъ святыхъ кингу? Обращеми ли чинъ и последствіе по узаконенному святыхъ и богоносныхъ отецъ взаконенію? Но въиъ, яко неудобь обръсти можещи, не точію въ соборвыхъ градскихъ церквахъ, но ниже въ епископіяхъ, паче же ниже въ монастыръхъ. Виждь убо, аще не плача достойна суть сія оказиная времена наша, въ няже, увы, достигохомъ» (1). Для человъка непредубъжденияго однихъ этихъ словъ достаточно, чтобы видёть, на сколько справедливы уваренія раскольниковъ, будто бы наши старыя книги были исправлены еще прежде Никона препод. Максимомъ Грекомъ и другими «святыми и великоучеными мужани.» Если же ны обратимъ вниманіе еще на то, что печатаніе Кормчей, свидітельство которой мы привели, началось въ послюдию годы жизни п. Госифа и кончено уже при Никонъ, впрочемъ въ ту пору его дъятельности пастырской, когда, по сознанію самихъ раскольниковъ, онъ былъ еще православенъ, --что совершалось печатаніе Коричей трудами и подъ надзоромъ твхъ самыхъ лицъ, которыя послъ съ такою силою вооружались противъ исправленій п. Никона, — разумівемъ справщиковъ при п. Іоспой: Аввакума, Лазаря, Никиту, діакона Өводора и другихъ; то поймемъ, какая несправедливость со стороны раскольниковъ--- утверждать, будто бы Никонъ началъ исправленіе книгъ бесь нуосды, а съ злымъ умысломъ.

**Не болье справедливъ** и тотъ упрекъ раскольниковъ, дълемый Никону, будто бы онъ, начавъ исправленіе

<sup>(4)</sup> Поли. Ист. Изв. Прот. Ісаннова стр. 60, изд. 1799 г.

книгъ, велъ это дъло недобросовъстно и даже злонамъренно, - старался при исправлении объ одномъ, лишь бы испортить истинную вёру. Странное дело! Никону, родившемуся и воспитанному въ православін, мужу високой добродътели, неподражаемыхъ подвиговъ жизни аскетической, пламенной любви къ Въръ и Церкви (1), человъку ума необыкновеннаго, образованія высокаго, вдругь ни съ того, ни съ сего прища охота портить книги, извращать Въру, губить еретичествомъ церковь. Не правда ли, подобная перемъна больше, чъмъ необъяснима? Раскольники хотять объяснить ее вліяніемъ Арсенія Грека, по сказанію раскольниковъ, еретика, человъка самой дурной жизни, трижды отступавшаго отъ православія. Но если бы и дъйствительно Арсеній быль таковъ, какимъ изображають его раскольники, вліяніе его на Никона не могло имъть никакихъ худыхъ слъдствій для религіозныхь убъжденій Патріарха; потому что этого вліянія не было на самомъ двяв, да и не могло быть. Если Никонъ взыскалъ Арсенія своимъ вниманіемъ и вызваль его изъ Содовецкаго монастыря для наблюденія за исправленіемъ книгъ, это значитъ только, что Арсеній былъ признанъ Никономъ человъкомъ способнымъ для этого дъла, знатокъ греческаго и сдавянскаго языковъ. Предполагать что либо большее въ этомъ случав было бы несправелливо. Притомъ еще прежде, чемъ Никонъ узналъ Арсенія, -- не только прежде вызова его въ Москву, -- онъ уже вводилъ въ новгородскую церковь многое такое, что посяв признано раскольниками ересью (2). А посяв этого считать Арсенія виновникомъ мнимыхъ заблужденій Патрі-

<sup>(1)</sup> См. объ этомъ въ «Трудахъ Кіевской Академін» кн. 2, статья о Никонъ.

<sup>(°)</sup> Напр. партесное приіс.

арха — больше, чёмъ несправедливо. Несправедливо также видать въ Арсенів причину и тахъ мнимыхъ «новшествъ», какія будто бы появились въ книгахъ, изданныхъ при Никонъ. Не говоря уже о томъ, что неправославіе Арсенія (если бы и допустить его) при перевод'в и исправлении выв книгъ могло и должно было встрачать противодействие въ другихъ справщикахъ, истинно православныхъ в благочестивыхъ, напр. въ Епифанів Славеницкомъ, Дамаскивъ и под., не станемъ забывать того, что дъйствія всёхъ ихъ вообще контролировались самимъ Никономъ и другими русскими архіереями—на соборахъ, злоупотребление не могло укрыться, если бы оно и было (1). Обванять же Никона въ томъ, будто онъ, при исправленін кимгъ, «едино точію въ разумів имівль — древнее отеческое благочестіе истребити, а инославное римское нечестіе утвердити» значить не знать или забывать, что Неконъ вооружался напр. противъ иностраннаго платья, музыки и под., называя все это обычаями латинскими, что овъ, при принятіи въ Церковь православную уніятскихъ священницовъ, повелевалъ имъ «римское и латинское недугование проклинати» (2), что наконецъ въ числъ причинъ, по которымъ онъ былъ осужденъ и лишенъ патріаршества, поставлено было между прочимъ то, Никонъ въ письмахъ своихъ къ восточнымъ патріархамъ называль Алексвя Михайловича латинствующима, а церковь русскую — преклонившеюся къ латинским догма-

<sup>(1)</sup> Подробное опроверженіе изеветь раскольнических на Арсенія см. въ Твер, Са. Отн. 1860 г., нн. 2, стр. 300 — 310. Здісь же находится опроверженіе изеветь раскольнических и на п. Никона.

<sup>(3)</sup> Грам. Ник. о. Каллисту, игумену Марковскому, на наизствичество Полощкое и Витебское, дани. 1656 г., Март. 13 дня, въ др. Р. Вивлое. ч. III, стр. 806. 1788.

тамъ (¹). Что же касается вообще дъйствій Никона при исправленіи книгъ, то нельзя не сознаться, что имъ приняты были всъ мъры для успъщнаго исполненія этого важнаго дъла, и притомъ мъры тъ самыя, какія употребляла для этого дъла церковь и прежде него.

Такъ изъ практики древней церкви видно, что исправленіе богослужебныхъ книгъ по преимуществу совершалось людьми образованными, обладавшими достаточными свъденіями въ наукахъ, какія были извёстны въ ту пору, и особенно людьми знакомыми съ языкомъ греческамъ. Главные труды по этому дёлу несли сами пастыри церкви, безъ всякаго сомивнія, мужи просвіщеннійшіе между современниками, а за ними лица, нарочито избиравинися для этой цёли, каковы были напр. препод. Максимъ Грекъ, образованнъйшій человъкъ своего времени, тропцкій архимандритъ Діонисій и др., на западъ-ученыя братства. На такихъ же людей возложилъ двло книжнаго исправденія и п. Никонъ. Епифаній Славеницкій, Арсеній Сатановскій, Дамаскинъ Птицкій, Іаковъ «черный попъ, по прозванію философъ, » Арсеній Грекъ, архимандрить Афонскій Діонисій, - вотъ имена тъхъ ученыхъ мужей, которымъ п. Никонъ поручилъ великое дело исправления в перевода книгъ. Обо всъхъ ихъ справедливо можно сказать, что это были люди «божественнаго Писанія відущіе в едлинскаго языка навычные, и съ едлинскаго языка на славенскую ръчь перевести умъющіе, и латинскую рвчь достаточно знающіе» (2). Далве: издревле исправленіе богослужебных книгь наших ь совершалось по древлеписьменнымъ кингамъ славянскимъ и но греческимъ

<sup>&#</sup>x27;(1) Древи. Р. Вивайов. ч. III, стр. 406.

<sup>(3)</sup> Поли. Собр. Зак. т. І, № 7; Ист. о Раск. Еги, 178.

подлинияманъ. Мансимъ Грекъ исправляль наши книги по гроческимъ меданиникайъ (1); при первыхъ патріархахъ исправление киягъ совершалесь по древленисьменникъ и древличечатамиъ кингамъ слованскимъ (3). Въ періодъ между-патріаршества спять при исправленін пивуъ сочан необходинымъ обратиться къ греческимъ подлининкамъ (2). П. Филоротъ ръщился исплючить изъ нашихъ требниковъ слово «и огнемъ» потому, что въ греческихъ подлеми вкать «ми въ которыхъ киегахъ тоя рёчи» не было, какъ удестовъряли его въ этомъ восточные патріарки (4). При п. Тосиов, столько уважаемомъ раскольняками, книги печатались хотя только «съ прежних» переводовъ» славанскихъ, но при созпаніи исправителями пеобходимести и въ инигахъ греческихъ (5). Точно также поступали въ этомъ случав и въ нашей западной церкви. Чаще руководствовались при изденіи книгъ славянскими древники, но иногда ноявлялись книги, исправленныя «съ еллиссими истинении изводы» (6). Патріархъ Никонъ ин на шасъ не отступильвь этомъслучав отъ примвра своихъ предмественивновъ. Всвиъ вавъстно, какъ послъсоборнаго ріменія, признаванаго нужду въ исправленія книгъ, и по совъщамія съ царемъ, онъ отправиль нарочитыхъ лицъ для собранія въ Москву дровлеписьменных славянскихъ княгь изь всяхь болье знаменитых машихь монастырей, а потомъ, не удевольствованнись кингами славянскими, пославъ Арсенія Суханови на Востокъ, чтобы онъ, не

<sup>(1)</sup> Іоаннов. стр. 34—5.

<sup>(1)</sup> Hct. P. P. 119-120.

<sup>(2)</sup> Trest. Mock. Mcr. ofm. 1848 r. No 8, 1, 4.

<sup>(4)</sup> Мст. о Раск. пр. Иги. стр. 135.

<sup>(5)</sup> Въ посласловия на Шестодневу 1651 г. сказано: «съ прежинава переводова печатахонъ, а греческих в еще не видахонъ, в

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Ист. Р. Церк. Филар. IV, стр. 142.

щедя никакихъ педержекъ, старалов пріобръсть тамъ греческія руковиси. По этимъ-то собраннять изъ развихъ мъстъ Россіи и Востока кингамъ славянскимъ и греческимъ, изъ которыхъ одив принадлежали знаменитъйшамъ нашимъ святителямъ и угодникамъ, другія писаны были за 500, 600, 700 и даже 1000 лътъ промде, патріархъ Никонъ ръшился производить исправленіе нашихъ богослужебныхъ книгъ.

Наконецъ, въ древией русской церкви до Нивона исправленіе кангъ совершалось большею частію соборно, не единолично, и такой поридокъ вещей считался болбе надежнымъ и успъщнымъ. Еще стоглавый соборъ, въ слъдствіе жалобъ царя Іоанна Васильевича Грознаго на ненеправность тогдашнихъ книгъ, постановилъ: протојереянъ и стариниъ священникамъ въ каждомъ городъ во вежиъ церквамъ осматривать сващенных и церковныя книги; и осли найдутся книги ноправильныя и съ описями, то такія живги исправлять себорив по лучшивь спискамъ (1). Потомъ предъ патріаризествомъ Филарета занималось исправленіемъ книгъ целое общество лицъ духовныхъ, во главъ котораго стоплъ трощкій архимандрить Діонисій, а при п. Госнов-общество извастних справщиковъ: Авракума, Лазаря и другихъ, подъ начальствомъ ниявя Львова. Подобныя же общества, или точные братства, занимались исправлениемъ кингъ въ Кіовъ, особенно при Петръ Могилъ, во Львовъ, въ Острогъ и др. мъстахъ Запада (2). Мало того: исправители книгъ до п. Никона сознавали и постоянно высказывали въ своихъ изданіяхъ ту мысль, что исправлять книги всего лучше

<sup>(4)</sup> Fs. 27.

<sup>(</sup>s) Mcz. P. Lepk. IV, 101-168.

собором всей русской церков, по совяту и осгласию съ церискію гроческою, оть которой и заимогворамы наши цериовио-богоску жебимя кинги. Въ пріоди постной 1589 г., наденной ими порвомъ памомъ петріорка Іора, говорится: «жире что кому въ ней номянлея непотребно; и вы Бога реди семи испривлейте съ соснетом оселијемного собора, елико васъ свище наставить святый Параклить.» Эта же мысль повеоряется почти во всёхь княгахь, наданныхъ н ини п. Іссией: въ Сборника, напочараннома въ 1642 г. (на л. 169), въ Пролега 1643 г., въ Аностола 1649 г и другикъ (1). Вотъ что спапано въ предисловін посл'ядней винги, инпечетациой за три годе до натріаривества Ниношена: «васъ о богособранная чета! православія отоцъ и братію оснященнихъ, и причеть наче же и простыкъ, и войкь въ благочестін просийвающихъ, писація догматість приліжащих»; им грубів... со усердіемъ модимъ прощенія просеще... самко вликнувъ обращете въ сей книзь погрышительная за подобъльніе маше.., по состту соберных черкое исправите ведокончаниям вли погрущенная въ разумъ.» Точно вакже смотръли на этотъ предметь и въ жино-русской церкан. Въ предполовін къ требинку Льновскаго надамія 1645 г. (2), Арселій, еп. льновожій говориль: «что насаегоя корректуры и исправленія типографского вли лятторольнаго (т. в. чтобы вийсто в на стояло ок, вийсто б-чь, вийсто даль-быль . и пр.), то опо тщатемию было замізаемо и обыкновенно исированомо. Что же касается мененевыемилихся, всегда различныхъ въ текств и симсав, корректуръ и исправленій, которыя діляются въ другихъ типографіяхъ, то мы

<sup>(4)</sup> Іоани. ноли. Ист. изв. 54-56.

<sup>(\*)</sup> Обозр. Славанорусск. библютраф. Сахарова № 456.

остябили эту сторону въ помов, виденсь, что при удобномъ случат (что дай Вогъ!) за общими и пеослабинивъ emapaniems apriepees apasscraensk possikersk uspres. Graнетъ у нясъ какъ одна дестаточная и неогийнизи порректура кийгь переводенныхь, такь и нереводь янигь, още не бывшихъ на нашенъ славанскомъ изыкъ, » (1). Что же касается до участів церкви греческой въ монравленіи вышихъ пийъ, то ва нимъ обращались на Востоиъ постоянно. На Западъ още въ конят XVI въка опновога дановскій Гедеонъ, которому бресть-литовскій соборь моручиль заняться исправленіемъ Требинка, обращался за помещію иъ Мелетію, александрійскому патріпрху, управляющему тогда и константинопольскимъ простоломъ; «извъщим ого о разности и неисправности славлисиять жингь». Редеонь просняь весточнаго натріарха прислать ему греческій Eszonoria-(2). Патріаркъ Филареть, какъ мы уже замічали, по случаю возникшихъ педсуманій на счеть слова «и огнемъ», обращался за совътемъ къ восчоченить святителямъ и тольно съ ихъ согласія новельль стископамъ и начальникай монастырей запарать это слови, а разво н сделенную на ноле замежу: «быти свыу глаголацію до соборнаго указу» (3). Наконецъ самъ п. моснов, после тего, какъ замичено было ему јерусалишскимъ магујирхомъ Пансіонъ о разныхъ нововведеніяхъ, вкравшихся въ нашу норковь, рашился вриступить нь воправления nosperachhite yeache e contacet he hume, kake ho. предварительномъ изучение чимовь перкин восточно-

<sup>(4)</sup> Руков. для Сельск. Паст., 1860 г., № 17, стр. 462.

<sup>(</sup>з) Ист. Р. Церк. Фил. IV, стр. 101; Москвитин. 1844 г. № 8, стр. 406—407.

<sup>(</sup>a) Tree. Monk. Her, Odga, 1848 p., A\$ 8, 1, 18.

вославней. Для чего и отправлень быль на Востонь исвъстний Аросній Сукановъ. По принъру своихъ преднаственниковъ и п. Миконъ, ръншешись на исправление книгъ, совершаль это дъло во висте, какъ соборив, --- совътомъ не тельке пастырей русской церкви, но и восточных натріприва. Еще прещде исправленія созвань быль царень, по мисли Минона, - въ 1654 г. соберь въ Москва, на которомъ, подъ предсадательствомъ самого царя и натріврия, присутствовали лить митрополитовъ, четыре архіоняскона, однав свискорь, почетаваній кларь н нарокій синканть. Послі того, кокт соборь призналь н опредъляль, что «достойно и праводно исправлять» новыя поченым (изм' староночатимя - распольническія) въ Моский иниги «противу старых» харатейных» и греческихъ,» Никонъ, вийстй съ бдагочестивымъ царомъ, «умыслявъ, да не одина ихъ воля, но да и совътъ вселенсимкъ ветріорковъ овыкъ княгъ о псировленіи будеть,» обратилев за совътомъ въ восточнимъ святителямъ, и соборь, составлянийся по этому случаю въ Константинополь, подъ предеждательствомъ Пансія, вполив одобриль ръмение московского собора. По собрании древленисанныхъ славянскихъ и греческихъ инитъ, по желение Никона и съ согласія царя, составнися (1655 г.) въ Москвъ второй соборь, заибчательный особенно потому, что на нокъ, кромъ нашего нервесвятителя, съ матрополитани, архіонископани, опископани и знативішних духовонствоить, првечтотвовали еще два восточных патріаркаантіохійскій Макарій и сербскій Гарріндь. Такъ какъ отны собера «обратома древнія греческія» кинги «съ ветини слевенскими книгами во всемъ согласующася, въ новыхъ же московскихъ печатныхъ книгахъ, съ греческами же и славенскими древинии многая несеглесія и

пограменія, з то и опредалили — поступать ташь, пакъ опредълная врежите соборы-московскій 1654 г. и посяйдовавшій за ням'я константинопольскій; и, чтобы по-- казать примъръ другимъ, сами немедленно занались исправленіемъ служебника и яво всемъ справя сію святую кингу и согласно сотворя древнимъ греческимъ и слевенскимъ, » повеляли напечатать ее въ томъ же 1655 г.. опредванять, чтобы и другія кинги, въ какахъ только маходятся погращности, были также исправлены по древнимъ греческимъ и славянскимъ спискамъ. Когда же Никовъ, при номощи восточныхъ святителей, Макарія патріарка антіохійскаго, Гаврінла патріарка сербского, Григорія митрополита никейского и Гедеона митрополита молдалскаго, опончательно убъдился въ неправильности двунерстного сложенія для крестного знаменія, онъ снова созваль (23 анр. 1656 г.) на соборь всвях русских архипастырей, которые, выслушавъ рачь Патріерка, объяснивилаго имъ пути, приведиле его къ познанию правильнаго перстосложенія, определили слагать для крестваго знаменія такъ, «якоже древле святая восточная Церковь прівла есть, в т. е. изображать престь «тремя первыми великими персты десныя руки,»--- и одобрили, после тщательнаго поросмотра, переводенную съ греческаго и только-что напечаталную кингу Скрыжаль (1). А после всего этого, кто не согласится, что Никонъ для исправленія перковникъ книгъ употребляль всё самма лучиня міры, какія употребляла наша церковь и предеде: нсправление производилось по двениих греческим и славанскимъ кингамъ и рукописамъ, -- лицами самыми образованными, какихъ только можно было тогда найти

<sup>(1)</sup> Hor. P. pack. orp. 158-174.

въ правослевней Россін и на Вестокі, и потому естественно болів других способными и благонадежными, производилось наконець соборнів, по совітомъ не только русской, не и востечной дершви. А если такъ, то на какія же изъдійствій Никона можно указать (если только можно), какъ не такія, которыя прямо или коспенно содійствовали появленію раскола?

Первымъ такимъ дъйствіемъ п. Никона мы признаемъ его распоряжение касательно справщиковь кингь, бывшихь при п. Іосифъ. Извъстно, что послъ того, какъ ръшено быдо дело исправленія кингь, Никонь прежинкь справщиковъ удалиль отъ нечатнаго двора и ма масто ихъ назначиль новыхь. По видимому, такое распоряжение Патріарха было не только естественно, но и совершенно необходимо. Справщики книгъ при п. Іосиев, по несометнео дознанимъ фактамъ, быле люди не глубоваго ума, но большихъ сетдънй и кроит того люди зараженвые тэмв самыми опинбочными мизиками, которыя всего болве смущали Иннова. Значить, присутствіе вхъ на печатномъ дворъ, участве при исправлении и вадажи княгь не только не могло нриносять жиканей существенной пользы, напротивъ могло быть даже вредно. Не смотря на все вниманіе къ печатному ділу самого патріарха, они могли по прежнему вносить въ издаваемыя книги погръщности, если и не такія важныя, какъ было это при п. Іоспов, по крайней мъръ такія, какихъ трудно набъмать человъку не совстви опесобному. А послъ этого выборь на нечатный дворь новых лицъ болье даровитыхъ и способныхъ, чуждыхъ погрешностей, которыя прежде всего предположено было исправлять, быль совершенио законною мірою со стороны Никона, рімпившагося вполяв исправить наши богослужебныя вниги. Но

если мы находимъ распоражение и. Накона касательно прежинкъ справщиковъ инигъ дъйствиемъ не вполит благоразумнымъ, то котимъ сказать этимъ не то, будто Патріархъ не долженъ былъ избирать для предполагаемаго исправления книгъ новыхъ справщиковъ, а то, что съ тъми лицами, исторыя несли труды издания книгъ при п. Іосифъ и въ первые годы его натріаринества, онъ долженъ былъ поступить иначе, чтиъ какъ пеступилъ. Избравъ новыхъ справщиковъ книгъ, онъ долженъ былъ, по благорезумию, до поры до времени оставить на печатномъ дворт и прежникъ. Вреда осебеннаге отъ этого не негло бы быть, а между тъмъ отъ такого распоражения не последовало бы в того зла, какое принесло книжнему дълу и всей церкви удаление этихъ лицъ егъ занимаемой вми прежде должности.

Не могло быть особеннаго вреда для квижнаго испраленія, если бы п. Никонъ, назначивъ для исправленія и изданія кингъ изв'ястныхъ уже цамъ образованныхъ мужей, оставнав на печатномъ дворъ и прежникъ справщиковъ. Доназмвать эту мысль изтъ большой необходимости. Самый отчанный неосимисть можеть указать въ этомъ случав только развъ на то, что между прежинин и новыми справщиками могле бы возникнуть въ такомъ случав разнаго рода интриги и происки. Но ито не согласится, что при такомъ несчастін страдали бы болье сами интригующіе, чемъ кинжное дело, и что внимательный надзоръ Патріарха, на невниманіе котораго тогда никто не нивлъ бы права жаловаться, могъ если не прекратить, но крайней мъръ ослаблять внутренній раздоръ между его подчиненными. Что же касается опасенія, будто бы въ такомъ случий желаніе Патріарха н согласных съ нимъ мовых справимков исвравить опи-

болим мерије простика попосника кинга косатольно нопровидыего одожний перстовъ для крестияго знаменія, чточіє 8 го членя свиволя віды и др., цогло встрітить противодействое въ прежнихъ справщикахъ, какъ былишкь представителими этихъ мизий; то всякій соглясится, что умь, довърчивый къ добру въ людяхъ, ножеть видеть въ этомъ предметь и другую, совершенно противиче спорону. именно, что, можеть быть, тогда Аваскумъ и подобные ему сами убъдились бы въ неправоть споих мажній и оставили бы ихъ. Потому что тогда, во семому порядку вещей, эти мизнія, въ сладствіе неодивевовего отношенія ка нима прежинать и новыхасправинковъ, подвергансь бы болье внимательному обсуждения, повые спривидаки - партія согласная съ Патріаркомъ должна была бы тогда позаботиться о прінсканін доставочних основаній для своих требованій и перемвин, и дунать, что, если бы эти основанія были чказаны, Авракумъ и другіе не захотълн бы упорствовать въ сведкъ описияхъ, изтъ инчего невъроятнаго. «А еже номъ быти у ного, патріарха, въ послушанін и безг разсмисовый не врекорловити ни въ чемъ, самое беззаконнов се дълов, писала Нероновъ царскому духовинку Степану Вориовльову. Значить, справщики прежий не считам бы деловь боззаконнымь подчиняться воль Патріорха, жалариваго уничтожить въ прежнихъ книгахъ учение о друпорожін и другія ощибочныя михнія, осли бы выслушани фили иху вавспосових обр этахр вретиетахя и преттожоны были ил вка же разсуждения основания учения истиннаго. Тъмъ бодъе въроятно подобное предположение, что нъкоторыя изъ мнимыхъ нововведеній Никона, по свидътельству самихъ старообрядцевъ, не только не осуждались Госифовскими справщиками, напротивъ одобрядись,

напр. партесное пъніе, введенное Инконом'я еще ва битность его митрополнтомъ новгородскимъ (1), и что вообще Іосифовскіе справщики не прочь были отъ примтія троеперстія и др. «церковных» вещей,» если бы не препятствовали этому другія причины. «Со вселенскими патріархами, говориль однажды тоть же Нерововь самому Никону, насмь противень, якоже глаголеми ти; но тебъ единому не нокаряюся... мы табъ противны в церковных вещьх. Патріархи тебі писали, что крествтися тремя перстами подобаеть, ненокориющихся же подъ клятвою и запрещеніемъ устроити запов'ядания: аще ты съ ними соглашался, азъ сему не противенъ, азъ убо подъ клятвою вселенскихъ патріарховъ быти не хощу; да кая тебъ честь, владыко святый, что всякому еся страшень?» Значить, если бы Никонь вивсто грознаго и строгаго осужденія прежних справищиють, какт модей неспособныхъ и зловредныхъ, оказалъ имъ милостивое списхождение, положимъ, на первый разъ не заслуженное ими, и оставиль ихъ при нечатномъ дворъ, --- от могли бы согласиться съ нимъ въ «церковныхъ вещёхъ» н постарались бы заслужить прощеніе за прежийе своя грахи. Предположение нашему не можеть протяворачить то обстоятельство, что ивкоторыя изъ указанныхъ лицъ, не смотря ни на какія принужденія и страданія, никак не хотван принять мнимых нововведений Никона и оставить своихъ ошибочныхъ мивній. Это было уже послі того, какъ Патріархъ отставиль ихъ отъ печатнаго двора; значить, туть было другое дело, существовали другія причины. Какія—увидимъ послъ. Да наконецъ если бы

<sup>(1)</sup> Повъсть о рожденія, воспитанія и о кончивъ Никона, рукоп. нашей академ. бибдіотеки № 14.

и допустить, что илкоторые изъ Іосифовскихъ справщиковъ по прежнему остались бы упорными въ своихъ ошнокахъ, -- зла отъ этого не могло бы быть больщаго. Тогда ихъ возгласы противъ минмыхъ нововведеній необходимо теряли бы часть своего значенія отъ того самаго, что другіе изъ ихъ общества были бы согласны съ Патріархомъ. Такимъ образомъ, очевидно, мы не согласвы съ мивніемъ твхъ, кон на удаленіе отъ печатнаго двора Госифовскихъ справщиковъ п. Никономъ смотрятъ какъ на мъру «умную и благодътельную» и въ разсъянін ихъ по разнымъ містамъ готовы видіть «прекращеніе раскола, » который будто бы потому только распространился, что «нашлись Никону при дворъ многочисленные и сильные враги» (1). Нътъ, мы думаемъ иначе. Отставивь отъ печатнаго двора и заточивъ потомъ по разнымъ мъстамъ справщиковъ, первыхъ расколоучителей, Никонъ одержалъ побъду только видимую и не особенно блестящую (потому что что-за торжество для патріарха послать въ заточеніе ніскольких поповъ и протопоповъ?). На самомъ же дълъ такимъ распоряжениемъ Никонъ сделаль большую ошибку, которая вскоре и принесла свои горькіе плоды.

Зло, какое произошло отъ такого распоряженія, состояло въ томъ, что удаленные отъ печатнаго двора
справщики, и прежде не совсемъ довольные Патріархомъ
за его преобразованія, теперь сдёлались самыми первыми
и заклятыми его ърагами. Оглашеніе ихъ Патріархомъ
людьми неспособными и даже зловредными въ отношеніи
къ исправленію книгъ, какъ и слёдовало ожидать, оскорбило ихъ ученое самолюбіе до послёдней степени. А между

<sup>•(1)</sup> Русск. Раск. Старообряд.—Щанова, стр. 45—49.

T. 1. OTA. II.

тъмъ были причины въ самомъ ходъ дълъ, по которымъ не следовало бы раздражать этихъ людей. Не споримъ, что Патріархъ, любимецъ и другъ Царя, могъ (на сколько справедливо, увидимъ) считать себя выше козней и интригъ какихъ либо поповъ и протопоповъ; но все же, если не для собственной безопасности, то для успаха дала, важнаго для всей церкви, не нужно было затрогивать слабыхъ сторонъ Госифовскихъ справщиковъ. Эти попы и протопопы, положимъ, были гораздо ниже Патріарха, по своему ісрархическому положенію; но все же и они пользовались необыкновеннымъ почетомъ и уважениемъ въ слыли за философовъ своего времени, одать подой ве искусныхъ въ словъ Божіемъ и отеческихъ писаніяхъ, мало этого, имъли даже значение при самомъ дворъ. Начальникомъ печатнаго двора, на которомъ трудились Аввакумъ и его сотоварищи, быль князь Львовъ, разумъстся, человъкъ не безъ связей общественныхъ. У Аввакума въ числе духовныхъ детей находились лица даже близкія къ царской семьъ. Таковы придворныя боярыня изъ рода Морозовыхъ, Соковниныхъ, Урусовыхъ и др. Стефанъ Вонифатьевъ, сотрудникъ Аввакума и другихъ по изданію книгъ, быль духовникомъ самого Царя. А посль этого само собой понятно, что непріязнь таких людей къ Патріарху могла имъть свое значеніе. Не смотря на это, п. Никонъ не пощадилъ ихъ самолюбія п этимъ самымъ повредиль не только себъ лично, но в тому святому дёлу, ради котораго собственно и удалиль отъ печатнаго двора неспособныхъ справщиковъ.

Лишь только указанные попы й протопопы дишились своихъ мъстъ, приносивщихъ имъ столько почета, дакъ немедленно стали разсъявать въ народъ и въ другихъ слояхъ общества неудовольствие противъ Патриарха. Н

такъ какъ не могли же они высказывать истичныхъ причанъ своего нерасположенія къ Никону, то, разумъется, позаботились прінскать причины, хотя и дожима, тамъ, не менве не безопасныя для Патріарха. Книжное исправленіе, начатое Никономъ, и указало имъ путь къ отысканію этихъ причинъ. Личное нерасположеніе къ Патріарху замвнено неудовольствіемъ на его преобразованія, жалобы на минмую несправедливость Никона сифинлись киеветою на его нововведения. Вездъ и всъмъ Іосифовскіе справщики стали пропов'ядывать, что Патріархъ не исправляетъ кинги, но портитъ, что онъ развращаетъ древнюю Въру и губить еретичествомъ церковь. Если мы возненъ во вивиание то обстоятельство, что эти мысли сталя разсфявать, въ народъ тъ самыя лица, которыя при врежнемъ датріархв сами занимались издаціемъ «СВЯщенныхъ книгъ,» которымъ, следовательно, по мизнію . большинства, лучше всякаго другаго могла быть извъстна истина и ложь, православіе и ересь; то поймемъ, какъ опасна должна была быть подобная проповъдь, особенио при общемъ нерасположении къ Патріарху духовенства и бояръ.

Не смотря на многія несомивнимя пастырскія достоинства, какими обладаль Никонь, нельзя сказать, чтобы онь пользовался особенною любовію современнаго ему духовенства. И причина этого была опять въ самомъ же Патріархв, въ его характерв суровомъ до непреклонности, въ его управленіи строгомъ иногда до безпощалности. Не отвергаемъ того, что духовенство времени Някона далеко не соотвътствовало своему назначенію, что нужны были мвры для исправленія безпорядковъ, какіе существовали въ клирв. Но зло было такъ давне, вошло въ жизнь духовныхъ такъ глубоко, что трабовались особенная осторожность и благоразуміе при истребленіи его. Крутыми и строгими мёрами едва ли можно было чего либо достигнуть, по крайней мъръ относительно тъхъ, кон уже погрязли въ этомъ злѣ. Еще можно было съ успъхомъ дъйствовать на молодое поколъніе, --- и внимательный надзоръ Накона за ставленниками нельзя не назвать мёрою похвальною во всёхь отношеніяхь; но едва ли можно было надъяться на успъшное исправление дюдей старыхъ, сжившихся съ своими недостатками. Между твиъ Никонъ, по возшествін на патріаршій престоль, объявиль себя врагомъ всего безпорядочнаго и дурнаго, въ комъ бы это дурное ни существовало. Своевольныхъ и нерадивыхъ поповъ и протопоповъ онъ строго смярядъ, посыдалъ въ монастыри на черныя работы, лишалъ сана, заключалъ въ темницы, а иногда даже въ деркви смирялъ неисправныхъ рукою по малу (1). Понятно, какъ все это должно было казаться людямъ, привыкшимъ къ жизни свободной и своевольной, священноцерковнослужителямъ изъ которыхъ многіе знали Никона еще простывъ священникомъ, подъ именемъ Никиты Минина (2), а иние были съ нимъ даже въ дружбъ (2). Неудовольствие на Патріарха въ духовенствъ было неизбъжно, хотя и не совсвиъ справедливо, и оно не замедлило явиться. Скоро вездъ и почти всъ стали кричать: «знаете ли, кто Пагріархъ, звёрь ли лютый, девъ, или медвёдь, или волкъ? Явились даже сивльчаки, которые лично укоряли Патріарха въ его строгости, котя и безъ успаха, Было бы несправедливо укорять Никона за такую строгость, если

<sup>(4)</sup> Твор. Св. Отц. 1860 г. кв. 2, стр. 342.

<sup>(</sup>з) Ист. о Раск. ир. Игн. стр. 184.

<sup>(</sup>з) Твор. Св. Отп. стр. 268-269.

смотръть только на побуждение, по которому онъ такъ немиролюбиво относился къ подчиненному ему духовекству; но недьзя не признать въ подобной строгости Патріарха непрактичности и слишкомъ идеальнаго воззрънія на діло, - недостака немаловажнаго во всякомъ правитель. Патріарху нужна была преданность низшаго духовенства; при помощи его и только одного его, онъ могъ провести въ толпу тъ новые на взглядъ тогдащняго общества порядки и чины, какіе заводиль Никонь; а между тёмъ онъ болье всего и вооружиль противъ себя этихъ необходимыхъ помощниковъ. Зло отъ этого было очень велико. Клеветы справщиковъ Іосифовскихъ на Патріарха, будто бы развращающаго Віру, были встрічены большинствомъ духовенства, по личному нерасположенію къ Никону, съ сочувствіемъ, и бідному народу грозида опасность быть введеннымъ въ обианъ. Такъ и случилось, какъ увидимъ послв.

Не меньшую ненріязнь питали къ Никону и бовре. Ихъ всего болье досадовала близость Патріарха къ престолу и особенная любовь къ нему Царя. Никонъ, какъ извъстно, былъ не только другомъ Алексъя Михайловича, но и первымъ совътникомъ его во всъхъ дълахъ государственныхъ. Этой чести Патріархъ не искалъ, но заслужилъ ее по праву, — своимъ умомъ, своею преданностію Царю, своимъ самоотверженіемъ на пользу отечества. Но, разумъстся, бояре подобныя достоинства Патріарха забывали, а помнили только одно его недостоинство, — то, что онъ былъ родомъ простой поселянинъ. Если бы все дъло ограничилось этимъ, тогда, конечно, непріязнь бояръ къ Патріарху и козни, какія употребляли они къ его гибели, падали бы всею своею тяжестію на главу виновныхъ. Къ сожальнію, не такъ было на

самомъ дълъ. Никонъ самъ часто давалъ боярамъ поводъ къ неудовольствіямъ разнаго рода и самъ быль отчасти виною того, что интриги придворныя сосредоточились почти на немъ одномъ. Причиной этого быль тотъ же строгій и подъ часъ різкій характеръ Никона. Еще въбытность новгородскимъ митрополитомъ Никонъ обрапіялся со'многими боярами такъ, что они писали: «лучие бы намъ въ Новой Земив за Сибирью, съ князь Иванъ Ивановичь Лобановымъ пропасть, нежели съ новгородскимъ мигрополитомъ: какъ такъ сильно заставляеть говъть, - никого своею силою не заставишь Богу въровать. » Жалоба не отзывается правственностию, но не лишена изкоторой справедливости. И воть тогда же придворная толпа бояръ стала кричать: «никогда такого безчестія не было, что нычь государь насъ выдаль митроподитамъ (1).» Царь Алексъй Михайловичъ предостерегаль Никона отъ подобныхъ столиновеній съ болрани. говоря: «добро, государь вледыко святый, мудра, премудрве будеть, а безумному обличение мозоли ему есть;» однако Никонъ, какъ видно изъ последующихъ обстоятельствъ, не послушался совета добраго царя, знавшаго хорошо безпощадность ненависти и злобу придворныхъ интригъ. Сделавшись патріархомъ, Никонъ еще болье вооружиль противъ себя боярь своими строгими замьчаніями противь ихъ несовстиъ правственной жизни, а неръдко и положительными мърами противъ ихъ своеволія, особенно выражавшагося въ пренебрежении церковныхъ уставовъ и въ пристрастия къ новымъ обычаямъ, несогласнымъ съ образомъ жизни благочестивыхъ предковъ. Появлянись ли

<sup>(1)</sup> Aкт. Apx. Эксп. т. IV, № 57.

у болръ вывезенные изъ польскаго похода латинскіе иконы и органы. Никонъ смело обличаль ихъ за это въ храмъ предъ лицемъ самого государя, и даже отбиралъ запрещенные предметы. Хотвлось ли кому либо дозволить себь удовольствіе турецкаго омовенія, преступленіе становилось извъстнымъ Патріарху и получало достойное наказаніе. Начиналь ли извістный бодринь поздно являться въ цатріарниія палаты, онъ не оставался безъ долживго замачанія со стороны Никона. Все это правие раздражало болръ, любившихъ жить по своей волъ. Когда же царь Алексъй Михайловичъ, отправляясь въ походъ, подчиниль Никону своего намбетника и бояръ, которые бозъ него не могли рёшить инкакого дёло и должны были каждое утро являться къ нему съ докладами, -сяньов» стутит уму ства врохоп сен инфинеризорн оп в го государя, » - непависть бояръ къ Патріарху достигла посатаних предтаовъ. Особенно недовольны были такимъ порядкемъ вещей родственники Царя — Морозовы, Мидославскіе, Стръшневы и другіе. Подъ вліянісиъ внушеній оскоролемияго самолюбія, они рунімли, во что бы то ни стало, низложить и погубить Петріарха. Для этой цви главнымъ орудіемъ противъ Патріарха они избрали такъ называемый монастырскій вриказъ, учрежденный въ цатріарщоство Іосифа, въ которомъ заседали бояре съ вращомъ разсматривать жалобы на духовныхъ и даже съ правомъ поднаго завъдыванія монастырями и церквами содъ монастыреникъ. Мало по малу бояре, недовольные Инпопомъ, схраи Айлять чрезъ: монестырскій прикезъ респоряженія не только мимо Патріарха, но и съ открытымъ намъреніемъ оскорблять его. Отъ духовныхъ имъній они переходили къ духовнымъ лицамъ, опредъляли священниковъ и игуменовъ именемъ Цара резъ всякаго снопи-

нія съ Никономъ. Понятно, какъ все это должно было раздражать Никона, защитника правъ русской церкви и величія высшей церковной власти. Онъ пачаль доказывать всю неправоту подобнаго порядка дёль и, въ порывъ негодованія на своеволіе бояръ, позволяль несовськь скромные отзывы о самомъ приказъ, учрежденномъ воль царя. Боярамъ того только и хотвлось. Они ли представлять Никона въглазахъ Царя преступникомъ, злоумышляющимъ противъ самодержавной власти. Эти ли клеветы бояръ на Никона предъ Алексвенъ Михайловичемъ, или что либо другое было причиною первыхъ неудовольствій между Царемъ и Патріархомъ, — не изв'ястно съ достовърностію; но неудовольствіе вознивло, и этого достаточно было боярамъ, чтобы развязать руки ва большую дерзость въ отношеніи къ Патріарху. И нель зя сказать, чтобы бояре показали себя въ этомъ случав людьми достойными своего имени. Въ злобъ они позволяли себъ то, на что не ръшился бы человъкъ благородный. Одни, чтобы выразить свое презрвніе къ Никону, называли именемъ его своихь собакъ (Стръшневъ Семенъ). Другіе, чтобы раздражить Патріарха и твиъ вызвать его на новый какой либо неблагоразумный поступокъ, стали оскорблять патріаршихъ боярь и чиновниковъ (стольникъ Хитровъ). Иные посягали на самую собственность Никова, и притомъ по полномочію монастырскаго приказа (Бабарыкинъ). А нъкоторые, болъе ярые, готовы были даже лишить жизни Патріарха (1). Стріль было пущено много н иногія достигали цвли. Подъ вліяніемъ такихъ оскорбленів,

<sup>(4)</sup> Болре-судън по двлу Бабарынина писали; «и только бы онъ (Никонъ) быль не такова чина, и им бъ и жива его не отпустили» (Ист. Р. Церк. пр. Фил. IV, 49).

характеръ Никона, горячій и вспыльчивий, сдёлался еще раздражетельное, и онъ действительно начинаеть действовать оскорбительно и для Царя и для своего собственнаго достоинства. Но бояре не думали ограничиваться одними оскорбленіями, какія они причимали Никону. Имъ хотвлось погубыть Патріарха, чтобы освободиться оть его. вліявія, и воть опи встин израми стараются стать нежду нимъ и Царемъ. Искусство вести питриги помогло ниъ не допустить Патріарха до личных отпровенныхъ объясненій съ Царенъ, которыхъ оба они желали и которыя могля бы положеть конецъ всёмъ недоразумъніямъ. Царь, по проискамъ бояръ, перестаеть являться на служенія Патріарха, не допускаєть къ себъ его самого, в между тёмъ наговоры и клеветы на святителя такъ н кимать при дворв. Неудовольствіе Царя на Патріарха при помощи бояръ скоро перепло въ гиввъ и открытую вражду. Друзья сдвлались врагами, вопреки собственному желавію. При такомъ положеніи діль, Некону, очень хорошо сознававшему свою правоту предъ Царемъ, трудно было не ужхать нев Москвы въ Воскресенскій монастырь, хотя бы даже безъ царскаго позволенія, а между тымь этогь поступокь съодной стороны выставляль своеволіе Патріарха, съ другой открываль врагамъ его обширисе поле для козней. Выставляя предъ Царемъ непослушаніе Патріарха, бояре народу сталя объяснять удалеміе святителя немилостію Царя за его миними нововведенія. Такинь образомъ къ толив недовольныхъ Никономъ изъ духовенства, не безъ вины со стороны самого Патріарха, присоеднивлось не малое число изъ бояръсъ неменьшимъ вланісиъ на толну, только съ большинъ умъніемъ доводеть свои козни до конца. Можно было онасаться, что при такихъ обстоятельствахъ дело книжнаго исправленія, панатое Никовомъ, допрікить правасвіє и не принесеть надлежанцикь продокъ. Такън случимось.

минодамо нацеотаци были первыя повременим RWHITH 'H SWAAH DASCHARTICA DO MODERANI, KANI BOÈ HEвороны выправно в при выправния объемини себя протисъ лихъ. Превые всего возстали иметинь новоличиныхъ книгъ справинии Іосифовскіе. Одни мак линь етали прополудывать, что ворбще въ ипвыхь жингаль вовреждены древніе чины и уставы; другіе, болье ожіние, примо указывани эти, обудто бы поскорченные, лины; в нъкоторые осмънвались даже ачисать ополети въ защиту старых в порядковъ. Іодинь Нероновъ маждый дов являми вы опооры и запрощаль дычивамь гректонть ыликую. Протопены Аввакумъ и Даніндъ вер юкцы пефетіою» сопілись на общее сов'єщеніе и написели челобитную, въ которой даловались на наимнение Папріархов двунерствого сложенія, на оставленіе земпыкъ повлонею въ святую Нетиродесяванну и др., и четерво подаля Дарю. Дівконъ Осодоръ, подебно другимъ, «повые закони в уставы обличая, народы учаше новинамъ не повлагатися. но древняю благоческія предёлы держати.» Цо всей сіроятности, .. Съ : такими і же нувствами : отнесились ить новоноправленнимъ дингамъ и прочіе оправщики Лосисской - Ликите, Лазарь и др. Что же за причина была ж чоро общаго нерасположения схить линь предел Патріарка? Было бы необраведнию объекть псе дін одною жинною непріявню унаванциять ману жъ Никону 38 TO SEE ABSERT BY AGAMMOTH COLDERNMENT ! -BURNALL AND CARREL OR: HEWHER COCKED OR: REGARDS CARRELING ны, кажется, и по продположеніе, будто они дійствева--мелопори об обраджение уменностью он опрофице, не

вости техъ мивий, которыя отстанвали. Мы чию имбыл случий указить нёкоторыя свидётельства этихъ самыхъ лиць, исть исторымъ видно, что ревинтели двуперсия и другихъ мивий, которыя питріорхъ Никонъ призналь онгибочными, отстаниван свои заблуждени не отслыю не приворженности къ нимъ, спольно сю истробольствио на Питрифуса за то, что онъ вводиль новые живнія самовлестно и уначтожнать прежнін наслаісы в строгостію. Тонерь предуправиль некоморыя можня соображение въ пользу той же жысли. Прежде всего во вебхъ всегласахъ юсифовских в обпраничновъ противъ мининкъ пововвещений Никона синикомъ манито раздражение этихъ лицъ вротивъ Питріорха. Читая сочиненія ихъ, виднив, что всё ойн түрбин такъ снявать, смясто засть иснавность къ Пикону, переполиски самыми неланими, неръдко наpoduto 'wphaymenhinen, radbotame 'me 'holo; a sto soboalпо имводить на мысль, что вов эти сочинения висаны не rem onaron, hiuseoque experibéses premise es obilònti посремнения и унижения Матріарка. Далье: возетали противъ Пакона и его исправленій прежніе справщики жервие и притокъ ось беж чеплюченія, — факть замічительный, который финчь дветь иркоторое основаніе думать, что они руководилнеь въ этомъ спучав не сполько при-BREAD HOUTED RE CHAPTER KHAMPARE, - THE MOUTH ME BEE тин битать по крайней мара единаково свизичю вравязанность къ старънъ, — сколько своимъ личнимъ норосположеність къ Жатріарху, который сділаль нопріятность всвиъ ниъ, и притовъ одну и ту же. За триъ: многія изъ этихъ инпъ, после того, наиъ Микоиъ, удаминись нэь Москвы, ждагь суда чи осуждения, оставляли овон мивнія и обращались къ православію, хоча «некочерыя только на время. Таковы: Ісенит Нероповъ, Никита, Ла-

зарь, діяконъ Осодоръ, приносийе показніе на соборъ · 1666 — 7 года. Подобное явленіе даетъ право по крайней мъръ на такое заключение, что указанныя лица, если и доржались своихъ метий по привязанности къ нимъ, то все-таки эта приваванность находила себв не мадую пинду въ личномъ перасполежения къ Петріарху, н вотъ, когда Никовъ уже быдъ такъ сказать отменевъ, она мачинала слабъть въ тъхъ, кои не отличелись твердестио карактера. Наконенъ, не можемъ не указать еще на оденъ фактъ, который не мало подтверждаетъ нашу нысль. Въ числъ жалобъ, которыя Нероновъ отъ лица встхъ своихъ собратій высказываль Царю и самому Патріарху, воть между прочинь жалоба на то, за чімь Никонъ избралъ справщиками книгъ кіевскихъ иноковъ я ученаго Арсенія Грека. «Ты хвалишь законоположеніе иновенцевъ и обычан твяъ пріемлень, говориль Нероновъ Никону; ямив у тебя то и святые люди: гречане и изъ Малыя Руссін»... «Стани добрф, церковное чадо, жаловался тоть же Нероновъ самому Царю, и вонии плечу и молонію твоихъ государовыхъ богомольцевъ. О чемъ же мелили эти богомольцы? «Молимъ тя, государь, иностранныхъ иноковъ, ересей вводителей, въ совътъ не принимай; зримъ бо въ нихъ, государь, ни едиму отъ добродътелей: крестилго визменія на лицъ истиннаго вообразати не хотять и сложению перстовъ блядослевно противятся, на колёни же поклонитися Господеви отъ покоя ради не хотять.» Имвя въ виду то, что эти челобитчики за нъсколько лътъ прежде сами печатали кин-ГИ МИОГИХЪ Западныхъ вноковъ, какъ книги православныя · (таковы: кинга о въръ, большой и малый катихизисы и др.) я сами же говорили въ этихъ книгахъ (1), что церковь

<sup>(4)</sup> Be murb o shph s. 27 — 29.

греческая ни въ чемъ не отступнае отъ превославія, -ны можемъ объяснить приведенную выше жалобу Неронова только досадою Іосифовскихъ справщиковъ на Патріярха за то, что онъ на мъсто «высоко ученыхъ веинкороссійскихъ протонововъ и ноповъ» поставняъ справщиками кингъ западныхъ имоковъ и ивкоторыхъ грековъ. Исправленія этихъ лицъ клеймились именемъ ересей не потому, чтобы они были таковы на самомъ дёлё, а просто потому, что эти исправленія ділались не Нероновинъ и Аввакумомъ съ братією, а «вностранными» принельцами. Нашему взгляду на разсматриваемый предметь не противорвчить то обстоятельство, что ивкоторые изъ Ісповскихъ справщиковъ, и по низложеніи Никона, упорно держались своихъ мизній — до конца своей жизни. Во-первыхъ, мы уже сназвли, что нельзя думать, -он ввагил онагот видо виндовонуя нилько лична непріязнь къ Патріарху безъ отношенія къ ихъ религіозникь убъжденіямь и привязанностямь. Во-вторыхь, и сиотра на дъло такъ, какъ мы смотримъ, можно объяснить упорство этихъ лицъ. Слава и громкая популярность имъють съ себъ слишкомъ много привлекательнаго, чтобы не увлечься ими; быть учителемъ въры, называть себя впостодомъ, разсыдать свои посланія «ко встмъ атырутооп сиви -- «принов бриць вы симправ Аввакумъ, — во всемъ этомъ столько заманчивости и обаянія, что можно, и не сознавая въ себъ призванія на такое діло, рішиться однакоже на него. Притомъ не нужно забывать и того, что есть люди, которые, однажды ръшивщись идти по извъстной дорогъ всивдствіе ванихъ бы то не было обстоятельствъ, уже не способны оставить своего пути, хотя бы обстоятельства чость и перемънились, особенно, когда дело касается таких вещей, измінчивость въ которых не составляеть чести для человіня. Кикь бы впрочень нь было, только Іссноовскіе справидини, удалення Никоновь оть печатнаго двора, нервые возстали противъ Натріарха и изденных имь, новоисправленных кингъ. Что же предприняль Наприъ въ противодійствіє этикъ лицамъ и въ обезнеченіе успіжа своего діла?

Ирежде всеге, какъ и следовало ожидать, онъ убълдалъ непонорнить нодчиниться волё своего верховняго пастыря; а нотомъ, когда убъжденія оказались водійствитольными, онъ сослаль болье унорныхъ въ разныя мъста ва заточеніе. Аввакумъ отправлень, по его себственнымъ слованъ, «въ далечайшія спбирскія отраны, въ самые глубочайнию предвлы, за велижнить оверомъ Вайкадомъ.» Данімяь, протопопъ Костромокой, не ревстраженій, неслань въ Астрахань. Логгинь, протопопъ муромскій, по лишенів сана, опправленъ въ свой городъ Муромъ. Лазарь, попъ романовскій, и Никита, повъ судальскій, разосланы была также по своимъ городамъ. Князь Львовъ, бывший начальникомъ печатнаго двора, попаль въ Соловки. Протополъ Іоаннъ Нероновъ, по лишенія скусьи, сначала содержался въ московскомъ Симоновомъ монастыръ, потомъ сосланъ въ Спасо-каменный вологодскій и оттуда въ Кольскій монастырь. Одинъ только дьяконъ Оедоръ оставленъ быль въ Москвъ (можеть быть потому, что замънить его, не какъ справщика, а дъякена благовъщенскаго собора, было некому), да еще Стефанъ Вонифатьевъ, духовникъ Царя, — лице неприкосновенное. «Такимъ образомъ,» говорится въ одной книги во поводу заточенія по разнымъ городамъ Іосифовскихъ справщиковъ, первыхъ вождей раскола, «п. Никонъ старался предупредить дальныйшее движение раскола совершенно за-

копными, истинно перковными и грами. Вст главные зачининки его были разсвяны. И издатели служебинка 1655 г. имбли полное право скизать, что благочестивымъ повельніем в п. Никона и даря Алексья Махаиловича слукавство изчезе, неправда отгиана бысть, лжа потребися, вижето же сихъ истина мичуетъ, правда цвътеть, любовь владичествуетъ» (1). Кроий того, что въ . этихъ словихъ есть исторический невёрность въ томъ отвошения, что, по всвять соображениямь, изкоторые изъ Іосифовскихъ справщиновъ (3) были высланы изъ Москвы уже посль 1655 года, --- нашв почену-то напоживля они напвиость дітей, которые въ случай какой либо опасности закрывають себв голову, пли даже отолько глаза, н думають, что они уже спасевы. Ужеди въ самомъ двлі в. Япконъ на свое распоряженіе касательно заточенія по разнымъ городамъ первыхъ вождей раскола могъ спотрёть, какъ на меру-предупредить дальнойшее движете раскола? Ужели можно было думать, что, съ удаленіемъ этихъ лиць изъ Москвы, расколь прекратился, опасность миновалась? Не наобороть ли должно было заключать, что чёмь дальше убзжаль какой либо Аввакумь, тъмъ дальше провикали и съмена раскола? Мы по крайней ибръ такъ понимаемъ дъло, и въ указанномъ распоряженін Патріарха не только не видимъ «міры умной» мя предупрежденія раскода, напротивъ видимъ ошибку, ртшительно необъяснимую ничты, ненаитренное средство распространить расколь. Доказывать, что это такъ должно было быть, нътъ нужды, когда такъ случилось. Историческіе факты убідительніе всяких в соображеній, а

<sup>(1)</sup> Русск. Раск. Старообр. Щапов. стр. 45.

<sup>&#</sup>x27;з) Наприи. Депівать, см. Таер. Св. Отп. ин. З. 1860 г. етр. 830—1; Авванунъ, см. Правоса. Собос. 1858 г. Май, стр. 96.

они пряме доцивывають ту мысль, что первые вожди ряскола въ Москвъ, по удаленін своемъ изъ столици, были первыми распространителями своихъ мивнів и въ другихъ мъстахъ. Сибирь обязана своимъ расколомъ Аввакуму, который, по словамъ Винограда Россійскаго, какъ «въ заточеніи живый, тако и вспять возвращаяся, всюду свободнымъ глесомъ и благодарственною дунною древнаго благочестія світлость просвітло проновіданне» - «облічая Никоніанство... построобразную предость, » по его собственнымъ словамъ. Лазарь лишь только прибыль въ Романовъ, какъ началъ «свободнымъ языкомъ древлецерковное повъдати благочестіе и Наконова новмества изобанчать.» Никита «ревноваль по благочести» въ своемь Суздадъ до того, что «променіе и книги жалобимя написаль на новоисправленныя книги» (1). Неласковый прісив новопечатных книгь въ Соловецкомъ монастыръ въ 1656г. мы объясняемъ между прочимъ тімъ, что тамъ быль въ это время князь Львовъ. Участь Данінла и Логгина был нёсколько печальнёе; оба оши заключены были въ темницы и скоро скончались; но въть инчего невъроятнаго допустить, что и они, если не въ Астрахани и Мурові, то по крайней мъръ на пути не приминули привести свою лепту въ даръ расколу. Даже Іоаннъ Нероновъ, слабодушивашій изъ всёхъ другихъ, дёлаль свое дёло, пиша изъ заточенія письма то къ духовнику царскому, то къ самой царицъ и ходатайствуя предъ ними за свою «братію» и «церковь». Такимъ образомъ несомивиные историческіе факты убіждають нась въ томь, что на удаленіе п. Никономъ Іосифовскихъ сиравщиковъ изъ столици по разнымъ городамъ въ заточеніе нужно смотрёть не

<sup>(4)</sup> Объ всемъ этомъ см. въ Виноградъ Росс. Денисова.

нать на умную міру на предупрамоденню раскала, но какь на большую ошибну со стороны Напона, бывшую причиной тего, что расколь, снячала обпаруживнійся въ Мескві, быль размесень тенерь можно было допустить такой промахъ.

Успокосиций уделением пръ стелици вреговъ своякъ, прежинкъ спринциневъ инигъ, Нинонъ проделжелъ начатое дало инпантого исправления съ эпериею, свойственнов есо вылючу в тердому карантеру. Въ 1655 году римель изг ифати иовенсировосприй служебингь, а за тімь венері надано місколько другірую кимгь. Патріориз разосилить (1656 г.) во порквамъ повые служебанки п принциаль отоброть пределес. Мы делеки оть того, члобы верить Декисовт, который говорить, будто Нивонь для распространный повых кингь увопроблять «мучитомсува, поплонія вистеривники, мученів стращимя, и ужасими сперти и моновистительным умертии,» равно не счатаем'я вірамки и гого взайстія, будто «невыха нивель примы встор не желихузя но знасив, что такое распоprincista apostorojo bo maoparu abetare bolkenie, bopeмед**мее поторъ въ меное везстаніс прот**ив**ь** новонсправ-ESHRELYS SERPS & Se Plays By prepout. House overo beпрост о темъ, короно ли воступила Миконъ, когда принаваль виругь отбирить врешайн менеправини илиги и на ибстр нить воодить новым, а не предостивнить этого времени, представляется немебажения и довольно важникь. Какъ же рашинть его? Сущность ствати, изной сбыкновонно диоть на предесновный вопросъ, состоять въ Tours, 470 mápa: seu óblic camas comocinconhar, a sa ríos слъдуетъ указаніе на примъръ п. Филарета, который

11

тобраль уставь 1610 г. и даже сжегь его (1). Примірь, говорять, заразителень, тімь не менье мы удерживаенся оть подражавія ему и, вопрени мивнію почти общему, утверждаемь, что указанная міра была водсе не естественна и прамірь п. Филерета не говорить ничего ві оправданіе Никона.

Неоднократио уже говорили мы, что патрімяхъ Наконъ имълъ несчастіе мажить себъ много праговъ, которые еще прежде, чамъ явились на сватъ новонсправленны кинги, уже проповадывали, что Патріврил не править кинен, в нортить и развращаеть Вёру. Враги эти был теперь разстяни по разнымъ мъстамъ, но не разстялись ихъ ложими убъкденія. Напротивъ и словомъ и писамісяв они всюду старялись распространить мысли, котерыкъ держались сами. Въ Соловенкомъ монастыръ встрітали новонсправленных книги уже съ предванятою мыслію объ ихъ испорченности. Эта несправедливая мысль был, въроятно, и въ другихъ мъстахъ, особение въ тъхъ, гдъ, скажемъ словами напыщеннаго витін раскольническаго Денисова, «имали дивиое ступаніе прасныя ноги благовіствовавинать подобную несправедыность, - Аввакума, Івзаря и др. Что оставалось далать Некону при таких обстоятельствахъ? Постараться, какъ бы и во чтобы то на стало, поназать неправоту распространивщагося мизнія, а для этого самою остественною мёрою было ревослать новенсправленныя жинги, но ничуть не отбырать прежнить, чтобы люди, предубладенные противъ первыхъ, мегли разрашать свои недочивнія, слачись ихъ съ послединин. Тогда наидому правоведнику лжи можно было сиезять: «прімди и виждь, сличай и порёдей, и ты най-

<sup>(4)</sup> Русск. Раск. Старообр. Шанов. стр. 50—51; снес. Ист. Русск. раск. Макарія, стр. 182.

день только перемаку въ словахъ, новость въ выраженіякъ, по на чуть не порчу Вёры. А есля теб'в не правятся и новыя слова, поступай какъ знаоть, служи по прежиниъ иниганъ до норы до времени, именно до тъхъ воръ, нока не утихнетъ поднятое личными врагами Патріарка волисніе, иля пока не уничтожатся твои старыя кинги, какихъ больше нечатать уже не будуть.» Кажется, все это такъ просто и естествению, что распространяться дальше быле бы иногословіемъ. Теперь посмотримъ, что должна была произвесть мера, употребленная Никономъ. Сточская молва объ испорченности новыхъ кингъ уже бродила между народомъ. Люди самые скептическіе, до воторыхъ только достигла сна, ожидали новоисправлениямъ инисъ съ недовърјемъ. Воть книги являются, но въ тоже время отбираются прежиля. Это почему? Эти кинги не исправны, говорять посланные Патріарха. Какъ такъ? Уже ли же мы служние и молнлесь Богу доселе не такъ, какъ савдуетъ? Ужели наши молитвы были не во спасеніе, а въ грать? Чего же смотрали люди, отъ которыхъ зависько это дъло? А эти люди были наши святителяпатріврхи, по благословению которых в издавались прежвія кваги. Ужеля же и они служили по неправымъ книгамъ? Мистіе изъ этихъ вопросовъ, совершенно неизбъжныть ири такомъ норядкъ вещей, до того важны, что положительный отвёть на инхъ быль бы страшнымъ ударемъ для върующей души, и вотъ волей-неволей приходится отвічать отрицательно, а при такомъ отвіті мысль объ испорченности новыхъ книгъ является уже нензфажною. Случись ири этемъ кому либо послушать пропостдь Азванума или нодобнаго ему, и сомнание его въ православін новаго Патріарха необходимо перейдеть въ твердую увъренность касательно его еретичества. Такъ 11.

н было въ тъкъ мъстахъ, нуда уже проникли същи ажеученія. А если вы припончимъ, что говерили врежде о неудоводьствіяхъ на Някона со стороны духовенства, то не удивимся, что такъ было вечти повсюду, гай появлялись новыя книги. Такимъ образомъ, обстовтельства, въ накихъ, по несчастію, находился Ницовъ, ділали указанную міру вовсе меестественняю, — наю того, - гибельною для Патріарна и предпою для церкви. Примъръ патріарла Филарета ничего не доназываеть. Мы даже удиванемся, какъ можно ссылаться на этотъ примъръ, -- такъ онъ не нохожъ по обстановка на состоятельства патріариюства Никонова. Филароть, отель прославляемый встми за страдамія, перепесення въ пабну за отечествр, любимець духовенсива за ингости къ нему (1), -- развъ это-тоже, что Миконъ, незнатний родомъ, нелюбимый духовенствомъ, ненявидимый болрами, разладившій подъ конець съ Царемъ-друговь?

Впрочемъ оставямъ на время безъ винманія тѣ месчастныя обстоятельства, въ какихъ находился и. Никонъ и ва которыя, какъ видно, онъ самъ не обращалъ винманія, и посмотримъ, благоразумно ла было бы съ его сторови распоряженіе объ отобраніи прежнихъ кингъ даже въ томъ случаѣ, если бы враги Патріарха не усивли разсіять въ пародѣ лжи объ испорченности новыхъ инигъ?

При ръшеніи этого вопроса ненабъжно везивляєть другой—е томъ, что могло побудить Патріврха нь такей міръ? Обыкновенный отвітть на этотъ вопросъ—тотъ, что прежнія книги были испорчены. Правда; по что же изъ этого слідовало? Пе нашему мижнію, тольно—то, что эти книги нужно было неправлять и исправленным равсилеть

<sup>(</sup>s) Xppmorp. Marp Haxonia 1839 r.

для употребленія въ церквахъ, нимало не запрещая нинь прежения. Не спорымъ, что при такомъ положения дъла зло еще продолжало бы существовать, но зло вопервыхъ слишкомъ небольшое, которое во-вторыхъ скоро прекратило бы свое существованіе. Мы сказали, что если бы прежиня неисправныя книги оставались въ употребленія народа и по изданія въ свъть книгь новоисправленныхъ, зла отъ этого большаго не было бы, и воть доказательства. Погръшности нашихъ прежнихъ жнигь, побудившія п. Никона къ изданію книгь новыхъ, были, положимъ, многочисленны, но не особенно важны. Этимъ мы не отвергаемъ необходимости для Никона исправлять кинги, -- и неважныя ошибки въ кингахъ, предназначенных для церковнаго употребленія и для наученія народа истинамъ Вфры — достаточная причина къ исправленію этихъ ошибокъ, - а только хотимъ высказать ту мысль, что не сабдовало предпринимать для уничтоженія неважныхъ погрѣшностей мѣръ особенно сильныхъ, которыя могли бы возбуждать въ массъ волненія и недоумвнія. А такова именно была мвра, употребленная Никономъ. Намъ могутъ сказать, что погращности старыхъ книгь были не только многочисленны, но и важны, и могуть указать въ этомъ случай на неправильныя мибнія, внесенныя Іосифовскими справщиками въ печатныя книги. На это ны отвётимъ: какъ смотрёть на дело. Прежде всего: эти мивнія существовали въ церкви гораздо прежде п. Никона, и однакожъ чрезъ это ни церковь не была не православною, ни члены ея не лишались спасенія. Значить, если бы эти мивнія оставались въ старыхъ книгахъ и послъ изданія Никономъ новыхъ, православіе нашей церкви, и въ частности тъхъ членовъ ея, которые до времени держались бы этихъ мивній, ни-

сколько не страдало бы. Говорять: «пока эти мизнія не были обличены и отвергнуты церковною властію, до тёхъ поръ они были грахами неваданія извинительными, но послъ уже другое дъло; -- послъ обличения ихъ церковию они сдълались уже митніями раскольническими» (1). Не понимаемъ, какъ это сделалось бы, если бы церковная власть, или лучше п. Никонъ, взявъ во внимание значеніе обрядовой стороны богослуженія въ ділі віры и спасепія, призналь эти мивнія только ошибочными, но ничуть не ересію, и сабдовательно отнесся бы къ лицамъ, зараженнымъ этими мивніями, только какъ къ людямъ заблуждающимъ, но ничуть какъ къ еретикамъ, или раскольникамъ. А Некону такъ и следовало поступить въ этомъ случав, во-первыхъ потому, что нвкогда онъ самъ держался этихъ самыхъ ошибочныхъ мизній, -- значить, были причины, по которымъ съ одной стороны указанныя ошибки имъли право, хотя бы и незаконное, на существованіе; съ другой-патріархъ Никонъ долженъ быль быть снисходителенъ къ ошибкамъ, которыхъ не избъжаль самь; во-вторыхь, такь смотрёть на дёло советоваль Никону патріархь константинопольскій Пансій, который въ отвъть на вопросы Някона о разныхъ, замъченныхъ имъ въ русской церкви, пограшностихъ, инсалъ: «твое преблаженство сильно жалуеться на несогласіе нъкоторыхъ чиновъ, замъчаемое въ нъкоторыхъ церквахъ, и полагаешь, что эти различные чины растлъваютъ нашу въру. Хвалимъ мысль: ибо кто боится преступленій малыхъ, тотъ предохраняеть себя и отъ великихъ. Но исправляемъ намъреніе: ибо иное дъло еретики, которыхъ заповъдуетъ намъ Апостоль убъгать по

<sup>(4)</sup> Истор. Русскаго раск. пр. Макар. стр. 146-147.

первомъ и второмъ наказанія; и иное діло раскольники, которые хотя, новидимому, соглашаются въ главныхъ догматахъ православія, имбють однакожь и свои ученія, туждыя касолической перкви; но осли случится какой либо церкви разиствовать отъ другой въ ивкоторыхъчинахъ неважныхъ и несущественныхъ, т. е. не касающихся членовъ и догматовъ Въры, - каково, напримъръ, время совершенія лятургін и под., -то это не делаеть никакого раздёленія, лишь бы только непреложно сохранялась та же Въра. Церковь не отъ начала приняла все то чинопосавдованіе, какое содержить ныяв, а постепенно, и въ разныхъ церквахъ нъкоторые чины вводились разновременно, и прежде святыхъ Дамаскана, Косьиы в другихъ пъснотворцевъ, мы не пълн ни тропарей, ни каноновъ, не кондаковъ: все это однакожъ не производило разділеній между церквами, когда соблюдалась неизмінно таже Віра, и оні не считались ни еретическими, ни раскольническими. Такъ и ныив не должно думать, будто развращается наша вёра правосдавная, если одинъ кто либо творитъ последованіе свое, немного различное отъ другаго - въ вещахъ несущественныхъ, т. е. не касающихся членовъ Вёры.» Этотъ мудрый совёть, очевидно, касался чинопоследовный служебника, который Наконъ прежде всего и вельль отбирать. Такъ же прямо и синсходительно совътоваль Пансій Никону смотръть и на другія болье важныя разности, существовавшія въ то время въ нашей Церкви. Всего болбе, какъ извъстно, смущало Някона распространившееся въ ту нору двуперстіе, которое употребляли и для крестняго знаменія и для благословенія священническаго. Пансій, основывая на предавін обычай креститься тремя первыми перстами правой руки, писаль о благословеніи именословномъ,

межьу прочимъ, вотъ что: «такъ накъ Богъ съ клатвою обащаль Авранцу, до благословарся вси языцы земстін о същени ого, которое ость Інсусъ Христосъ — Іс Хс. во Церковь благословияеть вска, начертывая рукою священинческою ния Моссін; Іс Хс. Какими бы персмами кто ни изображаль эти четыре буквы, разности но будеть: только бы и благослованомий и благословляемый имели въ мысли, что благословение инскедить отъ Інсуса Христа рукою сканценициоскою» (1). Въ-тротьихъ ноконоць потому, что такой взглядь на это дёло ость дъйствительно истинный. Неша церковь, поэволявь единовърцамъ упогребление тахъ самыхъ разностей, противъ которых вооружанся п. Никонъ, но липаеть однакомъ нуъ чрезъ это надежды на спасеніе. — знавъ. что. по взгляду церкви, эти размости не важны. Не споримъ, ите кон линифтрину стуська ий онио фирук оденого оти разности и другія ногрупцюсти, находичніка въ нашахъ CTAPHET EHHIAXE; HO STORO MOMINO DELIO AGGERTHYPE TOLLEO. постепенно, какъ востепенно появлялись указанныя ошибки. Крутыя мёры въ подобныхъ случаяхъ всегда приносеть больше вреда, чёмъ пользы, нетому что масся инкогда не бываеть приготовлева къ мгифвенной реформа наддежащимъ образомъ, и слъдоватожно кромъ людей послушныхъ, которые всегда найдутъ причины покориться определенію власти, могуть вотретиться люди съ ногваною привязанностію къ прежному порядку вещей, и поэтому самому упрямые, которые или подымуть роцоть на нововведенія, или, осли и примуть ихъ; то неокотно, какъ что-то вившное, насильственное, — во всякомъ случав

<sup>(1)</sup> Посланіе п. Пансія къ Някону напочатано въ Скрыжван ч. 4, стр. 639—760,

пользи изло. Не то бываеть при резориять абстененных. Часть людей передовыхъ, какахъ викегде же лижено общество, подявь съ нервиго же раза пользу и сиринедивость новыхъ учрежденій, если только дійствителько такова бываеть реворме, немедление переходить на стерову ински бооко ет атамена стороните и боротирован и дзятельности новыя начала. Польза и правде--- вообио-димый результать подобняро порядия вощой---- мело но малу стоповатся очевидными для войкъ и опсутивольными для каждаго, такъ что и тъ, кои еще не созръли до теоретического пониманія новых вычаль, не въ состойніш бывають противиться ихъ практичесной вриможимести, ..... желаніе самому себ'ї добра и меводьнее блигоговінів предъ истиной заставляють и этихъ зранимсь визнаеть себя въ число избранныхъ и пользоваться войми выгодами поваго порядка вещей. То же самое было бы, соля бы цатріаркъ Никонъ ръщился вредать въ пректиму церкви и употребленіе народное свем несомв'ями полекныя в спряводники монравленія постоповно и очиснодительно. Пастыри церкви, если бы даже и пациясь между ними люди съ приваванностио къ указачныма погращностямъ, скоро поняли бы свою ожибну и оставили бы ихъ, потому что существовение атихъ ошибомъ основывалось въ существе дела не на совнанів иль справеданвости, но на безотчетномъ услевнін того, что было въ прежнихъ инигахъ. Самъ Никомъ въ опрездение свес, что употребляль въ нервые годы свесто патріоривства. двунорстіе, ссылался на то, что такъ было сказамо въ «Осодоритовомъ писаніи»; тоже говерить онъ и о другихъ, замъчая притомъ, что само Осодоритово писаніе внесено въ печатныя и рукописныя кчири только жесъовність (1). Значать, стоило распрыть грахи неваданія и пекавать, из чемь заключается правда, и истипа востержествовала бы надъ ложью. Пастыри въ свою очередь указали бы правду своимъ пасомымъ, и церковь русская не только избавилась бы отъ раскола, но даже не долго видъла бы иржду своими членами незначительное обрядовое разногласіа, — тамъ бодае, что самые источники этого разногласія или были не мпогочисленны, — таковы издания Іосноовскими справщиками книги, въ числа 6000 экземпляровъ, въ которыя внесено было ученіе о двунерстін (2), — или должны были скоро уничтожиться сами себою — отъ времени, такъ какъ новыхъ изданій подобликъ мингъ уже не было бы.

Не того долженъ быль ожидать Никонъ при своей крутей и печти насильственной мъръ, — отобраніи прежинкъ женоправныхъ вингъ, если бы, повторимъ, онъ даже не быль въ тахъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ, о которыхъ уже была рёчь. Прежде всего такою мёрою ошибнамъ маловажнимъ давалось значеніе серьезныхъ заблуждевій, которыхъ будто бы никакъ нельзя было терпіть, жотя эти ощибии существовали целыя столетія. Нужно ля говорить, что подобное обстоятельство могло в даже ACAMBO OHAO OCKOPORTE PEARFIOSHOE TYBETBO BERKATO, KTO держался этихъ ошибокъ, хотя бы и безотчетно, а чисдо такихъ людей составляло большенство: «единія точію звло престарване люди того ученія не пріяша и не внямажу прелести нововводнаго арменоподражательнаго двоперстивго сложенія (3)». Далье: такимъ распориженіемъ унижались прежиля кинги, какъ неисправныя, а между

<sup>(1)</sup> Истор. Русск. раскол. стр. 170.

<sup>(°) 3-</sup>е посл. Игнат. Тоб. въ Прав. Собес. 1855 г. ин. 2, стр. 95-98.

<sup>(\*)</sup> Tanb me.

твиъ не уважать эти книги было невозмощно. Если, какъ ны знаемъ, санъ Никонъ давалъ большое значение дроввимъ церковнобогослужебнымъ кингамъ, говоря: «УЪ нихъ святів Божін человіщи и велиции ихъ творщи восточнім богословцы в учители Аванасій Великій, Весилій Великій и Григорій Богословъ, Ісаняв Златоусть, Іоаннъ Данаскинскій, Петръ, Алексъй, Іона, Филипиъ, московскіе чудотворцы, и прочім святім воучающеся, Богови угодина.... (1)»; то что сказать о большвиства и нассв менве образованной и въ следстве этого болва способной привязаться из вившней обрядности? Очить говорить лучие всего; большая часть современниковь Никона смотръла на древнія кинги, какъ на святыя и необходимыя для спасенія. Но воть эти святыя винги начинають отбирать, какъ неисправныя в поврежденныя, по которымъ не льзя ни служить, ни молиться Богу. Мы не удивились бы, если бы подобное расперяжение возбудило въ народъ ропотъ и негодование на Патріарка, даше безъ отношения къ указаннымъ выше неблагоприятымъ этому дёлу обстоятельствамъ, — напротивъ, мы удивились бы, если бы начего подобнаго не было. Да, наконемъ, если бы даже допустить, что привланиесть современвиковъ Никона из прежиниз цериоспобогослужебимиз книгамъ была не велика, — и въ такомъ случав не слъдевало, вводя въ употребленіе новмя книги, запрощать унотребленіе прежнихъ, для того вменно, чтобы ве усилить этой прививанности. По странному свойству человъческой природы, запрещенный плодъ почему-то особенно намъ правится, — истина общензийстная. Тоже бываеть и съ запрещеними кинтами. Онв мовольно воз-

<sup>(1)</sup> Ounc. na. Hapek. r. H, erp. 156; y Ellaucea erp. 15, spende. 3.

бридають ва челеръкъ особенное къ себъ уважение до того, что восупаются за большія деньги, хранятся, не смотря на онасность быть обличенимъ въ нарушения закома, читиются и перечитываются итсколько разъ, съ есобенникъ ванманісмъ не только къ общему ихъ содержинію, но къ чествымъ имслямъ, даже къ словамъ, въ ноторих старокотся найти особенный такиственный смысль. Эте свойство человической природы до того извистно всёмъ и наждому, что люди, способные, какъ говорять, ловить рыбу въ мутной водь, иногда нарочито распусивить слухи о секвестра, наложенномъ будто бы на ту ная другую кингу, въ видахъ скорфинаго сбыта оя, что и бываеть къ удовольствію глубенихъ поихологовъ. Подебиихъ же результатовъ долженъ былъ ждать и Никонъ, когда приказаль отбирать по церквамь прежнія неисправвыя книга. Отобрать всё книги онъ не могъ уже потому одному, что по зналъ числа ихъ; за исключениемъ жинть отобранныхъ, оставалось и должно было остаться въ веродъ еще не мало другихъ, избъгнихъ новальнаго обыска; и вотъ эти-то книги, какъ подвергиняся запрешению, сдъладись предметомъ еще большаго благоговънік и любви, чёмъ накими пользовались прежде. Такимъ образова вы думаемъ, что отрогое запрещение Никона увотребаять при богослужения старыя квиги не только не содъйствоволо принращению раскола, напротивъ пряме и положительно петогло его распространению и усиления типъ, что, обративъ особенное вичмание всекъ на эта квиги, оно звставало наждаго дорожить ими, а размо и находившанием въ нихъ опінбочными мибліями. Говорита: «мародъ, горичо любимини Никона, по всей въроятности, съ безпрекословною покорностно приняль он подолима имъ виния, осин он ого не визмутили рас-

колоучители (1)и́. Правда, народъ любаль Никова, но народъ только московскій, котораго Нагріарив защищаль оть неправдъ боярскихъ, спасаль во время моревей язын n loigh, normal cainain has buyelar choner ha cayженіе (3), да еще, можеть быть, новгородскій, андівний ть же инлости Накона. Между тыпь иниги новоноправленим посілявлясь и судя, гдб, можеть быть, только симпан про Нинона. А главное: люборь толим, какъ бы она сильня ин била, явловіе слишмомъ воемерное, чтоби прочности его можно было върнть съ несомивиностию. Примъръ не далекъ и -- порезительнайшій. Когда полимса въ Новгореда голодъ, Миконъ, тогда еще житрополить новгородскій, не щидя ин хліба, ни денегь, учречить вр своемь чемр, ежемечетиль вестема инпосиния во воскроссивямъ денциями, а въ простые два илібомь; кром'й пого, намделновие пормиль бъдвых но сту и ботре лечоврков в чте выбослеватиля вчовя и свыболя де строиль четыре богадельни: Новгородии не накодими слова для выраженія своей блаводприости и любви из индестивому архипастырю. На вога вытригарть Мереровъ, бившій причином бушта въ Москва, возбуждають пяченть и въ Новгородъ. Наводъ взволюствия в инчаль грабомъ. Воевода Хилиовъ ранвился било усприонть илтежниковъ, но устращенный угрозами, скрывся ща витроволическа дворх. Уздавъ объ завых, развиранняя токов св навилми и дубинами устромилась из архіорейскому дову. Микомъ, скрыть восподу во вмутренняхъ спомиъ. Войониъ, приказдіваеть заподоть ворова овоера дома, в саяч виходить пот наполь оборху ке меренениямить и сь выроным скою кротостію начинаеть говорить имъ: «любезныя діти!

<sup>(1)</sup> Pycest passi, censoods, Hames, crp. 51.

<sup>(2)</sup> Чтен. Моск. Ист. Общ. 1848, No. 5, ч. IV, стр. 33,

за чёмъ пришли ко мий съ оружісмъ? Я всегда быль съ вами и теперь не скрываюсь. Я пастырь вашъ и готовъ положить за васъ душу свою.» Что же дёлаеть народъ, такъ много облагодётельствованный Никономъ и такъ горячо любявшій своего настыря? Въ неистовстві кричить: «онъ наміннякъ, онъ защищаеть намінниковъ: и, съ звірскою лютостію бросясь на Никона, начинаеть безъ пощады бить его дубьень и каменьями до того, что служители отнесли митрополита въ келью почти бездыханнаго (1). Нужно ли продолжить річь даліве?

Какъ же, спросять, должень быль поступить п. Наконъ, при введении во всеобидее употребление новоисправленныхъ княгъ? Прежде мы уже высказали нашъ взглядъ на этоть предметь. Теперь приведемъ слова объ этомъ одного пастыря нашей церкви-митрополита Платона. Сказавъ объ исправлении Инкономъ кингъ и разсылка илъ по всемъ церквамъ, митрополить Платонъ продолжаеть: «но видится, что далбо поступлено въ семъ случав неосмотрительно. Вельно новоисправленимя книги вездь принать, а старыя отбирать. А надзежало было объясния сся причины исправленія книгь и представивь предв очи види-MUR OWNERS, marine ocosopust, umo u st emaplies kanнаст ничего церкви противного не заключается, а только наводятся инкоторыя от перепициков ошибки и от мереводчиков неиспривности; а въ тъсъ, кои ист употребляли и употребляють, пикакова ваблужденія и вреси церкось не прискаеть: сле учинить, надлеговало было остаsum no solic: no emaprime lu chyncum krusame ulu no номым. Віролию, продолжаєть Аркинастырь, что синь

<sup>(1)</sup> Начертаніе житія и ділній Никова—арх. Аполлоса стр. 18—19, 1848 г.

поступкомъ всёхъ умы были бы успокоены и со временемъ новоисправленныя книги взошли бы во употребленіе, а старыя сами собою вышли бы изъ употребленія. Но какъ стали вездъ насильно новыя вводить, а старыя обирать, возсталь общій ропоть, возмущеніе, мятежь н расколъ. Невъжи или суевъры стали толковать, что акибы церковь дотоль была въ заблуждении, и что святые угодники аки-бы по тъмъ книгамъ служа также погръшали. А были, можетъ быть, и такіе, кои не хотя лишиться собственности вмъ принадлежащей, а надлежало имъ не малое иждивеніе употребить на покупку новыхъ книгъ, также роптали и къ возмутителямъ приставали. Хотя при семъ случав следовало некоторое благоразумное употребить снисхожденіе; но вийсто того укрощаемы они были вооруженною рукою, а накоторые мятежники н казни были предаваемы. Сіе не только не погашало расколь, но еще болье его возжигало, который и досель къ великому церкви россійской несчастію продолжается» (1). Замътимъ, что такъ говоритъ человъкъ, который, по его собственнымъ словамъ, писалъ свою исторію не такъ, какъ дълають это дъло «новъйшіе писатели исторін нашей, которые неръдко обстоятельствамъ ласкательствуютъ, и чрезъ то лишаютъ свои сочиненія любезнаго и привлекательнаго исторіи свойства, то есть, истины и безпристрастія» (2).

Такимъ образомъ, очевидно, мы не согласны съ мивніемъ тёхъ, кои считаютъ Никона совершенно невиннымъ въ дёлё раскола, и всю вину зла слагаютъ на враговъ его. Каждому — свое.

<sup>(4)</sup> Кратк. Цер. Росс. Истор., т. II, стр. 234 — 5,

<sup>(</sup>s) Тамъ же т. І, стр. Х.

Но говоря, что Никонъ поступиль неосторожно, приказавъ на мъсто прежнихъ неисправныхъ жнигъ вводить книги новыя исправленныя, мы далеки отъ того мизнія нъиоторыхъ, будто Никону не савдовало даже исправдять книги, такъ какъ народъ еще не быль подготовленъ къ этому делу (\*). Кинги требовали исправленія, потому что, какъ мы замъчали выше, въ нихъ было много погръщностей и ошибокъ, а умственное и правственное состояніе современниковъ Никона было вовсе не таково, чтобы исправленію этому могло возникнуть особенно сильное противодъйствіе, если бы, разумънтся, не встрътились особенныя неблагопріятныя обстоятельства, устранить которыя было не невозможно при умъньи вести дъло съ надлежащимъ тактомъ. Правда, образование современниковъ Никона было не велико, правственность стояла не на высокой степени, привязанность къ вившности была сильна; но все это было и прежде Никона, когда между тёмъ исправление книгъ совершалось, хотя и не такое радикальное, и волненій изъ-за этого особенных не происходило. При самомъ предшественникъ Никона, патріархв Госнов, исправленіе, или точиве передвака книгь была очень немаловажная. Въ книги, изданныя въ это время, первый разь внесены были многія изъ техъ ложныхъ мивий, изъ-за которыхъ послв подиялся на Някона ропотъ, и однакожъ эти передъланныя и испорченныя книги приняты были всёми безпрекословно, привязанность къ книжной буквъ не попрепятствовала никому согласиться на принятю книгъ съ вставочными целыми мыслями. Несчастный случай съ Діонисіемъ, тронцких архимандритомъ, не говоритъ ничего противъ нашихъ ми-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Дъян. Петра Вединаго — Голинова, т. XIII, стр. 40, изд. 1840 г.

сый. Знаконый съ подробностями этой исторіи знастъ, что возстаніе толны противъ исправленій, сдёланныхъ Діонисіемъ, проистекало не изъ чистой привязанности къ бу**льт и обряду, а изъ неч**истаго источника—личной непрілзин къ исправителю нёкоторыхъ вліятельныхъ лицъ (1). По тыть же причинамъ томился много льть въ темниць в первый исправитель нашихъ книгъ, преп. Максимъ Грекъ (3). Такимъ образомъ всв разсужденія изкоторыхъ прателей о глубокомъ невъжествъ нашихъ предковъ, объ испорченности нравовъ ихъ, о мертво-обрядовомъ направленія религіозной жизни въ въкахъ, предшествованиять появлению раскола, по нашему мижнию, суть не болье, какъ ученыя изследованія о нашей старинь, не вивощія прямаго отношенія къ вопросу о происхожденіи раскола. Правда, сближенія при этомъ бывають иногда очень удечны, но при внимательномъ разсмотрѣніи дѣла вь нихь оказывается болье остроумія, чымъ правды (в).

<sup>(1)</sup> См. въ Чтен, Моск. Истор. Общ. (1848 г. № 8) статью: «исправленіе богослужебныхъ книгъ при п. Филаретъ»; а также въ Русскомъ Въстиять (1867 г. № 17) стат.: «русскіе исповъдники просвъщенія, въ XVII въкъ́».

<sup>(</sup>з) Истор. Слов. М. Евгенія т. II, стр. 29 — 31.

<sup>(°)</sup> Оть этого нервдко происходять самыя курьезныя вещи-въ родв <sup>ваприи.</sup> соп**рисутств**ія въ одной и той же квигѣ, и даже почти на <sup>0,160 й</sup> страницѣ, слѣдующихъ мѣстъ: «расколъ произошелъ самъ собою и следствие предварительнаго впловаго развития въ некоторой части Усстаго народа особаго мнимо-старообрядческаго направленія»,—однавоже «въ следствие энергическихъ, умныхъ и благодетельныхъ распо. Ражевій п. Никона, можно сказать. что расколь, вфроятно, соверпненво быль бы остановлень, по крайней мёрё въ томъ виде, въ какомъ оть первопачально проявился, какъ секта религіозно-обрядовая, если бы п. Никону дали до конца довершить его великое дело», потому что «народъ, (который болье всего и былъ привязанъ къ обрядности), горачо любившій Никона, по всей візроятности, съ безпрекословною поворяюстно приняль бы изданныя имъ кинги, если бы его не возмутыя расколоучитель, бывшіе личными врасами, а также орудіями личвыть и сильныхъ враговъ п. Никона» (Русск. Раск. Старообр. Щапо-Т. І. Отд. П.

Состояніе умственное и правственное наших премов представляло почву, дъйствительно, дурную, способир раждать плевелы, если бы врагъ вздумаль съять ил. во не до того загложшую, чтобы на ней испусная рука не могла возрастить добрыхъ плодовъ. Вообще мы не пренадлежимъ къ категоріи тёхъ, кой въ исторических собыміяхъ видять какую-то логическую необходимость, в исторію считають «потокомь, ровно текущимь по азвістному направленію, и достигающимъ своей цёли, которы хотя не предуставлена заранъе, но все-таки оченина в самому ходу дёль.» Не отвергая основныхь вакрион испорического движения, которыми управляются каждое общество, мы въ тоже время двемъ подпос значене в общемъ ходъ событій личности, а въ сдъдствів этого думаемъ, что ходъ историческихъ событій «вовсе не пр модинейный, напротивъ, онъ идетъ прихотанрыми вымвами, то стремясь впередъ, то уклоняясь въ сторону, 19 возвращаясь назадъ, то отклоняясь вовсе отъ ціля, ш останавливаясь на извъстной ступени», и все это-в следствіе сталкивающихся и переплетающихся смисти стей. Понимая дело такъ, какъ мы сказади, мы ве 💝 гласны допустить мысли, будто расколь «произошел самъ собою, въ следствіе предварительнаго въковаго равитія въ нъкоторой части русскаго народа особаго мымо-старообрядческаго направленія», напротивъ думеть что онъ — произведение XVII въка и именно тъль слу чайныхъ обстоятельствъ, которыми полно было вреш Никонова патріаршества, хотя на проявленіе раскола в той, а не иной формъ, и по нашему мытнію, не могл не имъть и действительно имъля неоспорнисе влини религіозная живнь нашихъ предковъ въ въпахъ предше-

ва, стр. 49—51). Кто не захочеть видъть въ этихъ мысляхъ произг рачія, тотъ все-таки найдеть въ пикъ путапицу.

ствоовдиниъ XVII стольтію. Высказывавая эту мысль, им считаемъ долгомъ сдалать одну оговорку: подъ расколомъ мы воннаемъ въ настоящемъ случав не вообще обрядовое направленіе религіозной живни нащихъ старообрядцевъ,— это направленіе началось въ нашей церкви еще въ XI вінъ, продолжаеть существовать и досель въ большинствъ простаго народа, но—возстаніе противъ церкви изъ-за накоторыхъ обрядовыхъ разностей извъстнаго числа върующихъ и наконецъ ръщительное отдаленіе отъ мей.

Неудопольствіе, возбужденное ва народа повеланісмъ Напочи: отбирать изв. церкней прежиів нанги, не остановилось на одномъ волнемія; скоро оно перешло върешогъ и негодованіе на Патріарха и даже въ открытое воестание противъ него. Причиной этого были уже дру-**РІС Обстоятольства**, ночти инсколько не зависвинія отъ самого Жикона. Туть явамотся главными двятелями враги Нагрієрка, прежде всего бояре, а за ними Іосифовскіе справиден кингъ. Лишь только Никонъ удалился въ Воскресенскій монастырь, болре різцили воспользовалься удобной минутой для погубленія Патріарха. Разсыная предъ Царенъ клеветы на Никона, съ цълію произвесть окончательный разрывь между ними, оскорбляя на наидень шагу самого Патріарха поступнами самыми беззановними, но во ими Цари, - съ цвлію раздражить Никона и вооружить его противъ Царя, -- бояре въ тоже время начали распускать въ народъ молву, будто Никонъ, врагъ православія и церкви, сділался врагомъ самому **Цари-и именио за свое еретичество. Это-съ цълію ли**имить Импона популярности въ народъ. Но, върно, не недаясь собственными силами доказать еретичество Никоново, потому что сами не знали «ни православія ни

кривославія», бояре вспоминли, что есть еще недовольные Патріархомъ люди, если не съ большимъ авторитетомъ, за то съ большимъ знаніемъ въры, -- это Іосифовскіе справщики, лишенные Никономъ свеихъ мъстъ и сосланные имъ въ заточение по разнымъ городамъ. Поэтому они ръшились во что бы ни стало воввратить въ столцу «нужныхъ» людей, — съ цёлію «образовать для себі партію церковную, которая бы возстала противъ власти Никона и противъ новоучрежденняго имъ церковнеге порядка.» Милостивое вниманіе бояръ прежде всего обратилось на самаго заклятаго и самаго унорнаго врага Никонова — протопопа Авванума. Въ скоромъ времени •этотъ жаркій пропов'ядникъ древняго благочестія и бозпощадный обличитель минмых новинь Няконовыхь мляется изъ Сибири въ Москву «мидосердіемъ скинтродержца» (1). Здъсь «княви и бояре, по выражению Денисова, тако любевно его пріяща, яко ангела Божія, в самому царю о немъ возвъстища, нже съ любовію того призваль, гляву свою ко благословению прекленивъ и свою десницу на цълование тому милостивно подавъ, словеса мирная и жалостиая съ воздыханісмъ тому бесілевавъ, благодарно и милостивно отпусти.» По проискать бояръ, Аввакуму дано было право со себъ, яко хощеть да содвваетъ,» т. е. предоставлена была полная свобол дълать, что ему угодно. И Аввакумъ не упустиль случая воспользоваться для своихъ цёлей даннымъ ему правомъ. Онъ началъ распространять свои мысли о погубденіи Патріархомъ старой віры съ такимъ усийномъ, что православные настыри нашлись вынужденными жаловать ся Царю на растригу въ томъ, что онъ «меркви запустопилъ, » т. е. увлекъ на свою сторону такое множе-

<sup>(1)</sup> Доп. въ Акт. Ист. V, сгр. 443.

ство людей, что православные храны сдёлались пустыин,--и съ такою дервостію, что осінвлился подать самои Царю жалобное врошеніе, «чтобы онъ старое благочестіе взыскаль и святую церковь оть ереси оборониль на престоль патріяршескій пастыря православнаго учиыль, вийсто волка и отступника Никона злодвя» (1). По примъру Аввакума и вивств съ нимъ, въ надеждъ и покровительство бояръ, а можетъ быть и по прямому вишенію ихъ, началь въ это время распространять моколудь вінэнчежь вж вондовоп миньотэ имеченів удугой Існьовскій справщикъ- діаконъ Өеодоръ. Порицая мнииня нововведенія Никоновы, онъ въ то же время дерзко меветаль не только на всёхъ русскихъ архіереевъ, но п на восточныхъ патріарховъ, будто бы уклопившихся оть православія, а наконецъ написаль, подобно Аввакуму, фшеніе Государю, «дабы повельль Никонова отложити реданія, древнее же отеческое неизмінно держати блаочестів» (3). Сотрудниками Аввакуму и Оедору являися и другію распространители суевтрія, любимцы боръ: дворедкій и любимецъ стольника Салтыкова-Исаія, Івразній ученикъ Аввакума, архимендритъ Покровскаго юнастыря Спиридонъ Потемкинъ — изъ боярскаго рода отенинныхъ, Осоктистъ — Златоустовскиго монастыря, ченить Іоанна Неронова и множество другихъ лицъ, ин недовольныхъ Патріархомъ, или вооруженныхъ пронего боярамя, которые вели себя въ настоящемъ такъ, что заслужили со стороны расколоучителей азваніе «върныхъ Никодимовъ, добрыхъ и преполезныхъ leвретовъ.» Свобода, съ какою действовали, подъ креппо защитою бояръ, расколоучители въ Москвъ, развя-

<sup>(</sup>¹) Жит. Аввак.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Вин. Росс.; Доп. къ Акт. Ист. V, 451,

зала руки и другимъ лицамъ, подовольнымъ Патріарковь, н находивинися вдали отъ столицы. Никита в Лазары ограничивавшіеся прежде одною проповідне ві вовау древняго благочестія, теперь написали каждый по челобитной и подали ихъ царю Алекскю Михаиловичу, жадуясь въ нихъ на повреждение Никономъ старыхъ княгь. Тоже дълали и другіе расколоучители, каждый по своимъ побужденіямъ, но всё въ надеждё на содійствіе бояръ (1). Даже тв лица, кои прежде покорались вол Патріарха н соглашались на предпринятое имъ исправленіе кингь, теперь объявили себя на сторонъ раскола, сильнаго покровительствомъ князей и болръ. Таковъ быль Александръ, епископъ вятскій, водписавийся подъ опредвленіями московскаго собора 1656 года, одбрившаго между прочимъ квигу Скрыжаль - съ ученіем о троеперстін, и не смотря на это прислевній въ 1663 году къ Царю жалобную грамату на Напона, окужля въ ней исправление символа и вообще фогослужебних книгъ. Такимъ образомъ бояре, по своей личной непріязии нъ Никону, понровительствовали раскелоучителям, которые въ свою очередь своими наеветами на миме еретичество Патріарха, лишающими его довірія народ помогали боярамъ. При такомъ положения дёль, раскол не трудно было усилиться и распространиться, в оп дъйствительно усилился въ это именно время, по совнанію самихъ бояръ, писавшихъ народу по низложенів Некона: «и яко оставленіемъ престола, сотвори первовь святую вдовствовати осьмь лътъ и шесть мъсящевъ: въ неже между-патріаршества время блазиншася его рад инози и явишася раскольници и мятежницы православныя россійскія церкви, лестными ученми своими погу-

<sup>(&#</sup>x27;) См. Ист. Р. р. мад. 2, стр. 186-7.

бившін многія души» (1). Съ другой сторовы, при такомъ положение дълъ, гибель Никона была неизбъжна. Всъ были противъ него и никто за него. Сами духовныя власти, не отриная необходимости пачатыхъ Никономъ исправленій, не считали мужнымъ признавать болве достоинства его, какъ патріарха. И вотъ когда, въ сабдствіе челобитныхъ раскольническихъ о низложенів Никона, составился соборъ въ 1660 году для разсужденія объ этомъ предметъ, только голосъ одного человъка (архимандрита полоцкаго Игнатія) былъ въ пользу Никона; остальные всв признали его достойнымъ лишенія не только престола, но и сана, хотя не имъли даже права судить своего архипастыря (2). Санъ царь, опутанный интригами бояръ, велъ себя въ настоящемъ случав наже своего величія. Не отвергаемь того, что доброму и мягкосердечному Алексвю Михайловичу трудно было бороться съ кознями бояръ и придворныхъ, осаждавшихъ его, по выражению Майерберга, до того, что никому другому не было до него доступа. Тамъ не менве не можемъ не высказать своего сожальнія о томъ, что Царь оставиль Патріарха -- любинца и друга въ жертву врагомъ его. Мы не знаемъ истинныхъ причинъ неудовольствів между Царемъ и Никономъ, но тъ, которыя знаемъ, по нашему мивнію, далеко недостаточны быля для того, чтобы забыть всв заслуги Никона предъ отечествомъ и самимъ Царемъ. А кажется, не следовало бы забывать этихъ услугъ, — такъ онъ были велики. Еще въ бытность новгородскимъ митрополитомъ, Никонъ съ опасностію жизни усинриль мятежь, спась отъ смерти воеводу царева князя Хилкова и привель непокорныхъ въ

<sup>(&#</sup>x27;) Арени. Ресс. Вивлісе. ч. Ш, стр. 404, собр. грам. IV, № 63, 182—185.

<sup>(2)</sup> Игнат. Истор. о расколахъ стр. 192-194.

послушаніе Церю. На престол'є патріаршемъ Никонъ быль первымъ и самымъ умнымъ советникомъ Цара; ни одно государственное дело не решалось, въ которомъ бы не участвовала мысль Никона; при участін Никона, къ которому и обратился Хмъльницкій съ просьбою о помощи, присоединена была къ Россіи Малороссія; по его совыч начата война съ Польшею, кончившаяся такъ удачно, что Алексъй Михайловичъ признанъ былъ преемникомъ Яну Казимиру. Когда Царь находился въ походъ, семейство царское поручено было Алексвемъ Михайловичемъ попеченію Патріарха. И Наконъ, не смотря на свирвиствовавшую въ то время моровую язву, спасъ дорогихъ Цари дицъ, хотя для этого нужно было ему странствовать изъ одного мъста въ другое, съ опасностію сдълаться жертвою язвы. Услуга эта, по признанію самого Царя, была такъ велика, что онъ «въ восторгъ радости» тогда же назвалъ Никона великимъ государемъ, приказавъ, не смотря на нежеланіе Никона, писать этоть титуль во всём государственныхъ актахъ. Плодомъ трудовъ Патріарха было и то, что въ началъ 1656 г. молдавскій воевода Стефанъ просиль Царя принять его подъ покровительство, что и было сдълано, хотя и не надолго (1). Не говоримъ о другихъ заслугахъ Никона, какъ общественнаго дъятеля, напр. о его благотворительныхъ учрежденіяхъ (богадъльняхъ), которыя онъ заводиль и въ Новгородъ и въ Москвъ, питая въ нихъ тысячи толоднаго народа; и указанныхъ достаточно, чтобы ВИДЪТЬ, 470 Никонъ по праву пользовался любовію Царя и высоквив значеніемъ въ ціломъ государстві. И однакожъ все это скоро было забыто Царемъ, - забыта была даже клятва, данная Никону, отрекавшемуся отъ престола, Царемъ и

<sup>(1)</sup> Истор. Русс. Церкв. пр. Филар. IV, стр. 32-38.

народомъ — слушеть его, накъ натріарке, во всемъ безпрекословно. Вотъ почему, не смотря на всв ошибин, допущенина Никономъ, какъ человъкомъ, наше сочувствіе невольно обращается къ нему и готово извинить ему многое за его страданія. И на обороть, чувствуется непреодолимая антипатія къ другимъ діятелямъ этой эвохи, виновникамъ гибели Патріарха. Всего менье, разумвется, должно считать правственно-виновнымъ въ этомъ дълъ Алексія Михапловича. Но и онъ не безъ упрека, особенно за то двуличіе и нервшительность, съ какими двйствоваль Царь въ отношени къ Никону, носле того, какъ бояре успёли поселить между нами раздоръ, и которыя были причиной страдацій Патріарха медлевныхъ, но темъ более убійственныхъ. Пусть бы при первыхъ возникшихъ неудовольствіяхъ, если были на это серьезныя причины. Алексъй Михайловичъ прямо объявиль себя вротивъ Никона; тогда развазка последовала бы скоро. Не такъ поступилъ Царь. Давъ заметить Никонусвой габвъ, побудившій Патріарха оставить Москву (1) онь въ тоже время пишеть ому самыя дружескія письма, въ которыхъ величаетъ Никона «великвиъ государемъ, отцемъ, » а себя ссыномъ возлюбленнымъ» (2). Повъривъ наглой клеветъ бояръ, будто Никонъ проклинавъ Царя въ своемъ Воскресевсковъ монастыръ, Алексъй Михайловичь въ гиввъ приказываеть прововести строгое

<sup>(1) «</sup>Се вижу на мя гивът твой умноженъ безъ правды,» писалъ Никовъ Щарю, оставляя Москву и удаляясь въ Воскресенскій вонастырь, «м того ради и соборовъ во святыхъ церквахъ лишаемы. Азъ же пришлецъ есмъ на землв. И се нынв, поминал заповъдь Божію, дая мъсто гивъу, отхожду отъ мъста и града сего. И ты имаши предъ Господомъ и Богомъ отвътъ дати» (Истор. Русской Церк, преосвящ. Филарета IV, стр. 44).

<sup>(\*)</sup> Канихъ мученій стоило Никону это письмо Алексія Михайловича, си. объ этонъ Чтен. Моск. Ими. Общ. Ист. и Древи. Росс. 1848 г. № 5, ч. IV, стр. 41—2.

иссяйдование; когда же донось обазывается несираведливымъ, посылаетъ Никону подарокъ, а бояръ-кверстинковъ оставляеть босъ суда и наказація. Созывается соборъ (въ 1660 г.) для разсуждения о дълахъ Някона, н могда недоводьныя Патріархомъ духовныя власти опредвдають лишить своего архипастыря — одви патріаршаго престола, другіе — самаго сана, повергая вироченъ со смиреніемъ свое рішеніе на благоусмотрініе Царя (1), Алексъп Михайловичъ не дъластъ ин того ви другаго, но и не оправдываеть Никона, не сметря на то, что іерусванискій патріаркъ Нектарій, въ отвіть на вопросы о дврской и патріаршей власти, отправленные Алекстенъ Михайловичемъ къ восточнымъ патріархамъ, ясно писалъ, что онь ни въ грамотъ царской, ни въ наказъ посла не нашель достаточных вричинь нь обвинению Никона, в унолять Царя вспоменть веслуги Никона и возвритить его на натріарній престоль. Когда, по настоянію газскаго митрополита Пансія Ангерида, дійствовавшиго поді вліяність боярь, Царь рашиль соввать соберь для окончательного суда надъ Никономъ и для этого послаль прагласительные грамоты къ восточнымъ патріархамъ, --- в на этомъ соборъ (1667 г.) Алексъй Махайловичь ведеть себя саныть двусмысленнымь образомъ: то подходять къ Никону и со слезами на глазахъ говоритъ ему: «о святвиний! за чъмъ положиль ты на меня такое нятне, готовась къ собору, какъ бы на смерть? Или думаещь, забыль я всё твои заслуги, мив лично и моему семейству оказанныя во время язвы, и прежнюю нашу дюбовь» (2), навлявая при этомъ желяніе мира; то, еще прежде прибытія Никонова на соборъ, убъждаеть Лазаря Баранови-

<sup>(1)</sup> Met. о раск. преосв. Игнат, стр. 192—193.

<sup>(\*)</sup> Tres. Mock. Obm. 1848 r. N. 5, 1V, crp. 46.

ча, опискова черинговского, не согламовиваться на осумделіе Негріарка, попогать врагенть Винона, говоря: «о енископе, аще ты патріарха Инмена и на знасши и по видаль: но яко слишаль ося, яко человень онь авь сота н нестериниъ, желю же тя о сель, егда будеть приввень онъ на соборъ сой, возинся во всень моноществовати намъ» (1); и за тъмъ, не сметря на то, что накто жичего не мерь сказать въ осуждение Нимома «кромъ оныхъ трекъ мужей» — еписионовъ: Павла Кругимкаго, Иларіона Рязанскаго и Месодія Мстисланскаго, которыс, по неучтивому выраженію Шумерина, «яко захріе дивін обскачюще блаженнаго Никона, рынающе и воліюще нелёными гласы, и безчинно всячески причаку, лающе» (2), да наъ бояръ-кияза Долгорунова, -- Царь все-тапи сегласился на опредължие собора-лашить Накона сама и заточить на этичое моканню въ пустымную обитель, какъ простаго монака. Напонецъ, последное дейстийе цара Алексва Михайлевича въ судъ надъ Измененъ еще болье поражаеть нась своею несправеданаестію. Не удовельствовавшись тами винами, нетермя возмель на Инкона соборъ, онъ нозвозниъ бриромъ недать еще гражданскій маничесть, съ объявленіемь причинь осумденія Патріарха, и въ чисай этихъ причинъ-понйстить имогія такія, въ которыкъ Инновъ совершенно не быль энновень, или даже въ поторыть виповень быль самъ Церь (2). Конечно, народъ, ради котерато наданъ быль этотъ манифестъ, межно было обмануть; но нельзя было надажися на тотъ же исходъ дала въ отношении нъ потомству. А между, тамъ этотъ же саный царь предъ смертію як-

<sup>(\*)</sup> Жатіе Никова-Шушерива — рукоп. Новгор. Соф. Библ. № 1371 д. 28 об.

<sup>(2)</sup> Tamb me J. 28.

<sup>(\*)</sup> Ист. Р. Церк. пр. Филар. IV, стр. 52-54,

саль въ завъщими: «отъ отца моего духовнаго, великаго господина, святвишаго Никона, јерарха и блаженнаго пастыря, аще в не есть нынъ на престоль семъ, Бом тако изсолиему, прощенія прошу и разрышенія» (1), хотя заточенному, не воль царя, Никону, не было разримено польвоваться даже свётом'в дновнымв, потому что окна его Бълозерской келліп заколочены были паглухо (\*). Зная простой и мягкій характеръ Алексъя Михайловича, мы далеки отъ того, чтобы во всёхъ указанныхъ двуличныхъ поступкахъ его видёть какой либо маккіавелизиъ, -- для этого нужно слишкомъ много ума и не мало хитрости, --- и думяемъ, что все это зависвло единственно отъ слабодушія Царя, который, будучи поставленъ обстоятельствами, что называется, между двумя огнянилюбовію нъ Никону, которая хранилась въ сердці Алексвя Михайловича до последнихъ дней жизни, и ненавистію къ Патріарху бояръ, отъ вліянія которыхъ не было силь освободиться, просто, какъ говорится, растеряяся и не вналъ, что двлать, наи лучие, поступалъ по требованію минуты, то подчиняясь интригамъ бояръ противъ Никона, то следуя иногда влеченію сердца, еще не усивышаго разлюбить Патріарха — друга. Поэтому образъ дъйствій Алексви Михайловича въ отношеніи къ Никону, со времени удаленія последняго изъ Москвы и до самой смерти Царя, заслуживаеть, по нашему мижнію, болво сожалвніе, чвиъ упрекъ.

Въ кого же, спросять насъ послё этого, бросить камень осуждения за появление раскола, причинившаго такъ миого зада. церкви православной? Бросать камией мы не намёрены ни въ кого, а выскажемъ sine ira et studio

<sup>(1)</sup> М. Плат. Церк. Ист. II, 364.

<sup>(2) 4</sup>r. Mock. Her. Obm. 1818 r. N 5, 4. IV, etp. 48.

наме визме объ этомъ предметь, которое будеть есте-CTROUBLING SOURCESHICKS . RES BEEFO CRESCREGEO ACCELÍK Потве для ресовела, какъ рессителя буквы и обряда, существовала въ наший Церкви:горяздо прежде XVII въка: Но это не значить, будто на этой почей необходиме долженъ былъ рано или воздно вроизрасти «куколь душевредный» въ образъ расколя, какъ воястанія извъстнаго числе върующихъ противъ церции и наконецъ ръшительnaro orginenia ord nea, nota in usb-sa ofpagobilit же разместей. Расколь въ этомъ сменть произошель Deligedia velobiliko obetoatelhetbu, boshbumbul bu bayagi второй положины XVII виня, по милости главныхъ двятелей этой эвохи на пострище мерковномъ и граждамскомъ, и есть въ этомъ отношения явление чисто случайкос. Испривленія н. Накономъ богослужебныхъ княгь явіноцаков спонирней статир квалон стасни станивовиры раскола; оно могло совершиться безъ подобной катастровы, если бы Миконъ вель это дело не только согласно съ требоданіями правослевія, но и сообразно съ вректическою мудростію. Неосторожный поступокъ его съ Іоспосични справидними быль первымь поводомъ къ раздение примовному, явившемуся впрочемъ сизчала въ виде личной непріявии къ Патріарху только покоторыка, недовольныхъ имъ, и сосредоточившемуся по преимуществу въ Москвъ. Строгія върм Никона противъ этикь ибпоторыкь уснаван ихъ личное ноудовольствіе нь нему и дали ему сорму возстамия не только противъ Патрівале, но и противь его овятаго Діла, — исправленія кинжилго, когород даже само по себь могло не правиться многимъ. Заточеніе Нипономъ непокорныхъ по разнымъ мъстамъ Россів дало случай разлиться злу широво и далеко, особенно при посредствъ общаго нерасноложе-

мія къ. Микону за ого измонательность, Моблеворабущим мира, употребления Инконенъ, при вредения въ нарисвное употребление новонсиравлениять мингь на місте прежнихъ неисправнихъ, велодневаля до рошова даже и тахъ, кто не видъль отъ несо ни добра, ни худа, но смираль какинь либо образомъ пропектар Авракума, или кого лабо изъ кодобныхъ оку. Вопре, личные враги Накона за то, что ость, опревадинно нользуясь фанасстио къ Царю, не всегда осторожно врилагаль въ нимъ эту банзость, довершнан оставьное. Но ихъ преисвамъ д вытриганъ, Нипонъ лищается любен Цара, оставляетъ стелиту, которан исподление впосдинется вригами его --расколотингелини, мачавинини свободно мероводить свою лачную пепріяєнь на Патріорху за чумія души, заподовраватся даже породомъ въ своемъ правосдавін, - является расколь, жакъ средство въ рукахъ враговъ Потріарка погубить его, какъ жербжедимый продукть той закулисной механики, которую вели белре для этой цёли. Алексъй Михалойвичъ, растерявнийся до иченесобиссти владёть осбою и овеший ришейними въ этомъ восфорост стрястей, протиръ воли, намесь посабдній ударь Намену, ръпнишнов на осуждение его, -- и располъ, не сдерживаемый болбе мощною рукою Инкона, цошель отпрытою дерогою повоюду, и деже достигь XIX стольтія. Вочь пригий очеркъ того пути, поторымь поспользовался «спвистанный врагь,» чтобы «всёнть на плодовитой иний нашей православной держевы куколь думовредный --- думевогубице раскеди (1)», --- и теки менидний, не колорыми PACKORS, COM MONHO BUPRSHIBER TONS, MORS OF MANYTH ромденія своого до возмужалости. А тепорь не трудно yme surius, rakan gola supri bi hoabishin packan ipon-

<sup>(4)</sup> Доп. нь Ант. Ист. V, стр. 445.

нидложить - пождому наь тёхь ликь, фри копорынь онь водинкъ. П. Някомъ стептъ възгомъ случай на вервенъ планъ. Но онъ виновенъ на столько, за спольне можетъ быть виповенъ человънь оъ самыми прекрисными стромлеціями, только не всегда благоразумимі въ выборії средствъ для своихъ присод, не умероний присоссобляться ни ко времени, въ которое живетъ, ни къ аппанъ, которыми окружены, ни на обстоятельствома, на которые поставленъ, и отъ того часто выпужденный видеть сония дурния слёдствія отъ виподненія своюхъ саныхъ добрыхъ наибреній, Есля мы при этомъ припомицив то обстоятельство, что Минонъ, какъ бы чувствуя свою неспособность быть обществонными длятелемы, особенно въ ту эпоху, ноторая вывале на его долю, до уперства отвязывался отъ, натріаршаго престола и, телько въ слёде ствіе наятии Царя и народа — быть послушними ещу ве всемъ, приняль въ свен руни жезлъ святителя Патра,--оъ другой стороны, если обротниъ вприяніе на та невыразнио-тяжелыя страдація, какія весь этоть вірный свойму обязациостямъ мужъ, сперва при виде безпорядковъ, накіе существовали тогда и въ дуповействі и во всеми обществу, потомъ-при неудачу въ своихъ предвриятияхъ, когда благія намбренія его не только не вели ин из чемф доброму, напротивъ двавансь источникомъ новыхъ водъ, затемъ-по пропенява враговъ, которые, какъ им видели. въ своихъ козняхъ протавъ Никона били находивы до изобратательности, разнообразны до неистонцамости и коварны до злости, дилве-отъ немилости и гибва Царадруга, липившато любимца своего престола и зачочивmaro ero, какъ бы первато врага, до тісноты и спорбипо самую смерть, --- напонецъ, если обратимъ винмание на страданія Никона даже по смерти, потому что, скажемъ

словани преосв. Игнатія (1), миние старообрядство искаженіемь лица Никонова сділало стращилище, которое коммаромъ давитъ цёлые милліовы людей, и притомъ не во сић, а на яву, не годъ и не десять автъ, а вотъ уже скоро два стольтія: то думаемъ, что не погрышимъ противъ справеданвости, если, не смотря на всъ онибки Някона, отвесемся съ нолнымъ сочувствіемъ къ этому о спобележоп ишуд сто и унавосор умоний билетереме его злополучной судьов, тыть болье, что всв ошновн Никона были только гражами невыдынія. Да, пусть въ чемъ другомъ осуждають Никона, —пусть указывають на его строгость, вспыльчивость, раздражительность и другіе недостатки, пусть глунатся надъ его плохимъ знаніемъ еврейскаго, греческаго и датинскаго языковъ и даже будто бы — богословскихъ наукъ (2), —вольному воля; но было бы въ высшей степени не справедиво заполозравать Никона въ неблагонамиренности. Натъ-это быль «пастырь добрыя и върныя души» (\*), — невийный годубь, котя и безъ мудрости змін.

Не тами чувствами наполняется душа при мысли о другихъ лицахъ, прамо или носвенно содъйствовавшихъ появлению и усилению раскола, каковы были Госноовские справщики книгъ и бояре. Аввакумъ и его сотоварищя первые воложили начало раздълению церковному, когда возстали сами противъ начатаго п. Никономъ книжнаго всправления и огласили предъ другими его минимыя заблуждения и ереси. Они же всего болъе помогали и распространению раскола своею устною и письменною проповъдию сперва въ Москвъ, а за тъмъ и въ другихъ мъстахъ России. На нихъ поэтому, какъ на «начальниковъ

<sup>(1)</sup> Истор, о ересяхъ и расколахъ стр. 160

<sup>(2)</sup> Ист. Царств. Алексъя Миханловича-Берха, ч. 1, стр. 220.

<sup>(3)</sup> Церк. Ист. м. Илат. II, стр. 241.

DONHCTER > PROMOTEMENTOCKATO, NO COMMENTO CAMMEN, COCKOобрядневъ, по вреимуществу и должно бы васть окумделіе за то зло, какое принесло святой нерази отліленіе отъ ней извъстнаго числа върующихь, и за габель душъ отдёлиминхся, — сели бы мы были песеринана поврены, что эти люди дъйствовани желько бодь влівність своихъ страстей и личной непріязив къ Папріавху. Но eno enema outs relocate, ance es relocate, morie èure человька, экспецина выпемы (1 Кар. 2, 11)? Правда, какъ MH BHIDE DEKASAIR, ECTE DEPTHAM R OCHORER ALL DOдобной уверениосии; но, кака тоже замёчаси мы, волься но вид'йть въ действіять Лосифовонить опрявиципова и другаго начала, сприваниегося вы цев убъщьщіять и вірованіямь, хота и ошибечнихы Трудно опреділить стопень: участія того и другаго напала, а этим дарынъ затрудилется и рішимельний ириголоръ надължатанными лименть хотя не можеть не замётить, час, зде, соредшенимое ими, очень велино. Уческіе болос, въ дана раскола было не прамое, а коспециос. Они только различжили Паря, съ Патріорхомъ, динили последняго возможе ности вости двао книжнаго исправления свободно и, можеть быть, съ меньшими ошибками, унизили Никона въ глазакъ народа клеветою на мнимое его еретичество и, заключивъ союзъ съ расколоучителями, дали имъ средства дъйствовать съ большею свободою. Не смотря однакож на все это, бояре предъ судомъ правды безотвътно виновны. Это потому, что все действія ихъ имели источникомъ своимъ единственно самое мелкое самолюбіе и самый низкій эгоизмъ, а между тёмъ бояре знали, или по краймей мірі дожны были знать, что, возставая противъ Никона, они вредили самой святой церкви, --- спасая свои вельножныя права, губили невинныя души другихъ. T. 1. OTA. II.

Прадиолить въ взенение бограмъ, что и сами они могли сочувствовать имслямъ расколя, мы не смлемъ (1), зная, что мишь только Наконъ былъ осужденъ, союзъ бопръ съ расколомъ прекратился, и они стали величать раскольниковъ не вначе, какъ «мятежниками православния россійскія церкви, лестными учении своими погубявшним многія души (2)». При чтеніи этихъ словъ невольне вёрншь Ботдану Хийльнициому, который говориль, что отъ бояръ-современниковъ Никона нельзя было и омидать «пичего нутнаго» (2). Что касается Алексія Макайловича, чо объ немъ уже была рёчь прежде.

Такимъ образомъ имито изъ главныхъ и болбе видвыхъ дбателей церкевныхъ и гражданскихъ въ началь
вторей неловины XVII вбка не свободенъ отъ упрека
въ дбат раскола, кота каждому принадлежитъ своя доля
вины. Неимновенъ былъ въ этомъ дбат, по нашему митвию, одинъ только народъ. Онъ былъ обманутъ и введенъ
въ заблуждение лицами вліятельными, а между тбить на
его-то долю и выпали тъ многочисленныя страданія, съ
моторыми соединено въ каждомъ государствъ отділеніе
отъ госпедствующей церкви людей заблуждающихъ.

И. Нильскій.

<sup>(\*)</sup> Хотя не отвергаемъ, чте и изкоторые изъ болръ бълди заражени расколомъ, только не Милославскіе, не Одоевскіе, не Трубецкіе и под. главные враги Инкона (Ист. Р. Церк. прессъ. Филар. IV, стр. 38).

<sup>: (</sup>a) Древи. Росс. Вивлюе. ч. III, 404; спес. Русс. Раск. Старооб.— Щапова, стр. 339.

<sup>(°)</sup> Ист. Р. Церкв. преосв. Филар. IV, стр. 41.

## II.

## ВЗГЛЯДЪ НА УЧЕНІЕ СОВРЕМЕННОЙ ГЕОЛОГІИ • происхожденія міра п будущей его судьбъ,

ПРИ СВЪТЪ БОЖЕСТВЕННАГО ОТКРОВЕНІЯ.

Мићнія, не согластыя съ нашимъ взглядомъ на первые два стиха Монсеева бытописанія, какъ мы сказам, касаются главнымъ образомъ двукъ предметовъ: понятія о небѣ и понятія о вемлѣ. Мы разсмотримъ по порядку то и другое.

а) Что разунвется и должно разуньть подъ именень неба?

Подъ вменемъ неба, которое въ соединевія съ землею, по обыкновенному употребленію этихъ словъ въ свящ. Писанія, означаеть весь міръ (1), мікоторые не хотять разуміть обыкновеннаго, вещественнаго неба, и разуміть міръ духовный, ангельскій (2). Такимъ образомъ слову: небо они приписывають здісь не простое, обыкновенное его значеніе, которое всего естественніе въ сказанія свящ. Бытописателя, назначавшагося прежде

<sup>(1)</sup> Прав. Доги. Бог. прессв. Макарія, Т. 2, \$ 73. 2.

<sup>(2)</sup> Это инвые принадлежить Оригену и блаж. Августину (Прав. 10гм Бог. преосв. Макарія, Том. 2, § 64. Примвч. 122). Но они же разумълк антеловъ и подъ первозданнымъ свътомъ (§ 62. Прим. 105. Вап. на ин. Бытія стр. 12).

 всего для людей съ простыми взглядами того времени, а понимають его въ-смысль несобственномъ, духовномъ. Что небо употребляется иногда метонимически, въ значеніи разумныхъ обитателей, населяющихъ небо, противъ этого, конечно, никто спорить не будетъ; можно только спорить касательно того, употребляется ли въ этомъ смысль небо въ ветхозавътном свящ. Писаніи (1). Впрочемъ, если даже и принять за несомивниое, что гдь нибудь и употребляется слово небо въ смыслъ міра духовнаго, ангельского, -следуеть ин отсюда, что и вы пастоящемъ мъсть оно употреблено не въ другомъ какомъ либо, а именно въ этомъ значения?... И что за необходимость была Монсею употреблять въ такомъ важномъ мъстъ переносное выражение? Если ему непремънно нужно было сказать о сотвореніи ангеловъ, почему бы ему не сказать прямо: Богъ сотворнаъ ангеловъ? Скажуть, что не легко и не безопасно было Моисею говорить объ ангелахъ прямо и ясно, по неспособности современниковъ его возвыситься къ предметамъ сверхчувственнымъ и по особенной ихъ склонности къ многобожію и идолопоклонству? Но развъ свящ. Бытописатель не говорить прямо объ ангелахъ въ другихъ местахъ богооткровенныхъ своихъ писаній? Говорить весьма ясно и открыто

<sup>(4)</sup> Христ. Штоккій въ еврейскомъ словь подъ словомъ эргу указываеть два мъста, гдъ подъ небомъ будто бы разумъется вебо благодатное, духовное парство Божіе, небесная перковь, именно Ислів 51, 16 и 63, 17; во эти мъста неръпительны. Могутъ указать намъ на другія многочисленныя мъста св. Писанія, въ которыхъ небу принисываются дъйствія, возможныя только для тварей, одаренныхъ разумомъ и чувствомъ, напр. на тъ мъста, гдъ небеса призываются къ прославленію Господа, или къ веселію. Но вмъстъ съ небомъ въ такихъ случаяхъ неръдко побуждаются къ тъмъ же самымъ, или подобнымъ дъйствіямъ и другіе предметы неодушевленные, или твари веразумныя. См. Псал. 148, 3, 7—10. Исаіи 44, 23; 49, 13.

и во многихъ мѣстахъ; такъ нѣсколько ниже, у него является херувимъ стражемъ опустѣвшаго рая, и потомъ постоянно встрѣчаются ангелы Господни или ангелы Божсіи (см. Быт. 16, 7. 19, 1. 24, 7. 28, 12. 32, 1 и друг.).

Говорятъ, -- нужно подъ небомъ понимать міръ духовный, потому что а) онъ созданъ прежде видимаго міра, б) и потому что небу не приписывается здъсь того нестроенія, въ какомъ представляется новосотворенная земля. Но первая причина нисколько не того, будто сотвореніе неба, упоминаемое въ первомъ стихъ книги Бытія, означаеть сотвореніе ангеловъ. Ангелы могли быть созданы еще прежде неба, -и бытописатель Моисей могь опустить творение ангеловъ, занимаясь одними видимыми тварями. Вторая причина предполагаетъ, что если земля представляется въ началъ не устроенною, а о небъ того же не говорится, то значить небо было всегда благоустроено. Но необходимо ли вытекаетъ изъ словъ свящ. Бытописателя такое заключеніе?--Нътъ; на основаніи того взгляда на Моисеево сказаніе, который заимствовань нами изъ Записокъ на книгу Бытія п изложенъ выше въ предварительныхъ замъчаніяхъ, можно сказать и иначе: Моисей приписываетъ нестроеніе одной земль не потому, будто на небь такого нестроенія никогда не было, а потому что, какъ житель земли, писавшій для земныхъ обитателей, онъ занимается по преимуществу землею, или какъ сказано тамъ: «сказавъ о сотвореніи неба и земли, онъ оставляетъ первое и занимается последнею.» Но положимъ и такъ, что небу здёсь дёйствительно не приписывается никакого нестроенія. Что же? Следуеть ли отсюда, что подъ нимъ надобно разумъть міръ духовный, ангельскій? Развъ въ духовномъ небъ, т. е., въ ангельскомъ міръ не было

нѣкогда также своего рода нестроенія, и нестроенія величайшаго—разумѣемъ паденіе денницы?...

Говорять, - нельзя разумьть подъ небомъ неба видижаго; это небо не есть ни небо воздушное, ни звъздное, ибо твердь создана во второй день и украшена свътилами въ четвертый день мірозданія. Но въ самыхъ словахъ возраженія, не смотря на всю ихъ краткость, заключается уже и его ръшеніе. Если во второй мірозданія создана твердь, или небо воздушное, четвертый она украшена свётилами, -- слёдуетъ ли отсюда, что свътила до четвертаго дня мірозданія вовсе не существовали? Никакъ не слъдуетъ; только и слъдуетъ то, что свътила не украшали тверди небесной, а отнюдь не то, что ихъ вовсе не было. При этомъ, конечно, спросять насъ: да развъ могуть быть свътила небесныя безъ тверди небесной, или развъ могутъ существовать и свътила небесныя и твердь небесная, только неукрашенная свътилами? Мы отвъчаемъ: и то и другое не только возможно, но и въдбиствительности до сихъ поръ-явленіе самое обыкновенное. Никто, конечно, не станетъ утверждать, вопреки всеобщему убъжденію, что солнце, луна и прочія світила небесныя когда нибудь исчезають на небъ, или когда нибудь теряють свой свъть (1); тивъ всякій несомнівню убіждень въ томъ, что они съ того времени, какъ сотворены, существують и свътять постоянно и непрерывно. Но развъ мы каждый день видимъ солнце и каждую ночь видимъ луну и звъзды? Развъ небо воздушное или сводъ небесный постоянно бы-

<sup>(4)</sup> Мы адісь не вибемъ въ виду частныхъ случаевъ исчезновенія візкоторыхъ звіздъ, замічаємато астрономами; не вибемъ въ віду еженісячныхъ ущербовъ луны и затибній луны и солица, а говоримъ вообще о всіхъ світилахъ небесныхъ.

ваеть видимъ нами? Всякій знаеть, что въ неясное время мы видимъ сводъ небесный покрытый облаками, но безъ свътилъ, а при густомъ туманъ не видимъ и небеснаго свода. Значить, есть возможность существовать и світпламъ небеснымъ безъ тверди небесной, и тіверди небесной безъ свътиль небесныхъ, при существования этихъ светиль. А вместе съ темъ есть возможность и думать, что свътила небесныя въ четвертый день мірозданія не сотворены, какъ вещи до сихъ поръ не существовавшія, а только въ первый разъ леились по слову Творца на тверди небесной; сотворены же они, т. е. принебытія, сдъланы изъ ничего дъйзваны къ бытію изъ ствительно существующими тёлами — свётилами не въ четвертый день творенія, а во самомъ началь, вибств съ вемлею, и что они-то и разумъются у свящ. Бытописателя подъименемъ неба, о сотвореніи котораго онъ говорить на первой строкъ своего богодухновеннаго сказанія.

Мы считаемъ съ перваго же раза для всёхъ очевиднымъ, что такой взглядъ на твореніе свётилъ небесныхъ не заключаетъ въ себё ничего противнаго ни Вёрѣ, ни нравственности. Основный догматъ, на которомъ зиждется вся наша Вѣра, вся наша духовная жизнь, который научаетъ насъ вѣрить, что все существующее получило бытіе свое отъ Бога и всецёло зависитъ отъ Его премудрой воли, — останется въ полной своей силѣ, будемъ ли мы думать, что свѣтила небесныя сотворены Богомъ въ четвертый день, или въ первый, или еще раньше перваго дня. Въ послѣднемъ случаѣ измѣнится только взглядъ на событія, совершавшіяся въ первый, второй и четвертый дни творенія; твореніе свѣта, тверди и свѣтилъ надобно будетъ представлять себѣ, не какъ творевіе первоначальное, твореніе вновь предметовъ, доселѣ не существовавшихъ, а какъ переде явление на вемлю того, что еще прежде было сотворено Богомъ. И мы увидимъ, что первыя два творенія не могутъ и существовать безъ третьяго; увидимъ, что и твореніе суши есть также не что иное, какъ явление прежде сотвореннаго... Вопросъ о томъ, достойно ли было богодухновеннаго Дъеписателя — на ряду съ теореніями поставлять событія, которыя были лишь поленіемь на землів прежде сотвореннаго, -- конечно не затруднитъ насъ, если мы припомнимъ, что онъ разсматриваетъ твореніе со вемли, изъ Эдема, смотритъ на него глазами не ученаго натуралиста, а простаго наблюдателя, изображающаго предметы съ визшней, видимой для всъхъ стороны. И если бы леленіе прежде сотвореннаго онъ изображалъ, какъ первоначальное твореніе... Но о явленіи онъ и говорить, какъ о явленіи, не представляя его въ видъ творенія первоначальнаго. Мы видели, что небо, т. е. совокупность светилъ небесныхъ, по его словамъ, сотворено (изъ ничего —бара) въ началь; затъмъ онъ описываетъ другія творенія; но между ними нътъ творенія свътиль небесныхъ-творенія первоначальнаго въ собственномъ смыслъ. Въ описанія этихъ твореній ніть ни одной черты, которая давала основательный поводъ думать, что небесныя свътила сотворены не въ началъ, а въ одинъ дней творенія, напротивъ есть многое такое, что несомнънно убъждаетъ насъ въ томъ, что они сотворены раньше.

Если мы обратимся къ сказанію свящ. Дѣеписателя о шестидневномъ твореніи и какъ можно внимательнѣе вникнемъ въ смыслъ его словъ, — въ нихъ мы не только не найдемъ ничего противнаго нашему мнѣнію, но почтя на каждой строкѣ найдемъ его подтвержденіе. Начнемъ разбирать относящіяся сюда мѣста по порядку.

Правда, свящ. Дѣевисатель, сказавъ о сотворенів неба и земли, сейчась же упоминаеть о мымь в потомъ
говорить о сотворенів сетьма въ первый день творенія.
Но первое положеніе не опровергаеть нашего миімія о
сотвореніи світиль ез началь вмісті съ замлею, а второе
не только не опровергаеть его, но и подтверждаеть.
Они не опровергають нашего миінія, потому что, какъ
житель земли, писавщій только для земныхъ жителей,
пророкъ Моисей имість въ виду землю; онъ говорить в
о существованіи тьмы на вемлю, и о появленіи світа также на землю.

Земля же бъ невидима и неустроена, говорить онъ, и тьма верху бевдны, и Духь Божій ношашеся верху воды — ст. 2. Тъма верху бездны. Если слова: земля и бездна считать въ настоящемъ случат за слова одновначащія (Зап. на кн. Быт. стр. 9), а подъ землею разумъть простую, обыкновенную землю, на которой мы тетерь живемъ, -- что всего естественнъе и, какъ увидимъ посль, основательные, то слова: тыма верху бевдны должны значить тоже, что и слова: тьма покрывала землю. Потому-то самому, какъ увидимъ, 70 толковинковъ въ переводъ этого стиха и называютъ землю невидимою (άρρατος), что она находилась во мракъ. Если же тьма была на земль, то конечно отсюда не следуетъ непремънно того, что свътиль и свъта въ это время не было; это могло происходить и отъ того, что свътъ ихъ, по какой бы то ни было причинь (объ ней скажемъ -посль), не достигаль до земли. Кромъ того и самое еврейское названіе тьмы (קומיך) не означаетъ совершеннаго отсутствія світа, какъ это увидимъ послі при объясненіи ся причины.

Т. І. Отд. П.

Digitized by Google

Въ первый день мірозданія, по слову Божію, является свътъ, — но а) является, а не созидается вновь. И рече Баек: да будеть септь, и бысть септь (ст. 3). Пусть будеть свётло! И стало свётло. Приэтомъ некакъ нельзя оставить безъ вниманія того обстоятельства, что объ этомъ творовін (и еще о нікоторыхъ другихъ) не сказано того, что говорится о прочихъ твореніяхъ: и сотвори Боез. Такъ какъ свътнаа были уже сотворены, то конечно и не за чъмъ было творить свътъ виевь, а только надобно было употребить въ дёло уже существующій свёть б) Является только на земль, гдъ была тьма, начинаеть достигать до земли, до которой прежде не доходиль, потому что мы видимъ, что вмёстё съ появленіемъ свёта сейчасъ же начинаются суточныя перемъны дня и ночи, вечера и утра, составляющія прикодлежность вемли. Н разлучи Богь между свътомь и между тьмою. И нарече Бого свыть день, а тьму нарече ночаь; и бысть вечерь, и бысть утро, день единг (ст. 4 и 5).

Такимъ образомъ появленіе світа на землю въ первый день творенія, точно такъ же, какъ и существованіе на ней до этого дня тьмы не можеть опровершть мийнія о существованіи світиль еще до перваю дня творенія. Но мало того, — оно неоспорнию доказываеть существованіе світиль по крайней мірі сь перваю дня творенія. Світь безь світила (1) это—физическая невозможность! Если мы предположимъ, что світила начали существовать и світимь только съ четвертаго дня творенія, въ такомъ случай рішеніе вопроса о возможности существованія світа

<sup>(4)</sup> Также какъ и звукъ безъ звучащаго твла, или тяжесть безъ центра тяготвијя. Подъ именемъ свътила им разумћемъ всякое свътищее твло: и солице, и луну, и звъзду, и горишую свъчу.

и суточныхъ перемънъ раньше сотворенія свътиль, сь перваю дня творенія, будоть служеть для нась истаннымь камномъ претыканія. Единственное убъжаще наше будеть заключаться въ предположения, что всемогущий Богь производиль все это самь, кепосредственно, Спост безпредальною силою, - предположении, которое равносильно сознанію въ неразръшимости этого вопроса. Положимъ, --- мы скажемъ, что съ перваго до четвертаго дня творенія свъть быль не сосредоточенъ, а въ четвертый день творенія онъ сосредоточніся въ світніяхь: ясно ли будеть для насъ, какъ могъ существовать свътъ прежде свътила, какъ могли быть на землъ дни и ночи безъ солица? Свъть не сосредоточенный!.. Можеть не существовать свъть безъ средоточія? Что такое свъть? Причина, которая дълаетъ для насъ матеріальныя тъла видимыми. Какимъ образомъ вещи дълаются для насъ видимыми при помощи свъта? Дъдаются видимыми такимъ образомъ, что свътъ, распространяясь (какимъ бы то ни было образомъ, - чрезъ движеніе ли частицъ, или чрезъ сотрясеніе эенра-все равно) отъ свътящаго тъла во всъ стороны, встричаеть поверхность извъстнаго тъла, и, отравившись отъ этой поверхности, еходить въ нашъ глазъ и отпечатавваетъ въ немъ изображение предмета. Ясно, что безъ распространенія свёта не могуть быть тёла и видимыми, не можетъ быть и свъта. А распространение свъта уже необходимо предполаетъ мъсто, откуда и куда онъ распространяется, необходимо заставлаеть насъ представлять себъ одинъ, или итсколько пунктовъ въ міровомъ пространствъ свътящими, а всъ прочіе — осепщаемыми. Если мы предположимъ, что каждая точка въ пространствъ вселенной была савтичею, въ такомъ случав, желая избъгнуть необходимости допустить существование

нъсколькихъ свътилъ, мы поставимъ милліоны ихъ въ каждойъ мёстё, даже меньшемъ по объему, чёмъ пламя свъчи... И этя воображаемыя, микроскопическія свътила (по закону интерференціи світа) необходимо должны будуть затемнять другь друга. Что же такое будеть свыть безь средоточія, світь нераспространяющійся, світь, разлитый по всему міру и находящійся, такъ сказать, в стоячеми состоянін, или — выходящій изъ каждой точки необъятнаго міроваго пространства? Это будеть світь, при которомъ нельзя ничего видёть... Положимъ, -- мы укажемъ, какъ на примъръ свъта безъ средоточія, на свътъ, который бываеть тогда, когда солнце закрыто облаками, на свыть, какъ называють его, разстанный. Но развы этотъ свъть безъ средоточія? Развъ онъ не распростраплется, или распространяется не изъ того же самаго солица, отъ которато идутъ и прямые лучи свъта, когда нътъ облаковъ? Вся разница перваго свъта отъ послъдняго заключается только въ томъ, что онъ распространяется не по прямыма линіяма, не по радічсамъ, центромъ которыхъ служить солнце, а вследствіе преломленія лучей свъта въ атмосферъ, - по всъме возможныме направленіямэ. Стало быть, если свъть, существовавшій въ первые дни творенія, мы будемъ считать за такой світь, какой бываетъ при неясномъ, облачномъ небъ (такимъ свътомъ мы и намърены считать его), то невольно должны будемъ придти къ тому заключенію, что въ эти дии уже не только существовало, но и свътило солнце.

Но положимъ, что намъ удастся убъдить кого нибудь въ возможности свъта безъ средоточія. Какимъ же образомъ при такомъ — несосредоточенномъ, однообразно разлитомъ по всему міровому пространству, столчемъ свътъ — могли быть на землъ утро и вечеръ, день и

ночь (1)? Когда мы знаемъ, что свътъ распространается, н распространяется из одного средоточія, тогда понятно, что сторона земли, обращенная къ средоточно свъта, должна быть осепщена и на ней долженъ быть день, между тык какъ на другой, противоположной ей сторомъ земнаго шара, которая должна быть въ тъни, будетъ ночь; а въ промежуточныхъ ийстахъ будеть, въ одномъ утро, въ. фугомъ-вечеръ. Но какъ объяснимъ мы возможность вечера, ночи и утра, допустивъ, что въ то врема свътъ не приходиль на землю изъ одного міста, какъ теперь, в однообразно распространенъ былъ по всему міровому пространству? Въ этомъ случав на всей землв долженъ быль бы существовать постоянный день. Посему-то для объясненія возможности суточныхъ перемінь на землі въ первые три дня творенія, дучшіе богословы допускають, 1) что первозданный свътъ не быль свъть безъ средоточія, что онъ не быль разлить однообразно по всему міру, а занималь только часть небеснаго пространства (2), въ которой мы необходимо и должны предположить, существованіе солнца, если не хотимъ считать самую эту часть небеснаго вространства такимъ же свътиломъ, какъ солеце; 2) что земной шаръ и въ первые три дня творенія уже совершаль постоянное обращеніе вокругь соб-

При свящь бытописатель и говорить голько о вечерь, угръ и мь, не упоминая прямо о ночи, — и бысть вечерь, и бысть утро — мем единь. второй, третій и т. д.; но онь упоминаеть объ ней выше вы словахь: и нарече Богь свють день, а тому нарече нощь. И естественю, что безь ночи не могло бы быть и вечера съ утромъ. Но при полробномъ неречислевіи суточныхъ перемінь онъ говорить объ одмигь только свютлыжь суточныхъ пременахъ, какъ о новомъ, необыквоемомъ явленія, умалчивая о ночи, потому что существованіе ночи на землів, на которой еще такъ недавно была постолиная ночь, само собою подразувівается.

<sup>3</sup> Зап. на ки. Выт. стр. 20 и 13.

ственной оси (Прав. Догм. Богосл. т. 2, § 74—3), оть того уже и въ первый день творени новосотворений свътъ, «занимавшій только одну часть небеснаго пространства», вслёдствіе обращенія земли около оси, «долженъ быль оставить горизонтъ Эдема» и произвести «конецъ перваго дня» (Записки на кн. Быт. стр. 14), или вечеръ, какъ это и теперь бываетъ.

Пойдемъ далве: во второй день творенія является твердь. Подъ именемъ тверди разумъется небо воздушное. (Зап. на кн. Быт. стр. 4, 17 и 18) или небесный сводь, которыі, по выраженію Псалмопъвца и пророка Исаін, Всемогущій Творецъ простираєть (1) надъ нашими головані, какъ кожу, какъ полотно на шатръ (Псал. 103, 2, Ис. 40, 22), - небесный сводъ, который то бываеть, по выраженію свящ. Псалнопівца, одими облаки (Псал. 146, 8), то представляется намъ открытымъ, во всей своей красъ, въ видъ великольпнаго голубаго купола. Но что такое небесный сводъ? Изъ чего онъ состоить? Кап построенъ овъ въ природъ? Въ настоящее время всягів, сколько инбудь образованный человікь знаеть, что это не есть какой нибудь вещественный сводь, сооруженный изъ твердаго матеріала (°), напримѣръ изъ камня или ме талла. Давно прошли тъ времена, когда люди простодушно върили въ хрустальныя небеса, состоящія изъ нь

<sup>(1)</sup> Простирать по Еврейски выражается глаголани: 기기고, Пр. и Ура; отъ последняго глагола и происходить слово Урад, перезодние словомъ: теердь и означающее буквально: распростерние, нагы изъясняется это слово въ Записк: на ки. Быт.

<sup>(3)</sup> Έγω οίμαι, говориль уже въ свое время и св. Григорій Нискій, σώμα μέν τοι ςερρόν και άντίτυπον, είτε τι τών τεσσέρων, είτε τι καί περί ταύτα έτερον, καθώς ή έξωθεν έφαντάσθη φιλοσορία, μηθέν περέ τὸ στιρίωμε θεωρείσθαι. Grog. Nyss. Op. tom. 1 p. 14. A. Edit. Paris 1615.

сколькихъ концентрическихъ сводовъ съ безчисленими эпицикломи, или приставными кругами и кольцами, на которыхъ будто бы утверждены планеты (1); давио прошло время этихъ понятій, по которымъ все, не исключая и самой земли, держится будто бы на этомъ небесномъ сводъ (°). Такой сводъ небесный, соединяющійся съ землею въ извёстномъ мёстё, доступномъ если не для всёхъ, по крайней мъръ для нъкоторыхъ людей, въ настоящее время существуеть лишь въ произведеніяхъ народной **фантазіи**, въ ряду предметовъ баснословныхъ. Что же такое небо по современному о немъ понятію людей образованныхъ? Ни больше, ни меньше, какъ только лишь одно сеть то во выстрание, происходящее частию отъ преломленія, частію отъ разложенія свётовыхъ лучей въ земной атмосферь (\*), слъдовательно явленіе чисто земное (4), котораго никакъ нельзя смёшивать съ небомъ звёзднымъ, хотя названіе неба и усвояется тверди, по привычкі видіть свътная каком утвержденными на тверди, отъ которой онв на самомъ дълъ отдълены поразительно огромными разстояніями ("), -- явленіе оптическое, которов, подобно радугь, ипражамъ и другимъ оптическимъ явленіямъ, существуетъ реально (кекъ дъйствительный, а не воображаемый пред-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Ленц. Попул. Астрон. Зелен, стр. 114 — 120.

<sup>(2)</sup> См. Зап. на кн. Быт. стр. 17 примвч.

<sup>(3)</sup> Cm. Gehlers Physikal, Worterb. T. 8 crp. 256 — 258 no.42 clonoma: Himmel.

<sup>(4)</sup> И въ свящ. бытописаніи Монсоя твордь не отділяєтя отъ зенли; онъ говорить о птицахъ, летающихъ по зенли по тверди небесной (Быт. 1, 20).

<sup>(3)</sup> Вся зенная атносфера, въ которой собственно и происходить явленіе тверди, простирается вверхъ лишь на изсколько десятковъ верстъ; между тэмъ разстояніе зенли отъ свътилъ небесныхъ измърлется милліонами и билліонами верстъ.

метъ) можно сказать, лишь въ глазахъ наблюдателя. Кто не знаеть этихъ общензвёстныхъ фактовъ ежедневнаго опыта, что каждый изъ насъ видить свое собственное небо, потому что, гав бы мы ни находились, мы всегда видимъ себя въ центръ небеснаго свода, подъ самою верхнею его точкою? Кому изъ образованныхъ не извъстно также и того, что если человъкъ всходитъ на высокую гору, или поднимается въ верхніе слои атмосферы на аэростать, то по мъръ удаленія его отъ земли голубой небесный цвътъ постепенно темниеть и мало по малу можеть совершенно исчезнуть, превратившись въ черный цвътъ? И такъ небо или твердь есть только явленіе світовое, оптическое. Опо-то и сдълалось по воль Творческой видимымъ въ нервый разъ на землв во второй день мірозданія, что и, выражается у свящ. Двеписателя словами: и сотвори Бого твердь. Канимъ образомъ всемогущій Творецъ сотвориль твердь, это богодухновенный бытописатель изображаетъ слёдующими словами: и разлучи Богь между водою, лже бъ подъ твердію, и между водою, лже бъ надъ твердію (ст. 7), -- словами, разъясненіемъ которыхъ мы займемся въ последствии времени. Въ настоящее же время для насъ важно знать только то, что небесный сводъ есть не что иное, какъ свътовое, оптическое явленіе. Какъ явленіе свътовое, которое можеть произойти толь ко лешь отъ обыкновеннаго свъта, распространяющогося изъ средоточій (потому что только такой світь способень къ преломленію и къразложенію), - небесный сводъ существованіемъ своимъ необходимо предполагаетъ и существование свътиль небесныхъ. Такимъ образомъ во второй день мірозданія, необходимо должны были существовать и свътить солнце и прочія свътила небесныя, заключение необходимое, если только мы не ръшимся

утверждать того, что твердь, созданная во второй день, была не та твердь, которую мы видимъ теперь....

Простираясь, вслёдъ за свящ. Двеписателемъ, еще дадве, мы встрвчаемся съ твореніемъ третьяго дня. Въ этотъ день на землё, только что освободившейся отъ водянаго покрова, который до сихъ поръ покрывалъ ее со всёхъ сторонъ, какъ увидимъ въ свое время, является первая органическая жизнь, —жизнь растительная, —жизнь для поддержанія и развитія которой такъ необходимы солнечный свётъ и теплота (1), и которая слёдовательно существованіемъ своимъ также необходимо предполагаетъ и существованіе свётилъ небесныхъ.

Потомъ мы приходимъ къ творенію четвертаго дня. Какъ описываетъ богодужновенный Дѣеписатель твореніе четвертаго дня? Его описаніе раздѣляется, по обыкновенію, на двѣ половины: опъ говоритъ сначала о повельніи Божіемъ касательно свѣтилъ небесныхъ, а потомъ о дѣйствіи этого повельнія.

Повельніе Божіе касательно небесныхь свытиль онь изображаєть въ слыдующихь словахь: и рече Боль: да будуть свытила на тверди небесный, освыщати землю, и равлучати между днемь и между нощію: и да будуть вы внаменія, и во времена, и во дни, и вы льта. И да будуть вы просвыщеніе на тверди небесный, яко свытити по земли: и бысть тако (ст. 14 и 15). Изъ этихь словь



<sup>(1)</sup> Не надобно забывать того, что не только тоть свёть, какой предполагають немоторые толорателя въ первые три два творенія, свёть несосредоточенный, разлитый по всему міровому пространству (какой должень быть это слабый свёть!), а и настоящій солнечный свёть не только можеть быть, а и на самонь дёль бываеть (зимою), при всей своей яркости, безь теплоты, необходимой для парства растительнаго. Что сказать объ этомь воображаемомь свёть безь солица?

видно, что Создателю угодно было повельть въ четвертый день, а) чтобы свётила небесныя были, явились на тверди небесной. Это значить, что до сихъ поръ ихъ не было на тверди небесной, хотя они могли существовать и прежде; б) чтобы свътила небесныя свътили на тверди небесной, освъщали землю, обозначали на ней различіе временъ суточныхъ и годовыхъ. Это показываетъ, что аа) до этого дня свётила небесныя не свётили на землю. хотя и могли существовать, какъ свътила. А это справедливо. Правда, еще и съ перваго дня творенія появился свёть, который мы считаемь свётомь солнечнымь; но теперь должны освёщать землю всь свымала небесных, а не одинъ свътъ, происходящій отъ солица; и самое солнце должно было съ этого времени свътить на землю ярче и сильнъе, чъмъ какъ освъщало ее тогда, когда само не было видимо на землъ и когда о всей землъ можно было выразиться также точно, какъ теперь мы выражаемся о мёстахъ, находящихся въ тёни, хотя и лучающихъ отъ солнца слабые (преломленные или разсвянные) лучи, --- мъстахъ, о которыхъ мы и до сихъ поръ обыкновенно говоримъ: «здёсь нётъ солнышка, оно сюда не свътить» (т. е. не посылаеть сюда прямыхъ лучей); 66) что до этого дня свътила небесныя не могли служить для овнаменованія времень суточных и годовыхв; все это должно было начаться только съ четвертаго дня, съ котораго они должны были быть ез внаменія, ж времена, и во дни, и въ лъта. Правда, еще съ перваго дня творонія, какъ только появился на вемлю свёть, вмюств съ темъ начались на ней и суточныя перемвны. Богг разлучиль между свытомь и между тымою, наввавъ свъть днемъ, а тьму ночью; въ этомъ отношение сходство доходить до тожества, потому что и свытым не-

бесныя явились для того, чтобы владыти днемь и нощію и равлучати между свытомя и между тьмою (ст. 18). Но есть и разивца. Въ первые три дня творенія, прежде чвиъ севтила явились на тверди небесной, при помощи одного септа безъ свътиль можно было узнавать только одић суточных перемены, --отличать день отъ ночи, вечеръ отъ утра; съ четвертаго дия, по появленіи на тверди свётиль, должна была открыться возможность различать и сумочных перемьны (въ знаменія и во времена-во дим), только съ большею уже противъ прежияго точностію и подробностію, узнавая не только день и ночь, но в часы дня и ночи по положенію світиль небесныхъ (въ отношеніи къ меридіану міста), -и кромів суточныхъ перемънъ еще и зедосыя (въ знаменія и во времена — съ лата), считая недвин, ийсяцы и годы по измътеніямъ (фазисамъ) луны и положенію солица (въ эклинтикъ). Такимъ образомъ съ четвертаго дня творенія должно было явиться, по воль Божіей, в нъчто новое, дожазывающее впрочемъ только то, что свётила небесныя до этого дня не являлись на тверди небесной, и изчто старое, неопровержимо свидательствующее о томъ, что они и до этого дия существовали, хотя и не были видимы съ земли.

Тенерь посмотримь, что сділалось вслідствіе такого новельнія Божія. И сомори Бою два сентила великая: свитило великое во начала дне, и сентило меньшее во начала нощи и вемеды. И положи в Бою на теорди небесний, яко свитити на вемлю, и владати днемь и нощію, и разлучати между свитомь и между тымою: и види Бою, яко добро. И бысть вечерь, и бысть утро день четвертый (ст. 16—19). И сотвори Бою два свитила великая и веледы, и положи я на теорди избесини. Для человіка, незнакомито ст. ов-

рейскимъ языкомъ и его идіотизмами, слова: сотвори Бозь могуть послужить поводомъ думать, будто въ четвертый день мірозданія сдёлано было больше того, сколько предположено было сдёлать по изъяснениому нами смыслу Божественнаго повельнія о явленів свытиль небесныхъ; они могутъ привести его къ заключению, что всемогущій Богь въ этоть день сначала еще сотвориль свътила небесныя-положимъ и не изъ ничего, а нетомъ уже поставиль ихъ на тверди небесной, и что сладовательно свътила небесныя до этого дня вовсе не существовали, или по крайней мъръ не свътили. Но если вникнуть въ смыслъ слова: сотеори и въ связь всей ръчи, то заключеніе окажется невёрнымъ. Слово сотвори (קיצעש) въ настоящемъ мъсть по еврейски выражается не гла-· голомъ: хүэ, который «ноказываеть произведение венца новой и необычайной» (Зап. на кн. Быт. стр. 2), а такимъ глаголомъ (дуу), который значить: сдёлаль, устроиль. Значить въ четвертый день мірозданія світила небесныя не сотверены вновь, а только устроены. И эте устроеніе надобно понимать не въ общемъ смисль, а въ частномъ-по отношению къземат, изъ словъ свящ. Дъсписателя видно, что солице устроено каке септило дил, а луна и звёзды какт севтила ночи (ст. 16); -- всё эти свётила устроены такъ, чтобы могли селения на землю н служить средствомъ для различения вемные времень (1).

<sup>(1)</sup> Такое ограниченіе, столь естественное и веобходимое въ настоящихъ словахъ свящ. Дъсписателя для устраненія противоръчія иемлу ними и словани, заключающимися въ 1 стихъ, какъ извъстно, послужило невинною причиною недоразумьнія. И другіе, гораздо прежде насъ, видъли, что Монсей, повъствуя о сотворенія свътилъ небеснихъ, выражаєтъ такую мысль, что солице, луна и звъзды созданы собственно для земли, чтобы освъщать ее и служить ей для обозначенія временъ (Прав. Доги. Бог. прессв. Мак. Т. 2, § 74—4). Но вийсте того, что-

Намъ могутъ возразить, что у свящ. Бытописателя говорится особо какъ о твореніи (или устроеніи) свѣтилъ небесныхъ, такъ и о помѣщеніи ихъ на тверди небесной, —что оба дѣйствія у него представляются отдѣльными, совершившимися не разомъ, а одно послѣ другаго, потому что онъ говоритъ сначала: и сотвори Богъ свътила, а потомъ: и положи и на тверди небесный. Мы отвѣчаемъ: эти два дѣйствія дѣйствительно представляются отдѣльными; но, по свойству еврейскаго языка, —составляють одно и тоже творческое дѣйствіе, а отнюдь не два различныхъ дѣйствія; тоже самое дѣйствіе, а отнюдь

бы такъ и дунать, накъ онъ геверить, и считать это заореніе світиль не настоящимъ, первоначальнымъ твореніемъ, а твореніемъ для земли, или такинъ творческинъ дъйствіенъ, которое только поставило ихъ из возножность свътить на землю и разнообразить ел времена, -они оставались при томъ мизнін, что это — твореніе въ собственномъ смысль, - теореніе переоначальное. Между тыть, сознавая несправедливость той имсли, будто светила небесныя существують только для земли, неблагованъренные имелители инвли сивлесть упревать Богодухновеннаго Двеписателя за миниую погръщность, въ воторой были виновны сами. На это обвинение можно конечно отвъчать и такъ: Моисей не говорить, будто світила небесныя созданы только для одной земли; если же онъ упоминаеть здёсь тольно объ одномъ частномъ назначенік світиль небесныхъ по отнощенію къ землі, умалчивая о другихъ цваяхъ, это происходить не отъ погръщности писателя, а отъ того, что опъ, предположивъ главнымъ образомъ описать происхожденіе земли, касается другихъ тіль небесныхъ только въ той мінръ, какъ они относятся къ нашей планстъ, разсматриваетъ свътила небесныя только съ одной стороны-съ той, которая видна съ земли. Но при этомъ непонятно будеть то напряженное усиле, съ какимъ овъ старается высказать мысль, повторенную имъ много разъ, что свътила съ этого дня должны были съвтить съ тверди небесной на землю; эти слова будуть чистымь плеоназмомь. Всли же считать твореніе світиль небесныхь въ четвертый день только теореніств для земли и по отношению ко землю-творениень, состоявшимь лишь въ томъ, что они поставлены на теерок небесной, въ такомъ случав и обвинение будеть напраснымъ, и даже оправдание излишнимъ; - въ такомъ случав понятно будеть и наивреніе, по которому свящ. Писатель такъ усиленно выражаетъ имсль о сотвореніи світиль небесныхъ для земли.

не другое какое выражается еще и третьимъ предложеніемъ: и бысть тако, которое предшествуеть двумъ первымъ. Всв эти три предложенія соединяются частицею и (еврейск. т). Но еврейская частица т, выражаемая въ славянскомъ переводъ по большей части частицею и, а иногда частицами эксе и а, имбеть кромб этихъ еще в другія значенія. Между прочимъ она служить иногда частицею пояснительною, - соединяеть такія предложенія, которыя выражають не два или нѣсколько раздвчныхъ дъйствій, а одно в тоже дъйствіе, изображаемое сначала въ общихъ словахъ, а потомъ въ болве подробномъ видъ-съ поясненіемъ, или наоборотъ; -- значитъ, соединяетъ такія предложенія, которыя служать лешь поясненіемь одно другому; въ этихъ случаяхъ ее не следуетъ и переводить по русски частицею и-частицею соединительною, а нужно выражать другими-полснительными частицами, каковы: то есть, именно, такимь образомь  $(^1)_*$ или следуеть совсемь опускать ее, или кроме того, по требованію смысла річи, соедицять два предложенія въ одно, переводя одинъ глаголъ въ изъявительномъ наклоненіи, а другой въ двепричастін (какъ это иногда и двлается въ греческомъ и славянскомъ переводахъ). Въ доказательство этого можно указать множество примеровъ въ свящ. Писаніи (особенно въ Псалмахъ и Притчахъ); мы ограничимся только важитишими, главнымъ образомъ теми, которые находятся въ самой же книгь Бытія, а отчасти-въ самомъ же сказаніи Моисея о твореніи. Возьмемъ напр. то місто, въ которомъ онисывается разлука Лота съ Авраамовъ: Быт. 13, 11. И избра себъ Лоть, говорится здъсь, всю окрестную страну Іорданскую, и отвиде Лоть

<sup>(1)</sup> Chr. Stock. Clav. linguae Sanctae, Partic. 7 significat. V.

оть востока, и разлучистася кійждо оть брата своею. Никто конечно не станотъ понимать этого мъста такъ, что сначала Лотъ удалился отъ востока или на востокъ (Зап. на кн. Быт. стр. 306) отъ Авраама, а потожь два родственника-Лоть и Авраамъ разстались другъ съ другомъ; всякій найдеть гораздо дучшимъ перевести это ийсто такъ: «Лоть удалился отъ Авраама; такъм образомъ родиме разлучились». Или возьмемъ слова Ангела къ Аврааму-22, 16: Много самъмъ клякся, глаголеть Господь, егоже ради сотвориль еси глаголь сей и не пощадълг еси сына теоего вовлюбленнаго Мене ради; вдёсь слова: сотвориль еси и не пощадъль еси выражають конечно не два различныхъ, особыхъ дъйствія. Сюда относится и одно мъсто изъ книги Судей: 6, 25, гдъ говоритъ Господь Гедеону: возыми тельца упитаннаю от скотов отца твоего в тельца втораго; слова: в тельца втораго доджвы быть переведены: то есть тельца втораго, потому что далве (ст. 28) видно, что взять только одинь телецъ. Сюда же относятся и эти безчисленныя выраженія, въ родъ следующаго: и бысть по глагольке сихъ, (и) Богь искушаще Авраама.—Быт. 22, 1 (1), также всв выраженія въ родъ сабдующаго: и глагола... и рече, нан: и рече, глаюля-слова, которыя въ подлининкъ соединяются также частицею ч. И въ самомъ сказанін Монсеевомъ о творенін подобный образъ выраженія встрічается на каждонъ шагу. Такъ: въ первый день творенія, какъ извъстно, сотворенъ свътъ; но кромъ повъствованія о явленін світа тамъ еще говорится: и разлучи Бого между свыпомь и между тьмою, и парече Бого и пр. Что-же?

<sup>(4)</sup> Зайсь вторая частина и (какъ и сайдуетъ), въ переводъ опущена, по въ водавания она соть.

Это особыя дъйствія? Нътъ, это лишь подробное развитіе предъидущаго дъйствія. Во второй день Богъ сотвориль твердь; кромъ того въ повъствованіи о сотвореніи тверди у свящ. Бытописателя говорится еще: и разлучи Бои между водою, яже бъ подъ твердію и между водою, яже бъ надъ твердио. Но последними словами выражается также не особое какое нибудь дъйствіе Божіе, не новое твореніе, а только поясняется то, о чемъ въ предъидущемъ предложении сказано кратко: и сотвори Богг твердь, - показывается то, какимъ образомъ сотворена была твердь (1). Вследъ за темъ въ подлиннике еще прибавлены слова: и было такъ, помъщенныя въ переводъ сначала, и выражающія въ общихъ словахъ тоже, что сказано ясиће и подробиће въ последующихъ предложеніяхъ. Правда, твореніе третьяго дня не подходить подъ эту категорію, потому что здёсь говорится не объ одномъ, а о двухъ разнородныхъ действіяхъ: именно въ день отдёлена суща и произведено царство растительное. Но за то эти дъйствія и у свящ. Бытописателя описываются не такъ уже, какъ излагаются действія, составляющія одно и тоже твореніе; они излагаются совершенно отдъльно; каждому изъ нихъ предшествуетъ особое повельніе Божіе и за каждымъ следуетъ особое одобреніе. И въ описаніи творенія четвертаго дня мы видимъ опять прежній образъ выраженія. Въ самомъ дель словами: да будуть свътила на тверди небесный освыщати землю и разлучати между днемь и нощію, и да будутг въ внаменія и во времена, и во дни, и въ лъта, ч

<sup>(1) «</sup>Бытописатель учить и тому, накимъ образомъ сотворена твердь; и сотвори, пишеть онь, Бого твердь и разлучи Бого и проч. Влажен. Өеодорить въ толк. на ки. Быт. въ Христ. Чт. за 1843 г. Ч. З. стр. 333.

да будуть въ просепицение на тверди небесный, яко септити по земли, или словами: яко свътити на вемлю, и владъти днемь и нощію, и разлучати между свытомь и между **тьмою** — выражаются конечно не различныя, не особыя дъйствія, имъвшія следовать, или следовавшія одно за другимъ въ томъ самомъ порядкъ, въ какомъ здъсь излагаются. Здёсь даже не каждое изъ послёдующихъ предложеній служить объясненіемь того, что сказано въ предъидущемъ, а ивкоторыя заключають въ себв одно простое повтореніе предъидущаго. «Сіе можно приписать, скажемъ словани Записокъ на кв. Быт., только простоть и нькоторой небрежности древняго образа изъясняться, который преизобилуеть иногда повтореніями» (стр. 182). Подобнымъ же образомъ надобно разсуждать и о тъхъ предложеніяхъ, въ которыхъ описывается дъйствіе творческаго поведінія касательно світиль мебесныхъ: и бысть тако, и сотвори Богг свытила, и положи я на тверди небесный. Они выражають собою не три отдъльныхъ, последовательныхъ действія, а одно и тоже творческое дъяціе, которое въ первомъ предложеніи высказывается кратко, въ самыхъ общихъ словахъ, во второмъ излагается опредълениве и подробиве, а въ третьемъ раскрывается още съ большею опредъленностію и подробностію. Въ русскомъ переводъ эти три предложенія можно передать след. образомъ: такт и было: Бога устроиль для вемли свытила дня и ночи..., поставивь икъ тверди небесной. Вотъ въ чемъ состояло твореніе четвертаго дня!...

## б) Что разунается и нужно разунать подъ землею?

Уклоняясь далеко отъ прямаго, буквальнаго смысла Моисеева сказанія въ понятіи о небъ, нъкоторые толковатет. І. Отл. П. 21

ли также далоко отступають оть него и въ понятіи о земяв. Вивсто того, чтобы разуметь подъ нею планету, на которой мы живемъ (разумъется не въ настоящемъ ея благоустроенномъ видъ, опи дълаютъ изъ земли вопаст вещества, которое, по ихъ митнію, предварительно создано было Творцемъ изъ ничего и изъ котораго будто бы потомъ, въ теченіи шести дней, Онъ образоваль весь видимый мірь, непосредственнымъ дъйствіемъ своей силы, безъ всякаго участія силъ естественныхъ; это вещество они представляють не въ видъ обыкновеннаго какого либо вещества, а въ видъ хаоса. Откуда взялось такое инъніе? Въ священномъ Писаніи слово: хаост нигдъ не встръчается ни разу; какъ слово, такъ и понятіе, имъ выражаемое, совершенно чужды священному языку; хожденіе его - далеко не священное; оно служить паматникомъ древней языческой философіи (см. Зап. на ки. Быт. стр. 15 примъч.). По мнънію древнихъ языческихъ мудрецовъ, это было въчное, самобытное вещество, изъ котораго совершенно случайно, самъ собою образовался весь видимый міръ (Прав. Догмат. Богосл. преосв. Мак. т. 2., § 53). Только некоторые изъ нихъ (какъ напр. Анаксагоръ) возвышались до того, что въ этомъ образованіи приписывали участіе и Богу (или уму) — участіе, которое впрочемъ ограничивалось лишь приведеніемъ въ движеніе этой нестройной массы. Такимъ образомъ ученіе о хаосъ приходится въ близкомъ родствъ съ матеріализмомъ и безбожіемъ! Самый язычникъ не могъ принимать его съ полнымъ убъжденіемъ, которое возможно лишь для одного безбожника! Впрочемъ, не смотря на очевидную его нелъпость, оно находило себъ ревностныхъ посавдователей и въ христіанскомъ обществъ, даже въ лучшую эпоху его умственнаго развитія, и при-

томъ между такими мыслителями, каковы были Декартъ п Каптъ. Примъняясь къ дътскимъ взглядамъ давно отжившей мысли, эти, такъ называемые, философы не считали для себя униженіемъ предполагать началомъ всёхъ вещей въчный хаосъ, изъ котораго они, при помощи своей плодовитой фантазіи, почти безъ всякаго участія Творца, созидали весь этотъ прекрасный міръ. Нікоторые (напр. Декартъ и Зильбершлагъ) (1), не имъя силы совершенно подавить въ себъ мысль о Богъ, всемогущемъ Творцъ природы, о которомъ постоянно говорили имъ въра и ихъ собственное сердце, и чувствуя невозможность объяснить все безотчетною случайностію, или дъйствіемъ однихъ матеріальныхъ силь, обращались и идет о Богт-Творцт природы, но въ этомъ отношенія не становились нисколько выше древнихъ язычниковъ. Въ такомъ видъ учение о хаосъ, или совершенно противоположно, или, по крайней мъръ, слишкомъ много противоръчить богооткровенному ученію о происхожденіи міра есецьло отъ Бога. Предположеніе, что хаосъ существоваль не самобытно, отъ въчности, а сотворенъ изъ ничего Богомъ, что изъ этого хаоса образовался видимый міръ не самъ собою, случайнымъ образомъ, а дъйствіемъ тогоже самаго творческаго всемогущества, ---что, наконецъ, подъ землею, которая сотворена въ началъ, вмъсть съ небомъ прежде перваго дня мірозданія, и разумъется у священняго Бытописателя не что иное, какъ именно хаосъ, – это предположеніе, повидимому, примиряло ученіе древнихъ мудрецовъ съ Откровеніемъ. Но и въ этомъ изминеннома видъ учение о хаосъ не находило слишкомъ большаго сочувствія къ себѣ въ представителяхъ

<sup>(1)</sup> Phys. Wort Gehlers. T. IV, crp. 1242, 1243, 1255.

древняго православнаго върованія, каковыми были св. отцы и учители Церкви первыхъ въковъ, не смотря на то, что многіе изъ нихъ получали предварительное образованіе въ языческихъ школахъ. Разсиатривая митнія ихъ о сотворенін міра, мы видимъ, что нъкоторые нихъ говорять о неустроенном веществъ или матеріи, которая сначала создана Творцемъ изъ ничего, а потомъ Имъ же самимъ благоустроена, не называя однакожъ этого вещества хаосомъ (1); но вещество не устроенное в хаосъ, какъ его понимаютъ, -- это двъ вещи, до безконечности различныя; запасъ кирпича, песку и извести, пока изъ этого матеріала не состроено каменнаго дома, или домъ состроенный, но не отдёланный тоже — вещество не устроенное, но ктожъ можетъ назвать это вещество хаосомъ?..... Другіе, и притомъ важнъйшіе по ему авторитету, каковы св. Василій вел. и св. Златоусть, какъ увидимъ нослъ, разсуждають о первозданной земль въ такихъ выраженіяхъ, которыя не оставляють ни мальйшаго сомнънія касательно того, что они разумъли подъ нею настоящую землю, не имъвшую ничего общаго съ языческимъ хаосомъ. Изъ всёхъ ихъ едва ли не одинъ блаж. Августинъ, который вообще объясняеть Моисеево сказаніе о твореніи съ гораздо большею бодою, чъмъ другіе (2), называетъ первозданное вещество положительно хаосомъ, но онъ высказываетъ мивніе, котораго вовсе не выдаеть за непреложную истину, не скрывая нисколько невысокаго его происхож-

<sup>(1)</sup> Прав. Догнат. Богосл. Прессв. Мак. т. 2. \$ 73—1.

<sup>(2)</sup> Онъ думалъ напр., будто шесть дней теоренія означають 6 степеней разумьнія, по которымъ ангелы постигають естество вещей! Зап. на ки. Быт. стр. 5 и 6. И еще твореніе неба и свёта разумёль въ смысле творенія апгеловъ, какъ мы видёли выше.

денія. «Сначала, говорить онъ, создано вещество смёшанное и неустроённое, изъ котораго произошло все, что явилось потомъ раздёленнымъ и устроеннымъ. Сіе то вещество, дужаю, Греки (т. е. языческіе философы) навывають жаосомь, какъ и въ другомъ мъстъ читаемъ: ты сотвориль мірь оть безобразнаго вещества (Прем. 11, 18), или по ниымъ кодексамъ: изъ вещества невидижаю (1). Такой не рёшительный образъ выраженія оставляеть читателя въ недоумъній — принять ли ему это мивніе, или отвергнуть; но указаніе на источникъ, изъ котораго оно почерниуто, разръшаетъ это недоумъніе, предоставляя каждому полную свободу принять или отвергнуть его по своему усмотрвнію. Потому что авторитеть языческой философіи ни для кого не можеть висть безусловно обязательной силы. По этому-то праву мы и позволяемъ себъ обсудить это ученю при свыть Откровенія и здравомыслящей науки, чтобы ръшить, можеть ли оно быть принято, или должно быть отвергнуто.

Что такое хаосъ? Это такой предметъ, которому нътъ и быть не можетъ точнаго опредъленія; это тоже самое въ вещественной природъ, что — отсутствіе всъхъ логическихъ законовъ—въ мышленіи. Хаосъ—это что-то среднее между ничъйъ и чъмъ нибудь; это огромная масса ничтожества, гдъ Анаксагоровы оміомеріи перемъшаны съ Аристотелевыми стихіями міра и съ атомами Левкиппа и Демокрита, гдъ и полно и пусто (2), гдъ среди посто-

<sup>(4)</sup> Прав. Доги. Богосл. Преосв. Мак. Т. 2, , \$ 73—1. Приводимыя здась бл. Августиномъ слова изъ книги Премудр. Соломоновой будутъ объяснены нами послъ.

<sup>(3)</sup> Пустота и полнота—это стяхія міра, по ученію древнихъ атомистовъ. По новъйшимъ понятіямъ хаосъ есть также пустота: это видно

яннаго движенія чего-то, похожаго на ничто, среди движенія то вверхъ и внизъ, то взадъ и впередъ, то кругомъ, -- среди круговоротовъ Анаксагоровыхъ и вихрей Декартовыхъ нашему глазу и мысли не на чёмъ и остановиться. Что можно сказать о такомъ предметъ? Ничего, или все, что кому угодно. И вотъ, говорятъ, будто это было вещество, не имъвшее никакихъ положительныхъ и опредъленныхъ качествъ (1), хотя при этомъ сами же эти мыслители утверждають, что въ немъ преобладали жидкія части, следовательно, части уже съ опредъленными качествами, и что, по преизбытку жидкихъ частей, это вещество болье всьхь, извыстных намь тыл, приближалось къ виду жидкости, а потому и названо у священнаго Дъеписателя водою, - слъдовательно опять было вещество съ опредъленными качествами; думаютъ также, будто это было одно чистое вещество, вещество мертвое, безъ всякихъ силь (2). Такое-то будто бы мертвое, безжизненное, неопредъленное и безкачественное вещество и послужило началомъ творенія; изъ него-то будто бы премудрый и всемогущій Создатель и устроилъ вселенную, устроилъ Самъ непосредственно — силою своего могущества, безъ всякаго участія тахъ сплъ, которыя до сихъ поръ въ такомъ стройномъ, удивительномъ порядкъ дъйствуютъ въ природъ; этихъ силъ, говорять, вовсе не было въ хаосъ; онъ получили начало только при его образованіи.

изъ того, что, какъ увидимъ, названіе взумительной пустоты и бездны, усволемое въ свящ. Писаніи первозданной землю, считается съ имъ однозначущимъ; во вибств и полнота, потому что заключаль въ себъ вептественные запасы для цълаго міра, похожіе съ виду на воду.

<sup>(1)</sup> Такъ точно думали о своихъ атомахъ и древніе атомисты,

<sup>(3)</sup> Древніе атомисты также не говорять о силахъ, впрочемъ, можеть быть, только потому, что не имъють объ нихъ понятія.

Очевидно, что въ этомъ понятіи о хаосѣ заключаются три отдѣльныхъ мысли. Земля, о которой говорится въ первомъ и второмъ стихѣ кн. Бытія, по этому понятію представляется: 1) веществомъ, изъ котораго образовань весь видимый мірь; 2) веществомъ мертвымъ, хаотическимъ; 3) веществомъ, изъ котораго образовался міръ сверхъествественнымъ дъйствіемъ всемонущества Божсія, бевъ всякаю участія естественныхъ дрятелей. Разстотримъ отдѣльно каждую изъ этихъ мыслей.

1. Противъ первой мысли съ достаточной силою убъдительности говоритъ все то, что сказано нами о небъ.

Мы видвли уже, что слова свящ. Двеписателя: ез началь сотворы Бог небо — означають сотворение всёхъ твль небесныхь. Вивств съ небомь сотворена вежля; вивств со всвии прочими телами небесными сотворена одна небольшая планета, назначенная въ жилище человъку, --- сотворена земля, какъ также небесное тъло. Порознь и сотворить ихъ было не возможно, потому что всь они составляють одно стройное целое, въ которомъ нельзя ни прибавить, ни убавить ни одной части, не произведши разстройства и безпорядка въ цъломъ; они сотворены всё вмёстё, - Живый во выки созда вся (1) обще (Сир. 18, 1). Но міръ созданъ не для самаго себя; Богу онъ также не нуженъ: онъ созданъ для разумныхъ существъ. Надобно было населить его. Богъ, сотворивый вемлю, скажемъ словами Пророка, не вотще сотвори ю, но на вселение созда ю (Иса. 45, 18). Какъ міръ, какъ одно цълое, составленное изъ безчисленнаго множества небесныхъ тълъ, -- онъ былъ готовъ; какъ жилище ра-

<sup>(1)</sup> Мы разумъемъ здъсь подъ словомъ: вся не хаосъ, потому что создать хаосъ едвали не значить тоже самое, что не создать инчего.

зумныхъ видимыхъ тварей—онъ не былъ готовъ (1). И вотъ мы видимъ, что земля была еще невидима и неустроена; какъ планета, какъ небесное тъло, она была устроена и могла въ собственномъ и самомъ строгомъ смысав назваться вемлею, -- названіе, неприложимое къ хаосу; но не устроена была только съ жилище челосъку; потому-то слова: не видима и не устроена и замвняются въ **ΓΡΟЧΟСКОΜЪ** ΠΟΡΟΒΟΛΙ CLOBAMU: ἀόρατος καὶ ἀκατασκεύαστος, изъ коихъ послъднее значитъ именно: несотовый, а въ подлинникъ словами, которыя означають: пуста и необитаема, и которыя православною Церковію переводятся: - необразована и пуста. Человъкъ не могъ на ней жить; потому что на ней не было свъта и, кромъ того, она была вся подъ водою: и тьма верху бездны и Духъ Божій ношашеся верху воды; на ней не было ни животныхъ, ни растеній, столь необходимых человьку. Нужно было устроить ее, совлать ее годною для жительства человъка, и вотъ мы видимъ, что Богъ, который, по словамъ Пророка, не вотще сотвориль-землю, но на еселение создаль ев, - Богг сотворивый (сотворивши) вемлю, той раздваи ю (съ оврейск. благоустроилъ, приспособилъ (2) ее, — разумъется для населенія, — Исаін 45, 18). И дъй-

<sup>(4)</sup> Въ началь сотвори Богь небо и землю; и ев шести днехь сотеори Господь также небо и землю (Исх. 31, 17). Въ первый разъ они сотворены изъ ничего (бара), но недекончены; во втеровъ случав они устроены (аса) въ жилище разумныхъ тварей и так. обр. докончены. И совершишася (ЭЭЭЭ—докончены, слъзаны всю) небо и земля, и все украшение ихъ (Быт. 2, 1), говорится въ заключение повъствования о шестидневномъ творения.

<sup>(\*)</sup> Раздили по евр. הרכון . Глагодъ розначить aptare, dirigeге, приспособиля, устроиля. Отсюда происходить слово розначи, правильно, кака должно. Значить глаг. кума можеть быть переведень по русск. сделать такъ, т. е. такъ, какъ нужно.

ствительно, вся следующая за сотвореніемъ неба и вемли творческая дёятельность, изображаемая Моиссеиъ въ первой главъ книги Бытія, и направлена единственно в исключительно только къ тому, чтобы сдвлать землю обитаемою для человъка; на ней являются постепенно: свъть; твердь, сначала одна, потомъ украшенная свътилеми, суша, растенія и животныя, а наконець и самь человікь. Эти перемъны всъ безъ исключенія касались земли; мы видели уже, что даже появление света, тверди и светилъбыли явленія вемныя, такъ что все шестядневное твореніе было пе чемъ внымъ, какъ приготовлевіемъ земля въ жилище человъку (1). Если понимать Моисеево сказаніе такимъ образомъ (а понимать иначе не возможно, не дълая постоянныхъ отступленій отъ его прямаго смысла), если смотръть на шестидневную творческую дъятельность, какъ только на приспособление земли (и можетъ быть другвхъ телъ небесныхъ) для жительства разумныхъ обитателей: то послъ словъ: ез началь сотвори Бого небо, можеть ли быть рачь о вещества, приготовленномъ для образованія изъ него всего міра?

2. Въ доказательство второй мысли, что первозданная земля была веществомъ мертвымъ, хаотическимъ, лицен-

<sup>(1)</sup> Мы не хотимъ этимъ сказать того, будто вся шестилневная Творческая дъятельность ограничивалась одною землею, а выражаемъ только ту мысль, что та дъятельность Творца, которая изображаетоя у Монсвя, ограничивалась одною землею; мы думаемъ, согласно съ авторомъ Запис. на нингу Быт., что кромъ тъхъ перемънъ, которыя, по словамъ Монсея, совершались на землъ, могли происходить въ это время такія или другія перемъны и на другихъ тълахъ небесныхъ, но свянь. Дъсцисатель умалчиваетъ объ нихъ, запимаясь одною землею. Записк. на книг. Быт. стр. 20, 21 и 26. Такимъ обр. на всю исторію о плестидневномъ твореніи мы смотримъ, какъ на теоломію; а космогомія заключается только въ первомъ стихъ ки. Бытія въ словахъ: ев началю сотвори Боль небо и землю.

нымъ всёхъ вещественныхъ силъ, совершенно безкачественнымъ и неопредёленнымъ, ссылаются на тё названія, которыя даются ей въ свящ. Бытописаніи, и которыя между тёмъ скорёе опровергаютъ, чёмъ подтверждаютъ эту мысль.

Указывають на то, что земля называется въ переводъ LXX толковниковъ невидимою и неустроенною, а въ подлинникъ словами: тогу вавогу, которыя означають изумительную пустоту; кромъ того называется еще бездною. Но что касается до первыхъ словъ: невидима и неустроена, то смыслъ этихъ словъ такъ простъ и очевиденъ, особенно если прочитать ихъ въ связи съ дальнъйшими словами, что они не требуютъ и объясненія. Какъ иначе и назвать землю, какъ не невидимой, когда она была подъ водою и находилась во мракъ? Какъ иначе и назвать ее, какъ не неустроенной, когда нужно еще было совершиться надъ нею столькимъ перемънамъ для того, чтобы она могла назваться вмъстъ съ другими тварями добра зъло (1)? Въ подлинникъ слова невидима и

<sup>(1)</sup> Такъ объясияли эти слова великіе отцы и учители Церкви — св. Василій великій и св. Златоусть. Воть накъ выражается первый изъ нихъ: «совершенное устройство земли означаетъ обиліе ся произведеній, прозябеніе всякаго рода растеній, появленіе высокихъ деревъ и плодовитыхъ и неплодовитыхъ, доброцейтность и благовоніе цейтовъ, и все то, что въ скоровъ времени должно было, по Божію повеланію. проманяннувъ на земав, украсить породившую все сіе. А какъ ничего этого еще не было; то Писаніе справедливо ваниеновало землю неустроенною. Невидимою же названа земля по двумъ причинамъ: или потому, что не было еще зрителя вемли челована, или потому что она погружалась въ глубинъ, и отъ разливающейся на поверхности ея воды не могла быть видиною.... Сверхъ того, поелику не былъ еще сотворенъ свъть, то неуднаштельно, что земля, по причинъ неосвъщеннаго надъ нею воздуха, лежащая во тымь, и въ этомъ отношения названа въ Инсанія певидимою. Но подділывающіеся подъ истину, не прімящище диа своего следовать Писанію, а напрогивъ того, по собственному своему усмотранію, превращающіе смысав написаннаго, го-

иеустроена (תדר רבדר) выражаются двумя словами: тоту вавоту. Но эти слова имъютъ совсъмъ другое значеніе, чёмъ какое имъ даютъ; оба они означаютъ действительно изумительную пустоту, но въ приложени къ земль значать: ужасная пустыня. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ только обратиться къ другимъ параллельнымъ мъстамъ свящ. Писанія, въ которыхъ употребляются эти слова. Самъ пророкъ Монсей употребляеть слово том въ смыслъ пустыни въ своей прощальной пъсни, въ которой, напоминая израильскому народу благодъянія Божін и обличая его неблагодарность, онъ, между прочимъ, говорить: Онь (Богь) посъщаль его (Израиля) своими милостями въ земль пустой, въ унылой пустынь (התה) ולל), въ необитаемой степи (Втор. 32, 10). Пророки Исаія и Іеремія, описывая бъдствія опустошительной войны, имъвшія постигнуть людей за ихъ нечестіе, говорили, что земля будеть тогу и вогу, т. е. превратится въ совершенную пустыню, - что разрушенные города опустьють (קרות־תתה Гер. 4, 23. Ис. 24, 10; 34, 11). Праведный Іовъ говоритъ, что Богъ попускаеть иногда людямъ блуждать по пустынь (בתהב), гдь ньтъ и сль-

ворять, что сими словами означается матерія; ибо матерія, разсуждають они, по природів своей невидима и неустроена; потому что, сама въ себів взятая, безкачественна, не имбеть никакого вида и очертанія» Бесізд. 2 на Шестоли. Твор. св. От. т. 5. стр. 22 и 23. «Сказавъ намъ напередь, по сотвореніи неба и земли, говорить св. Златоусть,—что земля бів невидима и неустроена, (Монсей) присоедимяєть причину, почему она была невидима, т. е. потому, что была покрыта тьмою и водами» Бесізд. 4 на кн. Быт. ч. 1. стр. 49, еще стр. 51. еще Бесізд. 5 стр. 69. Туже мысль находимъ и у блаж. Оеодорита: «земля была невидима, говорить блаженный Отець, поелиму погружена была въ водів, и неустроена, потому что не была еще вкратиена растеніями, не цвіла лугами, рощами и жатвами» Толк. на ки. Быт. въ Христ. Чт. за 1843 г. част. 3, стр. 327.

ди (Іов. 12, 24). Этого, кажется, довольно, чтобы убъдиться въ томъ, что пророкъ Монсей словани том васозу выражаеть не ту мысль, будто бы земля была въ какомъ-то неопредвленномъ хаотическомъ состояни, а ничего болве, какъ только то, что она была еще необитаемая для человъка пустыня, что на ней не было ни людей, ни животныхъ, ни растеній, а была только одна вода, — и Духь Божій ношашеся верху воды. Авиствительно ли вода, покрывавшая землю, была обыкновенная вода, — та самая жидкость, которая наполияетъ собою моря и ръки, -- и въ этомъ не можетъ быть ни мальйшаго сомнынія. Слова Пророка до такой степеин ясны и опредъленны и такъ тесно связаны съ послъдующими словами, что не допускають ни малыппаго перетолкованія. Изъ последующихъ словъ деписанія мы видимъ, что эта вода во второй день мірозданія отділена была отъ воды, лже бъ надъ твердію, т. е. какъ увидимъ послъ, атмосферической, а въ третій отдълилясь отъ суши; но другихъ перемвиъ съ нею никакихъ яс было; она осталась и остается досель тымъ, чымъ была съ самаго начала. И такъ это была настоящая вода (1).

<sup>(4) «</sup>Известны мев правила иносказаній, говорить св. Василій в., хотя не самь я изобрёль ихъ, но нашель въ сочиненіяхь другихь. По симь правиламь, иные, принимая напиданное не въ общеупотребвтельномъ смыслё, воду называють не водою, но какимъ нибудь другимъ веществомъ, и растенію, и рыбе дають значеніе по своему усмотренію; даже бытіе гадовь и зверей объясилють сообразно съ своим понятіями, подобно какъ и снотолкователи виденному въ сонныхъ мечтаніяхъ дають толкованія, согласныя съ собственнымъ ихъ намереніемъ. А я, слыша о траве, траву и разумёю; также растеніе, рыбу, звёря и скотъ,—все, чёмъ оно названо, за то и принимаю... Сего, кажется мий, не уразумёли тё, которые по собственному своему уразумёнію вознамерились придать некоторую важность Писанію какими—то наведеніями и приноровленіями. Но это значить—ставить себя премулрее словесь Духа, и подъ видомъ толковавія вводить собственным

Какое помъщение занимала вода на первозданной земль? -- Напрасно и которые представляють себь первозданную землю комомъ грязи, въ которомъ вода смъщана была будто бы съ другими, твердыми частями земнаго шара. Выше мы видъли уже, какъ недостаточно для растворенія всей массы земной то количество воды, которое находится на земль. Гораздо лучшій отвыть на этоть вопросъ мы находимъ въ запискахъ на книгу Бытія; въ нихъ говорится, что «вода по своей плотности и тяжести занимаеть средину между воздухомъ и земдею: почему естественно долженствовала объимать поверхность земнаго щара» стр. 21. «Земля была вся покрыта водою. доколћ воды не были собраны въ собраніе едино» (Тамъ же стр. 186) (1). Итакъ это была земля, покрытая водою; сверху вездъ была вода, а подъ водою земля. Всемірный потопъ, бывшій потомъ во времена Ноевы, который, какъ увидимъ послъ, разсматривается самимъ Откровеніемъ въ тесной связи съ первобытнымъ состояниемъ земли, -- вотъ близкое подобіе первозданной земли! Бывъ по-

свои мысли. Посему такъ и буденъ разумъть, какъ написано». Бесъд. 9 на Щестоди. Тв. Св. От. Т. 5. стр. 157—159. Блажеци. Осодоритъ, разръшая вопросъ: Монсей не сказалъ напъ, что Богъ сотворилъ и воды?,—отвъчаетъ: однакомъ сказалъ: земля же бъ невидижа и не-устроена и пъма верху бездны; а симъ далъ знатъ, что вийстъ съ землею сотворено и существо водъ. Толк. на ки. Быт. въ Христ. Чт. за 1843 г. ч. 3. стр. 327.

<sup>(1)</sup> Такой взглядъ какъ нельзя болье согласенъ съ мивніемъ знаменитыхъ вселенскихъ учителей—св. Василія в. и св. Златоуста. Ворть слова перваго: «отъ разливающейся на поверхности ся (венли) воды (она) не могла быть видимою», Бесьд. 2 на Шест. стр. 22. «Земля бъ мевидима. Какая же тому причина? Та, что земля вивла надъ собою распростертую бездну. Что же за понятіе—бездна? Это — миожество воды, въ которомъ невозможно достать нижняго предъла» — стр. 28. «Воды, въроятно, со всъхъ сторонъ омывали собою землю» Бесьд. 3. стр. 49. «Онъ то и покрывали лице земли, т. е, тьма и бездна водъя говорять св. Златоустъ. Бесьд. 3 на ин. Быт. ч. 1. стр. 30,

крыта со всёхъ сторонъ водою, она должна была ставляться взору эдемскаго наблюдателя въ видъ безграничнаго моря, безбрежнаго океана. Какъ иначе и назвать ее въ этомъ состояніи, какъ не бездной? - Такъ и называетъ ее Тайнозритель творенія, -и тыма верху бездны. Намъ могутъ возразить, что вода, подъ которою скрывается земля, следовательно дио, не можеть быть названа бездною. Но еврейское слово тегома (מהרכם) употребленное Моиссемъ, въ переводъ-бездиа, означаетъ не бездонное вибстилище воды, невозможное въ дъйствительности, а нъчто изумительное, слъдовательно пространство воды, изумляющее своею глубиною, или обширностію. И русское слово: бевдиа, не смотря на свой этимологическій составъ, по общепринятому употребленію, не означаетъ бездны въ собственномъ смыслъ, а выражаетъ мысль о такой глубинъ воды, гдъ или не видно, или нельзя, или весьма трудно достать дно. Въ этомъ смыслъ оно употребляется и въ св. Писаніи въ тёхъ мёстахъ славянскаго перевода, гдъ въ еврейскомъ подлинникъ употребляется слово тегома. Такъ бездною (тегома) не однократно называется тамъ и то море, по дну котораго чудесно проведенъ быль Моисеемъ израильскій народъ (Пс. 105, 9. 76, 17. Исаім 63, 13), и то море, въ ніздражь котораго провель три дня и три ночи пророкъ Іона (Іон. 2, 6), и вообще всякое море (Пс. 32, 7).

Такимъ образомъ въ Моисеевомъ описании первобытнаго состоянія земли, предшествовавшаго первому дню творенія, весьма ясно и опредъленно говорится о землю пустой и не обитаемой, о водь, которая, безъ всякаго сомнънія, покрывала землю, обративъ ее въ безбрежное море, и о бездиљ, названіе которой, усвояемое св. Писаніемъ даже такимъ небольшимъ морямъ, какъ Аравійскій заливъ, —

очень хорошо шло къ тогдашнему состоянію земли, покрытой совершенно водою. Но нътъ здъсь даже и самаго темнаго намека на то, будто это было какое-то неопредъленное, хаотическое вещество безъ всякихъ свойствъ и качествъ. Еще менъе доказательствъ можно найдти въ священномъ Писаніи въ пользу той мысли, будто это вещество было совершенно мертво и безжизненно, не обладало никакими силами, -- даже и теми силами, которыя извъстны въ наукъ подъ именемъ силъ неорганическихъ, каковы силы физическія и химическія. А напротивъ можно найдти тамъ не одно доказательство въ подтверждение того, что по крайней мъръ эти последнія (неорганическія) силы уже и въ то время существовали въ міръ. Въ самомъ дёлё, если несомнённо, что въ самомъ началь Богь сотвориль всь тыл небесныя вмысть съ землею, то можно ле сомевваться, что вмёстё съ тёмъ получила бытіе и сила тяжести, которая каждому небесному тълу даетъ почти совершенно правильную шарообразную форму, — и тяготъпіе, которое изъ встхъ ихъ составляеть одно стройное цілое, —и такъ называемая сила инерціи, которая даетъ движеніе этому огромному цълому, сохраняя то движеніе, какое было сообщено ей Творцемъ въ началъ? Если несомивнею, что вода, какъ тъло, занимающее по своей плотности и тяжести средвну между воздухомъ в землею, обинмала поверхность земнаго шара, то можно ли сомнаваться въ существованін силы тяжести, которая и заставляеть воду быть поверхо земли и дветъ всей земль шарообразную форму? И могла ли бы вода быть водою безъ химического сродства и теплоты, изъ которыхъ первое составляеть ее изъ двухъ разнородныхъ тълъ, а вторая, при извъстныхъ градусать, даеть ей видь воды, видь жедкосте? Далве

мы видимъ тамъ воду подъ твердію и воду надъ твердію; (¹) вода подъ твердію имѣла лицо (□)\$)—т. е. вполнѣ опредѣленную поверхность, какъ и теперь. Не слѣной, безотчетный случай конечно далъ имъ такое размѣщеніе; не безъ всякой причины вода подъ твердію ограничилась свойственною ей поверхностію; нѣтъ, тутъ дѣйствовали тѣже самыя силы, которыя дѣйствуютъ и теперь,—сила теплотворная и сила тяжести, изъ коихъ первая одной части воды даетъ видъ жидкости, а другую обращаетъ въ пары, потомъ въ капли, вторая же первую часть воды оставляетъ внизу и даетъ ей ровный и гладкій уровень, а послѣднюю, какъ болѣе легкую, распространяеть въ атмосферѣ. Это ли мертвый, безжизненный и не стройный хаосъ? (²)-

Впрочемъ, разсуждая о томъ, была ли когда нибудь или нътъ одна мертвая матерія безъ силы, мы чрезъ это самое выходимъ изъ области Откровенія и переходимъ въ область тъхъ отвлеченныхъ вопросовъ, которые составляютъ предметъ метафизики. Одинъ изъ этихъ вопросовъ и есть вопросъ объ отношеніи между матеріей и силой. Этотъ вопросъ, конечно, не заслуживалъ бы и серьезнаго разсмотрънія въ ряду предметовъ такой высокой важности, каковы священныя истины нашей Въры, если бы ръщеніе его не имъло такого огромняго вліянія на уразумьніе самихъ истинъ Въры. Вотъ почему мы ръщаемся еще разъ взглянуть на этотъ предметъ, уже не при свътъ Откровенія, а при свътильникъ естественнаго любомудрія.

<sup>(1)</sup> Мы разсматриваемъ воду надъ твердію, какъ воду атмосферическую; основанія для такого взгляда будутъ представлены послів.

<sup>(\*)</sup> Мы предполагаемъ извъстнымъ для всъхъ, по прайней мъръ образованныхъ читателей, что предлоги: на, надъ и подъ выражаютъ понатія, обусловливаемыя дъйствіемъ силы тяжести, безъ которой они будутъ ничего незначущими словами.

Силе и миторія представляются памъ, пропав, памъ что-то отличное другь оть друга; нодъ наторіей им разумћомъ вещество, которое въ обытъ представляется намъ въ видъ меторіамнись таль, а водъ силани разуизомъ прочины, продзводящія ті перемішы, какія земічасить въ наторіальнихъ телахъ. Маторія-камонь, силатяжесть, которая влечеть его къ земля. Такъ им отмичасме матерію отъ сили. Но это различіе чисте логическое; ово существуеть тольно лишь въ нашемъ представленія: оно проистекаєть единственно отъ тего, что каждый предметь ны хотинь резспетривать съ различныхъ сторонъ, что им отличенъ причину и од дъствіе. Мо между этимь идеальными различения и реальными раздиленіему-попроходимая бездия! Изъ того, что им различаень камень и его малогомь, никакинь радомъ восредствующихъ умозякаюченій пельзя вывости того, что камень и тяжесть могуть существовать отдъльно и независимо другь отъ друга, что намонь можеть быть безь тяжести, а тяжесть безь камия. Тоже самое будеть, если вийсто намия и типести им возмень какое угодно вещество и какую угодно силу (1).

Изучая видимые нами предметы въ самыхъ малёйшихъ мхъ частяхъ и свейства метеріальныхъ силь во исклюмихъ мельчайшихъ подробнестяхъ, новъйшая наука открыва существованіе живыхъ и діятельныхъ силь даже тапъ, гді простой, попросибщенный взглядъ не видить ничего, кромі одного грубего и мертваго вещества, и примля мажонецъ къ тому заключенію, что матерія «не есть ковестина, къ которой можно припрагать и оть которой

<sup>(1)</sup> Жы разунбенъ здёсь одий только не органическія силы и не живень на налійшаго наибренія распространять евой заключенія на всё другія силы.

T. I. OTA. II.

можно отчратать коня, -- силуэ. (Слова Дюбую Реймона). Замичая тасную, неразрывную связь между матеріся в силой, въ настоящее время счителоть ихъ сседвиеними MEMAY COSON TOKS, 4TO CHOO COSS XPYPATO GLITE NO MORETS, 4 приоторию, такъ называемие динанисты, думели деже, что сама матерія въ своей сущиости ость не что жиес, нень тельно проявление силь. Ин этипь теоріямь въ одной колях воды, въ одной вызывих эвключиется налый міръ, населення живыми силами, безъ которыхъ вещество не метло он и быть темъ, ченъ есть. Да и въ самонъ дълъ, чънъ будотъ инпримъръ напия воды, осли уничтожить въ ней онну спрински, которая соединесть въ одно целое бесписленное иножество ся составныхъ настиць? Чёмъ будеть она, осин уническое средство, безъ которато ена равложится на два газообразмыя вещества, а вун последнія, можеть быть, разложатся още на какін мибедь другія составния начаак, потя тенерь опи и причислентся неже къ простынъ тваемъ? Съ химическимъ же сродствомъ имъетъ тъсичю свизь влектричество, съ электричествомъ магнетизмъ. Чвиъ будетъ ена, если уничтожить свяу теплотворную, которая то приводить во въ твердое состояние, то даеть ей видь жидкости, то обращаеть ее въ пары? А съ ческотворомъ въ близкомъ родстви свить. Такаяъ образомъ въ одной канів воды заключаются всв извістния вамъ сили приреди! Возинте какое угодно другое вещество и въ немъ подобнымъ образомъ вы отпросте всв снаш врироды, хотя мекоторыя иногда по обстоятельствамъ и не обторуживаются, какъ напр. сила сщиленія въ газообразныхъ твлахъ, изъ которыхъ многія однакожъ обнаруживають его со всею очевидностію, бывь обращены въ жидкости, или въ твердыя тела. Воебще безъ силь не можеть быть и вещества, а при силахъ вещество не можеть быть въ хаотическомъ неопределенномъ состоянія, потому что силы, действуя постоянно н вопрерывно, сейчасъ же дадуть ему тоть или другой видъ, то или другое расположение частей, тъ или другія свойства. При такомъ взглядь на взаимное отношение между матеріей и силой, -- они составляють какбы только двъ стороны одного и тогоже недълимаго, -- бытіе и явленіе, а хаосъ, какъ неопреділенное, безкачественное вещество, какъ одна матерія безъ силы, становится отвлеченнымъ понятісмъ, которое можеть существовать лишь въ одномъ воображении (1). Можно ли послъ этого думать, чтобы въ священномъ бытописаніи, которое прежде всего и главнымъ образомъ назначалось для людей простыхъ, подъ имененъ вемли, воды и бездны разумвлось такое отвлеченное понятіе?... Мы не думаемъ, и потому, оставляя въ сторонъ мысль о хаотическомъ состоявія стихій міра, какъ мысль чуждую Откровенію в дошедшую до насъ по преданію человическому, какъ мысль, которая въ настоящее время можетъ только лишь служить памятникомъ невръдыхъ понятій давно устаръвшей

<sup>(1)</sup> Не можеть не привести здёсь весьма замечательных словь Св. Василія В. Предпишень себе, говорить великій Учитель Церкви, касательно земли правило—«не любопытствовать объ ея сущности, что ома такое, не тратить времени на умствованія, маслёлывая самое подлежащее, не доискиваться какою-то естества, которое лишено качества и, само въ себе взятое, безкачественно, но твердо номинть, что всё свойства, усматриваемыя въ земле, будучи восполнены сущности, входять ве понятіе бытія. Покусившись отвлечь разумоть отъ вемли каждое изъ вакодящихся въ ней качествъ, прійдень ни квиму. Ибо если отнимень черноту, холодность, тяжесть, густоту, качества земли, действующія на вкусъ, или и другія, какія въ ней усматриваются: то подлежащимь овтанется кичто». Бесел. 1 на Шестоди. Твор. Св. От. Т. 5. стр. 14.

явыческой философи, и держась со всею строгостію простаго и буквальнаго смысла богодужновенных словь бытописанія, мы втримъ, что это быль не хаосъ, а земля, но земля безъ обитателей,—земля, покрытая водою и мракомъ. И какъ простъ и очевиденъ для всякаго становится послъ этого смыслъ всего священнаго сказанія о первобытномъ состояніи міра до перваго дня творенія! Первоначально Богъ сотворилъ небо и землю, но земля не была еще устроена въ жилище человъку, и потому была совершенно пуста; на ней не было и не могло еще быть никакихъ обитателей, потому что (1) она была еще вся покрыта водою и по лицу этой бездны разстилался мракъ.

3. Что сказать о третьей мысли, по которой изъ первозданнаго вещества Творецъ устроилъ въ шесть дней видимый міръ—самъ, непосредственно своею всемогущею силою, безъ участія силъ природы?

Сила этого вопроса въ томъ, можно ли объясиять священное сказаніе о твореніи міра понятнымъ для всёхъ образомъ, приписывая нёкоторое участіе въ этомъ дёлё и естественнымъ силамъ природы, или нужно считать вдёсь все отъ начала и до конца непостижимою для насътайною Божественнаго всемогущества и премудрости.— Что Монсеево сказаніе о твореніи можно объяснять, это, думаемъ, не нужно и доказывать, потому что доказательствомъ этой истины будутъ служить всё тё объясненія, которыя были придуманы различными толкователями и между которыми многія носять на себё всё признаки истины. Вопросъ, значить, о томъ, какъ объясиять.

<sup>(1)</sup> Мы не безъ основанія частицу и заміняємъ частицею причиняюю; Еврейси, частица у употребляєтся и въ этомъ значенія; см. Выт. 6, 17 20, 3; 21, 2 м др. Chr. St. Clav. ling S. part. у

Но иы думяемъ, что если можно объяснять, то конечно нужно объяснять (то, что можно объяснить) остественнымь образомъ, потому что предметь по свойству своему относится нь области остествовъденія, где все объясилется дъйствіемъ силь остоственныхъ. Если объяснять все непосредственнымъ дъйствіемъ всемогущества Божія, это объясненіе, вполив удовлетворительное для Ввры, —для ума будеть служить не объяснениемъ, а сознаниемъ въ непостижниости предмета, потому что непосредственныя дъйствія Божественнаго всемогущества относятся къ разраду такихъ предметовъ, которые выше нашего разумънія. Если съ другой стороны объяснять такъ, что объясименый предметь станоть въ противортчие съ общензвъстными закомами природы, дъйствующими въ настоящее время, то это будеть не объяснение, а затемивние. Значить, если уже объяснять, то нужно объяснять согласно съ законами природы, заботясь только о томъ, чтобы не стать ири этомъ въ прямое противорвчіе и съ сказавіемъ Монсоевымъ, а сохранить и съ нимъ полное согласіе. Это объяснение будеть настоящее объяснение, удовлетворительное и для Въры и для ума. Но такъ объяснить твореніе міра, скажуть, невозможно; твореніе міра есть тайна, оно относится къ такимъ предметамъ, которые немостижным для нашего ума и могутъ быть усвоены одвою вёрою. Впрою, скажуть намъ словами Апостола, разумновемь совершитися выкомь глаголомь Божимь, во еже от неявляемых видимым быти (Евр. 11, 3). Такъ, върою; но одною ли только върою? Нътъ ли тутъ чего нибудь такого, что мы можемъ разумъвать и своимъ умомъ? Св. Апостолъ ясно говоритъ, что собственно въ твореніи міра составляєть тайну, непостижимую для человъческаго ума и доступную только одной въръ; это происхожденіе вещей изъ ничего, по одному слову Всемогущаго,-илаголомо Божінть, во еже от пеявляемых видимымь быти. Двиствительно, это тайна, непостижамая для насъ. Тайною была она во времена апостоловъ; -не перестала быть тайною и теперь чрезъ 18 ваковъ, несмотря на всв успъхи естествовъденія, которые особенно были велики въ послъднее время; напротивъ еще посль того, какъ Лавоазье точными опытами надъ сложеніемъ и разложениемъ тълъ доказалъ, что въ пряродъ не только ничто не происходить изъ ничего, а даже инчто и не обращается въ ничто, эта тайна сдвлалась сще непостижимъе. Итакъ непостижимая для насъ тайна творенія заключается собственно въ происхожденіи вещей из имчего. Есть туть кромъ того и другая тайна: образованіе вещей глаголоми Божими, т. н. по воль творческой. Всякій знасть, что для Всемогущаго все возможно. Но какая связь между волею Творца и явленісмъ тварей, какой переходъ отъ творческого повельнія къ его исполненію, этого, кром'в одного Творца, опять никто не можеть знать. Воть гдв собственно непостижимая тайна творенія! Но этимъ ли только ограничивалось великое дъло творенія? Мы знаемъ уже, что твореніе міра состояло не въ одномъ произведении вещей изъ ничего, а еще и въ ихъ образованіи (1). Первое есть действіе исключительно только одного всемогущества Божія;кому и дъйствовать, кромъ Его, когда еще ничего нътъ? Дъйствісмъ естественныхъ силь, которыхъ не было въто время и которыя и теперь, когда уже существують и действують по воль Божіей, не въ состояніи ничего произвести изв же-

<sup>(3)</sup> Въ втомъ согласны всв безъ исключенія. Прав. Доги. Богосл. Преосв. Мак. 2 г. § 73—1,

чем, этого творонія никто и но станоть объяснять, но отназываясь отъ здраваго смысла. Но во второмъ случай есть полная везможность допустить къ участію въ твореніять Божінть и силы природы, которыя саминь же Творцемъ прежде были совдены и которыя и до связворъ, такъ сказать, продолжають Его твореніе, посей того, кака свив Она, по человекообразному выраждию. cram. Atenucateus, novem ous senas dous occurs. Bu этомъ истъ и не можетъ быть инчего унивительнего на для Творца, не нуждавилогося ин въ чьемъ солбйствін, ви для достоинства Его творовія, которое, какъ обыкнованно говорять, составляло неносредственное дъйствіе Божественняго всемогущества, -- всещью во всемь своемь состава. Другое дало, еслибы силы природы существовали самобытно и самостоятельно; въ такомъ дъйствительно упогребление ихъ Творцомъ обнаружило бы въ Немъ недостатокъ всемогущества. Но въдь эти сили Имъ же самимъ создани, и создани конечно для того. чтобы навсегда служить орудіемъ Его премудрей велидавая имъ бытіе. Онъ коночно даль имъ и такія свойства, воторыя нужны были Ему для достижевія Его премудрыхъ целей, и на милијоны вековъ впоредъ предвиділь своимь всовідінісмь всі дійствія, какія оть никь должны произойти; кром'в того и продолжение ихъ существоренія и діятельности постоянно поддерживалось и досель поддерживостся только Его же премудрымь промыслова, безь котораго она въ одно меновеніе-обратидвеь бы въ первобытное ничтожество. Следовательно Творцемь будеть все же Онъ санъ, даже и въ тъхъслучавка, где действують силы природы. Маке того,--этого творческого действія нолью деже насасть в песредственными въ отзиче отъ другаго непосредственняю,

РЕВ Богь действуеть одинь силою своего всемогущества, бёзь вонивъ стороннихъ орудій. Слово посредственный предпологаеть при творонін, кром'я Творца в твари, еще третіе посредствующее существо, отличное и *отбильное* бть обонка ихв.... Но развъ силы природы составляють 470 инбудь отдельное отъ природы? Разви это особенныя пакія прода существа, которыя занимають средину между Творцомъ и вещественнымъ міромъ, - которыя миже Вога, но выше матерін? Мы виділи уже, что натеріальния сили и наторія въ существ'я своемъ-соворшенно одно и тоже, что отдёлять ихъ другъ отъ друга им можомъ только ез одноме сесеме представлении при нонощи разсудочнаго отелеченія, которое въ ндет отличаеть и отвъллет другъ отъ друга причину и ся дъйствіс, не биотря на то, что съ дъйствительности они существуютъ керавдильно;---видън уже, накъ неосновательно поэтому то мийніе, будто Богъ сначала создаль одну мершеую матерію, безъ всянихъ матеріальныхъ силь, а потомъ вадвлиль ее сплани. Какъ двв нераздальных стороны одного и тогоже предмета, составляющія одну и туже сущмость матерін, сила в матерія и не могли произойти иначе, какъ вийств. Была ли, носли этого, даже « сосжожность двёствовать прямо и непосредственно на ма*терію*, обходя, такъ сказать, ея силы?...Была ли еесможность образовать что нибудь изъ матерія безъ содайствія матеріальных сель, когда безь этихь сель неможеть даже и существовать натерія?... Варочень если даже согласиться и съ тъмъ, что было время, когда наторія била бозъ всякихъ силь, что вменно таковою она была во время втораго творческаго дъйствія, состоявшаго **во образовании** тварей изъ создажнаго прежде вещества, н что только въ это время она получила изъ рукъ Твор-

**ж-- Образователя свои сили: то и из такоих служб** новью синтеть искул творческихь дійствій невосредогвопилия дійствівни Болюствонного возмогущоства, совершениямия безь велило учестія силь природи; повретивь нежно думать, что напъ тольно даны матерія сили,---он'я мачали действовать, производа тв лиснія, поторыя и до сихъ поръ отъ нихъ прополодатъ, и что въ этомъ собственно и состоядо увораніс; нисто нужно продноложить вийсто одного творонія дия: одно невосредственное, а другое посредственное, ничние: твороніо свять, ногория досель дійствунть от природь, слума Промислу орудість для поддержанія п продолжения дват творонія; но оченидно, что нервое при последномъ становится лишнимъ. Комечно, не все въ треренів можно объяснить въ настоящее время дійствіомъ поръстимъ силь природы; по мы не можемъ объясвить всего и изъ числа тъхъ явленій, котерыя север**можтея темерь** преда нашими злавами, котя и объясmaents mnorse takse, tto bischolbko cots, hin game десятновъ зътъ тому назадъ составляле для всътъ нерезрішницю тейну, и хоти ніть сомнінія въ томь, что чровь ивсколько десятковь или соть лёть разрёинтов многое такое, что для насъ темерь представвается пенестижникив. Въ этомъ отношения съ первого же раза можно заизтить огромную развицу между дваевыми, происходивниями и происходащими въ природъ пеорединеской, и между явленіями, совершавшинися н севершеницивися въ приреда органической. Первыя объяснить дъйствіемъ изв'ястнихъ намъ силъ довольно легно и просто, относятся ди эти явленія къ настоящему времени, вые къ которему выбудь дню творенія, какъ это мы увидемъ послъ; а оми-то собственно и относятся къ

SCHROTH PROMOTIN, MAYRH O COCTABREET'S CHICAGES SOMMAPO нира. Но последния и въ настоящемъ представанова ва-Typalmety, Sammandigewych pastachemient Stext Tames природы, огрониня, кожее онавать, даже попропролимая трудности, ноторыя между типь уподнивности во сто, нан даже въ тысяту разъ, какъ скоре рачь зайделы о явлениять того же реда, совершившихся висць, въ цервий разъ, при творения. Не легко объясиять приствивы. изиветных намъ силь природы, образовани растеми повзорна, нля животичто изъ зородыни (хети учасню синъ ирироды въ этомъ случий песомийнно); по въ : тивану розъ, розумъется, труднъе объясничь провексидень порвыхъ растоній бозъ семени, или первыхъ жавотныхъ ме отъ животныхъ тогоже рода я вида (1). И до текъпоръ, пона изъ регорты химина не выйдетъ растепів nam menotese (a 910 by macroadles brews apassesetes: перезможенить), --- до тъхъ поръ происхождение реагралій в животных будеть составлять не разріляннячи тийну. Впрочемъ для насъ все ранно, разръшител да когда нибудь эта тайна, или на въки она останотся тийней; -если разрвинтся, это будеть служить докашительствомъ того, что и въ произведении этихъ тварей сылы природы принимали (служебное) участіе, не деказыван инсколько того, что они явились на срать сами собою--безъ Твория; если же вичегда не разръщител, то это можеть служить скорве доказательствомъ ограниченности чоловоческого ума по отношению къ великимъ и довнымъ дъламъ творенія, чёмъ доказательствомъ тего, будто и въ произведении этихъ творей сили природы че

<sup>(\*)</sup> См. въ Прав. Обозр. за прошедшій 1960 годъ статью: «С порвопечельних прошовождення предоставля роден».

принимами ин маліфійного учестін. Что же насается до тіції событій язъ исторія творенія, которыя ны и телерь межемь объяснить но навъстнымь намь законамь природи -- дійствіємъ силь природы,---оти событія служать, ро-і этивется, неовропориннымъ допазательствомъ того, что Творецъ дійствоваль при произведовін завкь твороній; хотя и вомосредственно — силою своего всемогущества; но не безъ участія и силь природы. Имъ же самимь сесданимъ и охраняемыхъ, и служнинихъ Ему оруділява для дестиженія Его Божественных цілей. Обласияя эти творейн естественнымъ образомъ, гвологія также жало овровергаеть истину происхожденія всёхь вешей вселечительно и осецьло отъ одного Бога-Творца міра, какъ жаю другія остоствонныя науки, занимающівся мастоящань состояність видинаго міра, опровергають ту непоколебнымую метину, что все въ міръ держится премудримь и исоблагимъ Божествоинымъ Промысломъ, -- объясвяя явленія видимаго міра д'явтельностію остоственникъ силь по законамъ естественной необходимости, котораж безъ воли Божіей, конечно, не была бы и естественное веобходимостію (2). А эти последнія, объясняя все естественным в образомъ, и не могутъ и не думають противорачить той истина, что и до сихъ поръ въ міра Божісить безъ промыслительной воли Божісй не ділавтся рішвтельно вичего, что бовь нея не упадеть двже воребей, даже волосъ съ головы человёка. Когда метеорологъ начилаетъ объясмить происхождение дождя сгущениемъ вединикъ паровъ въ атмосферв, или физикъ-проискождение грома и моляін—дійствіемь атмосфернаго электричества, - не умели они противоръчать словань Господа Інсуса

<sup>(\*)</sup> Cm. of a stone at Heat. Aorn. Boroes. Heat. T, 2, \$ 112.

Христи, Который гозорить, что Отень Небесный дождить ве праведныхъ и неправедныхъ (Ме. 5, 45), также слованъ самаго Господа, который, перечисляя праведному Вому многочислениям и разпообразных свои творенія, между прочинь, сирашиваеть его: кто уютова двиедля велие пролімив и муть молити и грома? (Іов. 38, 25), — наконень словамъ богодухновеннаго Псалмонавца, которыя новтораштся и пророкомъ Ісремією (Ісрем. 10. 13; сп. 14, 22), моторыя могуть служить ответомь на этогь вопросъ и во поторынъ Господь возводить облаки от последния вежни и молнів єв домедь теорить (Пс. 134, 7)? Конечво, здёсь шеть и тени противоречія; и те и другія говорать истину, и нисколько не опровергають другь друга, а только разсматривають предметь-каждый съ своей точки зрвин и примънительно къ своей прим. Один смотрять на первую Причину всего существующаго, нивя въ виду ціль правственно-религіозную, другіе -- на второсте**поними — орудныя причины,** пресавдуя свою цваь — научиую. Если бы вослёдніе считали силы природы ва чио-имбудь самобытное и негависимов, въ такомъ случав они противорични бы Откровению; но вопросъ о томъ, откуда эзелись силы природы и чёмъ поддерживается ихъ сущеотвованіе и ихъ діятельность, есть вопрось, выходящій за предълы наукъ остественныхъ; всё эти науки, какъ науки обытныя (омпирическія), занемаются только такими предметами, которые доступны нашимъ визинимъ чувствамъ, которые подлежать опыту, или наблюденію; а такъ какъ двиствія Тверца въ природв не только не подложать натеріальнымь нашимь чувствамь и не мегуть быть вреднетомъ опытовъ или наблюденій, но даже превышають и человіческое разумініе; то вопрось объ этихь дъйствіяхъ не внодить въ область ин одной естественной

паула; натуралисть не можеть насаться этого вепреса: онъ долженъ предоставить ріменіе его еплесосу и бегослеву. Не выходя инскольно изъ границъ свеей науки, опирающейся исключетельно на опыть, не посволя себь сдёлать ин одного шагу безт руководства опыта, опъ не можеть свазать того, что силы природы, свойствами котерыхь онь объясняеть все, видимое нами въ міра, преизошли отъ Бога и поддерживаются Его премудримъ Промысломъ; но не можеть также точно и по той же самой причина сказать и того, что эти силы вачны, самобытны и независимы, что ояв составляють первую причину всего существующаго, а сами существують безь причим. Если же кто набудь изъ естествовъдовъ и допустить себа впасть въ это грубое заблуждение материализма, онъ так-ME ARIEKT SYLETT H OTT CHOCK HAYRH, RAET ARIEKT OTT богооткровенной истины; его мысль вовсе не будеть отголоскомъ наука; это будетъ злоупотребленіе наукой, и влоупотребление самое насильственное и вротивоестественное. Ло какой бы полноты и совершенства ни простиралесь наши повнанія о свойствахъ силь природы, хота бы мы изучили ихъ еще въ милліоны разъ лучше тога, чъмъ какъ знаемъ нуъ въ настоящее время, -- все же им-KAKOR ORNITA NO JOKAMOTA HAMA TOFO, TO TRANSMONMEN наукою причены явленій, проясходящихъ въ природі,-сами для себя не имъють никакой высшей причины. Напротявъ, изучая, водъ руководствомъ опыта, причивы явленій и находя весьма часто, что одна причина провеходить оть другой, другая оть третьей и т. д., кроивтого, зная изъ исторіи, что для многать иричниъ, считавшихся прежде первоначальными, въ последствіи времени открыты другія причины, которыя сами зависять отъ вовыхъ причинъ (укажемъ для примёре на силу мерметную, которая составляла ижеста причину первовачальную, а съ отпритіемъ электромасинтизма-нація для себя цалый рядь новыхъ причинъ), — мы никакъ не можень останавливаться въ своихъ изъиснаніять на техь аричинахъ, которыя наука находить въ матерія, а отсюда уже весьмя недриекъ переходъ къ идей о высочиймей Божественной силь, которая служить причимей вску причинъ. Такъ надобно разсуждать о вску вообще естественныхъ наукахъ; тоже самое въ частности можно сназать и о геологіи въ тёхъ случаяхъ, гдё она васается событій, относящихся или къ исторіи творенія, вли къ исторіи последующаго состоянія земли. Объясняя вти событія естественнымъ обравомъ, ова отиюдь не отвергаеть и не можеть отвергать того, что нервой привиной этихъ событій была всемегущая сила Творци природы. Мело того, - лучше представители этой науки (о жудшихъ не говоримъ, держась той мысли, что она не стеють даже и того, чтобы упонинать объ нихъ), въ техъ случаяхъ, где участіе высшей Божественной силы въ происхождении извъстнаго события составияетъ такой же несомвънный фактъ исторіи, какъ и самое событіе, врано признають это участіе несомивницив, наравив съ метивани своей науки, мотя въ тоже время и объясняють это событіе дъйствіемъ естественныхъ силь, разсматривая, разумъется, эти снаы, какъ орудія Божественной воли. Такъ объясняють они происхождение всемірнаго потона, такъ объясняють они причину и того грознаго **смадо**фот сминитовиен акейно окиничном вофотом, кінекем. Содому и Гоморра (1). Также точно могуть быть объяс-

<sup>(4)</sup> Ainsi, tout en reconnaissant dans le récit de Moise des circonstances extraordinaires, rosopurs Bözsus o norons, qui indiquent l'intervention surnaturelle de la volonté divine, pour châtier le genre humain,

няемы и событіс, соворшавнівов при творенів, бозь воякаго противорічія Откровенію.

Впрочемъ в само Откровеніе взображають дійствія Бомін при творенін такими словами, которыя не телько

nous voyous d'un côté la possibilité matérielle de cet affreus évésement, et nous trouvons de l'autre le secret même des moyens, qui purent être mis en jeu, c'est à dire les soulèvements, les affaissements, les oscillations que les eaux purent en éprouver, qui deviennent dès lors les instruments de la justice céleste. Geolog. de Beudent, 1838, p. 331. § 377,-La mer morie, говорить онъ же, инфи въ виду участь Содона и Гоморры,--еst entourée des montagnes trachytiques, dont l'apparition fût, peut être, une des causes médiates du grand chatiment insligé aux villes coupables, que renfermaient cettes contrées p. 130. \$ 162, Трахитовыя скалы, окружающія Мертвое море, относятся къ числу горъ вулканическаго происхожденія; а дійствующіе вуливны извергають, провів иногихь другихъ веществъ, съру (Ест. Истор. вени. коры. - Куторги. 1858. стр. 165. 172. 95) и соль (также стр. 107); выходя мэв-подъ земли въ вида нара, нервая жин осадаеть въ вулканическихъ тренцинахъ, или выбрасывается вонь, и загораясь на воздухв, распространяеть въ атмосоерь весьма удушиный газъ (сървистой кислоты), а послъдняя осащдвотся на замено из вид'я молких конотального и покрывають, мака сивгомъ, опружающія вулканъ опростности, доставляя жителянь немалозенныя выгоды. Эти черты чрезвычайно ближо недходять къ Меннему описанію событій, ознамовованнях послідній день Содона ж Гомерры; ны видемъ тамъ горящую съру (жупель), падавшую сверку огнаннымъ дождемъ (Быт. 19, 24); видинъ необыкновенную смерть Лотовой мошы, обрагившейся св смоли» слани (ст. 26). «Превращеще ейе, скативить словами Зеписокъ на мингу Бытіл, можно иредетавиць такинь образомь; отрахь и жалость ногли привести налодушкую жайшину въ изступление и безчувствие; истечения етъ ножара лютаго слерою и солью (солью, обращенном действісить сильного жара въ нары, вым, накъ насывается она въ неигъ Второзапенія — 29, 23, соможенмою) моган совершение умертенть; а нотомъ земая и воздухъ, также сърою и солью нашитанные, довершить окаментије» (стр. 408). Пропитанный насквовь солью и, но всей въроятности, нокрытый и сваружи тологою вором этого же вещества, трукъ весчастной жени ины естественно должень быль представляться глыбой соли. Страшно разрушительные дъйствіе вулюнических извержовій и эссгдащних ихъ спутивнось — землетрясеній, дуваємь, во вужно опнемвать; повиженіє ман возвышен<del>ю</del> ночвы, могущее обратить сушу въ норе и море въ сушу, — дело очень обыкновенное при вемлетрисевияхь. Что насеерея

не невысчають, а напротивь даже допускають участе естественных причниь въ даль творенія. Разсиатривая та черты, въ каких свящ. Бытописатель изображаєть дайствія Творца, не трудно запатить, что оща представляются имъ въ четырехъ различныхъ формахъ: одно Богь мерриля (хүд), другое далаль (хүду), или образовлены (үду), а иное далалось по Его повельнію — да прорасмить вемля, да изведуть воды и проч. Изъ всёхъ, перечисленныхъ нами видовъ творческой даятельности, одинъ только глаголь бара — означаєть твореніе изъ мичею (1), а сладовательно твореніе въ собственномъ смысла, совершающееся дайствіемъ одной всемогущей силы Божіей (потому-то дайствіе, имъ означаємое, и приписывается въ Свящ. Писаніи одному только истинному Богу). Вто-

до мотона, то участіє естественных причив въ произведенія этого великато в грознаго событій, котя оно было въ тоже время велолисмемъ небеснаго приговора надъпреступнымъ человъчествомъ, -- не можеть подлежать викакому сомивано (Зам. на км. Выт. стр. 167. 180). И после мы увидимъ, что, по свидетельству самаго Отпровеми, адесь не все происходиле сверхъестественнымъ образомъ и что вообще Премудрый Творецъ не употребляеть безъ нужды сверкъестественныхъ марь тамь, гла можно достигнуть той же самой цали -- одними остественными средствами. Замътниъ вообще, что одно и тоже событи межеть и совершиться по воль Божіей, яспо и опредъление высказдивой человаку, и въ тоже время быть событиемъ естественнымъ и ве быть чудомъ; въ доказательство этого можно указать на двукратное разрушеніе Герусалима и ветхозов'я тнаго храма, которое, по яспому предскаванию пророковъ и самаго Христа Сивсителя, им'яло быть вослано отъ Вога въ напазание за беззановия верода Вомия, и которое вежду темъ соверживаесь такимъ же естественнымъ образомъ, какъ и развореніе Москвы или Севастополя. Богъ управляєть всвив: и амдыми и силами природы. Велческая работна Ему. Псал. 118, 91.

<sup>(4)</sup> И то не всегда; иногда и онъ означаетъ образованіе чего либе изъ готовой натерін (Правос, Доги. Бог. преосв. Мак. т. 2. § 55—1), и даже только одно преобразованіе, или возсовдиніє; такъ въ извістимкъ вейнъ словакъ понапивато Исалиа: сердце чисто сознаюди се мию, Болсе.... слово сознаюди выражается въ подлинникъ глагелонъ бера. См. также Исал. 101, 19.

рой глаголь аса—вначить: одалаль, устроиль, —выражаеть такое действіе, которое безразлично приписывается въ священномъ Писаніи не только Богу, но и человъку (1) (But. 22, 12; 29, 26. Hex. 28, 15; 2 Hapas. 20, 36 и мн. др.) и даже вещамъ неодушевленнымъ (Быт. 1, 11, 12 41 47. IIcas. 106, 37. AB. 3, 17), H KOTOрое следовательно не только не устраняеть участія свяв естественныхъ, а даже необходимо его предполагаетъ. Третій глаголь яцарь - значить образоваль, даль форму; -дъйствіе, выражаемое этимъ глаголомъ, въ свящ. Писани усвояется между прочивъ горшечнику (3) (בולד) — образователь отъ глаг. луарь), который изъ глини приготовляеть (формуеть) посуду (2 Цар. 17, 28. Пс. 2, 9. Исаін 30, 14; 45, 9. Іер. 18, 2. 6 и др.), и ваятелю, который подобнымъ же образомъ работаетъ статун (Пс. 44, 9. 10. 12. Ав. 2, 18). Излишне и говорить объ участін естественныхъ силь въ этомъ делё, такъ какъ безъ силы притаженія вы никогда не могли бы слъпить и двухъ кусковъ глины, безъ теплоты никогда не могли бы ихъ высущить и пр. Наконецъ четвертая форма творческой двительности уже прямо выражаеть мысль, что дело, хотя происходить и по повелению Божію, но совершается другими двятелями, служащими орудіемъ Его творческой силы. Такъ какъ эти орудныв дъятели, и своимъ происхожденіемъ, и продолженіемъ

<sup>(4</sup> м 2) Когда св. Писаніе употребляєть о Богв и о человівів одни и тіже выраженія: сдюлаля, образоваля, то дійствіе, приписываемов мить равно и Богу и человіку, естественніе представлять себів дійствіємь естественными; тогда оно возможно и Богу, и — разумівется, въ меньшей степени и въ меньшихъ размірахъ — человіку. Если же представлять это дійствіє сверхвественными, тогда оно будеть возможно только Богу, потому что человікь не можегь сверхвествественными образомы сдвинуть съ міста и одной песчинки.

T. 1. OTA. -II.

своего существованія и дійствованія обязаны всецілю я исключительно всемогущей силь Творда и Промыслителя міра, то дійствіе, ими совершаемое, по всей справедлявости, должно быть названо также делом'в Божінив. Но въ свящ, двеписанія Монсеевомъ есть и еще одна черта, которая обнаруживаеть близкое участіе творческой силы въ делахъ, производимыхъ, по воле Божіей, естественными деятелями. По человекообразному изображенію Двеписателя непостижимый Творецъ и Промыслитель всего существующаго представляется вывств и наблюдателемь творенія. Какбы не довольствуясь еще тімь, что всв вещественные двятели, каковы: огнь, градъ, силью, голоть, духь бурень, творящая слово Его (Псал. 148, 8) - исполняють волю Его съ невообразимою точностію, потому что получили и бытіе и всё свои свойства язъ Его всемогущей десницы, Творецъ неусыпнымъ взоромъ сабдитъ за своимъ созданіемъ, смотрить, хорошо ле все делается въ немъ, -- такт ли, какъ нужно, и видить, что **хорошо...** совершенно такь, какъ слёдуетъ: и бысть тако... и видь Богг, яко добро... и видь Богг вся, елика сотвори, и се добра впло! При такомъ отношеніи Творца къ творенію не могло быть и речи о томъ, чтобы отличать и отделять такъ называемыя непосредственныя действія Творца при творенін отъ посредственных, производимыхъ посредствоиъ естественныхъ дъятелей, и-вотъ причина, почему всъ, перечисленные нами, виды творческой дъятельности въ священномъ Писавіп постоянно между собою смѣшиваются. Въ самомъ дёлё, изъ сравненія различныхъ мёстъ свящ. Писанія выходить, что одно и тоже Богь и твориль (бара) и дълаль (аса) и образовываль (яцаръ) и повельваль производить другимъ дъятелямъ. Такъ небо Онъ сотвориль (Быт. 1, 1; 2. 4 и Исаін 42, 5; 45, 18) и вив-

ств едилаля (Быт. 2, 4. Псал. 135, 5); и въ тоже время оно сдилалось (Пс. 32, 6) и сотворилось по Его повельнію (Псал. 148, 5). Земля вит сотворена, соплана и образована (Быт. 1, 1; 2, 4. Исаін 45, 18). Свътъ пеляется по Его повельнію (Быт. 1, 3), отдёлившись отъ тымы (-4); но свътъ же Онъ и образоваль, а тыму сотвориль (Исаін 45, 7). Твердь явилась по Его повельнію (Быт. 1, 6) и была Имъ сдплана (-7). Суша явилась, отдълившись, по слову Его, отъ моря (Быт. 1, 9); и сушу же Онъ образоваль и сдвлаль, море также Онъ сдвлаль (Псал. 94; 5; 145, 6. Іон. 1, 9). Растенія произведены, по воль Божіей, вемлею (Быт. 1, 11. 12), по вивств съ твиъ сдиланы Богомъ ( — 2, 4. 5). Свътила небесныя Онъ заставиль явиться (Быт. 1, 14) или, что тоже, положиль (ст. 17) на тверди небесной; они сотворились по Его повельню (Пс. 148, 5), и Онъ ихъ сдплаль (Быт. 1, 16. Псал. 103, 19; 135, 7). Гады и рыбы произведены водами, по творческому слову, которое витстт съ тъмъ повельло и птицамъ летать по воздуху (Быт. 1, 20), я въ тоже время Богъ ихъ сотвориль (- 21) и образоваль (- 2, 19. Псял. 103, 26). Животныя земныя произведсны вемлею (Быт. 1, 24); Богъ вхъ сдплаль ( — 25; 3, 1) и образоваль (-2, 19). Человъкъ Богомъ сдилань (-1, 26), comeopers (-27) образовань (-2, 7.8). Наконецъ о встхъ тваряхъ въ совокупности говорится, что Богъ ихъ сдплаль (Быт. 2, 2, Исх. 20, 11; 31, 17. Ис. 145, 5. 6. Heen. 9, 6) или сотвориль дилая (272 רעשר Быт. 2, 3). Явленіе новых тварей (новых родовъ и видовъ и новыхъ предметовъ) въ шестой день творенія кончилось, и въ седьмой - Всесильный почиль отв встьх в доль сооих. Но творение (повторение прежних в явденій и произведеніе новыхъ неділимыхъ) никогда не-

23 \*

прекращалось в не прекратится до конца міра; неистощимая творческая дъятельность продолжается досель и будетъ продолжаться, пока существуетъ міръ, чрезъ естественных орудія всеуправляющаго божественнаго промысда; Богъ творитъ и до сихъ поръ: «а) Онъ производить новыя твари, но не новые виды тварей; б) продолжаеть твореніе сохраненіемъ законовъ естества, но не постановленіемъ новыхъ; в) новотворитъ въ царствъ благости (2 Кор. 5, 17), промышляеть въ царствъ природы» (Зап. на кн. Быт. стр. 42). Отець Мой досель дылаеть, говорить единородный Сынъ Божій, и Авт дълаю (Іоан. 5, 17)! Можно ли послъ этого строго различать и разгравъ дёле творенія (разумемъ не твореніе изъ нечего - твореніе въ собственномъ смыслів, а образованіе, или устроеніе) дъйствія божественныя и явленія естественныя? Можно только тогда, если устранить въ твореніи міра всякое участіе силь естественныхъ, а въ последующемъ его состоянів - всякое участіе силы Божіей. Но это-двъ крайности, равно далекія отъ истиннаго смысла Откровенія и вършаго понятія о Богь и мірь Бежіемъ!

Разсмотръвъ два важнъйшихъ вопроса касатедьно творенія, именпо, вопросы о первозданномъ небъ и земль, вопросы, ръшеніе которыхъ мы считали необходимымъ для опредъленія подлиннаго смысла Монсеева сказанія о твореніи, — мы теперь можемъ приступить, не опасаясь возраженій, и къ сравненію геологическаго ученія о происхожденіи земли съ повъствованіемъ свящ. Бытописателя, и безпрепятственно можемъ опредълить взаимное отношеніе между ними.

Н. Г.

## II.

## неоплатоническая философія

## И ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ ХРИСТІАНСТВУ (\*).

## BPOKIL.

Съ половины IV въка Анины сдълались главнымъ пріютомъ неоплатонической философіи. Имя этого классическаго города и древность аемискихъ школъ привлекли къ нимъ большое число умовъ, ищущихъ образованія. У Григорія Назіанзина и Евнапія можно видъть любопытныя подробности о состояніи абинскихъ школь этого времени, о принятіи въ школы, порядкв ученія и разделеній учебныхъ предметовъ и учебнаго времени. До нъкоторой степени они замънили собой учрежденія Александрів. И неоплатоническая философія, не смотря на неблагопріятныя витшнія обстоятельства, дала въ Аншахъ новые побъги и достигла въ системъ Прокла своей высшей формальной полноты. Тасная связь ся съ Ямвлихомъ не подлежить никакому сомнёнію. Но между тёмъ, какъ въ школь Ямвлиха теологическое созерцаніе, мистическое ученіе о числахъ, теургія и ревность къ защеть политеизма усиливались въ ущербъ науки, и до того вытёснили интересъ последовательнаго философскаго мышленія, что

<sup>(4)</sup> Xpuer. Tr. 1860 r. M. IX, XII n 1861 r. M. I.

во время Юліана школа находилась въ опасности совершенно потеряться въ практически-религіозной дъятельности, - авинская школа, послъ неудачи такихъ практическихъ стремленій, возвратилась снова къ строгому занятію діалектикою и соединила всв результаты своихъ предшественниковъ въ одной величественной, приведенной къ высшему единству, системъ. Этимъ результатомъ она обязана прежде всего ревностному изученію Аристотелевыхъ сочиненій, которыя Ямвлихомъ и его учениками были оставдены въ нъкоторомъ пренебрежении, сравнительно съ восточными системами и веопинагорейскимъ ученіемъ, между тъмъ какъ въ ту пору они нашли для себя знаменитыхъ объяснителей въ влександрійскихъ перипатетикахъ Темистів и Олимпіодорь (1). Если прибавимъ къ этому, что для религіозныхъ преданій также ни въ какомъ отношеніи не должно было съузиться місто, которое назначиль имъ Ямвлихъ, то опредълится задача, поставленная аеннскою школою, -- именно она состояла въ томъ, чтобы, на основаніи Плотинова платонизма, соединить все богатство, все достояніе религіозной и философской истины предшествовавшаго времени въ одной всеобъемлющей, методически построенной системъ. Но чъмъ полнъе раскрывалась философія въ этомъ направленін, тъмъ яснъе обнаруживался педостатокъ творческой силы, который, при всемъ діалектическомъ искусствъ, кладетъ на произведенія этихъ мужей очевидную печать старъющей науки. Отношение авинскихъ неоплатониковъ къ прежней философіи и къ положительной религіи — существенно схоластическое. И Проклъ особенно можетъ быть разсматриваемъ, какъ въ собственномъ смыслѣ сходастикъ

<sup>(1)</sup> Brucker, II, 484 sq. Marin. Vita Procli, 9.

между греческими философами. Платоновы сочиненія, изреченія боговъ и оренческія стихотворенія для этихъ послёднихъ неоплатониковъ имёли значеніе нормальнаго (догматизирующаго) свидётельства откровенія.

Человъкомъ, который положилъ на неоплатоническую школу въ Аеннахъ отличительную ея печать, и вообще строгою послёдовательностію своей систематики привелъ неоплатонизмъ къ формальному заключенію, былъ Проклъ, родомъ византіецъ (412 — 485 г. по Р. Х.). Описаніе жизни его оставилъ намъ ученикъ и преемникъ его Марилъ, представившій въ своемъ учителѣ идеалъ возможнаго совершенства и счастія. Тутъ нѣтъ ни слова ни о его ученіи, ни о сочиненіяхъ; но за то онъ исчисляетъ всть роды добродѣтелей, которыми украшался его учитель; ступень за ступенью изображаетъ весь путь восхожденія его на высоту нравственнаго совершенства, на которой онъ сдѣлался подобенъ богамъ по силѣ и блаженству. Мы заимствуемъ изъ него только вполнѣ достовѣрныя свѣдѣнія.

Прокать получиль первое образованіе въ Ликіи; послётого слушаль грамматиковъ, риторовъ и математиковъ въ Александріи, гдё познакомился также съ сочиненіями Аристотеля; наконецъ, желаніе узнать философію Платона привлекло его въ Афины, гдё преподавали платоническую философію Плутархъ и Сиріанъ. Плутархъ скончался (въ 434 г.), спустя два года послё прибытія Прокла, оставивши послё себя дочь Асклепигенію, которая посвятила Прокла въ халдейскія прорицалища и въ теургію. Послё него Проклъ слушалъ Сиріана около 15 лётъ и, наконецъ, по смерти его (въ 450 году) сдёлался начальникомъ школы.

Судя по великому уваженію, какое Проклъ питалъ къ т. 1, отд. 11. этому своему наставнику, надо полагать, что онъ быль даровитый мыслитель и что онъ имълъ большое вліяніе на своего воспрімичиваго в восторженнаго ученика. Въ древности были извъстны многія его сочиченія (Suidas, V. Syrian): но до насъ дошло только одно — комментарій на Аристотелеву метафизику и нъсколько отрывочныхъ мъстъ у Прокла. Изъ нихъ видно, что хотя Сиріанъ и занимался Аристотелевыми сочиненімии, однакожъ находиль высниую мудростъ только у Платона, Пифагора, Ямвлиха и Орфея, и старался соединить ее въ одну систематическую форму. Сообразно съ этимъ, въ изъясненіи Платона, у него преобладаетъ теологическое направленіе (Эсолоукютером відоє тя; еклумовоє. Procl. in Parmen. VI, 27).

Что касается до его философских понятій, то онъ различаеть ближайшимъ образомъ Одно, Божественный міръ, Душу, формы или силы, дёйствующія въ матеріи и самую матерію; въ Божественномъ мірѣ — умственное (πρόοδοι νοπταί), умосозерцаемое (νοεραί) и надміровую душу (ὑπερκόσμιοι); въ умственномъ мірѣ — первый членъ — животное (ἀντοζῶον), второй — сущее (ὁνσία), третій — умственное (νοπτὸν) — (Procl. in Tim. 99); во главѣ умосозерцаемаго міра онъ ставитъ деміурга, котораго называетъ также Зевсомъ; подлѣ него — тріаду деміургическихъ силъ. Отъ деміурга и одной изъ низшихъ деміургическихъ силъ. Отъ деміурга и одной изъ низшихъ деміургическихъ силъ происходитъ душа, въ жизни которой Сиріанъ различаетъ три состоянія: пребыванія въ себѣ, исхожденія изъ себя и возвращенія къ себѣ.

Преданіе сохранило еще нѣсколько теологических и психологических его положеній; напримѣръ, что зло происходитъ изъ взаимнаго отношенія существъ между собою, но что для цѣлаго и для божества нѣтъ ника-кого зла (Procl. in Tim. 113); что съ отрицаніемъ сво-

боды воли делается ненужною всякая философія (Procl. de Provid. c. 53); наконецъ, къ особенностямъ его ученія надо отнесть и то, что всякая душа, даже наимене несовершенная, во всякій періодъ міра, по меньшей мърв, одинъ разъ должна ниспасть на землю (Procl. in Tim. 324).

# Схоластическій характерь философіи Прокла.

Если уже Сиріанъ прославился соединеніемъ логическаго метода и религіознаго энтузіазма, то у Прокла мы находимъ и то и другое въ высочайщей полнотъ. Значеніе его съ этой стороны въ томъ и состоить, что онь старался всю область неоплатонической въры обнять правильно начертанною логическою сътью, привесть этотъ хаосъ въ порядокъ, каждому отдёльному предмету назначить его определенное мёсто и поподнить всё пробёды. которые бросались въ глаза, при этомъ стараніи примирить всв противорвчія. Существеннымъ содержаніемъ своего ученія онъ обязань своимь предшественникамь, предъ которыми склоняется съ благоговъйною върою въ ихъ авторитетъ. Онъ самъ такъ ясно понимаеть это, что выдаеть себя только за истолкователя ихъ ученія: онъ полагаетъ Платоновы разговоры въ основание всъхъ своихъ изследованій въ нормальномъ значеніи откровеннаго свидътельства и обращается къ изреченіямъ поэтовъ, къ Гомеру и къ Гезіоду, къ мнимому Ореею и къ прорицалищу боговъ, какъ полнымъ авторитетамъ; онъ объяснялъ, какъ говоритъ его біографъ, вообще эллинскую и варварскую теологію и занимался ею, особенно изреченіями боговъ, въ продолженіи цѣлыхъ пяти лътъ, съ такимъ придежаніемъ, что сечиненіе его

объ этомъ предметъ возрасло до 70 тетрадей. Онъ до того проникнуть быль уважениемь къ этимъ откровениямъ, что не ръдко выражаль враждебное наукъ желаніе - уничтожить всё древнія сочиненія, кроме собранія оракуловъ н Тимея. Такого же настроенія были и нікоторые молодые и наиболье преданные теологів неоплатоническіе предшественники его, и преимущественно Ямвликъ, къ которымъ онъ старается выказать величайшее удивленіе. Но этотъ теологъ, который самъ смотрить на свои научные труды, какъ на тайную мистагогію, -- этоть чтитель древнихъ боговъ, который день в ночь прилежно исполняль умилостивленія и священные обряды (1), который быль посвящень во всв мистерін и хотвль быть жрецомъ цёлаго міра (2), —этотъ поэть, который посвящаль плоды своей музы всёмъ богамъ, -- этотъ аскетъ, который воздерживался отъ употребленія мяса и съ богобоязненною совъстію наблюдаль посты самыхь различныхъ культовъ, - этотъ ясновидящій, котораго благочестіе вознаграждено было пророческими сновидъніями, явленіями боговъ, виденіемъ сверхчувственныхъ образовъ, - этотъ чудотворецъ, который своею молитвою исцеляль болезни и чародействомъ изменяль погоду, - этоть мечтатель, который всявдствіе сонныхъ виденій убеждень быль, что онъ служить членомъ гермесовой цёпи и имбеть душу писагорейца Никомаха, — этотъ человъкъ, который такъ глубоко, какъ никто другой, погрязъ въ суевъріяхъ своего времени и въ сумазбродныхъ понятіяхъ своей школы, -- ость, вийстй съ тимъ, самый неумолимый діалектикъ, который не затрудняется раздёлять и вновь соединять понятія, — есть мужъ научно-образованный, у кото-

<sup>(1)</sup> Marin, c. 19.

<sup>(\*)</sup> Ibid. c. 22.

раго все, даже сумазбродство его религіозныхъ фантазій, приводится въ систему, - отвлеченный мыслитель, за которымъ трудно следовать въ той области, где прекращается всякое пособіе возврвнія. Однимъ словомъ, Проклъ, какъ мы уже сказали однажды, совершенный схоластикъ. Онъ обладаетъ редкою силою мышленія, но это мышленіе не свободно въ самомъ началь и связано авторитетами и предположеніями всякаго рода. У него только формальная обработка даннаго ученія, въ которой и заключается для него все дёло: и чёмъ больше прилагаеть онь старанія и силы къ этой задачь, тьмь съ большею ясностію открывается у него неизбіжная обратная сторона всякой сходастики, -- безполезный и монотонный формализмъ. Система Прокла образуетъ собою не только заключительный пунктъ греческой философіи, по также соединительный членъ, связывающій ее съ средневѣковою наукою, которая между прочимъ его школь обязана своимъ направленіемъ.

При такомъ значеніи, какое Проклъ усвоиль систематической формъ, безъ сомивнія первою заботою его было опредълить законъ, по которому отдъльное, частное связывается съ цълымъ. Въ существенныхъ чертахъ этотъ законъ высказалъ уже Плотинъ: это — происхожденіе многаго изъ одного и возвращеніе его къ одному, чъмъ опредъляется взаимная связь всёхъ вещей и мъсто каждой отдъльной вещи въ этой связи. Но Проклъ строже разграничилъ отдъльные моменты этого отношенія, и приложилъ законъ его ко всъмъ частямъ системы съ большею полнотою и строгостію, чъмъ кто-либо изъ его предшественниковъ. Всякое множество, говоритъ онъ въ своемъ теологическомъ наставленій (1), причастно единству,

<sup>(\*)</sup> Στοιχείωσες Βεολογική (institutio theologica).

и потому предполагаеть единство (с. 1, 5, 11, 21), съ другой стороны всякое единство производитъ множество (с. 21), и это произведение совершается чрезъ дъленіе или превращеніе, но въ следствіе совершенства и избытка силы въ производящемъ, посредствомъ которой оно рождаеть другое, не изминяясь само въ себь (с. 27). Поэтому всякое произведение въ одно и тоже время отлично отъ производящаго и сходно съ нимъ, какъ съ своей причиной. Сабдствіемъ этого двоякаго отношенія служить то, что все обращается къ своей причинъ и стремится къ соединенію съ нею. Если мы хотимъ различать отдельные моменты этого теченія, — то всякое произведение находится въ троякомъ отношени къ причинъ, именно: 1) всявдствіе своего сходства съ нею оно остается въ ней, 2) выходить изъ нея и 3) возвращается къ ней (с. 35). Но объ стороны этого процесса соотвътствують вполиъ одна другой: всякое произведеніе какъ возникаетъ вследствіе сходства съ своею причиною, отличаясь и отабляясь отъ нея несходствомъ, такъ должно возвращаться къ ней чрезъ уподобление ей. Итакъ одинъ законъ, которымъ опредъляется все сцъплевіе причинъ и дъйствій и по которому располагается вся совокупность дъйствительнаго (бытія) — закопъ троичнаго развитія. Бытіе произведенія въ своей причинь, его выступленіе изъ нея и его возвращеніе къ ней суть три момента, въ безконечномъ повторении которыхъ происхопервоначальнаго единства все разнообразіе дитъ изъ произведеннаго бытія. Чемъ чаще это теченіе совершается въ нисходящемъ направленіи, чёмъ глубже ниспускаемся мы въ ряду произведеній, тімъ дробийе и несовершенние становится бытіе; наобороть чимь выше восходимъ въ противоположномъ направлении, тъмъ оно становится совершенийе; потому что если каждое высшее существо и проходить чрезь всв низщія существа своего перядка, то все-таки эти последнія не могуть воспринять въ себя всехъ силь высшаго. «Боги равномърно присущи всему, но не все присуще богамъ.» Следовательно простейшія существа суть самыя совершенныя, а наиболье сложныя — самыя несовершенныя. Но чимъ совершениве существо, тимъ больше его сила, твиъ больше оно имъетъ производительной способности; следовательно сила всякой причины темъ больше, чемъ она простве, и тъмъ меньше, чъмъ она сложнъе: сумма ихъ дъйствій и сумма ихъ признаковъ находятся въ обратномъ отношенін; самыя общія понятія выражають сббою самыя высшія причины, самыя частныя понятія-самыя низнія причины, съ самою ограниченною силою. Воспроизвесть совокупность этихъ понятій, показать ихъ взаниныя отношенія и развятіе каждаго отдільнаго понятія по закону трончнаго теченія — вотъ въ чемъ состоить задача Прокловой науки и особенность его метода. Напротивъ то, въ чемъ онъ самъ полагалъ особенность своего метода - (аналитическій методъ Платонова Парменида), совсвиъ не сообразно съ его собственными представленіями.

#### Отличе этой системы отъ Плотиковой.

Эта теорія Прокла отличается отъ Плотиновой, къ которой она безъ сомивнія примыкаеть очень близко, не только дальнійшимъ развитіемъ, но нікоторыми не маловажными изміжненіями самыхъ ея основаній. Правда, общіе члены системы у того и другаго одинаковы. Происхожденіе иногаго изъ Одного и возвращеніе его къ

Одному суть тё точки опоры, около которыхъ вращается система Плотина. Въ главныхъ частяхъ ея ясно выступають одинъ за другимъ тъже три момента, которые и Проклъ полагаеть въ основание своей теоріи, какъ постоянную схему. Но у Плотина это деленіе определяетъ только общій видъ системы, не касаясь подробностей ея состава; напротивъ, у Прокла онъ примъняется со всею строгостію не только къ отдельнымъ сферамъ бытія, но и къ отдёльнымъ предметамъ. Процессъ, господствующій въ ціломъ, повторяется въ каждой отдільной части. Совокупность произведеннаго бытія представдяеть у одного простую динію, которая выходить изъ евоей исходной точки въ прямомъ направленіи, у другаго спиральную линію, которая, послъ каждаго новаго удаленія впередъ, возвращается къ своей исходной точкъ, хотя при этомъ разстояніе, отдъляющеее ихъ, постоянно увеличивается. Съ этимъ связано и то, что каждая сфера произведеннаго бытія у Прокла заключаетъ бъ неопредъденное множество отдъльныхъ сферъ, такъ какъ каждое изъ опредъденій ума, души и снова олицетворяется и делится до безконечности. Хотя уже и прежије неоплатоники предупредили. Прокла на этомъ пути, но онъ последовательнымъ применениемъ своей троичной системы довель это направление до самыхъ отдаленныхъ результатовъ. Наконецъ замъчательное уклоненіе отъ Плотина можно видёть въ основныхъ положеніяхъ нашего философа объ объемѣ или ствъ дъйствій, производимыхъ различными причинами. Такъ какъ Прокаъ сравниваетъ отношечіе высшихъ причинъ къ низшимъ съ отношеніемъ общихъ понятій къ частнымъ, то онъ доходить до положенія, что дъйствія высшихъ причинъ распространяются не только вверхъ,

но в внязъ гораздо дальше, чёмъ дёйствія низшихъ; въ бытін, наприм. участвують такія вещи, которыя совсёмъ не имёють жизни, въ жизни участвують такія, которыя не имёють мышленія. Это положеніе, очевидно несогласное съ общими ноложеніями неоплатонической системы, заимствовано Прокломъ изъ Аристотелева ученія.

## Общій очеркь налосонской теоріи Прокла.

Въ основаніе своей системы Прокать, какъ и всё неоплатоники, полагаеть Плотиново различіе божественнаго начала, ума (νούς), души и тёлеснаго міра. Но если уже предшественники его, начиная съ Ямвлиха, не удовлетворялись этимъ простымъ разграниченіемъ, то Прокат тёмъ менёе могъ на немъ остановиться. Равнымъ образомъ и въ описаніи отдёльныхъ сферъ онъ нашелъ нужнымъ сдёлать нёкоторыя уклоненія отъ основателя школы.

Правда, онъ опредъляеть понятіе перваго существа также, какъ Плотинъ: онъ полагаеть, что всякому множеству
должно предшествовать одно, всякому доброму дълу—первоначальное добро, всему существующему—первая причина, и что эти три понятія означають одно и тоже;
онъ подробно распространяется о различіи первосущаго
отъ ума (νοῦς) и отъ всего произведеннаго вообще; описывая это первосущее, какъ тайную, непосредственную,
непостижимую и неизреченную причину всего, которая
все производить и все возвращаеть къ себъ, онъ объясняетъ, что мы не можемъ знать, что она такое, а можемъ только знать, что она не есть; понятіе одного даетъ только отрицательное, а понятіе добра —
только аналогическое представленіе о немъ; говоря въ
строгомъ смыслъ,—это не одно, а гораздо выше, чъмъ

одно, одинаково возышающееся какъ надъ всякимъ отрицаніемъ, такъ и надъ всякимъ утвержденіемъ; онъ отрицаеть въ немъ всякое мышленіе, волю и всякое другое свойство, потому что они предполагають непремънно бытіе другаго, на что они обращены или чемъ взаимно ограничиваются; онъ не хочетъ также подвести свою причинность ни подъ понятіе двятельности, ни подъ понятіе силы, и даже не поставляеть ее подъ понятіе причины, потому что съ этимъ понятіемъ соединено представленіе дъятельности и движенія. Все это уже заключается въ предълахъ Плотинова ученія, и если бы богословіе Прокла ограничивалось этими данными, оно ни чёмъ не отличалось бы отъ Плотинова ученія. Но онъ ввель очень значительную новость чрезъ ученіе о самостоятельныхъ божественныхъ единствахъ (αὐτοτελεις ένάδες). Всв предшествовавшіе неоплатоники непосредственно выводили умосозерцаемый міръ изъ Одного; только Ямвлихъ вставилъ между тёмъ и другимъ свое второе первосущество. Проклъ также не хотвлъ начинать съ отвлеченнаго бытія, и придумаль теорію единствъ. По основному положенію, что всякое единство производить однородное съ нимъ множество, безусловное Единство (ги, гиас), всявдствіе избытка силы или возможности также стремится проявить себя во множествъ и производить число (множество единствъ); но число не уничтожаетъ и не уменьшаетъ того перваго единства; напротивъ само получаетъ его характеръ. Произведенія Первосущаго, единства, сами, не смотря на множество, составляють одно, потому что существують совершенно другъ въ другъ. Но они отличаются отъ Одного-Первосущаго, потому что это есть простое добро и одно: а каждое изъ нихъ есть опредъленное добро и опредъленное единство; въ Первосущемъ нътъ никакого различія:

напротивъ они, не смотря на свое абсолютное единство, различны по свойствамъ и силамъ, и находятся не въ одинаковой близости къ Первосущему. То-не можетъ сообщаться ни чему другому и никакимъ образомъ не можеть быть познано: а единства сообщимы, и въ своемъ сообщении познаваемы. Отъ нихъ-то, по понятию Прокла, происходить всякое дайствіе Божества на міръ; въ нихъ же и Промысаъ основалъ свое жилище: между твиъ какъ Первосущее находится вив всякаго положительнаго отношенія къ міру. Такимъ образомъ въ происхожденія единствъ выразнася общій законъ бытія: произшедши изъ Первосущаго одного, они подобны ому единствомъ, но въ тоже время отанчаются отъ него и суть самостоятельныя Генады. Сившивая метафизическія опредвленія съ религіозными представленіями, Проклъ считаеть эти единства богами, самыми высшими изъ жногихъ боговъ, которыхъ неоплатонизмъ признавалъ подлъ Одного. Но очевидно, что они вивють болве богословскаго, нежели философскаго интереса, который вичего не потеряль бы, если бы къ Первосущему вибсто единствъ прямо примыкали разумныя субстанцін.

Къ божественнымъ единствамъ ближайшимъ образомъ примыкаетъ умосозерцаемое (въ общирнъйшемъ смыслъ). Но оно распадается на три формы, или на три класса. Каждую изъ трехъ формъ иден онъ называетъ Богомъ, представляя такимъ образомъ одного Бога какбы тройственнымъ или трехличнымъ. Но всякое изъ трехъ началъ, въ свою очередь, также троично, котя всъ они своею совокупностю составляютъ одну троичность. Вообще это не столько различныя начала или лица, сколько различныя обнаруженія одного существа на разныхъ степеняхъ потенція и разсматриваемыя притомъ съ раз-

дичныхъ точекъ зрвнія. Уже Ямванхъ раздичаль умственное или умосозерцаемое (уотто) отъ мыслящаго или разумнаго. Ученикъ его Осодоръ привнесъ третье начало диміургическое. Проклъ ділаеть это посліднее опреділеннымъ видомъ разумнаго; но чтобы продолжеть непрерывность развитія и законъ тройственнаго діленія, онъ вставдяетъ между умосозерцаемымъ и разумнымъ родственное тому и другому начало - умосозерцаемое - ра-ЗУМНОӨ (νοητόν ἄμα καὶ νοερόν) Η ЗЯТВИЪ ГОВОРИТЪ ТЯКЖЕ о троякихъ богахъ этого порядка мыслимыхъ или умосоверциемыхъ, мыслимыхъ и мыслящихъ и разумныхъ. Пользуясь прежними разграниченіями, онъ обозначаеть сущность перваго класса понятіемъ бытія, сущность втораго — понятіемъ жизни, полагая, что жизнь есть первое обнаружение бытия, третьяго — понятиемъ мышденія, которое предполагаеть какбы возврать бытія самому себъ. Сообразно съ этимъ отличительное свойство перваго порядка есть действительность, или благость, втораго-сила, третьяго-знаніе. Но такъ какъ все существуеть во всемь, то каждый изънихъ существуеть въ другомъ, только въ каждомъ своимъ особеннымъ образомъ; первый содержить въ себь два остальные, какъ свои дъйствія, а они содержать его, какъ свою причину.

Уже эти опредвленія довольно запутанны, но мы должны слідовать за нашимъ схоластикомъ еще далже въ развітвленіяхъ его системы. Умосозерцаемое въ тісномъ смыслі распадается опять на три тріады. Первый и второй членъ первой тріады суть ті основанія всякаго бы-тія, какія мы находимъ еще у Платона, это преділь и безпредільность, форма и матерія, составляющія въ своей совокупности цілость всякаго бытія. Преділь Проклі называеть богомъ, который, исходя изъ перваго Бога,

все изміряеть и опреділяеть и весь родь боговь себі усыновляеть. Къ нему-то безъ сомивнія относятся тв единства, о которыхъ мы упомянули выше и которыя суть не что иное, какъ идеальныя сущности вещей. Безпредвльное есть неисчерпаемое могущество этого бога, то, изъ чего все происходить до самой матеріи. Общій продукть предвла и безпредвльного, третій члень тріады есть сущность (οὐσία). Вторую тріаду Прокав называеть умосозерцаемою жизнію (νοητή ζωή) и вічностію (αιών). Какъ предълъ характеризуетъ первую тріаду, такъ безпредальное вторую. Первый членъ ея есть сущность (посавдній члень первой тріады), второй — возможность (дінация), соотвітствующая безпредільности первой тріады; произведеніе и единство ихъ есть жизнь; она, какъ средоточіе, даетъ опредъленность цілому порядку, или классу. Характеръ третьей тріады составляетъ смішанное или конкретное бытіе. Такъ какъ эта тріада соотвътствуетъ уму, а умъ не можетъ быть безъ души: то члены ея суть не что ипре, какъ душевныя силы-разумъ или мышленіе, свобода или желавіе и чувство. Послідняя тріада, или средоточіе ея — душа есть собственно творческое начало, диміургъ, царь и владыка міра. Творческая сила его не составляеть въ немъ совершенства, но недостатокъ. Будучи причиною міра, онъ не есть ни первая, ни совершенивимая причина, потому что совершеннайшей причины мы не можема ни обнять мыслію, ни выразить словами. - Всматриваясь въ эту непрерывную трончность, распадающуюся снова на три тріады, нельзя не пожалъть, сколько потрачено (и совершенно напрасно) усилій, учености и діалектики на то, чтобы согласить противоричіе въ результатахъ понятій о Боги, пріобритенныхъ путемъ діалектическимъ и эмпирическимъ. Построеніе, правда, художественное, но въ то же время совершенно произвольное, ни на чемъ не основанное в потому безполезное. Стоитъ только носмотрѣть на главныя положенія ея, чтобы убѣдиться въ этомъ: Богъ самъ въ себѣ—это безусловное, которое выше всякаго бытія, потому что это состояніе его лучще всякаго бытія. Богъ міра есть единство, которое заключаетъ въ своемъ нѣдрѣ всѣ единства, т. е. всѣ совершенства во всѣхъ родахъ.—Троичность божественныхъ началъ, распадающаяся потомъ на новыя тріады, есть не что иное, какъ выраженіе Безпредѣльнаго въ совершеннѣйшемъ-тройственномъчислѣ, приблизительно къ нашему разумѣнію. Все это совершенно произвольно; потому что ни на чемъ не освовано.

О сущности души Прокаъ разсуждаеть вообще такъ же, какъ и Плотинъ, считая ее среднимъ звъиомъ между умосозерцаемою и чувственною природою. Вслъдствіе этого средняго положенія она заключаеть въ себъ всв вещи частію въ видъ первообразномъ, частію въвидъ отпечатковъ или отраженій идеи. Въ ученіи о безтвлесности и безсмертіи души и о ея самостоятельной жизненной силъ онъ почти повторяетъ выраженія Плотина. Души, обитающія въ тіль, существують во времени только по своей двятельности, но по своей природъ въчны. Душа и вообще духовное отличается отъ тълеснаго, какъ двятельное отъ страдательнаго, какъ форма отъ матеріи. Отличительнымъ признакомъ духовнаго бытія Проклъ полагаетъ способность самосознанія. Проклъ различаетъ три главныхъ класса душъ: души божественныя, демоническія и человёческія; но каждый изъ этихъ главныхъ родовъ опять распадается на нёсколько видовъ. Между божественными душами различаются Эсоі пусрочкої, Эсої столитов и Эсої букотриов. Гогомоническіе боги собственно творцы, отпечать вающіе иден въ чувственных формахъ, раздъляются на четыре тріады. Первая упорядочиваеть вселенную въ цёломъ ея составв, вторая проводить потокъ жизни въ отдъльныя ея части, третья возвращаеть вещи къ ихъ виновнику, и четвортая отправляеть должность боговъ охранителей па этой ступени (1). Осог άπόλυτοι, боги міра дізятся также на четыре тріады. Прокать помъщаеть въ этой категоріи одимпійскихъ боговъ, раздъляя ихъ на четыре класса, на боговъ производителей (Зевсъ, Посидонъ, Гофестъ), охранителей (Гестія, Авина, Арей - Марсъ), оживителей (Деметра, Гера, Артемида) и руководителей (Гермесъ, Афродита, Аполлонъ). Өесі еухоорисі, энкосмическіе боги, находящіеся внутри міра, раздъляются на два класса, на звъздныя и стихійныя божества. Область ихъ дъйствій опредъляется самымъ названіемъ ихъ. Каждый изъ этихъ низшихъ боговъ окруженъ множествомъ демоновъ и душъ, которымъ они сообщають свою силу и свое имя. Три класса ихъ находятся между собою въ отношения подчинения: это- ангелы, демоны въ собственномъ смыслв и герои. Понятія Прокла объ этихъ существахъ ни чёмъ не отличаются отъ представленія прочихъ философовъ и отъ народной вёры. Они служать посредниками божества въ управленіи міромъ. Третій классъ душь, посль божественныхъ в демоническихъ, составляютъ тв, которыя не имъють неизмънной божественной природы, но колеблются между разумностію и неразумностію. Къ нимъ принадлежить и человъческія души. Но такъ какъ понятіе Прокла о человъкъ тъсно связано съ общимъ воззръніемъ

<sup>(1)</sup> Plat. Theolog. VI 2, 7.

его **ма прир**оду, то **мы** должны сказать о немъ напередъ

Что касается до общихъ основаній естественнаго бытія, то мы уже выше видели, что Прокль, въ отличіе отъ Плотина, производитъ матерію непосредственно изъ высшихъ основаній. Вийсті съ этимъ онъ становится въ естественное противоржчие съ тъмъ воззръниемъ, по которому матерія представляется источникомъ зла. По его мивнію, она, взятая сама по себв, не есть ни добро, ни зло, и существуеть необходимо; но по отношенію къ другому она можетъ быть названа столько же доброю, сколько в злою: доброю,--потому что она также существуетъ ради добра, злою, — потому что она удалена отъ добра на величайшее разстояніе. Очевидно, Проклъ держится здёсь больше Аристотелева, нежели Платонова ученія, какъ обыкновенно понимали ихъ со времени неоплатонизма. Въ срединъ между тълесною областію и душею міра находится природа, которую онъ считаетъ безтвлесною и безсознательною сущностію твль, совокупностію ихъ формъ (λόγοι). Но вообще его изслідованіе природы имбеть, какъ и нужно было ожидать этого, не столько физическое, сколько теологическое и телеологическое направленіе; и самъ онъ сильно порицаетъ Аристотеля за то, что тотъ исключительно держится физическихъ причинъ, пренебрегая теологическими. Онъ ръшительно, отвергаетъ мивніе о началь міра. Ученіе Платона о низшихъ богахъ, которые производятъ видимое и измъняющееся бытіе, онъ замъняеть отношеніемъ диміурга къ божествамъ, находящимся внутри міра. Онъ върить въ одушевленность и божественность міра и отдёльныхъ міровыхъ тёлъ-солица, звёздъ и прочихъ небесныхъ тель-чемъ и объясняется симпатія всёхъ час-

тей міра. Съ такою же ревностію, какъ н Плотинъ, и на тъхъ же основаніяхь, онъ доказываеть совершенство міра и защищаеть промысль отъ разныхъ нареканій. Руководительного мыслію этой теодицен служиль то стоическое и вывств неоплатоническое положение, по которому все, какъ произведение высшихъ силъ, хорощо на своемъ місті. Если что отличаетъ Провла отъ Плотина, такъ это-только усиленное удареніе на свободу воли и стараніе отнести все здо въ мір'в исключительно къ собственной виновности сотвореннаго. Чисто вившняго зла, какъ наприм. неравенства человъческихъ участей, онъ не признаеть действительнымь зломь, но частію безразличнымъ следствіемъ міроваго порядка, частію средствомъ къ научению и воспитанию человъка, частию наказаніемъ за прежнюю виновность; если такое наказаніе часто достается виновнымъ слишкомъ поздно, это кромъ цали исправленія оправдывается замачаніемъ, будто для норочнаго человъка, если онъ чрезъ отсрочку наказанія. косиветь въ своей порочности, самымъ тяжкимъ міценіемъ служить то, что это наказание распространяется также на членовъ его семейства и соотечественниковъ; но если и этихъ изъясненій недостаточно, то этотъ неоплатоническій философъ всегда имветь въ запасв еще укаваніе на виновность и заслугу въ предшествовавшей жизни. Вообще всякое зло, по понятію Прокла, имбетъ первоначально свое пребываніе только въ душѣ; матерія же по своей природъ не есть ни добро, ни зло; чисто твлесное зло есть только кажущееся, а существенное зло лежить въ наклонности души къ тълесному, на сколько эта наклонность возбуждаеть въ ней двительность, противорвчущую истинному ея существу. Чрезъ свое . соединение съ тълеснымъ міромъ душа вступаеть въ связь Т. І. Отд. П.

оъ природою; она подвержена закону естественной меобходимости или року, — напротивъ но своей высшей природъ она состоитъ не подъ рокомъ, но подъ провидъніемъ, которое, исходя отъ высшихъ боговъ, сообщаетъ только добро.

Это приводить насъ къ ученію о человікі, которое одно изъ всвхъ частей естественной науки Проклъ обработаль съ особенною тщательностію въ духв своей школы. Но и въ этихъ изследованіяхъ онъ руководствовался болве нравственными и теологическими, нежели строго антропологическими целями. Общія нонятія о существъ души, которыя мы уже знаемъ, естественно должим относиться также и къ человъческой душъ, Прокав не соглашается съ стоиками и съ Плотиномъ на счеть существенной однородности ся съ божественными душами, безстрастія и невозмутимой разумности ея высшей части; это мивніе находилось бы въ величайшемъ противорвчи не только вообще съ основными его понятіями объ отношеніи низшихъ порядковъ въ высшимъ, но также и съ его убъжденіемъ именно въ необходимости для человъка посторонней помощи. На этомъ же основаніи онъ объявляеть себя противь тожества деиона съ личнымъ разумомъ каждаго (чоловъка). другой стороны онъ не допускаетъ, чтобы душа человъческая могла когда либо сдёлаться животною душею, потому что считаетъ невозможною какъ связь ел съ душей животныхъ, такъ тъмъ болъе переходъ ея въ жавот-Отличительнымъ признакомъ души, въ ея среднемъ положени между божественнымъ и смертнымъ, онъ признаетъ свободу воли, хотя онъ не показалъ согласія ея съ божественнымъ предвъдъніемъ, допустивши, что боги также о временномъ имъютъ безвременное знаніе

и о неопределенномъ вимотъ определенное познаніе, Впрочемъ у человъка свобода не такъ неограничения, какъ у боговъ и демоновъ; хотя онъ свободенъ, но вийств также подверженъ естественной необходимости или року. По этой необходимости всякая душа одинъ разъ въ каждомъ періодъ міра нисходить въ земную жизнь; но въ частомъ вторжения ея въ эту жизпъ виновиа сама душа. Въ своемъ состоянін предсуществованія дуща также, какъ демоны и обитающіе въ мірѣ боги, существуеть съ теломъ, потому что соединение съ теломъ составляеть существенное свойство ея природы (1). Разумћется, что это тъло есть нематеріальное — эенриое ткло, которое остается съ нею при возвращении въ высшій міръ, я которое также, какъ н самая душа, произошло непосредственно отъ Творца міра. Между этимъ нематеріальнымъ теломъ и земнымъ Проклъ вводить еще, въ качествъ соединительнаго члена, третье, или также цівдое количество таких тіль, которыя душа принимаеть еще до своего прибытія на землю, и которое удерживаетъ послв смерти до техъ поръ, пока блуждаетъ въ обдасти преходящаго бытія. Естественно, что еще трудиве представить душу какъ въ состояніи предсуществованія, лакъ и послъ смерти, безъ низшихъ составныхъ частей собственнаго ея существа, мужества и желаній. Въ ученім о душевныхъ действіяхъ Проклъ сделаль только одно особенное опредъленіе. Понятія его о различіи движущей и познающей дъятельности, и о послъдовательныхъ явленіяхъ чувственнаго воспріятія, представленія, рефлексін н разума суть въ главныхъ чертахъ только повтореніе Платоновыхъ и Аристотелевыхъ положеній. За

 <sup>(2)</sup> Ο δὶ ἄνθρωπος ψυχή ἐςὶ σώματι χρωμένη. Comm. Alein. t. II.
 199.

то мы у него встречаемъ нонятіє с высших душевных силахъ, которое, по крайней мёрё въ такой опредёленности, доселе еще не было высказано, — нонятіє о душевной способности, возвышающейся надъ разумомъ. По кревнему основному положенію, по которому подобное нознается только подобнымъ, онъ не можетъ допустить, что божественное познается посредствомъ мышленія; поэтому онъ познаніе его относитъ къ особенному органу, который выше силы мышленія, къ божественному въ человёкъ. Но такъ какъ божественное вообще въ его системъ совпадаетъ съ единичнымъ, то и эту высочайщую духовную силу онъ видить въ единичномъ существъ души, или, какъ мы назвали бы это, въ чистомъ самосезнаніи. Впрочемъ онъ не опредъляетъ съ точностію этой стороны душевной жизни.

Равнымъ образомъ и ученіе его о возвышеній души къ сверхчувственному міру содержить въ себъ не много новаго. Какъ ни ревностно трудился Проклъ надъ возстановленіемъ древней религіи и какъ ни строго подчанялся самъ онъ религіознымъ упражненіямъ, однако этой сторонъ неоплатоническаго ученія онъ далеко не посвятиль въ своихъ сочиненіяхъ такогожъ вниманія, какъ созерцательнымъ изслъдованіямъ. И если даже онъ прилежно занимался этимъ въ своихъ потерянныхъ комментаріяхъ: то все таки нельзя полагать, что онъ въ этомъ отношеніи значительно распространилъ или измѣнилъ преданіе своей школы. Два направленія, которыя проходять чрезъ всю его систему, научное и мистическирелигіозное, пресъкаются также и здѣсь.

Конечное становится тёмъ, что оно есть, только при содъйствіи божественныхъ силъ, которыя въ немъ дѣйствують; божество постоянно присуще всему и дѣйству-

еть въ каждей вещи въ тей мъръ, въ какой эта послъдняя снособна принять его двйствія; ны нуждаемся въ божественней помощи не только для нашихъ действій, но и для машихъ мыслей и наибреній; тімъ меніе мы можень обойтись безь нея въ саномъ важномъ случаввъ дъл познавія истивы. Поэтому Проклъ выражается, что все высшее знаніе основывается на божественномъ просващения, и когда онъ описываеть пути, по которымъ мы приходимъ къ божеству, то придаетъ въръ гораздо высшее значеніе, чімь внанію. Этихь путей, по его понятію, три, любовь, истина и въра; любовь посредствонъ прекраснаго ведетъ насъ къ истина; истина открываетъ намъ сверкчувственный міръ; но самое высшее освящение сообщаеть намъ только въра, потому что вообще только она связываеть инсшее съ высмимъ: не нутемъ мышленія и вниканія проникаемъ мы въ глубочайшія таннства (мистерін), а посредствомъ того спокойствія духа, при которомъ онъ входить въ чистое самосознаніе чрезъ всецьлое погруженіе души въ непостижимое: этимъ погружениемъ мы обязаны только въръ. Какъ же послв этого мы осмвлимся пренебрегать вспомогательными средствами, какія дають върв религіозныя **чпражневія,** — пренебрегать молитвою, которая посредствомъ таинственныхъ символовъ соединяетъ молящихся съ богами и низводить на нихъ божественное благословеніе, -- богослуженіемъ (теургіею), которое скорве, чемъ всъ человъческія добродьтели, можеть низвести въ дольмій міръ божественныя силы, — освященіями, которыя божественнымъ огнемъ истребляють всв земныя нечистоты и наконецъ пророчествомъ, въ которомъ Проклъ также признаеть драгоцінный дарь божества? По основнымъ воложеніямъ неоплатонической системы возвраще-

ніе въ горній міръ возможно лишь тёмъ же путемъ, который душа избрала при своемъ инспаденіи изънею; какъ же моженъ мы не воспользоваться всёмъ тёмъ, что можеть содействовать намъ на этомъ пути, и именно какъ не выражать намъ своего благоговънія предъвсьин богами, къ порядку которыхъ принадлежниъ ин? Едва ли нужно замъчать, бакъ съ этой точки зрънія могло быть оправдано всякое суевтріе: собственный товъ ръчи нашего философа освобождаеть насъ отъ всякаго другаго доказательства. Нътъ также нужды приводить в другихъ примъровъ аллегорическаго способа объясненій, съ помощію котораго Проклъ съуміль всю эллянскую в варварскую минологію обратить въ предметъ своей метанизической системы. Намъ не нужно также входить обстоятельно въ его выраженія о силь и значеніи божескихъ именъ, или разбирать его въру въ боговъ-покровителей каждаго отдёльнаго народа. Вся его система есть не что иное, какъ философская апологія политенствческой религін; частныя же объясненія представляють въ философскомъ отношении слишкомъ незначительный интересъ.

По отношенію къ послідней ціли эта преданность положительному авторитету безъ сомнівнія у Прокла не можетъ иміть никакого значенія. Религіозныя упражненія суть только средство; ціль, которой они служать, есть духовное восхищеніе къ божеству. По взгляду Прокла выше научнаго знанія стоить непосредственное разумное познаніе, простое и нераздільное созерданіе Первосущаго и божественныхъ единствъ, а выше этого созерцанія соединеніе съ первобытнымъ существомъ. Это посліднее онъ, подобно Плотину, описываетъ, какъ энтузіазмъ, какъ спокойствіе духа и всецілое погруженіе души въ божество, какъ единотвореніе и обоженіе, при которомъ двятельность мышленія прекращается, и духъ съ закрытыми очами озаряется божественнымъ свътомъ. Но вийсть съ этимъ онъ порицаетъ техъ, которые утверждають, что душа, оставляя все инчтожное, сама становится Единымъ и умосозерцаемымъ.

Если отъ этого заключительнаго пункта им возвратимся къ целому составу системы, которую Проклъ возстановыть съ такимъ значительнымъ успёхомъ, то мы но въ состояни будемъ отказать ей въ общирности начертаннаго для нея плана, въ настойчивости, съ которою въ ней одна основная мысль проводится до самыхъ тончайшихъ ся развётвленій, и въ искусстве, съ которымъ изъ разнородныхъ составныхъ частей образуется одно соразмірное цілое. Но тімь не менье эта система не оставляеть удовлетворительнаго впечатленія, ни сама по себъ, ни въ сравненіи съ ученіемъ Плотина. Правда, и Плотинъ съ своими созерцаніями оставляеть почву дъйствительности: его первобытное существо, его умъ (עסטכ), его міровая душа суть созданія отвлеченія и фантазіи, которыхъ нельзя олицетворить безъ противорвчія. Но все таки въ этихъ отвлеченияхъ мы постоянно видимъ нъчто дъйствительное, что лежить въ основании ихъ; въ Одномъ (г) мы узнаемъ, какъ существенное его содержаніе, сильное стремленіе или чаяніе человіческаго духа, который выступаеть за предвым всякаго ограниченнаго m сложнаго бытія; въ умѣ (νοῦς) и душѣ мы видимъ отображеніе челов'яческаго мышленія и существа, и вообще . этоть философъ не имветь ни привычки, ни надобности посредствомъ усиленныхъ пріемовъ дёленія и совокупленія понятій доходить до такихъ опреділеній, при которыхъ становится невозможною для насъ всякая реальная аналогія. Въ другомъ міръ, который противопоставиль

человёкъ самому себё, нельзя не замётить его человёческаго происхожденія: онъ не противорачить мышаснію, вакъ нъчто совершение чуждое ему, --- оно само произведо его, и потому всегда чувствуеть въ извъстной степени свое родство съ нямъ, не смотря на его особеннесть. Совстви иное встричаемъ мы у Прокла. Освовныя положенія его ученія достались ему изъ вреданія нікогда существовавшей школы; съ философскими понятіями у него перемъщано значительное число мисическихъ представленій и религіозныхъ мабній, заимствованныхъ изъ различныхъ греческихъ и восточныхъ источниковъ; мышленіе завалено огромнымъ количествомъ матеріала, в по отношенію къ этому матеріалу связано върою въ авторитетъ гораздо больше, чънъ сколько нужно для того, чтобы оно могло свободно образовать этотъ матеріаль и внутренно переработать его. вательно ему остается только формальная двятельность внъшней обработки. Ученія, дошедшія черезъ предавіе, могуть быть уяснены, ближе определены, приведены въ порядокъ по логической схемъ, но для самостоятельнаго развитія мыслей осталось очень мало міста. Хотя въ ученін Прокла мы находимъ искусно сплоченное зданіе системы, но большая часть его определеній недоступиа для пониманія; реальныя отношенія и законы, которыхъ ны ищемъ въ каждомъ идеальномъ создании, въ каждомъ философскомъ ученіи, обезображены здёсь такъ, что и признать нельзя; все зданіе системы возникло не ваз наблюденія действительнаго бытія, равно какъ не взъ внутреннихъ потребностей мыслящаго духа, но изъ одной логической последовательности, посредствомъ которой отвлеченныя предположенія разрастаются и развътвляются все больше и больше, совствит не касаясь оживляющей ихъ почви действительнаго бытія. Песему эта система не доставляють даже и такого удовольствія, какое чувствуется отъ смёлой енлосоеской пееми; вопротива им оставляемъ ее съ тёмъ чувитвомъ утомленія, которое можетъ быть произведено только напряженнымъ и много разъ возобновляемымъ, но всегда напраснымъ усиліемъ отыскать какое нибудь ясное понятіе вмёсто безсодержательныхъ абстракцій и формулъ. Но чёмъ менёе этотъ формализмъ соотвётствовалъ реалистическому направленію классическаго міра, тёмъ съ больщею ясностію мы можемъ видёть въ его господствё доказательство истощенія и предзнаменованіе паденія, которое непосредствоященія и предзнаменованіе паденія, которое непосредствоященія после Прокла настало для неоплатонической школы (1).

Если принять во вниманіе состояніе неоплатомической науки въ школё Прокла и внутреннюю невозможность ея дальнёйшаго развитія, то нельзя будеть сомнёваться въ томъ, что эта школа должна была пасть, хотя бы даже вившнее ея положеніе было и блатопріятийе того, чёмъ какое могло быть со времени торжества Христіанства. Уже въ то время, когда Проклъ нрибыль въ Аопчны, приверженцы древней религія, послёднею воборовниею которой служила неоплатоническая философія, находились въ положеніи секты, не признаваемой государствомъ. Чёмъ далее, тёмъ положеніе ихъ становилось исключительнёй. Наконецъ вдиктомъ Юстиніана въ 529 гострого предписано, чтобы впередъ никто больше въ Аоннахъ не преподавалую илософіи. Большая часть членовъ неоплатонической школы, въ томъ числё Дамасцій и Сим-



<sup>(1)</sup> Враждебное отношение его къ Христіанству выразилось въ сочиненія, которое не сохранилось до настоящаго времени и о которомъ мы знаемъ только по опровержению на него Іоанна Филопона—писа теля VIII в. Philoponi, De acternitate mundi contra Proclum, libri 18. Venet. 1535.

плицій, різмились переселиться въ Персію, гді они надіялись въ новомъ царії Хозрої найти государя—онлософа въ смыслії Платонова правителя. Однако они обманулись въ свенкъ ожиданіяхъ. Мирный трактать между Персією и римскить государствомъ доставиль имъ безпрепятственное возвращеніе, но аемиская шиола оставалась запрытою.

Впрочемъ неоплатониямъ держался еще довольно долгое время самъ собою въ своей языческой вътви. Симилицій, по возвращенім изъ Персін, продолжаль еще нъсколько лътъ свою ученую дъятельность; и даже во второй половинв VI стольтія мы встрвчаемъ въ молодомъ-Олимподоръ замъчательнаго толкователя Платоновыхъ сочиненій. Но историческія обстоятельства, которыми условливалось дальнъйшее существование неоплатонической школы, изминялись все болье и болье. Къ концу VI столътія совершенно вымерли и тъ немногіе приверженцы древней религіи, которые оставались еще въ образованныхъ классахъ, и философія, до самой послёдней минуты стоявшая подъ знаменемъ этой религін, разділила участь. Съ этого времени неоплатонизмъ, какъ и другія древивнијя системы, вошель въ число сагъ ученаго преданія, и въ этомъ видъ пмълъ значительное вліяніе на средневъковую неуку, которая главнымъ образомъ чрезъ мего получила ученія Платона и Аристотеля. Но самостоятельное бытіе его уже на всегда прекратилось.

И. Чистовичь.

# • Синайскомъ манускринть вибліи и • другихъ последнихъ открытіяхъ тишендорфа.

Въ ноябрской книжкъ Православнаго Обозрънія за прошлый годъ помъщена была небольшая статейка о библів, найденной Тишендорфомъ въ синайскомъ монастыръ св. Екатерины. Въ одномъ англійскомъ критическомъ журналь (1) за настоящій годъ мы встрътили о томъ же предметъ разсужденіе англичанина. Англійскій журналь сообщаетъ немало свъдъній и замътокъ такихъ, какихъ не было сдълано авторомъ статьи Православнаго Обозрънія, и мы считаемъ не лишнимъ и не безъинтереснымъ для русскихъ читателей сообщить замътки и сужденія англійскаго журнала въ нъкоторомъ сокращеніи.

Если 1858 годъ, такъ начинаетъ англійскій журналъ свои разсужденія, замѣчателенъ въ исторіи канона библейскаго, то, вѣроятно, еще болѣе замѣчателенъ 1859 г. Въ первомъ манускриптъ библіи, писанный и употреблявшійся въ IV столѣтін нашей эры, превосходящій всѣ другіе своею древностію, который долго сохранялся, какъ тайна, между сокровищами Ватикана и старательно сберегался отъ изслѣдованій ученыхъ, былъ въ первый разъ

<sup>(\*)</sup> Barsanie mypnasa: «The Christian Remembrancer, A Quarterly Review, 1861.

напечатанъ. Это, полагали, единственное сокровище, которому подобнаго не существовало и нельзя было ждать въ будущемъ. Но чрезъ нѣсколько мѣсяцевъ со времени опубликованія ватиканскаго сокровища, ученый міръ быль удивленъ извѣстіемъ, что профессоръ Тишендореъ отирилъ описокъ св. Инсанія, равшый ватиканскому по древности, какъ говорили, и относительно новаго Завѣта превосходящій его полнотою; и, замѣчательная противоположность, какъ одинъ манускриптъ сберегался, такъ сказать, въ митрополіи западнаго христіанства, такъ другой найденъ былъ въ той св. горѣ, гдѣ данъ былъ законъ, въ той странѣ, гдѣ, вѣроятно, нѣкоторыя изъ сашыхъ первыхъ частей св. Писанія были въ первый разъ преданы письмени.

Это извъстіе было принято съ удивленіемъ, смъщаннымъ съ недовъріемъ; родились естественно сомнънія если-не въ подлинности, то въ древности вновь открытаго манускрипта. Любопытство было возбуждено до высшей степени относительно характера и содержанія этого новаго пособія для ознакомленія съ священнымъ текстомъ, какъ онъ существовалъ въ первенствующія времена.

Извъстіе объ этомъ все больше и больше распространялось и, хотя ему не върили вполнъ, оно все больше и больше раздражало любопытство. Письмо профессора Тинендорфа изъ Каира, отъ 15-го марта 1859 г., возвъщало объ этомъ открытіи и давало общій очеркъ манускрипта и его частей, достаточно точный для того, чтобы указать на великую важность и на въроятную древность открытаго памятника. Письмо адресовано было на имя саксонскаго министра духовныхъ дъль Фонъ-Фалькенштейна и опубликовано въ приложеніи къ «Leipziger Zeitung» апръла 15-го 1859 года.

### Bors one as companienin:

«Благосклонность, оказанная инт вашимъ превосходительствомъ при моемъ отътадъ съ родины, ставитъ мит въ пріятную обазанность адресовать вамъ первый отчетъ объ очень важномъ литературномъ открытів, которымъ благая десница Божія удостоила мон новыя розысканія на востокт. Вы знаете, какую важность ученый міръ приписываетъ знаменитому ватиканскому манускрипту библін, вы знаете, что въ теченін цтлыхъ столітій считали его однимъ изъ лучшихъ, если не лучшимъ сокровищемъ папскаго книгохранилища; вамъ извъстно, какія усилія нужно было употребить, и сколько трудностей преодоліть, чтобы сличить одну страницу, съ какимъ нетерптивнемъ съ 1828 г., ждали изданія Май, предпринятаго по распоряженію папы, и какъ радостно принято было это изданіе въ Пасху 1858 г., посліть ожиданія.»

«Если я теперь скажу, что Провиденіе сохранило въ одномъ изъ самыхъ отдаленныхъ и такъ часто подвергавшихся грабежу монастырей востока манускриптъ, который равияется ватиканскому по характеру, объему и древности, и который въ изкоторыхъ отношеніяхъ вибетъ превиущество предъ намъ, то я не буду удивленъ, если ибкоторые усомнятся въ моемъ палеографическомъ искусствъ и предложатъ вопросы: да правда ли это? да возможно ли даже это? И однакожъ, когда я держалъ въ моихъ рукахъ первый разъ драгоценные листы эти въ монастырской кельъ, построенной при подошвъ горы Моусея (Ghebel Mousa), мое собственное удивленіе и изумленіе были такъ велики, какъ только можете представить.»

«Манускриптъ, объ открытіи котораго я извіщаю васъ, со стоитъ изъ 346 чистыхъ и красивыхъ пергаментныхъ листовъ такого огромнаго формата, что два изъ нихъ потребовали бы цълой кожи газели. Письмо на важдомъ листъ раздъленное на четыре столбца — очень древняго характера и большею частію (особенно на вятшней сторонъ кожи) сохранилось съ удивительною раздъльностію, но на внутренней по мастамъ менте

удобочитаемо, и гораздо болъе трудие здъсъ раминтельно отдажить иногочисленным и безъ сомивнія очень древнія поправки, которымъ кодексъ подвергался.»

«Всвиъ извъстно, что на такихъ манускриптахъ инкогда не обозначается годъ написанія ихъ. Это задача палеографія, посредствомъ прилежнаго изученія всвхъ особенностей каждаго отдільнаго манускрипта, характера и формъ буквъ, способа ставить знаки препинанія, употребленія начальныхъ буквъ и подписныхъ знаковъ, посредствомъ изученія пергамена, цвіта чернилъ, древнихъ поправокъ и проч. болье или менье удовлетворительно опреділить ихъ древность. Что насается до этого манускрипта, то здісь едва ли нужно обозначеніе срока, чтобы указать стольтіе; что онъ написанъ въ ІV въкъ— это можетъ быть подтверждено всіми доказательствами, какія только признаются важными въ палеографической наукв, и подтверждено выше всякаго сомивнія.»

«Ватиканскій кодекс», по моему и по мивнію других» учевыхъ людей, принадлежить IV-му стольтію. Одинъ только греческій манускрипть я и прежде помьстиль въ хронологическомъ отношеніи выше ватиканскаго, — это Лейпцияскій кодексъ — Friderico-Augustanus; но этотъ последній, какъ я уже убедился, есть остатокъ того же самаго манускрипта, котораго дополнительныя составныя части я имель теперь счастіе отыскать.»

«Этотъ манускриптъ еще содержитъ во 1-хъ значительных части ветхаго Завъта, именно большую часть великихъ и малыхъ пророковъ, Псалмы, Іова, Ійсуса Сирахова, Премудрость и разныя другія апокрифическія книги. Затъмъ слъдуетъ полиый повый Завътъ. И здъсь-то открытіе получаетъ необыкновенную важность. Только три огромные манускрипта библіи глубокой христіанской древности дошли до насъ отъ IV до IX въковъ. Самый удобовразумительный изъ нихъ Лондонскій кодексъ (Alexandrinus), въ которомъ нътъ однакожъ цълаго евангелія отъ Матеея, равно какъ значительной части втораго посланія къ Коринеянамъ и цвухъ главъ евангелія Іоанна. Въ манускриптъ вати-

напскоить не достаетъ еще бельше, именно Апонализовса и четырехъ Павловыхъ посланій и третьей части посланія иъ Кареямъ. Но въ теперь найденномъ напусиринть новаго Завъта есть
все до одного листика. Это, кромъ того, единственный манускриптъ новаго Завъта изъ тысячельтивъъ — совершенно полимі.
Богословъ, понимающій вамность, принадлемащую манусиринтамъ
этого премени при опредъленіи апостольскаго тепета, принетъ
найденный, какъ главный авторитетъ. Онъ составляеть новую
воруку возножности опредълить и возстановить подлинный апостольскій текстъ, къ которому онъ, безъ сомивнія, бельше другихъ приблимается, по прайней мірт, въ главныхъ его чертахъ.
Я съ своей стороми прибавлю, что ное изслідованіе манускривта убъждаеть меня въ его нолиемъ совпаденіи относительнодревности съ ватиканскимъ кодексомъ.»

«Я однакожъ, поименую двъ другія составныя части того же санаго напусирнита, открытіе которыхъ одно было бы достаточно для того, чтобы считать ное новое путешествіе счастлявымъ и усившимъ. Непосредственно носле библія самую ценмую литературу церковную составляють висанія отцевь аностольскихъ. У насъ есть лишь немногіе остатки этого рода, и эти немногіе большею частію существують въ текстахъ сониятельныхъ, невърныхъ, или только въ переводахъ. Таково, напримъръ, такъ называемое, посланіе Варлави, которое если не составлено еще при жизни апостола Павла, то написано вскорв послѣ конца верваго стольтія. Опо цитуется у Климента и Оритена во II и III стольтіяхъ, даже какъ часть священнаго писанія, и еще поэже на него указывають такіе писатели, какъ Евсевій, который относить его къ числу сонинтельныхъ инигъ канона. Это пославіе равняется по величина пославію апостола Павла къ рамлянамъ; нъкоторые манусиринты его найдены прежде, но все новые и всв одинаково - безъ первыхъ пяти глявъ, текстъ которыхъ могъ быть пополненъ только изъ очень испорченнаго латинскаго перевода. Какъ велико было, значитъ, мое удивленіе, когда я нашель все посланіе въ этонь манускрицть нема не прочиталь и не сконпреваль всего текста. Вегослови теперь перестануть уже читать по невърному греческому тексту позданга манускранта и по отвибочному датинскому переведу посланіе, которое во ІІ христіанскомъ стольтіи было такъ почтительно укотребляемо и такъ высоко цінилось.»

«Но радооть моя и мое изумление достигля высшей степеня, вогда я сдвивив сивдующее открытіе. Я нашель отдельную часть въ 52 столбца — съ надписью: «Пастырь.» Это была первая часть сочивенія Ермы, также принадлежащаго ко II взич я также пользовавилягося почти апостольскимъ почетомъ. До самого постранято времени греческій тексть Пастыра считали погабнямъ. Этотъ напусирантъ ноказываетъ, что въ самыя раннія времена Варнава и Ерма считались иткоторыми, какъ составныя части писанія, если ихъ авторитеть и быль другини оспаряваемъ. Семонядъ доставиль очень вървый, по общему признавір, токсть Пастыря въ Лейццигь, снятый имъ частію съ мавусканита Асонской горы, частію съ трехъ напирусовыхъ листовъ XIV или XV въка. Послъ того, какъ текстъ быль опублявованъ въ декабръ 1855 года, и цотомъ былъ повъренъ болье тимательно мною, вознавло значательное сомнание касательно его, двиствительно ји текстъ этотъ текстъ древній, или только средневъковой переводъ съ датинского. Я примо объявиль себя противъ последняго взглядя, и мое мивніе подтверждается теперь этвия листами, по врайней мъръ 1,000 годами старинии, которые показмвають, что лейпцигскій тексть заимствовань съ оригинала, но испорчень, и это произошно вслудствие средневыковаго поль-20ванія датинский языкомь.»

«Я радъ, что ученое посольство, порученое мив русскимъ правительствомъ и покровительствуеное вами, въ самомъ началь имъло результатомъ своимъ такое важное литературное открытіе. Въ надеждв на Императорскую благосклонность, я смъю уже высказать предъ ученымъ міромъ надежду опубликовать этотъ манускривтъ. Тщательно повъренная копія изъ 132,000 столб-

помых строкъ будеть окончена въ началь апръля, есля Гесподь помежеть. Ватиканскій манускрипть быль извъстень 300 льть прежде, чемь интасици надежды были удовлетворены его публикаціей. Можеть быть нужно лишь вивсто трехъ стольтій столько же льть, чтобы обогатить христіанскую литературу этимъ самымъ драгоціннымъ документомъ, теперь мною открытымъ.»

### «Константинь Тишендорфь.»

По возвращенія въ Европу, Тишендоров провель насколько времени въ Дрезденъ, и здъсь показываль богатыя сокровища, вывезенныя имъ съ Востока. Король саксонскій первый имбль случай познакомиться съ синайскимъ манускриптомъ. «Счастливый открыватель положиль его предъ королемь, говоря, что онь считаль свонмъ священнымъ долгомъ не дозволить ни одному глязу въ своей странв видъть прежще его величества это сокровище христіанскаго міра.» Его смотрели потомъ, министръ Фонъ-Фалькенштейнъ и другіе; посль того онъ показываемъ быль другимъ знатнымъ и ученымъ лицамъ, которые не замедании высказать свое мевніе печатно, и интересъ открытія еще увеличился. За тімь манускрипть взять быль въ Петербургъ, и вскорв послв этого было объявлено, что Императоръ намеренъ напечатать ограниченное число факсимильныхъ копій и издать текстъ обыкшряфтомъ; затвиъ было возвъщено, что новоннымъ профессоръ Тишендоров готовить краткую записку о манускриптъ съ факсимиле письма и иъкоторыя замътки о чтенін его.

Эта записка явилась въ прошломъ году (1). Мы убъждены, что мы удовлетворимъ желанію своихъ читателей,

<sup>(\*)</sup> Barnanie es entayromee: Notitia editionis Codicis Bibliorum Sinaitici auspiciis Imperatoris Alexandri II susceptae. Accessit catalogus Codicum nuper ex oriente Petropolin perlatorum: item Origenis Scholia in Preverbia T. I. Ota. II.

если изложимъ извлечение изъ этой записки, опублиюванной счастливымъ ученымъ путемественникомъ.

Въ Май 1844 г. Тишендорет въ первый разъ поситаль монастырь св. Екатерины на Синав. При этомъ онъ открыль въ корзинв, остатки очень древняго манускрипта перевода LXX. Тогда же онъ угадаль ценность ихъ, очень счастливъ, что спасъ ихъ отъ участи, и ситр которой ръшено было предать ихъ, т. е. отъ огня! Будучи въ очень худомъ положеніи, они были отданы ему и впосабдствіи опубликованы имъ въ 1846 г. главіемъ: Codex Friderico-Augustanus. Къ отрывкамъ, содержащимся въ этой публикаціи, мы скоро должны будемъ возвратиться. Это впрочемъ не было единственнымъ открытіемъ, сабланнымъ Тишендорфомъ въ 1844 году. Онъ тогда же открыль болье значительную часть тогоже самаго манускрипта, часть, заключавшую всего Исаію, книги Маккавейскія и ніжоторые другіе отрывки изъ ветхаго Завъта. Но съ нею монахи не хотъли разстаться. Тишендорфъ впрочемъ высказалъ имъ ея цѣнность и совътовалъ хранить ее со всевозможною тщательностію. И въ извъстномъ смысат они посатдовали его совъту; потому что, когда онъ во второй разъ сделаль имъ вивить въ 1853 г., этой значительнъйшей части манускрипта уже нигдъ не могли отыскать. Тишендореъ предположиль, что она взята въ Европу. Еще впрочемъ въ 1844 г. онъ списаль последнюю страницу Исаін, и она была опубликована имъ въ его Monumenta Sacra въ 1855 г. Между тъмъ стоитъ замътить, что Тишендорфъ, когда онъ въ первый разъ открылъ эти отрывки манускриша, тогда же объявиль, что они принадлежать IV въку.

Salomonis, partim nunc primum, partim secundum atque emendatius edita: cum duabus tabulis lapidi incisis. Edidit Tichendorf. Lipsiac. 1860.

Неутомимый собиратель и симминкъ въ третій разъ посётиль синайскую гору и быль чрезвычайно благосклонно принять обитателями монастыря. Онъ прибыль сюда 31 января 1859 г. Не имъя намъренія долго пробыть здъсь, онъ 4 февраля послалъ своего слугу нанять муловъ, чтобы отправиться 7-го въ Египеть. Въ этотъ день (т. е. 4 освраля) профессоръ предприналь прогулку съ однимъ изъ членовъ монастыря, котораго онъ называеть экономомь. Онъ подариль братіи нісколько печатных экземпляровь изданія LXX и новаго Завъта; и предметь разговора между живъ и экономомъ въ продолжение прогулки перешель къ переводу LXX. После прогулки, профессоръ зашель въ келью эконома, и здёсь между разговорами послъдній сказаль Тишендороу, что онь имбеть у себя манускрипть LXX, Профессоръ проседъ показать з манускриптъ быль переплетень. И ваково было удивленіе гостя, когда онъ увидълъ тъ самые остатки манускрипта, части котораго онъ видълъ въ 1844 году, и потомъ напрасно отыскиваль после: Здёсь быль весь Исаів, котораго онь видълъ въ 1844 году, но котораго не могъ вайдти въ 1853 г. и другія книги ветхаго Завіта, которыя мы изчислимъ послъ. Но кромъ этихъ остатковъ LXX здъсь быль весь новый Завёть (totum ne minima quidem Cacuna deformatum) виъстъ съ посланіемъ Варнавы и первой частію Пастыря Ермы. Тишендоров получиль позволеніе взять драгоцінный документь въ свою комнату, гдъ онъ прежде всего благоговъйно воздалъ благодареніе Богу за ниспосланное ему счастіе. О сив онъ, разумъется, не думаль; всю ночь провель въ перепискъ посланія Варнавы. Манускрипть, кажется, находился въ ризницъ, откуда онъ взять быль экономомъ.

Тишендореъ просилъ братію препроводить манускрипть

въ Каиръ, чтобы онъ тамъ могъ заняться перепиской его; на это предложение братія согласилась, какъ скоро они получать дозволение отъ своего начальства въ Каиръ. Седьмаго февраля профессоръ выбхалъ изъ монастыря; а 13 прибылъ въ Каиръ. Онъ не терялъ времени на получение требуемаго дозволенія; спустя 9 дней, посланный привезъ изъ Синая въ Каиръ драгоцінный пергаменъ. 24 Тишендорфъ имілъ руконись въ своихъ рукахъ.

Въ теченія двухъ місяцевъ онь и два его друга окончили переписку. Въ манускрипть было болье 100,000 строкъ. Разными руками въ манускринть сделаны были исправленія числомъ до 8000; исправленія эти всего болье отняли и времени и стоили хлопотъ, потому что естественно нужно было различить исправителей отъ первоначальнаго писца и другь отъ друга.

Тогда у Тишендоров блеснула мысль, не подарять ли синайские монахи манускрипта чрезъ его посредство Императору Русскому. Они приняли его мысль съ удовольствиемъ, но затруднение предстояло здъсь въ получени формальнаго согласия на это, такъ какъ глава монастыря въ это время умеръ. Но они согласились позволить Тишендоров взять манускриптъ съ собою въ Петербургъ, чтобы приготовить издание его (utpote datum ad tempus donec in perpetuum datum esse archiepiscopus collegii nomine significaret). Съ этимъ условиемъ кодексъ былъ переданъ Тишендоров въ Каиръ 28 Сентября 1859 г.

Кажется, пишетъ англійскій журналь, Порфирій, русскій архимандритъ замѣчательной учености, видѣлъ во время своего путешествія въ 1845—6 годахъ эти самые остатки, которые послѣ вышли въ свѣтъ, благодаря Тишендорфу; но хотя онъ останавливался на нѣкоторое время въ монастыръ, но не сдъльть унотребления вевнияъ ви для критицизма, на для публикація, и въ своихъ запъткахъ о востоив (вышеджихъ въ 1856 году), о нисьмъ, времени и текстъ манусиривта, говоритъ Тишендореъ, о. Поренрій произносить ошибочныя сужденія. Архиминдрить въ самомъ двлё кажется не зналъ, что нервая часть песланія Варшавы и ночти весь Пастырь не существовали на подлиниемъ гренескомъ языкъ.

Отъ исторін открытія мы перейденъ телерь къ илину, принятому для опубликованія его.

Согласно съ проситомъ, одобреннымъ Государиръ Инператоромъ, синайскій кодоксь будеть напочатань факсимиле, т. в. такъ, какъ онъ нависявъ первоплияльнымъ nucceurs (quemadmodum ipas prima manus exercyit). Къ счастію, почеркъ буких въ рукописи такъ ровекъ, что онь кажугся скорье печатными, чьмъ висьменними. Не тольке сорим буквъ точно будуть изображены, не также сторови манусирипта, столбци на наждой страницв, чесло отрокъ въ наждомъ столбия, различния мустия пространства въ строкахъ, означающія начало и консць отділеній, и даже цвіть черниль, который Тинендерев онисываеть накъ «болье темноватий, чемь черный» (маgis fuscum, quam nigrum). Oto cancendo oygeth takme нвображать то, что написано на полъ первымъ и вторымъ исправителями, которые сами были очень древии; также, что эти корренторы отивтили какъ долженотвующее быть опущеннымъ въ минускриптъ, --отявтили нап точками надъ бунвами, или спобами (uncorum signis). По переміны, сділанныя поздийшими корректорами, не будуть представлены въ факсимиле; онв будуть помвирем въ примъчаниять. Кромъ печатнаго факсимиле, долженствующего представить, по возможности ближо, полный

текстъ манускрията, жъ изданію будеть присоединено двадцать фотографическихъ и литографическихъ таблицъ, которыя дадутъ точные снижи ибсколькихъ отдальних страмицъ, вполик достаточные для критической и библюграфической оцинки рукониси.

Первий томъ факсимиле будеть седержать тъ части ветжаго Завъта, которыя писаны въ четыре столбца. Второй — кнаги веткаго Завъта, писажных стахометрически въ два столбца на страницъ. Третій --- новый Завътъ виъсть съ посланіемъ Варшавы и остативии Пастыря. Четвертый томъ — двадцать вышечноманутыхъ таблицъ, предварительныя замічанія объ исторів открытія и о времени манускрипта, объ отноменіи его текста къ текоту другихъ манускриптовъ и проч., съ критическими ногами на древнія исправленія; ко всему этому будуть навомець присовокуплены фансимиле съ другихъ . манускринтовъ для сличенія. Этаго знаменитаго саксимево будеть нашечатано триста эквемпляровъ. Издержки должны быть огромем: ихъ взяль на себя Гостдарь Императоръ, и медрость Царя предвазначесть отнечатавине эквемиляры не для продажи, а для подврвовъ по кристіанскому міру. Трудъ этоть явится въ Петербурга еколо положини 1862 г., сттобы, говорита журналь, придать большій блескь тысячелітнему кобилею русской Имперіи, основанной Рюрикомъ, варажскимъ генерадонъ.» Не одна Имиераторская щедрость возбуждаеть наше удивленіе, а и объщанная скорость исполненія-по нствив наумительная. При снятін факсимиле съ Александринского подекса, изданияго Баберомъ, первый томъ вышель въ Лондонв въ 1812 г., третій въ 1826. Не про--ексоръ Тинендорет желаеть удевлетворить любовиательность ученаго міра возножно скорте. Письма, которыя

омъ получиль отъ учениль англійскихъ (а dectis Britannicis), дають звать, какъ сильно въ Авгліи жиждуть воспельзоваться влодами его трудовъ.

Крема этого зановымального Императореного изданія, Тишемдореть опубликуєть также, частію на нидержив Императора, деменое изданіе для общого употребленія. Въ этомъ изданія текстъ будеть напочать не руковнеными, а курсивними буквами, и слова будуть раздалены; но они будуть оставлены бесь удареній и бесь пунитувани, и напочатаны будуть, какъ мъ тритмамь, из четыре столоца. Изданіе будеты седержатів биле вийную часть предпеловій; критическія заміченія и едкоминльную таблину. Опо-будеть издано въ Лейпцить Бректическь, по частивь; замать его предпеложено съ 1868 г., съ вышуска немаго Завата, вийсть съ посланіями Вариавы и съ отрывками Пастыря.

Топорь мы можемъ приступить къ описанію д къ издоженко содержанія синайскаго кодокса.

Кодоксъ содержить 346°/2 днетовъ. Ветхій Завіть занимаєть 199 дестовъ. Новый, се видоченіємъ Варнавы в
Ерми,—147°/2 дистовъ. Отрывки изъ ветхаго Завіта начинаются первой киштой Парадиноменонъ, главами ІХ,
Х и ХІ, написанными на одномъ дисті. Затімъ слідуєть
б дястовъ, заключенощихъ полную кишту Товитъ, начиная съ 11 гл. 2 стиха, съ той самой части, гді часть
манускрипта, прежде открытая и опубликованная, кинъ
Софек Friderico-Augustanus, прерывается (т. е. со словъ:
там аделфам фам). Слідующіе 8 дистовъ содержать вею
книгу Юдись. Слідующіе 93 первую и четвертую кивти
Маккавейскія—полныя. 26 дальнійшихъ—всего Исайе, и
первые піссть дистовъ Іеремін (остальные съ Х гл. 28
ст. до комща были прежде найдены и напечатаны въ на-

zemin Codex Friderico-Augustanus). Савдующіе 40 листовъ седержать Іондя, Осію, Іену, Наума, Аввакума, Софовію, Аггея, Захарію в Малахію. За свиз слудують въ полномъ- составъ книги (вівкої тіхпрейс), нисанныя стихомотрически, въ два столбца на страницѣ, въ слѣдующемъ порядкъ: 40 листовъ содержетъ исалны, илтиадцать - Притчн. пать-Екклезіяста, три-Піснь Пісней, денать - Промудрость Содомома, двадцать пять - Інсуса Сиракова, щатнамать — вингу Іова. Затемъ начимается новый Завъть. Евангелія стопръ на первомъ (какъ во всёхъ маичекринтахъ) итетти затимъ Павлови пославія въ обывповенномъ же порядкъ, псключая того, что песлоніе къ Кароянъ поивщено между 2 къ Осеселенийнамъ и 1 къ Тимовор, какъ и въ кодексахъ александринскомъ и ватиканскомъ. Дънна Аностольскія помінцанутся уже за этими посланіями, потомъ соборныя нославія въ обычномъ порядкъ, затъмъ Апокаливскоъ, затъмъ носленіе Варнавы (Варчава впісоди), а затыв часть Пастыря (поция). Между конценъ посланія Варнавы и началомъ Пастыря несть листовъ затераны. Очень возможно, что за Пастыремъ следовали еще листы, которые негибли, подобне ластамъ предшествовавиимъ Пастырю.

Самый важный вопросъ состоить въ томъ, къ какому въку относится манускрипть? — Доказательства его въроятной древности Тишендореъ располагаеть въ слъдующемъ порядкъ.

1) Онъ написанъ на пергаменъ прописными буквами, напоминающими почеркъ рукописей, найденныхъ въ Геркуланумъ, и почеркъ другихъ напирусовыхъ манускриптовъ. Буквы замъчательны особенною чистотою формы, квадратной или круглой; эта особенность ихъ соблюдена вполив въ буквахъ меньшей величины на комцахъ тъхъ стрекъ, гдъ ивета оставалось мало. Общій видъ буквъ ноказывають, говорить Тищендореъ, что манускринть инсанъ между первымъ и пятымъ въкомъ.

- 2) Этоть мануокрипть не имбеть заглавных буквъ, которыя бы отличались отъ других большею величаною. Такія заглавныя буквы начали употребляться въроятно не рашыме V стольтія. Оне находится въ манускриптакъ влекомдричскомъ V века и въ комбриджекомъ VI веки; но на въ наширусовыхъ свиткахъ, ин въ самыхъ древнить мануокриптахъ, напр. въ ватиманскомъ и въ отрывкахъ Октотовка, хранящихся въ Париже, ихъ нётъ.
- 3) Въ кодоксъ сипайскомъ очень ничтожная пунктуація и, гдъ она ость, самаго простаго свойства. Въ этомъ отпошенія опъ походить на ватиканскій и на папарусы.
- 4) Извістно, что ватиканскій манускринть вийсть три стелбца на страниці, т. е. если открыть манускрипть, то глазу представляется шесть столбцовь. Изь этаго распорядка Гугъ доказываль древность ватиканскаго манускрипта; от думаль, что парадлельное подлів-положеніе шести столбщовь указываеть на время перехода оть свертковаго образа письма къ формів книгь. Книга, думаль онь, наміренно писалась столбщами, чтобы выглядывать похожей на святокь, къ которому читатели привыкли. Гугу неизвістны были другіе приміры, кромів отрывка мать Діона Кассія. Съ тікть поръ найдены другіе, подтверждающіе его мийніе. Тікть боліе кодексу синайскому можно принисать глубокую древность, что онъ развернутый представляеть не 6, а цілыхъ 8 столбцовь.

Доказательствъ, заимствуемыхъ отъ правописанія, отъ порядка книгъ новаго Завъта, отъ надписаній и подписаній, сдъланныхъ при этихъ книгахъ (которыя крайне просты), отъ различныхъ исправленій, Тимендореъ въ своей запискъ не приводить и объщаеть впослъдскій издожить ихъ въ своихъ prolegomena при изданія манускрипта. Онъ указываеть только:

- 5) На отсутствіе въ манусирнить Анмонісва и Евсе вісва разділеній св. Писанія. Они вонин въ общее употребленіе въ манусириптахъ Евангелій около полевими IV віка. Кодексъ синайскій, подобно ватиканскему, не иміветь на Анмонісвыхъ отділеній, на Евсевісвыхъ дести каноновъ, которыми обозначалось, что навіботное отділеніе находится только у одного Евангелиста, а другое находится и у другаго или у всіхъ другихъ.
- 6) Другой вризнакъ древности это-то обстоятельство. что послаще Варнавы и отрывки Пастыря, повидимому, стоять въ манускрипть, какъ части св. Писавія. Эти писанія были (болье или менье) почитаемы дчаві каноническими во второмъ и третьемъ въкахъ. Въ комив первой половины IV въка Евсевій помъстиль ихъ между спорными (антелероция) вибств съ Авяніями св. Павля и Апокалинсисомъ св. Петра. Они были выпущены изъ списковъ св. кингъ, посленныхъ соборенъ Леодикійскимъ въ 346 г. и соборомъ Кареагенскимъ въ 397 г. Къ концу IV въка всъ уже вообще были согласны, что эти два сочиненія не принадлежать къ канону св. Писанія. Шесть листовъ затерянныхъ и находившихся между посланіемъ Варнавы и Пастыремъ очень могле быть, какъ думаеть Тишендорфъ, заключали какое нибудь другое сочинение изъ сомнительныхъ, точно также, какъ и листы следовавшіе за Пастыремъ. Въ александринскомъ манускриптв, напримвръ, помбщены два посланія Климента.
- 7) Следующое за симъ доказательство древности заимствовано отъ двухъ очень замечательныхъ пропусковъ, встречающихся въ этомъ манускрипте.

Евсевій, умершій въ 340 г., говорить, чте въ его время вослёднихъ 12 стяховъ, которыни въ нашихъ спискахъ св. Писанія оканчивается Евангеліе Марка, не было почти во всёхъ лучшихъ тогдашнихъ кодексихъ. Подобныя же извъстія находятся у Григорія Нисскаго в Ісронима. Въ существующихъ теперь поздивинить (У въка) мамусиринтахъ греческихъ (т. е. въ трехъ раннихъ проимсныхъ александринскомъ, Ефрема и Базы или комбриджскомъ, чотырнедняти проинсныхъ поздибинихъ, во всёхъ журсивныхъ, равно въ семи манускриптахъ италиского перевода, во всёхъ манускринтахъ Вульгаты и во всёхъ сирійских вироводахь) эти стини есть. Вновь открытый манускринть, подобно ватиканскому, не ниветь этихъ 12 отнясью, и этоть факть, по мижнію Тишендорфа, указываеть на время жизии Евсевія, какъ на времи происхомдевія манускрипта.

Еще св. Василій В. (около половины IV в.) говерить, что въ пославів из Есесениъ въ первомъ стихі послів слова: сущими въ древнихь манусиринтахъ не было слова: со Ефесь. Оригенъ также читаєть безъ этого слова. Оннайскій и ватиканскій манусиринты один не вийоть вътеметь, написанномъ первымъ писцомъ, этихъ словъ и такимъ образомъ согласны съ древними списками, видінными св. Василіємъ Великимъ.

Таковы доказательства древности коротко изложеними Ташендоровом для назначения времени, къ которому относится манускриптъ. Доказательства эти безъ сомизиия впослъдствии будуть изложены поливе. Теперь мы можемъ замътить, что каждый признакъ, взятый отдъльно, далено не имъетъ ръшительного характеря.

1) Харантеръ письма, какъ его описываетъ самъ Ташендореъ, не доказываеть, чтобы манусирийтъ билъ старве начада V въка; сраенение факсимиле, мапечатаннаго при запискъ, съ другими обращиками письма древняго, по мнъщию мъкоторымъ ученыхъ, заставляетъ отнести ружовись столько же въ IV, сколько къ V, а можетъ битъ, и къ VI въку.

- 2) Недостатовъ заглавныхъ буквъ самъ по себъ не доказывають дровнести менускрипта. Манускриптъ поздивниаго времени могъ быть переписанъ по древнему образцу въ этомъ отношении. Теже самое можно сказать и о вынускахъ въ евангели Марка и въ нослании къ Есессямъ.
- 3) Тоже самое надобно замітить и кисательно пунктуацін. Болів отчетливая пунктуація консчио указала бы на поздийний срокъ, но и простая йунктуація древнихь коній межеть быть соблюдена въ поздийнияхь. Кодексь Безы въ Кэмбриджі, висанний межеть быть около половины VI віка, имбеть тоже самую ничтежную пунктуацію.
- 4) Ганотеза Гуга касательно столбцовой формы письма, какъ обезначающей переходный періодъ отъ свертновъ (volumen) къ книгамъ, гипотеза конечно остроумная и, можетъ быть, върная, но кажется она требуетъ еще большаго количества фактовъ для своего подтвержненія.
- 5) Присутствіе Анмонієвых отдёленій и Евсевієвых каноновь въ текств перваго писца безъ сомивнія долазывало бы, что манускрипть, гдв эти разділенія и эти каноны встрічаются, должень быть написань послів извістнаго срока; по ихъ отсутствіе пе доказываеть, что манускринть быль писань прежде изобрітенія ихъ. Александринскій манускринть, писанный около половины У візка, имість Аммонієво отділеніе и Евсевієвы каноны. Кодексь Ерйгаемі тевстірічя, писанный прежде половины

этаго стольтія, имботь отділенія и не вийсть каненовъ. Коденсь Базы, писанний около половины VI стольтія, имбеть отділенія и не вийоть каноновъ. Мы сообщими собственныя данныя Типендорев.

6) Варшава и Пастырь занимають въ списйскомъ кодексв положение, сходное съ твиъ, какое запамають два Климентовыхъ посланія въ александринскомъ. Если присутетвіє Варнавы в Ермы указываеть на древность синайскаго нанускринта, то присутствіе посленій Климента докази-BACTL ADEBROCTL BLEKCHBADHBCKAFO; KOBETHO, MOTYTE CHTL другія основанія, доказывающія, что александринскій ма-**Нусирацть ость манускринть поздаващаго времени, по** смотря на присутствіе въ немъ этихъ пославій; но въ такомъ случат и присутствів въ синайскомъ коделст Вернавы и Ермы, едно само не себь, не можеть допавывать древности его. Тимендоров думаеть, что александринскій коденсъ написанъ около воловины V въка «(medio fere saeculo quinto)». Почему же не постанить Варилзу и Ерму въ тоже отношение къ спискскому, въ какомъ находатся два послемія Климонтовымь въ вленсандринскомуў: А если такъ, то почему нельзя считать и сыпайского менускрапта (по крайней мёрё на основанія одного этаго обстоятельства) написаннымъ тоже medio fere saeculo quinte?

Но какъ бы мы не думали о кажденъ доказательствъ, ваятемъ верозмь, издобно допустить, что, взятыя вей витестъ, доказательства эти въ своемъ окончательномъ результатъ имбють значительный въсъ. Они вей идутъ и ведутъ иъ одному. Противу вейхъ ихъ вийстъ нельзя ничего сказать. И мы, доколъ манускриптъ не будетъ повъренъ опытнымъ налеографомъ, иреждевременно сталя бы опровергать его древность. Послъдное убъждено наше въ настоящее время то, что доказательства Тимер-дороя имбють значительную долю въроятности.

Теперь ны приступаенъ къ тому, что для читателей, дюбящихъ критическую опънку, было бы санымъ интереснымъ, яменно къ извлечение изъ манускринта иъкоторыхъ мъстъ разногласящихъ съ другими манускринтами.

Напородъ мы порочислимъ важићёшіе дровию манускрипты св. Писакія:

1) Алексиндринскій манускрипть, который, полагають, написань въ половинь V въка; 2) Вашиканскій—IV въка; 3) кодексь Ерагаемі гезспіртия, первой ноловины V въка; 4) кодексь Есси, заключающій Евангелія н. Аленія, или иначе называемый Комбриджскій — VI въка; 5) Садех Regime № 62 въ Парижъ, манускрипть поздиваний, но цъимий по своему тексту, по его пелеоть и чекности; 6) Кедексъ Еванрелій—Sangallensie—IX в.; 7) Аубликанай кодексъ Везспіртия—св. Матося VI въма.

Замътимъ, во 1-хъ, что кодемсъ синайскій постовино подтверждаеть чтеніе болье древникъ кодемсовъ: есобенно онь екодится съ вотикаясникъ менускрантомъ, даже, ногда этогъ манускриптъ рацычается отъ воёхъ другихъ прописияхъ мянускриптовъ. Случаевъ такикъ миого: мы укажемъ только одинъ или два.

ΕΒ. Μο. 3. 16. και είδε το πνεύμει του Θεού καταβαίνου ώσει περιζεράν, και ερχόμενου έπ' εὐτόν.

Списйскій нодексь подтверждаеть ватиканскій, который одинь только изъ всёхъ не нийоть жа предъ срубречоч; подёль Духа Божін, сходящаго, какъ голубь, грядущаго на Него.

Мю. 5. 22. Всякій нивестийся на броти ососно папраско (кікі)...

Слово сыст (напрасно) и синайскій и ватыканскій кодексы опускають, равно какъ опускають его ийноторые курспаные манускрапты. Касательно этого есть прамое древнее свидательство у греч. писателей и у Геронима, что этаго слова не было въ правильныхъ спискахъ и что оно прибавлено. Геронимъ испо говоритъ: in plerisque codicions antiquis additum non est.

Ме. 11, 19. И оправдана мудрость чадами (техном) сл. Вийото техном натиканскій одинь только изъ всёхъ прописныхъ чичаеть груюм (дёль); синайскій подтверждаеть это. Чтеніе будеть: и оправдана мудрость двлами шхъ. Какъ ни странно это кажется намъ, но бл. Іеронимъ удостовёрнеть, что слово груюм читалось въ нёкоторыхъ манусиричтахъ его времени, и опо находится во многихъ древнихъ нереводахъ. Это вновы доказываеть древность симайскаго манусиринта.

1 Посл. Ісан. 5, 7—8. Въ синайскомъ кодексй эти стихи читаются: яко трів суть свидетельствующій духь и водо и кровь, безъ всякаго прибавленія.

Вожнею частію, но не всегда однакожъ, кодексъ синайскій скедится съ ватиканскимъ; ръже онъ сходится съ другими проинсными кодексами; иногда случается, что онъ развегласить и съ ватиканскимъ и со всёми древними прописными манускриптами, и сходится съ курсивными посдиваними. Видно, что эти курсивные переписывались съ древиванихъ, которыхъ текстъ и передавали но иёстамъ въ большей точности, чёмъ белёе ихъ древние екорописиме. Веобще надобно сказать, что, когда ученый міръ будеть имёть возможность пользоваться Тишендореовымъ манускриптомъ, много новыхъ вопросовъ педициется касательно тёхъ или другихъ мёсть Писанія.

Извлеченій сділано англійским журналом в столько, что если бы номіщать всё ихъ, то ихъ достало бы на печатный листь; еще больше ихъ представлено у Тишендор-

•а. Но мы оставимъ эту работу, потому что многія изъизвлеченій могуть быть интересны только для спеціально изучающихъ священный текстъ, и требують болье напряжепнаго вниманія, чёмъ какого виравть мы ожидать отъ всёхъ читателей.

Посль образчиковъ чтеній разныхъ мысть но новому манускрипту и сличенія ихъ съ чтеніями въ другихъ манускриптахъ, Тишендорфъ сообщаеть въ своей брошорь тексть ныкоторыхъ частей св. Писанія, напечатанныхъ въ столбцахъ и страницахъ какъ въ оригиналь, только курсивными буквами; слова отдылены у мего одно отъ другаго, но ныть ни удареній, ни пунктувціи; къ этому присоединены у него замычанія о поправкахъ, сділенныхъ различными руками на этихъ напечатанняхъ частяхъ.

Последнія напечатанныя части текста взяты изъ конца Апокалипсиса, изъ начала посланія Варнавы и изъ первыхъ двухъ столбцовъ Пастыря. Эти два последнихъ извлеченія самыя интересныя. Въ конце кинги Танендорфа помещенъ очень красивый чаконивле страницы манускрипта, изъ котораго мы можемъ видеть характеръ буквъ и образъ письма.

Но хотя синайскій манускрипть превосходить своею цінностію всё другое, что открыто, не онь виконнь образонь не составляеть одного и единствевнаго результата разъисканій профессора. Онь сообщаеть перечень и описаніе сокровищь, которыя, если-бы они не блідніми предъ его главнымь открытіємь, тоже возбудили бы значительный интересь между учеными. 1) двіпадцать палимпсестовь; 2) двадцать прописныхь греческихь манускриптовь; 3) восемьнадцать курсивныхь греческихь; 4) девять сирійскихь; 5) одиниздцать коптскихь; 6) семь арабскихь; 7) девять еврейскихь; 8) два самаританскихъ; 9) три славянскихъ; 10) одиннадцать абиссинскихъ; 11) пять армянскихъ; 12) два напирусовыхъ свитка съ греч. астрелябіей.

Было бы утомительно описывать въ подробностяхъ эти манускрипты, но мы, какъ особенность, можетъ замѣтить, что два самаританскихъ манускрипта содержатъ пятокнижіе и очень древни. Болѣе подробное описаніе нѣкоторыхъ изъ 20 греческихъ скорописныхъ манускриптовъ можетъ дать читателямъ понятіе объ этихъ сокровищахъ.

- 1—6) Открывки изъ шести манускриптовъ новаго Завъта, писанныя въ VI и VII стольтіяхъ; первый отрывокъ—два листа, второй—шесть, третій—шесть, четвертый и пятый по листу, шестой—поллиста.
- 7) Кодексъ изъ 350 листовъ въ небольшую четвертую долю листа. Четыре Евангелія почти полныя; писанъ повидимому въ половинъ ІХ въка. Тишендоров сообщаетъ нъсколько образчиковъ чтеній по этому кодексу.
- 8) Нѣсколько частей списка четырехъ Евангелій, отрывки котораго онъ пріобрѣлъ въ первое путешествіе и продаль въ Бодлейянскую библіотеку. Части прежде найденныя содержали Евангелія Марка и Луки почти полныя; пять отрывковъ изъ Евангелія Матеея и два изъ Евангелія Іоанна. Теперь онъ нашелъ остальныя главы Іоанна и всё Евангеліе Матеея, исключая 150 стиховъ. Тишендорфъ относитъ кодексъ къ первой половинѣ ІХ вѣка.
- · 9) Сборникъ отдъльныхъ чтеній изъ ветхаго Завъта, писанный въ концъ IX въка.
- 10) Отрывки изъ сборника чтеній новозавѣтныхъ, писаннаго въ концѣ ІХ вѣка.
- 11) Шесть листовъ и еще два изъ другаго манускрипта, содержащіе отрывки бесёдь Златоуста,—VIII вёка.

Т. І. Отд. П.

- 12) Листъ, содержащій отрывокъ изъ патрологическаго трактата,—IX въка.
- 13) Листъ, содержащій Іереміи 2 гл. ст. 2—12,—ІХ въка.
  - **14—20)** Меньшіе отрывки.

Наконецъ профессоръ Тишендорфъ извѣщаетъ, что онъ во второй разъ посѣтилъ Патмосъ, и нашелъ здѣсь манускриптъ нѣсколькихъ книгъ Діодора Сицилійскаго, могущій пополнить одинъ пробѣлъ въ обыкновенныхъ изданіяхъ этаго древняго историка; также манускриптъ Схолій Оригена на притчи, болѣе полный, чѣмъ какіе были извѣстны доселѣ. Мы считаемъ постороннимъ для своей цѣли—входить въ подробный разборъ этихъ второстепенныхъ открытій.

Лица, интересующіяся исторіей греческаго новозавѣтнаго текста, и прежде были обязаны многимъ профессору Тишендорфу и его неутомимымъ трудамъ какъ по собиранію, такъ и по изданію столь многихъ оригинальныхъ документовъ, относящихся къ св. тексту. Теперь онъ далъ новый трудъ—важнъйшій, чъмъ всѣ прежніе: и если кодексъ синайскій оправдаетъ горячія ожиданія профессора, то мы можемъ вслъдъ за нимъ воздать благодареніе Невидимому Пастырю Церкви, который посредствомъ этаго открытія вызвалъ на свътъ еще одного свидътеля подлинности и неповрежденности писаннаго слова Божія,—этихъ живыхъ глаголовъ истины, данныхъ Церкви, управляемой Духомъ Святымъ, въ руководство и укръпленіе до скончанія міра.

## II.

## СВ. ГРИГОРІЙ БОГОСЛОВЪ, КАКЪ УЧИТЕЛЬ ВЪРЫ (1).

Въ то время, когда ажедогматы Арія, Евномія, Аполлинарія, духоборцевъ и другихъ еретиковъ съ ужасающею силою волновали Востокъ и Западъ, въ ряду первыхъ защитниковъ православной Вёры и Церкви явидся человъкъ, родомъ изъ незначительнаго мъстечка каппадокійской области, Аріанза, въ простой и бідной одеждъ, съ станомъ иъсколько сгорбленнымъ, съ головою, почти непокрытою волосами, съ некрасивымъ складомъ лица, изнуреннаго слезами, постомъ и бавніемъ, съ руками, загрубъвшими отъ черныхъ работъ, съ грубымъ каппадокійскимъ произношеніемъ (2); но съ ръдкими дарованіями ума, съ глубокимъ и основательнымъ знаніемъ св. Писанія и твореній отеческихъ, съ изумительнымъ запасомъ самыхъ разнообразныхъ свёдёній, какія до тёхъ поръ «собрали Востокъ и Западъ и краса Эллады Аеины» (3), съ краснорвчіемъ строгимъ, рвзкимъ и величоственнымъ, съ душею пылкою и прямою, неумъвшею привязываться къ чему бы то ни было на половыну и чув-

<sup>(1)</sup> Статья эта предлагается вниманію читателей, какъ опыть изложемім ученія св. отцевъ въ Изтристикъ.

<sup>(3)</sup> Твор. св. Григорія Б. въ русск. пер. ч. 3, стр. 172; снес., письмо Василія В. 14.

<sup>(2)</sup> Твор. Григорія ч. 4, стр. 281.

T. I. OTA. II.

ствовать что бы то ни было слегка. Это быль св. Григорій, сынъ Григорія и Нонны, у Бога испрошений своею матерію и еще прежде рожденія посвященный Ему, какъ нъкогда Самуилъ. Вся жизнь его, согласно съ обътомъ матери, была одушевлена однимъ главнымъ стремденіемъ-къ тому, чтобы, по его собственнымъ словамъ, «какбы замкнувъ чувства, отръшившись отъ плоти и міра, собравшись въ самаго себя, безъ крайней нужды не касаясь инчего человъческого, бесъдуя съ саминъ собою в съ Богомъ, жить превыше видимаго и носить въ себъ, божественные образы, всегда чистые и несмѣшанные съ земными и обманчивыми образами, быть и непрестанно дълаться истинно чистымъ зерцаломъ Бога и божественнаго, пріобратать ко свату свать, къ менае ясному лучезарнвишій, упованіемъ уже пожинать блага будущаго въка, сожительствовать съ ангелами и, находясь еще на земль, оставлять землю и возноситься духомъ горъ (4). Углубляться умомъ въ богооткровенныя истины, раскрывать и уяснять ихъ себъ, сколько было возможно, для св. Григорія было выше всёхъ наслажденій въ жизни.-Сладость созерцанія, наполнявшаго его душу сващеннымъ восторгомъ, дёлала для него пустыню настоящимъ раемъ, -- и много душевныхъ мукъ испытывалъ онъ, когда неотступныя просьбы тёхъ, съ кёмъ онъ связанъ быдъ узани родства, дружбы, или Въры, отрывали его отъ собестдованія съ Богомъ и самимъ собою въ совершенномъ безмолвін (в). А эти перерывы между тъмъ случались въ его жизни такъ часто и продолжались иногда такъ долго! Пустына была для него темъ дороже, что

<sup>(1) 4. 1,</sup> crp. 20.

<sup>(\*)</sup> Ч. 4, стихотвореніе о самоми себль.

вые нивими или стно обиновонино обиль бить наи камиями или друзьями» (1), какъ онъ самъ энергически выражается. Потому-то, говорить онь въ одномь изъ своихъ стихотвореній: «меляль бы я стать или легкокрылымь голубемь или ласточкой, чтобы бъжать оттуда, где живуть люди, и поселиться въ кокой нибудь пустынъ и жить въ одномъ убъящий со автрями, потому что они вирние людей. Тамъ желаль бы в провести свою однодневную жизнь безъ слезъ, безъ страха наказаній и безъ заботъ. имъть одно времмущество предъ звъриме -- умъ, который відлеть Божество и небоществень. Тамъ среди сповойной живия в собираль бы світь но світу» (3). «Инме уважають ман золото или серебро или продолжительную трепозу-эти детскія забавы въ настоящей жизви: а другимъ дороги или прекрасныя шелковыя тивни, наи поля, заслачныя пщевицею, или стада четверопогихъ. Но для меня великое богатство-Христосъ. О, если бы мей вогла увидать Его чистымъ, неприкровеннымъ умомъ! Прочимь же нусть владбеть міръ!» (3). Но чёмъ пламенвъе онъ стремился въ въдънію Бога и чъмъ болье пріобраталь его, тамъ съ большею горестію чувствоваль педостаточность своего вёдёнія и слабость своихъ силь постигнуть Бевпредального. «Мать моя-такъ въ одномъ стихотворевін Григорій оплакиваеть свой умъ, чувствуя, отон ка скиниожогоп сен итами стожом он сноготу здісь преділовь богопознанія-мать моз, для чего ты родила меня, когда и не могу ни мыслію постигнуть, ни наречь Бога, скодько желаю? Осіядо, правда, очи ума морго мадов какое-то озареніе премебесней, равносвіт-

<sup>(1)</sup> Ч. 5, эпитафія самому себп.

<sup>(2)</sup> Ч. 4, стр. 321.

<sup>(\*) 4. 5,</sup> erp. 20.

лей Троины; но большая часть, къ скорби моей, ускользнула отъ меня прежде, нежели насытился я свётомъ. А если бы здёсь я могъ постигнуть Тебя, возлюблениях Троица; то не сталъ бы жаловаться на родившую меня угробу матери: это значило бы, что я родился въ добрый часъ. Но спаси, спаси меня, Божіе Слово,—и, извлекши изъ горькой тичы, веди въ ниую жизнь, гдё чистый умъ, непокрываемый болёе примрачнымъ облакомъ, ликуетъ предъ Тобою, о Пресвётлый» (1).

Потому-то, съ одной стороны, св. отецъ, при разсужденів о догматахъ Віры, отличается необыкновенною смелостію. Его умъ нередко прямо направляется къ решенію танихь вопросовъ, предъ трудностію которыхъ другіе отцы Церкви рішительно отступають. Правда, вногда не просто благоговъніе, а даже благоговъйный трепеть проникаеть душу Григорія, когда онъ приступасть къ изследованію истипь Веры; но его любовь къ соверцинію, послі боліве нан меніве продолжительной борьбы, всегда береть свое, -- и онь отказывается въ изельдованія догматовъ идти впередъ только тогда, когда не видить къ тому никакой возможности. Колебание своего духа предъ углубленіемъ въ таниства Віры, и вийств решительность прекрасно выразиль онъ въ одномъ изъ своихъ стихотвореній. «Въ трепеть приходить мой умъ, -- говоритъ онъ, -- приступая къ небеснымъ красотамъ: стало предо мною темное облако, и недоумъваю, простирать ли впередъ, или остановить мит слово. Вотъ путникъ пришель къ крутоберегой ръкъ и хочеть ее перейти: но вдругъ поколебалось наміреніе, онъ медлить своей переправой, долго борется въ сердцъ, стоя на бе-

<sup>(1)</sup> Ч. 5 стр. 11; свес. ч. 3, стр. 152.

регу; то необходимость влагаеть въ него смелость, то страхъ связываетъ рёшимость; не разъ заносить онъ ногу свою въ воду и не разъ отступаетъ назадъ; однакоже послѣ всей борьбы нужда побъждаеть страхъ» (1). Своею смілостію, при разсужденіи о догматахъ, св. Григорій живо напоминаеть Оригена; только онъ гораздо счастливъе этого учителя въ свовкъ попыткахъ уяснять для себя предметы темные; такъ какъ всогда остается въ надлежащихъ границахъ умозрвнія (2), и, безъ сомнвнія, потому, что, по его собственнымъ словамъ, онъ постоянно «имълъ руководителемъ Духа и съ Нимъ, какъ искреннимъ участникомъ и собестдинкомъ, проходилъ настоящій въкъ» (\*). Ситлость умозртнія высказывается у св. Григорія и въ его языкъ. Онъ обыкновенно говорить, какъ вдохновенный, сильно, рёшительно, не боясь за то, что люди злонамъренные перетолкують его слова въ ущербъ ихъ смыслу. Напримъръ, чтобы выразить мысль о близости разумной природы къ Богу, онъ не затрудняется сказать, что ангель есть некоторая струя божественнаго свъта, или что душа человъческая есть частица божественная, а человъкъ персть соединенная съ Божествомъ, богъ (4). Съ высоты истиннаго богосло-

<sup>(1)</sup> Ч. 4, стр. 236; снес. стр. 215,352 и ин. др.

<sup>(2)</sup> Vid. Basil, M. ep. 8; August, l. 1, contr. Julian, cap. 5.

<sup>(5)</sup> **Ч. 3,** стр. 132-133.

<sup>(4)</sup> Ч. 3, стр. 275; ч. 1, стр. 263; ч. 3, стр. 276. «Не для того ли Богъ ввелъ васъ въ сію борьбу и брявь съ теломъ, чтобы мы, будучин частно Вомества, не превовносились...» (ч. 2, стр. 7)?—«Кто новмется въ одинъ день образовать защитника истины, который долженъ.... восстановлять образъ Вомій, творить для горияго міра, и скажу боліве—быть богомъ и творить богомъ» (ч. 1, стр. 62; снес. ч. 4, стр. 230)? «Всли низне будень о себіз думать; то я напомню тебіз, что ты Христова тварь, Христово дыханіе, Христова дорогая часть, а потому вийстіз небесный и земной, присмопамятное твореніе,—созданный богъ»

ва, котораго изображаетъ Монсоемъ стоящимъ на Синат, св. Григорій своимъ неискреннимъ и злонамъреннимъ слушателямъ говорить вотъ что: «кто злой и неукротимый звърь и вовсе неспособенъ вмъстить въ себъ того, что предлагается въ умозръніи и богословіи, тотъ не скрывайся въ лъсу, съ тъмъ коварнымъ умысломъ, чтобъ, напавъ нечаянно, подхватить какой нибудь догматъ или какое нибудь слово, и своими хулами растерзать здравое ученіе; но стань дальше, отступи отъ горы; иначе такой каменіемъ посіенъ и сокрушенъ будетъ (Евр. 12, 20), влый злы погибнетъ (Мате. 21, 41), потому что истинныя и твердо основанныя ученія для людей, похожихъ иравами на звърей, тоже, что камни»....(1).

Съ другой стороны пламенный и необыкновенно даровитый любитель созерцанія, св. Григорій естественно является въ немъ самостоятельнымъ. Во все, что онъ находиль въ словѣ Божіемъ, въ твореніяхъ отеческихъ и въ произведеніяхъ внѣшней (свѣтской) мудрости, во все это онъ вдумывался глубоко, все это переработывалъ своимъ любознательнымъ умомъ и усвоиль до того, что его ученіе, будучи вселенскимъ, есть въ тоже время его собственное ученіе, — будучи плодомъ Духа, въ тоже время есть плодъ и его собственнаго умозрѣнія. Встрѣчающіяся по мѣстамъ положенія языческихъ философовъ, въособенности Платона, являются у него не отрывочно, а сплоченныя и объединенныя самостоятельною работою его христіански-философской мысли. Главная и существенная особенность его умозрѣнія состоитъ въ томъ,

<sup>(</sup>ч. 4, стр. 256). «(Христосъ) стезей узной и трудной приводить из-Богу меня—бога изъ земли сотвореннаго, а не реждениего, и изъсмертнаго ставшаго безсмертнымъ» (ч. 4, стр. 295). См. и ми. дрмъста.

<sup>(1) 4. 3,</sup> erp. 17-18; enec. 4. 4, erp. 215-216.

что о чемъ бы онъ ни разсуждаль изъ ученія о Богь, міръ, человъкъ и ихъ взаимномъ отношеніи, у него мысль объ умъ и созорцанін, о свъть и озаронін или сіянін, какъ образахъ ума и созерцанія, всегда стоитъ на первомъ планъ и, при ръшеніи трудныхъ вопросовъ, почти всегда выводить его изъ затрудненія. Это, можно сказать, его уголь зрвнія на предметы, при которомъ его учение получаетъ необыкновенную возвышенность. И при разсматриваніи этого ученія, нельзя не иміть въ виду такой особенности его; иначе многое въ словахъ св. отца останется непонятымъ, или же и вовсе ускользнетъ отъ вниманія. Такимъ образомъ и умозрѣніе св. Григорія провикнуто тою же самою мыслію, какою-и вся его жизнь, -- мыслію о созерцаніи ума; Григорій -- умъ по своей жизни, умъ и по своему ученію (1). Между тімь, съ живъйшею дюбовію предаваясь возвышеннымъ созерцаніямъ ума, онъ по тому же самому и съ тою же любовію искаль для нихъ и соотвътствующихъ имъ формъ въ словъ, -- высоко цъня умъ, онъ столько же дорожилъ и даромъ слова. «Я органъ Божій, говорить онъ, и въ благозвучныхъ пъснопъніяхъ приношу славословіе Царю, предъ которымъ все трепещетъ. Я пою не Трою, не счастливое плаваніе какого нибудь корабля Арго, не свиную голову, не могучаго Иракла, не общирный кругъ земли, какъ онъ опоясанъ морями, не блескъ камней, не пути небесныхъ свътилъ. Пою не неистовство страстей, не красоту юношей, въ честь которыхъ бряцала изнаженная лира древнихъ. Натъ, а воспаваю царству-



<sup>(1)</sup> Еще въ X в. Василій, архіспископъ кесарійскій, писаль императору Константину: «что можеть быть для тебя пріятиве того, чтобы видать и слышать Григорія и рачи о Григоріа—умю» (Bandini Fasciculus rerum ecclesiasticarum, 8. Florentiae 1763)?

ющаго горъ великаго Бога, или же сіяніе пресвытлов моей во едино сочетаваемой Тронцы. Восивваю высокія громогласныя пъсни ангельскихъ ликовъ, какія они, предстоя Богу, возглащають поперемънно. Воспъваю стройность міра, еще болье совершенную, нежели какова настоящая, -- стройность, которой я ожидаю, потому что все стремится къ единству. Воспъваю нетлънную славу Христовыхъ страданій, которыми Христосъ обожиль меня, срастворивъ человъческій образъ съ небеснымъ. Воспъваю смъщение, усматриваемое во мнъ; такъ какъ я не какое нибудь легко объяснимое произведеніе; я-произведеніе, въ которомъ смертный сопряжень съ небеснымъ. Воспъваю законъ Божій, данный человъкамъ, и всъ дъла міра, также ціли и конець того ні другаго, чтобы ты идно соблюдаль въ сердцъ своемъ, а отъ другаго бъжаль дальте прочь и трепеталь грядущаго дня. Для всего этого языкъ мой долженъ быть, какъ гусли» (1). Нотомуто св. Григорій, выработаль себів свой, оригинальный, возвышенный языкъ, поэтому самому чрезвычайно трудный для неревода; его рвчь слагается изъ словъ и выраженій отборныхъ, имъющихъ опредъленный, обдуманный строй и указывающихъ на заботливость Богослова, чтобы какъ вся ръчь, такъ и каждое его слово были достойнымъ выраженіемъ высокихъ мыслей. Блаженный Іеронимъ въ языкъ Григорія видъль сходство съ языкомъ знаменитаго софиста Палемова, о которомъ Филостратъ говорить, что рвчь его «отзывается колкостію звучною, какъ олимпійская свиръль» (2). Это сходетво, дъйствительно существующее, отнюдь не мінаеть ей быть вполні

<sup>(1) 4,</sup> crp. 350 - 351.

<sup>(</sup>a) Hieron. de vir. illustr., n. 117; cfr. Philostrati de vita Sophistarum, 1, 25.

сригинальною. Потому-то, далье, св. Григорій не имъль обыкновенія говорить слова свои безъ приготовленія; мало того, шиша объ одномъ и томъ же въ другой разъ, онъ, случалось, написанное имъ прежде буквальне повторяль цълыми отрывками (2), а не отдъльными тольно выраженіями (3): въ сочивеніяхъ другаго писателя это было бы слъдствіемъ слабости его дарованій, а въ твореніяхъ Григорія это служить только свидътельствомъ, что онъ чрезвычайно быль разборчивь въ выборѣ формъ для мысли и заботливо отливаль се въ ту только форму, поторую находилъ самою лучшею изъ множества другихъ.

Соображая все это, мы легко поймемъ, почему древность упрочила за однимъ Григоріемъ названіе Боюслова, и почему онъ имблъ такое огромное вліяніе на умы современниковъ, о которомъ Руфинъ, самъ находивинися подъ этимъ вліяніемъ, говорить следующее: «Григорій, мужъ несравасный во встхъ отношенияхъ, славный словомъ и дълами, доставилъ блистательнойшій своть знапія церквамъ Інсуса Христа; онъ показаль ученіе, равное своей жизни... Ничего изгъ честиве и свътаве его жизни, извъстиве его красноръчія, чище и правъе его въры, поливе и совершениве его знанія, такъ какъ онъ одинъ только таковъ; что о его върв не могли, какъ обыкновенно бываетъ, спорить и несогласныя между собою партін, — и та его заслуга предъ Богомъ и Божінми церквами, что кто ни осмълится допустить что-либо, несогласное въ въръ съ Григоріемъ, тъмъ самымъ обли-

<sup>(1)</sup> Свес. ч. 1. стр. 20 м ч. 2, стр. 163; ч. 3, стр. 239 м ч. 2, стр. 165; ч. 3, стр. 238—246, Слово на Богоявленіе, м ч. 4, стр. 154—162, Слово на святую Имску.

<sup>(2)</sup> Особенно амбимыхъ выраженій у св. Трягорія во мало; съ віжот орыми мы встрітимся при самомъ изложенія его ученія.

честь уже себя въ томъ, что онъ самъ еретикъ. Ясний знакъ, что человъкъ не держится правой въры, если онъ ме согласемъ въ върв съ Григоріемъ» (1). Но Григорій н самъ сознавалъ, какъ высоко стоялъ онъ въ ряду свонкъ современниковъ и какое могущественное вліяніе могь иметь своимъ богословіемъ на умы, хотя быль чуждь самомивнія до того, что, по его собственнымъ словамъ, ин во сий инкогда не служилъ гордости и не поднималь высоко бровей» (2). Такое сознаніе особенно высказалось въ его прощадьномъ словв Константинополю, въ которомъ онъ своими трудами воскресилъ православіе, и съ которымъ разставался, чтобы только, для блага Церкви, утищить волны страстей, устремленныхъ на него лично. «Прости Анастасія, такъ говориль онъ въ заключеніе своего слова, прости Анастасія, получившая наименованіе отъ благочестія..! Прости місто общей побіды, Силомъ, въ которомъ сначала мы прочно поставили скинію, сорокъ латъ носимую и блуждавшую по пустына! Прости, высокій славный храмъ, новое наслідіе, храмъ, получившій настоящее величіе отъ Слова, --- храмъ, который прежде быль Іевусомъ, а чрезъ меня сдъланъ Іерусалимомъ! Простите и прочіе храны, близкіе по красотв въ Анастасін, - храмы, подобно узамъ связующіе разныя части города и присвоенные той части, которая съ каждымъ сосъдственна, - храмы, которые наполниль не я, имъющій столько немощи, но наполнила благодать со мною отчаяннымъ!.. Простите любители ръчей монхъ, быстро в шумно стекавшіеся отовсюду, и эти трости скорописцевъ, пишущихъ явно и тайно, и эта ръщетка, едва

<sup>(1)</sup> Rufini Aquil. Prolog. in libros Gregor. Nazianz. ab ipso translates. Vid. ap. Billium Opp. S. Gregor. t. 1, p. 726 — 727.

<sup>(°)</sup> Ч. 4, стр. 329.

выдорживавшая напоръ твениминися въ ней озущеголей! Простите цари, и царскія надаты, и сановитые случи царскіе, не вико, відные ли царко, а Богу большею частію неивряме! Бейте въ ладоши, вожите гремче, подинмайте оратора вашего вверкъ! Умолкъ для, васъ злей н говоранный явыкъ. Правда, онъ еще не совстиъ уможнеть и будеть еще сражаться съ вами рукою и трочтію; но въ настолщее время онъ умодкаеть... Простите, Востокъ и Западъ! За васъ и отъ васъ им терпинъ нападеніе: свидітель тому Тоть, который примирить нась... Прости (хаїрі нов) Тронца, мое помывленіе и украніскіе! О, если бы Ты сехранилась у нихъ и сохранила ихъ -этотъ народъ мой (въдь онъ — мой, хотя живнь мея н располагается вначе); о, если бы мив слышать, что Тебя постоянно возносять и славять у него и словомь н жизнію! Чада, состраните предакія (1 Тим. 6, 20); вомните, какъ побивали меня камвями» (2).

Обратимся теперь къ самому богословію св. Григорія и посмотримъ, во-первыхъ, какъ онъ училъ о Богѣ Самомъ въ Себѣ.—По его ученію, Богъ есть высочайщій, безконечный Умъ или Свѣтъ,—эти слова для него однозначительны. Однакожъ, называя Бога обыкновенно Умомъ или Свѣтомъ, св. отецъ отнюдь не представляетъ Его мыслію или какою—то неопредѣленною разумною дѣятельностію, но разумнымъ бытіемъ, лицомъ. «Богъ, говоритъ онъ, есть свѣтъ высочайщій, неприступный, неизглаголанный, не умомъ непостигаемый, ни словомъ неизрекаемый, просвѣщающій всякую разумную природу, тоже—въ духовномъ мірѣ, что—солнце въ чувственномъ, по мѣ-

<sup>(&#</sup>x27;) Ч. 4, стр. 48—51; снес. ч. 5, стр. 256; т. 4, стр. 229, сонъ о хрэнв Анастасін,

рв нашего очищения представляемый, по мъръ представленія возбуждающій къ Себ'в любовь и но мір'в любви вновь умопредставляемый, только самъ для Собя соверцаемый и постижници, а на существующее вив Его мало изливающийся» (1). Но этогь высочийній Умъ, этоть упопредставляемый Свёть не только единь, но вийсті Тріединъ. «Говорю же, продолжаеть св. отець, о Свъть, созерпаемомъ во Отнв и Сынв и Святомъ Дукв, которыхъ богатство въ соестественности и единомъ исторженін світлости» (2). «Когла произношу слово: вы озаряйтесь единымъ и тройственнымъ свътомъ, -- тройственнымъ въ отношении къ особеннымъ свойствамъ нап къ Упостасямъ, -- единымъ же въ отношения къ понятио сущности и савдствение Божества» (3). Такимъ образомъ, тчитъ св. отецъ, одинъ высочайшій Свёть является въ трехъ Свътахъ; однакожъ Троица нераздъльна, хотя Отецъ, Сынъ и Святый Духъ — не одни имена, а Упостаси. «Неслитность трехъ Упостасей соблюдается въ единомъ естествъ и достовиствъ Божества. Сынъ не Отецъ; потому что Отецъ одинъ, но тоже, что Отецъ. Духъ ве Сынъ, хотя и отъ Бога, потому что единородный одинъ, но тоже, что Сынъ. И Три едино по Вожеству; и Единое три по личнымъ свойствамъ, такъ что нътъ ни единаго, въ смыслъ Савелліевомъ, ни трехъ, въ смыслъ ныньшняго лукаваго раздъленія» (4). «Не успъю помыслить о Единомъ, какъ озаряюсь-Тремя. Не успъю раздълять Трехъ, какъ возношусь къ Единому» (\*). Какія же свой-

<sup>(1)</sup> **4.** 3, crp. 275.

<sup>(\*)</sup> Tana me.

<sup>(3)</sup> **4.** 3, etp. 261.

<sup>(4)</sup> Ч. 3, стр. 210.

<sup>(5)</sup> **Ч. 3**, стр. 316.

ства служать отличіемь одного Ляца оть другаго?«Личныя свойства, говорить Богословь, принадлежать Имъ нсключительнымъ образомъ, именно: Сину-сымовство, Духу же — всхожденіе, а не сыновство... Отепъ есть истинно Отецъ и въ симсав гораздо болве истичномъ, нежели какъ именуются наши отцы; потому что Опъ Отецъ въ единственномъ смысле, т. е. своеобразно, а не по подобію влотскихъ отцевъ, -Отецъ единственный, т. е. не въ сочетани съ къпъ-либо, -Отепъ единственнаго Сына, т. е. единороднаго, - Отепъ исключительно, т. е. не бывшій прежде Сынонъ, - Отецъ всецьло и всецвлаго Сына (чего достовърно нельзя сказать о нашихъ отцахъ),-Отецъ изначала, т. е. не въ последствие сделавшійся Отцемъ. Сынъ есть истинно Сынъ; потому что Онъ единственный Сынъ единственнаго Отда, Сынъ въ единственномъ смысяв и исключительно, а не вивств и Отецъ, - Сынъ всецьло и всецьлаго Отца, - Сынъ взъ начала, а не начавшій когда-либо быть Сыномъ; потомучто не всявдствіе преміненія совітовь Его Божество, н не вследствіе преуспеннія Его обоженіе, такъ чтобы Отецъ не быль когда-либо Отцемъ и Сынъ-Сыномъ. Духъ Святый есть истинно Святый; потому что никто другой не свять такъ и въ такой мёрё, и святость Духа не есть что-либо придаточное, но самоисточное...» (1).

При этомъ разумъ естественно можетъ предложить себъ такіе вопросы: во-первыхъ, какимъ образомъ, не смотря на троичность Божескихъ Лицъ, Богъ одинъ, и наоборотъ,—какимъ образомъ, будучи одинъ, Онъ виъстъ и троиченъ? Во-вторыхъ, почему въ Богъ вменно три Лица, а не одно, не два или не четыре? Наконецъ, по-

<sup>(4) 4. 2,</sup> erp. 287, 288; cmec. 4. 4, etp. 216-225,

чему догнать о Пресвятой Тронца открыть не сътакою аспостно въ ветхомъ, какъ въ новомъ Завата?

. Имћа въ виду первый вопросъ, святитель говорить: счего на разсматриваль я самъ собою въ любознательномъ умъ своемъ, чъмъ ни обогащалъ разума, гдъ ни нскаль подобія для сего, но не нашель, дольнему можно было примънить Божіе Существо. Если и отыскивается надое какое-то сходство; то гораздо больше ускользяеть, оставляя меня долу съ темъ, что избрано для сравненія. По приміру другихъ представляль я себь родникъ, ключь и потокъ, и разсуждаль: не имають де сходства съ однимъ Отецъ, съдругимъ Сынъ, съ третьимъ Духъ Святый? Ибо родникъ, ключъ и потокъ пераздъльны временемъ и сопребываемость ихъ непрерывна, хотя и кажется, что они разделены тремя свойствами. Но убоялся, во-первыхъ, чтобъ не допустиъ въ Божествъ какого-то теченія, никогда не останавливающагося; во-вторыхъ, чтобы такимъ подобіємъ не ввести и числоцияго одинства, такъ какъ родникъ, ключъ п цотокъ въ отношения въ числу составляютъ одно, различны же только въ образъ представленія. Бралъ одять въ разсмотріціе солице, лучь и світь. Но и здісь-опасеніе, чтобы въ несложномъ Естествів не представить какой-либо сложности, примъчаемой въ солнцъ и въ томъ, что отъ солица; во-вторыхъ, чтобы, приписавъ сущность Отцу, не лишить самостоятельности прочія Лица и не соделять ихъ силами Божінми, которыя въ Отце существують, но не самостоятельны: такъ какъ лучъ и свътъне солице, а искоторыя солнечныя изліянія и существенныя качества солнца. Въ-третьихъ, чтобъ не приписать Вогу и бытія и небытія (къ какому заключенію можеть привести этотъ примъръ); а это еще нелъпъе сказаннаго выше. Слышаль я также, что ивкто находиль искомое подобіє въ солнечномъ отблескъ, который является на . стъпъ и сотрясается отъ движенія водъ, когда лучъ, собранный воздушною средою и потемъ разстанный отражающею поверхностью, приходить въ странное колебаніе; потому что отъ многочисленныхъ и частыхъ движеній перебігаеть онь съ міста на місто, составляя не СТОЛЬКО ОДНО, СКОЛЬКО МНОГОВ, И НЕ СТОЛЬКО МНОГОВ. сколько одно, такъ какъ по быстротв сближеній и расхожденій ускользаеть прежде, нежели уловить его взоръ. Но по моему мивнію, нельзя принять и стого. Во-первыхъ нотому, что здёсь слишкомъ видно приводящее въ движеніе; но первоначальніе Бога ніть инчего, что приводило бы Его въ движение: Онъ Самъ причина всего. Во-вторыхъ потому, что и этимъ подобіємъ наводится прежияя мысль о движения, о сложности, о естествъ непостоянномъ и зыблющемся, тогда какъ ничего подобнаго не должно представлять о Божествъ. И вообще вичего не нахожу, что, при разсмотрвнін представляемаго, оставовило бы мысль на избираемыхъ подобіяхъ, развъ кто съ должнымъ благоразуміемъ возметь изъ образа чтонибудь одно и отбросить все прочее. Наконецъ заключиль я, что всего лучше отступиться оть всехь образовь и тъней, какъ обманчивыхъ и далеко не достигающихъ до истяны; держаться же образа мыслей болье благочестиваго, остановившись на немногихъ реченіяхъ, имъть руководителемъ Духа, и какое озареніе получено отъ Него, то сохраняя до конца, съ нимъ, какъ искренцимъ сообщинкомъ и собеседникомъ, проходить настоящій векъ, а по мъръ силъ и другихъ убъждать, чтобъ поклонялись Отцу и Сыну и Святому Духу-единому Божеству и

единой силь» (1). Хота здёсь св. отепъ повидимому не отдаетъ предпочтения ни одному изъ подобій, которыми онъ хотёль уяснить для себя тайну единаго Бога въ Тронцё; но то, что онъ Трічпостаснаго Бога любить называть тройотистими Сотория, «присілимия "Болесствоми, стоповарною Тронцею, чтейо показывнеть, что онъ отдаваль предпочтене предът всёми пёдобіями подобію солица, луча и свёта. Нромів того, въ одномы мість, согласно съ общимь характеромъ своего богословснаго созерцанія, онъ объясняєть тайну возлюбленной имъ Тронцы указаніемъ въ человікть на душу, мысль и слово (2).

Не почему въ Бога три Лица—не болве, ни менъе? Вопросъ трудный не менъе предъидущаго; но св. Григорій останавливается и на немъ, и даетъ такой удовлетворительный отвътъ, какого можно только пожелать при непостижимости догмата о Пресвятой Троицъ. «Совершенная Троица, говорить онъ, изъ трехъ совершенняхъ, ибо Божество выступило изъ единичности по причинъ богатства, преступило двойственность, потому что Оно выше матеріи и формы, изъ которыхъ состоять тыла, и опредъилось тройственностію (первымъ, что превышаеть составъ двойственностію (первымъ, что превышаеть составъ двойственности), по причинъ совершенства,—чтобы и не быть скуднымъ и не разлиться до безконечности. Нервое показывало бы нелюбообщительность, послъднее безпорядокъ; одно было бы совершенно въ духъ іудейства, другое въ духъ язычества и многобожій (3).

Если же, говорить св. отець, кто потребуеть (въ ветжемъ Завътъ) открытыхъ словъ вселюбезнаго Божества,

<sup>(1)</sup> Y. 3, erp. 131-433.

<sup>(2)</sup> **Ч. 4**, стр. 188.

<sup>(</sup>в) Ч. 2, стр. 222, спес. ч. 3, стр. 240.

то нусть такой знасть, что неблагоразумно его требованіе. Ибо, пека большей части смертныхъ не было явлено Божество Христово, не надлежало возлагать неудобоносимаго бремени на сердца, до крайности немощныя. Совершенивищее слово благовременно не для начинающихъ. Кто станеть слабымь еще глазамь показывать цолный блескъ огня или насыщать ихъ неномврнымъ светомъ? Аучие пестепенно пріучать ихъ къ яркому блеску, чтобы не новредить в самыхъ пріемниковъ сладостивншаго свъта. Такъ и Слово, открыва прежде всецълое Божество Царя-Отца, стало озарять свётомъ великую славу Христеву, являемую немногимъ разумнымъ изъ людей, а нотомъ, яснве открывъ Божество Сына, осіяло намъ и Божество свътозарнаго Духа. Для тъхъ проливало оно малый свыть, большую же часть предоставило намь, которымъ потомъ обидьно и въ огненныхъ явыкахъ раздёленъ Духъ, показавшій ясные признаки Божества, когда CDECRTOAL BOSHOCCE OTL SEMAN (1).

Въчно сіла въ трехъ въчныхъ свътахъ (2), Богъ, когда восхотълъ, вызвалъ изъ небытія въ бытіе и свъты временные, учить далье св. Григорій. Умственный взоръ его, постоянно созерцая Бога, какъ свътъ, естественно и въ соеданіяхъ Божінхъ видитъ также свъты. «Второй свътъ (послъ Бога), говоритъ онъ, есть Ангелъ — какаято струя или нъчто причастное первому Свъту; онъ нажодитъ для себя просвъщеніе въ стремленіи къ первому Свъту и въ служеніи Ему; и не знаю, по степени ли чина своего получаетъ просвъщеніе, или, по мъръ просвъщенія, получаетъ чинъ. Третій свъть есть человъкъ,

<sup>(1)</sup> H. 4, crp. 221-222; cnec. H. 3, crp. 126-127.

<sup>(2)</sup> **4.** 4, crp. 325.

T. I. OTA. II.

что извъстно и язычникамъ; ибо свътомъ (фос) называють какъ они вообще человъка по силъ внутренваге нашего слова (1), такъ и мы сами—тъхъ изъ насъ, которые наиболье уподобляются Богу и приближаются къ Нему. Знаю и иной свътъ, которымъ отражена или пресъчена первобытная тьма, —эту первую основу небесной твари, т. е. какъ кругообразные пути звъздъ, такъ и горнюю стражу, осіявающую цълый міръ (2). Но накинъ образомъ Богъ проявиль эти свъты и вызваль міръ изъ небытія въ бытіе? Съ какою цълю? По какому пебужденію?

«Такъ какъ благость, говоритъ св. отецъ, не довольствовалась твмъ, чтобы упражняться только въ соверцанін себя самой, но требовала, чтобы благо разливалось, шло далве и далве, чтобы число облагодвтельствовашимсь было какъ можно болъе (таково свойство высочайнией благости); то Богъ измышляетъ, ве-первыхъ, ангельскія и небесныя силы. И мысль стала дёломъ, которое исполнено Словомъ и совершено Духомъ. Такъ произощим вторыя свётлости, служители первой свётлости; разумёть ли подъ ними разумныхъ духовъ, или какбы невощественный и безплотный огонь, или другую какую природу, наиболье близкую къ сказанному. Хотьль бы я сказать, олько віноживь атонбин и уке с'я миживьопон ино отр къ добру, какъ сущіе окрестъ Бога и озаряемые отъ Бога непосредственно (земное пользуется вторичнымъ озареніемъ); но признавать ихъ не неподвижными, а неудободвижными, убъждаетъ меня денница - по свътлоств, я за превозношеніе ставіній и называемый тмою, съ нод-

<sup>(1)</sup> T. e. yma,

<sup>(3)</sup> Ч. 3, стр. 275.

чинениями ему богоотступными силами, которыя чрезъ свое удаление отъ добра стали виновниками зла, вовлекаютъ въ него и насъ. Такъ и по такимъ причинамъ сотворенъ Богомъ умный (монтос) міръ, еколько о томъ могу философствовать, малымъ умомъ взвёшивая воликое.»

«Тапъ какъ твари были благоугодны Богу, то Онъ измышляють другой мірь-вещественный и видимый. И это есть стройный составъ неба, земли и того, что между ними, --- составъ удивительный по прекраснымъ качествамъ каждей вещи, и еще болбе достойный удивленія по стройности и согласію цілаго, въ которомъ и одно къ другому, н все ко всему стоить въ прекрасномъ отношенін, служе къ волноть цалаго міра. А этимъ Богь показаль, что Онъ силенъ сотворить не только сродное, но и чуждое для Себя естество» (1). Но «Богъ, восхотвишій устроить этоть мірь, который состоить изъ видимаго и невидимато и служить великимъ и дивнымъ проповъденкомъ Его величія, сей Богь для существъ присносущныхъ Самъ есть Свъть, а не другой кто (ибо нужень ли свъть вторичный для тахъ, которые имбють свёть высочайшій?). А существа дольнія и насъ окружающія прежде всего осіяваеть Онъ вуниъ видимымъ свётомъ. Великому Свёту и прилично было начать мірозданіе сотвореніемъ світа, поторымъ уничтожаетъ Онъ тьму и бывшія дотоль нестроеніе и безпорядокъ И, —такъ разсуждаю, —въ начадъ Богъ сотворилъ не этотъ органическій, принадлежатій солнечному тілу світь, но світь незаключенный въ твль и солнцв, который уже посль данъ солнцу освъщать всю-вселенную. Посль того, какъ для другихъ тварей осуществиль Онъ прежде вещество, а впоследствии

<sup>(1)</sup> **4.** 4, crp. 157.

облекъ въ форму, давъ каждому существу устройство частей, очертание и величину; тогда, чтобы сдёлать еще большее чудо, осуществиль здёсь форму, прежде вещества (ибо форма солица—свётъ), а потомъ уже присовокупляетъ вещество, создавъ око дия, то есть селице (1). Посему къ днямъ присоединяется нёчто нервое, второе, третье, и такъ далее до дня седьмаго, упоконванещаго отъ дёлъ, и сими днями раздёляется все сотворенное, приведенное въ устройство по неизреченнымъ законамъ, а не мгновенно произведенное Всемогущимъ Словомъ, для котораго помыслить или изречь значить уже совершить дёло» (2).

«Итакъ умъ и чувстве, стодь различныя между себою, составили каждое свою область и отобразили собою величіе Зиждительнаго Слова, какъ безмольные жвалители и ясноглаголивые проповъдники великольпія. Не еще не было смъщенія изъ ума и чувства, сочетанія противуюложностей—этого опыта высшей Премудрости, этей щедрости въ образованіи естествъ, — и не все еще богатство благости было обнаружено» (3). Посль того, какъ все это—земля, небо и море, составило міръ, нуженъ сталъ еще зритель Премудрости — матери всего и благо-

<sup>(1)</sup> Св. Григорій, говоря о созданія світа, нанъ видно, представляль первоначально созданный світь не разлитынь въ пеопредіденнонт пространстві, а сосредоточеннымъ въ формів солица. Потому-то онъ видить въ втомь и особенное чудо творческой силы; такъ какъ, но его мысли, солице (т. е. світь въ видів солица, одна форма солица) світило, а соличенаго тіла пока еще не существовало. Потому-то лаліве онъ не видить никакой трудности въ пониманіи словъ Бытошистеля, начинающихся съ перваго дия: в бысть сечеря и бысть утре, п говорить о дияхъ творенія, не пускаясь въ различеніе дией—до созданія солица.

<sup>(°) 4. 4,</sup> ctp. 143. 144.

<sup>(\*) 4. 4,</sup> crp. 157.

говъйный царь земной. Тогда Слово рекло: «пространное небо населяють уже чистые и присно-живущіе служители, непорочные умы, добрые ангелы, пъснословцы, воспъвающіе мою славу. Но земля украшается одними неразумными животными. Потому угодно Мив создать такой родъ тварей, въ которомъ бы заключалось и то и другое, родъ тварей среднихъ между смертными и безсмертными, -- разумнаго человъка, который бы увеселялся моими двами, быль мудрымъ танникомъ небеснаго, великимъ владыкою земли, новымъ ангеломъ изъ персти, пъснопвиемъ моего могущества и моего ума». Такъ рекло Слово, и, взявъ часть повосозданной земли, безсмертными руками составило ной образъ и удълило ему своей жизни; потому что послало въ него духъ, который есть струя невидимаго Божества. Такъ изъ персти и дыханія создань челов'я в-образь Безсмертнаго; потому что въ обоихъ царствуетъ естество ума. Посему, какъ земля, я привязанъ къ здёшней жизни; а, какъ частипа божественная, ношу въ груди любовь къ жизни будущей.—Такъ сопряженъ былъ первородный человъкъ; впоследстви же тело берется отъ плотей, душа же примешивается недоведомымъ образомъ, привходя со-вив въ перствый составъ, какъ знаетъ это Создавшій, который и въ началъ вдохнулъ ее и сопрягъ образъ Свой съ зем-лею. А другой, откликаясь на мою пёснь, смёло и слёдуя многимъ, пожалуй, прибавитъ и следующее разсужденіе. Какъ тыю, первоначально составленное въ насъ изъ персти, сдълалось впоследствіи потокомъ человеческихъ твлъ, въ одномъ человвив заключая другихъ; такъ и душа, вдохнутая Богомъ, съ сего времени сопривходить въ образуемый составъ человъка, рождаясь вновь, изъ первоначальнаго стмени удбляемая многимъ, и въ

смертныхъ членахъ всегда сохраняющая постоящный образъ. Посему-то душа получаетъ въ удълъ умное господство» (1). Тъже самыя мысли о твореніи св. отецъ выражаеть и въ другомъ мъстъ, только короче и въ формв, болве ему свойственной. Онъ говорить: «(Умъ) восхотълъ создать умныя природы, небесную и земную-эти проницаемыя свътомъ зерцала перваго Свъта, чтобъ одна, сіяя горъ, пребывала великою свътоносною служительницею Царя, другая же имъда славу здёсь. Онъ источаетъ имъ Божество, чтобъ царствовать въ большень числъ небесныхъ умовъ и для большаго числа быть блаженнотворнымъ свътомъ. Таково уже свойство Царя ноего-сообщать блаженство. Но, чтобы тварь, приближаясь къ Богу, не пожелала равной съ Богомъ славы и не погналась за свътомъ и славой, тогда какъ всего лучше соблюдать мъру, а чрезмърность всего хуже; высокое Слово, благо промышляя о будущихъ тваряхъ, отдалило, какъ отъ Тронцы все окружающее престолъ Свъта, такъ отъ ангельскихъ ликовъ смертную природу. Впрочемъ не много отдалило Оно служебную ангельскую природу, а гораздо болъе нашу природу; потому что мы произошли изъ персти, соединенной съ Божествомъ; природа же простая совершеннъе. Изъ міровъ одинъ сотворенъ прежде. Это — иное небо, обитель богоносцевъ, созерцаемая однимъ умомъ, пресвътлая; въ нее вступитъ впоследстви человъкъ Божій, когда, очистивъ умъ и плоть, станеть богомъ (είτε θεὸς τελέθησι). А другой—тлённый міръ созданъ для смертныхъ, чтобы благольшныя светила прововъдывали имъ о Богъ своею красотою и своимъ величіемъ, чтобы быль царственный чертогь для образа Бо-

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 242-244.

жія. Но и первый и послідній міръ создани Слевонъ великаго Бога» (1).

Итакъ Богъ, когда воскотвлъ, сотворилъ міръ. При этомъ любознательному уму легко можетъ представиться вопросъ: въ чемъ же состояла дъятельность Бога до сотворенія міра? «На это могъ бы отвѣчать самъ Богъ, говоритъ смиренно св. Ириней, а намъ св. Писаніе ничего о томъ не открыло» (2). «Я не скажу, подобнымъ образомъ говоритъ и бл. Августинъ, какъ сказалъ нъкто, что Богъ готовилъ тогда геенну для покушающихся постыгыуть непостыжимое, а охотите скажу: не знаю, не знаю» (\*). Но св. Григорій не довольствуется незнаніемъ; его умъ усиливается и въ этотъ мракъ внести лучъ свъта. На помощь его усиліямъ, какъ всегда, такъ и теперь является мысль объ умъ и созерцаніи. Григорій-умъ не просто спрашиваетъ: что дълалъ Богъ до сотворенія міра; но этоть вопрось ставить въ сообразной формв, именно: «чтомь занята была Божія мысль (ті кіччито Эсіа vóngu) прежде, нежели Всевышній, царствуя въ пустотъ въковъ, создалъ вседенную в украсиль ее формами?» Посав этого онъ уже не затрудняется дать савдующій отвътъ, вполнъ удовтетворительный съ его точки зрънія: «Она созерцала вожделенную светлость своей доброты, равную и ровносоверщенную свътозарность трисіяннаго Божества, какъ извъстно это единому Божеству и кому открыль то Богь. Мірородный Унь разсматриваль также въ великихъ своихъ умопредставленіяхъ Имъ же составленные образы міра, который произведень впоследствін, но для Бога и тогда быль настоящимь. У Бога все предъ

<sup>(1)</sup> Ч. 4, стр. 229—230.

<sup>(°)</sup> Adv. haer. l. 2, c. 28, n. 3.

<sup>(5)</sup> Confession. l. XI, c. 12. 13.

очами: и что будеть, и что было, и что есть темерь. Для меня такой раздёль положень временемь, что одно впереди, а другое позади, но для Бога все сливается въ одно и все держится въ мышцахъ великаго Божества. И такъ вотъ что изобрълз умъ мой (тойчекем обогом ётегнем èнès, мос) (1).

Для ясности приведемъ ученіе св. Григорія о творенів къ савдующимъ положеніямъ: міръ сотвориль Трічностасный Богъ, -Отецъ, какъ вина предначинательная, -Сыпъ, какъ вина исполнительная, -- Духъ, какъ вина совершительная, -- сотвориль его не отъ въчности. а во времени или со временемъ; - однимъ мановеніемъ своей всемогущей воли; сотворилъ сначала разумныя существа, сродныя себъ, какъ высочайшій Умъ, - существа духовныя, способныя созерцать высочайшій Свёть непосредственно, и неудобопреклонныя къ отпаденію отъ Него. по причинъ простоты своего существа и особенной бливости къ Богу; -- потомъ -- все разнообразіе существъ міра-видимаго, вещественнаго, несроднаго Богу, озаряемаго свётомъ, подобно тому, какъ міръ духовъ или умныхъ сущностей озаряется самимъ Богомъ, - произведши все это не вдругъ, а постепенно; - наконенъ, человъка, составивъ его изъ двухъ природъ-разумной и чувственной; заключивъ въ немъ и сродное Себъ-чиъ, который есть ивчто царственное и владычественное, есть образъ Божій въ немъ, и несродное-тъло, которое, какъ покровъ, не позволяетъ человъку непосредственно созерцать Бога и тъмъ низводитъ его на степень шую ангеловъ, не только въ отношеніи къ созерцанію, но и къ богоугодной дъятельности; сотворилъ Богъ міръ для того, чтобы міръ духовный и разумный, созерцая

<sup>(1)</sup> Григ. Б. ч. 4, стр. 228—229.

Бога или непосредственно или посредственню, прославкать Его, и прославляя, блаженствоваль, а мірь видимий и чувственный, вибя въ человікі разумнаго представителя, быль безмольнымъ провозвістникомъ слави Божіей и оть себя, при посредстве севта, возводняв существа разумныя къ высочийшему Уму и Світу. Наковець, Богь сотвориль все такъ, что каждая вещь вы мірі и каждое существо были вполні приспособлены изсвоимъ цілямъ, съ тімъ различіемъ, что существа разужныя должны были достигать своихъ цілей свободно, и существа жеразумныхъ, или частніе—оть человіка.

«Такъ водруженъ широко основанный міръ великимъ безпонечнымъ Умомъ, который все носить въ Себв и Самъ превыше всего.» «Но Богъ, говорить св. Григорій, какъ скоро устроилъ міръ, съ перваго же игновенія, по великить и попреложнымъ законамъ движетъ и водить его, какъ кубарь, ходящій кругами подъ ударомъ. Ибо не самослучайно естество этого инпрокаго и прекраснаго міра, которому нельзя и вообразить чего-либо подобнаго, и въ продолжение такого времени предоставленъ онъ не самослучайшимъ законамъ. Видалъ ли ето домъ, ние корабль, или быструю колесиицу, или щить и нілемъ, которые бы не были сдёланы руками? Міръ не простояль би столько времени, если бы въ немъ было безначаліе. И ликъ пъвцевъ разстроится, если никто править. Вселенной же несвойственно имъть иного правителя, промъ Того, кто устроиль ее» -(1). Въ частности: «какъ солнечный лучъ изъ безоблачнаго неба, встрътившись съ видимыми, еще отражающими его обляками,

<sup>(1)</sup> H. 4, crp. 231.

изъ которыхъ идетъ дождь, распростираетъ иногодивтную редугу, и весь окружающій воиръ блощеть непрерывными и постепенно слабъющими кругами; такъ и природа свётовъ поддерживается въ бытіи тёмъ, что высочанній. Свъть лучами своими непрестанно осіяваеть умы низшіе» (1). Въ управленія міромъ и промышленія о жемъ по волъ Божіей участвують и сами ангелы». Эта умы, говорить св. Григорій, получили каждый одну кую-либо часть вселенной, или приставлены къ одному чему вибудь въ мірі, какъ рішня это все Устронвшій и Распредълившій, и все ведуть къ одной ціли, по мановению Зиждителя всяческихъ» (2). «Каждому изъ нихъ дено особое начальство отъ Царя — имъть подъ надзоромъ людей, города и цёлые народы, и даже распоряжаться словесными жертвами земнородныхъ» (3): Между ними св. отецъ раздичаетъ девять чиновъ; но не говоритъ о Херувинахъ, Серафимахъ и Силахъ, о которыхъ упоменаетъ св. Писаніе, заміняя ихъ, какъ можно догадываться, наименованіемъ Светлостей, Умовъ и Восхожденій. «Ми должны также віровать, говорить св. Григорій, что нашъ Творецъ особеннымъ образомъ печется о нашей участи, хотя жизнь наша и проходить среди раздичныхъ странностей, которыхъ причины для того, можеть быть, и остаются неизвестными, чтобы мы, не постивя изъ, тъм болье удивлялись надъ всты вовышающемуся Уму и тъмь болье любили  $E\iota \circ \circ ({}^4)$ . .

П. Шалфеевъ.

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 235.

<sup>(3)</sup> **4. 3, crp. 51.** 

<sup>(8)</sup> **Ч. 4**, стр. 236.

<sup>(4)</sup> **Ч. 2, стр. 39-40.** 

## II.

## СВ. ГРИГОРІЙ ВОГОСЛОВЪ, КАКЪ УЧИТЕЛЬ ВЪРЫ.

(Oxomianie).

Если Богь промышляеть о мір'в съ отеческою любовію, направля все въ немъ къ благимъ и премудрымъ цалив; то справивается: откуда зло въ міръ? Начала зла, консечто, нельзя искать въ природъ неразумной, которог выполняеть законы вложенные въ нее Создатежеть необходимо; оно должно имъть начало въ области существъ разумныхъ. И дъйствительно, зло, или, выражаясь языкомъ св. Грягорія, омраченіе началось съ высмахъ свётоносныхъ областей, со вторичныхъ свётовъ - ангеловъ. Между тёмъ какъ, по словамъ св. отца, «Слово нарочито отдалило отъ Тронцы все окружающее престоль Свыта, чтобы тварь, приближаясь къ Богу, же пожелала равной съ Богомъ славы и не погналась за свътомъ и славой; саный первый свътоносель, отличенный прениун оствоиной славой, запосси слишкомъ высоко; онь возмечталь о царственной чести великаго Бога. Чровъ это онъ сгубиль свою свъгозарность; съ безпротіомъ писпаль сюда и, вахотівь быть Богомъ, весь стать тьмою. Хотя и легокъ онъ по природв, однакоже инэринулся до инэкой земли .... И такъ какъ дерзость погубила его; то онъ увлекъ въ паденіе многихъ, именно встать, кого научиль гртку, какъ злоумышлен-

никъ, склоневшій къ измънъ царское воинство, увлекъ изъ зависти къ богомудрому сонму Царюющаго горв и изъ желанія царствовать надъ многими злыми. Съ твиъ поръ явились во множествъ надземныя злобы, демоны, последователи злаго царя--человекоубійцы, темные, зловъщіе, призраки ночи, джецы, дерзкіе, наставники въ гръхахъ, бродяги, любители пьянства, смъхотворцы, прорицатели, двурачивые, любители ссорь, кровопійцы, преисподніе, скрывающіеся, безстыдные, учители волшебства. Они вивств и ночь и свътъ, чтобы удовлять то тайно, то обманомъ. Это воинство таково же, каковъ и вождь» (1). Зная съ одной стороны, что св. Григорій первою изъ существенныхъ потребностей разумныхъ существъ поставляетъ знаніе, съ другой, --что словами: свътъ и озареніе или сіяніе, онъ означаєть умъ и его двятельность, его мысли о неденія деннямы, высказанныя образно, мы можемъ точные выразить такъ: «нервый изъ сотворенныхъ духовъ, первый по богатству знанія и нодноть созерцанія, въ одну несчастную для себя минуту примель къ мысли ужасающей своею гордостію, что онъ можеть постигнуть всё тайны высочайшаго Ума, знать столько же, сколько знаетъ Богъ, что поэтому онъ можеть быть равень Богу и независимо отъ Него, силою своего ума, царствовать надъ всеми прочимя духами, сообщая ямъ необходимое знаніе. Такую дерзкую мысль онъ понытался привести и въ дъло. чрезмірнымъ превозношеніемъ онъ исказиль свой умъ, дишился своего настроенія искать, находить в созернать истину во всей ся чистотв,--- и кромв того, въ наназаніе за свое превозношение, быль отвержень Богомь, отъ

<sup>&</sup>quot; (\*) 4. 4, crp. 237-238, 414-315; enec. 4. 3, crp. 204, 241.

нетораге вследать свять и исинка. Утративь же святдость своего ума и бывь отвержень Богомъ, онь сталь
завидовать вслить находящимся въ занонныхъ отнонеміяхъ из высочаймему Уму и вводить ихъ съ тоже осблужденіе, съ которое спаль и самь.» Но нанивь образомъ этотъ совершеннійній изъ сотворенныхъ духевъ
забыть свои мастоящія отношенія къ Богу и азмінняхимъ,—на это св. Григорій отвічаєть только, что «одно
лишь Божіе естество совершенно мензийню» (4).

Грахъ, начавшись съ высшей области разумныхъ существъ, коснудся потомъ и человёка. «Почтивъ человёка свободею, говорить св. Григорій, чтобы добро принадлежало не меньше избирающему, чамъ и вложившему съмене окого, Богъ поставиль его въ раю (чтобы ин значиль рай) ділателемь безсмертныхь растеній — можеть быть - божественных помысловь, какъ простыхъ, такъ и болье совершенимъ, поставилъ нагимъ по простотъ и безъмскуственности жизни, безъ всякаго покрова и огражденія, ибо такимъ надлежало быть первоздациому. Даль и законъ для упражиенія свободы. Закономъ же была заповёдь: накими растоніями ему нользоваться, и какого растенія не касаться. А весліднимъ было древо жовнанія, насажденное въ началь не злонамърскио и занрещенное не во зависти (да не отверзають при семъ усть богоборцы и да не подражають змію!), напротивъ того, оно было хорошо для унотребляющихъ благовременно (потому что это древо, по моему умоврзийю, было созерпаніе, къ кеторому безонасно приступать могутъ тельно опытно усовершивныеся), но не короню для простыхъ още и для воумъронныхъ въ своихъ желеніявъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Ч. 4, стр. 237; снес. стр. 157.

подобно какъ и совершения пища не полочие для слабыть и требующихъ молока» (1). Такимъ образонъ, по умоврвнію св. Григорія, человікь, поставленный въ раю, для своего блаженства быль предназначень оть Бога упражилься въ созерцаніи вещей божественных и ему быле предоставлено право касачься своимъ совержанісмъ вожкъ вредметовъ, кромъ одного, не потому, чтобы северциніе его было безусловно вредно для человъка, во потому, что этотъ предметь (какой бы онь ни быль) быль еще не по силамь новосозданнаго ума человьческого. Понятно посав этого, какъ св. Грагорій должонь быль представлять себъ грахопадение перваго человата. Онъ долженъ быль представлять это гръхонаденіе, какъ самонадилный порым ума человического, вопрека заповыя Божісй, ка постижению того, что для него было cine nenochusicumo; a sto, santtume grate, na esent Григорія, значить тоже, что попытка сділаться височайшинь Уномъ, Богонъ, въдущими все доброе и лужиеве. Такимъ образомъ въ существъ дъла гръхъ прародичельсий тоже, что и грбкъ денницы: какъ танъ, такъ и вдесь — гордость, заносчивость ума. Различе только въ томъ, что человъкъ, но своей природъ, быль болье удебопреклонопъ къ гръху и измыслиль его не самъ, ме увлекся обольщеність уже падшей разушной силы, притомъ силы, высшей его. «Когда же по зависти діавола и обольщению жены, которому она сама нодверглась, какъ слабъйшая, и которое произвеле, какъ искусная въ убъяденія, человікь забыль данную ему заповідь и уступиль горькому вкущенію;» тогда гибельныя следствія грёха не запедини обноружиться, «Первый въ Аданъ, говорать

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 159 — 160.

св. отель, быль поряжень умь, вань говерять время о болізняхь;» потому что умь вь человіні есть вілию совершенивишее и вледичественное и текъ накъ, что приняло заповёдь, то остествению и не соблюде заповёдя (1), А это на языкъ св. Григорія значить, что прежде всесе въ человъкъ показалол образъ Бежій; потому что образъ Божій онъ поставляеть въ унв. Съ другой стеровы тако, которое и из нервобитномъ состояни челована было попровомъ для духа или ума, долженствовавшимъ, на мысли св. отца, утончаться по ихрх воскождения умя не сврпенямъ созерцанія, всявдствіе граха огрубіло, еділелесь, такъ свазать, болъе непроинцаеминъ и взяло переявсъ BALL THOME, YBHORBE GTO RE EPOLERTANS H THORSESCENIямъ чувственнямъ. Сдалавшись же болье грубимъ ж следовательно более сложнимъ, оно стало способиве из тлънію и разрушенію. Человінь тегда быль осущаємь Богомъ на изгнаніе изъ рая, труды и смерть. Всё эки мысли св. отецъ выражиеть вы следующих слеваны: «когда по коварству завистинваро человикоубійци, висок убъдительности женскаго слова, человъкъ вкусиль инсидевременно сладкаго плода и облекся из нежения рызы-тяжелую плоть, и сталь трупопосцемь, потому что смертію Христось положиль предвам грвку; тогда нашоль онъ изъ рая на землю, изъ которой быль васть, и щолучиль въ удбать многогрудную жизвь; а къ драгопанному растенію приставаль Бога хранителень вламеніющим ревность, чтобы накой нибудь Адамъ, подобно прежисму, не взещель внутрь преждевременно и, премде жомели бъжаль пожирающей сийди, находась еще во зей, не приблизился нь дреку жизии... И этеть полонаканами»

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 202-203,

ний гріхть из злосчастным видамъ перешель от пра- родители; отсюда прозабъ колосъ» ( $^1$ ).

Такии з образовъ, гракъ преродители, норча его, не естивовился на немъ, а престерся на все его потомство. Крои в общих з Адану со встии его потомками явленій, янтомить въ основанія первородный гракъ, — помраченія ума, мепреривной борьбы духа съ плотію, болізней и смерчи тіла, зависимости отъ діавола, св. Григорій первородний граковъ объясняєть и изноторыя особенныя явленія въ роду челевіческомъ, вменно: идолоноклонство и пресбляданіе вежду людьми.

- Прорекождение иделеновления св. отопъ представляеть такъ. Въ человий ость необходимая потребность совержить бога, -- и основание он из умѣ человака, которий, будучи въ женъ чёнъ-че церствелнымъ, вледичест-SCHRAMPS H SCHOOLDERHAMS, OCTOCTBORNO CIPONETCE KL Вору, височившему Уму. Но человіческій умь не можеть осториеть Вома непесредствение, потому что на нему. соть попровъ-тыю; онь нометь, по степенямъ соверцемів, восходить нь Богу только оть разспатриванія міра и человъна. Отсюда, канъ скоро въ грахопаденін умъ челована отвратился отъ Бога, единаго своего начала, сиз съ своимъ стремленіемъ къ Богу остановился на мірі, — на собокушности и множественности его существъ и явления, песку чего ону быле уже легко привиать Богоргь пое, что въ мірії чтогь либо его особенню поражало и останавливало его винисије. Такимъ образомъ и били обоготророны спичала существа, силы и явленія мунрожи — положных и вредных, грозими, стращных, нан прімячни, мотом'я мюди, чім'я-либо выдавщівся изъ ряда

<sup>(1)</sup> H. 4, crp. 245.

другихъ, ихъ добродътели и самыя страсти, которыя пооъдить падшіе люди были не въ состояніи и которыхъ обоготвореніе извиняло ихъ.

«Такъ какъ всякая разумная природа, говоритъ св. отецъ, хотя стремится къ Богу и къ первой причинъ, однакоже не можетъ постигнуть ее (особенно нашъ умъ, которому трудно выдти изъ круга телесности, доколе онъ, при немощи своей, разсматриваеть то, что "превышаеть его силы); то, истаевая желаніемъ, находясь какбы въ предсмертныхъ мукахъ и не вынося этихъ мученій, пускается онъ въ новоб плаваніе, чтобы или взоръ на видимое и изъ этого что-нибудь сдълать богомъ (по худому впрочемъ расчету; ибо что видимое выше и богоподобнъе видящаго и притомъ въ такой мъръ, чтобъ видящій покланялся, а видимое принимало поклоненіе?), или же изъ красоты и благоустройства видимаго познать Бога, употребить зрвніе руководителемъ къ незримому, но въ великолѣпіи видимаго не потерять изъ виду Бога. Отъ сего-то стали поклоняться, кто солнцу, кто лунв, кто множеству зввздъ, кто самому небу вивств съ светилами, которымъ дали править въ мірв и качествомъ и количествомъ движенія, а кто стихіямъ: земль, водь, воздуху, огню, такъ какъ онъ необходимы и безъ нихъ не можетъ длиться жизнь человъческая; иные же-что кому встрътилось въ ряду видимыхъ вещей, признавая богомъ все, представлявшееся для нихъ прекраснымъ. Нъкоторые же стали поклоняться даже живописнымъ изображеніямъ и изваяніямъ, сперва родныхъ, --и это были люди, безъ меры предавшіеся горести и чувственности, желавшіе памятниками почтить умершихъ, а потомъ и чужихъ, -- и это сдълали потомки, отдаленные отъ нихъ временемъ, сдълали потому, что не \_\$6 T. I. OTA. II.

знали нерваго естества, и чествование, дотеднее до нихъ по преданію, стало каком законнымъ и необходимимъ, когда обычай, утвержденный временемъ, образылся въ законъ. Но думию, что иные, желая угодить властителям'ь, прославить силу, изъявить удивление прасоть, чтимато ими современемъ сдълали богомъ, а въ содвиствіе къ обольщению присоединилась какая-нибудь баснь. Тъ же изъ нихъ, которые были болве преданы страставъ, признали богами страсти или, какъ боговъ, стали чествовать гиввъ, убійство, похотливость, пьинство, а, не знаю, можеть быть и еще что нибудь къ этому близкое; потому что въ этомъ находили (копечно недоброе и несправедливое) оправдание собственных в граховъ. Il однихъ боговъ оставили на землъ, другихъ (что только и благоразумно) скрыли подъ землею, а иныхъ (смъщной раздваз!) возвели на небо. Потомъ, подчинившись своеволю и прихотямъ блуждающаго воображенія, нарекля каждому вымыслу имя какого нибудь бога или демона и, воздвитнувъ кумиры, которые приманивали къ своею драгоцънностію, узаконили чествовать ихъ кровью и тукомъ, а иные даже самыми гнусными дблами, суназбродствомъ и человъкоубійствомъ. Такимъ богамъ приличны были такія и почести. Даже позорили себя и тъмъ, что воздавали божескую славу морскимъ чудовищамъ, четвероногимъ, пресмыкающимся, -- тому, что въ этихъ породахъ наиболъе гнусно и смъшно, такъ что трудно опредвлить, поклонявшіеся ли достойны большато преэрвнія, или то, чему поклонялись» (1). И корень всего .(°).

<sup>(1)</sup> **4. 3,** crp. 30-31,

<sup>(°)</sup> ч. 3, стр. 244.

Діяволь, между твиъ, употребляль всв усилія къ распространению язычества. «Онъ, чтобы привлечь людей подъ власть свою, воснользовался ихъ невёрно направленнить стремлениемъ найдти Бога и, обманувъ въ желаемомъ, водя какъ слепца, ищущаго себе пути, разсваль ихъ по разнымъ стремнинамъ и низринуль ихъ въ одну бездну смерти и погибеди» (1). Такимъ образомъ, по мысли св. отца, на идолопоклонство и язычество надобно смотръть, какъ на выражение стремления духа человъческаго или ума къ высочайшему Уму, по причинъ наслъдственной порчи, остановивщагося на тваряхъ и явленіяхь міра, чтобы ихь признать за боговь. Падшій человъческий умъ ощо сохранилъ въ себъ на столько върности своему стремленію къ первому началу, что пустился на поиски за этимъ Началомъ, но, встрътивъ Его произведенія, возвыситься надъ ними до первой Причины уже не могъ, --особенно при враждебномъ дъйствін на него діавола, ума китръйшаго, который обольстиль и перваго человъка.

Но если въ отношении къ Богу гръхъ первородный виразился идолопоклонствомъ и язычествомъ, то во взаниномъ отношении людей онъ дветъ чувствовать себя, по учению св. Грвгорія, преобладаніемъ. Оно явилось, какъ слъдствіе изнурительнаго труда, съ которымъ долженъ былъ человъкъ пріобрътать себъ средства для жизни, по гръхопаденіи. Изнурительный трудъ пріучилъ человъка слишкомъ иного дорожить свовии пріобрътеніями, привель его къ мысли о собственности,—къ мысли, которая была бы ръщительно неумъстна въ томъ случав, есля была бы ръщительно неумъстна въ томъ случав, есля бы люди, оставаясь върны воль Божіей, пользовались

<sup>(1)</sup> Ч. 3, стр 82.

благами жизни безъ изнуренія, если бы имёли ихъ въ изобиліи и вст равно могли почерпать ихъ изъ одного неизсякаемаго источника. Такимъ образомъ, какъ тамъ, по гръхопаденіи, вмъсто единаго Бога явилось у людей множество боговъ, такъ здъсь вмъсто одного общаго достоянія-множество собственностей съ своими собственниками; какъ тамъ обоготвореніе, начавшись съ видимой природы, простерлось и на самаго человъка, такъ здъсь пріобрътеніе собственности, начавшись съ вещей, простерлось наконецъ и на лица, дошло до порабощенія болъе слабыхъ болъе сильными, до распоряжения лицемъ, какъ вещью. «Бъдность и богатство, свобода и рабство, говоритъ св. Григорій, все это уже впоследствін явилось въ родъ человъческомъ. Эти всеобщія бользни вторглись вивств съ грвхомъ и суть его изобрвтение. Но сначала такъ не было (Мате. 19, 3.). Тотъ, Который создаль въначаль человька, даль ему свободу и самовластіе, ограничивъ одною только заповъдію, и обогатиль его райскими радостями, желая, чтобы блага эти перешли и на позднее потомство от одного, какъ отъ перваго съмени. Свобода и богатство завистли только отъ исполненія закона; а истинная бъдность и рабство явились, какъ слъдствіе его нарушенія» (1). И въ другомъ мъсть, изобразивъ неравенство между людьми, богатство и бъдность, угнетеніе и рабство, Святитель говорить: «не будемъ отягчать ига и наказанія за первый нашъ гръхъ. Да погибнетъ зло и первое основание зла-лукавый, спящимъ нами вспявый плевелы (Мато. 13, 25)... Воть что произведено древомъ и горькимъ вкушеніемъ и завистливымъ зміемъ и преслушаніемъ, за которое мы осуждены

<sup>(1)</sup> Част. 2, стр. 29-30.

проводить жизнь въ потъ лица... Гръхъ есть мать нужды, нужда — любостяжательности, любостяжательность — войнъ, войны — даней...» (1).

Наконецъ, гръхъ, начавшійся съ высшей свътоносной области, озаряемой непосредственно Свётомъ духовнымъ, простерся чрезъ человъка, связующаго собою два міра, новидимый и видимый, и на область, освъщаемую свътомъ чувственнымъ. Онъ выразился, по Божію попущенію, безпорядками, воздыханіями твари, которая въ извъстной мёрё находится въ зависимости и отъ человека, какъ своего царя и зрителя премудрости Божіей, явленной въ ней. Следствій граха прародительскаго въ твари св. отецъ не раскрываетъ, а говоритъ объ нихъ только въ общихъ чертахъ, какъ о воздыханіи твари, ожидающей свободы чадъ Божівхъ. Въ словъ на Юліана, приведши слова Исаін: да возрадуется небо свыше и облацы да кропять правду (45, 8), да отрынуть горы веселіе и холми радость (49, 13), онъ продолжаетъ: «и вся тварь н небесныя силы раздъляють наши чувствованія (присовокуплю это отъ себя), даже при событіяхъ, подобныхъ настоящему. - Тварь, работающяя тленію, т. е. темъ, которые долу раждаются и умирають, не только совоздыхаетъ и собользнуетъ въ ожиданіи конца ихъ кровенія, чтобы тогда и ей получить чаемую свободу, подобно, какъ вынъ, силою Творца, невольно предана тлвнію, — но также спрославляется и сорадуется, когда веселятся чада Божіи» (2).

Итакъ міръ, по сотворенін, подвергся разстройству во всёхъ своихъ областяхъ, по винъ существъ разум-

<sup>(1)</sup> **4.** 2, crp 159.

<sup>(°) 9. 1,</sup> ctp. 94.

ныхъ, одаренныхъ свободою. Что же сдълалъ Богъ для его возстановленія и для возвращенія къ Себь отпадшихъ существъ, и, во-первыхъ, отпадшихъ духовъ?

Св. Григорій не говорить ничего о томъ, было ли дапо Богомъ сколько нибудь времени падшимъ духамъ для покаянія и до нёкотораго времени были ли они способпы обратиться къ Богу. Его вниманіе главнымъ образомъ занято великимъ дёломъ вовстановленія падшаго человёка и образа Божія въ немъ.

Основаніе для возстановленія человъка заключается, по ученію св. Григорія, въ образв Божість, находящомся въ человъкъ, который котя омраченъ въ нейъ, по сохраниль свои существенныя черты, - въ умъ, который хотя и отвратился отъ Бога, тъмъ не менте съ мучительною жаждою искаль этого свёта, а также въ немощи естества человъческаго, по которому наши прародители поддались обольщенію діавола. О последнемъ св. отецъ говоритъ такъ: «поелику вовсе не грапить свейственно Богу - первому и несложному естеству (ибо простота мирна и безмятежна), а также, осмелюсь сказать, естеству ангельскому или естеству ближайшему къ Богу, по причинъ самой близости (потому что сложность есть начало мятежа): то Владықа не благоразсудиль оставить тварь свою безпомощною и пренебреть ее, когда она въ опасности возмутиться противъ Него» (1).

Какія же средства употребиль Богь для возстановлепія человіка или, выражаясь языкомъ Григорія, для возвращенія этому померкшему світу его світозарности? «Въ прегражденіе многихъ гріховъ, говорить св. отець, какіе произращаль корень поврежденія отъ разныхъ при-

<sup>(1)</sup> Ч. 3, стр. 276.

чинъ и въ развыя времена, чедовъкъ и прежде сразумллема былъ многоразлично: словомъ, закономъ, пророкамя, благодълнівми, угрозами, карами, ваводненіями, пожарами, войнами, побъдами, пораженіями, знаменіями
небесными, знаменіями въ воздухъ, на землъ, на моръ,
неожиданными переворотами въ судьбъ людей, городовъ,
народовъ, то все это имъло цълію загладить поврежденіс» (1). Особеннымъ же средствомъ для этого быль писанный Законъ, который св. Григорій цаздываеть «семмомь проебрезосательнымъ, соразмъреннымъ съ силами
пріємлющихъ его, прикрывающимъ истину и тайну великаго Свъта» (2).

«Когда же овреи прозраде закона, и по причина сильиванихъ недуговъ человвчества: человвисуфійствъ, прелюбодений, клятвопреступленій, мужеценстовства и свго паследняго изъ всехъ золь, --идолослужения и чоклоненія твари вийсто Творца, стало нужцо сильнійное врачевство; тогда само Божів Сдоро, предвічное, невидимое, неностижные, безтълесное, Начало отъ Начала, Свътъ оть Света, Источникъ жизни и беясмертія, Отпечатокъ Первообраза, Печать непереносимая, Обрязь неизихинемый, опредваение в Слово Отца, приходить из своему обраву, несигь циоть ради илоги, соединается съ разумною душею ради моей души, очищая подобное подобнымъ, дълрется человъкомъ по всему, кромъ гръда. Хота превоносить Ліва, въ которой дуща и тіло предочищены Духоръ (ибо надлежело и рожденію почтить и давство предпочесть); одиркоже Происшедија есть Богъи съ вопринятымъ (человеческимъ остоствомъ) отъ По-

<sup>(\*) 4. 4,</sup> crp. 160.

<sup>(3) 4. 3,</sup> crp. 275; cuec. 4. 4, crp. 164, 165.

го единое изъ двухъ противоположныхъ – плоти и Духа, изъ которыхъ одинъ обожилъ, другая-обожена» (1). «Въ двухъ естествахъ единый есть Богъ — мой Царь и Христосъ; потому что соединенъ съ Божествомъ и изъ Божества сталь человъкомъ, чтобы, явившись среди земнородныхъ другимъ, новымъ Адамомъ, уврачевать прежняго Адама. Но Онъ явился, отвеюду закрывшись завъсою; потому что иначе невозможно было бы приблизиться къ моимъ немощамъ, и притомъ нужно было, чтобы змій, почитающій себя мудрымъ, приступивъ къ Адаму, сверхъ чаннія встрітиль Бога и о крівпость Его сокрушиль свою злобу, какъ шумное море сокрушается о твердый утесъ» (2). Воспріятіе Сыномъ Божінмъ естества человіческаго въ единство Божеской упостаси - велія блаючестія тайна. Чтобы однакожъ сколько нибудь прояснить ее для себя, св. Григорій полагаеть для соединенія двухъ естествъ во Інсуст Христь, Божескаго и человъческаго, чъмъ-то посредствующимъ умъ человвческій. «О новое смвшеніе! О чудное раствореніе! -- восклицаетъ онъ. -- Сый начинаетъ бытіе; Несозданный созидается; Необъемлемый объемлется чрезъ разумную душу, посредствующую между Божествомъ и грубою плотію» (3). Къ такому объясненію тайны вочеловъченія Сына Божія, св. отцу естественно было обратиться, при своемъ взглядё на умъ человёческій, какъ на что-то божественное, сродное Богу. Но было бы жестокою ошибкою на этомъ основаніи заключать, будто св. Григорій недалекъ быль отъ заблужденія аполлинаристовъ, которые говорили: «Божество замвияло во Христв умъ; потому и не было нужды въ человъческомъ

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 160-161.

<sup>(3)</sup> **Ч. 4, стр. 248**.

<sup>(</sup>в) Ч. 4, стр. 161. ч. 5, стр. 47.

умъ. Въ Немъ было Слово Божественное, умъ нолный; къ чему же тутъ умъ человъческій?» Напротивъ, св. отецъ былъ жаркимъ противникомъ этихъ еретиковъ и на ихъ слова, приведенныя нами, въ одномъ мъстъ говоритъ: «Божество съ одною плотію еще не человъкъ, а также и съ одною душею, или съ плотію и душею, ио безъ ума, который преимущественно отличаетъ человъка. Итакъ, чтобы оказать миъ совершенное благодъявіе, соблюди цълаго человъка и присоедини Божество» (1).

«Но когда, говорить св. Грягорій, явился Предреченный пресвітлымъ світильникомъ великаго Світа, предтечею въ рожденіи, предтечею и въ слові, воніющимъ среди пустыни, что Христось мой есть Богъ, тогда сталь Онъ посредникомъ двухъ народовъ, —одного дальняго, другаго ближняго, потому что быль общимъ для нихъ краеугольнымъ камнемъ» (а). Какимъ же образомъ этотъ великій посредникъ между Богомъ и человічествомъ возстановиль человічество и примириль его съ Богомъ?

Во-первыхъ, своимъ ученіемъ. Въ немъ Онъ сообщилъ людямъ истинное въдъніе о Богъ и ихъ отношеніи къ Богу, какъ Свътъ и Свътодавецъ (\*). Во-вторыхъ—своимъ истощеніемъ съ минуты рожденія до крестной смерти. Этимъ Спаситель примирилъ Бога, прогнъваннаго беззаконіями людей, и искупилъ насъ отъ гръха, проклятія и смерти. «Для нашего освобожденія, говоритъ св. Григорій, Онъ послужилъ плоти, рожденію, немощамъ нашимъ и всему, чъмъ спасъ содержимыхъ подъ гръхомъ» (\*). «Но чтобы позналъ ты глубину мудрости и богатство не-

<sup>(1)</sup> H. 4, crp. 200; csec. 4. 5, crp. 46-47.

<sup>(1) 4. 4,</sup> crp. 249,

<sup>(1) 4. 3,</sup> cTp. 100. 252.

<sup>(4)</sup> **4.** 3, crp. 80.

наслѣдамыхъ судовъ Божінхъ, самыя жертвы не оставняъ Богъ вовся неосвященним, несовершенными и ограничивающимися одникъ продектомъ прови, не къ подзеконнимъ жертвамъ присрединяется великая и относительно къ первому естеству, текъ сказать, незакалеемая жертва—ониценіе не малой части вселерной и не на малое время, но цъляге міра и въчное» (1).

Напонець Христооъ — Спаситель вовершиль и совер-

<sup>(1)</sup> Ч. 4, стр. 165. Со времени Иринея и въ особенноски Оригона, по причинь слишкомъ буквальнаго разумьнія слова: хотром встрычающагося въ Новомъ Завътъ, между нъкоторыми ходило мивніе, что Спаситель даль душу свою сатана въ вынувь на людей и тамъ освободиль ихъ изъ-йодь владычества сатары, у котораго ови содержались въ плену. Эта мысль во времена св. Григорія ходила въ различныхъ видахъ. Нъкоторые по грубости понятій допуснали даже, что Христосъ — Спаситрав встрянив наибы от тяргъ от сатаною и для осообожденія дюдей преддожиль Себя въ ціну искущленія, и сатаца согласнася на условіе, но послів увидівль, что обманулся; потому что не могъ удержать подъ своею властію Інсуса, инфонцаго Божественную святость и силу. Певтрму св. Григерій и останавливается на масладованім вопроса: « кому и для чего пролита сія излівнивя за насъ кровь - кровь великая и преславная Бога и архіерея и жертвы?»-и говорить: «ны были во власти лукаваго, преданные подъ гравъ и сластолюбісмъ дупивніє себв поврежденіе. А ясли цвив искупленія дается не иному кому, какъ содержащему во власти; то спрашиваки: кому и по какой причинъ принесена такая цена? Если лукавому, то какъ это оскорбительно! Разбойникъ молунаеть цвиу искупленія, подучаеть не только отъ Бога, но самаго Бога, за свое мучительство беретъ такую безиврную плату, что за нее справедливо было пощадить и насъ! А если Отцу, то, во-первыхъ, нанивъ образовът Не у Него им были въ плану. А во-вторыхъ, по какой причина провь Единороднаго пріятна Отцу, который не приняль и Исаака, приносимиго отцемъ, но замъчнаъ жертвопричошение, вывсто словесной жертвы давъ ома? Мли изъ сего видно, ято прісидеть Оходъ, не полому, чтобы требоваль или имвль нужду, но по домостроительству и потому, что человъку нужно было освятиться человъчествомъ Бога, чтобы Онъ самъ явбавилъ насъ, преодолевъ мучителя силею, и возвелъ насъ къ Себь чрезъ Сына посредствующаго и все устрояющага въ честь Отца, которому оказывается Онъ во всемъ поворетвующимъ? Таковы двла Христовы». Ч. 4. стр. 175. 176.

шаеть спасеніе, какъ Царь, приводящій къ покорности и подчинившій своему царствію тіхъ, которые добровольно признають Его царемъ» (1). Онъ основаль для людей на землі Церковь свою, благодатное парство, въ которомъ каждый человікь можеть найдти для себя вой средства къ тому, чтобы возстановить въ себі образъ Божій и соединиться съ Богомъ.

Этими богодарованными средствами служать св. таинства Церкви. Ученіе о тапиствахъ въ твереніяхъ св.
отда вообще не раскрыто полно. Онъ останавливаеть
свое вниманіе только на двухъ: Крещеніи и Евхаристіи,
безъ сомивнія цотому, что не имъль случая нарочито говорить о другихъ тапиствахъ.

Возстановленіе человъка и его просвъщеніе, учить св. Григорій, начивается крещенісмъ. Въ словъ на крещеніе, перечисливъ и всколько світовъ, св. отецъ говорить: «сверхъ того, свёть въ собственномъ смыслё есть просвъщение крещениемъ, о которомъ у насъ ныпъ слово и въ которомъ заключается великое и чудное таниство нащего спасенія,» И въсколько наже: «сія благодать и сила крещенія не потопляєть міра, какъ древле, но очищаеть грахь въ каждомъ человака и совершенно изиываетъ всякую нечистоту и скверну, привнесенную поврежденіемъ. Поелику же мы состоимъ изъ двухъ естествъ; т. е. изъ души и тъла, изъ естества видимаго и невидимаго; то и очищение двоякое, именно: водою и Дукомъ: и одно пріемлется видимо и тілесно, а другое въ тоже время совершается нетелесно и невидимо; одно есть образнос, а другое истинное и очищающее самыя глубины; вспомоществуя первому рожденію, крещеніе

<sup>(1)</sup> H. 3, cTp. 81.

изъ вотхихъ дъласть насъ новыми, изъ плотскихъ, каковы мы ныев, богоподобными, разваряя безъ огня и возсовидая безъ разрушенія. Кратко сказать: подъ сидою крещенія разуміть должно завіть съ Богомь о вступленім въ другую жизнь и о соблюденіи большей чистоты» (1). Въ другомъ мёстё Святитель крещеніе называетъ очистительнымъ ознемъ, говоря: «Знаю огнь очистительный, который воврещи на вемлю (Лук. 12, 49) пришель Христосъ, и Самъ сравнительно называемый озмемь (Евр. 12, 29). Онъ истребляеть вещество и заме навыки; почему Христосъ и хочетъ, чтобы онъ скоръе возгорълся (Лук. 12, 49); ибо желаеть ускорить благодъяніе, когда и углів огненное дветь намъ во помощь (Ис. 47, 14, 15)» (2). Спасительная сила крещенія, по ученію св. Григорія, не зависить отъ нравственной чистоты крещающаго. «Не вникай, говорить онъ, въ достовърность проповъдника или крестителя. У нихъ есть другой Судія, испытующій и невидимое; потому что человъкъ зритъ на лице, Богъ же на сердце (1 Цар. 16, 7). А для очищенія тебя всякій достоинъ віры; только бы онъ былъ изъ числа получившихъ па то власть, не осужденныхъ явно и не отчужденныхъ отъ Церкви» (3). Далье, - хотя крещеніе очищаеть человька отъ грыховь и соединяеть съ Богомъ, освобождая отъ власти діавола, тъмъ не менъе враждебныя дъйствія этого врага не прекращаются и послъ крещенія. «Если послъ крещенія приразится къ тебъ, говорить св. Григорій, вразь свыта и искуситель, то имбешь чемъ победеть его. Не страшись подвига, противопоставь воду, противопоставь

<sup>(1)</sup> **4**. 3, crp. 276 — 277.

<sup>(3)</sup> Ч. 3, стр. 310.

<sup>(\*)</sup> Ч. 3, стр. 298 — 299.

Ayxa, симъ угасятся еся стрълы лукаваю разменныя» ( $^{1}$ ).

Излагая ученіе о крещенів, св. Григорій останавливается между прочимъ на слёдующихъ вопросахъ: должно ли крестить младенцевъ, и какая судьба младенцевъ, отходящихъ отсюда безъ крещенія?

На вопросъ: крестить ли младенцевъ, которые еще не чувствують ни вреда, ни благодати? — св. отецъ, имъя въ виду и здёсь умъ — развитие сознания въ человекъ, отвічаеть такь: «непремінно, если настоить опасность. Ибо лучше безъ сознанія освятиться, нежели умереть пезапечатлъннымъ и несовершеннымъ. Доказательствомъ тому служить осмодневное образаніе, которое въ прообразовательномъ смысль было нъкоторою печатію и совершалось надъ неполучившими еще употребленія разума; а также помазаніе пороговъ, чрезъ неодушевленныя вещи, сохранившее первенцевъ. О прочихъ же мадольтныхъ даю такое милиіе: дождавшись трехльтія, или нъсколько ранъе или нъсколько позже, когда дъти могутъ уже понимать нъсколько или произносить слова таннства, хотя не понимая совершенно, однакожъ напечатаввая ихъ въ умб, мы должны освящать ихъ души и тъла великимъ таинствомъ совершенія. Причина савдующая: хотя дети тогда начинають подлежать отвътственности за жизнь, когда и разумъ придетъ въ зрълость и начнутъ они понимать таниство (потому что за гръхи невъдънія не взыскивается съ нихъ по причинъ возраста); однакоже оградиться имъ крещеніемъ, безъ сомнівнія, гораздо полезнів, по причині внезапно встрів-

<sup>(1)</sup> Ч. 3, стр. 279,

чененнях сл. съ ними и никакими способами не предотаратимыхъ опасностей» ( $^1$ ).

...Отрачая на посладній вопрось-- о судьба младенцевь, умиряющихъ безъ крещенія, св. отецъ говорить, что они ене будутъ у праведнаго Судів ни прославлены, ни наказацы; потому что котя не запечатлены, однакоже в ме жуды, и больще сами потерцёли, нежели сделали вреда. Не всякій, педостойный наказанія, достоннь уже и чести; равно какъ не всякій, недостойный чести, достоинъ уже наказанія» (2). Конечно, здёсь нельзя видеть пеложительнаго образа инслей Григорія о томъ, что будеть съ некрещенными младенцами. Они, по его словамъ, не будуть ни блаженны, ни несчастны. Но имбя въ виду то, что св. Григорій говорить объ унв и его усильномъ стремлеців къ высочайшему Свъту, при всемъ своемъ омрачении и при всей связи сътвлемъ, этимъ покровомъ, сдълавнимся еще непроницаемъе по гръхопадени прародителей, мы можемъ со всею вероятностію полягать, что св. отецъ допускалъ блаженство въ будущей жазни и мляденцевъ, лично невинныхъ, которые тамъ, безъ сомнанія, только сначала находясь въ нерашительномъ состояній и не заслуживая ни награды ни накозанія, естественно должны потомъ восходить отъ созерцанія къ соверцанію и отъ блаженства къ блаженству, и тъмъ легче, что тамъ ихъ умы не будутъ омрачаться грубымъ покровомъ теля. Этя мысль быля бы неумества въ ученін св. отца въ томъ только случав, если бы онъ допусваль ръшительное состояние некрещенныхъ мазденцевъ несчестное. Чего не досказаль объ нихъ св. Григорій

ي عد ما مارد عدد،

<sup>(1) 4. 3,</sup> crp. 301 — 302.

<sup>(2) 4. 3,</sup> crp. 293 — 294.

Богословъ, то досказаль и обстоятельно распрыяв въ оссбомь тректить брать друга Григоріева—Василія, Григорій Нисскій—очень можеть быть—на основній словь своего сонменний въ частной бесёді съ нишь.

Объ Евхаристін св. отецъ говорить съ глубочайшимъ благоговъніемъ и требуеть особенно отъ священносячжители, который совершаеть свищеннодійствів этого. тониства, святаго, Богу преданнято сердца, чистоты внутренней и визимей. Хазбъ и вино въ Евхаристии онъ исповедуетъ истепнымъ теломъ и истинною кроейо Христовою: Въ словъ на Наску, говоря о жезлахъ, поторые были въ рукатъ израпльтянъ при яденіи пасхальнаго агина, онь учить такь: «закойь повельнаеть тебь взять жезяь для опоры, чтобы ты не претинулся мыслію, когда ельтишь о крови, страданій и смерти Вога, и, думая етать защитникомъ Божіннъ, не впаль въ безбожіе: Напротивъ того смело и не сомневаясь вкущай тело и пей кровь, если желаешь жизни» (4). А въ похвальномъ словъ сестръ своей Горгонів, онъ разсказываеть частпый случай изъ ел жизни, свидетельствующий о спасительной силв Евхаристій не только для души, но и для .(2). BLåT

Но чтобы св. таинства Церкви могли принести человъку дъйствительно пользу и служила для его возстановленія, для этого со стороны человъка требуются въра и добрыя дъла. «Какъ дъло безъ въры ме пріемлется, говерить св. Григорій, потому что многіе дълають добро рада славы и по естественному расположенію, такъ и

<sup>(1)</sup> Ч. 4, етр. 173.

<sup>(\*)</sup> Ч. 1, стр. 283—284.

въра безъ дълъ мертва» (1). Что же касается до того, какой образъ жизни предпочтительные въ отношени къ нравственному преспанню человака, то понятно, что св. Григорій, уже при одномъ своемъ взглядъ на умъ чедовъка и при своемъ личномъ настроеніи, долженъ былъотдавать предпочтеніе жизни созерцательной предъ діятельною, подвижнической предъ обыкновенною жизнію въ міръ. Не говоримъ объ основаніяхъ для этого предночтенія, какія св. отецъ могъ находить въ св. Писанін н въ учени Церкви. Впрочемъ, разсматривая тотъ и другой образъ жизни не безотносительно, а въ приложении къ частнымъ лицамъ, онъ соглашается, что для нѣкото. рыхъ дучше проводить обыкновенный образъ жизни. «Чему отдать предпочтеніе, спрашиваеть онь, діятельной или созерцательной жизни? - и отвъчаетъ: въ созерцанія могутъ упражняться совершенные, а въ дъятельности многіе. Правда, что то и другое и хорощо и вождельнно; но ты въ чему способенъ, къ тому и простирайся особенно» (2).

Сущность правственно-христіанской жизни св. Григорій поставляєть въ борьбъ стремленій духовныхъ съ чувственными, разумныхъ съ неразумными, въ борьбъ, изъ которой человъкъ можетъ выдти побъдителемъ только при благодатной помощи. «Два, говорить онъ, точно два во мнъ ума: одивъ добрый, —и онъ слъдуетъ всему прекрасному; а другой худой, —и онъ слъдуетъ худому. Одинъ умъ ведетъ къ свъту и готовъ покаряться Христу; а другой умъ плоти и крови влечется во мракъ, и согласенъ отдаться въ плънъ веліару. Одинъ увеселяется

<sup>(1)</sup> Ч. 2, стр. 296.

<sup>(3)</sup> Ч. 5, стр. 200; спес. ч. 2, стр. 5.

земнымъ, ищетъ для себя полезнаго не въ постоянномъ, но въ преходящемъ, любитъ пиршества, ссоры, обременительное пресыщение, срамоту темныхъ дълъ и обманы, ндетъ широкимъ путемъ и, покрытый непроницаемою мглою неразумія, забавляется собственною гибелью; а другой восхищается небеснымъ и уповаемымъ, какъ настоящимъ, въ одномъ Богъ полагаетъ надежду жизни, здёшнее же, подверженное различнымъ случайностямъ, считаетъ ничего нестоющимъ дымомъ, любитъ нищету, труды и благія заботы, и идеть тёснымъ путемъ жизни. Видя ихъ борьбу, Духъ великаго Бога нисходитъ свыше и подветь помощь уму, прекращая возстание безпокойной плоти, или усмиряя волнующіяся воды черныхъ страстей» (1). Потому-то, «добродътель не даръ только великаго Бога, почтившаго свой образъ; потому что нужно и твое стремленіе. Она не произведеніе и твоего только сердца; потому что потребна превосходивншая сила. Хотя и очень остро мое зрвніе, однакоже видить зримые предметы не само собою и не безъ великаго свътила, которое освъщаетъ мои глаза и само видимо для глазъ. И къ преуспъянію моему нужны двъ доли отъ великаго Бога, именно: первая и последняя, а также одна доля и отъ меня. Богъ сотворилъ меня воспрівмчивымъ къ добру. Богъ подаетъ мић и силу, а въ срединв я-текущій на поприщъ. Я не очень легокъ на ногу, но не безъ надежды на награду напрягаю свои мышцы въ бъгу; потому что Христосъ-ное дыханіе, моя сила, мое чудное богатство. Онъ дълаетъ меня и зоркимъ и доброшественнымъ. А безъ Него всв мы - смертныя игралища суеты, живые мертвецы, смердящіе грёхами. Ты не видываль,

<sup>(1)</sup> H. 4, crp. 305 - 306.

Т. І. Отд. Ш.

чтобы птица летала, гдё нётъ воздуха,—чтобы деленнъ плаваль, гдё нётъ воды; такъ и человёкъ безъ Христа не заносить вверхъ ноги» (1).

Когда пройдетъ опредъленное Богомъ для возстановденія человічества время, одни изъ людей навіжи соединятся съ Богомъ, котораго искали въ теченіи земной жизни, и будутъ въчно блаженствовать; другіе будуть отвержены за небрежение о средствахъ возстановить нарушенный завътъ съ своимъ Творцемъ и будутъ преданы на въчное мученіе съ діаволомъ и его ангелами. Блаженство праведниковъ въ жизни будущей св. Григорій поставляетъ главнымъ образомъ и преимущественно въ соверцаніи высочайщихъ совершенствъ Тріединаго Бога. «Они, говорить св. отець, наслёдують пеизреченный свътъ святой и царственной Тронцы, которая будеть тогда озарять яснью и чище, и всецьло соединятся съвсе-. цълымъ умомъ, въ чемъ одномъ и поставляю собственно царствіе небесное» (2). Но если праведниковъ въ будущей жизни ожидаеть блаженное созерцание Троичнаго Свъта; то гръшникамъ, по ученію св. отца, угрожають тамъ муки неугасимаго огня. Въ словъ на св. Крещеніе, сказавши объ огит, очищающемъ гртховныя нечистоты, св. отецъ говоритъ: «знаю огонь и не очистительный, но карательный, --огонь, который за одно дъйствуетъ съ червомъ неусыпающимъ, неугасимъ и увъковъченъ для злыхъ. Ибо все это показываетъ силу истребительную, если только не угодно кому и здъсь представлять это человъколюбивъе и сообразно съ достопиствомъ наказующаго» (2). Какъ понимать эти слова св.

<sup>(1)</sup> Ч. 4, стр. 255.

<sup>(</sup>a) 4. 2, crp. 56. 162.

<sup>(\*) 4. 8,</sup> erp. 310 - 311,

отда?... Можно понимать и буквально; отвергать въ нихъ смысль буквальный мы не начень никакого основанія. Съ другой стороны творенія Богослова ведуть насъ въ пониманін вышеприведенных слова далве буквы. Ва одномъ мъстъ онъ замъчаетъ, что «какъ солице обличаеть слабость глаза, такъ Богъ (этотъ высочаншій світь) пришествіемъ своимъ-немощь души, и для одинхъ Онъ сепоть, а для другихъ отонь, смотря но тому, какое вещество встричаеть въ каждомъ» (1). Между тимъ, по его мысли, и умъ человъческій, будучи какъ бы частицей Божества, есть также свътъ, свътъ божественный и неугасимый (3); а следовательно и онь также можеть быть для однихъ свътомъ, а для другихъ огнемъ. Соображая это съ тъмъ, что говоритъ Святитель о неугасаемомъ огит для грашниковъ и о блаженствъ праведниковъ, и имът въ виду то, что онъ всегда останавливаетъ винианіе не столько на чувственной сторона человака, сколько на духовной, мысль св. отца, заключающуюся въ вышеприведенных словахь объ огив карательномъ, мы можемъ съ большею полнотою и опредвленностію выразить такъ: Богъ въ день суда представить грашникамъ, къ ихъ ввиному стыду и мучению, во всемъ свить ихъ правственное безобразіе и недостоинство, соділаеть ихъ безотвътными и подвергнеть ввиному отвержению отъ Своего лица (\*). Въ ихъ душахъ между тамъ потребность созерцать Бога останется неизгладимою, потому что у каждаго изъ вихъ останется умъ. Такимъ образомъ и этотъ свъть божественный и неугасимый, постоянно требуя сроднаго себв и не находя его, въ свою очередь будетъ

<sup>(</sup>a) H. 1, crp. 290.

<sup>(\*)</sup> Ч. 4, стр. 240.

<sup>(\*) 4. 2,</sup> crp. 56.

въчно мучить гръшниковъ, будетъ не свътить имъ, а жечь, палить ихъ души. Конечно, этотъ огнь ваутрений не исключаетъ внъшняго огня вещественнаго.

Представляя Бога свётомъ, съ другой стороны видимый свъть считая для міра чувственнаго тъмъ же, что Богь для міра духовнаго (1), св. Григорій при своей дюбви къ умозрънію не могъ, конечно, не останавливать своего вниманія и на связи дъйствій великаго Свъта духовнаго, направленныхъ къ возстановленію и просвъщенію пачшаго человтка, съ особенными явленіями світа чувственнаго въ мір'в видимомъ. Сознаніе этой связи очень замътно проглядываетъ у него въ словъ на Крещеніе, гдв перечисливши нісколько світовь, онь говорить такъ: «свъть также прообразовательный и соразмъренный съ силами пріемлющихъ его есть писанный Законъ, прикрывающій истину и тайну великаго Свъта; почему и лицо Моисеево имъ прославляется.... Свъть быль н явившееся Моисею во огић, когда виденіе это пылало, но не сожигало купины, чтобы и естество повазать и силу явить. Свётъ-и путеводившее Израиля въ столпъ огненномъ и дълавшее пустыню пріятною. Свътьвосхитившее Илію на огненной колесиицъ и не опалившее восхищаемаго. Свътъ-облиставшее пастырей, когда довременный Свътъ соединился съ временнымъ. Свътъи та красота звъзды, предшествовавшей въ Виелеемъ, чтобы и волхвамъ указать путь и сопутствовать Свёту, который превыше насъ и соединидся съ нами. Свътъявленное ученикамъ на горъ Божество, впрочемъ нестерпимое для слабаго зрвнія. Сввть — облиставшее Павла видъніе и пораженіемъ очей уврачевавшее тьму душев-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> **Ч. 2, стр. 176—177.** 

ную. Свёть — и тамошняя свётлость для очистившихся здёсь, когда праседницы проседентяться яко солице (Мате. 13, 43) и станеть Богь посредё ихъ, боговъ и царей, распредёляя и раздёляя достовиство тамошняго блаженства» (1).

Такъ глубово пронекалъ св. Григорій въ тайны богословія; но въ тоже время онъ смиренно сознаваль и со всею ревностію, достойною учителя вселенской Церкви, защищаль противь хвастливыхь евноміань истину непостижимости существа Божія. Раскрытіе и этой истины, какъ и другихъ, при всемъ согласія съ общимъ ученіемъ Церкви, у св. Григорія своеобразно. Во-первыхъ, раскрывая мысль, что Богъ непостижниъ, онъ имбетъ въ виду не етолько непостижимость Божію вообще для сотворенныхъ, ограниченныхъ существъ, сколько-непостижимость для челостка. Потому-то на непостижимость существа Божія для ангеловъ онъ указываеть какъ бы мимоходомъ; между темъ какъ другіе учители Церкви говорять объ этомъ подробно, имъя въ виду болъе общее отношение существа Божія къ постиженію разумныхъ существъ: такъ, напримъръ, св. Златоустъ раскрытію мысли, что существо Божіе непостижимо даже для ангеловъ, посвящаетъ все третье слово противъ аномеевъ и большую часть четвертаго. Во-вторыхъ, св. Григорій ограничиваеть и свои разсужденія о непостижимости существа Божія для человъки, именно-настоящею жизнію человъка; онъ главнымъ образомъ разъясняетъ то, что знаніе человъка о Богь, пока человька находится вы здъшней жизни, -- знаніе неполное, несовершенное, которое можеть быть пріобрітаемо только мало по малу, при содъйствін самаго Бога.

<sup>(1) 4. 3,</sup> crp. 275-276.

Причины ограниченности и неполноты знавія человіческаго о Бога въ здащией жизни св. отецъ находить съ одной стороны въ человъкъ. Пока человъкъ живетъ еще на земль, онъ не можеть освободиться вполив оть правственной порчи, которая отъ прародителя переходить на каждаго изъ его потомковъ. Но чтобы бестдовать съ Чистымъ и всецью воспринемать свыть Божества, намъ должно, по слованъ св. Григорія, сперва самихъ себя очистить, если не хотимъ потерпъть одного съ Изранлемъ, который не вынесъ славы лица Монсеева в потому требоваль покрывала, - не хотимъ испытать и сказать съ Маноемъ, удостоеннымъ видънія Божія: воибли мы, жена, яко Бога видъхомь (Суд. 13, 22), — не хотимъ, подобно Петру, высылать съ корабля Інсуса, какъ недостойные такого посъщенія, — не хотимъ потерять эръніе, подобно Павду, до очищенія оть гоненій вступившему въ сообщение съ Гонинымъ или, лучше сказать, съ мадымъ блистаніемъ великаго Свѣта» (1). Притомъ же, какъ бы высоко ни стояль человъкъ по степени своего нравственнаго преспанія; его духъ постоянно сосдиненъ въ этой жизни съ дебелою плотію, которая; какъ покровъ, или какъ мгла, отдълявшая нъкогда изранльтянь оть египтянь (2), лежить на умѣ и не позволяеть ему непосредственно созерцать чистый свътъ Божества. «Совершенно обнять мыслію столь высокій предметь, говорить св. отець, не выбють ни свль ни средствъ не только люди оцвиенъвшіе, но даже весьма возвышенные и боголюбивые, равно какъ и всякое рожденное естество, для котораго этотъ мракъ--эта грубая плоть слу-

<sup>(1)</sup> H. 3, crp. 259, 147.

<sup>(°) 4. 3,</sup> стр. 28.

жить пропятствіемь въ уразумінію истины» (1). Плоть препятствуетъ уму человъческому всецвло созерцать Бога, по мысли св. Григорія, собственно тімъ, что къ его чистому, единичному представленію о Богв, какъ Духв чистъйщемъ, она всегда примъщиваетъ представленія сложности, телесности. «Намъ, узникаме вемныме, какъ говорить божественный Іеремія (Плач. 3, 34), намъ, покрытымъ этою грубою плотію, извъстно то, что какъ невозиожно обогнать свою тёнь, сколько бы кто ни спёшиль, -- потому что она на столько же подается впередъ, на сколько бываеть захвачена, - или какъ зрвніе не можеть сблизиться съ зримыми предметами безъ посредства свъта и воздуха, или какъ породы плавающихъ въ водъ не могутъ жить вив воды; такъ и находящемуся въ тълъ интъ инкакой возможности быть въ общении съ умосозерцаемымъ безъ посредства чего-либо тълеснаго. Ибо всегда привзойдетъ что-либо наше, сколько бы ни усидивался умъ прилъпиться къ сродному и невидимому, какъ можно болъе отръшаясь отъ видимаго и уединяясь самъ въ себя» (2). Съ другой стороны самъ Богъ, по любимому выраженію св. Григорія, нарочито скрываеть Себя во мраки, открывая Себя человъку въ этой жизни только отчасти, мало по малу, - по мъръ его усилій просвъщая его умъ и убъгая отъ высоты и выспренности ума, — столько всегда удаляясь, сколько постыгается (\*). Для чего же? «Сколько можемъ постигать мы, говорить св. отецъ, это нужно, можетъ быть, для того, чтобы удобство пріобрътенія не дълало удобною в потерю пріобрътенняго... А можетъ быть, нужно и для того, чтобы

<sup>(1) ¶. 3,</sup> crp. 20.

<sup>(\*)</sup> Tan's me crp. 28.

<sup>(\*) 4. 1,</sup> crp. 63.

не потерпъть намъ одной участи съ Денницею, чтобы, пріявъ въ себя всецълый свътъ, не ожесточить выи предъ Господомъ Вседержителемъ (Іов. 15, 25) и не пасть отъ превозношенія самымъ жалкимъ паденіемъ» (¹); или же наконецъ для того, чтобы «постигаемымъ привлекать насъ къ Себъ (ибо совершенно непостижимое безнадежно и недоступно), а непостижимымъ приводить въ удвъеніе, чрезъ удивленіе же возбуждать большее желаніе, чрезъ желаніе очищать и чрезъ очищеніе содълывать богоподобными» (²).

Но стъсняя продъды богопознанія для человъка въ этой жизни, св. отецъ распространяетъ ихъ въ жизни будущей. О богопознаніи въ томъ въкъ онъ выражается, что мы тогда познаемъ Бога всецвло всецвлымь умомь, познаемъ Его столько же, сколько сами Имъ повнани или сколько Онь самь знаеть Себя, что мы познаемь относительно Троицы, что она, какова и колика. Вотъ нъсколько мъстъ, въ которыхъ онъ высказываетъ свои мысли объ этомъ предметь. Въ словъ противъ евноміанъ, послъ нъкоторыхъ разсужденій о бытіи Божіемъ и непостижимости существа Божія, онъ говорить: «Бога, что Онъ по естеству и сущности, никто изъ людей никогда не находиль и, конечно, никогда не найдеть», — и за тъмъ прододжаетъ: «а если и найдетъ когда-нибудь, то пусть разыскивають и любомудрствують объ этомъ жедающіе. Найдеть же, какъ я разсуждаю, когда это богоподобное и божественное наше, т. е. умъ нашъ и слово, соединится съ сроднымъ себъ, когда образъ взойдетъ къ Первообразу, къ которому теперь стремится. И это, какъ

<sup>(1)</sup> **Ч. 3, стр. 27—28**; снес. ч. 2, стр. 40.

<sup>(\*)</sup> Ч. 3, стр. 238 — 239.

думаю, выражается въ томъ, весьма любомудромъ ученіи, по которому нознаемъ нікогда, сколько сами нознаны» (1). Въ словъ въ похвалу Ирона философа (или Максима), внушая ему не домогаться постигнуть образъ рожденія в всхожденія Божескихъ лицъ, св. Григорів выражаеть свою мысль о будущемъ богопознания еще сильнъе: «когда же домогаешься постигнуть (образъ рожденія и исхожденія), говорить онь, тогда что оставляешь Имъ самемъ (Рождающемуся в Исходящему), которые, по свидътельству Писанія, один только знають Другъ Друга и Другь Другомъ познаются (1 Кор. 2, 11), или что оставишь твив изъ насъ, которые впоследствін будуть просвыщены тамошнимъ свытомъ? Сдилайся прежде чвиъ либо изъ сказаннаго или подобнымъ тому, и тогда познаемь столько, сколько они познаются Другь Другомъ. Теперь же единственно учи въдать вотъ что: Единицу въ Тронце и Тронцу въ Единяце покланяемую, въ которой и раздъльность и единство непостижнимы» (3). «Хочемь ин со временемъ стать богословомъ и достойным\$ Божества?» спрашиваеть еще въ другомъ словъ Вогословъ и даетъ такое наставленіе: «соблюдай заповіди я не выступай изъ повеленій; вотому что дела, какъ ступеня, ведуть къ созерцанію... Намъ дано обътованіе, что познаемъ нъкогда, сколько сами познавы (1 Кор. 13, 12). Если невозможно выть мить затьсь совершеннаго знанія, то что еще остается, чего могу надъяться? Безъ сомивнія, скажешь: небеснаго царства. Но думаю, что оно есть не что иное, какъ достижение чиствинаго и совершеннъйшаго, а совершеннъе всего (для насъ) въдъ-

<sup>(1)</sup> Ч. 3, стр. 33, 147, 239.

<sup>(</sup>a) 4. 2, ctp. 288, 224.

вів Бога. Сів-то відінів частію да храннив, частію да вріобратаемъ въ тамошнихъ сокровищахъ, чтобы въ награду за труды пріять всецвлое познаніе святыя Тронцы, что Она, какова и колика (если позволено будеть выразиться такъ) въ самомъ Христъ Господъ нашемъ» (1). Съ перваго взглядя можеть показаться, что въ приведенныхъ изстахъ св. Грагорій допускаеть совершенное и безусловное постижение человакомъ существа Божія яъ жизим будущей, — такъ сильны его выражения объ этомъ предметв. Но мы еще прежде замътили, какъ слъдуеть смотрёть на сильный языкь св. отда. Притомъ, самъ же онъ замічаеть, что «Божество необходимо будетъ ограничено, если оно постигнется мыслію; потому что и новятіе есть видъ ограниченія» (2), или что «все небесное, а ниое и пренебесное, котя въ сравневии съ нами гераздо выше естествонъ и ближе къ Богу, однакожь дальше отстоить отъ Бога и оть совершенияго Его постиженія, нежели сколько выше нашего сложваго, низкаго и долу тяготъющаго состава» (\*), --и допускаеть въ блаженновъ соверцанін, ожидающемъ святыхъ Божінхъ, степени (4), а это несовийство съ понятіемъ о безусловномъ знанін Бога. И такъ, какъ же понимать вышеправоденныя слова св. Григорія? Чтобы понять ихъ надасжащинь образомь, мы должны припоненть, какъ онь смотрить на умъ, и обратить винманіе на то, что онъ говорять о состоянів ума въ жизни будущей. По мысли св. отца, умъ нашъ, пъчто божественное въ насъ, можеть созерцать Бога непосредственно, зръть Его, вос-

<sup>(4) 4. 2,</sup> crp. 174 — 178.

<sup>(2)</sup> Ч. 3, стр. 26.

<sup>(\*)</sup> T. S. erp. 19; cmcc. crp. 20.

<sup>(4) 4. 8,</sup> crp. 38. 275 — 276.

принимать прямо дучь Божества (1). Въ настоящее время тіло, будучи грубо, не позводяеть ему непосредственно видать Бога и къ ого одиничному, цалостному взгляду на Бога примъщиваетъ представленія сложности, твлесности; но въ жизни будущей оно не будетъ уже служить препятствіемъ уму въ созерцанін, потому что тогда умъ, въ награду за свое стремление къ высочайшему Уму, силою любви соединится съ сроднымъ себъ естествомъ, и духъ нашъ, послъ того какъ смертное в преходящее пожерто будеть жизнію, всецью поглогивь въ себя плоть, сділается съ нею единымъ умомъ и богомъ (2); т. е. въ жизни будущей илоть просвётлится и сдёлается какъ бы совершенно прозрачною, такъ что уму можно будеть уже прамо врать Бога. Такинъ образомъ, когда св. отецъ виражается, что мы тамъ познаемъ Бога всецьло всецільнь умонь; это значить, что тогда ны будень нийть на Бога взглядъ единичный, цълостный, безъ примъси представленій сложности и телесности, определяємыхъ воспріятіемъ вившнихъ чувствъ. Когда онъ говорить, что нъкогда познаемъ Бога столько же, сколько саму Имъ познавы или сколько Онъ самъ знаетъ Себя, что ни познаемъ образъ рожденія и исхожденія Сына Божів и Духа Святаго, познаемъ Троицу, что Она, какова и колика; этимъ выражаетъ ту мысль, что некогда мы будемъ знать о Богъ не по силь въры и не по соображеціямъ разсудка, дълающаго большею частію догадки в предположенія, но- непосредственно, будемъ созерцать прямо единаго Бога въ Троицъ — во Отцъ, Сынъ в Святомъ Аухъ, подобно тому, какъ зръніе прямо и непосредствен-

<sup>(1) ¶. 1,</sup> crp. 186.

<sup>(\*)</sup> Tanta me; cmec. u. 1, crp. 263; u. 4, 229—230; u. 5, crp. 128.

но воспринимаетъ свътъ, котя въ тоже время онъ остается для зрънія необъятнымъ.

И это созерцание Троичнаго Свъта было для св. Григорія предметомъ пламеннійшихь желаній и молитвь, какъ всегда, такъ особенно подъ конецъ его страдальческой жизни. Въ аріанзскомъ уединенія, «вдали отъ городовъ и людей, бесёдуя со звёрями и утесами, обитая въ мрачной и дикой пещеръ, въ одномъ хитонъ, безъ обуви, безъ огня, имъя ложемъ древесныя вътви, постелью жесткую власяницу и пыль на полу, омоченную слезами» (1), вселенскій Учитель питался одною надеждою-скоро узръть Бога, и утомленные скорбями жизни, едва переводя дыханіе, исхудалою оть бользней, старости и поста рукою писаль: «умъ мой быль громкимь проповъдникомъ Троицы, а теперь видить предъ собою конець. Не приступай же ко мий ты, нечистота! чтобъ мив чистому сратить чистые, небесные Сваты, когда ихъ озаренія падуть на мою жизнь» (2). «Свётозарные ангелы, пеизмърнивить кругомъ обстоящие равночестный Свътъ Трисіяннаго Божества, примите недостойнаго Григорія священника»! (в) «Къ вамъ простираю руки, прямите меня! Прощай міръ, прощай многотрудный, и пощади твхъ, которые будуть после меня» (\*)!

П. Шалфесвъ.

<sup>(4)</sup> Ч. 4, стр. 308; спес. 325.

<sup>(2)</sup> Y. 5, crp. 27-28.

<sup>(</sup>в) Приб. къ Твор. св. Отц. 1843 г. ч. 1, стр. 72.

<sup>(4) 4. 5,</sup> crp. 28.

# III.

# СПИСОКР

# ВСЪХЪ ІЕРАРІНЕСКИХЪ КАОЕДРЪ

24 1860 regs,

BE CRATOR UPABOCIABHOR BOCTOVHOR HEPKBH,

СЪ ИМЕПАМИ ИХЪ ПРЕДСТОЯТЕЛЕЙ.

I.

ісраркія константинопольская.

Всесвятьный Архівпископъ Константинополя— Новаго Рима и Вселенскій Патріархъ *Іодким*ъ.

# А. Въ Турецкой Империи:

## Митрополиты:

- I. Кесарійскій въ Каппадокін, Протоеронъ и Экзархъ всей Анатолін *Паисі*й.
- II. Е фесскій и Экзархъ всей Азін Пансій. Кафедра въ Магнезіи.

### Епископы:

- 1. Иліопольскій и Оіатирскій Діонисій. Каведра в Гюзель-Иссарю.
- 2. Кринскій и Анійскій Амеросій. Каведра ез Чесмь (древнемз Кринь).

T. I. OTA. III.,

 Ираклійскій и Редестскій и Экзархъ всей Оракіи и Македоніи Панаретъ.

### Епископы:

- 1. Каланпольскій и Мадитскій Григорій. Каведра въ Галанполи (др. Каланполь).
- 2. Маріофитскій и Перистасскій Пеофить.
- 3. Метрскій и Авирскій Захарія.
- IV. Мирополитъ Кизикскій и Экзаржъ всего Геллеспонта *Таков*ъ.

Канедра въ Артаки.

V. Никомидійскій и Экзархъ всей Виеннін (1) Діонисій.

Канедра въ Смитъ.

- VI. Никейскій и Экзархъ всей Виеннін (2) locufs.
- VII. Халкидонскій и Экзархъ всей Вионніи (в) Герасимь.
- Каведра вы Кускунджукю, в постоянное жистопребываніе вы Константинопель.
  - VIII. Деркскій и Неохорійскій и Экварть всего Оракійскаго Воспора Герасимъ.

Каведра въ Өграпіи.

### Еписковъ:

Клавдіупольскій Герасимь. Каседра въ Тарапіи.

IX. Солунскій и Экзархъ всей Оессалін Неофить.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}\binom{2}{3}$  Обстоятельство, что три различные архіерея именуются экзархами всей Виониіи, показываеть, что это только почетный титуль, не болбе.

### Епископы:

- 1. Китрскій Осоклить.

  Каседра ва Колидра.
- 2. Кампанійскій Іеровей. Каведра въ Колакіи.
- 3. Платамонскій Іаковъ.
- 4. Сервійскій и Козанскій Высній.
- 5. Полянскій и Вардіоритскій Мелетій. Каведра въ Дройранъ.
- 6. Петрскій Агавангель. Каведра въ Влахоливадъ.
- 7. Ардамерійскій *Инатій.*Каоедра въ Галатисть.
- 8. Іерисскій и Святыя Горы Іоанникій. Каведра въ Низворо близъ Авона. Вст сім впископы мистопребыванів, почти постолннов, импють въ Солунт.
  - X. Терновскій и Экзархъ всей Болгарін Гризорій. Каседра ст Великомт Терновю.

## Епископы:

- 1. Червенскій Синесій. Каседра ст Рушукт.
- 2. Ловчанскій Иларіонз. Каведра въ Ловчъ.
- 3. Врачанскій Доровей.
- XI. Адріанопольскій и Экзархъ всего Гемимонта Кирилля.

### Епископъ:

Перистерійскій Нінатій.

1\*

- XII. Амасійскій и Экзархъ всего Евксина Софроній.
- XIII. Янинскій и Беласкій и Экзархъ всего Епира и Керкиры (Керхірас) Парвеній.

# Епископъ:

Параминійскій Діонисій.

- XIV. Брусскій и Экзархъ Вивиніи Константій. Каведра ва Бруссь (др. Прусь).
- XV. Пелагонійскій и Экзархъ верхней Македоніи Венедикть.

Канедра въ Монастырт (имя города).

XVI. Неокесарійскій и Инейскій и Экзархъ Понта Полемонійскаго *Леоктій*.

### Епископъ:

Никопольскій Христофоръ. Каседра ез Кара-Иссарь (ез др. Никополь).

- XVII. Дидимотихскій и Экзархъ всего Родона Мелетій.
  - XVIII. Иконійскій и Экзархъ всей Ликаоніи Неофить.
  - XIX. Веррійскій и Наусскій и Экзархъ Оессалів Оеоклить.
    - XX. Босна-Серайскій и Экзархъ всей Далматіи Діо-
  - XIX. Писидійскій и Экзархъ Сиды, Муръ и Атталіи Мелетій.

Каведра въ Кара-Иссаръ (др. Апамет-Ливотт).

XXII. Критскій и Экзархъ Европы Діонисій. Канедра ев Кандін.

## Еписковы:

- 1. Аркадійскій Гризорій.
- 2. Авлопотамскій и Реснивійскій *Каллиник*. *Каседра ст Ресника*.
- 3. Кидонійскій и Киссанскій Каллисть. Каседра сь Канен (др. Кассамь).
- 4. Петрскій Игнатій.
- 5. Іерскій и Ситійскій Иларіонs. Каседра съ Ситіи.
- 6. Херонисскій Мелетій (1).
- XXIII. Трапезунтскій и Экзархъ всей Лазикін Комстантій.

Каведра въ Трепизонтъ (др. Трапезунтъ).

XXIV. Ларисскій и Экзархъ второй Оессаліи Стефанъ.

## Еписковы:

- 1. Стагонскій Оеофиль.

  Каседра сь Каламбакь, близь монастыря Метеорскаю.
  - 2. Гардикійскій Анвимъ.
  - 3. Өввмакійскій Хрисанов.
  - 4. Триккійскій Аноимъ.
- XXV. Артскій и Экзархъ всей Этоліи Софроній.
- XXVI. Филиппопольскій и Экзархъ Оракіи и Драговитіи Пансій.

<sup>(\*)</sup> Въ Критъ было до 1836 года 7 епископій, во одна воз викъ ленбійская, присоединена къ митрополів.

### Епископъ:

Левкійскій *Иларіон* (викарій въ Филинополь).

XXVII. Родосскій в Экзархъ вськъ Какладскихъ острововъ *Инатій*.

### Епископъ:

Лерскій Діонисій.

XXVIII. Серронскій (Серреній) и Экзархъ вс Макодоніи *Никодимъ*.

XXIX. Драмскій и Экзархъ Македоніи Мелетій.

# Епископъ:

Елевоеропольскій Аноимъ.

ХХХ. Смирнскій и Экзархъ Азін Хрисанев.

# Епископъ:

Мосхонисійскій Кирилль. Місстопребываніе вз Митрополіи.

XXXI. Митилинскій и Экзархъ всего Лесбоса Мелетій.

Каведра въ Кастро.

XXXII. Анкирскій и Экзархъ всей Галатів Мелетій.

**XXXIII.** Филадельфійскій и Экзархъ всей Лидіи Іоанникій (1).

XXXIV. Варнскій и Каварнскій и Экзархъ Чернаго Моря *Порфирі*й.

Канедръ въ Вариъ.

XXXV. Самосскій и Икарійскій и Экзархъ Квидаловъ Гавріило.

Каоедра въ Мегаль-Хори на Самосъ.

<sup>(4)</sup> Дрешле вавывался еще предсъдателенъ Венецін (пресеро; ття Вечетіня).

XXXVI. Мелиникскій Діонисій.

XXXVII. Проспонскій и Охридскій Іоанпикій. Каогдра в Охрида.

XXXVIII. Euocckin Faspiu.iz.

XXXIX. Халдійскій и Херіанскій Өеофиль. Каведра в Юмушь-Хань, в Малой Азін.

- XL. Меонинскій и Экзархъ Лесбося Агавангель. Каведра в Каллонь.
- XLI. Месимврійскій и Экзархъ Чернаго Моря Пикифоръ.
- XLII. Виддинскій и Экзархъ всей Придунайской страны Паисій.
- XLIII. Доростольскій и Экзархъ всей Придунайской страны Діонисій.

  Каведра въ Силистрін (др. Доростоль).
- XLIV. Сисанійскій и Сіатистскій и Экзархъ Македоніи *Мелетай*.

Каведра въ Сіатистъ.

- XLV. Софійскій н Экзархъ Волгарія Гедеочи.
- XLVI. Визійскій и Мидійскій и Зизиржь Чернаго моря *Матее*й.
- XLVII. Анхівльскій и Экзархъ всего Чернаго моря Софроній.
- XLVIII. Маронійскій и Экзаркъ Родона Кирилля.
  - XLIX. Сильврійскій Мелетій.
    - L. Созопольскій и Экзархъ всого Чернаго моря Прокопій.

Каведра въ Созополъ

LI. Ксиноїйскій и Периоорійскій Панареть.

Каоедра об Янидже.

LII. Ганосскій и Хорскій и Экзархъ приморской Оракім Хрисанов.

Каведра въ Хоръ.

- LIII. Хіосскій и Экзархъ всей Іоніи Неофить.
- LIV. Лимносскій и Экзархъ всего Егейскаго моря Іоакимъ.
- LV. Имвросскій и Экзархъ Егейскаго моря Іоанникій.
- LVI. Димитріадскій и Загорскій и Экзархъ Поластів Доровей.

  Каведра ва Заюръ
- LVII. Елассонскій Игнатій.
- LVIII. Приконисскій и Экзархъ всей Пропонтиды Софроній.
- Каведра въ Алонъ на островъ Мармара (др. Прекониссъ), на **Мрамор**номъ моръ.
  - LIX. Кассандрійскій и Экзархъ Өермейскаго Залива Инатій.
    - LX. Горскій и Диррахійскій Іосифъ.

      Каведра въ Дураццо (др. Диррахіи).
  - LXI. Преславскій и Экзархъ Болгарской Мисін Веніаминъ.

Каведра въ Шумлъ.

- LXII. Погоніанскій Панаретъ.

  Мъстопребываніе въ Бухаресть.
- LXIII. Дринопольскій и Дельвинскій Пантелеимонь.

  Каведра въ Аргиро-Кастро.
- LXIV. Коскій (Косоо) и Экзархъ Кикладовъ Кириль.
- LXV. Нисскій (Nлотор) н Экзархъ нижней Мисін Іодиникій.

Канедра въ Ниссъ.

LXVI. Скопійскій и Экзархъ нижней Мисін Іоакимь.

LXVII. Ерсекійскій (`Ерсеківч) и Экзархъ верхней Мисін Григорій. Каседра съ Мостарт (съ Герцеговинт).

LXVIII. Кестендилійскій и Стипійскій Діонисій.

LXIX. Самоковскій и Экзархъ Болгаріи *Матоей*.

LXX. Зворищкій и Экзархъ Далматін Антониель.

LXXI. Рашко-Просренскій и Экзархъ верхней Ми- - cin Mesemiü.

Канедра ез Пресренъ.

LXXII. Нашавскій Анонмъ.

Кассора съ Жаркость.

LXXIII. Касторійскій й Экзархъ всей древней Болгарін Никифоръ.

LXXIV. Воденскій Никодима.

LXXV. Корицанскій (Коритζаς) и Селасфорскій Неофить.

LXXVI. Фанарійскій и Фарсальскій и Экзархъ Фоін *Неофит*ь.

Канедра съ Ферсаль.

LXXVII. Струмницкій и Экзархъ Болгарской Македоніи *Ноофит*в.

LXXVIII. Бълградскій Аноимъ.

LXXIX. Гревенскій Asaniй.

LXXX. Моганнскій Мелетій.

Каоедра в Емборт (селенів).

LXXXI. Дебрскій Геннадій.

LXXXII. Beancchin Anount.

Каведра въ Коприли (др. Велесст).

## Архівпископы:

LXXXIII. Священнъйшій Архіепископъ Литицкій Іосифъ.

# LXXXIV. Воголюбивъйшій Архіонископъ Карпатскій н Касскій *Меводій*.

Канедра в Каксо.

# Преосвященные, не нувюще впархів:

- а) Жизущіе въ Константивополів.
- 1. Макаріупольскій Пларіонь.

  Каседра при новосткрытой церкви Болгарской (тамь же).
- 2. Памфильскій Серафимъ. Каоедра при церкви св. великомученика Геориї (въ Керемитъ-Ма хале).
- 3. Харіупольскій Доровей. Каведра при церкви Введенія Пресвятыя Боюродицы (въ Ставродуюмь).
  - 4. Римнійскій Панаретъ. Каведра при церкви святителя Николая (въ Токъ-Капи).
- 5. Анастасіопольскій Хрисанав.

  Каведра при церкви св. великомученика Өгодора Стратилата (во Вланію).
  - 6. Пеонійскій Іеремія. Каседра при церкви Боюродицы (вь Кумь-Капи).
  - 7. Мелитопольскій *Етеній*.

    Каведра при церкви св. великомучення Киріаків (в Киндосколь).
    - 8. Ксаноопольскій *Кесарій*. Каоедра при церкви сеятителя Николая (въ Джубали).
    - 9. Неаполійскій Веніаминг. Каседра при церкви святителя Николая (св Галать).

- 10. Аргиропольскій Серафимь. Каовдра при церкви св. великомученика Лимитрія вь Татавль
  - б) Живущіе въ селеніяхъ Босоора:
  - 11. Бывшій Созовганопольскій Неофить. Кантра сь церпон Успенія Боюродицы (Бацирко-Таши).
  - 12. Севистійскій Паисій. Каведра при церкви св. Арханислов (въ Архаут-Кіой).

# Б. Въ княжествахъ, зависящихъ отъ Турціи:

### a) Bu Basaxin:

Митрополить Унгро-Влахійскій и Экзархъ Плагинскій, и имъющій степень митрополита Кесаріи Каппадокійской Нифонть.

Канедра въ Букарестъ,

# Епископы:

- 1. Римникскій (1)....
- 2. Бузейскій....
  - 3. Арджицкій....

Канедра въ Негро-Водъ.

б) Въ Молдавін:

Митрополить Молдо-Влахійскій и Экзархъ Плагинскій Веніаминь.

Каведра въ Ассахъ.

### Епископы:

- 1. Романи-вайаворскій Веніамий.
- 2. Хусійскій (Хообіот) Іоанныкій.

<sup>(1)</sup> Есть два изста этого инени въ Валахін; это—главный городъ на рзив Алучь.

### Въ Сербін:

Архіепископъ Бълградскій, митрополить всей Сербів Михаиль Іоанновичь.

### Епископы:

- 1. Ужникій Іоанникій Нешковичь. Каседра вы Карановичь.
- 2. Тимоцкій Герасимь.

  Каоедра в Нечотимь.
  - 3. Шабациій. Каседра съ Шабир.

# В. Вив Турепкой Империи:

На Јопійскихъ Островахъ:

## Митрополиты:

- 1. Керкирскій Аванасій.
- 2. Кесалонійскій Спиридонь. Каседра сь Аргостоль.
- 3. Закинескій Николай.

# Архівпископы:

- 4. Ловкадійскій Гризорій. Каседра въ Санто-Масро (др. Лескадія).
- 5. Киеирскій Прокопій.

# Епископы:

- 6. Итакскій Гаеріиль.
- 7. Паксонскій Хрисанез.

Br. Beneuin:

Бывшій Епископъ Далматинскій Венедикть Краменя

## II.

# іерархія александрійская.

Блаженнъйшій и Святьйшій Патріархь Великаго Града Александріи и всего Египта, Пентаполя, Лявін и Есіопін, Папа и Судія вселенной, Каллиникъ.

Каседра съ Канры, мыстопребываніе иногда съ Александріи.

# Митрополить: (1).

Анвійскій и Экзархъ Африки Аванасті. Постоянной каведры ньть, а мьстопребываніе сь Камръ.

# Епископъ:

Онвандскій Никаноръ.

Мъстопребываніе съ Капра.

<sup>(1)</sup> Митрополін: Меноійская, Полусійская и Метолицкая съ дажаго времени по существують.

## Ш.

# iepapxia antioxinckas.

Блаженнъйшій и Святьйшій Патріархъ Божія Града Антіохін, Сиріи, Аравіи, Киликіи, Иверіи, Месопотанія и всего Востока, Отецъ отцевъ и Пастырь пастырей, Іероеей.

Мъстопребывание въ Дамаскъ.

## . Митрополиты:

- Веррійскій и Экзархъ первой Сирін, мъстоблюститель (1) Іерапольскій, Кириллъ. Каведра въ Алеппь (др. Верев.).
- 2.. Епифанійскій и Экзархъ второй Сирін, мъстоблюститель Апамейскій, Варнава. Каведра в Хамь (др. Епифаніи).
- 3. Лаодикійскій и Экзархъ Оводоріады Артемій.

Каведра въ Латакін (др. Лаодикін).

4. Селевкійскій в Экзархъ первой Сирів Меводій.

Канедра въ Захлъ.

<sup>(4)</sup> Мъстоблюститель «Топотпритис» означаетъ ісрарха, имъющаго собственную енархію и управляющаго другою, инзшею. Важность сего ваниснованія особенно видна на соборахъ, которые неръдки на востоять.

 Амидійскій и Едесскій, Экзархъ всей Месопотаміи, Макарій.

Каведра въ Дюрберкиръ (др. Ажидъ).

6. Тирскій и Сидонскій и Экзархъ приморской Финикіи Герасимъ. Каседра съ Хасбељ, у горы Агрмона.

7. Трипольскій и Экзархъ нервой Финикін Ливанской Софроній.

Каведра въ Триполи.

8. Виритскій и Экзархъ приморской Финикій Івровей.

Каведра въ Бейруть (др. Вирить).

9. Аданскій и Экзархъ первой и второй Киликій, мѣстоблюститель Селевкій Исаврійской, *Хрисане*з.

Каведра въ Тарсъ.

10. Осодосіопольскій и Экзархъ Великой Арменіи Тимосей.

Каведра въ Эрзерумъ (др Осодосіополь).

11, Иліопольскій и Экзархъ Финикіи Ливанской....

Каведра въ Бальбект (др. Иліополь).

12. Аркадійскій и Экзархъ горы Ливанской Іосифъ.

Мъстопревывание в Триполь.

13. Емесскій и Экваркъ Ливанской Финикін Григорій.

Каведра въ Хумсів (др. Емессів).

14. Пальмирскій и Эквархъ Финикіи Ливанской Серафимъ.

Мъстопребывание импъть в Валагіи, в жанастырь св. Спиридона.

### IV.

# ісраркія ісрусалимская.

Блаженнъйшій и Святьйшій Патріархъ Святаго Града Іерусалима и всей Палестины, Сиріи, Аравіи, обонъполь Іордана, Каны Галилейской и Святаго Сіона Кирилль.

## Митроподиты:

1. Петрскій въ Аравіи и Экзархъ третьей Палестины *Мелеті*й.

Каоедра въ Каракъ, а мъстопребывание въ Герусалимъ.

### Архівшископы:

- 2. Газскій Филимонь.
- 3. Невпольскій Самуиль.
- 4. Севастійскій Прокопій.
- 5. Горы Өвворскія Неофить.

Вст они импьють мпьстопребывание ст Герусалимпь.

# Епископы:

Филадельфійскій Прокопій.

Кане гра ев Сцальть, а мъстопребывание также ев Герусалимъ.

- 6. Птодемандскій и Экзархъ Финикіи *Прокопій*. *Каседра и мъстопребыванів ез Акръ*.
- 7. Лидскій
- 8. Назаретскій и Экзархъ всей Галилен Ни-
- 9. Іорданскій Наванацяв.

# іерархія всероссійская.

Святайшій Правительствующій Всерос-

- я) епархіш перваго класса:
- Митрополитъ Кіевскій и Галицкій и священно-архимандритъ Кіево-Печерскія Лавры Арсеній.

# Викарій:

Епископъ Чигиринскій Серафимъ.

Мпьстопребываніе в Златоверхомі Михайловскомы монастырт.

2. Митрополитъ Новгородскій (онъ же и Санктпетербургскій, Эстляндскій и Финляндскій и священно-архимандритъ Александро - Невскія Лавры, см. ниже 4) Исидоръ.

# Викарій:

Епископъ Старорусскій *Оеофилактв*. *Мъстопребываніе вз Новьюродь*.

3. Митрополить Московскій и Коломенскій и священно-архимандрить Троицко-Сергіевой Лавры Филареть.

### BEKAPIÈ:

Епископъ Динтровскій Леопида. Мостопребываніе во Москов.

4. Митрополитъ Санктпетербургскій.... (онъ же и Новгородскій, см. выше 2).

### BHKAND:

Епископъ Ревельскій Леонтій. Мълтопребываніе в Санктивтербургь.

- б) епархім втораго класса:
- 1. Архіепископъ Казанскій и Свіяжскій Ава-

## Викарій:

Епископъ Чебоксарскій Никодимъ.

- 2. Архівпископъ Астраханскій и Енотаевскій Аванасій.
- 3. Епископъ Тобольскій и Сибирскій *Өео-* мостя.
- 4. Архівпископъ Ярославскій и Ростовскій Ниль.
- 5. Псковскій п Порховскій Ев-
- 6. Рязанскій и Зарайскій Смарагдз.
- 7. Епископъ Творскій в Кашинскій Филовей.
- 8. Архимписковъ Херсонскій и Одесскій Димитрій.

Каседра съ Одесст.

# Викарій:

Епископъ Новомиргородскій *Антоній*. *Мъстопребыванів ва Херсонь*.

Епископъ Мелитопольскій Кирилля.

9. Енископъ. Таврическій и Симферопольскій Алексій.

Мъстопребывание ез Симферополъ.

10. Митрополить Литовскій и Виленскій Іосифь. Каведра сь Вильиь.

#### Викарій:

- 1. Епископъ Брестскій Инатій. Канедра вз Гродиь.
- 2. Епископъ Ковенскій Александръ. Каведра въ Ковнъ.
- 41. Архівнископъ Варшавскій и Новогеоргіевскій *Іоанныкі*й.
- 12. Рижскій и Митавскій Платонз.
- 13. Могилевскій и Мстиславскій Евсевій.
- 14. Черниговскій и Нъжинскій Филареть.
- 15. Минскій и Бобруйскій *Миха-*иль.
- 16. Подольскій и Брацлавскій Иринараз.

Каведра ез Каменцъ-Подольскомз.

### Викарій:

Епископъ Винницкій Нэравль.

- 17. Епископъ Кишиневскій и Хотинскій Антоній.
- 18 Архівпископъ Олонецкій и Петрозаводскій Аркадій.

Канедра въ Петрозаводскъ.

19. — Донскій и Новочеркасскій Іодика.

# 20. Епископъ Иркутскій и Норчинскій *Пар-*

### ») **Епархім третьяго класса**:

- 1. Епископъ Екатеринославскій и Таганрогскій *Леонид*г.
- 2. Калужскій и Боровскій Григорій.
- 3. Смоленскій и Дорогобужскій Антоній.
- 4. Нижегородскій и Арзамасскій *Нек- тарій*.
- 5. Курскій н Білгородскій Серній.
- 6. Владимірскій и Суздальскій Іустинь.
- 7. Архівпископъ Полоцкій и Витебскій Василій. Каведра вз Витебсків.
- 8. Епископъ Вологодскій и Устюжскій *Хри- стофор*з.
- 9. Тульскій и Білевскій Никандръ.
- 10. Вятскій и Слободскій Агавангель.
- 11. Архангельскій и Холмогорскій Насанаців
- 12. Архівпископъ Воронежскій и Задонскій *Іосиф*а.
- 13. Епископъ Костромскій и Галичскій Платонь.
- 14. Тамбовскій и Шацкій Өеофань.
- 16. Орловскій и Съвскій Поликарпъ.
- 16. Подтавскій и Переяславскій Александръ.
- 17. Волынскій и Житомірскій *Антоні*й. Викарій:

Епископъ Острожскій *Івровей*.

Мистопробыванів ва Житоміри.

# 18. Архимпесковъ Пермскій и Верхотурскій *Пео-*

### Викарій:

Епископъ Екатеринбургскій Варлаамя.

- 19. Епископъ Томскій и Енисейскій Порфирій.
- 20. Архиепископъ Пензенскій и Саранскій Варласма.
- 21. Епископъ Саратовскій и Царицынскій Еввимій.
- 22. Харьковскій и Ахтырскій Макарій.
- 23. Уфимскій и Мензелинскій Филареть.
- 24. Симбирскій и Сызранскій *Евгені*й.
- Кавказскій и Чернопорскій Ііматій.
- 26. Архиписковъ Камчатскій, Курильскій и Алеутскій Инновентій.

Каргдра въ Ново-Арханиельски.

# Викарій:

- 1. Епископъ Новоархангельскій Петрь.
- 2. Якутскій *Павел*ь.
- Еписконъ Самарскій и Ставропольскій Ософиль.
- 28. Оренбургскій и Уральскій Актоній.

# г) грузинскій экзархать:

Экзархъ Грузін, Архіепископъ Карталинскій и Кахетинскій Ессевій.

Наводра от Тифлист.

# Викарий:

# Еписковъ Горійскій

- 1. Епископъ Имеретинскій Гаеріная.
- 2. Мингрольскій Героппій.
- 3. Гурійскій Гаорішло.
- 4. Adxaberin

### преосвященные, живущіе на ноков:

### Архівпископы:

1. Еслемой, бывній Ярославскій, Члень Св. Сунода й Присутствующій въ Московской Сунодальной Конторъ.

Мъстопребывание въ Московскомъ Донскомъ монастыръ.

- 2. Ириней, бывшій Иркутскій. Мъстопребываніе в Толіскомь монастырь Ярославской епархіи.
  - 3. Антоній, бывшій Минскій. Міьстопребываніе близь Минска, вь урочиць Нустынька.
  - 4. Евлампій, бывшій Тобольскій. Мъстопребываніе в Свіяжском Богородицком монастырь.
    - 5. Гавріиль, бывшій Рязанскій и Зарайскій. Мистопребываніе вь Рязанскомь Ольюви монастыри.
- 6. Павель, бывшій Черниговскій и Нѣжинскій. Мъстопребываніе вь Переяславскомы монастырь Владимірской Епархіи.
- 7. Анатолій, бывшій Могилевскій и Мстиславскій. Мъстопребываніе в Мозоловском монастырь Мошлевской Епархіи.
  - 8. Иліодоръ, бывшій Курскій и Бългородскій.

#### Еписконы:

9. Пинокентій, бывшій Екатеринославскій. Ипстопребыванів вы Старо-Харьковскомы Првображенскомы монастыры.

- 10. Николай, бывшій Тамбовскій.
- **М**ъстопребывание въ Предтеченскомъ Трегуляевъ монастыръ Тамбоеской епархіи.
  - 11. Іеремія, бывшій Нижегородскій.

Мъстопребывание въ Нижегородскомъ Печерскомъ монастыръ.

- 12. Іоанникій, бывшій Кавказскій.
- **И**пьстопребываніе в В Ньжинском Благовыщенском монастырь Черниговской епархіи.
  - 13. Іодина, бывшій Гурійскій.
  - Мъстопребывание въ Гаенатскомъ монастыръ Имеретинской епархии.
    - 14. Германь, бывшій Имеретинскій.
    - 15. Іона, бывшій Екатеринбургскій.

# VI.

# ісрархія острова жипра.

Блаженнъйшій и Святый Архівписковъ Новой Юстиміаны и всего Кипра *Макарій*, независимый отъ Патріэрховъ.

Каведра в Никосіи.

### Епископы:

- 1. Паносскій Харытонь.
  - Каведра ез Хрисороатисть.
- 2. Китійскій Мелетій. Каседра вз Ларнакъ.
- 3. Киринійскій *Мелеті*й. Каводра в монастыргь св. великомученика Пантелеимона.

## YII.

# ісрархія перкви въ австрійскихъ владеніяхъ.

Блаженивний и Святый Патргархъ Сербскій, всего обратающагося въ Австрійскихъ державахъ Сербскаго в Валахійскаго народа Митрополить, Архівпископъ Карловацкій Госифь Рапчичь.

Канедра въ Карловцахъ, въ Сремъ.

# . Еписковы:

- 1. Арадскій, Велико-Варадинскій, Існопольскій в Халмачскій Прокопій Пеачковичь. Каведра вз Арадь, вз Венгріи.
- 2. Бачскій и Сегединскій Платонз Авонацковичь. Каведра в Новомь-Садів, в Веніріи.
- 3. Будимскій, Свято-Андрейскій, Пештанскій, Стольно-Бълградскій, Мохачскій и Сигедскій *Арсеній Стойковичь*.

Каведра въ Сентъ-Андрей, въ Вениріи.

4. Буковинскій Евгеній Гакманъ. Каведра в Черновць, в Буковинь.

- 5. Вершацкій, Лугошскій, Каранъ-Себешскій, Оршавскій и Мехадійскій Емиліань Кентелаць. Каседра св Вершць, св Банать.
- 6. Далиатинскій и Бокко Котторскій *Стефань* Килокевичь.

Каведра въ Заръ.

- 7. Карлштадскій, Костайницкій, Корбавскій и приморских городовъ: Тріеста, Реки и Сеня Митрополить Петръ Іоанновичь.

  Каседра въ Плашках, въ Краціи.
- 8. Пакрачскій, Славонійскій, Пожегскій и всего Генералата Вараздинскаго Стефань Кразуевичь. Каседра въ Накраць, въ Славоніи.
- 9. Темишварскій, Липовскій, Велико-Бечкерекскій и Панчевскій Самуиль Машировичь.

  Каседра въ Темишваръ.
- 10. Трансильванскій Андрей Шагуна. Каведра в Германштадть.

### живущій на поков:

Венедикта Кралевичь, бывшій Епископъ Далматин-

Мъстопребывание въ Венеціи.

# YIII.

# ісрархія горы синайской.

Блаженнъйшій Архівпископъ Синая..... Мистопребываніе на Принцевых островахь.

IX.

# ісрархія черной горы.

Митрополитъ Скандерін и Морскаго Берега, Архівинскопъ Цетинскій, Экзархъ Священнаго Престола Пекскаго, Владыка Черногорскій и Бердскій....

### X.

# іерархія олимская.

# Священный Еллинскій Сунодъ въ Аоннахъ.

## Митрополить:

1. Авинскій (онъ же Архівнископъ Аттическій, Мегаридскій и Егинскій) *Неофить (Метаксась*). *Каведра вз Авинахь*.

### Епископъ:

2. Онвскій и Ловадійскій Досиосй (Асимакидись). Каведра в Онвахь.

# Архівпископъ:

3. Халкидскій и Ксирохорійскій *Каллиник* (Кампанись).

Каведра въ Халкидъ.

## Епископъ:

4. Каристійскій и острова Скиро Макарій (Калліаржись).

Каведра ез Кимъ.

### Архівпископъ:

4. Фоютидскій и Локридскій Каллиник (Касторжись).

Каведра въ Ламіч.

### Епископъ:

6. Фокидскій, Парнасидскій и Доридскій Данінль (Молохадись).

Канедра въ Амфиссъ.

### Архівпископъ:

7. Акарнанійскій и Этолійскій Оеофиль (Влахопападопулось).

Канедра въ Миссолонии.

### Епископъ:

8. Евританійскій Анвимъ.

Каседра се Наспакия.

### Архіепископы:

- 9. Арголидскій Герасимъ (Пагонисъ). Каведра въ Навляй.
- 10. Кориноскій *Амфиловій (Гарделись*).

  Каведра ез Коринов.
- 11. Идрскій, Спеційскій, Ерміонидскій и Тризинійскій Неофить (Константинидись).

  Канедра въ Идръ.

### Архієпископъ:

12. Патрекій и Илійскій Мисаиль (Апостолидись).

Казедра вь Патрахь.

### Епископъ:

13. Калавритскій и Егалійскій Варооломей. Каоедра в Калавритах в Морев.

### . Архуелисковъ:

14. Мантинійскій н Кинурійскій Өеофакь (Сіатистевсь).

Каведра въ Триполъ.

### Епископъ:

15. Гортинскій и Мегалопольскій Филовей. Каведра вз Гортинь (Каритень).

### Архівпископъ:

16. Мессинійскій, Казамскій и Милійскій *Прокопій* (Георгіадись).

Каведра въ Каламахъ.

## Епископъ:

17. Трионлійскій и Олимпійскій Григорій (Pomacs).

Каосдра св Кипариссіи.

## Архівпископъ:

18. Монемвасійскій и Спартанскій Діонисій (Cacaнась).

Канедра съ Спартъ.

### Епископы:

19. Гивійскій Іеровей.

Каведра въ Гивіонъ.

20. Итильскій Прокопій.

· Каведра въ Итилъ.

### Архівписьопъ:

21. Кикладскій (Сиро, Тино и Мило) Данішль (лично Митрополить).

Кадедра ев Ермополь.

### Епископы:

22. Андросскій (Андро н Кев) Митрофань (Пкономидись).

Каведра въ Андрост.

23. Наксосскій *Парвеній* (Акилась) Каведра в Накедось.

24. Опрекій...

Каведра въ Өпръ (Санторино).

Епископы, живущие на поков: Самуиль, бывшій Эгинскій. Макарій, бывшій Асинскій.

# нрсколрко счовр

о современномъ редигіозномъ состоянім протестантской Германім на основаній свидательства объ этомъ самихъ протестантовъ.

Преизносить судъ о какомъ бы то ни было предметъ, на основаніи лишь поверхностныхъ наблюденій его, неразумно; судить же и осуждать нравственно-религіозное состояніе цілой страны, безъ призванія, а тімь болье безъ достаточныхъ данныхъ для сужденія, преступно. Наставление Спасителя: не судите, да не судими будете, ближе всего относится къ дегкомысленному сужденію ниенно о томъ, что составляетъ дъло собственной совъсти каждаго. Что въ самомъ, повидимому, набожномъ •арисев нервако кроется закоренвлый безбожникъ, и что въ отъявленномъ злодъъ живетъ иногда будущій сосудь божественной благодати и свътило Христовой Церкви, -это извъстно изъ первыхъ страницъ исторіи Христіанства, и должно было бы каждаго, желающаго бросить камень на ближняго, заставить напередъ строго обдумать то, за что онъ берется.

По счастю, русскій человѣкъ, такъ много отличающійся отъ другихъ европейцевъ въ своихъ сношеніяхъ съ иностранцами, обладаетъ и этою великодушною наклонностію, которая часто ставится ему въ упрекъ, которая однакожъ отнюдь не унижаетъ ни христіанскаго, ни вообще Т. І. Отд. щ.

человъческаго его достоинства, — это именно наклонностію замъчать въ иностранной жизни скоръе хорошія и пріятныя, чъмъ дурныя и непріятныя стороны, и легко увлекаться первыми, не взвъсивъ достаточно послъднихъ: наклонность, правда, простирающаяся неръдко до кравности и въ такомъ случаъ, какъ всякая крайность, конечно вредная и достойная сожальнія.

Путешествовавшіе по протестантской - Германіи любять разсказывать о солидномъ теченіи жизни нѣмцевъ во всъхъ отношеніяхъ, объ ихъ разумномъ участіи въ ділахъ общественныхъ, объ ихъ успъхахъ по части наукъ, искусствъ, промышленности, объ идеальности ихъ семейнаго быта, объ отсутствін между ними нищихъ и бродягъ, и т. д. А такъ какъ русскіе за границею изъ любопытства заходять между прочимь и въ протестантскіе храмы, любятъ иногда послушать хорошаго проповъдника и бывають не прочь потолковать о дёлахъ Вёры: то изъ этихъ разсказовъ не малая доля выпадаетъ и на счетъ религіозныхъ впечатльній. Готическій, полуосвыщенный храмъ; отсутствіе въ немъ всякихъ следовъ земнаго блеска и всякихъ украшеній; чинныя собранія върующихъ, съ молитвенниками въ рукахъ задумчиво расподожившихся на голыхъ скамьяхъ храма; ихъ общее пъніе подъ медленные звуки хорошаго органа; появленіе на канедръ, одътой въ черномъ, обыкновенно скромной фигуры пастора, его благоговъйная молитва отъ вмени собранія, при этомъ обыкновенно встающаго со скамей и смолкающаго такъ, что кажется слышно біеніе сердца молящагося; его образованная ръчь, одушевленная неръдко неподдъльною любовію ко благу паствы — воть впечатавнія, иногда такъ сильно действующія на доброе и издътства набожное сердце русскаго, что опъ уми-

лиется до слезъ и отъ души готовъ съ протестантами иолиться Богу. А туть, вив храма, - въ самомъ городв, то встрачается протестантская сестра милосердія, торопливо идущая въ сиротскую школу или къ постели умирающаго бъдняка, то разнощикъ библій и другихъ назидательныхъ книгъ, за инчтожную цёну кротко предлагающій сокровище Слова Божія; а тамъ — за городомъ, какъ нарочно попадается на глаза учитель народнаго училища, или же и самъ пасторъ, окруженный толпою веселыхъ мальчиковъ и въ дружеской бестат съ ними поучающій ихъ единому на потребу: и вотъ всѣ эти и другія подобныя явленія протестантскаго міра, тъмъ неотразимће дъйствующія на воображеніе, чъмъ они новъе и неожиданиве, такъ поражаютъ воспріимчивый умъ и подвижной темпераментъ русскаго человъка, что онъ не знаеть, что наконецъ ему и думать о своемъ древнемъ Православін и чужомъ, опасномъ протестантизмъ, и потомъ, возвративнись къ себъ въ отечество, дъйствительно долго думаеть и часто разсказываеть о благочестивыхъ, удивительных в намцахъ!

Добрая черта русскаго характера, такъ способнаго къ безаристрастному исполнению апостольскаго совъта: есе испытывайте, хорошаго держитесь! Если уже Промыслъ приводить кого либо въ сношения съ иностранцами и иновърцами, кто бы они ни были, то съ христіанскимъ настроеніемъ согласнье, благороднье и во всъхъ отношеніяхъ благотворнье, хотя и не зная ихъ хорошо, замъчать въ нихъ все хорошее и съ этой стороны понимать ихъ жизнь, иежели, зная ихъ еще меньше или даже вовсе не зная, намъренно или ненамъренно видъть въ нихъ только дурное и отзываться объ нихъ только съ этой стороны. Этою послъднею иърою чаще всего

«Редигія ддя славянь есть не болье, какъ вивиняя значеніе только кака приготовленіе ка Хрискіенству... Внутренняя религіозная сосредоточенность ин научнов з углубленіе, у нихъ малопвстрачаются; очень чувственням, основная лебца хабактева ставанской напроночностя» осоренно орнайлживается вт Бетигюзной юдческий гьеческое богослуженіе имбеть оттвиока почти макаріания стическій; образа, церемоній, драматинескій сценью свиводическія изображенія сміняются ві немі він семнів различных видахъ. Слова, живаго и прамо идущого отъ г сердця, и совъсти, у нихъ почти нътъ., Объ, редисіоними обученій народа и рачи быть, не можеть. Гаухов вастов : въ учения, въ богослужения и въ управления, дуковонство лищено всвух условій умственной возбужденности и дуковнаго достоинства. Можно сказать, что у сладанских вародовъ Христіанство по бодыщей, насти окристальнось. Loce: ist\_crystallisirt. » (Allgemeine, Kirchlische, Zeitachrift: von Prof. Dr. Schenkel Erstes Heift. S. 10. Elberfeld, 1860.) : Въ, ораторскихъ, производеніяхъ, протестантення вилеро-

повіднивань обобенню правится изображаї нась подъ мырокь диной жеслины, къ которой рука цивилизація -ol' o'emytath to thereogened hereogened that the sement вова терминекей (т. е. протестантской) жизин (1). Воро-TORS, CAMINA TASTO RELECTING OTSHEN O COOK, upasociós-THE MOPS ON, COME ON TOASHO STO ONTO NO Expectiances. нісковно утвинівся тимь, что вы устахь протестантоних богослововъ танів отзывы составилють чуть не Монвену сравнительно съ твин выражениями, какими они, можно сиявать, примо въ гляза въ ученыхъ трудахъ своихъ преследують римскую перковь. Для этой перкви они и въ будущемъ не могуть представить себъ инчего систью вибудь христівнского: тилая яма, табощів wiftins, sapiasts scients embrons offineemseknoù 'n aachnoù минов -- вотъ ихъ энергическая терминовогія на счеть вынь, везущесть и всехъ ультрановтановъ, къ которынъ для них по необходимости относится все паписты, добросовъстно исполняющіе постановленія своей церкви.

При всемъ томъ однакожъ, что ивмецкій протестантизиъ такъ категорически судить й осуждаеть другія кристівнскім вкроисповъданія и въ такомъ благопріятномъ світь представляется иногда великодушному наблюденію вностранняго нутешественника, состояніе его въ Германіи отнюдь не такъ вождельно, какъ кажется, и една ли когда такъ серьезно озабочивало церковных протестантскія привительства, какъ оно озабочиваеть ихъ въ настойщее время.

Мы не хумиемъ погръщить противъ христійнской любви къ иновърнимъ братьниъ нашимъ, указывая на суще-

<sup>(1)</sup> Hamp. By Spounds: Wesen und Untershied von Katholieismus und Protestantismus von Schaub; Heidelberg, 1860 S. 34.

ствующее у вихъ правственно-религіозное зло, не во личнымъ наблюденіямъ и соображеніямъ, всегда болю или менъе пристрастнымъ и поверхностнымъ, а по тому, какъ они сами испытывають и изображають его. Для русскаго это указаніе есть долгь предъ отечественною Церковію, особенно въ такое время, когда умственное движение и личная свобода-эти два существенные элемента нравственно-религіозной жизни, возбужденные отчасти подъ вліянісиъ в'янія изъ Европы, выступають на первый планъ и въ новомъ видъ готовы сложиться въ основаніе народной русской жизни: если когда, то въ такое время для Церкви особенно важно напоминаніе е томъ, что можетъ ожидать ее въ последствін времень, если это основание будетъ выработано и положено безъ прямаго участія и благословенія Церкви, безъ вліянія того Духа, которымъ въ правственной народной жизни еще больше, чёмъ въ физической, все животъ, движется и существуетъ.

Протестантскія духовныя правительства, сказали мы, въ посліднее время особенно озабочены нравственно-религіознымъ состояніемъ Германіи, — и есть почему озаботиться. Зло, лежащее въ основномъ началь самаго протестантизма, то есть, въ личномъ, совершенно свободдомъ изслідованіи Слова Божія, другими словами: въ отверженіи всякаго на земліть Божественнаго авторитета, слідовательно всякаго положительнаго Откровенія, — со всёми послідствіями своими начанаетъ выступать наружу только въ посліднее время; послідній плодъ этого независимаго изслідованія — рішительное невіріе, сімена котораго съ церковныхъ канедръ такъ обильно сіллітія, только теперь пачинаетъ соврівать собственно въ народ-

ныхъ массахъ; опустошеніе, произведенное имъ въ умахъ и сердцахъ нъкогда дъйствительно простодушныхъ и набожныхъ намцевъ, только теперь съ ужасающею посладовательностію проникаеть во всё слои протестантскаго общества. Все, что въ первоначальномъ протестантизмъ, въ первыхъ реформаторахъ оставалось истинно-христіанскаго, въ настоящее время большинствомъ безъ всякихъ околичностей признается остаткомъ католическихъ суевърій, данью слабостамъ человъческой природы, — и отвергается, какъ явное противоръчіс болье мудрому будто бы современному, господствующему повсюду духу времени. А это и есть именно тотъ дукъ отрицанія, для котораго не существуеть ни души человъческой, какъ чего-то независимаго отъ тъла, ни гръха, ни слъдовательно спасенія и Спасителя міра, для котораго вся система общественной нравственности; весь порядокъ гражданскаго и семейнаго быта, вся цёль ежедневныхъ предпріятій и трудовъ – опредъляется наибольшею долею матеріальнаго блага, наилучшимъ удовлетвореніемъ естественныхъ потребностей цванкъ обществъ и каждаго человъка въ частности. Все, что возвышаеть человька надъ этою животною сферою, что напоминаеть о долга совъсти, о Богь, о будущей жизни, что даетъ миръ душъ и внутреннее счастіе среди всвять превратностей жизни, что связуеть общество самыми кръпкими и въчными узами любви и единенія въ Богь-все это для большей части народныхъ массъ есть вредный призракь воображенія, развращеннаго Библісю и духовенствомъ, есть злонамъренная ложь, отрава нстиннаго счастія человіческаго рода.

Протестантскія церковныя правительства давно предвиділи приближеніе этой опасности, и съ 30-хъ годовъ текущаго столітія, именно со времени благотворнаго

толчка, даннаго всему нъмецкому протестантизму Шлейермахеромъ и его школою, истощали и истощають всв усилія къ возрожденію въ Германіи тахъ христіанскихъ убъжденій, какими будто бы дышаль періодь реформацін Но ни библейски-церковное, болье и болье усиливающееся направление и ревностная дпятельность современнаю протестантскаго духовенства; ни множество замівчательных в богословскихъ факультетовъ при нёмецкихъ университетахъ, защищающихъ достопиство и права богословія противъ матеріализма; ни повсюдное существованіе народныхъ школъ, широко открытыхъ вліянію містныхъ пасторовъ; ни общество Густава Адольфа, при недавности своего существованія (съ 1833 г.), вліяніемъ успъвшее оципить весь протестантский міръ въ самыхъ отдаленныхъ его предълахъ; ни ежегодные сеймы протестантских представителей всьх в націй для совыщаній о двлахъ ввры и церкви на такъ называемыхъ tag (съ 1848 г.), ни усилія внутренней миссіи, съ учрежденія этого сейма и подъ его вліяніемъ стремящейся учеными средствами и благотворительными учрежденіями возбудить въ Германіи сочувствіе къ интересамъ Христіанства; словомъ - ничто не въ силахъ болве защитить массы народа отъ опустошенія, первая искра котораго лежить въ самомъ зародышт протестантизма и со встх сторонъ болъе и болъе раздувается современнымъ женіемъ во всёхъ сферахъ европейской жизни, и въ политической, и въ учено-литературной, јенной.

Въ какой степени это суждение справедливо, можно видъть изъ двухъ нижеследующихъ свидътельствъ. Одно изъ нихъ принадлежитъ *Церковно-Евапиелической* (1) Ком-

<sup>(4)</sup> Слово: ввангелический (христіанивъ, церковь, собранів и т. в.)

ференціи, которая лишь ивсколько акть тому недаль организована изъ высшихъ духовныхъ сановниковъ сътсъ протестантских странь Германіи и ежегодно имъсть свои собранія въ Эйзенахв. Это свидетельство, какъ церковно-политическій докущенть, относящійся ко всей современной Германіи, въ нашемъ вопрост имтеть особемную важность. Оно напечатано въ Protokolle der deutschen evangelischen Kirchen-Conferenz in Eisenach, abgehalten von 30 Juni bis 7 Julis 1859, S. 80—142. Другое свидательство заимтвовано совстмъ изъ противоположной стороды протестантского общества, изъ частныхъ замътокъ Colporteur'я — разнощика библій, сообщенных имъ въ редакцію санаго древняго въ Германіи и весьма распространеннаго церковнаго журнала: Allgemeine Kirchenzeitung, дздаваенаго въ Дариштадтв. Это последнее свидетельство заменательно не только потому, что Allgemeine Kirchenzeitung coстонть подъ главнымъ надзоромъ дармитадтскаго Цредада, доктора Циммерманна и совершенно вопреки своему обыкновенію даеть гласность статьв, крайне не лестной для протестантизма, но и особенно погому, что предъ даторомъ, какъ человъкомъ наученымъ и неоффиціальнымъ протестантское общество открываеть себя у себя въ домъ совсвиъ въ другоиъ свътв, чъиъ предъ пасторомъ въ хранъ или при другихъ особенныхъ случаяхъ. Оно помъщено въ 85 и 86 номерахъ указаннаго журнала за 1860 годъ.

въ измецкой дитературъ придагается безраздично даръ из дотородина, такъ и иъ надъянистанъ; большая часть и тъхъ и другихъ, ре отказываясь отъ частвыхъ разностей въ догнатическомъ ученіи, съ 1817 года на осполний зугибургскаго изроненовъданія, какъ извъстно, со-слимнаясь иъ такъ разванную Веримеличаскую боефиенную Меркръ.

Мы передадимъ по возможности буквальный переводъ этихъ свидътельствъ съ нъкоторыми совращениями.

I.

Поводомъ для евангелической церковной конференців, въ последнемъ заседания ея (въ 1860 году эта коносренція не собиралась), къ разсужденію о современномъ состояніи протестантизма послужило сдёланное ей преддоженіе Королевско-Саксонскаго Министерства Народнаго Просвъщенія и Духовныхъ Дъль-обсудить степень христіанскаго просвъщенія во ньмецкой евангелической церкви и указать долгь церковных вправительство во этом отношенів. Референтами по этому важному вопросу назначены были пользующіеся справедливо авторитетомъ въ евангелическихъ обществахъ главный придворный проповъдникъ въ Дрезденъ докторъ Liebner и по своимъ ученымъ и литературнымъ духовнымъ трудамъ весьма популярный въ Германіи прелать великаго герцогства Баденскаго докторъ Ullmann. Оба они составили и прочатали въ Конференціи весьма подробно доклады, сполва напечатанные въ помянутомъ нами протоколъ.

И тотъ и другой докладъ, въ существъ ръшенія вопроса внолить согласные между собою, раздъляется на двъ части: одну преимущественно теоретическую, излагающую факты, относящіеся къ данной тэмъ, — другую, преимущественно практическую, изъ этихъ фактовъ выводящую практическія задачи для церковнаго правительства. Вотъ главные изъ этихъ фактовъ по докладу доктора Либнера, имъющіе отношеніе къ нашему предмету: «Первый фактъ есть — по истинъ изумительное невъ-

Digitized by Google

жество напъ образованняго, такъ и необразованняго дзисса въ томъ, что существенно относится въ Христівнотву и Церкви и вообще къ религін, — невіжество не только отрицательное, то ость, отеутстве христванских покатій, но и положительное, то есть, юсподство понятий чундыхъ Христіянству, понятій явыческихь и йудейскись. Это невъжество исходить оть ложного понимания Анца Христа Спасителя, которое совпадаеть или съ евіомитских ажеученість о Немъ, какъ о простомъ человікі, вы въ наплучшемъ случев съ аріанскимъ лжемудретвованість о Немъ, какъ о человъкъ необыкновенно одпрешномъ свише. А это ложное понимание Лица Хрисча Спасителя въ свою очередь находится въ тасиващей связи съ нонятіємъ о Богв, о мірв и объ отношеніи міра въ Богу: здесь - съ одной стороны господствуетъ почумрный допамъ, съ другой столько же популярный пямтензиъ, соединение которыхъ въ полупантенстическихъ системахъ такъ называемые образованные люди считаютъ последнею мудростію богословія и, хотя они настанвають не ученіе о Богь, какъ объ абсолютной личности, въ существа дала однакожъ не варять ни въ денямъ, ни въ пантензиъ. Отсюда же съ необходимостію вытекаеть в тякже господствуеть ложное понятіе о граха, который. состоить будто бы въ неизбёжной недостаточности огравиченнаго существа, въ естественной борьбъ различныхъ потребностей организма его, изъ которымъ будто бы тольке и можеть слагаться и развиваться его жизнь, --- и которыё не визеть въ себе ничего собственно граховного. виновнаго и нечистаго, что нуждалось бы въ искупленін, примиренім и обновленін; далье-ложное монятіе объ нскупленін, оправданін и вообще обо всёхъ моментахъ негиннаго Христіанства: воть во каких антивристіянменен (расположением сопрасностися просоторые согранием обрасности. Вти-то убаждания что народном соотвенного убаждания что народном соотвенного, что что что народном что народном настранности учения, что что народном настранности учения, что что народном настранности на подражением на под

Все это ученый богословь совращенно выражаеть из тадомъ ресультать: «вынешее протестантское христіаного
вы большей части своихъ членовь не понимаеть бойе
опасто отечества — ресормаціи. Все, что Лютерь и ото
спадважники ники здравато въ ноизтіяхъ о Богь, срімі,
Спаснель и спасеніи, что вызвале ихъ на борьбу съ
спанового сторонов, останками ихъ суевърія. Какъ вешно
бідствіе перкви отъ такого поножительнаго шемілести,
видно бываеть волкой разъ, когда, наприміть, каке набудь живее, выкодищее наз тлубины Еванченія докжене
успасть понаваться на світь и затромуть наредную среду:
въ обществі тотнось обнаруживается недовіріе, чотакъ
опо видить посигательство на пресвіщеніе, свебеду вірода» и т. п.

Можду причинами такого жижкого состояния христивасинтасть делгомъ указать пренмущественно на кругей самини сакть — на респространение популирныхъ изпонений оплососсияхъ системъ поздивилного променя и отоящаго въ въспей связи съ силосостею эфонови и такъ незываемыхъ серосоъ ибмецкой національной зитератури. «Какъ ни велию укаженіе, каного заслуживаеть посыва не соспаситься, что опа правленые популярною не

столько възвалглубинт и възгонъ ноложительномъчес~ держанін, которов отчасти соприкасается съ Хриспіанатвоил, сколько во второстепенных отринательных облюпонтяхъ, — сделялясь умствоннимъ достоянюмъ намоно! какъ образованнаго, такъ и необразованиего каесса жерода, которое ока навновета серима пунома и которое, говорить онь, не повеоляеть ему върить въ Христанство: такь, какь оно дано во Словь Божівых, между тімь жайь этогь умь юго не ость умь чемовька, созданнаво по образу Божію, но умъ, впочататиный напит, частим жанп луше номраченное продание вольчовского, контовского, ума . навлучшимъ образонь п rerelenckaro H. T. ۵. приспособлениято въ естественнымъ потребностамъ, человбия. Тысячи думають формами этого уми и не негуть иначе думать, хотя сами того не совнають, и жовое о не догадываются, откуда имъ премудровны сіль Тошо і должио сказать о міровозарініямь гороовь агімоциой автотературы. И изъ этого сокровища народъ усвеще собъ въ длоть и кровь не столько великое и лучиее, скольномадое и дупнов. И этимъ-то силамъ насторы, богословы, церковные, правители . такъ долго продоставляли выработывать, духовную народную субстанцію, и съ своей свороды оне только не слёдели ничего равносильного и разноси важняго. что бы могло вротиводъйствовать юзнив свление. но, отчасти на ,саминуваниемы. былинать выминень...»

Докторт, Либнара, , въ дальнёй шемъ належнів повесте и отчета, дтёщаеть себя и Консеронцію: гумними папривлент нісль, соеременняю, протестичними повей шаю посточні, верно, же болотыми средетеслики повей шаю посточні, вообще говоря, страно осносиними на публючим изучніми соврення сомержиними же публючими повей шаю протести повей проставу поветници. Поветници соврення поветници. Потребностай общество, п. и всю поветническую на часть своего отчета заключаеть такъ: «короче сказать:

селикой недостоток пристанскаю просвищения ет общество оченидень; но съ другой стороны уже готово и бою-словіе, дающее возможеность восполнить этоть недостаток. Поелику же между богословіемъ и обществомъ—пропасть непроходимая; то задача состоить въ томъ: какъ осуществить ихъ соединеніе, какъ это богословіе всести въ народное сознаніе?»

Краткое указаніе средствъ этого соединенія, весьма подробно разсмотрівныхъ Референтами, евангелическая церковная конференція выразила въ слідующемъ, единогласно принятомъ всіми ся членами (около 25 высшихъ протестантскихъ духовныхъ сановниковъ Германіи), общемъ заключеніи по изложенному предмету:

•Конференція, по выслушанін богатыхъ содержаніся отчетовъ гг. Референтевъ, проникнутая важностію обсужденного ими предмета, объявляеть свое согласіе съ этих содержаніемъ въ томъ смыслё, что если всегда и вездё существенную обязанность и задачу перковнаго правительства составляло поощреніе всёми зависящимя от ного средствами распространенія основательнаго и жеваго, библейски-церкосного познанія въ церкви и школі; то въ настоящемъ времени и въ современныхъ отношеніять пристіпискаго общества лежить особенное, всегда возобновляющееся побуждение къ исполнению этой обязанности. Выражая свею ночтительныйшую благодарность Керелевско-Саксонскому Церковному Правительству 38 это, изъ устъ союзнаго церковнаго правительства особенно важное напоминаніе, Конференція объявляеть свое согласіе в съ тімъ, чтобы не только вірно пользоваться существующими въ общинахъ средствами къ распостранемію Слова Божія, каковы; проповёдь, толкованіе Бибдін, катохизація, христіанское наставленіе юношества въ

низшихъ и особенно въ высшихъ школахъ, — но чтобы поощрать и тъ средства, которыя витютъ цълю — постоянное продолжение научнаго углубления духовенства (der Lehrstandes) въ богатство Слова Божия, особенно же поощрать резулярныя собрания богословскихъ конференций пасторовъ и кандидатовъ на пасторство». (Protecolle der deutschen evangelischen Kirchen-Conferenz in Eisenach, abgehalten vom 30 juni bis 7 juli 1859, s. 21. 22).

2.

Черты из жизни колпортёра (разнощика библій) въ одноми из второстепенных городов Германіи (1).

Въ прекрасное лётнее утро, оставивши свой родной очагь, съ тяжелою ношею, состоявшею изъ кристенскихъ назидательныхъ книгъ и картинокъ, приближался я къ одному богатому забричному городу, имѣющему около 8,000 жителей, чтобы, какъ заповъдалъ миѣ Господь, раскинуть мою мрежу и чрезъ распространение христіанскихъ назидательныхъ сочиненій дѣйствовать во славу Его царства. Побъдивши первыя затрудненія взъ за полицейскаго позволенія для своихъ занатій въ городъ и нашедши для себя пристанище, которое милосердый Спасъ и Господь мой указалъ миѣ въ одномъ христолюбивомъ семействъ, я въ полдень отправился на свой польнгъ.

<sup>(1)</sup> Сама редакція вышоўномявутаго журвала, изъ котораго зашиствована эта статья, замічаеть, что авторь ся привадлежить из числу кроткихь, христолюбивых простолюдиновь, который очевидно безь всякой искуственности записаль то, что самь испытель. Страна, въ которой онь трудится, относится из средней Германіи.

Pashoident cfydrica въ дверь (для краткости Allgemeine Kirchen-Zeitung передаеть разсказъ разнощика въ 31-яъ лицъ). Ему отвъчають: войдите.

Онь входить съ кипою картинъ въ рукахъ и съ мъшкомъ кийтъ на спинъ, и предлагаетъ библи, новые завъти и цълий выборъ наилучинкъ христіанскихъ молитвослововъ и другихъ назидательныхъ кийгъ, начиная съ цълихъ собраній проповъдей до самыхъ небольшихъ статей цъною въ одинъ пъеннягъ (около полушки). Разнощику съ удивленіемъ смотрятъ въ лицо и отвъчаютъ коротко и ясно: намъ не нужно Слово Божіе, оно уже есть у насъ.

Разнощикъ въжливо спрашиваетъ: не нуженъ ли виъ можетъ быть молитвословъ, чтобы утромъ и вечеронъ вобыт выботъ по нему молиться Богу, просить Его о свениъ чуждайъ и благодарать за всъ благодъянія, которыя Овъ ежедпевно и такъ щедро влагавнаетъ на васъ?

Довина дому отвъчаеть: намё некогда молиться; угром раму вой принимаются за свою работу и работаюри, пока опить не зануть въ постель, на другой дейь повториется тоже.

Развощим: но разви у васт нъть! времени для приначасници? Разви вы не завтракаете, не объдаете в не уживнете? Отъ чего же! вы по тълт заботитесь, а о безмерной члушт вашей готовы совствы забыть?

Невельно смущенный по видимому обличаемый своею совестю хозянны отвечаеть: да, вы правы; но утрения и вечерняя молитва совсемь вышла изъ употреблени; объ мейчините не думаеть; по окончани "работь" всы спатать или веселиться или прамо спать.

Размещикъ: развъ не безразсудно съ нашей сторони такъ безпечно жите для одного зейнаго, день и нов

мучиться изъ за того, что достанется въ вишу чорашть, и не думать о спасовів нашей душь?

Домохозящих остается при томъ, что у нихъ вовее вътъ временя для нолитвы и чтенія библіп. Разнощинъ отправляется дальше и стучится у дворей другаго домі.

После обычнаго приветствия, онъ, какъ и въ первоиъ домі, предлагаєть свой товарь, и спова ему отвічають: ин не вуждаемся въ Словъ Божіемъ и молитвословахъ; у вась на ворху цълые ящики и корзины съ книгами, и янкто ихъ не читаетъ. Разнощикъ просить изъ бельшаго собранія ихъ назидательныхъ кингъ воказать емухоть одич. На это охотно соглашаются, но ва находять въ компатъ ин одной книги. Наконоцъ хозяйка дома приносить начку журналовь - нолитическихъ, историческихъ, и между ними одинъ религіозного содержанія; вираженіе довольняго лиця ся вокламваеть, что она высово явиеть свон квиги; это, говорить оне, дорогія для ней иншти, особенно въ религіозномъ журналі видить она большое сокрольно и ни въчевъ болье не нуждается. Но, уване знаеть она, что ее обманули самымъ жалкинъ образоръ. Въ ен мазидательныхъ кингихъ произвёдуется самый сухой раціонализив, ученіе о добродітели безь віри, безъ возрожденія, безъ оправденія, — а во многихъ книгаль самое дережое невёріе; и все это въ такомъ видь, что овангольская истина, накъ мообходеное оспованіе спасенія, отвергается самымъ топкамъ образемъ, и содержание книги для естественного человака пред-CTABARCTCA CTOAL HORBECUATCALMINE, TO ONE AYMECTS BEдёть въ ней один ангельскія изображенія. Всё усилія убъдить бъдную женівнну, что она обманута, разочаровать ее въ ея ложныхъ надождахъ, остаются напрасныии. Неконедъ она сознается, что и этихъ кингъ не читаетъ, да и вообще вовсе не имъетъ для этого времени. T. 1. Ota. III.

Отвривнению дальне; разнециять входить въ жиме одного ткача и находить отца, меть и дътей за работою. Наконецъ-то, думаеть онъ, нешель онъ внеакія, и мескако предлагаеть Слово Божіе в другія христіанскія кинги. Но тоть же духь невёрія стибчаеть ему и здісь: не нужно нашь Слово Божіе, и безъ того у нась довельно книгъ; в для мелить — совсёмъ пъть временя; работай съ утра до вечера —воть неше діле! Какъ мешина, им привязаны къ работі; въ самый весересный день хожинъ сабрики заставляеть работать; а не захочемъ работать, такъ безъ хлёба останемся.

Ромонии: развъ мы не обязаны Бога слушаться больше, чемъ людей? Развъ не положено проклятіе на праздначную работу? И человъкъ, сезданный для въчности, развъ не инъетъ нужды въ успокоскім себя отъ труде? Відь четь не вабрь, совданный только для чувственной, земной жизии, а начать высмін ветребности.

Работникъ въ отвъть равсказаль, напъ фабрикитъ и пять талеровъ достаетъ отъ начильства позволение на проделжение работъ в въ восиресные дин, и петоиз силем заотавляетъ людей работить. «Если би и даже пріобщалля въ восиресенье, и тогда, восирачившись домой, со встиъ семействонъ тотчасъ долженъ вълъся за работу; а не уситко вриготовить данную работу из понедъльниц или вторинку, то ховяниъ не дастъ больне напакой работы.»

Съ прискорбнымъ сердцемъ оставилъ я, пишетъ развощикъ, это жилье, такъ микъ дальябщия старанія вавееси семейство на лучнія мысля не объщали никаного успъка. Что особенно до крайнести огорчило мое сердие, это то, что пристіанское начальство письменно дозволяєть нарушать святость воспреснаго для. Такого роде сопременные события испоминаемть то прошлее время, негда Тетцель проходиль по Саксонів и за деньги продаваль сопершеніе и отнущеніе будущих гріповыї Горе, горе....

Разнощикъ странствуетъ дальше. Вкодитъ въ дамъ, въ кампату, которые по челевъческому соображение съидительствуютъ о благосостоянии хозяевъ, и самымъ въкливнить образемъ предлагаетъ свен книги. Хозявиъ дома суко отвъчесть: не нужно намъ Слово Бежіе, лучше бы новъсти о разбойникакъ. Ніскольке озадаченный тацинъ отвъчесть, развощикъ отвъчаетъ, что ати повъсти водуть къ гибели, а Слово Бежіе приводитъ къ мясни. На хозяниъ дома оставаел при своемъ, что опъ повсе не куждается въ момитетъ в еще меньше въ меническомпата. Съ глубонникъ чувствомъ сопрушенія вышелъ размещить и изъ этого дома: ему казалось, будто онъ странствують не мертвому полю, гда ему новемъме возвіщать своемелие нертвомять:...

Входить въ следующій домъ, где снева некодить обдныхъ людей и думесть, авесь анбо влесь принуть Слево Божіе. Но — и здёсь то же неверіє: не хедите вы бодаще съ христівненими винсеми, гонорить разпонцику окоць семейства, — Христівнству окоро немець; несихе разоказы, о разбойникихъ и убійцакъ, скоре нейдете сбыть. О мовитить въ неме время никто не думесть: рабочать и работить, йсть и инть — вогь дідо человіна! Промодюсь я, цілий демь—ничто не упадеть для меня съ меба; а буду работать, — съ хлібонь буду; молития ровно им къ чему не ведеть.

Ризнощико: Христось снаваль: мебо и вемля прейдуть, по елонов мон не прийдуть; человыкъ м всякая пометь ніра прейдуть, но не прейдеть Христіанство; не сальбань

одним живент человьк, но и велим словом, негодищим из уст Божения. Велико вынашнее неваріе и отнаденіе отъ Христа: но Гесподь знаеть своихъ и еще любить ихъ. Господь удержить за Собою побаду надъ всами своими врагами.

Отвере семейства: еще пятьдесять лать тому назадь этоть городь была христіанскимь, благочестваннь городоть; когда, бывало, вечеромъ ударять въ колоколъ, мо-митва и паніе еще раздавалясь въ семейныхъ собраніяхъ; теперь же все это, кажется, совсамъ изчезло: духовных пасни замолкли, а срамныя народныя каждый вечеръ слышны на улицахъ.

Разнощикъ продолжаетъ свое странствіе. Входитъ опять въ большей домъ, занимаемый знатимии людьии. Въ компетъ, въ которую онъ взошелъ, находится одна дама.

Разнощим: я продею Слово Божів: бибдін, новые завъты и другія христіанскія и молитвенныя кинги.

Дама: я не молюсь.

Разнощих: отъ чего же вы не молитесь?

Дама: отъ того, что это безполезно.

Разнощики изтъ, молитва не только не безполезна, а необходима. Что дыханіе для естественной жизни и пища для тъла, тоже молитва и Слово Божіе для внутренняго человъка. Если мы не будемъ ежедиевне питать свое тъло цеобходимою пищею, — оно зачахнетъ и должно наконецъ севетиъ ногибнуть отъ голода, и если прекратится и кратится дыханіе, то съ нинъ витестъ прекратится и жизнь. Такъ точно и въ духовномъ отношеніи. Если мы не питаемъ себя ежедневно Словомъ Божіниъ: то внутренцій нашъ человъкъ чахнетъ, и если прекратилясь нашъ молитва, то мы опертвъли духомъ в, какъ мертвые духомъ, мы не наслъдуемъ царства небеснаго.

Дама: я и не желаю царства небеснаго.

Равнощико: отъ чего же вы не желаете?

Дема: въ царствъ небесноиъ всъ нищіе; я не хотъла би между нищвии находиться...

Разнощикъ отправляется дальше, на противополежную сторону улицы, къ небольшому дому; взошеднии въ комнату, въ котерой стоять четыре ткацкихъ станка, онъ снова въжливо предлагаеть свои книги. Никто не отвъчаеть. Тогда онъ береть изъ кармана небольшей мольтвословъ Іоанна Габерманна, подходитъ къ одному изъ молодыхъ людей, работающихъ за станками, и предлагаеть ему молитвословъ, какъ такую книгу, въ которой онъ утромъ и вечеромъ и во всякое время можетъ найти для себя назиданіе.

Молодой человъкъ, нагло глядя разнощику въ глаза, отвъчаетъ: а вовсе не христіанинъ,— а язычникъ.

Равномумът: не думаю; явычники бываютъ черные вли сиуглие, вы же съ виду скоръе христіанамъ. Впрочемъ, можетъ быть вы правы: и между христіанами завелось много язычества.

Молодой человика: теперь никто не молится; принасите-ка лучше хлаба да машока са деньгами—вота наша бога! О кингаха же вашиха ны и знать инчего не хочема: деньги и деньги—вота ва чема нужда!

При этихъ словахъ всв, находившеся въ комнать раоботнени, нагло засивались.

Разнощикъ, посмотръвъ серьевно молодому человъку въ глеза, отвъчалъ: когда вы предстанете предъ судище Христово и услышите въчный приговоръ Бога, и ногда по всему небесному пространству раздестся: онъ погибъ, на въи осужденъ! тогда вы не будете такъ дерзко, какъ сегодня, опъяться.

Молодой человник мань будто ет инконорымъ екраконь смотрвать на разменцика.

Размещения: подументе о спаровін замей безомертной души. Если бы ванъ приньюсь телько десять, двадом мян нятьдесять лідь просядіть въ подземной темичні, безъ дневнаго світа: напос бы ато было мученіє! Но это мученіе было бы бламенствонъ сравнительно съ восліднить приговоремъ: на віни погибъ! Вічность въ мукадъ, нъ аду! Коли не обратитесь, и васъ тоже не-стигность.

Молодой человить съ преминею ниглестию: псе, что и горорите, вздоръ; въ бледін теже—лонь. Мол дуна бытесловдяєть кайбъ и міжновь съ деньгоми—воть мей богь!

Съ этнии словами въ комнатъ снова разделея общи

Съ тямно-боявлениямъ сердномъ оставдяють развращени щикъ это жимъе и вздикаетъ, о врейномъ развращени рода сего. Продолжая свое сгращето, окъ заходить и чимографію, ближе всего лежащую на его пунк, и свом предлагаетъ свои кинги.

Домогосины: у насъ молнию не иъ моди; бым бы также вепьги...

Затамъ доноховяннъ нагодорияв миолеодие осторовтельныхъ для релогія вираженій, смалася подъ болоотренними и человаческими учрежденіми, медъ духовными и мірскими людьми, сохраниющими пота тапь Храстівнечна, подъ миссідни и библімии.

Розночники что насловом до инссін, то управил 60 сони Госнодь, сказавиній відшие съ мірь весь и научине вел народы, краєтье шат со имя Сипца и Сипа и Сеппаю Дипа. И соли бы тисячу літть тому наседь англичана по пришли ит нама, то и доселі, ми были бы дамчинками и не ногли бы пользоваться благословеніями Христіанства.

Доменовании гералло би лучие было досели оставитіся въ язычестви. Приэтомъ онъ сжаль свой кулай» : и, съ упровою поменания сто разнащиму, прибекваль: зажется и вы теме изъ ісвуштекой помнавія? Это слишно по вещей ріми...

Разнощивъ вышель и свонойно неправился из дему, накодившемуся на дворё за предъидущимъ. Вкедить въ небольшую, инвеньную меннату, гдё повидиному прімитмою бёдность. Мущине реботаеть у наполемен. Когде разнощикъ показаль и предложиль ему свои кимги, бёдный слёсерь совершение спекейне огийчесть ему: и ничему не вёрю; что человёкъ—что звёрь—все равно; те, что мертво, не имбеть никакой жизии,—теже и съ человёкомъ. Природе — все! Рамдаемся, изв'ястное премя живемъ, и умираемъ: смерть оканчиваеть все!

Разнащик: нёть, добрый человёкь, это ме такъ. Видите зы солице? Какъ вёрне то, что омо на небё, закъ весомятине, что им теперь оба стоимъ, одинъ притикъ другаго; также вёрне и несемийне то, что есть Болъ, есть вёчность, есть воздание, и что начаниять другамъ нуванъ им не моженъ оправдаться и досингнуть съвсенія, накъ волько чрезъ Івсуса Христа, Распатаго. Вёрцто ли вы или не вёрите, такъ не менёе жее это остяется аймость, непраложного, божаствением непировь.

Сласарь: съ несомивические вы однажени не межете этого спавать?

Размощика: о, да; потъ Сесно Бомів (у него въ руканъ невый завить), которое пребываеть втеле; оне вийств съ нашниъ собственным опытомъ подтверждаеть, что Інсусъ Христосъ есть истинный Богъ, есть нашъ преблагословенный Искупитель и Спаситель. И если бы явился вигелъ съ неба и сталъ бы иначе возвъщать объ

Hours, то я виботь съ Павлонъ сказаль би и сиу: ана-

Слісарь, помолчавъ, потрепаль развощина по плечу и сказаль: желаль бы я иміть возможнесть вірить и быль бы можеть быть также счастивь, какъ вы; акъ, вы счастивый человікь! Въ юностя я много читаль, но все такія сочиненія, изъ которыхъ пиль лиць ядъ невірія. Чрезъ знакомство же съ однямъ евреенъ погибли посліднія внечатлінія моого дітства, и воть доселі ничему не могу вірить.

Оъ участиемъ указаль ому размощикъ на библейския обътовиния, что осли бы онъ номелаль вършть и сталь просвить върш въ молитев, и осли бы его сердие дъйствительно больно объ его гръкахъ и новърія, то Господь Богъ безъ сомивнія умилосердился бы надъ мимъ и дароваль бы ощу въру и блаженство.

Слёсарь еще разъ вздохнуль: ахъ, еслибы я ногъ върить!—и разнощикъ оставиль это жилище съ убъкденіемъ, что милостивый Спасъ безъ сомивнія умилосердится и жадь этимъ жадкинь человіжомъ.

Новый мрямиръ бевбомія представляєть случай, когда разнощикь, рано утромъ взощедни въ одно жилье и предложивши хозянну христіанскія кваги, получиль отъ него въ отвить: мий вовсе не желетельно быть не небі; лучие хотіль бы я разводить отонь въ яду.

Одинъ пожилой иужчина, когда ему продложены были молитвы по Свитому Причащению, отозналси: они не ходять ко Свитому Причащению, а если захотить беть и вить, то могуть это делеть и дона.

Эти и многіе подобные случан, продолжають въ свеихъ запискахъ разнощикъ, могутъ самымъ разнореднымъ образомъ доказать, какъ глубоко коренится невъріе нашего времени и какъ явно выступаетъ наружу внутремнее отпадеціе отъ Христа.

Это уже не то почитаніе Слова Божія, которое удерживаетъ человъка на навъстной степени честности, когда опъ, хотя и не въруетъ, по крайней мъръ съ уваженіемъ горорить о Бога и божественных предметахъ, - не тотъ даже оприсейскій духъ, который любить укращаться собствовною праведностію в добродітелями, но-полное отнаденіе. Это есть безбожів, которое отвернаеть все божествемное и нагло издвавется надъ осимь святымь. Пройдите вы цълые города и деревии, исходите всь улицы оть одного конца до другаго, побывайте во каждоми домъ, вс каждом жильь, вездь найдете этоть духь лаодикійской Церкан: «равбогатъли и сыты; а не внашть, что эсалки, иници, слипы и нази». Библія для многихь есть по что янов, какъ школьная кинга; когда имъ предлагаетъ ве разнощикъ, они спъшить отвътить, что ихъ дъти еще не ходять въ школу, сами же они-родителя вовсе не имъють въ ней нужды. Молитва и домашнее богослуженіе для очень, очень многихъ есть діло совершенно сторомиее; въ воскресный день работають, а въ понедъльникъ отуманивають себя напитками и предаются плотскимъ удовольствіямъ. При всемъ томъ недовольство главная больянь работающаго класса людей. Въ наглихъ разговорахъ между собою они часто издаваются надъ хозяевани, отъ которыхъ зависить ихъ хайбъ, и-какъ бы имъ котъюсь сбросить съ себя ихъ тяжкое иго! Ховяева съ другой стороны и вообще высшій образованный клась общества стали во самыя колодныя, эгонстическія отношенія же роботогощему классу: ядовитое дыханіе невірія заразняю и эту часть общества; удовольствія світа составляють неивысшій предметь и віть стремленій; увлеченные силою духа времени, спінать и они къ своей гибели. Цілыя общины съ головы до ногь—въ неизлічемой болізня.

Конечно, и въ Содомѣ Господь инѣль своего Лота, и въ Вавилонѣ—върныхъ своихъ, еще покланяющихся Ему; то тамъ, то здёсь встрёчается души, которая любить Слово Божіе и крѣйке держится евангельской истини, и политивами которой держится основанія вселенной: но это — эдва замѣтные оазисы среди неизифримой пустын; разъединенные между собою, они со всѣхъ стороиъ открыты давленію и презрѣнію свѣта; гдѣ этотъ послѣдній тормествуетъ, тамъ они ведыхаютъ; гдѣ онъ лакуетъ громко въ своихъ безбожныхъ пѣсняхъ, тамъ тѣ едва, едва отвеживаются въ своихъ утреннихъ и вечернихъ собраніяхъ возгласить свои благодарственные и молебные тимии, и то съ опасностію подвергнуться осмѣныю со оторомы уличныхъ мальчиковъ.

Ilpotoiepen loanus Unumers.

<sup>14</sup> 26 Ноября, 1860 г. Висбаденъ.

## OBBARLENIE ARAZEMWIECKON KONGEPENNIM.

Конференція с.-петербургской духовной академів, не получивъ до настоящаго времени сочиненій на премін вокойнаго высокопреосвященнъйтаго митрополита Григорія о вравославін церкви россійской, и о церквахърямско-католической и лютеранской, представленіе которыхъ назначено было къ 1-му октября 1860 года, симъобъявляетъ, что съ разръщенія высокопреосвященнъйшато Исидора, митрополита новгородскаго и с.-петербургскаго, для представленія означенныхъ сочиненій вновь назначенъ срокъ къ 1-му Января 1862 года тъмъ же поряджомъ, какой установленъ былъ въ прошедшемъ году, именно:

Высокопреосвященнай Григорій, митрополить вовгородскій и с.-петербургскій, донесь Святайшему Суноду, что онъ находить весьма нужнымъ, чтобы были доказаны и даны во всеобщее въ Россіи сваданіе три предмета, сладующіе: 1) чтобы твердо, обстоятельно, ясно, но всевозможно кратко была доказана Словомъ Божінмъ, опредаленіями св. соборовъ и свидательствами св. Отцевъ Церкви истина православной Церкви; при чемъ всякій безпристрастный и разсудительный могъ бы видать, что именно она ость истинно православная Христова Церковь; 2) чтобы твердо, обстоятельно, ясно, но всевозможно кратко было доказано, что патріврхъ запад-

ной церкви, или папа, не есть глава, или властитель всей Христовой Церкви. Доказательства должны быть заимствованы изъ Слова Божія, определеній св. соборовъ и свидътельствъ св. Отцевъ Церкви восточной и западной, съ яснымъ, обстоятельнымъ, но всевозмежно краткимъ опровержениемъ доказательствъ, какія въ наше вреня наинсти ущегребляють для доказательства властительства папы во всей Христовой Церкви; 3) чтобы твердо, обстоятельно, ясно, но всевозможно кратко было доказано Словомъ Божінмъ и церковною исторією православіє православной Церкви для лютеранъ, съ твердымъ, обстоятельнымъ, яснымъ, но всевозможно краткимъ опроверженіемъ доказательствъ, каквин лютеранство защищаеть свои мивнія. Каждый изъ сихъ трехъ предметовъ долженъ быть обработанъ особо. Желающіе принять на себя который-либо изъ сихъ трехъ предметовъ обработать имъютъ представить свои сочиненія: лица, находящіяся въ с.-петербургскомъ учебномъ округъ, въ конференцію с.-петербургской духовной академів, а лица, находящіяся въ другихъ учебныхъ округахъ, въ конференців духовныхъ академій своихъ округовъ. Академическія конференціи, разсмотрівь присланныя имъ сочиненія безь замедленія и опредъливъ, которое изъ нихъ лучше и заслуживаеть премін, пересылають всв. разсмотрінным ими, сочиненія для окончательнаго рішенія въ конференцію с.-петербургской духовной академіи. Сочинители за каждое лучшее изъ сихъ трехъ сочиненій получають премію. Каждое сочинение будеть напечатано особо подъ именемъ сочинителя и съ выдачею ему ста экземпларовъ изъ напечатаннаго числа. Причемъ преосвященный митрополить представиль три тысячи пять соть рублей сереб. (3,500 р.), какъ въ награду авторамъ означенныхъ сочиненій, такъ и въ обезпеченіе напечатанія оныхъ.

Академическая конференція поставила слідующія вравила для представленія означенных сочиненій:

- 1) Сочиненія могутъ быть представлены въ академическую конференцію съ подписью ямени автора, или такъ, какъ обыкновенно представляются писанныя на конкурсъ сочиненія, авторы которыхъ желаютъ остаться неизвістными до присужденія, т. е. съ какямъ нибудь девязомъ на сочиненіи и съ тімъ же девизомъ на особомъ запечатанномъ конверті, содержащемъ означеніе имени и міста жительства автора.
- 2) Для разсмотрѣнія сочиненій въ с.-петербургской академической конференціи имѣетъ быть составленъ въ свое время особый комитетъ изъ членовъ конференціи, преимущественно знакомыхъ съ предметами означенныхъ сочиненій.
- 3) По окончаніи сего порученія, къ сроку, назначенному академическою конференцією, комитетъ представить мивніє свое въ конферепцію, которая въ экстренномъ общемъ собраніи выслушаетъ докладъ комитета и сділаетъ заключеніе касательно присужденія премій сочинителямъ.
- 4) Заключеніе свое конференція представить высокопреосвященнѣйшему митрополиту новгородскому и с.петербургскому на архипастырское усмотрѣніе, и съ его утвержденія приступить какъ къ напечатанію сочиненій, такъ и выдачѣ премій сочинителямъ.
- 5) Въ случат одобренія сочиненія, если оно было представлено съ девизомъ, конвертъ съ означеніемъ вмени автора разпечатается въ собраніи академической конференцін, и на заглавномъ листт сочиненія, при печатанін, будеть означена, вмістт съ именемъ автора, и награда, которой оно удостоено.

- 6) Изъ напечатанных экземпляровъ, которыхъ количество опредъляется назначенною для того суммою, по выдачъ изъ нихъ ста экземпляровъ каждому сочинителю, остальные имъютъ быть обращены въ продажу, и вырученныя за нихъ деньги, равно и проценты, могущіе составиться на хранящійся до того времени капиталъ, присоединятся къ суммъ, собранной по случаю патидесятилътнаго юбилея с.-петербургской духовной академіи и назначенной на премін за лучшія ученыя и учебныя сочиненія по другимъ отраслямъ духовнаго образованія.
- 7) Въ случай, если из назначенному сроку не будуть представлены вполий удовлетворительных и заслуживающи премій сочиненія по всймъ тремъ указаннымъ предистамъ, или даже ни по одному изъ нихъ, академическая конференція имбетъ вновь объявить конкурсъ для представленія таковыхъ сочиненій на тъхъ же основаніяхъ.
- 8) Изъ сочиненій, неудостоенныхъ преміи, представленныя съ подписью автора имѣютъ быть возвращены по принадлежности, иныя (болье удовлетворительныя), съуказаніемъ исправленій, которыя могутъ быть въ нихъ сдыланы, и объ авторахъ ихъ будетъ публиковано въ духовныхъ журналахъ и доведено до свъдънія высшаго начальства; а другія (менье удовлетворительныя) безъ указанія такихъ исправленій; представленныя же съ девизомъ не возвращаются, и конверты съ означеніемъ имени автора сжигаются неразпечатанными.

## начальственных распоряжения по въдопству православнаго исповъдания.

Въ циркулярномъ указѣ Святьйщого Правительствующего Сунода отъ 22-го Новоря 1860 года эмечится: възнавиъ распространенія продажи въ Епархіяхъ княгь, печатаемыхъ въ Сунодальныхъ Типографіяхъ, во назначеннымъ оть Сунода цёнань, Святёйшій Сунодь, согласно съ заключенісмъ Хозайственнаго при ономъ Управленів, -- опрадъляеть: 1) предоставить опархівльнымъ Прессиященимить. по ближайшему ихъ усмотранію, устроить отпрытую продажу книгъ, смотря по удобности: ври Дуковимъъ Колсисторіяхъ, Семинаріяхъ наи другихъ аданіяхъ Духовного відомства, съ тімъ, чтобы продажа кишть поручена были набраниции беогонодожными денеми: 2) бенжайжему также успотръню мъстныхъ Преосвященныхъ предоставить завести книжную продажу при монастырять и притодекихъ дерквахъ, гдъ окажется возможнымъ; 3) съ сею цвлію кинги стпускать, по требовавівить, изъ Сумодальных винжных лавоку, какь въ С. Петербурги, такъ и въ Москвъ, съ уступною 10% противъ цъны, ве каталогу назначенной, и съ пересылкого на счетъ типеграфскаго капатала; 4) уступку эту донускать въ собственнов распоражение Прессвящениять, для удовлетиеренія расходовь по устройству книжных складовь, на нересылку по вочть денегь, следующихь за кинги, и из

вознаграждение за труды лицъ, на коихъ будеть возложена продажа книгъ въ епархіяхъ; 5) книги, требуемыя на наличныя деньги изъ суммъ монастырскихъ, церковныхъ или другихъ, состоящихъ въ въдънія епархі-. альныхъ начальствъ, отпускать безотчетно; 6) при требовании же книгъ въ додгъ, выручаеныя отъ продажи ихъ деньги доставлять въ Хозяйственное Управленіе пра Святьйшемъ Сунодъ, или въ Контору Московской Сунодальной Типографіи, смотря по тому, откуда книги вытребованы были, по третямъ года, при чемъ въ требованіяхъ певремённо объяснять, на какую сумму осталось нераспроданных изъ высланныхъ книгъ, для повърки каждый разъ оставнюгося долга за книги со счетами Хозяйственнаго Управленія или Конторы Московской Сунодальной Типографін; 7) за симъ наблюденіе за продажею и целостію высланных въ епархін книгъ предоставить распоряжению епархіальныхъ начальствь; 8) для известности о вывисываемых для продажи въ Епархіяхъ книгахъ, но распоряженію епархіальныхъ начальствъ, дълать публянація въ періодическихъ издавіяхь; самыя же квиги продавать по цёнамъ, въ каталоге назначенымъ; 9) независимо отъ сего, если кто изъ духовныхъ лицъ въ спархіяхъ пожелаеть выписывать прямо на собственныя наличныя деньги нечатаемыя въ Сунодальныхъ Типографіяхъ иниги для продажи при церквахъ или другимъ способомъ, какъ признисть удобизй**минь, то отпускъ книгъ производить также съ уступкою** 10% противъ цанъ, назваченныхъ въ каталога; 10) дешевыя изданія, какъ то: Новый Завъть на Славянскомъ явыкъ. Евангеліе Русское и Славано-Русское и Букварь, нечатаемый въ С. Петербургской Сунодальной Типограощ, отпускать также съ такою уступкою противъ про-

дажныхъ цёнъ, какую представится возможнымъ сдёлать по соображению Хозяйственнаго Управления съ количествомъ издержекъ, на изданіе сихъ книгъ употребленныхъ; 11) но для однообразія въ разсчетахъ съ выписывающими означенныя дешевыя изданія и для удержанія вездів однообразныхъ на оныя цінь, духовныя міста и лица при требованіи книгъ: Новаго Завъта на Славянскомъ языкъ, Евангелія на Русскомъ и Славяно-Русскомъ нарвчіяхъ, обязаны прилагать, сверхъ назначенныхъ цънъ, еще по пяти коп. на наждый экземпляръ, и затёмъ должны продавать оныя виё столицъ по цёнамъ не высшимъ техъ, какія составится изъ установленной для продажи сихъ книгъ цены и означенной прибавки на пересылку; и 12) что же касается до мелочной въ розницу, вий сихъ правилъ, выписки иногородными покупателями печатаемыхъ въ Сунодальныхъ Типографіяхъ кингъ, то выписка овыхъ какъ изъ С. Петербургской, такъ и Московской Сунодальныхъ книжныхъ лавокъ, остается на прежнемъ основанін, т. е. требователи должны высылать деньги за пересылку книгъ, такъ какъ духовное въдомство не ниветъ другихъ средствъ къ высылкъ оныхъ, кромъ отправленія чрезъ почту, съ платеженъ въсовихъ и страховихъ денегь по положению. Для надлежащаго по сему исполнения, въ чемъ следуетъ, Сунодальнымъ Членамъ и всемъ прочинъ Преосвященнымъ епархіальнымъ Архіереямъ, а также Ставропягіальнымъ Лаврамъ и Монастырямъ послать печатные указы, съ объявленіемъ въ оныхъ, для должнаго исполненія, что Государь Императоръ Высочайше повельть изволиль: наблюсти, чтобы при продажѣ книгъ Священнаго Писанія въ разнихъ ивстностяхъ Россін отъ духовнаго ведомства, цёны не превышали тёхъ, которыя утверждены Святъйшимъ Сунодомъ.

## объявление.

Хозяйственнюе Управление при Святайшемъ Суводъ, вића въ виду предоставить покупателямъ вић столяци большую возможность пріобратать кинги въ Суномывыхъ Типографіяхъ печатаемыя и темъ устранить поводъ въ чрезиврному возвышению иногородными продавцама цънъ на оныя, съ разръщенія Святьйшаго Суноде, объявляеть: 1) встыь жолающимь на правт коминссіонерскомъ производить продажу таковыхъ книгъ вив столицъ, будуть отпускаемы, по нхъ требораніямь, печатаемыя въ Сунодальных Типографіях винги изъ Сунодоких винхныхъ запасовъ какъ въ С.-Петербургв, такъ и въ Москве, за налвивыя деньги съ уступкою 10°/о противъ цким, по каталогу назваченной, и съ пересылкою на счеть Хозяйственнаго Управленія на міста продажи. Желающіе на семъ освованіи открыть продажу Сунодальныхъ вниги обязаны: а) войти о семь въ Хозайственное Управленіе при Святьйшемъ Сунодъ съ письменными отзывами, для дальнайшаго распоражемія, къ заключенію съними по сему предмету условій; б) самыя кимги продавать на мастахъ по цанемъ въ издаваемыхть отъ Святвишате Сунода каталогахъ назначеннымъ; и в) дълать не менве двухъ разъ въ годъ въ ближайшихъ къ містамь продажи періодических изданіяхь публикаціи о выписываемыхъ ими кингахъ. 2) Мъстамъ и лидамъ не же-

лисшимъ принять на себя коминссіонерской продажи Сунодальныхъ книгъ, но пріобратающимъ оныя въ значительномъ количествъ будеть двлаема уступка, а именво: при покупка книгъ въ одинъ разъ на тысячу рублей и болье, 8%; а при покупкъ книгъ на сумму отъ пяти соть до тысячи рублей, 6%, съ покупной цвиы, но съ пересылкою книгъ на счеть самихъ покупателей. 3) Предполагаемая уступка какъ для лицъ, принавшихъ на себя коммиссіонерскую продажу книгъ, такъ и выписывающихъ обыл въ означенномъ выше, значительномъ количествъ, не распространяется на нъкоторыя дешевыя изданія, каковы: Новый Завёть на Славянскомъ языке, Евангеліе Русское и Славянорусское, Букварь и имъ подобния, кои въ последствии могутъ быть напечатаны, если по соображеніямъ Хозяйственнаго Управленія съ количествомъ издержекъ на изданіе сихъ книгъ, не представится возможности делать съ продажныхъ онымъ ценъ какую лебо уступку. Для однообразія же въ расчетахъ съ выписывающими означенныя дешевыя изданія и удержанія повсюду вив столиць одинаковыхь на оныя цвиъ, вногородные покупатели при требованіи книгъ: Новаго Завъта на Славянскомъ языкъ, Евангелія на Русскомъ н Славянскомъ нарачіяхъ, обязаны прилагать сверхъ назначенныхъ цёнъ еще по пяти копёскъ на каждый экземпляръ и за тъмъ лица, принявшія на себя коммиссіонерскую продажу сихъ книгъ, должны продавать овыя вив столицъ по цёнамъ не высшимъ тёхъ, какія составатся взъ установленной для продажи сихъ книгъ цёны и означенной прибавки на пересылку; и 4) правила эти со дня объявленія вибють свлу въ теченів трехъ лётъ.

Къ сему Хозяйственное Управленіе считаетъ долгомъ присовокупить, что выписка какъ изъ сего Управленія, такъ и изъ Конторы Московской Сунодальной Типографіи, вий означенныхъ правилъ, по мелочамъ въ развицу,
книгъ печатаемыхъ въ Сунодальныхъ Типографіяхъ, остается на прежнемъ основаніи, т. е. при требованіяхъ о
высылкѣ книгъ должны быть прилагаемы и деньги сполна
за книги по цѣнѣ каждой и за пересылку ихъ страховыя
по суммѣ и вѣсовыя по вѣсу каждаго экземпляра, такъ
какъ духовное вѣдомство не имѣетъ другихъ средствъ къ
высылкѣ въ такомъ случаѣ книгъ, кромѣ отправки ихъ чрезъ
почту съ платежемъ вѣсовыхъ и страховыхъ денегъ по

## III.

- 1. Сказанія о святыхъ Борисв в Глібів. Спльвестровскій синсокъ IIV ві-12. Но перученію в на вждивеніе II и в сраторскаго Археолопическаго Общоства вздикъ II. II. Срозневскикъ. Сиб. 1860 г.
- 2. Пачертаніе жязня, подвиговъ и чудесь св. интрополита Филина и всея Россін чудотворца. М. 1860 г.

Сказанія о жизни святыхъ дюдей нашей церкви составлютъ самую видную часть въ древней нашей дитературѣ. Много было условій, которыя давади различныя направленія этой литературѣ; но никогда она не уклонялась отъ изображенія жизни и дѣлъ святыхъ. Такое явленіе можно, конечно, объяснять вліяніемъ Византіи, сильнымъ развитіемъ у насъ религіознаго авторитета, при которомъ замѣчательныя лица сами собою выдвигались впередъ н въ жизни и въ литературѣ; но неоспоримо, что ни вліяніе Византіи, ни развитіе религіознаго авторитета не имѣли бы такой прочной силы, если бы имъ не отвѣчала самая сущность дѣла, т. е. дѣйствительное множество угодниковъ, вызывавшихъ къ себѣ вниманіе

современниковъ и потомства. У насъ въра, говоря сравнительно, не вызывала много споровъ; умственное народное начало мало вносило своихъ объясненій, своихъ возэрѣній въ догматическую ея сторону (1), но за то приложеніе въры къ дълу, усвоеніе ея въ жизни составляетъ самую общирную область нашей исторической жизни, — область, въ которой сказались со всею ясностію богатство чувствъ и воспріимчивость славянской натуры. Нравственное самоусовершение при этомъ естественно должно было получить самое широкое развитіе, ябилось много угодниковъ Божінхъ: и то и другое не могло пройдти незамъченнымъ явленіемъ въ сознаніи народномъ, въ его литературъ. Вотъ почему почти на два стольтія раньше, чьмъ на западь, у насъ явилось капитальное собраніе житій-Четьи Минеи, сокращаемыя и дополняемыя различнымъ образомъ впоследствін мени. - Любопытно было бы послъ этого знать, на сколько нынашнее время отвачаеть въ этомъ отношения древнему? Каково религіозное самоусовершеніе въ настоящее время и каково сочувствіе къ нему народа и литературы? Но этотъ вопросъ не входить въ предълы настоящей нашей статьи; мы отлагаемъ его ръшеніе до другаго, болъе удобнаго случая, а теперь посмотримъ, насколько общество и литература дають свое внимание и сочувствие древнему подвижничеству, понимая это слово въ самомъ широкомъ смыслъ, а не въ смыслъ только иночества.

И теперь есть много пишущихъ житія святыхъ и еще болье читающихъ ихъ. Появленіе и быстрая распродажа такихъ сочиненій служатъ достаточнымъ тому подтвер-

<sup>(1)</sup> Разумбемъ въру не въ предлежательномъ симслъ, не какъ ученіе вселенской Церкви, а въ симслъ историческомъ-въру въ народвыхъ понятіяхъ и убъжденіяхъ, въру народно-субъективную.

жденісив; но мы обративь внимаціє на другое явленіе, стоющее большаго вниманія по своей р'едкости, необычайности. Житія святыхъ составляють въ настоящее время важиващій предметь изученія у всёхь интересующихся нашею древнею народною жизнію, а такихъ людей тенерь съ каждымъ годомъ становится больше и больше. При современномъ направлении науки русской нсторін, старающейся воскресить древнюю нашу жизнь въ подлинномъ ея видъ, старающейся въ особенности раскрыть неродную двятельность, житія святыхъ являются богатьйшимъ, драгоцвиньвшимъ источникомъ. Такимъ образомъ, съ различныхъ сторонъ, иногда очень далекихъ одна отъ другой, сходятся люди къ изученію одного и того же вредмета - житій святыхъ, - люди благочестивые для воспатавія своего религіознаго чувства и улучіпенія жизни, и люди ученые -- для изученія древняго быта русскаго народа. Безъ сомнънія, не всегда бываетъ такое ръзкое раздъленіе настроеній и целей между теми и другими; безъ сомивнія, часто случается, что благочестивые читатели житій святыхъ соединяють въ себ'я также учепость, а ученые изследователи этихъ житій — благочестіе. Но допустимъ, что въ большинствъ случаевъ раздъленіе это существуеть. И тогда лакое сближение благочестия и науки на одномъ пунктъ очень важно и можетъ привосить хорошіе плоды. Люди благочестивые при этомъ могуть получить основательныя познанія объ обстоятельствахъ жизни святыхъ изъ рукъ дюдей ученыхъ, а люди ученые могутъ располагаться къ религіозному настроенію оть самаго изученія жизни святыхъ людей, проникнутыхъ глубокою религіозностію и всецвлымъ посвященіемъ себя Богу. Мы предполагаемъ, что последняя мысль наша межеть вызвать у вныхъ людей улыбку. Но мы просимъ

такихъ людей обратить вниманіе на то неоспорымое явленіе, съ какимъ уваженіемъ у насъ знатоки старины относятся къ нашей древней религіозной жизни и знаменитымъ ея діятелямъ.

Всв эти соображенія невольно заставляють думать, что настоящее время одно изъ самыхъ счастливыхъ къ обвародованію подвиговъ святыхъ людей нашей церкви.

Отсюда само собою открывается, какъ нужно передавать свёдёнія о жизни святыхъ въ настоящее врамя. По нашему мивнію, нужно объединять объ указанныя ціля изученія жизии святыхъ; нужно составлять очерки; скаванія и т. п. жизни святыхъ такъ, чтобы они удовлетворяди и благочестивому чувству и разуму. При этомъ сами собою объединятся двв стороны жизии каждаго святаго -- сторона, такъ сказать, благодатная, сверхъестественная, - рядъ предъуказаній Божінхъ, откровеній, чудесъ, и сторона естественная, - рядъ человъческихъ усилій къ подвигамъ. Нельзя не согласиться, что въ общензвъстныхъ у насъ житіяхъ древнійшихъ и поздийшихъ по преимуществу раскрывается первая сторона жизна святыхъ, - въ нихъ по преимуществу излагается исторія дъйствій благодати въ данномъ лиць. Допуская, что такой пріемъ имветь основаніе въ томъ, что благодать Божія неизмёримо выше, величественнёе воли и дёль чисто человъческихъ, мы не можемъ не замътить, что этотъ взглядъ иногда развиваемъ былъ очень сильно и велъ къ очень важнымъ особевностямъ подобныхъ трудовъ. Въ такихъ житіяхъ разсказъ о благодати въ данномъ лицъ сопровождался уже не личными особенностями его, а только чувствами авторовъ, и въ заключени всего выходило, что описываемая личность исчезала, разсказъ легко могъ быть прилагаемъ къ разнымъ ли-

цамъ. Чятатодь ноотому выновить наъ чтовія такий жиrifi manie o rous, wo duaregans Eomis consumensumens себя извастимии чудосами; душа его нолють ири этемъ манолняться соответствующими токому заднію чувствоки, но болве нолное, принтическое назидание, усвоение, осуществлене въ собственной жизии висоникъ качествъ святаго не легко затемъ следують, между прочимъ, потому, что способъ пріобріженія святьки зтика начасних, подробности ихъ усими и виутренией берьбы или непевъстны читателю, или представляются очень смутно. Восъ ночену такъ важно, даже собстроние для насплани, носражить въ жежне святего вой ого челорическия особомности и эсю обстановку ого жизни. Тогда важдий жив убидить, канинь нутомъ святой достираль своско совершенства. Туть даже слабости падеми челевіка, висслёдствін прославленнаго Вогомъ, намъ полезны, канъ та ниенно сторона его жизни, которая ближе на наша, понятибе, какъ начало, отъ нотераго им сами долини и можемъ идти за иниъ. Умисе, блегонаміровное излеженіе всего этого, конечно, не ослабять из насъ блягоговънія на святинь, а сділють житія нав още беліе неучительными, не говоримъ уже о томъ, что ено инспелько не противоръчить ин священному Писамію, проповъдующему о седьшикратномъ наденія въ день праводиная, ин собственному сознавію святыхъ, всегдя считавшинъ себя гранными и, конечно, не но ложному сывроварь. Посла этого ин уже ближе можемъ подейдти из вопресу, KAR'S HECATS MESES CERTINES.

1) Самое обыкновенное и, новидимому, легкое ділоэто нередать сказаніе о мизии святаге соврешенное сму, или білізкое, если оно есть. Такія сказанія, каковы бы они им біли, им'яють всегдя то важное дестоинстве,

что породеють намъ черты современности, атъ котерой не ножеть освободиться никовой писатель. Не саме собою разумнотся, что этоть способь, при вски своихъ драгоценных проимуществахь, межеть представлять также място псудобствъ и иногда быть персоможныяв. Мо-METT HE CHARATECE CORPONEHEASTO CRATCHY MUTIA, & BMIсто его ноздивишее, — межеть то и другое быть очень ствбаго достоинства, не отвічающиго достоинству святего; нежеть то и другое, даже при неоспориныхъ дестониствахъ, быть невразунительно для настоящаго времени, не тольке но изложению, но и но самому содержанию; можеть, наконопъ, вовое не быть ин современияго, ни ближайнаго въ святому житів его, а между тёмь этоть -святой известонъ не тольке но святиемъ, но и по предамио и разебяннымъ въ разныхъ документахъ свёдёніямъ ю немъ. Отонда 2) новый способъ передавать свёдёнія о такихъ лицахъ-способъ самостоятельнаго (въ большей тав моньшей степени) изложенія ихъ подвиговь, мадримарь, пороводы прожинкъ житій на совромонный языкъ -съ постновами и виолий самостоятельное, новое описа--ию ихъ жизии, болёе или межье удовлетворяющее требеваніямъ благочествой любовнательности и науки. Посладній способъ, коночно, эт возможно дучисмъ вида, месспоримо имъетъ пренмущество предъ всъми другими; мотому что можеть удовлетворять большему кольчеству пробороди выправодой читовомих подобных произдедения, но завже неоспораме, что онь и трудийе всёть другихъ . пособовъ. Здёсь уже нельзя обойтись безъ денныхъ и ваглядовь современной научи исторія, а знакомство съ мин, притическій ихъ выборь, твиъ больо самоскоястельняя ихъ разработия — деле не легие. Песмотримъ вогорь, водой изъ указанныхъ пріомовъ и коль приложейть ит дёлу въ перечисленных наши въ заглявіи статьи вингахъ.

Изданіе г. Срезневскиго, очевидно, сділано по нервену способу. Здісь издано житіе Бориса и Гліба, какъ опо найдено въ сборникъ Сильвестра, извъстнаго дъятеля при Ісаний IV. Но странно было бы издавать для мублики это житіе, носящее на себъ привняки глубокой старины (XIV в.), безъ поясненій. Поясненія эти оказывались здёсь рёшительно непбходимыми, я почтенный авторъ дъйстинтельно сдълаль ихъ, но въ особенномъ родъ. Г. Сревневскій не вышель при этомъ изъ круга своихъ опеціальних занятій, изъ колен археологической. Его объясненія, ном'єщенныя въ началь взданія, ---часто аркеслогического и онлологического характера. Здёсь подробно онисанъ намячникъ, изъ котораго взято сназание о Борисв и Глебе, указаны съ археологического точностио особенности явыка и по превиуществу буквъ, въ немъ встречающихся, по ивстанъ изъ сборника сделаны выниски е развыхъ предметахъ, не нитющихъ связи съ сизваність, и тому подобния вещи. Археологи, филологи, бевъ сомнамія, высоко оцанять оти объясненія, но масса публиви, мы думаемъ, пропустить ихъ и, пожалуй, выразить недоумание, почему вса эти вещи воставлены виороди, а но свади сказанія или въ прамічаціяхь; ей, безъ всякаго сомнанія, важнае этихъ прекрасныхъ, конечно, и дорогихъ вещей, но мало доступныхъ, самое сказаніе о жизни Бориса и Глёба, в къ нему ома будетъ обращаться прежде всего, минуя археологическія и онлологическія объясненія г. Срезневскаго, за исключенісиъ разві вивноскъ изъ жизни другихъ святыхъ, номъщенных тутъ же. Г. Срезневскій, повидимому, удовлетворивъ прежде всего требованіямъ археологовъ и фило-

поговъ, какъ избранивковъ науки и просвъщения, обратилъ вниманіе и на публику, -- издалъ прежде сводъ свазамія о Борисв и Гавов изъ разныхъ рукописей настоящимъ русскимъ шрифтомъ (1), а потомъ уже какъ оло нацисано въ Сильвестровскомъ памятникъ, fac-simile его, съ находящимися въ немъ картинками. Такимъ образовъ публика можеть здёсь получить практическій урокъ археологін и филологін. Безъ сомнівнія, она очень благодарна за это г. Срезневскому, но, въроятно, у нея есть и другія желанія, —въроятно, она желала бы также найдтя въ этомъ же изданіи переводъ сказанія не только на современный шриотъ, но и на современный языкъ; а можеть быть, она желала бы встрётить и некоторым обіясненія изъ исторіи того времени. Конечно, желанія эти можно назвать нерекомендующими познанія публики, но едва ди ихъ можно считать желаніями немногихъ, а бъ такомъ случав они получають серьезное значеню, и отъ члена Академін Наукъ естественно бы ожидать вірнаго поняманія нуждъ читающей публики и большаго винианія къ нимъ, осли они не заключають въ себъ ничего дуршаго, а что дурнаго вышло бы, если бы сказаніе о Борисв и Гльов было мадано въ томъ именно видь, въ какомъ мы здъсь желале? Желали же мы этого не только въ натересахъ читающей публики, которые, конечно,

<sup>(4)</sup> Впрочемъ, мы не можемъ утверждать рашительно, что это слалано для нассы читающей публики. Очень въроятно, даже болбе въроятно, что и сводъ сназанія о Борисъ и Глабов сдаланъ для спеціалистовъ-археологовъ и филологовъ, и русскій шрифтъ явился здась независимо отъ указанныхъ нами соображеній, почему въ немъ и попалаются харантеристичныя, древнія буквы—славянскія, т. е. неспеціалисты забыты здась совершенно, изданіе сдалано не для нихъ, между тънъ предметъ иниги слишкомъ важенъ и интересенъ для мяссы публики.

всегда должны стоять высоко, но также и но чашиму уваженію къ трудамъ г. Срезневскаго; намъ и, безъ сомввнія, многимь очень естественно желать, чтобы не только археологи, ондологи и вообще спеціалисты по русской исторін и русскому языку признавали громадное достоинство и важность трудовъ г. Срезневского, но и неспеціалисты, — вся публека; чтобы въ сужденіяхъ о немъ тъхъ и другихъ не было разлада, къ чему вывъщній его трудъ можеть подавать поводь; но, что еще белъе важно, намъ и всякому, коночно, изъчитающей публики желательно, чтобы между спеціалистами и жеснеціалистами, между наукою и жизнію было побольше живой связи и взаимнаго сочувствія. Не ниви мы въ виду этихъ соображеній, мы охотно присоединали бы нашъ голосъ къ голосу археологовъ, филологовъ и высказали бы вдёсь г. Срезневскому один похвалы и благодарность.

Во второмъ сочинения мы встрвчаемъ прайности севершенно противоположнаго рода. Неизвістный авторъ начертанія живин, подвиговъ и чудесъ св. митрополита Филиппа излагаеть намъ жизнь такого лица, котораго древнее житіе, действительно, ноудобно печатать безь многочисленныхъ поясненій. Причинъ этому очень иноге. Св. митрополить русскій Филиппъ II, современникъ Ieанна IV, принадлежить къ темъ светлымъ лицамъ, которые вийств съ видною, славною жизкію для Бога, се-. единяли видную, славную жизиь общественную. Онъ совершаль велякія дёла и въ узкой келлін, въ тёсныхъ ствиахъ монастырскихъ, доввдомыя сначала небольшому кругу людей, и-также дела общественнаго, высокаго служенія, дела, затрогиваннія убежденія и интересы миогихъ людей. Разумбется, вполив удовлетворительнаго раскрытія всёхъ такихъ дёль трудно ожидать даже оть

такого нолнаго житія, каково древнее житіе св. Филиипа, составленное современнымъ ему внокомъ Соловецкаго монастыря, -- потому уже одному, что полное знакомство и оценка такихъ делъ нелегко могли быть доступны лицу того времени, что дъйствительно и подтверждается упомянутымъ житіемъ. Людямъ, принимающимся за описаніе такихъ лицъ, невольно представляется задача собрать все объ ихъ жизни, привесть въ извёстность, оцёнить и представить въ одномъ очеркъ. Нашъ авторъ созналь это требование и, взявши въ основание своего начертанія указанное нами житіе, излагаеть жизнь св. Филиппа современнымъ языкомъ и дополняетъ древнее житіе свідініями о жизни этого лица и его времени изъ другихъ источниковъ. Какъ же именно излагаетъ и какъ дополняетъ? Авторъ явно находился подъ сильнымъ вліяніемъ древняго житія св. Филиппа, --житія писаннаго въ XVI столетін съ обывновенными литературными недостатками того времени, --- многоръчивостію и высовонарностію. Это повело къ тому особенно важному неудобству, что не вездъ нередана авторомъ мысль подлинника. Впрочемъ, этотъ недостатокъ еще легко исправимъ, потому что въ этой же книгъ напечатано почти все древнее житіе, къ которому конечно всякій и обратится. Но есть въ концв другой недостатокъ, который не такъ легко искупается. Дополняя древнее житіе св. Филиппа новыми свёдёніями, авторъ мало того, что руководствуется не иногими сочиненіями, но онъ вовсе не хочеть знать современного состоянія науки русской исторіи. Для него последній критеріумъ — Карамзинъ, на немъ онъ основывается, не подозръвая, что если у Карамяние драгодінны и незамінимы свідінія, то на его взгляды меньще всего можно подагаться. Отоюда странное мизніе автора, будто бояре, воспитывавшіе Іоанна, шанфренно развращами его, будто перешфна въ Іоаннъ произошла вслідствіе удаленія Сильвестра и Адашева и. т.
под. Но, что всего важите, увлекшись торжественностію и картинностію изложенія и древняго жизнеописателя и Карамзина, авторъ мало самъ углублялся въ жизнъ св. Филиппа, въ ея значеніе и не оціннять одной изъ самихъ світлыхъ и величественныхъ сторонъ жизни втого великаго святителя, хотя матеріалы для нея были у пего туть же подъ руками и оцінка ся какъ бы сама папрашивалась въ его начертаніе жизпи, подвиговъ и чудесть св. Филиппа. Какая же именно это сторома?

Жизнь святыхъ тъмъ собственно и знаменита, что они возвышаются высоко надъ всвиъ сустнымъ, эспнымъ. Не распространяясь здёсь о способахъ такого возвышенія, ны покажень только, что трудность этоге діла бываеть очень различна. Легче достигать этой ціли, заключаясь въ монастырь, нежели живя въ ніра среди многочисленныхъ случаевъ къ искушению. Не мало того, въ мір'я бывають особенныя условія, которыя способны удесятерить эту трудность. Такова была вменно трудность возвышаться надъ земнымъ и въ крайвости рвать съ нимъ нравственныя связи у всего нашего бълаго духовенства и іерарховъ, - трудность въ томъ самомъ, что составляло громадное средство къ успёхамъ церкви. Мы разумвемъ здвсь установившееся у насъ со временъ Владиміра и утвердившееся въками одиненіе ісрархін съ обществомъ и властію гражданскими. Единеніе это, опираясь на каноническомъ образцѣ восточной Церкви, глубокомъ благочестін русскаго народа и отчужденін нашей ісрархін отъ вившательства въ дёла мірскій, составило въ народъ могущественное, всеобъемлющее

преденіе. Изъ этого порядка, повторяємъ, можно было легко извлекать пользу для Вары и Церкви, но стать вдругь выше его, въ крайней нуждъ, во имя Въры жебыло деломъ очень и очень нелегкимъ. Въ такомъ именно положеніи и быль митрополить Филиппь (1). Ему пришлось, подобно не многимъ изъ своихъ предшественниковъ и преемниковъ, показывать, что это единеніе, составлявшее какъ бы неизмѣнное явленіе, правило руссной жизни, не должно быть обращаемо во вредъ народа и его правственности, что дружескія отношенія метрополита къ князю не должны быть выше всего этого. Іерарху датинскаго въроисповъданія въ подобномъ случав легче было бы такое дело. Онъ по преданію, по нринципу становится въ болбе или менбе враждебное отношение ко всякой власти свътской, да и его можеть защитить папа. Нашему великому ісрарху пришлось бороться съ Іоанномъ IV безъ той и другой поддержки. При этомъ намъ невольно приходить еще сравнение уже нав нашей исторів. Одного имени съ св. Филиппомъ ІІ русскій митрополить Филиппъ I почти ровно за стольтіе предъ тімь тоже должень быль открыто вооружиться противъ князя Іоанна III, по случаю предположеннаго тогда торжественнаго въбзда въ Москву съ редигіоз-

<sup>(4)</sup> Ворьба св. Филипа съ Іоанномъ IV происходила собственно изъ за опричины установленной Іоанномъ, — учрежденія по его свойствамъ и слідствіямъ въ высшей степени безиравственнаго и гибельнаго для изрода. По тогданиему положенію митрополита, по народнымъ поилтіямъ объ немъ, св. Филиппъ необходимо долженъ былъ высказать или свое одобреніе или порицаніе такому учрежденію. Опъ свачала думалъ идти срединою— не вийниваться въ это дъло. Но это оказазавлось невозможнымъ не только потому, что несчастный народъ просиль заступничества митрополита, но и потому, что опричива имъла віжоторыя особенности религіозной общины, и между тамъ возираля правила Церики.

ною церемонією паискаго посла Антонія, в грозиль вийдти изъ Москви, въ случав этого въвзда, противоноложными воротами. Но тогда можно было выйдтя и было куда даваться; тогда еще были некоторыя области почти независимыя отъ Іоанна III. Филиппу II некуда было удалиться оть Іоанна IV, котораго власть легла такъ крапко и жестоко надъ всею Россією. Можно было вядіть одинь виходъ-мученичество. Мало того, Филипъ II не имълъ даже поддержки вблизе себя, въ своемъ дуковномъ кругу. Здёсь не только никто не поддерживаль его, но напротивъ всё видёли въ его рёшеніи противодёйствовать неистовствамъ Іоанна дерзость небывалую и неоправдываемую каноническимъ правомъ. Нужно было имъть много достоимства, чтобы при этой трудной обстановкі подцять такъ высоко знамя Въры, я прежде всего нужно было нивть много достоинства, чтобы среди этого тумана и грязи понять, что теперь лучшая иннута, можеть быть, единственная — дать громадное нравственное тормество Въръ, озарить яснымъ свътомъ отумашенные умы современниковъ, пробудеть убитыя, подавленныя и опозоремния ихъ религіозныя чувства. Это действительно страшный ударъ для Іоанна, не знавшаго на въ узды, сдерживающей буйныя его страсти и азіатскіе прісим управленія. Но это-то и дёлаеть особенно славнымъ митрополита Филиппа II, который объявиль разрывъ въ такое время и съ такимъ человъкомъ, во имя интересовъ Въры. - Авторъ, повторяемъ, нивлъ подъ руками всв необходимые матеріалы для такого взгляда. Онъ даже какъ бы невольно подчинился указанію этихъ матеріаловъ, мо нъсколько странно. Такъ онъ говоритъ, что св. Филиппъ, въ міръ Варооломей, бывшій въ числь царедворцевъ м сверстниковъ Іоанна въ молодые его годы, удалился отъ двора потому, что не хотель разделять замысль боярь, рвшившихся будто бы развратить Іоанна, на что нътъ основаній ни въ древнемъ житін, ни въ другихъ памятникахъ историческихъ, но вовсе не раскрылъ величія Филиппа въ его борьбъ съ Іоанномъ, хотя разсказываетъ самъ, какъ современные ему духовные убъждаля Филиппа не начинать этой борьбы, какъ они на него злобились за эту борьбу и какъ пресмыкались предъ Іоанномъ во время суда надъ Филиппомъ, т. е. авторъ уменьшилъ заслугу Филиппа, гда не сладовало, (но конечно легче бросить дворь, когда тамъ составляется явно гнусный замысель, нежели бросить просто по его развращенности) и не раскрыль ея тамъ, гдв она сама бросается въ глаза. Всв эти замъчанія мы высказали, имъя въ виду строгія требованія начки, но мы готовы ослабить ихъ изсколько въ виду значительной неразвитости нашей церковной исторіи и въ виду одной особенности разсмитриваемаго нами сочинения, о которой уже упоменали и которая неоспоримо составляеть лучшее его достоинство и стоить подражанія, --им расуніемъ напечатанное въ немъ въ примъчаніяхъ почти все древнее житіе св. Филиппа. На этой части труда автора можно успоконться и отчасти забыть недостатии его самостоятельнаго труда.

*K*.....

# РИМСКО-КАТОЛИЧЕСКАЯ ЦЕРКОВЬ ВО ФРАНЦІИ.

Принимая на себя пріятную обязанность сообщать читателямъ Христіанскаго Чтенія извъстія о новъйшихъ замъчательныхъ явленіяхъ римскокатолическаго міра, пре-имущественно во Франціи, мы хотимъ прежде всего объяснить характеръ нашихъ предполагаемыхъ занятій по этой части.

Во-первыхъ, следуя заповеди Спасителя о любви ко встиъ, мы далеки отъ мысли своими извъстіями возбуждать къ кому бы то ни было враждебное расположение, противное духу истиннаго христіанина. Это не то значитъ, чтобы мы имъли въ виду скрывать все дурное; номы не намърены оставлять безъ вниманія все хорошее и изъ-за непріятнаго нашему взгляду закрывать глаза на то, что истинно утвшительно, отрадно и достолюбезно. Возставая противъ заблужденія, страсти, деспотизма, мы не будемъ враждовать на человъка, который по слабости природы служить ихъ несчастнымъ орудіемъ. Любите вра-1083 ваших, сказаль Господь, благословляйте проклинающих вась, благотворите ненавидящимь вась и молитесь ва тыхъ, кто васъ обижаетъ и юнитъ. Итакъ, братья кристіане, да не будеть въ насъ другихъ помышленій при нашихъ христіанскихъ занятіяхъ, кромѣ помышленій о любви, модитвъ и миръ.

T. I. OTA. II.

Во-вторыхъ, мы удалимъ отъ себя любопръніе. Суетная словопрительность противна духу Церкви Божіей, то есть, духу кротости, смиренія и назиданія. Къ чему опровергать то, что въ теченіе тысячи льтъ нъсколько сотъ тысячъ разъ было опровергнуто со всею ясностію и удовлетворительностію? Поэтому, какъ кажется, мы всего лучше сдълвемъ, если предоставимъ явленіямъ и событіямъ римско-католическаго міра говорить самимъ за себя, безъ излишнихъ съ нашей стороны разсужденій.

Впрочемъ на первый разъ мы считаемъ необходимостію познакомить нашихъ читателей съ дъйствующими лицами въ новъйшихъ событіяхъ римско-католической церкви, а также съ принятымъ ими языкомъ для выраженія своихъ мыслей и убъжденій.

Мы, православные русскіе, называемъ всъхъ западныхъ христіанъ, имъющихъ церковное общеніе съ епископомъ или папою римскимъ, безразлично римскими католиками, приписывая всёмъ имъ одинаковый образъ мыслей объ іерархическомъ значеніи римскаго епископа и о всъхъ другихъ особенностяхъ въ въроучении, которыми римская церковь съ извъстнаго времени отдълилась отъ единства съ Церковію вселенскою. На самомъ же ділі западные христіане, соблюдающіе общеніе съ римскимь епископомъ, имъютъ далеко не одинаковый образъ мыслей какъ о самомъ іерархическомъ значенін римскаго епископа, такъ и о всъхъ другихъ особенностяхъ въ своемъ въроучении. Главнымъ образомъ они составляютъ двъ противоположныхъ партіи (не упоминая о подразділеніяхъ меньшей важности), изъ которыхъ каждая им'веть собственное имя и по отношенію къ которымъ слова: римскій, или католическій, удерживають только нарицательный смысль. Слово: римскій большею частію на ихъ язык значить не то, что дъйствительно находится въ извъстномъ итальянскомъ городъ-Римъ; но тожественно съ словомъ истинный. Равнымъ образомъ слово католическій значитъ у нихъ тоже, что вселенскій или православный. Итакъ каждая изъ упомянутыхъ двухъ партій называетъ и почитаетъ себя римскою и католическою церковію, то есть, церковію истинною и вселенскою, или православною, отвергая всякое право на такое наименованіе у своей противной стороны, и называетъ своихъ противниковъ то бъдными и заблуждающимися братіями, которымъ должно открыть глаза, то ненаученными въръ, то даже еретиками.

Эти двѣ партіи не раздѣлены между собою географически, такъ, чтобы можно было указать, гдѣ конецъ одной и начало другой. Одна изъ нихъ называется ультрамонтанскою, или по ту сторону горъ; другая цизмонтанскою, или по эту сторону горъ, и галликанскою. Въ
прежнее время, дѣйствительно, одна изъ нихъ господствовала преимущественно за Альпами, то есть, въ Италіи; а другая по эту сторону горъ—во Франціи: но въ
настоящее время онѣ перемѣшаны между собою вездѣ,
хотя и теперь это географическое раздѣленіе между ними
не вполнѣ еще лишено своего значенія. Между тѣмъ
религіозныя убѣжденія, понятія и стремленія названныхъ
двухъ партій весьма различны между собою.

Ультрамонтаны представляють собою ярыхъ приверженцевъ раскола и отжившей старины. Ихъ имя, по связи ученія и убъжденій, всего приличнье производить отъ имени древняго фанатика и раскольника Монтана, по имени котораго послъдователи его назывались въ древности ионтанистами. Ультрамонтанское ученіе въ главныхъ чертахъ своихъ есть ученіе монтанское, возведенное до крайней степени ослъпленія. Между тъмъ какъ

апостолы молили Господа, чтобы увъровавшіе по их слову преспъвали въ разумъніи въры и, иладенчествуя злобою, не были дътьми по уму, монтанисты требовали, и еще гораздо болъе ультрамонтаны требуютъ отъ своих приверженцевъ самой безусловной слепой въры, решительнаго отреченія отъ разума и свободы и всесовершенной преданности влеченію извращеннаго чувства. Превосходя въ этомъ отношеніи монтанистовъ, ультрамонтаны запрещають даже чтеніе свящ. Писанія; нужно ли прибавлять, что всякое развитіе человъческих познаній въ ихъ глазахъ есть преступленіе, за которое въ прежнія времена они влекли на костеръ и подвергал пыткамъ инквизицін? Мало того, не обращая вниманія на слова Спасителя къ самарянской женщинъ: «повър» Мнь, что наступаеть время, когда и не на горь сей, к не въ Герусалими будете поклоняться Отцу;... но настанета время, и настило уже, что истинные поклонники будуть поклодяться Отцу въ духь и истинь, ибо такил поклонникова Отеца ищеть Себь; Бога есть духа, и поклоняющеся Ему должны поклоняться въ духъ и истинь (Іоанн. 4, 21. 23 и 24), - не обращая вниманія на этн божественныя слова, монтанисты все христіанское совершенство полагали главнымъ образомъ въ строжийшемъ соблюдении извъстныхъ опредъленныхъ обрядовъ 1 съ изувърнымъ ослъпленіемъ считали соблюдавшихъ истинное ученіе Господа недостойными названія истинных христіанъ. Ультрамонтаны же не только вившнему обря-. довому богослужению своего общества придають такую монтанистическую, или языческую, важность; но и все вообще въроучение свое, по звуку словъ и сопоставленію буквъ христіанское, излагають въ такихъ чувственныхъ понятіяхъ, что оно представляется большею частію

противоположнымъ ученію Христову и носящимъ въ себъ признаки идолоноклонства.

Если мы согласимся, что идолопоклонство есть усвоеніе божественныхъ свойствъ ограниченному созданію, а вивств съ этимъ воздавание творению такого почтения, которое приличествуетъ единому Богу, и поклонение образу вивсто того, что изображается имъ; то это весьма точно характеризуеть существенную и тельную часть убъжденій ультрамонтанской секты. Ультрамонтаны убъждены со всею положительностію и безъ всякаго истолкованія, что глава христіанской Церкви есть римскій епископъ, — что Церковь есть едина не потому, что одинъ Господь и одни и тъже для всъхъ дарованныя Имъ средства ко спасенію, по потому, что одинъ епископъ римскій, —что Церковь есть не боучрежденіе для спасенія людей, имъющее гооснованное главою своею Бога и освящающее върующихъ богодарованными средствами ко спасенію чрезъ посредство служенія богопоставленной ісрархіи, но просто — общество людей, признающихъ власть римскаго епископа. Римскаго епископа они почитаютъ непогрѣшпиымъ. Обѣтованіе Господа о непоколебимости Церкви они относять не къ Церкви истинной, но къ церкви въ буквальномъ смыслъ римской, то есть, той самой, которая находится въ нтальянскомъ городъ Римъ; несокрушимую силу Церкви, равно какъ и независимость, полагаютъ въ непобъдимости армій римскаго ецископа и неприкосновенности его владіній. Впрочемъ, приписывая римскому епископу божественных свойства, ультрамонтаны съ обыкновенною непоследовательностію людей, подавляющихъ всякое размышленіе о Въръ, называють его не Богомъ истиннымъ, но только постояннымъ представителемъ Божества на

земав и земнымъ богомъ. Такъ, въ недавнее время одинъ польскій ультрамонтанисть, нъкто Владиславь Кульчицкій, въ своей брошюрь, которую прославиль похвалами французскій ультрамонтанскій журналь «Мірь» (le Monde), возвъстиль людямъ, что преемникъ св. Петра есть такой представитель Бога, которому подчинена вся земля, la terre lui est soumise, --что онъ есть уполномченный Того, Кто все создаль и Кто получиль отъ Оща въ наследство обладаніе всеми народами (1). Эта полуязыческая секта, запятнавшая себя кровью инжвизиців, злоупотребляя именемъ римскаго епископа, въ недавнее время провозгласила новое противохристіанское ученіе о Пресвятой Дъвъ Маріи; впрочемъ, мы-вовсе не интемъ намъренія «излагать вполнъ ея догматической системы. но предоставляемъ самимъ читателямъ судить по изложенной части ея въроученія о другихъ частяхъ, которыя всь одинаково запечатльны характеромъ чувственности.

Подобнаго рода религіозныя понятія всегда приводать своихъ приверженцевъ къ отождествленію религіозной жизни съ политическою. Такъ въ древнемъ языческомъ міръ римскіе вмператоры были вмъсть и первосвященниками. наше время Такъ ВЪ манскій падишахъ есть вмъсть и налифъ, или преемникъ духовной власти Магомета, — китайскій богдыханъ есть вибств и сынъ неба, или верховный жрепь своего народа. Сообразно съ этимъ направленіемъ, отождествляющимъ небо и землю, духъ и плоть, власть небесную и власть земную, царство Божіе и царство человвческое, ультрамонтаны вездв имвють свой особый по-

<sup>(1)</sup> Il est le mandataire de celui par qui tout a 'été fait et qui a reçu du Pére les nationes en héritage.

литическій образъ мыслей. Вотъ слова одного французскаго писателя, объясняющаго, что разумёють въ этомъ отношеніи во Франціи подъ названіемъ ультрамонтанства. «Во всякомъ обществъ не столь юномъ, какъ напримѣръ, общество Соединенныхъ Штатовъ, необходимо существуетъ партія, опирающаяся на преданія въковъ минувшихъ. Противиться всякому нововведенію, всякому преобразованію и асправленію, хотя бы даже спасительному, въ законахъ, върованіяхъ и нравахъ, - таковъ предметь этой партін, такова ея ціль, таково ея постоянное стремленіе. Поддерживая, какъ нѣчто необходимое или божественное, все, что остается отъ стараго порядка вещей, она въ тоже время старается воскресить отжившее. llартія эта — вийстй политическая и религіозная (потому что въ раждавшихся обществахъ религія и гражданскій законъ смішивались между собою почти всегда) и состоить изъ элементовъ весьма разнородныхъ. Члены духовенства всъхъ степеней, землевладъльцы, слъпо преданные порядку и видящіе порядокъ въ спокойствіи, а спокойстіе въ неподвижности, - весьма рідко тотъ или другой членъ средняго состоянія, или среднихъ сословій, и наконецъ — масса лицъ, принадлежащихъ къ бъдному невъжественному классу и живущихъ милостынею и милостью людей богатыхъ и знатныхъ, словомъ: представители того, что есть въ человъческомъ обществъ самаро высокаго и самаго низкаго, самаго почтеннаго и самаго презрѣнаго, — вотъ изъ какихъ лицъ составляется во всякой странъ эта въчная и старая партія послъдователей отжившимъ преданіямъ, которую называютъ въ Турцін партіей улемовъ, а во Франціи клерикальною или ультрамонтанскою. Въ последней изъ этихъ странъ, о которой одной идетъ пока ръчь, этотъ необходимый эле-

ментъ всякаго стараго общества представляетъ особенный характеръ. Здёсь элементь этоть не націоналень, какъ въ Англіи, или въ Турціи; въ некоторыхъ отношевіяхъ онъ даже противенъ принципу національности и полити--ческой независимости правительства. Ультрамонтанская партія, по своему образу мыслей, по своимъ правиламъ и действіямъ, охотно ставитъ себя въ зависимость отъ посторонней власти, которая для нея есть не только духовная власть, не имъющая предъловъ, но еще, по этому же, и первенствующая власть въ дълахъ свътскихъ. Члены ультрамонтанской, или клерикальной партін прежде всего-римскіе католики. Отечество ихъ-ихъ церковь; Франція—не болье, какъ одинъ изъ ея департаментовъ. Ихъ столица — Римъ; ихъ государь — папа, а лице, занимающее французскій тронъ, только намістникъ этого государя. — Понятно, что у французскаго народа, проникнутаго сильнымъ чувствомъ независимости, такого рода ученіе никогда не могло привлечь на свою сторону большинства. Короли, представители и основатели французской національности, всегда боролись съ этимъ ученіемъ. Отъ Лудовика святаго до Лудовика XVIII, вст они, какъ Лудовикъ XIV, старались держать себя въ равномъ разстояніи и отъ религіознаго разрыва съ папою и отъ политической зависимости» (1).

Приведенный отрывокъ отчасти показываетъ не только кругъ господства ультрамонтанской партіи, но и тѣ силы, которыми она держится, — это приверженность къ феодальнымъ порядкамъ среднихъ въковъ и грубое невъжество, свойственное черни. Притомъ же, кто въ душъ

<sup>(1)</sup> Изъ газеты Nord, по переводу въ «Сверной Пчелв», № 227, стр. 934, — на 13-е число Октября 1860 г.

деспотъ, тотъ не можетъ не одобрять ученій, подавляющихъ всякую свободу мысли и воли. Кто преданъ чувственности, тотъ не можетъ не любить общества, въ которомъ религія, порабощенная плоти, указываетъ легкое средство къ успокоенію совъсти во внашних пожертвованіяхъ, или извъстныхъ такъ называемыхъ двлахъ благочестія. Въ комъ пылкое и самоотверженное чувство, по недостатку надлежащаго руководства при воспитаніи, сильно развито на счетъ здраваго разсудка; тотъ легко проникается фанатическимъ изувърствомъ. Таковы иснхологическія причины, объясняющія возможность существованія въ наше время ультрамонтанской партіи! Деспотизмъ, чувственность и недостатокъ умственнаго развитія - это такое обширное поле въ человъческомъ обществъ, что удьтрамонтанство, не смотря ни на какія пораженія, сміло можеть глядіть на свою будущность и объщать себъ продолжительное господство въ міръ, тъмъ болье, что при обаятельномъ для толпы внышнемъ блескъ, свойственномъ чувственности, оно не называется своимъ собственнымъ именемъ, но гордо прикрываетъ себя именемъ Христіанства!

Кромъ изложенныхъ психологическихъ началъ, ультрамонтанская партія, какъ и всякое раскольническое общество, лержится силою взаимнаго надзора и общей, нерѣдко
дурно разсчитанной, выгоды. Никакъ не должно думать,
чтобы всѣ предводители ея раздѣляли ея убѣжденія; но ихъ
общественное положеніе, ихъ матеріальныя средства, накою крѣпкою стѣною, что волею или неволею они должны бороться за ея выгоды. Къ сожалѣнію, располагая
избраніемъ папы, она держитъ въ своихъ рукахъ верховную власть западной церкви и чрезъ то имѣетъ въ

своемъ распоряжении почти всё епископскія каседры. Общензвёстный и могущественный орденъ ісзунтовъ, въ разныхъ своихъ видоизмёненіяхъ и проявленіяхъ проницая повсюду, составляетъ ся коренную опору. Наконецъ историческія преданія ультрамонтанской секты, искусство и поэзія служатъ ей не менёе важными поддержками, какъ нёкогда служили язычеству въ борьбё съ Христіавствомъ.

Другая, цизмонтанская сторона западныхъ христіанъ, не прерывающихъ церковнаго общенія съ епископомъ римскимъ, заслуживаетъ нашего полнаго вниманія и сочувствія. Преимущественно сосредоточиваясь во Франціи, она обыкновенно называется однако не французскою, но галликанскою, то есть, именемъ того христіанскаго народа, который въ древности соблюдалъ истинную въру вселенской Церкви и отъ котораго, послъ его порабощенія, французы заимствовали первыя начала Христіанства. Христіанская Церковь между галлами, народомъ, въ древности населявшимъ нынѣшнюю Францію, основана и распространена была греческими христіанами Малой Азін. Первыми епископами галловъ, сколько извъстно, были св. Поеннъ и св. Ириней, епископы ліонскіе, ученики св. Поликарпа, епископа смирнскаго, который, посылая въ разныя страны проповъдниковъ Евангелія, такимъ образомъ послужилъ основанію Христіанства не только въ Галліи, но даже въ Германіи и Британіи. Галликанская церковь, первоначально имъя греческихъ епископовъ, безъ сомнънія, имъла и греческое богослуженіе. Впоследствін она сблизилась съ церковію римскою и усвоила латинскій богослужебный языкъ; но всегла была върна православію и чужда ультрамонтанскихъ предразсудковъ. Впоследствін, когда французы завоевали

Галлію и приняли христівнскую віру, французская церковь постоянно болве и болве подчинялась вліянію церкви римской и наконецъ послъ продолжительной и упорной борьбы подпала ея власти въ то самое время, когда выражение со стороны римскихъ епископовъ нодобныхъ притязаній на власть въ церквахъ грековосточнохъ послужило причиною уклоненія въ расколь всей церкви римской, а за нею и всего западнаго христіанскаго міра. Но духъ христівиской свободы и независимости, одужевлявшій нікогда церковь галанканскую, никогда не быль совершенно подавленъ во Франціи. Всегда находилось въ ней значительное число просвъщенныхъ христіанъ, возстававшихъ противъ заблужденій и предразсудковъ ультрамонтанства, вліяніе которыхъ, въ слідствіе того, съ теченіемъ времени было значительно ограничено разнаго рода договорами между французскимъ и панскимъ правительствами; такъ что церковь французская, не расторгая общенія съ римскимъ дворомъ, получила преимущественно предъ всеми другими римско-католическими церквами исключительныя права свободы въ церковномъ управлении (libertes de l'eglise gallicane). Это же самое стремление къ церковной независимости было причиною того, что она усвоила себъ виъстъ съ тъмъ и свое древнее названіе, напомилавшее время совершенной ея свободы и свободнаго соблюденія ею православія во всей чистотъ, равно какъ вполнъ выражающее цъль ся стрем-JOHIA.

Мы не намірены здісь писать исторія галликанской церкви для изображенія са борьбы съ ультрамонтанствомъ и ся стремленій образовать изъ себя церковь чистую, православную, вполий оправдывающую свое древнее знаменитое имя. Кто имість желаніе подробно прослідить

это, тому рекомендуемъ прекрасную исторію французской церкви (l'Histoire de l'église de Françe) глубоко ученаго и даровитаго аббата Гетте (Guettée), -- сочинение, нашисанное въ духв безпристрастія и любви къ православію. Мы даже желали бы, чтобы кто нибудь, знающій французскій языкъ, посвятилъ свой досугъ переводу этой книги на русскій языкъ, въ полной увіренности, что это будеть полезно и для него самого и для всей нашей публики. Тѣ же, кто не читаетъ по французски, могутъ достаточно ознакомиться съ особенностями галликанской церкви по сочиненію одного изъ достойнійшихъ нашихъ ученыхъ, покойнаго протојерея Динтрія Степановича Вершинскаго, подъ заглавіемъ: «о галликанской церкви въ настоящемъ устройствъ ея». Тъмъ не менъе намъ необходимо представить въ общихъ чертахъ теперь же, чемъ должна быть галликанская церковь по своему оффиціальному положенію, и въ какомъ она состояніи находится на самомъ двав.

Оффиціальнымъ выраженіемъ галликанизма служитъ декларація французскаго духовенства, составленная подъ редакціею знаменитаго Боссюэта, 19 марта, 1682 года. Этою деклараціею утверждены были слѣдующія четыре постановленія: 1., такъ какъ преемники св. Петра, и даже вся Церковь, имѣютъ отъ Бога власть только въ дѣлахъ Вѣры и спасенія; то гражданская верховная власть не подчинена церковной въ дѣлахъ мірскихъ. 2., И та власть, которую преемники св. Петра имѣютъ въ дѣлахъ духовныхъ, не выше власти Вселенскаго Собора, сего истиннаго представителя всей каеолической Церкви, опредѣленіямъ котораго долженъ повиноваться всякій христіанинъ, какого бы ни былъ званія и достоинства 3., Папа долженъ пользоваться своею властію по отношенію ко всей

церкви сообразно съ постановленіями, приматыми всею церковію, а по отношенію къ галыканской — сообразно съ обычаеми и законами, имъющими силу во Франціи и признававшимися ст дреских времень самымъ папскимъ престодомъ. 4., Хотя папа имветь главное участіе въ ръшенін вопросовъ догматическихъ, и его декреты касаются всехъ церквей, однако его суждение не есть мепреобразуемо (irreformable), если не будеть на него согласія церкви.»—Такимъ образомъ галликанцы совершенно справедливо усвояють непогращимость не папа, но Церкви. Докладчикъ собранія 1682 года, Шуазель, енисконъ турнейскій (Tournai), въ окружномъ посланіи къ епнскопамъ галиканской церкви объявилъ, что, удерживая инъніе о непогръшимости папъ и ихъ власти надъ соборами (т. е. заблужденія ультрамонтанской или папистической партіи), не возможно остаться He французомъ, но и христіаниномъ. Людовикъ XIV, утвердивши эту декларацію, объявиль ее государственнымь за кономъ, повелъвши содержащееся въ ней ученіе преподавать во всёхъ, а особенно въ духовныхъ, учебвыхъ заведеніяхъ Франціи. Не смотря на папскія протестаців, это повелвніе не однократно повторено было преемвиками Людовика XIV. Посл'в революціи, по возстановленіи дружественныхъ сношеній съ Римомъ, французское правительство, 25 февраля 1810 года, опять подтвердило силу деклараціи 1682 года и до настоящаго времени требуетъ, чтобы духовенство строго сообразовалось съ нею. Такъ какъ постановленія Тридентинскаго Собора (1545—1563 г.), заключающія въ себ' полное выраженіе и подтвержденіе удьтрамонтанства, не были приняты галликанскою церковію; то и всё рёшенія папскаго совёта, или такъ называемой священной коллегін кардиналовъ, учрежден-

ной Сикстомъ V (1588 г.) для истолкованія постановленій Тридентинскаго Собора, какбы основныхъ церковныхъ законовъ, долженствующихъ имъть приложение ковсвиъ частнымъ случаямъ, для галликанской церкви не нимоть значенія. Равнымь образомь галликанская церковь никогда ни признавала ни удьтрамонтанскихъ законовъ касательно инквизицін, ни такъ называемаго очнстительнаго указателя (index expurgatorius) ультрамонтанской цензуры, осуждающаго всь противопанистическія сочиненія, и ордень ісзуштовъ, цвіть и сила ультрамонтанъ, можно сказать, никогда не былъ терпимъ ею. Наконецъ отношенія галиканской церкви къ папъ, совершенно прерванныя въ 1791-мъ году, со всею подробностію вновь были подтверждены при Наполеон'в I конкордатомъ, или договоромъ 15-го іюля 1801 года между папскимъ и французскимъ правительствами и поясневы сверхъ того въ прибавленныхъ къ нему такъ ваемыхъ «органическихъ постановленіяхъ» (les atricles organiques). Вотъ главиващія узаконенія наполеоновскаго конкордата:

«Католическая въра свободно и открыто будетъ исповъдуема во Франціи, безъ всякаго противодъйствія правительственнымъ распоряженіямъ, дѣлаемымъ въ видахъ общественной безопасности. Папскій престолъ въ согласіи съ французскимъ правительствомъ опредѣлитъ во Франціи новое распредѣленіе енархій.—Папа предложитъ всѣмъ прежнимъ епископамъ Франціи, въ 1791 году сверженнымъ галликанскою церковію за непризнаніе такъ называвшейся «Гражданской Конституціи духовенства» (Constitution civile du clergé), утвержденной Людовикомъ XVI-мъ 27-го декабря 1790 г. и имѣвшей цѣлью возстановить древнія права галликанской церква во всей силъ, — предложитъ имъ слежить

съ себя свою власть, въ случав же отказа съ ихъ стороны будетъ считать ихъ лишенными всякой власти по силъ своего полномочія и признаеть въ сант встав епископовъ, съ 1791 года занявшихъ во Франціи ихъ масто по избранію галликанской церкви. — Папа не можеть санъ собою, безъ согласія правительства, поставлять архіописконовъ и епископовъ для французскихъ епархій, ни перемъщать ихъ съ одной канедры на другую; не можетъ учреждать самовольно новыхъ епархій, или уничтожать прежнія; не можеть никого требовать къ себъ на судъ, такъ чтобы всякій судился во Франціи и французами; не долженъ вывшиваться въ распоряженія церковными имуществами, по отобраніи которыхъ правительство обязалось дать (и дъйствительно дало) галликанскому духовенству потребное содержаніе; не можеть ділать денежвыхъ сборовъ во Франціи, подъ какимъ бы ви было предлогомъ и наименованіемъ; не можеть самъ собою увеличить пошлинъ за опископскія ставленныя грамоты, или исполнять обязанности, лежащія на містныхь епископахъ, — подвергать церковнымъ наказаніямъ, отлучать отъ церкви, запрещать или поставлять священниковъ; епископы передъ посвященіемъ и вступленіемъ въ должность даютъ присягу въ върности правительству, и проч.-Никакой буллы, никакой папской грамоты, никакого папскаго распоряженія, опредъленія, извъщенія, утвержденія въ должности, коротко сказать, ни одного слова отъ имени папы, какого бы оно ни было значенія и содержанія, хотя бы касалось самыхъ обыкновенныхъ предметовъ и самыхъ ничтожныхъ случаевъ, не можетъ быть пропущено, опубликовано, напечатано, нли приводимо въ исполнение во Франціи безъ разрвшенія французскаго правительства. Профессоры семинарій будуть преподавать

своимъ воспитанникамъ извъстныхъ четыре постановленія деклараціи французскаго духовенства, 1682-го года, и епископы представятъ министру въроисповъданій ручательство въ этомъ. Въ томъ случав, когда какая небудьенископская канедра будетъ вакантна, епархіню будетъ управлять митрополитъ. Генеральные викаріи по смерти епископа будутъ безостановочно отправлять свои обязанности впредь до опредъленія его преемника. Приходскіе священники будутъ по церковному чиноположенію совершать только тъ браки, которые напередъ заключены гражданскимъ порядкомъ, »—и проч. и проч.

Послѣ разнаго рода возраженій, жалобъ, колебаній и протестацій, конкордать быль утвержденъ папою Піенъ VII-мъ 13 августа 1801 года, и постановленія его привяты къ исполненію при общей радости галликанской церкви, которая прославила обнародованіе конкордата в органическихъ постановленій торжественнымъ праздинкомъ, 18 апрѣля 1802-го года.

Такимъ образомъ, судя по документамъ, церковь галиканская совершенно независима отъ ультрамонтанской секты, и римскій епископъ остается для нея только первенствующимъ по чести иноземнымъ епископомъ, безъ всякихъ правъ суда и участія въ ея управленіи. Мало того, слѣдуя указаніямъ оффиціальнымъ, мы можемъ удостовъриться, что и къ другимъ особенностямъ ультрамонтанской секты она также мало прикосновенна. Внутренній порядокъ ея управленія есть синодальный, или соборный, слѣдовательно вполнѣ соотвътствующій божественному благоустройству христіанской Церкви. Хотя трядцать девятымъ органическимъ постановленіемъ признано за дучшее, чтобы галликанская церковь имѣла однообразіе въ обрядовомъ богослуженія; однако она нисобразіе въ обрядовомъ богослуженія; однако она нисобразіе въ

когда не считала обрядоваго однообразія догнатическою необходимостію и досель имветь около десяти обрядинкогь (rituels) въ разныхъ своихъ епархіяхъ. Правда, фрацнузская церковь вийстй со всйми другими западными неравами и значительными ретигіозими офщинами прововъдуеть «мехожденіе Святаго Дука и отъ Сына,» давининій ультрамонталскій догмать; но она проповідуеть его, не какъ догмать, подобно ультрамонтанской секть, а какъ старивное мъстное мнъніе западныхъ церкаей. Притомъ же галликанская церковь не имъетъ общепринатего катихванса, котораго выраженія были бы оффиціально обязательны для всёхъ ез членовъ. Словомъ, не вкодя въ настоящее время безъ нужды въ подробный разборъ ся върочченія, можно сказать, что она, очевидво, стремится быть върною преданіямъ своей древности, и сатдовательно -- древнему и всегда неизмънному пра-BOCLARIO.

Такова галликанская церковь по своему оффиціально му положенію!

Текою же, но видимому, она должна бы быть и на самемь дёлё; но въ дёйствительности совсёмъ не то. Мы сдёлали выше выписку объ ультрамонтанахъ изъ одного эранцузсмаго изданія. Авторъ эранцузъ, описывая кругъ существованія ультрамонтанской партіи во Франціи, рисуеть ее раскольническою сектою, которая не иначе можеть представить себё истинную Церковь, какъ съ патріархомъ въ главё ея, возсёдающимъ на канедрё, поднятой отъ пола ступеннять на двёнадцать, или пожалуй болёе, не иначе воображаетъ себё православіе, какъ въ старомодномъ шитомъ платьё, съ небритою бородою и съ множествомъ безконечныхъ церемоній, наконецъ не довольна никакимъ современнымъ правительствомъ, желая

T. I. OTA. II.

видъть на троив, но старинному, королей слабыхъ, развратныхъ, менве всего думающихъ о своемъ долгв и своихъ обязанностяхъ, но въ замвнъ того преданныхъ ханжеству, обрадности и папъ, -- королей, при которытъ бъднымъ можно было жить сложа руки, милостывею, а богатымъ, по примъру короля, распутствовать, рабочій классъ народа и буянить, подавляя всякую искру мысля, чести и дъйствительныхъ стремленій на пути къ исправленію. Подобная партія живо напоминаєть намъ наши раскольническія секты; тёмъ не менѣе жи сильно ошиблись бы, если бы подумали, что ультранонтаны, или, какъ въ нашихъ руссвихъ изданіяхъ чаще называють ихъ, клерикалы имъють во Франція, — не по логическому развитію событій, но въ действительности, - тоже самое значеніе, какъ у насъ раскольники. 0громная разность положенія сходных партій въ двухъ, вамътимъ между прочимъ, весьма сходныхъ между собою обществахъ заключается въ томъ, что наша перковь имъла силу разъ навсегда стряхнуть съ себя средневъковую моль невъжества, праздности и ханжества, ръщительно ризорвавши всякую связь съ расколомъ; напротивъ галликанская церковь противоестественно поддерживаеть съ своими раскольниками насильственную унію. Въ этомъ мы должны видъть не свою доблесть, но следствіе исторической разности въ положеніи двухъ церквей и безмърную къ намъ милость Божію. Наша лень со всемя необходимыми од ассистентами была не менъе французской и наши ультрамонтаны ни въ какомъ отношени не были менње яры и ретивы, чъмъ ихъ галльскіе собраты. Но между тъмъ, какъ нашихъ раскольниковъ соборъ восточныхъ патріарховъ осудиль, какъ противниковъ правоодавія, французскихъ-римскій патріархъ всогда поддер-

живаль и поддерживаеть со всею энергіею главы раскола. Оттого разорвать связь съ ультрамонтанами для галльской церква значило и значить тоже самое, что разорвать связь со всёми другими западными церквами христіанскаго міра и поставить себя на запад'я въ уединенное подожение. Но, конечно не безъ соизводения води Божіей, она досель не сдылала этого. Французская церковь, дозволимъ себъ сказать, благоговъя предъ непоствжиными судьбами Промысла, — въ ряду другихъ западныхъ церквей имћетъ великое призваніе — быть ихъ передовою руководительницею. Сколько мы можемъ сравнивать теченіе событій, она всегда въ исторіи занаднаго христіанскаго общества занимала то передовое, уразумънію истиннаго Христова ученія, мъсто, которое на востокъ всегда првнадлежало и принадлежитъ церкви греческой. Такимъ образовъ, находясь въ связи съ другими западными церквами и пользуясь ихъ родственнымъ единеніемъ, она братски ведетъ ихъ за собою по своему пути и, -- кто уразумбать умъ Господень, или кто быль советникомъ Господу? -- быть можеть, приведеть ихъ вивств съ собою къ единству со всвии Божінин церквами; тогда какъ, оттолкнувши ихъ отъ себя и оторвавши отъ нихъ руку, она оставила бы ихъ гибиуть въ непсходномъ мракъ. При этомъ мы должны замътить и еще, что, между тъмъ какъ западные раскольники, нан паписты въ теченіе въковъ успъли развить въ сеов твердую политическую систему, поддерживаемую римскимъ дворомъ, всегда желающимъ властвовать на развалинахъ всёхъ общественныхъ и государственныхъ властей, раздробленимхъ, разрозненныхъ и вследствіе того ослабленных до безсилія, — въ наших раскольникахъ идея подобной системы была легко подавлена въ

самомъ зародышъ, потому что была противна преданіямъ апостольской руководительницы нашей — православной греческой церкви и духу содержимаго сою православнаго ученія Інсуса Христа, единаго всёхъ Учителя, заповъдавшаго нашимъ пастырамъ, что Церковь Его есть царство не отъ міра сего и что самъ Онъ, какъ основатель Церкви, приходиль совсимь не для того, чтобы быть судьею въ дъякъ мірскихъ. Изъ этого сравненія легко понять, что между тъмъ, какъ русская церковь поступила вполив благоразумно и последовательно, разорвавъ всякую связь съ своими неразумными приверженцами средневъковаго невъжества; нерковь галликанская съ не меньшею историческою последовательностію, можеть быть, даже не съ меньшимъ благоразуміемъ медлить этимъ разрывомъ ко благу большинства западныхъ церквей. Но въ замънъ того, церковь галликанская должна съ своими ультрамонтанами вести борьбу упорную, непрерывную, всесторовнюю и большею частію равносильную, а нногда, говоря по плоти, даже неравную.

Вотъ эта-то ведикая борьба въ римско-катодическихъ церквахъ и преимущественно во Франціи, —борьба истины съ заблужденіемъ, свъта со тьмою, правосдавія съ расколомъ, Христова ученія съ чедовъческою гордостію и чувственностію, будетъ предметомъ нашихъ посидьныхъ наблюденій.

Мы надвемся, что наши извёстія не будуть бель-митересны для сыновь православной Церкви: потому что истиннымь ученикамь Господа свойственно любить другь друга, какъ бы они не были раздёлены, и православнымь сынамь Церкви близка къ сердцу борьба за православіе. — Начым убо по вависти и ревности, други же и за блаюволеніе Христа проповидують. Ови убо оть реснія Христа возетщають нечисть, мняще печаль нанести узамь моимь: ови же оть любве, въдяще, яко во отвъть блаювьствованія лежсу. Уто убо? — Обаче всяцьмь образомь, аще виною, аще истиною, Христосъ проповыдаемь есть, — и о семь радуюся (Филипп. 1, 15—18), — такъ смотръль на подобныя обстоятельства впостоль Павель.

И. Чельцов.

#### внутреннія извъстія.

I.

Черниговскія Епархіальныя Видомости. Заведеніе священниками школь для мальчиковь и дивочекь; важность для отечества сельских виколь. Быть Якутовь на острови Атть. Случаи самосожилательства, кровосмишенія и святотатства. Начальственныя распоряженія по видомству православнаго исповиданія.

Согласно съ ходатайствомъ пресвященнаго Черниговскаго, опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 8-го декабря 1860 года, разрышено изданіе *Черниговскихъ Епархіальныхъ* Выдомостей, по представленной преосвященнымъ программъ.

## ПРОГРАММА ЧЕРНИГОВСКИХЪ ЕПАРХІАЛЬНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ.

### Часть оффиціальная.

I. Высочайши манифесты и повельнія по духовному відомству; указы и распоряженія Святвішаго Сунода общіе, указательные и отвосящіеся собственно из черинговской епархіи; распоряженія епархіального начальства, касающіяся всей епархів, или значительной части оной.

- 11. Извъстія о новыхъ духовимхъ учрежденіяхъ, о переивив высшихъ правительственимхъ лицъ духовиясо въдоиства, о Высочайшихъ наградахъ и изъявленія благодарности и благословенія отъ лица Святьйшаго Сунода и епархіальнаго начальства за особенныя заслуги.
- III. Назначение и увольнение должностныхъ лицъ по мъстной консистории, семвиарии, училищамъ, попечительству и священнослужительскимъ мъстимъ епархиальнаго въдомства. Распоряжения начальства объ открыти новыхъ приходовъ, или упразднении существовавшихъ, по особеннымъ мъстнымъ уважениямъ, объ увеличении или сокращении приходовъ и измънении въ штатахъ оныхъ.
- IV. Вызовъ просителей и лицъ духовнаго званія къ явкъ въ консисторію, въ попечительство о бъдныхъ духовнаго званія, въ сенинарское правленіе и проч., на основаніи существующихъ на сей предметъ постановленій.
- V. Объявление о пряздныхъ священно-и-дерковнослужительскихъ мъстахъ при церквахъ, о постройкахъ и подрядахъ по епархіальному въдомству, о пожертвованіяхъ въ пользу монастырей, дерквей и проч.
- VI. Свъдънія о постройкъ и освященіи церквей, объ улучшенім благосостоянія духовенства, объ особенныхъ замъчательныхъ происшествіяхъ въ епархіи, о крещеніи иновърцевъ, присоединеніи къ православію, успъхахъ православія въ мъстахъ, населяемыхъ раскольниками.
- VII. Свъдънія объ открытіи сельскихъ приходскихъ школъ, о содъйствіи духовенства народному образованію, объ успъхахъ распространенія грамотности въ народъ.
- VIII. Извлеченія изъ годовыхъ отчетовъ по разнымъ мѣстамъ епархівльнаго управленія, какъ то: по консисторія, семинарія, попечительству о бѣдныхъ духовнаго званія, духовнымъ училищамъ, богодѣльнямъ и проч.

### Часть неоффиціальная.

- 1. Краткія выписки изъ твореній св. отцевъ и писателей духовныхъ, инвющія отношеніе иъ духовныхъ нужданъ паствы и иъ руководству пастырей но мастнымъ обстоятельствамъ.
- 2. Указаніе для священнослужителей предметовъ, о конхъвужите предлагать ученіе народу, смотря по его містимъ недугамъ правственнымъ, а также наставленіе, какимъ образовъ благоуспішніте излагать и преподавать такія ученія.
- 3. Описанія, по частямъ, всего, что въ епархів есть особенно примъчательнаго касательно историческихъ событій и древностей церковныхъ, св. иконъ, утварей, крестныхъ ходовъ, священныхъ урочищъ и проч.
- 4. Пастырскія наставленія паствъ; лучшія изъ поученій и бесъдъ, особенно образцы простыхъ наставленій, при разныхъ случаяхъ, для поселавъ.
- 5. Духовные для правственной жизни совыты, особенно поучительные опыты и наставленія въ прохожденія настырскаго служенія.
- 6. Житін свитыхъ или въ полномъ видь, или въ частяхъ, квит примъры благочестін; назидительным размышленія.
- 7. Извастія о замачательных событіях въ Церкви Христовой.
- 8. Приглашенія къ участію въ благочестивыхъ предпріятіяхъ на помощь страждущимъ.
- 9. Указаніе назидательныхъ и полезныхъ для благочестія вингъ, съ краткимъ показаніемъ нять содержанія.

— Самарской епархін, бузулукскаго убада, села Стратова священнять Алексендра Череминонскій, постоянно отинающійся преподававість своимъ прихожавамъ натижвнескахъ поученій, въ послёднее время убёднять ихъ, чтобы ті изъ нихъ, у коихъ есть налолічнія діти, отдавам къ вему для обученія ихъ грамоті, соглашаєсь заинивъся обученіемъ ихъ безаватно. Прихожене съ окотою приняли предложеніе священника и 15-го сентября 1860 года у священника Череминенскаго въ домі школа откріта, въ которой на первый разъ помістилось 14-ть нальчиковъ и 13-ть дівочекъ.

Помещикъ села Страхова, статскій советникъ Гринорій Серевевних Аксаков, воторый всегда съ похвалою отвивался объетомъ священникъ, узнавши о заведеніи ниъ у себя домашней школы, изплавиль полную готовность устроить приличное и достаточное помещеніе для этой школы.

Такъ какъ въ приходъ священняка Черевщанскаго ость деревни другихъ въдомствъ, жители коихъ также охотно соглашаются отдавать къ священнику Черевщанскому въ школу дътей своихъ, то у г. Аксакова испративаемо было согласіе на допущеніе въ эту школу дътей другихъ въдомствъ, на что онъ съ своей стороны изълявиль полное согласіе (1).

— Княгининскаго увзда, села Большаго Мурашкина дьячекъ Неапъ Кармазинскій, со временя поступленія во дьячка, именно съ 1830 года марта 9-го дня, по бъдности прихода, постоянно заниматся и занимается обученіемъ дътей жителей села Большаго Мурашкина и, при своемъ постоянно хорошемъ поведенія, въ теченіи трид-

<sup>(1)</sup> Наъ допесенія Св. Суноду пр. Осоонав, спископа самарскаго и ставронольскаго, отъ 31-го октября 1860 года.

цати-латной его службы успаль обучить чтемие в инсьму болье полутораста человать. Почетные жители села Большаго Мурашкина единогласно свидательствують какь о добромъ поведеніи дьячка Кармазинскаго, такъ и о его похвальной даятельности (1).

- Лукояповскаго утзда, заштатнаго города Починокъ, христориждественской церкви дьячекъ Тевов съ самаго поступленія въ должности, съ 1843 по 1847 годъ, занимался въ своемъ домъ обученіемъ дътей жителей разнаго въдомства въ заштатномъ городъ Починкахъ, - будучи принять вибстб съ твиъ частно обучать двтей въ починковскомъ приходскомъ училище, а въ 1847 году, когда число учениковъ въ приходскомъ училище уменьшилось, съ разръщенія департамента государственнаго коннозаводства, утвержденъ помощникомъ наставника, гдъ занимался, до замъщения въ 1849 году проходимой выъ должности студентомъ семиняріи, весьмя прилежно. Съ 1849 года по настоящее время Тиховъ продолжаеть обучать приходскихъ мальчиковъ въ своемъ домв до 30-ти человъкъ каждогодно; обучаетъ же опъ ихъ кромъ чтенія и чистописанія, закону Божію, священной исторіи, пънію, ариометикъ и, по желанію родителей, россійской грамматикъ. Сами жители заштатнаго города Починокъ и мъстный протојерей отзываются, что Тиховъ производить обучение съ большимъ усердиемъ и ревностию, имъя неослабное наблюдение за правственностию дътей. При обозрвній епархій преосвященнымъ усмотрвно, что въ его домъ обучается мальчиковъ до 30-ти человъкъ и дввочекъ до 30-ти же человікъ, и что училище, нахо-

<sup>(4)</sup> Изъ донесенія св. Суноду преосв. Антонія, бывшаго епископа вижегородскаго, отъ 17 Іюня 1860 года.

дящееся въ его дом $\mathfrak{k}$ , въ удовлетворительнойъ состояніи (1).

— Въ концв минувшаго октября въ 3-хъ приходахъ Бугурусланскаго убада священники открыли вы своихъ домахъ школы для обученія мальчиковь и дівочекъ, дітей прихожанъ своихъ: 1) въ селъ Большихъ-Толкаяхъ священникъ Меакъ Вороново обучаетъ 9-ть мальчиковъ и 5-ть двочекъ чтенію, модитвамъ и заповъдямъ Господнимъ, а жена его согласилась обучать двиочекъ необходимой въ хозяйствъ работъ, -- какъ то: шить, присть, и проч.; 2) въ Аманацкой слободъ священникъ Димитрій Горькосскій также обучаеть въ своемь домѣ дѣвочекъ и мальчиковъ; и 3) въ двухштатномъ приходъ села Поряйкина священникъ Левъ Щегловъ съ женою обучаеть въ своемъ домъ 8 дъвочекъ, а того же села священникъ Висилій Танкредовъ обучаеть 12-гь мальчиковъ. Изъ нихь особенно священникъ Горьковскій успашно началь обучать дътей своихъ прихожанъ, такъ что надата государственныхъ имуществъ изь сосъдственнаго села перемъстила въ его приходъ казенное училище, съ тъмъ, чтобы ему быть наставникомъ въ этомъ училищъ. Протојерей г. Бугуруслана Давель Любимовь надълиль вышеозначенныя вновь открытыя школы собственными азбуками славянской и гражданской печаги (2).

— Вытегорского увзда вы кондушскомъ приходъ, 14-го сентября сего 1860 года, открыто училище для обученія дътей женскаго пола закопу Божію, чтенію, чистописанію, священной исторіи, церковному пънію и рукодълію.

<sup>&</sup>quot; Изъ донесенія тогоже преосвященнаго отъ 23 августа 1860 года. (²) Изъ лонесенія Св. Суноду пр. Өеофила, епископа самарскаго в ставровольскаго, отъ 10 ноября 1860 года.

Начало открытія сего училища положиль священникь сей церкви Димитрій Смирковъ, который изъявиль самъ желаніе преподавать законъ Божій и обучать церковному пінію, а содійствовали въ этомъ ділі: а) зять его, тойже цервви сверхштатный пономарь Иванъ Зотиков, который для пом'ященія училища предоставиль свой домъ; б) жена его Зомикова, сестра священника Смирнова, Евдекія Васильева, изъявившая вийсти съ илемявницей своей священическою дочерью Анастасіею Поспыловою желанів обучать девочекъ безмездно чтенію, чистописанію, священной исторіи и рукоділью; и в) містный церковный староста Андрей Поликарновъ Инатьевъ, который содержаніе училища обезпечиль тімь, что весь ремонть не дому, книги, бумагу, перья и все нужное для рукодълы, равно освъщение, отопление, наемъ сторожа и все требующееся на содержание дома въ порядкъ привяль на себя, первоначально на три года и уже употребиль на устройство училища и классныя принадлежности сто двадцать руб. сер. Всявдствіе донесенія о семь пр. Аркадіємъ, архісписк. одонецк., Святвйшій Сунодъ 8-го декабря 1860 года положиль: всёмъ вышепонменованнымъ лицамъ объявить благословение Святьйшаго Сунола.

— Въ январской книжке Странника за настоящій годъ помещены известія о двухъ училищахъ, заведенныхъ священниками рязанской епархіи: Михаиломъ Красавцевынъ и Несторомъ Тепловымъ. Училище о. Михаила, существующее съ 1852 г. въ г. Ряжске, предназначено къ образованію девицъ и выпустило уже второй четырехгодичный курсъ воспитанницъ. Училище о. Нестора открыто въ селе Кипчакове для мальчиковъ 9 марта 1859 года. Въ числе учениковъ находились первое время по открытів школы два сына священника, и примеръ учредителя

школы, посывавшаго своихъ дётей въ нее, возбудилъ охоту и въ поселянахъ, которые на-перерывъ сившили отдавать въ научение своихъ дётей. Предметы обучения въ обоихъ училищахъ почти одинаковы; это—чистописание, чтение по славянски и по граждански, молитвы, краткая сващенная история съ праткимъ же катихизисомъ, отчасти грамматика—именно правописание, и отчасти же ариеметика, и объяснение литургии и церковныхъ обрядовъ.

— Въ Записках Юрьевскаго Общества Сельскаго Ховяйства, напечатанъ протоколь одного изъ засъданій общества. Въ засъданін, между прочимъ, происходило слъдующее: «г-нъ президентъ общества сообщилъ собранію, что онь, желая содъйствовать распространенію грамотности между народомъ, какъ первой ступени къ цавиливацін, безъ котерой не можеть быть настоящаго улучненія быта крестьянь, пригласиль многихь священниковь Владимірской губервін, изв'ястныхъ ему какъ ревинтелей просвъщенія, открыть въ домахъ ихъ школы для безвозмезднаго обученія крестьянскихъ мальчиковъ и дівочекъ. Болье, чънъ отъ 20 священниковъ, въ короткій срокъ получено изъявленіе полнаго сочувствія и готовности къ этому приглашенію, и уже въ настоящее время съ разрвшенія містнаго епархіальнаго начальства приступлено въ разныхъ мъстахъ къ безплатному обучению дътей. О чесяв мальчиковъ и двочекъ, которые будутъ обучаться въ этихъ безвоэмездныхъ школахъ, сващениям хотым доставлять обществу свыдынія.»

Мы представням извъстія объ открытім частныхъ сель-

Олонецкой, Рязанской, Нижегородской, Самарской, Владимірской. Привёть доброму дёлу и благодарность безкорыстному усердію лиць, заботящихся объ образованія меньшихъ братій! Дай Богъ, чтобы всё другія епархів и въ поименованныхъ епархіяхъ другіе священияси в причетники посатдовали добрымъ примърамъ. сельскихъ школъ частными лицами - явленіе утвинтельное и достойное подражанія, и мы съ удовольствіемь заносимъ факты скромнаго, но истивно-полезнаго служенія отечеству наших в священников и причетников в вы свою льтопись. Правительству за всемъ не усмотреть, всего не передълать, что могутъ сдълать для образованія русскаго народа старанія и усердіе частныхъ лицъ. Доказательствомъ служатъ воскресныя школы, въ короткое время распространившіяся по всей Россін. О пользъ п необходимости воскресныхъ городскихъ школъ было би излищне говорить: самая быстрота, съ какою увеличавается число ихъ, лучше всего говорить о потребности въ нихъ. Но воскресныя школы удовлетворяють только потребностямъ образованія городскихъ населеній, и главнымъ образомъ ремесленныхъ: земледельческое население Россіи, населеніе самое многочисленное и важное въ нашемъ по преимуществу земледальческомъ госудярства, отъ городскихъ воскресныхъ школъ мало можетъ получить для себя пользы; потому что ремесленники, по самому свойству своихъ занятій, большею частію будуть жить въ городахъ. Для сельскихъ населеній нужны сельскія школы, и нужда въ нихъ особенно ощутительна въ настоящее время. Одинъ французскій историкъ Броли удивляется мудрости, съ какою Церковь Христова въ первые въка Христіанства начала уничтоженіе языческаго рабства не вдругъ, а постепенно. «Иначе, говорить онъ,

древній міръ, нитавшійся производительностію рабскаго труда, быль бы подвергнуть опасности погибнуть съ голоду. Меновенное уничтожение рабства отдало бы землю населеніямъ, безъ руководства не умъвшимъ воздылывать ее, потому что древній рабъ — это было существо, неинрошее, инслинктя живоднях и олене мачо понатчивости человъческой. Мяого времени нужно было для того. чтобы создать и укращить въ людяхъ то уваженіе къ себь самимъ и къ другимъ, то почтение къ труду, чувства достоинства и независимости, которыя сделали новъйшія общества способными поддерживать свое существованіе усиліями труда свободнаго.» Мы далеки отъ того, чтобы прировнять состояніе нашахъ крестьянъ въ состоянію древняго раба: но думаемъ, что грамотность и первоначальныя знанія теперь особенно нужны будуть русскому сельскому населенію. На канунт великой реформы въ отношеніяхъ крестьянъ и помѣщиковъ, вслѣдствіе которой обязательный трудъ крестьянъ долженъ будеть уступить місто труду свободному, чуждому посторонней опеки, не можемъ безъ радости и полнаго сочувствін говорить о заводеніи духовенствомъ сельскихъ школь. Нашь крестьявинь скоро лишится принудительнаго руководства со стороны болье образованнаго помыщичьяго сословія; ему самому отдадутся въ полную свободу и въ независимое распоряжение его время и его силы: очевидно, ему нужно дать образование, которое бы помогло ему безъ сторонней опеки благоразумно устроить порядокъ своей жизни и распорядиться своимъ временемъ и своими трудами съ пользою для себя и для государственнаго земледълія. Сельскія школы въ этомъ случаъ-воніющая необходимость. Особенно важно здъсь то, и своинравом вкд и насоли стырято онномоцвондо идоти

. ;

для дівочекъ; воснитаніе посліднихъ еділаеть діле распространенія гранотности и образованія сельскихъ сесловій боліе прочнымъ; женщины какъ въ городакъ, тикъ и въ селахъ меніе заняты и ріже оставляють свей домъ, чімъ мужчины, и грамотная крестьянка, особенно въ зимнюю и раннюю весеннюю пору, могла бы въ мослідствін учить грамоті своихъ дітей дома-

До сихъ поръ сельскія школи основывались изъ частвыхъ лицъ либо номъщиками, либо священивами и причетниками. Ожидая отъ помъщиновъ въ будущемъ увелеченія числа школь въ своихъ имѣніяхъ и содъйствія другемъ въ этомъ дёлё, мы все таки самаго дёятельнаго участія въ дёле образованія сельскихъ сословій ждень отъ духовенства. Пустите дътей, и не препятствуйне имъ приходить ко Мюь, сказаль Інсусь Христось своинь ученикамъ, когда тъ возбранали, виъ приблажаться къ Нему, можеть быть опасаясь, чтобы приходь ихь не прерваль начатой Спасителемъ бесёды. И для лицъ, поставленныхъ прилагать дёло искупленія къ каждому въ частности, т. е. для священниковъ, можетъ быть, трудно отъискать другой видъ служенія обществу, кром'я служенія исполненіемъ своихъ священныхъ обязавностей, который бы приличествоваль ихъ сану и положению, какъ самое тесное и привътливое сближение съ молодымъ поколъніемъ членовъ Христовой Церкви, и самое искреянее стремленіе образовать ихъ умъ и сердце. Наиз кажется, что учреждение священниками сельскими школь для датей своихъ прихожанъ не можетъ не совровождаться для нихъ самихъ благодътельными слъдствіями. Сельскіе священники, въ настоящее время, рёзко возвышаются своимъ образованіемъ надъ неграмотной массой прихожань. Въ некоторыхъ глухихъ уездахъ поло-

женіе ихъ походить на положеніе англійскаго колониста, поселяющагося среди грубаго населенія вновь открытаго на океанъ острова: есть приходы, въ которыхъ единственныя грамотныя лица — это лица, принадлежащія къ причту, которыя остаются еденственными м'ястными цивилизаторами. Скука, огрубълость и изкоторые пороки, справедливо замѣчаемые, и стольже несправедливо осуждаемые въ русскомъ духовенствъ, составляють прамыя следствія его одинокаго прозябанія. Во время своего воспитанія въ семинаріи священникъ жилъ и обращался съ товарищами, людьми одного съ инмъ умственняго уровня. Съ выходомъ на мъсто въ село начинается совсемъ другое: помещики, если они есть въ приходе, рідко сближаются съ священникомъ, въ разговорі съ крестьянами не много можно найдти удовольствія, книгъ вътъ при церквахъ, выписать не на что. Начинается жизнь скучная, однообразная: мудрено ли, что священвиси, и особенно даровитые между ними, у которыхъ сили просять деятельности, не имея съ кемъ и чемъ заняться вокругъ себя, ищутъ искуственными средстваин ускорить, уразнообразить движеніе своей жизни или посредствомъ вина или посредствомъ новаго процесса въ консисторіи съ благочиннымъ, съ своимъ причтомъ или съ сосъденить священникомъ. Для священниковъ были бы истиннымъ благодъяніемъ занятія въ сельскихъ школахъ: ими они наполнили бы скучно тянущееся въ деревиъ, особенно въ глубокую осень и зимой, время своей жиз- . ня, и въ теже время въ этихъ занятіяхъ открыли бы возможность практического приложения пріобретенныхъ нии въ семинаріи знаній, которыя теперь безъ употребленія и ими самими большею частію забываются. Вмісті съ твиъ они приготовили бы для своихъ преемниковъ Т. І. Отд. П.

грамотное поколъніе прихожанъ, съ которыми сталь бы возможенъ обмънъ мыслей и чувотвъ.

Мы не намбрены здёсь входить въ прантическія подробности устройства сельских школь; этотъ предметь потребовать бы себв слишкомъ много мвста, и шы когде янбудь впоследстви возвратимся къ нему. Но здесь мы не можемь не эамбтить, что на нашъ взглядъ корфеспонденть «Русскаго Въстника» г. Георгіевскій (Соврем. Літ. 1861 г. № 1) во множествъ требъ въ общирныхъ пряходахъ напрасно видить препятствіе для священника заниматься дёломъ распространенія грамотности между своими прихожанами. Въ общирныхъ приходатъ существуетъ по два и по три священника, дъяконъ, кромѣ того нісколько дьичковъ и пономарей, и въ случав отлучки священника, его дело можеть исполнить дьиконъ, дьичекъ или пономарь: грамотность, первыя правила арасметика не такія трудныя науки, чтобы для передачи ихъ крестьянскимъ мальчикамъ и девочкамъ не годилесь дългонъ наи причетники. Выше указали ны нъсколько принъровъ школь, заведенныхъ причетниками, и обучение въ нихъ идеть между тамъ удовлетворительно. А крома того жены священниковъ, дьяконовъ, самыхъ причетниковъ? Всв онъ почти умьють читать. За тыть еще остается огромное количество лицъ, вполиъ способныхъ подъ надзоромъ священника запиматься обученіемъ престьянскихъ дътей, -- это окончивние курсъ семинарии или уволенные нать нея воспитанняки, остающеся иногда по пати лать и болбе безъ мъста, люди, не занятые ни чемъ, обыкновенно отъ бездалья въ эту пору дичающе, которые за малое вознаграждение моган бы помогить свящеминку. А такія лица въ нікоторыхъ покрайней місрії епархіліз чуть ян не существують во всякомъ примодь. На содер-

жавів школы, на книги, межло было бы учредить при наден акминалодора воро в нажуди выборо акминента яній, наи осонью, когда кростьяне бывають по богаче, чревъ церковимиъ старость дёлять сборы деньгами, или еще лучше хавбомъ. Можеть быть отъ сбора осталось бы что нибудь и на жалованье окончившимъ курсъ или уволеннымъ воспитанникамъ семинарій. Но, повторяемъ, ин не хотимъ въ этихъ замъткахъ разсматривать вопроса о сельскихъ школахъ со стороны ихъ практическаго устройства. Мы хотъли только показать нужду въ нихъ для сельскихъ сословій и пользу, какую могутъ извлечь для себя духовные изъ заведенія ихъ. Сельское духовенство должно серьозно приняться за это дело. Изъ грамотныхъ мальчиковъ могли бы составляться при церквахъ лівчіе, а для будущаго времени помощники духовенству въ самыхъ школахъ и вообще въ распространени грамотности по деревнямъ. Трудно начало: впоследствіи дело значительно облегчится.

Иногда отъ лицъ духовныхъ слышатся жалобы на упадокъ вліянія ихъ. Для общественнаго значенія и вліянія человъка нужно желаніе и усиліе сдълать что нибудь полезное для общества: трудитесь на пользу общую, и ваше вліяніе возстановится въ прежней и даже большей силъ. Безкорыстными и самоотверженными усиліями въ пользу образованія сельскихъ населеній воспитайте въ нихъ уваженіе и къ себъ и другимъ, уваженіе къ труду, дайте имъ большія средства воспользоваться даруемымъ имъ правомъ на свободный трудъ съ большею пользою для себя и для государственнаго земледъля, и тогда, повърьте, и послъдующія покольнія не забудутъ услуги, оказанной вами. Безмевдине труды веши деставять вамъ всеобщее уваженіе, сочувствіе и содійствіе (1), а отсутствіе вознагражденія навірно (по крайней мірі желательно было бы это!) уравновісится отсутствіємъ налишнихъ затрудненій въ роді формальныхъ дозволеній, отношеній, донесеній и т. под.

На ряду съ такими утвшительными событіями, какъ открытіе въ разныхъ епархіяхъ священниками и причетниками сельскихъ школъ, которыя, надвемся, вызовуть соревнованіе въ русскомъ сельскомъ духовенствв, заносимъ въ нашу летопись несколько фактовъ мрачныхъ, но которые прямо указываютъ на необходимость для сельскихъ сословій большаго образованія умственнаго и нравственнаго.

Въ прошломъ году «С.-Петербургскія Вѣдомости» сообщили извѣстія о двухъ случаяхъ самосожигательства,
бывшихъ въ Олонецкой и Московской губерніяхъ, вслѣдствіе особаго рода помѣшательства, извѣстнаго подъ именемъ mania religiosa. Въ 11 № «Вѣдомостей» 1861 года
помѣщено извѣстіе еще объ одномъ изъ такихъ случаевъ.
«Московской губерніи, Можайскаго уѣзда, деревни Бурковой крестьянинъ Яковъ Григорьевъ 13-го декабря разложивъ костеръ дровъ въ своемъ овинѣ, поджегъ его и,
нанеся себѣ нѣсколько ранъ топоромъ на ногахъ и на
лѣвой рукѣ, легъ животомъ на горѣвшій костеръ, но,
будучи не въ силахъ вынести боли, сталъ кричать. На
крикъ сбѣжались сосѣди и сняли Григорьева съ костра.

<sup>(1)</sup> Лица, доторыя желали бы посильными денежными и др. вожертвованіями содъйствовать открытію и удобствань сельскихъ школь при церквихъ, могутъ доставлять свои пожертвованія въ редакцію «Христіанскаго Чтенія». А она будетъ препровеждать ихъ из епархільтамъ преосвященнымъ, предварительно напечатавъ о нихъ въ своемъ журналъ.

При допросѣ Григорьевъ показалъ, что онъ желалъ пострадать для спасенія души и гръщнаго тъла.»

Неизвъстно, принадлежалъ ди крестьянинъ Григорьевъ къ числу раскольниковъ, у которыхъ религіозное изувърство составляеть историческое ихъ наслъдство. Но слъдующій случай самосожженія, помъщенный въ 14 № «Въдоностей», былъ съ раскольникомъ. Въ истекиемъ но-ябръ мъсяцъ одинъ изъ казанскихъ мъщанъ, тайно принадлежавшій къ какой-то старообрядческой сектъ, затопивша у себя въ дому печь, голый бросился туда, вмигъ быль ехваченъ пламенемъ и прежде, чъмъ кто нибудъ успъль войдти въ комнату, сторъль.»

Сообщенные вами случая показывають монечно недостатокъ здравыхъ религіозныкъ понятій при возбужденномъ религіозномъ настроенів. Следующій разсказъ обнаруживаетъ извращение самыхъ природныхъ инствиктовъ, при чемъ донущены два самыхъ противоестественныхъ преступленія. Тульской губернін, Білевскаго удзда банзъ Долецъ, содержитель постоялиго двора, безсрочно отпускной рядовой Иванъ Воронцовъ (46 лътъ) изобличень въ преступной связи съ дочерью своею Аксиньею (23 лътъ). По изслъдовавію оказалось, что Воронцовъ прижиль съ дочерью двоихъ дътей. Одного ребенка они скрыли, трупъ котораго найденъ у нихъ въ сарав; другимъвъ настоящее время Аксинья беременна. Воронцовъ и дочь его Аксинья въ кровосмъщении сознались; они взяты подъ стражу и преданы суду; - кровосмъщение отца съ дочерью и дътоубійство съ согласія отца и матери!..

На ряду съ случаями религіознаго изувтрства газеты разсказывають итсколько случаевь совершенно противоположнаго порока, —святотатства. Въ г. Гайсинт проживающій тамъ по паспорту бобринецкій міщанинъ Ма-

кий Берленко, 12-го ноября прошлаго года войдя въ соборную церковь во время богослужения, скрылся на корахъ и оставался тамъ, пока церковь не была заперта. Посли сего разбилъ ящикъ и взялъ изъ него 4 руб. 38 коп. сер., а когда за тъмъ церковь отперии для отправления вечерии, онъ незамътно вышелъ. Во всемъ этомъ Берленко сознался добровольно (Сивер. Пч. 1861 г. № 3). Другой случей былъ въ Пензанской губерни. Въ сели Боголюбовки Городищенскаго уйзда 3 декабря изъ церкви черезъ взломъ замиовъ у двери и у кружки похищены деньти, количество которыхъ еще невзяйство (Сив. Пч. № 9).

Эти случан самыхъ странната преступлений асибе свъта декавываютъ настелтельную потрефность вриняться за образование многочисленнъйшаго визшаго сосдовія, за раскритіе въ немъ добрыхъ природимих инстинктовъ, за сообщеніе ему здравыхъ помятій религіоздыхъ, что все выбств поведеть необходимо и къ улучшенію его матеріальнаго быта. А при улучшеній рослёдняго едва ли будутъ возможны такіе овкий, какъ описанные нами случам святотатотва: но всей въроятности крайная нищета и голодъ выпудили преступную ръщимость обокрасть храмы Божів, и мы съ сожальніємъ указываемъ на ихъ преступленія.

Темерь отъ более близкихъ, отъ единоплеменныхъ перейдемъ къ более отдаленнымъ иноплеменнымъ единоверцамъ и соотечественникамъ, обитающимъ въ Американскихъ владеніяхъ Россіи, которымъ ихъ горькое полудикое существованіе даетъ право на такое же сочувствіе образованныхъ христіанъ и друзей человечества, какимъ проникнуто письмо одного передоваго распространителя

христівиской цивилизаціи въ этомъ край. Мы разумбемъ пистию преосвитеннято епископа новозблансетрского приславное имъ въ редакцію Лушенодезнаго Чтенія (1), въ которомъ онъ повъствуеть о своемъ плаваніи по Восточному оказну. Сообщаемъ изъ него ифсколько извлеченій. Изъ. Дяна онъ отправился 11 октября 1859 года на желізновъ пароході. «Съ перваго же раза вітры намъ не благопріятствовали, а у Куридьскихъ острововъ встратиль насъ штормъ такой свиралый, что съ громаднихъ водиъ срывадъ гребни, превращадъ ихъ въ воданую пыдь, какъ зимой бываеть въ степяху въ большую выргу; такъ онъ разсъяваль воду въ воздухъ, такъ что и свата Божьяго не видно было; а водны то и дало хлестали на падубу... Потомъ за Курильской грядой, послъ четыреханевняго довольно спокойнаго плаванія, опять подули сильные противные вътры... Нашъ пароходъ отъ больной клики и ударовъ волнъ разшатался, открылась больщая течь въ среднемъ трюмъ, въ которомъ подожени били вивств съ компанейскою кладью и всв мои веще и архіорейская ризница». Ризница и вещи преосващенцего Петра потонули. Капитанъ при видъ опасности потопленія направляєть пароходь на ближайщій островъ Атту, обитаемый алеутами. Островъ отстояль всего 200 верстъ, но пароходъ всявдствіе противныхъ ввтровъ прибыль туда уже на 5 день. За твиъ преосващенный описываеть островь, быть аттенихъ адеутовъ и свое трехизсливое пребывание между ними, пока поправляли пароходъ. «По немийнію діса на острові, пишеть онъ кроив выкидываемаго изъ моря, адеуты, до 240 душъ обоего пола, живуть здась въ землянкахъ, сырыхъ, холодныхъ, въ которыхъ воздухъ убійственно удущанвъ отъ

<sup>(\*)</sup> Metabyien, mr. 1800 st.

гнилости... Не много лучше была и та клътушка, въ которой и я жиль или, лучше сказать, страдаль. (Онъ помъстился въ жилищъ компанейского прикащика). Правда, это быда не простая землянка, а хижина, построенная изъ досокъ, обложенная дерномъ; въ ней были комнаты, зало и спальня, каждая въ одну квадратную сажень, если не меньше. На нашу бъду дождь ливия лилъ каждый день до декабря; чрезъ дернъ вода протекала до ствиъ кавти, которыя отъ того были всегда мокры, покрылись плесенью, на гниломъ полу въ углахъ даже грибы росли... Хотя жельзный каминь быль въ спальнь, но отъ него было не столько тепла, сколько угара. Пока тонится, жаръ отъ него нестернимый, такъ что недьзя возяв него сидеть, да и дыномъ наполнялись всё мон палаты. Когда закрывали отверстіе или трубу камина, то отъ углей быль угаръ. И дымъ и угаръ не давали возможности сидъть въ комнать, а выдти не куда. открытымъ небомъ нельзя было прогуливаться, потому что непрерывно почти лилъ дождь и вътеръ дулъ съ такою силою, что песокъ и медкій камешникъ какъ пыль развіваль, и на ногахъ трудно было стоять... Когда дождь не много поутихнеть, выйдешь бывало на берегь прогудяться, чтобы сколько нибудь разсвять горе; но видишь, что небо мрачно, вътеръ со свистомъ бушуеть, море страшно шумить, разъяренныя волны съ ревомъ бросаются на прибрежные камни и отъ удара превращаются въ кипящую пъну, такъ что сердце сжимается отъ страха, при мысли, какъ намъ плыть въ Ситху такому бурному морю на пароходъ ненадежномъ... письмъ нельзя высказать и сотой доли того, сколько горести перечувствовало тогда мое сердце, и утъщенія больше никакого не было, кромъ чтенія единственной книги-

библін, найденной у одной старухи. Мон книги всё погибли, какія со мною были. Въ кають моей сохранилась священническая риза съ эпитражилью. Въ ней я служилъ въ часовив всенощные, объдницы, молебны. Алеуты усердно ходили къ богослужению, особенно много было дътей всъхъ возрастовъ. Не смотря ни на какой вътеръ, дождь или вьюгу, всв быгомъ быгуть въ часовню. Одинъ алеуть - писарь довольно хорошо знаеть паніе и чтеніе церковное; онъ читаетъ и поеть въ часовив, какъ можетъ мірянинъ. Отъ него научаются и другіе алеуты; на паиять знаютъ многія стихиры, ирмосы и поютъ доводьно хорошо. На Рождество Христово почти всв перебывали у меня, славили Христа на алеутскомъ и славянскомъ языкахъ, пъли хоромъ мастерски, и нъкоторые даже говорили ръчи. » Особенно поразительны тв строки въ письмѣ преосвященнаго, гдъ онъ касается жизни алеутовъ. «Алеуты живуть, можно сказать, въ бъдственномъ положенін: въ землянкахъ сыро и холодно, а топить не чёмъ; одежды мало, а дёти почти полунагіе ходять и вимою; большихъ ръкъ нътъ, а въ малыхъ мало рыбы, въ моръ ловить не удобно, да и неводовъ натъ, а крючьями не много можно наловить. Потому они особенно зимою терпять голодъ, иногда по два и по три дня нечего бываеть всть, кромв травныхъ порней и морской капусты. Хабба и овощей тоже нътъ. Природа на островъ гористая, каменистая, безплодная, дикая, угрюмая. Но алеуты, съ малолътства не видя ничего лучшаго, върно привыкли къ своему житью, безъ ропота переносять вев трудности, такъ что мић стыдно было предъ ними за свое налодушіе. Господь, можетъ быть, для того и привель меня на островь видеть, какъ живутъ бъдные алеуты, чтобы поучиться у нихъ терпънію и преданности воль и провидънію Божію, и чтобы посль не малодушествовать среди встрвиающихся трудностей, въ которыхъ не будеть недостатка въ Америкъ.» Едва ди въ Русскоиз царствъ есть еще подобныя мъста, гдъ бы въ такой высокой степени сама природа пріучала обитателей къ терпвнію, какъ это на американской оконечности Русскаго государства, и гдв бы цивилизаціи предстоядо такъ много сдёдать въ будущемъ для благополучія края. Православимя Церковь идеть впереди ея, внося въ терплий дикарей нравственный характеръ христіанскаго подвига: да последуеть за нею общественная бдаготворительность и да облегчить она страданія эгихъ отдаленныкъ и иноплеменных собратій по въръ. Преосвященный Цетрь отправился съ острова 24 января, проццаго года, а 8 чевраля быль уже въ Ситхъ; въ концъ мая онъ намъревался опять предпринять вийсть съ губернаторомъ путешествіе по русскимъ колоніямъ на островахъ и материкъ. Молимъ Бога, чтобы Онъ сохранилъ благовъстика архипастиря, подвизающагося въ отдалениффинкъ предвижь отечества, оть тахь бадствій, какія принцось потериять ему въ прошлую повядку.

## navalecterment packapamenta.

- Определеніемъ Святейшаго Сунода 29-го ноября 1860 г. положено: почетному блюстителю андроніевскаго духовнаго училища, почетному граждання Владний Спиридонову, за пожертвованіе имъ 130 рублей на поврытіе расходовъ по переделкъ въ училищномъ домъ печей, объявить блягословеніе Святейшаго Сунода.
  - Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 8-го декабря

- 1860 г. положене: пометному блюстителю оренбургскаго убаднаго училища, 2 гильдін купцу Петру Ковалеву, за старанів и труды его по передвакв училищнаго дома, съ употребленіемъ на сей предметь до 300 руб. изъ своей собственности, объявить благословенів Святвишаго Сунода.
- Жена умершаго с. нетербургского ночетнаго гражданна Авдотья Писосароса представила въ угличскій женецій монастырь два пятнироцентные былета: однив въ тысячу, а другой въ десять тысячь рублей съ тёмъ, чтобы проценты съ перваго явъ нихъ умотреблялись на поддержаніе монастырской больницы, устроенной ся мужемъ, а со втораго на проинтадіе 30-ти бёдныхъ сестерь нь монастырской трапезё. Велёдствіе доиссенія о семъ пр. архіописнова ярославськаго Нила, Святійшій Суподв, опреділеніємъ 30-го померя 1960 г., пеложиль, упомянутой Писосаровой, за благочестивое ся примошеніе въ пользу означенняго монастыря двухъ бялетовъ, всего на сумму 11 тысячь рублей, объявить благословеніе Святійшаго Сунода.
- Опредвленіемъ Святвйшаго Сунода <sup>5</sup>/<sub>24</sub> декабря 1860 года положено: согласно съ представленіемъ кієвскаго епархіальнаго начальства, священника кієвской епархів села Новой Гребли, *Лупу Трембовельскаго*, за построенію въ томъ селв собственнымъ иждивеніемъ каменной, вмёсто ветхой деревянной, церкви, возвести въ санъ протојерея.
- Опредвленіемъ Святвишаго Сунода 7-го денебря 1860 годовъ положено: коммерціи сов'єтнику Марку Пименову, петрозаводскому купцу Гавріилу Сывороткину, градскому голов василью Трофимову, с.-петербургскому купцу

Өеодору Попову и пудожскому купцу Неаму Малокрошечному, а также всёмъ вообще чинамъ и жителямъ города Петрозаводска, принесшимъ пожертвованія въ пользу вновь строющагося въ семъ городё канедральнаго собора и оказавшимъ благочестивое усердіе на пользу церкви принятіемъ личнаго труда при означенной постройкі, преподать благословеніе Святёйшаго Сунода.

- Опредъленіемъ Святвйшаго Сунода 5-го января 1861 года положено: священнику г. Москвы воскресенской, на ваганьковскомъ кладбищъ, церкви *Іоанку Тыхомирову*, за пожертвованіе имъ въ тамошнюю семинарскую церковь серебряной вызолоченной дарохранительнацы, стоющей до 411 рублей, и почетному блюстителю андроніевскаго духовнаго училища, почетному гражданину Владиміру Спиридонову, пожертвовавшему 202 руб. 30 коп. на покупку сукна для сюртуковъ казеннокоштныхъ учениковъ андроніевскаго училища, объявить благословеніе Святьйшаго Сунода.
- Опредъдениемъ Святъйшаго Сунода отъ 21-го сентября 1860 года, согласно съ ходатайствомъ высовопрессвященнаго митрополита Исидора и на основании Высочайшаго повелънія, состоявшагося въ 15-й день апрыл 1859 года, опредълено: потомственнаго почетнаго гражданина Өедора Королева назначить почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части при с.-петербургской духовной академів.
- Святвишій Сунодъ опредвленіемъ отъ 12-го августа 1860 года постановилъ: царскосельскаго 2-й гильдін купца Александра Эвелева опредвлить почетнымъ блюстителемъ по козяйственной части при с.-петербургской семинаріи.
  - Его Императорское Величество, въ 3-й день дека-

бря 1860 года, Высочайние утвердить соизволиль всеподданный докладь Сунода о назначении настоятеля заиконоспасского училищного монастыря, ректора московской духовной академіи, архимандрита Серия на канедру епископа курского.

- Всявдствіе опреділеній Святвишаго Сунода отъ 7-го моебря 1858 года, 16-го моября 1859 года, господинъ исправляющій должность оберъ-прокурора, князь Урусовъ, входиль съ представленіемъ въ сибирскій комитеть о награжденіи орденомъ св. Станислава 3-й степени тайми 14-го власса Хамакова, за содъйствіе при обращенів, въ 1857 году, въ христіанскую віру изъ язычества болъе 1,000 человъкъ монголобурятъ и бурятъ, а также медалями на станиславской ленть — золотыми: купцовъ — Останика, Перфильева и Постникова, и серебрявыми: купцовъ — Лишманова, Гразнаю и купеческого сына Метелева, за службу ихъ въ должности церковныхъ старость и за пожертвованія въ пользу церквей. Государь Инператоръ на журналъ комитета, въ 3-й день октября 1860 года, Высочайше сонзволиль написать собственноручно: «исполнить», а представленный Его Императорскому Вкличеству при этомъ журналѣ проэктъ указа капитулу орденовъ о награжденіи Хамакова орденомъ св. Станислава 3-й стопени, удостоился въ тотъ же день Высочайшаго подписанія.
- Его Императорское Величество, въ 22-й день сентабря 1860 года, Высочайше сонзволиль пожаловать кавалерами ордена св. Владиямра 4-й степени, за тридцати-патильтиюю въ классныхъ чинахъ безпорочную службу, слъдующихъ чиновниковъ православнаго духовнаго въдомства.

### Commercial communicates:

Оберъ-контролеровъ хозяйственнаго управленія при Святьйшемъ Сунодъ Павла Васильева и Андрея Филимонова;

### Надворных совытичновы:

Секретаря минской консисторіи *Петра Шабаловска*ю и инспектора и старшаго учителя аренскаго убзднаго дух. училища *Якова Шаламова*;

## Коллежских ассесоров:

Старшаго помощника бухгалтера хозяйственнаго управленія при Святьйщемъ Сунодъ Владиміра Серівсва и помощника секретаря и столоначальника нижегородской консисторіи Ивана Городкова;

## Титулярных совытников:

Столоначальника и исправляющаго должность казначен московской Святьйщаго Сунода конторы Александра Щученко и столоначальника екатеринославской консисторіи Сильвестра Молчанова.

— Государь Императоръ, по всеподаннъйшему докладу господина оберъ-прокурора Святъйшаго Сунода, въ 3-й день декабря минувшаго 1860 года, Высочайшк утвердить соизволилъ предположение Святъйшаго Сунода о предоставлении лицамъ дворянскаго сословія, опредъляственной части при духовно-учебныхъ заведеніяхъ, правъгосударственной службы, подобно почетнымъ смотрителямъ училищъ министерства народнаго просвъщенія, съ отнесеніемъ означенной должности по академіи къ VII,

по сейннаріянь и училищамь дівнить духовнаго званія къ VIII й по низнинть духовнымь училищамь йъ IX классу.

- По опредвлению Святвамаго Сувода отъ 24-го ноября 1860 года, ренторъ и профессоръ богословскихъ наукъ сиябирской семинаріи, архимандрить Іосифа перемізшенъ на таковую же должность въ литовскую семинарію; по опредъленію Святвишаго Сунода 30-го ноября, ректоръ тифлисской семинарій, афхамандрить Фомій перемищень на должность ректора и профессора богословскихъ наукъ въ костроискую семинарію, при чемъ положено вызвать его въ С.-Петербургъ для исправленія въ текущемъ 1861 году чреды свищеннослужения и проповеди слова Вожія; ректоромъ же и провессоромъ тивлисской семинаріи опреділень ректорь костромской семинарів, архимандрить Внатирина; по опредвлению отъ того же числа инспекторъ смоденской семинарін, архимандрить Іона опредъденъ ректоромъ и профессоромъ богословскихъ наукъ въ симбирскую семинарію.
- Именнымъ Его Императорскаго Величества указомъ, даннымъ Святвишему Суноду, въ 24-й день декабря 1860 года, повелъно: ректору тиолисской духовной семинарін, архимандриту Викторину, быть членомъ грузиновмеретинской сунодальной конторы, вивсто архимандрита. Фотил, увольняемаго отъ сей должности.
- Ректоръ кісво-подольскаго духовнаго училища, игуменъ Модеоть опредъленість Святвішаго Супода 14-го декабря 1860 года назначенъ инспектороть и профессоромъ церковной исторіи въ минскую семинарію, а на его місто смотрителеть кісво-подольскаго училища переміщенъ смотритель кісво-софійскаго училища, ісромонахъ Поркиссь.

- Опредъленіемъ Святвищаго Сунода 10-го января 1860 года положено: 1) на имъющуюся въ московской духовной академін вакансію ректора в профессора богословскихъ наукъ назначить ректора московской семинарін, архимандрита Савеу; 2) на мъсто ректора московской семинарін перевесть ректора винанской семинарін, архимандрита Инатія; 3) ректоромъ и профессоромъ богословскихъ наукъ въ винанскую семинарію назначить инспектора московской академіи, архимандрита Порфирія.
- По распоряженіямъ господина оберъ-прокурора Святъйшаго Сунода, опредълены на духовно-училищную службу: 1-го декабря 1860 года, — старшій врачъ заведеній астраханского приказа общественнаго призрънія, докторъ медицины, надворный совътникъ Ольдекопъ – преподавателемъ медицины въ астраханскую семинарію; астраханской городовый врачь, колложскій ассесоръ Длужневскій врачемъ при астражанской семинарской больницъ, оба съ оставленіемъ въ настоящихъ должностяхъ; 8-го: кандидатъ московской духовной академіи, Евгеній Благовъщенскій — наставникомъ въ тверскую семинарію; кандидать той же академіи Егоръ Боголеленскій — наставникомъ въ подтавскую семинарію; воспитанникъ казанской духовной академін, Петръ Никольскій — смотрителемъ въ петровское духовное училище; 13-го: каплидатъ московской духовной академін Михаиль Прокошесь — наставникомъ въ вологодскую семинарію; 20-го: кандидать той же академін, Семень Звперевъ — наставникомъ въ костромскую семинарію; 13-го декабря: исправляющій должность смотрителя лысковскаго духовнаго училища студентъ казанской духовной академін Миханль Масловскій утверждень въ сей должности.
  - Опредъленіемъ Святвишаго Супода отъ 26-го октя-

бря 1960 года банкилавръ с-потербуросной духовной академін, ісромонать Аванесій за отличне усардную и паправную службу удественть званія воборнаю ісромонала нісро-почерской лавры.

- Государствонный Совёть, Высочайше утвержденнымь 24-го октября, мившемъ своимъ новожиль: въ деполненје подмежаниях реатей Свода Законовъ мостановить, что эскрытіе мертвыхъ тёль свищенняюю, діяконовь и монаховъ въ случеяхъ, опредъенныхъ закомомъ (ст. 1738 уст. судебней медиц. Св. Зак. изд. 1857 г., т. ХИІ), допускается на общемъ основаніи съ соблюденіемъ живы сябдующих правиль: 1) чтобы вокрытіе сихь труповъ производилось съ разрушения впархівльнаго архісрея, при допутать съ духовной сторовы; въ крайнемъ же случай, когда по отдаленности и но другимъ обстепленизамъ, нельзя благовременно получить разрішенія архіорел, оно пометь быть произведено съ сеглесія духовнаго правлевія или благочинаго, также ари депутать ю. духовной стероны, и 2) засвидётельствонения слідовачелонь колія съ протовола осмотра тъла должна быть на иветв сообщена депутату, а имъ представлена еперківльному аркісрею, при обстоятельномъ долесеніи.
- Блажениваній патріврує непстантинопольскій Іоакым посланіснъ отъ 22-го минувшаго октября навъщаеть Святваній Воероссійскій Сунодь о воспаствін на святвашій, патрівршій апостольскій и вселенскій престоль.
- Определеніемъ Святейшаго Сунода отъ 2-го января утверждены въ ученыхъ стененяхъ кончившіе въ 1860 году нурсъ наукъ воспитанняки казанской духовной академін: Кириллъ Мысовскій, Петръ Замененскій, Алексей Никольскій, Иванъ Енельнювъ, Осдоръ Кибердинъ, Александръ Кибардивъ и Осдоръ Гурьевъ въ степени магист-

T. I. OTA. II.

ра; Исонъ Мороненть, Весняй Петревсий, Динтрій Окотинъ, ісродіаненъ Евсевій (Леминскій), Стесенъ Інвельскій, Кренцъ Лавревъ и Егоръ Шавревъ— въ степени кандидата съ правонъ на полученіе стесени магистра, если представить новия вислит удовлетверительных свои сечиненія; Иванъ Любиневъ, Василій Ромдественскій, Инвель Сополовъ, Яповъ Лебедвискій, Петръ Навельскій, Навель Сополовъ, Василій Пьанковъ, Левъ Парадизовъ, Осдоръ Ливановъ, Иванъ Ювенскій и Иванъ Воскресенскій — въ степени кандидата бевъ вышеозначенняго прави.

- По ряспоражению господина оберъ-прокурора Сватейшаго Сумода 12-го явваря, веремёщевы: просессоръ внеавской семинирів Евгеній Голубинскій банкалаеронь въ месневскую духовную академію, просессоръ канумской семинарів Петръ Леопардовъ просессоромъ же въ внеавскую семинарію; миспекторъ и учитель вятокаго духовнаго училища мандилатъ Павелъ Кибардинъ учителемъ въ ватскую семинарію; сметратель прославскаго духовнаго училища Петръ Проображенскій уволень отъ сей должности, а на місто его назначенъ инспекторъ того же училища кендидать Иванъ Попровскій; инсмекторъ кісно-сосійснаго духовнаго училища надварный світникъ Турчинскій назначенъ смотрителенъ сого училища; кандидать московской духовной академіи Махеилъ Невскій опреділенъ наставинномъ въ калужскую саминаріво
- Опредълсність Святвішаго Сунеда 31-го манувшаго декабря 1860 года пеложено: симбирскаго 2-й гильдім купца, потомствошивго почетняго граждання, Андрея Щербакова опредълть почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части при симбирской семпиарів.
  - Опредъловісив Святийшаго Очнода 12-го являря

1861 года положено: 2-й гильдін купца Кондратія Бло-, хина опроділить почетнымъ блюстителень по коняйственной части при учимской семинарін и состемщемъ при оной духовномъ училищі.

- Ректоръ воронежской духовной семинарів, настоятель воронежскаго акатова алекстельскаго монастыря архимандритъ Иларіонъ опредёленъ настоятеленъ второкласснаго тронцкаго макарьева желтоводскаго монастыра. нижегородской епархія съ увольненіемъ отъ духовно-училищной службы.
- Определеніемъ Святейшаго Сунода 12-го января: 1861 года положено: 1) на мёсто увольняемаго отъ должности ректора воронежской семинаріи архимандрита Иларіона, назначить находящагося въ С. Петербурге на чреде священнослуженія ректора полтавской семинаріи архимандрита Өеодосія, съ предоставленіемъ въ управленіе его воронежскаго акатова алексевскаго второкласснаго монастыра; 2) на его мёсто ректоромъ полтавской семинаріи и профессоромъ богословія переместить ректора костромской семинаріи архимандрита Фотія, и 3) ректоромъ и профессоромъ богословскихъ наукъ костромской семинаріи, а вмёстё съ тёмъ и настоятелемъ богородицкаго игрицкаго второкласснаго монастыря определить инспектора иркутской семинаріи іеромонаха Митрофана, съ возведеніемъ его въ санъ архимандрита.
- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 12-го января 1861 года положено: владимірскаго 2-й гильдін купца Ивана Лосева опредълить почетнымъ блюстителемъ по хозяйственнной части при владимірской духовной семинаріи.
- Опредъленіемъ Святвишаго Сунода 12-го января 1861 года положено: лицамъ духовнаго и свътскаго зва-

нія, пожертвовавиних въ пользу вновь отпрытаго въ городі Пензі училища дівнить духовнаго званія 2190 рублей 60 конбект, а равно попечительниці означеннаго училища Богдановой и ктитору преображенской церкви купцу Макареву, за пожертвованіе ими для училища и учениць разнихъ необходиймуть вещей, первою на 172 руб., а вторымъ на 71 рубль 95 конбект преводать благословеніе Святійшаго Сунода.

— Опредъленіемъ Святвянняю Сунода 12-го января 1861 года положено: начальника китаевской пустыми івромонаха Макарія опредълить смотрителемъ богуславскаго училища и настоятелемъ тамопіняго николаевскаго монастыря.

## ОБЪЯВЛЕНІЯ ОТЪ РЕДАКЦІИ «ХРИСТ. ЧТЕНІЯ.»

- 1) Въ пользу христіанъ сирійскихъ поступили въ редакцію слёдующія пожертвованія: 50 коп. отъ Троицкой Церкви въ селе Верхо-Тишанки, Бобровскаго уезда Воронежской губерніи; 1 руб. 50 коп. отъ священника Христорождественской Церкви въ г. Коврове Алексея Радугина.
- 2) Открывая въ своемъ журналь отдълъ для внутреннихъ извъстій, редакція покорнъйше проситъ лицъ духовныхъ, а равно и другихъ, сообщать въ оную свъдънія и извъстія о существующихъ и вновь открываемыхъ священнослужителями сельскихъ школахъ, также о событіяхъ и происшествіяхъ, какою нибудь стороною касающихся въры и нравственности народной и могущихъ быть обнародованными. Она съ благодарностью приметъ всъ такія извъстія на страницы своего журнала; пересылку ихъ принимаетъ на свой счетъ.

### въ конторъ журнада

# «XPHCTIANGRON TENIR,»

ПРИ КНИЖНОМЪ МАГАЗИНЪ

## КОРАБЛЕВА И СИРЯКОВА.

по Садовой улиць, протиет Гостинаю двора съ д. Балабина.

#### продлются:

Ассиской порт просіявшихъ. Съ изображенівни святыхъ угодинковъ. Спб. 2 томя 1860 года, 4 р., съ перес. 3 р.

Выший некровъ надъ Асоненъ, или сказавія о сватыхъ, чудотворныхъ, во Асонъ прославившихся, иконахъ Божіей Матеря и другихъ святыхъ; съ 28-ю изображенівии Иконъ Пресвятой Богородицы и Святыхъ. З р., съ перес. З р. 50 к.

Висьма из друзьямъ, съ Асовской Горы и разговоръ съ прежде бывшини единонышленниками, минчыни стирообрадцами, о Привославной Церкви, о ен таниствахъ и обрадахъ. Соч. Пантелейноповскато монастыря *Инока Мелетія*. Спб. 1860 года. 1 р., за перес. за 2 с.

Пабранныя Житія Святыхъ, кратко изложенныя по руководству Четінхъ Миней. По изоящимъ, въ 12 кинжкахъ. 2 р., съ перес. 3 руб.

Порвая Содинца Воликаго Носта. Поученія для готовищихся въ Исповъди и Святому Причащенію. Священники *Іодина Якос*-вила. Наданіе Кораблева и Сиралова. Спб. 1859 года. 50 к., въс. за 1 •.

Страстила Сединца и три первые дии Свътлой Недъли. Поченія священняки *Іоанна Якоекина*. Изданіе **Корабл еза и Си**рякова. Свб. 1858 года, 50 к., мъс. за 2 о. Вестицы о **Православной Въръ Христовой**, говоровним священиякомъ *Василіємь Формунавновимь*. Свб. 1860 года. 80 к., въс. за 1 •.

Жизнь Схименаха Зесимы, въ Бозъ почивнито блаженито старда. М. 1810 года, 1 в., вър., за 3 р.

**Пареченія Схимонаха Зосины** и навлеченія наъ сочиневій его. М. 1860 года. 56 м., въс. за 4 ♦.

Исторія Дородиский для юнощорію, Цлюско Перилтихъ. Изданіе Кораблева и Сиракова. Съ 183-ия рисункий динь, маненачанное нь 12-и д. янена, ополо 600 странию текста. Спб. 1860 года. 2 р. 50 к., съ черными, 4 р. съ превосходно раскращенными рисунками, въс. за 3 е.—Тоже прежде изданный отдълу инворимать Мадкопиталощиция, 3 р. съ черными и 4 р. съ раскращенными рисунками, въс. за 3 е.

Русскій Государственный Банка, его уставь, правила и сорин до ныиз обидрододанных има лас руколодства казониция идеть, общества и частимка дица. Составить С. Кароблем Сис. 1864 года. 50 к., съ пересылкою 75 к.

Исторія вособщая въ разсивзахъдія двтей. Сод., Адме-Фледи. Изданіє Кораблова и Сирянова, наподалниво въ 18-ю мою муста, въ 6 томинахъ, содержание въ себр: т. 1. Исторія древида, т. 2. Исторія Гренів, т. 3. Исторія Рамскод т. 4. Исторія Средицта ванова т. 4. Исторія Порова, т. 6. Минологія Персовъ, Вгиптанъ, Грековъ, Латинявъ, и Сималдяновъ, съ 15-ю листани рисунурга, 5 р., пр. первов. 6 р.

Инозородине особы блазоводлять обращиний се се требораними в С. Петербурів, ев кинжиний мазазина Кораблева в Смижова.

# III.

## ВЗГЛЯДЪ НА СОВРЕМЕННОЕ ПОЛОЖЕНІЕ ПАПСТВА.

При взлядв на общирную драму событій, быстро совершающихся на западъ Европы, мы, члены православной Церкви, не можемъ не видъть, что эти событія и для насъ не должны оставаться безъ живаго значенія н нятереса. Давно подавляемыя желанія, возэрвнія, которыя едва могли быть высказываемы въ кругу друзей, требованія, исполненіе которыхъ еще надавно считалось невозможнымъ, начинаютъ теперь въ области римскаго хрястіанства ясно обнаруживаться, изъявлять свои права. Общественныя отношенія членовъ римской церкви между собою и къ гражданской власти требують нынъ обновленія, и согласно съ духомъ нашего времени люди «современные» направляють свои усилія къ тому, чтобы измънить и преобразовать все устаръвшее, обезображенное, безполезное и вредное. Подъ вліяніемъ современныхъ стремлевій такимъ образомъ колеблется средневъковое зданіе обветшалыхъ правъ и угнетающихъ предразсудковъ римскаго ультрамонтанства.

Время, въ которое мы живемъ, есть время важныхъ

и многознаменательныхъ переворотовъ, время уиственныхъ движеній и обновленія во всей Европъ. Громъ оружій, разразившійся по ту сторону Альповъ, заставиль Европу проснуться и покинуть свои мечты о всеобщемъ миръ и безмятежномъ развитін на прежинхъ началахъ. Борьба партій и началь, разгорівшаяся ныні съ новою, давно небывалою силою, не предвѣщаетъ притомъ скораго успокоенія. Въ этой борьб'в первое місто безь сомивнія принадзежить движеніямь совершающимся въ римскокатолическомъ мірв. Политическіе вопросы, правда, выступили нынъ на первый планъ, вызывая движеміе страстей, новыхъ надеждъ и опасеній; но съ другой стороны п церковные вопросы Рима съ каждымъ днемъ пріобрътають новое значеніе, болье животренещущій интересъ. Для каждаго очевидно, что связь между тами и другими вопросами, политическими и церковными, такъ тъсна на западъ, что первые не могутъ быть рашевы безъ послынихъ, и что поэтому ни тъ, ни другіе въ частности не могуть приковать къ себъ исключительное вниманіе наблюдателя. Мы можемъ вообще сказать съ ръшательностію, что на пути историческаго развитія западныхъ европейскихъ народовъ церковные вопросы снова стоять на очереди, какъ во времена реформаціи, и что тъмъ вля другимъ ръшеніемъ ихъ существенно обусловлявается дальнъйшая судьба запада, свободное, правильное развитіе пародныхъ силь и гражданскихъ учреждевій, благоустройство нравственнаго и общественнаго быта.

Что нына поднятые и занимающіе Европу вопросы находятся въ самой близкой аналогіи съ тами, которые, слишкомъ триста латъ тому назадъ, во времена реформаціи вызвали продолжительную и ожесточенную борьбу страстей и противорачивыхъ интересовъ, — это очевиле

для всякаго, кто съ безпристрастнымъ и спокойнымъ взглядомъ сладить за ходомъ совершающихся предъ наин движений. Снова, накъ тогда, папство своими незаконными (ультромонтанскими) притазавіями, своими отсталыми иделии вооружаеть противъ себя духъ времеви и общее сознаніе, выработавное у западныхъ народовъ историческимъ ходомъ новъйшихъ событій. — Посавдніе . десять лётъ представляють намъ рядъ понытокъ со стороны панства къ возобновленію устарілыхъ средневіковыхъ притязаній; но успахъ, уванчавній отчасти эти притязанія и выразившійся въ заключенныхъ между римскою курією и различными западными державами конкордатахъ, только послужитъ къ тому, чтобы еще болъе вооружить западные народы противъ папства, и вызвать къ жизии рашительную, почти общую оппозицію. Въ то самое время, когда приверженцы ультрамонтанства въ упоенін торжествовали по случаю новыхъ свонхъ побёдъ, подготовлялась мало по малу та сильная и рашительная борьба, которая выев угрожаеть папству ужаснымъ паденіемъ съ высоты его искуственнаго и мнимаго величія. Между тёмъ какъ въ Англіи умный и деятельный кардиналь Виземань уже мечталь объ окончательной побъдъ надъ англійскимъ протестантствомъ, самъ глава римской церкви долженъ быль въ минувшемъ году выслушать, какъ старшій сынъ его совітуеть ему отказаться отъ части его свътскихъ владеній и даже даеть ему понать, что святвишему отну не мъщало бы — и съ точки зранів христівнской и по простому благоразумію — совершенно отназаться отъ притязаній свётскаго владыки. Въ то же время ультрамонтавистамъ пришлось быть свидътелями того, какъ въ самомъ отечествъ папства опори ихъ зданія одна за другою рушатся, падають и изчезають, увлеченныя наплывомъ современных идей и событій: незаконно наложенныя на италіанскій народь оковы папскаго деспотизма насильно разрываются; области, издавна находившіяся подъ тяжкамъ игомъ гражданскаго правительства папы, отпадають отъ него, присоединяясь из общей итальянской семью, и христіанская свобода пачинаеть вливать новую теплоту и жизнь въжилы окаменъвшаго полуострова.

Положеніе, въ которое нынашній императоръ Францін ставить себя къ папству, достойно нашего особеннаго внеманія, такъ какъ оно, безъ сомнівнія, не останется безъ вліянія на ходъ церковныхъ діль запада. Какъ извъстно, Наполеонъ III-й по преимуществу обязанъ римскокатолическому клиру пріобрътеніемъ императорской короны. Французское духовенство освятило своимъ сочувствіемъ гражданскіе перевороты, сопровождавшіе въ 1848-мъ году изгнаніе короля и возстановленіе республиканскаго образа правленія; парижскій архіепископъ умеръ, напутствуя въ въчпость раненныхъ поборниковъ революціи, и оплакиваемый на баррикадахъ приверженцами народнаго движенія. Тотъ же клиръ снова явился въ передовихъ рядахъ своимъ сочувствіемъ и содъйствіемъ, когда нужно было положить печать законности на катастрофу 2-го декабря 1852 г., доставившую императорскій вінець президенту юной республики. Тогда органы римскокатольческаго клира, не только во Франціи, но и въ Германія, не переставали восхвалять Наполеона «какъ возстановителя олгарей» и предвъщали, что императорская Франція въ союзв съ императорскою Австріею положить начало новой, небывалой еще, эрв побъды и торжества для римской церкви; это считалось дёломъ рёшеннымъ не только въ Парижв и Ліонв, но и въ Кельнв, и въ Мюнстері, и въ Мейнці, и въ Фрейбургі. Какъ же усперь случнось, что тотъ саміні человінь, который такъ недавно быль нделонь, окруженнить со оторовы ультрановтикь постеяннить опийсномь лести и угодинчества, теперь вдругь сділался для той же ультрановтанской партія нишенью воспозножныхъ нападеній, самыхъ наысканныхъ обвищеній?

Никто не можеть сомиванься въ томъ, что изываннее правительство Францін собственно викогда не неставляло собъ цълію поддерживать папство для него самаго. Уже Наполеонъ I показалъ Европъ, что Францувская Инверія, воястановляя олгари ультрамонтамъ, ниветь лишь въ виду поддержать саму себя, и что римской деркви во Франдіи можетъ угрежать самее глубекое унижение, какъ скоро она дерзнетъ, согласно съ свонии принципами, коснуться ступеней императорскаге простола. Нынвимий властитель Франціи слишкомъ дальновиденъ и проницателенъ и слишкомъ долго жилъ въ разныхъ слояхъ народа, чтобы не видёть, что для ультрамонтанства не можеть быть блестящей будущности. Овъ очень хороню знасть, какъ глубоко въра въ ультрамовтанскую систему въроученія и мерковнаго устройства вотрясева у всёхъ католическихъ народовъ; опъ знастъ, что современняя резработка наукъ, результаты которыхъ постеменно проникають въ общее сознание оврежейскихъ народовъ, находится въ самой різкой противоноложности съ теократическими воззрѣніями строгихъ вапистевъ и что редностные приверженцы и поборники ультрамонтанства обыкновенно бывають очень мало реангіозны, тогда какъ на оборотъ люди истилно върумине и благочестивые вовсе не преданы павизму. Наполесиъ знастъ, что вся сила ультрамонтанства заключестоя въ миниой

солимериести оредновановиль имиль, внутренняя свебоеть которымы однако имий съ особенною ясностию обнаруживается въ питаемомы ультрановтанами стреми предъ всящить научнымы наможениемы и въ ихъ системетическомы дуковномы деспетизий.

Наполеонъ III приналъ ультрамонтанскій клиръ подъ свое покровительство, какъ орудіе своей волитими, но съ тъкъ веръ, какъ клиръ римскій не можеть болье оказать ему надажихъ услугъ, это покровительство мончилось. Инкогда вообще сившение перковныхъ и гражданскихъ интересовъ, соединеніе духовной власти съ свътскою не обнаруживало пагубнаго вліянія своего на церновныя дела въ такой степени, какъ ныне. Папа, который берется за мечь, чтобы вести кровавую войну съ евоими возмутившимися подданными, папа, который подвергаеть сотни и тысячи мирныхъ гражданъ всёмъ ужасамъ междоусобной войны, и притомъ двлаетъ это единственно для того, чтобы удержать на своей головъ вънопъ свътскаго владычества, соверженно вопреки прянымъ заповъдамъ единой истинной главы Церкви, Інсуса Христа, - такой папа не можетъ въ наше время удержать за собою въ сознавін народовъ значеніе истипнаго намъстинка Христова и раздантеля небесныхъ блягь, хотя бы опъ в отанчался прекрасными личными качествами души и сордца. Люди върующе съ сомивнемъ качають головою при взглядь на такого проемника св. Петра, а вовърующе встръчають притязанія и жалобы папы жасившанкою улыбкою. Здравый симсяв даже той части римскожатолического народа, которая искренно еще предажа началамъ своей церкви, не можеть не видать вы вопрось о сватской власти папы предмета постеропиято для дъза въчнаго спасенія. Не нужно при-

темъ инфть немія нибудь особенно глубокія и смеціально ваучныя повисиія, чтобы знать, какъ первомачально возвинела это власть поменая, мыей токъ горячо отстанваемая на бумать ультрамонтанами. Кандому изсъстно, на сановъ западъ, что въ теченін первыхъ 5-6 въковъ Христіалетва ни одному римскому орискому ивкогда не приходило на мысль считать себя главою христівненой первын и стремиться нъ какому либо гражданскому владичеству. Не ранке какъ уже въ 8-иъ вких ванк Григорію ІІ удалось не слишконъ законвыми средствами усвоить собъ свътскую власть надъ римскимъ экзаркатствомъ, а папъ Захарін отнать у Лонгобардского цара области: Нарки, Осимо и Анкону. Скоро однано пака снева должень быль отназаться оть власти, пріобратенвой незаконною хитростию. Маіоръ-домъ франкскихъ воролей Пвивить после опять отдель въ управление пянъ Стесану II римское экзархатство, присовокупивъ къ нему еще пріобр'ятенныя имъ (Пипиномъ) въ средней Италін области, однаво не иначе, какъ подъ условіємъ верковиего владычества франкскихъ королей. Кто знакомъ съ исторією этого времени, тотъ вообще не можеть удивалься тому, что наследіе, столь незаконно пріобратовное папами, не можеть принести хорошихъ плодовъ для духовныхъ натересовъ римской Церкви. Спа-CRTCAL CKRZATL: HAPCINGO MOS MOCHLO OMS MIPS CETO, H потому тотъ, ито, выдавая себя за намъстивка Христова, при помощи хитрости и насилія пріобратость соба мірокой міжець, этимъ становить себя въ врямое противоръче съ словомъ Божіниъ и съ дукомъ Церкви Христевей. Это противоръче навлекае на папство праведный судъ Божій, выразивнійся то въ унивительной для римской церкви борьбъ съ императорскою власвію, то

въ отпадочін почти всего германскаге насшеня еть парковнаго одиненія съ Рямомъ всядствіе ресормація, то въ постопеняюмъ искажемін истинно-духовнаго характера Церкви, въ чисто матеріальномъ духѣ и направленіи, воставившемъ судьбу рямской церкви въ полиую зависямость отъ хода гражданскихъ и недитическихъ дъвъ. Напенецъ въ наше вреня мысль объ отступленія нацской церкви отъ пути, указаннаго ой Спасителенъ и всѣмъ духомъ христіанской Церкви, премикла во внутреннъйное сезнаніе самихъ католическихъ вародовъ.

Европейскіе народы въ настолицее время нискольно не сочувствують теократическому деспотизму, угнетемію серьсти и ісзунтскому воснитанію; мапротивъ мынѣ печти новсюду высказывается потребность въ оживленіи истимо христіанскаго духа; вездѣ на западѣ выражается жаждя новой церковной жизни, есвобожденной изъ подъмрачныхъ сводовъ средневѣковаго папства, столоы котерато, какъ дѣло рукъ человѣческикъ, уже сгнили и оказались не состоятельными для дальнѣйшаго поддершавія западной церкви. Долговѣчвый, горькій овытъ пошазаль народемъ запада, каковы плоды, прозябающіе на древѣ римскаго папства; этотъ опытъ былъ таковъ, что на у кого нѣтъ нынѣ охоты возстановить инквизиціонный судъ н ужасы Вареоломеевскихъ почей.

Запрещеніе, наложенное въ прошедиемъ году во Францін на «Univers», дучній изълитературныхъ органовъ ультрановтанства, доказываеть, что императорское правительство Франціи уже ве онасается открытей борьбы съ клерикальною нартіею. Правительство и не обманулось въ своихъ расчетахъ: римскокатолическое народенаселеніе Франціи равнодушно смотръло на ударъ, поразимий въ «Univers» самое начало ультраментанства. Правительство могло при своемъ рёшительномъ обраст дъйствій вполит разсчитывать на сочувствіе просвіщеннихъ и образованныхъ людей. Между тімъ папа съ незатаённою горечью выразилъ протесть противъ дъйствій своего «старшаго сыва» и собралъ подъ знаменами Ламорисьера армію изъ итальявцевъ и нівщевъ, а самъ между тімъ въ своей столиці принужденъ остаться водъ охраневіемъ или скорбе присмотромъ оранцузскаго гарнизова. Въ Неаполі подъ иредводительствомъ Гарибальди, при быстромъ и рішительномъ гражданскомъ перевороті, обнаружилось также въ полномъ світі, какъ мало народъ сочувствуеть илерикальной системі съ ел ісвунтами и прочими принадлежностями.

Австрія, истощенняя чрезмірными усиліями послідней войны, ностоянно угрожаемая внутренними смутами свонкъ равнородныхъ подданныхъ, сліднть съ безпокойствомъ за грозными для ея владычества тучани, собравнимися на итальянскомъ горизонті; она потому різнается относительно папы держаться принципа невмішательства, и въ тоже время ділять уступки духу и потребностамъ временя, вводя у себя церковныя и гражданскія реформы.

Англія между тёмъ явнымъ участіємъ своимъ поощряєть ресориы, совершающіяся въ Италін, и очевидно, какъ страна протестантская, какъ передовая двигательница просвъщемія, не можеть не сочувствовать вполит паденію папства.

Что же теперь сказать о такомъ многознаменательномъ положения дёль? Какую участь можно предсказать римскокатолической церкви? — Возстановленіе прежняго ультрамонтанства послё успокоенія взволнованныхъ нынё страстей? Но равразившаяся надъ западомъ буря есть

плодъ не частнаго временнаго столкновенія народныхъ правъ и интересовъ, а выраженіе глубокой и давнишней бользин, таящейся въ самонъ серды римской церкви, и называемой обыкновенно ультрамонтанствомъ; болъзнь эта такова, что некакія насильственныя в искусственныя мары уже не въ состояния заглушить боль и примирить западное общество съ наискою системою. Думаемъ поэтому, что, не ошибаясь, можемъ утверждать, что владычество ультрамонтанства кончилось на западъ и никогда болье не возобновится въ прежней силь. Сльпое упорство папи въ отстанвани мининхъ правъ его на главенство въ Церкви и на гражданское владычество только усиливаетъ прость волнъ, имвющихъ ввроятно скоро окончательно прорвать слабую ультражонтанскую плотину. Задача тогда въ томъ, чтобы найти новое, дучиее русло для ваволновачнаго потока, такъ, чтобы этотъ последвій — вибсто того, чтобы производить гибельное наводневіе-могъ благотворно орошать землю и способствовать живой и плодоносной растительности. Что же,--- протестанству ли предстоить невое торжество, не ему ли чизначено внести новую жизнь въ одряживаній организив папства? Знаемъ, что многіе изъ протестантовъ отвічають въ настоящое время утвердительно на этоть вопросъ и льстять себя надеждою на скорое утверждение протестантскихъ началь въ предължть подвластныхъ Наполеону и Виктору-Эммануныу. Знаемъ и то, что эти надежди повидимому уже начинають оправдываться новымь услехомъ протестантскихъ миссіонеровъ въ Съверной Итилін и во Франціи, гдъ библейскія общества протестантовъ, благодаря новымъ началамъ въроторпимости и слабости поборниковъ паны, ревностно начали заботиться о распространения св. Писанія на народныхъ языкахъ в гда

уже услав образоваться накоторые новые протестантскіе приходы изъ бывшихъ членовъ римской церкви. Но чтобы убёдиться въ томъ, какъ неосновательно изъ подобимъъ частныхъ явленій нынвшняго переходняго періода вывести заилючение о будущемъ торжествъ протестанства въ странахъ римскокатолическихъ, -- для этого нужно только бросить безпристрастиый взглядъ на состояніе самних протестантских обществъ и предложить себъ вопросъ: имъетъ ли протестанство въ самомъ себъ ть жизненныя начала, которыя должны служить задаткомъ будущого, правильного распрытія и приложенія истянно христіонскихъ идей въ церковно-религіозномъ быту занадно-европейскихъ народовъ? Въ отвъть на этотъ вопросъ мы не намърены въ настоящемъ случав утомлять вививые нашахъ чатателей подробною характеристикою протестантскихъ обществъ. Достаточно для нашей цёли сказать, что протестантство, какъ фактически показываеть современное его положение, носить въ самомъ себв начало своего распаденія, оказывается совершенно леснособимых какъ къ стройному устройству церковныхъ дъл, такъ и къ ограждению своихъ членовъ отъ наплыва пантенстическихъ и мистическихъ идей. Мало того,--выниография и многознаменательныя реакціонныя движенія, которыя нына проявляются въ разнообразномъ видь во всемь протестантскомъ обществъ и направлены кь возстановлению церковнаго авторитета, интринутаго реформаціею XVI віка вийсті съ папскими притязаніяин, служеть лучшинь и непререкаемымъ свидетельствомъ того, какъ по не умолимой логикв исторіи новъйшее раскрытію протестантства изобличаеть въ сознаніи самихъ его последователей несостоятельность его кореиныхъ началъ. Богочеловъческій характеръ истинной Цер-

кви, то гармоническое соединение божественнаго съ человвисскимъ, -- первообразомъ котораго служитъ неслиное и нераздъльное соединение двухъ естествъ въ лиць Главы и Основателя Церкви — одинаково нарушается и матеріалистическимъ направленіемъ римснаго кристіанства и спиритуализмомъ протестантства, линеннаго всякой положительной церковной опоры. Нать, то объединяющее начало, которое одно способно примирить дв противоположныя крайности, выработанныя въ двухъ огромныхъ сферахъ западнаго христіанства, въ наиствъ и протестантствъ, есть идея Православія. Какъ нъкогда на древнемъ востокъ тъ же прайности выразились въ области христологіи у несторіанъ и монофизитовъ, такъ нынъ эги крайности новторяются въ папствъ и протестантствъ только въ приложении къ ангропологической сторовъ Христіанства. И какъ тогда по устроенію Божественной Главы Церкви эти крайности, не смотря на обширное свое распространение и кажущуюся силу, должны были служить въ тому лишь, чтобы болве совнательно и прочно утвердить для всёхъ будущихъ временъ истинное ученіе о лицъ Інсуса Христа, средоточін Христіанства; такъ точно и имив прододжительная и горячая борьба двухъ великихъ западныхъ крайностей мало по малу подготовляеть путь сознательному усвоению к раскрытію тёхъ началь, которыя мы називаемь идеею нашего Православія. Если ны обратимся нъ фактическому положенію діль, то не встрітнися ли мы уже и теперь съ такими явленіями, которыя подтворждають наши мысли и отчасти раскрывають предъ нами завъсу будущаго? Обратимся опять къ Франців: императоръ французовъ, ограничивая нынъ свътскую власть напы и ультрамонтанскія притяванія римскаго клира, въ тоже вреяя дъятельно покровительствуеть началамъ галликанизма, который быстро начинаетъ усиливаться между французаии. Но газанканскія начала почти тождественны съ православными; это есть какъ бы остатокъ того истинно апостольскаго преданія, которое по отділеніи западной церкви отъ восточной, болъе и болъе стало омрачаться на западъ преданіями человъческими. Покровительствуя галинанизму, императоръ французовъ свидётельствуетъ о томъ, что теократическое владычество папы, нъкогда бывшее виною раздъленія церквей, потеряло на западъ свое значение и такимъ образомъ на развалинахъ ультрамонтанства должна начаться спасительная реакція, которая нікогда при послідовательномъ своемъ развітів должна возвратить западъ въ лоно той Церкви, отъ которой онъ немогда незаконно отделнися. Мы нисколько не воображаемъ себъ, чтобы Наполеонъ въ этомъ случаъ дъйствоваль подъ вліяніемъ дознанной имъ религіозной правды; но онъ имъетъ ясное понятіе о потребностяхъ народа, о требованіяхъ времени, о силѣ господствующихъ идей и о тёхъ семенахъ будущаго, которыя таятся въ нъдрахъ настоящаго; а потому мы считаемъ себя въ правъ называть образъ дъйствій его многознаменательнымъ при ръшенін настоящаго нашего вопроса. Тъ же знаменія будущаго переворота въ пользу истиннаго ученія можно бы указать въ современныхъ намъ движеніять англійскихъ и германскихъ протестантовъ, въ пьюзеизм'в первыхъ, въ конфессіонализм'в и такъ называемой «ортодоксіи» последнихъ; — но этимъ мы вышли бы за предълы предмета настоящей статьи.

Всякій, для кого Христіанство есть истинный свять и соль міра, вся, для кого дорогъ крестъ Господень, какъ непреложный залогъ нашего искупленія и спасенія, не т. 1. Отд. Ш.

могутъ не слъдеть съ живымъ участіемъ за дальнъйшини событіями, имъющими совершиться на западъ въ области церкви и религіи. Мы съ своей стороны надъемся снова въ нимъ возвратиться.

Мв. Осинина.

## СЕКРЕТНАЯ ИНСТРУКЦІЯ,

или отвѣты ринской курів на вопросы, предложенные ей италіанскою ісрархією.

Италіанская ісрархія, по случаю вторженія новаго правительства, представляла на рішеніе римской курім свои вонросы и недоумінія, и совістный судь въ Римі, извістный подъ именемъ Sacra Poenitentiaria, подъ строжайшимъ, сколько возможно, секретомъ (sub strictiori quo fieri potest secreto), препроводилъ къ кардиналамъ, архіспископамъ, епископамъ и прочимъ містнымъ предстоятелямъ (locorum Ordinariis) отвіты на ихъ вопросы и рішенія ихъ недоуміній. Эта инструкція въ настоящее время обнародована въ неаполитанской газеть: П Pungolo № 37 с. 39. Въ ней вполит выразился духъ папской политики. Представляємъ этотъ документь, въ русскомъ переводів, какъ заслуживающій, по нашему мийнію, вниманія и православныхъ читателей.

T. C.

Священная Пенитепціарія, всегда помышляющая о спасенін душъ и желающая призръть ихъ во Господъ возможно-лучшимъ для нен образомъ, разсмотръвъ особенныя обстоятельства, съ благосклоннаго согласія нашего святьйшаго владыки папы Пія ІХ, препровождаетъ ко всьмъ вообще и къ каждому въ частности достопочтеннъйшимъ отцамъ церкви, св. римской церкви кардиналамъ, архіепископамъ, епископамъ и отцамъ во Христь, равно какъ архіепископамъ и епископамъ и прочимъ возлюбленнъйшимъ во Христъ мъстнымъ предстоятелямъ, коихъ области заняты вторгшимся правительствомъ, слъдующіе отвъты и объясненія, уже однажды данныя, на недоумънія, предложенныя этой священной Пенитенціаріи, и сообщаетъ относительно ихъ особенныя полномочія, которыми они сами или ихъ генеральные викаріи и другія способныя къ тому духовныя лица, отъ нихъ поставленныя по обстоятельствамъ времени, могутъ пользоваться въ предълахъ ихъ епархій, для пользы ввъренной имъ паствы, въ продолженіе шести мъсяцевъ, заявляя во всякомъ особенномъ случав апостольскую (папокую; власть, имъ сообщенную настоящею грамотою.

## Недоумънія:

- `1. Могутъ ли быть приглашаемы духовенствомъ къ церковнымъ служеніямъ правительственныя власти, и, если явятся безъ приглашенія, можетъ ли духовенство оказывать имъ обычныя почести?
- О. Нътъ относительно первой части; относительно второй пусть сохраняетъ страдательное положение (разsive se habeat).
- 2. Можно ли принимать въ церкви муниципальные магистраты и оказывать имъ почести?
- О. Да, но съ условіємъ, чтобы эти магистраты не были склонны ни къ какимъ дъйствіямъ, осужденнымъ папскою грамотою отъ 26-го марта 1860 года.
- 3. Можно ли читать на литургіи и другихъ служеніяхъ молитву за короля (рго Rege), когда она будетъ предписана правительствомъ?

- О. Нъть.
- 4. Повволительно ин нъть молебенъ въ случав провосилащения новаго правительства и въ другихъ подобныхъ обстолтельствахъ?
  - О. Нъть.
- 5. Посволительно ли принимать участіе въ религіозной перемонін, предписанной сардинскими законами въ день годичнаго воспоминанія уложенія?
  - О. Нътъ.
- 6. Позволительно ли илиоминовать собственную квартиру въ случав утвержденія новаго правительства и въ другихъ подобимкъ обстоятельствахъ?
- О. Нѣтъ, гдъ впрочемъ не будетъ угрожающей опасности великаго вреда, или не произойдетъ отъ этого соблазиъ.
- 7. Позволительно ли возлагать на себя знаки новаго правительства, какъ-то: кокарды, трехцвътныя ленты и пр.?
- О. Нътъ, гдъ впрочемъ не будетъ угрожающей описности великаго вреда, или не произойдетъ отъ этого соблазиъ.
- 8. Какъ должны поступать мъстные предстоятеля и духовники съ тъми кающимися, которые принамали участие въ нападении и возмущения?
- О. Виновные вусть сперва исполнять епитимію согласпо съ грамотею нашего святвищаго владыки отъ 26-го марта 1860 года, и потомъ пусть обратятся въ священную Пенитенціарію съ рекомендаціею отъ духовника въ случаяхъ тайныхъ, или мъстнаго предстоятеля— въ случаяхъ общензвъстныхъ.
- 9. Какъ должны поступать настоятели приходскихъ церквей при совершени браковъ такъ лицъ, которыя подверглись церковнымъ наказаніямъ?

- О. Относительно мужчинъ надобно стараться, чтобы подверженные церковнымъ наказаніямъ примирились съ церковію надлежащимъ образомъ, но, если отказываются примириться, и настоятелю приходской церкви угрожаеть опасность великаго вреда, если онъ не согласится на бракъ, то онъ можетъ согласиться, и мъстими предстоятель можетъ дозволить ему присутствовать при совершеніи брака.
- 10. Какъ должны поступать мъстные предстоятели относительно королевскаго «быть по сему» (Regium placet et exequatur), котораго правительство требуетъ для булль, грамоть в другихъ рескриптовъ папскихъ?
- О. Не должно смущать частных лицъ, которыя, во избъжаніе вреда, обращаются из правительству за королевскимъ «быть по сему», но мъстные предстоятеля пусть сохраняють, сколько могутъ, въ этомъ дълъ страдательное положеніе, и если правительство потребуеть отъ нихъ прошеній подобнаго рода, то пусть изложать свое мизніе по законамъ справедливости и по буквъ и духу священныхъ каноновъ.
- 11. Могутъ ди чиновники оставаться на своихъ мѣстахъ при вторгшемся правительствъ?
- О. Это можеть быть терпимо, если только дело не идеть о должностяхъ, которыя прямо и близко имеють вліяніе на грабительство или на сокраненіе этого грабительства, и если можно исполнять эти должности, не онасаясь ни малейшаго нарушенія законовъ божественныхъ и церковныхъ.
- 12. Могутъ ли духовные и другіе администраторы благотворительных заведеній, поставленные мъстными предстоятелями, продолжать управленіе въ зависимости от правительства, завладъвшаго этими заведеніями?

- О. Священия Пенитенніарія, по особенному нарочитому дозволенію папы, даеть всёмь мёстнымь предстоятелянъ вообще и каждому въ частности полномочіе, осо-CONTROL BACTIO SHOCTOLICKOD (Hanckor), OKASHBATE CHIсхождение поименованнымъ лицамъ, такъ чтобы они могля удерживать и исполнять должность администратора. если впрочемъ для этого не требуется никакая присяга въ върности или въ присоединении къ означенному правительству, и осли это далается съ цалію и условіемъ -коп и йінеревк ахыналетировтоляко акалоп о кімерепоп ваго удержанія отъ отчужденія иміній, имъ принадлежащихъ, и въ зависимости отъ епяскопа и мъстнаго предстоятеля, которому одному обязаны давать отчетъ въ своей администраціи. А епископы и м'ястные предстоятели, относительно администраціи благотворительныхъ заведеній, пусть сохраняють страдательное положеніе и пусть не представляють никакого доказательства своего положительнаго нотворства правительству, и пусть отвъчають ему только тогда, когда оно будеть спрашивать HXB.
- 14. Какимъ правилямъ должны слёдовать местные предстоятели относительно уничтоженія церковнаго суда и сдачи процессовъ, находящихся въ няъ курін (консисторін), если ихъ нотребуетъ правительство?
- О. Священияя Пенитенціарія римская, по особенному парочитому уволномоченію отъ паны, съ благосклоннаго согласія его святьйшества нашего владыки, означеннымъ ивстимъ предстоятелямъ предоставляеть следующую власть, именю:

Прекращать безъ шума и формы суда (absque strepitu et figura judicii) тажбы между мірскими и можашествующими духовными лицами, разсматривая предварительно

документы, представляемые объими сторенами, и соблюдая всегда правосудіе.

Дозводять всякому, чтобы благотворительных заведенія и духовныя лица въ гражданскихъ дѣлахъ обращалнокъ мірскимъ судіямъ, и чтобы могли также обвинять (ассизате valeant) въ уголовныхъ дѣлахъ чисто свѣтскихъ, которыя отнюдь не подвергаютъ опасиссти смертной казни (quae periculum capitis nullimode afferunt), если только обвинители, принадлежащіе къ духовнему чину, не могутъ иначе защитить своей невинности, сдѣлавъ однакожъ прежде надлежащій протестъ, согласие съ священными канонами.

Дозволять всёмъ духовнымъ лицамъ и благотворительнымъ заведеніямъ представляться на судъ къ мірскимъ судіямъ какъ дёйствительнымъ, такъ и страдательнымъ образомъ, для производства собственныхъ дёлъ единственно гражданскихъ и свётскихъ.

Дозволять также имъ, если ихъ позовутъ въ свътскій судъ, производить, для собственной защиты, также дъле гражданскія и уголовныя.

Дозволять, чтобы акты и документы еписконской курін (консисторін), касающісся до дёль свётскихь, были взяты изъ духовнаго архива (tabulario ecclesiastico) и препровождены къ свётской власти, если эта власть требуеть ихъ оффиціально, сдёлавъ вирочемъ возможно-лучшимъ и дёйствительнымъ образомъ декларацію, изъ которой бы видно было, что духовная власть дёлаетъ это, уступая важности обстоятельствъ, изъ послушанія инструкціи, полученной ею отъ святаго сёдалица.

15. Могутъ ли мъстиме предстоятели, приходскіе настоятели, бенефиціаты и другіе администраторы церковныхъ имъній отдать правительству опись доледовъ (redditus) съ этихъ имѣній, если потребують ее отъ нихъ подъ опасеніемъ тяжкихъ наказаній?

О. Позволяется имъ это сдёлать, вийств впрочемъ съ письменнымъ протестомъ отъ администраціи о необходимости отдачи во избёжаніе большихъ золъ, и это для охраненія превъ церкви. И потомъ нашть овятвишій владыка желаетъ, чтобы містные предстоятели, прежде или послі отдачи, если это возможно, сділали предъ правительствомъ совокупный протесть въ указанномъ смыслів, въ ночтительной формів, но съ евангельского свободого.

Настоящая инструкція должна быть хранима подъ строжайшниъ, сколько возможно, секретомъ отъ того, кто ее получить, и осторожно приводима въ дъйствіе, когда истициая необходимость этого потребуетъ. Кто унолномоченъ на вышеозначенныя дъйствія, тотъ постарается избъжать соблазна, заявляя съ благоразуміемъ предоставленное ему апостольское (папское) дозволеніе.

Дано въ Рам'я изъ священной Пенитенціарія 6 октября 1860 года.

Педи. Кардиналь *Кадакано* (Cagisno).

Пеирапо (Peirano), Совретарь священной Пенитенціарів. Съ подлиннымъ върно:

Кановикъ Фенли (Fenli).

## внутреннія извъстія.

Образованность Германіи и образованность Съверной Америки: на которую изв двух походить образованность русская; существенный недоствток вя, причины и слыдствія онаю; народныя шролы—первопачальное средство к устраненію недостатка. Іптопись сельских школь ночныя; поощренія священникамь оть министерства государственных имуществ; чего можно ждать в будущемь оть народнаю
образованія и вы какомы дух производить опое. — Пожертоватія в
пользу народнаю образованія. Благотворительныя учрежденія: крестовоздвиженская община сестерь милосердія, открытіе больницы при ней
для быдныхы женщинь; богадыльный домь вы Оранівнбаумы и обывеленіе
попечителя онаго. Іптопись преступленій: убійства, самоубійства, самтотатства, дътоубійства. Средство уменьшить число преступленій.

«Настоящую льтопись мы нозволимъ собъ начать сравнеміемъ образованностію Съверной Америки. Несомнівню, что съ половины ХУПІ в. Германія произвела большее число глубокихъ выслителей, чімъ всякая другая страна, пожалуй можно сказать, чімъ всё другія страны, вмісті взятыя. Но покровительственная система управленія сильніве еще дійствовала въ Германіи, чімъ во Франціи. Даже лучшія германскія правительства постоянно вмішивались въ жизнь народа,—никогда не оставляя его самому себі, всегда смотря за его интересами и вмішиваясь въ самыя обыкновенныя діла ежедневной жизни. Кромі того германская литература, хотя теперь первая въ Европі, своимъ пренсхожденіемъ обязана скептическому движенію, которое предшествовало французской революціи. До половни

XVIII в. германцы, не смотря на немпогія славныя имена, какъ напр. Кеплера и Лейбинца, не выбли литературы — дъйствительно цвиной; и первый толчокъ, данный гериянскому уму, произошель отъ столкновенія его съ **оранцузскимъ** умомъ и подъ вліяніемъ тёхъ извёстныхъ **французскихъ ученыхъ, которые, въ царствован**іе **Фрид**риха В., стокались въ Берлинъ, — городъ, сделавшійся съ твхъ поръ главной квартирой философіи и науки. Отсюда произоным накоторыя особенности образованности въ Германіи, которыя теперь мы укажемъ только коротко. Германскій умъ, мгиовенно возбужденный францувскимъ къ произрастанію, развивался неправильно; онъ дъйствовалъ порывисто, съ большею быстротою, чъмъ какой требоваль уровень отечественной цивилизаціи. И теперь нёть въ западной Европ'я націи, въ которой бы быль такой обширный промежутокъ между учеными и простымъ народонаселеніемъ. Германскіе философы и уче. ные обладають такою ученостію и такою ніпротою мысли, которыя ставять ихъ родину во главъ цивилизованнаго міра. Германскій народъ болве суевъренъ, болве подверженъ предразсудкамъ и, не смотря на заботы правительства объ его воспитанін, на ділі болье невіжественъ и болве не способенъ управляться самъ собою, чёмъ обытатели Францін и Англін. Такой расколь между дкумя классами составляеть остественный результать того искуственнаго возбужденія, которое столітіе назадъ особенно послужние одному млассу и такимъ образомъ разстроило правильную пропоряю общественного развитій. Благодаря этому, высиліе умы въ Германіи такъ опередили общій прогрессь націи, что здісь ніть сочувствія между двумя сторонами; и въ настоящее время нътъ никакихъ средствъ привести ихъ въ соприкосновеию. Ея великие висатели обращаются не къ своей странь, а другь къ другу. Они имъють въ виду видълнощикся и ученыхъ читателей, в потому употребляють ученый явыкъ; они обращеють свой родной явыкъ въ нарвчіе, конечно сильное и очень богатое, но такое трудное, такое отвлеченное, такъ нолное запутанныхъ обороговъ ръчи, что для низшихъ германскихъ классовъ оно выпоторыя выпосное произоши выпоторыя важныя особенности германской литературы. Лишенная обыкновенныхъ читателей, она свободна и отъ обыкновешныхъ предразсудковъ телин. Но съ другой сторони это самое обстоятельство произвело то отсутствие практических знаній, то безразличіе къ матеріальным и Физический интересань, въ поторыхъ справедливо упрекають германскую литературу. Естественнымь образовь все это още болве увеличило тоть первоначальный разрывъ и усилило то разстояніе, которые отділяють германскихъ мыслителей отъ того тупаго и трудящагося класса, который, котя лежить сряду подъ инми, еще остается вив вліннія отъ ихъ знаній, остается несограваємый індомъ ихъ генія».

«Въ Америкъ напретивъ мы видимъ образоващность совсъмъ противоположнаго характера. Мы видимъ здёсь страну, въ которой такъ мало дюдей вполиъ невъжественныхъ, какъ на въ одной, и за то, правду сказать, такъ мало людей высоко ученыхъ, какъ тоже ни въ одной. Въ Германіи классъ мыслителей и классъ практическій разъединены совершенно; въ Америкъ они совершенно соединены. Въ Германіи ежегодно явлиются новыя открытія, новыя философемы, открываются новыя области знавія, увеличивающія его предълы. Въ Америкъ подобныя изыканія въ полномъ пренебреженіи; со вре-

менъ Іонафана Едвардса не явилось здёсь ин одной замёчательной метафизики; мало вниманія обращають американцы и на физическія внанія; и ноключая только юраспруденцію, инчего почти не сдёлано Америкой для тёхъ общирныхъ областей знанія, надъ которыми германны непрерывно трудятся. Итогъ американскаго образованія не великъ; но за то образованность здёсь разлита по воёмъ классамъ; итогъ германскаго образованія огромень, не за то ограничивается однимъ классомъ. Который изъ этихъ двухъ видовъ образованности ниветъ на свеей сторонъ больше преимуществъ, мы теперь ръшать не будемъ. Для нашей цели достаточно сказать, что въ Германіи есть серьезный недостатокъ въ распространевін образованія; въ Америкъ не менъе серьевный медостатокъ въ прибавленіи, увеличеніи самаго образованія. Цивилизація слагается изъ увеличенія образованія самаго въ собъ и изъ распрострамения его по народу, и очевидно, что ни одна страна не можетъ навогда приблизиться къ полному и совершениому образду ем, есян,.. обработывая одну изъ этихъ сторонъ до прайности, она будеть пренебрегать другою. Въ самомъ дълъ, отъ недостатка равновъсія можду двумя элементами цивилизаціи и въ Америкъ и въ Германів провсходять тъ великія, но противоноложныя, бъдствія, которыя, надобно опасаться, недегко могутъ быть уничтожены и которыя, пока они не уничтожены, будуть препятствовать уснаху объихъ странъ, не смотря на преимущества, которыя на короткое время можеть доставить такая односторонняя дъятельность.... Лучше всъхъ дъло цивилизаціи идеть въ Англін; здъсь приращеніе знанія и пространственное его распространеніе идуть рука объ руку. Здёсь образованіе менве зависить отъ вдіянія иностранных вди вившнихъ ...«Holotrăi

Мы представили извлечение изъ последняго лучшаго сочищения по онлософии истории, принадлежащаго англичанниу Боклю (Buckle) (1) для того, чтобы, помимо собственных разсужденій, которымъ могуть не новірить свётскіе образованные читатели, словами овропойской знаменитости наметить характеръ отечественией образованности. Достаточно самаго поверхностнаго знанія исторів нашей ученой и изащиой литературы, происхожденія и развитія нашего образованія, чтобы сказать, что образованность русская гораздо бляже подходить къ германской, чамъ къ американской, и во всякомъ случав далека отъ совершенства англійской. У насъ найдутся въ образованномъ классъ лица, лучте германцевъ, знакомыя съ трудами германскихъ ученыхъ, знающія въ подробностяхъ философомы Гегеля и Бенеке, открытія Гумбольта, историно-богословскія васлёдованія Неандера , Ме лера, Бунзена, Фейэрбаха и Шлейермахера, найдется теще больще лицъ, воспринявшихъ въ себя последніе результаты германской науки, хотя и незнакомыхъ съ нею въ подробностяхъ, читавшихъ съ более или менее отчетливымъ пониманіемъ творенія Гете и Шиллера, найдется много. говоримъ, лицъ, лучше германской массы знакомыхъ съ германской образованностію: но мы не скажемъ преувеличенія, если скажемъ, что на каждую тысячу такихъ лицъ придется въ нашемъ отечестве не меньме милліона лиць, не знакомыхъ не только съ германскою, но и съ нашею русскою образованностію, которымъ незнакомы творенія и даже имена русскихъ богослововъ и проповъдниковъ, русскихъ поэтовъ и ученыхъ, и на тысячу грамотныхъ придется въ нашемъ отечествъ не меньше 100,000 без-

<sup>(1)</sup> Cm. History of civilization in England. By Henry Thomas Buckle. Vol., 1. 2 edit, pp. 217-221.

грамотныхъ. Коночно, нодобная несеразивриесть между возрастанісмъ отечественнаго образованія въ себі самомъ и въ распространении его не народу, можетъ быть, болъе поразительная, чъмъ въ Германіи, имъла свои историческія причины. И у насъ, какъ въ Германіи, образованность явилась вследствіе столиновенія Россіи съ Европой и поддерживалась, начиная съ Цетра до послъдняго времени, исключительно почти правительствомъ, которому на множество населенія, на огромими врестранства Россін не довволяли, и наменецъ, осебенне въ началь, неокота и русская льнь препятетновали одинаворо я одновремение езаботиться образованиям всёхъ классовъ Россіи. Воть почему у нась такъ разорваны ийстопребыванія образованности, и книжная почта отъ города до города везоть богатства литературныя, изрідка разві сдавая на станція тещіе тюки квигь--- для пом'вщика вли для священника ближняго сола. «Стопи,» сказоль одинь пылкій ревнитель просвіщенія, «плохіе проводники образовенности»; у насъ въ Россін такія степи, такіе плохіо проводники тяпутся отъ города до города, и большою частію оть одного губерискаго до другаго губерискаго. Огромныя пространства, лежащів между руссквин городами, огромина населенія земледільческія, обитающія на этихъ пространствахъ, рёшительно невёжественны, и большинство безграмотно. Въ ту пору, когда въ Казани нан въ Харьковъ толкують люди образованные о послъднихъ открытіяхъ астрономін в медицины, о вліянін, произведенномъ на европейскую науку Гегелевой оплосовіей, о матеріалистически-скоптическомъ направленіи Фейербаха, о замічательних трудах воздийнику во филологін и исторіи, на разстоянін двухъ-трехъ верстьоть этихъ городовъ обитаеть въ деревив цёлая сотия людей,

до сихъ неръ узъренныхъ, что солище кодить вокругь земли, не знающихъ, что кровь въ человъкъ обращается, изъ богословія знающихъ двъ, три церковныхъ мелитар, и за прочтеніемъ нисьма отъ сыновей или братьевъ, накодящикся въ солдатахъ или въ столицахъ на заработкахъ, отправлиющихся въ село къ нономарю или ожъдающихъ, когда священникъ прівдотъ въ село съ требой. Есть ли, справивномъ, еще въ піръ страна, въ такой мъръ одворедная по илемене, населяющему ее, и значать въ такой мъръ одморедная по илемене, населяющему ее, и значать въ такой мъръ одморедная по илемене, населяющему ее, и значать въ такой мъръ одморедная по илемене, населяющему ее, и значать въ такой мъръ одморедная по воспрівнивая къ умственному образованію, и такъ въ тоже время разорваниев, такъ месходная по разоватію и образованію умственному?

Эта разорванность классовъ образованнаго и необравораннаго у насъ въ Россіи не мегла не сепровеждаться тіми же слідствіями, какими сопровождались подобныя явленія въ Германін. Нашъ язывъ, можеть быть, велъдствіе особонняго склада русскаго ума, «любящаго євъть и просторъ», еще не пріобрэль той туманности, отвлеченности и такихъ мудреныхъ оборотовъ, какъ явыкъ нъмецкій. Но искуствоиность и княжность русокой річа развиваются постоящо и чрезвычайно затрудняють бесвду русскую между образованными сословіями, которыя, можеть быть, не всегда по капризу и для меды говорать на легиомъ французсиомъ явыкъ. А до какой степени нашъ ученый и литературный языкъ уделился отъ разговорныхъ формъ языка простонароднаго, это замётить всякій, и осля бы не дворижки, не азвощики, не декси, то ученый и образованный классь Россів затрудивася бы понамать русскаго простолюдина, и барину на оборотъ чреввычайно трудио было бы говорить языкомъ поилтнимъ для простолюдина. - Еще болье запътны слъдствія разорванности цивилизованнаго **ПОВИНВИЛЬНОВИНВИ** 

класса въ жизни и мысли русской. У насъ на разстостоянін двухъ верстъ, иногда десяти саженъ, можно встрътить домъ, устроенный со всею утонченностію европейскаго комфорта, и грязныя, курныя избы простолюдиновъ, отъ рождества до пасхи и отъ пасхи до рождества невымываемыя, а потомъ вымываемыя съ помощію заступа. ножей и струговъ. У насъ талантливый и ловкій простолюдинъ въ десять, пятнадцать лётъ, при счастливыхъ обстоятельствахъ, изъ нищато дълается милліонеромъ, чтобы потомъ его сынокъ или внукъ спустилъ эти милліоны со встин пріемами европейскаго утонченнаго мотовства, не сдълавъ никаного прямо полезнаго для окружавшей его среды приложенія изъ своихъ богатствъ. Точно также быстро у насъ даровитыя личности пріобрътають, вспомоществуемыя правительствомъ, при пособін богатыхъ казенныхъ кабинетовъ и книгохранилищъ, богатства учености, знакомятся съ образованностію не только своей, но и европейской, чтобы размотать потомъ все это богатство въ односторонней приверженности къ какому нибудь чужому, уже развившемуся государственному учрежденію (напр. англійскому), къ какой нибудь западной, **ФИЛОСОФСКОЙ СИСТЕМЪ** (большею частію матеріалистической) и т. нод., не принесши нисколько пользы народной жизни. Русская образованность - точно ручей, катящійся съ страшной быстротой съ высокой горы, игриво, шумно и съ брызгами пробъгающій мимо родныхъ береговъ, жаждущихъ орошенія себ'в и не орошаемыхъ, пріятный для того, чтобы посмотръть на его чистыя брызги, позабыться подъ его шумъ, но вовсе негодный для судоходства, напр., для рыбной ловли, или для другаго какого полезнаго употребленія. Все діло у наших умных людей и ограничивается теоріями и проэктами — смізыми и удивитель-T. k OTA. III.

ными по своей высоть, но потому именно и безполезными для жизни, что они слишкомъ высоки не для составителей ихъ, а для лицъ, въ пользу которыхъ хлоночутъ они. Когда-то наша порывистая образованность будетъ походить на многоводную ръку, которая бы текла по всему пространству Россіи ровно и величественно, и которой весенніе разливы затопляли бы вст окрестности, оставляя на нихъ плодородіе и тучность.

У насъ жизнь и идея, теорія и практика какъ-то не вяжутся между собой; начнуть толковать о пользё соединенія частныхъ капиталовъ въ акціонерныя компанія, - въ теоріи выходить хорошо, а компаніи между тіпь лопаютъ. Начнутъ писать о пользъ гласности, чудо какія благія посавдствія выходять, пока двло гласности только еще обсуживается: позволять приложить въ дёлу, и выходеть, за немногими исключеніями, или пошлая клевета, или грязная сплетия, или площадной насквиль. Жизненна та ученость, могуча та образованность, которая выходить изъ духа народнаго, которая не спашить забирать какъ можно больше свъденій и воззръній со стороны, которая выводить свои лучшія положенія, свои аксіомы изъ окружающей жизни, и въ самыхъ высокихъ, отвлеченныхъ взглядахъ отвъчаетъ требованіямъ общества, среди котораго живутъ ученые, и въ самомъ обществъ находить необходимыя условія своего придоженія. Мы говоримъ такъ не съ цёлію осудить образованность отечественную, -- ея недостатки имвли свои историческіз причины, а съ целію-привести эти недостатки къ ясному пониманію и указать причины ихъ. Наша образованность — образованность, по преимуществу, германская, образованность идеальная, образованность не практическая, потому что она образованность не народа, который

лучше всего самъ съуналь бы посудить о своихъ нуждахъ и о средствахъ удовлетворить имъ, и котораго, какъ можно скорве, нужно стараться довести до подобнаго умънья, а образованность, сравнительно съ массой, ничтожнаго образованнаго класса, который живетъ идеями, нахватанными имъ на скоро, со стороны, и у котораго въ мысляхъ не окружающая дъйствительность, а благородныя иллюзін. Единственное средство — помочь делу отечественнаго прогресса — это развить массы народа, чтобы они приблизились къ образованнымъ классамъ Россін, и сами заговорили о своихъ нуждахъ, о своихъ убъжденіяхъ: тогда прекратилась бы возможность русскимъ ученымъ вследъ за германскими жить своею собственною жизнію, кланяться идолама, вывезеннымъ съ чужой стороны, какъ называетъ Бэконъ одностороннія убъжденія извъстныхъ кружковъ, и составлять блестящія, но обманчивыя теоріи. Жизнь тогда указывала бы наукъ предметы изследованій, сдерживала бы смелость мысли и отрезвляла бы ея порывы: а наука освъщала бы н руководила ею. Тогда русскій мыслитель, подобно англійскимъ, позадумался бы, надвемся, враждебно, презрительно или какъ нибудь поверхностно отнестись къ въръ отцевъ и кь другимъ въковымъ убъжденіямъ русскаго народа, какъ это случается теперь, когда судятъ не на основанін русской жизни, а на основаніи западныхъ философемъ, которыя и у самихъ германцевъ не имъютъ значенія для толпы, какъ замічаетъ Беккль.

Народное образование тоже самое, что народное богатство. Надобно не увеличивать только сумму богатства, въ сколь бы немногихъ рукахъ богатство ни находилось, а стараться, чтобы богатства, сколько возможно, шире охватывали народную жизнь, надобно стараться не о

томъ, чтобы въ народъ были стращные богачи, а чтоби сколько возможно болбе было лицъ достаточныхъ и зажиточныхъ, которые, если бы не могли имъть дорогихъ кушаньевъ, то имъли бы, по крайней мъръ, сытныя и здоровыя, которые если бы не носили сотенныхъ и тысячныхъ мёховъ, за то не страдали бы отъ холода. Нётъ нужды, чтобы въ каждомъ городъ, въ каждомъ сель былъ университетъ, академія или гимназія: но весьма нужно, чтобы не только въ каждомъ городъ, въ каждомъ сель была школа. Нътъ необходимости, чтобы каждый русскій зналъ исторію Россіи, какъ профессоръ или университантъ, богословіе, какъ студентъ академіи или священникъ, сельское хозяйство, какъ агрономъ: но надобно добиваться того, чтобы изысканів Соловьева, богословія Макарія и Антонія, лекціи Киттары и Совътова не оставались вещами, столь же извъстными большинству русскаго населенія, какъ озера и горы луны.

Вотъ почему мы и въ прошедшемъ номерѣ своего журнала и въ настоящей лѣтописи своей восторженно готовы говорить о каждой новой школѣ для народнаго образованія, хотя бы съ самымъ ограниченнымъ кругомъ обученія въ нихъ, наклонны радостиѣе привѣтствовать открытіе новой народной школы, чѣмъ выходъ въ свѣтъ 10 тома исторіи Соловьева, или другаго какого почтеннаго сочиненія. Это единственное средство—не распространить, конечно, образованность русскую, такъ быстро растущую въ высоту и глубину, а подготовить почву для этого дѣла. Журналы послѣдняго времени извѣщаютъ еще о новыхъ школахъ въ селахъ, и мы съ удовольствіемъ заносимъ ихъ извѣстія въ нашу лѣтопись.

- Полтавской губерніи, Зеньковскаго увзда въ селв Гнилищь, принадлежащемъ генералъ-маіору Роту, сыномъ владыльца, по желанію крестьянъ, устроена школа для приходящихъ учениковъ. Дъти находятся въ школь отъ 8 до 12 часовъ утра; предметы преподаванія: чтеніе, письмо, законъ Божій, ариеметика и начальныя основныя понятія географія; законъ Божій преподаетъ мъстный священникъ, а всь остальные предметы самъ основатель.
- Псковской губернін, въ Великолуцкомъ убзав открыты двъ школы въ имъніяхъ О. Д. Голенищева-Кутузова н С. И. Лыкошина. Въ первой изъ нихъ принимаетъ личное и непосредственное участіс дочь Голенищева-Кутузова.
- Газета « Касказ» извъщаеть, что въ октябръ прошлаго года открыты въ Нальчикъ, укръпленіи Терской области,
  двъ безплатныхъ школы, одна для дъвочекъ, другая для
  мальчиковъ, въ которыхъ уже обучается до 40 дътей
  всъхъ сословій, преимущественно же отставныхъ нижнихъ чиновъ. Школы учреждены заботами начальника
  Кабардинскаго округа и нъкоторыхъ служащихъ въ Нальчикъ. Содержатся онъ на счетъ добровольныхъ пожертвованій и находятся подъ покровительствомъ графа Евдокимова. Въ преподаваніи участвуютъ нъсколько дамъ
  и мъстный священникъ. Теперь открыта еще школа въ
  Хасафъ-Юртъ.
- Въ Московскихъ Въдомостяхъ и затъмъ во многихъ другихъ журналахъ помъщено извъстіе объ открытія 12 ноября 1859 года сельской школы для крестьянскихъ мальчиковъ въ деревиъ Клемятинъ, Смоленской губерніи Бъльскаго уъзда; 8 января 1861 года въ томъ же имъніи въ селъ Поповъ послъдовало открытіе женской крестьянской школы, которая помъщена въ удобномъ для заведенія гос-

подскомъ флигелъ. При открытіи новаго училища дъвочки числомъ 22 и мальчики, ученики одновотчинной съ нима клемятинской школы, числомъ до 27, собрались къ объднъ витств съ своими родителями и родными. Послъ литургін мъстный священникъ, благочинный Павель Лосевскій сказаль рычь о пользы грамотности вообще и для женскаго пола въ крестьянскомъ быту въ особенности. Послё того въ помещении школы протојерей Бельскаго собора и ректоръ духовнаго училища Іоаннъ Асонскій совершилъ соборнъ водоосвящение и молебствие, и въ заключеніе произнесь дітямь пастырское поученіе. По окропленіи учениць святой водой, онъ были передани по имянному списку на попеченіе наставницы школи Ольги Петровны Цвътковой, вступившей въ эту должность по назначению преосвященнаго Антонія, епископа смоленскаго, изъ воспитанницъ смоленскаго училища для дъвицъ духовнаго званія. При открытія школы присутствоваль и штатный смотритель Бельскихъ училищь г. Сухановъ. Предъ объдомъ ученики клемятинской школы заявили предъ публикой свои успъхи въ церковномъ пънін и заключили торжество гимпомъ: Боже Паря храни. Ново и дико показалось сначала матерямъ просепщать дочерей своихъ, которыхъ онв готовиди къ сельскому быту безъ всякихъ ватьй и выдумокъ; но первый шагь всегда труденъ. Крестьянки, видя, что ихъ дочки весело и съ понятіемъ принялись за азбуку въ собраніи многихъ своихъ сверстницъ, - не только не огорчаются болье этимъ заморскимъ нововведеніемъ, но сами уже поощряютъ малютокъ къ прилежанію и просять наставницу учить ихъ всему доброму и наставлять всему хорошему. При такихъ знаменательныхъ обстоятельствахъ открыта первая женская крестьянская школа въ Бъльскомъ увздъ.

— Следующее известие свидетельствуеть не только о безкорыстии и самоотвержении учредителя школы, но и о его изобретательности.

Въ 27 верстахъ отъ города Кишинева въ селъ Резенать, существуеть съ 1844 г. народиая школа для дътей тамошнихъ поселянъ. Основанная священникомъ этаго села, школа въ началъ имъла до 70 учениковъ, но въ последствін, за недостаткомъ матеріальныхъ средствъ къ ся поддержанію, число учащихся мало по малу сократилось и дошло до 20 мальчиковъ и дъвочекъ. видъ такой неудачи, почтенный учредитель придумаль, средство достигнуть лучшихъ результатовъ. Принимая въ соображеніе, что одни только воскресные уроки не много могуть приносить пользы, потому что въ продолжении недели ученики легко забывали выученное ими, и видя, что работы, которымъ подвержены взрослыя дъти поселянъ, занимаютъ у нихъ весь день, и следовательно мъмаютъ посъщенію школы, онъ ръшился давать имъ уроки по вечерамъ. Съ этой цёлію онъ открыль дей ночныя школы для молодыхъ людей, отъ 15 до 20 лътъ и болье; энергическія усилія благороднаго священника увънчались успъхомъ: въ настоящее время число учащихся въ объихъ школахъ простирается до 50 человъкъ и съ каждымъ днемъ число ихъ увеличивается. Книги, необходимыя для школы, куплены частію на церковныя деньги, частію на пожертвованныя самимъ учредителемъ. Уроки обыкновенно начинаются въ 8 часовъ вечера. Всъ учащіеся разділены на десятки, изъ которыхъ каждый десятокъ имъетъ своего представителя; по первому звуку рожка они сходятся къ своему старшему, чтобы вмъстъ съ нимъ отправиться въ школу и когда черезъ четверть часа является священникъ, ученики чинно сидятъ уже на своихъ мъстахъ.

- Въ біографіи одного русскаго агронома, покойваго ярославского помъщика Е. Ст. Карновича, напечатанной въ Земледпльческой Газеть, сообщается между прочивъ фактъ, могущій служить опроверженіемъ высказываемаго у насъ мивнія, будто бы грамотность вредна для нашихь крестьянъ. Вотъ этотъ фактъ: «заботливость о развитін крестьянъ образованія и нравственности Карновичь вполнъ выказалъ въ своей Пятничкой Горь (1). При его домъ въ его имъніи существуетъ школа уже 38 лътъ. Сначала въ ней учились одни мальчики, но лътъ десять тому назадъ стали обучаться и девочки, такъ что ныне почти всъ Карновичевы крестьяне и дворовые люди, начиная съ 45 летъ, грамотные. Кроме того, всяедствие ли осмысленнаго и умнаго управленія, или по причинъ того благодущія, съ какимъ Карновичъ всегда обращался съ крестьянами, они отличаются трезвостію, придежаніемъ къ работъ и вообще добрымъ нравомъ. Въ запискъ, изъ которой мы заимствуемъ между прочимъ и это свъденіе, - продолжаетъ Земледвльческая Газета-говорится, что во всю жизнь Карновича не было примъра, чтобы вто нибудь изъ его крестьянъ оказадся замёщаннымъ въ какомъ нибудь безпорядочномъ дълъ: ссоръ, дракъ и т. п.».

— Изъ годовыхъ отчетовъ по ярославскому епархіальному въдомству видно, что въ послъднее десятильтие обучалось въ домахъ священноцерковнослужителей до 12,000 человъкъ. Обучение обыкновенио производилось по славянской азбукъ, часослову и псалтири. (Ярослав. Епарх. Въд.)

Иниціатива частныхъ лицъ въ заведеніи сельскихъ иколъ вызывается и поощряется и правительствомъ. Въ ивкоторыхъ, подвёдомственныхъ министерству госуд. иму-

<sup>(1)</sup> Назваціе нивнія.

ществъ, казениять селеніять давно уже существують училища для обученія граноті крестьянских ділий. Мноиличения вывода инверет са сринциру ските сти пін прочныя основанія для своего существованія. Изь докодовъ государственныхъ имуществъ они получають спигодно сумму на жалованье учетелнит, на учебным несе. бія, инбють удобныя помбщенія въ нарочито устроепныхъ домахъ, и подчинены палатамъ государственныхъ ниуществъ, а наблюдение за преподаваниемъ поручено дирекцін училищъ. Учителями въ этихъ школахъ большею частію містные приходскіе священники, въ нікоторых в и особые преподаватели, обучающие при посредствъ и участія священниковъ. Но такихъ училищъ еще немного до сихъ поръ. Ихъ заводили наиболъе въ селеніяхъ многолюдныхъ. Въ настоящее время министръ государственныхъ имуществъ, въ видахъ возможно большаго распространенія училиць въ казенныхъ селеніяхъ, предписаль палатамъ: 1) пригласить священивковъ, дьяконовъ, причетниковъ и ихъ женъ производить обучение крестьянскихъ дётей, какъ мальчиковъ, такъ и дёвочекъ, молитвамъ, чтенію, письму и счету, а дівочекъ кромі того и свойственнымъ въ крестьянскомъ быту рукодваіямъ; 2) обучение производить или въ собственныхъ домахъ священнослужителей, или въ здавіяхъ по отводу крестьянъ; 3) расходы на пріобрътеніе самыхъ необходимыхъ книгь, какъ-то: букварой, молитвенниковъ, прописей и пр., а также учебныхъ пособій отнести на остатки отъ училищныхъ сумиъ по губерніи, оставляя буквари въ собственность гтахъ, которые успашно окончили ученіе; 4) производящихъ съ полнымъ успёхомъ обучение предоставляется управляющему палатой представлять къ денежнымъ наградамъ: твхъ, у которыхъ, по удостоввренію, обучаєтся усийнию постоянно боліє 12 ученнюю и учення, — къ 25 руб., а боліє 25—къ 50 рубламъ съ тімъ, чтобы въ представленіяхъ по этому предмету обосначались въ нодробности заслуги представляємаго къ награді, въ особенности же число усийнию окончивщихъ обученіе мяльчиковъ и дівочекъ, а о мосліднихъ обозначать, сверкъ того, обучались ли оні рукоділію.

Мы представили изв'ястіе о школахъ сельскихъ, какія могли собрать. О школахъ воскресныхъ городскихъ мы не говоримъ ничего: о нихъ подробно пишутъ во встхъ газетахъ и журналахъ. Рвеніе, съ какимъ заводятся онъ въ городахъ, усердіе частимхъ лиць помогать и своими трудами и своими капиталами делу образованія бедныхъ городскихъ или живущихъ въ городахъ дётей, заслуживаеть похвалы отъ Бога и отъ людей, соревнованія отъ прогрессистовъ въ духъ въры и любви христіанской в отъ прогрессистовъ, служащихъ этому дёлу изъ-за благородства самаго дъла. Возвращаясь къ нашей точкъ зрвиія о необходимости какъ можно болье широкаго распространенія образованности въ массъ народа, мы скажомъ, что съ заведеніемъ воскресныхъ школь въ городяхъ и сельскихъ въ селяхъ, деревияхъ и мъстечкахъ, русская цивилизація вступаеть на новый путь своего развитія, переставая быть исключительною принадлежностію класса ученаго и сословій образованныхъ, какъ въ Германіи. Дай Богъ, чтобы она не спотываясь, ровнымъ и разумнымъ шагомъ шла по этому пути, не оставляя и того, которому сладовала до сихъ поръ. Дай Богъ, чтобы слова Монарха: «да развивается по всюду и съ новыми силами стремленіе къ просвіщенію и всякой полезной

дъятельности» (Высоч. мание. 19-го марта 1856 года), ниходили какъ ножно болъе върнонодданныхъ исполнителей. «Только пусть бы у насъ, съ одной стороны, духовное образованіе шло въ живомъ и разпосторожнемъ вниманія къ разнымъ средамъ земной дійствительноств, а съ другой свътское образованіе съ благородней свободой обозрѣвало бы все дъйствительное и имслемое во свътъ Христовомъ; тогда и мысль Петрова о просивичения Россіи совершилась бы и весь народъ раздёляль би благо н дары просвъщенія. Безъ образованія вообще, и безъ образованія самаго простаго народа, очевидно, свять Православія не можеть раскрыться такъ, чтобы имъ все свътнлось ко благу востока и запада и всего міри. Дэй Богъ, чтобы это исполнилось у насъ не такъ, какъ било съ избраннымъ народомъ Божінмъ, у котораго истича Божія, обезенленная въ большинстві фарисейский духомъ, открылась чрезъ Христа только избраннымъ и чрезъ нихъ пронеслась во весь міръ съ отверженіемъ остальной іудейской толим, — но дай Богъ намъ, хоть но немногу дойти до того, чтобы торжественно исполнилось вотъ это золотое слово покойнаго Гоголя: «п воспразднуется свътло Христово воскресеніе прежде у насъ, нежели во всякой другой землё». Современное наше положеніе-это не просто борьба новаго со старымъ, это походить скорве точно на пожарь (1). Въ нашей обществриной жизни до ныив примется человъкъ за выстіе духовные интересы и идеи и изманяеть уже Петровскому настроенію и направленію проводить эти духовные витересы и иден и въ самое положительное земное. Возмется за это последнее и перестанеть уже обращать свое дело въ

<sup>(1)</sup> Bыраженіе Гоголя.

служеніе Христу.... Долго ди этому быть? Вникните въ существо и исторію Православія, посмотрите на вопіющія дуковныя нужды человъчества, пожальйте, что угодно, востокъ или западъ, Америку или собственное отечество наше, донетровскую Россію или имъ преобразованную. Все говорить какъ объ особенномъ назпаченін нашема, нашей православвой Россін-дружно всемь мірскимъ и духовнымъ послужить такому раскрытію світа и силы Православія, чтобы освятить имъ вое земное, оживить все человъческое по благодати и истинъ самаго Христа, такъ безмърно возлюбившаго человичество, такъ глубоко свизшедшаго въ земль, Агица Божія, вземлющаго гръхи міра.... Пора, пора войкому на всякомъ мёстё съ разумнымъ сознаніемъ дёла ваяться за вършую службу самому Христу, также досточтимую, также Ему угодную, какъ и подвижническое служение пустыннива, пламенъющаго молитвою за весь міръ Божій:. Кто личнымъ участіемъ, ито доброхотными подвяніями, кто совътами и указаніями, всь вообще сочувствіемъ пособимъ великому дёлу распространенія образованности по градамъ, по дебрямъ и весямъ пространнаго отечества нащего. Особенно вы, пастыри церкви, дружно и смћао возмитесь за это дћао, явитесь сугубыми благовъстниками и Въры и просвъщения отечественнаго, каждый въ своемъ приходъ. Отъ васъ прявъе и ближе всего ожидать подвиговъ любви и благотворптельности на пользу сельскихъ населеній, страдающихъ отъ умственной бъдности. Отъ вашего горячаго участія въ двлъ народнаго образованія одинаково много вынграють и Въра и просвъщение, соединенныя въ святой союзъ: Върв. положения въ основание просвъщения, не найдетъ себъ противника и при завершеніи его; просвъщеніе въ свою очередь получить въ вашихъ рукахъ жизнь и силу,

согрѣваемое и оживляемое Вѣрой, в, постеревно увеличиваясь въ объемѣ, ровно и твердо поведетъ нашъ народъ къ счастію временному и блаженству вѣчному. Жатеа миога: благословеніе и помощь Божів, несомнѣнно, сипа зойдутъ на разумныхъ дѣлателей.

Отъ принимающихъ непосредственное личное участіе въ распространеніи образованія по массъ простолюдиновъ переходя теперь къ тъмъ, которые способствують этому своими пожертвованіями, съ особенною радостію, какъ примъръ, достойный всякаго подражанія, указываемъ на пожертвованіе, сділанное въ пользу петербургскихъ воскресныхъ школъ Государыней Императрицей Маріей Александровной. По Ея повельнію доставлены начальству с.-петербургскаго учебнаго округа для этихъ школъ слъдующія книги духовнаго и нравственнаго содержанія: Примыры благочестія — 125 экземпляровъ; Нравоучительныя повъсти — 125 экз.; Притчи Крумажера — 125 экз.; 0 въръ и жизни христіанской — 125 экз.; Букварь - 350 примъръ благотворительности предметъ представилъ преосвященный митрополитъ кіевскій Арсеній. По его предложенію собравшимися поздравить его съ новымъ годомъ пожертвовано въ пользу предполагаемаго къ открытію училища дівицъ духовнаго званія болье 2,000 руб. сер., изъ коихъ значительнъйшія пожертвованія: 1) 1,000 (кром'є прежде пожертвованныхъ на этотъ предметъ 3,000 руб.) подписано самимъ его высокопреосвященствомъ; 2) 500 руб., княземъ Васильчиковымъ; 3) 300 руб., княгиней В. С. Голицыной и 4) 100 руб., преосвященнымъ викаріемъ кіевскимъ Серафи-

момъ. Еще болъе значительное пожертвование сдълано въ Уф въ пользу отврытой уже женской гимназін, -- оно простирается до 15,000 руб. сер. Главными пожертвователями были: гг. Шиковъ, Балашевъ, Дашковъ, Базилевскій, графъ Нессельродъ и графиня Коссаковская. С.-Петербургское городское общество изъявило желаніе жертвовать по одной тысячь рублей ежегодно для воспитанія 25 бізнійших приходящих дівиць въ женских гинназіяхъ столицы. Въ прошедшей лътописи своей мы извъщали о той готовности, съ какою священники Владимірской губернім приняли приглашеніе президента юрьевскаго общества къ заведенію школь при церквахъ. Ковровскій купецъ Виноградовъ, имѣя въ виду затрудненіе, которое встръчаютъ крестьяне въ пріобрътеніи книгъ для чтенія и нравственнаго назиданія, а съ другой стороны ть ошибки, которыя деляють они, покупая книги у лукошечниковъ, препроводилъ къ президенту 1,000 руб. сер., съ просъбою купить на эти деньги книги соотвътствующаго содержанія, для составленія изъ нихъ не большой библіотеки къ употребленію крестьянъ села Алексина, Покровскаго увзда, приходской церкви того села.

— Мы далеко не исчислили всёхъ жертвовавшихъ въ пользу народнаго образованія; но не въ томъ дёло, кто именно и сколько жертвуетъ, а утёшительно то, что частныя лица озабочены поданіемъ христіанской помоще тёмъ населеніямъ Россіи, которыя безъ ихъ участія долго бы не испытали еще на себё благотворныхъ слёдствій просвёщенія. Христіанская любовь должна простираться къ несчастнымъ даже по собственной винё, и о нихъ любящее сердце христіанина должно заботиться и болёть, изыскивая средства сдёлать что нибудь въ пользу ихъ просвёщенія и образованія. И мы съ удовольствіемъ про-

читали извістіє, что при Рязанскомъ тюремномъ вімкі существуєть библіотека, из котерой боліє 400 княгь. Священникъ Лосень, состоящій при зімкі и принимающій самоє заботливоє учестіє въ своєй несчастиой пастиї, замічаєть, что из арестантахъ видно большею частію направленіє хорошеє, и что на дурныхъ людей они прямо указывають сами, какъ на негодаєвь. Въ нікоторыкъ арестантахъ пробуждаєтся любовь къ ученью, и пеуміющіє сами выучиваются читать и писать. Дітей из острогів также учать грамотів. Любовь, если только ею проникнется обращеніє съ арестантами, поселить и въ ихъ преступныхъ сердцахъ лучшія чувства и расположенія.

Желаемъ обратить винманіе читателей еще на два учрежденія, устроенныя частною благотворительностію для ділъ христіанскаго инлосердія къ болящимъ и престарітлымъ. Прежде всего мы скажемъ объ извістной всей Россіи Крестовоздвиженской Общині Сестеръ Милосердія. 12-го января было въ Общині скромное торжество по поводу открытія при ней не больной женской больницы. Но здісь мы возволить себі говорить устами очевидна и участиння въ этомъ торжестві, пославшаго въ редакцію «Русскаго Вістника» полное любви и сочувствія письмо (напеч. въ 4 № Совр. Літ.).

«Въ одномъ имени Крестовоздвиженской Общины слышится отголосскъ войны, живая память о скромныхъ подвигахъ геройского самоотверженія. Это имя неразрывно связано съ восноминаціемъ о скорбной эпохъ 1854 и 1855 годовъ. При этомъ имени невольно пробуждается сочувствіе, и хочется знать, что сталось съ этими жец-

нишими, которыя, бываю, такъ безстрашно, водъ непріятельскими бембами, совершили свое святеє служеніе снорби и страданію, что сталось съ твиъ двломъ люби и мера, которое онъ взяли на себя? Многіе ли знають Услоге ждо сторов странивает на скитоны ? Надо сказать правду: много въ последнее время открын ми слабых сторонь вь своей деятельности, много обязружниось недостатковъ въ маніемъ характеръ, и въ томъ числь одинь, кажется, самый печальный, — ведостатокь ностоявства въ томъ, что мы полюбили, яв что бросались, недостатоль твердости въ томъ, что задумали и на что решились. Сполько у насъ было начато добрыхъ дель, сколько завелось полезныхъ предпріятій, и съ какимъ еще жаромъ, съ какимъ увлеченіемъ! Взглянемъ вокругъ себя, что за работа кипитъ у насъ, — точно титаны работають въ своей кузнинъ; еще лътъ десятокъ, и, пожалуй, мы опередамъ передовия страны Евровы въ своемъ развитіп.... Порывы къ просвіщемію, порывы къ промышеннымъ предпріятіямъ, порыви мъ искусству, порыви къ **Филантропіи, даже перывы служебной честности,** — сколько благородныхъ порывовъ! Но вотъ, пррывъ усвоковвается, мало-по-малу ослабъваетъ, повозка наша вазнеть въ первой котловинъ - устанень скакать галономъ, - попадаются горы, а подъемъ на гору такой тяжелый н велления. Приходится стать, и дожидаться новыхъ моры-BOBL »

«Мы увлекаемся, это правда: правда и то, что наша увлеченія, большею частію, честныя увлеченія, что назынелься не сочувствовать. Но посреди настоящих порывовь, остановимся на минуту, оглянемся назадъ, позаботимся узвать, что сталось съ увлеченіями и порывами преживто времени. Кое-когда, слышимь, раненый сем-

церъ, искалоченный солдать разсназываеть товарищамъ, какъ онъ некалъ и отыскалъ въ Поторбургъ добрыхъ состеръ Николаевской батерен, - вотъ и все: услышнив и забудень. Между тъмъ, не всъ знають, что община крестовоздвиженских сестеръ не пропала, не разсыпалась; она дълала свое дъло, правда, тихо, безъ шуму, безъ волневія.... Истинная жобовь совершаеть въ тишнив свое діло, ой приходится работать вадь больнымь тіломъ, на винципи напроковой умента, в больному необходимы тишина и покой. Вольшинству публики почти вовсе неизвъстно скромное существование Общины. Только чернорабочие, когда выходять изъ больницы, бёдные люди, когда ихъ отпускаютъ перевязанныхъ и одбтыхъ изъ больницы для приходящихи, вспоминають объ Общинь, вспоминають, правда, втихомолку, не передъ людьми, а передъ Богомъ.»

«Авятельность сестерь, расширяясь съ теченіемъ вренени, потребовали и болве общирните помвщения. Основательница Общины, Виликая Княгиня Елена Павловна, пріютивитая ее подъ своимъ кровомъ по возвращеніи изъ Крыма, предоставила Общинъ купленный года полтора тому назадъ большой домъ около Калинина моста, въ томъ мёстё города, гдё всего болёс больныхъ и бёдныхъ, истому что эти люди составляють настоящую семью для сестеръ Общины. Тутъ у нихъ подъ рукою два отделенія больници чернорабочить, датская больница, больница морскаго ведомства, въ которой оне постоянно ходять за больными въ память о Совастополъ и по чувству иризнательности за все участіе, которое имъ было высказано со стороны морскаго министерства; наконевъ, тутъ же, подъ рукою у нихъ все рабочее сабричное население, стало быть самое бъдное и безномощное сословіе, канее

Т. 1. Отд. Ш.

Digitized by Google

тольно есть въ нашемъ огромномъ городъ. При таков обстановкъ, когда входимъ въ домъ, невольно кажется съ перваго взгляда, что это домъ скорби и страдани; ожидаемь самыхъ мрачныхъ, самыхъ тяжкихъ впечатліній. Выходить противное. Въ этомъ дом'в чувствуещь, что туть утвинение въ скорби и въ страдании. По краянъ большаго двора, съ трехъ сторонъ расположены зданія Общини: въ глубинъ двора довольно большой садъ. Въ мижнемъ жильъ главнаго корпуса — комиаты для врісма бъдныхъ, больница для приходящихъ, куда является кахдое утро множество больныхъ: сестры перевязывають инъ раны подъ руководствомъ заботливаго врача Общины, Василія Ивановича Тарасова. Это — рабочіс люди: имъ нелва оставить работу; извёстно, что они не любять обращаться къ помощи врача, нокуда можно терпъть; а терпять они обыкновенно до техь порь, пока болезнь повалить, и ихъ свезуть въ больницу. Сюда же приходять лвчиться ваемене люди, живущіе службой; ощи боятся потерять місто, если лягуть въ больницу; сюда приходять бъдные изъ всёхъ частей города, а бъдность значить бользиь, — и еще накое множество бользией! Всых этихъ приходящихъ можно здёсь встрётить каждый депь въ 11-ть часовъ утра.»

«Въ нижнемъ жильт помъщаются сверхъ того кухна, службы, столовая сестеръ и итсколько комнатъ для нихъ. Во второмъ яруст — церковъ. Она помъщена въ прекрасной залъ съ колоннами. Въ неркви полный свътъ отъ большихъ оконъ; иконостасъ отдъланъ прекрасной работы. Какимъ-то духомъ яснаго благочестія въетъ въ этонъ храмъ. Заглянемъ въ алтяръ: тамъ есть вещь, на которую нельзя смотръть равнодушно. Это большая бомба,

которая упала однажды къ сестрамъ въ походную больницу; сестры привезли ее съ собой изъ Крыма, поставили на ней число, водрузили на ней крестъ, и теперь бомба эта служить жертвенникомъ, на которомъ постоянно приносятся въ ихъ церкви молитвы за усопшихъ. Настоятельница, наставница и всв испытуемыя, состоящія у ней подъ надзоромъ, живутъ въ этомъ же яруст; кромъ того, тутъ же общая зала, въ которой по вечерамъ читаются вслухъ духовныя книги и преподаются элементарные уроки врачебнаго искусства. Далве, въ третьемъ ярусь однь только спальни, въ которыхъ сестры размыщаются по двв или по три, будто сестры въ большой семьв. Вообще посвтителя съ перваго раза поражаетъ во всемъ домѣ какой-то духъ семейной жизни; видишь порядокъ, безъ формализма; встрвчаютъ тебя безъ пустыхъ церемоній, просто и открыто, какъ обыкновенно встръчають добрые, но сильно занятые люди. И правду сказать, сестры сильно заняты.»

«Съ 28-го декабря 1860 года, имъ еще прибавилось дъла, но и радости прибавилось! Послушайте, какъ опъ говорять о «нашей больниць!» 28-го декабря день памятный для сестерь: въ этотъ день приняты были первыя больныя въ эту больницу, назначенную не только для служенія больнымъ, но и для приготовленія къ служенію. Новая больница должна служить для всей общины образцомъ, какъ ходить за больными, какія наблюдать при этомъ предосторожности и пр., словомъ сказать, образцомъ и правственнаго и физическаго ухода за бъдными жевщинами, которыя будутъ въ ней помъщаемы.

Здъсь всего только 15 кроватей; комнаты не велики, но просторны; воздуху много; вентиляція и отопленіе устроены по лучшему способу, какой только можно было

выбрать. Ни малъйшей роскоши — чистоту нельзя назвать роскопью. Вся прислуга состоить исключительно изъ одивжъ испытуемыхъ, подъ руководствомъ сестры, которая пріобрела достаточно опытности въ Крыму, и всю жизнь, всю душу посвятила своему призванію. Въ этойто школь образуются испытуемыя прежде, чемъ возмутся за настоящее дело въ большихъ больнецахъ; здёсь оні провикаются тімъ духомъ, который должны носить повсюду съ собою; вдёсь, пріччаясь съ любовію отдавать себя своему призванію, онъ пріучаются любить Общину, которая предлагаеть имъ тайный чудный путь къ душевному спасенію, связываеть ихъ братствомъ по сердцу, и готовить имъ почетный пріють подъ старость, въ исходъ полезной жизни. Таково было святое призваніе діакониссъ въ первые въка Христіанства: имена ихъ свазани съ дучшими преданіями восточной церкви: вспомнимъ, напримъръ, жизнь св. Павлы, св. Олимпіады. Съ техъ поръ прошли въка и не прервалась въчная нить дъятельной любви христіанской, только не всегда ее видно между множествомъ другихъ нитей, изъ которыхъ сплетается общественная жизнь наша».

«Благослови Боже общину св. Воздвиженія! Недьза не сочувствовать мирной ел діятельности, нельзя не пожелать всею душею, чтобъ еще во многихъ и многихъ сердцяхъ пробудилось горячее, благодатное желаніе принять участіе въ святомъ ел ділі служенія ближнему.»

Другое благотворительное учрежденіе, на которое мы желаемъ обратить вниманіе своихъ читателей—это богадъленный домъ для престарълыхъ и убогихъ женскаго пола, при церкви Святой Живоначальной Троицы въ Ораніенбаумъ,—и попечитель его считаетъ долгомъ довести до свъдънія боголюбезных и христолюбивыхь благотворителей следующее: 1) Заложенный въ присутствин Ея Императорскаго Высочества Государыни Великой Княгини Екатерины Михаидовны и супруга Ел 28-го Іюля 1860 года повый богадёльный домъ при церкви Святыя Живоначальныя Тронцы вчерив оконченъ и приготовленъ будетъ къ освященію и открытію 28-го іюля сего 1861 года. 2) Домъ устроенъ на 32 лица убогихъ в престарълыхъ женскаго пола, въ четырехт больши комнатахъ, по 8 чедовъкъ въ комнату, съ отдъльною комнатою для больныхъ и съ запасными при самомъ домъ и ве флигелъ, такъ что всвхъ старушекъ можетъ быть помъщено яъ немъ удобно и просторно 40, и даже болье. 3) Такъ какъ богадвльный домъ будеть содержимъ единственно на добровольныя приношенія христіанскихъ благотворителей, то естественно онъ будетъ наполняемъ старушками и убогими по мітрі поступленія таковых приношеній. 4) Приношенія могуть быть постоянныя и временныя. Подъ постоянными разумвемъ ввиные, неприкосновенные капиталы, съ употребленіемъ однихъ процентовъ. Чтобы учредить въчную кровать въ память родныхъ, или за здравіе и спасеніе свое собственное, нужно будеть основать капиталь въ 2,000 руб. сер., за одинъ разъ въ теченіе трехъ, четырехъ лътъ и не далъе семи. Временныя приношенія будуть принимаемы во всякое время. Каждой кровати, на содержание которой ежегодно будеть вносимо 100 руб. сер. (за годъ наи за полгода впередъ), на равив съ вваною кроватью, предоставлено будеть право нменоваться именемъ и фамиліею благотворителя живаго или усопшаго. 5) Въ богадъльный домъ будуть принамаемы убогія в престарвамя всякаго званія какъ благороднаго и средняго сословій, такъ и простаго. Такъ какъ

поміщеніе состоить изъ 4-хъ отдільныхъ нумеровь, съ особенными запасными отдёленіями при самомъ домё и во флигель, то представляется полная возможность размъщать старушекъ сообразно званію каждой, в больныхъ особо отъ здоровыхъ. 6) За благотворителей постоянныхъ, внесшихъ въчные капигалы, и временныхъ, содержащихъ одну, или двъ кровати, или отдъльный нумеръ. будетъ теплиться неугасимая лампада въ общей столовой богадъльняго дома предъ св. иконами Святыя Живоначальныя Троицы и Царицы небесной кісвопечерской и тихвинской, которыми (иконами) благословлены старушки изъ Божія храма Святыя Тронцы въ новоселье ихъ въ 1832 году. 7) Кромъ сего предполагается установить совершеніе въ Божіемъ храмѣ Святыя Троицы молитвенныхъ цамятованій какъ о живыхъ, такъ и объ усопшихъ благотворителяхъ богадъльнаго дома. О дняхъ и порядкъ совершенія сихъ памятованій представлено на разрышеніе духовнаго начальства и, по воспоследованіи онаго, явлено будеть о томъ особо. Благочестивые и христолюбивые благотворители, желающіе усердствовать постоянными или временными приношеніями въ пользу учреждаемаго богадъльнаго дома, благоволять обратиться письменно или лично къ нижеподписавшемуся.

Попечитель объ устройство Богадольного дома въ Оранівибанть, усердный молитевникь предъ престоломь Божімть о спасеніи всих благотворителей, оранівибантисьй придворной Ел Императорскаго Высочества церкви св. Пактелеймона священникь Гавріиль Любимовь.

Богадъльный дом Святыя Живоначальныя Троицы в Ораніенбаумъ, на кладбищъ; краткая льтопись о существующей богодильний и предположения о благоустройстви учреждаемого богодильного дома.

«Богадальный домъ при церкви Святыя Тронцы извастепъ до сихъ поръ подъ скромнымъ именемъ: Богадальни.

«Богадъльня сія помъщается въ оградъ кладбища, при самой церкви Святыя Тронцы, во олигелт, въ одной связи н нодъ одною прышею съ квартирою просфирми и сторожа церкви. Помъщение состоить въ одной комнать, съ русскою вечкою и лежанкою. Въ такомъ виде она явилась уже въ носледующее время, въ 1832 году. Первое начало ея относится къ 1818 году. До техъ поръ была на владбинцъ одна избуния для сторожа. Въ 1818 году благочестивая болярыня, блаженией памяти супруга вицеадмирала Марея Аеанасьевна Коробка, предложила мъстному дуковенству со старостою в обществу устроить богадъльню. Тогда же отпущено было обществоиъ потребнее количество лёсу изъ городскаго участка, и устроены были две избушки, кождая съ однимъ окномъ: одна для сторожа, а другая для богадёльни. Почти всё издержии по устрейству госпожа Коробка приняла на себя. Строеніе началось въ октябръ, а къ праздинку Святыя Тронцы въ 1819 году богадальня была уже готова, в въ вей помащены были 7 старушекъ. Госпожа Коробка купила старушкамъ каждой: во кровати, тюфяку волосяному, и нодушкъ волосянов и по одъялу, и вообще снабдила богалельню всемъ домашини хозяйствомъ.

«Изъ вещей доманняго хозяйства до сихъ поръ еще цъли и въ употреблени квашия, въ которой мъсять хаъбы, и квасникъ, въ которомъ держать квасъ.

«Имя блаженной памяти Маром Аоанасьевны до сихъ поръ живо у старушекъ. Она не преставала благодътельствовать старушкамъ во все время своей жизни (скончалась въ 1847 г.) и какъ свидътельствують записи о. протојерея Андрея Благовъщенскаго, моего предмъстивка, (поступившаго въ Оранјенбаумъ въ 1811 году), содержала одну старушку на свой счетъ и ежемъсячно виссила на содержаніе ея деньги.

«21-го августа 1820 года изволила посётить богадально Блаженной памяти Государыня Императрица Едисавета Алексвевна. Еще жава старушка (1), которая правётствовала Государыню Императрицу и свидётельствуеть, что Государыня Императрица была одёта просто, въ біломъ платьй и въ бёлой плапки, и не узнать бы Ке, высокую гостью, когда бы не свазали, что идетъ Государыня. Тогда же Государыня Императрица вожаловаля на богадёльню священняну (нынй протојерею) Андрею Благовёщенскому 300 руб. ас., а старушкамъ особенно прислала въ даръ каждой: по суковному одёллу, простывь, по кофтё, юпкъ (2) и наволочкъ. Одно одёлло и одна простыня еще до сихъ поръ хранятся у старушекъ, макъ святыни.

«28-го августа 1823 года Государыня Императрына снова пожаловала на богадъльню 150 руб. ас.

«Изъ частныхъ лицъ, послъ госпожи Керобки, особенне благодътельствовалъ богадълнъ бывшій староста мерняя Святыя Тронцы, маіоръ Николай Гавриловичь Морековъ.

«Въ 1832 году придълана была из богадъльнъ изба въ два окна, куда помъщена была пресеприя. Такъ какъ для одной просеирни помъщение это было велино, а старуш-

<sup>(4)</sup> Ирина Козырева 76 лётъ. Она находится въ богадёльнё 18 лётъ, весто живетъ на аладбище 48 лётъ. Мумъ сл биль 30 лётъ спорожемъ при церкви Сватыя Троицы.

<sup>(\*)</sup> Верхняя комнатная одежда, употребляемая у русскаго народа вивсто сарафана или платья.

ки трезвычайно были стйснены въ маленькой избушкъ; оъ однинъ окномъ; то и положено было старушекъ перевести въ квартиру просенрии, съ двушя окнами, а просенрию въ избушку богадълни. При семъ къ 7 кроватямъ прибавлена еще одна и тогда же домашивиъ образомъ опредъленъ штатъ на 8 кроватей, который до сихъ поръ и сехрапялся.

«Въ 1846 году, уже при мосиъ служенін въ Ораніснбаунт, весь елигель, состоящій изъ трехъ помъщеній: для сторожа на углу, ближе къ церкви, для просеирни въ среднит (которос и посъщала Государыня Императрица) и для богадъльни, на другомъ углу, былъ разобранъ и за ново исправленъ, и въ такомъ видъ онъ остается до нынъ.

«Содержаніе старушенть въ богадільні ничівить не обезпечено. Единственно, что оні иміють вірнаго, это 50
руб. ас. которые, согласно завіщенію, ежегодно на нихъ
издерживаются изъ доходовъ церковнаго дома, отнаваннаго бывшимъ міщаниномъ Доронинымъ (впослідствін монахъ Феодосій) въ пользу перкви Святыя Тронцы въ 1833
году. Въ отчетать о Церкви Святыя Тронцы и о богадільиз при ней такъ показывается: богадільня на 8 человикъ;—
въ ней содержатея убогія, питаемыя мірскима изодивеніемъ. Дійствительно, въ мое пятнадцатилітнее служеніе въ Ораніенбаумі, старушки или сами ходили за собираніемъ милостыни по городу и дачамъ, или добрые
люди ириноский имъ хліба и соли въ ихъ убогую хижину, а инотда давали по плеточиу, ситцу на плятье и т.
п. (1). Часто случалось, и нынів нерідко бываетъ, что

<sup>(\*)</sup> Съ благодарностію восноминають старушки при семь доброе мия благо-честивая жева что вибудь оставляєть старушкить на пинять о себь и

старушки не имъють у себя насущнаго хлъба, особеню съ тъхъ поръ, когда онъ всъ стали слъщ, хромы, больны и, потерявъ силу ходить, въ этомъ самомъ лишились неслъдняго способа доставать себъ милостыню. Такое горьное положение старушекъ естествение не могло не трогать моей души, и мой долгъ былъ намскивать средства обезпечить ихъ насущнымъ хлъбомъ, равно какъ и тепломъ, въ которомъ онъ также нуждались и очень иного. Милосердый Господь видимо благословилъ мои искрения, теплыя желанія.

«Въ октябръ 1853 года, въ слъдствіе моего ходатайства, Государына Ввликая Княгиня Елена Павловна, Августвиная покровительница нашего города, извелила нежаловать на богадъльню отопленіе и освъщеніе, нашесавъ собственноручно на моей запискъ по сему предмету: «Согласна на отпускъ 4-хъ саженей дровъ (трехнольныхъ) и свъчь одинъ пудъ, пока я живу.»

«Въ началь 1856 года, В. Ив. Гурьяновъ, староста церкви Святыя Тронцы, составляя, по случаю посътивней его тяжкой бользии, духовное завъщание о своемъ имуществъ, назначиль на въчныя времена неприкосновенный капиталь въ богадъльню 750 р. сер., съ тъмъ, чтобы проценты съ оныхъ употребляемы были на содержание старушекъ.

«Идя далве на пути улучшенія быта, естественно быю остановиться сколько на томъ, что настоящее ихъ убъжеще твсно, сыро, холодно, темно, столько и еще болве на томъ, что многія ихъ присныя и ближнія останотся совершенно безъ всякаго крова и безъ всякихъ средствъ существованія. Я издалъ книжку: «церковныя торжества

своемъ супругъ и родителяхъ, враки которыхъ поколноя на изадбищъ Святия Троним.

въ Ораніенбаумъ въ 1857 году, в принесъ оную на пользу старушекъ и собралъ отъ сего малыя лепты.

«Повторивъ потомъ изданіе въ большемъ количествъ экземпляровъ и приложивъ при ономъ проэктъ новаго дона, я предложиль это благочестивым у христіанам всей Россін (1), самъ же лично, съ разрѣшенія Государына Великой Княгини, Августвищей покровительницы города, обратился къ извёстнымъ благотворителямъ въ столице, и Господь еще видимъе благословилъ мои труды: я получилъ полную надежду на осуществление плана устроить новый домъ для старушекъ. И просили мы тогда отъ лица города со старостою церкви Святыя Троицы у Ея Импкраторскаго Высочества мъста для устройства новаго дома. Мъсто съ огородомъ и сидомъ, болье полдесятины, близъ и противъ самаго храма Божія, пожаловано. Два извъстныхъ благотворителя изъявили усердіе положить капиталы на въчное время въ обезпечение существования новаго дома. Одна благочестивая жена Л.... принесла на спасеніе души своей и благочестиваго усопшаго друга ел болярина Петра 4,000 руб. сер. съ желаніемъ оставить оные неприкосновеннымъ капиталомъ и пользоваться одними процентами, содержа на проценты двъ кровати ихъ фамилін: одну въ память ея, другую въ память мужа. Чего болве было желать отъ добрыхъ людей, чего лучшаго должно было просить у Господа, послв такихъ видимыхъ знаменій благословенія Божія и христіанскаго участія боголюбивыхъ благотворителей въ предпринятомъ мною дёлё?! Рёшепо было положить основание новому богадъльному дому и соединить это радостное торжество

<sup>(1)</sup> Въ декабръ 1859 года книжка: «Церковвыя торжества въ Ораніенбаумъ въ 1857 г.», разослава была при газетахъ въ количествъ 23,000 экземиляровъ.

съ храмовымъ празданкомъ св. Великомученику и Цълтелю Пантелеймону, подъ небеснымъ покровомъ котораго находятся всв живущіе въ нашемъ городъ и особенно служитель сего святаго храма его, усердный молитвенникъ о васъ предъ симъ престодомъ Господнимъ. И вотъ, иы уже во храмв угодника Божія Пантелеймона, ны уже начали славить Господа, Царицу Небесную и св. Пантелеймона и просить ихъ милости и благословенія на всь наши добрыя дъла и начинанія и особенно на продолженіе и окончаніе богоугоднаго и спасительнаго дъла устройства богадъльнаго дома, и преосв. архипастырь раздъляеть и благословляеть наши молитвы, и сонмъ пастырей и сослужители ихъ вивств съ ними молятся, в всь вы, благочестивые христіане, дальніе и ближніе, призванные и сами пришедшіе сюда, сочувствуете и сорадуетесь намъ въ нашей радости духовной, и принимаете живое участіе въ общеблагочестивомъ двав. Истинно, благодареніе Господу Богу в Цариців Небесной за вов ихъ милости нашему малому граду и особенно мив грешному, недостойному молитвеннику. Истинно чувствуемъ н ценимъ ваше, возлюбленные благочестивые христіане, родное соучастіе въ нашихъ духовныхъ, свётлыхъ праздникахъ, и молимъ, и не престанемъ молить нашего небеснаго покровителя, угодника Божія Пантелеймона, да благословить онъ свыше васъ всёхъ, и да испросить у Отца Небеснаго вамъ самимъ небесныхъ и земныхъ благъ столько, сколько нужно оныхъ для спасенія душъ и для счастія и радости на землів сей.

«Продолжимъ бестду нашу о новомъ богадъльномъ домъ. Домъ предположенъ на 32 лица убогихъ и престарълыхъ женскаго пола въ четырехъ большихъ комнатахъ, по восьми человътъ въ комнату. Но будетъ еще особое по-

ивщение для больныхъ, и имвется въ виду одна свободная, запасная комната, такъ что всёхъ старушекъ можетъ быть помъщено въ немъ удобно и просторно до 40, и даже болье. Старушками онъ наполняться будеть но мірі того, какъ будеть открываться возможнесть содержать ихъ на приношенія благотворителей. Приношенія могуть быть постоянныя и временныя. Подъ постоянвыми разумбемъ въчные неприкосновенные капиталы, съ употребленіемъ одникъ процентовъ. Чтобы основать вѣчную провать въ память родныхъ, или свою собственную, нужно будеть положить капиталь въ 2,000 р. сер. Временныя приношенія на всёхъ вообще старушекъ будутъ врамимаемы во всякое время, а на содержаніе одной, двухъ, нан болье старушекъ въ теченіе одного года, двухъ дътъ и такъ делве, съ именемъ благотворителей, не иначе могутъ быть допускаемы, какъ за полгода или за годъ впередъ.

«Въ богадъльный домъ при церкви Святыя Троицы будутъ прянимаемы убогія и престарільня всякаго званія, какъ благороднаго, такъ и другихъ. Такъ какъ поміщеніе будеть состоять изъ 5 и даже боліє отдільныхъ номеровъ, то будеть полная возможность разділить старушекъ на разряды: благородныя будутъ въ однихъ номерахъ съ благородными, другаго званія съ подобными имъ, а больныя также особо отъ здоровыхъ.

«За спасевіе всёхъ благотворителей, постоянныхъ, — внесшихъ вёчные капиталы, и временныхъ, содержащихъ одну или двё кровати, будетъ теплиться неугасимая лампада въ общей столовой богадёльнаго дома предъ святыми иконами Святыя Живоначальныя Троицы и Царицы Небесной: Псковопечерской и Тихвинской, которыми иконами благословлены старушки изъ самаго храма Божія Святыя Троицы въ новоселье ихъ въ 1832 году.

Кромъ сего на въчное время, пока будеть стоять Божій храмъ Святыя Тронцы я будеть существовать при немъ богадъльный домъ, въ храмъ Божіемъ будуть совершаться:

- «1) О здравіи, спасеніи и благоденствіи живыхъ благотворителей всенощное бдініе съ акаенстонъ Сватой и Животворящей Троиців, и съ молитвами Богу Отцу, Богу Сыну, и Богу Духу Святому, божественная латургія и благодарственное молебствіе Святой Троиців, съ мелитвею, 21-го іюня, на память св. мученика Іуліана Тарсійскаго, въ тотъ самый день, въ который послідовало освященіе храма Божія Святыя Троицы, назадъ тому 103 года (1).
- «2) О памяти и оставленіи гръховъ и объ упоновнів душъ усопшихъ благотворителей: а) памихида 20-го іюня, предъ всенощнымъ бдівніємъ накануні 21-го іюня, и б) литіи: во вторникъ Ооминой неділи, въ субботу предъ праздникомъ Святыя Тройцы (Пятьдесятилиы), въ Динтріевскую субботу (предъ 26 числомъ октября) и въ масопустную субботу, и
- «3) Какъ живые, такъ и усопшіе благотворители и ихъ сродники, во всё вышепоказанные дни въ молитвахъ о нихъ будутъ поминаемы по именамъ на проскомидін въ божественныхъ литургіяхъ, равно и во всё прочіе дви, въ которые будетъ приносима въ храмѣ Святыя Тронцы безкровная жертва.

«На всё сіи молитвенныя памятованія о благотворителяхъ будетъ испрошено въ свое время изволеніе Благовърной Государыни Великой Княгини Елены Павловны и Высочайшее утвержденіе. Предоставляется всяному благочестивому христіанину усердствовать постоянными и

<sup>(1)</sup> Освященіе храма св. Тровцы последовало 21-го іюня 1757 года.

временными вримоменідми на пользу богадёльнаго дема, в симъ увіковічнть вми свее, или родныхъ, близкихъ сердну, не на землі, а на небі; ибо чревъ молитвы въ храні Божіємъ имена христіанъ винсываются въ книгу Госнодню на ряду съ вменами св. ангеловъ и св. Божінхъ человіковъ. Си запосвідно свять, да любите друго друга. Такъ заповідаль Господь своємъ ученикамъ; такъ заповідуєть и угодинкъ Божій Пантелеймонъ, каждый разъ, вогда мы нолимся ему (1).

«Самъ угодникъ Божій въ точности исполниль слово Господне. Все богатое визме, оставнееся ему отъ богатыхъ родителей, онъ роздаль бёднымъ и нищимъ, и самъ вослё служиль имъ молитеою за нихъ и исцёленіяин, какъ безеребревникъ — врачь и чудотворець. Кому же ближе должия быть сія Господия заповідь изъ усть угодинка Божія: он ваповлодно вамь, да любите другь друга, какъ не служетелю сего храма его и молитвеннику за васъ предъ святимъ престоломъ, какъ не вамъ, молящимся въ сомъ храмъ и примодшимъ разделить наши духовние правления в радости? Итанъ, возлюбленные, помогите продолжение и окончанию богоугоднаго дела устройства богадъльного дома при церкви Святыя Живоначальныя Тропцы. Молитвенникъ валиъ предъ угодинкомъ Божіниъ все сдвавъ для сего двя, что тольно можно желять и потребовать етъ него по сему предмету: видить это Господь, явдить это угодинкь Бомій Поителеймонь, изв'ястно это в между вана, благочествании христіанами. Теперь осталось дало за вани, я начиль, вы продолжите и окончите, и благословить ваши щедрыя жертвы и скудныя

<sup>(1)</sup> Начеле Квенгелія, читаєнаге св. Пантелейнопу на молебнахъ, всенощныхъ бдівняхъ и божественныхъ литургіяхъ въ день и панять его, отъ Іоанна гл. XV, ст. 17,

но усердния ленты угодникъ Божій, руками опитателя и архимастыря, и принесеть ихъ предъ престоять Божій, и немянетъ ихъ Господь, и сотворить импъ и ванамъ приснимъ живымъ и усепшимъ веляную милость и здісь—на вемлі, и тамъ на небі — въ царствін небесиаго Отца. А что вірно мое слево о вічной мелитей за всіхъ благотворителей, и о намитованіи ихъ предъ престоломъ Божінмъ, —это уже утвердила Благоварная Государыня, зенная покровительница наша. Послумайте, чиб написано на сей дскі:

«Въ царствование Благочестивначало Великаго Государя Императора Александра Нимолаерича воел Россів, иввологиемъ Благоварной Государыни Великой Каягын Елены Павловны, въ присутствім Амустаймой Дочери Ев, Благоверной Государыни Велекой Киягини Еватерины Махаиловны и Супруга Ка, заложенъ сей Богадълний домъ для простарбликъ и убогить менского поль, Пресоващеннымъ Нектаріомъ, Конскопомъ Выборгскимъ, Ректоровь Санктиетербурговой Духовной Академія, при сослуженія Аркимандритовъ: Платова и Полимария, Протојереевъ: Василія, Андрея и Петра, Слащенниковъ: Настоятеля храна - Гаврінля, Антонія, Григорія, Асанасія, Симеона, Аленсандра, Павла, Александра, Леонида и Павла, Ісродіакова Іоснов, и Діакововъ: Михаила, Санунла, Николая и Виктора, на земль, пожалованной Гостдатывию попровичельницею города Оравісибачна, Валиков Княгинею Еленою Павловною, на счеть добрановыми приношеній оть кристіциских благоспорителей, помертвованимих из втинов поминовний и молитам предъ престоломъ Божіниъ во храмѣ Святыя Живоначальныя Троицы о здрявін и спаселій живыхъ в объ уполоскій со святыми усопшихъ благотворителей и сродниковъ ихъ, льта отъ Рождества Христова 1860 года, мъсяца іюдя 28-го двя, въ Четворгъ, въ праздникъ явленія Иконы Смоленскій, Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы, Одигитрін, на память Святыхъ Апостоловъ и Діаконовъ: Прохора, Никанора, Тимона и Пармена» (4).

Это утвердила эсиная покровительница, утверждаеть это и небесный покровитель нашъ угодникъ Бежій Пантелеймовъ, благословеніемъ архипастыря и святителя Божій Невтарія, при молитвахъ и соучастіи сего сонма пастырей и служителей ихъ. Итакъ, возлюбленные, несите ваши жертвы и лепты на начатое богоугодное и спасительное дъло. Благослови, св. Владыко, приносить оныя во спасеніе душъ христівнскихъ.

Читано на всенощномъ бдёніи св. Великомутовиху в цёлителю Пантелейному, накануят 27-го іютя 1860 года, полечителемъ объ устройствъ Богадъльного дома, мъстнымъ священникомъ Гаврінломъ Любимовымъ.

Оть таких себытй, какь быстрое увеличение числа воскресных школь, открытие школь сельских, пожертвений въ нользу народнаго обравования, заботливость объ отвергаемых гражданскимъ закономъ и призръвнемых закономъ и призръвнемыхъ закономъ Христовой любвя, подвиги общины сестеръ милосердия и устройство богадёльнаго дома для престарвлыхъ и увёчныхъ старухъ,—отъ событи, въ которыхъ сказываются лучно ворыви и благородивйшия стремления человъческой прароды, согрътой духомъ свангельской любви, какъ-то не охотно переходитъ мыслъ

<sup>(1)</sup> Нелимсь на издной досив, положения въ основани богадзавия дома при церкви Святыя Живоначальныя Тронцы въ Ораніенбаумъ, на кладбищъ.

Т. І. Отд. Ш.

BRHIVILATO STY ATTOURCE BY TEMP CARTAMY ROPOSCIBA, VIIIства, двтоубійства, которыхъ такъ меого записано ві газетахъ прошлаго мъсяца. Съ чувствоиъ грусти, съ искреминиъ желанісмъ исправленія преступлиновъ и съ поантвою о небесномъ милосердін мъ нимъ, зопосимь ніспольно фантовъ въ свою явтопись. — Калумской губернін. Ковельскаго увада деревни Госьковой родимо браты, казенные крестьяне Іовъ и Мановтъ Григораевы, 18 докабря, расчищая около своихъ дворовъ сийгъ, моссорились нежду собою за то, что Іовъ бросаль сивгь из дему брата; ве время ссеры Ісвъ ударняъ Манонта пе гедовъ бывшей у него въ рукахъ жельной доматой, еть чего последній въ тоже время линился чувствь и чрезь два дня умеръ. Въ Соминанскомъ ублуб Пермской губервін 18 автиля дочь служителя осла Кудымпорскаго граонии Строгановой Настасья Косыхъ манесла србв по горлу неженъ рану и отъ того умерла. -- Херсонской губернін, Ананьевскаго увяда въ деревив Грушевкі управляющій имінісмъ поміщика Корбе, Августинь Тхоржевскій, нанесь сильные побон палкой крестьявания Акиму Биглюну, отъ которыхъ опъ чрезъ два дил умеръ.--Въ одномъ 49 № Стверной Пчелы разскавываются случая меети самоубійствъ и двухъ убійствъ. - Особенно воразительный случай убійства описань въ Новгородскихь губерискихъ въдомостивъ в нерепечатавъ потомъ въ 36 № Съверной Пчелы.

Въ прошедшей Лътовиси им разсказали два случая сватотатства и одниъ случай дътоубійства. Газеты прошлато ивсяца указывають еще ивсиельно случаевъ спазанныхъ преступленій. Вятской губернія въ г. Малишжъ, на 21 декабря изъ кладбищенской Церкви чрезъ наложъ четырехъ замковъ неизвёстно къмъ похищено денегъ 125

р. Въ Воропежской губерийн Валуйского увзда въ селъ Никитовкъ, 3-го января изъ приходской церкви похищено нвъ сундуковъ со взломомъ замковъ причетникомъ г. Коротояка, Покровской Церкви Васильемъ Смиринциимъ 989 р. 55 к. Ярославской губернін Любинскаго убяда въ сель Подчайгородкы священноцерковнослужители, войдя 6 января въ Церковь, застали въ ней причетника того же села Ивана Иванова съ деньгами, выпутыми имъ изъ церковнаго ящика, въ которомъ по повёрке не оказалось 58 конвекъ. Въ селв Альшани Орловского увзда, въ ночи на 5 число января обокрали приходскую церковь; дверь въ караулку, находящуюся вовят церкви, была завязана веровкою, такъ что караульщикъ, бывшій тамъ, съ трудомъ только могъ вырвать пробой и выдти; ударивъ въ набатъ, онъ созвалъ ближайшихъ прихожанъ, съ которыми и осмотрвлъ церковь. При осмотрв оказалось слёдующее: въ двери колокольни задвижка была отдомлена, пробой выдернуть и замокъ поврежденъ; въ дверяхъ же церкви верхній замокъ отперть и испорчень, нижняя задвижка согнута, сундукъ, въ которомъ храннлась кошельковая сумма, похищень. Всего похищено на 557 р. 20 к. Отъ церкви къ пролегающей инио ея дорогъ на небольшомъ разстояни видны были слъды человъка и некованной лошади. Въ 38 № Петербургскихъ въдомостей разсказывается также случай дътоубійства н утопленіе убитаго младенца въ ръкъ матерью — вдовой. А въ Херсонской губернін крестьянка Александровскаго увзда Настасья Грищенкова, родивши младенца, бросила его въ печь, гдв онъ и найденъ быль уже мертвымъ.

Вообще надобно сказать, что случан дътоубійства и случан подкидыванія младенцевъ—незаконнорожденныхъ, которые отъ холода и не бывъ скоро запічены, иногда тоже умирають, такіе случан повтораются довольно часто. Убійство младенца матерью — такое вреступленіе, противъ одной мысли о которомъ должна была бы судорожно сотрястись въ матери каждая жилка, всинпъть каждая капля крови. Но всю тяжесть этаго преступленія не надобно измърять лишь очевидной еге противоестественностію. Вспомнимъ, что младенецъ убивается матерью и переходитъ въ другую жизнь, не омытый водами крещенія.

Итакъ рука объ руку съ самыми утещительными явленіями въ русской жизни идуть преступленія, изъ которыхъ нъкоторыя поражають глубиной паденія преступниковъ. Жестокости, побои, воровства, убійства, грабежи, детоубійства, братоубійства, такъ часто описываемыя въ газетахъ, составляютъ темную сторону общественной жизни русскаго народа, цечалящую каждаго друга человъчества. Мы не принадлежимъ къ. числу исчтателей, которымъ на концв человеческого прогресса видится еще здёсь на землё полное торжество добра и совершенное уничтожение зла: на землъ всегда на ряду съ преявленіями добра шли и проявленія зла, и безъ сомевнія до конца міра будеть происходить упорная борьба между началами добрыми и началами злыми. Полное торжество добра наступить, но не-здёсь. Но усилія человъческія, не достаточныя къ тому, чтобы уничтожить вполив зло, вполив достаточны къ тому, чтобы ослабить его силу и сделать более редкими проявления его. И средство для этого одно-союзъ Върм и просвъщения, союзъ искренній и кръпкій. Большая часть преступленій, опесапнихъ нами, совершены лицами необразованными или полуобразсванными, лицами бъднаго класса. Съ чувствами любви христіанской начните и прододжайте образованіе бъдных простолюдинова, насадите въ них правила любви Христовой другъ къ другу, доставьте имъ знаніе, умѣнье и искусство — благоустроить свое вившиее, часто гнетущее состояніе: человъкъ — не сатана, онъ способеть исправиться и тъмъ скоръе, чѣмъ любвеобильнъе и сердечиво будеть ваше участіе къ судьбъ его. Земныя знанія номогуть ему улучшить временную свою судьбу; Въра — благоустроить его душу; конечно и тогда преступленія не прекратятся совершенно, но по крайней мъръ уменьшитея ихъ число. Воръ воруеть, разбойныхъ грабить, убійца убиваеть въ первые по крайней мъръ разы не по прихоти, а но нуждъ, отъ голода или бъдности, при грубости не развитаго образованіемъ умъ и ири очерствелости сердца, не согрътаго внушевіями Въры.

## высочайшие рескриит

## и начальственныя распоряженія по въдомству православнаго исповъданія.

 Высочайшій рескрипть на имя преоселщеннаю Филарета, митрополита московскаю и коломенскаю.

Проссващенный интронолять московскій Филареть! Постоянно заботясь объ утвержденін и преуспівнім православія въ любенняй отечествів Нашинь, вы явили ныні новый подвигь благочестивой, пламенной ревности къ пользань меряви, предпринявь и окончивь оборъ священной утвари и ризъ для вобобновляемыхъ, но указаніямъ Нашинь, сельскихъ церквей могилевской спархіи. По одному пастырскому слову вашему, первопрестольная столица, едва успѣвшая окончить всномоществованія православнымъ церквамъ турецкихъ владѣній, праняла на себя новыя значительныя пожертвованія и въ самос вороткое время принесла въ даръ могнлевскей ецархів всѣ необходимые для богослуженія предметы, изъ комхъ многіе, по изяществу и цѣннести, мегли бы служить украшеніемъ и для столичныхъ храмовъ.

За столь достохвальные, подъятые вами труды, увънчанные полнымъ успъхомъ, Миз пріятно выразить вамъ душевную признательность, предоставляя благодарить, етъ Моего имени, лицъ въ семъ благомъ дёлъ вамъ содъйствовавшихъ.

Поручал Себя молитвамъ вашимъ, пребываю мъ вамъ навсегда благосклонный.

На подлинномъ собственною Его Императорскаго Ввличества рукою написано:

«AJEKCAHAPЪ».

Въ С. Петербургв. 30-го декабря 1860 г.

— Высочайшій рескрипть на имя преоселизеннаю Нила, архівпископа прославскаю.

Преосвященный владыко и архипастырь! Въ память счастливаго для насъ событія, рожденія въ 1-й день Іюня любезнійшаго сына нашего Ввликаго Киязя Димитрія Константиновича, я и жена препровождаемъ при семъ вашему преосвященству золотую лампаду, проси васъ установить ее при мощахъ святителя Димитрів, ростовскаго чудотворца, и благословить сіе симренное примониеніе.

Поручая себя и все семейство Мок молитванъ вашинъ, пребываю навсегда искрепно доброжелательнымъ

17-го декабря 1860 г. (Яросы, Епарх. Від.)

- Госгдарь Имикраторь, согласно удостоенно Святишаво Сунода и положение номитета гг. министровь, Всешавостивние сонзволять новежить наградить пономарк градисисмого соейскаго собора Изана Юхийвича, за вивосию, во премя бывшаго 4-го Імпя 1856 г. въ селенія Абелино пожара, двухъ лиць оть сгорфиія, золотою подплаво на владимірской ленть.
- Господинъ исправляющій должность оберъ-прокурера Святійшаго Сунода, князь Урусовъ, согласно опреділенію Святійшаго Сунода 7-го пла 1859 года, вкодинъ чревъ копитеть министровъ съ представленіемъ о награщденіи поміщика, Гродненской губернія, Брестского убяда, Адапа Болровского, за исправленіе находящикся въ его нийнія трехъ православныхъ нерквей, орденомъ св. Анны 3-й степени. — Государь Императоръ сонзвелиль помеловать Болровскому езпаченную награду.
- Госидать Императоръ, въ 24-й день прошлаго донафи ийсява, Высочайне соизволиль утвердить емреділеніе Святьйнаго Сувода объ учрежденіи женской обнами въ сель Верктеченскогь, Пермекой губернів, на наможенныхъ въ томъ емреділенін основаніяхъ.
- Гестдать Императора, по всеподаниванему доклалу господина оберт-прокурора Святваного Сунеда, въ 7-й день явиари 1861 года, Всенилостивнане наградить сониволият время приутскиго училища дванцъ духовнаго звянія, сосмещаго вибеть съ тімъ старшинъ чиновинконъ особихъ морученій главниго управленія восточной Сабири, надворнаго сомітичка Изана Касачкина, за отлично-усердную службу его при означенномъ училищі, орденовъ св. Осенислява 2-й степени съ Императорскою кероноце.
  - Но распориментанъ господина оберъ-прокурора Свя-

тъйнаго Сунода, 14-го января: унитель пермежай семинаріи Александръ Воскресенскій увелень отъ духовноучилищной службы; кандидать казанской дуковной виндеміи Иванъ Ювенскій епредълень смотрителень въ свибирское духовное училище; — 17-го: учитель разанской семинаріи Павелъ Деброжотовъ уволень отъ службы; на ивсто его опредъленъ кандидать посмовокой дуковной академіи Өеодоръ Толеровъ; наидядать той же виадеміи Митрофанъ Лащенковъ опредълень смотрителенъ актырскаго духовнаго училища.

- Опредъленіемъ Святьйнаго Сунода, послідовившинь въ слідотніе представленія высоксиреосвященнійшаго Исидора, митрополита новгородскаго и с. петербургскаго, положено: почетному блюстителю на сховяйственной части при с.-петербургской духовней саминарів, купцу Эзелеву, пожертвованиему въ 1860 году 3,000 р. сер. въ пельзу семинарской цертви, преподать благословеніе Святвинаго Сумода, за ово усердіе въ праму Божію и сділанное нежертвованіе.
- отределением Святейниего Сумоди 30-го минувшаго января положено: за сделанныя въ польку мерини
  въ домё прославоваго подворья въ С.-Петербурга благочестивыя приношения: 1) царспосельскимъ 1-й кильдія
  кущомъ Петромъ Голенищенымъ устройство на свой счеть
  новаго иноностаса и принотовление равникъ относащихся къ благоустройству и благолению крама принодлежностей, всего на сумму до 3 тысячъ руб. сер.;
  2) неизвъствымъ лицомъ можертвованіе: а) чугущимъ,
  бронвированныхъ перилъ на два клироса, б) закогоже
  виалоя, в) бронзовой вызолоченной лемвады въ перскимъ вратайъ и г) двухъ бронзовыхъ канделябръ; 3)
  женою иностранца Беттерлингъ двухъ серебряныхъ вы-

золечениямъ вкоиъ, а также войхъ ногребныхъ иъ осващение храна принадлежностей, и 4) инятинею Ещегеранном Мваневною Урусовою насим съ тремя частищени частникъ мощей св. благовърныхъ великихъ имявей яросланснихъ Феодори, Давиде и Константина, во имя котерихъ осващена перковъ;—объявить упомянутынъ мертиевителянъ благословение Святъйшаго Сунеда.

- Гесударь Иминраторъ, но всеподдъннайшему денаеду г. министра иностранных даль, на 10-й день денабри 1860 года, Всемилостивайше соезвезиль сопрачискить начажения духовней миссіи нашей въ Пекина архимендрита Гурія, нъ возданніе отлично-усердной его службы, нь ердену св. Анны 2 отепени, укранюваниму Имперанорского перопесо.
- Въ правил оберъ-пронурора Святанного Сунода, осъ 20 явиора 1861 года, наображено:

Опредъявитея: осотавной недпоручить Макаровъ — наиневярскимъ чиновиниомъ въ канцелярію Святійшаго Сунода, еъ производствомъ штатнаго содержанія (съ 7 денабря 1860 г.); отставной тятулярный севітникъ Васильенъ—помещивномъ секротаря Святійшаго Супода (съ 17 ямнаря 1861 года).

Наимичествен и пенецинкъ секретаря Святайшаго Сумеда калаженій ассесоръ Россовъ—секретаренъ санарской испологорін (по епреділенію Святайшаго Сумода съ 5 киваря 1861 геда); инспекторъ кісво-сосійскаго училища надверный совътинкъ Турчинскій — систрителенъ тогома. Ачилища (съ 12 кизаря 1861 г.); канцелярскій чиновникъ козяйственняго управленія при Святайшенъ Сунодъ коллеженій регисираторъ Анцысоровъ—помощинкомъ сумодсияте инвивися (съ 14 кизаря 1861 г.). По духовно-учебному управления при Спатайновив Сумоді: Указани Правительствующиго Селача 32-ге декабра 1860 года—произведени: за выслугу літь, се отеринянствоник изь нелленистветь из стотеніе совіжники: причисленняй из Управленія Антень Бирюковичь (сь 31 йоля 1850 г.).

Неъ полощимъ совретерой въ титулярние совйскаки: помощимъ бунгалтера Михаилъ Долговъ (съ 12 совтабря 1960 г.) и помощимъ столеначальника Михаилъ Даниловъ (съ 12 октябра 1859 г.).

Опредъляется: бывшій учитель ражекой осиннерів студерть Комаровъ — канцелярскить чиновинномъ средилго опледа (съ 11 ликора 1861 года).

Увельности отъ службы, не промению, по денаниямъ обстоятельстванъ: канцелярскій чиневини коллемий ескретарь Штейнбергъ (съ 10 диверя 1861 года).

— Святвашій Сумодъ, принципа во вниманів представлошный проосвященными млировомитоми московсящиць увеженія, но конят причино необходиния эмбело сележининей по штату 1834 года при московском опацийальном'я преосвящением должности инсымоводителя, туредить должность сопритора, съ мариановісять въ поновив сему последнему канцелярского служителя, определеніень 16-ге поибра 1860 г. предостивна обера-произрору Святыйшаго Сущеда, непертнуй о сомы на всенилоонивінися возврініє Гепударя Инприлома, попресить Высочийное Его Велическия соценованіе дань на упреддошів номянутой делиности, от сунессийни оной, среминтильно съ тановом же при метрополіті наргородскомъ и с.-петербургскомъ, по рессинению длажности и не мундиру из VIII навесу, а по пенсіи из УН резраду, такъ и на назвачено опрадовъ жазорона закрепарю по 700 руб., а канцелярскому при пемъ служителю

но 250 р. въ годъ, съ тъмъ, чтобы въ счетъ потребной на сіе издержив въ количествъ девятисотъ пятидесяти руб. сер. въ годъ были обращены 200 р. 5 к. сер., производимые нынъ въ жалованье письмоводителю при московскомъ спархіальномъ архіерет, а остальные за тъмъ 749 р. 95 к. отпускаемы изъ духовно-учебныхъ капиталовъ впредь до того времени, когда откроется возможность отнести этотъ расходъ на другой источникъ. Опредъление это высочайше утверждено 3-го декабра.

- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 16-го явыря 1861 года положено: аптекаря г. Каменця, дворянина Кассіана Петаласа опредълять почетнымъ блюстителемъ во козайственной части при подольской духовной семинарів.
- Опредъленіемъ Святьйшаго Сумода 16 явверя 1861 года положено: ростовскаго 1-й гильдій купца Павла Ко-куева опредълить почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части при саратовской семинаріи.
- Государь Императоръ, по всеподланнъйшему докладу господина оберъ-прокурора Святъйшаго Сунода, въ 4-й день минувшаго февраля, Высочайше соизволилъ утвердить опредъление Святъйшаго Сунода о возведении состоящей въ г. Краснослободскъ, пензенской епархии, успенской женской общивы въ общежительный третьеклассный монастырь, на изложенномъ въ томъ опредълении основании.
- Опредъленіемъ Святвишаго Сунода 12 января 1861 года разръшено изданіе тамбовских веперхіальных выдомостей по представленной преосвященнымъ епископомъ тамбовскимъ Ософаномъ программъ. Программа вта
  такбая:

Часть оффиціальная.

Въ ней интютъ быть понищаемы:

- а) Высочлёний манноссты и поведения по духовному ведомству, увазы и распоряжения Святейшаго Сунода, какъ общіе, такъ и относящіеся собственно къ тамбовской епархів и не подлежащіе тайне.
- b) Извѣстія о новыхъ духовныхъ учрежденіяхъ, о перешѣяѣ высшихъ правительственныхъ лицъ духовнаго вѣдоиства, о Высочлёшихъ наградахъ и изъявленіи благословевія и благодариости отъ лица Святѣйшаго Сунода, особенно по тамбовской епархія.
- с) Распоряженія епархіальнаго начальства, касающіяся всей епархін, или значительной части оной, и требованія отъ подвідоиственныхъ мість разныхъ свіденій.
- d) Назначение и увольнение должностныхъ лицъ по изстной комонстории, семинарскому и духовному правлениять, училищимиъ и священнослужительскимъ изстанъ епархиальнаго въдомства.
- е) Вызовъ просителей или подсуднимихъ къ явит въ коисисторію, въ попечительство о бъдныхъ духовнаго званія, въ семинарское правленіе и проч., на основаніи существующихъ на сей предметъ узиконеній.
- f) Объявленіе о праздныхъ священнослужительскихъ мѣстахъ при церквахъ, о постройкахъ и подрядахъ по епархіальному вѣдомству, о пожертвованіяхъ въ пользу монастырей, церквей и проч.
- g) Извлеченіе изъ годовыхъ отчетовъ по разнымъ мѣстанъ епархіальнаго управленія, какъ-то: по консисторіи, семинаріи, попечательству о бѣдныхъ духовнаго званія, сиротовоспитательму заведенію для дѣвицъ духовнаго званія, приходскимъ учынщамъ, богадѣльнямъ и проч.

## Часть неоффиціальная.

Здесь найдуть себе место:

1) Краткія выписки изъ твореній св. отцевъ и писателей духовныхъ, инфющія отношеніе въ духовнымъ нуждахъ паствы и къ руководству паствы по ифстимиъ обстоительствамъ.

- 2) Указаніе для священнослужителей предметовъ, о ноихъ во дам праздинчиме, воскресние и постаме нуживе предлагать поученія народу, смотря по его м'ястимить недугамъ правственнымъ; 
  а также наставленіе, какимъ образомъ благоусившиве излагать 
  и преподавать такія поученія; сверхъ того и самыя поученія, 
  пренмущественно извлеченныя изъ св. отцевъ, или составленныя по ихъ примъру.
- 3) Описаніе, по частямъ, всего, что въ епархім есть особенно примъчательнаго, касательно историческихъ событій и древвностей церковныхъ, церквей, св. иконъ, утварей, крестныхъ ходовъ, священныхъ урочицъ и проч.
- 4) Лучтія на поученій и бесідь, произносимых по разнымь містань епархін, особеню образцы простыхь наставленій при развыхь случаняхь; для поселянь ряды катехнячческих поученій, бесіды на восиресные и праздинчные апостолы и свангелія, на псантирь, паремін и другія части св. Писанія.
- 5) Извъщене о богоугодимиъ подвигахъ и исмертвованияхъ, извлечение изъ газетъ и журналовъ духовныхъ и свътокияхъ о иселъ замъчательномъ для Въры и Церкви.
- 6) Приглашенія къ участію вь благочестивыхъ предпріятіяхъ и на помощь страждущимъ; пастырскія наставленія, относящіяся ко всей паствъ, по какимъ либо особеннымъ случаямъ и событіямъ въ епархін.
- 7) Назидательныя разимшленія, духовные совъты, примъры благочестія въ различныхъ состояніяхъ и обстоятельствахъ жизин, синаксари, содержаніе церковныхъ службъ или ихъ переведъ съ греческаго, разсказы по исторіи библейской и церковняй, правила домашилго воспитанія въ сельскомъ быту.
- 8) Указаніе назидательных и полозных для благочестів кангъ, съ краткимъ показаніемъ ихъ содержанія.

Объявление объ издания Виевскихъ Виархіальныхъ Відоностей.

Священнослужители церкви, въ каждой епархіи, самынъ мъстомъ служенія своего разобщены болье или менье;

мивмь большей части ихъ, такъ сказать, замищута въ границахь своего прихода, неогда мало сопринасаясь жизна того духовного круга, къ которому они принадлежать. Въ особонности это можно сказать о сельскихъ пастыряхъ церкви. Исполненіемъ своихъ обязанностей, а отчасти н самыми способами содержанія привязанный къ мъсту своего жительства, сельскій священникъ нерідко узнасть о дъятельности другихъ сопастырей и дъятельности епархіальнаго управленія только изъ тёхъ немногихъ свёдёній, которыя, по особымъ случаямъ, сообщаются ему въ предписаніяхъ ближайшаго начальства. По когда жизнь лица, обяваниаго служить обществу, удаляется отъ жизни общей, -она, какъ извъстно, чногда мало-по-малу лишается возбудительной силы, можеть ослябёть и истощиться, или принять маправление, несеотвътствующее своему призвайю. Такинь образомы, самымы положением приходскиго духовенства указывается необходимость въ особомъ литературномъ изданія, при посредствъ котораго съ одной стороны пастыри церкви входили бы въ болве сознатель. ное и болве живое сношение между собою, и въ коемъ съ другой стороны — высказывалась бы дъятельность какъ епархіальнаго начальства, такъ и подвёдомственныхъ ему лицъ. – Потребность въ подобномъ изданіи для кіевской епархін еще болье усилена нынь стремленіемъ духовенства кіевской епархім къ учрежденію училищъ при церквахъ. Отанчная двятельность въ семъ родв накоторыхъ мастырей церкви, самыя средства къ открытію и содержанію училищь, развые пріемы и способы обученія, будучи приведены въ общую извъстность, безъ сомивнія, послужать къ улучшенію народнаго образованія и много облегчать трудь въ этомъ дёлё.

Имъя въ виду удовлетворение этимъ потребностямъ,

кіснення сипрхівльное начальство непадатайствоваю у Святійшиго Супода разріменіе — недавать въ настоящень 1961 году Епархівльния Відоности.

Служа органовъ церкви, заключающейся из предбламь кіевской епархіи, кіевскія Епархіальныя Відомости будуть издаваться при кіевской духовной консисторія, по слідующей програмив, утвержденной Св. Суподомъ:

TPOTPAMMA MEDCRAX'S RHAPXIAALHALX'S D'SAOMOGTRÄ.

Кісвскія спярхівльным відомости будуть состопть нав двух'в частей: сямых в водомостей и прибавленій на нинь.

- I) Епархіальния Видомости:
- і) Высочайщи манифесты и повеленія но духовному вёдомству.
- 2) Указы и распоряженія Св. Сунода, какъ общіє, такъ и касающієся собственно кісвской спархін, изъявленія благословенія и благодарности отъ лица Св. Сунода.
- 3) Распоряженія енархівльнаго начальства, касающіяся всей енархів или значительной ся части; извлеченія изъ отчетовъ по развымъ частянъ епархівльнаго управленія.
- 4) Назначеніе в увольненіе лицъ должностиму во епархіальному в духовно-учебному управленіямь въ кісвской спархів, в вавастія о священно-в церковно-служительскихъ вакансіяхъ.
- Непрологи должноствыхъ лицъ и священно-служителей віекской ецархін.
  - II) Прибавленія къ Епархівльных Въдоноставъ:
- 1) Пастырскія наставленія, касающіяся всей пастви; слова и рачи, произнесенныя по особынь случаннь; лучшія поученія, ка-тихизическія бесёды и рачи сващеннослужителей кісвской спархів; назидательныя разнышленія и духовиме советы, касающісь потребностей кісвской паствы.
- 2) Историно-статистическія свідінія о приходихі, перинахі, непастырахі и духовенстві кісиской спархін, о духовиних училицахі и благотворительныхі запеденіяхі, біогряфія ісрархові,

заизчительных свищеннослужителей, эсспатателей духовиего поиспекта, благотворителей поркви, ноденщинковь и других лиць, извъстныхъ благоческивою живнію; описаліе правовъ, религіозимхъ обычаевъ, суветрій и предразсудковъ въ кіевокой енархіи.

- Извастія о школахъ грамотности при церквахъ кіевской епархім и указаніе лучшихъ способовъ обученія.
- 4) Грамоты, акты и другіе замѣчательные документы, касающіеся церквей, монастырей и духовенства кіевскей спаржін.
- 5) Краткія омолюграфическія свідінія о вновь выходящих книгахъ, отпосящихся иъ духовной дитературі, а также извістія о духовныхъ періодическихъ изданіяхъ.
- 6) Епархіальная хроника: разныя свіденія о современномъ состоянім церкви, духовенства и віевской паствы.

Кієвскія епархіальныя въдомости будуть выходить съ 1-го марта 1861 года, два раза въ мъсяцъ, 1-го и 15-го чисель, выпусками отъ  $1^4/4$  до 2-хъ листовъ

Цъна годовому изданію, съ пересылкою и безъ пересылки, три рубля серебромъ.

Подписка принамается въ Кіевъ: 1) въ кіевской духовной консисторін; 2) въ духовныхъ правленіяхъ кіевской епархія в у благочинныхъ; и 3) у редактора—священника П. Лебединцева, на Подолъ.

Иногородные подписчики благоволять адресоваться въ редакцію кіевских вепархіальных видомостей, означая званіс, имя, фанилію и масто жительства.

Редакція епархівльных в відомостей покоривій перосить всях образованных лиць содійствовать ей своими трудами. Въ особенности она приглашаеть всяхъ священнослужителей кіевской епархів слобщать ей свідінія, относящіяся въ историко-статистическому описанію сей епархів, а также—акты, грамоты в другіе документы, касающіеся исторів церквей и духоденства кіевской епархів.

## **МЕЛКІЯ ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІМ.**

Паиское правительство и печальная исторія синьора Байокки, хадактеризующая римское правосудів. Сходство римскаго управленія съ турецимь; отношение христіанской Европы на турецкому правительству; туреций гаемь и отгысы о немь Молинари. Христіане въ Турціи. — Предсказаніе доктора Кеммина о скончаніи міра; успъхв его въ Англіи; объяснение этого страннаю предсказанія. Замьчательный случай фанатического изумърства въ протестантскомъ мірть: эльберфельдскіе молельщики. Еще случаи религіознаго суевтрія и основаннаго на немь неистовства: недавній и древній; чъмъ отличается современное суевърів отв преживно? - Въсти съ востока: фанатизме сирійских в мусульмане усиливается; преданіе, придающее Дамаску особенный почеть вы глазаль мусульмань; предсказанія, увеличивающія и яшпающія вь маюметаналь чувства изувърства и вражды къ христіанамь; новое проявленіе фанатизма. Европейская коммиссія въ Сиріи, ея проэкть. Французы, къ счастію, остаются во Сирін до мая. Впости изб других провинцій Турціи. Ноты русскаго и французскаго посланниковь турецкому правитель-ству. Присоединеніе римско-католиковь Сиріи и Александрій кь православной Церкви.

Въ англійскомъ журналѣ Athenaeum — въ прошломъ году номѣщено висьмо одного изъ его корреспондентовъ о событін, характеризующемъ съ одной стороны папское правительство, а съ другой тѣ мѣры, какія римско-католическіе патеры издавна употребляютъ къ привлеченію въ модащество лицъ болѣе или менѣе религіознаго направленія и къ скрытію вопіющихъ преступленій между ихъ собратами. Письмо довольно длинно, и мы представимъ его въ секращенів.

Т. І. Отд. Ш.

Главный двятель въ этомъ событін-синьоръ Байокки, человъкъ хорошихъ нравственныхъ правилъ, пользовавшійся уваженіемъ въ Римъ, гдъ одинъ изъ его братьевъ занимаетъ профессорскую канедру, а другой - духовный, по видимому, стояль во время описываемыхъ произшествій на сторонъ враговъ его. Синьоръ Байокки въ 1854 году жилъ въ Римъ съ женой, 16-лътнимъ сыномъ и 18лътнею дочерью, когда однеъ священникъ — экс-куратъ поселился въ нижнемъ этажъ дома Байокки; патеръ скоро познакомился съ членами семейства, обитавшаго на верху. Немного спустя сынъ и дочь объявили наивреніе посватить себя монастырской жизни, въ особенности же дочь, молодая дввушка Анна, которая вошла съ самую тыскую дружбу съ патеромъ. И въ приличное и въ неприличное время, не смотря на запрещенія отца, она вродолжала посъщать патера. Запрещенія отца дочери и укоры женъ, что она благопріятствуеть посъщеніямъ, произвели то, что патеры римскіе стали называть его «атенстомъ и сектаторомъ, посредствомъ безправственнаго воспитанія старающимся отклонить своихъ дѣтей отъ святаго призванія». Байокки, чтобы спасти себя оть подобныхъ несправедливыхъ упрековъ, а дочь отъ заразительнаго сообщества патера, котораго онъ во всехъ документахъ прямо называетъ именемъ «обольстителя,» ндерод аливичен свое согласіе отдать ее въ монастырь.

Не того хотвлось патеру, и дввушка вдругъ исчезла изт родительскаго дома. Байокки началъ обвивать патера, что онъ спраталъ ее и помогъ ея бъгству, горько укорялъ и жену за сообщинчество въ исчезновени дочери. Соблазнитель не отвирался, но возвратить жертву отказался. Жена тайно бъжала изъ дому мужа. Бельше

2-хъ містивнь ощь не могь добиться инкакихъ свідіній ни о той, ни о другой; наконець кардиналь викарій Рима, потребовавь из себі Байокки, приназаль взять ену дочьн жену обратно безъ слідствів. Байокки протестоваль, согламизась взять біжаванихъ не прежде, какъ по преданіи обоможиваля суду и по освобожденіи его самого отъ обявненій въ безправственности, атензий и сектаторстві.

Въ такоиъ положения дёла находились донольно долго» время; 25 Апрідя 1857 г. уголовный судь подъ предсідательствовъ тогоже кардинала викарія объявиль севьору Байокки, что жені его доволено жить врозь оть него, а дочь его находится въ пріюті для молодыхъ жещинъ и видіть ее ему запрещается. Когда несчастний отецъ спросиль основаній такого приговора, ему съ злобной усмінкой отвічали: «вы требовали совершенства въ этомъ мірі, а такъ какъ ни отъ жены, ни отъ дочери нельзя ожидать его, то и признано за лучшее приять вменно такое ріменіе.»

Несчастный супругь в отець, потерявь всякую надежду получить удовлетвореніе оть римскихъ судовь, послаль къ самому Папѣ прошеніе, исполненное самыхъ горачихъ изъявленій вѣрноподданнической преданности и безграничной вѣры въ верховнаго главу Церкви. Папа оставилъ аппеляцію безъ всякаго распоряженія.

Скоро и сынъ Байокки, единственное существо, оставщееся при немъ въ его опустъломъ домъ, исчезъ безъ всякаго повода и сверхъ всякаго ожиданія. Полиція, куда отецъ обратился за свъдъніями, сказала ему, что причиной бъгства сына было его похвальное намъреніе поступить въ монастырь и что онъ не имъетъ права витимваться въ это дъло. Мальчикъ однакоже, какъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

оказалось, поступиль не въ менастирь, а въ вапскіе егеря. Спуста слижень годъ, выгнанций изъ служен сынъ ц убъжавшая жена, монуждение голодомъ, возвратились въ свой домъ. Но сынъ, слустя годъ, опять скрыся изъ дома, чрезъ изсколько мъслдевъ епять возвратился и опять былъ принятъ. Но опъ началъ весям безморядочную и развратную жизнь: видно, соеблы ватера и знакомство съ нимъ помогли ему!...

Между тъмъ, во случаю бъгства свесто сыва, Байски подаль второе променје Папв, подобно первому менивашее последствий. Резмски его предолжались белостановочно, просьбы о возвращенія потерявших дітей нодавились кождый ревъ, канъ тольно представлялась хоть нъкоторая надежда на успътъ. 14 января 1860 г. опъ получиль извъстіе, что дочь его находится въ теревіянскомъ нонастыръ. Женщинамъ, которыхъ одъ упросиль повърять справедливость извъстия, снерка привративна, а нотомъ настоятельница монастыря сказаль, что Клара-Тереза — монастырское имя дочери — посила изкотерее время монашескую одежду въ моностыръ, по потемъ была освобожедена оть обътовь по причинь олабаю здоровья и возвратилась въ міръ довольно давно. его уведомили, что такъ какъ два дяди съ материей стороны отказались принять къ себъ дочь его, то духовникъ терезіанскаго монастыря помістиль ее въ одномь изъ пріютовь, имя котораго неизвістно.

Байокки носпъшнать къ духовнику: духовникъ отназелся дать просимое извъстие. Доведенный до отчания, отецъ въ послъдний разъ написалъ Папъ прошение, прося его помощи и заступления. Въ послъднемъ прошения замътно уже колебание ум , разстроеннаго стращамъъ гистомъ незаслуженныхъ бъдствий. Несчастный страдалецъ инметъ, что онъ въ третій разъ уже обращается къ милесердію его святьйшества. Въ нервый разъ онъ обращадся къ нему—какъ къ верховной власти въ государствъ, во второй—какъ къ намъстнику Бога на землі, въ третій—онъ обращается къ нему, какъ единственной власти, способной восторжествовать надъ демономъ. Затімъ съ белізненнымъ крикомъ и раздирающею малебой онъ молитъ е дарованіи ему «всенсціляющего намскаго благословенія», какъ будто пытаясь найдти утіменіе въ слімой вірі въ немогрішнимаго главу католицизма: «святой отецъ, восклицаеть онъ, дайте ваше благословеніе несчаствему отку, котерый вовергается въ стовамъ вашимъ.» Папа, во прежнему, ничего не сділаль въ нользу просителя.

Сеньора Байонии скоро позвали въ одну нотаріальную контору, которая потребовала съ него депежнаго взноса на поступленіе дочери его въ другой монастырь. Отецъ откизаль: тогда противъ него изданъ былъ декретъ о секвестръ его нивнія за сумму, призланную необходимою для содержавія его дочери.

Не желая подчиниться столь несправеданному приговору, Байокки рёшился переселиться въ Америку и разсказать всему свъту о неваслуженно перенесенныхъ имъ страдавияхъ во всёхъ журналакъ, которые только захотять поместить его исторію на своихъ страницахъ. Совсёмъ приготовившись къ отправленію, онъ получилъ извёстіе, что дочь его находится въ пріютё св. Онуфрія, основавномъ княземъ Торлоніа. Отецъ отправился къ князю, чтобы поручить дочь его покровительству и обещать въ пользу ся извёстный капиталъ. Паспортъ его былъ уже готовъ, какъ князь увёдомилъ его, что противъ него возникло уголовное дёло о покушении на жизнь дочери и также о другихъ еще болье инусныхъ преступ-

леніях протись ней, которын, по словамъ ого обвинется, сдівлали необходимымъ удаленів экокуратомъ дівушка изъ родительскаго дома.

Спачала Байокки отказался вършть этой ужасивиней изъ всъхъ клеветъ своихъ враговъ, но вдова и дочь одного изъ близкихъ его друзей убъдили его наконецъ въ справедливости извъстія. Онъ сами въ качестять свидътельницъ были призываемы въ трибуналъ, и объщелись было сообщить ему сущность обвиненій, но потемъ отказались отъ этого. Главные обвинители были выбрани изъ римскаго духовенства.

Ужасная исторія кончастся слідующимъ образовъ: обманутый, оклеветанный, разоренный своими врагами отецъ, потерявшій дочь и правственно лишнвшійся жены и сына, живетъ тенерь во Флоренціи и по временамъ страдаетъ почти совершеннымъ разстройствомъ умственныхъ способностей, вслідствіе перенесенныхъ инъстраданій; его маленькое наслідственное имініе находится въ рукахъ неправедныхъ блюстителей закона, а месчастная дочь, надо полагать, живетъ въ скромномъ пріють св. Онуфрія.

Верховный первосвященникъ царствуеть по прежиему въ Римъ, покровительствуемый корпусомъ еранцузовъ....

Описывая изувърства и убійства, совершавшіяся въ Римъ въ XV въкъ подъ покровительствомъ и при участіи папъ Сикста IV и Александра VI, Ранке восклицаетъ: «такъ, — одно было мъсто на землъ, гдъ быле возможны подобныя злодъйства, и это мъсто было тамъ,

гдъ полнота свътской власти соединялесь съ крайней высотой духовнаго могущества». Съ XV в. но наше время обстоятельства нёсколько измёнились: вмёсто одного правительства, допускающаго всё возможныя несправедливости, теперь два: папское и турецкое. Но папское правительство большинство государствъ Европы находить несовременнымъ и дикимъ: на турецкое тоже самое большинство смотритъ иначе.

Посладнее правительство, которое во всю свою исторію отличалось постоянно несправедлявостями и жестокостяин въ отношеніи къ своимъ подданнымъ, которое, при многочисленныхъ внушеніяхъ со стороны, отдёлывается объщаніями исправиться, не думая объ исполненіи ихъ, признается необходимымъ въ мірѣ большинствомъ просвъщенныхъ европейскихъ націй. Исторія Турцін со временя крымской войны должна была бы, кажется, убъдить Европу, что политическое возрождение Оттоманской имперін, при ся условіяхъ религіозныхъ, могло бы совершиться развів чудомъ. Раздраженіе турковъ противъ христівнь всявдствіе обвіщаннаго посявднимь равенства съ первыми выказалось въ неслыханныхъ сценахъ убійствъ въ Джеддъ и Сиріи, которыя, если не будутъ заблаговременно приняты какія либо спасительныя міры, всей въроятности, повторятся и поведутъ і ъ гибели небольшиго христіянскаго элемента, послѣ столькихъ катастрофъ по судьбанъ Промысла уцълвинаго въ Малой Азін и другихъ мъстахъ, населенныхъ оттоманами.

Объ адчности турецкихъ властей, о фанатизмъ турокъ, о дурномъ употребленіи капиталовъ турецкимъ правительствомъ, о притъсненіяхъ, испытываемыхъ христіанами отъ мусульманъ и о несправедливостяхъ турецкихъ судовъ къ жалующимся на жестокости христіанамъ всъ гово-

рять, вездь пишуть, и все таки находятся люди, которые тоторы, оставивь всь христіанскія и даже человіческія убъжденія въ сторовь, своимъ вліяність и своими капиталами содъйствовать укрвиленію этого правительства, мотающаго деньги, и поправленію финансовъ фанатическаго народа.

Вь прошломъ году французскій банкиръ Миресъ открылъ заемъ въ пользу турецкаго правительства въ 400 франковъ. Можетъ быть, люди въ родъ **THURSTERNE** Миреса думають поддерживать Турцію для того, чтобы допезать міру, какъ гнусна власть надъ христіанами!... Въ 1 М современной лутониси Рускаго Въстника помъщены превосходныя саризвъстнаго бельгійскаго костическія замъчанія тико-эконома объ этомъ займъ. «Вотъ, наприм., пинетъ Молинари, г. Миресъ спрашиваетъ у капиталистовъ 400 милліоновъ для устройства финансовъ пресиника Мухаимедова. Еврей, служащій агентомъ турку для доставленія ему христіанских денегь! Не правда ли, какое трогательное братство? Это-прогрессъ, которому нельзя не порадоваться, только, признаюсь, я плохо довъряю обезпеченію, которое турецкое правительство можеть дать христіанскимъ капиталамъ. Когда я провзжаль чрезъ Константинополь на возвратномъ пути изъ Россіи (1), я быль поражень красотой и богатствомъ дворца Дольма -- Баче и многихъ другихъ, которые султанъ повелълъ себъ выстроить и разукрасить въ последнее время; я также много слышаль толковь о расходахь и долгахь сервльснихъ дамъ, которыя обнаруживаютъ похвальное соревнованіе въ поощреніи торговля армянскихъ купцовъ; за

<sup>(1)</sup> Въ прошломъ году.

то, когда мев вздумалось проникнуть во внутренность столицы повелителя правовърныхъ, то я нашелъ только огромную помойную яму, гдт однъ дикія собаки исполняють должность чистильщиковь; и видбль покрытыхъ рубищами соддать и чиновниковь, которые болье пяти мъсяцевъ не получали жалованья и увъряли меня, что въ провинціяхъ жалованье не выдавалось уже болье 18-ти мъсяцевъ. Я спрашиваю себя, неужели государство, управляемое такимъ образомъ, представляетъ необходиныя гарантів для поміщенія капиталовь? Съ другой стороны я также задаю себъ вопросъ, не принимаеть ли на себя человъкъ въкотораго нравственнаго обязательства, ссужая свои деньги на устройство какого либо предпріятія или на поддержку какого либо правительства, что въ сущности одно и тоже? Мы сильно порицаемъ, и соворшенно справедливо, поведение солдатъ наеминковъ, продающихъ свою кровь первому встръчному, висколько не заботясь о вравственномъ значеніи діла, которому они берутся служить; мы энергически возстаемъ противъ тъхъ швейцарскихъ республиканцевъ, которые идуть защищать въ Неаполь и Римь дело деспотизма. Неужели же менье предосудительно ссужать деньги на дурное дело, на вредное предпріятіе, чемъ предлагать ему личныя услуги? Не заслуживаеть ли это еще большаго осужденія?. Неужели мы не можемъ по всей справедливости осудить капиталистовъ, которые безусловно снабжають деньгами правительство отсталое и продажное, служащее бичемъ населеній, надъ которыми опо тятответь, и еще обигренное кровію христіань, переръзавныхъ въ Сиріи? Честные капиталисты постыдились бы употребить свои каниталы на торговлю неграми-язычниками. Какимъ же образомъ они не колеблются номо-

гать правительству, которое держить въ положения, близкомъ къ рабству, столько милліоновъ христівнъ, принадлежащихъ къ ихъ собственному племени? Не составля--одв отомы відвиона схинадароп сви йондо оте на сто мени и не доказываетъ ли это намъ, что многаго и очень многаго не достаетъ для правственнаго образованія нашихъ капиталистовъ? — Къ счастію здравый симслъ общества нерадко дайствують вопреки всамь коммерческий удовкамъ и хитросплетеніямъ частныхъ лицъ. Это доказиваеть холодность, съ какою Ангдія в Франція правяли возгласы Миреса о богатствъ и благосостояніи Оттоманской имперіи, имъвшей счастіе сдалать заемъ въ 54 на сто. И если на поддержку Миресу съ его корыстолюбіемъ не явится французское правительство съ своими политическими видами: то сомнительно, чтобы объявленный засмъ удался (1).

Между тамъ отношенія мусульманъ къ христіанамъ, турецкихъ властей къ тамъ и другимъ нисколько не улучпаются. Фуадъ-Паша, отправленный въ Сирію для сладствія и для наказанія виновныхъ въ тамошнихъ убійствахъ, высказаль двуличную политику. Несчастія и голодъ сирійскихъ христіанъ неизлечимы и невыразимы.
Нашъ городъ, пишетъ бейрутскій корреспондентъ Саверной Пчелы, есть долина плача. Робкое за свое существованіе турецкое правительство по крайней мара щедро на
обащанія: мусульманское населеніе въ своемъ фанатизма не знаетъ робости. Европейскую коммиссію, назначенную для разбора сирійскихъ далъ и состоящую изъ
поваренныхъ пяти великихъ державъ, жители Дамаска

<sup>(4)</sup> По посабдению извъстіямъ Миресъ арестовавъ и содержится въ

встрътили угроземи. На всё распросы англійского коминосара жители открыто отвічали, что христілнамъ предстептъ большая опасность. — Послії піскельникъ засіденій въ Бейруті, уполномоченные отвергли справеддивость пригезеровъ Фузда — Паши по ділу о наказаніи друвовъ, виновимъ въ убійстві христівиъ и обратились съ протестомъ къ Перті.

Ни казии убійць сирійскихь, ни постщовів другихь ироващий туронкакть воликимъ визаромъ но удорживають мусульнень время оть времени нагло надаваться надъ христівнами, простирая свою смілость даже въ отвошения нь представителямь европейскихь державь. Въ Корицанв, албанскомъ городв, разбойники, вторгинсь въ таможное англійское консульство, украли слижкомъ 70,000 вівстровъ и педожгли канцелярію. Въ г. Истинъ турки убили трехъ христіанъ и мъстное правительство ис обратило на это интакого винианія. Въ доровив Эльасанів, разломавъ двери храна св. Николая, занатики похитили вей драгоничности. Въ деревий Мало на острови Крати одинъ влбанецъ, ворвавшись въ деревечскую почейню, выстравиль въ священника, пришедшаго туда уващавать 'жителей, чтобы они ванлатили рекрутскую повишнесть, и раниль ого. Потомъ бросился съ ножемъ на другаго. христіанина и умертвиль его; затвиъ сильне равиль еще пять христіанъ, которые теперь, можеть быть, уже не существують. Особенно заивчательны обстоятельства недавних кинреких убійствъ, сообщенных тамоминих корреспондентомъ Съверной Ичелы. Нъсколько времени назадъ, киприты, выведенные изъ теривнія угнетеніями и злодъйствами турокъ, составили коммиссію и послади ее въ Порту, чтобы она довела до свідінія правительства всь ть муки и ужасныя бъдствія, какія териять граждане отъ ивстинкъ влестей. Гларибишими и дбичельнийшини членими этой коммински были Георгій Невачи и Стемань Репаносъ. Но неслы были брошены въ тюрьит, накъ лжены и кловечники. Посяћ, всябдетно визмичемства вонискаго правительства, ихъ выпусчили изв трорь. ий и отщивий въ отрусство въ софровождени вабвь вазначеннаго посла и чиновника--- слъдователя, уполя**ом**ичевпаго паказить виновичкъ. Прибиль на мъсто, продажный чиновникь укрыль донажетельства безваконій и злодчиствь и винудиль еще у жителей благодарствениую просьбу ттрециинь висстямь. Между темь г. Яселти оправини, а Репиноса застрвании. «Нодобния влодейства, пишеть корроспоиденть, повторившией почти каждый день; денодать жителей до отчиния; не предвиди инчего оуридинго, они оставляють свои домы и обругь, такъ что островъ върожино скоро ванустветъ.»

Карела, хлоночущая е свебода нь Ичалін, незвелявщая и номогоющим падачь Невновю и Австрія за отстилесть и деспотивить управленія, и нь тоже время признающая полезнычь и необходишнить существованіе Турція съ си продажнимъ и мотающимъ правительствомъ и съ опначическимъ поредонаселеніемъ, уже нать вызовъ купающимся нь крови христіять, предотврищающая и деньгами и вліяніемъ си паденісі.

Наприменное и запутанное состояние европейскихъ дваъ, смучи въ Австріи, въ Италіи, въ Соединенныхъ Штатахъ, різня въ Сиріи, убійства совершаемия мусульманеми въ другихъ турецкихъ провинціяхъ, постояними противорічня себів дипломаціи европейской внушням охному шетландскому доктору мысль о спаром'є преставле-

вів світа, висине въ 1867 ная 1868 году. Изайстів о мемъ, немащение въ 12 . Съверной Пледы, написано въ насизавличной тона. Но принять грамотимсть просполодиновъ, жобания въ чтонін самый процессь чтонів, и по всеронъ случев неспособнихъ различить тона несибиливаго от серьезваго, это извістіє ачень заняло. Между двершуками, извесциками, кухарсками, даколми и горинчними пошли по Почербургу толки: читавше передавали не THE PROCESSION OF THE PROCESSI скоромъ преставления свъта. Что это нравстие заинтересевало и показалось правдоподобнимъ нашимъ простолюдвиямъ, это объясняется невъжествотъ ихъ и стращной **ВВЕДОМИРСТІЮ. ВОЛ**УООРАЗОВЛІННЫХЪ ЛЮДЕЙ КЪ ТАНИСТВОНЯОму, пообрановеному и чудесному: но какимъ образомъ учений докторъ Каминев мога дойти до смалести предсказывать день кончины міра въ слубь цивилизопанивимей неців, какимъ образомъ это предсказаніе можетъ собирать на мизикей тысячи англійскаго народа и служить предметомъ рессужденій въ виглійсникъ журмалахъ? Вопросъ этогь тімъ трудийе для рішенія, что въ подробвостявъ распрытія этого предскаванія у Коммина меліпость слідуеть за нелігностію. Мы позволимь себі сділать парколько извлеченій изъ Саверной Пчелы:

«Немногіе останутся стольке довольны событілми врошлаге года, какъ докторъ Камминъ, знаневнтый шотландскій пропевъднить, спеціяльне зацимающійся предсияванівни о комчивъ міра. Воб совершивнієся и совершающіеся сакты, всё вротиверічня политики съ исторісй, довломація съ политикой, словъ съ дійствіями в чести съ словами, вся эта политикой гармонія «цивимвація» съ варварствомъ, «иден»—съ насилість, кавуровой политаки съ полицейской и инкриміціонной системей, осспод-

ствующей теперь из освобожденней Италін, ревелюціонныть политокъ второй имперіи съ легитимистими и жасрикальными симпатівни оя доржавнаго продставителя, словомъ, вся эта почальная нутаника нолитическихъ понятій, эти своего рода государственные перевероты про-THES EPARCIBORNOCTÀ H SCTOPIE, CTARSENIO BE TYMENE HOобледающихъ пророческимъ даромъ политивовъ, врихедятов какъ нельзя болью истати донтору Коммину. Нанакое событіе не озадачить его; чамь больше противервчій, темъ лучию; чемъ непонятнее факти, темъ понятиво должно быть свътопреставленіе, нивющее соверпиться въ 1867 году. Усердіе доктора Коммина въ проповъдщвании кончины міра неутомимо, многосторонне в двательно, такъ что вызвало собою целую профицательную литературу и обратило на себя вниманіе жубляки. Недовольный действіемъ двухъ составленныхъ имъ предсказалій въ вида брошюрь, имающихь уже стольно издачій и зам'ячательных тімъ, что тайны божествондаго міроправленія равоблачаются въ нехъ ологомь газові Тішев и что Лорду Падьмеротому предоставляется вий важнёйшея роль въ констной катастрось кіра, знаможтый проповідникь путешествуєть изь герода въ городь, для распространевія въ народі своего учонів проповідями в чтеніями. На промедамей недвав онъ сказаль въ семень Лондень въ шотландской церкви въ Жовенгартевъ подобную прововадь, ири чемъ сдалаль ощещку событілив 1860 г., чтобы показать, что «ожидаемый день прибанжаетоя». Шотландскій прорицатель не имбеть недоскатна въ авторитетахъ; такъ докторъ Арнольдъ, навастина онаолога, высказват убъжденіе, что кончина міра блязка; вордъ наийстнивъ Ирлендів, кота условно, держится того же виминя... «Это аснов» говорить доктеръ Каниннъ. Событін въ Сиріи, котория, благодаря оранцузскому заннятію, должны повести ко вособщей вейнъ, вейна съ Кичаемъ..., смуты въ Индін и Америкъ, дъло освобонденія Ичаліи, ноторое делжно невести къ шивлеженію наны, этого библейского антикриста (вироченъ въ одной изъ скоихъ бронноръ докторъ Коминиъ придаетъ это лестное названіе Людовику Намолеску), короче: все донамиваетъ, что нанъ остается существевать не болье шести лътъ.»

Что же это значить? Что же, Кэмминъ сумасшедшій? Но тогда и журналы, поміщающіє на своимъ стравицамъ эти неліфныя предсказанія и разбирающіє них серьезню, издаются сумасшедшими редактороми? Тогда лица, посумающія брешюры его, лица, собирающіяся слушать его проповіди, тоже сумасшедшіє? Не слишкомъ ли много будеть тогдя сумасшедшихъ на свілії? Но накъ же, спращиваются, объяснить собі эти странных явленія? Здісь я позволю себі привести пісколько строкъ цавнедавно-скончавшатеся англійского поторака, видівшаго въ своемь оточестві много подобныхъ причудь суєвірів.

«Достагочно, говорить Маколей, самого обыкновеннаго знанія исторія, самой начтожной наблюдательности надъжизнію, чтобы вонять, что ни обранованность, ни проинцательность не обезпечняють протикь величайшихь заблужденій насательно предметовь менадамаго міра. Баль 
и Чиллингворть, оба стращийшіє скоптики, оба по некрепнему убъжденію сділались катодинами. Джовсовъ, 
недовірчивый ко всему другому, охотно допускать между 
тімть привидівія. Онь не віриль существованію Оссівна, 
но окотно віриль во вторичное видініе. Не віриль віз 
землетрясеніе Амессабона, и віриль віз дуковь съ вітушиньми формами. По всёма этимть причинама мена по-

удиваноть всевовможныя причуды суевтрів. Мы был симпетелями, какъ люди не то, чтобы слабочивые и необразованиие, а напротивъ одарежные тадантами и спесобщестими, деставившими имъ почетныя мъста въ начкъ и въ жизни, вавъстные ученые, искусные діалектики, тонкіе наблюдателя жизни и правова, объясняющіеся на неизвъстимъ языкахъ, производившіе удижительныя излеченія, приходили въ валяту общинь съ откровеніми еть Бога касательно государственныхъ вопросовъ. Мы внеле одну старуху, которая обладала только искусствомъ ворожить и получила воспитаціе судомойни, и которал была между танъ возведени въ пророчним, которую окружали досятки тысячь проданных послёдователей, изъ которых мнегіе и по воложенію и по обрезеванію стояли веламъримо выние ея, и исе это происходило въ XIX въкі, и все это севермалось въ Лендонъ. Отъ чего бы это? Отъ того, что касательно дъль Божикъ не больше отпрыто человику въ XIX в., чень въ I-мъ, и не больше Лондону, чемъ самону дикому приходу на Гобридскихъ островахъ. Те́ рърно, что въ вощахъ касающимся этой жизни и этого міра, челов'якъ станорится вое мудр'я н мудрве. Но не менъе върно и те, что относительно высниять силь и будущаго состоявія, человікь остается при одновъ и топъ же отпровении Божіемъ, отражавсь отъ котораго, она можеть быть такжив же безпомощных в глупынъ, какъ въ порвый день по рожденін,».

Значить, не даля доктора Коммина сумасшеджить, можно объяснить странныя проречества его. Отмосительно истигь, эмподящихь изъ граннить человаческого ваданія, странныя сусварія чанне возможны среди цивиливованизаннять пацій міра, канъ и среди маловоразовенныхъ, своль же возможны у докторень богосленія и намъстниковъ Ирландін, какъ и у потербургскихъ дворвиковъ и кухарокъ. Слова Спасителя: о дни жее томъ и чась никтоже высть, ни ангели, ни Сынз, токмо Отецз, и заповъдь Премудраго: высших себе не ищи и кръплышихъ себе не испытуй, яже ти повельниа сія разумъвай, късть бо ти потреба тайныхъ, во избытирхъ дълъ твоихъ не любопытетвуй, —относятся къ въканъ варварства и прогресса, къ странамъ цивилизованнымъ и дикимъ, къ людямъ ученымъ и неумъющимъ грамотъ.

Отъ суевърія, равно какъ и отъ изувърства и религіознаго изступленія спасти можетъ только Церковь Христова и полное послушаніе ея руководству. Тутъ не помогуть ии образованность, ни усилія правительствъ. Доказательствомъ можетъ служить слъдующее событіе, случившееся въ Пруссіи въ недавнее время, событіе, напоминающее евнатизиъ нашихъ раскольниковъ XVIII въка.

Изъ Эльберфельда пишуть въ «Preussische Zeitung» отъ 23 Февраля, что тамошній старшій бургомистръ Лишке лично производиль слёдствіе въ тамошнемъ городскомъ сиротскомъ домё и представиль слёдующее донесеніе: «извёстно, что на второй недёлё января нынёшняго года (отъ 6-го до 18-го числа) предписаны были евангелическимъ союзомъ въ Англін общія молитвенныя собранія для испрошенія новаго ниспосланія Святаго Духа. Такія собранія были во многихъ мёстахъ и здёсь въ Эльберфельді, и на нихъ стекалось много богомольщевъ. Въ началів вышеуномянутой недёли, надзирательница сиротскаго дома Христина Дальвикъ разсказала старшинъ этого заведенія, г. Клугу, что на канунъ въ одной изъ рабочихъ комнать четверо мущянъ совершала общую молитву

Т. І. Отд. Ш.

Digitized by Google

въ вышеозначенномъ смыслё, что однаъ изъ нихъ проснаъ служановъ молиться вибств съ инии, по что онв сочля это неприличнымъ и потому поручили ей, надзирательниць, просить г. Клуга учредить подъ своимъ руководствомъ общее молнтвенное собрание для всехъ служащихъ въ сиротскомъ домѣ. Г. Клугъ охотно согласился на это и во все продолжение недъли, каждый вечеръ, отъ 9 до 10 чесовъ, въ большой залъ сиротскаго дома происходили мольтвенныя собранія, исключительною цалю которыхъ было испрошение Святаго Духа на сиротъ. Сами дъти не принимали участія въ этихъ молитвахъ. 13-го января одна изъ воспитанницъ, дъвушка 17-ти лътъ, первая сказала г. Клугу, что чувствуеть сильное душевное безпокойство о своихъ гртхахъ и потребность въ молитев, вскорв за темъ пришла другая 18-ти летил дънушка и объявила, что чувствуетъ тоже самое. Въ продолженін двухъ недёль (оть 18-го до 27-го января) примъру ихъ последовали еще семь девицъ. Вечеромъ въ понедъльникъ, 28-го числа, г. Клугь нащелъ мальчика Шмица сидящимъ на лъстивцъ в громко молящимся о прощенія ему граховъ. Клугъ поставиль его въ примарь другимъ мальчикамъ и сказалъ, что «хорошо было бы, если бы и они когда нибудь смирились такъ предъ Госнодомъ». Въ тотъ же день донесли ему, что слышали, какъ одинь мальчикь началь толковать другому первый исаломы: сверхъ того, въ погребъ нашли четырекъ мальчиковъ, громко молящихъ Бога о помилованіи. Въ следующую ночь семь мальчиковъ встали съ постели и цёлую ночь молялись на коленяхъ. На другой день они продолжали молиться и къ нимъ присоединилось еще ивсколько другихъ. Въ среду, 30-го числа, тридцать мальчиковъ пришли просить г. Клуга назначить имъ особенную комнату для молятвы. Клугъ исполниять ихъ желаніе. Когда одинъ изъ мальчиковъ открыят главу изъ пророчествъ Исаін и просилъ г. Клуга сказать имъ проповёдь на эту главу, послёдній исполниять и эту просьбу и потомъ оставиять ихъ однихъ. Возвратясь, онъ нашелъ ихъ всёхъ молящимися на кольнахъ. Въ четвертокъ, 31-го числа, опять собралось для молитвы около двадцати мальчиковъ. На этотъ разъ и г. Клугъ молился вмёстё съ ними на кольнахъ.

До сихъ поръ все ограничивалось внезапнымъ смущеніемъ совъсти въ дътяхъ и потребностью кольнопреклоненной молитвы и покаянія въ своихъ грвхахъ, но вечеромъ 31 числа стали обпаруживаться новыя явленія. Въ этотъ вечеръ опять было общее собраніе, къ которому допущены были и дъти, лисломъ до шестидесяти человъкъ. Послъ молитвы мальчикъ Фоллеръ, который до того времени смвялся надъ молившимися двтьми и говориль, «что не хочеть себъ спасенія», вдругь почувствоваль сильное безпокойство и побъжаль въ погребъ, гдъ нашелъ нъсколько товарищей кольнопреклоненно молящихся объ обращеніи его, Фоллера. Услыша это, Фоллеръ впалъ въ сильныя судороги, которыя продолжались и на другой день и не разъ возобновлялись въ посабдствіи. Во все продолженіе этого бользненнаго состоянія онъ быль въ полной памяти, но не могъ говорить и только указываль на различныя мъста въ Библін; когда г. Клугъ читалъ ихъ и молился съ нимъ, то онъ на время успокоивался. Въ пятницу, 1-го февраля, волненіе распространилось въ особенности между девицами. Г. Клугъ нашель ихъ большую часть молящимися въ разныхъ углакъ. Въ субботу вечеромъ, 2-го числа, было опять общее собраніе; на этоть разъ на немъ присутствовало около двадцати дътей. На этомъ собраніи г. Клугъ въ модитвъ своей благодарилъ Бога за все происшедшее въ домв на истекшей недвав. Вдругь одинь изъ двтей, одиннадцати-абтий мальчикъ, началъ громко молиться; его примъру послъдовали семь или восемь его товарищей. Они молились за себя, за своихъ совоспитанниковъ, за сирійскихъ христіянъ, за мусульманъ, за пострадавшехъ отъ наводненія въ Голландів, и т. д. Фоллеръ опять впаль въ судороги, но вскоръ послъ того снова запълъ благодарственный гимнъ; наконецъ, двв взрослыя женщины (смотрительница за малолетними, Генріетта Ламотть и ключница Прюмерсъ) почувствовали, по выражению Клуга, «столь сильную тоску и раскаяніе въ сердців», что принуждены были вывести ихъ изъ залы. Въ воскресенье, 3-го февраля, опять было чрезвычайное молитвенное собраніе. Вскор' послі него Клугу пришли сказать, что религіозное волненіе проникло и въ младшіе классы; девочки метались на своихъ постеляхъ, молились и громко кричали. Одна семилътняя дъвочка просила Бога, чтобъ онъ внушилъ помощнику учителя С. (къ которому въ классъ она ходитъ) какъ можно лучто объяснять истинный духъ Евангелія; другая дівочка лежала, по словамъ Клуга, «въ ледяномъ оцепенени», изъ чего видно, что этотъ ребенокъ лишился чувствъ, тогда какъ прочіе сохранили сознаніе даже посреди самых в сильных в судорогъ. Въ тотъ же вечеръ не осталось почти ни одной дъвочки въ спокойномъ состоянін; всё молились и кричали въ залать, корридорахъ, на лъстницахъ; все это продолжалось до глубокой ночи. Далеко за полночь слышно было, какъ дъвочки, сидя на лъстницъ, пъли духовныя пъсни. Въ понедельникъ, 4-го февраля, Клугъ, по просьбе детей, опять назначиль общее молитвенное собраніе, на которомъ четыре мальчика упали и были вынесены въ сильныхъ судорогахъ; однаъ изъ нахъ, по имени Петръ Мейеръ, кричалъ нъсколько дней спустя послъ того. Въ четвертокъ, 5-го, многія діти пришли домой, горько раскаяваясь въ своихъ грахахъ, и около двадцати давочекъ вачали просить Клуга, чтобъ онъ молнася съ ними: онъ мсполниль желаніе ихъ и къ нимъ присоединилось двадцать мальчиковъ. Съ этого дня дёло приняло новый оборотъ: около нятидесяти двтей вдругъ занемогли судорогами. (Г. Графе соообщаеть въ сврей статьв, напечатавной въ журналь «Святель», что 5-го февраля, дъти начали одинъ за другимъ плакать и молиться, пока наконецъ не упадали на постель въ совершенномъ изнеможенів. Число заболівших в такими образоми было столь велеко, что они лежали на постеляхъ по десяти человъкъ рядомъ, громко рыдая отъ душевнаго волненія и отъ сильной телесной боли. 7-го числа заболело вдругь двадцать человъкъ дътей). Многіе изъ дътей забольвали внезапно и безъ видимой вившней причины, но случалось и такъ, что ивсколько человькъ детей начинали просить Бога объ обращении того или другаго товарища, восклицая: «Господи! вниди въ него, порази его, низвергни его во прахъ! » и т. д. Въ савдствіе чего мальчикъ, о которомъ шла річь, немедленно падаль въ судорогахъ.

Всё эти случан были, по просьбе моей, подробно описаны интестаршимъ директоромъ, г. Графе. Клугъ называль эту болезнь судорогами; въ отчете директору она названа была «конвульсіями». Согласно съ замечаніемъ одного изъ директоровъ, Клугъ объявиль однакожъ, что, по миенію врача заведенія, доктора Урнера, болезнь эта не можеть назваться судорогами, потому что последнія необходимо сопряжены съ болезненнымъ состояніемъ мозга, тогда какъ болезнь, о которой идетъ речь, происхо-

дить оть разстройства нервной системы. Вообще, бользнь состояла въ томъ, что дети, не теряя сознавія, лишались способности говорить, кричали, рыдали, хватались руками за что ни попало, и метались на постели такъ сильно, что должно было всякую минуту опасаться, чтобъ они не разбили себъ головы о кровать. Это состояніе продолжалось у однихъ долбе, у другихъ менбе; одниъ мальчикъ въ теченіе двухъ дней пришелъ въ себя только на часъ. Съ иными дътьми припадокъ случался только разъ, съ другими по два и по три раза. Болъзнь продолжается уже двъ недъли, считая съ 5-го ч., но въ последнее время значительно уменьшилась. Третьяго дня, въ воскресенье, 17-го числа, было только 12 больныхъ; вчера вечеромъ я осматривалъ домъ и не видалъ ни одного ребенка въ судорогахъ; дъвочки, сидя въ большой заль за работой, пъли духовныя пъсни, но спокойно и подъ присмотромъ старшихъ. Въ одной изъ комнатъ нашель я до двадцати мальчиковь, собравшихся около перваго помощника гувернера, Ромейса; всъ они были бавдны и имваи бользненный видь. Это были дети, оправившіеся отъ бользни на дняхъ. На вопросъ мой: чыль они занимались, они отвъчали: разсказывали другъ другу разныя исторіи. Прочіе нальчики были заняты работой въ разныхъ частяхъ дома. Только на лъстинцъ попались мят четверо мальчиковъ, и на вопросъ мой, что они делали, отвечали, что они молились. Случившійся тутъ помощникъ смотрителя замътилъ, что они модились въ той комнать, куда обыкновенно сажають провинившихся подъ арестъ. Одинъ изъ мальчиковъ казался въ необычайномъ волненій; не дожидаясь вопросовъ съ моей стороны, онъ объявиль мив, что син модились о томъ, чтобъ «Богъ защитилъ ихъ щитомъ въры отъ пламенныхъ стрълъ зляго духа». Тогда я разсказалъ Клугу этотъ случай и замътилъ, что онъ имъетъ связь съ явленіями послъднихъ дней; онъ отвъчалъ миъ въ недоумъніи, что «нельзя запретить дътямъ молиться». Очевидно, этотъ человъкъ не имъетъ точнаго понятія о необходимости строгаго порядка въ домъ.

Вст представленныя мною показанія собрадь я отъ Клуга, и немедленно записалъ главные пункты. Всё эти показанія были подтверждены главнымъ директоромъ, г. Графе, дополненія котораго подтвердиль г. Клугь. Оба остальные директора, по видимому, наблюдали болъзнь только поверхностно, но н въ нхъ свидетельствахъ нетъ никакого противоръчія вышензложенному описанію. Наконецъ, г. Гряфе изложилъ дело точно въ такомъ виде, какъ я представнаъ его здъсь, и напечаталъ свою статью въ назидательномъ журналъ «Съятель». Остается приступить теперь къ разсуждению, какъ дъйствовали въ этомъ случав лица, которымъ вверено непосредственное управленіе домомъ, и уто предстоить еще ділать исполнительнымъ властямъ. 1) На вопросъ мой старшинъ свротска-. го дома, бывшему учителю въ элементарныхъ классахъ, Клугу, что онъ сдълаль, чтобъ утишить волнение и снова привести дътей къ спокойствію и порядку, онъ отвъчалъ, что не сдъляль въ этомъ смысле ничего; что все случившееся было непосредственно деломъ Божівмъ, сопротивляться которому онъ считаль преступленіемъ; что онъ могъ только радоваться и радуется до сихъ перъ въ нолномъ убъжденін, что многіе изъ дътей пріобръли себъ душевное сиасеніе; что единственною обязанностію его было поощрять дётей къ молитей, какъ онъ и дёлаль по мъръ силь своихъ. Это сознаніе достаточно доказываетъ справедивость показаній, свидётельствующихъ,

что Клугъ велъ себя сначала до конца бользин, какъ истинный фанатикъ, висколько не трогаясь страданізми дътей, кричавшихъ и рыдавшихъ кругомъ его въ жестокихъ судорогахъ. На вопросъ мой, что онъ дълалъ ночью, когда дъти вскакивали съ постелей и бъгали по залапъ, корридорамъ, лъстницамъ и погребамъ, онъ отвъчалъ также, что не дълаль янчего, кромъ того, что совътовали ему дълать его сердечное участіе и радость о благочестін дітей, т. е., что онъ молился вмість съ вини, считая тълесную бользнь начтожною въ сравневів съ душевнымъ миромъ, долженствовавшимъ быть ея слёдствіемъ. Должно въ особенности обратить вниманіе на вліяніе поведенія г. Клуга на развитіе бользии. Въ слыствіе ежедневныхъ молитвенныхъ собраній въ сиротскомъ домв, стали проявляться въ двтяхъ волненія и потребность общей молитвы. На первомъ собранія, къ которому допущены были дъти, въ одномъ изъ нихъ случился первый припадокъ судорогъ. Не смотря на это, Клугъ непостижимымъ упорствомъ продолжалъ ежедневныя собранія, отчего діти и начали занемогать толнами. Въ статъъ Графе, напечатанной въ «Святель», именно сказано о ночи на 3-е феврали: «въ умиления сердца старшина молилъ Господа и т. д.; чвиъ доле молился онъ, тъмъ громче становился стонъ и плачь дътей и т. д.» 2). О приставленныхъ въ домъ смотрителяхъ и прислугъ Клугъ отозвался съ величайшею похвалою, говоря, что всё они изъявили полную готовность поощрять детей къ покаянію в молитей и темъ оказали ему большую помощь, такъ какъ онъ, не смотря на всъ усилія, не могь бы успъть молиться со всеми детьми во всёхъ углахъ дома. Онъ прибавиль, что удостовёрныся при этомъ случав, какъ хорошо иметь въ доме истиню

христіанскихъ помощниковъ. Подробности участія смотрителей и пр. въ этомъ двлё откроются при дальнёйшомъ сабдствін; мий извистно только, что надзиратель надъ дортуарами вставалъ съ дътьми въ ночи на 28-е января и молилсь съ ними до утра. 3) О поведении директора сиротского дома достаточно свидътельствуетъ статья г. Графе и потому считаю лишнимъ говорить о немъ. Въ дополненіе приведу только следующія слова изъ протокола директоровъ: «члены дирекціи собрались сего дия, чтобы быть очевидными свидътелями чуда, совершенваго безконечною благостію Божіею надъ дітьми нашего сиротскаго дома. Изъ свъдъній, доставленныхъ г. Клугомъ, видно, что это чудо совершилось безъ всякаго вибинательства человъческаго, за что мы и не можемъ достойно возблагодарить Бога». Сміно надівяться, что городская исполнительная власть, назначившая этихъ директоровъ, не одобрить ихъ сужденій. 4) Накопець должно замітить, что и сиротскій врачь действоваль, по видимому, за одно съ директорами и старшиною. По крайней мърв, онъ равнодушно смотрвлъ на страданія двтей и не счель нужнымъ извъстить о происходившемъ ни меня, ни главнаго директора благотворительныхъ учрежденій. Сколько извъстно, онъ даже не предписываль врачебныхъ средствъ; этотъ пунктъ также сабдуетъ разъяснить».

Этотъ прискорбный случай религіознаго изступленія, напоминающій возбужденное духовное настроеніе Игнатія Лойолы послі полученія имъ раны и до вступленія въ орденъ Театинцевъ, и первыхъ квакеровъ, въ Англіи и Америкъ—неръдкость. Тамъ онъ извістенъ подъ именемъ пробужденія (revival), состоящаго въ такой высокой степени душевнаго напряженія, при которомъ ли-

цамъ, приведеннымъ въ это состояніе, представляются всякія виденія. Въ Эльберосльде-пробужденіе сопровождалось еще судорогами, криками и другими истерическими принадками, потому, что жертвой фанализма и изувърства евангельскихъ духовныхъ особъ были здёсь молодия дъвушки и мальчики. Бъдные дъти! Одна піэтистская газета, вменно «Сыятель», имъла еще дерзость хвалить это событіе, какъ утвшительное явленіе. На западновъ берегу Африки недавно безпрепятственно было совершено вовелителемъ Дагомея ужасное жертвоприношение въ честь отца его: надъ могилой отца завлано было, одни говорять, — 2000, другіе, — 7000 человъкъ. Англійскій консуль Футь прибыль туда съ чрезвычайнымъ полномочість отъ своего правительства заключить обязательный договоръ съ поведителенъ Дагомея относительно. прекращенія на будущее время подобныхъ жертвопринощемій. - Христова Віра уничтожила для своихъ послідователей человъческія и вообще кровавыя жертвоприношевія и учредила одну безкровную Жертву, - и въ христіанскомъ мірів не возможны такія проявленія наувірства, какъ на западномъ берегу Африки. Но и здісь являются время отъ времени тоже страшныя зрадища суевърія и фанатизма-въ родъ Эльберфельдскихъ молельщековъ. Подобныя зрънща особенно часто повторяются въ протестантскихъ земляхъ, гдъ каждый воленъ создавать себъ свои системы богопочитація и религіозной жизян, чаждый равно воленъ и но въровать ни во что и доходить до посабднихъ степеней реангіознаго экстаза.

«Journal des Villes et Campagnes» разсказываеть еще болбе поразательный случай суевбрів, чбых предсказанія д-ра Кеммина о кончинб міра, взволновавшія англійскую публику. Въ провинціи Кастеллонб проживало се-

мейство, состоявшее изъ двухъ супруговъ и трехъ дочерей, изъ которыхъ старшей было 16, средней 13 и иладшей 9 лътъ. Оно жило тихо и согласно и только умственное разстройство отца, повторявшееся ежемъсдино кратковременными припадками, нарушало семейное счастіе. Случилось такъ, что какой-то кудесникъ навъстиль жену больнаго и увтриль ее, что въ домъ у нея водятся черти, всего пятеро, и первый изъ нихъ — ея мужъ, котораго поэтому надобно убить. Въ доказательство своего мивнія колдунъ показаль какую-то кингу съ изображеніемъ пяти дьяволовъ. И мать и дочь повёрили ему на слово. Дня чрезъ два, 26-го января, когда нать и дочери занимались въ кухит, больной воротился домой и легъ спать. Едва онъ заснуль, какъ мать шепнула дочерямъ: «пора», схватила топоръ и подойдя къ мужу однимъ ударомъ разнесла ему голову. Въ течение ночи и мать и дочь, вооруженные чёмъ попадо, такъ усердно добивали минмаго дьявола, что по изследованию врача на трупе оказалось около 1,500 ранъ».

Суевърія господствують и будуть господствовать между частными лицами до конца міра, но они потеряли по
крайней мъръ юридическую силу. Было время, когда колдуновъ судили и на нихъ возводили самыя невозможныя
преступловія. Средн мрака среднихъ въковъ, когда явленій, выходищихъ изъ ряда обыкновенныхъ, не умъли
объяснить на основаніи законовъ природы, въра въ участіе дьявода въ произведеніи подобныхъ явленій и въ
близкія сношенія его съ отрекшимися отъ Бога людьки,
въра въ колдовство и чародъйство могля укорениться тъмъ
легче, что находила поддержку въ высшихъ властяхъ, а
процессъ надъ чародъями формально введень былъ въ Германію папскою буллою, на основаніи которой для подоб-

ныхъ дёлъ возникъ особый видъ производства подъ вазваніемъ колдовскаго молота (Нехепнатиег). Такивъ образомъ суевъріе и неистовство въ преслъдованія людей, подозръваемыхъ въ сообществъ съ сатаной и называемыхъ колдунами и въдъмами, пріобръли поридическую опору. При перестройкъ рижскаго замка въ одномъ взъ подвальныхъ его сводовъ открыты кипы дѣлъ, заключающія въ себъ много памятниковъ древняго лифлиндскаго судопроизводства, — вызывающаго въ настоящемъ покольни чувство ужаса и виъстъ отрадное сознаніе, что успъхи просвъщенія изгнали суевъріе по крайней мърт изъ судовъ. Какъ на понятны въ прошедшемъ эти ясчалія суевърія, мы считаемъ не лишнимъ знакомить нашихъ современниковъ, потому что и въ наше время неогда слытатся голоса противъ просвъщенія.

Изъ числа такихъ процессовъ надъ чародъями во иножествъ найденныхъ въ кинахъ дълъ рижскаго замка «Юридический журналъ» разсказываетъ слъдующій.

«Въ 1632 году, столярный мастеръ Генрихъ Пушекенъ и жена его Маргарита, представъ предъ зандряхтера Р. округа, обвиняли Магдалину Кукъ въ сообществъ съ дьяволомъ и въ закодованія, силою его, повиснованной обвинительницы, родивіней, на четвертомъ изсяцъ супружескаго сожитія, мертвую лягушку. Магдалив будто бы разсчитывала на бракъ съ Пуллекеномъ и въ теченіе двухъ лътъ не переставала его преслъдовать, между тъмъ какъ онъ домогался руки настоящей свей жены, Магдалину же взять за себя отпюдь не хотыъ, какъ женщину уже старую и непользовавшуюся хорошею репутаціею. Привязчивость Магдалины вывела его наконецъ изъ терпънія, и онъ на-прямикъ высказаль ей, что жениться на ней не намъренъ и получилъ уже согласіе Маргариты. Озлобленная такимъ объясненіемъ, Магдальна осынала его проклятіями, незваною явилась даже на свадьбу и за свадебнымъ столомъ пожелала молодов, вийсто ребенка, родить, на радость мужу, лагушку. Гости въ негодованіи выбросили ее изъ дома и во время произшедшей оттого свалки, Магдалина, въ порывѣ ярости, будто бы закричала: «хотя бы мив пришлось выйти за дьявола, а уже сдвлаю я, что родищь ты лягушку.» Дале въ протоколахъ значится, что обвинители представили въ судъ какую-то засохшую массу, называя ее мертвою лягушкою, и судья замёчаетъ, что предъявленняя масса дъйствительно, въ свёжемъ состоянія, могла походить на лягушку, такъ какъ и теперь величиною съ нев.

За симъ приведена въ судъ Магдалива Кукъ для выслушанія обвиненія. Судья отмічаеть, что она не замужняя, не имість родителей, 48 літь отъ роду, протестантскаго віроисповіданія и чрезвычайно злобной наружности.

По прочтеніи обвинительнаго акта, Магдалина, хотя и созналась въ произнесенныхъ ею угрозахъ, но неуклонно отпиралась отъ всякихъ сношеній съ дьяволомъ и отъ высказаннаго ею будто бы желенія выйти за него замужъ, для заколдованія Маргариты. Она была только раздражена взявною Пуллекена, который сладкими своими ръчами внушилъ ей увъренность, что женится на ней; по вдругъ, покинувъ ее, предпочель ей молодую Маргариту; съ дьяволомъ же она ни въ какихъ сношеніяхъ пе состоитъ и никогда на него не ссылалась, такъ какъ для достиженія своей цёли, избрала совершенно другой путь.

Вопросъ: Но въдь путей здъсь только дви: одинъ къ Богу, другой къ сатанъ; такъ какимъ же пошла она, если виновна въ рожденіи лягушки?

Омеють: Я дъйствительно увърена, что Маргарита, но моему желанію, родила лягушку; но достигла я этого не вомощью дьявола.

Вопросъ: Какъ же иначе?

Оповыта: Я отправняясь въ Укскгольскую церковь в когда всё вышди, за алтаремъ молилась о томъ, чтоби Маргарита родила лягушку.

Вопрост: Въ такомъ случав она обращалась къ дьяволу, ибо Господь такихъ молятвъ не выслушиваеть.

*Ответь:* О дьявол'в я нисколько не думала, равно я прежде на него не ссылалась.

Послё того приступлено къ допросу присутствовавшихъ 
на свадьов лицъ, которыя своими показаніями вполві 
подтвердили приведенныя въ обвиненіе доказательства, 
угровы и воззванія къ дъяволу. Но при очной ставив съ инми Магдалина, «нисколько не обуздываемая достоинствойъ 
судилища», съ шумомъ и крикомъ обличала свидітелей 
во лжи, а когда они присягою подкріпили истипу своихъ 
показаній, въ бішенстві закричала имъ: «и всімъ вамъ 
не миновать пасти дъявола».

Дальнъйшими допросами судья домогадся привести Магдалину къ сознанію сношеній ся съ дьяволомъ, принамая за достовърное рожденіе Маргаритою лягушки и притомъ влёдствіе козиси Магдалины и при помощи сатавы.

Но Магдалина упорно стояла на своемъ, и какъ при всеобщемъ убъждении въ дъйствительности сообщества ея съ дъяволомъ, къ дълу не доставало нагляднаго доказательства, то постановлено ръшить этотъ вопросъ Божими судомъ. Въ торжественномъ засъдании такой предварнтельный приговоръ объявленъ Магдалинъ въ присутстви всъхъ прикосновенныхъ къ дълу лицъ, и по представле-

ніи ей на выборъ очищенія себя оглемъ наи водою, она ръшилясь на последнее

Нензлишнимъ считаемъ упомянуть, что въ то время ландгерихты (земскіе суды) не имѣли постояннаго мѣста засѣданія въ извѣстномъ городѣ, а ландрихтеры (земскіе судьи), смотря по надобности, равъѣзжали по имѣніямъ, творя судъ, къ которому привлекали возникшія въ сосѣдиихъ помѣстьяхъ дѣла. Такъ въ настоящемъ случаѣ засѣданіе происходило въ имѣніи Д\*.

Для исполненія состоявшагося предварительнаго приговора, на берегу находящогося вблизи имінія озера, возведены надъ водою помостки съ площадкою для членовъ суда и прочихъ причастныхъ лицъ, и здісь, въ назначенное утро, открыто засідавіе. Сначала насторъ сталъ увіщевать Магдалину сознаться, что она дійствительно вступила въ союзъ съ дьяволомъ, и всячески старался убідить ее, что безъ его помощи ей было бы невозможно произвести предсказаннаго ею рожденія Маргаритою лягушки; но Магдалина дерзко отвергла увіщанія и упорствовала въ увітренія, что могла достигнуть и достигла своей ціли лишь съ помощью Бога, а не дьявола.

При такомъ упрамствѣ приступлено къ исполнению предварительнаго приговора. Магдалину, не смотря на ея сопротивленіе, опутали большею крѣпкою сѣтью, какъ мѣшкомъ, связали сѣть надъ головою подсудимой, и затѣшъ присутствовавшій помощникъ палача виезапно сильнымъ толчкомъ сбросилъ ее съ помостковъ въ воду.

Магдалина однако не ношла ко дну, а, вопреки съти, удерживалась надъ водою при каждомъ изъ трехъ купаній, которымъ подверглась согласно приговору. Судья замъчаетъ въ протоколъ, что при каждомъ паденіи она испускала громкій крикъ и хотя по причинѣ опутавшей ее съти не могла произвести обыкновенныхъ движеній шаванія, но быстрыми колебаніями тѣла держалась положенное время надъ водою; послѣ чего вытащили ее окончательно.

Далве судья отмъчаетъ въ протоколь, что и за синь Магдалина не обнаружила расказнія, какъ слъдовало взобличенной уже Божіниъ судомъ гръщниць, а напротивъ шумъла и ругалась, а по сиятіи съ нея съти, въ бъщенствъ бросилась къ судьъ, плюнула на него и съ пъною у рта запричала: «желаю, чтобы дьяволъ побралъ такого подлеца и чтобы вы горъли въ аду, какъ сальная свъча.»

За такое неприличное поведение номощникъ налача трижды, чрезъ мокрую сорочку, ударилъ ее плетыю. Магдалина же все не унималась, продолжала кричать и ругаться и наконецъ отведена въ тюрьму.

Дальнійшаго слідственнаго протокола въ ділі не оказывается, а въ заключеніи къ протоколу о произведенномъ испытанія водою сказано, что за симъ слідуеть приступить къ постановленію окончательнаго приговора.

Это замѣчательное рѣшеніе Юридическій Вѣстникъ представляетъ въ полнотѣ:

Вследствіе взведеннаго Генрикомъ Пуллекеномъ и женою его Маргаритою на незамужнюю Магдалину Кукъ обвиненія въ заколдованін брачнаго ихъ союза, королевскій лапдгерихтъ Р\* округа признаетъ: «Изъ дёла видно, что обвиненная не только отреклась отъ Бога, которому отдалась въ св. крещеніи, но пристала къ дьяволу, жила съ нимъ въ очевидной тёсной связи, постоянно сама говорила о бракъ съ нимъ и приняла на себя злобный видъ (Physiognomia); равно безстыдно признается,

что желала Маргарить родить лягушку, какъ-то и случилось въ четвертомъ мъсяцъ ея супружества, а также, что событіе это совершилось ея, Магдалины, стараніями, богохульнымъ образомъ утверждая, что достигла того молитвами къ Господу; между тёмъ, какъ извёстно, всемилосердый Богъ не выслушиваеть такихъ гнусныхъ молитвъ, а видны здъсь опять затъи Магдалины съ возлюбленнымъ ея сатаною, силою которато она вселила въ чрево Маргариты лягушку, что пойметь не только всякій. ребеновъ, но явствуетъ и изъ обстоятельствъ дъле, такъ какъ, на основаніи состоявшаго приговора, надъ Магдалиною произведено троекратное испытаніе водою или такъ называемое колдовское купанье (Hexentaufe), продолжавшееся каждый разъ пять минутъ по часамъ, но, не смотря на связанныя оконечности, она не тонула, а оставалась на поверхности воды, какъ гусь, и следовательно была поддерживаема дьяволомъ: въ силу чего, по совъщаніи съ духовенствомъ и дабы, по божественному мидосердію, защитить и спасти ее отъ въчнаго огня, постановили: въ очистительное для нея наказаніе и въ предостереженіе другимъ, предать Магдалину Кукъ огню, пепель же ея не разсъявать на четыре вътра, а глубоко зарыть на мъсть сожженія.»

Приговоръ сей 20-го сентября 1632 года палачемъ и помощникомъ его преотчетливо выполненъ надъ Магдалиною.

Приводя это извлечение изъ «Юридическаго Журнала», мы имъли въ виду ознакомить нашихъ читателей съ любопытнымъ памятникомъ ослъплений нашихъ предковъ и показать, на сколько шире было прежде поприще для дъятельности суевърнаго воображения и для неистовствъ невъжественныхъ обвинителей и судей.

Т. 1. Отд. Ш.

1/2 30



Что Въра допускаетъ возможность дюдямъ вдаваться въ суевърія и фанатизмъ, это не можетъ служить для ней укоромъ. Можно фанатически и суевърно понять самыя святыя природныя чувства, и никто не осудить за это самыхъ чувствъ. Чувства дюбви материнской къ дътямъ—чувства святыя, но и ими можно злоунотребить фанатически.

Вотъ, напримъръ, что разсказываетъ Journal d'Isle et Vilaine. «Мишель и жена его, земледъльцы въ Плейбертъ-Кристь, женатые льтъ около 13 и прижившіе троихъ дътей, жили, по видимому, очень несогласно. Жена ревновала мужа и постоянно досаждала ему упреками, мужъ часто бивалъ жену и разъ даже выразился, что онъ и совстить убъеть ее, если оня не поторопится умереть. Жену это встревожило. «Что если онъ убьеть меня, думала она, что будеть съ моими дётьми; пусть лучше они умрутъ, чъмъ сдълаются нищими или мошенянками». 19-го января этого года несчастная женщина взяла съ собой дочь лётъ семи и четырехлётняго сына, и, подойдя къ протекавшему неподалеку ручью, столкнула обоихъ въ воду. Потомъ, не обращая вниманія на жалобные крики ихъ, она хладнокровно дождалась, пока дъти затонули, и, воротясь домой, бросила послъднюю трехмъсячную дочь въ кадку съ водой, а пока ребенокъ захлебывался, снова побъжала къ ручью, вытащила трупы ребятишекъ на берегъ, пришла домой, вынула изъ кадки трупъ дочери, положила ее на постель, заперла дверь квартиры и, бросивъ ключъ мужу, работавшему тутъ же неподалеку, объявила властямъ о своемъ преступленіи, говоря: «не боюсь людскаго правосудія; боюсь суда Божьяго». На другой день все населеніе Плейбертъ-Кристской общины отъ мяда до велика провожаю на могилу три маленькіе гробика. Слезы градомъ катились у многихъ, и всѣ говорили, что только безуміе могло вынудить несчастную мать на это тройственное дѣтоубійство».

Теперь отъ запада снова обратимся къ востоку, отъ иновърцевъ — къ единовърцамъ и сообщимъ позднъйшіяизвъстія оттуда.

Бейругскій корреспонденть сообщаеть въ газеть Monde следующія любопытныя подробности о настроеніи мусульманъ въ Сиріи. «Мусульманскій фанатизмъ этого города пробуждается сильнее, чемъ когда либо прежде, въ виду французской армін, расположенной въ разстояніи одного перехода отъ города. Они разсылаютъ воззванія ко встиъ врагамъ христіанства, -друзамъ, бедуинамъ, маронитамъ. Окружающіе Абдель-Кадера алжирцы, не раздъляющіе чувствъ своихъ единовърцевъ противъ христіанъ, хотьм было даже удалиться съ гостепріимной для нихъ территорін, опасаясь вившательства въ смуты. Фуадъ-Паша, понимая опасность, пополняеть запасы продовольствія.... Дамаскъ для мусульманъ городъ священный по преимуществу. Магометь, по сказанію мъстнаго преданія, жиль здёсь въ наложничестве съ одною еврейкою ръдкой красоты. Ажепророкъ ей наскучилъ, и она умертвила его какъ-то ночью, а чтобы избавиться отъ подоэрвнія, отрубила ему ноги. Когда въ домъ Магомета пришли последователи его ученія, то она сказала имъ, что пророкъ ушелъ въ рай къ гуріямъ, что она хотъла его удержать, но не могла, и что онъ оставилъ въ ея рукахъ свои ноги. Ноги дъйствительно были ими няйдены, но ученики пришли въ большое затруднение: пола-

гал, что ноги понадобятся пророку въ раю, они не ръшались предать ихъ погребению; они возложили ихъ на верблюда, предоставляя миниому пророку направить его путь по своему усмотрѣнію. Верблюдъ помель и остановился лишь въ Меккъ. Мусульмане воздвигли на томъ мъсть гробняцу, въ которой покоются если не прахъ, то воги Магомета; но Дамаскъ въ самомъ дълъ остается восабдениь его жетельствомы в будеть, думають мусульмане, последнимъ убежищемъ для всехъ его верних последователей. Мусульмане крайне суеверны: люди, вірять они, не могуть идти протявь судьбы и что въ ней написано, должно совершиться. Вследствіе того, не довольствуясь слепою верою въ коранъ, они жадно отдаются предсказаніямъ. А предсказаній много и всё сходатся къ тому, что франки одолжить турокъ. Когда одинъ французскій дворянинъ временъ Людовика XIV вступиль на службу въ армію шаха, то султанъ такъ быль озабоченъ безпокойствомъ за свои границы, что просиль короля французскаго отозвать дворянина во Францію. Среде дамасскихъ удемовъ издавна сохраняется предсказаніе, гораздо важивишее всвхъ прочихъ, но оно столь неблагопріятно исламизму, что они всёми силами стараются скрывать его отъ христіанъ. Не смотря на то, одному наъ важивищихъ бейрутскихъ негоціантовъ лать 17-ть назадъ удалось добыть списокъ съ этого замвчательнаго предсказанія. Документь сталь извістень. Мусульмане, не смотря на нельпость предсказанія, считають его ниспосланнымъ свыше и сообразують съ нимъ свое поведение. Предсказаніе даетъ ключъ ко всёмъ прошлогоднимъ сирійскимъ событіямъ, поразившимъ Европу, и къ тімъ, которыми мусульмане впредь угрожають христіанамъ на востокъ. Не смотря на то, что надъ друзами производит-

ся судъ, не смотря на присутствіе французскихъ войскъ, •анатизмъ мусульманъ время отъ времени продолжаетъ обнаруживаться. Moniteur de l'armée отъ 17-го января сообщаеть, что друзы произвели нападение на двъ деревни, въ которыхъ на половину жело христіанъ. Христіане заблаговременно успъли бъжать въ Дамаскъ: остались только три старика. Друзы хотели умертвить ихъ, но мусульманки заступились за нихъ, говоря, что эти три богатыхъ христівнина всогда отличались милосердісмъ въ бъднивъ мусульманамъ. Друзы согласились на этотъ разъ пощадить, но на будущее время ни одному христіанину, сказали они, не будеть отъ нихъ пощады. Затемъ сожгли церковь и ограбили нъкоторые изъ покинутыхъ христіанами домовъ. Это нападеніе произвело сильное впечатавніе въ Дамаскъ. Не смотря на увъренія турецкихъ властей, христіане глубоко встревожены. Положеніе Сиріи твиъ тревожнье, что турецкія власти утрачивають свое обаяніе даже между мусульмапами. Друзы напримъръ отказали губернатору платить дань. Члены европейской коммиссіи съ прежнимъ усердіемъ занимаются своимъ деломъ, и составили проэктъ, по которому Сирія въ административномъ отношения должна быть отдёлена отъ другихъ частей турецкой имперіи, должна составить особое вице-королевство, поставленное подъ покровительство великихъ державъ Европы: Франціи, Англіи, Россіи, Австрін и Пруссін. Проэктъ, составленный турецкимъ мивистромъ неостранныхъ дёлъ Али-Пашей, рёшительно возстаетъ противъ подобнаго устройства Сиріи. По всей върожимости этотъ противоръчащій европейскому проэкть будеть последнею лебединою песнію турецкаго единовластія въ Сиріи, и вліяніе Европы утвердится съ этихъ поръ прочно въ этой области.

5-го марта (т. е. 22 февраля) кончится срокъ пребыванія французскихъ войскъ въ Сиріи, который опреділень по конвенцін, заключенной въ августь прошлаго года, а между тёмъ именно на мартъ мёсяцъ указывають дамасскія пророчества объ избіенія христіанъ. Вотъ почему оставленіе Сиріи европейскими войсками въ настоящую минуту было бы крайне опасно: съ удаленіемъ европейскихъ войскъ, немедленно возобновились бы кровопролятія, возобновились бы прошлогодніе ужасы. 20 февраля собрадась въ Парижъ конвенція для ръшенія вопроса о мврахъ, какія следуетъ предпринять для устройства дель въ Сиріи. Турція просить о выводь французских войскъ послъ 5-го марта; англійскіе журналы, опасаясь преобладанія французскаго вліянія, а можетъ быть и властолюбивых замысловъ Наполеона, поддерживают в такую просыбу; французскіе чапротивъ предлагаютъ присоединить къ Французскому отряду отряды изъ другихъ великихъ государствъ Европы. Среди этого разногласія видовъ французскаго и англійскаго народовъ рішеніе французской конференціи касательно продленія занятія французами Сирін зависьло отъ правительствъ Россіи, Австріи и Пруссін и отъ того, чувства ли человеколюбія и участія къ сирійскимъ христіанамъ, которымъ можетъ угрожать по удаленіи французскихъ войскъ фанатизмъ мусульманъ, возмутъ верхъ при ръшенів вопроса, или чувство бласенія за возраставіе вліянія Франціи въ Сиріи. Императорское правительство наше двумя депешами министра Гор-. чакова, одной къ посланнику въ Константинополь, другой къ послу въ Парижѣ объявило себя за продленіе срока пребыванія французскихъ войскъ въ Сиріи долье 5-го марта. «По нашему мевнію, пишется въ первой депешь, военное занятіе Ливана французскими войсками не должно

имъть иныхъ границъ, кромъ полнаго осуществленія цѣли, для которой оно было предпринято съ согласія великихъ державъ. Намъ невозможно допустить, чтобы ен задача была исполнена и чтобы страна возвратилась въ нориальному состоянію, которое бы дёлало безполезнымъ продолжение занятия. Мы убъждены напротивъ, что спасительное дъйствіе, до сихъ поръ произведенное, происходить преимущественно отъ французскихъ войскъ и что удаленіе ихъ будеть сигналомъ тімь сильнійшей реакцін противъ дъйствій правосудія и обузданія, которыхъ они были причиной и поддержкой, какъ уполномоченные великихъ державъ. Въ этомъ заключается не только вопросъ человъчности, долженствующій преобладать надъ всякимъ другимъ соображеніемъ, но также и вопросъ первостепеннаго интереса для Европы...; великія державы, возложившія эту задачу на Францію, сдёлались бы виновными въ несчастіяхъ, которыя могуть последовать отъ этого». «Не только Сирія», пишетъ министръ русскому послу въ Парижъ, сне кажется намъ вступившею снова въ нормальное состояніе, могущее сдёлать пребываніе французскихъ войскъ безполезнымъ и заставить желать ихъ отозванія, но мы полагаемъ, что спасительные результаты, произведенные до сихъ поръ, происходять преимущественно отъ присутствія французскихъ военныхъ силь и что действія справедливости и обузданія, которымъ ови содъйствовали, могутъ сдълаться возбужденіемъ къ новымъ миценіямъ и новымъ безпорядкамъ, если онъ удалятся изъ страны, не окончивъ своей задачи... Если конференція, считая подобно намъ продолженіе военнаго ото атичиван и выправно полезным увеличить его силу или усиленіемъ состава французскихъ войскъ или присоединеніемъ къ нимъ войскъ одной или нѣсколькихъ

другихъ державъ, то вы не дълайте на это никакого возраженія». Это человъколюбивое и довърчивое ръщеніе Императорскаго правительства было принято Пруссіей, но Австрія не благосклонно смотръла на предлагаемое ръщеніе. Не смотря впрочемъ на противодъйствіе Австріи и Турціи, опредълено на конференціи занятіе Спріи французскими войсками продлить до мая мъсяна, — о чемъ лордъ Джонъ Россель и объявиль въ парламентъ.

Въсти изъ другихъ провинцій Турціи объ участи христіанъ печальны. Корреспонденть «Санктпетербургских» Въдомостей» (въ 40 №) между прочимъ пишетъ: «путешествіе великаго визиря Киприсли-Паши по пограничнымъ провинціямъ Турцій съ целію изследовать положеніе края и жалобы христіанъ на злоупотребленія містныхъ властей, было похоже на путешествія подобнаго рода всёхъ прочихъ пашей.... Великій визирь, не одушевленный искреннимъ желаніемъ добра, поставилъ себв первымъ долгомъ и главнымъ правиломъ провозглашать въ пышныхъ фразахъ благодътельныя намъренія правительства, относительно всего народонаселенія, безъ различія въры н національности, и вездів собирать благодарственные адресы султану и его министерству за благодъянія и попечительность ихъ къ райниъ (христіанамъ), которые умираютъ отъ голода и холода, подъ гнетомъ безчисленныхъ податей, подъ бичемъ лихоимцевъ, ножемъ разбойниковъ, подъ градомъ оскорбленій последняго негодяя баши-бузука, рекрута или недоросля. Правда, что минуты пребыванія визиря были накъ бы минутами роздыха для каждой мъстности; но тотчасъ все, по удалении его, возобновлялось по прежнему, въ тойъ же порядкъ и въ той же мъръ. Одна лишь вима, препятствуя разбойникамъ и негодяямъ наводнять дороги, грабить и убивать мирныхъ жителей, ожидается послъдними съ надеждой и радостію, какъ дъйствительная покровительница ихъ.»

Нашъ русскій посланникъ въ Константинополь князь Лобановъ-Ростовскій обратился къ турецкому правительству съ протестомъ прогивъ неточныхъ данныхъ, приводимыхъ великимъ визиремъ въ отчетъ его о путешествіи по христіанскимъ областямъ Турціи. Такъ какъ свъдънія, полученныя русскимъ посланникомъ и изслёдованія секретаря русскаго посольства Демидова въ Адріанопол'в противоръчили выводамъ визиря, то князь присоединилъ къ своему возраженію энергическую ноту въ пользу созванія въ Константинопол'в постоянной конференціи, изъ уполномоченныхъ великихъ державъ, которая бы исключительно занялась судьбою христіанскихъ населеній Порты. Французскій посоль Лавалетть поддержаль требованіе русскаго посланника, и ноты объихъ державъ составлены почти въ однихъ и тъхъ же выраженіяхъ. Такимъ образомъ въ ръшении судьбы восточныхъ христіанъ наступаетъ новый фазисъ, -- хотять поставить не только Сербію, Молдавію, Валахію и Сирію, но самую Порту подъ протекторать великихъ державъ. Предлагаемая Россіей и Франціей постоянная конференція будеть защитительною инстанцією для христіанскихъ подданныхъ Порты въ ихъ жалобахъ на правительство султана и следовательно контроль Европы непосредственно распространится надъ всею имперіею Абдулъ-Меджида. Тогда христіанскіе подданные Турціи могли бы вздохнуть свободнве. Только можно опасаться, спасительный проэктъ Россіи и Франціи не сокрушился бы о зависть и недоверіе другихъ великихъ державъ Европы, которыя не разъ уже отказывали христіанамъ турецкимъ въ решительныхъ средствахъ помочь ихъ бедствениому T. J. OTA. III. 1/4 31

положенію, по побужденіямъ завиств и недовірія другь къ другу.

Въ заключение лътописи о дълахъ востока мы моженъ сообщить радостную новость. — Корреспондентъ Съверной Пчелы пишетъ (см. № 24), что наканунъ праздника Рождества Христова совершено въ Константинополь соединеніе медхитовъ или римскокатоликовъ Сиріи и Александрін съ православной Христовой Церковію. Уже нісколько времени здёсь жили послы мелхитовъ-клирики: Гаврінать Ципара и Іоаннъ Хавянъ. Переговоры съ ним, прерванные по случаю патріаршаго избранія, вачались тотчасъ съ восшествіемъ на патріаршій престодъ Іоакима и вскоръ получили радостный исходъ. По этому дълу нарочно было созвано собраніе Константинопольскаго Сунода. Упомянутые представители введены были въ собраніе антіохійскимъ патріархомъ. Ихъ приняли всі стоя. Затъмъ они прочитали по гречески и арабски «свое исповъданіе православной въры», послѣ того пали на кольна предъ святвишимъ патріархомъ вселенскимъ, который помазаль ихъ св. муромъ, прочитавъ надлежащую благодарственную молитву. Такъ окончилась эта церемонія, присоединившая къ православной церкви около 50,000 христіанъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ ОТЪ РЕДАКЦІИ «ХРИСТІАНСКАГО ЧТЕНІЯ».

1) Открывая въ своемъ журналѣ отдѣлъ для внутреннихъ извѣстій, редакція покорнѣйше проситъ лицъ духовныхъ, равно и другихъ сообщать въ оную свѣдѣнія о существующихъ и извъстія о вновь открываемыхъ священнослужителями сельскихъ школахъ, также о событіяхъ, какою либо стороною касающихся въры и правственности народной; она съ благодарностію приметъ всъ такія извъстія на страницы своего журнала; пересылку ихъ принимаетъ на свой счетъ.

2) Вполнъ признавая всю важность образованія сельскихъ населеній для Въры и Отечества и зная бытъ сельскихъ священниковъ, которые кромѣ личнаго труда и усердія, почти ничего больше не могутъ жертвовать въ пользу сельскихъ школъ, редакція проситъ лицъ, которыя желали бы посильными денежными и другими пожертвованіями содъйствовать открытію и удобствамъ сельскихъ школъ при церквахъ, доставлять пожертвованія на ея имя. А она будетъ доставлять ихъ къ епархіальнымъ преосвященнымъ для распредъленія по школамъ, предварительно напечатавъ о нихъ въ своемъ журналѣ.

Съ разръшенія Святьйшаго Правительствующаго Сунода, вышли вновь и продаются (въ пользу Русскаго Пантелеймонова монастыря на Аеонъ) книги:

- 1) Вышній покровъ надъ Авономъ, или сказаніе о чудотворныхъ иконахъ Божіей Матери и другихъ святыхъ, въ Авонъ прославившихся, съ 29 картинами; ц. 3 руб. на пересылку за 2 фунта.
- 2) Авонскій Патерикъ, или жизнеописанія Святыхъ, въ Авонской горъ просіявшихъ, съ изображеніемъ Святыхъ Отцевъ. Переводъ съ греческаго языка; въ 2-хъ част., 920 стр.; цъна 4 руб., съ пересылкою 4 руб. 50 коп.

Витет съ этими книгами вышла и продается книга въ пользу означеннаго монастыря: Письма къ друзьямъ съ Авонской горы и разговоръ съ преждебывшими единомышленниками мнимыми старобрядцами о Прав. Церкви, о ея таинствахъ, пастыряхъ и обрядахъ, 364 стр. Сочин. инока Мелетія. Цъна 1 руб., съ пересылкою 1 руб 25 коп.

Желающіе пріобрѣсти означенныя книги могутъ отвоситься съ требованіями лично и письменно въ Александро-Невскую лавру къ сборщикамъ Пантелеймонова монастыря: iepomonaxy Макарію и монаху Мелетію.

#### въ конторъ журнала

## «XPRCTIANCROB 4TEHIB.»

#### при книжномъ магазинв

## кораблева и сирякова,

по Садовой улиць, противь Гостинаго двора, въ д. Балабина

#### продаются:

жизнь Тихона, епископа Воронежского и Елецкого, почившаго въ Задонскв. Спб. 1861 года. 75 к., въс. за 1 ф.

Жизнь Антонія, архіспископа Воронежскаго и Задонскаго, написанная Николоемь Севостьяновымь. Съ приложеніемъ Словъ на разные случан, и портрета преосвященнаго Антонія, гравированнаго на стали въ Англіи, на которомъ изображенъ онъ съ жезломъ Святителя и Чудотворца Митрофана. Книга эта напечатана въ больщую 8-ю долю листа, на лучшей веленевой бумагъ. Спб. 1852 года 1 р., въс. за 2 ф.

Сборникъ церковно-гражданскихъ постановленій въ Россіи относящихся до лицъ православнаго духовенства. Состав. *Н. Александровымь*. Изданіе второе, Спб. 1860 года. 1 р. 50 к.,

въс. за 2 ф.

Три инсьма въ Н. В. Гоголю, писанныя въ 1848 году. Архимандрита *Осодора*. Спб. 1860 года. 1 р. 50 к., въс. за 2 ф.

Главенство Римскаго папы предъ судомъ древности. Соч. защенняка англиканской церкви магистра богословія Джемса Мерика. Перев. съ англійскаго А. Перова. Спб. 1861 года. 30 к., въс. за 1 ф.

Объ исповади и приготовлении из ней. Домашная беседа полковаго священника съ солдатомъ. Протојерен А. Знамен-

*скаю*. Спб. 1859 года. 30 к., въс. за 1 ф.

Дътскій шіръ и христоматія. Книга для класснаго чтенія, приспособленная къ постепеннымъ умственнымъ упражненіямъ и маглядному знакомству съ предметами природы. Состав. *К. Ушин-ркіа*. Спб. 1861 года, 1 р. 80 к., въс. за 3 ф.

**Практическій дечебникъ** состав. бывшимъ главнымъ декаемъ архангельскаго военно-сухопутнаго госпиталя *О. И. Го*- ловинымо. Съ приложениеть описания для составления **Донаш**ней и дорожной антеки. М. 1860 года. 1 р., въс. 2а 3 о.

О сохраненія здравія и жизни, съ показанісиъ всяхъ употребительныхъ пищъ, приправъ и напитковъ, ихъ лекарственныхъ свойствъ, вліянія на организиъ человъческій, разнихъ терпераментовъ, и способы леченія бользией наружныхъ и визтреннихъ. Съ прибавленісиъ словаря бользиямъ. М. 1859 года. 1 р. 50 к., въс. за 1 ф.

**Исторія Англін для дътей, Карла Диненса. Переводъ съ ан**глійскаго *Анны Зонтан*. М. 1860 года. 2 тона 2 р., въс.

за 3 Ф.

Записки Госифа Гарибальди. 2 масти. Спб. 1861 года.

1 p. 20 k., BBC. 38 2 ..

Наставление земледъльцу *Г. Журдъе.* Переводъ съ орянцузскаго, съ дополнениями въ примънении въ России *Ө. И. Вараксина.* Съ 109-ю политипажами. Спб. 1860 года. 1 р. въс. за 1 ф.

Руководство въ практическому и теоретическому изученю предпріятій промышленныхъ, торговыхъ и земледвлюческихъ. Соч. Курсель-Сенёля. Перев. съ франц. Изданный подъ редакціей В. Вешнякова. Спб. 1860 года. 2 р. 25 к. въс. за 3 ф.

Судебный Слёдователь. Руководство, служащее из производству слёдствій, содержащее изложеніе законовъ о производстве уголовныхъ слёдствій, съ присовокупленіемъ формъ дёловыхъ актовъ и бунагъ, сюда относящихся, накъ-то: постановленій, протоколовъ, сношеній, описей, показаній, составленное по изданію Свода Законовъ 1857 года и на основаніи изивненій, произведенныхъ учрежденіемъ судебныхъ слёдователей, 8-го іюня 1860 года. В. И. Рыкушинымъ. Спб. 1861 года. 1 р., вёс. за 1 ф.

**Италія**. Письма изъ Венеціи, Рима и Неапола *Владаніра* Яковлева. І т. Спб. 1855 года. 1 р. 50 к., въс. за 2 ф.

Главившія техническія приявненія пара, электричества а світа. Наровыя машины, электрическіе телеграфы, гальвавопластика и світопись (фотографія). Д-ра Маля и Раука. Со изогими политипажами. 1 р. 50 к., віс. за 1 ф.

Описаніе нъкоторыхъ сочиненій, писанныхъ русскими раскольивками въ пользу раскола. Записки Александра Б. 2 частв. Спб. 1861 года. 3 р., въс. за 3 ф.

Иногородныя особы благоволять обращаться св требованіями вы С. Петербургь, вы книжений магазины Кораблева Сирякова.

## Ш.

### РЕФОРМАТСКАЯ НЕРКОВЬ ВЪ ГОЛЛАНДІМ.

Предпринимая изобразить въ враткомъ очеркѣ состояніе реформатской церкви въ Голландіи, мы имѣемъ въ виду собственно времена настоящія. Но протестантская Голландія и во времена прошедшія принимала такое значительное участіе въ редигіозной и умственной жизни Европы, что нельзя не остановить на минуту винманіе на ея прошедшемъ. Мы ограничимся впрочемъ тольво бѣглымъ взглядомъ на богословскую дѣятельность Голландія въ прошедшемъ, — дѣятельность тѣмъ болѣе важную, что въ ней нѣкоторымъ образомъ отражается и жизнь церковная и религіозная.

Прошедшее протестантской Голландія ограничивается тремя столітіями, съ половины 16-го до половины 19-го. Просмотримъ ихъ одно за другимъ.

І. Съ первой половины 16-го стольтія, и даже въ теченіе всего 15-го въка, религіозная реформа уже подготовлялась въ съверныхъ провинціяхъ Голландів. При сильномъ вліяніи, которое имълъ Геертъ Гроте (Жерардъ великій), родившійся въ Девентеръ въ 1340 году, и при благотворныхъ дъйствіяхъ, которыя оказывало въ Голландіи и Германіи такъ называвшееся «Общежительное Братство» или «Братство доброй воли» (Герониміане,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Григоріанцы (1) основанное Геертомъ Гроте, -- устное и писанное ученіе Оомы Кемпійскаго, Весселя, Ганефорта, Агрикоды, Эразма, Писторіуса, Меннона, Блока, которые всъ были нидерландцы, породило такія религіозныя убъжденія, которыя во многомъ были совершенно противоположны ученію Рима. Самъ Лютеръ выразиль свое удивленіе, нашедши свои собственныя убъжденія въ томъ, что было писано и проповъдано болье, чъмъ за полвъка до него. Ганефортомъ Гронингенскимъ. Неудивительно потому, что сочиненія Лютера, Цвинглія, Кальвина и другихъ реформаторовъ, въ особенности же Меланхтона, произвели сильное вліяніе на нидерляндскіе умы. Многіє начали открыто отдёляться отъ ринской перкви и назы ваться по имени Лютера или Кальвина. Впроченъ движеніе умовъ первопачально нивло здісь нічто особенное и характеристическое, приближаясь болбе въ Меланхтону и Цвингаю, нежели къ другимъ реформаторамъ; не тъсныя спошенія съ пидеравидскими реформатами южных провинцій, фламандцами и валлонами (2), превосход-

<sup>(1)</sup> Societé des fréres de la vie commune, — Brüder des gemeinsamen Lebens oder vom guten Willen; Cn. Brockhaus Convers. Lexis. rom. 3. crp. 343.

<sup>(3)</sup> Валлоны-реформаты на лонскихъ или южныхъ нидерландскихъ провинцій, въ которыхъ господствуеть языкъ французскій, каковы: фратикъ, Гарпегау, Фландрія и южный Брабантъ. Оши были основателями валлонскихъ реформатскихъ общинъ въ Голландін; и то, что въ этой странѣ называется валлонскою церковію, есть, другими словами, французско-реформатская церковь. Не неушѣство понавать здісь имиоходенъ отношеніе сичъ общинъ къ голандской реформатской церкви. Это отношеніе членовъ къ тѣлу, — но членовъ, имѣющихъ нѣкоторымъ образомъ, отдѣльную, самостоятельную жизнь, по ихъ предстанио-свою церковную организацію и свой синодъ въ южныхъ провинціяхъ. Съ самаго водворенія ихъ въ Семи Соединенныхъ провинціяхъ, по дѣятельному участію, которое ови принимали иъ дѣлахъ

ство церковной организаціи у сихъ посладнихъ и рашительное преобладаніс идей Кильвина какъ въ ихъ въроученій, такъ и въ церкови мъ управленіи, — несьма много способствовали тому, чтобы дать перевасъ вальвинизму въ нидерландской церкви и ввести въ цее виллонско-кальвинистическое исповаданье вары, состав-

SCHAFO CHOSTO CRETECTER, CL OCERCO COPARTIS, CALLO HOLOZONO HE ADDTректскомъ соборъ въ 1578 г., чтобы церкви нидерландская и валлонская или французская имъла каждая свои особые синоды, не преставая однавожь составлять одну и туже церновь, представляемую однимъ общинъ синодомъ. Такимъ обраномъ валлоненія реформатрија больны продолжали составлять отдельное общество вълидерландской реформатской церкви, соединенное съ сею последнею однимъ и темъ же меновъзавість віры, но съ міноторыми разностями относительно пругихъ симеолическихъ и литургическихъ кцигъ, и одинакольнъ церковнымъ устройствомъ, по съ нъкоторыми мамвненіями, происходившими изъ особенныхъ потребностей. Жива своею собственною жизнію, эти ' общивы нимогла не переставали дъйствовать благотворно среди голландской церкви, не только чрезь превосходных в наставниковъ, которыми въ теченіе 17-го стольтія снабжали университетскія наведры, -- не говорниъ уже с вваменитыхъ додахъ, испавшихъ въ Годаний убъ жище из новну этого и посмедующего столькій, — во и дуном унареввости и миролюбія, которымъ вообще отличались валлонскія общины среди дерковныхъ размогласій и споровъ, размо жань и примъромъ своихъ полеяныхъ мёръ, респоряжений и учреждений. Илъ отдъльное существование, иромскодившее на начала собственно ота различія языка, продолжаєтся досель,--пе столько по втой причинь, ибо, кроме некоторым и иностранцевы, пристано валлонских в общинь обыкновенно понимають голлавдскій мамкь, -- окольно въ сладочніе повсемастиле умотребленія оранцузскаго языка, прочлости положенія, которую пріобрым валлоненія общими, и тіхъ правъ и уващенія, ноторыми половуются и ноторыя ументь поддержень. Такимъ образонь очениям, что наллонскіх церкви нийость происхожденіе видорланистве, и дровиве отивненія ваитскаго здинти, а не основаны францувский изгванниками после этого горестваго для протестантовъ себита. Вольшая часвь валаенскихъ общинъ, существующихъ досель, основаны прежде нениа 16-го стольтія; амстердамская въ 1578 г., гарлемская в и миддельбургская въ 1579 г., утрехтская въ 1580; лейленская въ 1584; дердректекая и дельетская въ 1586; гатокая въ 1395; роттерданская въ 1605 г. Собраніе актовъ валаонскихъ синсловъ, которые созываемы

ленное валенсьеньскимъ пасторомъ Гюн де Бре (Gui de Brès) (1).

Исповаданіе вары Гюи де Бре, одобренное Кальвинома и очень мало отличающееся отъ символа французскаго реформатскаго общества, сдалалось такима образонь исповаданіема вары индерландской церкви. Пасторы была сначала приглашаемы подписываться ка нему, а съ 1586 г. были ка тому обязываемы. Но первоначальный духа реформаціи ва сиха провинціяха стала скоро оказываться не согласныма съ строгими посладствіями многиха начала, высказанныха ва исповаданіи. Принимая его вообще, многіе не соглашались ва объясненіи накоторыха членова, особенно 16-го, ва которома говорится о предопредаленія. Смягчаемый одними, ва смысла предопредаленія пода условіема вары, объясняемый другими ва смысла супраляпсаризма (3), втота члена сдалался меж-

были ежегодно, восходить до 1563 г. Подлинивший сихъ актовъ тщетельно сохраняются въ эрхивахъ валлонскихъ общинъ. Очъ были въ частыхъ братсияхъ сношеніяхъ съ оранцузскою реоориатскою перковію и оказывали ей номощь въ трудныхъ обстоятельствахъ. Излишне ужомивать, что у няхъ находили себъ убъщище иногіе единовърные изгламивши, потонки конхъ хотя совершенно приняли голландскую народность, продолжаютъ однако принадлежать иъ ихъ стаду.

<sup>(4)</sup> Извістно, что война съ Испанією освободила такъ называемия Семь Провинцій отъ испансиего владычества. Въ южныхъ провинціять, напротивъ, оно восториествовало и утвердилось, и тімъ нодавило въ имъ ресорму на долгое время. Въ слідствіе этого большое числе сламандцевъ и валлоновъ поселилось среди своихъ сіверныхъ собратьвъ, и віронсновізданіе Соединенныхъ Провинцій припяле характеръ боліс нальвинистическій, чімъ накъ можно было ожидать по его происхожденію.

<sup>(</sup>з) Продестинаціане разділяются на супрадянсаристовъ и инфрацявсаристовъ. Первые утворимають, что Богь прежде гріхонаденія Аммева (япрга ман ante lapsum) и независнию отъ него, не причиная въ разсумденіе ни добрыхъ, ни худыхъ ділъ, предназначиль однихъ людей по спасенію, другихъ иъ погибели, для того единственно, чтобы

ду арминіанами и гомаристами предметомъ сильныхъ споровъ, которые въ первые годы 17 столетія такъ глубоко раздирали и волновали нидерландскую церковь. Въ следствіе ихъ созванъ быль Дордрехтскій Соборъ, считающійся вселенскимъ въ реформатской церкви, на которомъ присутствовали церковные представители изъ Англін, Эмдена, Бремена, Пфальца, Нассау, изъ Женевы и прочей Швейцарія. Опредъленія сего собора, не выходя изъ предвловъ инфраляпсаризма, осудили арминіанскія мивнія. Противъ ученія о божественномъ избраніи, зависящемъ отъ обращенія или ожесточенія грішниковъ, постановлено было ученіе объ избраніи свободномъ, ни на чемъ неоснованномъ, -- однихъ ко спаселію, другихъ къ осужденію, хотя первые не лучше и не достойнъе послъднихъ; противъ арминіанскаго учевія о смерти Христовой, понесенной за всёхъ, но спасительной для однихъ върующихъ, -- ученіе о смерти претерпънной только за техъ, которыхъ Богъ отъ вечности назначилъ ко спасенію; вопреки ученію, которое, признавая необходимость для человъка благодати Божіей въ дълъ спасительной вёры, оставляеть однакожъ мёсто собственнымъ желаніямъ и усиліямъ человъка къ достиженію сей благодати, -- ученіе о совершенномъ безсилін человака къ исправленію своей, всецьло развращенной, природы, и о неспособности его быть расположеннымъ къ этому; въ противоноложность ученію о томъ, что благодать Божія



на однихъ явить свою благость, на другихъ — правосудіє; послѣдніє учать, что Богъ положиль вто опредъленіе по предвіденію паденія перваго человъка, — інfra или розі lapsum, и въ слѣдствіє сего паденія. По мивнію первыхъ, предметъ предопредъленія—человъкъ, по-колику онъ могъ быть сотворень и пасть, по ученію послѣднихъ — человъкъ сотворенный и падшій.

не дъйствуетъ на волю человъка непреодолимо, - ученіе о ея непреоборимой силъ и дъйственности въ избранныхъ; противъ ученія о возможности потери благодати и совершеннаго паденія христіанина, — ученіе о томъ. что, хотя возрожденные могутъ пасть глубоко, Богъ однако не попускаетъ такого паденія, чтобы они потерять благодать усыновленія и снова ной погибели. Вотъ пять знаменитыхъ правиль Дордрехт-. скаго собора. Тъ, которые не хотъли признать сихъ догматических в опредъленій, отділились отъ церкви, или были изъ ней изгнаны. Общій духъ нидерландской церкви сохраняль долгое время отпечатокъ этихъ споровъ и эгихь опредъленій; богословскія науки очень долго не оставляли того направленія, которое дали взволнованнымъ умамь жаркія разсужденія о столь важныхъ и глубокихъ предметахъ. Это можно видъть и въ проповъдяхъ, и въ сочиненіяхъ академическихъ наставниковъ. Главныя богословскія канедры этого времени были въ тетахъ: Лейденскомъ, основанномъ въ 157.5 г., Франскерскомъ, осн. въ 1583 г., Гронингенскомъ — въ 1614 г.; въ Атенеяхъ: Девентерскомъ, осн. въ 1630 г., и Анстердимскомъ-въ 1632 г., равно какъ въ академіяхъ: Утрехтской, осн. въ 1636 г., и Гардервейкской-въ 1648 г. Богословіе, которому служили органами эти учебныя заведенія, имъло единственною цълію — излагать и полдерживать ученіе національной церкви въ какъ истолковалъ оное Соборъ, согласно, по его мизнію, съ словомъ Божіимъ, чистымъ и неповрежденнымъ. Возобновлять изследование сего ученія, относительно сообразности его съ св. Писаніемъ, казалось безполезнымъ, даже опаснымъ; это значило показывать недовърчивость; сомнаніе, и подвергаться опасности впасть въ ересь. По-

сему истолковательное богословіе было въ это время въ большомъ небреженім и даже отличнымъ лингвистамъ, каковы: Андрей Риве и Людовикъ де Дьё-въ Лейденъ, Друзій, Амезій и Схотанъ-въ Франскеръ, равио какъ Гомаръ и Епископій, не безъ труда удалось поднить изученіе библейскихъ языковъ, бывшее долгое время въ пренебреженіи. Впрочемъ и у нихъ экзегетика, порабощенная принятому ученію и боясь стать съ нимъ въ разногласіе, большею частію не выходила изъ предъловъ буквального смысла. Всёхъ ихъ превзошелъ Гроцій; но герменевтическія заслуги его не были оцінены по достоинству его современниками. Мизнія его считались арминіанскими, и потому все выходившее изъ подъ его пера возбуждало подозрвнія въ противоположной партін. Догматика въ это время имъла многихъ и знаменитыхъ представителей: кром'в Арминін (+1611) и Епископія, наслъдовавшаго ему на профессорский канедръ въ Лейденъ, достаточно упомянуть о Гомаръ, профессоръ сначала въ Лейденъ, потомъ въ Гронингенъ, - Андреъ Риве, Марезін, Макковін, который ввель схоластическія форны въ изложение системы. Амезій франскерскій и Альтингъ гронингенскій, противники сихъ формъ, старались ввести методу болъе приличную святому Писанію. Усилія -озвадон деро окангра игро приняты публикою очень неблагосклонно. Футій утрехтскій, принадлежавшій къ числу знаменитостей своего временя (1589-1676), быль приверженцемъ схоластики, хотя и старался исправить ея злоупотребленія; онъ больше успаль въ своихъ усиліяхъ -отнять у богословія того времени крайнюю сухость его для сердца; его аскетика имбла большой успъхъ. Не успъвши поднять бывшее въ совершенномъ упадкъправственное богословіе, онъ имѣлъ счастіе освободить вѣроученіе своей церкви отъ справедливаго упрека ремонстрантовъ, что оно хорошо для умозрѣнія, но безплодно для практики. Братья Теллинкъ предшествовали смуна этомъ пути.

Наконецъ, въ 1637 г., явился новый голландскій переводъ св. Писанія, предположенный съ давняго времени, но окончательно опредёленный Дордрехтскимъ соборомъ, который самъ назначилъ переводчиковъ и пересмотрщиковъ. Восторжествовавъ своими достоинствами надъ нерасположеніемъ, съ которымъ встрётили его въ началё, онъ продолжалъ пользоваться большимъ и заслуженнымъ уваженіемъ.

II. Опредъленія Дордрехтского собора, принимаемыя съ покорностію віры, изъясняемыя по правидамъ сходастики, были въ полной силв, когда, въ половинъ 17-го стольтія, начало обнаруживаться новое направленіе во многихъ умахъ. Вліяніе Декартовой философіи поколебало во многихъ въру въ истину всякаго ученія, принятаго на основаніи авторитета другихъ. Начали сомнѣваться во всякомъ догматъ, исповъдуемомъ безъ предварительнаго и основательнаго изследованія ученія, содержащагося въ св. Писаніи. Такимъ образомъ начала и методъ Кокцея (Франскеръ, Лейденъ 1603 – 1669) себв хорошо приготовленную почву. Отвергая формы и утонченности чисто схоластическія, Кокцей принималь безусловно въроучение, содержимое церковію (реформатскою); но онъ хотълъ, чтобы изучение и преподавание догматовъ другимъ было библейское, и чтобы оно состояло не въ примънени св. Писанія къ принятому въроученію, а въ изученіи самаго св. Писанія, для открытія итиннаго смысла его. Воть правило истолкованія, которому онъ следоваль: «слова Писанія означають все,

что контексть и парадледьныя мёста позволяють имъ означать». «Інсусь Христось и Его Церковь: воть цёль пророчествъ; все въ ветхомъ Завътъ предъуготовляетъ въ нимъ и предъизображаетъ ихъ; послв завъта дълъ, нарушеннаго грвхомъ, следуетъ заветъ закона Моисеева, домостроительство свней и рабства, приводящее ко Христу, прообразующее Его и пріобрітенныя Инъ блага; наконецъ, по отивнении сего, новый Завътъ во Христъ, домостроительство исполненія и свободы». Кокцей визлъ множество последователей между богословами, изъ коихъ нъкоторые развили до крайности мысли его относительно пророчествъ и прообразованій, а другіе, болье картезіанцы, чёмъ онъ самъ, или увлеченные произвольнымъ объяснениемъ св. Писания, удалились во многомъ отъ принятаго ученія своей церкви. Изъ послёдователей его болье другихъ замъчательны: 1) Бальтазаръ Беккеръ (1634-1698), амстердамскій пасторъ; онъ хотя допускаль существование діавола и видёль въ немъ причину перваго грвха, смотрвлъ однакожъ на него, какъ на врага побъжденнаго и плъненнаго, не имъющаго теперь личнаго вліянія на людей. Онъ развиль эти мысли въ своемъ сочиненіи: «Очарованный міръ». Книга эта нанесла смертельный ударъ многимъ народнымъ предразсудкамъ; но за главную мысль, утверждаемую и раскрываемую въ семъ сочинении, будтобы Інсусъ Христосъ и Его апостолы приспособлялись къ заблужденіямъ своихъ современниковъ, Беккеръ былъ отръшенъ отъ должности и отлученъ отъ церкви; -2) Роель (Франскеръ, Утрехтъ 1633 — 1718), утверждавшій, что въ дёлё вёры должно принимать только то, что прямо и ясно проистекаетъ или изъ разума, или изъ Откровенія. Согласно съ симъ началомъ, онъ отвергалъ въчное рождение Сына отъ Отца, какъ несообразное съ совъчностію Сына со Отценъ, и изъясияль рождение или сыновство втораго Лица Святыя Тровцы въ смыслѣ Его посланничества отъ Отца въ міръ; -- 3) Флакъ Зутфенскій пасторъ († 1690); онъ скорбитъ, что ученіе церкви обезображено столькими утонченностями догматическими. «Божественныя откровснія, -вотъ, по его мевнію, единственный для человъка источникъ истины и предметь изученія. Нужно принимать формулы (исповъданія въры), подъ условіемъ, предписаннымъ въ Швейцарів, «что если посліт мы будемъ боліте просвъщены св. Инсаніенъ, то буденъ покоряться Богу и Его Слову» (а не формуламъ). Опъ утверждаетъ, что праведность Христова не можетъ сделаться въ собственвомъ смыслъ нашею праведностію; что св. Павелъ, говоря о невозможности оправдаться дълеми закона, имъетъ въ виду единственно законъ Моисеевъ и установаенія іудейскія; и что человъкъ не можетъ оправдаться безъ дёлъ вёры. Мысля этихъ трехъ богослововъ произвели продолжительное и почти всеобщее волненіе вы церкви видерландской, и были причиною того, что Ва:кернскій округъ или классъ (1) къ формуламъ согласія присоединилъ въ 1693 г. пять прибавочныхъ членовъ: касательно поврежденія человіческаго разума, вічнаго рожденія Сына отъ Отца, вліянія ангеловъ и демоновъ, оправданія грашника предъ Богомъ и вманенія граха Адамова. Еще до появленія сихъ результатовъ Концеева ученія, поборники протестантской ортодоксіи произвели сильныя нападенія на самиго виновника онаго. Въ 1655 г., Эссеній (Утрехтъ), Горнбекъ (Лейденъ), Марезій, в

<sup>(1)</sup> О раздъленія Голландія, въ перковновъ отноменія, на округи или классы будеть сказано виже.

въ 1665 г. врагъ картезіанской философіи, Футій (Voctius). — начали борьбу. Пастыри и овцы раздалились на кокцеянъ и футіаяъ, -- двъ партія, пережившія почти цълымъ въкомъ тъхъ, чьи имена носили, и часто бывщія очень далеко отъ того, чтобы быть представителями ихъ взглядовъ. Футівне, особенно въ первое время, отличались строгою вивиплостію и духомъ нетерпимости; кокценне были мягче и снисходительные и не любили стыснять своей свободы. Строгое наблюдение дня покоя было однимъ изь главнихъ предметовъ спора между двумя партіями. Футій производиль заповідь объ этомъ изт закона Монсеева, и даже возводиль ее ко временамъ райскимъ. По Кокцею заповедь эта была отменена новымъ Заветомъ, и освящение перваго дня недвли сдвлалось установленіемъ мудрымъ, справедливымъ, по свободнымъ. Отсюда происходило весьма часто намбрежное, ръзкое и возмутительное различие въ образъ празднованія онаго у той и другой партін. Споры церковные еще болье были растравлены страстями политическими. Футіане были оранжисты, кокцеяне принадлежали къ партіи государственныхъ штатовъ. Когда въ 1672 г., партія Статгудера (государственнаго правителя) восторжествовала, - расколъ подобный тому, какой быль между ремонстрантами (арминіанами) и контраремонстрантами, казался неизбъжнымъ; и онъ совершился бы, ослябы не вившалась власть гражданская. При посредства амстердамскаго магистрата, заключена была въ 1677 г. конвенція между двумя партіями, которыя обязаннь терпіть одна другую, и получили право имъть каждой равное число пасторовъ (1),

<sup>(°)</sup> Этоть развинё разліль пасторовь двухь отгівновь, нь которымі послі прибавился третій—партін Ланшевиь (по янови Ланпе), продолжаль строго соблюдаться въ Амстердамі, при всякомь новомъ начис-

Примъръ Амстердама произвелъ всюду благотворное дъйствіе. Буря была утишена, и предоставлено было времени совершенно успоконть взволнованные умы.

Въ последствін времени противники кокцеянскаго богословія чёмъ ближе знакомились съ его духомъ и винкали въ его начала, тъмъ болъе оставляли свои предубъжденія противъ него. Хотя еще прододжались споры с иъкоторыхъ предметахъ, особенно о пророчествахъ; но, благодаря основательнымъ, глубокимъ и убъдительнымъ пропов'єдямъ нікоторыхъ пасторовъ, каковы Фанъ Гаофенъ († 1701) и Утрейнъ, -- двъ враждебныя партів примярились между собою. Футіане увидели, что не мешало воспользоваться методою Кокцея, кокцеяне, -- что нельзя пренебрегать философскими выводами, хотя и должно остерегаться въ богословін схоластических утонченностей. Такимъ образомъ возникла смъщенная школа, къ которой принадлежали люди съ большими достоимствами, каковы: Марккъ (Франскеръ Гронингенъ, Лейденъ 1655-1751), извъстный преобразователь футіанского богословія и эквегетики; это быль человікь съ умомь глубокимь, обладавній основательными и общирными познаніями; произведенія его, носящія печать большой зрълости, пользовались большимъ уваженіемъ долгое время послі

ченім настора, даже и тогда, когда имена кокцеянь и футіань совершенно утратили свое первовачальное значеніе. Консисторія была раздівна на три отдівненія, соотвітствовавшія тремъ вышеупомянутыть сутівнамъ. Когда вадлежало избрать настора футівнской, кокцеянской, или лампейской партіи, отдівнніе консисторіи, которато діло касалось, представляло консисторіи трехъ кандидатовъ, для избранія одного изъ нихъ. Только літть тридцать тому, эти отдівннія оставили свои особенныя названія. Самыя отдівннія сохравились и доселі и маждое изъ нихъ, въ свою очередь, исполняеть предварительныя формальности избранія; но это только міра порядка, бегь догнатическаго значенія,

его смерти; Витсіусъ, (Франскеръ, Утрехтъ, Лейдевъ, 1636 — 1708) пріобрѣвшій всеобщее уваженіе за свою **ученость**, благочестіе и христіанскую любовь. Онъ избраль своимъ девизомъ слова: in necessariis unitas, in minus necessariis libertas; in omnibus sapientia et charitas(1); Кампегіусъ Витринга (Франскоръ 1659—1722), пріобрівшій европейскую извістность. Школа его, въ которой были ученики изъ всего протестантского міра, образовала большое число основательныхъ богослововъ, признавая единственнымъ авторитетомъ истину, печерпаемую въ св. Писаніи. - Лаине (Утрехтъ, Бремевъ + 1729), старавшійся замінить сухость ученаго концелинама направленіемъ болье живымъ и плодотворнымъ для сердця. Онъ успъль въ этомъ такъ, что многіе благомамърениме кокцеяне приняли названіе лампелиъ, въ отличіе не только отъ футіанъ, но и отъ прежнихъ кокцеянъ. Общирность и самостоятельность его позваній въ св. Писаніи обнаруживаются въ его ученомъ комментаріи на Евангеліе св. Іоанна. Духъ умъренности и миролюбія, которымъ отанчались эти знаменитые ученые, не вдругъ перешель въ нассу футіанъ или приверженцевъ старыхъ понятій; духъ партій зитихъ и, можно сказать, погасъ совершенно телько подъ благотворимъ вліяність ученаго и благочестиваго сочиненія осьмидесятильтняго пастора Моимерса (1736), который, самъ принадлежа къ партія футіанъ, въ сочиненіи своемъ покаваль, что разногласія между концелискою и футіанскою партіями насались не существа дъла, а методы, и не должны препятствовать водворенію соворшеннаго мира между собратьями.



<sup>(1)</sup> Въ необходимомъ. — едипство, въ непеобходимомъ — свобода, во веемъ — мудрость и любовь.

Валлонскія общины, не оставаясь совершенно вит общаго движенія, уміли удержаться въ положенія независимомъ. Вообще валлоны участвовали только издали въ борьбв ремонстрантовъ и антиремонстрантовъ. По своему кальвинистическому происхожденію, они раздёляли образъ мыслей последнихъ. Преданные исповеданию веры, въ принятін коего посявдовала имъ вся нидерландская церковь (nostra quia vestra, писаль имъ въ 1606 г. синодъ южной Голландін), торпя другь друга при различін образа инслей, набъгая споровъ, столь частыхъ между другими, они мало входили въ великую борьбу съ кокцеянами и футілнами. Ихъ богословіе какъ въ паукъ, такъ и въ проповъди, было проще и болье исполнено жизни, нежели богословіе футівнъ, къ которымъ впрочемъ опи быле блязки. Не смотря на единство языка и образованія съ реформатами Франціи, напрасно старались вовлечь ихъ въ богословские споры этой страны. Но опи обращали волное участія вниманіе на споры, возбужденные Лапласомъ (1643), о вивненіи грвха Адамова, на поднатий Пажановъ вопросъ (1677) о меньшевъ, нежели какъ обыкновенно думиють, поврежденін человъка и о меньшемъ участін благодати Божіей въ дёлё его обращенія; и особенно, на сочинение Амирольта (Amirault, принятое съ большинъ одобреніемъ во Франціи, - о первоначальновъ и общемъ опредълении Божиемъ относительно удовлетворенія І. Христомъ за грімпиковъ и призванія вхъ ко спасенію, и о опредёленіи послёдующемъ и частномъ относительно избранія однихъ и отверженія другихъ. Въ 1685-иъ г. миогочисленное стечение изгнанниковъ было причиною значительнаго размноженія валдонскихъ церквей; валлонскій синодъ принималъ съ участіемъ и любовію гонимыхъ единовърцевъ своихъ, но въ

тоже время заботныся о сохраненін въ своемъ обществъ принятаго ученія и мира. Роттердамскій синодъ (1686 г.) потребоваль отъ прибывшихъ изъ Франціи пасторовъ, кромъ принятія исповъданія въры и правиль дордрехтскаго собора, «непремѣннаго обѣщанія не разсуждать, ни публично, ни частнымъ образомъ, о предметахъ, имъющихъ какое либо отвошеніе къ тому, что опреділено на дордрехтскомъ соборъ, и возмущавшихъ нъкоторое время миръ и спокойствіе церквей во Франців.» Обязательство въ этомъ смысат было немедленно подписано безъ малаго двумя стами пасторовъ. Надзоръ за этимъ, сопрождавшійся иногда строгими мірами, продолжался довольно долгое время. Когда въ 1700 г. явилось изданіе переложенных Конрартомъ псалмовъ, съ значительными измъненіями, нереводъ этотъ встрътилъ такое нерасположение, что, не смотря на неоспоримое превосходство его предъ переводомъ Маро и Безы, введение его замедлено было тридцатью годами, и валлонскій синодъ отказаль женевскимъ реформатамъ, просившимъ принять эту псалтирь въ Голландін, какъ она была уже принята у нихъ. Стараясь сохранить братство и миръ, синодъ остановиль дерзкія нападенія изгнаннаго французскаго пастора Жонкура на кокцевиъ, отръшивъ его отъ мъста, которое онъ занималъ въ Гагъ (1708 г.). Синодъ 1730 г. низложиль пастора Павла Мати, въ следствіе сильнаго волненія, произведенцаго во всей нидерландской церави сочиненіями его о Тронцѣ, которая, по его мевнію, состонгь въ единеніи Отца, имьющаго въ себь полноту Божества, съ Сыномъ и Святымъ Духомъ, которые произведены имъ прежде творенія міра.

Пасторы-выходцы, навболье прославившіеся въ валломскихъ церквахъ, были: Клодъ и дю-Боскъ, пріобрътт. 1. 0-д. III.

тіе извъстность еще во Францін, Журье, Баснажъ, Давидъ Мартинъ, Бенуа, Жакело, и особенио Жакъ Соревъ. Поль вліяніемь этихъ даровитыхъ и просвіщенныхъ людей, валлонская проповёдь отличалась основательностів, практическимъ направленіемъ, назидательностію и плодотворностію для сердца, чего не нивла тогда, и долгое время послъ, проповъдь нидерландская. Нослъдняя вообте была переполнена сухою ученостію в мистицизмонь и притомъ очень часто пебрежна по отдълкъ. Со всъх сторонъ слышны были жалобы на это; но нидерландскіе національные пропов'ядники не воспользовались образцами, которые были у нихъ предъ глазами. Врачевство должно было явиться послё и изъ другаго ивста. Многочисленнымъ сочинскіямъ, вышедшимъ изъ подъ пера валлонскихъ писателей первой половины 18-го въка, долгое время принадлежала честь наставлять и назидать реформатское народонаселеніе Европы. Кром'в пропов'ядей, особенно Сорена, достаточно упомянуть объ его историческихъ річахъ в катихизисъ; о катяхизисъ Супервиля, исторів Іудеевъ-Баснажа, его же исторін реформатскихъ перквей; исторических в втописях в Баснажа Флоттенвиля, словарі Шофеніе; исторіи церкви Лесюёра (Le Sueur), новонь Завътъ де Шеза (de Chais) и особенно о Библін Давида Мартина, которая по сіе время считается ручною KHÁTOM.

Валлонскій синодъ принималь въ XVIII столітін самое діятельное участіе въ страданіяхъ своихъ единовірныхъ собратьевъ во Франціи. Онъ ходатайствогаль предъ полномочными, собранными въ Утрехті для заключенія мира въ 1714 году, чтобы получить отъ Людовика XIV сколько нибудь свободы віронсповіданія для его протеставтскихъ поддинныхъ и не переставаль посылать по-

собія галеримив мевольникамь и заниматься ихв освобожденіемъ, при восредничествъ голландскаго восланника во Франція и капеляна, который всегда быль изъ часла вяллонскихъ насторовъ. Протестантскіе выходцы въ ивмецкихъ госудирствахъ, особенно въ Прадъцъ и Вюртенбергв, никогда не получали отъ него отказа въ своихъ къ нему просьбать о помощи и защить. Спиодъ быль въ частыхъ братскихъ сношеніяхъ съ своими едивовърцами въ Женевъ и французской Швейцаріи, и пикогда не переставаль принимать живое участіе въ тяжкомъ положения реформатской церкви въ Литвъ и Нольшъ. Посылая туда звачительныя депежныя пособія, онъ вийсти съ тимъ стараяся, при посредничестви голландскаго правительства, и съ успъхомъ, доставить преслъдуемымъ собратіямъ покровительство государей Россіи и Пруссін. Но особенно діятельное и неослабное участіе приняль валлонскій сиподъ въ положеніи пісмонтскихъ вальденсовъ. Онъ вошель въ самыя тесныя сношенія съ этимъ обществомъ посредствомъ особеннаго учрежденія (1), которое и до сихъ поръ прододжаеть по отношению къ симъ старинимъ смнамъ реформацін дёло древнихъ вал-LOBOBS.

III. Около половины XVIII стольтія, большая часть представителей богословія въ нидерландскихъ университетахъ оставила древнія футіанскія в кокцеянскія преданія. Вірные ученію реформатской церкви, но, согласно съ наміреність реформаторовъ, не столько по букві, сколько по духу спиволическихъ книгъ, научая св. Пясвые съ умомъ, болів просвіщеннымъ и проницательнымъ, чімъ въ предмествующемъ вікі, они проложили

<sup>(\*)</sup> Комитетъ, завименощійся ділями зальденсовъ.

себъ свой особый путь, но вадумывансь предъ послъдствіями и не порабощая себя какой либо методь. Вс главъ сихъ ученыхъ богоолововъ стоялъ Венема († 1787). въ продолжение полувъка слава франскерской академии и свётило нидерляндской цериви и всего протестантскаго богословія. Его комментарін на ветхій Завіть, особенно на псадим и на 12 малыхъ пророковъ, - груды величейшей важности по тогдашнему времени, - продолжають и досель пользоваться большимъ уважениемъ. Альберти († 1762), ученикъ Витринги, какъ и Венема, и трудившійся, подобио ему, въ свободномъ дукъ выс наставинка, отличался въ Лейденъ, гдъ восбудиль пламеннум ревность нь контическому изучение новаго Завата. Еще прежде него, Албертъ Схультенсъ Лейденскій, знаменитый оріенталисть, - составитель комментарієвь на Іспа и Притчи († 1750), далъ изучению еврейскаго языва — въ сравненін его съ арабсяниъ — новое направлевіе, пиващее весьма важные ревультаты для изъясненыя ветхаро Завъта. Это нововнедение, не правившееся привержениямъ прежваго порядка вещей, встрътнае унорное сепротивленіе. Оно обнаружилось многочисленными полемическими сочиненіями, низложеніемъ пасторовъ, и нъкотораге реда возлицією, имбишею цілію изгнать изь церкви, при восредствъ новаго національнаго синода, большое числе богослововъ, докторовъ и проновъдниковъ, заражениять, какъ говорили, водьнодумствомъ. Это раздражение умовъ, столь мало согласовавшееся съ духемъ времени, скоро укахло. Сочиненія Жанъ-Жака Схультенса, прочессора лейденскаго университета (+ 1778), и Венемы показали ясно, что основательное, благонаивренное и благочестивое изучение св. Писанія, независимо отъ принятыхъ системъ и символовъ, не подрываетъ главныхъ реворият-

скихъ догистовъ, а утверждаетъ и уясияетъ ихъ. Такимъ образомъ свободное изследование перковнаго учения, постоянно болве и болве сближаемое съ изучениеть св. Инсанія, одержало верхъ. Это не значить однакожъ, что борьба партий совершенно кончилась. Мити Клемана (1775) «О тесномъ отномение между нравственностию человата и сверхъестественными дарами благодати Божіся», равно какъ ученіе Лесажатепъ-Брука (1784) объ удовлетворительной силь страданій Христовыхъ, заклютинощейся болбо въ общности дела, нежели въ его частностяхъ, подали поводъ къ жаркимъ спорамъ и церковныть процессамь, которые, безь вившательства светской власти, пончились бы низвержениемъ многихъ духовныхъ зидъ. Отсюда возникли новыя пренія о прав'в правительства вступаться въ дъла церкви. Въ тоже время сильно волновалъ умы вопросъ о спасеніи: всеобщее ли оно, и предлагается ин встит июдямъ безъ исключение, или частное, назначенное однимъ избраннымъ. Ващитники перваго мивиія, между новин отличался Гамельсфельдъ утректекій, были названы Новыма Совтома, въ противоположность, Старому Свъту, — названию, данному другой партін. Споръ подняль другіе вопросы: о причащенін в о правъ приступать къ нему. Многочисленныя богословскія сочиненія, породивніяся изъ этихъ споровъ и изъ споровъ неслидующихъ временъ, исполнены иногда страсти и раздраженія, но часто ознаменованы печатію глубовой учености.

Между тъпъ Голландія невольно должна была обратить винманіє на антирелигіозное движеніе, обнаружившееся во втерой половинъ XVIII стольтія. Не коснувшись ея предъловъ, оно дало богословской ея дъятельности особенное манравленіе в новое развитіе. Вскоръ люди раз-

личнить митній, прежиїе противники, соединились, чтобы общими силами противустать французскому невёрію, виглійскому дензму и намецкому раціонализму. Среди споровъ и разсужденій о прежнихъ богословскихъ предметахъ, начади появляться сочиненія, вызванныя мовымъ направленіемь умовъ. Глявнымъ предметомъ ихъ въ "Голдандін, какъ и въ другихъ мёстахъ, была: естественная редигія, въротерпимость в резигіозная свобода. Обо всемъ втомь разсуждали въ очень свободномъ духъ. Сочиненія Волтера, Руссо, Мармонтеля и др. иного способствоваля тому, чтобы вывести на сцену эти вопросы; но, къ сожальнію, не всь довольно ясно видьля смісь истивы и заблужденій въ смілыхъ теоріяхъ, облеченныхъ въ блестящія формы. Отсюда возникая жаркая подемика между защитниками въротериимости и свободы въронсповъданія по ихъ началу, равно какъ и важности естественной религін, -- и тами, которые, въ справедливомъ сопротивленім здоупотребленіямъ, позводиди себъ увдечься до напа деній на самое начало. Къ первымъ принадлежили: Де-Кокъ, Синистра, Фань-деръ-Мирикъ, Ноземанъ; въ восавдникъ: Боннотъ, фанъ-деръ-Кемпъ, Гофстедъ. Миогіа учрежденія этого времени служать доказательствомь благочестивой и просвъщенной ровности о защита христіняской въры и вивстъ возрастанщаго нерасположения иъ спорамъ. Сюда относится установленіе неградъ, съ цалію разиножить процовади, которыя были введены для отраженія нападеній невіровь и нововводителей, съ условісмъ никогда не служить къ поддержацію и возобновлеино прежнихъ догиатическихъ споровъ (1751 — 1792). Волтерівиское невіріе и сочиненія Пристлея и Стейнбарта были поводомъ къ учреждению трехъ вериодическихъ премій за лучшее сочиненіе на темы, которыя назначаются приначительно из потребностяма богословскиха наука: волотая недаль или 250 олор., иза канимала, заспециило Столнома, ва Лейдена (1753); медаль, ва 400 олор., установлением обществома Тейлера, ва Гарлена (1778); медаль того же достоинства, са прибавочными 200 олор., навначенная Ганскима обществома защими заменайшиле истина пристаналь, эти три общества, особенно носладное, не престанали оказывать большая услуга. Ва своиха сборникаха они досела продолжаюта издавать награждения преніми сочиненія отличнайшиха оточественныха богослевова и многиха иностранныха учениха, ва разрашеніе важнайшиха современныха вопрессева.

Серьевное вниманіе, которое обращали въ Голландіи, въ воловить XVIII-го въка, на развитие богословскихъ наумь въ Германіи, обваружилось не только старавісмь остерегаться столь увлекательной тогда, но раціоналистическей методи Землера и Стейнбарте, но и прісмомъ, сделаннымь экзегетическимь началамь Эрмести, -- особенво отвосительно изученія новаго Завата. Шагомъ умареннымъ, во твердимъ, шли съ сими началями по вуги, проложенному Гроціемъ, стараясь, посредствомъ изъясменія гранматического и исторического, постигнуть течный симскъ Писанія, и такимъ образонъ опредёлить то. что опо представляеть намъ, какъ истину христанскую. Особевно Абремъ Гронвигевскій слідоваль этой методі (1775). Фанъ Форсть († 1833), Буріусь Брусь († 1799), те-Ветерь († 1822), - вой въ Лейдени, - Герпига въ Утректь (+ 1840) - держались того же пути. Эти отличные богословы видля многочисленных учениковъ, которые ревисство и съ успахомъ нии по данному ими на-

правлечию. Настоящіе представители науки продолжають себдовать тем'я же царским прием, какъ называють его въ Голландін, при отпрытін подлинняго смысла Інсанія и божественной истивы, поторую опо седержить. Въ изъясненіи ветхаго Завъта отличался Шрёдеръ, въ Гропингенъ. Онъ былъ нодражателемъ Веневы и Алберта Схультенса. Его рукопвеныя лекцін о псалмахъ и пророкахъ распространилась по Европъ. Въ Лейденъ, Генрихъ Албертъ Схультенсъ, внукъ Алберта († 1793), при глубоной учености обладавшій извіщнымъ вкусомъ, чтимый многочисленными своими учениками какъ оракуль и отецъ, озарваъ новою славою имя, уже дважды зависвитое. Образовавшиеся въ мислъ сикъ ведикакъ мужей, преемники ихъ, особенно фанъ-деръ-Пальиъ, въ Лейдевъ (+ 1838), Паро, въ Утрехта (+ 1838), Муттинге, въ Гронингенъ († 1824), отанчались превосходимът преводаваніємъ в учеными трудами, плодами комуть пользуются настоящее поколъціе.

При такомъ изучения св. Писанія, догмитика беле и боле выходила наъ предвловъ старинныхъ системъ церковнаго ввроученія и обветшалой енлослеіи, и еділалась совершенно библейскою. Голлебенъ въ Лейденъ († 1796), Шевалье въ Гроннигенъ († 1795), Манже въ Франскеръ († 1791), Брусъ, Мунтингъ, еанъ-Форетъ, Гермига, Кларисъ (сей послъдній въ Лейденъ † 1846) передълан совершенно систему бетословія. Сохрання старинния разділенія, они старались опредълять и налагать дегнати, слъдуя свободному изслъдованію Писанія. «Pars Theologiae Christianæ Theoretica» Мунтинга (1801), и «Сомрендішть Треоводій стариння выдърживання поцатій въ томъ видъ, какъ оно установилось въ послъдніе годи

XVIII столькі, и пять оно сохранялесь, бейь бельшихь поремінь, въ пределженіе первикь 25 літь настоліцию стольтін. Это — умеренный супранитурализив, ноторый ожотно усвояеть себь плоды основательниго изучения быбые, по тепетельно избътость итмециато раціонализма н отражаеть его набёги на надерландскую область. Мантоменіе вагляды самъ-Гемерти на авторитоть разума въ двав религи, опровергнутыя Бояпетенъ (Bonnet) учреттскимъ, нашли мало сочувствія. Съ большимъ неудовольствіємъ встрічени были сочиненія Регенбегена Франспорского († 1814), отличного богослова и вкветета, но раціоналиста, же отолько въ дукв Павлюса и Авнона, сколько въ духв Бретшнейдери. Напротовъ, апологетическію сочименія были принимаены съ любовію, какъ непр. «Зажищеніе Библін»—Ганольсоельда (проф. въ Утректъ + 1812), автора полнаго неровода библін съ объясин-TOALBENE SANTYABIANE, BECLMA BECOME MERENATO BY TO время, не смотря на слишкомъ подновленный языкъ веревода. Замъчательное произведение Мунтинга: «истерія человічества по библін» — представляеть уиственное н редагіозное развитіе рода человіческого, среди постепечнаго рам божественных отпровеній, и старается, посредствоих археологических изысканій, очень рёдкихъ до того времени, пролить иледотворный субть на содержаліс Писанія. Комиситарін дордрехтскиго пастера Восесльда на посленія апостола Повло, вышодшіє въ свёть 1798-1815, открыли на посланія новые взгляди, которыю были найдены тогда очень смёдыми, но заставили подумать. Въ томъ не думъ Бососыдъ написаль еще въ 1785 г. «троктать о главиййныхъ истинахъ христіянской реактін,» вепледній въ світь телько послі его смерти, въ 1825 году, и произведний, даме тогда, сваьное впочатавије. Въ 1931 году, пасторъ однъ-Видингень, заивчательный уже иногани богословенини сочинскіми, изложиль съ полною свободою «сущность религіи,» такъ никъ оно открывается изъ тщательного изследованів ученія Інсуса Христа и Его апостоловъ. Ученая вублика одобрила болбе методу, ченъ результаты этого семненія. Другъ автора, аригеймскій пасторъ Донкеръ Курцій, виблицій модобно ему большой въсъ въ голландской пермян, доназаль въ 1826 г. существенное различіе межу сею методою и ибмецкимъ раціонализменъ.

Нравственное богословіе, слабо разработываемое досель, не снотря на превосходное сочиненіе Витринги, замью теперь принадлежащее ону ивсто въ ряду бегословених наукъ. Произведеніе, тогда классическое, иблектаго бегослова Рейнгарда нослужило важнымъ пособіенъ голландскимъ богословамъ, старавшинся педиять эту науку въ своемъ етечествъ. Ихъ сочиненія пешногочислены; но профессоры Ро, Кларисъ в другіе тщательно зашимались ею на своихъ академическихъ лекціяхъ.

Хотя годландскій народъ соправиль нікоторую привазонность въ старымъ новятіямъ, онъ принималь однакожъ безъ большой недовірчности и даже съ возраставжить одобреніснъ то, что многіє не переставали називать Носымъ Селмомъ, — особенно чувствуя, что опъ дійствательно животворенъ для сердца и нравственности. Въ этомъ отношенін, «Аскетика» благочестивато и краснорічносто дордрехтскаго пастора Киста, изданняя въ 1804 г., и читанняя съ жадностію, принесла очень много пользы. Теже было съ весьма популярнымъ сочиненіснъ лейденскаго вастора Эделинга: «Путь Сиассвія», напечатаннямъ въ 1848 г. Это — историческое изложеміе божесписниямъ откровеній но порядку Писакій, оканчиваю-

щееся яснымъ изображениемъ истични и живни иристанской: просто и удобовонатие излежение результати глубокого въдонія, говорящіе разне уму и сердцу. Мисгочисленими изданія сего сочинскія, быстро разбинедшіяся, не смотря на объемъ и міну кинги, свидітельствують е его ръдковъ усвъхв. Эти производени Кноге в Эделията миого способствовали установлению и утворжденію реавгіозвыхъ попятій голландского народа. Не это довольно общее направление чновъ вызвале реркцию. Оставленіе старыкъ новятій вообудило въ жъютерыкъ сожельно и желобы, которыя приняли характерь болье разкій и рамительний, нашеджи соба выраженіе ва поэть Бильдердейкь (+ 1832), — запычательновь человый; который подвергается различных сужденівых, во у которого викто не освориваеть ръдкаго генія, обширной образованности и мылнаго, глубокаго умя. Его беседи и сочината имъли огромное вліянів, особенно на пзивстный кругь нолодыхь людей, восторженныхъ почитателей его генія, изъ коихъ миотіє съ прекрасними способиостями соединяли высовое положение въ обществъ, и которые, бывь напитаны его идеями и стероясь распространить икъ, образовали танъ называеную шиолу Билефердейма. Этогь зародынь опнозицін не остановиль прочемь общего движевія умевъ и наукъ. Благодаря ему, полькались и были принимаемы съ удовольстиють иногія прокрасныя сочиненія, ученыя я доступныя для нареде. Не DOSMORBO BEPOTENT DE OCTAHOBETICA DA MERYTY DA CANTдеръ-Пальні, пров. лейденского университета (1763 ---1838), коего краспервчивое слово, шихъ оратора и писателя, производившее какь бы изкое магическое д'явотніе при его жизни, не престаеть илвиять чизителей и слумажелей и но его сперти. Таковы въ одобовности «Duбий» не заславие «для иношества», но но содерживию для вобив вепрастовъ, надения 1810 - 1834 г. сонъдеръ-Пальномъ, прос. лейдевските университета. Этопослідоватольное начленовіє на библейскую потерію, гі меторомъ всюду видъйъ отличный оріенталисть, истолюватель библін, одаренный тонкимъ чувством преврасваго и вършив тактомъ; языкъ въ немъ — образеда простеты и благородства. Это произведение способствовало распространовие основательнаго знанів всей священией исторів, особенно же ветковаватной. Важизацій трудь гого же автора — вереведъ воей библік (1649—1925), п вподоність въ наждую кингу, нерочномъ содержанія в мачаль важдой главы и съ многочислениями объеснятыными вам'ячанівми, принятый съ бельницть одобреність продолжаеть служить важнымь пособомь для богослововь, и употребляется при демашнемъ богослужении во иногихъ семействать. Проновёди санъ-деръ-Пальма, --- обра--од видов и полочава продел статови возо в пробрам и воська до стейный этого, -- очень много способотвовали настоящему цайтущаму соотоянію голландскаго церковляго красворічія, которое теперь не то, что было сто лічть току назадъ. Благодаря примъру, воданному занъ-деръ-Палмемъ, проповъдываніе освобеднесь отъ преживить своих недостатновъ, сухой учености-по содержавию, и небрежмости -- по сорий. Извяснение Пиский составляеть от основанію; наученіе и навиданію-цёль. Спогъ проповідей вообще прость и исполненъ достоимства, равно далекъ отъ небрежности и измеканности. Эта счастивая перемъна начинись еще съ 1768 г., въ слъдствіс войми вочувствованной необходимости, и послё изкоторыхъ появальныхъ ошивовъ, которые подготовили ее. Видианю, несорое быле тогда обращаемо на аскетич-

скія сочинскія амгличань, заставило замітить и рокомендсвать ихъ менску пропсийданія, особенно мегоду Додариджа. Голленбекъ лейденскій трудился надъ этимъ съ уснавомъ. Боннетъ утрехтекій ныталоя снова ввести прожиною индерландскую методу, стараясь однаколь изгвать догматическую сухость, которую споры кокцемиъ и футісять привнесли въ нес. Глидоненъ утрехтскій старался особенно очистить проповёдь отъ мапыщеннаго и высокопарнаго слога, введениего сабимых водражаціємъ вроповідямь въ роді Гервеевыхь (Hervey). Голландевая гомилетики продолжеле севершенствоваться. Валлонокіе проповедники, которые долгое время стояли выше голландскихь, умеджая въ жихъ своихъ соревнователей и даже сопернивовь въ прововъдавін основательновъ и провикнучемъ духомъ кристівнскимъ. Между голландовани прецестдившеми межно бы упемьнуть о многахъ, прослевившихся своимъ церковнымъ витійствомъ; но, ограничиваясь умерикими, считаемъ достаточнымъ назвать, ---вироченъ безъ большаго разбора, — троихъ Каприссовъ (Амстердамъ, Лейденъ, Гронингенъ), овиъ-деръ-Руста (Гарленъ), Кнога (Дордректъ), Вейса (Гага), Гермагу (Утроять), Домеръ-Курція (Арнгейнъ), Боргера (прос. лейд. унив.), сильшаго словомъ, и своею преждевременною смертію причинившаго всебощую скорбь. Ната сомителія, что, если бы голландскій явыкь быль болье невъстенъ въ странахъ иноземныхъ, произведенія голландской церковной каседры оказались бы достойными серьезнаго вниманія.

Въ обществахъ меннонитовъ и ремонстрантовъ допускалось болъе свободы въ ученомъ и народномъ преподаваніи богословія, чъмъ восбще въ реформатской церкви Голландіи. Посему реформатскіе богословы переходили

ниогда въ эти общества, чтобы нельзоваться свободою мысян и слова, въ которой отказывали имъ въ такъ цернвахъ, къ которымъ они принадлежали. Эти общества визли благотворное вліжие на развитіе церковнаго витійства. Гульсгофъ — у меннонитовъ († 1795) и Стоартъ — у ремонстрантовъ († 1826) пріобрали заслуженную славу своею ученостію и особенно даромъ прововідинчества. Общество ремоистрантовъ дъзало въ 1795 г. реформатскимъ свиодамъ вредложение о сблажени вла даже соединенів двухъ отдільныхъ обществъ; но ово было отвергнуто, частію по политическим обстоятельствань того временя. Въ лютеранскомъ общества возминая распри въ следствіе сопротивленія некоторых веренесенвымъ изъ ибменкихъ университетовъ свободникъ мыслямъ, иногда слишкомъ разногласнымъ съ промятина новатіями. Растравленныя антипатіями волитическими, эте расири заставили въ 1791 г. значительное число лютеранъ отделиться отъ господствующей церкви и образовать отдёльное общество, подъ именемъ сосстановленной мераковой церкви.

Мы дошли до оремень настоящихь. Не ограничиваясь однами движеніями индерландского богословія, представить здісь краткій очеркъ организаціи индерландской церкви и нікоторыя подробности, какъ въ отношенія матеріальномъ, такъ и въ разсужденім жизни религіозной.

#### BCEMBJOCTHBRËMIË MAHHOECTЪ

# E EAVALL-CTBENENA PACHOPAMENIA NO BRAONCTBY MPADOCARBNATO NCHORRANIA.

**FORIEW METOCLIM** 

# мы, александръ вторый,

императоръ и самодержецъ

## всероссійскій,

царь польскій, великій князь финляндскій,

и прочая, и прочая, и прочая.

Объявляемъ всемъ Нашимъ верноподданнымъ.

Божівить Провидівнень и священным закономъ престоловаслідія бывъ призваны на прародительскій Всероссійскій Престоль, въ соотвітствіе сему призванію Мы положили въ сердців Свовить обіть обнимать Нашкю Царскою любовію и попеченіємъ всіхть Нашихъ вірноподданныхъ всякаго званія и состоянія, отъ благородно владіющаго мечень на защиту Отечества до скромно работающаго ремесленнымъ орудіємъ, отъ проходящаго высшую службу государственную до проводящаго на полів борозду сохою или плугомъ.

Вникая въ положеніе званій и состояній въ составѣ государства, Мы усмотръли, что государственное законодачельство, дъятельно благоустрояя высшія и среднія сословія, опредѣляя ихъ обязанности, права и преимущества, не достигло равномарной двятельности въ отношенін къ людямъ крепостимъ, такъ названнымъ потому, что они, частію старыми заковами, частію обычаемъ, потоиственно укръплены подъ властію понъщиковъ, на которыхъ съ темъ виесте лежитъ обязанность устроять ихъ благосостояніе. Права помъщиковъ были донынъ общирвы и не опредълены съ точностію закономъ, мъсто котораго заступаль преданіе, обычай и добрая воля помещика. Въ лучшихъ случаяхъ изъ сего происходили добрыя патріархальныя отношенія искренней правдивой попечительности и благотворительности вомъщика и добродушнаго повиновенія крестьянъ. Но при уменьшенін простоты нравовъ, при умноженін разнообразін отношевій, при уменьшеній непосредственныхъ отеческихъ отношеній помъщивовъ къ крестьянамъ, при впрдевій иногра номъщачьні правъ въ руки людей, ищущихъ только собственной выгоды, добрия отношения ослабывали, и открывался путь произволу, отвготительному для крестьянъ, и неблагопріятному для ихъ благосостоянія, чему въ крестьянахъ отвъчаля неподвижность къ удечневіямь въ собственноми быть.

Усматривали сіе и приснопамятные предшественники Наши и принимали мітры къ измітеннію на лучшее положеніе крестьянь; но это были мітры, частію нерішительныя, предложенныя добровольному, свободолюбивому дійствованію поміщиковъ, частію рішительныя только для ніткоторыхъ мітстностей, по требованію особенныхъ обстоятельствъ, или въ виді опыта. Такъ Императоръ Александръ І-й издаль постановленіе о свободнихъ клібопашцахъ, и въ Бозі почившій родитель Нашъ Николай І-й постановленіе о обязанныхъ крестьянахъ. Въ губерніяхъ западныхъ мивентарными правилами опреділены наділеніе крестьянь землею и ихъ повинности. Но постановленія о свободныхъ клібопашцахъ и обязанныхъ крестьянахъ праведены въ дійствіе въ весьма малыхъ размітрахъ.

Такимъ образомъ Мы убъдились, что дело изменения положения препостныхъ людей на лучшее есть для Насъ завещане

предшественниковъ Нашихъ и жребій, чрезъ теченіе событій, поданный Намъ рукою Провиданія.

Мы начали сіе двло актомъ Нашего доверія къ россійскому дворянству, къ наведанной велякими опытами преданности его Престолу и готовности его къ пожертвовавіямъ на пользу Отечества. Самому дворянству предоставили Мы, по собственному вызову его, составить предположенія о новомъ устройстве быта крестьянъ, при чемъ дворянамъ предлежало ограничить свои права на крестьянъ и подъять трудности преобразованія, не безъ уменьшенія своихъ выгодъ. И доверіе Наше оправдалось. Въ губернскихъ комитетахъ, въ лице члоновъ ихъ, облеченныхъ доверіемъ всего дворянскаго общества каждой губернін, дворянство добровольно отказалось отъ права на личность кръпостныхъ людей. Въ сихъ комитетахъ, по собраміи потребныхъ сведёній, составлены предположенія о новомъ устройства быта находящихся въ крёпостномъ состоянім людей, и о ихъ отношеніяхъ къ помещикамъ.

Сів предположенія, оказавшіяся, какъ и можно было ожидать по свойству двла, разнообразными, сличены, соглашены, сведены въ правильный составъ, исправлены и дополнены въ главноиъ по сему двлу комитетв; и составленным такимъ образомъ новыя положенія о номъщичьихъ крестьянахъ и дворовыхъ людяхъ разсмотрфны въ Государственяюмъ Совътв.

Призвавъ Бога въ помощь, Мы решились дать сему делу исполнительное движение.

Въ силу означенныхъ новыхъ положеній, крѣпостные люди получать въ свое времи полныя права свободныхъ сельскихъ обывателей.

Польщики, сохраняя право собственности на всё привадежащія вить земли, предоставляють крестьянамь, за установленныя пованности, въ постоянное пользованіе усадебную ихъ осёлюсть, и сверхъ того, для обезпеченія быта ихъ и исполненія обязанностей ихъ предъ вравительствомъ, опредъленное въ положевіяхъ количество полевой земли и другихъ угодій.

Т. І. Одт. Ш.

Пользуясь симъ поземельнымъ надаломъ, престьяме за сіє обязаны исполнять въ пользу помъщиковъ опредаленныя въ положеніяхъ повинности. Въ семъ состояніи, которое есть персходное, престьяне именуются временно-обязанными.

Вивств съ твиъ инъ дается право выкупать усадебную ихъ осъдлость, а съ согласія ноивщиковъ они могутъ пріобратать въ собственность волевыя земли и другія угодья, отведевныя иль въ постоянное пользованіе. Съ таковымъ пріобратеніемъ въ собственость опредаленнаго количества земли, ирестьяне освободятся отъ обязанностей иъ поміщикамъ по выкупленной землі и вступять въ рашательное состояніе свободныхъ крестьянъ-собственниковъ.

Особымъ положениемъ о дворовыхъ людяхъ опредвляется для вихъ переходное состояніе, приспособленное къ ихъ занатіялъ и потребностимъ; по истечени двухлатняго срока отъ дия изданія сего положенія, они получать полное освобожденіе и срочныя льготы.

На сихъ главнихъ началахъ составлениим положеніями опредвляется будущее устройство врестьянъ и дворовыхъ людей, установляется порядовъ общественнаго кростьянскаго управленія, и указываются подробно даруемыя врестьянамъ и дворовымъ людямъ прави и возлагаемыя на нихъ обязанности въ отношенія въ правительству и къ помъщикамъ.

Хотя же сін положенія, общія, ивстиня, и особия дополнетельныя правила для ивкоторыхъ особыхъ ивстностей, для извній мелкопомвстныхъ владвльцевъ и для крестьянъ, работающихъ на помвщичнихъ фабрикахъ и заводахъ, по возможностя приспособлены къ ивстнымъ хозяйственнымъ потребностинъ и обычаямъ: впрочемъ, дабы сохранить обычный порядокъ тамъ, гдв онъ представляетъ обоюдныя выгоды, Мы предоставляемъ помвщикамъ двлать съ крестьянами добровольныя соглащенія, и заключать условія о разиврв поземельнаго надвла крестьянъ и о следующихъ за оный повинностяхъ, съ соблюденіемъ правилъ, постановленныхъ для огражденія иснарушимости таковыхъ договоровъ. Какъ новое устройство, но непабажной иногочисленности требуемых онымъ перемянь, не можеть быть произведено эдругь, а потребуется для сего время, примърно не менъе двухъ лѣтъ; то въ теченіе сего времени, въ отвращеніе замвшательства, и для соблюденія общественной и частной пользы, существующій донынъ въ комвидачьнях имвніяхъ порядокъ долженъ быть сохраненъ дотоль, когда, но совершенія надлежащихъ приготовленій, отпрыть будеть новый поридокъ.

Аля правильного достижения сего, Мы признали за благо по-

- 1) Открыть въ каждой губернія губернское по врестьянскимъ діламъ присутствіе, которому ввірнется высшее завідываніе ділами престьянскихъ обществъ, водворенныхъ на політивчьвхъ землахъ.
- 2) Для разсмотранія на мастаха недоразуманій и спорова, могущиха возникнуть при исполненія новыха положеній, назначить ва увздаха мировыха посредникова, и образовать изавиха увздиме мировые салады.
- 3) За твих образовать въ понещичьних инвијяхъ мірскія управленія, для чего, оставляя сельскія общества въ вынешвень вих селеніяхъ волостими управленія, а мелкія сельскія общества соединать подъ одно волостию управленіе.
- 4) Составить, повърять и утвердить по каждому сельскому обществу или имъню уставную граноту, въ которой будеть исчесно, на основании итстниго положения, количество земля, предостивляемой крестьянамъ въ постоянное пользование, и размъръ повинностей, причитающихся съ нихъ въ пользу помъщина, какъ за землю, такъ и за другія отъ него выгоды.
- 5) Сін 'ставныя граноты приводять въ исполненіе по мірів утвержденія ихъ для кажд го нявнія, а окончительно по всімь имъніямъ пвести въ дійствіе въ теченіе двухъ літь, со дня изданія инстраците Манцосста.
  - 6) До истеченія сего срока, крестьянань и дворовымь лю-

дямъ пребывать въ прежиемъ повиновеніи поміжникамъ, и безпрекословно исполнять прежнія миз обязанности.

 Помъщикамъ сохранить наблюденіе за норядкомъ въ въз вмъніяхъ, съ правомъ суда и расправы, впредь до образованія волостей и открытія волостныхъ судовъ.

Обращая винивніе на неизбъжныя трудности предвріємленаго преобразованія, Мы первъе всего возлагаемъ упованіе на всеблагое Провидъніе Божіе, покровительствующее Россіи.

За симъ полагаемся на доблестную о благъ общемъ ревность благороднаго дворянскаго сословія, которому не можемъ не язъавить отъ Насъ и отъ всего Отечества заслуженной признательности за безкорыстное дъйствованіе из осуществленію Наших предначертаній. Россія не забудеть, что оно добровольно, побуждаясь только уваженіемъ къ достоинству человъка и христівновою дюбовію въ ближнимъ, отказалось отъ упраздияемаго нынь прыпостнаго права и положило основание новой хозяйственной будущности крестьянъ. Ожидаемъ несомнанно, что оно также благородно употребить дальнайшее тщаніе къ приведенію въ исполнение новыхъ положений въ добромъ порядкъ, въ духъ мира и доброжелательства; и что каждый владвлецъ довершитъ въ предълахъ своего имвнія великій гражданскій подвигъ всего сословія, устронвъ быть водворенныхъ на его земль крестьянь и его дворовыхъ людей на выгодныхъ для объихъ сторонъ усдовіяхъ и твиъ дастъ сельскому населенію добрый иримъръ и поощрение къ точному и добросовъстному исполнению государственныхъ постановленій.

Имъющіяся въ виду примъры щедрой попечительности владылцевъ о благъ крестьянъ, и признательности крестьянъ къ благодътельной попечительности владъльцевъ, утверждаютъ Нашу надежду, что взаимными добровольными соглащеніями разръщится больщая часть затрудненій, неизбъжныхъ въ нъкоторыхъ случаяхъ примъненія общихъ правилъ къ разнообразнымъ обстоятельствамъ отдъльныхъ имъній, и что симъ способомъ облегчится переходъ отъ стараго порядка къ новому и на будущее время упрочится взаимное довъріе, доброе согласіе и единодушное стремленіе къ общей пользъ.

Для удобиващиго же приведенія въ дайствіе такъ соглашеній межку владальцами и крестьянами, по которымъ сін будутъ пріобратать въ собственность, виаста съ усадьбами, и полевыя угодья, отъ Правительства будутъ оказаны пособія, на основавін особыхъ правилъ, выдачею ссудъ и переводомъ лежащихъ на иманіяхъ долговъ.

Полагаенся и на здравый смыслъ Нашиго народа.

Когда мысль Правительства о упраздненія крипостваго права распространилась между не приготовленными къ ней крестьянами: возникали было частныя недоразумінія. Но общій здравый смысль не поколебался въ томъ убіжденій, что и по естественному разсужденію, своболно пользующійся благами общества взаимно долженъ служить благу общества исполненіемъ ніжоторыхъ обязанностей, и по закону христіянскому, всякая душа должна повиноваться властями предерокащими (Рим. XIII; 1), воздавать всюмь долженое, и въ особенности кому должно, урокь, дамь, стражь; честь (Т); что законно пріобрівтенныя поміщивами права не могуть быть взяты отъ нихъ безъ приличнаго вознатражденія или добровольной уступки; что было бы противно всякой справедливости пользоваться отъ помішиковъ землею и не нести за сіе соотвітствінной повинности.

И теперь съ надеждою ожидаемъ, что кръпостные люди, при открывающейся для нихъ новой будущности; поймутъ и съ благодарностію примутъ важное пожертвованіе, сдъданное благороднымъ дворянствомъ для улучшенія ихъ быта.

Они вразумятся, что получая для себя болье твердое основание собственности, и большую свободу располягать своимъ ховяйствонъ, они становятся обязанными, предъ обществонъ и предъ самими собою, благотворность новаго закона дополнить върнымъ, благонамъреннымъ и прилежнымъ употребленіемъ въдъло дарованныхъ имъ прявъ. Самый благотворный законъ не можетъ людей сдёлать благополучными, если они не потрудятся

сами устроить свое благополучіе подъ покровительствомъ закона. Довольство пріобрѣтается и увеличвается не яначе, вызнеослабнымъ трудомъ, благоразумнымъ употребленіемъ саль и средствъ, строгою бережливостію, и вообще честною въ страхі Божіемъ жизнію.

Исполнители приготовительных дайствій къ ново му устройству крестьянскаго быта и самаго введенія въ сіе устройство употребять бдительное попеченіе, чтобы сіе совершалось прывяльнымъ, спокойнымъ движеніемъ, съ наблюденіемъ удобности временъ, дабы вниманіе земледальцевъ не было отвлечено отъ ихъ необходимыхъ земледальческихъ занятій. Пусть они тщательно воздалывають землю и собирають плоды ел, чтобы потомъ изъ хорошо няполненной житницы взять стиена для посъва на землъ пестояннаго пользованія или на землъ пріобрътенной въ собственность.

Остии себя крестнымъ знаменіемъ, православный народъ, и правови съ Нами Божіе благословеніе на твой свободный трудъ, залогъ твоего домащваго благополучія и блага общественнаго.

Динъ въ Санктпетербургв, въ девятнадцатый день освращ, въ льто отъ Рождества Христова тысяча восемьсотъ шестьдесатъ первое, царствованія же Нашего въ седьное.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою подписано:

«AJEKCAHAPЪ».

- Государь Императоръ по всеподданивашему докладу господина министра иностранныхъ дваъ, въ 17-й день января 1861 года, Всемилостивъйше соизволилъ пожаловать начальнику духовной миссіи нашей въ Покинъ, архимандриту Гурію панагію въ шестьсотъ рублей.
- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 13-го Февраля положено: Витебскаго 1-й гильдій купца Димитрія Ки-

селева опредълить почетнымъ блюстителемъ по ковяйственной части въ полоцкую духовную семинарію.

- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 18-го бивра 1861 года положено: московскому и богородскому 3-й гильдін купцамъ Макару Соколову и Льву Курочкику, за усердіе нхъ краму Божію и сдъланныя ими въ пользу церквей пожертвованія преподать благословеніе Святьйшаго Сунода.
- Въ следствие ходатайства преосвященнаго вркутскаго, Святейший Сунодъ определениемъ своимъ 18-го чирым 1861 года положилъ преподать благословение иркутскому 3-й гильди купцу Николаю Кончіоти, за сделанныя имъ пожергвования въ пользу бедпыхъ учениковъ таношняго духовнаго уезднаго училища, на сумму 269 руб. серебромъ.
- Согласно опредвленію Святвйшаго Сунода отъ 14-го декабря 1860 года, господинь оберъ-прокурорь Святвйшаго Сунода входиль къ Государю Императору со всеподданньйшимь докладомь объ утвержденій при с. петербургскомь александро-невскомь духовномь училищь должности эконома и смотрителя зданій, съ отнесеніемь оной по росписанію должностей къ Х влассу, по пенсій къ VIII, и по мундиру къ Х разрядамъ и съ назначеніемь содержанія по 300 руб. сер. въ годъ изъ духовно-учебныхъ капиталовъ, на что въ 5-й день января 1861 года и последовало Высочайшее Его Императорскаго Ввличества сонзволеніе.
- Его Императорское Величество въ присутствін своемъ въ С.-Петебургѣ еевраля 18-го дня 1861 года, сонзволнать отдать по духовному вѣдомству православнаго исповѣданія слѣдующій приказъ:

Оберъ-контролеръ хозяйственнаго управленія при Свя-

тъйщемъ Сунодъ, дъйствительный статскій совътнить Польност, увольняется отъ настоящей должности съ оставленіемъ при оберъ-прокуроръ Святьйшаго Сунода и съ звиисленіемъ относительно правъ службы по V-му влассу.

- Избранный въ почетные блюстители полоцкой семинарін по хозяйственной части, витебскій 1-й гильдін купецъ Димитрій Киселевъ пожертвоваль для улучшенія ученической кладовой 200 рублей и на украшеніе семинарской церкви разныхъ церковныхъ вещей на 74 руб. серебромъ.
- Въ приказъ оберъ-прокурора Святъйшаго Сунода отъ 31-го декабря 1860 года, изображено:

Указами Правительствующаю Сената 28-ю ноября 1860 вода произведены за выслугу льть, со старшинствомь, изы надворныхь вы коллежские совытники:

Профессоры семинарій тамбовской—Павель Остроумов (съ 14 августа 1846 г.), тверской—Никанорь Авселев (съ 22 Ноября 1859 г.) и врачь и преподаватель медицины въ волынской семинаріи Александръ Нъмекша (съ 10 мая 1855 г.)

Изъ коллежских в ассесоровь вы надворные совытники:

Врачи и преподаватели медицины въ семинаріяхъ: калужской — Алексъй Добронравовъ (съ 16 февраля 1859 г.); костромской — Левъ Даниловъ (съ 15 Мая 1859 г.); учитель калужской семинаріи Василій Волковъ (съ 30 сентября 1842 г.), и инспекторъ и учитель кіево-подольскаго духовнаго училища Иванъ Гаевскій (съ 1 января 1859 г.). Изъ титулярныхъ совътниковъ въ коллежскіе ассесоры:

Врачъ и преподаватель медицины въ казанской семинарін Андрей Добрынинг (съ 18 сентября 1857 г.), учители семинарій: вологодской—Василій Изюмовт и Иванъ Голицынг, московской—Алексъй Бажсановт и Степанъ Сисорцесь (всё четверо съ 9 декабра 1856 г.); дуковимъ училищъ: давковскаго — инспекторъ и учитель Филиппъ Остроужось (съ 24 августа 1850 г.); учители: тверскаго — Козьма Чекалкинь (съ 9 декабра 1856 г.), 2-го тамбовскаго — (старшій) Иванъ Арханіельскій (съ 20 ноября 1859 г.).

Нез коллежские секретарей съ титулярные состиники: Учитель тобольского духовного училища Осдоръ Карпосъ (съ 12 октября 1857 г.).

Изв пубериских в коллежские секретари:

Учители духовныхъ училищъ: елисаветградскаго — (стартій) Иванъ Загорскій (съ 28 августа 1858 г.), и сызранскаго Гавріилъ Ласточкинъ (съ 26 іюля 1859 г.). Неъ коллежскихъ регистраторовъ въ губерискіе секретари:

Старшій учитель шацкаго духовнаго училища Димитрій Алмавесь (съ 15 октября 1853 года г.).

Утверждены въ чинахъ: титулярнаго совътника:

Учитель тобольской семинарін кандидать Македонъ Емельянось (съ 28 іюля 1849 г.).

### Коллежского секретаря: .

Инспекторъ и старшій учитель глазовскаго духовнаго училища Василій *Ольшонскій*, по степени кандадата казанской духовной академін (12 декабря 1856 г.).

## Коллежскаго регистратора:

Учитель калужскаго духовнаго училища Василій Воскрессискій, по степени студента тамошней семинаріи (съ 1 марта 1846 года); врачь и преподователь медицины въ харьковской семинаріи лекарь Добровольскій, сверхъ настоящихъ должностей, безмевдямиъ врачемъ при тамошнемъ духовномъ училищъ (съ 13 декабря 1860 г.); архиваріусъ литовской консисторіи коллежскій секретарь Московскій—смотрителемъ дома виленскаго училища дъвицъ духовнаго званія (съ 30 ноября 1860 г.); служащій въ тверской губернской строительной и дорожной коминссіи титулярный совътникъ Малиния—казначесиъ конторы московской синодальной типографіи (съ 15 де-кабря 1860 г.); студентъ московской семинаріи Сахаром—помощникомъ корректора въ московскую синодальную типографію (съ 8 декабря 1860 года).

Увольняются от службы, по прошеніямь:

Врачъ харьковскаго духовнаго училища коллежскій совътникъ Вилькомирскій (съ 13 декабря 1860 года). За бользнік—казначей конторы московской синодальной типографіи коллежскій ассесоръ Андреев (съ 15-го декабря 1860).

По хозяйственному управленію при Святыйшемь Стноди: Опредыляется:

Отставной волложскій ассосорь Алексвеє — старшинь столовачальникомъ (съ 8 декабря 1860 года).

### Назначаются:

Мледшій контролеръ надворный совітникъ Савинові— старшинь контролеромъ, старіній помощникъ контролера коллежскій ассесоръ Виноградові— младшинть контролеромъ; помощникъ секретара при директорі титулярный совітникъ Дашкові—старшинъ помощникомъ коптролера. (Всі трое съ 8 Декабря 1860 года); младшій помощникъ контролера губернскій секретарь Вихвелині — помощникомъ секретаря при директорі (съ 22 декабря 1860 года).

По канцелярін Сеятьйшаю Стнода:

Опредъллется:

Кандидать императорского московского университета

*Попроссий* — помощвикомъ секретера (съ 28 декабра 1860 года).

#### Патачаются:

Оберъ секретарь статскій совётникъ Билисинь— начальникомъ синодальнаго архива, съ завёдываніемъ экспедицією управляющаго; начальникъ свиодальнаго архива коллежскій ассесоръ Цейдлеръ—редакторомъ, редакторъ коллежскій ассесоръ Колосовскій — оберъ-секретаремъ. (Всё трое по опредёленію Святёйшаго Сунода 16 декабря 1860 года).

Увольняются от службы, по прошенію, ва больвнію:

Помощникъ секретаря коллежскій секретарь *Госоркос*ь (съ 19 декабря 1860 г.).

- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода отъ 15-го февраля 1861 года положено: почетнымъ блюстителямъ по ховяйственной части, при пензенской семинарія, инсарскому второй гильдін купцу, Петру Бюлоярцеву, и при пензенскомъ училищъ—почетному гражданнну, Алексью Сергьеву, пожертвовавшимъ по 150 руб. сер. каждый на исправленіе ветхостей въ семинарской больницъ, объявить благословеніе Святьйшаго Сунода.
- Государь Императоръ по всеподданнъйшему докладу господина министра иностранныхъ дълъ, въ 10-й день декабря 1860 года Высочайше повелъть соизволилъ: въ уваженіе особыхъ заслугъ протоіерея посольской церкви въ Парижъ Іосина Васильева по устройству православнаго храма въ Парижъ увеличить содержаніе его до 3000 рублей сер. въ годъ, съ тъмъ, чтобы добавляемые къ содержанію 1095 руб. сер. въ годъ были назначены лично о. Васильеву безъ увеличенія оклада запимаемаго имъ мъста.

— Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода 33-ю марк 1861 года положено преподать благословение Святвишаго Сунода за усердіе къ храму Божію и сдёланныя въ пользу церквей пожертвованія нижеслёдующимъ лицамъ: по московской епархіи: купеческой жень Татьянь Зотовой; звенягородскаго ужада, покровской, села Перхушкова церкви церковному староств крестьянину Абраму Гаврилову; броницкаго убада, крестовоздвиженской, въ сель Татаринцовъ, церкви священнику Алексъю Львову; преображенской, села Спасскаго, что на Нудолъ, церкви церковному старостъ крестьянину Николаю Варооломееву Лебедеву; церковному староств, московской знаменской за петровскими воротами церкви, московскому 3-й гальдін купцу Гаврінду Борнсову; по тобольской епархін: прихожанамъ: градо-ядуторовскаго срвтенскаго собора, 3-й гильдіи купцу Ивану Семенову; градо-петропавловской покровской церкви уволенному отъ службы казаку Петру Зорину; тюменскому 2-й гильдін купцу Ивану Рътникову, и тюменскому 3-й гильдін купцу Өедору Грутевскому; тобольскому мъщанину Михаилу Попову; генералъ-губернатору западной сибири Гафорду; крестьянину тобольского округа, деньщиковской волости, деревни Чембакчиной Василью Пуртову; омского въдомства отставному хорунжему Борису Бутакову; курганскому 2-й гильдів купцу Семену Березину; ялуторовскому 3-й гильдін купцу Николаю Балакшину; березовскаго округа отставному хорунжему Андрею Тупалеву; омскому земскому исправнику Ивану Куликову; градотарской параскевівской церкви церковному старості купцу Ивану Тямоебеву; прихожанину градо-ялуторовской вознесемской церкви надворному совътнику Николаю Попову; тюменскаго убада деревии Зырянской крестьянамъ Василію

н Димитрію Пятковымъ; елабужскому кунцу Стефану Емельянову, отставному уряднику Александру Зеленвну; отставному уряднику Новоникольской станяцы Егору Иконникову; тобольскому купцу Николаю Неволину; сургутскому мъщанину Николаю Телюцкому; симпалатинскому 2-й гильдін купцу Петру Токареву, ишвискаго въдомства деревни Оськиной крестьянину Якову Медьинкову, тюменскому 1-й гильдін куццу Алексью Гласкову, сургутскому 3-й гильдім купцу Стефану Суханову, тобольскому 3-й гильдін купцу Николаю Тарунину, тобольскому мъщанину Василью Жарникову, титулярному совътнику Діонисію Шелуткову, отставному унтеръ-офицеру Алексвю Плеханову, омскаго въдомства Николаевской станицы казаку Ивану Третьякову, омскаго воскресенскаго собора церковному старостъ купцу Ивану Перфильеву, сургутскому мѣщанину Григорью Телюцкому;по ряванской епархіи: штабъ-ротинстру Александру Лихареву, Спасскаго увзда села Константинова церковному старость крестьянину Вонифатію Прохорову; — по кишиневской епархіи: содержательницамъ въ г. Кишиневъ образдоваго женскаго пансіона дівицамъ Анастасіи н Екатерина Ризовымъ; коллежскому регистратору Іосифу Молчанову, дворянину Герасиму Фонзгуры, вдовъ генераль-маіора Марін Марковой; — по нижеюродской епархін: нижегородскому 3-й гильдін купцу Ивану Комарову, купцу Динтрію Усову, церковному староств ярморочнаго собора московскому купцу Петру Боткину, помъщику Александру Стобеусу; -- по полоцкой епархіи: церковному староств витебской петропавловской церкви мвщанину Ивану Коткову; — по орловской епархіи: броницкому 2-й гильдін купцу Павлу Хоботову, чиновнику Ивану Винокорову 1-му, коллежской совётнице Варваре Юрасовской;

церковнымъ старостамъ: свиской владбищенской варыринской церкви, съвскому 3-й гильдів купцу Никвоору Зайцову, брянской градской смоленской церкви, брянскому 3-й гильдів куппу Николаю Чурилину, бранской воскресной церкви, брянскому мъщанину Василью Черепинну, съвскаго уъзда села Радонща, крестьянину Матвър Жукову, съвскаго увзда села Шарова крестьявниу Ефрему Аношенкову; - по пермской епархіи: енисейской губернін г. Красноярска кунцу Васнаью Власьевскому; по томской епархіи: церковному староств канскому 2 в гильдін купцу Игнатію Некрасову; — по саратовскої епархіи: спратовскаго увзда села Вязовки крестьянину Тимовъю Смирнову; — по самарской епархіи: церковному старостъ самарскому 1-й гильдін купцу Антону Шихобалову; — по въдомству главнато священника армін в **блотов:** командиру арестантской № 20 роты капитану HERETHEY.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

# СТРАННЕКЪ

# духовими, учено-литературный журналь, издаваеный

Сеященникомъ, М. Б. Василіемъ Гречулевичамъ. СОДЕРЖАНІЕ І ТОМА «СТРАННИКА» ЗА 1861 ГОДЪ.

(За январь, февраль и марть).

#### Отдель I, новествовательный.

Краткій очеркъ жизни преосвященняго Ввенній, епископа внеретинскаго. Селщенника Геориіл Хелидзе. Протоїерей Васлый Іоанневичъ Сивсеревъ. Наколал Рамановскаю. Новгородскій интронодить Іовъ, жизнь его и переписка съ разными лицами. Иларіона Чистовича. Іеросхимонахъ Алексій (изъ записокъ келейника его, іеромонаха Іоны). Килля Дмитрія Урусова. Леонтъ Михайловичъ Сушновъ. Статскаю совътинка Шетра Иванова. Опасно щутить грвхомъ. Протоїерея Матова Шаревскаю.

### Отдаль II, учено-литературный.

Слово на новый годъ. Преоселщенного Гаеріила, епископа юрійскаю. Слово на новый годъ. Протої рек Василія Нордова. Слово въ недълю предъ просвъщениемъ. Преосе. архістископа Анатолія. Письно священинка къ полокану о чудотворныхъ пконахъ. Протојерея Евоимія Остромысленскајо. Молитва дитяти за всвять, на канунт новаго года (стихотвореніе со шведскако, изъ Топеліуса) В. Головина. Няпутствіе (стихотвореціе). А. Стурдзы Цаль жизни (стихотвореніе). В. Бажанова. Зиконность присаги. Капитона Бъллескаю, Поучеяїє на день сратенія Господня. Пром. Григорія Дебольского. Слово въ день срътенія Господня. Селец. Александра Гумилесскаго. Слово въ недъло насопустную. Селщ. Осодосіл Леошиновскаво. Ангель сперти (стихотвореніе со шведскаго, изъ Веллина). В. Головина. Слово въ недълю сыропустную. Соборна-10 і громоваха Аванасія. Наставленія духовамив датянь. Аржимандрина Ананина. Слово въ недваю третью велинаго воста, к. встопоклонную. Соборнаю ісромонала Асанасія. Поучение по прочтени молитвъ въ псвоведи. Селщенника Александра Пантелевмонова. Авель (со шведскаго, изъ Карлова), В. Головина. Два Ангела. В. Бажсанова.

#### Отдъль III, библіографическій.

Нъсколько статей о св. апостоль Павль, архимандрита Осодора. — О православів въ отношенія къ современностя въ разныхъ статьяхъ. Его-же. Изданіе «Странника». Священника Поела Матеневскаю. Изъ Ecclesiastic and Theologian, за выгустъ 1860, по поводу недавно вышедшей брошюры подъ заглавісиъ: «Насколько словъ о восточномъ вопросв» Промонрея Евзенія Попова. Начертаніе житія, подвиговъ и пареченій святителя Филиппа, митрополита московского и всея Россія чудотвория. Михаила Колловича. Философскій лексиконъ. Профессора Карпова. Изъ Literary churchman a critical Record of religions publications», по поводу изданія въ Аннахъ перваго тома Фотіева номоканона, Протоїерея Евгенія Полова. Памятная внижка для священника, или размышленія о свящевническихъ обязанностяхъ. Письма о Хрисіанской жизни, выпусин 1-й (изд. 2), 2-й, 3-й и 4-й. Священника Павла Матвыевска-10. О необходимости свящемства противъ безпоповцевъ, Сочиненіе баккалавра с.-петербургской духовной академін, Авдрег Предтеченского. —Зеркало для старообрядцевъ, непокоряющихся православной Церкви, или ясное и подробное описаніе старообрядческихъ заблужденій съ опроверженіемъ оныхъ и возване мхъ къ истичной Христовой Церкви. Сочинение новороссійской епархін, Бълорусской губернін, Бълицкаго повъта, успевскаго старообрядскаго монастыря настоятеля іеромонаха Сергія, бывпиаго строителемъ верхняго успенскаго монастыря, что на Большомъ Иргизъ. Изданіе второе, иждивеніемъ московскаго купца Владиміра Андресвича Сапелкина (съ литографированнымъ его портретомъ). Слова къ паствъ вологодской, говоренныя преосвященнымъ Иннокентіемъ, епископомъ харьковскимъ и Ахтырскимъ, во время управленія вологодскою паствою. Изданіе второе. — Священника Михаила Архангельскаго.

### Отдълъ IV, современная хроника.

Назначение на архіерейсную каседру.—Распоряженія по духовно-учебному відомству.—17-е декабря 1860 г. въ Сиольновъ Монастырів. Открытіе воскресной школы при сызравскевъ ублавовъ училиців, для дітей ремесленнаго класса. Річь при открытін въ г. Курскі дітснаго пріюта для сирмхъ и бідныхъ дітей разныхъ сословій.—Училище для дівнить всіхъ сословій въ г. Рямсків.—Училище въ селі Кипчакові, Раз. губ. —Веркольская обитель преп. Артемія.—Освищеніе новаго храма въ Переконской станиців на Дону. — Миссіонерскія извістія (изъ шксьма просс. Петря, епискова новоархавьгельскаго)—Избраніе патріарха на константинопольскій простоль. — Патріаршее служеніе.—Некрологь—(январь).

Рачь сунодальняго члена, высокопреосвищениванияго Филаретя, интрополита посновскаго и коломенскаго, по рукоположенія преосв. Сергія, еписнопа курскаго я быгородскаго, 1 явваря 1861 годи. - Распоряженія по духовно-учебному втідомству. — Назначение воваго срока для представления сочинений на яремін нокойнаго митрополита новгородскаго и с.-нетербургсваго Григорія. - Распоряженіе на счеть распростриненія книгь, печатаемыхъ Св. Сунодомъ. — Разръшеніе вздавія Чернеговскихъ, Тимбовскихъ и Кіевскихъ епархіальныхъ въдомостей. — Учрежденіе Верхнетеченской общины.—Открытіе женскиго училища въ Кондушскомъ приходъ, Олон. губ. - Пожертвовоние въ пользу женскаго монастыря. — Пожертвованія въ пользу духовныхъ училищъ. — Предоставление почетнымъ блюстителинъ духовноучебныхъ заведеній правъ государственной службы. - Распоряженіе о школахъ въ визенныхъ селеніяхъ. — Развыя пожертвованія въ пользу восточочныхъ христіанъ, въ Іерусалинъ, на Acons a npou. (cespant).

Сообщение Св. Суноду о новомъ матріярхв константивопольскомъ. -- Высочайшій рескраптъ, по случаю устройства свищенной утвири для церкви могилевской епархіи. — Рачь высокопреосвящениващие интрополита Арсенія, по случаю годичилго поминовенія въ Бозь почившаго митрополита кіевскаго и галицииго Филарета. - Рачь при отбытія преосвященнайшаго Евсевія, архієв. приутскаго, на вносдру могилевской снархів. — Рвчь при первомъ вступленів преосв. Пароснія, спяскопа првутскаго и нерчинскаго, въ првутскій архіерейскій домъ. Распоряженія по духовно-учебному въдомству. — Учрежденіе при алексиндроновскомъ училища должности эконома и смотрителя здавій. — Пожетвованія въ пользу духовно-учебныхъ заведеній. — Везведение успонской женской общины пензенский опархів на степень монастыря. — Награжденіе начальника Пекинской миссін.—Награжденіе за содъйствіе на обращенно язычникова. — Возведение въ санъ протојерез за построение каменной перкви — Приношенія въ пользу церквя. - Поученіе при последнемъ служенін въ сольской церкви запечатанной по ветхости, 20 января 1861 года. Воскресная шкози въ г. Ряжска, в шкозы грамотности въ подгородинхъ г. Ряжска слободахъ Фофоновой. Захупотской и Стрълецкой. — Отпрытіе школы въ сель Старой-Вербы, Подольской губерии. - Разныя пожертвованія въ пользу восточныхъ христіанъ, въ Герусалинъ, на Авонъ и пр. — Заизчательное пожертвование. — (Мартъ).

### Отдель У, сивсь:

Зимній вечеръ, картина изъ семейнаго быта сельскаго свяшенныка. Студента Григорія Полисадова. О необходимонъ

Т. І. Отд. Ш.

401/4

условін истиннаго образованія русскато народа (не певоду открытія воскресныхъ школъ).—Селщ. Леовида Петрова. Утышеніе матери въ тяжкой разлукъ съ дътьян, Елисаветы Вапдауровой. Памятный баль въ воскресенье передъ маслянией (истинное произшествіе). Баронессы Маріш Боде. О распространеніи трезвости въ народъ, къкъ о долгъ пастырей. Селщенника Іоанна Япушевсказо. Придорожные кресты. Селщ. Геория. Полюссказо.

#### Приложеніе:

Словарь къ евянгельскому повъствованію. При этомъ томъ приложенъ портрета преосвященняго митроломита Іова, къ стать в о немъ, помъщенной въ I отдъл февральской книжки.

Подписка на дух. журналъ «Страниязъ» за 1861 годъ пранимается для жителей г. С.-Петегбурга преннущественно въ вонторъ сего журнала, при типографіи, принадлежищей редакція, у В гадичірской церкви, въ домъ бирона Фредерикса № 13. Г. г. ипогородные благоволятъ надписывать скои требованія исклочительно такъ: Въ редакцію дух. журналъ по выходъ въ свъть втой нартовской и даже слъдующей апръльской книжки, получть вмѣстъ съ нею и первыя книжки, начиная съ январской. Подписная цъна за годовое изданіе (12 книженъ): З р. 50 к. с., а съ доставкою на домъ, или пересылкою во всъ города и почтовыя конторы Рооссіи: 4. р. с.

По этой же цьив можно еще получать: «Странникъ» и за 1800 г., но поздатвине г. г. подписчики получать сперва 9 винжелъ, т. с. съ ноля до декибря вилючительно, и первыя гря — за япварь, февраль, отпечатанныя третьинъ изданіемъ и за и ртъ, отпечатанную 2-мъ изданіемъ; остальныя-же три (апръдь, май и ноль) будуть высланы по отпечатаніи ихъ вновь вторымъ изданіемъ, одна за другою.

Редакторъ в издатель: законоучитель Императорского Воситтательного общества блигородныхъ дъвщъ, священавкъ М. Б. Василій Гречуленичь.

#### ВЪ КОНТОРЪ ЖУРНАЛА:

# «XPRCTIANCROB 4TEHIE,»

#### **ПРИ КНИЖНОМЪ МАГАЗИНЪ**

## КОРАБЛЕВА И СИРЯКОВА,

по Садовой улиць, противь Гостинаго двора, въ д. Балабина

#### продаются книги:

- 0 третьей кингъ Эздры. Опыть изследованія о внигахъ апокрифическихъ. Михаила Шаврова. СПб. 1861 г. 75 к., въс. за  $1 \, \bullet$ .
- **О МОЛИТЕВ ЗА УМЕРИМУХ**. Протојерен Казанскаго собора *Тимовек Николескато*. Изданје четвертое. Спб. 1861 г. 50 к., въс. за 1 ф.

жизнь Іоанна, св. Пророка, Предтечи и Крестителя Господия. Спб. 1860 года. 60 к., въс. за 1 ф.

Сказанія о жизни Серафима іеромонаха, пустынника и затворника Саровской Пустыни, съ присовокупленіемъ очерка жизни первоначальницы Дивтевской женской обители, Агафін Семеновим Мельгуновой. Изданіе 2-е. Спб. 1856 г. 1 р. 50 к., въс. за 2 ф.

Поучительный Гласъ Пастыря въ храмъ Божіемъ. Е. П. С. Спб. 1861 года. 75 к., въс. за 1 ◆.

Обзоръ Исторім христіанской Въры отъ Рождества Христа Спасителя до временъ просвътителя русской земли св. Равио-апостольнаго Великаго князя Владиніра, а также ересеначальниковъ и гонителей христіанства отъ первыхъ въковъ до XIX-го. С.-пб. 1861 г. 50 к., въс. за 1 е.

Разборъ Римскаго ученія о видимомъ главенства въ Церкви, сдаланный на основаніи священнаго Писанія и Предавіз первыхъ ваковъ христіанства до перваго вселенскаго собора. Аржимандрита Никанора, ректора рижской духовной семинарін. 2 выпуска. Спб. 1858 г. 2 р., вас. за 3 ф.

Объ исновъди и приготовления въ ней. Протоверен А Знаменсказо. Спб. 1859 г. 30 к., въс. за 1 ф.

Веседы о молитей Господней. Спб. 1860 года. 50 к., въс. за 1 ф.

Размычаемія кающагося гръшника о Страшномъ Судъ, им о второмъ Пришествін Господа нашего Інсуса Христа на зенлю в всеобщемъ воскресенін мертвыхъ. Сочин. А. Славина. Изданіе второе, дополненное. Спб. 1861 г. 25 к., въс. за 1 •.

Страсти Христовы в Святая Великая Страстияя седмица, Соч. Сласина. Спб. 1861 г. 25 к., въс. за f ◆.

Энциклопедическій словарь, составленній русскими ученний интераторами. Ціна за 4 тома въ годъ 12 руб., съ пересылюю 13 р. 50 к., при ведписки томъ 1-й выдается, а на остальние билеть.

О современномъ военномъ искусствъ. Соч. генерального итаба полковника Астафьева. 2 части, съ планами. Спб. 1861 г. 5 руб. 50 к., въс. за 4 ф.—Отдъльно часть 2-я 4 р., въс. за 2 ф.

Подевая служба войскъ, или предначертнийе править рекрутской школы, ротнаго, батальоннаго и нолковаго учена до расположения для боя дивизи включительно. Состав. Капитать Кенців, на основаніи идей, изложенныхъ въ сочиненіи о современномъ военномъ искустий полковникомъ Астафьевымь. Съ планомъ. Спб. 1860 г. 1 р., въс. за 1 ф.

Что такое воевное хозяйство. (По поводу квиги подволювника Аничкова «военное хозяйство»), Соч....ва Сиб. 1861 г. 50 к., въс. за 1 ф.

**Переписка старика** съ свътскою дъвушкою. Соч. А. К....го. Саб. 1859 г. 50 к., въс. за 1 ф.

Гоографическій Атласъ всяхъ частей свята, составленный Шилеромя. Переведенъ съ измецкаго и свяренъ съ вовъйшеми курсами географія, принятыми въ руководство въ русских учебныхъ заведеніяхъ, Андреемя Чайскимя. Второе изданю, вновь выгравированное на мюди, исправленное и дополяенное, Кораблева и Сприкова. Атласъ этотъ состоитъ изъ 33 картъ напечатанныхъ на лучшей бумагъ и тщательно иллюминованный. Спб. 1860 года. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к, въ переплеть 2 р. 50 к., съ перес. 3 р.

Иногородных особы благоволять обращаться сь требованіяти сь С. Истербургь, сь книжений магазинь Кораблега в Сирянова.

# III.

# РВФОРМАТСКАЯ ЦЕРКОВЬ ВЪ ГОЛЛАНДІП.

(Okonvanie).

До 1795 г., когда произошла въ Голландін политическая революція, реформатская церковь соединенныхъ провинцій была церковію господствующею, церковію государственною, національною. Въ сіе время этотъ жарактеръ и это преимущество были у мея отняты. Она не столько жальла объ этой потеры, сколько безпоконлась о непрочности своего положенія общественнаго и певърности матеріальныхъ средствъ къ существованію, — но причинь безпрестанных политических перемвиз, начавшихся съ того времени и продолжавшихся около дведпати лътъ. Въ 1814 и 1815 г. подитическое состояние Голландін было преобразовано на основаніяхъ, болье сообразныхъ съ идеями тогдашияго времени, чвиъ съ прежнею ея исторією. Реформатская церковь не получила прежнихъ своихъ правъ церкви господствующей, и не искала ихъ. Она довольствовалась запять изсто на ряду съ другими въроисповъданіями, которымъ основный законъ предоставлялъ одинаковую свободу и объщалъ одинаковое покровительство; и если сопротивлялась попыткамъ преобладанія со стороны других в в вроиспов вданій, за то никогда не старалась воспользоваться своимъ численнымъ и нравственнымъ превосходствомъ, чтобы выдти изъ состоянія совершеннаго равенства. Между твиъ отношенія къгосударству были уже не тъ. Церковное устройство, опредъленное дордрехтскимъ соборомъ въ 1618 и 1619 году, не было пересматриваемо сътого времени. Сверхъ того оно никогда не было утверждено государствомъ, на совершенно приведено въ исполненіе. Итакъ необходимо было пересмотръть или даже преобразовать церковное устройство. Къ этому приступлено было из 1816 году.

Насколько словъ о прежнемъ порядка вещей помогуть вірнію оцінить тоть, который существуєть нині. Прежняя церковная администрація въ Голландін мало отличалась отъ администраціи французской реформатской церкви, до 1685 г. Всякая мъстная церковь имъла свою консисторію, состоявшую изъ пасторовъ, старъйшинъ и діаконовъ. Консисторіи сами избирали своихъ членовъ, представляя ихъ прихожанамъ. Извъстное число сосъдственных церквей, отъ двадцати до сорока, составляли такъ называемый классо. Всё пасторы и нёкоторые изъ старайшинъ сихъ церквей составляли классное собране. Это собраніе было первымъ начальствомъ въ классв, имвло въ рукахъ общирную власть, особенно въ ділахъ, относищихся въ служенію пасторовъ. Классвыя собранія каждой изъ провинцій, составлявшихъ голлацскую республику и совершенно независимыхъ другъ оть друга, составлями чрезъ своихъ депутатовъ провинціальный синодь. Эти провинціальные спиоды должны быль, по закону, чрезъ каждые два года, составлять свонкъ депутатовъ общій или національный соборь; но разния обстоятельства, политическія и церковныя, препятствовали исполнению этого постановления. Послъ дордрехтскаго собора (1618 — 1619) не было ни одного общаго нли національнаго собора. Всё другія собрація не нереставали совершаться съ большою регулярностію; и синоды провинціальные старались поддерживать между собою общеніе, присылая взаимно депутатовъ, которынъ усвоялось право засёданія.

Организація 1816 года измінила довольно чувствительно этотъ порядокъ вещей. Она была деловъ правительства, которое, хотя совътовалось съ предстоятелями церкви, сабдовало однакожъ, прежде всего, своимъ собственнымъ видамъ, и ввело самовластно вовый церковный регламентъ, заставивъ замолкнуть возраженія, поднявшіяся со всёхъ сторонъ. Консисторій не коспулись, Оставили классы и классныя собранія; но ихъ значеніе. нъкогда столь важное, ограничилось тъмъ, что они сеставляли списокъ шести кандидатовъ, которыхъ предлагали для избранія каждаго члена класской дирекців, имаяшей, среднимъ числомъ, шесть или семь членовъ и правившей дълами класса. Изъ сихъ щести членовъ прощимісльная дирекція избирала трехъ, исжду конин король дълаль свой выборь. Эти провинціальныя дирекціи земънили прежніе провинціальные синоды и состовая изъ одного пастора отъ каждаго класса, набранцаго королемъ изъ числа шести, представленныхъ классною дарекцією и сокращенных до трехъ провинціальною дирекцією. Каждый пасторъ — члень дирекцін провинціальной быль по праву президентомъ дирекціи своего класса. Члены сихъ двухъ дирекцій засёдали въ продолженія трехъ лётъ, могли быть снова избираемы и большею частію избирались. Между членами этихъ дирекцій быль одинъ старъйшина, который избирался только из одинъ годъ и не могъ быть снова избранъ прямо посай того. на другой. Провинціальныя дирекціи назначали ежегодде. каждая по одному денутату; сін депутаты, собранные вивств, составляли общій синодв.

Этотъ общій регламенть могь быть измінень только породемъ, съ согласія синода. Регламенты частные, выходящіе отъ синода, чтобы имёть силу закона, долженствоваля быть утверждены королемъ, а синодальныя постановленія меньшей важности — прописаны министромъ въроисповъданій. Какъ ни благонамъренно было правительство по отношению къ церкви (и оно доказало это своими двиствіями), -- это вмішательство світской власти въ дъла церкви показалось слишкомъ несправедливниъ и возбудило неудовольствіе и ропоть, которые, особенно носав 1830 года, двлались сильнее и сильнее. Правительство само признало свою несправедливость, дало мало по малу церкви больше свободы и не противилось пересмотру церковнато регламента синодомъ. Этотъ пересмотръ, начатый до 1848 года, въ сабдствіе событій того времени, получиль большій объемь и большую важность. Многія духовныя лица были того мнівнія, что, освобождая церковное управленіе отъ преобладающаго вліянія на него правительства, надлежало въ тоже время перемънить въ немъ одигархическій его характеръ, который слишкомъ отделяль его оть народа и отъ консисторій, и сблизить его съ последними, такъ чтобы ово находило въ нихъ свое основание и свою силу. Коясисторін, составленныя изъ членовъ, назначенныхъ приходами; классное собраніе — изъ депутатовъ, избранныхъ консисторіями, съ правомъ высшей церковной власти въ плассъ, в съ комитетомъ, который бы былъ его представителемъ, когда оно не созвано; классныя собранія, составляющія чрезъ своихъ депутатовъ общій сынодь, симодъ достаточно многочисленный, съ комитетомъ, ко-

торый бы представляль его въ промежутокъ годичныхъ его засъданій: - воть основанія новаго церковнаго регламента, который быль разсилтриваемъ и принять временно свиодомъ въ 1848 г., но устраненъ, по окончательномъ разсиотрвнія онаго въ слідующемъ году. Церковися организація, которол была, наконенъ, введена, сохраняеть инстанція, установленныя въ 1816 г.; но классному собранию предоставлено не право управления, а только право разсужденія и предварительнаго голоса. Оно назначаеть членовь дирекцій классной и провинціяльной. Представленіе дирекціями шести и трехъ кандидатовъ и избраніе одного изъ нихъ королемъ — отивнено. Провинціваьныя дирекцін назначають; по прежнему, денутатовъ въ синодъ. Число старъйшинъ, засъдающихъ во всъхъ сихъ собраніяхъ, уволичено, и время ихъ службы уравнено со временемъ службы насторевъ. Наконецъ, что касается до постановленій и распоряженій синода,утверждение короля и прописка министра болье не требуются.

Эта организація, утвержденняя синоденть 9-ге сентибря 1851 г., признана правительствомъ. За тімь вышель въ 1853 г., законъ «о церковныхъ общинахъ,» который признаеть за церковію право устрояться и управляться самой собою, сообщая только правительству о своихърасноряженіяхъ,—за исключеніемъ тіхъ случаевъ, когда, но виймательству интересовъ государства, требуется его согласіе.

Таково устройство годиандской церкви въ настоящее время. Вотъ ся витинее состояние:

Голландская ресорматская церновь считаеть околе 1.750,000 членовъ, раздъленныхъ на 1,272 община вли прихода, при которыхъ состоять 1,511 пасторовъ. Кам-

дая община, городская или сельская, управляется ноисисторією, состоящею изъ пастора или васторовъ прихода, старъвшинъ и діаконовъ, избираемыхъ изъ прихожанъ. Вообще, старъйшины и діаковы оставляють должность, после более или менее продолжительной службы, обыкновенно чрезъ два года, и снова избираются не иначе, какъ по источенім намотораго времени. По закону церкви, право избранія пасторовъ, старійшинь и діаконовь принадлежить самимъ прихожавамъ, но на самомъ ділі оно въ рукахъ консисторій, которыя служать представителями приходовъ, и предлагають на ихъ утверждение ивбравныхъ уже кандидатовъ. Синодъ 1854 года ностановиль правила для консисторій и для ивбранія пасторовъ, которыя дають силу вакону; но они были устрапровинціальными дирекціями. Вообще замічають въ церковных в дирекціях в обратное стремленіе къ порядку вещей, бывшему до 1848 года.

Извістное число близних между собою приходовъ образують классь; нидерландская церковь считаеть 45 таких классных округовъ. Пасторы каждаго классного округа, соединенные съ равнымъ числомъ старійшинъ, назмачаемых консисторіями, составляють классное вобреме. Эти собранія завідывають общими ділами классь, и мазначають на три года классную дирекцію, изъ вати, семи иди девяти членовъ, изъ коихъ дві трети—настори.

Въ каждой изъ одинисация превинцій Голландія сосдиненные классы составляють вийстй ендометво провиціальною дирекцією, назвачаємою на три года и состоящею изъ столького числа пасторовъ, сколько классовъ въ відомствъ, и меньшаго числа старъйшинъ, козерие всі избираются влассными собраніями. 17 валлонскихъ церквей, при коихъ состоитъ 25 пасторовъ, не принадлежатъ къ этимъ класснымъ округамъ, а составляютъ особое въдомство. Ихъ консисторій, чрезъ своихъ кандидатовъ, образують годичное собраніе, для разсужденія объ общихъ интересахъ. Собраніе назначаетъ на три года изъ семи членовъ комитетъ, который, подъ именемъ коммиссій для долго валлонскихъ церквей Голландій, или валлонской коммиссій, составляетъ главное управленіе валлонскихъ церквей. Валлонская коммиссія имъетъ права и преимущества провинціальной дирекцій, исполняя также, когда нужно, обязанности классной дирекцій.

Депутаты этихъ дванадцати дярекцій, -- дирекцій провинціальных голландских и валлонской коммиссіи, образують общій синодь. Каждая изъ сихъ дирекцій уполномочиваетъ ежегодно для сей цели одного пастора, и три изъ нихъ, по очереди, каждая по одному старъйшинъ. Церкви голландскихъ колоній хотя больше зависять оть правительства, чемъ церкви метрополіи, также бывають представляемы въ синодъ однимъ изъ членовъ коммиссіи церквей для Индіи. Синодъ назначаеть себъ ежегодно президента и вице-президента. Секретарь его, избираемый на всю жизнь, присутствуеть въ синодскихъ собраніяхъ съ правомъ совъщательнаго голоса. Равнымъ образомъ имъютъ право засъданія, съ такимъ же голосонъ, три профессора, уполномоченные ежегодно тремя богословскими фалькутетами: лейденскимъ, утрехтскимъ и гронингенскимъ. Право засъданія предоставлено также государственному коммиссару, посылаемому королемъ. Это обыкновенно бываеть начальникъ департамента про-- тестантскихъ въроисповъданий, который можетъ брать съ собою своего оффиціальнаго секретаря. Синодъ собирается однажды въ годъ (исключая экстренныхъ случаевъ), T. I. OTA, UI,

Digitized by Google

въ мѣсяцѣ іюлѣ, и продолжается, по меньшей мѣрѣ, одинъ мѣсяцъ. Отъ одного синода до другаго, текущія дѣла поручаются синодской коммиссіи изъ шести членовъ, назначаемыхъ синодомъ на три года, къ которымъ онъ ежегодно присоединяетъ свою контору и одного изъ профессоровъ богословія.

Синодъ есть высшая церковная власть какъ въ дълъ законодатольства, такъ и относительно дисциплины и администраціи. Онъ завъдываеть съ полною властію общими дълами. Мъстныя дъла, подлежащія въденію консисторій или дирекцій классныхъ и провинціальныхъ, поступають на его разсмотръніе только по просьбамъ изъ первой или второй инстанціи. Что касается до составленія или пересмотра общихъ уставовъ, синодъ представляетъ ихъ въ формъ проэкта дирекціямъ провинціальнымъ, которыя подають свое мивніе, и спрашивають иногда митнія классныхъ дирекцій, классныхъ собраній и даже консисторій. Разсмотръвши сіи мивнія и сдълавши примънительно къ нимъ измънение въ своемъ проэктъ, какое признаетъ полезнымъ, синодъ передаетъ уставъ, для окончательнаго приговора, въ провинціальныя дирекцін, которыя подвергають его голосамь. Когда уставь принять въ дирекціяхъ рёшительнымъ большинствомъ голосовъ, онъ вводится, какъ церковный законъ. Для всякаго измъненія органических церковныхъ законовъ требуется большинство двухъ третей голосовъ. -- Консисторіи, ограниченныя нікоторыми общими правилами, особенно относительно избранія пасторовъ, пользуются впрочемъ большою независимостію въ управленіи церковными далами своихъ приходовъ, которые, съ своей стороны, оказывають имъ большое довъріе и готовность слушать ихъ голоса. Классныя собранія могли бы имъть

TAROS ME BAIRRIS EN KONCACTOPIE CROEXE ORPYTOBE; HO. нежаючая валлопскихъ церквей, этотъ центръ жизни в взанивыхъ отношеній развить слабо и оказываеть мало дъйствія въ нидерландской реформатской церкви. Высшая власть церковная въ дирекціяхъ, сосредоточиваясь въ рукахъ малочисленныхъ собраній, отділенныхъ отъ консисторія, еще менве имветь вліянія на жизнь церковную; тамъ меньше можеть дайствовать съ успахомъ сннодъ-верховное собрание изъ шестнадцати двиствительныхъ членовъ. Въ этой одигархической формъ многія видять большой недостатокъ организаців голландской церяви. Она не препятствуетъ высшей власти поддерживать въ церкви достаточный порядокъ; во она делаетъ се слишкомъ мало увёренною въ согласіи и опорё приходовъ и консисторій, чтобы сміло и съ успіхомъ предпринимать важныя діла, требующія содійствія ума, силь и доброй воли всехъ. Тъ, которые отдаютъ преимущество олигархическому началу, думають, напротивъ, что участіе большинства въ управленіи церковію не повело бы къ сохрапенію въ ней порядка и мира, а скорве дало бы возможность завладать симъ управленіемъ такимъ людямъ, контъ ревность обнаруживается дъятельностію болье безпокойною, чёмъ благоразумною и просвёщенною.

Допущение къ пастырскому служению есть одно изъваживанияхъ правъ церковной власти. Доселв она не принимала большаго, даже достаточнаго участия въ надзорв за образованиемъ юношества. Хотя церковь имветъ право и средство, для приготовления будущихъ пастырей, основывать свои особенныя заведения, она продолжаетъ пользоваться богословскими факультетами трехъ университетовъ, зависящихъ отъ государства, по той простой причинъ, что эти факультеты назначены исключительно

Digitized by Google

для, реформетской: нервице прочісь вірополенідалісь поле ndotectantchia, taki. H manchonkapalenokasi, Ramenti. каждое свою особую самиварію. Всть, бель самивнісь. COLLINAL HOCOOODSSHOCTL. MIL TONIS, YES, BACTAPENNA, WE которыхы, лежить обезаниесы, обрезоветь, будущихь сиржителей церкви, навначаются, провительствомы, базть всекаго участія неркам полосельно мешле никавого средотря помочь біді, на которую многію, желуются, особещия приворженци, такъ. называемий моньессіоновьней партід. (то, есть, держащейся не**восприн**ы восы), которые, ува: зывал, на , громенгонскій умиворскиогь, говорять «чтув въ, немъ, богосленская инола, обрегионая Евангеліо, пъ усовершенствованцый: платовиямь, завладьяю, встик; жеоодрами, и царствуеть одиновляство, не вспречавани вы комъ. прекражения себя (1). Другіс, направить, спитанть eto bobco no take belekume naj negreke, kokej oros кажется, въ теорія . Послідніе, видять, даже пользу вунтер. комъ образв: назначенія наставниковь, пологає что обрь обезнечиваеть для добросовъстимсь, ученыхъ, жаковники. считаются ныившије, профессоры управрениетовъ, сробе: ду въ преподавани, столь будто бы благотворную для науки, хотя противъ этой-то самой свебеды въссторые. и вооружаются, называя ее вольностью. Впроченъ услевія опредвленія въ доджность пастора, какъ, ні, самос опредъленіе, зарисять единсквенно годь дардин. Она : въ. своемъ рагляментв опредвляеть свойства, испытачин веторому ищущій пастырскаго званія должень полрергить. ся предъ. провинціральною дирекцією, як для івалдонскихъ, пасторовъ — предъ. валлонскою коммиссіою; и это псин-

<sup>(1)</sup> Le parti anti-revolutionnaire et confessionnel, par Mr. G. Groen. van Prinsterer, pag., 23., 1860.

таніе строго (1). Получившіе образованіе въ чужихъ кранхъ могуть быть допускаемы къ экзамену, но на особенныхъ условіяхъ и подъ особеннымъ ручательствомъ. Экзаменъ требуется и оть пасторовъ изъ иностранцевъ, если только они прежде не имъли постоянныхъ приходовъ. По, съ экзаменомъ, или безъ экзамена,—ни одинъ иностранець не допускается къ пастырскому служенно ините, какъ получивши предвірнтельно согласте перковить упривленія и правительстви.

Отношенія между церковію й государствой, какъ можно уже было запытать, отзываются и теперь порядкойъ вещей того времени, когда ревориатская церковь была перковію государства. И неудивительно. Не говоря уже о исторических воспоминаніяхь, учрежденіях и древших обычанхь,—слишком миото общих витересовь и

<sup>(\*)</sup> Не меравотно упонануть вайсь и с другай визываний. Вейкъ имъ четыре: 1) предуготовительный или прісиный, 2) на степень нандидата, 3) на степень донтора и 4) на должность пастора.

An didutent apropiomosumelleneté rproperté : létura, serécétia météple, outestie untentrum, espelicule apendeté u estine: levalule, thènecule, espelicule u xalgelicule.

Для экзайена на степень кандидата: богословская вициклопедія, священная критика, священнай і фриміфицій; введеній віз св. Пасаній, преширщественно повозавітное, экзегетина в. и н. Завіта, метафизика, богословіє естественное и библейское, богословіє догматическое и мірівоставній дермовици меторія.

ДЛЯ переменя на сисиемь доктора: сайн, герпийский и экаститика в: и и. Завата, богословіе догматическое, символическое и правственное; богословіе практическое, то есть: литургическое, гомилідій (Мійй), катихній ческое и пістырской, и периодное право. Сверх'ь сого пишется на зативскомъ языка и защищается разсумденіе о богословскомъ предметь.

Для ййсторский или церкоский залажени: визегетика в. и н. Завъта, свящ. герминевтика, свящ. критика, церковная исторія, богосилью мітимпийское, примотоскию и принтическое. При этейт требургая осидійськостій оти прическорного котораго либо нас універсктетовъ, что кандидить смущаль нешем на укольнутий в предпатить.

точекъ соприкосновенія между государствомъ и церковію, заключающею въ своихъ нѣдрахъ двѣ трети вація, самыя просвъщенныя, самыя богатыя, самыя древнія,чтобы возможно было совершенное разделение между ними. Плата жалованья 1400 пастор. (1) и выдача имъ ленсін по выслугь 40 льтъ подають поводъ къ постояннымъ сношеніямъ между ними и правительствомъ. Жалованье пасторамъ и профессорамъ богословія, пенсія выдаваемая пасторамъ, выслужившимъ опредъленный срокъ, съ одной стороны составляють долгь уплачиваемый церкви государствомъ за прежнія, присвоенныя имъ церковныя имущества; съ другой - употребляемыя на это деньги получаются съ церковныхъ же имѣмій, управляемыхъ государствомъ или по крайней мъръ подъ его надзоромъ. Дъла, возникающія изъ сихъ разнаго рода отнощеній государства къ церкви, завъдываются департаментом протестантских выроисповыданій, коего начальшикь, одинь изъ министровъ короля, представляеть интересы церкви въ совътъ правительства. Но эти отношенія, почти всегда ознаменованныя доброжелательностію и пользою для церкви, нисколько не стъсняють ея свободы во что относится къ духовной области.

Посредствомъ особенныхъ регламентовъ, составленныхъ и соблюдаемыхъ съ большою тщательностію, голландская церковь наблюдаетъ также за другими важными интересами, которые касаются ея. Сюда относятся: 1) Религіозное образованіе народа, даваемое вездѣ и преимущественне пастораян, къ которымъ въ большихъ приходахъ по необходимости присоединяются на помощь катихи—

<sup>(1)</sup> Пасторы получають, ерединнь числовь, оть 1992 до 1390 слер. жин около 550—650 руб., сельскіе насторы оть 600 де нее слор.; песторы саныхъ большихъ геродовь 1800—2300 слор.

заторы, приготовляемые къ этому съ особенною тщательностію; 2) Благотворительныя учрежденія, состоящія въ завъдываніи діаконовъ. Нъть ни одной церкви, которая бы не имъла, для содержанія своихъ бъдныхъ, средствъ часто значительныхъ, происходящихъ отъ сборовъ, приношевій и завъщанных вапиталовь и имъній. Очень многія церкви иміють также для бідныхь особенныя заведенія, пріюты, школы, богадільни для сироть и престарвамхъ людей; 3) Церковное благочиніе, для наблюденія за религіозною жизнію и за порядкомъ въ церкви. Въ настоящее время правила сего благочинія мало прилагаются нь отдільнымь лицамь, какь это ділалось до подовиям 18-го въка; но все таки это не совстиъ вышло изъ употребленія; а относительно пасторовъ дисцеплина наблюдается строго и неопустительно; 4) Церковныя имущества, то есть, храмы, пасторскіе домы, капиталы, земли, припадлежащія церкванъ. Управленіе вын подчинено правиламъ неизмѣннымъ и сколько возможно одинаковымъ. Чтобы предотвратить и остановить злоупотребленія, правительство принимаетъ въ наблюденін за этимъ матеріальнымъ интересомъ гораздо больше участія, нежели въ другихъ церковныхъ дълахъ; и какъ это участіе бываетъ внотда слишкомъ искаючительно, то и составляетъ одинъ изъ самыхъ щекотливыхъ предметовъ въ отношенияхъ между церковію и государствомъ. Порядокъ, который последнее въ семъ случав сохраняеть, не быль бы, - говорять недовольные- нарушаемъ и тогда, когда бы власть церяовная не была отстраняема часто столь несовивстнымъ съ ея достоинствомъ образомъ.

Изъ тысячи реформатскихъ сельскихъ приходовъ, и даже болъе, многіе не въ состояніи поддерживать церковныя зданія и строить новыя. Посему, въ слъдствіе опредъющи описда, двинется ежегодир въ пользу жеждающихся церквей сборъ, деставляющій обыкнорецю отъ 30 до 40,000 раории., ная итсколько болье 15 или 30 тысячь рублей. По причина несоразуварности жалонанья пасторовъ съ потребностями жизни жь Голданда, придумали средства увеличить содержаніе дь лікь жістахъ, гдъ оно особенно скудно. Множество фондовъ, обдикъ и мъстимкъ, сорторгъ въ респоря<del>жени</del> ц<del>ор</del>кви, для обезпеченія ценсін вдоважь пасторовь. Занвиваются триже прінсканість средству ву составлению чапатале, эноричений такурай соп дережено диохрафия из живоно одности имств ирихотских тебивец в настоящее время вестия несоразиврного съ потрабностани. Возникають повые семенія, какъ по принина звеличенія народопаселенія, текъ и въ сардствів осущенія фолодистыхъ мість и офрафотки земель, считавщихся досель негодиным. Впроченъ почти вояче заправодся браква несобывапроводе жомей менетом пасторовъ и числомъ прихоженъ, и чувствуются потробность устранить ее; -- между темъ не всегде догле получить, и даже не всегда иржно требовать пособій от росударства, которов обязано только выдавать положение жалованье.

Кроих реформатской церкви, въ Голичний иного мугихъ протретантскихъ обществъ. Наподорыя изъ нихъ въ цвътущемъ состояни.

Ремонстранцію или арминінне, отайдившісся ота реформатской перкви во время догинавинеских спорода, волнованщих Голгандію ва начала 17-го столатія, имаюта 27 община, са 5,000 прихожана и 25 пастераци. Они образують вийсть одир братенне, общестне, иправлячно консисторівни и общима собраність; имають ва Анстерадий особую сенинарію лія образовація своиха быта

имка, дасторова, вправляемую одинит просессорент; строго наблюдають за ученіемь ін инфлоть пвом свобые скую должность. По своему дерковному управленію, они инфрать менте отношеній къ государству, нежели ресерияци.

Лющеране аукобурккаю испольдовий иногочислений вейкъ. Ихъ сунтается около 55,000, при 56 неримекъ, изъ коихъ 9 вспомогательныхъ, съ 58 преторами. Правомы 
вистердамскій и роттердамскій, особенне нарами, ачань 
иногочисленны. Лютердам мийютъ свои консистерій и 
свой синодъ, свои установлений и обычан; ихъ нерименов 
управленіе не отличается существенно отъ ревориетскаго и ставить ихъ понти въ такій же отношечія къ праактельству. Оди нийютъ въ Аметердами свою богословскую сецинарію съ двумя профессорами.

Несогласіє съ новыще идении, неренесенными вазгерцанін, заставило, къ концу прошлаге етольтія, въксторое число лютеранъ отдалиться отъ своихъ единовърцеръ и составить особенное общество, подъ именемъ совстрановленной лютеранской нереси». Ихъ считеенся до 11,000, въ 5 приходахъ, съ 11 насторани. Церковное управленіе ихъ мало отдичается отъ управленія другихъ потеранъ. Богослояскія науки пропеденост студентанъ одинуь изъ пасторовъ, въ Амстардамъ, и пропессорани таношнаго атенея и семинарій.

Менновиты или Телеобаптисты получили начало стол во время тёх предразовательных движеній, предпествованих раформі Лютера и Кальвина, наз которых выродился внабаптистическій фанатизик 16-го отолітія. Ті, в тельца на захотіли разділять вой ото сумазородотва, се ставиди особол резигіозног общество, паль руководствомь

Меннона Симонса Фрисландскаго, в стали называться его именемъ. Меннониты, въ числъ около 40,000, составляють 123 общины при 124 пасторахъ. Извъстно, что оне допускиють крещение только взрослыхъ. Состоя большею частно изъ людей зажиточныхъ, меннонитския общины не нуждаются въ пособияхъ со стороны правительства, и стараются имъть съ имиъ какъ можно менъе сношения. Онъ соединены другъ съ другоять только братскими отвошевими, и имъютъ сообща въ Амстердамъ богословомую семинарию, управляемую двумя профессорамв.

Будучи совершенно независимы другь оть друга, эти релегіозныя общества однакожь связаны между собою и съ реформатскою церковію общими витересами и братсними чувствами. Случается иногда, что пасторы сихъ мелкихъ обществъ замъняють другь друга на церковной канедръ. Равнымъ образомъ и пасторы реформатские не отказываются, когда бываеть надобность, проповёдывать у ремонстрантовъ, меннонитовъ и люгеранъ. Общиовенно въ молитвенныхъ собраніяхъ замінается большая сивсь протестантовъ всехъ наименованій. Есть много семействъ сибшанныхъ, коихъ члены принадлежатъ разнымъ протестантскимъ обществамъ, безъ всякаго вреда для домашнято спокойствія и жизни релегіозной. Во всякомъ общеполезномъ христіянскомъ двав всв сія разныя обществи являють такое согласіе и единодушіс, какъ будто бы составляли всё одно воликое храстіанское COMONTOTO.

Один реформаты диссиденты не участвують досель въ этомъ братскомъ согласіи. Они отділялись отъ голландской реформатской церкви во время волисий, причиненныхъ, літь 20 или 25 тому, сопротивленість нікотерыхъ церковному порядку и догматическими спорями,— водненій, увеличевныхъ неблагоразумными мірями обувданія со сторовы гражданской власти. Число ихъ, иростиравшееся въ первые годы слишкомъ до 40,000, нослі пе
увеличнось. Многіе разділяютъ ихъ дегматическіе віглады, но не одобряють ихъ отділенія отъ великой семви
ресерматской. Они составляють 200 общинь при меньшемъ числів масторовъ. Эти общины разділены на шисгія отрасли, далено не смодящінся нежду собою. Оъ сямаго етділенія отъ ресерматской церкин, диссиденты
держатся въ отдаленіи отъ вобкъ протеставтеннях обществъ, и не вредвидится, чтобы ожи сноро ебливились
съ ними.

Эти подробности организаціи годландской реформатской церкви уже пеказывають изкоторымь образомь, что у голмидерь ость двятельность въ жизни церковнов, и что эта двятельность происходить не изъ осфиціольного механняма, а изъ жизни религіозной. Правда, что эта двательность --- неръдко тревожная и мячежная; правда, что и въ жизни религіозной миогое нужно исправичь. Въ ней встрачается истерпинасть но всему непротестантскому, обнаруживающаяся иногда страниымъ образомъ въ жизни обществонной и доманной; далеко ме свободия она и отъ той духовной гордости, ногорая составляеть общій модугь протестантовь, а особонно реформатовъ, которые считаютъ христіанъ другихъ вфровопов**іданій младенцами по вірі, а себя самих**ь чуть «не пришедшими въ эрвлость мужа, въ мвру полнаго вобраста Христова. в За вобиъ темъ нельзи не замения, что въ Голдандін вообще принамають религію серьёвно, ч занимаются ою столько же по потребности сердца, сислы ко по наследственной верности благочестивань обычиямъ. Эта пеціональних религіозность сильно: поддержя-

ристой насторами, въ конорыхъ мелью ме призайть инпринго принстифинато достоинства. Въ чисат 1600 чисророва, ученые ооставляють большинство. Всебще чин оганняются в'прово и благочеством, могорыя видим вих въ доминей ихъ жаран, такъ и въ жизни общественмей, и обнаружванием обширною диятельностию пристіанскова. Самое обужение ихъ заславляеть дув принципъ участво въ дъйствіскъ многочисленникь учренденій, ссмолециись въ видехъ молествонности и просвъщения. Кроит пого, что они составляють душу пейкъ предпритій, вийниция ціль существенно реантісную, -- же, что двлается съ цвлями человъколюбивыми, рвдко обжедится база ихъ орежи и содействія. Ихъ вижно на первоначальное образованів дітей очень чувствительно; и шеськи двярельное участіе, которое, нь большой для шего шельэћ, она принимели, по приглешение правительства, въ недворь за нубличными мекслеми, уменьшилось тольно въ -чан выпоментном провить выпоменты водот в тін и уступокъ, которыя правительство почно нужникъ ей одбиять. Добрымъ принбрамъ, подаваниять всюду дужоронствомъ, ностоянному, сильному и благотворному гиченфо станивал стевенодинии профен ин ото чинкъм это респространеціє просвіженія и это отсутствів реземеціонных водненій, которыми Голмидія можеть по-HOLLET'S CA.

Одно изъ мърнаъ живни религовной сотв конценте къ общественному богослужению. Большив часть гелинадскихъ ресориетскъ неполияеть эту обязаннисть неопустительно по. Межно политеть непърнос, — особенно очисовтельно сельскихъ динтелей, — что болю половины ресориетскиго нередонасиления нашдее воскрессиье ообирастся въ церкванъ. Въ гередехъ, особение фольшить, проперція ме

такты благопрімена. Воли сомайній, это промоходить, глакнымъ образовъ, отъ недостатка ревности, но частво такme in ord nelectates nontimental by hoperate. Heperates большихь голапискихъ городахъ, наприи. четыре въ Роттердамы и десять въ Амстердами, кака оны на обшприм, не могуть вийстить и чеквертой части ревориалскаго народонаселенія: Часто бываеть въ нихъ такая тьснота, что-невозможно дышать; половина собранія по-BEARTS CHOOSE TOWN OF OTP TOTAL WARTS ROTORED IN слышать проповідники; а дурной обычай, существующій въ Романдін, кими и во многихи другихи протестантикихи: страния, --- плачить за мёста въ церкви затрудилеть длавесьме-многить самый входь нь нее. Эта трудность часто ствоетъ причиною чебрежений объ общественномъ богослуженім, вые, покрайней вірв, благовидишть предлегомъ въ этому. Они же очень много способствуетъ успвхамь сопоратистовы: тамь чувствують собы спокойно и привольно тв, которые видять себя оттаживаемымя въ другомъ масть. — Но прілтно: видьть, какъ бадный в класов, который) по означеннымь причинамь, не участвуеть вы обывновенномъ общественномъ богослумения; съ- бевьшими усердемы собиристся нь богослужения; установаенному неключительно для него. Не менъе утъшительно значительное стеченіе народа, которое привлекають публичный чтеній сединственно для рабочиго класса, какъ наприм въ Ротгердана, гда они бывають подъ руководством эписторовъ всёхъ протестантских вобщестив, три разачвъ недвио, въ трехъ различных ивстахъ, отъ 8 до 911часовъ вечера. — Общественное богослужение со-Bedhineter but beenpedende, by micrays medicallynuxy до четырехъ разъ (7 и 10 час. утра, 2 и 5 или 6 час. вечера), въпдругихълтри гразар нав, --- даметву сапихъ

малыхъ приходахъ, -по крайной мірі два раза. Сверхъ сего, въ городахъ, какъ и во многихъ сельскихъ церквахъ, бываетъ богослужение ибсколько разъ на неділі, и привлекаетъ большое стечение богомольцевъ. Причащеніе совершается неопустительно четыре раза въ годъ, и въ городахъ, два воскресенья сряду, обыкновенно привлекаетъ большое число причастинковъ. -- Домашнее богослуженіе (1) значительно распространилось въ послідніе годы. — Юношество, почти безъ исключенія, ходить слушать особенное катихизическое учение, преподаваемое въ собраніяхъ, сколько возможно, малочисленныхъ, даби катихизаторъ могъ заниматься съ каждымъ ученикомъ отдъльно. Катихизические уроки прододжаются обывновенно изсколько леть. Слишкомъ молодихъ не любять допускать къ причащению. Обывновенный возрастъ — 18 лътъ и болъе. Причастіе не дается или отвладывается при неудовлетворительности познаній и религіозныхъ расположеній молодыхъ людей. Для юношества рафочаго класса, катихизическое ученіе, предшествующее исповіданію въры, ограничивается временемъ гораздо кратчайшимъ. Для вознагражденія этой краткости, преподается законъ Божій въ такъ называемыхъ дісконскихъ училищахь и въ воскресных школахь. Катихизическое учение преподается льтомъ и зимою.

Свидътельствомъ жизни религіозной въ Голландіи служать также иногочисленныя учрежденія, посвященныя распространенію въры Христовой. Таковы общества: миссейское, библейское и религіозныхъ сочиненій. Два первыя считають, то и другое, отъ 7 до 8 тысячь членовъ, вносящихъ извъетную сумму, и получають, разнаго ро-

<sup>(1)</sup> Опо состоять на чтони и мавленения Виблін и политив.

да пожертвованіями, каждое отъ 60 до 90 тысячь фасриновъ (32-50 тыс. рубл.) въ годъ. Члены каждаго изъ сихъ обществъ составляють большое число отдёленій, зависящихъ отъ одной, главной дирекціи, находящейся для перваго — въ Роттердамъ, для двухъ другихъ — въ Амстердамъ. Во многихъ мъстахъ миссейское общество ежемъсячно собирается для молитвы и совъщаній о овоихъ дълахъ, причемъ сообщаются также свъденія объ успъхахъ миссіонерскихъ и библейскихъ трудовъ, въ предълахъ и за предълами Голландіи. Общія годичныя собранія двухъ первыхъ обществъ, особенно миссейского, возбуждають всегда живое участіе въ народъ. Миссейское общество трудится въ пользу многочисленимхъ народовъ, окружающихъ голландскія колонін въ Азін. Труды, которыхъ стопло ему водворить своихъ миссіомеровъ на самомъ островъ Явъ, увънчались, наконецъ, успъхомъ. Что касается до американскихъ колоній Годдандіп, діло распространенія Христовой віры тамъ поручено обществу моравскихъ братьевъ, одна отрасль коего съ давняго времени поседилась въ Голландін, и пользуется общею любовію и накоторыми прениуществами. Труды внаменитаго виссіонера Гутцавра, приготовленнаго къ этому апостольскому дёлу голландскимъ миссейскимъ обществомъ, подали случай къ основанію особежнаго общества для распространенія христіанства въ Китав. Другое общество основано для обращенія евреевъ; оно установило во многихъ мёстахъ публичныя молитвенныя собранія. - Библейское общество раздаеть ежегодно болъе 30,000 экземпляровъ полной Библін и новаго Завъта. Оно не щадило ни издержекъ, ни трудовъ для составленія хорошаго перевода Библін на столь богатый и трудный явонскій языкъ. Ветхій Завіть быль напечатань

.aluddu folk on one status Budde h //uor crosm wrte Въ настолщее время общество старается о перевиды Библіні не жыль онтиковь (Суматра), дажаковь (Вориес) и бугисовы (Целебесь или Макасарь). Оне посылаеть сповобнымы дажей для изученіні языковы, и зайнамется составленіств' ніх тримматикъ. Кажідос наз вышеў поланутыть обществи выветь свою организацію, не завысящую отъ церковнаго управленія. Духовенство принимаетъ двательное участіе въ трудахъ этихъ обществъ; по находить себы въ этомы равно ревностимкь помощин-ROPS : Mipheraxs! Obtigectan othi ne cyts y perfection neключительно-греформатскія, но въз віхъ общими спіжня в дружно туудатся для велякого делы хунстівне вебіх протестантекную в временов в дами. лютеране, ремонстранты, реформаты и друг:; томых телео - бантисты основали-свое обобоб инсервское общество. На ряду съ свяв общееввый і межної указать і на множество других і чел атфайн лачин ави иновий Спіновивору ахмановиромбио. цвино духовную понью техь пизшихь словы общоства, въ-которияъ" педобтатонъ попечений, точно" приспособлейныхы кь мин'нумдамь; двечь! полную волю безпоридочной жизни и проискодищей от в неи общести! Есть частима общества для распростриненія чтенія Библін і п' улучіменія религістися жизни между бідными, посредством посіщеній нів нь дому, в пиногочисленные пріючы для міслоавтинав: двтой: рабочить. Основаны школы, такъ называюиын do**dopsamum, . ден' дът**ей самаго иняшаго и "бъди**ъйш**аго жиссы; жабущихы бёзь всякаго присмуучасчийи общества ((несависиме и офъ и нарочите для сеге и назначенnaro Ballaenin) and indegoxpanents tonurs trademical rothнияъьотельозирата из быноряфойров, жиннерет выпуска сторджыв чи бутрыхув ванеровін і для прыівтовленін діныс

нассъ-присмотрщицъ за больными, которыхъ разбирають во всв. стороны Голландін. Всюду стараются объ улучшения нравственнаго и религіознаго состоянія ареставтовъ, особливо молодыхъ. Одно частное общество трудится надъ этимъ около сорока пяти лътъ, занимаясь участью арестантовъ по ихъ освобождении. Древиће всћуъ сихъ учрежденій общество, называемое для общей пользы, которое неослабно продолжаеть свое дёло, начатое въ 1784 г. Цвль его - способствовать, особенно въ низшихъ классахъ, благочестію, правственности и просвъщеню въ духъ христіанской въры. Съ этою цълію оно издаеть простыя и удобопонятныя сочиненія о предметахъ религін, исторін, естественныхъ наукъ и промышленности. Оно ввело не только въ городахъ, но и во многихъ деревняхъ, вечера для чтенія, вообще посъщаемыя очень усердно. Это именно общество дало первый и сильный толчекъ къ улучшенію элементарнаго образованія. Основанныя имъ школы представили образецъ той методы обученія, которая принята и теперь. Оно не размножаеть болье своихъ школь, посль того, какъ цвль его, кажется, достигнута. Съ самаго начала своего существованія и досель, распространяя либеральныя мысли, оно непрестанно слышить упреки, что его либерализмъ ведетъ къ индеферентизму и невърію. Оно считаетъ 16,000 членовъ, раздъленныхъ на округи. Мы почли нужнымъ представить эти подробности потому, что это общество-существенно голландское; прочія общества достаточно извъстны по сходству ихъ съ такими же учрежденіями въ другихъ странахь.

Выше упомянутыя челов в колюбивыя учрежденія не суть всключительно протестантскія по началу; но почти таковы они на двяв. Римскіе католики принимають въ нихъ т. І. Отл. Ш.

очень мало участія и, кажется, уклоняются отъ этого боль и болье. Отношенія ихъ къ протестантамъ съ накотораю времени не очень дружественныя. Они имъютъ на своей сторонъ численый перевъсъ въ южныхъ частяхъ Голландін, которыя въ началь не принадлежали къ республикъ Соединенныхъ Провинцій; образуютъ массу около 600,000 ч. и следовательно составляють большинство народонаселенія. Почти такое же число католиковъ перемѣшано между двумя милліонами протестантовъ въ семя древнихъ провинціяхъ. Ультрамонтанскій духъ, досель не такъ замътный, сталъ видимо вторгаться и усиливаться между ними. Тонъ и поступки не массы, а партін, дъятельной и сильной, сдълались жёстче и наступательнъе. Искусство, съ которымъ эта партія старается ослабить и совершенно подавить протестантскія общины въ тъхъ мъстахъ, гдъ католицизмъ въ силь и, сверхъ того, подорвать протестантовъ въ ихъ промышленности вонкурренцією, страшною только ся матеріальными средствами, -- заставило протестантизмъ стать въ оборонительное положение. Въ этихъ видахъ образовались четыре общества, между тъмъ какъ другаго рода общество, освованное лёть шесть тому, имееть целю распространять протестантскую въру между голландскими католиками. Можно бы войдти здёсь въ нёкоторыя любопытныя подробности, но это заставило бы насъ выдти изъ предъмъ предположеннаго нами краткаго и общаго очерка. Перейдемъ къ другому, болъе важному предмету.

Это — вопросъ объ обязательной силѣ исповѣданій вѣры вли символовъ, — вопросъ весьма трудный, подавшій поводъ къ весьма различнымъ сужденіямъ. Ограничныся взложеніемъ фактовъ.

Голландская реформатская церковь имветь свое осо-

бое и отличительное учение, выраженное въ ся символическихъ кингахъ, какови: исповъдание въры Гюн-де-Бре, катихивисъ Урсина или гейдельбергскій и правила дордректскаго собора. По первоначальному паифренію, церковь реформатская, законно представляемая на общихъ сиподахъ, должна была подвергать эти символическія иниги мостоянно новому разсмотрвнію, чтобы видёть, не нужно ли чего нибудь измънить или исправить, и такимъ образомъ достигать болье и болье совершеннаго согласія съ словомъ Божіммъ. Нидерландская церковь дълала это до 1619 года. Послъ того не было общихъ синодовъ, следовательно и переспотра символическихъ кингъ. Обнаружилось неизбъжное разногласіе между дъйствительнымъ върованіемъ церкви-съ одной стороны, и ученіемъ символическихъ книгъ-съ другой, - не относительно общаго ихъ духа, а въ разсуждении разныхъ отдъльвыхъ пунктовъ. И когда, по истечении двухъ столетий (1816 г.), машан нужимить измёнить церковную организацію, оказалось уже невозножнымъ изъявить, какъ это было въ 1619 г., совершенное согласіе «на всв члены м вункты» ученія, содержащагося въ символическихъ кингахъ. Не было возможности и пересиотръть сихъ жингь: новый общій синодъ, очень не многочисленный и состоявшій изъ членовъ, назначенныхъ однимъ правительствойъ, чувствовалъ самъ, что не имълъ на это права. Положено было требовать отъ насторовъ обязательства въ искрениемъ принятии «ученія, содержащагося, согласно съ словомъ Божінмъ, въ формулахъ единства, принимаемых нына индермандскою церковію.» Сохраненіе ученія реформатской церкви, разумівемаго въ этомъ симсяв, было вивнено въ обязанность всвиъ, занимавшимъ какую либо должность въ церкви; и церковное на-

чальство должно было спотрыть за этимъ. Можду тыть выражение: «учение, содержащееся, согласно съ словонъ Божінить, въ формулахъ единства», -- скоро показалось не опредвленнымъ и двусмысленнымъ. Значило ли это: прянимать ученіе, потому что оно согласно съ словомъ Божіннь, или въ той марь, какь ово согласно съ немъ?quia, или quatenus, поелику, или поколику? Возникли разногласія, которыя дали новое развитіе догматическимъ спорамъ, кои затихли было во время сильныхъ потрасеній Европы, но поднялись снова, вскор'в послів изжіленія церковной организаців въ 1816 году. Желая устранить двусиысленность оффиціальнымъ изъясненіемъ формулы, синодъ 1841 года объявиль, что «въ силу обязательства, которое должны давать всв пасторы, церновь не хочетъ отъ нихъ, чтобы они, во всёхъ членахъ и пунктахъ, сообразовались съ ученіемъ, заключающимся въ символическихъ книгахъ; что, однакожъ, не довольствуясь частнымъ принятіемъ того или другаго догмата, взятаго отдельно, она требуетъ общаго согласія съ ученіемъ, содержащимся въ сихъ кингахъ, какъ составляющимъ, по своему свойству и духу, сущность и основаніе исповъданія въры, принятиго реформатскою держовію; --- исповъданія, выраженіе коего повторяется при каждомъ совершении причащения, когда прячастники приглашаются исповедать торжественно свою благоговейную покорность божественному авторитету св. Писанія и свою смиренную, утъщительную и освятительную въру въ одинаго Спасителя гръшниковъз. - Это исповъдание, повторяемое при каждомъ причащения, состоитъ въ томъ, что причастники дають, въ формв ответа на четыре вопроса. следующія уверенія: «Веруемь, что истинюе и полнов учение спасения, открытое Богомъ, содержится въ кин-

гахъ ветхаго и новаго Завъта. Въруемъ, что наши гръхи діляють насъ непотребными и достойными наказанія нредъ Богомъ; они суть для насъ предметь отвращенія, которое побуждаеть насъ къ смиренію и раскаянію. -Въруемъ, что Богъ, единственно по своему милосердію, дароваль намъ единаго и совершеннаго Искупителя нашего въ Своемъ Единородномъ Сынв, Господв нашемъ Інсусь Христь, коего тъло было преломлено за насъ и кровь пролита за насъ въ оставление граховъ. Мы принимаемъ Его съ истинною върою, какъ содълавшагося для насъ премудростю отъ Бога, праведностю, освященіемъ и искупленіемъ. -- Мы рышились стоять твердо въ этомъ исповъданін, силою Святаго Духа, укръплять нату въру, всправить наше поведеніе, жить съ напінии бляживия въ любви и взаимномъ согласіи, и такимъ образомъ дълами доказать нашу благодарность Богу за дарованную Имъ милость». — Это объявление синода было всъми одобрено. Оно уничтожило двусмысленность и уменьшило неопредъленность требованія синода 1816 года. Не смотря на то, со многихъ сторонъ требовали настоятельно новаго, болбе яснаго опредбленія относительно ученія, которое надлежало считать сущностію и основаніемъ реформатскаго въройсповъданія, и возставали противъ неограниченной свободы въ проповъданіи и школьномъ преподаваніи. Эти требованія были представлены еще съ большею настойчивостію въ синодъ 1854 г., по случаю избранія двухъ пасторовъ, однаго въ Гагу, другаго въ Амстерданъ, -- избранія, которому нікоторые воспротивнянсь по причина ихъ образа мыслей. Церковная власть, хотя и нашла въ сочиненияхъ одного изъ обвиняемыхъ въ неправомысліи нікоторыя мийнія, уклоняющіяся отъ ученія, заключающагося въ символическихъ кингахъ, не видела однакожъ ни въ самыхъ митијяхъ, ни въ ихъ отношени къ обязательству, которое пасторы дають при ихъ опредвленіи въ эту должность, -- достаточныхъ основаній осудить обвиняемаго пастора. Вынужденный, по случаю этаго суда, снова высказать свое мибніе относительно символовъ, сдёлавшихся предметомъ жаркихъ споровъ, синодъ привелъ на намять и подтвердилъ синодальнымъ манифестомъ объявление 1841 года. Онъ полагалъ, что стараться выразить ученіе, принятее реформатскою церковію, ясиве и удовлетворительные, нежели какъ это сделалъ синодъ 1841 года, и желать сжать выраженіе онаго въ какой либо новой формуль, достаточно краткой, точной, опредъленной и полной, довольно соотвётствующей разнымъ оттёнкамъ мнёній, чтобы быть принятою всёми, - это значило бы желать невозножнаго. Самая попытка въ этомъ, съ его стороны, была бы столько неблагоразумна, сколько она выходить изъ круга его правъ. Считая злоупотребленіе свободы, которою пользуется голландская церковь, глубоко прискорбнымъ, -если оно дъйствительно есть, - и желая, чтобы всякой преданный церкви остерегался самаго вида чрезмірной либеральности, синодъ изъявляетъ свое полное убъжденіе, что всякая преграда этой свободі увеличила бы несогласія и смуты, но не была бы противъ нихъ средствомъ. Онъ требуетъ настоятельно, чтобы всв любащіе церковь и привязанные сердцемъ къ ея ученію, оставивъ то, что раздъляетъ и отдаляетъ, соединялись тъсиъе и тъснъе въ живой въръ во Іисуса Христа и въ братской любви; чтобы не забывали, что эта ввра и эта любовь составляють существенное условіе согласія, и что тамъ, гдъ оно есть, нътъ нужды въ совершенномъ согласін догнатических в мивній, для того, чтобы жизнь Христова развивалась въ каждомъ изъ Его членовъ, какъ и въ Церкви, которая составляетъ Его тъло.

Тотъ же синодъ, при пересмотръ устава о допущенін къ настырскому служенію, изміння формулу обязательства такимъ образомъ, что устраниль его двусмысленность и неопредаленность, которыя столь долгое время водавали поводъ къ жалобамъ. Теперь поступающій на должность настора приглашается сискренно объявить, что, согласно съ началомъ церкви христіанской вообіце и реформатской въ особенности, онъ принимаетъ отъ всего сердца и съ искреннею върою святое слово Божіе, содержащееся въ книгахъ ветхаго и новаго Завъта; и что потому сомому имъетъ намъреніе и желаніе, со всею върностію, защищать сущность и основаніе ученія, заключающагося въ формулахъ согласія, принятыхъ въ голландской реформатской церкви; что, следовательно, будетъ нсиренно и отъ всего своего сердца, по мъръ дарованныхъ ему способностей, возвъщать всю волю Божію, въ особенности Его благодать во Христь Інсусь, какъ единственное основание спасения».... (прочее не относится къ ученію). Иностранные пасторы, поступающіе въ голландскую церковь или временно служащіе въ ней, должны давать такое же обязательство.

Изъ всего этого видно, что вопросъ о исповъданія въры, бывшій предметомъ серьёзныхъ разсужденій, то жаркихъ, то спокойныхъ, еще ожидаетъ своего ръшенія. Формулы 16-го стольтія не могутъ болье служить точнымъ и върнымъ выраженіемъ религіозныхъ върованій голиндскихъ реформатовъ настоящаго времени. Въ этомъ всь они согласны, но расходятся въ томъ, каково должно быть исповъданіе въры, которое бы замънняю теперешнее. Должна-ли реформатская церковь составить испо-

въданіе общее, которое было бы истиннымъ выпоженість въры всъхъ ся членовъ, - исповъдание въры, исторос, безъ всякаго сомивнія, прежде всего должно быть решигіознымъ и христіанскимъ, но также и реформатскимъ, воторое соответствовало бы происхождению церкви, витекало изъ ея прошедшаго, обнаруживало са истищое начало, которое, однимъ словомъ, показывало бы ся прево и причину быть тъмъ, что она есть, -- церковію реформатскою, отличною отъ всякаго другаго общества христіанскаго и протестантскаго? Многіе оспаривають нужду в возможность такого открытаго объявленія началь, полегая, что начала, досель общепризнаваемыя, составляють достаточное единство, какое только нужно; что котыть большаго единства значило бы идти къ разъединенію; а что касается до другихъ пунктовъ, считаемыхъ необходимыми для охарактеризованія реформы, то, если взойдти къ ихъ началу и отделить отъ нихъ то, что ость только дело ума и нуждъ времени, -- они подойдутъ подъ истинныя начала, общія всей великой семь христіянсков. По митнію другихъ, напротивъ, возможно и нужно замънить выраженіями ясными и точными, прибранныма съ общаго согласія, ту неопреділенность, которую исповіданіе віры, изложенное въ общихъ чертахъ (какъ наприм. вышеприведенное испов**ёдан**іе в**ёры приступающих** къ причащенію), распространяетъ на многіе члены в**ары**,относительно коихъ оно, по видимому, допускаетъ многія и глубокія разногласія. Эта разность во митиль не есть, говорять, необходимость, которой церковь должня покориться; это — недостатокъ, который она можеть исправить. Ибо, говорять, такова истина и таковь унь человъческій, что, когда одинъ хорошо развить, а другая хорошо изследована, разногласія разрёшаются, на-

конецъ, въ совершенное единство. Развымъ образомъ понятіе о церкви, церкви отдільной, объ обществі людей, образованиемся въ следствіе общей веры въ особанныя истины,--самое это понятіе заключаеть уже въ себъ требованіе въры общей, и отвергаеть сившеніе разногласныхъ мивній. Сверхъ того, реформатская цермовь исповъдуеть ученіе особое, характеристическое, которов составляеть для нея причину и право быть особенною нерковію и которое она сохранила, когда хотіли устранить или заменить его ученісмъ противнымъ. Оно дало всему ея организму особенный характеръ и форму. Не следуеть оставлять его; вапротивъ оно должно быть выставлено на видъ со всер ясностію. И если это ученіе совершенно истинно; если можно сдёдать изъ него выводы неявиваной практической важности: то необходимо, чтобы въ исповъданіи въры церкви и во всемъ продвлевін ел жизни оно удержало свое м'єсто, сохраная такимъ образомъ церкви ся особемный и реворматомій карактеръ. Формулы такого испов'яданія віды, удобопрівилемой для всёхъ и реформатской - нётъ; но още возможна, говорять; труды размышленія и христіансвой науки должны ее приготовить; время расположить умы опънить и принять ее. Держащіеся таких мыслей жаявить, что синодъ по сіе время не одобрядь ихъ и что, будучи самъ, безъ сомнънія, не въ состояніи и не въ правъ осуществить ихъ, по крайней мъръ не открываетъ пути, чтобы помочь точенію времени и направленію умовь разращить эту проблемму. Приверженцы вретивоноложной системы напротивъ хвалять благоразумную осторожность синода и но видять, какое двятельное участіе онъ могъ бы принять въ осуществленів желаній, которыхъ они, при своей точкъ зрвнія, не резділяють.

Споры о значенін и обязательной силі симводических вингъ находятся въ тісной связи со спорами объ ученін. Мы будемъ вийть місто говорить объ нихъ, бросивъ, напослідокъ, взглядъ на богословскія науки въ Голландін.

Академін гардервейкская равно какъ и франскеркская, ибкогда столь славная и цвътущая, закрыты. Девентерскій Атеней служить только стороною богословскимъ наукамъ. Съ успъхомъ занимаются ими въ университетать лейденскомъ, утрехтскомъ и гровингенскомъ, равно какъ и въ амстердамскомъ Атенеъ. Богословскій факультеть въ Лейденъ составляють: заслуженный профессоръ фанъ-Генгель, занимавшій прождо каседру экзегетическаго богословія; Схольтень по догнатическому богословію, съ которымъ соединяется ввеноваго Завъта, и по богословію R'S KHMLSM? естественному, - имъя своимъ помощникомъ экстраорди. нарного профессора Принса, для церк. исторіи и правствен. богословія. Ординарная канедра экзегетическихъ ваукъ и пастырскаго богословія, занимаємая профессоромъ Кюненомъ, весьма много утратила съ неожиданвою смертію проф. Нимениейера, умершаго на 41-иъ году своего возраста. Его сочиненія, между прочими о пославін къ Ефесенив и о посланіяхт св. Іоанна, суть драгонтиное насатаство, оставленное имъ богословио отечественной церкви. Профессоры Рютгерсъ в Юейиболь занимаются восточными языками и еврейскими древностями. Въ Утректв богословскій факультеть состепть изъ професоровъ: Бумана-для экзегетики и богословая естественнаго, Финке-для догматики и пастырскаго богословія, Теръ-Гара-для церковной исторів и правственнаго богословія, в Дудеся—для восточныхъ языковъ.

Въ Гронингенъ богословскія науки читають профессоры: Гофстеде-де-Гроть -- церковную исторію и естественное богословіе. Паро - богословів правственное, экзелетнку ветхаго Завъта и библейскую герминевтику. Богословская энциклопедія и догматическое богословіе преподаются поперемънно сими двумя профессорами. Проф. Мурлингъ читаеть экзегетику и пастырское богословіе; проф. Фалетонъ преподаеть восточные языки. Въ Амстердамъ богословіе преподается въ Атенев, равно какъ и въ развыхъ протестантскихъ семинаріяхъ. Воспитанники разныхъ віроисповъданій, не переставая принадлежать къ своимъ религіознымъ обществамъ, охотно пользуются средствами образованія, которыя представляють имъ богословскія каеедры другихъ исповеданій, безь всякаго препятствія со стороны церковныхъ дирекцій, отъ которыхъ они зависять. Ремонстранты, лютеране, обыбновенные и принадлежащіе къ возстановленной лютеранской церкви, поручають иногда преподавание богословия реформатскимы профессорамъ. Въ аистерданскомъ Атенев богословскія науки читаются проф. Молемъ; въ лютеранской семинарін-проф. Миллисомъ и Домела Нивенгейзомъ; въ телеобаптистской - проф. Мюллеровъ и фанъ-Гильсе. По смерти проф. ремонстрантской семинарін Амори фанъдеръ-Гуфена, въ которомъ протестантская дерковная каеедра въ Голландін потеряла одного изъ отличнайшихъ ораторовъ, богословіе преподается въ ней пасторомъ Стивртомъ. Эти ученые преподають догматику каждый съ точки врвнія своего общества. Почти всв они, особенно Милянсъ и фанъ-Гильсе, занимаются истолновавіемъ св. Писанія; Моль преимущественно церковною исторією, Домела Нивенгейзъ-богословіємъ естественнымъ и нравственнымъ, Фетъ-исключительно восточными языками и еврейскими древностями.

Впроченъ спеціальные ученые и профессоры не суть единственные представители богословской науки въ Голландін. Многіе изъ пасторовъ не перестають распространять пругъ богословскихъ познаній, пріобратенныхъ въ университетахъ. Когда нужно бываеть замъщать академическій канедры, всегда находять между вими многочисленныхъ кандидатовъ. Голландскіе богословы, профессоры и пасторы пишуть для публики, но не такъ много, какъ ихъ собратья въ другихъ странахъ. Иностранные журналы говорять иногда объ ихъ сочиненіяхъ. Но нельзя судить о состояніи наукъ въ Голландіи по числу или общирности печатаемыхъ книгъ. Это относительно скудное число печатныхъ сочиненій провсходить частію отъ того, что голландская публика слишкомъ малочисленна для сбыта большаго числа ученыхъ сочиненій; частію отъ національнаго характера гозландцевъ. Гозландскій ученый больше думаеть, чёмъ пишеть; онъ любить больше выражать свою мысль словомъ, нежели перомъ, и писать не столько на бумагъ, сколько въ умъ и сердиъ тъхъ, кого призванъ наставлять и образовать. Накоторыя изъ ученыхъ сочиненій пишутся, по прежнему, на латинскомъ языкі, который употребляется еще въ академическомъ преподаванін болье, чъмъ въ другихъ странахъ. Впрочемъ употребленіе этого языка уменьшается, да и не поощряется опытомъ, съ тъхъ поръ, какъ онъ пересталь быть общимъ языкомъ, науки, и сочинения, писанныя на немъ, имъютъ въ ученомъ міръ менъе ходу, чънъ прежде.

**И**всколько словь о наукахъ входящихъ въ составъ богословскаго факультета.

Восточное явыковнание обнимаетъ собою языки: еврейскій, арабскій, сирскій, халдейскій, а иногда и другія

семитическія нарічія. Г. Роорда, ученик отличнаго оріснталиста Гамакера, съ смертію коего наука попесла чувствительную потерю, надаль на латинскомъ языкъ деж грамматики, одву еврейскую, другую арабскую, -- очень высоко ценным произведения. Прос. Феть напечатых грамматику сирского языка, равно какъ,---на языкъ голландскомъ, --- еврейскую грамматику, болве влементарную, чемъ руководство Роорды, для облегченія изученія еврейскаго языка въ гимназіять, въ которыхъ онъ, съ явнотораго времени, введенъ преимуществению въ вольку будущих студентовъ богословія. Изданіе арабскихъ манускриптовъ, изъ коихъ пъкоторые очень общирны, составляеть однев изъважнайших трудовь голландских оріенталистовъ. Языкомъ яванскимъ превмущественно завимается проф. Роорда, въ рукахъ коего этотъ языкъ обленся въ научную форму. Стараніямъ этого отличного **ФИЛОЛОГА Обязано миссейское общество тамъ, что труди** но переводу Библін на яванскій языкъ приведены из счастанвому окончавію. — Профессоры восточных вямяємь мосвящають особенное стараніе истолкованію ветхаго Завъта; другіе профессоры богословія раздваяють иногда СЪ ними эти труды.

Науки, относящівся къ истолювский св. Инсома, завимають важное місто въ богословских ванатикъ; такови: герминевтика, критика, исвоготика и экзегетика въ собственномъ смыслі. По части терминевтики есть завічательная книга пров. Паро. Исмонкою тщательно занимется лейденскій пров. Схольтенъ. — Между трудами по части кримъки заслуживаеть особеннаго вниманія сочивеніе Дудесі, въ настоящее время Роттиастера въ ердамі: «О критикі новозавітнаго тенста», —удостоенное премін «обще-

ства Тейлера». Авторъ представляеть въ знемъ, послъ исторін санаго текста, исторію притики текста въ ед началь, отъ Эразна до Милля, въ ся развитія, отъ Бенгеля до Грисбаха, и въ ея относительной зрадости, до которой она доведени трудами последнихъ временъ. За тішь онь показываєть начала, нуть и правила, которынь должно следовать, равно какъ и пособія, которыми можно мользоватся, чтобы достигнуть нели критики текста, то есть, воестановленія первобытнаго текста, который, ве спотря на вротивныя мивнія Шлейермакера и Лахмана, онь нолагаеть возножнымь отыскать. Наконець, онь прилагаеть свою методу ко многимъ мъстамъ новаго Завъта. - Дудесь надаль также много другихъ богословскихъ сочиноній, которыя были приняты съ большимъ одобреніемъ, хотя и не встрътнан во всёхъ оди-HUNDONE COLUMN HUNDON THE STATE OF STATES OF STATES выводами автера. Въ нотелкованін онъ следуеть гранматическо-исторической метода по началамъ Винера, пополименымъ присоединениемъ исихологическо-религиемиго пачала истолкавація. Молодые богословы не иначе допускаются къ пастырскому служению, какъ по выслушания трехлётняго курса экзегетики ветхаго и новаго Завёта, и подвергаются строгому и продолжительному испытанію посредствомъ длинимъ отрывковъ оригинальнаго текста язь того и другаге Завата. Экзамень откладывается, если результать по этой части признается неудовлетворительникъ. Привыкин, такинъ образонъ, съ моледихъ лёть из тщательному и основательному толкованію, многіс нар голимичення оплостововя продолжимить и вослі посвящать свои занятія этой таукт, составляющей главное основание голландско-реформатского богослевия. Заслуженный профессоръ Фанъ-Генгель, много способствовавщій утвержденію и развитію этой науки, не перестаетъ, на старости лътъ, заниматься ею и ноддерживать ея употребление въ Голландии. За границею извъстим его датинскіе комментаріи на «нікоторыя міста новаго Завъта», 1824, на «посланіе къ Филипійцамъ», 1838, «ма 1 Корине. XV», 1851, и на «посланіе къ Римлянамъ», 1855. Его убъжденія въ необходимости новаго годландскаго перевода Библін, изложенныя имъ предъ синодомъ и сообщенныя публика въ его сочиненияхъ, дели опору настоятельнымъ требованіямъ, чтобы принялись за это дъло. Послъ многихъ годичныхъ засъданій, посвященямхъ разсмотрънію этого важнаго вопреса, синодъ ръшиль въ 1853 году приступить из этому делу, начавъ новымъ Завътомъ, и пригласилъ многихъ изъ отличиъйшихъ голландскихъ ученыхъ взяться быть переводчиками или пересмотрщиками перевода. Между сими богословами и которые принадлежать къ другимъ протеставтскимъ обществамъ. Четырнадцать изъ приглашенныхъ приняли предложение. Это-профессоры богословских са--культетовъ лейденского и громингенского, пасторы: амстерданскій — Спейкеръ, роттерданскій — Припсъ, дордрехтскій — Бломъ и гронингенскій — ванъ-Гервердинъ; ремонстрантскій профессоръ Амори фана-дера-Гуфена († 1855) и меннонитскіе пасторы Гартингь, Фиссерфигь н Испъ, -- всъ отанчные богословы. Они состявная комететъ, въ непосредственной связи съ синодомъ, чтобы трудиться на основаніяхъ и по правиламъ, которыя были чостановлены съ общаго согласія. Синодъ приняль на себя надержки, Проф. фанъ-Генгель назначенъ быль президентомъ, пасторъ Спейкеръ, которому преимущественво обязаны усптхомъ мысли и плана, - вице-президентомъ, пасторъ Принсъ-секретаремъ. Положене было ве

уилоняться отъ обывновеннаго греческаго текста, издаыя Эльзовира 1624 года, развъ только когда очевидные выводы критики того потребують. Переводу будеть предшествовать общее введение ко всемъ книгамъ новато Заэта. Будеть частное введение въ каждую книгу отдъльно, съ показаніемъ содержанія въ началь каждой главы. Указаны будуть параллельныя мёста. Сверхъ того будуть прибавлены примъчанія, для показанія разностей чтенія, разногласныхъ, но правдоподобныхъ толковацій, мъстъ, служащихъ къ уясненію, равно какъ и замъчанія необходимыя для уразумінія текста, но отнюдь догнатическія. Труды по переводу разділены между четырьмя отделеніями сотрудниковъ такимъ образомъ, что въ каждомъ изъ нихъ одинъ изъ трехъ его членовъ переводчикъ, а двое остальные служать ему совътниками. Пересмотръ перевода порученъ коминссін изъ ната членовъ, изъ которыхъ каждый имъетъ своего помощинка, въ случай надобности, заступающаго его мъсто; для пересмотра каждой части труда переводчикъ оной присоединяется къ пересмотрщикамъ. По окончаніи труда, будеть обращено особое внимание на одинаковость и чистоту языка. Точно также будеть приступлено и къ переводу ветхаго Завъта, въ слъдствіе опредъленія синода 1854 года. Оріентилисты Роарда, Юйенболь; Фетъ и Кюненъ, которымъ было поручено сдвлать планъ, постановили для этого труда основанія и правила, которыя были одобрены. Относительно примъчаній, введеній общаго и частныхъ къ каждой главъ, правила не отличаются отъ техъ, которыми положено руководствоваться при перевод в новаго Завъта. Обозначивъ на полякъ принятое разділеніе главъ и стиховъ, выставлять содержаніе въ началь главных отделовъ каждой книги, а въ писа-

віяхъ пророческихъ-въ началѣ каждаго новаго пророчества. Основаніемъ перевода будетъ служить текстъ обыкновенный или мазоретскій, изданій фанъ-деръ-Гохта и Михаелиса, отъ котораго будутъ уклоняться только въ случав крайней нужды, обозначая это всякой разъ. Трудъ раздъленъ между профессорами университотовъ и пасторами разныхъ протестантскихъ въроисповъданій. То, что будетъ переведено однимъ переводчикомъ, будетъ пересмотръно двумя другими, которыхъ изберутъ всв сотрудники вывств. — Не мало еще льтъ пройдетъ, безъ соинвиія, пока это обширное предпріятіе будеть приведено къ окончанію. Отнюдь не намерены вводить оффиціально повый переводъ въ употребление и замънить имъ старый въ общественномъ богослужении. Единственная цёль сего великаго труда-предложить голландскимъ христіанамъ переводъ св. Писанія, сдъланный людьми самыми просвъщенными, съ соблюдениемъ единства и всъхъ условій върности и соглясія его съ подлинникомъ, могущихъ внушить довъріе; — между тъмъ какъ дъло будеть само себя рекомендовать своими достоинствами и плодами. Нельзя однакожъ умолчать, что это предпріятіе, хотя одобряется и поощряется со многихъ сторонъ, очень далеко отъ того, чтобы быть по мыслямъ всёхъ. Признавая, что желательно было бы имъть лучшій переводъ св. Писанія, многіе однакожъ полагаютъ, что не настало время трудиться надъ этимъ общими силами и ..... оффиціальнымъ образомъ, съ надеждою на втрный услъхъ. Тъ, которые такъ думаютъ, отказываютъ въ своемъ содъйствіи. Ихъ отсутствіе въ коммиссіи переводчиковъ не .... остается незаивченнымъ и вредитъ общему участію и довърію, которыя необходимы въ такомъ великомъ дълъ,..... вакъ новый переводъ св. Писанія.

Т. І. Отд. Ш.

Чтобы способствовать уразумѣнію св. Писанія въ народѣ, печатается «библейскій словарь для христіанскаго семейства», —изданіе замѣчательное, надъ которымъ трудится общество отличныхъ богослововъ.

Церковная исторія, къ которой относятся также патристика, символика, исторія догматовъ и исторія отечественной церкви, изучается тщательно въ университетахъ и находить многихъ любителей въ религіозной публикъ, встръчающей съ большимъ участіемъ сочиненія въ этомъ родъ, соединяющія въ себъ общепонятность съ учеными достоинствами. Таковы, напримъръ: «картины изъ реформаціи, » -- сочиненіе утрехтскаго профессора Теръ Гара, удостоенное премін «гагскаго общества,» и «картины изъ церковной исторіи,» изданіе періодическое, надъ которымъ трудятся отличные люди духовнаго званія. Весьма замъчательны церковноисторическія сочиненія амстердамскаго пастора Бруса, назначенныя для лицъ духовныхъ и государствонныхъ, — въ которыхъ онъ, съ ръдкимъ остроуміемъ и знаніемъ духа времени и направленія умовъ, собрялъ весьма поучительные и назидательные историческіе уроки. - По изученію и разработкъ источниковъ исторіи Церкви вообще и отечественной въ особенности, науки весьма много обязаны профессору Ройярду, Кисту и Молю. Съ 1829 года первые двое издавали «архивъ исторіи церкви, особенно голландской.» По смерти Ройярда (1854), изданіе было продолжаемо Кистомъ и Молемъ. Это - собраніе монографій, критическое изложеніе источниковъ, забытыхъ или неизвестныхъ. Труды этихъ ученыхъ и ихъ сотрудниковъ, по важности своей, часто заставляють жальть, что малоизвъстность голландскаго языка дёлаетъ голландскую литературу столь мало доступцою для иностранцевъ. Очень немпогія изъ сочине-

ній Ройярда переведены на нёмецкій языкъ. Сюда относится его прекрасный трудъ: «объ основаніи и развитіи новыхъ европейскихъ государствъ подъ вліяніемъ христіанства до конца среднихт въковъ.» Это сочиненіе, удостовиное преміи «утрехтскаго общества,» составило эпоху въ голландской духовной литературъ. Возводя средніе въка до 6-го стольтія, когда европейскіе народы начинають свое развитіе, авторь показываеть ускореніе и оплодотвореніе сего развитія христіанствомъ, отъ 7-го стольтія до 9-го; возобновленіе варварских времень въ 9-мъ и сатдующемъ въкъ, но смягчение ихъ христіанскою върою; наконецъ, отъ 12-го до 16-го в. совершенную зрълость народовъ, идущихъ къ дальнъйшему развитію. На нъмецкій языкъ переведено также сочиненіе Ройярда «о конкордатахъ съ Римомъ,» достойное того вниманія, которое оно обратило на себя въ то время, какъ вопросъ о сихъ конкордатахъ волноваль многія нѣмецкія государства, особенно же Голландію. Изъ сочиненій Киста переведены на нъмецкій языкъ два его трактата, одинъ «о происхожденіи епископской власти въ христіанской церкви, въ связи съ положениемъ первыхъ христіанскихъ обществъ, » - въ которомъ онъ, въ тоже время, доказываетъ подлинность и важность посланій св. Игнатія Богоносца. Другой его трактать представляеть «исторію ученія христіанства, въ ея отношеніи къ исторіи церкви и догматовъ, - какъ особенную отрасль историческаго богословія.» Изданное на нѣмецкомъ языкѣ разсуждение Дельирата, бывшаго валлонского пастора въ Роттердамъ, «О Жерардъ Великомъ (Геертъ Гроте) и общежительномъ братствъ, » — сочинение, обратившее на себя вниманіе нѣмецкихъ ученыхъ, - важно въ томъ отношеніи, что знакомить съ правственнымъ и обществен-

нымъ состояніемъ съверной Голландін, особенно провивцій оверейссельской и гронингенской, въ 14-мъ и 15-мъ вък., и показываетъ, какъ съверъ Германіи обязанъ симъ двумъ нидерландскимъ областямъ большою частію своего умственнаго развитія. Нѣсколько другихъ сочиненій писаны на латинскомъ языкъ, каковы напримъръ: «Compendium Historiae Ecclesiae Christianae, » «Chrestomathia Patristica, профессора Ройярда; «De Ecclesia Graeca,» «De nchoata, non dum perfecta sacrorum emendatione» «De religionis christianae indole practica, uti antea semper, sic omnino hodie multum neglecta,» 1853,—профессора Киста; «Chartae theologicae, librorum censuras et doctrinae sacrae miscella continentes,» 1853 г.; также «Memoria Johannis Clarisse Theologi» — утрехтскаго профессора Бумана. Это последнее сочинение знакомить съ однимъ изъ отличнъйшихъ голляндскихъ богослововъ позднъйшаго времени и съ самымъ его временемъ; оно отличается сверхъ того, равно какъ и предъидущее, изяществомъ латинскаго языка, очень ръдкимъ въ наше время.

Еще нѣсколько словъ о пропослоничество. Находять, что оно не подвинулось впередъ послѣ первой четверти этого столѣтія, да и не имѣло въ этомъ нужды, потому что для него было достаточно удержаться на той высотѣ, на которую оно было возведено въ это время; и полагаютъ, что оно не спустилось съ нея. Въ проповѣдяхъ преобладаетъ направленіе двдактическое, не исключая впрочемъ и другихъ родовъ поученій. Предметомъ ихъ наиболѣе служитъ общепонятное изъясненіе и приложеніе содержанія св. Писанія, говорящее уму и сердцу. Голландскіе христіане ищутъ въ проповѣдяхъ назиданія и виѣстѣ поученія. Чтобы удовлетворить желаніямъ и потребностямъ слушателей, нужна проповѣдь основатель-

ная по содержанію и тщательно обработанная по формв. Чтобы приготовиться къ ней, нуженъ трудъ и время. Очень понятно, что, при такихъ обстоятельствахъ, въ Голландін должны найдтись хорошіе пропов'єдники, - и ихъ довольно. Особенное внимание обратили на себя въ послъднее время гагскій пасторъ Дермуть, краснорьчіемъ зрвамиъ и сильнымъ, и пасторъ Амори-фанъ-деръ-Гуфенъ, коего краспоръчіе, исполненное важности и помазанія, доставило ему славу ръдкую въ Голландіи, и имъло сильное вліяніе на пронов'єдниковъ встхъ протестантскихъ обществъ. Многіе пасторы издаютъ собранія своихъ проповъдей, и народъ любитъ читать ихъ. Въ числъ сихъ собраній есть и на французскомъ языкъ, изданныя валлонскими пасторами, какъ прибывшими изъ Франціи и Швейцаріи, такъ и нидерландскими валлонами. Изъ последнихъ можно упомянуть о собраніи проповедей роттердамского постора Гюе, какъ о замъчательномъ образцъ одного изъ родовъ голландскаго церковнаго краспоръчія. Оно содержить поученія христіанской философіи, очень цвнимыя слушатолями, для которыхъ назначены. Во Франців переведены голландскія поученія очень любимаго роттердамскаго проповъдника Остерзее, съ плодовитостію ума и воображенія соединяющаго увлекательный слогъ, котораго невозможно передать въ переводъ. При имени - Остерзее, кстати упомянуть объ немъ, какъ объ авторъ замъчательнаго сочиненія: «Жакъ Соронъ, страница изъ исторіи церковнаго краснорічія,» 1855 г. Ему же принадлежить «жизнь Іисуса,» въ трехъ большихъ томахъ,-сочинение ученое и религіозное, написанное для людей образованныхъ, принятое и читаемое публикою съ большимъ одобреніемъ и сочувствіемъ. Въ видъ продолженія сего сочиненія, Остерзее напечаталь «Христологію,» назначенную для той же публики. Также подъ заглавіемъ: «Жизнь Інсуса,» издано произведеніе амстердамскаго пастора Мейбома, достойное серьезнаго вниманія, но отличающееся отъ сочиненія Остерзее догматическими разностями, происходящими отъ различія богословскихъ взглядовъ у двухъ авторовъ.

Разность богословских взглядов и направленій, столь естественная и даже неизбъжная въ протестантизмъ, основаніе коего есть свобода изслъдованія, съ особенною силою проявляется въ реформатской Голландін. Представимъ нъкоторыя черты сихъ взглядов въ связи съ тъмъ, что имъемъ сказать объ ученіи догматическомъ въ голландской церкви.

Въ последніе двадцать пять леть возникъ и развился, особенно въ гронингенскомъ университетъ, взглядъ на Евангеліе, составляющій эпоху. Три профессора богословскаго факультета въ этомъ университетъ, Паро, Гофстеде-де-Гротъ и Мюрлингъ, съ общаго согласія, приняли особенныя начала, взгляды и методу въ преподованіи богословія или, какъ они выражаются, въ дълъ приготовленія служителей Христовыхъ. Эти взгляды и эта метода предполагають и пополняють себя взаимно, и составляютъ такимъ образомъ одно целое, которое они изложили въ своемъ «наставленіи для богослова, Encyclopedia Theologi Christiani, in scholarum suarum usum breviter delineata a Hofstede de Groot et L. G. Pareau, » ed. 3, 1851. — Вотъ главные черты ихъ взглядовъ, по этому руководству: «Христіанство - это Христосъ, живущій посреди людей, чтобы образовать ихъ для своей жизни. Пришедши съ неба, чтобы жить здёсь на землё совершенною жизнію, Онъ образоваль и раскрыль духъ этой жизни въ нъсколькихъ ученикахъ, и передавая чрезъ

нихъ этотъ духъ, составилъ такимъ образомъ общество върныхъ или Церковь, которую Онъ продолжаетъ распространять посредствомъ этой жизни, составляющей средоточе и основание. Будучи превыше видимаго міра, Інсусь не престаеть жить посреди Своей церкви; присущь въ ней и животворить ее. Для распространенія сей жизне въ душахъ, Онъ употребляетъ служение (ministerium) своихъ. Всв должны исполнять это служеніе, особенно же тъ, въ которыхъ жизнь Іисусова обитаетъ въ изобилія и которые, въ тоже время, имъють разуменіе в сознаніе оной. Это — богословы. Съ юныхъ лётъ они должны быть приготовлены къ жизни въ духв Христовочъ. Академическое образованіе, долженствующее служить къ развитію въ нихъ этой жизни вообще, назначается преимущественно для того, чтобы раскрыть въ нихъ разумение и сознание оной. Чтобы дойдти до этого, нужно прежде всего объективное знаніе жизни Христовой, Его жизни на земль (изъяснение новаго Завъта) и Его жизни въ церкви (церковная исторія). За тімъ нужно, чтобы богословъ имблъ ясное созерцаніе жизни Христовой въ томъ видь, какъ она должна осуществиться въ каждомъ христіанинъ (правственное ученіе). Онъ долженъ также знать тв особенныя свойства, которыя она должна принять въ немъ, чтобы онъ могъ вдохнуть ее въ другахъ (богословіе практическое, т. е. пастырское). Нужно, наконецъ, чтобы онъ далъ себъ ясный и раздъльный отчетъ въ томъ, что созерцалъ и принялъ жизнь Христову (богословіе догматическое), и чтобы умёль выставить на видъ превосходство этой жизни (апологетика).

Независимо отъ способностей и расположеній умственных, нравственных и религіозных, необходимых для изученія каждой изъ сихъ частей, нужны еще познація положительныя.

- І. Для объективнаго знанія жизни Христовой нужны:
- 1) Изъяснение новаю Завъта. Оно требуеть предварительно, кромъ знанія языковъ, тщательнаго изученія ветхаго Завъта, особенно въ отношени къ история народа израильскаго, еврейскимъ древностямъ и Монсесвой теократін; нужно также знаніе іудейства послів плівна, греческаго языка перевода семидесяти толковниковъ и апокрифовъ. Изъяснение должно быть грамматическое, историческое, логическое и психологическое; въ отношенін историческомъ нужно обращать вниманіе на нравы и понятія того времени, не забывая, что апостолы и особенно Інсусъ Христосъ стояли выше своего въка. Изъясненіе должно им'ять ц'ялію заставить почувствовать и понять, что Інсусь Христось сказаль и сделаль, что Опъ быль и что есть, дабы твиъ лучше преобразоваться по Его подобію. Для этого нужно сперва соверцать Інсуса Христа прямо, какъ Онъ самъ Себя открыль, по свъдъніямъ, сообщеннымъ свящ. писателями, потомъ размышлять о сужденіяхъ сихъ последнихъ относительно лица Інсусова, - сужденіяхъ, несомнънно, безошибочныхъ, — но «тайна Христова превосходить всякій умъ (Ефес. III).» Съ экзегетикою, или критикою смысла, должна идти рука объ руку, но не предпествовать ей, критика текста и канопа.» Эта теорія раскрыта въ особомъ трактать: «Hermeneutica Codicis sacri, edidit. L. G. Pareau. 1846.»
- 2) Перковная исторія. «Она должна быть изучаема также съ цёлію познать Інсуса Христа и Его божественное дёло въ возрожденіи рода человіческаго, дабы богословь такимъ образомъ усвоилъ себі все, что можеть быть извістно о жизни Христовой. Ибо Інсусъ Христосъ продолжаеть открывать Себя въ церкви, которая есть Его тёло; Онъ живеть въ ней и управляеть ею духовно.

Это должно разумьть въ такомъ смысль, что откровение Христа въ новомъ Завьть остается критериемъ Его откровения въ истории Церкви, такъ что мы можемъ привнавать въ сей послъдней истиннымъ и божественнымъ только то, что совершенно согласно съ свъдъниями объ Інсусъ Христъ, почерпаемыми изъ новаго Завъта. История Церкви должна быть критическою, правматическою и христански, религиозно прагматическою, показывая, при вричнахъ человъческихъ, Інсуса Христа и Бога чрезъ Него дъйствующими въ свободныхъ людяхъ, — и эклектическою, то есть, давать, посредствомъ точнаго повъствования о нъкоторыхъ подробностяхъ, живое понятие о цъломъ.» Въ этомъ духъ составлены «Institutiones Historiae Ecclesiae Christianae a P. Hofstede de Groot ed. altera 1852.»

- II. Послё изученія объективной жизни Христа, нужно изученіе жизни Христовой въ христіанинь богословь.
- 1) «Изученіе сей жизни въ христіанинъ вообще: то есть, наставленіе правственное, или изложеніе дъйствія Божід и дъйствія Іисуса Христа самаго и чрезъ людей, дабы сін приняли отъ Спасителя эту божественную жизнь, которая открылась въ Немъ; другими словами, это изложеніе образа, коимъ божественная жизнь возникаетъ и раскрывается въ человъкъ, и коимъ царство Божіе распространяется въ родъ человъческомъ. Посему нужно философически и исторически изложить, съ одной стороны, какова природа человъка, его гръховное состояніе и его потребности; съ другой что такое Інсусъ Христосъ, какую цъль Онъ предполагаетъ Себъ, или Богъ чрезъ Него; и, наконецъ, какимъ образомъ, посредствомъ не только своего ученія, но особенно дъйствія всей своей жизни и своего лица, равно какъ и чрезъ свою Церковь, Іисусъ

Христосъ раскрываетъ природу человъка, удовлетворяетъ его потребностямъ и желаніямъ, производитъ его исправленіе и ведетъ къ усовершенствованію какъ каждаго человъка отдъльно, такъ и всю христіанскую Церковь, весь родъ человъческій.» Эти начала раскрыты въ сочиненіи: «Initia institutionis Christianae moralis: edidit L. G. Pareau 1842.»

- 2) За тъмъ нужно изучение средствъ, первоначально тъхъ, которыя употребляль самъ Інсусъ Христосъ,при помощи коихъ богословъ можеть сообщать другимъ (пастырь пасомымъ), свою собственную дуковную жизнь, жизнь во Христъ и чрезъ Христа. Это — богословіе практическое, ученіе о пастырской жизни или о томъ понеченін, которое надобно имъть о церкви. Эта науна раздъляется на катехетику, гомилетику, литургику, церковное благочиніе, церковное право и апостольское служеніе. Это посабднее состоить въдбятельномъ участім, ко-- дорое должно быть принимаемо въ общемъ благъ перкви, въ развитіи ед жизни и въ ревирстномъ распространеніи оной.» Этотъ предметь раскрыть съ особеннымъ тщаніемъ въ книгъ, писанной на голландскомъ языкъ, професоромъ Мурлингомъ, о ехристіанскомъ пастырствѣ.»
- III. Жизнь Христова какь она открывается въ новомъ Завътъ и въ церкви, и какъ она должна осуществиться въ человъкъ, или христіанская религія, должна быть изучаема и излагаема исторически—философическить образомъ. Таково богословіе догматическое.
- 1) Богословие естественное или философское есть его введение. Оно изслъдываетъ и излагаетъ истиниую идею религи, и отличается такимъ образомъ отъ догматики христіанской, которая имъетъ предметомъ своимъ осу-

щестеление сей иден Богомъ, чрезъ Інсуса Христя, въ человъчествъ. Профессоръ Гофстеде излагаетъ этотъ предметъ въ сочинении: «Institutiones Theologiae naturalis, ed. 3, 1845.»

- 2) Догматика имъетъ источникомъ дужь истины, дарованный Христомъ, духъ изследованія, разуменія и порядка, побуждающій богослова составлять себ'я теорію христівиства. Эта теорія, хотя относится въ одному и тому же предмету, необходимо носить на себъ отпечатокъ индивидуальныхъ разностей, равно какъ потреблостей и просвъщенія, которыя, смотря по времени, бывають неодинаковы; итакъ она• не можеть быть одинакова у всъхъ и во всякое время. Но, при всъхъ измъненіяхъ, ся исходною точкою было и должно быть лице Інсуса Христа, основывающаго религію безусловно истинную, единую, совершенную, которая есть учрежденіе для воспитанія человъка въ подобіе Божіе. Итакъ догматика должна начинаться Інсусомъ Христомъ, основаніемъ зданія (Христологія). Інсусъ Христосъ, совершенный образъ Божій, явиншійся среди людей, явиль Бога, сообщивъ то, что должно знать о Немъ (богословіе). Інсусъ Христосъ, разсматриваемый какъ идеаль человъка, руководствуеть къ познанію человіка; знакомить съ его природою, способною сделаться богоподобною; открываеть назначение человъка, состоящее въ достижения сего подобія; показываеть, какъ настоящее его положеніе далеко отъ этого подобія (антропологія). Інсусъ Христось, наконець, должень быть разсиатриваемь какъ путь для человька къ достижению подобія съ Нимъ (сотеріологіяучение о спасении); въ учение объ этомъ входить и осхатологя, учение объ участи человъна за гробомъ.
  - 3) Къ философическому ивложению христіанства нужно

присовокупить одобреніе или подтвержденіе онаго (гесотmendatio), — апологетику; это одобраніе основывается на совершенствъ и спасительности христіанской религіи и ея исторической истинь. Подтверждение исторической истины заключаеть въ себъ изслъдованіе источниковъ, особенно Евангелій, равно какъ посланій апостольскихъ и писаній ветхозавътныхъ, служащихъ къ познавію объ Інсусь Христь. Въ немъ заключается также ученіе о неповрежденности, подлинности и исторической истинъ св. Инсаній и о богодуховенности священ. писателей. Въ двоякомъ отношенін, - въ отношенін исторической истины и совершенства, аполотетика разсматриваетъ, въ последовательномъ порядке, Інсуса Христа, христанскую церковь и христіанскую религію; сію последнюю она разсматриваетъ въ духовной жизни истинияго христіанина, въ его жизна общественной и перковной. Она выставляеть на видъ особенно то превиущество сей религія, что чвиъ серьёзнве изследованіе, которому она подвергается, твиъ болбе открывается ен истина.» Въ этомъ духъ написана книга: «Compendium Dogmatices et Apologetices a L. G. Pareau et P. Hofstede de Groot, 1848r.

Вотъ краткій очеркъ взглядовъ и методы гронингенской школы. Имя ся извъстно и за предълами Голландін, но единственно по сочувствію или оппозиція, которыя она возбудила. При общемъ почти одобреніи того, что находять въ этомъ богословіи практическаго, и довольно благосклонномъ вріємѣ, который оказывается заключающимся въ немъ мистическимъ элементамъ, гронингенскихъ учителей упрекаютъ въ томъ, что, при странномъ взглядѣ, который они имѣють на жизнь Іисуса Христа и Его ученіе, важность первой совершенно затмѣваетъ важность, которую должно имѣть для насъ послѣднее. Ихъ

горяють также, что они не дають ветхому Вавату того вста, которое ему принадлежить, и смотрять на апоголовъ и свящ. писателей новаго Завъта только какъ і достовърныхъ свидътелей, а не какъ на непогръщиче авторитеты. Но несравненно важиве следующія ихъ кеученія, подрывающія самыя основанія христіанской вры. 1) Аріанское учевіе о лица Інсуса Христа, котоий, по ихъ мивайю, есть существо въ выстей степени ричастное Божескаго естества, коего причастны и люди, ь низшей степени. Онъ оставиль свое небесное состояе, подобное состоянію Бога, чтобы открыть здівсь на мат Его высочанщее естество, жава жазнію святою, добною жизни Божіей, въ состоянія земномъ, подобномъ і состоянію Божію, а состоянію человіческому, и все это жавленіе лица, Спасителя, отъ перваго начала до конца емень, способствовало выбств и развитію божественной изни въ Номъ самомъ и спасению человечества. 2) Ихъ глядъ на отношение между страданіями Інсуса Христа и ющениемъ гръховъ. По ихъ интейю, гръхи прощаютвъ следствіе смерти Інсуса Христа потому, что эта ерть, высшее проявленіе грёха человіка, любви Божіей вірности Інсусовой, меобходима была для того, чтобы сусь сделался Спасителень чоловечества, чтобы челокъ быль приведенъ къ раскаянію, и чтобы Богь могь, гимъ образомъ, простить, освятить и спасти его. Ученіе о Дукі Святонь, который, по якъ мижнію, в духъ Божій и Христовъ, сила, божественная жизнь, орую Богъ сообщаеть человъку и поддерживаеть въ ть чрезъ Інсуса Христа. Вотъ главныя заблужденія инигенской богословской школы, подающия новодъ жь жой полемикъ и въ реформатской Голландів. Грониявкіе богословы раскрывають и защищеють свои вягля.

ды въ основанномъ ими въ 1837 году періодическомъ изданіи «Истина въ Любви», амёющемъ большой кругъ читателей.

Профессоръ Схольтенъ преподаеть въ лейденскомъ университетъ христіанскую догиатику въ философской форив, какъ и въ Гроништемв, не съ болве строгами научными прісмами. Онъ пользуется большою извъстностію въ Голляндін, имветь всегда многочисленныхъ слушателей на своихъ лекціяхъ, которыя изложены имъ въ очень основательныхъ сочиневіхъ. Въ своей книгь «о началахъ ученія реформатской церкви» онъ допускаетъ два начала: формальное и машеріальное. Формальное начало реформатской церкви состоить въ томъ, чтобы признавать св. Писаніе единственнымъ источникомъ и пробнымъ камнемъ истины христівнской, отличать въ Писвніи слово Божіе, и считать критеріемъ слова Божія въ Писаніи свидътельство Святаго Духа, а свидътельство Святаго Духа, по его мевнію, есть совнаніе согласія, которое находится исжду откровениемъ, сообщаемымъ Богомъ посредствомъ разума и правственнаго и религіознаго чувства человъка, освобожденняго отъ рабства гръховняго, и откровеніемъ христіанскимъ, содержащимся въ Писанін. Начало матеріальное — это въ истинновъ стысль исповъдание того, что Богъ, и именно чистая Его благодать и милость о Христв Інсусв есть единственный источникъ спасенія. Въ дальнъйшемъ развитін системы представляется, «что это начало, какъ начало религів совершенной, положено Інсусомъ Христомъ, раскрыто апостоломъ Павломъ въ преніяхъ его съ іудействомъ и язычествомъ, составляво предметь спора между Пелагіемъ, который его отвергаеть, и Августиномъ, который его преувеличиваеть, освобождено протестантизмомь оть глубокихъ поврежденій, которымъ оно подверглось въ римской церкви, охранево имъ противъ социніанъ, которые пе признають его, и противъ апабаптистовъ и меннонитовъ, которые дають ему слишкомъ много силы, развито поливе у реформатовъ, чъмъ у лютеранъ, и защищено первыми противъ возраженій ремонстрантовъ. Надлежащимъ образомъ понимаемое и развиваемое въ своихъ слъдетвіяхъ, это начало, по мивнію Схольтена, не ведетъ къ открытію противоборства между причинностію въ Богъ (causalitas) и самопроизвольностію въ человъкъ; не исключаетъ нравственной свободы, подъ которою разумбется сила возрожденнаго Христомъ человъка исполнять законъ своей природы; ибо, освобождения отъ рабства злу, чрезъ общение съ Богомъ, воля человъка неуклонно и сама собою стремится къ добру. Это начало не противорвчить и совершенствамъ Божіимъ: правосудію, святости и любви, но оно заставляетъ допустить возстановленіе, подъ конецъ, всего въ первобытное состояніе (apocatastasis), какъ высшую и последнюю цель вечнаго домостроительства Божія.»

Развивая начала свои до крайнихъ следствій, отбиваясь отъ противоречій и непоследовательностей, авторъ находить въ своей системе место почти для всёхъ предметовъ теоретическаго богословія. Совокупность его мыслей по этому предмету или, другими словами, его христіанская догматика изложена имъ въ латинскомъ сочиненів: Dogmaticae Christianae initia, in auditorum usum, pars formalis, 1853, pars materialis, 1854.»

Богословіс, преподавасное въ утрехтскомъ университетъ, имъетъ также свое особенное направленіе. Вообще оно совершенно согласуется съ преданіями національной нидерландской церкви. Эта върность принятому ученію болье или менье наслъдственна въ утрехтскомъ богословскомъ факультетъ. Но это направление получило въ последнее время новое развитіе, — съ тахъ поръ, какъ проф. Ройярдъ умёль своими сочиненіями дать сильный толчекъ изученію всего, что касается нидерландской церкви, прежде в посяв реформаціи. Проф. Финке, читающій догнатику, издаль въ 1846 г. «Libri Symbolici Ecclesiae Reformatae Nederlandicae». Убъжденный, что эти жимги содержать истинное откровенное ученіе, авторъ, подчиняя ихъ впрочемъ аналогіи ученія, заключающагося въ св. Писанін, смотрить на нихъ какъ на одинъ изъ точниковъ догмат. богословія нидерландской церкви. Въ этомъ духв составлено сочинение. «Theologiae Christianae Dogmaticæ Ecclesiæ Reformatæ Nederlandicæ Compendium; in scholarum suarum usum scripsit H. E. Vinke, part. I, II, 1853, 1854». Въ немъ излагается учение индерландской церкви въ томъ видъ, какъ авторъ находитъ его въ книгахъ символическихъ; но онъ раскрываетъ его, сообразуясь съ Писаніемъ, коего происхожденіе и авторитетъ суть основаніе въры; онъ пополняеть и исправляетъ его, гдъ нужно, по этой нормъ. — Богословіе издагается въ порядкъ, представляемомъ формулою врещепія. Отець. Дійствіе Его всевіденія неопреділимо; несмотря на кажущееся противоборство между всевъдениемъ Божіных и свободою человька, то и другая остаются основными пунктами. Тръхъ не есть необходимая принадлежность природы человъческой. Богъ сотвориль человъвъка добрымъ. Предопредъление есть воля Божия спасти людей тупе во Христь, то есть, тыхь, которые вырують Него, и лишить спасенія невірующихь. Высшая цвиь опредвленія Божія есть тайна, которая сокрыта отъ насъ, но которяя будеть намъ открыта, когда настанетъ

наретно Христово. Синв. Въ Христоловия авторъ угверждаеть Вомественное предсуществование Інсуса. Поншедин отъ Отца из модить, чтобы быть имъ отъ Него премудростію, праведностію, осващеність и покуплоність, Онъ совершить свое дёло, живя среди людей и образовавъ въ нихъ такивъ образомъ мовую жизнь. Своимъ стреденіями, своем смертію, которыя предеривль вийсто насъ, Овъ пріобръль намъ врощеніе нашихь гріховь; между этою спертию и этипъ прощениемъ --- отношение непосредственное, отвощение вричникоски, отношение необходиности, не только субъективной, из отношения ка людянь, но и объективной въ разсуждения Бога. Вся эта часть раскривается ири помощи тщательнаго разбора словь І. Христа и апостеловъ. (По этому предмету есть запівчительное сочиненіе того же візтора, удостоенное премін Гатекаго общества въ 1835: г.).-- І. Христосъ, вознеснійся во славі, продолжяєть свое діло, придолжаеть его лично, и же силою только и дъйственностію служенія, которов совершиль во время спосй земной живии (1). Относительно истивной вхры христіанской, проф. Финие говорить въ особомъ сочинении, что она имветь предметемъ своимъ Бога, который поставилъ Сына своего Спасителень міра в Господомъ, засвидітельствоваль объ Немъ Ввангеліемъ, показаль намъ въ Немъ свою любовь и открыль Себи въ Немъ. Эта въра состоять въ томъ, чтобы мы принимали сію истину умомъ и сердценъ, всею душою; проивкались ею такъ, чтобы она заставляла насъ пребывать въ Богъ чрезъ І. Христа, съ твердою надеждою на Него и съ естественными слъдствіями этого, — утъщовіємъ, освященіємъ и сакоотвер-

<sup>(4)</sup> Тротья часть се Св. Духва еще не вышла,

Т. І. Отд. Ш.

женісьь. Тоть, кто навоть эту вбру, ссть истянний христіянинъ и истинный членъ реформатской церави, можеть быть въ ней настыремъ и наставивкомъ, и инито не имбеть права исключить его изъ нел, сообразуется ли онъ съ символическими инигами, вли объявляеть, что не можеть принять и учить тому, что ому кажется въ сихъ книгахъ не совстиъ согласнымъ съ св. Писаніомъ или выходящимъ изъ предбловъ содержавія опаго. При сей вёрё можеть быть братская любевь и согласів, помощь и польва для всёкъ среди самаго разногласія SOFOCAOBCENES ESPLIAGOES; H TOALEO OTE OR CHACHTOLERIO действія волнующаяся церновь межеть ожидать возвращенія мира. «Проф. Финке выразвать эти мысли въ акадеинческой рачи, напечатанной подъ заглавіснь: «Oratio de verae fidei christiane notione, nostris praesertim temporibus, memoria tenenda et in omnium enimis imprimendå, habita Trajecti ad Rhenum ad XXVI m. Martii 1855, quum magistratum academicum depeneret.»,

Представленный нами очеркъ показываеть, чте из гелмандской реформатской периви госпедствуеть большое
разногласіе въ богословскихъ взглядахъ. Оно поддержаваетъ между главными богословами жаркіе споры, часто
основательные и полезные. Но уваженіе, ноторое стараются сохранить другъ къ другу во время сикъ споровъ, не
всегда можетъ удерживать препирающихся въ предълахъ
мира и братской любви, особенно когда дъло идетъ о такихъ богословскихъ пунктахъ, которые очитаютъ еущественными въ религіи. Еще трудиве отношенія, въ разсукденіи этого, между двумя противоположными религіозными партіями, изъ коихъ къ одной принадлежитъ большинство голландскихъ богослововъ, а другая гораздо малочисленнъе и состоитъ изъ людей равно ученыхъ и благочести-

выть, которые не одобряють того духа, который, по вхъ мивнію, вообще господствуеть въ богословских наукахъ въ икъ отечествъ, и возстають особенно противъ направленій гронингенскаго и лейденскаго. Впрочемъ во вовиъ тремъ университетамъ дукъ кажется имъ нечистымъ и зараженими, то гуманизмоми, свитлыми и прозрачнымъ, но безъ глубины, то слишкомъ сухимъ идеялизмомъ, то подостаткомъ глубяны духовной. Они винятъ вообще указанныя выше направленія въ томъ, что они не углубляются достаточно въ самую сущность истины христіянской, которая, по вхъ мибнію, лучшимъ и върнашнит образова выражена въ принатомъ учения церкви и въ ел исповъданіяхъ въры. Это общее и громко выскавываемое неодобреніе составляють между тіми, которые разделяють его, какъ бы узы, соединящія ихъ въ особую партію, которая носять названів противуреволюціонной, непрессіональной, то ость, строго держащейся исповіданій віры, и прасосласной (orthodoxe). Въ ней много людей высоких и важных въ церкви и въ государствъ. Таковы напр. гг. Грунъ-ванъ-Принстереръ и Дакоста. Грунь, -- ораторъ, историкъ, писатель первостепенный, -изложиль свои религіозвые, церковные и политическіе взгляды съ восьма замёчатольнымъ талантомъ гихъ сочиненіяхъ, каковы, между прочими: «невъріе и революція», «право реформатской церкви» и вышедшее прошломъ году: «противуреволюціонная и держаmascs исповъдания въры партия (le parti confessionnel) въ голландской реформатской церкви». Последнее сочиненіе написано по поводу статьи пастора валлонской церкви въ Гагь-Тротте, обвиняющаго ортодоксальную партію въ чрезмърной привязанности къ дорарехтскимъ канонамъ, преграждающей будтобы путь всякому прогрессу въ церк-

ви и убивающей вт ней есякую жизнь. - Обращенный еврой Даноста, -- воотъ, бегословъ, писатоль съ выжее и благочестивою душею, - производить сильное влине на голжидскую публику. Его иногочисления сочиней о важивникъ богословскихъ предметехъ принимаются съ большимъ сочувствіемъ людьми, принадлеженний гъ разнымъ, даже самымъ противоположнымъ вартіль. --Приверженцы сей нартіи единодушны въ жалобехъ, но не совсёмь соглясны отнесительно средства, кака помочь бъдъ. Один думають, что недобно держеться сиволическить инить гораздо строже и поливе, нежел какъ это дължется. Содержащееся въ никъ ученіе, говорять они, есть достояніе церкви, и церковь въ праві требовать отъ своихъ настырей, чтобы они уважали и защищали ол достояніе. Но они не хотіли бы еднакохі для сего настанвать на совершение буквальновъ принатін ни формуль исповеданія, ни даже самой сущности того или другаго догмата, содержащагося въ ислеваданіяхь вёры. Другіе, желая дать белёе мёста прогрессу въ уразумъніи истины, котять, чтобы голландская церковь искала для своей въры такой формулы, въ которой бы было столькоже глубины, истины и соглясія съ върою церкви, сколько, по ихъ мижнію, нивла формула, составленная въ въкъ реформаціи; - хотять, чтобы церковь искала ее путемъ науки и въры, имъя постоянно въ виду свои догматическія преданія и, такниъ образонь, остерстаясь тахъ ложныхъ взглядовъ и направленій, которые они осуждають. Обвиняемые защищаются, и упрекають своихъ противниковъ то въ неудовлетворительности ихъ доводовъ и выводовъ, то въ несообразности ихъ желанія заставить другихъ следовать вполив такой системв, существенные нункты коей они сами оставляютъ. Неслъ отвъта мозыя возраженія, новыя опроверженія,—н споры съ объякь сторонъ бывають вногда очень жаркіе, саншковъ жаркіе...

Ов этими преміами о въръ тесно соединены споры о систем'я нервоизменато образованія, разно какъ и о настоящемъ церновномъ управления. Противники возставеть противь порваго потому, что опо даеть юношеству дурное умственное направление и не сообщаеть ему никакихъ понятій о религіи, преподаваніе коей совершеммо изгизно изъ инвинкъ школь; не одобряють последняго, нотому что оно служить преградою тому, чтобы богосморское и религіозное направленіе, которое имбегь въ инкъ своихъ представителей, получило въ церкви свое ивсто и свое право. Споры о подобных вопросахъ, какъ но собственному вть свойству, такъ особенно въ следствіе общественнаго устройства Голландін и религіознаго харантера ся народа, не ограничиваются сравнительно тъснивъ кругомъ богословского міра, но вовлекаютъ въ свое движение вствъ, кто считаетъ себя способнымъ понимать религіозние и церковные вопросы, и даже возбуждають народную толпу принимать въ нихъ участіе, въ которомъ часто бываетъ болве ревности, чвмъ знанія дъла. Эти споры поддерживають въ нидерландской церкви постоявныя безпокойства и религіозныя антипатіи въ ея служителякъ и народъ. Трудно открыть начало всего этого. Для сего нужно было бы подняться ко временамъ прошеданиь; и какъ бы высоко мы ни поднялись, мы открыли бы только развитіе зародышей, уже существовавших прежде. Не должно впрочемъ думать, чтобы это противоборство двухъ религіозныхъ партій производило совершенное раздъление въ нидерландской реформатской церкви, и чтобы, при серьёзныхъ разпогласіяхъ,

не хотвин замвчать серьезных в также пунктовъ, на счеть которых в можно сблизиться и согласиться. Не редко случается, что теже богословы, которые съ жаромъ ратують другь противъ друга въ богословскихъ предметахъ, братски сходятся въ другихъ отношенияхъ, в дружно работають для общаге блага національной церкви.

Но это не вначить, что согласіе можеть легко и скоро возстановиться въ голландскомъ богословскомъ міръ. Онъ не скрываеть ин отъ себя, ни отъ другихъ, какъ глубокъ раздоръ въ его церкви и какъ важны предмети его споровъ и разногласій. Діло идеть не о простих богословскихъ преніяхъ: самые серьезные, самые важные для религіозной жизни вопросы занимають и разділють на два стана голландскихъ богослововъ. На поприщъ изследованія христіанской истины представляется, съ одной стороны, разумъ и его права, съ другой-слово Божіе и подобающая ему покорность. При изъясненія фактовъ и явленій внутренней, духовной жизни человіка, всегда встрвчается его правственная свобода и верховное владычество Божіе. Въ великомъ вопрост объ некупленіи является, съ одной стороны, способность иравственной природы человіка побіждать о Христі грікть, который прирожденъ ему; съ другой эта же природа, глубоко поврежденная гръхомъ, но освященная и возрожденная Христомъ такими средствами, которыя навсегда останутся для насъ неизследимою тайною. Воть те вопросы, которые волнують голландскую реформатскую церковь в раздёляють ея пастырей и пасомыхъ. Очевидно, что тогда только можетъ прекратиться это волненіе въ церкви в раздъленіе между ея служителями, когда удовлетворительно для всёхъ рёщатся вышеупомянутые вопросы в будутъ примирены усматриваемыя въ нихъ противорачія, хотя тольно кажущіяся, но тімъ не менію різкія н. для простего разума человъческого, какъ бы исключающія другь друга. Когда же настанеть это рашеніе, это примиреніе? И дожденся ли ми ихъздёсь на землё?... Итакъ въ голландской реформатской церкви, которая,-какъ и вообще претестанство, особенно же ресормованное, ноставила разунъ человъческій на мёсто вёры, которая одва мостигаеть тайны Божіе и ділаеть для насъ невидимое видимымъ и ожидяемее существующимъ; — въ церкви, которая не признасть одного, высшаго, непререкаемаго и для всёхъ обязательнаго авторитета въ дёлахъ вёры, а даеть нолный просторъ изследованіямъ всёхъ н каждаго,---въ голдандской церкви инкогда не утяхнутъ волиенія, нивогда не будеть совершенняго мира между ея учителями. Всякой будеть смотрыть на истину по своему; изъ различныхъ точекъ зрёмія на одинъ и тотъ же предметь всякій будеть избирать ту или другую, смотря по жаправлению своего ужа или влеченію своего сердца. Будутъ стараться примирить противуположиме взгляди; но, какъ каждый занять своимъ взглядомъ и даетъ ему предпочтение предъ другими, - не возможно, чтобы онъ отдаль имъ надлежащую справедливость; уступка, которую онъ имъ сделаетъ, не удовлетворитъ техъ, которые ихъ держатся. Одно средство сойтись: отступиться отъ началь; а кто согласится на это? Итакъ, при серьёзномъ, настойчивомъ и религіозномъ характеръ голландцевъ, реформатская ихъ церковь будетъ долго, долго представлять собою прискороное, хотя и очень любопытное и поучительное, зрълище борьбы противуположныхъ убъжденій, высказываемых открыто и искренно, защищаемыхъ и опровергаемыхъ упорно, съ жаромъ, изъ благочестивой ревности о въръ Христовой, изълюбви къ

нстинъ. Дай только Богъ, чтобы съ этом благочеством ревностим но Богъ и съ этом любовим иъ помнами потины чаще соединялась и мебовь братская, кристіанская; нбо «знаніе падивность, а мебовь пазидаєть (1 Кор. 8, 1)».

Окончина адйсь нашть очеркъ состояния голландской ресорматской церкви, въ отношения религиономъ, дерковнемъ и ученомъ. Ограничнымись, но необходимости, ийсколькими главными чертами, мы выбреля мът михътъ, которыя почли достойными выяманія и либопычетва русскихъ читателей. Слинкомъ неполный, мотя, въ веже время, и слишкомъ обинарнай, «подостатки весебъкмие въ статьяхъ втого рода, — представленный маня очеркъ можеть, по крайней мъръ мъскомыю, москомыю, непосменения и погда больное значене въ протеставискомъ кристісносты, тенерь занимаеть въ вемъ очень, даме слишкомъ не важное мъсто, хотя, можеть быть, нотому, что мало знають ес.

Протоверей А. Судаковь

## BS BOCHOMBHRATHE 19-re CEBPARK.

Аревній мірь предь пришествіємь Искувителя: свобода древияю міра—свобода собственно одника правителей. Римская имперія: всеобщее, ва извъстномь смысль, рабство вь ней. Повый законь-законь любей и новая свовый часло участвовавших вы благахы новой свободы при смерти и сряду по возресени Искупителя. Человичество спустя 331/2 1000 по рожденів Спасытеля: три начала жизни вю-законь языческій, законь провежения в законь христіанскій. Средства кь пріобритенію свободы по этопаль ідісйстому и леыческому—насильственныя, винитія; средств къ пріобрютенію свободы по закону христіанскому внутреннія, отвернающія всть витинія, насильстненныя мпры. Что такое от первое время была свобода подданных христіань? Распространеніе вя безв водриць насылій сь польну ен и среди всевозможных в препятствій и юненій противь нев. Христіанство торжествуєть: обнаруженів новой свободы на первомь вселенскомь соборь.—Дальныйшая исторія свободы Mu sangon; nomulu aspineckia exodanu es muent u mituatoms paseumito новой свободы; языческое направленіе властей, языческія возстанія подданныхь; слыдствія этого; папскій деспотизмь. Возстаніе и деспотизмь ума. Возможность деспойняма во области науки и митературы. Пролеленів доспотивна въ современной русской литературы. Деспотивны матеріялизма падь спиритуализмомь. Чего можно ожидать от славянскаго има?

Просиль читателей, по поводу освобожденія дарованнаго крестьянамь, приномянть другую вноху освобожденія всего міра отъ рабства и, перенесинсь мыслію за 1860 літь, представать слідующія событія и картивы. Повіствованія и соображенія наши основаны на несомижиныхь давныхъ исторія.

Видъ земли не изивнился со времени созданія міра. Горы стояли твердо, ріки текли, моря волиовались но премнему, какъ текли оне и волновались за 5508 леть до нашего летосчисленія. Неорганическія тела сохраняли свои первобытныя формы. Но родь человеческій, которому нредназначалось Творцемъ господство надъ землей и надъ всёмъ движущимся на ней, изменился странно, и быль среди другихъ твореній скорее рабомъ, чёмъ господиномъ. Вотъ фецій очеркъ или гламина чарты картины міра за 1860 леть. Посмотримъ теперь въ частности на тогдажнее человечество.

Націи древняго міра, нікогда сильныя, теперь или влонятся из наденію или уже пали. Линь изкоторыя удерживають свою независимость, въ родъ Китая и Нареін. Всв тв народы, среди которыхъ рвшались судьбы древняго міра и которые участвовали въ исторической его жизни, подвластны теперь одному народу, который самъ себя покориль одному лицу изъ своей среды. Стверныя орды германцевъ и славянъ продолжаютъ свои скучные, однообразные переходы съ мъста на мъсто, отънскивая себъ дучнихъ жилищъе онъ рабски слёдуютъ своимъ обычаямъ и преданіямъ, повелѣвавшимъ разумъ приносить въ жертву суевърію, а кровь продивать за недависимость и господство. Униженіе, столь всеобщеє почти въ древнемъ міръ, было прямымъ и несбходимымъ слъдствіемъ той свободы, къ которой стремился древній человъпъ въ точени пяти съ половиною тысячолътий.

Канова была древняя свобода, въ чемъ она состояле, это видно изъ вдей, въ то время господствовавшихъ, относительно ея сокранения и возстановления. На съверъ Европы слыналноь побъдные крики, и горманския влемена хвалились своей свободой, вонника свободу, вакъ враво покорять и управлять другими. На востокъ изроди своля сномъ недъятельности, который изръдка пре-

рывался мечтами о свободь: когда подобныя мысли показывались, ремскій или пароянскій правитель налагаль на управляеныхъ вовыя, болбе тяжкія цівн, и ті овять ногружались въ прежимо дремоту. Въ римскихъ провинціяхь оставалось още, хотя подавленное, чувство свободы и желанія возвратить ее, но если водданные возставали, то возставали не затёмъ, чтобы сдёлачься свободными, а затвив, чтобы сдвлаться владыками. Тудем, напранаръ, вароваля въ свою свободу, что она накогда маступить, - но они въровали въ жее, не только какъ въ освобожденіе ихъ страны оть яноземиму виязей и правителей, а какъ въ возведение ихъ санихъ къ первоиству и господству надъ всеми народами. Везде свобеда понимается, какъ господство надъ другими. Римлянивъ смиренно покоряется виператорскому деспотизму; но его утвшениемъ служить то, что онъ стоить выше другихъ народовъ-покоренныхъ, и юридически или теоретически участвуеть въ господстве надъ вими. Ихъ онъ не считаеть въ правъ возстать противъ владычества императора, а себя еще продолжаеть считать. Онъ возстаеть, попытка не удается, — онъ умираетъ, — удается, онъ двлается свободнымъ для того, чтобы властвовать самому на мъств низверженнаго предшественника.

Древняя свобода была свободой собствению правителей. Потому-то она и составляла предметь желаній и стремленій тіхть, которые сами или которыхь предми были нікогда правителями. Самая чувствительная потера была потеря господства; пріобрітеніє господства быле предметомъ, изъ за котораго бились самымъ ожесточеннымъ образомъ. Покаренный народъ, возставая, говорилъ и себі и другимъ, что онъ сражается за свободу,—покоряясь, онъ оплакивалъ, по его словамъ, свободу. Но это потому, что свобода и господство были одно и тоже въ явической мысли. Свобода въ нав'ястномъ смыслѣ припадлежала однимъ правителямъ, и больше иниому.

Сохранать подобную свободу или возстановлять ее у вародовъ, потерявшихъ ее, не было надобности человъчеству. Превяще класси востока и запеде соскавали только молую часть жиршакъ въ ту пору поколбий. Моъ тысячи, изъ милліона но било челоріка, который въ той или другой степени, въ отношении къ большему или меньшему числу лицъ, не быль бы рабомъ. Міру крайце нужна была такоя свобода, которая принадлежела бы еге бозчисленнымъ подавнимиъ отолько же, спольно до тахъ норъ привадлежала она его молочисленимъ правителямъ. Свободы одникъ правителей быле ведостаточне: требоваялоь свобода для поддажныхъ. Комечно, эта свобода не столько политическая, сколько духовная. Въ возможности нодобной свободы за 1860 автъ легио было усеминться самому проницательному уму. И на самомъ дълъ, оча казадась такою невозможностью, что въ древнемъ мірё мало было мыслей, още меньше дёль возбуждено вонатюмъ о ней или желанісиъ ся. Нарідка и на коротиос время древній человікь воображаль или желаль этой свободы, и действоваль въ этомъ духв (напримеръ Будда, Кремуцій Кордъ вли Тразея Петъ): а потомъ наи умерщваяли его, и его свободный голось замираль въ толив. предителей-подданных, въ пользу которыхъ онъ глоноталь, вян же погружался въ господствующее рабство, что быме столько же легко, сколько и безопасно. Этоменть-ос-HOBB BOOK AUSTOLLBOGTE DALMATO TOLOBETOCTBA, KAKL CYровая вима, заморозиль оновчательно въ теченін 5500 л. человъческую свободу, особенно въ лучшенъ, высемовъ ел зилчевів. Ел горячія струи скрылись подъ ледвими

уческий резснато рабства, которые въ течени чисячельтий росли въ телинну и въ ширину, мока отдължине учесы рабства восточнято и пречесвато не слижев въ стращной массъ рабства римскато. Засийтить ли когда нибудь солнае свобеды, расплавать ли могда инбудв ого горяче лучи эти ледяныя громады древнято рабства, стелько времени росшія и кранція? Получить ли явыческій подданний, закованный по рукамь и по могамъ, угистенный и унижаємый, свободу?—Это должно быле казаться невозможнымъ.

Такъ оно и казалось всемъ, пока не совершились въ мір'в чудныя переміны. Въ древнемъ мірів не было закона, покровительствовавшаго свобода подданнаго, особенно свободъ выстей, духовной. Всв поставовления обязывали его только служить господству другихъ, безъ надежды на освобождение въ никомъ либо очношения. Вездъ права привителя силились модавить права подданаато. Если последній могь быть освобождень, то другими закомами, а не теми, которые существовани, законями ме человвческими, потому что человвческію законы поддерживали свободу однихъ правителей. Свобода подданныхъ не могла установиться въ міръ, пока Богь не открыть своего закона:--Какъ меносредственное следствіе свободы однихъ только правителей, господствовала въ древнемъ міръ система насильственкого объединенія, по которой одинъ народъ старался группировать около себя другіе, а самъ онъ устроиваль общественный свой быть такъ, чтобы многіе служили возвышенію и благополучію не многист, и чтобы мпогіе и теломъ и духомъ обязаны были находиться въ унижении у немногихъ.

Войдемъ въ болъе еще частныя черты картины древняго міра за 1860 лътъ. Бельшая часть міра въ ту пору входила въ составъ трекъ почти смежнихъ между собою государствъ: Пареін, бившей прежде версидской провинціей, и потомъ сдёлав-шейся независивниъ государствомъ: пареянскій царь въ своихъ денешахъ римскому гердо могъ называть себя упремъ угрей. На востокъ отъ Пареін лежали земли, принадлежавнія китайской имперів, которой пространство увеличилось вслёдствіе произшеднихъ около того премени завоеваній. На западъ отъ Пареін тянулись общирныя владёнія Рима. Не смотря на различіе илеменъ и упрежденій, въ этихъ трехъ имперіяхъ вездё госиедствовала одна и таже система централизаціи.

На югь и стверъ отъ этихъ имперій лежали территеріи неблагоустроенныя. У большей части народовъ, обитавшихъ здёсь, гесподствующею была страсть из войнт, страсть, которой древній міръ обязанъ встии формами своей централизація. И лишь только начиналась между этими илеменами гражданская жизнь, она тотчасъ принимала тіже самыя формы централизація, въ которыя сложилась въ Китаї, Пареіи и Римі. Самымъ воинственнымъ и свободолюбивымъ народомъ были германцы: но лишь только война успоконвалась покореніемъ ли втихъ народовъ или ихъ торжествомъ, не оказывалось някакихъ другихъ средствъ иъ благоустроенію края, какъ только носредствомъ централизаціи.

Таковъ быль міръ и родъ человіческій, въ политическомъ отношеніи, обитавшій въ немъ за 1860 літъ. Теперь обратимъ вниманіе читателей на одну часть картины тогдащияго міра, именно на римскую имперію.

Нигдъ насильственное объединение народовъ не развилось такъ широко и не было организовано такъ систематически, какъ въ Рамъ. И нигдъ, повидимому, не было пред-

навиачено такому государственному перядку госпедство-BATL CTOM UPOLOAMETCALEGO BPONS, KAKL SARCL; HOTONY что римляне, правда из этой поръ правственно изпемогшію, имали наготова проемникова своему господству ва своихъ сёворнихъ сосёдяхъ — германцахъ. — Составляя часть воман, римская имперія была на самомъ дёлё почти безиредъльна. Ел провинцін, числомъ 18, простирались до Еверата на востоит, до горъ и пустынь Аерики на югь, до Дуная и Рейна на стверт, а на западъ до Атлантического океана. «Ни Еверать, ни Ливія, ни Дунай, ни Кадиксъ не удовлетворили римлянъ», пищетъ Іосноъ Флавій, «котя за ними начинались страны уже ненаселенныя. Жадные взоры ихъ простирались за предъли міра» (1). Тотъ же писатель, исчисляя «безчисленныя націи, » входившія въ составъ римскаго государства, говорить: «аенияне, отразившіе Ксеркса, лакедемонане, стоявшіе крапко при Оермопилахь и Платев, македонане, еще бредивше какъ во сиъ о Филиппъ и Александръ н о господствъ надъ міромъ, пять сотъ городовъ Азін. дежащих при Евисинскомъ-Понтв, иллирійцы и далиатцы, галы, племена Лузитаніи и Кантабрів, Африка въ дляну и ширину-всв покорялись ринской власти» (2). Числовное количество подданныхъ Рима при началъ нашей эры простиралось до 100 милліоновъ, если не превосходило этой цифры (°).

Въ центръ имперія лежаль полуостровъ Италія, въ центръ Италія высился городъ Римъ, давшій свое имя имперія. Подати, должности административныя, религіоз-

<sup>(1)</sup> Josephus, Bell. Jud. II. 16, 4.

<sup>(</sup>a) Tamme II. 16, 4. Cpann. Thiewy-Historie de eo Gaule sous la domination Rom., tom. 1, p. p. 93 m caba.

<sup>(5)</sup> Champaguy-Les Césars, tem. III. p. 384.

ные обряды, — все централизовалось въ Рямъ. Владыни города являлись владыками имперіи. Въ провінціяхъ перестали произносить имя свободы. Но слово это слишелось еще въ Римъ. Здѣсь многіе имѣли право и основаніе считать себя участвующими въ господствъ надъ міромъ, и значить въ свободѣ, по ихъ понятію. Сравнительно съ другими подданными виперіи свободные, римлию были тѣмъ не менѣе подданными. По имени господа и владики, на дѣлѣ они были рабами въ извѣстномъ отношенім. Централизація, сосредоточившая власть надъ міромъ въ ихъ рукахъ, ихъ самихъ повергла въ рабство власти болье абсолютной, чѣмъ ихъ собственная надъ поверенными.

Эта власть была власть римскаго императора, который, по силъ закона de imperio или lex regia, служившиго врявътствіемъ со стороны сената виператору, объявлялся изъятымъ отъ законовъ. Но абсолютность или независимость влясти и дъйствій можно было объщать, но неудобно было осуществить на дълъ. Римскій императоръ свое господство получаль и поддерживаль зависимостію отъ придворныхъ и отъ солдатъ. Войска, возведния своего перваго великаго кесаря вълимператорское достоивство, его преемникамъ внушали чувства страха и опасеній. Августь рішился разставить свои легіоны по провинціямъ, отделиль отъ нихъ особенный корнусъ -- преторіанскую гвардію и для своей безопасности разставиль ихъ въ ствиахъ столицы. Но скоро защита стала столь же страшной для императоровъ, какъ и опасность, противъ которой она была придумана... Не одной преторіанской силы должны были страшиться императоры. Централизація сосредоточила въ ихъ рукахъ всё возможныя, самомельчайшія отправленія власти: необходимы были

блажайшіе помощники. И кругойъ пресмственно следовавшихъ императоровъ собиралась все болье и болье иногочисленияя толпа министровъ и любимцевъ. Къ этимъ должностямъ могли доходить только хитрыя и провыранвыя лица, предъ которыми императоры, возвысившее и пзбавившіе ихъ, оказывались часто столь же безсильными, какъ и последній ихъ подданный. За всесильными фаворитами тянулась толпа подчиненныхъ вридворныхъ, завистливо и ревниво сморттвинать на высникт и втяйнъ строившихъ крамолы. Рабы и вольноотпущенники, доносчики и льстецы, съ каждымъ царствованіемъ изивнявшеся въ личномъ составъ, но съ каждымъ увеличивавшіеся въ числь, составляли римскій дворъ. «Большая часть наших в государей», писаль одинь консуль въ конць 1-го въка, «хотя владыки своихъ подданныхь, были рабами вольноотпущенниковъ; которыми переполненъ дворъ. По ихъ совътамъ и желаніямъ они управляють. Ихъ ушами они слышать, ихъ устами говорять. Чрезь нихъ, или лучие отъ нихъ, мы получаемъ паши консульства, наши преторства.» Такимъ образомъ число лицъ, отъ которыхъ зависёль человекъ, державшій въ своихъ рукахъ императорскую власть, удвоялось: не только страшиль его ропоть недовольной армін, его спутывали придворныя интриги. Гдв обв эти стороны соединялись, тамъ императору оставалось однопокориться; когда онъ спорили между собою, тогда онъ могъ еще пріобръсти ньчто похожее на свободу и независимость.

Такова была римская власть въ своемъ источникъ—въ Римъ. Ея поитрализація превосходила все, что было до тъхъ поръ извъстно міру. Никогда пи прежде, ни послъ такія громадныя территоріи, столько разнообразныхъ нат. 1. Отд. Ш.

родностей не собирались подъ одну власть, сколько ихъ собрано было мечемъ Рима. Этотъ городъ среди своихъ завоеваній и междоусобій почти растерялъ всёхъ своихъ гражданъ, которымъ онъ обёщалъ свободу вли господство. Онъ былъ наполненъ тёми, которымъ сулилъ онъ нёкогда полное подчиненіе и гибель. Владыки вселеной сами стояли предъ императорами, какъ рабы. Императоръ, въ свою очередь, стращась съ одной стороны придворныхъ, съ другой солдатъ, ни въ чемъ не находилъ защиты и основъ своей власти, кромё подкупа или интриги.

Въ такомъ государствъ никто не могъ быть свободенъ въ психологическомъ отношения. Не было властей, которыя бы безопасно и надежно ограждали и поддерживали свободу; не было законовъ, вполнъ обезпечивавшихъ пользованіе ею. Подданные и правители равно не были свободными, въ этомъ отношения. Римляне были свободны по стольку, по скольку они были выше своихъ провинціальныхъ подданныхъ. Члены армін или администрацін были свободны по стольку, по скольку они столи выше сравнительно съ жителями Рима. Подкупъ и пресмыкательство были единственными средствами возвышенія, сила единственнымъ закономъ, обезпечивавшимъ нользованіе пріобрѣтеннымъ возвышеніемъ. Но никакое возвышеніе не заключало прочной свободы. Придворный интриганъ не имълъ свободы. Командиръ въ дагеръ тоже. Менње всках быль свободень въ этомъ смыслъ виператоръ. Отсутствіе свободы было повсюдное, атмосферой рабства дышали и жили всв.

Такова была римская власть вездё—въ провинціяхъ и въ Римъ. Деспотизмъ иначе не могъ поддерживать себя, какъ самыми хитрыми и насильственными угнетеніями. Ему ничего не могли противопоставить ни граждане, ви

провинціалы, кром'я напрасных и безцільных возстаній; потому что успёхъ возстанія лишь измёналь вмя деспота и составъ придворныхъ лицъ и начальняковъ врмій. Безсердечныя местокости со стороны правителей, безплодныя усилія со стороны подданных в многочислемтрата человіческих жизней замыкали древимо жазнь міра, думавшаго на угнетенін другахъ основать свое счастіе и свою свободу. Люди и жили и умирали въ какой-то апатін, жили по милосердію правятелей, умирали по первому ихъ приказанію, даже намеку. «Если бы я описываль даже вившиюю войну, если бы я описываль смерть людей, падшихъ за республику, то и тогда надовло бы мив это однообразіе и отвратило бы отъ меня читателей; не смотря на славу такой кончины, имъ бы опротивъло наконецъ это въчное описаніе сперти, да смерти. А тутъ еще къ тому же это рабское терпініе, эта масса у себя дома пролитой крови утомдають душу и сдавливають сердце тоской. Одной милости прошу у читателя: да будеть мыт позволено не чувствовать отвращения къ этимъ людямъ, которые такъ низко давали себя губить» (1), такъ заключаетъ Тацитъ свое описаніе смертей, предписанных систематическими деспотами и принятыхъ апатическими рабами. Міръ древній-умираль. Рабство закралось и покорило самый умъ, самыя чувства, желанія и убъжденія.

Одному народу предсказано было, что помощь міру придеть, когда исполнится м'тра б'тдствій человітческихъ. Но и сами іудеи, ожидавшіе отмщенія за себя, господства и царя себі, завоевателя міра, ожидавшіе всего въ Мессіи, и своего освободителя, подателя свободы, толь-

<sup>(1)</sup> Tau. RH. 16, ra. 16.

ко не по истинизму, а по своему извращенному о сент пенатию, потому не поняли и не принали, косда свобода была подана. Язычники още менте готоры быди принать певую свободу. Но она приблизилась и низопила въ рабствующій мірь незамътно. Безконечная благость Божія, зарно слъмвиная за усидивающимся рабствомъ, уже отвррала входь въ міръ опободь новаго христіанскаго міра.

Дъло освобожденія началось не въ Римъ. Спаситель началь свое дъло тъмъ, что явился на земль, дабы известв насъ въ истинную свободу! Онъ объявиль, что согласно съ древнимъ пророчествомъ, Онъ пришель проповыдить евангеліе истимъ, изиплять сокрушенныхъ сердцемъ, проповыдать плиннымъ освобожденіе, слыпымъ проэрыніе, отпустить измученныхъ на свободу (1).

Своимъ смиреннымъ послъдователямъ Опъ постепенно открывалъ и любовь Божію къ міру, и отношеніе, въ какомъ человъкъ долженъ находиться къ Богу. Для человъка открытъ былъ новый взглядъ на человъческую жизйь. Онъ долженъ перестать обращать свои взоры къ злобнымъ или сквернымъ божествамъ, а съ этихъ поръ онъ долженъ будетъ обращать ихъ къ Опцу, Сыну и Святому Духу— Божеству чистъйшей любви и безконечныхъ совершенствъ. Богъ приближается къ человъку съ своей высоты, чтобы поднять его рабствующій духъ изъ горькаго упижонія, выработаннаго человъческимъ самолюбіемъ и насиліемъ въ теченій 5½ тысячелътней исторіи его существованія, и объявляетъ человъку, что онъ получитъ животъ въчный (1).

<sup>(1)</sup> Jys. 4, 18.

<sup>(</sup>s) loam. 6, 40. 47.

Непостижнию торжествению было тогданное состояние человачества. Оно получило откровение о своемъ происхожденія, о своей жизня и своень назначенія. Его нетинния прива были открыты. Обяванности были опредвлены. Какъ тв, такъ и другія отпрыты провозглащийемъ закона любви. Закожъ-заповъдуеть любить прегиде всего Бога; вторая заповедь Христева - была любить блимнихъ. Заповидь любить Бога высказана Спасителемъ.однажды. Заповъдь любить человъка, казавиваеся тогданнимъ людямъ, столь раздъленнымъ между собою и съ исторически воспитанною наклонностію притеснять или непавидать другь друга, пожданною и болье трудною, заботанво и настойчиво повторяеть Снаситель пескольно вавъ. Вы слышали, говорилъ Спаситель въ первой своей ботыть, что спавано: люби ближеняю твоею и не ненаондъ врага твоего (Лов. 19, 17, 18). А Я говорю вамь: мобеть врагов ваших, блаювловляйте проклинающих вась, влаютеорите пенавидящимо вась, и молитеся за обижающих вась и выпациях вась (1). Между последниям наставленіями ученикамъ встръчаемъ еще болье настойчиво высказанное повельніе: сія соть ваповидь моя, да любите друг друга, каки Я возлюбиль васч... Си ваповыdyro sams, da nobume dpyro dpyro (2).

Необходимость и всю благовременность закона любви другь къ другу особенно въ то время постигнеть тоть лишь, кто обратить внимание на предшествовавшую историю языческаго міра, на эти въка раздъленій іудеевь отъ эллиновъ, пацій отъ націй, угнетеній одного народа другимъ, почти всёхъ римлянами, низшихъ сословій

<sup>(1)</sup> Mo. 5, 48.41.

<sup>(°)</sup> Ioan. 15, 12. 17.

высшими, рабовъ гражданами, всёхъ вообще императоромъ, миримът жителей-армілии. И законъ мобви вышель не оть перемвияющихся несарей, угнетавшихь мірь, а отъ неизмънвато и возлюбившате міръ Бога. Законь любен заповідываль людянь ділать то, что нив необходиже всего было дълать особенио для поправленія своего безвиходнаго положенія. Законъ биль дань безусловно, на всё времена, для всёкъ людей.-Онъ завовъдывалъ то, что было полезио и благодътельно стелько же для пемногия, сколько и для многия, или лучие для всъхъ; угрозы и наказанія преступникамъ также всеобщи, какъ всеобщи обътованія наградъ исполнятелямъ. Немногіе ставились, въ противоположность всемъ языческих постановленіямъ, въ такую же покорность закону, какъ и многіе, и многіе обязывались къ такому же полному повиновенію, какъ и не многіе. Когда человічеству открывался подобный законъ, равно обязательный для всёхъ кастъ, для всъхъ сословій, возвышавній, безъ зрінія на вибшнія отличія, исполнителей и каравшій преступанковъ, кто бы они ни были?

Человъкъ съ новымъ закономъ получалъ и новыя права. Право человъка есть власть исполнять свою обязанность, и пользоваться тъмъ, что сообразно съ достоинствомъ его природы и съ благою волею о немъ Творца его. Обязанности даны всъмъ безъ исключенія, значитъ и права главныя даны были тоже всъмъ безъ исключенія. Немногіе не должны ограничивать ихъ въ другихъ, не отказывая въ нихъ себъ самимъ. Всъ люди получили обязанности и права любить Бога, любить другъ друга, любить самаго себя. Свобода елужить Богу была новая свобода. Свобода любить Бога и любить человъка была новая свобода. Это была свобода подданныхъ такъ же, какъ и всъхъ.

Правители не исключались. Но въ исполнении новаго закона Христовой любви они являлись уже равными нодданный. Высшій между людьми, онъ подданный Бога. И какъ подданный, онъ сталь болье свободень, чёмъ какъ правитель. Вы влаете, сказаль І. Христосъ двумъ своимъ ученикамъ, просившимъ Его о важныхъ начальственныхъ ивстахъ въ Его царствв, ем влаете, что клави народося господствують надъ ними, и вельможи властвують ими. Но между вами да не будеть такъ: а кто хочеть между вами быть большимъ, да будеть вамъ слуга. И кто хочеть между вами быть первымъ, да будеть встых рабь (\*). Вы же не нарицайтеся учители, говорияъ І. Христосъ толив народа, единъ бо есть вашъ учитель Христосъ толив народа, единъ бо есть вашъ учитель Христосъ (\*).

Не вдругъ могли подобнымъ образомъ устроиться общества человъческія, чтобы правители языческіе переміннясь на правителей христіанскихъ, которые бы съ любовію брали на себя трудъ служить нуждамъ подчиненныхъ, ихъ благосостоянію и счастію. Первые духовные начальники христіанъ—апостолы представили высоміе приміры подобнаго рода правителей. Чтобы эти самые идеалы вошли въ общую жизнь міра, для этого не достаточными оказались всё прошедшіе съ того времени 18½ віковъ. Нужно замітить, что для сего потребно не столько время, сколько искреннее желаніе и стараніе христіанъ усвоить себі духъ христіанскій—евангельскій.

Люди издавна не умъють иначе награждать своихъ лучшихъ благодътелей, какъ насильственною смертію. И благодътели вслъдствіе этого иначе и не печатльють своихъ

<sup>(1)</sup> Mo. 20, 25-27. Maps. 10, 35-45.

<sup>(\*)</sup> Me. 23, 8—10.

ученій, вакъ мучерическою смертію. — Самъ Спаситель міра, даровавній роду человіческому истинную овободу, распять на кресть. На стращной горь уста Бегочеловька не произнесли ни одного звука укоризны последователянь, оставиванивь Его; за іудеевь, осуднашихь Его на распятје, за римлянъ, согласившихся на приговоръ ічлейскій и распинавшихъ Его, Онъ только молился, чтобы имъ было отпущено сограшение ихъ. — Іуден отверган своего Спасителя, они не хотым пенять Его. Его жизнь казалась оскорбленіемъ. Его смерть поруганіемъ вськъ ихъ надеждъ на свободу. Римдяне - тъ даже не замътили Его. А которые и замътили (число ихъ было впрочемъ самое ограниченное), тъ не находили никавой связи между Христомъ и своими мечтами о свободъ, т. е. о господствъ. Только не большому числу Его посмъдователей, обратившихся къ новому ученію еще при жизна Учителя, и увъровавщихъ въ Него. Онъ даровалъ духовную, истинную свободу, основавъ ее на законв дюбви, дароваль имъ область чадома Божішма быти.

Теперь просимъ читателей припомпить положение, въ какемъ находился человъческий родъ 33½, года спустя послъ рождения Спасителя: существовало три начала жизни, изъ которыхъ два старыхъ сходились между собой и въ требованияхъ и въ цъляхъ и въ средствахъ, и вновь открытое, противоположное обоимъ во всемъ.

Закон іздейскій быль первымь началомь жизни. Онъ происходиль оть Бога; но вь теченіи вѣковь человѣческія преданія такою толстою корою покрыли его, что онъ сдѣлался, въ большей части, человѣческимъ. И какъ заковъ человѣческій, т. о. какъ произведеніе человѣческаго самолюбія, онь поддерживаль древнюю свободу. Законъ

іудейскій вановёдываль іудоямь отдаляться оть другикь народовъ, чтобы ови не заразились идолопоклометвомъ. Но ізден думали объ этомъ мначе. Поклоненіе истипному Богу считалось ими правомъ на отдъление себя отъ другихъ народовъ, пока эти народы не будутъ присрединемы къ нимъ въ качестве подданныхъ. Въ праве управлять соотовля свобода, по митию іудоовъ,--значить оне была совершенно сходна въ этомъ случай съ свободою, какъ ее понимали другіе древніє народы. Но была в разница между правами іудеевъ на обладаміе и между притязеніями на то другихъ племенъ. Въ другихъ мъстахъ централизація поддерживалясь только заколами человіческими. Въ Іудев централизація была особаго вида, но болве грозна, потему что здвсь она основивалась на закомъ, который, не смотря на человъческія прибавлевія, считался божественнымъ. Къ такому-то закону аппедлировали іудем противъ тяготівшаго надъ ними римскаго владычества. Отвътъ закона, по ихъ понятіямъ, могъ быть только следующій: «они должны возстать противъ Рима.» Это представлялось необходинымъ условіемъ ихъ полной свободы. Они должны покорить Римъ и вселенную: безъ этого, по ихъ мивнію, нельзя имъ получить двиствительной свободы. Пока все это не совершится, іудейская свобода не установится. -- Подъ такими вліяніями обравовались и воззрѣнія первыхъ учениковъ Спасителя до поступленія къ сему божественному Учителю. Притомъ Учитель яхъ объявилъ, что онъ прищель не разворить, а неполнить законь іздейскій: могли ли они сомніваться, что Онъ намъренъ освободить ихъ отъ римскаго господства? Могли ли они не придти къ мысли, что имъ самимъ предстоитъ участіе во владычествъ? Было бы трудно ждать отъ нихъ противнаго. Интересы родины и въры возвышались

сватостію, еще принисываемою закону, величісить, еще принадлежавшимъ избранному граду Герусалиму, полному синагогъ (1) и богомольцевъ. Последній вопросъ, какой сделали ученики воскресшему и возносящемуся Спасителю, высказаль ихъ задушевныя надежды: Господы, спращивали они, аще съ льто сіс устролеши чарствіс Перавлево? (2) Нерейдемъ теперь къ другому началу живии современнаго Спасителю человічества.

Ashveckië sakoat Chijb. Sakohb yelobëreckië. H. Bakb законъ человъческій, онъ поддерживаль свободу въ ел древней формъ. Множе считались существами, обязанимми служить. *Немпоніе*, имбиніе господство, были ночитаемы один предназначенными или нибющими право на свободу. Немногіе постепенно становились все болье и болве немногими. Одно или два сословія, однив или два человъка въ целомъ народъ владели господствомъ, и потому столь же малое число владело и свободой. Пропорція, въ какой немногіе стояли къ многимъ, нигдъ такъ не уменьшалась, какъ въ римской имперіи. Въ ней потерялась большая часть древних націй, между тімь сами побъдители предались своему единоличному владыкъ. Владыка въ свою очередь покорялся тъмъ изъ среды своихъ подданныхъ, которыхъ онъ не могъ не бояться. Самая атмосфера, казалось, была пропитана рабствомъ разнаго рода и всегдашнимъ спутникомъ рабства-общимъ взаимнымъ недовъріемъ, и это было прямымъ слъдствіемъ той свободы, какую поддерживаль языческій законъ. Однакожъ всегда и среди римлянъ и среди провинціяловъ находились лица, пытавшіяся дышать болью

<sup>(4)</sup> Витринга (De Syn. Vet., р. 28), на основани изъбстій Талиуда, насчитываеть до 480 синагогь въ одномъ Іерусаливъ.

<sup>(2)</sup> Двян. 1, 6.

свободно. Свобода для римлянъ была — возвращение къ древнему государственному устройству; для провинціядовъ—она была возвращеніемъ вхъ старинныхъ учрежденій и невависимости. Для всёхъ почти язычниковъ возстановленіе свободы — значило возвращеніе господства. Въ этомъ видё только и денускалъ свободу римскій законъ, какъ законъ языческій.

Оба эти закона проповъдывали почти одинаковыя средства освобожденія отъ рабстви, — для римлянь это междуусобія в бунты, которые были такъ часты въ эпоху, предшествовавную меносредственно императерской и въ императорскую, -- для іудеевъ и другихъ провинцівловъ-возстанія и войны противь римлянь (въ родъ возстанія при Веспасіант іудеевъ подъ предводительствомъ Елеазара и Іоанна Гильды и послё подъ предводительствоиъ Варкохава, въ родъ возстанія нумидійцевъ подъ предводительствомъ Такфараны, галльскихъ и германскихъ племенъ подъ предводительствомъ Цивилиса, Классика и другихъ). Эти возстанія или эти попытки пріобрасти свободу были на самомъ двив попытвами возвратить господство, которымъ обладали предки этихъ пародовъ. Отъ Ічден до Британін раздавались призывные крики из оружію, раздавались изъ устъ лицъ, искавшихъ свободы для того, чтобы управлять, а не для того, чтобы сдвлаться свободными. Возстанія и бунты не удавались; да если бы они и удались, человъчество не много бы выиграло въ дълъ свободы, -- одни деспоты лишь замънились бы другими. Грозный римскій деспотизмъ и народы и отдёльныхъ инцъ держаль въ эту пору еще въ твердыхъ pykars.

Третій законъ— вакона свободы, основанной не на господствів надъ другими, а на любем ка другими, свободы, но возбунидавшей восстений, а готовой все неренести, последнія степени унижовія—споболы, при которой власти однакомъ становимись въ служебное отношение къ подданнымъ, во духу любви и сипренія, а подданные въ повиновеніе, вывесяющее изв любви ко властамъ. Въ то время, о которомъ мы разсказываемъ, исновъдниковъ закона новой духовной свободы, обнимавшей всёх ја и висциять и пишинять безь псключенія, было така мало, что ихъ могля вивстить одна комната на Сіонъ (Ділв. 1, 16). Что же моган одвать эти аюди для исперенения рабства въ міръ, если бы они обратились къ силъ, когда стотысячныя армін іудейскія падаля въ борьбѣ ва свободу? Но не въ дукв Христіпистве винакія возстація, ши-RAKIS OVETH, MURRHOS PROCULIC, H HS MMH GMS BUCCAO BL міръ, погибавній отъ рабства, особенно дуковнаго, съмена новой своболы.

- Освиенные высшей помощно, воспріявъ Святиго Духа, вервые последователи І. Христа и проповедники новой свободы быстро пронесли и распространили свое учение но міру. Апостолы стали распространать свое учеміе новой свободы по дуку Евангелія, и съ особеннымъ вняли слову ученія новаго ть, которые усердіемъ больше всего страдали отъ угнотеній и деспотизма древняго закона, явзшіе и загнанные классы общества. Мудрые игра сего и знатные не многіе обратились, какъ свидътельствуетъ Ап. Павелъ (1 Кор. 1, 26). Впроченъ и увъровавние изъ людей высшаго сословія предостерегались отъ злоупотребленія серей высотой. Апостоль Павель внушаль настоятельно господамь воздерживаться отъ жестокости по отношенію къ ихърабамъ на помнить, что и для господъ и для рабовъ на набъ есть Господь, который не смотрить на мида. Назміс равно

обязыванись не тяготиться своимь инакимь общественнымъ положениять. Раби, пишеть тоть же Апостоль, послушайте постодий своиже по плоти, и, прибавляеть, со страком и тренетом, на просщоть сердуа вашего, якоже и Христа: не предъ очима точно работающе, ако человькогодинцы, но яко раби Христовы, творяще волю Божію от души (Кф. 6, 5 - 6). Дітямі заповідывалось: чада послушанте родителей своих о Господы (6, 1), родителямъ: отцы не равдражайте чада своиха, но воспитывайте иль во наказаніи и ученів Господни женямъ новельнялось: эсепы, своимъ мужемъ посинуйтеся, якоже Господу (5, 22), мужьямь: муже, любите своя жены, якоже и Христовъ возлибы Церковь (5, 25). Въ Христівнетвів яйть различія можду іздеемъ и элациомъ (Римя. 10, 12), въ пенъ мътъ, говоритъ Апостолъ Колоссянамъ, ни гросп, ни вления, ни обръваннаю, ни необрываннаю, ин варвара, ин скива, ни риба, ни свободнаго, но все и со вств Христост.. Надъ ворми эне сими стяжите любовы, лже есть соувь совершенетва (Кол. 3, 11. 14). Мнози вдино жило еслы о Христи; човторяеть Апостоль римлянамъ (12, 5, 1 Кир. 12, 20). Образъ мыслей Авостола относительно, такъ развитаго въ римскомъ міръ рабства, вообще относительно существовавшихъ тогда между людьми общественныхъ раздичій, особенно яспо взложенъ въ его послания къ Филимону, Филимонъ -- это быль раший и ревностами обращенный, живній въ Колоссахъ во Фрисів: между нимъ и Апостоломъ существовали отношенія самаго поднаго довтрія (1). Во время своего темвичнаго алключенія въ Ринь, ад. Навель встрътиль раби во имони Описима, принадлежа-

<sup>(1)</sup> Филин. ср. 7. ,

щаго его колосскому другу. Характеръ раба быль худь, и его присутствіе въ Ринв было следствіемъ его нобъга отъ господина. Но Апостолъ, върный начадамъ Христовой любви, приняль и ободриль раскаявшагося раба. Прошу тебя за своего сына, пишеть онь другу, за сына, котораго я родиль, т. е. обратиль въ Христіанство во узака монят. Филимонъ ли вызывалъ раба своего, или самъ рабъ решился добровольно возвратиться въ Колосси, только Онисимъ сдвлался подателемъ письма къ Филимону, писаннаго Павломъ собственноручно. Заповъдуя своему другу принять покаявшагося раба, не аки раба, но выше раба-брата возлюбленнаю, какъ тотъ приняль бы самого Павла, Апостолъ беретъ на себя все, чёмъ могъ бы быть виновать Онисниъ. Надалеся на послушание жегое, написать тебь, выдый, яко и паче, еже глаголю, сотвориши. Всякій, кто прочитаеть это трогательное кодатайство за раба, пойметъ, что Христіанство не желадо и не могло желать, чтобы какъ нибудь дурно и насильственно и жестоко обходились даже съ провинившимися рабами. Рабъ — это братъ возлюбленный, это — другъ! Могло ли же, спрашивается, въ чистомъ Христіанствъ долго существовать рабство, какъ особое сословіе людей, обойденныхъ, униженныхъ, угнетенныхъ другими сословіями, когда Апостоль запов'ядуеть раба — б'яглаго принять какъ возлюбленнаго брата, какъ себя, т. е. какъ друга? Рабство-психологически немыслимо въ обществъ, проникнувшемся сознательно началами любви христіанской. И кто бы еще могъ быть исключенъ изъ области новой свободы, когда христіанская любовь установляла братство между рабомъ и господиномъ?

Новая свобода — всё обязанности лица въ отношения въ себе самому и иъ другимъ основывала на болбе вы-

сокихъ обязанностяхъ въ отношеніи къ Богу. Отватственность каждаго лица предъ Богомъ сделалась красугольнымъ кампемъ каждой христіанской общины. Затімь въ зависимости отъ этой личной и одинаковой для всёхъ безъ исключения отвътственности предъ Богомъ шли обязанности-для низшихъ уважать неприкосновенность высшихъ и защищать ихъ отъ страстей низшихъ, -- для высшихъ обязанностію была непракосновенность назшихъ, защищавшая ихъ отъ страстей высшихъ. Обязанности каждаго дица относительно себя самого иначе не могли быть выполнены, какъ чрезъ уважение въ каждомъ другомъ лицъ его личности, образомъ Божіниъ украшенной. Противоположность кристіанскихъ общинъ, устроенныхъ на нодобныхъ началахъ, устройству языческихъ обществъ не могла не быть скоро замъчению. Члены первыхъ смотръли на Бога, какъ на существо, предъ которымъ они всв одимаково отвътственны, -- смотръли на ближнихъ, какъ на людей, которые вибють всё одинаковыя обязанности въ Богу, долженствующія быть исполненными. На самихъ себя смотрели, какъ на существъ, которымъ никто не долженъ мъщать исполнять свои обязанности къ Богу и блажнимъ. Личность человъческая въ усвоеніи новаго закона находила для себя возстановленіе отъ своего поразительнаго угнетенія древними законами. Новая свобода освобождала всёхъ лично и, кто бы захотёлъ стёснять другихъ, тотъ прежде всего самъ долженъ былъ бы отказать себв въ личной свободв.

Читатель! если вы хотите познавониться съ взглядами Хрестіанства на свободу и рабство и сравнить эти взгляды съ современными понятіями о свободв и рабствв, чтобы увнать, насколько шире и выше вервые, для этого просмотрите новый завъть и исторію первыхъ трехъ въковъ пристіанской Цериви, когда она не вступила еще въ тъсныя связи съ гражданскимъ обществомъ. Здъсь вы пайдете и самыя чисчыя понятія и самое чистое приоженіе ихъ. Мы лишь наметили нъкоторыя черты различія явычеснаго и іудейскаго взгляда на свободу, и взгляда хриотіанскаго. Теперь обратимъ вииманіе на средства пріобрътенія свободы, допущенныя Христіанствомъ, и на средства, употреблявшіямя явычниками.

Чудный, знаменательный разсказъ находится въ 26 главъ евингелія Матеся. Інсусь Христось, окончивь вь Геосинанскомъ саду молитву, приходать из ученикам овоимь и говорить имь: вы все вще спите и почиваете: соть приближился чась, и Сынь челостиескій предсется в руки чрпмиников. Встаньте, придлемь; вонь приблизился предающий Меня. И когда вще 1080 риль Онь, соть lyda, вдина изв депнадуати, пришель, и сь нижь множество парода съ мечамы и копьями, отъ первовнященников ч етарыйшина народныхь. Предающій же В10 даль имъ впань, висовет: кого я облобивско, тото и есть; возмите Его. И, тотчись падойдя къ Гисусу, сказаль: радуйся, расви, ч облобызаль Его. Інсусь же сказаль ему: другь, для чею ты вдъсь? Тогда подошли и совложили руки по Гисуса ч венли Его. И воть одинь изв бывших со Ічоусомь, проотерши руку, чвелекь мечь свой и, ударысь раба первосыщепнинова, отстив ему ухо. Тогда говорить ему Інсусь: возврати мечь твой въ его мівсто; ибо вев, взявшіе мечь, мечемь погибнуть. Наи думпешь, что Я не могу умольть Отца моего, и От представить Инь болье, нежели двыmadrams resionoes anserves?... By momy unce crasars luвусь пароду: какь будую на разбойника вышли вы съ мечами и копьями взять Меня; каждый день съ вами сидълг Я, уча ег прамю, и сы не брали Меня (Мо. 26, 45—55). Въ сознании полной превоты и выселей межневести своей Спаситель не хочеть инзвести съ неба дегіомы ангеловъ, противъ самаго стращиного насилія, какое когда либо совершалось въ міръ, сдерживаеть даже порывъ дюбви къ Себъ въ своемъ ученикъ, дюбви болъе законной и достойной, чёмъ какая когда дибо волновада человъческую грудь, сдерживаеть потому, что порывъ этотъ котълъ обнаружиться населіемъ противъ насилія. Въ нашъ вътъ насильственныхъ переворотовъ, съ ръками вроливаемой крови, полезно почаще обращать внимание на подобныя страницы евангелія... Едва ли есть такой видъ двятельности человвческой, протявъ котораго бы такъ ратоваве Христіанство въ своемъ ученів в такъ чуждалось въ своей истеріи, какъ насидіе. Отказываясь отъ насилія надъ лицами, даже хотя бы это насиліє мо-. гло быть употреблено для такихъ великахъ вещей, какъ распространение Евангелия, али защита Божественнаго Учителя, Христіянство учило обращенных прежде всего отказаться отъ всякой мысла пріобрёсти новую свободу тами же средствами, которыми пріобраталась древняя свебода. Валка душа, писаль ап. Павель, властемь предержащимъ да повинуется (Рима. 13, 1). Воспоминай мама, писаль онъ Титу, епископу критской церкви. начальствующимь и владьющимь повиноватися и покарятися (Тит. 3, 1). Вивсто насильственнаго сверженія сь себя чьей бы то ин было власти, христіанниъ направдялся подчиниться ей съ большимъ послушавіемъ, чёмъ язычникъ. Потреба повиноватися не токмо ва инвет, т. в. изъ страха возбудить непослушаниемъ гийвъ, ко и за совъсть. 1160 иноть власть аще не от Бога (Римл. 13, 1. 6). Такимъ образомъ новая свобода не была освобожденісмъ подданныхъ отъ всякой власти. Рабъ могъ оста-Т. І. Отд. Ш.

ваться въ рабствв, и Климентъ Римскій, онисивая освобожденіе въ нервоит ввив ивкоторыхъ изъ окружавшихъ его рабовъ, говоритъ, что «не насиліемъ или возстаніемъ сделано было оно, а что многіе между наиз сами отдавались въ рабство, чтобы освободить другихъ» (что бы сказали объ этомъ новейшіе возмутители?). Человейкъ, занимавшій низкое положеніе въ обществе, могъ оставаться въ немъ. Никто—ни низкій, ни кабальный не долженъ былъ освобождаться или возвыщать себя какини нибудь насильственными витшинии средствами. Высокій или знатный не должны были быть низводимы витиния средствами и людьми, не витьющими на то права.

Іуден и язычники возстаніями и бунтами думали пріобръсти свободу, и не пріобръли: христіане чуждались всёхъ насильственныхъ мёръ, они не старались силой . ниспровергать древнюю централизацію, древнее рабство, н на самомъ деле достигали цели, къ которой шли. Чего тъ не могли пріобрасти, то было легко достижимо для христіанъ. Ученики, избраниме Спасителенъ, лица, обращенныя учениками, были уже одёты въ свётлую ризу свободы духовной. Она не спасала ихъ отъ угнетеній общаго рабства, отъ насилій и страданій, щедро разсыпаемыхъ римскимъ деспотизмомъ на всв классы тогдашняго общества, а особенно на нязшіе. Но она ставила ихъ по духу выше всёхъ тёхъ угнетеній, которыя существовали между язычниками. Высшія, духовивашія сиды язычника оставались въ бездёйствін, а между тімь надъ этими силами невозможенъ никакой контроль. Тольно низшія сили вынаруживались въ техъ изъ языченковъ, которые искали свободы, -- силы, которыя правитель всегда могъ остановить. Не такъ было у христіанъ. Какъ они ни были затаптываемы, ихъ унижеліе, ихъ подчиненіе касалось только низшихъ силъ, и не касалось высшихъ. Высшія силы ихъ были ихъ собственныя, имъ исключительно принадлежавшія силы, и надъ неми никакой контроль быль невозможень. Правитель могь распоряжаться вкъ тёлами; онъ могъ запрещать имъ занятія и должности, которыя могли доставить имъ значение въ обществъ; онъ могъ останавливать, подобно Юліану, ихъ умственное развитие и образование. Но онъ не могъ уже властвовать надъ ихъ умами, надъ ихъ върованіями, надъ ихъ привазанностями. Для него не возможно было повеявать ихъ любовію къ Богу и людямъ, ихъ вёрою во Христа. Свободные упражнять свои духовныя силы, христіале был свободны въ самой высшей области человъческой мысли и дъятельности. Эта свобода, сперва обнявшая только высшія сферы человіческаго духа, открыла человичеству первый выходь изъ древняго рабства. Но свобода не могла остановиться на этомъ. Ея внутреннею необходимостью было распространяться со всякимъ поколеніемъ, со всякимъ векомъ, охватывать другія, менже высокія сферы мысли и дъятельности человъческой, самыя силы физическія. Христіанинъ могъ выносить бользненныйшія агоніи, подъ которыми сгибались непреклониващие характеры. Процессъ распространенія свободы не могъ быть быстръ, но конецъ его сталъ несомивненъ, направление было дано: свобода, сперва сдъдавшая христіанина способпымъ упражнять независимо свои высшія силы, наконецъ должна сдёлать его способнымъ упражнять всв силы своего существа и проникнуть всв отправленія его деятельности. Свобода начала свое дело съ отдельныхъ лицъ. Отъ нихъ она распространилась на частныя общины христіанскія и на все христіанское общество. Извістная степень политической

независимости была пріобратена христіанскими общинами немедленно. Христіане не могли собираться вийстй, не оскорбляя римскихъ статутовъ, воспрещавшихъ всякаго рода ассоціаціи (т. е. добровольно составляющівся въ обществі общества), не иміющія особеннаго дозволенія начальства, — даже компаніи для тушенія пожаровъ. Они не могли выбирать себі священнослужителей и соверщать свое богослуженіе, безъ открытаго оскорбленія религіозныхъ обрядовъ, жрецовъ и боговъ имперіи.

Лицемъ къ лицу новая свобода христіанина и двевній деспотизмъ язычника встрётились въ первый разъ въ Антіохіи. Случай замічательный! Самый знаменитый въ то время представитель свободы христіанской быль представленъ самому высшему во всей имперіи представителю и источнику деспотизма-императору Траяну. Императоръ прибыль въ Антіохію. Извістія о христіанскихъ подданныхъ, о независимости и непоколебимости ихъ убъжденій, извъстія, посылаемыя ему губернаторами, становились все болбе и болбе тревожными. Императоръ ръшился пріостановить свои приготовленія къ витшиниъ предпріятіямъ, чтобы разомъ покончить съ начавшею вроявляться внутри самой имперіи независимостію. Онъ приказываетъ привести къ себъ главу христіанской общины въ Антіохіи. Здёсь привыкшій къ безусловной покорности императоръ въ первый разъ встръчается съ независинымъ образомъ иыслей, надъ которымъ безсильными оказываются всв аттрибуты и средства деспотизма. Епископа отвозять изъ Антіохій въ Римъ, чтобы онъ погибъ въ виду цълаго міра и чтобы смерть его произвела дъйствіе страха на христіанъ и на язычниковъ. Послъдніе, можеть быть, еще болье стали рабами, но для первыхъ казнь Игнатія стала лишь примеромъ твердости.

Противоположность между христіансинии и языческими подданными еще ясиве чувствовалась превиниками Транна-Адріановъ и Антонивами. Другіе подданные были унижены, и не возвышали своего голоса: один христівне выказывали независимость духа. Инператорская ремекая центрадизація сочла собя въ опасности. На дъл пристівне вовсе не были страшны: они искрениве повиновялись, чёмъ язычники, когда повиновеніе не требовало чего нибудь противнаго убъжденіми въры. Не ихъ ноявленіе, ихъ возрастаніе смущало винератеровъ: что въ самомъ дълъ можно было сдълать съ этими людьми, когда на нихъ не дъйствовали ви казни, им объщания выгодъ? Они не возставали, конечно, подобно іудениъ: но, сами терпя наведение отъ имперіи, они были несокрущимы въ своихъ убъжденіяхъ, не поддавались ни не шагъ. Нътъ, императоры не хотъли теривть подобной независимости. Начались новыя наизденія на кристіань. и при Маркъ Аврелів достигли полнов силы. Но чемь сокружительные действоваль деспотнамь, тымь арче выступоле невависимость и вепреклониость христіанъ. Немощные старцы, въ родъ 86-лътваго Поликарпа Смирискаго, слабыя рабыни, въ родъ Бландины, оказывелись духорно могущественнъе владыкъ міра. Бландина — лице замбиательное въ исторіи христіанской свободы. Христіэне прецетали за твердость этой женщины, телько-чте обратившейся ко Христу и уже арестованной. Опасены оказалесь напрасными. Пытки продолжались надъ нею цълый день съ раннято утра до поздней ночи, солдаты, пытавніе ее, утоміянись и піснольке разь перемінались, чтобы отвохвуть. -- такъ звърски, такъ усилени были испелняемыя ими истязанія. Бландина не теряла тверности. «Ея ободреність в утышеність, какъ писели пере- жившіе ее братія ліонскіе, служили часто повторяення ею слова: «я христіянка, но мы вамъ ничего худаго не сділали.» Ее отвели въ тюрьму. Отсюда ее вийсті съ . малолетнивъ христіяниномъ Понтикомъ (15 леть) выводели въ щариъ, чтобы они смотръли на предсмертния муки умиравшихъ христіанъ. Надъялись зрадищемъ сперти-покорить свободное убъждение христанки-рабы и мадоявтняго христілняна. Напрасно! Вновь испробовали пытки, чтобы заставить ихъ покориться воль императора, губориатора и изыческихъ подданныхъ. Мальчикъ до новца сохраниль въру во Христа. Бландину, противъ которой, какъ противъ рабыни, были особенно воспламенены и власти и врители, съкли, съращали диквии звърями, ей прижегали огнемъ развые члены: ничто не номогало. Накомецъ она нашла смерть на рогахъ быка. Что же значить посла этого цезарскій деспотизмъ, когда новая вара, съ новой независимостью убъжденій, сдълки предмотемъ удивленія слабыхъ мальчиковъ и презирасныхъ дотол'я рабовъ и рабинь? Рабиня не уступала цезарской воль, коночно, только въ дъль въры: но и это исключеніе было оскоронтельно для императорскаго самовластія, предъ которымъ безотвътны были высшіе сановинии Рима. О, это-плохой знакъ! Это мужество умирать страшнье было всякихъ открытыхъ возстаній для дровняго языческаго владыки, уважавшаго свою волю и не внавшаго воли другихъ! За тёмъ все сильнёе и сильнёе изпригали императоры свои силы противъ этой независимости духа христіянь, преданныхь вірів своей, все многочисленнію становились казни христіант, а христіанство распространалось все дальше и шире. Воть какъ, безъ всякихъ вивиних насилій со стороны испов'яниковъ христіанства, распространялась истина Христова; она распростра-

нялась среди всевозножныхъ препятствій со стороны, средя всевозножныхъ наснаьственныхъ мёръ остановить распространеніе. Кровь храстіанъ была, скажемъ словами древняго аподогета, съменемъ новыхъ христіанъ! Предостеретая государственныхъ людей отъ распространенія истинь втры и всякихъ другихъ истинъ мтрами насилія, одинь современный историкь (1) говорить: «твиь, которые проповедують о долге употреблять силу для распространевія истины, не худо бы помнять, что заблужденіе, не могущее соперничать противъ истины, стоящей одиноко, неръдко оказывалось больше, чъмъ соперникомъ, оказывалось побъдителемъ, когда истина вступала въ союзъ съ вившнею сплою.» Тёмъ более, прибавимъ мы, разсыплется заблужденіе, вступившее въ союзъ съ силой противъ истины, отвергающей для своего успъха всякое насиліе, и тъмъ неумъстиве насильственно распространить какую бы то ни было истину, чтобы уничтожить противоположное ей заблужденіе; такіе порывы только мъщають двлу истины. Повторяемъ: истино христіанския дъятельность, какъ она обнаружилась особенно въ первые въка христіанства и потомъ во все продолженіе истиной Христовой Церкви, ни мало не противоръчить тамъ не многимъ лучшимъ правилямъ, выработаннымъ міровъ въ теченів всей новой исторія в сділавшимся аксіонами, и безконечно превосходить всв, чеще не установившіяся въ жизпи человъчества и колеблющіяся теоріи. Пойдемъ дальше, минуя времена гоненій.

Имперія отказалась наконець оть безпадежной борьбы съ Христіанствомъ. Она вступила въ союзъ съ Христовой Церковію—въ лицъ Константина, и здъсь въ первый

<sup>(</sup>f) Maxousk.

разъ раскрылось истинное употребление Церковио правъ своихъ. Еще при апостолахъ установился соборный образъ решенія дель. Потомъ также, хотя съ больших затрудненіемь, составлялись соборы епископовь, гль предстоятели Церкви, не опасаясь никого и ничего, говоряль о предметахъ въры и благочинія церковнаго. Въ началь IV въка возникли споры касательно празднованія Пасхи, явилась ересь Арія, и христіанское общество волновалось. Копстантинъ Великій рішился созвать соборь едисконовъ, чтобы положить конецъ смутамъ въ христіанскомъ міръ. Указъ объ втомъ за его подписомъ быетро облетьть концы имперіи. Христова Церковь радостно приняля планъ Константина собрать въ одно місто всіхъ ея представителей. Началось ведикое движение по всей имперіи отъ одного конца до другаго. Надежда помочь доброму дёлу, любовь къ миру, чрезвычайность зрідища и даже любопытство увидъть Константина, дародавщаго христіанамъ гражданскія права, -- возбуждали народи къ непривычной дъятельности. Народонаселеніе имперія было приведено въ нъкоторое изумление и всеобщее брожение. Міряне и даже язычники участвовали въ общемъ движеніи. Встхъ поразида новость готовившагося зрадища. Вотъ уже три стольтія не собиралось ни въ одномъ пунктъ имперіи свободнаго собранія; голосъ сознательнаго убъжденія не прерываль нъмаго молчанія языческихь подданныхъ, рабски распростиравшихся продъ деспотизмомъ; молчаніе это развѣ изрѣдка прерывали пересолевные панегирики римскихъ сенаторовъ своимъ императорамъ, римскихъ риторовъ — всёмъ высшимъ лицамъ, да стоны жертвъ языческихъ и христіанскихъ исповядниковъ. И это въ первый еще разъ, на памяти десяти языческихъ покольній, собирались вокругъ государя дюди съ сознаніемъ собственнаго личнаго достоинотна, собирались не для того, чтобы льстить или обманывать, но чтобы непринужденно разсуждать предъ его глазами. Тутъ прямодущныя совъщанія, звуки искренняго убъжденія, звуки истины долженствовали пробудить сознацію въ гражданахъ имперіи, давно уже забывшихъ про свободу и права свои. Мъстомъ собранія перваго никейскаго собора была Никея.

«Первая встріча этихъ благочестивыхъ мужей сопровождалась трогательными сценами. Соединенные одною върою и общими испытаніями, они знали другь друга только по слухамъ о заслугахъ и страданіяхъ каждаго. Невыразимой радостію для нимь было встрічаться другь съ другомъ, обниматься и толковать о бъдствіяхъ, какія долго они терпъли, и о неожиданномъ настоящемъ счастін. Туть можно было видёть лицемъ къ лицу самыхъ славных слугъ Божінхъ. Первое місто занимали лица, уцълънии отъ гонений и носившия на тълъ своемъ знави славнаго исповеданія веры. Когда входиль Пафнутій, епископъ вивандскій, влача ногу, мускулы которой были переразаны, при его работа въ каменоломияхъ, когда онъ проходиль по собранію съ испорченнымъ по повельнію Максимина правымъ глазомь, когда Павелъ, епископъ Неокесаріи на Еверать, поднималь для благословенія руку, изувъченную огнемъ, вст умилялись и сптинли лобызать следы этихъ святыхъ ранъ. Не меньшее вниманіе привлекали къ себъ и пустынники, чрезвычайная строгость которыхъ составляла любимый предметъ домашнихъ разсказовъ въ христіанскихъ семействахъ. Вотъ св. Іаковъ Низибійскій, въ одежав изъ козьяго и верблюжьяго волоса, что уподобляло его Іоанну Крестителю. Онъ жилъ много лътъ на пустынныхъ границахъ Месо-

потамін и Персін, питаясь сырыми растеніями и дикине плодами. Вотъ Потамонъ, епископъ Ираклін на Ниль, который могь описать внутренній быть монастыря Писпирскаго и обрисовать потреть св. Антонія; воть и св. Спиридонъ, епископъ кипрскій, дітская мягкость и простой нравъ котораго вошли тогда въ пословицу и который пасъ овецъ своихъ даже тогда, когда сдёдался ещскопомъ; когда воры забрались въ его овчарию, онъсказалъ: «отъ чего же вы не потрудились спросить у меня, а ръшились лучше похитить?» Рядомъ съ ними и св. Николай, еп. Мирскій, подобно Інсусу Христу, другь дътей, память о которомъ, не сохраненная исторіей, сохранилась въ преданіяхъ. За тёмъ слёдовали учение, писатели, имена коихъ стали извёстными по ихъ проповъдямъ и сочиненіямъ: Өеодоръ Тарсійскій, воспитанникъ авинскій; Леонтій Кесарійскій, учитель Григорія Назіанзена; Евстафій Аптіохійскій, Макарій Палестинскій, Маркелль Анкирскій—не спокойный, но сильный духовь и, въ числъ прочихъ, важное лицо тогдашняго времени, почтенный Александръ Александрійскій, опиравтійся на юнаго своего помощника св. Аванасія, за которымъ всь признавали уже таланты и горячую энергію. Среди этихъ восточныхъ мужей: Педротъ Ираклійскій, Протогень Сардскій, Александръ Оессалоникскій, Евсторгій Миланскій, Капитонъ Сицилійскій, Накій, сп. Динье въ Провансь, Цецилій Кароагенскій, другь Константина, Осія Кордовскій въ Испаніи, предсёдатель собора, найонець замѣнявшіе римскаго епископа св. Сильвестра, коему старость не позволила быть туть, два депутата-священника, Витонъ и Викентій, представляли западъ. Два варвара: одинъ Персъ-Тоанпъ, другой - Готоъ - Ософилъ дополняли это собраніе представителей рода человіческаго. Здісь слышались различныя произношенія и даже нарічія; тімъ болье трогательнымъ долженствовало казаться правственное единеніе всіхъ собравшинся (1)».

Соборы опископовъ потомъ повторялись постояние. Одинкъ вселенскихъ соборовъ было 7; гораздо больше собиралось помъстныхъ. Церковъ вообще знала для собя одно высиюе законодательное управление—управление собориее. Мъста личному произволу въ общемъ управления Церкви не давалось, хотя неръдко императорская власть, а внослъдстви власть напская вторгались съ своими притазаниям — подчинить себъ соборный образъ ръщения лълъ.

Мы укажень еще принърь. Вы внаете, сказаль Інсусъ Христось двунь ученикань своинь, просившинь Его о вервыхь начальственныхь ивстахь въ Его царствв, что кнази народось господетвують надь имки и сельможси сластвують ими. Но межеду важи да не будеть такь: а кто хочеть межеду важи быть большить, да будеть важь слуга. И кто хочеть межеду вами быть первымь, да будеть всюмь рабь (Мв. 20, 25—27. Марк. 10, 35—45). Правило вто такъ ясно, такъ просто, что казалось бы бери его и прилагай из двлу всё начальствующе въхристіанских обществахь; притонь оно такъ прямо вытекаеть изь закона любви из ближнить. Но родь человёческій казалось забыль о немъ и забыль падолго.

Сынк человыческій пришель не для того, чтобы ему служили, но чтобы послужить и отдать душу свою для искупленія многих (Мв. 20, 28). Благоволю (т. в. нахожу удовольствіе) во досажденіямь, во быдахь, вы шинанішть

<sup>(1)</sup> Broglie, L'Église et l'Empire Romain au IV siecle, tom. 11. chap. 1V. pp. 17-21.

тобы наступиле и такое врема, когда власты не буметь называть сборь тёхт или другихъ правъ безъ обязавностей, или обяванностей безъ правъ, — т. е. въ воследнень случав нощу тагостей различныхъ, чалагаемыхъ поддавными на извёстныхъ лиць и принимаемыхъ и носимыхъ изъ тщеславія, а когда власть будеть свободно употреблять свои права и радостио исполнять свои обязавности, проникнутая любовію къ управляемымъ ближнимъ, и окруженная и защищаемая ихъ любовію и повниовеніемъ.

Обратимся къ дальнайшимъ оудьбамъ христіаневой овободы. Чрезъ три слинкомъ въка послъ Рождества Христа Спасителя, Христова Церковь изъ гонамой стада господствующею. Во время гороній она пропов'ядывала навиновеню властямъ, вовдянсавиниъ па исе гоненія, не витивалось никогда въ дела гражданскія: нельзя было ожидать, чтобы она во время союза и покровительства ей со стороны гражданскихъ властей стада употреблать какія нибудь міры насилія. Міръ быль спасень, сімена истинной свободы были посъяны въ немъ, но остались и плонелы прожней жизни, «Спаситель не перестроиваль общественных в формъ, не касадся частных положений того яли другаго лица, а училъ тому, чёмъ долженъ быть всегда в везда каждый человакь - мущина и женимна, богатый и бъдвый, образованный и необразованный, господинъ и рабъ, царь и подданный, членъ республики и членъ монархіи, еврей и римлянинъ, грекъ и скиоъ. Такимъ образомъ Его ученіе, заключия въ себъ требованія всеобщія и вічныя, обнимающія жизнь каждаго человъка во всвиъ степенять его развитія, само по себъ неизмънно и всегда одно и тоже... Оно, поэтому, безконечно выши всякаго человъческаго развитія, какъ все божественное выше человъческого, неизивичее постояние изивняющагося, сущность формы. Будучи само неподвижно и веняменно, оне составляеть жизнение начало всякаго человвческаго движенія впередъ нь совершенству, всякой перемины кълучиему, --- и прогрессъ возможенъ только подъ условіемъ постоянняго разъяеневія в приложенія христівнскихъ требованій къ жазни, котория не стоитъ, но постоянно движется, приноситъ съ собой новыя и новыя явленія, производить новыя нереміны, вызываеть новые вопросы». Христова Церковь встрътила первое общество, давшее членамъ ел понровительство, готовымъ, имбинимъ уже тысячельтнюю исторію. Не въ ен правилахъ было перестроивать насильгражданскія отноменія. Они не столько не духу, сколько по формъ остались прежинии, т. е. начала централизации также почти двиствовали при Константинъ и Осодосів, какъ они двиствовали при Августв и Траянъ. Главное, что она могла сдълать въ эту пору, касалось не строя общества, а участи отдальных видъ, смягченія казней, большихъ удобствъ выпуска на волю рабовъ, взятіе подъ нъкотораго рода покровительство ляцъ гонимыхъ, обидиныхъ. Много сама она попрежнему терпъла отъ самовластія императоровъ, отъ интригъ придворныхъ и въ Римъ и потомъ въ Константинополъ. Звавіе римскихъ императоровъ-само собой продолжало въ ивкоторой мврв древиюю централизацію: среди христіанскаго общества стали находиться рябы и льстецы, подобиме окружавшимъ Нерона или Тиберія. На западв скоро были порвшены дъла съ Имперіей. Она пала. Варвары заняли ся мъсто и съ приходомъ ихъ дъла лишь усложнились. Они, какъ мы сназали, стремились къ господству надъ другими, и принесли съ собою древнія языческія вонятія о свободі, т. е. какъ о господстві. Принимая христіанство кучами, большою частію по приказу своихъ вождей, они въ жизни оставались большею частію язычниками. Процессь перерожденія къ повой свободв долженствоваль быть слишкомъ дливенъ въ рукахъ такихъ заправителей перерожденія. Теперь приразились другъ къ другу элементы жизни языческой (римской и германской) и адементы христіанской. Среди борьбы, которая вавязалась въ VI в. и продолжалась до конца XV, между элементами общественной жизни западной Европи начала христіанскія приняли въ рукахъ людей характеръ языческій, а языческія нісколько одухотворились и очистились христіанскими. Въ церковь проникла феодальная система съ феодальнымъ рабствомъ, потомъ языческая централизація съ рабскими подданными; изъ фоодализна языческаго выродилось христіанское рыцарство. Церковь долгое время была на западъ побъдительницей, не она побъдила не во имя свободы подданныхъ, а во имя древняго деспотизма явыческаго. Григорій VII сділаль въ Римі тоже, что сдёлаль за одиннадцать вековь Юлій Цезарь, н Иннокентій III царствоваль также самовластно въ Рим'я и міръ, какъ Августь; Александръ VI совершиль не меньше преступленій (или точиве подъ его покровительствомъ его родственники), чамъ Тиберій или Неронъ. Насиліе вторглось здёсь въ ту самую область, въ которой Христівнство заботливо предотвращало оное. Карлъ великій принимаеть на себя обязанность распостранять вийстй съ своею властію и христіанскую въру между саксонцами: впоследствін короли испанскіе и португальскіе обращали жи-

довъ въ Христіанство такъ, что тв должны были выбирать или Христову въру или висълицу, и упорствующихъ дъяствительно умеріцваяли, чтобы потомъ малольтнихъ дътей насыльно воспитывать въ Христіанствъ. Современные Карлу великому папы свою духовную власть употребляють для утвержденія императорскаго единовластія въ западномъ христіанскомъ мірв. Этимъ способомъ надвялись сплотить западное христіанство въ одно целое, духовнымъ главою котораго долженъ стать папа, а свътскимъ-дмператоръ. Эта мысль темъ легче укоренялась впоследствін, что распри о первенствъ между римскимъ епископоиъ и константимопольскимъ патріархомъ (особенно съ ученъйшимъ Фотіемъ) довели давно уже существовавшій -вал ато намари йондвива вінецато отонкоп од адваква вославной восточной. Съ тъхъ поръ церковь и государства христіанскаго запада управлялись двумя мечами; ц если императоръ, какъ старшій сынъ церкви, только чрезъ панское коронованіе получаль освященіе и утвержденіе въ свомъ санъ, то и напа избирался лишь съ согласія императора. Отношенія гражданскія и отношенія духовныя перепутываются на запада самымъ страннымъ образомъ: напа не только самъ дълается государемъ, онъ входить съ своими духовными правами въ непринадлежащую ему область международныхъ, государственныхъ и гражданскихъ отношеній, и міры гражданскихъ наказаній употребляеть для поддержанія, распространенія своей власти и для сохраненія чистоты католицизма. Духовная римская инквизиція повторила всв казни, всв пытки, всв роды поруганій и наказаній, изобрътенныхъ древнимъ языческимъ деспотизмомъ; мало этого, - Римъ католическій изобрвать новый родъ насилія—насилія духовнаго; его іезунты въ виде наставниковъ опутывали, ско-

вывали самыя убъжденія христіанъ, еще когда они были юношами — въ видъ духовныхъ отцевъ, они опутываля совъсти лицъ возрастимъ; наконецъ, сами оня были опутавы той страшной централизаціей, которая ходила по католической јерархін вообще и въ особенности по ихъ ордену и всявдетіе которой они сами лишались всякой личной свободы убъжденій и дъйствій (sis cadaver!). Міръ ни прежде, ни послѣ не видаль такого духовно-свътскаго деспотизма, какой создали римскіе папы, воспользовавшись эпохой духовно-религіознаго направленія въ жизни римско-германскихъ народовъ. Цавы продолжали употреблять смиренно-христіанскій титуль: рабь рабовь Божішкь: но что значиль этоть титуль при догмать о непогрышимости папской, въ силу котораго опредъленія соборовъ прежнихъ и вновь составлявтихся, ниван снач потому только, что ихъ приямияль папа-въ силу котораго истина опредблялась не очевидностію ей и здравыми доказательствами, я просто канризнымъ движеніемъ ума римскаго первосвященника, при догмать о непогръшимости, которая будто-бы необходимо обнаруживается въ папъ, даже когда дъло касается не только истинъ въры и правилъ дисциплины церковной, но и простыхъ открытій астрономін, механики в другихъ положительныхъ наукъ. И долго держалъ паоскій деспотизмъ и религюзную совъсть, и свободную науку въ рабствв, пока наконецъ реформація и произведенное съ нею возбужденіе умовъ въ западной Европъ не перемънили положенія діль, т. е. не перемінили формы того же рабства, какъ покажемъ впоследствіи.

Если деспотизмъ и рабство, съ насиліемъ и угнетеніемъ, прокрались въ тѣ учрежденія западнаго міра, которыя считались хранителями Христіанства, если ламческіф рафифиты заразнан на запада чистоту католицизма:. то тамь дегче деспотивит и рабство могли существовать въ другихъ сепрахъ жизни Запада. Бокъ-о-бокъ съ папствому и часто поддерживаемые имъ явились деспотизмъ есоданный се иножествоит рабовъ, правительственный съ огроминии армілин и многочисленными чиновниками. Центранизація языческая наща себ'в въ устахъ Людовика ХІУ извастную формулу: 10сударство — это я; а равно она обнаруживалась и въ стремленіи къ господству въ Ввропъ, поперемънно Франціи, Испаніи, Австрів, составляющемъ сущность визшинхъ отношений европейскихъ государствъ въ посабдніе три віжа, и въ посабдни разг отистательно виразившемся вг походахя и завоеваніях Наподеона І-го. Міръ христіанскій, не пропикнутый духомъ Христовынъ, по прежнему думалъ благоустроить счастіе человічества на насилін, покоренія, угнетенія народовъ народами, сословій сословіями. Но, дава Богу, прошло это время—на несчасти другаго созидать сооственное счастие. Не къ тому ведеть міръ христівнская йсторія. Въ эту-то пору господства языческихъ дачадъ въ международныхъ отнощенияхъ европейския государства нахватали себъ разноплеменныхъ національностей, - эло, которое съ 1848 года производитъ столько затружненій и столько горя Европ'в и грозить еще большими. Среди этихъ-то языческихъ стремленій, господствовавшихъ въ западной Европъ, образовались въ ея народахъ языческія наклонности и свойства: въ международныхъ отношеніяхъ правительствъ недовъріе, скрытность, отсутсвіе прямоты и некренности дипломатическихъ сношеній, въ подданныхъ разныхъ государствъ затаенная ненависть къ властямъ, неповиновеніе и революціонныя тенденція.

Т. І. Отд. Ш.

И если народы европейскіе избавились отъ римской централизацін, то избавились благодаря опять вірі Тристовой. Первое возстаніе противъ деспотизна было сділано во имя свободы въры. Такъ это было въ Герпанія при Карав V, въ Голландів при Филиппі II и въ Англів. Противъ нехристіанскаго начала жизни и средства были употреблены нехристіанскія, на языческія притисленія отвёчали языческими же возстаніями и это сопровождалось плачевными слъдствіями. Люди, торжествующе надъ угнетателями посредствомъ насилія или возстанія, послі сами научаются насиловать другихъ. «Протестантские правители, пишетъ Маколей, преследовали септантовъ, которые на дълъ были такими же протестантами, какъ и они сами. Въ Пральцъ кальвинистскій князь преслідоваль дютеранъ, въ Саксонін дютеранскій князь преслідоваль кальвинистовъ. Шведы изгоняли всякаго, жто жотя въ чемъ нибудь противоръчиль аугсбургскому исповъданию. Въ Англін тюрьмы были наполнены людьми, которые не смотря на то, что были ревностными реформатами, не во всёхъ пунктахъ вёроученія и дисциплины были согласны съ дворомъ (1).» Поведение англичанъ, послъ низвержения Іакова, относительно ирландцевъ — католиковъ везмутительно, поведеніе французских в террористовы страшно, не многимъ лучше поведение современнаго Кавура...

Изъ угнетеній высшихъ низшими, изъ возстаній низшихъ противъ высшихъ, изъ насилій побъдителей надъ побъжденными, изъ замінъ одного деспотизма другимъ, прежняго вида насилія новымъ, грубаго болье тонимъ, слагается исторія западной Европы, видимо впрочемъ съ теченіемъ времени дающая все больше и больше міста

<sup>(4)</sup> Hpas. Odosp. 1860 r. N. 5.

началамъ христіанскимъ, и когда-то, когда поймуть чамъ возможность безъ насняй и возстаний, честичнь вучемъ любви христіанской и христіанского самостверженія вачать постепенный рядъ мёръ — на пользу народовъ, оддільных сословій и частных лиць. Здісь приноминамич ся намъ дивныя слова русскаго прсателя: «Во всемірной исторіи человічества много есть цівляхь столітій. которыя казалось вычеркнуль и уничтожиль бы, кака невужныя. Много совершилось въ міръ заблужденій, которыхъ бы, казалось, теперь не сдёлаль ребеновъ. Каків искривления, глухія, узкія, непроходиныя дороги набирадо человічество, стремясь къ вічной истині: тогда какъ предъ немъ весь быль открыть примой муть, подобный пути, ведущему въ великоленной крамине, пазначенной царю въ чертоги. Всёхъ другихъ путей вивре и роскошите онъ, озаренный солидемъ и освъщенный всю ночь огнями; но жимо его въ глухой темнотъ идугълюди. И сколько разъ уже наведенные инследивания съ небесь смысломъ, они и туть умали отцитнуться и сбиться въ сторову.... Умели таки среди безаго двя добраться до пропасти, чтобы потомъ съ ужасомъ сиросить другъ друга: гдв выходъ? гдв дорога? Видить темерь все исво грядущее покольніе, дивится заблужденіямъ, смвотся надъ неразуміемъ своихъ предковъ, не зря, что жебеснымъ огнемъ исчерчена сія літопись, что кричить въ ней каждая буква, что отвсюду устремлень проминалелье ный персть, на него же, на него, на текущее покольніс, и самонадъянно, гордо изчинаєть рядь новыхъ заблужденій, надъ которыми также потомъ восмібются ветомки (1).» Мы остановимся теперь за нослёдних заблу-

<sup>(4)</sup> Caosa Forosa.

жисківка мак на масраднома проявленіц запрескита досмогизма м работва за вопадной Европа.

- Говорить, самые жестокіе венцеры бывають тв. которие выслужеваются изъ радовыхъ, Точно также патъ месточь господь, которые когда-го были рабани. Двигатемин: большей чести стрещинда событій, соверщавщихса ве Рана живнемъ незећей сетти волгаослимискивки И умъ, такъ долго очасненный, такъ долго рабствовавмій преда менетвень, получивь посль реформаціц-просторь. еъ вакой-то влебной редостио пределся самоуслаждению своямы вщего пріобратенних госполствоих. Съ особенпой охотей опыскиясынсь всй поводы их парсканію па Храотіанство, мовыя открытів дъ области естественнихъ нам исторических и изука, открытія, нихвинія очень пепроуотживаттий зиолимость! Славатисе славить из избитестр в съ приоривну Христівнству. Анди талантливые спанивац пріобрасти себа репутацію на свата копцунствома нада **правствоимыми запозвалями спан**герія, или нада дограта; ми мориви: «по првицуюскую роволюцію цаждый претопденть на образовышность, но свидительству одного историка, считаєв своей непрем'янной обласиностім превирать отечественную въру спельно же, сколеко ощь прходель мужиных знать аточественную интературу» (4). Що не одинъ мизверженный сосподинътить оприменая перговъяспетиять господство нан деклочиных умя. Уна, освойожденный от панскей опеки, уже не знада предадока своей ваести и своей тиропин: , онъ во все, вырщиранся, дудват, обущдаль и присужденть, не задумывансь, и не резtaprimin teres, maria toberiu bulka ohl ilbitchmisti ker рьбеси. «Что это такое?» ««Серану ту дайру цартоле от от от и профес

<sup>(1)</sup> Прав. Обозр. 1860 г. № 5.

вы премевануето, милостивый государь, мракобасіе? да что же темер жизнь беза ума? что такое самов Христіянетир бовъ разумиво убъщания як номь?» Постойте, постойне, геспода! Мы менавидимъ всекое мракобъсіе столько ме, спецьяе воличе тиропнію, котя фи это была тираннія явуны, тиропыія линоротуры, тиропыів, которою, нимоходоръ сказаръ, прев справоднию заматиль Гроть (Русс. Въсти. 1861 г. 2 ки.), отличается русская современия журынаяствар, ны уважаень спосоду свою столько же, вабльно и чужую. Но чтобы не оставить маста предположенію, что мисль о доспотняй умя—пугало, созданное бантазіей минущаго отн. строки, мы приведемъ сдова фисктеля, повывующегося европейской известностію, «Черев отличающия состояние человъческого разума въ XVIII :прира, вышеть Гизо, «это-всеобщность всеобъемлемость свободнаго изсачдованія. До такъ норъ, и осот бения: въ KVI в., кругъ спободняго изсибдования быль вированивать, односкорононь; онь обнималь собою иногда един писких ремигіодные вопросы, нногда ям'ясть съ ни: мент шелитическіе, но притязація его заключались въ нивесинить /пределамь. Напротивь того въ XVIII в. сифбедиов щасладованіе принимаеть унцверсальный жаристерь: регирія, политика, чистая философія, общество и человівь, мравственная и вещественная пририда, -- все въ одно в тоже время становится предметомъ изучения профина системы, древния науки прообразовывможем, редомъ съ нами возникають новыя. Движеніе росеространяется но вебыт направления, хотя и прожетежность: нап одного и тогоже небужденів. Кром'я гого -отварах лиципарто ременератария особымы, страниции характоромъ, не нивищимъ, можетъ быть, инчего себв подобнево во исопірной исторін, харокпорома отвлоченціма, чи-

сто созерцательнымъ... Двигатели, участимая экихъ великихъ споровъ, остаются чуждыми всякаго рода практической двятельности; это теоретики, имслители, моторые наблюдають, судять, говорять, но некогда не выбышваются въ событія... Факть этоть чрезвычийно важенъ: онь нивлъ огронное вліяніе на ходъ событій. Онъ сообщиль ндеянь того времени замічательный карактерь безпредъльности и пепрактичности. Никогда оплосовія не стремилась такъ упорно къ обладавію мадъ міремъ в вийсті съ тъмъ никогда не была такъ чужда ему. Ране вля поздно, надобно было обратиться из действію; умеженное движение должно было перейти во вижшина события,--и чемъ поливе было разделение ихъ, темъ трудиве была ихъ встрвча, твиъ сильнее ихъ столкновение. Можно ле послё того удивляться другой, отличительной чертё тегдашняго состоянія человіческаго духа — чрезвичайной сивлости его? До того времени въ минуту величайшей двятельности своей онъ всегда сдерживался извъсящими преградами; человъкъ всегда жиль носреди овкискъ, изъ которыхъ одни внушали ему уваженіе и де изийстней степени останавливали стремленія его. Въ XVIII в.:. совствить не было нажется витиниять фактовъ, предъ которыми склонялся бы человіческій разунь, которынь бы онь сколько инбудь подчинялся; онъ немавидаль или превираль общественное устройство. Отсюда родилось въ жемъ убъждение, что онъ призванъ преобразовать все существующее въ мірі: онъ сталь принисывать себі піноторымъ образомъ творческую силу; учрежденія, жайнія, права, общество, и самъ человъкъ-все представлялось ему подлежащимъ передвакв, и человвческій разумь мраняль на себя исполнение подобной задачи... Человичесий: духъ достигнуль почти абсолютной влисти; въ свою очередь она подавийть превийрное довиріе из самону себи... Это обладаніе неограниченной властію нийло ва это время насубное влініе на человическій духь; она совратался съ истинняго нути своего, съ превриніемъ и нецавистию сталь относиться из дійствительнимъ османуванстию сталь относиться из дійствительнимъ османува привода ого из заблужденію и тиранніи. Дійствительно, из торжоству человическаго разума, въ конци ХУДІ в., присославниясь доля заблужденія и тиранніи—дора несомийнию значительная: не будемъ обманивать себя, и привийсмся въ этомъ отпрыто и громно. Эта доля заблужденія и тиранній была въ особенности посладствісмъ упосині, въ ноторое повергнуть быль человическій разумъ безпредільностію пріобритенной них власти (4).»

Извид-и въ области науки, въ области литературы водножны доснотнамъ и работво, деспотическое отношеню одинал вогладова на другима, всеха вообще на фактемъ живни и къ отдължимъ дичностямъ. Рабство и деспотизив здась тамъ стрешиве еще, что искусство писать красно и сильно можеть вербовать рабовь и держеть ихъ въ ребствъ, не давая замътить подчинившимся ихъ рабскаго положенія. Сколько бёдъ происходить отвюда-объ этомъ могутъ судить лучше всего тв бъдвые люди, которые, обольстясь возгласами журналовъ о польяв и несомивнемых выгодахь помещения въ частныя номдани капиталовъ, потеряли свои последніе трудовие и ветрудовые деньги, и надъ которыми теперь остроумно нодемънваются тъже самые журналы. Можно надъяться, что многое множество истинъ и убъкденій, теперь Эндавасимих за несомебники, навизываемых каждому, менятему участь анцій, т. е. потеряють свою цвиу, и

<sup>(3)</sup> Mer. mas. se Bap. Cas. 1861 r. orp. 378 - 377.

BARS WHAN ARTS Speed 5 - 6 States cultivacia, moments SHITE, The canno macayem. Patopayecula vapanionia, chisимя метиформ и инерболы, помине всего другать, поли: ны быть выгланы изъ литература но чому одному. "Не our coctablesors ofine bys canada ofine profiped to health и общиновонных орудів личеры ураско цьскої чаль. Ть энохи правитеметвонного досмотивые, чек у каку каку честью none percentation and Linguista KV, something of contribute came coon susumming wer spontential historia: Singific Ment medit leman melectofichmi: a anchemical section власти. Таме севые черую каракторасують оновы литеретурнаго доснована и раболенства: Во времела тесподства его возножно встругить сфили: страници: & сф мых груствых явления: частицы правичельновыйсь в расч неріяженія, цёлыю системы государственняю пустронетва опівниваются лицами язу ниуми государствовадімій чайкондами диб-тра истивы, подружно-онономической воборобо рішкоть пясателя, порядочно воучавніе одно замівь з бы reclosie, cepseerne boroclobenie, ucrophyechie in whiteetскіе труды відпиветь в развішчивого присклинай у федіetonnotь; эти лица тономь напографиямых шапь будить. рядать обо всемь; спосебны раскритавовать рудоворито къ наукъ, изъ котораго сами въ порвый разъ познамовач ансь съ наукой; способны написать критику им часную теорію паровыхъ нашинъ, не вийн сеневинач поначів в зацонадъ неханики и о силъ пъровъс способии :продесч вить идотокъ и вомъщаннымъ почтоннаво ученого; боньше традцети латъ изучавшите свой предписы выменате от древней и новъйшей антературой его, истому пинац NYO DES HERRE HECTOCTIC SHATE INDO N BOSESHERS COSS milcheth crmoctoryslikeol a eig dig marenet corponoumest образнамъ. Въ доспознувения странахъ востана пригосо-

ры составляются безъ законнаго суденройзводства и 6484. предварытёльных слёдствій: перёдко лічературіные реценч south hiporence arounditering by hiporophic collections: изь которых в наудачу прочитали два-гри лестики. Дил Kechoffineckast thickfores bisposhiir wacel upospilating cyculpin, bincomia yyponizchia kapoza – tubis, bincom binc ceck hnesk uturaliza «yskolocika» liczek, kotupie czeва правды и двая собственно не говорнан; «тоном'я миринтинской мроми» говорять они о тамых» учених»; По сочинению, написанному без'я всикато чиланча и bestrismanik gida o sipit upubochenedu, no gryws-iponi лицайъ Дубовныйні, в поторыхъ распрестранились петоч nist", bipolysiski odinko czyku, prosputeżkie orosunticz объ объемонной церкин, обышать всё духовное сосмеsie 🖳 führsher, suthecutstaniner, perpeschanner — se десновный вы эне? Ва началь жин выш престоноваци Munokentin III — camaro деспотическато папы — на вощи протива блабителения взили города Везыра и, генфриза, emportan manesaro letata, kaku utantuta apabolikuntuk mntéséh topoga otá epethkoba; létrita étábáská! kyősé вайме межкь, Господь узнаеть и спасоть сывахы, и Мивто ин иучий этого отивна приговоры, произвосиние сольеменичны і висичецьки протива працять учрежденій, протива приня справи Сприня споста подместви, спост свий лизърветри впримисть ву досточнующи опому своете passifii chilist blicokonspillius tonuls; ognit indetell enderal proportion of the contract of the cont живо , балоции отоом иноми его он атур-атур оших, ;Вожим no besto mipu. Mostumus nutu nomenu, sem tomko sua no ciumu na voure ephnik componentary vneutènem. 'Nespe — краса родины — изобливается въ отсучетны патріотизма,

варалности... Говорять, Неронь нийль мужество вздіваться надъ трупомъ убитой, по его приказацію, матери: и доспотическій писатель, убивая историческую дичность, какт будго медлить, засиатривается на обезображенный имъ же образъ ел, чтобы насколькими ритерическими водилесами още поиздаваться нада нею на прощанье. Съ живыми обходится начугь не лучине, какъ покаженъ сейчасъ. При господства деспотизия, угодинчество развирастся быстро; принятыя михнія деліцітся настаринками, потому что вка желеюта слушать ученики, проповадуются писателями, потому что ихъ хочеть чихающая публика: атмосферой взаимного рабольпства дышуть наука и учещівся, дитераторы и пубдика, и вся, одни сознательно, другіе не сознавая, вращаются въ заколдованномъ вруга понятій и убажденій. «Закачательно, говорить Гроть, что радко кто изъ здравоныслащихъ дитераторовъ рінастся искроню висказывать срои набила въ прукти. Причины того понятим, Съ одной сторовы они болгся угратить популярность въ одной или насволькихъ многоансчониять жавычаниять нарідахій се чрасоц словони ийкоторые ужъ слишкомъ заботливо охраняють свое дорогое вмячко отъ всякаго, даже и справедиваго попаденія ван упрека. Такимъ образомъ люди, ясно понямающіе дало, уклоняясь отъ поломики, не выражають свояхъ мыслей о томъ, что ночти ежедневно видеть въ дитературћ, и дожние взглады развиваются на саободад. «Прововучи свобота индија, инскае жалначи изина ноставеють деспотически нь области имели, и на журидамой вритика нашей менае, нежели въ общественной жизни, зематим услажи гумациости,» говорить тога жа писатоль (1). — Осебенно неражають насъ своимъ презаптель-

<sup>(4)</sup> Pyccz, Blorn. 1881 r. 36 2, crp. 641, 967,

имиъ тоновъ изноторие журнали, сизищеся надъ вейиъ в неда вобин, неда дійствіями самыни добрыми, веда дъятеляци самыми благородними и безкорыстими; не SEREMONY, ONE MOTER'S RAVE SHATE, WTO BO'S APPRIOR TRANS собъ говерять или дълеють развие вустачия, что веть, если бы они серьевно загонорили о своихъ иделиъ или есля би они принялнеь действовать, вогь тогда светь узивањем и истинијо мудрость и получиль ом истинисе бляго. Деспотическіе восточные дворы отличались поегда MUONOCTBON'S MODILIUM'S HETPER'S, RACKET'S, NOROCESCHIMMES слуковь, направленныхъ придворными другь противъ друга: подобимя же витриги, намени, слухи отличають литературу въ ея деспотическомъ фазисъ развитія или върнъе характеризують взаимныя отношенія главныхь ся діятелей и предводителей литературамих партій; одинь нередв другимъ они стараются москорто захватить и можире распространять свою власть съ мизпержениемь власти дру-FRIS.

Въ Римъ любине смотръть на бой гладіаторовъ и на забрины травли; народъ тішнися смертію подобишає себі людей. Цезари охотно и въ обилін давали подобишає находили особенно полежнить и при началі невыхъ находили особенно полежнить и правотвеннить жечь еретиковъ при многолюднихъ собраніять; для этего инміренно выбирались больніе праздники, и тогданніе люди сийнили пасладиться смертными муками своихъ собрачій. Образованные люди темерь чуждаются, комечно, подобимъ зрілищъ. Но и у нихъ, даже у ихъ вожитаєвъ-пиниущей братіи, зрілища эти лишь утомчились. Отбичевать печатно человіка, несогласнаго съ ихъ коденсомъ убіжденій, ниогда самыхъ отвлеченнихъ, во время еще писаныя подобимъ визенуцій предотавлять себі, накъ

публика будеть инекаждаться пріонени в изсторствонь бичеваныя и опельно опесиномности страку вичинися презъ очо чистелянь, въ одномънифеть абуривае говерить ребъ PREMORIN RE-MUNICIPH GRADBERS, RESIGN ONE HE SMARL & меросъ ейскомию сераниць: пазнасы бого мебуль; дуроковь, RECESSEL SESPONS, SIGNOSPOS, BECESSEL, 1430-1430-15-70 гобподиля очень выгодие было-бы померинать из вайренија: - вимъ мочиче, - а мы-здась - видимък однив- досковизаты въ писотелять, инивисого у вежения: пъчанчиста очнововаемиять, и въ читающой пролика фоннорон заброни микруппости — тінреться ріма, : нась повироть, , десорявирить дуковную личность банивидол: Жио думасмы что от пробрами пробрам во пробрам во операто не верей не вальные - воспывает во лигаретер. Такія вогумення вандонности, такор проврбите нь дичносии другавод и ите лиор чан чан принцерования принцерова войнованием пробен дона ASAGKO YMLHE DE GROOM'S DESBUSIE: OU'S TENTE MACCALIMADOSE. которыя сопровождали печальныя процессін san benito. в разделения пробрамення в пробрамення в пробрамения в про TREPARIS CHERRISON (BILLY CHERRISON OF THE PROPERTY OF THE PRO чуским межен христанской, съ чувственъ скорби встриваницей винибин: н: недистатии баркийсь, инвидорда не даницей прин -- биты, обезнавление поверать другагод в men pund. He . Such regulation of ettoder p will be declared? -маракуван і і всорая почен прадохабля дёло ізы проучана -оп орнавания применения породения в применения в примене -14 MINISTER PROPERTY AND A CARD IN CONSIDER SHEET STATEMENT STATE ныслами, которно давать чиначений возможность убщить опреділенную личность, плеятель однало жиншерсть у обпонявание приво и окито возможность опроцентые. Всть ли, спращивають; здёсь размомёрность до виромодапрасты? Не оченияное за эте паснаю педе честными ли-

num trisbushon, no core in our stadiotheliverie die eseням навивлум Оовичин и чинскитий рест законный сачи n cartennia, monpopureal-strongel fonctumpata, ctifinabi въпрежа време все представ на опрежанию у подсудия имки--- чо чочество саченбонзвоческа изат на ви обноми obpąciąkie i katiolika katiolika i patabarkolika i katiolika i objat гиол иф отыпам он у годалавали волообе валево черо имин: эним»: писместия» ало ика приговойя простоять позору мекорфисскія личноски прету опроминит инстоит worse, it also notonal nee abears occidentifical in editors посту сейника антакотранка изсчутований и посчу сейнись -дрија *си*дандатарго форминенти <del>кака обстолираном обстолираном обстол</del>ираном обстолираном обс чающих и уволичномощека вичу—ранизацся на общеро-, човоно свойсо н<del>амената тупа и ве</del>оболи<del>на полита про</del>б celumbrum. Eventerbuno alo hourd der une hormentale noch helt senich bosobainent stabbille yecnotheckteit shoustonium, szo shottoromonio br nacozotexy activitheid слере при лидиноми міру омісни; пр. на поспастіра, др.Ніра the standary to about the stand of the standard of the standard st **но почи**йстинит. Кренй: высокомбрио<del>побилиего</del> сийкакромф. строгости безпонадной, кромф желяція, подбіцитье **са бичеваньск**а друга**с**о, невидио мичего, ин слозъ, ин спистовительности, на либви и состраданів. Скажуть, омажь фолжелостень, личности жеррикатуратся, краски кледитея гуще и тамите, это причля, но втал высокая nyst' kékin ingraji be bhyl dhestolh détradlovpurb Kurt ublib ushonio chwoulloud deballouing ce landitanis отъучение опъ вретокъ, вробще сдужение: обществу, можоть оправления преком от от резпоременой и истя можное робретьскій ст миници и пертопин, этаблиции анчностани. Но тогда, и. г., оправдайте ужъ кстати вивств съ собой вскур Доминиковъ и зададныхъ Монеор-

товъ, Филиппа II, Гальбу и Торквонаду, всёкъ виневзиторовъ и језуптовъ: и они теже допускали именле, негуманно действован въ видахъ достижения очень хоромихъ палой. Каждый видъ доснотизна, господствоваемиго въ мір'ї христівискойть, ничеть своихъ мучениновь: девятнадцатый викъ создаль новыхь мучениковь въ Рессін — мучениковъ литературного деснотивна. Наступить время, и оно, надвемся, иедалено, когда потомии наши съ негодованіемъ и отвращеніемъ будуть произносить вмена выявшинхъ литературнихъ никвизиторовъ, употреблявшять мёры духовнаго васныя для ноддержанія ученія прогресса, и подивятся, какъ теперь динимся ни своимъ средневъковымъ предямиъ, жикъ это общество наше позволяло такъ базнаказанно, ругаться надъ своими членами и даже находило еще въ этонъ удовольствіе. «Уже и теперь,» замічаеть Гроть, «лучшая часть нашего общества часто совершенно расходится съ изгледаци ивкоторыхъ органовъ нашей періодической литератури. Можеть быть, насса намихъ читичелей още интистел и руководятся журнальными мивнівам, хоти ужь и въ отой нассь изгъ прежняго безусловного уважения въ нечатному слову. Но справедливо и то, что наше общественнее мивые, то есть, итогь сужденій мислящихь пруговъ, образуется независимо отъ журналовъ и по большей части несогласно съ ними. Взгляды и приговоры общества гораздо болве здравы и вврны, нежели многіе журпальние -деком ими удинем вримения помера и в при на при на при на применти на примент инии и сужденіями здравомыслящихъ литераторовъ (\*)». лиць съ саностоятельнымъ взглядомъ на вещи чъпъ дальше, тамъ будеть становиться больше эт руссиомъ

<sup>(1)</sup> Pycca. Bicra. 1861 r. 34 2, crp. 910. 911.

общества, и когда нибудь оно постановить прочныя гарантін противъ самоуправства и деспотизма литературы: христіанскій міръ предназначень къ свободі, въ духів Евангелія, и онъ не потерпить долго деспотизма, хотя бы и тонкаго литературнаго. «Сколько кумировъ нынашняго покольнія забудется, когда возстановится въ полномъ блескъ честь многихъ изъ тъхъ дъятелей, которые теперь въ пренебрежения » А доколъ въ ожидания этого лучшаго времени мы считаемъ нужнымъ сказать следующее: ничто такъ не замедлить роста истини въ наукъ, правды въ жизни, честности въ дълахъ, гуманности въ сношеніяхъ, которыя, -- это несомивнию, -- русская литература стремится воспитать въ русскоиъ народъ, какъ деспотическое, насильственное, чуждое тершимости и снискодительной умфренности действованіе ся съ этою целію. Такое дъйствование только возбуждаеть къ литературъ педовърчивость, — и было бы истинно жаль, если бы когда нибудь это случилось. — Оставляя отечественную литературу, мы воротимся опять къ обще-европейскому развитию.

Въ развитіи тиранніи ума въ Европъ есть еще одна особенность, которая вполив заслуживаетъ вниманія. Человъка, не потерявшаго среди анализовъ самочувствія своей личности, ощущающаго, внутреннимъ зръніемъ видящаго свою духовность, а равно человъка благочестиваго и искренно преданнаго Христовой въръ непріятно можетъ поражать это съ каждымъ годомъ усиливающееся реально-матеріялистическое направленіе и въ жизни и въ наукъ. Оно господствуетъ, оно вытъсняетъ—и въ лицъ нъкоторыхъ представитетелей своихъ довольно ожесточенно и деспотически—противопожное ему спиритуалистическое направленіе и время отъ времени потрясаетъ то тъ, то другія учрежденія, болье родствен-

имя спиритуализиу. Но это господство матеріалистическаго и подожительного направления и въ жизни и въ ваука составляеть законный резудьтать испорія, а у васр въ Россіи, по насладованівих г. Костонарова, оно пріobbano ococennan carl carro norowal are coeragicinater ковенияму свойствину встико-расской назавы правлаческой, нагоріялистически положительной. (і) Было время, именно вся свечніч чяка" полта о малебічнизмя не опто и помину, когда спирятучнямъ парствовалъ въ западномъ христівискомъ міра бозраздально, когда къ талу, къ вижиней общественной и частной жизни, относились презрагарьно, при тогданиемъ порядка, или точнае при тогданией неурядкий въ общественной и частной жизий и вер эли ерти пвивасчин ончи соспочельовавшиня спиритуалистическим началама. Понатно теперь, почему ACTORIATECINO ISEL EDITO HOREDHATO BY TDALLE CLODORA вита ву нойому направленія жизна обновленія тта сефа прчему наука и жизнь охотиве ждугь для себя всего хоромаго отъ выглядовъ и знаній опытицхъ, точинхъ, а не отъ средневъковыхъ сциритурдистическихъ воззръній. Прежує витучи списеніе міра во вноголистенняхо ветигіозвыхъ деремоніяхъ, въ духовныхъ созерпаніяхъ, въ составленін чулесныхъ легендъ, постоянныхъ путеществіяхь по святымь мёстямь и, живя въ міре идей, забивали мірь видимый. Въ немъ шла стращили путапица, жить человаку праходилось плохо. Теперь видать списоніе тти лечовраєстви вр жетрзинку тобоську вр свободной торговий, въ наразныхъ пущиахъ, въ паровых машинахь: видший мірь сталь дучше, но зато «Дими объдивло», нравственных поняхія путаются, коле-

madiania Liv

<sup>(&#</sup>x27;) Си, Оспоза 1961 г. № 2. г.Ден русскія народности».

блются, законность падаеть, признаннаго и твердаго инчего не остается; поэзія начинаеть мало говорить душь, и ее заставляють служить всему въ мірв, только меньше всего - духовному чувству красоты, жить въ мірѣ стало безопасиће и удобиће, но за то скучиће. Прежде въ средніе въка какбы не умъли возвышенныя идеи, святыя чувства въры и любви Христовой воплощать въ общественной, вообще вившней жизии, считая это какбы поругаміемъ ихъ: теперь научились люди множеству благородныхъ дълъ, усвоили много прекрасныхъ частныхъ житейскихъ правилъ, и не рашаются, мало этого, намаренно силятся не допустить сведенія частных благородимув стремденій и поступковъ-къ общему высокому настроенію духа, считая все неэримое вымыоломъ фантазіи и порожденіемъ невъжества. Прежде масся людей былк спиритуалисты въ возэрвніяхъ и убъжденіяхъ, и жили больше, какъ эгонстические материялисты: теперь моди въ свовув жетейских отношеніях показывають несравненно больше спиритуалистическихъ пачалъ, или очищенности, такъ сказать, благовидности поступковъ, и въ своихъ возэрвніяхъ, убіжденіяхъ и стремленіяхъ являются по большей части эгоистическими матеріялистами. Теперь матеріялисть дійствуеть съ энергіей и чистотой идеалиста: прежде идеалистъ дъйствовалъ и жилъ съ своекорыстіемъ и апатіей матеріялиста. Мы не будемъ продолжать параллели дальше: прогрессъ и поступаніе къ дучшему жизни въ нъкоторыхъ отношеніяхъ песомнънны. Замътимъ только, что не слъдуетъ безусловно охуждать прежнюю эпоху и столь же безусловно восхищаться переживаемою нами. Каждой свее – suum cuique. Мы ви--нодотоондо оониматот и тогдашною односторон ность, и не видимъ собственныхъ, не видимъ, какъ мы T. L. O7A. III. 52

ударились въ другую крайность, въ устройство вившности на счетъ глубины и истины внутренняго содержамів. Ни одна односторонность не доставить человічеству полнаго или по крайней мъръ возможнаго на землъ счастія, хотя міръ искови въковъ развивается посредствомъ развитія односторонностей, взаимнаго прираженія и борьбы между ними. «Но всякая тираннія», повторимъ слова Гизо, примъняя ихъ къ настоящему случаю, будеть ли это тираннія матеріялистического направленія надъ идеалистическимъ или обратно, «носить сама въ себъ источникъ слабости и злоупотребленій». Законное сосуществование ихъ и свободное раскрытие ихъ, съ подчиненіонь низшаго высціему, въ какое ставить оба цаправленія Христіанство, вогъ, по нашему искрениему убъяденію, самый благопріятный для всевозможныхъ натересовъ человъка, временныхъ и въчныхъ, порядокъ. Мырусскіе начали свою собственно-историческую жизнь въ эпоху усиленія на западъ Европы точнаго, матеріялиетического направленія, -- воть что, на нашь взглядь, а не матеріялистическій характеръ нашей натуры, содійствовало у насъ распространению практическаго, реальнаго развитія. И есля только Промыслъ судиль славянскому племени самобытное развитіе и свою особенную долю служенія человічеству: то, вірно, это развитіе н это служеніе примуть тогда иной характерь, чёмь этоть заимствованный со-стороны. Мы охвачены, мы порабощены западнымъ развитіемъ, забывая, что нъкоторыя особенности его зависвли отъ особенныхъ же, для насъ совершенно чуждыхъ, историческихъ обстоятельствъ. Мы до сихъ поръ рабы его. Благородный, но безсильный, скорве преждевременный, чвмъ «заповдалый» протестъ славанофиловъ походилъ на вопль умирающаю гладіа-

тора (1), въ посавднія мгновенья представлявшаго родину -- свободный жизни край. Стоя за самобытность развитія славянскаго племени, они нигдѣ не находили поддержки себъ; потому что простой народъ, всявдствіе невъжества, не могъ сознать идеи славанофиловъ и выразить къ нимъ сочувствіе; потому что классъ образованный съ рабскимъ удивленіемъ смотрѣлъ на громадно-несущуюся жизнь запада и охотнъе пиль и пьеть досель воду не широко раскинувшагося и бурнаго моря романо-германской цивилизацін, не совсёмъ чистую нерёдко, чёмъ чистую влагу изъ родника славянской жизни. Спешимъ оговориться, чтобы насъ невърно не перетолковали, что мы не противъ сближенія съ западомъ и усвоенія оттуда плодовъ историческаго развитія, а противъ того рабскаго усердія, съ какимъ большею частію хлопочутъ о перенесении на русскую почву разнаго рода истинъ — философскихъ, экономическихъ, соціалистическикъ, противъ того рабскаго восторга, какимъ иногда привътствуютъ у насъ даже мимолетные капризы западнаго ума. Христіанство столь же осуждаеть исключительность народной жизни, сколько и рабство ея; оно изъ каждой человъческой личности стремится образовать свободную, съ опредвленнымъ характеромъ личность, каждаго народа-самостоятельный, независимый народъ; оно столько же осуждаетъ деспотизмъ и жестокость правителей, сколько неповиновение и возстания подданныхъ:

Западъ не умълъ иначе освобождать себя отъ разныхъ видовъ рабства, какъ посредствомъ возставій и посредствомъ замъны одного деспотизма другимъ: событіе 19 Февраля представило міру новый способъ освобожденія—

<sup>(1)</sup> Лермовт. Ч. II. стр. 593; мад. 1860 г.

во имя закона христіанской любви и безъ всякаго нарушенія повиновенія ко властямъ. «Есть ли», спросимъ мы вивств съ Погодинымъ, «въ исторіи Европейской всемірной событіе чище, выше, благородніве этого, событіе равное, подобное этому? Найдите, укажите мив его». Терптніе и благодушіе крестьянъ освобожденныхъ поминають намъ терпъніе и покорность первыхъ христіанъ, эпоху перваго установленія въ міръ свободы подланныхъ; любовь къ подданнымъ Александра II другую любовь Божественнаго Началовождя пространеніи на земль свободы; самоотверженіе дворянъ и ихъ труды — самоотвержение и труды выхъ благовъстниковъ новой свободы въ міръ. тъмъ во всей исторіи міра не найдется ничего подобнаго недавно совершившемуся событію. Образованныя сословія, особенно духовное, употребляють безкорыстния усилія освободить массы народа отъ рабства невъжеству. Не минуетъ, можетъ быть, больше двухъ поколъній со времени великаго, безпримърнаго событія, какъ русскій народъ, освобожденный отъ гражданского и умственного рабства, заявитъ свою свободу и въ мірѣ человѣческаго мышленія, отнесясь вполив самостоятельно въ спиритуализму и матеріализму, къ въръ и знанію, положить на втсы міроваго развитія свою тяжеловтскую думу, и высшіе духовные интересы человіка, съ которыхъ началось дило освобожденія міра отъ рабства, освободить изь подъ тиранній реализма, не для того, чтобы первые деспотически господствовали надъ последнимъ, а чтобы они свободно сосуществовали и раскрывались. Безпримърный подвигъ въ жизни гражданской, кто знаегъ, межетъ быть произведетъ безпримърныя посаъдствія въ міръ умственномъ и нравственномъ.

## Письмо настоятеля русской носольской церкви въ Парижѣ о. протојерея 1. Васильева къ наитскому емискому Жакиз (1).

«Парижь, 12-ю марта 1861 г.»

«Ваше Преосвященство! (Monseigneur).

Одинъ римскій католикъ недавно доставилъ мив пастырское посланіе (Le mandement), обнародованное вами въ вашей элархіи по случаю нынёшняго великаго поста. Почтенная особа, сообщившая мив ваше посланіе, искренно любить истину, и, обращаясь ко мнв, имеда только цёлію то, чтобы удостовёриться въ справедливости тъхъ обвиненій, которыя вы дълаете противъ русской церкви. Лице это питаетъ больтую довъренность къ вашему епископскому слову; но тъмъ не менъе ваше обвиненіе казалось ему столь страннымъ, что онъ не могъ отказать себв въ желаніи составить себв болье ясное и положительное понятіе о предметъ вашихъ обвиненій. Въ самомъ дъль, ваше преосвященство, слова ваши направлены къ тому, чтобы отрицать въ нашей церкви существованіе всякой въры и всякой христіанской независимости; по вашимъ словамъ русская церковь готова принести свою въру въ жертву волъ гражданского Самодержца.

<sup>(1)</sup> Извлечено изъ Journal de Saint-Petersbourg.

Я желаль бы върить, ваше преосвященство, что подобное обвинение не могло выйдти изъ устъ епископа; но
въ несчастию, ваши слова такъ опредъленны, что они не
оставляють мъста никакому сомнънию; вы прямо говорите такъ: «мы не думаемъ, чтобы во всъхъ этихъ избранныхъ классахъ (dans toutes ces classes d' êlite) во Франци былъ хотя одинъ человъкъ столь слабый, что онъ могъ
бы сказать такъ, какъ говорятъ въ России: «если Государь считаетъ нужнымъ измънить мое въроисповъдание и
перемънить мою въру, я слъдую его предписаниямъ.» Во
Франции подобныя слова были бы противоестественны;
ибо, благодарение Богу, мы французы, и останемся таковыми всегда».

Если бы, ваше преосвященство, дествительно у насъ въ Россіи общественное сознаніе стояло на такой низкой степени развитія, то немного было бы чести для французовъ въ томъ, чтобы усвоять себъ преимущество предъ русскими, и мив трудно было бы понять, за чвиъ вы такъ сильно стараетесь хвалить себя тъмъ, что вы Но мив приходится притомъ сдъ-Французы на въки. лать вамъ, в. пр., весьма важное замъчаніе ВОДУ вашей національной гордости: не учить ли св. васъ, такъ и меня, что предъ ап. Павелъ, какъ очами Божінми ніть боліве ни грековь, ни варваровь, съ тъхъ поръ, какъ всв народы безъ различія племени призваны быть чадами Божінми и составлять единую, нераздёльную семью во Христё Інсусё?

Можете ли вы назвать себя отголоскомъ этаго истиннаго христіанскаго начала, когда вы противопоставляете одно другому чувства народной гордости, когда вы побуждаете своихъ соотечественниковъ къ тому, чтобы смотръть съ презръніемъ на народъ, носящій на чель своемъ печать Христову, когда вы призываете ихъ къ тому, чтобы, подражая самонадъянному фарисею, воскликнуть: носмы, лкоже прочи человищы?

В. пр., я уважаю свободу убъжденій; но не согласитесь ян вы однако со мною въ томъ, что истина должна для всякаго христіанина быть неизміннымъ правидомъ при составлении кажихъ бы то ни было убъждений и сужденій? Съ прискорбіемъ я должень утверждать, что этото именно правило не уважено вами. Я весьма далекъ отъ мысли предполагать, что вы намеренно и сознательно некажаете истину. Церковь, къ которой и инбю счастіе принадлежать, внушила мит такое высокое понятіе о значения христіянскаго епископа, что я не могу ръшиться думать о человъкъ, облеченномъ въ этотъ святой санъ, --- хотя бы въ церкви отчужденной отъ нашей, --что онъ можетъ умизить себя до злонамъренной клеветы. Если бы подобная клевета действительно имела мёсто, я отвратиль бы глаза свои, чтобы не видёть ее; слёдуя примъру Сима и Івфета, я бросилъ бы покрывало на наготу отца. И такъ, в. пр., я хочу върить, что ваше обвиненю противъ русской церкви не намърения клевета; считаю однако долгомъ сновмъ присовокупить и то, что подобная онибка менье извинительна у пастыря, чъмъ у простыхъ върующихъ. Пусть извъстные журналы открывають столощы свои для такихъ заблужденій: въ этомъ ивть ничего удивительного; пусть они, увлекаясь вристрестіемъ и духомъ партій, усиливаются поддержать извъстную клевету противъ очевидной, обличающей ее истины: я нахожу это совершенно понятнымъ; пусть далье простые върующіе, занвивясь чтеніемъ этихъ журналовъ, по незнавію повторяють то, что внушають вив эти послідніє: опять и это весьма естествонно. Но опископъ! возможно ли предполагать, чтобы слово его служило сліпыть отголоскомъ заблужденія, расиространеннаго людьми, которые именно у него должны были поучаться лучнему образу мыслей? Возможно ли было ожидать подобнаго явленія особенно тогда, когда этоть евисконъ издаєть пастырское посланіє къ паствів своей, и когда онъ выражаєтся не тономъ предположеній и догадокъ, напротивъ говорить языкомъ рішительнымъ, не допускающимъ по видимому никакихъ возраженій?

Чтобы доказать высказанное вами мивніе о русской церкви, вамъ необходимо утвердить одно изъ двухъ предположеній: либо что наша церковь приписываеть русскому Императору нічто въ родів непогрішимости въ разрішеніи вопросовъ относительно віры, или же что она такъ лишена всякой внутренней силы, что, не усвоял Императору никакой непогрішимости въ ділахъ віры, тімъ не меніе считаеть себя обязанною сліпо подчиняться авторитету, подверженному заблужденіямъ въ ділахъ догматическихъ.

Что насается до перваго изъ этихъ предположеній, то оно прямо опровергается ученіемъ русской церкви; что же касается до втораго, то противъ него говоритъ вся исторія нашей церкви.

Я не хочу, в. пр., оскорблять васъ предположением, будто вы раздъляете ни на чемъ неоснованное, но весьма распространенное во Франціи, заблужденіе, что русскій Императоръ есть верховный первосвященникъ и глава нашей церкви. Вы безъ сомнёнія знакомы съ ученіемъ русской церкви объ этомъ предметъ. Я не позволю себъ думать, что ваши богословскія познавія ограничиваются знакомствомъ съ римскою церковью, и что вы совствъ не позаботились пріобрасти накоторое понятіе о другихъ христіанскихъ церквахъ, ибо въ этомъ случать ваши богословскія нознанія были бы болье поверхностны, чти познанія простыхъ священниковъ русской церкви.

Въ самомъ дёлё, у насъ въ Россіи не довольствуются тёмъ, чтобы познакомиться съ ученіемъ и исторією восточной церквв; но изучають также римскую церковь по ез собственнымъ памятникамъ. Нельзя поэтому также пикогда сказать о насъ, что мы, разбирая споряме вопросы, отдёляющіе насъ отъ римской церкви, взводимъ на эту послёднюю несправедливыя обвяненія. Мы осуждаемъ развые пункты римскаго ученія на основаніи дёйствительнаго знакомства съ римскою церковью.

И такъ, в. пр., вы конечно знакомы съ учевіемъ русской церкви; вамъ извъстно, слъдовательно, что она вивств со всею восточною церковью, которой она частьостается върною первоначальному устройству Вселенской Церкви; -- устройству, которое было уважаемо и римскою церковью въ теченін первыхъ 8-ми віжовъ христіанства; вы знаете, что наша церковь приписываеть догматическую непогръщимость исключительно только самой, же Церкви, выражающей голосъ свой въ согласныхъ опредъленіяхъ ел пастырей, и утверждающей Въру общую и неизмънную; вамъ извъстно, что она всегда признавала существенное и коренное различіе между властію духовною и гражданскою, что она всегда воздавала Кесорева Кесареви и Божія Боюви; вы зпасте также, что она, признаеть единственною главою Вселенской Церкви Інсуса Христа, управляющаго ею посредствомъ слугъ своихъ, епископовъ, при содъйствіи священниковъ.

Что касается до Государя, то русская церковь чтить власть Его, дарованную Богомъ, подобно всякой другой, законно установленной власти; она подчиняется Ему во BCBYB IBARYB, KACADWHYCH FPRWARBCKAFO YDDARJOBIN; OBA пользуется Его покровительствомъ, но некогда она не присволла Ему никакого духовнаго авторитета. Русскіе енисковы, единственные руководители ввъренной ихъ попеченію паствы, не злочнотребляють своимь авторитетомъ для возстанія противъ Императора, будучи върноподданными сего последняго; и Императоръ, какъ верный и почтительный сынъ церкви, .уважаетъ духовный авторитетъ емископовъ, не уступая ни чего изъ правъ своихъ по управлению гражданскими дължин. Изъ обораваго уваженія этихъ двухъ властей, одной въ другой, проистенцеть въ Россіи совершенное между ними согласію; между тімь какь возді, гді эти дві власти смішиваются и соединяются въ одномъ лиць, мы встрычаемъ дишь неизбъжный безпорядокъ и постоянные смуты, за исключеніемъ разві того случая, когда общественный духъ дошелъ до послъдней степени унижени и безусловнего рабстве. И таково именно, в. пр., по смыслу вашего паст. посланія, состояніе общественнего дука въ Россія. Но, позволяя своему перу начертать подобное обвиненіе, вы вероятно ошиблись въ определеніи времени и ивста. Вы думали, что рвчь идеть о Франціи во времена Караа Великаго, который такъ решительно провозгласиль намънение венамъннаго вселенскаго символа. Нивогда подобныхъ явленій не бывало въ Россія; никогда Государь не имълъ притязаній на право измінять символь или управлять духовными дёлеми. Вы такимъ образомъ сделали совершение песправедливое обвинение разомъ противъ одной великой христіанской церкви и противъ достойнаго Императора, друга Франціи.

Чтобы оправдать сдъланное вами обвиненіе, — если т. е. вы не согласитесь отказаться отъ него и созматься въ своей ошибкъ, — вамъ остается только одно: именно, утверждать, что русскій Императоръ злоупотребляеть евоею властію для порабощенія церкви. Но вивстъ съ тъмъ вы не можете не согласиться и съ тъмъ, что влоупотребленіе есть только нарушеніе закона, есть не болье, какъ исключеніе, предполагающее существованіе общаго правила. Впрочемъ, русская церковь предвидъла возможность злоупотребленія со стороны гражданской власти, и нотому не оставила этого вопроса безъ опредълительнаго отвъта. На страницъ 152 и 153-й православнаго катихизиса вы можете прочитать слъдующее:

«Вопросъ: какъ должно поступить, если бы случилось, что родители или начальники потребовали бы чего либо противнаго въръ или закону Божію? Отвътъ: тогда должно сказать имъ, какъ сказали апостолы начальникамъ іудейскимъ: аще праведно есть предъ Боюжа васъ послушати паче, нежели Бога, судите. И должно претерпъть за въру и законъ Божій все, что бы ни послъдовало. См. Дъян. 4, 19».

Вы видите такимъ образомъ, что учение православной русской церкви совершение противоположно всякому смітшевію властей, и что эта церковь нискольно не виновна въ этой трусливой низости, которую вы прицисываете ей съ такою щедростію и вийсті такъ оскербительно.

Отъ ученія, постановленій и духа нашей церкви, вовсе не подтверждающихъ вашего обвиненія, я нерейду те-

мерь съ вами въ область исторіи, которая, какъ мы сейчасъ увидимъ, также ма ю благопріятствуетъ вамъ.

Православная касолическая церковь Россіи есть дщерь восточной правосланой церкви. Это названіе есть въ то-же время слева ся неизмінной твердости въ вірі и апостольскаго мужества ся пастырей.

Претериввъ на ряду съ западными своими собратіями кровавыя гоненія въ теченіи первыхъ трехъ вѣковъ христівиства, пастыри восточной церкви должны были за тѣмъ въ теченіи послѣдующихъ вѣковъ одни переносить наибольшую часть тѣхъ невзгодъ и преслѣдованій, которыя были возбуждены ложными братіями, чадами Церкви, возмутившимися противъ своей матери, и императорами, благопріятствовавшими ересямъ. Но измѣнили ли отцы наши вѣру свою предъ лицемъ этихъ императоровъ? отказались ли они отъ истины? пе превозошли ли они напротивъ въ мужествѣ пастырей западныхъ, испытавія которыхъ въ этомъ періодѣ бывали слабѣе и случались гораздо рѣже?

Согласитесь, ваше преосвященство, что папа Анверій и отцы фиминійскаго собора на западѣ составляють довольно мрачную картину въ сравненіи съ свѣтлыми личностями Аеанасіевъ, Василіевъ, Григоріевъ Великихъ и Іоанновъ Златоустовъ. И не думайте, чтобы преемники этихъ великихъ святителей были чужды той же доблестной твердости; исторія доказываетъ вамъ противное. Когда ересь инокоборцевъ возмутила внутренній миръ церкви, то не на патріарховъ ли константинопольскихъ пала вся тяжесть преслідованій? И не противились ли эти послідніе съ мужествомъ воль императоровъ, поддерживавшихъ ересь? Не знакомы ли вы съ именами тогдащнихъ свя-

тыхъ патріарховъ и исповъдниковъ въры, Кира, Германа, Константина и Тарасія?

Не перепосиль ли потомъ св. патріархъ Игнатій съ мужествомъ всв преследованія, воздвигнутыя противъ него преступнымъ императоромъ и развратнымъ дворомъ его, - и не дълзать ли онъ этого для того, чтобы остаться върнымъ долгу истиннаго поборника въры и венности? Что сказать о достопочтенномъ патріархъ Фотів, память и характеръ котораго постоянно на западв подвергаются клеветь и ложнымъ нареканіямъ, и котораго у васъ всегда хотятъ запятнать именемъ продажнаго царедворца? Не соглашался ли онъ гораздо охотиве на то, чтобы насильственнымъ образомъ быть низведеннымъ съ своей каоедры, томиться въ темницв и переносить пытки, - чтмъ на то, чтобъ умалчивать о преступленіяхъ императора Василія? Вспомните также о святомъ сопротивлении пастырей восточной канолической церкви, когда Палеологи по видамъ политическимъ хотвли подчинить церковь свою безусловной власти папъ во время ліонскаго и флорентинскаго соборовъ, - и вы глубоко убъдитесь въ твердости въры и христіанскомъ мужествъ, всегда отлачавшихъ восточную канолическую церковь. Ужели вы также считаете ничтожною ту твердость восточныхъ епископовъ, по которой они сохранили христіанскую въру въ ся чистотъ и целости подъ тяжкимъ игомъ исламизма? Не въ наши ли даже дни совершилосьславное мученичество патріарха Григорія и другихъ епискойовъ, пострадавшихъ по волѣ султана въ 1821-мъ году? Незадолго предъ тъмъ на западъ прославляли мужество Пія VII-го, какъ въ наши дни величають твердость Пія IX-го, — гдё рёчь только о потерё нёкоторыхъ

времетныхъ выгодъ; — и между твиъ не слышно ни одного слова похвалы этимъ восточнымъ мученикамъ, достойнымъ церкви первенствующей!

Сдълавшись наслъдниками столь прекраснаго преданія и укръпляемые такими доблестными примърами, пастыри русской церкви всегда дёйствовали сообразно съ своимъ высокимъ призваніемъ. Было бы слишкомъ долго указывать вамъ на тъ славные подвиги и страданія, которымъ они подвергали себя въ плачевный періодъ порабощевіл нашего отечества татарами. Неизвъстно ли вамъ мученичество митрополита Филиппа, дерзнувшаго упрекать царя Іоанна IV-го за его жестокости и неурядицы, н принявшаго смерть въ вознаграждение за свою апостольскую ревность? Нужно ли напоминать вамъ о томъ, что патріархъ Гермогенъ охотиве согласился умереть голодомъ въ темницв, въ которую заключили его поляки,чъмъ сдълаться измънникомъ противъ въры и отечества? Я остановаюсь еще на событіяхъ болье общихъ, когда русскіе государи находились въ разногласіи съ своими пастырями или съ цёлою страною. Два примёра могуть быть достаточны, чтобы убъдить васъ въ томъ, что ваши обвиненія противъ Россіи столько же ошибочны, сколько оскорбительны.

Въ числѣ епископовъ, присутствовавшихъ на флорентинскомъ соборѣ и принявшихъ участіе въ преніяхъ о предполагавшемся возсоединеніи церквей, восточной и западной, находился Исидоръ, митрополитъ русскій. Великій князь Россіи, Василій, и русскіе епископы не ждали никакого серьезнаго исхода отъ преній этого собора, находившагося больше подъ управленіемъ политическихъ видовъ, чѣмъ истинно религіозныхъ побуж-

деній; вибств съ темъ они подозрбвали пристрастіе въ Риму въ Исидоръ, получившемъ свое воспитание на западъ. Поэтому они старались отговорить митрополята отъ намъренія тхать въ Флоренцію. Но все было напрасно. Великій князь и епископы тогда удовольствовались тёмъ, что взяли съ митрополита клятву въ неизмѣнной върности православной въръ. Возвращаясь съ флорентинскаго собора и находясь еще на пути, Исидоръ — безъ предварительнаго совъщанія съ русскими епископами обнародоваль указы о состоявшемся уже, по его мавнію, соединеніи церквей. Этоть образь дійствій повергь всю русскую церковь въ смущение. По привадъ своемъ въ Москву Исидоръ объявиль себя папскимъ легатомъ «отъ апостольскаго ребра» (a latere), и при первомъ же богослуженін, совершенномъ имъ, онъ обнаружиль, что сдълался измънникомъ противъ въры и обрадовъ своей церкви. Среди всеобщаго недоумънія великій килзь Василій возвысиль голось свой противь в роломнаго пастыря. Но замътьте, в. пр., великій князь не считаль голося своего рашительнымъ приговоромъ; онъ предоставилъ собору русскихъ епископовъ произнести окомчательный судъ. Не надъясь, безъ соинънія, на благопріятный исходъ своего дъла, обвиненный не дождался соборнаго ръшенія, и убъжаль въ Римъ, гдъ получиль кардинальское достоинство въ награду за свою ультрамонтанскую ревность.

Это событіе вполн'в доказываеть, что если клиръ и народъ русскій согласны были съ своимъ государемъ въ этомъ деле, то причина согласія заключалась не въ безусловномъ подчиненіи себя воль кияжеской, но въ томъ только, что князь первый поднялъ голосъ противъ Иси-

дора, какъ измѣнника вѣры и собственныхъ влятвъ. Великій князь такимъ образомъ былъ въ этомъ случаѣ лишь покровителемъ и органомъ выраженія вѣры страны своей.

Укажу вамъ на другой случай противоположнаго рода. Когда 'Димитрій, послідній отпрыскъ древняго дома Рюрика, потерпівль мученическую кончину, одинь діаконь, Григорій, имівшій нікоторое сходство съ умершимь княземъ, возымівль преступное наміреніе выдать себя за него, утверждая, что онъ будто бы чудеснымъ образомъ спасся оть смерти. Убіжавъ въ Польшу, онъ тамъ нашель себі искусныхъ помощниковъ въ ісзунтахъ, которые вознамірились сділать этого обманщика орудіемъ для осуществленія видовъ своихъ на русскую церковь. Наставленный ісзунтами въ духовныхъ и світскихъ наукахъ, поддерживаемый польскимъ оружіемъ и опираясь на могуществі папы, доставившаго самозванцу признаніе со стороны европейскихъ державъ, Лжединтрій побідоносно достигъ Москвы.

Не думайте еднако, в. пр., что онъ успъхомъ своимъ обязанъ собственно интригамъ Рима, оружію Польши или кознямъ ісвуитовъ. Всѣ эти средства не увѣнчали бы его предпріятія успѣхомъ, если бы въ Россіи не было того глубокаго чувства вѣрности, которое руссиій народъ питаєть къ своему законному государю. Лжедмитрій старадся дѣйствовать на это чувство; онъ выдавалъ себя за законнаго наслѣдника престола, и потому занялъ врестоль Рюрикова дома. Затѣмъ онъ началъ дѣйствовать въ пользу исполненія того тайнаго договора, который онъ заключилъ съ ісзуитами, и который состоялъ въ томъ, чтобы насадить въ Россіи ученіе и обычаи римской церкви. Хитрые совѣтники самозванца знали лучше вашего

преосващенства характеръ русскихъ и ихъ глубокую привазанность иъ своей въръ. Они не надъялись легко преодольть эту правязанность, и не севътовали своему ученику, самозванцу, прибъгать иъ тъмъ приказаніямъ во имя царскаго авторитета, къ тъмъ прямымъ указамъ, которые, но вашему мивнію, составляютъ столь же върное, сколько и легкое, средство иъ тому, чтобы заставить русскихъ измѣнить свою въру.

Істунты болье расчитывали на свое обыкновенное средство, на лукавство. Не касалсь прямо догматовъ, Ажединтрій сначала коснулся обрядовъ и обычаевъ, относящихся къ религіозной жизни русскаго народа: онъ дъйствоваль осторожно, и старался постепенно ввести обычан ультрамонтанскіе. Но, не смотря на свои предосторожности, онъ скоро возбудаль противъ себя православное сознаніе русскихъ, которые заподозрали его намъренія. Тотчасъ ревность по въръ восторжествовала въ Россіи мадъ върностію государю. Началось страшное возстаніе. Самозванецъ быль объять таквиъ страхомъ, что, съ цёлію убъжать, бросплся изъ одного изъ дворцовыхъ оконъ, и при этомъ лишился жизни.

Если бы вы, в. пр., знакомы были съ этвиъ событіемъ, то мегли ли бы вы произмосить свое столь оскорбительное обвиненіе противъ преданности моихъ соотечественинковъ своей въръ? Впрочемъ, одинъ только самозванецъ изъ числа лицъ, царствовавшихъ въ Россіи когда либо, подвергалъ въру машу опасности. Наши заканные государи, даленіе отъ мысли искажать въру своихъ педдавныхъ, напротивъ всегда служили образцамь самой тщательной върности въръ своихъ предковъ; оши никогда не населись святаго ковчега, всегда поддерживаемага руками пастырей.

Т. І. Отд. Ш.

1/4 58

Когда Петръ Великій посьтиль Францію, ученые сорбоннской академін воспользовались этимъ случаемъ, чтобы представить ему записку о соединеніи галликанской церкви съ русскою. Французскіе богословы разчитывали, можеть быть, слишкомъ много на авторитетъ государи. Но Петръ Великій не оправдаль ихъ надеждъ; онъ сказаль имъ, что онъ не имъетъ права вмѣшиваться въ дъла духовныя, и что все, что онъ можетъ сдѣлать въ угожденіе сорбонискимъ ученымъ, заключается въ томъ, чтобы передать предложеніе ихъ на разсмотрѣніе святѣйшему суноду Россія. Не забудьте при этомъ, что именно. Петру Великому по преимуществу приписываютъ похищеніе духовной власти надъ русскою церковью.

Я напрасно ищу въ исторіи моего отечества такихъ событій, которыя могди подать вамъ поводъ къ тому сужденію о русской церкви, которое вы выразили; нагдъ я не нахожу для этого данныхъ. Не опираетесь ли вы, можеть быть, на событія современномъ намъ, возсоединеніи двухъ съ половиною милліоновъ русскихь уніатовь съ восточною канолическою церковью? Это событіе искажено въ западныхъ повъствованіяхъ частію по не знанію діла, частію по присграстію. Хотять приписать обращение этихъ многочисленныхъ върующихъ слевому подчиненію воле Императора Николая І-го. Но подобное митніе совершенно ошибочно; и если ви держитесь его, вамъ не трудно будетъ замътить, что вы этимъ только бросаете камень на свою собственную церковь. Въ самомъ дълъ, уніаты принадлежали къ вашей церкви, слъдовательно, они - если допустить высказанное интиеу васъ собственно научились такъ плохо цвинть ввру и нодчинять свои убъждения воль человъка! Между тыть,

могу васъ увърить на основаніи дъйствительнаго знавія дъла, что нынь ни смерть, ни животь, ни ангели, ни начала, ниже силы, ни настолидая, ни грядущая, ни высота, ни глубина, ни ина тварь кая возможеть разлучити ихъ (Рвм. VIII, 38. 39) отъ православной канолической Церкви, къ которой они привязаны всею душею.

Естественно, в. пр., что вы скорбите о томъ, что важа церковь лишилась этихъ христіанъ; но несообразно съ требованіями справедливости и любви отрицать въ нихъ всякое убъжденіе. Если бы вы съ безпристрастіемъ пообсудили всё событія, относящіяся къ этой уніи, то вы признали бы истинность словъ, находящихся на медали, когорая была сдёдана въ память объ этомъ событіи, столь счастливомъ для церкви моего отечества. Слова эти слёдующія: «отторгнутые насиліемъ, присоединенные любовію.»

Извините, ваше преосвященство, за значительный объемъ этого письма. Обвиненіе, сділанное вами противъ русской церкви, такъ важно, что я не могъ отвітить на него лишь нісколькими словами. Я слишкомъ уважаю вашъ священный санъ, чтобы позволить себъ противопоставить вашимъ словамъ одно голословное отрицаніе. Возражая вамъ, я долженъ былъ опираться на факты.

Почту себя счастливымъ, в. пр., если это письмо возвратитъ васъ къ тѣмъ чувствамъ справедливости и любви, которыхъ мы заслуживаемъ столько же, какъ и всякій другой. Эти чувства, столь возвышенныя сами по себѣ и столь приличныя вамъ, какъ пастырю церкви, имѣютъ еще ту выгоду, что они могутъ служить средствомъ къ сближенію церквей, иѣкогда бывшихъ въ братскомъ, дружномъ отношеніи между собою; и эти церкви

инкогда не разділились бы, еслибъ желаніе нарушить законный авторитеть и частные интересы не восторжествовали надъ мебовію къ истині и христіанскимъ братолюбіємъ.

Позволяю себъ, слъдуя древнему и почтенному обычаю, точно соблюдаемому въ вашей церкви, просить у ваше-го преосвященства ваше благословение, и цъловать вашу архипастырскую руку, благословляеть ли она мена или нътъ.

Честь имбю пребыть и проч.

I. Bacusbees,

протојерей и настоятель русской посольской церкви въ Нарижћ.

### ВЪ КОНТОРЪ ЖУРНАЛА:

# «XPHGTIAHCROB YTEHIE,»

#### ПРИ КНИЖНОМЪ МАГАЗИНВ

# КОРАБЈЕВА И СИРЯКОВА,

по Садовой улиць, противь Гостинаю двора, въ д. Балабина

### продаются книги:

жинга I ова въ русскомъ переводе съ пративиъ объеснениевъ. Напетанияя въ Вятив. 1860 года. 1 р. 50 к., въс. за 2 о.

Слове въ день Рождества Христова и Бесвда о Красноиъ Пасхальномъ яйцъ. Соч. Магистра Геромонаха *Голсафа*. Спб. 1861 года. 10 к., въс. за 1 •.

**Пачертаніе житій святых** на весь годъ, извлеченныя изъ Четь-минен св. Димитрія митрополита ростовскаго и составленимя на русскомъ языкъ архимандритомъ *Ирънеемъ*. 4 части. М. 1861 г. 1 р., въс. за 2 ф.

**Мысли старообрядца принадлежащаго рогомскому владбищу. М.** 

1861 года. 30 к., въс. за 1 ф.

Духовная инща на каждый день года. Спб. 1861 г. 30 к., въс. за 1 ф.

**Катичнанческія поученія** о Молитет Господней и Евангельскихъ Блаженствахъ, священника *Петра Орнатска*ю. Спб. 1860 г. 30 к., въс. за 1 ф.

**Висьма** Духовнаго Отца въ духовнымъ двтямъ. Существеншое достоянство этихъ писемъ:—Вфрность взгляда на выполневіе христіанскихъ обязанностей, простота и удобопонятность изложенія и горячая любовь, коею пропитано каждое слово. С. П. Б. 1861 г. 1 р., въс. за 2 ф.

**Подоженіе о крестьянах** вышедшяхь изъ крапостной зависиности Высочайще утвержденное Его Императорскимъ Величествомъ 19 февраля 1861 года. Цана 1 р., въ сафъянномъ корешковомъ переплета 1 р. 60 к., за перес. за 5 фун.

Слеварь иностранных словъ (объяснительный) употребляемыхъ въ русскомъ языкв. В. Уклова. Изданіе второе. Спб. 1860

г. 1 р. 50 к., въс. за 1 ф.

№ Армометика въ вопросахъ и отвътахъ съ задачами и примързан на каждое правяло, приспесобления къ народному обучению. О. Оедорова. Въ двухъ частяхъ. Издание второе, исправленное, Кораблева и Сирякова. Спб. 1856 г. 50 к.

Практическій учебникъ Рисованія и Черченія по правилант Перспентивы. Состав. художниковъ И. Захаровымя. Съ 24-ия дистави рисунковъ. Изданіе Кораблева и Сиракова. Сиб. 1858

г. 1 р., въс. за 1. ф.

Разговоры русскіе, оранцувскіе и измецкіе съприсовокупленісив пліотизмовъ и пословиць. Сост. А. Степановымя. Изданіе Кораблева и Сирякова. Спб., 1852 г. 50 к.

Краткая русская азбука иле букварь. Съ Молитвами, заповваями, основными законоположениями и правоччениями. Изданіе третье, Кораблева и Сирякова. Спб. 1861 г. 10 к. Выянсывающіе вдругь неменье десяти эквемпляровь за пересылку ne naamams .

**Подиля французская азбука д**ля русскихъ дътей. Съ подробнымъ объяснениемъ произношения, примърами для чтения, разговоровъ и переводовъ. Изданіе Кораблева и Сирякова. Спб. 1858 г. 30 к., въс: за 1 ф.

**Иодная номънкая азбука съ молит**вами, грамматическими правилами, разговорами и примързии для переводовъ съ измецкаго на русскій и съ русскаго на намецкій языки: Изданіе Кораблева и Сирякова. Спб. 1853 г. 30 к., въс. за 1 ф.

**Пропися** мли образцы русскаго чистописанія, писанныя Сьдневымь, гравиров на въди Чайскимь. Изданіе Коралбева и Сирякова. Спб. 1853 г. 75 к. съ пересывкою.

Краткое Хронологічиское Обозрвніе русской исторія. Издаміе *Кораблева и Сирякова*. Спб. 1850 г. 40., въс. за 1 •.

Географія (праткая) Россійской имперіи. Состав. А Ивановымя. Изданіе Кораблева и Сирякова. Спб. 1861 г. 25 к., въс. sa 1 e.

Философскіе бестам Платона въ русскомъ переводъ. — Ввтифронъ, Апологія Сократа, Критонъ, Федонъ. Съ приложеніемъ краткаго жизнеописанія Платона, подробныхъ введеній и объяснительныхъ примъчаній. Перев. А Клевановь. М. 1861 г. 1 р., въс. за 2 ф.

Обозръніе филосовской двятельности Платона и Сократа. По Целлеру составиль А. Клевановь. Съ приложениеть въ русскомъ переводъ 4-хъ изследованій французскаго философа Ку-

зена. M. 1861 г. 1 р., въс. за 2 ф.

Руководство къ изученію садоводства и огородничества, составленное Э. Péto. Изданіе второе. М. 1859 г. 2 р. 50 к., съ перес. 3 р.

**Практическій ростовскій огородинкъ.** Собраніе дватцати льтнихъ опытовъ ростовского огородника В. П. Капустина. М. 1857 г. 1 р. 50 к.

**Наставленіе земледівльну** *I. Журдье.* Переводъ съ французсваго, съ дополненіями и примъчаніями къ Россіи О. И. Вараксина, съ 109 политипажами. Спб. 1860 г. 1 р., за пересылку 8a 2 o.

**Практическое руководство** къ садоводству и огородимчеству **Д. Муратова. М.** 1859 г. 1 руб., за перес. за 1 ф.

Иногородныя особы благоволять обращаться с**ь тре**бо**са**÷ ніями въ С. Петербурів, въ книжений маназинь Кораблесь и Cuparosa.

## III.

## • MAPTINXЪ, НА КОТОРЫЯ РАЗДЪЯЯЕТСЯ ВЪ MACTOЯЩЕЕ ВРЕМЯ АНГЛИКАНСКАЯ ЦЕРКОВЬ (1).

Въ недрахъ англиканской церкви, также какъ и въ нъдрахъ политического общества Англів, всегда, въ томъ или другомъ видъ, съ большею или меньшею силею, существовали три главныя партін; но въ посліднія двадцать пять леть, въ следстве взаимныхъ пропирательствъ, онъ еще болъе обозначились, чъмъ когда либо. По общепринятому выраженію, оп'в извістны нодъ именемъ «Low Church, High Church a Broad Church parties». Bean By Toaкованін этихъ названій держаться буквальнаго значенія Словъ—low —нивкій, high—высокій и broad —широкій, то онажется, что первая партія—такъ названа по причина жизости, т. е. бъдности ея взглядовъ на церковь; вторая но причинъ высоты или возвышенности ен взглядовъ на церковь; а третья потому, что, не усвояя себъ возвышенности high church party и не ственяя себя односторонностію low church party, старается, по видимому, идти въ широму и двлаеть себи доступною для той и другой партін. Это названіе «широкой партін», безъ совивнія, досталось ей (только уже въ переводь съ датинскаго на антлосаксонскій) отъ тёхъ богослововъ 17-го вёка, которые въ англін изв'єстны были подъ именемъ «Latitudinarii propter latitudinem principiorum» и которые не ръдко изъ прикрытыхъ кальвинистовъ дёлались подъ коноцъ отпры-

<sup>(1)</sup> По англійскимъ источникамъ,

тыми социніанами. Болье близкое знакомство съ этими тремя партіями показываеть однакоже, что это разділеніе очень не полно: нбо каждая изъ пихъ имветь еще свои подразділенія, въ которыхъ съ новою своеобразностію выражаются выводы главнаго начала, принятаго тою или другою партією. Наконецъ и самыя эти водразділенія часто инвють свои особенные оттінки.

Конечно не безполезно было бы исторически прослідить всё эти партін, начиная съ самой ресормацін, и притомъ показать, въ какой степени онё принадлежать прежнимъ временамъ и въ какой настоящему времени и т. п. Но это розыскавіе вышло бы изъ предёловъ, предполагасмыхъ нами на сей разъ. Мы разсмотримъ теперь ділевія и сёченія въ нёдрахъ англиканской церкви только въ настоящемъ, существующемъ ихъ видё.

Изъ партій выше поименованных Low Church party, называющая впрочемъ себя не навче, какъ «Евангелическою—Evangelical», полагають, сильнъе прочихъ по своему вліянію и числу. Она возникла вмёстё съ возникновеніемъ религіозной жизни, т. е. въ концъ прошлаго и началь настоящаго стольтія; она была илодомъ реакціи, последовавшей за длиннымъ періодомъ духовнорелигіознаго, можно сказать, оцепемьнія.

Термометръ англикайской церкви въ первые тридцать лътъ царствованія Георга III стоилъ на точкъ замерзанія. Бутлера (1) и Берклея (2) уже не было въ живыхъ,

<sup>(\*)</sup> Іссноть Вутлерт, LL. D., епископъ дурганскій, тотъ самый, которому принадлежить знаменитое сочиненіе — «Аналогія Религія естественной и откровенной.» Онть отличался велиними дароманіми, глубожним свіддинями и необыкновенною силою духа. Благочестіе его, строгое и вийсти пламенное, простиралось до аскетизма.

<sup>(</sup>з) Георгъ Берилей, епископъ илойнскій, одаренъ быль велинивъ остроуміснъ и планеннымъ воображенісмъ. Онъ быль такъ любезенъ

да не было имъ и преемниковъ. На канедрахъ епископскихъ возсёдала, можетъ быть, школьная ученость, но не живая вёра; въ духовенстве царствоваю какое-то косивніе, облівненіе в апатическое равнодуміе. Напрасно Веслей, воспитанный изкогда оксфордскимъ университетомъ, пытался внести въ церковь свою духъ вёры и ревности: попытки его кончились только темъ, что и онъ самъ и его послъдователи увидъли себя, волей-неволей, вив ограды англиканской церкви. То быль, какъ всь сознаются, въкъ нравственнаго тавнія: торживкя не только входили въ церковь, но и изгоняла изъ жел любищихъ въру и церковь; чуть ли не вездъ открыто говорили о достиженін низкихъ цёлей и стольже или-еще болье-низкими средствами. Говорить о началахь выры и правственности значило тогда обличать себя въ фанатизмъ. Отъ того-то конечно и безжизнением, если не бездушная реторика Блера считалась въ то время образцемъ въ дълъ христіанскаго въропроповъданія.

Наконецъ, этотъ въкъ религіозно-правственнаго застоя заключился великимъ взрывомъ, пробудившимъ Европу отъ ея дремоты. Атеизмъ, восторжествовавшій во Франціи, самымъ торжествомъ своимъ сдѣлалъ то, что въ Англіи воскресло христіанство. Среди бури ожили здѣсь въра; забытыя истины нашли себъ снова ревностныхъ проповъдниковъ. То, чему церковь учила въ своихъ Articuli Fidei, въ своихъ Homiliae, въ своемъ служебинъть—Сотто ргауег book, скоро послышалось и на церковныхъ каеедряхъ, въ устахъ пастырей и учителей.

Съ этого-то періода времени евангелическая партія и

и такъ вский любинь, что поэть Поиз (Pope) сказаль в мень: «Те Berkeley every virtue under heaven—вев дебродетели, паків ость дина на зенлю, вайдутся въ Берилев'я. Сочинскія его въ 4-къ том. 4,

начала принимать ту форму, которую она и досель удерживаетъ. Въ началъ она заключала въ себъ разные оттвики богословского воззрвнія на предметы ввры. Но когда великія истины христіанства были уже утверждены въ сознаніи англиканской церкви, и следовательно когда усвоение и защищение ихъ перестали быть отличительнымъ знакомъ духовнаго и братскаго общенія; то, естественно, должны были, въ следъ за симъ, получить особенное знаменование второстепенные пункты въроученія христіанскаго, и слідовательно ясніве обозначиться исключительное направленіе богословствующей мысли. Лозунгомъ евангелического, какъ говорятъ, стана сдъдадись тогда, и понынъ остаются, слъдующія слова: во первыхъ, «обращеніе», и во вторыхъ, «оправданіе въроюр. Со временемъ были прибавлены къ нимъ, и съ большимъ усиліемъ удерживаются и понынъ, еще слъдующія слова: . «библія, и только библія есть правило · въры».

Каждое выраженій изъ этихъ условныхъ быть принимаемо и толкуемо въ разномъ смыслъ, начало дъятельности, или какъ нъили какъ живое что въ родъ красугольного камня технической системы. Такъ «обращеніе» въ устахъ нъкоторыхъ значитъ то, что, дабы действія наши могли иметь какую либо духовную цённость, прежде всего должна последовать въ насъ перемъна, а именно себялюбіе нашей земной природы должно смениться чистотою высшей жизни, жизни въ Богъ; въ устахъ же другихъ значитъ въ особенности то, что всякій человікь, въ извістный день или чась, долженъ испытать извъстныя ощущенія и въ извъстномъ опредъленномъ порядкъ. Равно «оправданіе върою» мометь быть выраменіемь тей нетины, что мирь и святость проистекають только изъ сознательнаго единенія со Христомъ, а не въ слёдствіе простаго соблюденія тёхъ или другихъ обрядовъ; или, напротивъ, можетъ быть обращено въ схоластическое выраженіе, часто заключающее въ себё только извёстную разность во вяглядъ, но не различіе—distinctio sine differentia. Точно также и словами—«библія, и только библія есть правило въры», указывается иногда только на участіе каждаго частнаго лица въ толкованіи св. Писанія при посредстве тогоже Писанія, а иногда прямо отвергается ими всякое обязательное послушаніе церкви, какъ единой истимой толковательниць слова Божія.

Старая евангелическая партія, партія Мильнера (1), Мартина (2) и Вильбееорса (3), держалась своихъ характеристическихъ ученій съ ихъ практической и положительной стороны, а не въ полемическомъ и отрицательномъ ихъ видъ. Отъ того-то она и принесла миого добра Англін. Представители ея въ нарламентъ, христіански енлантроническимъ своимъ направленіемъ, миого подняли тонъ общества. Усиліямъ этой нартіи принадлежитъ уничтоженіе торговли невольниками, улучшеніе тюремныхъ заведеній, смягченіе уголовныхъ законовъ и т. п. Этой же партіи обязаны своимъ происхожденіемъ и такъ навываемыя «школы для оборванцевъ---Ragged Schools».

<sup>(1).</sup> Іосно-в Милькеръ, А. М. благочестивый и ученый богословъ и перковный историкъ. Какъ проповъдникъ, пользовался необыкновеннымъ усифхомъ. Извъстенъ въ особенности по своей «History of the Chuorh of Christ.» ум. въ 1797.

<sup>(°)</sup> Мартинъ—Генрихъ—капелланъ остъ-недской компанін, знаменитый имесіонеръ. Записки ого мизли семь изданій, Ум. въ 1812.

<sup>(5)</sup> Вильянъ Вильбереорсъ—знаменитый государственный сановникъ, ендантропъ и религіозный писатель. Онъ первый качалъ говорить объ ушичтоженім торговли меграми: Ум. въ 1833 г,

Т. І. Отд. Ш.

Въ религювномъ отношении дъятельность ея равио довольно вамечательна. «Общество миссіонеровъ- Missionary Society», содержащее теперь не менъе двухъ тысячъ пясторовъ и учителей, и занимающее въ настоящее время въ разныхъ колоніяхъ болье ста станцій; «Библейское общество», въ течение последняго пятидесятильтия, переведшее св. Писаніе на сто восемдесять восемь языковъ и пустившее въ ходъ сорокъ три милліона экземпаяровъ; «Общество для построенія церквей», въ одной честерской епархін, въ короткое время, построившее боаве двукъ сотъ новыхъ церквей; «Общество для вспоможенія пасторамъ-Pastoral Aid Society», содержащее на свой счеть 300 пасторовъ и болье ста помощниковъ ихъ изъ мірянъ, и наконецъ учрежденіе новаго церковнаго званія, подъ именемъ «чтецовъ Писанія—Scripture Readers», выбираемыхъ изъ простаго класса народа и посыдаемых на проповъдь въ мъстахъ, быть можетъ, недоступныхъ обыкновенному настору-и началомъ своимъ и настоящимъ своимъ существованіемъ главнымъ обравомъ обязаны евангелической партіи.

Съ другой стороны справеданность требуетъ сказать, что она далеко не тъмъ стала, чъмъ была въ началъ, или по крайней мъръ лътъ сорокъ тому назадъ. Главная причина тому, надо полагать, заключается въ односторонности началъ усвоенныхъ ею, а еще болъе въ односторонности развитія этихъ началъ, дошедшей до такъ называемаго пуританизма, какъ мы сейчасъ то увидимъ.

Такъ, выродившаяся изъ старой евангелической партіи, партія, извъстная подъ именемъ Пуританской или Рекордитской (отъ газеты «Record», служащей ей главнымъ органомъ), изъ ученія объ оправданіи върою выводить заключеніе, будто нравственность, какъ нравствен-

ность, не имъетъ никакой цвны; на ученіи объ обращенів человька силою блаюдати стронть систему фаталистическаго предопредъленія; принимаемое же ею ысключительное гласенство се. Писанія простираеть до отрицанія всякаго значенія авторитета церкви и преданія. Въ первомъ случав она не только учить, что въра есть единственный источникъ всякаго добра, но что истинность ея должна быть доказываема не делами, а чувствами; и въру опредъляетъ не пначе, какъ согласіемъ на слъдующее предложение: «върую, что я спасенъ». Отсюда начинается одинъ изъ этихъ наиболье рышительныхъ формалезмовъ, гдв повлонение духомъ и истиною положительно замвняется формою словь, въ родв шибболета. Отъ того-то, и въ двав проповеди, проповедникъ этой школы нап умолчить или слегка сважеть только объ обязательности правственнаго закона; цёль его не въ томъ, чтобы нобуждать слушателей къ добродътели и святости, а въ томъ, чтобъ убъждать ихъ въ безпомощности ихъ положенія. «Гръхи върующихъ, по ученію его партін, отнускаются имъ даже прежде, чёмъ они учинены.» Напротивъ и самыя высокія добродътели человъка невърующаго не что другое какъ «блистательные гръхи - splendid sins».

Извъстны крайности, къ которымъ ведетъ фаталистическое толкованіе предопредъленія: и встхъ этихъ крайностей не чужды и рекордиты. Одинъ пасторъ въ семъ духъ позволялъ себъ даже извращать самые тексты св. Писанія. Такъ онъ читалъ напр: «тако возлюби Богъ табранныхъ (вмъсто: міръ)»; «Не пріидохъ, да сужду избранныхъ (вмъсто: міръ)», но да спасу избранныхъ (вмъсто: міръ).

Въ отношения къ третьему пункту особенно странное

уклоненіе замічается въ томъ, что но теорія своєй партія рекордатовъ усвояеть одинаковое достоинство и ветхому и новому Завіту, а на ділі буквально іздействуєть: законъ Монсея она ставить выше Евангелія. Нівоторно изъ наиболіе знаменнтыхъ вождей ся стараются даже возстановить обрядь обрізанія. Есть брошюра, наявканняя Шарлоттою—Елизаветою, такъ много уважаемою въглазахъ этой партін, въ которой прямо говорится, что епископу Александру (первому ягликанскому енископу въ Герусалимі) надлежало бы именно надъ его сыновьями совершить обрядь обрізанія.

Но наиболье поразительный примырь іудействующаго направленія пуританской нартін представляется въ мавістномъ ел ученін, будто день Господень или Воскресенье есть тоже самое, что іудейская суббота. Согласно съ симъ началомъ, новые пуритане требують, чтобы воспресвый день провождаемъ быль съ строгостію, неизвістною даже и въ законъ Монсел. Доказательствомъ тому межеть, между прочимъ, служить и слідующая піссенка, которую заставляють они учить своихъ дётей и демя и въ масолахъ. Приведемъ по крайней мірів ел начало:

We must not play on Sunday;
But we may play on Monday,
On Tuesday and on Wednesday,
On Thursday, Friday, Saturday,
Till Sunday comes again.
We must not laugh on Sunday;
But we may laugh on Monday

«Намъ не должно играть въ воскресенье; а намъ можно поиграть въ понедѣльпикъ, вторникъ, среду, четвертовъ вятокъ и субботу, нока опять не приделъ воскресевье.

- etc. TO ects:

Намъ не делжно смаяться въ воскресенье; а намъ можне восмаяться въ нонедальникъ, вториякъ» и т. д.

Воть почему такъ естественно, при видъ нодобныхъ крайностей пуританизма, должна была почти современие открыться въ авгликанской церкви реакція — въ противонодожномъ направленін. Какъ въ семнадцатомъ столътін метервиместь кальвинняма нодала новодъ арминісвой теологія восторжествовать въ Англін; такъ въ ваше время уроданвости пурнтанской партін помогли быстро развиться мизмінив «High Church», въ последное двадцатипатильтіе. Болье явственно и болье систематически движеніе этой нартін обозначняюсь въ 1833 г. и выразвлюсь въ такъ вазываемыхъ «Tracts for the Times - въ трактатакъ, требуемыхъ настоящимъ временемъ». Въ числъ составителей этихъ трактатовъ быле очень замечатель-: ные висатели, какъ напр. д-ръ Пьюзей и д-ръ Ньюманъ. Отъ того-то партія эта въ самомъ началь прозвана была противниками ся виснемъ «трактаріанцевъ» и «пьюзентовъ». Направленіе Ньюмана чуть ли и въ саномъ начајћ не было въ духв романвама или латинизма; и потому скоре можно было придти къ заключенію, чёмъ должно было кончиться первоначальное движеніе этой партін, имъвшей, по видимому и «boná fide», въ виду главнымъ образомъ развитіе началъ и преданій англиканской церкви. Ньюманъ написаль извёстную свою кингу, подъ заглавіемъ «Опыть развитія христіанскаго учевія», заключить ее словами: «Nunc dimittis tuum servum, Domine», etc. и тотчасъ же сдълался самымъ ревностнымъ воборникомъ ультрамонтанизма. И говорить нечего о волменін въ ролигіозно-церковномъ міръ, свидътелемъ котораго приведось быть вишущему эти строки. Д-ръ Пьювей, и другь и сотрудникь Ньюмана, останся въренъ

свовит прежинит англиванским началают и теоріямъ, и досели остается, при всей своей р'интельной менритизательности на славу и ин вліяніе, ве глави этой партін.

Эти начала и теоріи ацгликанской системи принадлежать впрочень стольке же прежиниь, сполько и настоящимь временамь. Наше діло распрыть вът въ настоящемь ихъ виді.

«Англиканецъ – Anglican» принименть учение, что «жи оправдываемся върою», но въ тоже время разно держится и той истины, что «нась судыть будуть по двашь маними». Онъ признаетъ, что обращение наше должно быть совершено силою благодати Вожівй, но въ тоже время утверждаеть, что кристіане везрождаются въ кунам крещенія. Онъ допускаеть исключительное влассиство Писалія, по присовокупляеть, что «церковь живень власть въ препирательствако по предметамо выры». И эту церковь, облеченную особенною властію, онъ отличаетъ отъ всёхъ прочехъ протестантскихъ церявей ся апостольскимъ, какъ онъ выражается, провехождениемъ. Такимъ-то образомъ ловунгомъ этой школы служать слідующія Слова - «Судъ (въ смыслѣ оправданія) по ділань», «воврожденіе въ купели крещенія», «власть церкви» и «апостольское преемство».

Что до перваго пункта, то въ немъ существенно ме расходятся между собою умфренный англиканецъ в умфренный евангеликъ. И тотъ и другой соглашиется, что двями своими человъкъ не можетъ оправдаться предъбогомъ; и тотъ и другой соглашаются, что безъ святости и освящения (sanctification) не можетъ быть спаселія. Разница въ томъ только, что евангелическая партія чсрезъ-чуръ оперлась на первое возникновеніе въ насъ

религістной жизни и черезъ-чуръ много ввёрилась дёйствію въ насъ этого духовно-религіознаго побужденія (impulse), воображая, что оно само собою будеть возводить насъ отъ одной степени до другой въ дёлё освященія нашей грёховной природы. Англиканецъ поняль эту ощибку, и поправиль ее ученіемъ болёе систематическимъ и болёе практическимъ.

По второму же пункту, т. е. относительно «возрождена въ купели крещенія», эти партіи расходятся рішительно. Рекордиты, какъ мы виділи выше, усвояя имя христіання только немногимъ «избраннымъ», фе facto по крайней міръ ставять христіанскій міръ наравні съ языческимъ. Англикане, вопреки сему небратолюбивому ученію, утверждають, что всі христіане, какъ христіане, находятся въ состояніи, въ духовномъ отношеніи, различномъ оть состоянія язычниковъ. Они учатъ, что всі члены видимой церкви суть избранные Божіи; и что всі, пріявшіе св. крещевіе, суть члены видимой церкви и, будучи таковыми, всі облагодітельствованы духовными дарами, потребными для спасенія.

По третьему пункту, т. е. относительно «власти церкви», разность между тёми и другими становится еще ощутительное. Тогда какъ первые чуть ли не рёшительно все въ дёлахъ вёры оставляють на произволь такъ называемаго «private judgement» т. е. частнаго суда, послёдніе навротивъ желали бы сдёлать власть церкви «jus de non appellando», и желали бы сего, частію для того, чтобы первынать возможность положить предёль вёчнымъ соммиёніямъ и совопрошеніямъ, частію для того, чтобы оградить сею властію въ особенности меньшихъ своихъ братій, главнымъ же образомъ для того, чтобы, при посредствё сего послушанія и покорности, воздёлывать въ себё

н въ другихъ тъ прекрасныя добродътели, которыя нераздучны съ навыкаме нослушанія и покорности. Къ сожальнію, па пути къ этой истень, лежать для англижень большія трудности. «И мы готовы признать», говорять имъ ихъ противники, «власть истинной церкви; но гдъ эта церковь? и гдв ел ученіе»? Естествення, англикане отвічають, что эта церковь есть церковь англиканская, и что ученіе са заключаєтся въ са летургін и такъ называемыхъ членахъ ся въры (Liturgia и Articuli Fidei). Но эти члены и эта литургія таковы, что понимаются и толкуются различно; слёдовательно тутъ требуется живой и властими голосъ для утвержденія единомислія. «Гдъ же этоть живой и властный голось, могущій разрімнить сомивнія?» Опять стольже естественно англикане отвічають, что онь можеть слышаться въ устахь оя онисконовъ, в что ея пресвитеры (священния), поставленные тами емископами, служать живыми глашатаями — каждый — для свосго стада и въ своемъ кругу. Но здёсь-то и окрывается главная трудность; раждается новый, неразръщними вопросъ: а что двлать мірянину и кого слушать ему, когда онъ и видитъ и слышитъ и знастъ, что эти поставленню для него глашатан разногласять и разномыслять между собою, что собирательный голосъ еписконовъ безмольствуетъ, и что сін последнів равно противоречать другъ другу, какъ и пресвитеры?

Между твиъ возникаетъ еще новый вопросъ, а именно: «какъ знать, что англиканское учрежденіе—anglican establishment есть та истинная церковь, которая една можетъ нивть права на власть учителя и вожда?» Англійское бегословіе отвічаеть, что истинная церковь иметъ два неотъемлемыя свойства: единство и видиместь. Истина есть одна; слідовательно и истинная церковь одна.

И эта единая периовь имбеть поэскоду таной иризивия, по поторому она можеть быть найдена и отличени войия. Въ каждей землъ она образуеть осбою то тъщ живомыслящихъ (orthodox) христіянъ, которое управляєтея еписконами, имъющими апостольское пресмство. Посемуто диссенторъ, распольникъ, отступающій отъ своого прихода или отъ стада, къ которому онъ принадлежить, отрекается отъ общенія съ апостолами. Но симъ-отватомъ вопросъ въ сущности дела еще не решаетси. Въ пределякъ тойже самой протестантской Англін есть римсили нерковь, равно управляемая епископами, апостольское преемство которыхъ неоспоримо, а что всего болве-производится изъ того самаго источника, изъ котораго производять и вреемство англиканской ісрархів. И между твиъ ота цорковь учено англиканское находить орогический, а епископовъ англиканскихъ же ирееминямии апостоловъ, а вросто узурпаторамя или лже-епископами. Къ кому же делженъ обращаться испытующій за рішеніемъ?

И вотъ вдёсь-то, можно сказать, начинается новеретный кругь для многихъ. Видя, что нельзя усийшие оражаться избраннымъ ими оружіемъ, они ділаютъ отступленіе, и ограждаютъ себя безотчетною выслію, будто они стоятъ на средней дорогі — чій месій. Прежнія притязавія они полагаютъ уже не въ основаніе своей системы, а просто въ укращеніе и дополненіе. На семъ основаніи и къ диссентерамъ оказывается больше синсхожденія. Даже протестанты измецкіе и т. п. признаются братьями, хотя съ оговориою, что виз не достаетъ правильнего и властнаго авторитета въ ділі управленія церковію. Слідовательно и апостольское пресенство, само собою, перестаетъ быть въ вхъ глазахъ

неотъемленою принадлежностію церкви, а ділестся телько чімъ-то въ роді геневлогической ціпи, связующей англикавскую ениспопальную систему съ древностію, и воебще настоящее съ прошедшимъ. Слідовательно и вся власть церкви необходимо заключается только въ тіхъпритязаціяхъ на нослушаціе ей, которыя ученый вмістъна неучецего вли учитель на ученика.

Тімъ не меніе и эта партія вийсть своего рода заслуги въ отношенів ит господствующей здісь церкви. Основаніе обществъ «протестантскихъ» сестеръ милосердія, увеличеніе числа колоніальныхъ енноповій, улучненіе церковной архитектуры в церковнаго пінія, васденіе стінной византійской иконовнов, заведеніе лучнаго устрейства въ церквахъ, навр. уничтеженіе предвихъреко-чанихъ-то отдільныхъ клітей для каждаго семейства и замінеміе вхъ простыми сідіньями или скамьами и т. п., распространеміе приходскихъ школъ, введеніе боліе частой службы, напр. но средамъ и пятницамъ, я совершеніе оной съ наибольшимъ благочиціємъ и т. п. можно считать плодомъ діятельности такъ называемыхъ трактаріанцевъ.

Но не то еще говорять они сами о себв. Разиния учеными пріємами усвоивъ англиканской церкви всё необходимыя принадлежности и свойства Церкви вселенской — касолической и облекшись въ развые виды церковности, они позволяють себв и думать и говорить и проповъдывать, что ихъ церковь никогда не отрывалась положительно отъ общаго состава Христовой Церкви, и слідевательно они были и остаются въ соединеніи съ нею, и слідовательно, какъ англиканская церковь можеть вменовать себя англежанская церковь можеть вменовать себя англежансками. Въ слідь за симъ от-

прытість явились и досель продолжаются сладущий папр. выраженія: «anglo-catholic church, anglo-catholic education, даже anglo-catholic coffins (т. е. гробы).»

Само собою разумается, что для защищемия и приврытія подобной теорін въ самой вещи они принуждены бывають нерадко попать себа убащища въ поломициона, и письно въ ближойшемъ къ пимъ западномъ, римскомъ католицизма.

Для православнаго читателя любопытийе и важилельние однакожь то, какь эта «anglo-cathelic party» положеніе свое въ отноженів къ римскому кателицизму защищаєть полежёніемъ православной канелической мерман.

«Да будеть навсегда у насъ въ памяти, говорить насторъ Т. W. Allies - Еляйсъ, въ своей весьми замъчательной инить, подъ заглявіемъ: «The church of England cleaved from the charge of schism by the decrees of the seven ecumenical counsils and the tradition of the Fathers, (ou. стр. 495-508), «да будеть въ памяти, что теже деподы, которыми винять англійскую церковь въ сказив, будуть имъть силу (!) равно и въ отношения къ восточной и россійской церкви. Туть дело идеть не о весстанін какой либо области противу вселенской Церкии, а о возстанін одного патріарка западнаго, съ частію его епископовъ, противу четырехъ патріарховъ Востека съ ихъ епископами, и противу этой воликой, еще ничамъ не сокрушенной фаланги (phalanx) Свиера, которую Кошстантинноволь стяжаль для древней ввры и которая объщаеть теперь отразить приливъ ереси и невърія отъ осамдаемыхъ престоловъ Востока. По крайней мірк на семъ пункта они овидательствують съ вими за одно. Примивы, инвивія такоє сильное вліявіе на возвышеніє рим-

ской власти на Западъ, вовсе не оказали подобнаго дъйствів на Востокъ, напротивъ-пкъ дъйствіе быле въ обретпоив направленія. Престоль константинопольскій в тенерь еще тамъ, гдв онъ поставленъ соборомъ Халкидовекимъ и чъмъ призналъ его императоръ Юстиніанъ, т. е. вторывъ престеловъ міра: и все это время овъ ве переставаль утверждать, что въ томъ же самомъ свыслъ, въ ваномъ Ринъ считается переммя, онъ считается спорымь... Константивополь досель сохраняеть конституцію (constitution) вселенской Цериви, которую, но словамъ св. Григорія, еписковы вытались изм'явить. Зло, которое опъ предвидаль, вышло оть его собственныхъ пресмищовь: сділо всемогущаго Бога, діло вселенской Церкви», т. е: превиущества и права епископовъ и священиковъ, вопреки притажнікив «Вселенскаго наны», и теперь, какв дровью, приводятся во свидательство менаманнымъ Воетономъ. Здёсь, по крайней мёрё, вёть симпатім съ ересіарками 16-го віка: синодь внелеемскій также рінительно предаль авасемъ Лютера и Кальвина, какъ и соборъ тридентинскій... Здёсь ёсе таже древняя патріариная система, все тъже древніе престолы - константимомольскій, александрійскій, антіохійскій и іорусалемскій. Здёсь все тоть же составь ученія, все тёже седвь TERRICTES, BOS TOMS Realis presentia, BCS TAME MORHAS сакраментальная в сацердотальная система, какъ обиталище дуковной силы, которая обличаеть и стращить ніромобща и мизвергаеть еретика. Здёсь есть всё тё знаменія истины, на которыя римскій католикъ имбеть притаванія: но здісь есть еще нічто, чего у Рима ніть; здёсь слишится тогь же самый протесть, который в им дёласть, противу одиновачальной власты, совершенно отмичной отъ власти патріаршей; адёсь съ тоюже апцел-

ляніей, накъ и мы, обращаются къ древинь Собовомъ и къ исподкупному и периодкаемску голосу Онцевъ Церкви... Здёсь все тоже и догиятическое и јерархическое зданіе, какъ и въ то время, когда св. Григорій обращался въ Авястасію Антіохійскому и Еваогію Алоковнарійскому... Мы, надо сознаться, сражаемся съ нашими противниками не съ полнымъ успъхомъ. Долгое подчинение нашей церкви Риму, разнообразныя обязательства, которыя лежать на насъ-въ отношения къ ней, совершенмое извращение церковной и догматической системы въ 16-мъ въкъ, страшные пороки ващихъ ресорматоровъ, связи съ тами, которыхъ учение теперь переработалесь въ социніанизмъ, невъріе и апархія, неспособность наила — высвободиться отъ всёхъ этихъ вліяній, чровищайно неудовлетворительное положение государства нашеге къ церкви-все это говорить противъ насъ, все это сказывается въ умъ и сердцъ, которыя хотять жить древностію и ищуть чистоты апостольской перкви... Не свидітельство церквей Востока не знасть этихь лименій. Онъ никогда не были подчинены Риму и кому либо, проив своихъ собственныхъ патріарковъ; не онв получали христіанство отъ Рима, не Римъ отъ нихъ, канъ сказаль св. Василій... Имъ незнакома реформація, роформація, произведенняя такими людьми, которыхъ жизнь была соблазномъ для всего христіанскаго міра; онв не знають ин лютеранской, ни кальвинской ереси; и жизнь ихъ не подъёдается ерастіваномомъ.... Ктому же и рамская церковь вступала въ сношенія съ ними, какъ съ частями истинной церкви... Наковець восточим меркоть дала о собъ навлучиев, нанубъдительнайшее свидътельство проявленіемъ въ себі дійствительной ависии. Ей, и имонно со времени видиленія вя опи Рима, -- обстаятельство, требующее особеннаго вниманія - принадлежить наизвийчательнуйшее обращение, какое только совершилось въ последнее осинсотлете, обращение во Христу пълаго, великаго народа. Россія съ ея енископами, съ вя духовенствомъ, съ ея монастырями, съ ея христіанскимъ народонаселениемъ, съ ея древнимъ благочиніемъ, съ ел полиою церковной организаціей, Россія, образцешная проповъдію иноковъ и миссіонеровъ енисконевъ, служитъ свядътельствомъ, что греческая церковъ, (кто бы возивиль туть прекословить?) есть истинный часиъ единато Тъла... Римъ, со времени отдълскія его отъ Востока, не можетъ похвалиться подобнымъ обращенісиъ, т. е. такимъ, которое било би стольже огрожно, стольже соверененно и стольже неизмённо вёрно. И на эту-то великую массу Римъ досель не сдълаль никакого впечативнія. То одно уже служить рвінительными опроверженіемь его притязаній быть самому по себь канолическимъ, что, вив общенія съ вимъ, есть соборъ восточныхь еписконовъ, есть церковь, имфющая и апостольское происхождение и аностольское управление, съ тоюже догиатическою системою, какъ и онъ самъ, съ тели же сильно развитыим аскетическими началами, какъ и у него, съ тъми же притяваніями на чудеса, словомъ, со вевые теме, что характеризуеть Церковь. И это церковное тыю, ктому еще, такъ велико, что, предположивъ даже не-существование римской церкви, въ немъ одномъ можно видать исполнение такъ обътований Вожинкъ о Церкви, о которыхъ мы читаемъ въ Писаніи. И сія-то нервовь, подобно намъ, не допускаетъ этого притазанія, въ снау поторого и она и мы считаемся въ глазать Рима схизнатиками.--И не допускаеть его не триста літь, **№ СЪ ТОГО СВ**МАГО ВРОМОНИ, КАКЪ ОНО ОЫЛО ВЪ ПОРВЫЙ разъ одълано. Истинно, чего не достаетъ съ нашей стороны, то восполняется греческою церковію. Это живое, неумолкаемое, тысящельтнее свидътельство приложите еще къ необиновенному и всегда неизмѣнному голосу всей нераздъльной древней церкви!»

И однавоже этотъ голосъ, че смотря на живое, разумное, благочестное сознание его, -- не только вышеприведеннымъ писателемъ, но и многими и прежде и послъ него, остается для самой истины едвали не голосомъ вопіющаго въ пустынь. Въ следствіе ли отсутствія здесь болье полной представительной системы православія, въ савдствіе ли недостатка болве сильнаго и болве двиственнаго вліянія истины православія на мыслящіе здісь умы. въ следствіе ли такъ сказать привычки англиканской церкви уживаться съ разными, съ давнихъ временъ существующими въ ней, противоръчіями, въ следствіе ли наконецъ разныхъ предъубъжденій здъшней массы, нарочито поддерживаемыхъ приверженцами романизма, -- трудно ръшить, да вопросъ сей и не входить въ рядъ нашихъ изслёдываній — только суемудріе дёлаеть то, что истина, какъ мы видъли, сознается и однакоже не усвояется.

Вгоад-сhurch party, упомянутая нами въ самомъ началь, выступая здёсь въ свою чреду, говорить, что, съ ея всесторонними взглядами и съ ея особеннаго рода въротерпимостію, она можетъ удевлетворить всёмъ обозначеннымъ нами требованіямъ и ожиданіямъ ищущаго истины. Скажемъ же нѣчто въ заключевіе и о сей партім. Она извёстна подъ разными именами; приверженцы ея называють ее «умѣренною, католическою или шерокою» (— broad), т. е. открытою для всёхъ; противники ея называють ее латитудинарною или индеферентною. Во всякомъ случав отличительнымъ характеромъ ея служитъ

нритязаніе быть доступною для всёхъ, въ дёлё единенія съ нею. Лозунгомъ ея служать—любовь или христіанское благоснисхожденіе и терпимость. Приверженцы ея за то именно и любять англійскую церковь, за что обыкновенно ее упрекають, т. е. за ея неопредёленность, двусимсленность и вообще шаткость. Они думають, что, при донущеніи главныхь, существенныхь условій къ христіанскому единенію, всё остальные пункты разности могуть быть оставлены безъ вниманія; и на семъ основаніи говорять, что врата церкви также широко должны быть отверсты, какъ и врата неба.

Ученіе этой партін тоже, что и партій—«High» и «Low church». Воплощеніе и примиреніе, обращеніе на путь спасенія силою благодати и оправдаціє вірою служать основными членами ся символа. Разн'ятся же она отъ прочихъ партій тімъ, что сіе ученіе не исключительно усвояеть протестантизму, но находить его равно у всёхъ христіанъ, у христіанъ всёхъ вёковъ и временъ. Отъ-того-то и римскихъ и восточныхъ христівнъ она считаетъ своими братьями, оставаясь въ тоже время твердою и пламенною поборинцей протестантизма. Въ отличіе ен отъ прочихъ партій вообще можно сказать то, что она допускаетъ положетельную и отвергаетъ отрицательную сторону англиканской и дригихъ евангелических системъ. Вийстй съ Low church она учитъ, что Писавіе есть единственное правило віры, и въ тоже время деляеть отсюда выводь, отъ котораго отказались бы приверженцы «Low church», что всѣ върующіе въ Писанів суть присные въ вырю. Вивств съ «High church» она допускаеть, что насъ судить будуть но деламъ, и отсюда выводить заключеніе, что спасеніе наше зависить не отъ нополнения твяъ или другихъ обрядовъ церкви, но

только отъ нашей жизни; что плоды Духа служать единственнымъ доказательствомъ присутствія въ насъ Духа. Въ ученін о сидимости церкви, она рішительнію и ближе подходить къ «High church», а именно утверждаеть, что церковь есть Богомъ учрежденное на землъ общество для проявленія присутствія здісь Божія, для свидітельствованія о Его безконечныхъ совершенствахъ и для отраженія нтъ какъ въ ея священно-дійственныхъ обрядахъ, такъ и въ саныхъ ел членахъ. На семъ основани она желала бы возстановить и разные древніе обычан, какъ напр. каждодневно совершать службу въ церкви, какъ можно чаще пріобщаться св. таинъ, почитать память святыхъ всёхъ временъ и всёхъ странъ, строить по дорогамъ часовни и ставить кресты, заводить монащескіе ордена и т. п. Все это, по митнію ев, служить къ осуществленію иден кристіанскаго братства и къ обращенію міра на путь спасенія.

Подъ вліяніемъ этихъ впечатлівній и убіжденій жилъ, дійствоваль и умерь знаменитый здішній педагогъ д-ръ Арнольдъ, которому школа «Рогби» обязана такой великой славой. Не меньшую знаменитость тімъ же практическимъ направленіемь и въ томъ же духі и на томъ же поприщі пріобріль въ настоящее время Деканъ Dawis. Онъ доказаль, и съ успіхомъ, что и обыкновенная приходская школа можетъ очень много сділать въділі воспитанія, и въ ділі воспитанія самаго простаго юношества. Его книгя и метода приняты теперь во всіхъ здішнихъ благо-устроенныхъ школахъ.

Вліянію этой партів на массу народа не мало содъйствуеть то, что она не только не возстаеть противъ мевинныхъ удовольствій, но старается еще возвысить и освятить ихъ сочетавісмъ ихъ съ общимъ служенісмъ ре-

Т. 1. Отд. Ш.

лигін. Разсказываютъ, что, подъ руководствомъ одного пастора, въ мануфактурныхъ городахъ І́оркшира, не ръдко выполняются ораторіи Генделя простыми работниками.

Тънъ не менъе должно сказать, что эта партія не представляеть собою никакого правильно организованнаго тъла партіи. У ней даже нътъ и газетнаго органа. «Иначе-де и быть не можеть», отвъчають са приверженцы. «Тогда, какъ одня воюють съ Римомъ, а другіе сражаются съ Женевой, мы, говорять ови, боремся съ плотію и діаволомъ; а эти враги не такъ-то видимы, не такъ-то осязаемы; слъд. у насъ потому нътъ и не можеть быть тъхъ лозунговъ, которыми такъ легко обозначаются разныя партіи».

Выше означенные такъ называемые «камелические взгляды Broad-Church Party» естественно не допускаются приверженцами другихъ партій. Вотъ какъ обывновенно сін послідніе возражають защитинкамъ первой: «вы хотите и А и В принять въ ограду церкви на томъ основанія, что между ними ніть существенной развости. Но столь же мало разности между В и С, между С и D, между D и Е и т. д. Почемуль вамъ, на семъ основанія, не принять и вей буквы, какія есть въ ялеавить? Другими словами: если Д-ръ Пьюзей и Горамъ (онъ отвергаль ориз орегатит въ таинствій врещенія) равно оба допускаются вами; то какъ вамъ можно будетъ исключить унитаріанина, іудея, денста и пантенств?»

Другое возражение еще ошутительные. «Всеобщая терпиность»; говорять имъ, «всегда не разлучна бываеть съ всеобщимъ индифферентизмомъ». И дъйствительно: отказавшись отъ догматической положительности, нътъ ничего легче, особенно для умовъ безпокойныхъ, какъ впасть въ скептицизмъ. Замъчено, что натуры тажелыя, дънныя, лишенныя сильных убъжденій, просто въ семъ случать мертвъють. Естественное же и обычное облъпение человъка при подобных обстоятельствах почти всегда превращается въ совершенное равнодушіе ко всему, даже къ величайшимъ и святьйшимъ, истинамъ. Равнодушіе, кокъ извъстно, подобно сенсуализму, кончаетъ свой въкъ во тьмъ невърія.

Отъ того-то и надо предполагать, что партія эта не будеть долговачна. Отъ того-то справедливо замачають ей противники ел, что «истина не есть мавніе, и вара не есть разсужденіе»; ибо и исторія и Писаніе говорять, что «вара есть побида, побидившая міра».

Не легко опредълить относительное значение встхъ вышеовиаченныхъ партій, на которыя разділяется англійская церковь. Для сей цели прибегають къ разнымъ средствамъ, а именно: обращаютъ винманіе на выборы **ТАХОВНРУХР ВР КОНВОКЯПІН ПЛЯ ПОВЪБМЕНН<del>РІЗ</del> СВНОТВТРАТТ** собранія, на доходы разныхъ редигіозныхъ обществъ, па число подписчиковъ тъхъ газетъ, которыя издаются различными партіями, на число голосовъ, которыя подаются по случаю разныхъ спорныхъ религіозно-церковныхъ пунктовъ при общемъ ихъ обсуждении и, наконецъ, на списокъ духовенства, въ которомъ не радко довольно ясно обозначаются взгляды и направление каждаго духовнаго и т. п. И при помощи сихъ и подобныхъ тъмъ средствъ приходять къ заключению, что изъ 18,300 англійскаго духовенства (не включая сюда врдандское протестантское духовенство) приходится на

High Church party, съ ея подраздъленіями на ан-

гликанскую в трактаріанскую партів . . 7,000. На Low Church party, съ ея подразділеніями на

евангеликовъ и рекордитовъ . . . . 6,500.

DV.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                                                                     |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Ha Broad Church party, CL es ottenann to t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •                                                                     |  |  |  |
| то другой партін                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                       |  |  |  |
| Остальное число—1,300 падаеть на сельское духовен-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                       |  |  |  |
| ство, живущее въ горныхъ округахъ; но его характеря-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                       |  |  |  |
| стика еще не довольно ясно опредвлена.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                       |  |  |  |
| Изъ двадцати осьии еписконовъ и архіеписконовъ Анг-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       |  |  |  |
| лін, тринадцать, по духу и направленію свое                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | му, привод-                                                           |  |  |  |
| лежать въ High Church, десять въ Broad Ch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | erch, E DETL                                                          |  |  |  |
| къ евангелическимъ партіямъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                       |  |  |  |
| Заключимъ сін замъчанія о партіяхъ англіі                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | екой церк-                                                            |  |  |  |
| ви хотя простою переченью вообще всахъ церквей и ре-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                       |  |  |  |
| лигіозныхъ обществъ, существующихъ на англійской зем-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                       |  |  |  |
| ль, по переписи, сдъланной англійскимъ правительствомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                       |  |  |  |
| въ 1851 г. и, по ел же указанію, означимъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | OLORP OMO                                                             |  |  |  |
| этихъ церквей и обществъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                       |  |  |  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                       |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | THESE BERES                                                           |  |  |  |
| Неименованіе перивей и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Число церк-<br>вей и рели-                                            |  |  |  |
| Написнованіе церносії п<br>религіозныхъ обществъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                       |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | вей и рели-<br>гіозныхъ об-                                           |  |  |  |
| релягіозныхъ обществъ. <i>Протестантскія церко</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | вей и рели-<br>гіозныхъ об-<br>ществъ,                                |  |  |  |
| религіозных обществъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | вей и рели-<br>гіозныхъ об-<br>ществъ,                                |  |  |  |
| религіозных обществъ. <i>Протестанискія церков</i> .  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь                                                                                                                                                                                                                                                   | вей и рельгіозных об-<br>мествъ.                                      |  |  |  |
| Религіозных обществъ. <i>Протестваникія церков.</i> Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь  Соодиненная пресвитеріанская церковь                                                                                                                                                                                                               | . 14,077.<br>. 18.                                                    |  |  |  |
| Религіозных обществъ.  Протестанискія церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь  Соодиненная просвитеріанская церковь Пресвитеріанская такъ называемая церковъ                                                                                                                                                                           | . 14,077.<br>. 18.                                                    |  |  |  |
| Религіозных обществъ.  Протестанискія церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь  Соодиненная пресвитеріанская церковь  Пресвитеріанская такъ называемая церковь                                                                                                                                                                          | . 14,077.<br>. 18.<br>. 66.                                           |  |  |  |
| Нротестантскій церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь Соодиненная пресвитеріанская церковь Пресвитеріанская такъ называемая церковь Реформированные прландскіе пресвитеріане .                                                                                                                                                        | . 14,077.<br>. 18.<br>. 66.<br>. 76.                                  |  |  |  |
| Нротестантскій церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь Соодиненная пресвитеріанская церковь Пресвитеріанская такъ называемая церковь Реформированные прландскіе пресвитеріане                                                                                                                                                          | . 14,077.<br>. 18.<br>. 66.<br>. 76.                                  |  |  |  |
| Нротестантскій церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь Соодиненная пресвитеріанская церковь Пресвитеріанская такъ называемая церковь Реформированные прландскіе пресвитеріане                                                                                                                                                          | . 14,077.<br>. 18.<br>. 66.<br>. 76.<br>. 3,244.                      |  |  |  |
| Вротествителя церков.  Тосподствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь. Соодиненная пресвитеріанская церковь. Пресвитеріанская такъ называемая церковь Англіи Реформированные ирландскіе пресвитеріане Мидепенденты или конгрегаціоналисты.  Баптисты. Генеральные.                                                                                     | 14,077. 18. 66. 76. 1. 3,244.                                         |  |  |  |
| Партикулярные                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 14,077 18 66 76 1 3,244.                                            |  |  |  |
| Религіозных обществъ.  Протестанискія церков.  Господствующая церковь Англін и Ирландін. Пресвитеріанская шотландская церковь. Соодиненная пресвитеріанская церковь. Пресвитеріанская такъ называемая церковь Англіи  Реформированные ирландскіе пресвитеріане Мидепенденты или конгрегаціоналисты.  Баптисты. Генеральные. Партикулярные  Seventhday Baptists—седьми дней баптисты т. | . 14,077.<br>. 18.<br>. 66.<br>. 76.<br>. 3,244.<br>. 93.<br>. 1,947. |  |  |  |
| Партикулярные                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14,077 14,077 18 66 76 1 3,244 93 1,947. e.                           |  |  |  |

| Паписнованіе цергоей и<br>религіозныхъ обществъ. |     | Beli<br>rioa | тествр.<br>в рети-<br>т рети- |
|--------------------------------------------------|-----|--------------|-------------------------------|
| Шотландскіе баптисты                             |     |              | 15.                           |
| Новаго генеральнаго союза баптисты               | •   |              | 183.                          |
| Баптисты, безъ всякаго другаго прилагателы       | Ha! | ro.          | o 5 <b>0.</b>                 |
| Общество друзей т. е. квакеры                    |     | •            | 371.                          |
| Увитаріане                                       |     | ٠.           | 229.                          |
| Моравы или соединенные братья                    |     |              | 32.                           |
| Веслеянскіе методисты.                           |     |              |                               |
| Первоначальнаго союза                            |     | •            | 6,579.                        |
| Новаго союза                                     |     |              | 297.                          |
| Первоначальные методисты                         |     |              | 2,871.                        |
| Библейскіе христіане                             |     |              | 481.                          |
| Весленнское методистское общество-аssocia        | tio | n.           | 419.                          |
| Индепенденты-методисты                           |     |              | 20.                           |
| Веслеянскіе реформаты                            |     |              | <b>33</b> 9.                  |
| Кальвинистскіе методисты.                        |     |              |                               |
| Валлійскіе кальвино-методисты                    | •   | •            | 828.                          |
| Союза графини Гунтингдонъ                        |     | •            | 109.                          |
| Сандеманіане или Гласенты                        |     |              | 6.                            |
| Новая церковь                                    |     | •            | 50.                           |
| Братья                                           |     |              | 132.                          |
| Изолированныя конгрегаціи — Isolated con         | ıgı | ·e-          |                               |
| gations                                          |     |              | 539.                          |
| Ипостранныя церкви.                              |     |              |                               |
| <b>Л</b> ютеране                                 |     | •            | 6.                            |
| Французскіе протестанты                          |     |              | 3.                            |
| Нидерландская реформатская церковь               |     |              | 1.                            |
| Римскіе католики                                 |     |              | <b>50</b> 0.                  |
| Греческая перковь                                |     |              | 3.                            |

| Панженованіе церпвей и религіозныхъ обществъ.                                        | нело церк-<br>вей и рели-<br>гіозныхъ об-<br>ществъ. |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Германскіе католики                                                                  | . 1.                                                 |
| Игальянскіе реформаты                                                                | . 1.                                                 |
| Китолическая и апостолическая церковь (ни                                            | 146                                                  |
| ирвингиты)                                                                           | . 32.                                                |
| Посавднихъ дней святые, наи мормоны                                                  | . 222.                                               |
| Іудон                                                                                | . 53.                                                |
| NB. И распредъленіе и наименованія цер<br>ществъ сдъланы согласно съ упомянутой пере | •                                                    |
| Протоіерей Евгеній                                                                   |                                                      |

**Дондовъ. 20 Декабря, 1860 г.** 

## БИБЛЮГРАФИЧЕСКІЯ ЗАМЪТКИ.

«Олисаніе ибхоторыхъ сочиненій, написанныхъ раскольниками въ пользу раскола». Записки Александра Б. изданіе Д. Е. Кожанчикова. Санктистербургъ. 1861.

Ньть нужды много говорить о томъ, какого випманія отъ образованнаго общества въ правъ ожидать себъ книга г-на Б., заглавіе которой мы выписали въ началь. Не смогря на то, что въ нашей литеритуръ, особенно духовной, явилось въ последнее время не мало сочипеній, касающихся той или другой стороны раскола, мы однако-же готовы счесть за самохвальство, если бы кто пибудь сказаль, что онъ знаеть расколь, - знаеть не витший его обликъ, замътный и для не совствъ наблюдательного глаза, а ту внутреннюю жизнь расколо, жоторая способна ускользнуть отъ самаго проницательнаго наблюдателя, и не узнавъ которой, едва ли можно и думать о направленіи этой жизни на лучшую, разумную, спасительную дорогу. Не споримъ, что вына встрача съ людьми, которые могутъ сказать, что раскольники уважають старыя винги, молятся двумя перстами, чтять осьинконечный кресть, и под.—не редкость. Но едва ли найдется человікь, который бы съуміль разсказать вамъ върпо в отчетливо нравы и обычаи раскольниковъ, ихч ваглядъ на современное положение вещей, ихь отношение къ правительству и церкви, -- пружины, которыми движется

эта огромная машина, принципы, во имя которыхъ совершаются въ расколь иногда самыя поразятельныя для сторонняго человъка вещи, причины, по которымъ расколъ такъ устойчивъ въ своемъ statu, quo..., страданія я горе раскольниковъ, ихъ радости и падежды, симпатін и антіпатін, върованія и убъжденія, - однимъ словомъ, тотъ заповъдный міръ, въ которомъ вотъ уже два стольтія живетъ расколь не только вдали отъ образованняго и движущагося впередъ общества, но и въ противоръчіи его началамъ. А между тёмъ, не зная всего этого, можно зи отыскать специфически-полезный пластырь для исціленія этого больнаго организма? А въдь пора подумать и объ этомъ. Два въка прошло съ тъхъ поръ, какъ одна половина русскаго общества пошла одною дорогою, другая избрала себъ особый путь. Силы разъединовы, - потеря для общества яс : а, какъ день.

Книга г-на Б., по своему предмету в задачѣ, вредставляетъ первую попытку — познакомить общество съ расколомъ, какъ онъ есть самъ въ себѣ. Она заключаетъ въ себѣ библіографическій разборъ сочиненій, писамныхъ раскольниками въ пользу раскола.

Нать нужды доказывать, что узнать духъ и сущность раскола во всей полноть и обстоятельности, изучить его, такъ сказать, въ самомъ основаніи, проникнуть въ самую глубину старообрядства, можно не иначе, какъ чрезъ тщательное изученіе самыхъ его источниковъ, т. е. сочиненій, писанныхъ самими раскольниками. Всь голословныя положенія, въ какихъ обыкновенно сообщають свідінія о старообрядстві, всі выдержки изъ сочиненій раскольническихъ, какія обыкновенно ділаются для этой ціли, никогда не ознакомять съ расколомъ такъ, какъ могуть ознакомить съ нимъ сочиненія самихъ расколь-

никовъ. Здёсь часто самая маловажная, по видимому, черта, самая незначительная замётка, самое пустое сказаніе могуть пролить на расколь гораздо больше світа, чемъ вой самые многочисленные и разнообразные выводы в соображенія, какія ділають пногда на основанів этихъ сказаній. Мы не хотинъ этимъ сказать того, будто изученю письменности раскольнической — единетесчиое средство къ изученію раскола. Ніть, хотя раскольника писали в пвшутъ много, тёмъ не менёе есть не мало вещей въ расколъ, которыя могутъ быть узнавы только личнымъ наблюденіемъ и близкимъ знакомствомъ съ самими раскольниками, потому что писать объ нихъ или неудобно вли очень трудно. Но, не составляя единственнаго средства въ изучению раскола. знакомство съ письменностію раскольническою все-таки служить однимъ изъ самыхъ важныхъ и надежныхъ къ этому пособій. Вотъ почему мы съ полнымъ сочувствіемъ привътствуемъ трудъ г-на Б., хотя онъ знакомить насъ только «съ нъкоторыми раскольническими сочиненіями.» Первый шагь сделань; быть можеть, найдутся лица, которыя въ состояніи будуть прододжать начатое, и расколь рано или поздно предстаноть предъ нами безъ тамиственниго покрывала, подъ которымъ онъ прячется доселв.

Еще-одно слово: авторъ «Описанія», высказывая піль, съ которою онъ издаль въ світь свой трудъ, между прочимъ говорить: «читателямъ, ревнующимъ по расколь и способнымъ размышлять о немъ, это сочиненіе можетъ показать, какимъ баснямъ они обучаются, отрицаясь истиннаго благочестія (стр. 2)». Этимъ г. Б. хочетъ сказать, что обнародываніе письменности раскольнической, служа для лицъ православныхъ важнымъ средствомъ къ изученію раскола, можетъ быть полезно и для самихъ

раскольниковъ въ томъ отношения, что они, не видя въ жингажъ своихъ ничего, кромъ басней, поймуть свое заблужденіе в обратятся на истинный путь. Дай Богъ, чтобы такъ случилось, только мы сильно сомнъваемся въ этомъ. Напротивъ, мы готовы даже разделять опасеніе некоторыхъ, чтобы печатное изданіе распольническихъ сочиненій не послужило на первых порах во вредъ нъкоторымъ раскольникамъ, именио тамъ, которые досель держались своихъ мивній по одному довірію къ своимъ наставникамъ, а теперь узнають и самыя основанія для этихъ мивній. Да и самъ г. Б. говорить, что многія изъ разобранныхъ имъ сочиненій, даже для людей, только еще предрасположенныхъ къ принятію раскольническихъ мыслей, весьма и весьма опасны (1). Это впрочемъ по вначить, будто по этому не нужно и выдовать въ свътъ сочиненій въ родъ «Описанія», - пользу подобныхъ взданій мы уже указали, ша говорить только о томъ, что появленіе въ свъть подобиыхъ сочиненій должно вызвать болье усиленную дьятельность въ пользу православія со стороны тіхь, на комь лежить этоть священный долгъ, и притомъ дъягельность не только кабиветную, письменную, теоретическую, но и устную, живую, болью дъйствонную. Тогда раскольники, увидя несостоятельность самых оснований своего учения и притомъ вселя, убълятся вы истинъ скорье, чемъ теперы, когда часто нужно бываеть действовать не на умъ ихъ, всегда готовый принять встину, коль скоро сознательно убълится въ ней, а просто на предубъждение, всегда недорфринвое и ръдко воспріимчивое къ митнію противоподожному. Впрочемъ мы были бы не искрении, если бы въ настоя-

<sup>(2)</sup> Cm. match. w. 1, etp. 14 u. M, erp. 48 m 57.

щемъ своемъ замъчания не сказали ничего болье, кромъ того, что сказаля. Въ вышеприведенных словахъ г. Б. есть еще одна статья, на которую нельзя не обратить виманія в потому, что оца важна сама по собъ, и еще болье потому, что она показываетъ взглядъ автора на расколь, по которому г. Б. но видить въ немъ ничего, вроит басией. Странно было бы подробно опровергать такой взглядъ. Запътимъ только, что нужно имъть много сивлости и мало способности къ умозаключеніямъ, чтобы высказать такой взглядъ. Многое изъ того, что содержится въ книгахъ раскольническихъ и чему въратъ раскольники, существовало въ нашей древней церкви, принималось тысячами нашихъ предковъ за истину, защищалось тоже, какъ истина, немалымъ числомъ нашихъ ісрарховъ, предстоятелей церкви.... Сущность дъла ещо болью покавываетъ несправеданность взгляда г-на Б. на расколъ. Нужно только прочитать внимательно и съ обсуждениемъ вапр. разобранное въ «Описаніи» сочиненіе, подъ названіемъ: «Брачное Врачевство»,,-чтобы увърпться въ справединвости этой мысли. Наконецъ, выскизанный г-мъ Б. взглядъ на расколъ ръшительно не мирится съ его дальвъйшими замътками, какія онъ высказываеть по воводу того или другаго сочиненія. Для приміра указываемъ на следующее место изъ «Описанія»: «эти четыре сочиненія (Діаконовы вопросы и отвіты, отвіты Софонтісвскіе и Поморскіе) составляють одинь трудь самой способной, между расколоучителями, головы (послв мы увидимъ, что это веправда), трудъ, выработавный годами, получившій въ исторіи раскола значеніе первостепенное, до сихъ поръ служащій для защитниковъ раскола обильнымъ источниковъ средствъ этой защиты, трудъ, противъ котораго всякій изь обличителей раскола старался сказать

и не могъ не сказать что-либо и кикто еще не мечерпаль все ею содержание (1)», т. е. никто еще не опровергь всёхъ положеній, высказанныхъ раскольниками въ
указанныхъ сочиненіяхъ. Подобныхъ замёчаній и даже
такихъ: «это одно изъ разумнёйшихъ старообрядческихъ
сочиненій (2)» въ «Описаніи» не мало, и всё они ясно
показываютъ, что г. Б. или составлялъ свое предисловіе,
не зная еще сочиненій, о которыхъ брался писать, или
просто хотёлъ щегольнуть фразой, не вникая хорошо въ
ея сиыслъ. Съ поелёднимъ мы болёе согласны; и потомуто позволили себё ограничнъся при разборё этой фразы
самыми краткими замётками.

Отъ этихъ общихъ замъчаній, высказанныхъ нами по поводу «Описанія,» обратимся теперь къ частнымъ замъткамъ о самомъ трудъ г-на Б.

Предметь «Описанія,» какъ мы уже замічали и вакъ видно изъ самаго, «Описанія,» составляють «сочиненія, написанныя глаголемыми старообрядцами въ защиту старообрядства, какъ историческія, такъ и учительныя или обличительныя, касаются ль они всего старообрядства (такихъ, сколько мы знаемъ, и вітъ), или только отдільной какой-либо его части», не всі изъ раскольническихъ сочиненій, а только ті, «какія были у автора подъ руками». Было бы несправедливо указывать, какъ сділала это Сіверная Пчела (М. 41, 1861 г.), на то, почему г. Б. не разобраль въ своемъ «Описанія» всіхъ раскольническихъ сочиненій, которыхъ, замітимъ, у нихъ тысячи; но считаемъ не ляшнимъ замітить, что г. Б. не выполниль своего обіщанія. Кромі разобранныхъ сочиненія.

<sup>(1)</sup> H. II, erp. 304.

<sup>(</sup>з) Тамъ же, стр. 328,

неній, онъ никлъ (какъ увидимъ это послів) подъ руками и другія, и даже болье важныя миогихъ разобранныхъ, заимствовалъ изъ пихъ нісколько свідіній, но разбора этихъ сочиненій въ книгів мы не находимъ. Отъ чего это произошло, знаетъ только г. Б.

Порядокъ, въ какомъ разобраны въ «Описаніи» сочиненія раскольническія, следующій: сначала речь о сочиненіяхъ историческихъ, за тімъ-во второй части-разсматриваются сочиненія учительныя или обличительныя. Въ каждой изъ этихъ частей сочиненія разсматриваются въ приблизительномъ хронологическомъ порядкъ. Мы не можемъ согласиться, чтобы избранный г-мъ Б. порядокъ расположенія частей быль вполнъ удачень. Не споримь, что при такомъ порядка въ книга представляется болъе научности и логическихъ пріемовъ; но изъ-за этой фориы теряеть сущность дъла, которую прежде всего и вужно нисть въ виду. Кроит того, что такое расположение частей неудобно в почти даже невозможно, потому что большая часть раскольнических сочиненій (какъ видио нзъ самаго «Описанія») имбють содержаніе смішанноеисторическое и догматическое вийств, -- при подобномъ дъления трудно, если не невозножно, о каждомъ писате. ль, сочинения котораго входять въ «Описаніе,» составить полюе понятіе, такъ какъ разныя по содержанію сочиненія одного и того же лица должим въ такомъ случав разсматриваться въ разныхъ местахъ и не въ одно время,-тъмъ болье трудно проследить, какъ развивалось какое-либо ученіе у того или другаго писателя, въ сочиненіяхъ его, написанныхъ въ разныя времена; а безъ этого можно ли составить о какомъ-либо писатель понятіе даже спериос? Этимъ мы и объясняемъ нъкоторые промаки, допущенные г-мъ Б., при обрисовкъ тего или

другаго раскольнического писателя, а равно и испужных повторенія. По вашему мижнію, всего лучше сочиненія, написанныя однимъ лицемъ, и разсматривать въ одномъ мёсть, — въ порядкі времени, въ которое они появлялись на світъ. Не снорямь, что и ври этомъ можеть быть пенолнота въ свідініяхъ о писателі, но эта неполнота произойдеть только или отъ неумінья сочинителя воспользоваться всіми данными для своей ціли, или отъ недостатка самыхъ данныхъ. Впрочемъ и самъ г. Б. не строго держится указавило перядка въ своемъ «Овисанія». Отъ того въ числі учительныхъ сочиненій можно встрітить сочиненія часто исторического седержанія. Подтвержденіе на это мы представамъ наже.

Хронологія въ «Описаніях», » подобныхъ разсиятриваемону, вощь, но нашему митнію, восьма важная. Чтиъ лучие съунветь авторь расположить разбираеныя сочиненія въ прибливительно-хронологическомъ порядив, темъ больше будеть выягрывать сущность дёла. Это потому, что видачи «Описанія,» какъ думасиъ мы, должна состоять не въ томъ только, чтобы ознакомить насъ съ нисьменностію раскольническою и съ ея содержанісяв, но главнымъ образомъ въ томъ, чтобы на основавіц самыхъ источниковъ распола показать, какъ и подъ какими вліяніями расколь, слабый и малоразумный въ началь, развивался съ теченіемъ времени болье и болье, пріобръталь новыя сплы, мужель, и съ темъ виесть ставовился совнательные, тверже, вепобымые. Все это, какъ всякій знастъ, было въ расколі в ость, и это-то самая интерестая сторона его, съ которою познакомиться ин можемъ только въ томъ случав, когда проследимъ за письменностію раскольническою шагь за шагомъ, отъ начала до конца, въ той постепенности, съ наком про-

нсходили въ расколъ самыя событія. Къ сожальнію, авторъ «Описанія» смотрвав на кронологію съ другой точки эрвнія. Онъ расположиль раскольническія сочиненія въ прибливительномъ хронолегическомъ порядкъ только для порядка, не имъя въ виду указанныхъ соображеній. Отъ того въ «Описаніи» г-на Б. такой формадизмъ, столько сухости самой мертвой, что нужно имать много терпвнія, чтобы со вниманісмъ прочитать его книгу. А между тенъ можно было бы вложить въ этотъ мертвый матерівль живую мысль, осли бы бъ сообщаемымь свёденіямъ г. Б. присоединаль еще свідінія напр. о томъ. какъ тв пункты ученія старообрядческаго, которые явились съ самаго начала раскола, разнообразились при дальвъйшемъ развитіи старообрядства и иринимали особенимо отгънки у разныхъ расколоучителей, --если бы при разборт каждаго новаго (следующаго по порядку времени) сочиненія онъ показаль его связь по содержанію (преимущественно въ ученів) съ сочиненіями предшествовавшими, и то, что содержится въ немъ особеннаго въ этомъ отноменім, выставиль на видъ, какъ новость, и въ тоже время объясниль причину появленія этой новости, а равно и отношение са къ учению, какое существовало въ расколъ до появленія въ свъть того или другаго сочиненія. Не споримъ, что это-трудъ нелегкій, но за то онъ быль бы болье живой и полезный. Впрочемъ мы благодарны г-ну Б. и за тъ свъдънія, какія онъ сообщаеть о разсматриваемыхъ имъ сочиненияхъ въ своемъ «Описаніи». А эти свідінія такого рода: со каждомъ сочинеція - прежде: А) свъдънія касательно внъшней его стороны, именно, свъдънія объ историческихъ обстоятельствахъ сочиненія: а) его писатель, о тыхъ особенно обстоятельствахъ жизни писателя, которыя сопро-

вождали на свёть появление его сочинения; б) о месть и времени написанія сочиненія; в) побужденіяхъ къ написанію и назначеніи сочиненія; г) о висчатавнія и вліявін, какія сочиненіе произвело или можеть производить,потомъ, --- Б) свъдънія касательно внутренней сторовы сочиненія, именно, свъдънія: а) о главномъ предложевін, главной мысли или идей сочиненія; б) его плані; в) выдержанности того и другаго-иден и плана въ отдълныхъ частяхъ сочиненія; г) обстоятельности каждой изъ частей; д) общемъ характеръ, языкъ и земъчательнъйшихъ мъстахъ сочиненія, наконецъ, е) о значенія сочиненія въ отношенін къ старообрядству» (1). «Разумвется, есь эти свъдънія, замъчаеть авторь, будуть сообщаемы тамъ, гди это совможно». И оказалось, что почти нигдъ невовможно. За чёмъ же после этого было и объщать невозможное, или, по крайней мірі, трудно исполнимое? Соблюдена форма, наставлено миого буказ, указано миого рубрикъ... схоластическое направленіе автора дестаточно выказалось.

На первомъ мѣстѣ стонтъ въ «Описанів» сочиненіє, подъ названіємъ: «Житіє Протонопа Аввакума», висанное самимъ же Аввакумомъ. Касательно представленнато г-мъ Б. разбора этого сочиненія можно замѣтить, что авторъ не довольно разъясниль отношенія Аввакума къ современному обществу московскому и особевно къ боярамъ, а отношенія эти были значительны и блязки и многое могутъ объяснять въ жизни протонова. Кромѣ того, многое выскизываетъ здѣсь авторъ голословно, безъ ясныхъ доказательствъ. Напр. г. Б. говоритъ, что вриступъ «Житія» представляетъ въ себъ «совершенное от-

<sup>(</sup>t) 4. f. crp. i m 2.

EVYCTRIO BODALER H. LOTHYOCKOTO CHICAD», 410 OH'S «HOльнь» (1). Читатель, не прочитавь водливныхъ словъ приступа (они не приведены въ «Описаніи»), остается въ недоумћини, правда ли это, такъ какъ разнаго рода выдержин изъ «Житія» показывають, что Аввакумъ мысмить довольно правильно и писаль довольно искусно. Да и самъ сочичитель говорить, что Аввакумъ, «какъ показываеть его жизнь и особенно сочиненія, имъльчиъ отъ природы замвчательный, развитый чтеніемъ многихъ памятниковъ тогдашней письменности» (2). Съ этимъ отвывомъ трудно мирится отзывъ сочинителя о пристурф «Житія». Положимъ, что, «но недостатку образованія систематяческаго», Аввакумъ могь «вдаваться въ водичей» шія крайности, странности и противорічія, способень быль писать нельности, подобныя письмамь ого о святой Трощев, о Христовомъ воплощения и во адъ сомествин; но все это больше касается убъжденій Аввакума, чімь способности его висать со смысломъ. Этимъ мы пе отвергаемъ въ Аввакумъ возможности написать нельпость (область возможности слишкомъ общирия), а тольно указываемъ на то, что упрекъ сочинителя Аввакуму касательно приступа «Житія» намъ представляется голословнымъ. Конечно, слушатели въ вудиторіи, для которыхъ и писались записки г-на Б. (предисл.), могли повърить ему на-слово; во всъхъ трудно заставить быть въ роли довърчиваго ученика. Кромъ указанныхъ недостатковъ, намъ представляется самая характеристика Аввакума, начертаниая «неокрѣпшею рукою» г-на Б., не довольно определенною и даже не довольно верною. По-

<sup>(1)</sup> Тамъ же стр. 14.

<sup>(</sup>в) Тамъ же стр. 8.

T. I. O.A. III.

ложимъ, что Аввакунъ «характеръ ливлъ въ высшей степени порывистый и въ тоже время непреклонный, что онъ «быль помѣшань на своей минмой святости (\*), на своихъ страданіяхъ за въру отдевъ, на въръ въ высшее свое призваніе;» но мы не понимаемъ, какъ все это «было причиною и всёхъ его поступковъ дерзкихъ, невыносимыхъ для другихъ, и всёхъ его несчастій «еще въ молодости до столкновенія его съ п. Никономъ» (2), когда ничто не вызывало Аввакума на такое самометяйе, кромв развв его священняческого и затвив протопошсваго сана. Напр. въ Юрьевцв Повольскомъ Аввакума едва не убили; но это несчастіе приключилось ему не за въру его въ высшее призваніе, а просто потому, что онъ, по обязанности пастыря, сталь укорять жителей Юрьевца въ распутствъ (\*); за подобную же ревность пастырскую пострадаль Аввакумъ и на первомъ своемъ мъстъ, именно за то, что однажды «скоморохомъ примеденимъ съ медвъдями онъ хари и бубны изломалъ.» Не споримъ, что средство вразумленія—слишкомъ сильное; но нужно не знать времени, въ которое жилъ Аввакумъ, чтобы строго осуждать его за это. Всв эти и другія столиновенія Аввакума съ разными лицами г. Б. объясняеть снеугомонностію» вли неужевчивостію Аввакума в видить въ этомъ дурную сторону его характера. А на основанів сей-часъ сказаннаго пами можно объяснить діло в иниче, имение, -- добросовъстнымъ исполнениемъ Аввакумомъ пастырскихъ обязанностей, что не нравилось его

<sup>(1)</sup> Авторъ забылъ, что въ «кингѣ на крестоборную ересь» Аввакумъ подробно развиваетъ мысль, что овъ---кчеловѣкъ грѣшевъ, безобразевъ, безславевъ»... ч. 11, стр. 4.

<sup>-(°) 4. 11,</sup> crp 8-9.

<sup>(5)</sup> Tamb me crp. 11.

пасомымъ, по отличавшимся, какъ видно, особенною чистотою правовъ. Вообще подъ перомъ г-на Б. Аввакумъ выходитъ чѣмъ-то только ирачнымъ и тяжелымъ, а между тѣмъ были и хорошія стороны въ этой замѣчательной личности. Напр. развѣ можно было пропустить безъ вниманія слѣдующія замѣчательныя слова Аввакума, справедливость которыхъ несомнѣнна: «егда въ попѣхъ былъ, тогда имѣлъ у себя дѣтей духовныхъ много..., не почивая, азъ, грѣшный, прилѣжа въ церквахъ и въ домѣхъ, и на распутіяхъ, по градамъ и селамъ, еще же и въ царствующемъ градѣ, и во странѣ сибпрской, проповѣдуя и уча слову Божію» (1)?

• О сатамощихъ за тъмъ иъ «Описаніи» сочиненіяхъ старца Авраамія и діакона Өсодора нельзя сказать вичего, кром'в разв'в того, что не было нужды «Вопросъ и Отвътъ стирца Авраамія» (сочиненіе листорическое) отдълять отъ другаго его сочиненія—«Посланія въ Нъкоему Боголюбцу» (сочиненія учительнаго), когда изъ того и другаго авторъ привелъ мъста, содержащія одне и тоже ученіе объ антихристь (2), и что изъ сочиненій Оеодора діакона разсмотр'вны г-мъ Б. только печатныя его произведенія, самыя ничтожныя по содержанію, а о другихъ, существующихъ въ рукописяхъ, болье заивчательныхъ и болбе хактеристичныхъ, ивтъ ни слова, хотя можено быдо бы сказать что дибо и объ нихъ, если бы даже этихъ сочиненій не было подъ руками у г-на Б. Въ Православномъ Собестаникт (за іюль и августъ 1859 г.) была довольно подробная рачь объ этомъ предмета, равно какъ

<sup>(1) 4.</sup> I, crp. 10.

<sup>(3)</sup> Тамъ же стр 20 и 21; снес. ч. П, стр. 58-61.

была ръчь и объ Аввакумъ (май и авг. 1858 г.), на что авторъ «Описанія» также не обратилъ вниманія, хотя это было бы очень пригодно ему при составленія характеристики Аввакумовой.

Содержаніе «Исторіи» Саввы Романова, довольно извъстное уже во другимъ сочиненіямъ о расколь (1), издожено въ «Описаніи» подробно, большею частію подлинными словами Саввы, но и не безъ пропусковъ; въ концъ прибавлено нъсколько замъчаній, не новымъ, но дъльныхъ. Въ разборъ «Исторіи Соловецкой» прежде всего бросается въ глаза непомврная растянутость въ изложенін жизни Семена Денисова, — тімь болье утомительная, что все это изложено подленными словами «Исторін Выговской Пустыни. Ужели г-нъ Б. дунаетъ, что онъ дълаетъ большое одолжение наукъ и публикъ, когда вивсто того, чтобы скавать, что Семенъ Девисовъ, по возвращении своемъ изъ Шунги, куда онъбылъ взятъ на допросъ Самаринымъ, былъ принять выговцами съ радостію, которую выражали они пініемъ молебновъ, и, по праву настоятеля, обозрѣваль всѣ подчиненныя ему мъста и лица, сопровождая свои посъщенія приличными ваставленіями, — начинаеть разглагольствовать слідующимъ образомъ: «когда прітхаль онъ въ свой монастырь, вси братія срътоша его у монастыря, и шедше въ часовию, совершили молебное птніе, и Симеонъ поучалъ братію», затъмъ онъ отправился «на коровій дворь», и «вси» здёшніе обитатели «срётоша его у врать и покловишася, радоствыми слезами радуясь, и, пришедше часовню, пъша молебное пъніе, и воздаща ему поздрав-

<sup>(1)</sup> Ист. Р. раси. Пр. Ман. стр. 240-258 над. 2-е.

деніе; и поччива нав довольно, она сабавла на Лексу,н тамо братія срътоша его и возрадоващася радостію великою, и, шедше въ часовню, пъша молебенъ, и Симеонъ даде всвиъ поздравление и поучи братию довольно; и шедь въ больницу, постти встхъ больничныхъ и на одръ лежащихъ, и поучи ихъ!?» (1) и т. д. Ивану Филипову, писителю Исторіи Выговской Пустыни, изъ которой и взяты эти выписки, еще простительно подобное многословіе; но въ авторъ «Описанія» оно необъяснимо. А таковы по языку почти всё историческія свёденія, сообщаемыя г-мъ Б. о жизии раскольническихъ писателей. Вивсто себя онъ ваставляеть говорить другихъ. - Вь концв разбора исторіи Соловецкой есть пісколько замічаній о нікоторыхъ невірныхъ свідініяхъ, сообщаемыхъ Денисовымъ. Хотя большая часть этихъ замъчаній перъдко буквально сходны съ подобными же замъчаніями въ прежде изданныхъ сочиненіяхъ (2); тёмъ не менье они составляють лучшую часть разбора Исторіи. Тоже самов нужно сказать и о разборъ другаго сочиненія Семена Деписова, именно: «Винограда Россійскаго». И здісь указаны и опровергнуты авторомъ «Описанія» ложныя свідънія, передавасныя Денисовымъ, опровергнуты дъльно. но опять сходство многихъ изъ замъчавій г-на Б. съ подобными же критическими замътками прежде изданныхъ кингъ-изумительное (3). Есть впрочемъ и резличіе.

<sup>(\*) 4. 1,</sup> crp. 85; cm. также стр. 88,

<sup>(\*)</sup> Срави. «Опис.» ч. 1, стр. 111—121, SS 1, 4, 5, 6, 8, 10, 11, 13, 15, 16 и др. съ Ист. русси. раскола Пр. Макар. стр. 234 — 239, изд. 2—а.

<sup>(2)</sup> См. «Опыс.» ч. 1, стр. 155—157; спес. Ист. Русси. раск стр. 204 210—211; Ист. Др. и ист. Прав. Хр. Цери. — Высонопрессв. Григ. ч. II. стр. 204—5, под. 1885 г.

Напр. преосвященный Григорій въ извъстномъ своемъ сочинения указываеть, кокъ на клевету Денисова и ложь, па следующее известие Винограда Российского, будто Варляамъ митрополитъ ростовскій, проживавшій въ Москвъ во время смерти п. Іосифа, предвида въ Никонъ «мятежника и смутителя всероссійскаго, хотящаго новинами поколебати св. Церковь», молился Богу, чтобы Онъ не даль ему увидеть Никона, когда тоть возвращался изъ Соловецкаго монастыря съ мощами срагителя Филиппа, для срътенія которыхъ пужно было выдти Варлавич, и будто, по молитві Варлаяма, Господь сотвориль слідующее знаменіе: «у митрополита Варлаама, мало Никону не дошедину, подломиннася нозъ, и онъ, на рукахъ поддержащихъ его двухъ архидіаконовъ, предаде свою душу Господеви», — тогда какъ Варлаамъ скончался за день до внесенія св. мощей въ Москву. Г-нъ Б. почемуто не обратиль вниманія на этоть вымысль Денисова. Или онъ считаетъ извъстіе Денисова справедливымъ? Ничего не говорі тъ также авторъ «Описанія» о разсказъ Денисова касательно первой встръчи Никона съ м. Афооність, предінественникомъ Никона на новгородской каоедрв, а этотъ разсказъ замвчателенъ.

Вь разборь «Житія Инока Корнилія» прежде всего бросается въ глаза излишиее желаніе г-на Б. показать свое знакомство съ раскольническими сочиненіями, желан е, окончившееся многословіємъ. Опредъляя время написанія «Житія», авторъ «Описанія» говоритъ: «Иванъ Филиновъ, написавшій «Исторію Выговской Пустыни» не позже 1740 года, въ этой исторіи своей выражается о «Житіи Корнилія», какъ уже написанномъ и извъстномъ между его читателями (гл. 7). Изъ первой главы «Житія» видио, что оно написано, когда настоятели выговскаго общежительства Данівль быль еще живь (вач. гд. 7), а Андрей Денисовъ уже умеръ, т. е. между 1730 годомъ смерти Андрев и 1737 годомъ смерти Данінав. А въ шестой главв прямо говорится, что «повъсть сія списася авта 7239—1731» (гл. 8) (1). Оть чего жъ бы и не сказать прямо, что «Житів Кориндія» написано 1731 года? Разбирая въкоторыя ложныя извъстія, находящіяся въ «Житіи», въ опроверженіе мысли, будто Никонъ, будучи еще повгородскимъ митрополитомъ, уже слагалъ персты по новому и въ доказательство того, что Никонъ слагаль персты по старому, будучи еще патріархомь, авторъ ссылается на слово отвъщательное, находящееся въ Скрыжали (стр. 180). Знав, какъ мало раскольники върять этой кингъ, не худо было бы указать на свидътельство болбе убъдительное для старообрядцевъ. И такое свидетельство г-нъ Б. могъ и долженъ быль знать, перечитывая Виноградъ Россійскій, въ которомъ говорится, что Никонъ только съ 1654 г. началъ «триперстное сложение въ крестномъ знамении износити» и только въ 1655 году утвердиль это «новшество», какъ «донмать». Есть еще неточныя указанія. Напр. на стр. 181 говорится, что въ «Житін Кориндія» есть между прочинъ сказаніе о пребываніи патріарха ісрусалинскаго Ососана въ Москвъ, и въ подтверждение этого авторъ указываеть на 5 гл. «Житія», а при изложенія содержанія 5-й главы (стр. 172) объ этомъ нётъ ни слова; находится же это извистие въ 4-й глави (стр. 171).

Въ концъ разбора «Повъсти» о Никонъ авторъ «Описа-

<sup>(1) «</sup>Onncau.» ч. I, стр. 167-8.

нія», по принятому плану, номістиль нісколько очень дъльныхъ заибтокъ о ложныхъ сведеніяхъ, сообщаемыхъ «Повъстію.» Но основанія для нікоторыхь замітокь приведены г-иъ Б. не вполив удовлетворительныя. Такъ, госоря, что въ «Повъстя» извъстіе о томъ, будто Никоконъ, будучи еще священникомъ, пересслился въ Москву «для непостоянства жены своея», - не справедливо, г-нъ Б. замъчаетъ: «на дълъ Никонъ перемъстился въ Москву, по предложению московскихъ купцовъ, которые, узнавъ о пастырскихъ добродътеляхъ его и благочестін, приходили къ нему припять его благословение и сдълали ену это предложение, въ следствие чего онъ и переме-. стился съ своею супругою (\*).» Въ доказательство справедливости своихъ словъ, авторъ «Описвиія» ссылается на 315 стр. 1-й ч. исторія Берха: «Царствованіе Алексъя Михаиловича». Не знасять, по какому изданию сдаваль этогь цитагь г-нь Б., но въ изданія 1831 года въ первой части указанной исторіи только 314 страницъ. Да и во всей исторіи Берха ніть этого извістія, а есть только важътка такого рода: «достигши до званія священника, прожиль онь (Никонь) въ Москвъ 10 лъть и разведясь вдругь съ женою своею, ушель въ Анзерский скить» (2). Кроив того есть въ «новести» ложныя сказалія, на которыя авторъ «Описанія» не обратиль виниянія. Напр. по «Пов'єсти» «Господеви Богу попустившу за многія гріхи возведень бываше Никонь святійшимъ Іосифомъ патріархомъ московскимъ на простолъ велявоновгородской митрополін»: Между тімь, по свидітель-

<sup>(\*)</sup> Y. I, cTp. 191.

<sup>(°) 4.</sup> I, etp. 76.

ству ивкоторыхъ наследователей раскола, Наконъ быль посващень въ новгородского интрополита јерусалнискимъ натріархомъ Пансіємъ, бывшимъ въ это время въ Москвв (1). Нужно было бы разъяснить этотъ вопросъ, а между тъмъ г-нъ Б. вовсе не упомянувъ объ этомъ извъстіи «Повъсти», — даже при изложеніи ея содержанія (3). Равнымъ образомъ не обращено впинанія авторомъ «Описанія» на разсказъ «Пов'єсти» о взглядів на Никона ростовскаго митронолита Варлания и о смерти последняго, разсказъ, похожій на повъствораніе о томъ же предметь Денисова въ «Россійскомъ Випоградь». Наконець есть въ «Повъсти» сказаніе, которос, по своей важности, могло бы быть замічено и выставлено на видь, тогда какъ г-иъ Б. только всколізь упомянуль объ немъ (в), при изложенія общаго содержанія «Повъсти», —сказаніе о томъ, что, когда Никонъ еще въ Новгороде сталь вводить въ церковное употребленіе «партесное многоусугубляемов пвніе», --- ому сочувствоваль въ этомъ дёлё одинъ изъ самихъ спращиковъ Тосифовскихъ, именио, духовникъ царскій, Стефанъ Вонифатьевъ.

Въразборъ «Исторіи Выговской Пустыпи» обратили наше вниманіе слъдующія слова автора «Описанія»: «на всъ событія Филиповъ (писатель исторіи) ємотрить съ своей точки зрънія, и изображаєть ихъ пристрастию, одностороние: напр. въ разсказъ о разглагольствіи выговскихъ пустынножителей съ ісромонахомъ Несентомъ, выговцы представлены торжествующами, а ісромонахъ

<sup>(\*)</sup> Нет. Русси, Раси, Пресси. Ман. стр. 182, инд. 3-е. Жизнеевию. Никона сост. арх. Апода. стр. 15.

<sup>(\*) ¶.</sup> I, crp. 186.

<sup>(\*) 4.</sup> I, cTp. 187.

разбитымъ и посрамленцимъ на всъхъ пунктахъ. Но новърить эти разсказы и показать ихъ односторонность,
но недостатку записей отъ лица православныхъ, невозможно (1).» Послъ этого на накомъ же основани г. Б.
заподовриваетъ Филипова, какъ писателя, въ пристрастіи и односторонности?... Въ разсказъ Фялипова о разглагольствіи выговцевъ съ ісромонахомъ Неофитомъ, по
нешему митнію, не вадно пристрастія Фялинова къ своей
сторонъ. Неофитъ дъйствительно оназался несостоительимиъ предъ выговцами послю того, какъ они представили ему свои «Отвъты»; а о событіяхъ до этого временя
Филиновъ говоритъ, не скрывая слабыхъ сторонъ своихъ
собратій, напр. того, что выговцы до составленія Отвътовъ отговаривались явиться къ Неофиту на состазаніе
изъ опасенія быть побъжденными.

Говоря о жизни Ивапа Алексъвва, писателя «Исторія о Бъгствующемъ Священствъ», авторъ «Описанія» между прочимъ замѣчаетъ: «въ сочиненіяхъ Ивана Алексъева мы встрѣчаемъ слѣдующіе крайніе годы его жизни (изложеніе которой, прибавимъ, растянуто т-мъ Б. длиннѣе, кажется, самой жизни): самый ранній 1728, когда Алексѣевъ былъ въ поморскихъ странахъ и сносился съ Андреемъ в Сумеономъ Денисовыми по нуждѣ о разныхъ церковныхъ дѣлахъ, и когда онъ долженъ былъ имѣть по крайней мѣрѣ около 20 лѣтъ жизни; самый поздній 1758, когда Алексѣевъ написалъ свое «Обличительное Слово на соборъ новоявленныхъ раздоранковъ (\*). Здѣсь г-мъ Б. допущены двѣ неточности. Во первыхъ: «Обличительное Слово», какъ вначится въ копцѣ его в

<sup>(&#</sup>x27;) Тамъ же стр. 260.

<sup>(°) 4.</sup> I, crp. 271.

какъ замътплъ объ этомъ (1) самъ г. В., «написася лъта 7267, декабря 10»; а это значить въ 1759, а не 58 году. Во вторыхъ: г. Б. говоритъ (2), что сочишение «О Тайнъ Брака», вривадежащее тому же Ивану Алексвеву, явилось на свёть «лёта міра бытія 7270, октября», т. е. въ 1762 году. Отъ чего же авторъ «Описанія» оставиль эту справедливую замътку безъвниманія и самымь поздиимь годомъ жизни Алекстева назначиль 1758 годъ? Можетъ быть, г. Б. сомиввался въ томъ, дваствительно ли сочинение «О Тайнъ Брака» есть произведение пера Алекстева? Но во-первыхъ, такое вредноложение не мирится съ высказапинии г-мъ Б. объ этомъ предшетъ мыслями (\*); во-вторыхъ, тогда и «Обличьтельное Слово» нельзя будеть съ ръшительностію приписать Алексвеву, потому что всв основанія, по которымъ г. Б. считаетъ его произведениемъ Алексвева, твсно связаны съ кингою «О Тайнъ Брака» (4); значить, тогда нельзя было бы указать и на 1758 годъ, какъ самый поздвій въ жизии Алексвева. Съ целію псиравить неточность, мы заивтимъ, что по свидвтельству поздивишихъ раскольническихъ писателей (Павла Любопытнаго) и книга «О Тайнъ Брака» и «Слово Обличительное» несомивине принадлежать Алексвеву, что по свидетельству того же Павла Любопытнаго, Алекскевъ быль стародубскій государствочный крестьянинъ и «скончался честно въ Стародубъ 1776 года, отъ рожденія своего 67 льть (").» Значить, родился

<sup>(1)</sup> Crp. 270.

<sup>(2)</sup> Tanb me.

<sup>(3)</sup> CTp. 263-6, 272.

<sup>(4)</sup> CTp. 270.

<sup>(°) «</sup>Каталогъ-или библіотека писателей старовірч. церкви и всіхъихъ твореній»—Павла Любопытнаго; его же—«историч. словарь старовірч. церкви»,— рукоп. моей библіот. № № 18 и 21.

Алексвевь въ 1709 году и, неходясь въ поморскихъ странахъ въ 1728 году, дъйствительно имълъ отъ роду около 20 лътъ.

Съ отвывомъ г-на Б. объ Иванъ Алексвевъ мы вполив согласны, и даже готовы сказать объ Алексвевв, какъ висатель, еще болье хорошаго, чъмъ сколько сказано о немъ авторомъ «Описанія.» Дъйствительно, это быль человъкъ «съ огромною начитанностію», замъчательнъйшихъ природныхъ дарованій, правда, безъ школьнаго, системитического образованія, тамъ не менье способиый писать умно, бойко, последовательно и логично, ризумъется, не безъ промаховъ, но это — недостатовъ, нечуждый никому. Жаль только, что г. Б., имъя водъ руками многіл сочиненія Алекстева, ограничился, вопреки своимъ словамъ, разборомъ одной только его «Исторія о Бъгствующемъ Священствъ», —сочиненія, нужно сказать, менье другихъ замъчательнаго. Другое дъло-книга Алексвева «О Тайнъ Брака», а равно и мелкіе трактаты его, перечисленные въ «Описаніи» (1). Туть Алексвевъ рисустся вось, со встии своими особенностями, съ умонь довольно свётлымъ и здравымъ, съ начитанностію громадною, съ извъстною мерою безпристрастія, такъ что, вопреки собственной наклонности къ безбрачію, вопрека укоренившемуся издавна у безпоповцевъ (особенно у осдостенцевъ) обычаю - жить безбрачно, - онъ защищаеть бракъ, какъ дъло святое, законное и необходимое, съ своимъ раціоналистическимъ (это радкость) взглядомъ на вещи, по которому онъ не нашель дерзиниъ сказать, что Евангеліе, ученіе Христа и Апостоловъ (древ-

<sup>(&#</sup>x27;) - Crp. 262.

нихъ стариковъ, по выражению Алексвева), учения древней Церкви, выразившееся въ соборныхъ опредъденіяхъ и писаніяхъ св. Отцевъ, вотъ истипный источникъ д критерій истины. А старикамі раскольническими можно и нужно върить только тогда, когда они учатъ согласно съ указанными авторитетами (въ «Словъ Облач.»). У кого изъ раскольническихъ писателей можно встретить такой въ этомъ родъ прямой и свободный, не подавленный предразсудками и привязанностію къ своимъ домашнимъ до-никоновскимъ авторитетамъ, образъ мыслей? Здісь же, въ оставленныхъ безъ разбора сочиненияхъ Алексвева. можно было бы найдти и гораздо больше мыслей, пригодныхъ для православнаго обличителя раскола, (папр. сочиненія Алексвева: «о Власти Преосвященнаго Чяна», «о Въчности Священства Христова», въ которыхъ онъ доказываетъ важность и необходимость въ церкви епископовъ, целикомъ могутъ идти въ обличение поповцевъ), а равно и свідіній о внутренней жизни нікогорыхъ. какъ безпоповщинскихъ (напр. осдостовцевъ въ княгъ «О Тайнт Брака» и въ «Словъ Обличит.»), такъ и поповщинскихъ толковъ (напр. въ сочинении: со Истинной Церкви доказательства, кую и врата адовы одолёти не могуть», особенно же въ отвътъ «Мужу Честному, приславшему къ намъ четыре въкія вопросы»). Повторяемъ, это слишкомъ замътный пропускъ, и мы не можемъ даже объяснить себъ, почему г. Б. позволиль себъ оставить безъ разбора указанныя сочиненія Алекстева, когда у него достало теривнія описать напр. челобитныя Никиты, Лазаря, Соловецкую, и мало замічательныя сами по себъ, и довольно извъстныя по печатнымъ квигамъ, въ которыхь эти челобитныя опровергиются, -- или напр. «Слово о Мученикахъ (\*)», не представляющее ничего новаго сравинтельно съ прежде разобранными сочиненіями. А въдь съ Алексвева начался въ безпоповщинъ новый періодъ развитія нъкотораго ученія, напр. о бракъ. Эгито моменты въ расколъ всего болье и важны, по нашему мивийо.

Въ сужденін автора «Описація» о Герасим' Фирсовъ, писатель «Посланія къ Брату смироннаго инока» (ч. II), намъ кажется, больше строгости, чвиъ правды. «Въ собственныхъ соображенияхъ сочинителя, говоритъ авторъ «Описанія», дільнаго ніть ничего: личныя сужденія его о смыслі, важности и особенно подлипости свидътельствъ (которыя привелъ Фирсовъ въ подтвержденіе своего ученія о сложеній перстовъ) весіма шатки (2)». Съ посявднимъ мы согласны, хотя не можемъ не замбтить, что требованіе критической оцъжи Древнихъ памятниковъ отъ простаго старца соловецкой обители, живmaro въ XVII въкъ, едвали справедливо, когда им знаемъ, что и болве видныя и болве образованныя личности этого времени отказывались определять подлигность того или другаго древняго сочиненія. Не забудемъ, что самъ московскій соборъ 1667 года, насаясь напр. Стоглава (книги), вичего не сказалъ о его подлинности, а только опредълилъ: «соборъ, иже бысть при благочестивомъ великомъ государъ царъ и великомъ князъ Іоаннъ Васильевичь, всея Россін самодержць, отъ Макарія митрополита московскаго, и что писаша о знаменіи честваго креста, сиръчь о сложени двою перстовъ, и о сугубой аллилуін и о прочемъ, еже писано неразсудно про-

<sup>(1)</sup> Ч. П, стр. 328 и др.

<sup>(°)</sup> CTp. 70,

стотою и невъжествомъ въ квизъ Стоглавъ, и клятву, юже безъ разсужденія неправедно положина, мы православвін патріарси... и весь освященный соборъ тую неправедную клятву Макаріеву и того собора разрѣщаемъ и разрушаемъ, и той соборъ не въ соборъ и клятку ин во что же вивняемъ, якоже и не бысть»... Но первый упрекъ, сдъланный г-мъ Б. Фирсову, по нашему митнію, не совствъ справедливъ. Въ собственныя соображения Фирсовъ пускается преимущественно при ръшени возраженій, какія сділаны были противъ двуперстія въ Скрыжали, изданной п. Никономъ. Въ Скрыжали было замъчено, что тремя перстани-пальцемъ (большимъ) и двуия меньшими послёдними (1), какъ неравными и отдёленвыми другъ отъ друга, нельзя изображать таниства Святыя Троицы, соприсносущной и равнославной, что «равными в подобными персты святая, соприсносущияя, сопрестольная в равнославная Троица почитается. в Отвъчая на это возраженіе, Фирсовъ сперва свидітельствами изъ Отцевъ старается доказать, что «образованін тълесными невозможно мърити необразуемое Таинство тройческое», -- а потомъ, желая поразить православныхъ ихъ же собствеявымъ оружіемъ, говоритъ, что и три первые персты (чпотребляемые православными для крестнаго знаменія) также «неравны и неподобны въ себъ», что «средній выше указательнаго, великій же палецъ кратокъ и дебель паче обоихъ, и отнюдъ видомъ неприличенъ симъ, и мъстомъ отстоитъ отъ нихъ», - что поэтому и этими перстами неудобно «образовати божественное» такиство Трои-

<sup>(1)</sup> Раскольники учатъ, что двумя перстами—указательнымъ и среднимъ оби изображаютъ два естества въ Інсусъ Христъ, а тремф-пальдемъ съ двумя послъдники—такиство Пресвятыя Троицы.

цы. Отвёть довній, воказывающій гибность и оборотдивость ума. Отсель можно видьть, что въ такихъ вопросахъ, каковъ вопросъ о перстосложения, не столько сильны и убъдительны могуть быть разсужденія, сколько-исторія, -то, какъ было прежде. И это едва ли не лучшее средство ръщать спорные вопросы объ обрядахъ. Тою же простотою и мъткостію отличается отвъть Фирсова и на другое возражение Скрыжали, состоящее въ томъ, будто бы исповедующе въ двухъ перстахъ, указательномъ и среднемъ, «таинство смотрънія Бога Слова, Божество и чедовъчество», впадають не-хотя въ ересь Несторія, мудрствовавшаго сдей упостаси во единомъ Христъ», -- впадають въ ересь именно тёмъ, что, означая сыноваюю упостась прежде въ трехъ перстахъ (пальцъ большомъ-съ двумя последение), изображающих Святую Тронцу, затемъ «особь нну (упостясь) повъдая быти въ указательномъ и великосредиемъ». Фирсовъ опять прежде всего говорить: «мы употребленіемъ перстовъ указательнаго и великосредняго не двъ упостаси мудрствуемъ во единомъ Христв, якоже вы коварив и лестив глаголите... Сима двв- .. ма перстома исповъдаемъ единаго Госнода нашего Інсуса Христа, единаго по составу (т. е. по лицу, по чпостаси, въ какомъ смыслъ употреблялось въ древней литературъ слово: составъ, см. напр. - кн. о въръ л. 40), отъ двою же различну естеству, въ совершенное единство неслитив стекшихся... Якоже тогда плотію на земли поживе, и на небеси перазлученъ со Отцемъ и Духомъ бъ: тако и здъ три персты являють Его неразлучна со Отцемъ и Духомъ на небеси; два же перста — Того же Единаго, плотію живша на земли.» Въ этомъ отвътъ замъчательно довольно правильное и ясное пониманіе Фирсовымъ высочайшихъ догнатовъ нашей Варыо Тронцъ в воплощении Бога Слова. Всякій можеть видъть, что это-не бредни Аввакума относительно высокихъ таниствъ Въры (1), а довольно точное изложение православнаго ученія. Такимъ образомъ, вопреки автору «Описанія», мы соглашаемся съ Денисовымъ, который говоритъ, что «посланіе Фирсова есть добрайшее изображеніе мудрости его», -- мы радуемся отъ души, что еще въ XVII въкъ у насъ были простые соборные старцы, такъ сознательно усвоявшіе себ' догматы В'тры, хотя и заблуждавшіе въ нікоторыхъ обрядовыхъ частностяхъ. Вотъ почему, говоря о Фирсовъ, мы позволили себъ подробности, которыя, пожалуй, покажутся ниымъ излишними. Но Фирсовъ не ограничися приведенными словами при ръщенін втораго возраженія Скрыжали. Онъ говорить еще, что православные, несправедино обвиняя другихъ въ ереси, скорће - сами еретики, такъ какъ въ троеперстін Христосъ Спаситель сугубъ естествомъ не проповъдуется, по Евтиху и Діоскору, «смъщающим» и сливающим» Христа во едино естество», и по Аполлинарію, который училь, что сразумныя души Христось не пріяль, вмісто души Божеству довольно сущу», -- «по Сергію и Пиру и Павлу» константинопольский, и «Анорію римскому ж Кириллу александрійскому, Өеодору варанскому и Макарію антіохійскому, дерзнувшимъ изрещи едино хоттию и едино дъйство во Христъ Бозъ нашемъ». Мы привели эти последнія слова Фирсова для того, чтобы показать не силу замічанія Фирсова противъ православнаго перстосложенія, а его знаніе догматовъ Вёры н знакомство съ церковною исторією, — достоинства, ко-

<sup>(°)</sup> См. объ выхъ въ «Описанія» ч. ІІ, отр. 38—48. Т. І. Отд. Щ.

торыхъ г-ну Б. не сайдевало опускать изъ виду, при составленіи характеристики Фирсова, накъ висателя. Не споримъ, что начитанность Фирсова, его знакомстве съ отеческою висьменностію и памятниками древности не тановы, чтобы предъ нами могъ склонить голову современный образованный человъкъ; но не нужно забывать, что мы живемъ во втерей половинъ XIX стольтія...

Въ разборъ челобитина прежде всего бросаются въ глаза длиныя выписки изъ Актовъ Историческихъ (1). Къ чему это? Не лучше ли было бы изложить дело языкомъ яснымъ и современнымъ? Въдь Акты Историческіснеръдкость, если бы кому-либо ведумалось свравиться съ подлинными словами. Намъ хотелось бы словъ автора «Описанія», а онъ виставляеть читать цёлыя стравицы, писанныя еще въ XVII въкъ... Не можемъ не указать еще и на ибкоторыя неточности. Г-иъ Б. къ числу обличеній Никиты и Лазара, высказанных только ими и уже не новторявшихся, относить между прочимь 10-е обличение Никиты и 53-е Лазаря. На самомъ дълъ эти обличенія встрѣчаются и въ позднѣйшихъ раскольническихъ сочиненіяхъ. 10-е обличеніе Никиты повторено напр. въ «Книгъ Никодимовой» (Хр. Чт. 1860 г. ноябр. стр. 500), а 53-е обличение Лазаря находится напр. въ Книгъ объ Антихристъ изъ 35 статей (рукоп. измей академ. библіот. № 69, л. 39 об.).

Тѣ же недостатки, каків мы сей-чась указали, находятся и въ разборѣ «Діаконовыхъ Вопросовъ и Отвѣтовъ». Прочитайте напр. ч. II, стр. 136—145, и вы увидите, какъ искусно авторъ «Описанія» переписываетъ древніе памятники. Утомительно до невѣроятности, и все это безъ

<sup>(1)</sup> Cm. manp. «Omec.» ч. II, стр. 76 ж 78, 86-87.

нужды, базъ праваго отношенія къ ділу. Впроченъ, это мелочи, и мы сившамъ указать болве важныя вещи. Писателенъ «Діаконовых» Вопросовъ» авторъ «Описанія» очитаеть Андрея Денисова по слідующей причині: «все седержаніе этихъ вопросовъ, говорить онъ, пріемъ изложенія, новые предметы въ нихъ введенные, распорядокъ многихъ вопросовъ, даже частиня выраженія во многихъ мъставъ, слишкомъ сходни съ духомъ, направленіемъ, ворядкомъ изложенія и частими выраженіями «Поморских Отватовъз... Это приводить насъ на несомнанному почти предположению, что писаля эти воприсы та же, способизания изъ раскольническихъ рукъ, рука, котореа, по свидательству рукописияго жизнеописація Андрев Денисова, инсала и «Отвёты Діаконовы» и «Поморскіе Отвітыю, -- рука Андрел Деписова (2). Не споримъ, что «Отваты Діаконови» писаны Андреемъ Денисовымъ (Поморскіе Отваты составлялись многими, только нода редакцією Денисовыхъ Андрея в Семена), но не соглашаемся признать его же произведением и «Вопросы Діяконовы». Основанія, на которых в опирается въ своем вийвів г. Б., недостаточны для ціли. Во-первыхъ, сходство разныхъ сочиненій въ духв, содержанін, прісмахъ издоженія, даже въ выраженіяхъ, еще не можеть вести къ несомилиюму предположению, что эти сочинения выным изъ-подъ пера одного и того же писателя, если изгъ другихъ данныхъ для подобнаго предположенія; это сходство легко можеть быть объяснено изъ другаго источиика-одинствомъ воспитанія, образованія, направленія резмыхъ писателей, а раскольники учатся всё въ одной **мколъ...** Во-вторыхъ, и что важиве, сходство между

<sup>(4)</sup> W. II, crp. 100 a 161.

«Лівконовыми Вопросами» и «Понорскими Отватами» далеко не такъ близко, чтобы то и другое сочинение иривисывать одному и тому же лицу. Если и встръчается ръть объ однихъ и тъхъ же предметахъ въ томъ или другомъ сочинении, это отъ того, что тамъ и здёсь дело настъ объ одномъ и томъ же расколь. Иное дело «Діаконовы Отвёты;» въ няхъ очень замётно (напр. въ статьй и еретикъ Мартинъ и др.) перо главнаго составителя и редактора «Поморскихъ Отвътовъ» - Андрея Денисова. Мы можемъ даже сказать, что сходства большаго между «Діаконовыми Вопросами» и «Поморскими Отвітами» ве могло быть, если бы даже допустить, что писичелемь того и другаго сочиненія быль одинь и тоть же Андрей Денисовъ. «Поморскіе Отвёты», какъ извёстно всёмъ, писаны выговцами на вопросы Неофита (1723 г.); сявдовательно здёсь идеть рёчь о тёхъ только предметахы, о которыхъ спрашивалъ выговцевъ Неофитъ. Значитъдалье-въ «Поморских» Отвътахъ» Денисовъ должени былъ писать о многомъ такомъ, что могло и не придти ему въ голову, при составленіи (въ 1716 г.) «Діаконовых» Вопросовъ», если бы дъйствительно онъ писаль иль. Другое дело-сходство «Ответовъ Діаконовых» съ «Поморскими». Здёсь оно возможение, потому что, пиша «Діакеновы Ответы, » Денисовъ должень быль решать вопросы Питирима, изъ которыхъ многими могь воспользоваться и дъйствительно воспользовался для своей целя ученикъ Патирима-Неофить при состязани съ выговдами. Такимъ образомъ основанія, по которымъ г. Б. почти несомпенно предполагаеть, что писателемъ «Діаконовыхъ Вопросовъ былъ Андрей Денисовъ, мы находимъ ведостаточными. Мало этого: мы можемъ представить основанія противъ такого предположенія. Между «Вопресани

Діаконовыми», по справедливому замічанію самого г-на Б., строгаго порядка и логической последовательности нътъ (1). Неръдко писатель вопросовъ объ одномъ и томъ же предметь спращиваеть не разъ, не два, а нъсколько разъ, повторяя въ разныхъ мъстахъ одну и туже иысль (таковы вопросы объ алмауін, о перстосложенін и др.); между вопросами почти нътъ такихъ, которые бы касадись заблужденій собственно бевпоповщинских, исключая 167 вопр. о томъ, достоить ли несвященному иноку исповъданія человъческая прінмати. Впрочемъ и этотъ вопросъ могъ быть предложенъ поповцемь, потому что и поповцы, за неимъніемъ бъгдыхъ поповъ, иногда исповъдаются простымъ инокамъ, и даже мірянамъ. Напротивъ всћ вопросы направлены къ подтвержденію мыслей, которыхъ держатся и поповцы и безпоповцы, т. е. общихъ заблужденій раскольническихъ, а нъкоторые (напр. вопр. 169, 213, 217, 222 и др.) прямо показывають въ писатель ихъ ноповца; вопросъ же 240 изложенъ такъ. какъ не могъ изложить его безпоповецъ, который въ книгь о въръ находитъ главное основаніе для своего ученія: объ антихристь. Между вопросами есть не мало, какъ совщается въ этомъ и г. Б., пустыхъ и мелочныхъ (2). Все это даеть основаніе думать, что «Діаконовы Вопросы» писаны рукою менье способною и опытною, чты рука Андрея Денисова, и болье миромобивою, чъмъ рука бевпопосца. Далье: 130 вопросовъ были посланы Питиримомъ діаконовцамъ 1 января 1716 года, а свои 240 вопросовъ діаконовцы представили Питириму того же 1716 года 1 августа. Въ такой короткій срокъ едва зи діако-

<sup>(</sup>f) % H, exp. 146.

<sup>. 🕰</sup> Ч. П. стр. 157.

новци успали бы отыскать въ Москва Андреи Денисова и убъдить его написать вопросы (по живнеописателю Денисова, онъ долго не соглашался на составление и отвътовъ, опасаясь навлечь на себя подозрвніе со стороны безпоповцевъ). Да и что за-нужда была діаконовцанъ обращаться въ этомъ случав из Денисову, когда и сами они, при всей своей «неграмотности и невъдънів превыспренней богословія», могли написать Питвриму сопросы? Я нежду ними были люди (діяконъ Александръ, Варсановій и др.), на столько по крайней мірі знавшів грамату и богословіе, чтобы не затрудниться составленіемъ такихъ безпорядочныхъ вопросовъ, каковы «Діаконовы Вопросы.» Иное дело было писать ответы на вопросы Питирима. Отвъчать, -- знакомая всъмъ истина, -всегда трудиве, чвиъ спрашивать, и въ этомъ случав діаконовцы не безъ причины обратились за помощію къ Денисову. Мы готовы допустить даже такое предволоженіе, что діаконовцы, не въ состоянін будучи сами написать Отвыты, нарочето составили (сами) и послаля Питирину Вопросы, чтобы этимъ выиграть время, какое требовалось для отысканія помощника въ составленіи отвътовъ. Ипаче трудно объяснить рашимость діяноновцевъ безпоконть Питирима вопросами. Наконецъ последнее и самое главное основание, по которому им не рашаемся признать Андреи Денисова составителенъ «Діаконовых» Вопросовъ», -- то, что жизнеописатель Денисова, говоря е Badbcahie hwb «Omermoes», he clobs no crasals o coставленія имъ «Вопросовъ.» Педобный пропускъ пообъяснивь, если бы то и другое сочинение вышли изъ-подъ нера одного и того же Денисова. Предполагать, что жизнеописатель Деписова или не зналь эводо, или не котъль писать объ втомъ, нользи. Разсказъ осо о Дендос-

въ, жанъ писатель «Отвътовъ, » рънительно опровергаетъ те и другое предположение. Остается еще одно: говоря о помощи Денисова діаконовцамъ, не разумълъ ли жизнеописатель его нодъ этою помощію составленія Ленисевымъ не только отватовъ, но и вопросовъ? Крома того, что подобное предположение слишкомъ произвольно, оно опровергается свидътельствомъ другаго писателя раскальшического, безпоновца, поморца-Павла Любопытнаго. Въ своемъ «Каталогв Инсателей старовърческой церкви», перечислая сочиненія Андрея Деписова, онъ говорить, что Денисовъ «написаль по убъжденію поповщины, или старообрядцевъ, важные, разительные, духомъ благочестія в убъщдевія исполненные отвыты, называемые дісконовы, Питириму нижегородскому епископу»,а о «Вопросахъ Діяконовыхъ» ин слова. Пропустить такое объемистое сочинение, если бы оно было написано Денисовымъ, Павелъ Любовытный не могъ, потому что главвая задача его «Каталога»—указать по возможности есть весбще сочиненія раскольшических писателей, и опъ дъйствительно указываетъ самыя мелкія и незначительныя, вавр. слова Андрея Денисова на срвтение Господне, въ недвлю мисопустную и др. А после всего этого мы ститаемъ несправодявымъ и другое предположение г-на Б., будто и такъ называемые «Софонтієвскіе Отвёты» писаны тамъ же Андреемъ Денисовимъ (1). Объ этомъ не говорить ви слова ни жизнеописатель Деписова, ни Павель Аюбопытный. А «то, что 1) Софонтівнскіе Отваты набрссаны коть насково и вебрежно, но руною весьма способною н опытною, в что 2) въ Софонтіевскимъ Отватахъ есть обличенія на православную Церковь, какія можно видіть

<sup>· (4) 4.</sup> П, стр. 169, сн. стр. 304. · .

**молько** въ Діаконовихъ Вопросаст, писаннихъ Андросиъ Денисовымъ, а въ прежнихъ памятникахъ старообрядческой письменности нигай, »-еще не доказываеть того, что и Софонтієвскіе Отваты составлени Андреемъ Денисовымъ. Нотому что, какъ мы сказали, нельзя согласиться, чтобы самие Вопросы Діаконовы вышли изъ-подъ пера Денисова, а опытныя руки бывали въ расколъ всегда, и не мало, которыя самими обстоятельствами времени принуждены были писать о такихъ предметахъ, о которыхъ в прежинит памятникам старообрядческой письменности не было, да и не могло быть рачи, такъ какъ многіе изъ предметовъ, о которыхъ идеть рачь, напр. въ Діаконовыхъ Вопросахъ и Отвётахъ, вышли на сцену уже только при Питириив, -- таково, между прочимъ, соборное дъяніе на еретика Мартина. Послъ всего сказаннаго, мы не согласны съ мивнісиъ г-на Б., будто на Діяконовы Вопросы можно смотръть, какъ на легко набросанную програмиу для замічательнійшаго во всіхь отношеніяхь язь учительныхъ раскольническихъ сочиненій, — для « llonop-**СКИХЪ** ОТВЪТОВЪ» (1).

Кстати о Поморских Отватах». Г-нъ Б. надается говорить объ нихъ (3), вароятно, въ сладующихъ выпускахъ свесто «Описанія», и уже заранае сообщаеть читателянъ свей взглядь на это сочиненіе, называя его «заначательнайшинъ со ссях отношеніях» наъ учительныхъ раскольническихъ сочиненій. Уто хоталь сказать этими словами г-нъ Б. о «Поморскихъ Отватахъ»? Не выражается ли выи тотъ взглядь за Поморскіе Отваты, но которому въ этомъ сечиненій илькоторые думають вядать сесть есель старово-

<sup>(1)</sup> H. II, etp. 161.

<sup>(\*)</sup> Tamb me crp. 304.

рядческаго ученія, символическую книгу раскола, и потому считають Поморскіе Отвёты однимъ изъ лучшихъ нособій къ изученію догматической стороны раскола? Если такъ, то мы позволяемъ себё высказать и на этотъ счетъ иёсколько замёчаній, которыя, быть можеть, окажутся несовсёмъ безполезными для будущаго описателя Поморскихъ Отвётовъ. Намъ кажется, что указанный выше взглядъ на Поморскіе Отвёты не вполнё справедливъ, чтобы не сказать больше. И вотъ основанія, почему мы думаемъ такъ.

Поморцы, которымъ Неофить предлагалъ вопросы, принадлежали, какъ и нынъ принадлежатъ, къ такъ называемой секть безпоповщинской; естественно посль этого. что и вопросы свои Неофить направляль преимущественно противъ тёхъ заблужденій, которыхъ держатся безпоповцы, а следовательно и въ ответахъ поморцевъ можно и должно ожидать раскрытія и доказательствъ главнымъ образомъ ученія безполовщинскаго. Объ ученія, которов составляеть отличіе поповщины, въ Поморскихъ Ответахъ почти итть ни слова (есть нъсколько словь о священиикахъ, безъ причины оставляющихъ своего епископа, см. нач. отв. 102; но и это касается не столько поповцевъ, сколько всёхъ вообще раскольниковъ, преимущественно же первоначальныхъ проповъдниковъ раскола). Съ другой сторовы, такъ какъ померцы, пиша свои Ответы, должны были сообразоваться въ нихъ съ тами вопросами, какіе ниъ были предложены Неофитомъ; то само собою понятно, что и о своемъ безпоповщинскомъ ученія они могли и должны были говорить столько и о томъ именно, сколько и чего касались самые вопросы; отъ того о многихъ и шаъ безпоповщинскихъ заблужденій въ Поморскихъ Отвётахъ также почти нёть ни слова, напр.

объ антихриств, его царствовани въ русской церкви, истребленія имъ священства и таинствъ H mp. конецъ поелику вопросы были предложены поморцамъ лицемъ, уполномоченнымъ не только отъ власти церковной, но и гражданской, и отвъты на нихъ поморцевъ могли и должны были сделаться известными той и другой власти; то следствіемъ этого было то, что даже и на прямые вопросы Неофита, касавшіеся того вля другаго заблужденія безпоповцевъ, поморцы давали отвъты не прямые, уклончивые, косвенные, а не ръдко даже совершенно ложные. Опасеніе оскорбить власть церковную или гражданскую было причиной того, что поморцы лио "кванриви на каждомъ шагу, объ одномъ умадивали, другомъ говорили ложь, -- вообще, по выраженію одного поповца, «сущее свое мудрованіе не явили, и натисали во отвътахъ другое» (1). Такъ напр. на вопросъ Неофита, какъ считаютъ поморцы церковь великороссійскую, -православною или неправославною, поморцы уклоняются отъ прямаго отвъта и говорятъ, что они сомивваются только въ истинности тъхъ мнимыхъ нововведеній, которыя допущены будто бы нашею церковію «несогласво древнему благочестію; суда же какова на ню, вли порицанія собою наносити опасаемся» (3), а между тімънзвъстно, что поморцы, какъ и всъ вообще безполовцы, считають Церковь православную не только церковію еретическою, но даже царствомъ антихриста. Равнымъ образомъ, отвъчая на вопросъ Неофита, православенъ ля, по мявнію сарообрядцевь, благочестивый императорь Петръ Великій и Святьйшій Правительствующій Синодъ,

<sup>(1)</sup> Отв. 26 Пециедонова. Послѣ этого запфтку «Странивна» (Май, стр. 92), ны считаемъ несправеданною.

<sup>(\*)</sup> Bosp. # ors. 48.

поморци не только не высказывають объ этомъ свееге настоящаго мазвія, но прямо начинають говорить ложь, утверждая, будто бы они, послёдуя ученію Христа: воздавать Божія Богови, а Кесарева Кесарю—и наставленію ап. Петра-бояться Бога и чтить царя, «всепресвётлейшаго императора Петра Великаго, отца отечествія, богохранимаго самодержца... всеговъйно почитаютъ, всеусердно прославляють, всежеланно благодарствують и благодарствовати и почитати никогда не престанутъ»,--что они «его государскаго благочестія не истязують, но Господа Бога за его милосердое величество молять, по реченному псалмопъвца: Господи, спаси царя и услыши ны, въ овь же аще день призовемъ тя», - что наконецъ они не только инкогда не называли и не называють его еретикомъ, но подобнаго или «ннаго нечествословія не точно глаголати, но и слышати не хогять и даже ужасаются произносить такія слова» (1). А между тімь не болье, какъ чрезъ 16 льтъ посль написанія Поморскихъ Отвътовъ, одинъ изъ жителей выгоръцкаго монастыря (Иванъ Круглый) доносилъ св. Синоду, что поморцы не молятся за царскій домъ, и уже послі такого доноса поморцы на своемъ совътъ положили, чтобы «не навести на собя и другихъ напраснаго гивва: въ тропаряхъ и кондакахъ и стихахъ, какъ гдъ напечатано въ кингахъ... Императорское Величество поминать вездъ по вынъшнему обыквовенію, хотя у первыхъ отцевъ сіе просто было н не было пужды до сею еремени» (2). Точно также на вопросы Неофита, на какомъ основанія поморцы «отъ церквей Вожінив народв отлучнють и возмущають, гла-

<sup>(1)</sup> Ors. 52.

<sup>(\*)</sup> Her. Mer. Syer. 54 17.

голюще, что ныих итсть въ церкви спасенія», и «за каковыя именно вины нынъ въ церкви люди не спасаются, но погибають», писатели Поморскихъ Отвётовъ отвъчали, что они «возмущенія какова народомъ но творять», - что ть, «кои древлецерковное благочестіе наматують и содержать», содержать его «кромѣ ихь», а ть, кои «въ новопреданныхъ уставахъ пребывати изводища... въ томъ никогда же отъ нихъ запинаеми бывають», что наконецъ спасаются ли, или не спасаются сыны нынёшней русской церкви, объ этомъ поморцы судить не дерзають (1). А между тъмъ извъстный дьячекъ шумскаго погоста Халтуриновъ, вскоръ послъ отъезда Неофитова изъ поморья, доносиль св. Синоду, что настоятели выгоръцкаго монастыря: Данінлъ, Симеонъ и др. «по градомъ и по селамъ ъздятъ, и людей прельщаютъ ученіемъ своимъ, и дъйство священническое дъйствуютъ, крестятъ в исповедывають, и свадьбы венчають и людей причащають и подговаривають, и со градовь увозять девокъ» (2), а о томъ, допускають ли поморцы возможность спасенія въ нынашней русской церкви, извастно всякому; царетво антихриста, чемъ считаютъ поморцы нынёшнюю русскую церковь, не спасаеть своихъ членовъ, по погубляеть. Въ отвътъ 99 поморцы говорять, что они върують «св. ап. Павлу и святымъ учителемъ церковнымъ, возвъщающимъ жертвъ тайной приноситися въ воспоминаніе Господне даже до скончанія выка», а на самомъ ділі въ царство антихриста таниство Евхаистреблено и что нынь, такъ какъ будетъ беззаковія царствуєть уже,

<sup>(4)</sup> Bosp. # ors. 77 # 78.

<sup>(2)</sup> Ист. выг. пуст. гл. 26

жертвы твля и крови Господней. Не упоминаемъ о многомъ другомъ, что изложено поморцами въ отвётахъ ихъ Несфиту совершенно иначе, чёмъ какъ бываетъ у нихъ на самомъ двав (напр. имя Інсусъ, троеперстіе, четвероконечный кресть въ Поморскихъ Ответахъ трактуются только какъ нововведенія, па самомъ же дёлё имя-Іисусъ - поморцы, какъ и другіе безпоповцы, считають именемъ антихриста, троеперстіе и четвероконечный кресть -- печатію антихриста); и указанныхъ нами приміровъ достаточно для того, чтобы видеть, что на основаніи Поморскихъ Отвътовъ нельзя узнать даже ученія поморцевъбезпоповцевъ въ его настоящемъ видь, не только ученія поповцевъ, а тъмъ болве-всвяъ вообще раскольниковъ. Не смотря впрочемъ на это, поморскіе отвіты могутъ и должны служить весьма важнымъ пособіемъ къ изученію раскола въ догматическомъ отношенія - къ изученію техъ особенно пунктовъ старообрядческаго ученія, которые извъстны подъ именемъ заблужденій общих встьмо раскольникамъ и которые изложены преимущественно въ 50 отвътъ, гдъ поморцы ръшаютъ вопросъ: какія именно отстугленія допустила у себя нынѣшняя православная церковь, изъ за которыхъ собственно и отдъляются отъ ней старообрядцы? Вопросъ обширный, но и ръшение его не менъе пространно. Все, что можно было сказать, сказано здёсь, такъ что старообрядцы более уже и не касаются этого вопроса, но при всякомъ случав, когда нужно бываеть отвічать, православна ли нынішняя церковь, или и она «преложвлась въ различныя ереси», говорятъ только: «различить сего иначе не можно, какъ съ довольнымъ размышленіемъ и прилежнымъ внимачіомъ читать должно поморскія къ Синоду отвъты» (1). Кромъ того,

<sup>(1)</sup> Кинг. о скрыт. свящ. зицъ, рукоп. нашей акад. библют.

-кодъ рукани многія очонь рёдкія и очонь древвів канги, составители Поморскихъ Отвітовъ нерідко въ подтверждение своихъ заблуждений ссылаются на такия свидательства, которыхъ нельзя встратить въ другихъ старообрядческихъ сочиненіяхъ; владъя не малыми дарозаніями, они въ защиту своихъ мизиїй иногда приводать такія доказательства изъ уиственных соображеній, къ какимъ свособенъ не всякій раскольникъ, хотя бы то и пишущій. Что касается до уваженія, какое питають къ Поморскимъ Отвътамъ старообрядцы, особенно безноповим, то оно, можно сказать, безпредально. Въ этомъ, можеть быть, и заключается особенное значение Поморскихъ Отвътовъ, по этому-то и необходимо обращаться къ нимъ при изученія раскола, какъ къ кингъ, каждое слово которой раскольники считають драгоцаннымь бисеромъ... Объящить это глубокое уважение раскольниковъ къ поморскимъ отвътамъ не трудно. Многія изъ лицъ, писавшихь эти отвёты, были люди замёчательныхь дарованій (напр. братья Денисовы) и какъ при жизии пользовались, такъ и по смерти пользуются самымъ глубокимъ уваженіемъ отъ своихъ собратій; Поморскіе Отвіты состявлени, между прочимъ, на основанія всёхъ прежвихъ, болъе или менъе извъстимъ, раскольническихъ сочиненій и так. обр. представляють собою книгу, въ которой слышень голось не только «ведикаго сказателя словесъ Божінхъ, подобнаго Іоанну Златоусту — Андрел Денисова (1), » — «сладковъщательной ластовици — Семена Денисова (°)», «благоревностных» мужей: Трифона Петрова, Ивана Филипова и др.», но и великихъ, по ихъ

<sup>(\*)</sup> Ист. Выг. пуст. гл. 23. (\*) Тамъ же гл. 1,

новитію, отрадавацовъ за вёру: Лазаря, Накаты (вустосвята), отцевъ соловециихъ...какая умилительная для раекольника коллекція! Наконець, Поморскіе Отваты не могутъ не обращать на себя вишманія старообрядцевъ и но темъ следствіямъ, какія они ниели для раскола. Какъ екоро Отваты были поданы Неосниту, онъ не только пересталь требовать поморцевъ для устнаго съ собою собесъдованія -- съ прежнею настойчивостью, напротивъ видвио сталъ уклоняться отъ разглагольствія съ ними и никакъ не хотълъ дозволить чтенія Отвътовъ. Хотя это завысько отъ того, что, получивъ кингу Отвътовъ, Неофить увидёль, что теперь однихь устныхь собесёдованій было бы недостаточно для вразумленія заблуждающихъ, в равно и чтенія Отватовъ нельзя допустить безъ опроверженія изложеннаго въ нихъ ученія, а для этого нужно было бы написать такую же книгу, требовалось и много средствъ и не мало времени; однако раскольники могли понять и дъйствительно поняли уклончивость Неоентя по своему: они заключили взъ ней, что Отваты, написанные ими, Неофитъ «чести отрицаще, аки зъло правдиво писанныя в обличите в чимъ невозможныя», в такимъ обр. признали ихъ такою кингою, противъ которой нечего было сказать и самому представителю Св. Сивода. И хотя немедленно, по поручению же Св. Синода, на Поморсије Отвъты ваписано было преосвящ. Осоонавктомъ «Обличеніе», въ которомъ «неправда раскольинческая» была доказана ясно; но такъ какъ это сочиневіе долго (до 1745 года) оставалось въ рукошиси, то ложное мивніе о правотв и достоинствв Поморскихъ Отвътовъ осталось между раскольниками и послъ 1723 года, когда написано Обличеніе, остается между нікоторыми изъ нихъ и лосель.

Еще одне слово насательно «Діаконовых» и Сосентісьских» Отвётовь». Оть недосмотра ла издателя, или оть чего либо другаго, только въ размёщении библіограєвческих вамётокъ объ этихъ сочиненіяхъ допущена въ книгѣ путанвца. Авторъ хотёлъ, кажется (¹), какъ и слёдовало, сперва говорить о «Діаконовыхъ Отвётахъ», потомъ о «Сосентієвскихъ», а въ книгѣ вышло на оборотъ. Въроятно, отъ этого произошло и то, что замётки е «Діаконовыхъ Отвётахъ» начвивются въ «Описаніи», что называется, ех авторю... (ч. П. стр. 195.)

Сабдующихъ въ «Описаніи» за «Діаконовыма Отвътами» раскольническихъ сочиненій мы не имбли подъ руками. Тъмъ не менъе можемъ сказать кое-что и объ нахъ, не поводу разсматриваемой нами книги. Прежде всего-изсколько словъ о писателъ «Брачнаго Врачевства», которому г. Б. приписываеть и ивкоторыя другія сочиненія, именно: 1) «Брачное Исповъданіе», 2) «Священный Театр», нли Обличеніе сборышей балчужнаго и филиюва толка суевтра», 3) «Изобличенный Кривовтръ», 4) «Благословенно-нерукоположенный креститель» и 5) «Существенное Образованіе законнаго брака» (разбора посліднихъ пяти сочиненій въ книгь ньтъ). Дъйствительно, всь указанныя сочиненія написаны однимъ и тімь же дицень и именно Павломъ Онуфріовымъ Любопытнымъ, на что, между прочимъ, указываютъ двъ буквы, находящіяся въ ваглавів «Брачнаго Врачевства»,—П. Л. Авторъ «Описанія» объ этомъ писатель раскольническомъ сообщаеть самыя краткія и неопреділенныя свідінія, показываю-

<sup>(1)</sup> На стр. 304,—въ последнихъ заметкахъ о «Діаконовыхъ ответахъ», г. Б. говоритъ: «ваметинъ что только нежеслюдующия Софонтивские ответахъ идетъ въ нежегь прежеде.

щія только, что это быль раскольшихь, кажется, безпеповецъ, не филиповскаго толка, и не осодосимскаго, но согласія новоженовъ (1). Мы нивемъ возможность дополнить эти скудныя свёдёнія о Павай Любовытионъ. «Павель Анофріевъ, господина Любойминый, говорится въ «Каталогъ Писателей старовърческой церкви», имъ саминъ составленномъ, поморской церкви знатный членъ, объявъ столицъ Петрополя и Москвы, примърный защитилиъ Христовой церкви и писатель въ пользу и славу оной. Родился онъ во второй половина прошлаго столатія (первое сочивение Павла Любоцытнаго ванисано въ 1793 г.). Оставшись въ раннихъ годахъ сиротою, одъ проживаль онерва въ Москвъ у едного раскольника, по вменя Менсима Терентьева, пивовара, близъ измецкаго рынка. Этотъ-то Максимъ Терентьевъ и научиль Павла Любопитнаго граноть и «учености» по старымъ книгамъ. Какъ показывають сочиненія Любовытнаго, онь съ усердіемъ слущалъ уроки своего наставника и съ умъньемъ воспользовался пріобрътенными свёдёніями. Переселивнию въ Петербургъ, онъ своими познаніями скоро обратиль на себя вниманіе здішних самых сильных по связямь и богатыхъ раскольниковъ. Мы не можемъ сказать опреавленно, какую собственно роль играль Павель Любопытный между петербургскими раскольниками; но, какъ пеказываютъ сочиневія его, роль эта была не маловажива. Онъ писалъ напр. «Воззванія ко всей въ Петрополь поморской церкви» о лучшемъ устройствъ мялоохтенской раскольнической часовии, о выбор'в для нея попечителей, о заведенін при ней больницы, — составляль «пданц» о изобратеніи обильныхъ источинковъ на содержаніе накъ

<sup>(1)</sup> T. II, CTP. 305-306.

T. I. OTA. III.

часовни, такъ и больвицы, -- сечинялъ «уставы» о благочини амалой Охты поморской церкви» — вибшвемъ и внутреннемъ, говорилъ «слова» на обновление часовии, при выборахъ попечителей (напр. Артемія Петрова) и вивдов — итко йоком врик ето «ней вынасотнаводью» съ значеніемъ въ расколь, пріважавшимъ изъ Москвы въ . Петербургъ (напр. Варваръ Грачевой), за что получаль иногда по 200 р., -- составляль «формы» клятвы «приходящимь въ православную въру отъ внъшнихъ», -- «чины» обрученія, вънчанія, благословенія снёдей въ день Пасхи, -принятія «Христовою церковію обращающихся паки къ .оноживать наставленія малоохтенскимь старостань (напр. Григорію Грачеву) о надлежащемъ исполненія вин обланностей ихъ, — писаль наставленія саминь «попечителямъ поморской церкви о благоустройствъ и благочным малой Охты часовии», --- составляль «ответы вышному начальству отъ лица поморской церкви», —наконецъ писаль «воззванія» даже «ко всёмъ старовёрческимъ церквамъ и ихъ пастырямъ (?) о нераденін ихъ въ просвещенія и призръвіи единовърцевъ своихъ, страждущихъ отъ міра въ разныхъ мъстахъ за благочестие». Все это новазываеть, что Павель Любопытный имъль большое значеніе между раскольниками не только петербургскими, но и другихъ мъстъ (1). Эго былъ, по своему вліянію на

расколь, что-то въ родъ Денисовыхъ или Ильи Алексъича Ковылина, хотя, можетъ быть, и не занималъ такого виднаго поста, какъ тъ. Съ другой стороны, уже по указаннымъ нами трудамъ Любопытнаго можно судить. и віпваодах схишпатнальна в замачательна по от в от в неутомимый въ дъятельности; а если прибавимъ, что кромъ указанныхъ сочиненій, онъ написаль еще болье 50 сочиненій какъ историческихъ, такъ и учительныхъ или обличительныхъ, то въ опровержение учения другихъ толковъ и согласій, равно ученія православнаго, то въ защиту своей секты; тогда еще болве подивимся способностямъ, начитанности и трудолюбію этого человъка (1). Любя самъ «грамоту», какъ средство «истинно въровать», Павель Любопытный заботился, чтобы и другіе его единовърцы, по крайней мъръ, молодое поколъніе также было грамотно. Съ этою целію онъ написаль (въ 1807 г.) «Убъдительное и трогательное воззвание къ петербургскому пастырю (?) Өеодору Петровичу Бабушки-

ограничивалось одними малоохтенскими прихожанами, хотя они составляли большийство петербургскаго раскольническаго населенія, но простиралось на прихожанъ и другихъ часовенъ, напр. находившейся въ Моховой. Любопытный оставилъ даже «Описаніе всёхъ священныхъ вещей этой часовия».

<sup>(1)</sup> Всъхъ сочиненій написаль Павель Любопытный, какъ значится въ его «каталогь», 97. Злѣсь же заивчено имъ: «есть ли благоугодно будетъ Творпу небесъ, ежели позволять обстоятельства и силы природы; то Павель Любопытный за непремънный долгъ поставляеть и предиоложиль къ исчисленнымь его твореніямь еще вновь сочинить пятьдесять разныхъ предметовъ, которые могуть служить для образованія всёхъ старовърческихъ церквей, частію ради огражденія православной въры и ея послушниковъ, частію для обличенія враговъ благочестія и наставленія въ вравственности,—частію во всей полногъ церковной исторіи и критики въ прозѣ и стихахъ. Сихъ предопредъленныхъ книгъ имъется подробный каталогъ». Удалось ли Павлу Любопытному исполнить свое желаніе, не знаемъ; по всёмъ соображеніямъ, вътъ.

ну о возстановленін въ Петропол'є д'єтскаго (раскольническаго) училища.» Во все время своего пребыванія въ Петербургъ, Павелъ Любопытный жиль у одного мъщанина, Карпа Иванова Новосадова, бывшаго уставщикомъ въ моленной на Охтъ, что въ домъ купца Долгова, который завъдывалъ существовавшимъ еще въ то время Даниловымъ Выговскимъ монастыремъ. Съ образованіемъ Павель Любопытный соединяль въ себъ еще знаніе искусствъ. Онъ былъ довольно порядочный живописецъ, но это искусство и было причиною его смерти. Въ числъ многихъ картинъ и портретовъ, Любопытный еще въ 1798 году написаль одну картину особеннаго рода, представлявшую храма славы, въ которомъ Павелъ изобразилъ себя съдящимъ на престолъ. Однажды (1), во вреия отсутствія Любопытнаго изъ квартиры, эта картина, а равно и другія его произведенія, были взяты полиціей. Возвратясь домой и видя сунцуки свои открытыми и вст вещи разобранными, Павель оцепенель отъ ужаса. Опасаясь, чтобы и самону не попасть въ руки полицін, онъ немедленно бъжалъ изъ Петербурга въ Ярославскую губернію, гдв и скрыдся у одного огородника. Но вскоръ онъ впалъ въ бользиь, которая иногда происходить отъ стражя, и умеръ (2).

<sup>(1)</sup> Не раньше впроченъ 1829 года; надпись на «каталогъ старовър. имсателей» гласитъ, что онъ «собранъ тщаніемъ Павла Любопытваго, въ Санктпетербургю, 1829 года»,—а въ «историческомъ словаръ» это сочинение помъщено предпослъднимъ; на этомъ основании можио думать, что несчастие, о которомъ будетъ ръчь ниже, случилось съ Павломъ если не въ 1829 году, то вскоръ послъ этого.

<sup>(3)</sup> Всъ эти свъдънія составлены нами на основаніи двухъ, имъющихся у насъ подъ руками, его сочиненій: «каталога старовърческихъ писателей» и «историческаго словаря», въ которыхъ находится перечень всъхъ сочиненій Любопытнаго, съ означеніемъ даже, когда какое двъ нихъ писано. Кромів того, пособіемъ служила намъ замітка немэ-

Въ числъ иногихъ сочиненій, Павель Любопытный написаль и указанныя нами выше: «Брачное Врачевство» и др. Это мы говоримъ не на основаніи только находящихся въ концъ надписи «Брачнаго Врачевства» двухъ буквъ: П. Л., но потому, что какъ въ «Каталогъ», такъ и въ «Словаръ» всъ перечисленныя выше сочиненія указаны, какъ произведенія пера Павла Любопытнаго. Только здъсь они имъютъ нъсколько другія заглавія, болье подробныя (1).

Выше мы уже замьчали, что Павель Любопытный зналь и читаль многое, много и писаль. Къ этому теперь прибавинъ еще, что писалъ Любопытный такъ ловко, живо : и мътко, какъ могутъ писать не многіе раскольники. Достаточно прочитать въ «Описаніи» выдержки изъ его «Брачнаго Врачевства», чтобы убъдиться въ справедливости высказанныхъ нами положеній. И мы не можемъ объяснить себъ, почему г. Б. такъ поверхностно отозвался объ этомъ сочинени, замъчая, что «свое предложеніе (т. е. что сущность брака состоить будто бы не въ вънчанін, а во взаимномъ согласін жениха и невъсты) сочинитель вообще доказываеть слабо, неискусно и неосмотрительно», что если это сочименіе пъмоторыми частями своими и заслуживаетъ серьёзнаго вниманія и опроверженія, то «не по развитію доказательствъ, но по мысли своей и намекамъ на доказательства» (2). Намъ думается на оборотъ, что въ «Брачномъ Врачевствъ» высказано Любопытнымъ столько доказательствъ очень мът-

въстнаго лица, находящаяся въ концъ «каталога», по рукониси Шицераторской публичной библютени № 151.

<sup>(1)</sup> Напр. «брачное врачевство бракоборцамъ съ картиною и стихами»; или: «изобличенный кривовъръ, въ названіи еретиковъ благочестивыми, съ картиною и стихами» и под.

<sup>(\*)</sup> Ч. И, стр. 317-318.

кихъ и соображеній очень умныхъ, что первое впечатльніе отъ прочтенія этой книги, особенно въ человъкъ не коротко знакомомъ съ практикою древней церкви, можетъ быть самое невыгодное для православнаго ученія о бракъ. Мы не хотимъ этимъ сказать, чтобы основная мысль Любонытнаго была вполню върна; но все же и сама она (согласіе жениха и невъсты-необходимое условіе для брака, хотя и не одно оно) и многія изъ приведенныхъ Павломъ доказательствъ не лишены справедливости, силы и убъдительности, меньшей, разумъется, сравнительно съ убъдительностію ученія православнаго (1), но гораздо большей сравнительно съ убъдительностію мыслей, высказанныхъ напр. въ «Увъщаніи ко всьмъ христіанамъ.» А между тімь это посліднее сочиненіе г. Б. называетъ «однимъ изъ разумнъйшихъ старообрядческихъ сочиненій» (3).

Касательно «Посланія раскольниковъ сибирскихъ къ московскимъ» мы считаемъ нужнымъ замѣтить только то, почему это сочиненіе помѣщено въ «Описаніи» въ числѣ сочиненій учительныхъ, тогда какъ по содержанію своему оно чисто историческое? Не понимаемъ также, почему г. Б. помѣстилъ указанное сочиненіе прежде «Увѣщанія ко всѣмъ христіанамъ», написаннаго не позже 1823 года (в), тогда какъ «Посланіе» написано въ 1833 году (в). Это не значитъ — разсматривать сочиненія въ хропологическомъ порядкю, которому еще менѣе слѣдовалъ

<sup>(1)</sup> Рекомендуемъ желающимъ врочитать въ Тв. Св. Отц. за 1858 г. кн. 2, статью: «О церковномъ благословенія и візнчанія брака», гді набегів изъ мыслей Любопытнаго разобраны и опровергвуты, а вайсті наложено православное ученіе.

<sup>(\*) «</sup>Onuc.» ч. II, стр. 328.

<sup>(\*) «</sup>Опис,» ч. II, стр. 322.

<sup>(4)</sup> Тамъ же стр. 318.

авторъ «Описанія», когда въ следъ за «Увещаніемъ» иоивстиль разборъ «Слова о Мученикахъ и о новыхъ страдальцахъ за Церковь Божію и за древле-православную въру христівнскую и за вся старыя въры», сочивенія, по мивнію г. Б., одного изъ старойших старообрядческихъ сочиненій (1), или по крайней мірів написаннаго не позже 1811 года (2), все же преже и «Посланія» н «Увъщанія», а равно и другое сочиненіе: «Догмать Христовой церкви о ключахъ», написанное не повже 1822 года, значить, прежде «Посланія.» Мы далеки оть мысли считать эти промахи деломъ важнымъ, но указываемъ ихъ потому, что допустить подобные промахи можно, по нашему мевнію, только при большомъ невивиавін къ дълу, или-крайней поспъшности, также мало извинительной. Касательно последняго изъ указанныхъ сочиненій считаемь не лишнимь сказать еще нісколько словь. Полное заглавіе этого сочиненія такое: «Догмать Христовой церкви о ключахъ, сочиненный въ Санктпетербургв, 1822, VII, 13, П. Л.» На основани буквъ-П. Л. «можно было бы полагать, говорить авторъ «Описанія», что лице, писавшее это сочинение, тожествению съ П. А., написавшимъ «Брачное Врачевство». Но достовърность такого предположенія ослабляется тімп, что 1) въ перечив сочинений, приложенномъ къ «Брачному Врачевствур, въ рукописи, которую мы имъл водъ рунами, -нринадлежащихъ этому П. Л., сочинение «Догиать о клю-HAX'D HE HICARICA; K'D TOMY ME B'D STOM'D COMMHORIN BL первомъ примвчанім къ предисловію, сочинитель пищетъ: «Зри въ моей апологи», сочинение, которое опять въ упомянутомъ перечит не числится; тъмъ, что 2) складъ

<sup>(</sup>¹) Тамъ же, сгр. 329.

<sup>(3)</sup> Tamb me.

рвин, до нельности высоконарный въ «Догиать о ключахъ», много развится съ простымъ естественнымъ складомъ рачи въ «Брачномъ Врачевства» (1). Напрасно г. Б. не вършть въ справедливость своего предположенія. «Догмать о ключахь» дъйствительно написань тымь же санимъ П. Л., - Павломъ Любопытнимъ, рукою котораго составлено в «Брачное Врачевство» и котерый оставиль послі себя не одну, а нісколько апології. Обо всемъ этомъ свидетельствують и «Каталогь» и «Словарь» его. Здесь истати заметимъ, что выводы изъ филологическихъ соображеній должны ділаться съ крайнею осторожностію, н что какъ сходство въ языкъ разныхъ сочиненій, чемъ, между прочемъ, г. Б. основалъ свое предположеніе объ Андрев Денисовв, какъ писатель «Діаконовихъ Вопросовъ» (2), не можетъ быть доказательствомъ того, что они писаны одною рукою, такъ и разность «въ складъ рачи»-еще не достаточная причина, по которой сочиненій съ такою разностію нельзя было бы приписать одному и тому же лицу. Мы отказываемся объяснить, почему Павель Любопытный, такъ мастерски составивий «Брачное Врачевство», -- «силадомъ ръчи простымъ и остоственнымъ, языкомъ довольно правильнымъ» (3), довустиль въ «Догмать о ключахъ» складъ ръчи, двиствительне, высокопарный до нельпости, до безсимслицы (\*). Но не отказываемся, на основанія одного этого раздачія, стигать чоба эти сочинения произведениемъ одного и того же лега, по причинамъ вышетказаннымъ.

Кроми поиненованных сочиненій, въ «Описанів» есть

<sup>(1) «</sup>Ounc.» ч. II, стр. 332.

<sup>(2)</sup> Tank me crp. 101.

<sup>(3)</sup> Тамъ же стр. 317.

<sup>(4)</sup> Можетъ быть одно предположеніе: крайнях порчи, и; пожить быть, даже нередвака рукописи отъ переписчика.

еще небольшой перечень книгь «сеодосіанскаго тодка» (1), безъ разбора ихъ (къ чему это?), и помѣщены въ видѣ послѣсловія двѣ «выписки» (3), въ высшей степени интересныя. Первая трактуеть объ участи ляцъ, «піющихъ табакъ, чай и кофій» (всѣмъ изрекается проклятіе),—во второй рѣшается вопросъ, «отъ чего уставися сіе горѣлиное вино душепагубное человѣкомъ». Чятая эти выписки, дивишься и спрашиваешь себя, ужели, въ самомъ дѣлѣ, въ XIX столѣтія могутъ быть люди съ такимъ міровоззрѣніемъ? Къ сожалѣнію, не только могутъ быть, но есть цѣлыя тысячи такихъ странныхъ головъ на Руси...

Мы указали, по возможности, ведостатки, замъченные нами въ «Описавіи», имъя въ виду одно: исправить допущенныя въ немъ неточности и пополнить недосказанное не въ ущербъ достоинствамъ труда г-на Б., а единственно для пользы науки. А достоинства въ «Описаніи» есть, н ны не можемъ не указать ихъ. Прежде всего обращаеть на себя вниманіе трудолюбіе автора «Описанія». Перечитать-не бъгло, а со вниманіемъ и, можетъ быть, не одинъ разъ, -- столько рукописей, писанныхъ неръдко небрежно и всегла съ грамматвческими неправильностями, такъ непріятно дійствующими на глазъ образованнаго человъка, - рукописей часто безъинтересныхъ по содержанію и иногда нечуждыхъ безсмыслицы въ изложеній, - это-такой трудъ, для этого нужно столько терпънія, требуется такая усидчивость, что странно было бы не оценить всего этого, если бы даже и вздумалось кому либо смотръть на подобный трудъ, какъ на одну механическую работу. Далье: собственныя соображенія г-на Б.,

<sup>(\*) «</sup>Опис·» ч. П, стр. 328.

<sup>(\*)</sup> Ч. II, стр. 338-340.

хотя ихъ въ кингъ очень не много, неръдко отличаются мъткостію, простотою и естественностію. Наконецъ изложеніе, гдв авторъ начинаеть говорить отъ себя, котя это случается съ нимъ довольно ръдко (онъ, замвчали, любить излагать сведвийя языкомъ самыхъ рукописей), -- живое, ръчь бойкая, языкъ правильный и часто сжатый. Что же касается есего содержанія книги, то для людей, занимающихся изученіемъ раскола, въ немъ есть сведенія дрогоцьиныя какъ историческія, такъ особенно догматическія. Даже вообще изучающій русскую исторію, какъ гражданскую, такъ особенно церковную, можетъ вріобръсть для себя «Описаніе», какъ книгу, которая можетъ быть полезна ему во многихъ случаяхъ. Дай Богъ, чтобы обнародываніе подобныхъ документовъ не остановилось на этомъ первомъ опыть. Тогда изученіе жизни, нравовъ, религіозныхъ стремленій и върованій значительной части нашего народа пошло бы успъщиве. А въдь не знать всего этого не только стыдно, но, можетъ быгь, и не безвредно.

Теперь нісколько словь о самомъ изданій книги. Д. Е. Кожанчиковъ, не мало издавшій въ посліднюю пору разнаго рода сочиненій, этимъ посліднимъ изданіємъ котівль, кажется, показать, что съ каждымъ новымъ разомъ онъ намірень ділать свои изданія все лучше и лучше. Бумага великоліпная, шрифть весьма красивый, — изданіе чисто европейское. Даже опечатокъ, которыхъ можно было опасаться въ книгі, гді иногда приходилось печатать безсмыслицу, очень не много. Не много только ціна книги не-европейская.

**И. Ивльскій.** 

### внутреннія извъстія

# Н ПАЧАЛЬСТВЕННЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ ПО ВЪДОМСТВУ ПРАВОСЛАВНАГО ИСПОВЪДАНІЯ.

- Государь Имвераторъ Всемилостивъйше соизволявъ пожаловать установленную за человъколюбивые недвиги золотую медаль на Владимірской лентъ священнику селя Войновки, александрійскаго уъзда, херсонской губернін, Кириллу Михалюкову, за снасеніе миъ, въ 1859 году, съ опасностію собственной жизни, отъ потопленія въ р. Ингульцъ, крестьянина Мойсея Макаренко.
- Опредвленіемъ Святвинаго Сунода отъ 16-го марта 1861 года положено: 1) петрозаводской 2-й гильдім кумца Гаврінла Сывороткина опредвлить почетнымъ блюстите-лемъ по хозяйственной части при олонецкой семимарів; 2) виленской 1-й гильдім купца Василія Розенталя опредвлить на таковую же должность при литовской семинаріи.
- Преосвященный митрополить московскій Фидареть представиль въ Святьйшій Сунодъ справку, составленную въ московской духовной консисторіи изъ донесеній благочинныхъ, о лицахъ духовнаго званія, которыя съ особеннымъ усердіемъ занимаются преподаваніемъ въ городскихъ и сельскихъ училищахъ, или заводять у себя школы. Изъ этой справки открывается, что

- А) Въ васеденных до 1860 года училищах занвиаются преподаваніемъ слёдующія лица:
- 1) Въ городъ Волокодамскъ, при рождественской, на Возмищъ, церкви занимается обучениемъ дътей государственныхъ крестьянъ священникъ Илья Малининъ, и училище найдено во всъхъ отношенияхъ въ удовлетворительномъ состоянии.
- 2) Московскаго увзда: а) села Покровскаго священникъ Іоаннъ Малининъ; б) села Архангельскаго, Никольскаго тожъ, священникъ Іоаннъ Отрадинскій; в) села Червазова священникъ Іоаннъ Знаменскій, и г) села Патровскаго близь Угръми священникъ Георгій Бриліантавъ занимаются обученіемъ поселянскихъ дътей, по собствовнему усердію, безмездио.
- 3) Подольского увзда, села Острова сващенникъ Василій Сипрновъ и діаконъ Асанасій Соколовъ занимають должность наставниковъ, — первый въ островскомъ писарсвомъ училищь, а второй — въ первоначальномъ островсвомъ же сельскомъ училищь для дётей государственнытъ крестьянъ, и проходять делжность свою рачительно.
- 4) Въ броинционъ убядъ занимается обучениемъ поселянскихъ дътей, по собственному усердю, священиевъ погоста Усперска Валеріанъ Шумовъ.
- 5) Волоколамскаго убзда, въ гробановскомъ, тиматевскомъ и буйгородскомъ училищахъ, для дътей казенныхъ крестьянъ, наставники священники: Іоаннъ Гренковъ, Василій Величкинъ и Василій Смирновъ, въ особенности послъдній, ревностно проходять возложенныя на нихъ должности.
- 6) Изъ наставниковъ въ богородскомъ убъдъ, съ особеннымъ усердіемъ занимается обучентемъ поселанскихъ

дътей крестовоздвиженскій въ Селинъ священникъ Георгій Алексвевъ Смирновъ.

- 7) Коломенского утзда: а) села Бояркина священнимь Дмитрій Соколовъ обученіе поселянских дітей продолжаєть безмездно, съ должнымъ усердіемъ и довольно уситино; б) въ сель Подберезникахъ, въ казенномъ училищъ, священникъ Өеодоръ Лебедевъ проходитъ доджность наставника тщательно.
- 8) Въ рузскомъ увздъ села Михайловского священникъ Тоаннъ Смирновъ заботится о доведении казенцаго училища до надлежащаго порядка и устройства.
  - Б) Въ открытыхъ въ 1860 году училищахъ:
  - 1) Броннцкаго увзда при успенской, села Гжели, церкви занимается обученіемъ врестьянскихъ дітей удільнаго відомства священникъ Виталій Лебедевъ вибсті съ женою.
  - 2) Серпуховскаго утада въ устроенныхъ отъ помъщика графа Орлова—Давыдова училищахъ, для первоначальнаго обученія крестьянскихъ дѣтей, въ приходахъ церквей: князе—владимірской, села Семеновскаго, Отрада тожъ, богородицерождественской села Талъжи и крестовоздвиженской, что на Люторищъ, постоянныхъ наставниковъ изъ крестьянъ руководствуютъ мѣстные сващенники, и должность сію проходятъ безмездно.
  - В) Вновь открыты училища въ 1860 году стараніемъ священниковъ, для безмезднаго обученія дътей:
  - 1) Въ г. Дмитровъ при успенскомъ соборъ; 2) московскаго уъзда въ селъ Литвиновъ священникомъ Іоанномъ Никольскимъ; 3) того же уъзда, въ селъ Нетесовъ священникомъ Павломъ Соловьевымъ; 4) того же уъзда,

въ сель Коньковъ священникомъ Іоанномъ Зерчаниновымъ; 5) того же увзда, въ селв Бусиновв священникомъ Николаемъ Кудрявцевымъ; 6) дмитровскаго убзда, въ селв Ильинъ священникомъ Василіемъ Бъляевымъ; 7) богородскаго увзда, въ селв Куньв священникомъ Асанасіемъ Пономаревымъ, съ назначениет для сего собственнаго флигеля и съ заготовленіемъ книгъ и другихъ нужныхъ для ученія пособій на свое иждивеніе; 8) звенигородскаго увзда, въ селв Архангельскомъ священникомъ Николаемъ Тропаревскимъ; 9) того же увзда, въ селъ Карауловъ священникомъ Григоріемъ Успенскимъ; 10) того же увада, въ селв Петровскомъ священникомъ Георгіемъ Срвтенскимъ: 11) клинскаго увзда въ селв Соголевъ священникомъ Сумеономъ Соловьевымъ; 12) звенягородскаго увзда въ селв Рубцовв, священникомъ Василіемъ Скворцовымъ; 13) волоколамскаго убзда въ сель Бълой Колпи, священиикомъ Николаемъ Смирновымъ съ діакономъ; 14) того же убзда, въ сель Ботовъ священникомъ Михаиломъ Розановымъ; 15) рузскаго убзда, въ селъ Полуэктовъ священникомъ Іоанномъ Соловьевымъ.

— Преосвященный тобольскій представиль Святвишему Синоду о священно и церковнослужителяхь, которые по собственному усердію, безвозмездно, съ особенною ревностію занимаются въ городскихь и сельскихъ первоначальныхъ училищахъ тобольской губерніи. Таковы слвадующіе священнослужители:

Въ городо Тобольско: преподаватель въ воскресной школъ священникъ Левъ Иваницкій (онъ же законоучитель тобольской гимназіи); законоучитель благовъщенскаго приходскаго училища священникъ Петръ Кудреватыхъ; законоучитель богородице-рождественскаго приходскаго училища священникъ Порфирій Низковскій. Въ округи: въ селъ Березовскомъ священникъ Василій Понизовскій; въ селъ Птицынскомъ священникъ Константивъ Бурдуковъ.

Въ городъ Тюмени: законоучитель тюменской женской шиолы священникъ Стефанъ Баженовъ.

Въ городъ Туринскъ: при женскомъ монастыръ, въ училищъ дъвицъ и приходскомъ училищъ, протојерей Іоаннъ Тиховъ.

Въ ялуторовскомъ округъ: въ селъ Новоуковскомъ благочинный священникъ Федоръ Пънскій; въ селъ Терсюкскомъ священникъ Іоаннъ Блохинъ; въ слободъ Суерской священникъ Василій Солярскій.

Въ курганскомъ округо: въ селъ Кривинскомъ священникъ Арефьевъ; въ селъ Утякскомъ священникъ Пырьевъ; въ селъ Чернавскомъ священникъ Лебедевъ; въ селъ Введенскомъ причетникъ Пырьевъ; въ селъ Чинъевскомъ пономарь Ребринъ.

Въ городо Ишимъ: въ женской школъ священникъ Iоаннъ Вишновскій.

Въ округъ въ слободъ Усть-ламенской священникъ Стефанъ Дергачевь; въ селъ Каменскомъ діаконъ Стефанъ Месольевъ.

Вь юродь Тарь: діаконъ Василій Кузнецовъ, занимающійся обученіемъ дітей и пользующійся особеннымъ довіріемъ общества.

Въ 10родъ Омскъ: въ заштатномъ городъ Тюкалъ, благочинный священникъ Симеонъ Софоновъ и причетникъ Говоровъ.

Въ мородъ Беревовъ: протојерей Іоаннъ Заборовскій въ приходском в училищъ и женской школъ, гдъ ученицъ 13-ть.

— Начальникъ калужской губернін, въ нисьм'я своемъ нъ господнну оберъ-прокурору Святьйнаго Сунода, графу Александру Петровичу Толстому, отъ 12-го октабря 1860 года сообщиль следующее: «Въ г. Козельске, діяконъ тамошней благовъщенской церкви Оедоръ Васильевъ Вырскій съ 1833 года занимается обученіемъ бъдныхъ дътей. Всеобщее довъріе, которое онъ снискаль себъ своими усердными и достойными трудами въ дълъ воспитанія, постепенно увеличивало число его ученивовъ и ученицъ, такъ что въ нынъщнемъ году, не смотря на скудныя средства свои, онъ открыль у себя въ домі, везъ обязательной платы, для приходящихъ обоего поля дътей, преимущественно бъдныхъ родителей всехъ сословій, училище. Исполняя обязанности преподавателя наукъ, онъ воручилъ обученіе дівочекъ дочери своей Александръ, въ которой онъ имъстъ весьма хорошую помощницу, пользующуюся всеобщимъ расположениемъ какъ ученицъ, такъ и ихъ родителей. Въ настоящее врема, въ этой школь учатся 80 мальчиковъ и 95 девочекъ. Столь благородное заявленіе діломъ своего участія къ пользамъ общества и къ успъху народнаго образованія нельзя не признать вполнъ заслуживающимъ поотпревія: в о такой безкорыствой предпримчивости и двательности діакона Вырскаго, накъ принадлежащаго къ духовному состоянію, онъ, начальникъ губерніи, счель долгомъ довести до свъдънія господина оберъ-прокувора Святьйшаго Сунода. По этому же предмету получено г-мъ оберъпрокуроромъ и отношение преосвященнаго епискона кадужскаго Григорія, въ которомъ онъ, изъясниль, что діаконъ козельской благовъщенской церкви Оедоръ Васильевъ Вырскій, какъ открылось по дознанію, дъйствительно съ самаго поступленія своего въ г. Козельскъ, именно

съ 1933 года, началъ заниматься обучениемъ мъщенскихъ и чистію купоческихъ дётей, и обучаль ихъ чтенію, письму и ариеметикъ. Въ 1850 же году начала помогать Вырскему въ обучения дътей дочь его Александра, обладающая особенною способностію заниматься съ датьми, почему увеличилось количество учениковъ, и явились ученицы, а вийств съ симъ стало возрастать и довъріо гражданъ къ нему, такъ что въ 1860 году, когда діакону Вырскому формально разръщено завести у себя школу для мальчиковъ и двиочекъ, явилось такъ и другихь по 100 человъкъ, въ числъ коихъ оказались и дети крестьянъ подгородныхъ. Нына обучаеть онъ съ дочерью дътей чтенію, письму, закону Божію, ариометикъ и грамматика, не далая впрочемъ никакого принужденія учовыкамъ своимъ въ изучения сихъ предметовъ; а дъвочин сверхъ того обучаются нужнымъ и приличнымъ для никъ рукодельямъ. Школа состоитъ въ собственномъ доме дівкона Вырскаго; въ ученики принимаеть онь дітей и бъдныхъ и небъдныхъ гражданъ и крестьяпъ, кто пожеляетъ отдать ему; а посему многихъ обучаль и обучаегъ безмездно; за нъкоторыхъ же получаеть отъ родителей посильную фебольшую плату.

- Его Императорсков Ведичество, въ 23-й день освраяя сего года, Высочайше утвердить соизволиль опредвление Съятвишаго Сунода о присоединения мечей къ знакамъ ордена св. Анны 3-й степени, Всемилостивъйше ножилованнаго въ 1855 1856 годахъ протоіереямъ полковъ: лейбъ-уланскаго курляндскаго Его Величества Димитрію Овсянкину, пъхотныхъ: литовскаго Іоанну Минценкову, брестскаго Гавріилу Прокливитантову и священнику дибпровскаго пъхотнаго полка Ксепофонту Овгарову.
  - Циркулярнымъ отношеніемъ духовно-учебнаго управт. 1. Ота. Ш. 63

ленія оть 19-го ноября 1848 года объявлено было но духовно-учебному въдомству постановление Святьйшаго Сунода касательно принятія въ духовныя училища лиць свътскаго званія. Во 2-иъ пункть сего постановленія изображено: «дётей лицъ, принадлежащихъ къ податному состоянію, не иначе принимать въ духовима училища, какъ если они представять формальныя свидетельства объ увольненія сихъ дітей обществомъ, къ которому принадлежать, равно и объ утвержденіи приговора отъ общества Правительствующимъ Санатомъ». Нынв. Святьйшій . Сунодъ, принявъ во вниманіе, что означенное правило постановлено было примънительно къ прежде дъйствовавшему закону (Св. 1842 г. т. ІХ ст. 260), по которому лица податныхъ состояній увольняемы были въ бъдое духовенство не иначе, какъ съ разръшенія Правительствующаго Сената, в что въ поздиващее время законъ этотъ отивненъ и увольнение лицъ податемхъ состоякій предоставлено окончательному разрішенію начальника губернін, а по смыслу 4639 ст. 1 ч. ІІ т. Св. Зак. Общ. Губ. Учрежд. (изд. 1857 г.), приговоры сельскихъ обществъ, засвидътельствованные волостными правленіями, объ увольненій государственныхъ крестьяйъ въ другія дозволенныя сословія, утвержденію Правительствующаго Сената не подлежать, постановиль: поручить духовно-училищнымъ начальствамъ, чтобы при пріемъ въ училеща лицъ податнаго состоянія, за наміненіемъ въ изданія Св. Зак. 1857 г. 260 ст. ІХ т. Св. Зак. (взд. 1842 г.), не руководствовались впредь состоявшимся по сему предмету въ 1848 году постановленіемъ Святьйшаго Сунода, а сообразовались бы съ дъйствующими вынъ ybakohebiams.

 Опредвленіемъ Святъйшаго Сунода отъ 28-го марта положено: почетному блюстителю кинешемскаго духовнаго училище, вечетному гражданину 1-й гильдів нувескому сыну Ивану Алекстеву Полінову, за пожертвовавіє вить на разныя потребности вышеозначеннаго училища 411 руб. сер., преподать благословеніе Святійщаго Сунода.

- Определеніемъ Святейшаго Сунода отъ 16-го марта 1861 года положено: учителю переяславскаго духовнаго училища священнику Александру Свирелину, за пожертвованіе въ распоряженіе Святейшаго Сунода 948 экземпляровъ составленной имъ книги подъ заглавіемъ: «Краткое объясненіе храма, его принадлежностей, утвари церковной и праздниковъ церковныхъ», преподать благословеніе Святейшаго Сунода.
- Въ приказй оберъ-прокурора Святишаго Сунода отъ 23-го февраля 1861 года, изображено:

по хозяйственному управленію при святьйшемъ синодь:

Указомъ Правительствующаю Сената 22-10 февраля 1861 года произведены за выслугу льть, со старшинствомъ: изъ надворныхъ въ коллежские совътники:

Членъ общаго присутствія Николай Сычесь (съ 20 декабря 1860 г.) и начальникъ художественной экспедиціи Юрій Львось (съ 13 августа 1860 г.).

Изъ коллежских в ассесоров в падворные совътники: Младшій контролеръ Яков Виноградов (съ 9 декабря 1860 года).

Нев коллежских секретарей в титулярные совытники: Младшій помощникъ контролера Николай Введенскій (съ 20 октября 1860 г.).

Пов пубериских в коллежские секретари: Канцелярскій чиновникъ Николай Дьяков (съ 19 сентября 1860 г.).

Нев поллеопония решстраторось сь субераскіе сепретари:

Вывшій помощникъ синодскаго казначея, а нына младвій помощникъ контролера Павель Некрасов (съ 1 іюня 1860 г); бывшій канцелярскій чиновникъ, а нына помощникъ синодскаго казначея Михаиль Анцыфоровь (съ 22 сентября 1860 г.), и канцелярскій чиновникъ Владимірь Редель (съ 23 октября 1860 года).

Переименованъ изв прапорщиковъ въ коллежские регистраторы:

Канцелярскій чиновникъ Петръ Чешковъ.

### Навначает са:

Начальникъ отдёленія кашцелярін оберъ-прокурора Сватвішаго Сунода колложскій совётникъ *Спеціановичъ* — оберъ-контролеромъ (съ 21 февраля 1861 г.).

Увольняется от службы, по прошенію, ва бользвію: Инспекторъ московской синодальной типографів коллежскій сов'єтникъ Рене-Семенз, съ мундиромъ должности присвоеннымъ (съ 14 феврала 1861 г.).

## по духовно-учебному управлению при святайшемъ свиола:

### Опредъляются:

Красноярскій городовой врачь коллежскій ассесоръ Ловарев, сверхъ настоящей должности, безмезднымъ врачемъ при красноярскомъ духовномъ училищі (съ 19 амваря 1861 г.); ординаторъ новгородскаго военнаго госпиталя надворный совітникъ Доброкравова, сверхъ настоящей должности, безмезднымъ врачемъ при новгородскомъ духовномъ училищі (съ 14 февраля 1861 года).

Увольняется от службы по прошенію:

Учитель воронежской семинарін коллежскій совітникь Мишинь (съ 14 января 1861 г.).

### по канцелярін оверъ-прокурора святьйшаго спнода:

### Hazravaemen:

Старшій столоначальникъ надворный совътникъ *Дапин*ь — начальникомъ отдъленія (съ 21 февраля 1861 г.).

- По распоряженію господина оберъ-прокурора Святьйшаго Сунода 15-го марта, переміщены: профессоръ вижегородской семинарів Алексій Никольскій на службу въ казанскую семинарію; инспекторъ и учитель никольскаго духовнаго училища Иванъ Кузнецовъ—наставникомъ въ вологодскую семинарію.
- По распоряженіямъ господина оберъ-прокурора Святаймого Сунода—17-го марта: учитель рязанской семинаріи по классу гражданской исторія, кандидать Оедоръ Толеровъ позначенъ преподавателемъ священнаго Писамія въ той же семинаріи, а на місто его переведенъ инспекторъ веневскаго духовнаго училища кандидать Алексиндръ Сакаровъ, учитель тульской семинаріи по классу ованно-математическихъ наукъ, кайдидать Доримедонтъ Прилуцкій, переміщенъ на вакансію наставника священнаго іїнсанія въ той же семинаріи; 27-го марта: учитель угличскаго духовнаго училища, кандидать Алексій Яновскій, переміщенъ наставникомъ въ ярославскую семинарію; 29-го марта: профессоръ новгородской семинаріи Дамитрій Ганкевичь уволенъ отъ сей должности, двя поступленія на службу въ епархівльное відомство.
  - Святьйшій Сунодъ, по разсмотрънів дъла по ходатайствамъ епархіальныхъ начальствъ о награжденія разныхъ лицъ за службу въ должности церковныхъ старостъ в за пожертвованія въ пользу церквей, бего марта 1860 годовъ, между прочимъ, опредълилъ слъдующимъ церковнымъ старостамъ, по вниманію къ полезному прохожденію вми старостинскихъ должностей и въ поощреніе ихъ къ

дальнъйшей усердной службъ, преподать благословение Святьйшаго Сунода: - кіевскому 3-й гильдій купцу колаю Скидану, старорусскому 3-й гальдін купцу Стефану Красильникову, 3-й гильдін купоческому сыну Ивану Терешину, бумажной фабрики дъйствительной статской совътницы Кайдановой настеровому Андрею Чернышеву, псковскому 3-й гильдін купіцу Силь Васильеву, помінцику коллежскому ассесору Степану Васильеву, холискому 3-й гильдін купцу Никнфору Горскому, торонецкому 3-й гильдін купцу Ивану Рудину, помінцичьему крестьянних Аванасію Милякову, углицкому 3-й гильдін купцу Динтрію Русинову, старицкому 3-й гильдін купцу Василію Чериятину, тверскому 3-й гильдій купцу Петру 5-й волости 3-го округа херсонскаго поселенія поселянину унтеръ-офицеру Өеодосію Дымову, 6-й волости 3-то округа херсонскаго поселенія поселяннну Ивану Носаку, 7-й волости 3-го округа херсонскаго поселенія поселянину Өеодосію Билецкому, 8-й волости 3-го округа херсонскаго поселенія поселянину Григорію Ризниченко, 11-й волости 3-го округа херсонского южного поселенія воселянину Василію Распитину, могилевскому 1-й гильдів купцу Степану Полякову, казаку Ивану Соломеннику, крестьянину Кондрату Гоцуляку, помещичьему крестьянину Петру Воловодовскому, горнаго дуганскаго дитейнаго завода 3-й гильдін кушцу Гаврінлу Өедоросу, дорогобужскому 3-й гильдін купцу Миханлу Елисьеву, арзамасскому 3-й гильдін купцу Николаю Скорнякову, балахивискому 3-й гильдін купцу Василію Сотужину, вольноотпущевному отъ графини Толстой крестьянину Ивану Усову, курскому 3-й гильдів купцу Аркадію Можсайскому, пом'вщижу надворному совътнику Дмитрію Левшину, казенному крестьяннину Варлааму Оедотову, города Тамбова 3-й гильдін купеческому сыну Дмитрію Кокушкику, города

Елатьмы 3-й гильдін купцу Андрею Колабаеву, тамбовскому 3-й гильдін купцу Николаю Носову, борисоглібскому 3-й гильдін купцу Евиму Гаврилову, государственному крестьянину Димитрію Грохову, мастеровому Өерапонту Зубову, саратовскому 3-й гильдін купцу Семену Сапоженкову, харьковскому 3-й гильдін купцу Семену Овдорченко, государственному крестьянину Леонтію Полаву, отставному казаку Мирону Корлінну, и нарвскому 3-й гильдін купцу Михаилу Пынкину.

- Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу господина оберъ-прокурора Святъйшаго Сунода, въ 18-й день минувшаго марта Высочайше соизволилъ утвердить опредъление Святъйшаго Сунода о возведении херсонесской обители святаго Владимира, близъ Севастополя, на степень первокласснаго монастыря по окладу западныхъ епархій, съ тъмъ, чтобы потребная на содержание сего монастыря сумма 3185 рублей серебромъ отпущена была въ текущемъ году изъ государственнаго казначейства, а съ будущаго 1862 года вносима была въ смъту расходовъ Святъйшаго Сунода.
- Его Императорское Величество, во внимание къ отличноусердному служению и ревностнымъ пастырскимъ трудамъ епископовъ: тверскаго Филовея и кишиневскаго Антонія, въ 23-й день апръля 1861 года, Всемилостивъйше сонзволилъ пожаловать ихъ въ санъ архіепископа.
- Его Императорское Величество Всямилостивъйше соизволилъ повелъть: протојерея московскаго каоедральнаго архангельскаго собора, Александра Горскаго, наградить наперснымъ крестомъ, отъ Сунода выдаваемымъ, и камилавкою.
- Его Императорское Величество Государь Императоръ, въ 15-й день апръля 1861 года, Всемилостивъйше соизволялъ наградить почетнаго блюстителя по козяйст-

венной части въ с.-петербургской семинаріи, царскосельскаго 2-й гильдів купца, Александра Эзелева, за пожертвованія его въ пользу озимченной семинаріи, серебряною медалью, съ піддінсью «за усердіе», для ношенія на шев на стапиславской лентв.

- Государь Инператоръ Всемилостивейше сонзволиль пожиловить законозчителю питріотическиго института, протоіерею Мокіевскому, наперсный кресть; укращенный брилліантами и гранитами.
- Именнымъ Высочайшимъ указомъ, состоявшимся въ 15-й день минувшаго апръля на выя капитула россійсняхъ императорскихъ и царскихъ орденовъ, настоятель посольской церкви нашей въ Аоннахъ архимандритъ Петръ, сопричисленъ къ ордену св. Владиміра 3-й стейени, во вниманіе къ отлично-усердной и ревностной службъ его, засвидѣтельствованной начальствомъ.
- Государь Императоръ, по всеподданнивитему докмаду господина оберъ-прокурора Святвишаго Сунода, въ 1-й день апрвля Высочайше соизволиль утвердить опредвление Святвишаго Синода, отъ 17-го нарта о возведении ардатовской покровской оренской общины, нижегородской епархии, на степень третьекласснаго общежигельнаго монастыря на изложенныхъ въ томъ опредвлении основанияхъ.
- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунода, отъ 18-го апрыля 1861 года положено: почетнаго гражданина, временнаго московскаго 2-й гильдіи купца, Алексвя Толоконинкова опредълить почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части при московской духовной академіи.
- Опредъленіемъ Святьйшаго Сунодя, состоявшимся 21-го апръля 1861 года, положено: потомственнаго почетнаго гражданина, второй гильдів купца, Арсенія Оловянишникова, опредълить въ должность почетнаго

блюстителя по хозяйственной чисти 21 просымской соминирін.

- Оправленіемъ Синтиннаго Суноди, составлявать 21-го април 1861 года, положено: ноченному бластиголю по хозяйственной части далматовскаго дуловнаго училаци, челябинскому второй гильдін куппу, потомственному истенному гражданныу, Евгенію Разанову, за ножертисминіе имъ на расходы по означенному училищу и сестенцей при опомъ бурси 1200 рублей серебремъ, преподачь благословеніе Святийнаго Сунода.
- Опредъленіемъ Святвинато Суноди 29-го апрым положено: на открывшуюся вакансію ректори и прочессора богословских наукъ орловской семинарін опредъякть инспектори новгородской семинарін архимандрити Осогноста, съ назначеніємъ его настойтелемъ иценскаго третвежаюснаго петропавловскаго монистыря.
- Господинь сунодальный оберъ-прокуроръ, графъ Толстой, довель до сведенів Свитейніаго Очнода, что въ пользу церкви прославскиго подворья въ С. Петербургъ поступили отъ разныхъ благотворителей следующи пожертвованія: 1) на св. престоль серебряный вызолоченный 84 пробы ковчеть, въсожь 8 фунтовъ, въ видъ храма съ колоннами и пятью главами (работы Сазикова), заключеющій въ себъ Голгову съ тремя крестами и пещеру съ гробомъ, подъ круглымъ прустальнымъ колпакомъ ;2) серебряная вызолоченная даропосица съ полнымъ приборомъ 84 пробы, въсомъ въ 60 молотипковъ; 3) къ образу еъ св. мощами гравированная серебряная вызолоченная риза, 84 пробы, въсомъ 1 фунть 30 золотниковъ, убранная каменьями; къ сему же образу чеканной работы віотъ, вызолоченный чрезъ огонь, мърою въ врінинъ; 4) двь деревянныя рьзныя вызолоченныя тумбы въ видь налоевъ, для храмоваго образа и для святцевъ; 5) двъ мъ-

стили боминія опроровия свічи, съ изображеніями на инхъ иконъ Спасителя и Божіей Матерін; дві такія же свічи, лапированныя, съ изображеніями на няхъ св. угодянковъ, и восемь свічь сутлярныхъ въ люстрі; б) траурния бархатныя одежды, общитыя широкимъ серебренымъ гасомъ, бахрамою и кистями на престолъ, жертвонникъ, налой и два стола, съ особыми къ нимъ ковреми, и 7) зеленый коверъ къ престолу и предъ иконостасомъ. Доводя о семъ до свідінія Святійшаго Сушодя, его сіятельство присовокупляєть, что всі означенныя вещи виссены въ опись имущества церкви ярославскаго подворья.

Вслідствіє сего Святійшій Сунодь, опреділеніємь 220-го паріле сего 1861 года, положиль: неизвістнымы жертвователямь, за благочестивоє приношеніє ихь, вы пользу церкви ярославскаго нодворья, утварныхы и ризничныхы вещей, объявить благословеніе Святійшаго Сунода.

- Государь Императоръ Всемилостивъйше соизволель пожаловать і еромонаху тронцкой сергіевской давры Сумеону волотой наперсный кресть, съ таковою же цёпочкою, за труды его по снятію съ иконы смоленской Божіей Матери, что въ кремлевскомъ вознесенскомъ монастыръ, копін, жертвуемой Ея Величествомъ въ православную дерковь, воздвигаемую въ селё Рамъ въ Албанія.
- Государь Императоръ, во вниманіе къ засвидѣтельствованію начальства о ревностномъ исполненів духовнихъ требъ іеромонахомъ тихвинскаго монастыря Кирилломъ во время кругосвѣтнаго плаванія на отрядѣ судовъ, возвратившихся въ прошедшемъ году, подъ начальствомъ елигель-адъютанта, капитана 1-го ранга Попова, Вскинлостивѣйше пожаловать изволилъ сему священнослужителю въ награду наперсимй крестъ изъ кабинета Его Виличества.

- Секретарь Государыни Императрицы сообщиль г. оберъ-прокурору Святайшаго Сунода, что Ея Виличество, но просьбъ учредительницъ Высочайшк учрежденнаго общества для вспоможенія бъднъйшимъ православнымъ церквамъ и монастырямъ въ Россіи, лишившагося покровительницы въ Государынъ Императрицъ Александръ Окодоровнъ, сонзволила изъявить согласіе на принятіе сего общества подъ Августъйшее свое покровительство и съ тъмъ виъстъ повелъла ему, оберъ-прокурору, испросить на это предварительно Высочайшие соизволеніе Его Императорскаго Величества. Въ 18-й день минувшаго февраля на сіе воспослъдовало Высочайшее Его Императорскаго Величества соизволеніе.
- Г. сунодальный оберъ-прокуроръ довелъ до свёдінія Святьйшаго Сунода, что благочинный пермокой епархін, екатеринбургскаго уйзда, каменскаго завода, священникъ Матбей Поновъ препроводиль въ хозяйственное управленіе при Святьйшенъ Сунодъ 100 рублей, пожертвованные крестьянскою вдовою означеннаго завода Февроньею Кодяковою, на поминовеніе о здравін Февронім и чадъ ея, и объ упокосній умершаго мужа ея Іоанна и сродниковъ его, для етсылки въ одинъ изъ русскихъ монастырей, на асонской горъ, безъ помменованія таковаго. Вслідствіе сего, Святьйшій Сунодъ, опредъленіемъ зело опредъленіемъ забономъ управленію означенныя деньги отослать, чрезъ азіатскій департаментъ министерства иностранныхъ дъль, въ общежительный Пантелеймоновскій монастырь на Асонъ.

О совершения нолитесниму нанатованій за благотворителей Богадільнаго дона при Церкви Святия Живопачальния Тропцы, въ Ораніонбауні, на кладбиці.

Святьйшій Правительствующій Сунодъ, опреділеніемъ

- <sup>20</sup>/<sub>27</sub> есараля текущаго 1861 года, разрёшиль совершать на вічнее время въ Божіемъ храмі Святыя Тронцы:
- 1) Всенощное байніе съ акаенстомъ Святой и Животворящей Троицій и молитвами Богу Отцу, Богу Сыну в Богу Духу Святому, Божественную Литургію и благодарственное мелебствіе Святой Тронцій, съ молитвою, 21 іюня, на память Святаго Мученика Іуліана Тарсійсвяго, въ день, въ который послідовале осващеніе храна Божія Святыя Тронцы въ 1757 г., съ возношеніемъ на ектеніяхъ именъ живыхъ благойворителей.
- 2) О памяти и оставлении гртховъ и объ упокосніи душъ усопшихъ благотворителей: а) напихиду 20 іюня, предъ всенощнинъ бланісмъ, наканунѣ 21 іюня и 6) антія: во вторникъ Ооминой недъм, въ субботу предъпраздникомъ Святня Тронцы (пятидесятивны), въ Динтрісвскую субботу (предъ 27 числомъ октабря), и въ Массопустную субботу.
- н 3) Какъ живых, такъ и усопинхъ благотворителей и ихъ сродниковъ поминать въ вышеноказанные для неимянно во время совершенія проскомидін ил Болествевныхъ Литургіяхъ, равно и во всё прочіо дни, въ которые будеть приносима во храм'в Святыя Тронцы безкрочная жертва.

Попечитель объ устройства бегадальнаго дома въ Ореніенбаума, свящоминка о. Гавріна в любимова, св встинною радостію спашить извастить о сема Боголюбезныха и Христолюбивыха благотворителей.

#### CERTATER I RECEIOLYMUS ROUPABER.

Въ майской внижев «Христіанскаго Чтенія» въ статьй: Во сосмоми маніе 19-ю февраля допущены следующія погрышности, которыя спешимъ исправить:

#### HAURTATANO: .

#### ATATHE ORMLOK

стран. 369. строк. 6. избасисшів

стр. 372, строки 8 и 9. Двло осепбожденія началось не вы Римп. Спеситель начали сеое дпло тъми, что.....

стран. 416, 11 строка сверху, откосились презрительно, при тогдашием порядкю, или точние...

стр. 419. 8 строка. не широко рас-

usopaemie

Дтло освобожденія началосьттик, что нашь Готподь и Спаситель лешлся на землю.....

относились прегрительно. Много бюдь вытерпиль мірь при тогдишнемь порядки, или точние...

изв широко раскинувшагося

#### ВЪ КОНТОРВ ЖУРНАЛА:

# «XPHGTIANGROB YTERIB,»

при книжномъ магазинъ

## КОРАБЛЕВА И СИРЯКОВА,

по Садовой улиць, противь Гостинаю двора, въ д. Балабина

#### продаются кинги:

О Новомъ Завътъ Господа нашего Інсуса Христа. Соч. архимандрита Осодора. Содержаніе этой книги: Духовныя нужды и обстоятельства времени открытія Новаго Завъта. — Основаніе и устроеніе Господомъ новозавътнаго порядка вещей. — Порядокъ открытія и первоначальнаго распространенія въ міръ новосозданной Христовой Церкви, и човыхъ откровеній чрезъ св. апостоловъ. — Порядокъ начертанія новозавътныхъ откровеній въ письменахъ чрезъ извъстныхъ св. писателей, съ извъстнымъ характеромъ, содержаніемъ и значеніемъ книгъ Новаго Завъта. Спб. 1861 г. 75 к. въс. за 1. •.

Обозрвніе посланій св. аностола Навла къ Кориноннамъ. Профессора Спб. духовной академія, М. Голубева. Т. 1. Спб.

1861 года. 1 р. 75 к., въс. за 2 ф.

Обзоръ русской духовной антературы. 1720 — 1858 г. (умершихъ писателей). Филарета, архіонископа черинговски-го. Книга 2-я Спб. 1861 г. 1 р. 25 к., въс. за 2 ф.—Цвия за двъ части 3 р., въс. за 3 ф.

Акаенстъ св. Нантелеймону, съ изображениемъ великомуче-

ника. Cu6. 1861 г. 25 к., въс. за 1 ф.

Священная Исторія Ветхаго Завѣта, составленная законоучителеленъ Инператорскаро Училица Правоведенія протоіереевъ Михаиломь Богословскимь. Изданіе второе. 1861 года 2 руб., за перес: за 2 фун. — Его Священная Исторія Новаго Завѣта взданіе первое 1859 г. 1 р. 35 коп., за перес. за 2 фун.

**Приготовденіе къ исновіди я** благоговійному причащенію святыхъ Христовыхъ таннъ. Слова законоучителя императорскаго училища Правоведенія протоісрея *Миханла Боюсловска*ю.

Новое взданіе 1861 года, 75 коп., съ перес. 1 руб.

• Недражавін Пресвятей Діві Марів. Въ трехъ вивгахъ. Переводъ съ французскаго. М. 1860 года. Въ 1-й кимгъ разсуждается: о жизни и добродотеляхъ Присвятой Дівы Марін, отъ времени непорочнаго Ея зачатія до рожденія Бомествен-

наго Сынч Вя въ Виолеемъ. Во 2-й о жизни и добродътеляхъ Пресвятой Дъвы, отъ рождемя Вю Сына Божія въ Виолеемъ, до принятія Цмъ крестиой смерти на Голговъ, для спясенія родя человъчесняго— и въ 3-й о жизня и добродътеляхъ Пресвятой Дъвы, отъ времени страдянія Сыни Ея до дня успенія. Цъния 1 р. 50 коп., за перес. зе 2 оуи.

**Наизтия кинжка** рля священника, или размышленія о священичесьнять обизанярстяхь. М. 1860 г. 4 р. 60 к., за

перес. за 2 фун.

Служба и Акаонстъ Пресвятой Богорозицы совершвеныя въ день празднества св. чудотворной Ея яконы, имянуеной: Умоли мол нечали. Спб. 1860 г. 70 к., въс. за 1 ф.

Упражнение въ геочетрів, съ подробными рашеніями. Состав. И. Хмырова. Книга первия. Спб. 1861 г. 1 р., въс. за

1 .

Дифференціальное исчисленіе. Состав. Дингеръ. Перев. съ вънецкаго А. Эшлиманз и М. Лапчинскій. Саб. 1861 г. 1 р. 50 к., въс. зн 2 ф.

Богослуженіе, праздники и религіозные обряды нынашних евреевъ. Состав. А. Алекстечь. Новгородъ. 1861 г. 60 к., въс. за 1 ф.

Сборникъ разныхъ свёденій о С.-Петербурга и его окрестностихъ. Сиб. 1861 г. 20 к., въс. за 1 ф.

• причиналь ноявлеція въ русслой поркви раскола, извъстниго подъ именемь стирообрядства. Д. Опоцкаго. Спб. 1561 г. 50 к., втс. зт 1 ф.

Открытіе Америки, историческій разсказь для льтей, передвланный съ нъмецкаго *Е. Далеескаго* Съ чертежемъ и картою. Спб. 1861 г. 75 к., съ перес. 1 руб.

Рамиловское дало. Ософанъ Прокоповичъ и Ософилантъ Лопатинскій. Матеріалы для исторіи первой подовивы XVIII сто-

Abria, H. Yucmoeura, 1861 r. 1 p.6.

Псторическій атлась древнихь, среднихь и довыхь вычовь. Состощій изь 23 карть большаго формата. Составленный К. Таельклейеромь, преподавателень исторіи въ вервомъ кадетскомъ Кориусь. Учебное погобіе для Военно-учебныхъ заведеній. Спб. 1861 года, ціна 4 рубля.

**Шагъ впередъ, или върнъйшій путь для поиъщиковъ къ** устройству ихъ благосостоянія въ настоящее время, Спб. 1861

года, 60 коп.

Иногородных особи благоволять обращаться св требовымями св С. Истербурга, св министий министи Караблеск и Спрякова.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

# первой части христіанскаго чтенія за 1861 годъ.

## I.

| Христіанская жизнь и дъятел | ьпос1 |
|-----------------------------|-------|
|-----------------------------|-------|

| Участіе сердца въ познанів иствиъ въры                    | 3 13    |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| О любви къ человъчеству въ отношения къ современ-         |         |
| нымъ потребностямъ жизни 14—32. 37—60.                    | 122-148 |
| Слово въ недълю мясопуствую, сказанное преосвя-           |         |
| щеннымъ Макаріемъ, епископомъ харьковскимъ и ахтыр-       | •       |
| СКИМЪ                                                     | 83 36   |
| Слово въ недълю Православія, Его же                       | 61- 69  |
| Слово въ недълю православія и въ день возшествія          |         |
| на всероссійскій врестоль Благочестивайшаго Госидаря      |         |
| Императора Ајександра Никојаевича                         | 70- 79  |
| Христіанская встріча юности со старостію                  | 80 86   |
| Бестда въ день обнародованія Высочайщаго маннеес-         |         |
| та о дарованін кръпостнымь людямь правь состоянія свобод- |         |
| ныхъ сельскихъ обывателей, сказанияя преосвященнымъ       |         |
| Ниломъ, архіепископомъ ярославсявиъ и ростовскимъ         | 87 94   |
| Ръчь по прочтенін Высочанщаго манифеста о дарова-         |         |
| нів припостными людями прави состоянія свободныхи сель-   |         |
| скихъ обывателей, сказанная преосвященнымъ Манаріемъ,     | •       |
| епископомъ харьковскимъ и ахтыркимъ                       | 95 98   |
| Ядъгръха                                                  | 99-109  |
| Последование святых в спасительных страстей Гос-          |         |
| пода нашего Інсуса Христа                                 | 103-116 |
| Поучение по освящении новоустроеннаго храма въ            |         |
| г. Яранскъ, вятской епархів, сказанное преосващеннымъ     |         |
| Капиднооромъ, епископомъ вятскимъ                         | 117-121 |
| Предвам христіанской услужанности                         | 149-157 |
| О даветать                                                | 158174  |
| и.                                                        |         |
| Учено—Богосл <del>овс</del> кія насатдованія.             |         |
| Христіанство и прогрессъ                                  | 1 51    |
| • • •                                                     | -       |

# XPNCTIAHCKOE TEHIE,

MUZARARMOR

при

САНКТИЕТЕРБУРГСКОЙ

# ДУХОВНОЙ АКАДЕМІН.

**1861.** 

январь.

С. ПЕТЕРБУРГЬ.

Подписка на *Христіанское Чтеніе* принимается въ Правленіи с. петербургской духовной Академіи, во всёхъ Правленіяхъ иногородныхъ Семинарій, въ духовныхъ уёздныхъ и приходскихъ Училищахъ. Цёна за годовое изданіе безъ доставки 6 р. с., а съ доставкою и пересылкою 7 р. 50 к. сер.

Въ Редакціи Христіанскаю Чтенія и въ канцеляріи Правленія с. петербургской духовной Академіи еще продаются полные экземпляры Христіанскаю Чтенія за прежніе годы, именно: 1822, 1823, 1824, 1825, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1841, 1843, 1844, 1845, 1846, 1847, 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859 и 1860. Каждый экземплярь отдёльно—по 6 р.сер. безъ пересылки, а съ пересылкою по 7 р. 50 к. с. Кто пожелаетъ выписать имёющіеся экземпляры за всё годы въ совокупности, или съ 1822 по 1827, и съ 1833 по 1847 включительно, тому будеть уступленъ каждый экземпляръ одного года по 4 р. с. безъ пересылки, за которую нужно прилагать на пять фунтовъ для каждаго экземпляра. Цёна за экземпляръ Христіанскаю Чтенія 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859 и 1860 годовъ остается прежияя.

Изъ печати вышло новое изданіе Хр. Чтенія за 1848 годъ. Бесёды св. Златоуста и Церковную Исторію Евсевія, пом'єщенныя въ этомъ году, можно получать и отдёльными книгами. Цёна каждой 2 руб. и на пересылку за два фунта.

Въ Редакціи же *Христіанскаю Чтенія* и въ канцелярін Правленія с. петербургской дух. Акад. продаются книги:

1) Слова и Ръчи преосвященнаго Макарія, епископа харьковскаго и ахтырскаго. 1859 г. Т. І и ІІ. Цъна 2 руб. 50 к. сер. съ пересылкою.

2) Исторія Русскаго Раскола, его же. Новое изданіе.

Цъна 2 руб. сереб. съ пересылкою.

3) Исторія Русской Церкви, ею же. Томы І, ІІ и ІІІ. С.п.б. 1857. Ціна за всё три тома съ пересылкою 5 руб. сереб., а за каждый томъ въ отдёльности—1 р. 67 к. сер.

4) Православно-Догматическое Богословіе, соч. ею же,

(повое компактное изданіе).

— Т. I, заключающій въ себъ I и II т. прежняго изданія; ц. 2 р. 50 к. съ перес.

— Т. II, заключающій въ себъ III, IV и V т. прежняго изданія; ц. 3 р. 50 к. съ перес.

5) Пастырское Богословіе, соч. Кирилла, епископа мелитопольскаго. Изд. третье. Цівна 1 р. сер.; на перес. за 2 ф.

6) Темы для поученій къ простому народу, съ указаніемъ главыхъ мыслей и мѣстъ св. Писанія, къ нимъ относящихся. — Пособіе для проповѣдниковъ Слова Божія въ сельскихъ церквахъ. Соч. архим. Викторина, ректора костромской Семинаріи. Изданіе второе, Спб. 1859 года. Цѣна съ пересылкою 1 р. сер.

6) Минуты уединенныхъ размышленій христіанина, соч.

его же. Ц 1 р. 25 к. с.; на перес. за 2 ф.

7) Темы для поученій къ простому народу, съ указаніемъ главныхъ мыслей и мъстъ св. Писанія, къ нимъ относящихся.—Пособіе для пропов'єдниковъ Слова Божія въ сельскихъ церквахъ. Соч. архим. Викторина, ректора костромской Семинаріи. Изданіе второе, Спб. 1859 года. Цена съ пересылкою 1 р. сер.

 Истинный Другъ духовнаго юноши. — Практическія паставленія воспитанникамъ духовныхъ Училищъ. Соч. ею же.

Спб. 1858 г. Цъна 1 р. сер. на перес. за 2 ф.

9) О заслугахъ св. Аванасія В. для Церкви въ борьбъ съ аріанствомъ, соч. Лосянина. Цена 1 р., на перес. за 2 ф.

10) Указатель сочиненій, содержащихся въ 88 частяхъ

Христіанскаго Чтенія. Цівна (съ пересылкою) 50 к. сер. 11) Разборъ римскаго ученія о главенствів въ Церкви, сдівланный на основаніи св. Писанія и Преданія Церкви первыхъ трехъ въковъ. Соч. рект. рижской д. Семинаріи, А. Никанора. Выпуски 1 и 2. Цъна кажд. вып. 1 р., на перес. за 2 фун.

12) Исторія с. петербургской д. Академіи. Соч. профессора

И. Чистовича. Цвна 2 руб. сер.; на перес. за 2 фун.

13) Исторія прав. Церкви въ Финландіи и Эстландіи, принадлежащихъ къ с. петербургской епархіи. Соч. его же. Цъна 1 р.. на перес. за 1 фун.

14) Систематическое изложеніе Логики. Соч. профессора

Карпова. Цѣна 1 р. 50 к., на перес. за 2 фун.

15) Римскій новый догмать о зачатіи Пресвятыя Діввы Маріи безъ первороднаго гръха предъ судомъ св. Писанія

и Преданія св. Отцевъ. Ціна 35 к. безъ перес.

- 16) Сужденіе православнаго Грека о способъ Церквей, какой предлагаеть Гагаринь въ своей брошюркв: La Russie sera-t-elle catholique? Цтна 25 к., на пересыяку за 1 фун.
  - 17) Литовская церковная Унія. Изследованія М. Колловича.

Т. І. Ціна 1 р. 50 к., съ пересыякою 2 р. сер.

18) Объ антихристь противъ раскольниковъ. Соч. баккадавра с. н. бургской д. Академін *И. Нильског*о. Въ 2-хъ частякъ. Цвна съ пересылкою 2 р. 50 к. сер.

Историческое ученіе объ Отцахъ Церкви. Филарета, архіепископа черниговскаго и нъжинскаго (съ портретомъ автора) Спб. 1859 г. 3 тома. Цвна съ пересылкою 5 руб. сер.

Историческій обзоръ пъснопъвцевъ и пъснопънія греческой церкви. Сочиненіе Его же 1860 г. ціна 2 р. сер., на перес.

за 2 фурта.

О необходимости священства, противъ безпоповцевъ. Соч. баккалавра А. Предтеченскаго. Цзна съ пересылкою 1 руб.

|           | CONTRACTOR OF THE CARIAL BETTATO SABBTA BY PYCCKON'S HEPERORS.                                                       |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| D. A.     | le de separately, send for KG 6/64 Compan. Mepsas Kuura Monceoba: Butie. Fa. I—XI 1 —32                              |
| Buna      | . Первая книга Монсеева: Бытіс. Гл. І—XI 1 —32                                                                       |
| •         | тфрефія св. отцевъ и учителей древией вселенской церев.                                                              |
|           | / Св. Скца нашего Іоанна Златоустаго                                                                                 |
|           | Бесьда 4-я на слова пророка Исаін. Гл. 6, ст. 1. 232—252<br>Бесьда-5-я на слова пророка Исаін. Гл. 6, ст. 1. 252—264 |
|           | Бесьда 6-я на слова пророка Исаін. Гл. 6, ст. 1. 252—264<br>Бесьда 6-я на слова пророка Исаін. Гл. 6, ст. 1. 264—277 |
| ,         |                                                                                                                      |
| Tilliu    | Mid smartly graden KG 6164                                                                                           |
|           |                                                                                                                      |
|           | христіанская жизнь и двятельность.                                                                                   |
| 4         | проеджам христівнской услуждивости                                                                                   |
| <b>,</b>  | <b>Давистий.</b>                                                                                                     |
| 4         | n.                                                                                                                   |
|           | учено-богословскія изсладованія.                                                                                     |
|           | Св. Григорій Богословъ, какъ учитель въры. Л.                                                                        |
|           | Шалфеева. (Окончаніе)                                                                                                |
|           | III.                                                                                                                 |
| * *       | СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРВНІЕ ПЕРКОВНЫХЪ ДВЛЬ И БОГОСЛОВСТОЙ                                                                 |
|           | JHTEPAT) PLL                                                                                                         |
| · <b></b> | о партіяхъ, на которыя раздъляется въ настоя-                                                                        |
|           | щое время англиканская церковь. Протогрем Епе-                                                                       |
|           | нія Попова                                                                                                           |
|           | солиновіц написаннях раскольниками ву потряд рас-                                                                    |
|           | кола.» И. Инльскато                                                                                                  |
| :         | Внутреннія извістія и начальственныя распораже-                                                                      |
|           | пія по въдомству православняго неповъданія. — 516—532                                                                |
| * *       | Печатать позволяется. Ценворь Аржимандрить Фотій.                                                                    |

Digitized by Google

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

