

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

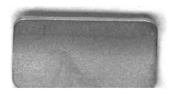
  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

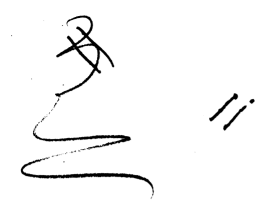
#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/











Digitized by Google

### СОБРАНІЕ

## ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИХЪ СОЧИНЕНІЙ

ПРОФЕССОРА

императорскаго московскаго университета по каоедръ исторіи церкви

ДОКТОРА БОГОСЛОВІЯ

Алекстя Лебедева.

томъ пп.



# ВСЕЛЕНСКІЕ СОБОРЫ

## IV и V въковъ.

(Обзоръ ихъ догматической дъятельности въ связи съ направленіями школъ александрійской и антіохійской.)

COUNHEHIE

на степень доктора Богословія.

79 / 19 Mpc

изданіе второе.

A. II. Assedeba,

Профессора Императорскаго Московскаго Университета.





Сергіевъ Посадъ

моск. губ.

2-я ТИПОГРАФІЯ А. И. СНЕГИРЕВОЙ. 1896.





Butl Stax BR 200 ,L43 1896g



Отъ C.-Петербургскаго Духовно-Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. СПБ. 7 мая 1896 года.

Цензоръ Архимандрить Василій.

``

Amplius nobis profuit culpa, quam nocuit. Fructuosior culpa, quam innocentia. Innocentia arrogantem me fecerat, culpa subjectum reddidit... felix ruina, quae reparatur in melius.

Sanctus Ambrosius Mediolan.

Doctores esse volunt et disertos sese ostendere.... Timeamus ergo iudicium, quod imminet doctoribus.... (Clemens Romanus, de virginitate, I, 11).

Mahleur à l'ouvrage, qui n'excite point de schisme.

Diderot.

e de la companya de la co

in the second se

## содержаніе книги.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Стран.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Отъ автора                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | I—II      |
| Вмисто предисловія: річь предъ публичной защитой этого со-<br>чиненія на степень доктора богословія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | m-xvi     |
| 1. Никейскій первый вселенскій соборг.— Характеристика членовъ собора Никейскаго.— Отношеніе ихъ къ богословскимъ направленіямъ того времени.— Обстоятельства происхожденія никейскаго символа.— Критика главнёйшихъ источниковъ.— Споры и изложеніе символъ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1-32      |
| II. Географическое распредъление защитников никейскаго собора, накейцевъ и противников его, антиникейцевъ.—Александрія—центръ для первыхъ, Антіохія—для послъднихъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 33 - 46 i |
| III. Черты должатики пикейцевъ и антиникейцевъ между I и II вселенскими соборами.—Характеристика викейцевъ и антиникейцевъ по ихъ взглядамъ на отношеніе въры в знанія.—Историкокритическое изложеніе воззрівній тіхъ и другихъ на ученіе 1) о Упостаси Сына Божія, какъ оно изложено въ символів никейскомъ. 2) О лиців Христа Богочеловівка. 3) О Духъ Святомъ.— Различіе побужденій, цілей и сущности ученія никейцевъ и антиникейцевъ въ раскрытів этихъ вопросовъ.— Сближеніе и примиретіе этихъ двухъ партій ко времени ІІ вселенскаго собора.—Что удержалось и послів примиренія въ той и другой партіи, какъ отличительная особенность направленія александрійскаго и антіохійскаго?                                                                                                                              | 47—110    |
| IV. Константинопольскій второй вселенскій соборъ. — Анализъ символа II вселенскаго собора, константинопольскаго, въ ученім о Упостаси Сына Божія, Христъ Богочеловъкъ и Духъ Святомъ. — Изслъдованіе вопроса: подъ какимъ вліяніемъ произошло составленіе константинопольскаго символа — александрійскимъ или антіоленности изъ дъятельности и сочиненій Григорія Богослова, приводящіе къ утвержденію мысли о вліянім антіохійскаго направленія на соборъ — Всъми ли церквами былъ принятъ соборъ и символъ константинопольскій?                                                                                                                                                                                                                                                                                         | i         |
| V. Христологические споры и Ефесскій третій вселенскій соборъ.—Какимъ путемъ церковь приходитъ къ спорамъ христологическимъ V въка? — Параллель въ группированіи отдъльныхъ церквей подъ знаменемъ православія и ереси въ эпоху аріанскую и несторіанскую.—Александрійцы и антіохійцы въ спорахъ христологическихъ несторіанскихъ.—Различіе въ возэрьніяхъ православныхъ или александрійцевъ, и несторіанствующихъ или антіохійцевъ на отнощеніе въры и знанія.—Критика сказанія Сократа о Несторіи.—Раскрытіе ученія несторіанскаго и православнаго о двухъ природахъ во Христъ.—Раздъленіе двухъ партій во взглядъ на символъ константинопольскій и его церковное значеніе,—ученіе ихъ о Духъ Св.—Ефесскій ІІІ вселенскій соборъ, какъ выраженіе идей и стремленій александрійскаго направленія.—Оппозиція антіохійцевъ |           |

| VI. Православная унія 433 года въ Александрій или унія антіо-<br>хійцевъ съ александрійцами.—Основа уній—"исповъданіе" Іоанна<br>антіохійскаго,—анадизъ этого документа.— Успъхъ уніи,—враги<br>уній въ особенности между александрійцами                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| VII. Торжество приверженцевъ уніи надъ ея врагами на Константинопольскомъ соборть 448 года. Взгляды и стремленія враговъ и друзей уніи, церковно-историческое значеніе уніи. — Характеристика Евтихія, какъ противника уніи, Флавіана и Евсевія, какъ друзей уніи, черты различія въ воззрѣніяхъ двухъ послъднихъ лицъ. — Торжество друзей уніи на соборъ константинополь-                                                                                                                       |               |
| VIII. Противодъйствие и торжество враговъ уни надъ ея приверженцами на соборъ разбойничьемъ 449 года. —Діоскоръ главный вождь враговъ уніи. — Характеристика собора разбойничьяго обскурантизмъ, — исключительное тяготъніе къ символу никейскому и отринательное отношеніе къ символу константинопольскому, — лжетолкованіе уніи, — монофизитство. — Побъда враговъ уніи надъ защитниками ея — въ Ефесъ (449 г.). — Флавіанъ, Домнъ, Феодоритъ Ива и др. — страдальцы за привязанность къ уніи. | •             |
| * *.*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 232—269       |
| Х. Значение халкидонскаго собора: противообскурантное рѣше шеніс вопроса объ отношеніи вѣры и знанія,— утвержденіе все ленскаго авторитета за символомъ константинопольскимъ;—важ ность вѣроопредѣленія халкидонскаго для времени близкаго къзпохѣ халкидонской и отдаленнаго отъ нея;—благопріятное отно шеніе къ уніи и вліяніе этого факта на объединеніе паправленія александрійскаго и антіохійскаго въ общецерковное                                                                       | -<br>-<br>-   |
| <i>Приложение.</i> О символ'в Константинопольском и и нашей пра вославной церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -<br>285—322. |

### ОТЪ АВТОРА.

Возгимпью нампрение напечатать собрание своихъ церковно-исторических сочиненій, я предполагаю раздълить его на сладующие томы: Т. І. Церковная Исторіографія-древняя, новая (и русская); 2. Эпоха гоненій на христіань; З. Вселенскіе соборы IV и V въковь; 4. Вселенские соборы VI, VII u VIII въковъ. 5. Исторія раздъленія церквей; б. Очерки внутренней исторіи Греко-восточн. церкви въ періодъ раздъленія церквей; 7. Очерки исторіи Греко-восточн. церкви отг раздъленія церквей до паденія Константинополя вз 1453 г.; 8. Исторія Греко-восточн. церкви от паденія Константинополя до конца XIX въка; 9. Небольшія сочиненія церковно-историческаго содержанія для болье образованных читателей; 10. Краткія сочиненія церковноисторическаго содержинія для читателей разных з степеней образованія; 11. Избранныя сочиненія критическаго содержанія по церковно-исторической наукь послыдняго времени; 12. Автобіографія. Изг этого перечня открывается, что я имью въ виду главнымо образомо перепечатать свои прежнія сочиненія. Начинаю же съ третьяго тома: "Вселенские соборы IV и V въковъ", потому что это сочинение уже очень давно разошлось. Однимг изг побужденій заняться изданіем собранія своих сочиненій, для меня послужило слыдующее зинвленіе составителя статьи: "Двадцатипятильтіе учено-литературной дъятельности проф. А. П. Лебедева" (Богослов. Въстникъ, 1895, ноябръ), составителя, принадлежащаго къ коллегіи достопочтенныхъ наставниковъ Моск. Дух. Академіи и скрывшаго свое имя и фамилію подъ оченъ прозрачными иниціалами: И. К.: "въ виду важности (за точность этого выраженія возлагаемъ отвытственность на автора статьи) сочиненій А. П. Лебедева для науки въ различныхъ отношеніяхъ весьма желательно было бы ихъ изданіе въ полномъ собраніи, тъмъ болье что почти всъ и отдъльныя книги его сочиненій теперь вышли изъ продажи." (Этими словами заканчиваетъ вышеуказанный авторъ свою цитированную нами статью).

Быстрота предпринимаемаго нами изданія будеть зависить—добавлю я—оть степени сочувствія, съ какой собраніе моихь сочиненій будеть встръчено соотвътствующей публикой.

1896 roda, Mas 28. Cepriess Nocads.



## ВМЪСТО ПРЕДИСЛОВІЯ.

Ръчь передъ публичной защитой этого сочиненія на степень доктора богословія, произнесенная 1879 г., апр.  $24^{-1}$ ).

Пользуюсь принадлежащимъ мнѣ правомъ рѣчи, но считаю себя не вправѣ утомлять ваше вниманіе, мм. гг., длинными объясненіями.

Главныхъ вопросовъ, касающихся моей диссертаціи, каковы вопросы о достониствъ научныхъ взглядовъ, какіе я провожу въ ней, о степени правильности и основательности научныхъ выводовъ, о томъ — полно ли и върно ли воспользовался я тёми источниками, которые относятся къ моему дёлу и пр., всёхъ этихъ первостепенныхъ вопросовъ я не имъю намъренія разсматривать въ настоящую минуту. Это вопросы, которые широко и многосторонне, какъ я надъюсь, захватять мои оффиціальные и добровольные оппоненты. Следовательно моя речь по этимъ вопросамъ впереди. Единственный вопросъ, какой я желаю разъяснить въ настоящую минуту, это о тёхъ побужденіяхъ, какими руководился я при выборъ темы для диссертаціи; потому, что объ этомъ едва-ли будетъ ръчь съ моими достопочтенными оппонентами. Я тъмъ болъе имъю желанія коснуться вопроса о побужденіяхъ къ составленію сочиненія именно на эту тему, а пе какую-либо другую, когда мое сочинение

<sup>1)</sup> Рѣчь эта напечатана не была.

вопреки обычаю начипается ех abrupto, безъ всякихъ предварительныхъ поясненій о томъ, какую цёль поставилъ себё я въ качествё автора. Это съ одной стороны. Съ другой—мои друзья и товарищи по наукё не разъ замёчали мнё послё появленія моего сочиненія въ свётъ: почему я не объясниль въ предисловіи научныхъ побужденій, ради которыхъ избранъ мною данный предметъ. Этотъ недочетъ я и постараюсь восполнить въ настоящей рёчи.

Прежде всего я долженъ сказать, что предметь моихъ академическихъ занятій 1), древняя церковная представляетъ немного сторонъ, при изученіи которыхъ я могу быть полнымъ хозяиномъ дъла. Большая часть вопросовъ, входящихъ въ программу древней церковной исторіи, разработываются нарочитыми спеціалистами въ деміяхъ. Изследованіе о св. отцахъ и учителяхъ древной перкви и ихъ ученіи составляеть предметь патристики. Въ этомъ научномъ отдълъ древней церк. исторіи я по необходимости долженъ оставаться позади спеціалистовъ, если не хочу выйдти изъ роли историка, какая принадлежить мнв какъ наставнику этого предмета въ духовной академіи. Другими словами, занятія мои по церк. исторіи не дають мнв импульса къ многостороннему изученію вопросовъ о свято-отеческой литературѣ. Въ такихъ же условіяхъ остаюсь я и при изученіи вопросовъ о церковной іерархіи и богослуженіи. Д'вятели въ области каноническаго права и церковной археологіи, занятые спеціально въ академіяхъ указанными вопросами, оставляють немного стора собственно для историка древней церкви. немногихъ, но весьма важныхъ и общирныхъ вопросовъ, подлежащихъ изученію историка древней церкви въ акадсміи, безспорно первенствують два: о язычествъ и его от-

<sup>1)</sup> Т. е. въ Московской духовной академіи.

ношеніи къ христіанству въ широкомъ смыслѣ слова и исторія вселенскихъ соборовъ съ теми многоравличными явленіями, которыя входять въ это общее понятіе. посвящаеть свой трудъ изученію древней церковной исторін въ академіи, тотъ невольно останавливаетъ свое полное, спеціальнъйшее вниманіе на этихъ двухъ предметахъ. Мнв кажется, поэтому, должно представляться естественнымъ, почему я въ качествъ историка древней церкви работаль надъ исторіей вселенскихъ соборовъ, и результать своего труда осмелился представить въ качествъ диссертаціи на высшую ученую богословскую степень. Я отдаль предпочтение изследованию о соборахъ предъ изследованиемъ по многосложному вопросу о язычестве и его отношеніи къ христіанству, руководясь тёмъ соображеніемъ, что изследователь о язычестве въ своемъ труде на половину долженъ выступать въ качествъ свътскаго, гражданскаго историка. Не то при изученіи исторіи вселенскихъ соборовъ. Здёсь онъ остается всецело, постоянно и неизмѣнно въ сферѣ собственно богословской и это дѣло наиболье приличное для того, кто ищеть ученой богословской степени. — Такъ самымъ ходомъ моихъ обычныхъ занятій въ академіи и цълію, ради которой составлено мое сочиненіе, я побуждался посвятить свой трудъ и вниманіе исторіи вселенскихъ соборовъ. -- Можетъ показаться, и навърное нъкоторымъ дъйствительно кажется, что предметъ выбранъ для диссертаціи потому главнымъ образомъ, что онъ простъ, основательно обработанъ въ литературѣ по крайней мфрф заграничной. Т. е., что сравнительная легкость изследованія предмета определяла самый выборь его для научной обработки. На это позволимъ себъ замътить: то правда, что исторія вселенскихъ соборовъ изв'єстна не только спеціалистамъ богословамъ (намъ она въ общихъ чертахъ извъстна съ училищной скамыи), но и вообще лицамъ, знакомымъ съ богословской наукой, правда и то. что литература вопроса, можно сказать, имфетъ тысячельтнее существование. Но это, повидимому, очень выгодное условіе для выполненія труда по исторіи вселенскихъ соборовъ, съ другой стороны имъетъ свои невыгоды. Если повторить по данному вопросу то, что уже давно извъстно въ литературъ, за это едва ли кто поблагодаритъ. Кто берется за исторію вселенскихъ соборовъ, тотъ беретъ на собя нелегкую задачу говорить о томъ же, о чемъ извъстно съ давнихъ поръ, но такъ, чтобы трудъ его не быль скучнымь и ненужнымь повтореніемь, но представляль собой болье или менье полезный, желательный вкладь въ науку. Вообще, по нашему представленію, общензвістность даннаго вопроса, обширность литературы по нему, не столько дёлають трудъ легкимъ, сколько требуетъ особенныхъ усилій, долгихъ думъ, сосредоточеннаго вниманія. Нужно отыскать новыя стороны, пужно въ целомъ и частностяхъ указать новые пути въ разсмотреніи его, нужно говорить и постоянно помнить: не было ли къмъ либо и когда либо разъяснено это полнъе, лучше и даже равносильно? Подкупить даже людей ученыхъ всего легче вопросомъ мало изследованнымъ, хотя и не такъ важнымъ, чёмъ важнымъ, по значительно приглядевшимся и димому уясненнымъ. Въ какой мъръ изучение мною проса о вселенскихъ соборахъ принесетъ пользу наукъобъ этомъ конечно не мнъ судить. Но все же я остаюсь въ увъренности, что нашъ трудъ не напрасенъ, въ прослучав я не появился бы предъ вами на этой тивномъ каеелръ.

Е Для меня исторія вселенскихъ соборовъ представляла такія интересныя, научноважныя и новыя стороны, что я съ полнымъ спокойствіемъ взялся за дёло, не опасаясь съ своимъ трудомъ быть запоздалымъ, анахронизмомъ. Это то

болъ всего и побудило меня остановить свое вниманіе на этомъ, а не другомъ предметъ изъ древней церковной исторіи.

Литература, занятая изученіемъ вселенскихъ соборовъ, хотя и широка, но далеко не установила твердаго, прочнаго взгляда на дело. Труды ученыхъ не чужды односторонности. Ученые католическіе съ большею тщательностію и преданностію задачѣ анализируютъ частные факты, относящіеся къ исторіи изв'єстнаго вселенскаго собора, сравнивають историческія данныя, делають критическія заметки о исторической достовърности или подлинности извъстнаго класса документовъ, --- все это весьма внимательно, но имъ недостаетъ таланта или лучше сказать навыка соединять различные факты въ одно целое, подмечать ходъ и движеніе совокупной церковно-исторической жизни, насколько она выразилась въ исторіи вселенскихъ соборовъ. Я давно уже почувствоваль нужду уяснить взаимную связь и соотношеніе явленій въ исторіи вселенскихъ соборовъ. Научный инстинктъ подсказывалъ мнъ, прежде чъмъ вступило въ свои права научное сознаніе, что такое грандіозное явленіе не могло быть случайнымъ, развиватьси какъ бы скачками, какъ это представляется въ трудахъ католическихъ писателей. Я началъ искать нитей, которыя бы давали возможность связать факты единствомъ идеи, и результатомъ моихъ исканій и есть мое сочиненіе, Что касается протестантскихъ писателей историковъ, то они находятъ для себя мало интереса въ частностихъ и подробностяхъ исторіи вселенскихъ соборовъ, потому что они, съ своей точки зрвнія, въ мощномъ обнаруженіи іерархическихъ силь церкви, какое встръчаемъ на соборахъ, не признаютъ обнаруженія усибховъ христіанства, почему они изъ собственно исторіи вселенскихъ соборовъ, большею частію очень поверхностно, схватывають лишь главныя начала и

выдающіеся пункты развитій догматическаго ученія церкви. оставляя въ сторонъ совокупность внъшнихъ историческихъ фактовъ, среди которыхъ совершается это теченіе. Историкъ церкви превращается у нихъ въ этомъ вопросѣ въ историка догматовъ. И это было бы еще небольшая бъда, это была бы простая односторонность: потому что исторія церкви не исчерпывается однимъ разсмотрфніемъ исторіи погматовъ: но главное, они всегда или почти всегда становятся на сторонъ еретиковъ, жившихъ во времена древней церкви. Въ пользу этихъ последнихъ подкупаетъ протестантскихъ историковъ стройность и ясность системы въ ученій этихъ противниковъ въры. Такое отношеніе протестантовь и къ исторіи соборовъ требовало со стороны православнаго историка разсмотръть ученіе вселенскихъ соборовъ не абстрактно, а въ связи съ многоразличными внъшними фактами, составляющими исторію вселенскихъ соборовъ, связать идею съ фактомъ и наоборотъ, а также разсмотръть дъло съ возможнымъ безпристрастіемъ. Я ничего не говорю о русской церковно-исторической литературь, потому что даже въ эпоху оживленія ея, въ последніе 20 лътъ, появился только одинъ трудъ по этому предмету и далеко не полный, прерванный, вследствіе стеченія исключительныхъ обстоятельствъ, чуть не на запятой.

Вследствіе такого состоянія литературы о вселенскихъ соборахъ я и счелъ нужнымъ вглядёться въ ходъ историческихъ событій, группирующихся около исторіи вселенскихъ соборовъ и составляющихъ исторію ихъ. Чёмъ больше я изучалъ это дёло, тёмъ болёе открывалось здёсь для меня новыхъ интересныхъ вопросовъ, необслёдованныхъ сторонъ и такихъ рёшеній, которыя безъ должной критики переходятъ изъ поколёнія въ поколёніе, сдёлавшись какимъ-то общимъ мёстомъ.

Мнѣ представилось неопровержимой истиной, что все

движеніе событій, обнимающихъ эпоху вселенскихъ соборовъ, замътно распадается на два періода: первый важнъйшій, заключающій въ себъ исторію первыхъ четырехъ вселенских соборовъ, а второй, менте важный, исторію остальныхъ вселенскихъсоборовъ. Первый періодъявляетъ собою самое напряженное, въ высшей степени стремительное, оживленное и могущественное движение богословской мысли. Споры возникали не изъ случайныхъ причинъ, общаго хода развитія богословскаго духа. Церковь полною жизнію, и эта жизнь вызывала въ ней движеніе, борьбу, состязанія, обмінь идей и воззріній между богословами. Споры начинались въ нѣдрахъ церкви, же находили себъ полное разръшение. Не то вилимъ со временъ У вселенскаго собора. Церковь твердая въ своемъ православіи, богатая научнымъ и духовнымъ опытомъ прежнихъ временъ, не возбуждаютъ болъе споровъ. Споры возникають исключительно по внёшнимъ причинамъ, вслёдствіе стремленія государственной власти управлять дёлами церкви. Они возникали не изъ потребностей ея самой, а изъ потребностей государственныхъ. А потому церковь при ръщени ихъ не одушевлена такимъ рвеніемъ, какъ встръчаемъ прежде. Это должно объяснить, почему я взялъ для своего изследованія именно времена вселенскихъ соборовъ IV и V вековъ,

Мои дальнъйшія наблюденія надъ теченіемъ дѣлъ церковныхъ въ IV и V вѣкахъ показали мнѣ, что эпоха первыхъ 4-хъ вселенскихъ соборовъ представляетъ одно неразрывное цѣлое, заключительнымъ звѣномъ котораго служитъ соборъ Халкидонскій.—Каждый изъ вселенскихъ соборовъ, взятой нами эпохи, былъ высокимъ судилищемъ, гдѣ происходила многосторонняя оцѣнка всего богословскаго развитія церкви ближайшаго прошедшаго, поскольку это развитіе обнаруживалось въ церковныхъ спорахъ, литературѣ, шко-

лахъ. Прежде чемъ двинуться впередъ въ богословскомъ развитіи нужно было дать отчеть себъ: куда направлялась богословская мысль, правильны ли были пути, по которымъ она шла? Это и дълаютъ вселенскіе соборы. Поэтому соборы эти были какъ бы фокусами, въ которыхъ концентрировалась богословская деятельность даннаго времени. Соборы благословляли одно, отстраняли другое въ ходъ этого развитія. Всѣ знаменитьйшіе богословскіе таланты данной эпохи подавали здёсь свой авторитетный голосъ. Все это представляетъ величественное и въ своемъ родъ единственное зрълище. Но высокому авторитетному голосу даннаго собора не всв сразу и съ готовностію подчинялись. Часто проходило болбе или менбе продолжительное время, прежде чъмъ голосъ собора становился голосомъ всего христіанскаго народа. Такъ, нервые три вселенскихъ собора, сослуживъ каждый изъ нихъ великую службу для утвержденія православія, не для всёхъ сыновъ церкви въ свое время были авторитетными. Вліяніе ихъ первоначально было містнымъ, уважение къ нимъ, какъ вселенскимъ, не было повсюднымъ. Первый вселенскій соборъ долгое время не быль признаваемъ въ своемъ значеніи во многихъ церквахъ округа антіохійскаго и константинопольскаго; второй вселенскій соборъ, хотя и утвердилъ авторитетъ перваго вселенскаго собора, но въ свою очередь не былъ принятъ многими церквами, каковы александрійская, іерусалимская, римская. Третій вселенскій соборъ сначала пользовался уваженіемъ между александрійцами, римлянами, иллирійцами, но былъ въ большинствъ случаевъ отвергаемъ въ антіохійскомъ и константинопольскомъ округахъ. Каждый изъ этихъ вселенскихъ соборовъ вмёсто ожидаемаго, вмёсто того, чтобы служить примиренію споровъ, самъ составляль новый поводъ къ спорамъ и несогласіямъ. Отчего это зависило? Почему миръ церковный, къ которому стремились, не достигался? Это

возбуждаеть целый рядь вопросовь: какой характерь носиль каждый изь этихь сборовь вь своей деятельности? Какіе интересы управляли ими? Въ какомъ отношеніи каждый последующій соборь стояль къ предъидущимь? Что связывало ихъ въ одно цёлое явленіе, извёстное подъ именемъ вселенскихъ соборовъ? Какимъ образомъ деятельность ихъ индивидуализировалась, когда они были выраженіемъ одного и того же православія, одного и того же вселенскаго теченія церкви? Эти вопросы, крайне любопытные, заставдяли искать решенія ихъ. Только IV всел. халкидонскій соборъ соединилъ въ одно цълое весь православный міръ. Онъ утвердиль авторитеть всёхъ прежнихъ вселенскихъ - соборовъ, указалъ на нихъ, какъ на авторитеты для всей церкви и достигъ этого признанія отъ всего христіанскаго міра. Исторія первыхъ IV-хъ вселенскихъ соборовъ пришла къ своему заключенію. Почему это такъ случилось?... Эти наблюденія наши надъ развитіемъ церковно-исторической жизни и вопросы, возбуждаемые исторіей вселенскихъ соборовъ, казались мев настолько заслуживающими общаго вниманія, что я поставиль себ'в въ обязанность изложеть и разъяснить ихъ и нередать свою работу на судъ людей просвъщеннаго русскаго общества и въ особенности представителей богословской науки.

Учеными богословами, изучающими церковную исторію, давно уже примѣчено, что дѣятельность вселенскихъ соборовъ стояла въ тѣсной связи съ развитіемъ богословскихъ школъ IV и V вѣка. Школы эти были интереснѣйшимъ явленіемъ времени и возбуждаютъ справедливое вниманіс науки. Мы говоримъ о школахъ александрійской и антіохійской. Онѣ создали всю или почти всю богословскую литературу того времени, были ключемъ къ тогдашней богословской учености. Отъ вліянія школъ не освобождался ни одинъ замѣчательный дѣятель въ сферѣ церковной того

времени. Въ какомъ же отношении кь этимъ школамъ находилась дъятельность соборовъ вселенскихъ? Мы сказали, что вопросъ этотъ уже давно занималь собою вниманіе ученыхъ, но мы не знаемъ ни одного труда въ литературъ, который разсматриваль бы этоть вопросъ съ должною полнотою и последовательностію. Въ самомъ деле, если въ явленіяхъ и догматическомъ развитіи аріанства большинство ученыхъ видело вліяте антіохійской школы, а въ противникахъ аріапства или православныхъ-приверженцевъ александрійскихъ богословскихъ доктринъ, то тѣ же ученые вовсе оставляли безъ впиманія вопросъ: отразилось ли, въ чемъ и насколько, направление школъ на II вселенскомъ соборъ? Если для всъхъ было ясно, что дъятельность III вселенскаго собора была торжественнымъ заявленіемъ идей александрійской догматической школы, то опять ученые ничего опредъленнаго не указывали: въ какомъ отношени къ названнымъ школамъ стоялъ соборъ IV вселенскій, халкидонскій? Очевидно, въ разсмотрівній вопроса недоставало послівдовательности и неуклоннаго проведенія определенной точки зрѣнія. Но само по себѣ понятно, что невозможно, чтобъ такое грандіозное обнаруженіе дізтельности богословской, какъ дъятельность вселенскихъ соборовъ, оставалась въ какомъ либо случай безъ вліянія со стороны школъ, когда всв знаменитые представители церковной интеллигенціи носили на себъ неизгладимую печать своихъ связей съ тъмъ или другимъ изъ указанныхъ школьныхъ направленій. Да и странно: въ одномъ случат, на однихъ соборахъ школьное направленіе обнаруживаеть свое действіе, въ другомъ почему-то нътъ? Это дало мнъ побуждение заняться вопросомъ объ отношеніи школъ къ д'ятельности соборовъ-по преимуществу. Мнъ удалось, по крайней мъръ такъ кажется мит, проследить полите, шагь за шагомъ, вліяніе школъ на всв первые четыре вселенскіе соборы. Я нашель, что

соборы съ неизмѣнною правильностію и послѣдовательностію дѣйствовали то подъ вліяніемъ александрійской, то антіохійской школы. Единство соборовъ заключается въ томъ,
что они вели свое дѣло подъ исключительно православнымъ
вліяніемъ даннаго школьнаго направленія, различіе же въ
томъ, что на однихъ болѣе преобладало вліяніе одной школы,
на другихъ другой. Результатомъ дѣятельности соборовъ
была чудная гармонія въ вѣроученіи. Школы были сильны
и жизненны только въ IV и V вѣкѣ. Это още разъ условливало, почему, принявъ па себя изслѣдованіе по исторія
вселенскихъ соборовъ въ связи съ направленіями школъ
александрійской и антіохійской, я долженъ былъ остановить
свою работу на всторіи IV вселенскаго собора, не простираясь вдаль. Школы прекратили свое существованіе, кончился и нашъ трудъ.

Замѣчу еще, что наше изученіе исторіи вселенскихъ соборовъ показало мив, что мпогіе вопросы, касающіеся этого предмета, должны быть вновь пересмотрены, въ интересахъ православно-научной точки эрвнія. Наука русская наша, всвыъ известно, слишкомъ еще мало самостоятельна, нередко безъ должной критики повторяетъ воззренія сомнительной вёрности. Представлю нёсколько образцовъ, изъ которыхъ бы вы, мм. гг., увидали, что я дъйствительно старался указать новое, и, какъ мнѣ кажется, болѣе сообразное съ характеромъ православной науки решение некоторыхъ вопросовъ. Известно, что церковь одолжена вселенскимъ соборамъ двумя символами — Никейскимъ отъ I вселен. собора и Константинопольскимъ отъ II-го. Символы эти вначаль пользовались неодинаковымъ авторитетомъ: символъ Никейскій стояль выше и быль распространеннъе Константинопольскаго. Но съ точеніемъ времени последній, т. е. Константинопольскій, вытёсняеть изъ употребленія Никейскій: въ настоящее время въ православной церкви и

при оглашении, и при богослужении въ употреблении свиволъ Константинопольскій. Это вопросъ очень заняль меня. Сначала я ималь-было исторію этихъ двухъ символовъ саблать исключительнымъ предметомъ моей диссертаціи, и только скудость матеріаловъ заставила мена расширить рамки мосго труда. Тъмъ не менъе я принялъ на собя задачу приблизиться къ пониманію, почему символь Константинопольскій заняль такое высокое мъсто въ церкви. Сравнение его по содержанію съ символомъ Никейскимъ показало, что онъ полибе, ясибе излагаетъ церковное ученіе. Въ актахъ же Халкидонскаго собора я открыль и другія основанія для решенія вопроса. Поэтому я отметиль историческіе моменты, которые дають понимать, какъ символь Константинопольскій достигь вселенскаго значенія. Я старался, такимъ образомъ, оправдать практику теперешней восточной церкви, поставляя въ этомъ одну изъ задачъ православной богословской науки. Другой примъръ. Западные писатели вообще мало симпатизируютъ II-му вселен. собору. Католики потому, что онъ положилъ основание церковному возвышению ненавистнаго для нихъ Константинополя и составилъ символъ, который служитъ обличениемъ важнъйшаго ихъ догматическаго заблужденія, протестанты же потому, что не находять въ немь никакого противоборства идей, которое по преимуществу привлекаетъ ихъ внимание въ истории древней церкви. И потому и католические и протестантские писатели говорять о немъ очень мало, мимоходомъ, или же довольствуются простыми выписками о немъ изъ сочиненій одного извъстнаго современника, участника собора. Но останавливаться на свидътельствахъ этого современника и ими пользоваться для характористики собора значить представлять дело односторонне. Онъ изображаетъ ходъ соборныхъ дълъ въ краскахъ далеко не светлыхъ, дълаетъ отзывы о немъ слишкомъ ръзкіе. Для историка необходимо принимать

во вниманіе обстоятельства жизни церкви и личной жизни свидътеля, чтобы опредълить, насколько соотвътствуютъ истинному положенію вещей данныя извістія. Этого однако-жъ не дълаютъ западные историки II вселенскаго собора 1). Вслъдствіе чего, ихъ описаніе собора носить свойства какой-то іереміады. Но такъ описывать соборъ значить воззръніямъ одного лица отдавать предпочтеніе предъ голосомъ всей церкви, которая облокла этотъ соборъ самымъ высшимъ авторитетомъ. Взявши на себя задачу критически анализировать указанныя известія, я пришель къ результатамь, отличнымь отъ другихъ изследователей. Я нашель, что соборъ действоваль въ высшей степени мудро, каждое опредъление его есть выраженіе глубокаго пониманія нуждъ церкви, его ученіе чище лучей солнечныхъ. Православная наука должна стать на защиту II вселен. собора, къ чему я и стремился. Еще примерь. Протестанты совсемь не отдають чести собору Халкидонскому, потому что ихъ симпатіи лежать ближе къ одной изъ еретическихъ христологическихъ доктринъ, чемъ вселенскому православію, а католики съ своей стороны хотять видеть въ этомъ соборе лишь орудіс папы Льва, (мы говоримъ о догматическихъ определеніяхъ собора) — какъ будто бы сама восточная церковь не имъла пастолько мудрости, чтобы дать точное ръшеніе спорнаго вопроса. Я старался раскрыть, что па соборв Халкидонскомъ, который быль по нашему сужденію, вопреки воззреніямь протестантовь, однимъ изъ замъчательнъйшихъ явленій древней церкви, на Халкидонскомъ соборъ восточная церковь во всемъ и въ частности въ догматическихъ его определенияхъ выразила болье двятельности, болье вліянія, чемь какь это представляли въ западной наукъ доселъ. Съ другой стороны можно утверждать, что не Левъ создалъ определения Халки-

<sup>1)</sup> Да пожалуй и не одни западные.

донскаго собора, а сама восточная церковь: Левъ быль въ этомъ случав лишь авторитетнымъ помощникомъ восточной церкви. Допускать слишкомъ большое вліяніе папъ на вселенскихъ соборахъ, по моему убъжденію, значитъ преувеличивать значеніе Рима въ древней церкви на Востокъ. Вопросъ о вліяніи папы Льва на соборѣ Халкидонскомъ, казалось мнѣ, заслуживалъ внимательнаго разсмотрѣнія, независимо отъ установившихся мнѣній, и требовалъ рѣшенія болѣе благопріятнаго интересамъ восточной церкви.

Считаю излишнимъ указывать на другія, болье второстепенныя побужденія при составленіи нашего сочиненія, какъто новость и неизследованность некоторыхъ важныхъ документовъ, желаніе дать домашнее чтеніе для своихъ учениковъ по этому важному предмету и пр.

Вотъ главное, что побудило меня выступить съ своимъ сочинениемъ на судъ людей науки и просвъщенной публики въ надеждъ, что пренія или утвердять меня въ моихъ воззръніяхъ, или укажутъ мнъ лучшіе пути въ пониманіи предмета.

Что угодно было тремъ стамъ епископамъ, это есть не иное что, какъ мысль самого Бога, особенно когда въ умахъ столькихъ и такого рода мужей присутствовалъ Духъ святый, Который открывалъ имъ Божественную волю.

Константинъ Великій.

Догматическій вопросъ, занимавшій вниманіе отцевъ Никейскаго перваго вселенскаго собора, состояль въ томъ: нужно ли признавать Сына Божія Богомъ, равночестнымъ съ Богомъ Отцемъ, или лишь совершеннъйшею изъ тварей, или же хотя и признавать Его Богомъ, но Богомъ не равнаго достоинства съ Отцемъ.

Въ чемъ выразилась дъятельность отцевъ собора при обсуждении указаннаго вопроса—въ точности мы не знаемъ. Потому что актовъ этого собора или точныхъ записей всего происходившаго на соборъ Никейскомъ мы не имъемъ, какъ имъемъ подобные акты относительно соборовъ вселенскихъ, начиная съ Ефесскаго вселенскаго. Нужно полагать, что такихъ актовъ и совсъмъ не существовало 1). Вслъд-

<sup>1)</sup> См. Hefele. Concilien-geschichte. Band. 1, S. 282—8. Zweite Auflage. 1973. Freiburg. Мысли Гефеле кратко повторяетъ Еп. Іоаннъ въ своей "Исторіи первыхъ трехъ вселенскихъ соборовъ" (стр. 26—27 М. 1871). Въ недавнее время за границей выданъ коптекій текстъ актовъ І вс. собора съ французскимъ переводомъ; но мы съ своей стороны, несмотря на старанія издателя (Revillout) доказать ихъ подлинность, признали ихъ неподлинными (см. "Чтенія общ. люб. дух. просвъщ.", 1875 г., ч. ІІІ: "Никейскій соборъ по тексту коптскому"). Гефеле, когда выпускалъ свою исторію соборовъ вторымъ изданіемъ, зналъ объ открытіи актовъ коптскихъ, но не читалъ ихъ, а потому не могъ составить сужденія о находкъ (Hefele. ibid. S. 287).

ствіе этого историкъ Никейскаго собора, имѣя въ виду изложить догматическую дѣятельность его, принуждепъ довольствоваться краткими и отрывочными замѣчаніями, какія сохранились у древнихъ историковъ и древнихъ церковныхъ писателей <sup>3</sup>). Но эти источники даютъ очень неполныя свѣдѣнія о дѣлѣ.

Соборъ Никейскій собранъ быль для решенія спорнаго вопроса въ церкви; поэтому естественно, что члены этого собора не были одушевлены однимъ духомъ, не были одинаковы въ своихъ воззрвніяхъ и стремленіяхъ. Если бы они держались однихъ и тъхъ же мнъній, соединены были одинаковымъ догматическимъ настроеніемъ, въ такомъ случать не нуженъ быль бы и самый соборъ. Самое созвание собора ради спорнаго вопроса свидътельствуетъ, что въ церкви не было, а затъмъ и на соборъ не могло быть полнаго единенія. Соборъ Никейскій, насколько можемъ судить по отрывочнымъ свидътельствамъ древности, былъ составленъ изъ представителей всъхъ разномыслящихъ; на пемъ не было дано предпочтенія одной партіи догматической предъ другой; члены его не были подобраны напередъ въ такомъ видъ, чтобы собравшимся оставалось только изложить свое согласное исповъланіе. На соборъ явились, какъ члены равноправные, и лица строгаго православія, и лица, колебавшіяся относительно православной истины, и даже явно противившіяся ей. Только пренія должны были дать преимущество истинъ предъ неистиной; въ преніяхъ должны были высказаться сила истины и слабость заблужденія. По отношенію

<sup>2)</sup> Подробная исторія вселенскаго Никейскаго собора, составленная Геласіємъ Кизическимъ (V в.), считается на достаточныхъ основаніяхъ недостовѣрною (Hefele. ibid. S. 284—285). Впрочемъ мы не будемъ вовсе сторониться исторіи Геласієвой, но будемъ пользоваться ею для нашихъ цѣлей, правда въ немногихъ случаяхъ и притомъ тогда, когда извѣстія Геласія вполнѣ соотвѣтствуютъпоказаніямъ болѣе достовърныхъ писателей. Богатыхъ и полныхъ свѣдѣній касательно догматической исторіи І вс. собора историкъ вправѣ былъ бы ожидать отъ Евсевія Кесарійскаго, автора "Жизни Константина", писателя лично присутствовавшаго на соборѣ, по ожиданія наши не сбываются: Евсевій самъ былъ приверженцемъ аріанской доктрины, и потому въ "Жизни Константина", подробно и обстоятельпо изобразивъ внѣшнюю исторію собора Никейскаго, вовсе не коснулся впутренней исторіи этого собора, ибо ему пришлось бы говорить противъ самого себя.

къ раскрытію истины, слѣдовательно, на соборѣ соблюдаемы были условія, необходимыя для безпристрастнаго рѣшенія вопроса.

Члены собора весьма ясно дёлились на двё партіи, изъ коихъ каждая носила на себ'є свой отпечатокъ, отличалась изв'єстнымъ карактеромъ и изв'єстнымъ направленіемъ.

Говоримъ о партіяхъ: православной и аріанствующей.

Эти двъ партіи на соборъ отличають древніе историки Руфинъ, Созоменъ и Өеодоритъ 3). Первая партія состояла изъ героевъ въры, ознаменовавшихъ свою въру исповъдничествомъ въ предшествующія гоненія 1). О нихъ-то историкъ Руфинъ замѣчаетъ, что на соборѣ собрался "цѣлый сонмъ исповъдниковъ" (confessorum magnus numerus sacerdotum) 5). Ихъ въра была проста, пряма, искренва. Они въровали, какъ и чему учила церковь, не вдаваясь въ тончайшія изследованія; они такъ веровали, и этого для нихъ было достаточно 6). Для цартіи противоположной они казались простецами и даже "невъждами" (λοιώτας καὶ μὴ έγειν үчбоич) 7). О нихъ Созоменъ замъчаетъ: подни (изъ отцевъ собора) чуждались нововведеній въ въръ, преданной издревле, и это именно тъ, по словамъ историка, которымъ простота нравовъ внушала безъ хитрости принимать въру въ Бога" <sup>8</sup>). Эти члены собора вполнъ подчиняли свой разумъ святой въръ. Вотъ тъ мысли и чувства, которыми одушевлены были они въ данномъ случав. "Мы безхитростно въруемъ (άπεριέργως πιστεύομεν); не трудись понапрасну отыскивать доказательства на то, что постигается (только) ьърою" <sup>9</sup>). Ученіе о св. Троицъ имъ представляется

<sup>3)</sup> Rufinus. Historia ecclesiastica Lib. I, cap. 2. Migne, Cursus patr. Lat., tom. 21. Sosomenus. Hist. ecclesiastica. Lib. I, c. 17. Migne, Curs. patr. Gr., t. 67. Theodoretus. Hist. eccles. Lib. I, c. 6. Migne. Curs. patr. Gr. t. 82.

<sup>4)</sup> Theod. L. I, c. 6. Möhler. Athanasius Grosse. Th. I, s. 226. Maiz. 1827.

<sup>3)</sup> Rufin. Lib. 1, c. 2. Theod. ibid.

<sup>6)</sup> Möhler. ibid, s. 227.

<sup>7)</sup> Socrates. Historia ecclesiastica. Lib. 1, с. 9, соl. 88. Migne, Curs. patr. Gr. t. 67. Следуетъ заметить, что въ техъ случаяхъ, когда цитируемая "глава" даннаго историка длинна, мы постараемся указывать и страницу (columna), на которой находится то или другое известие историка.

<sup>8)</sup> Sosom. Lib. I, c. 17.

<sup>9)</sup> Sosom, Lib. I, c. 18.

въ особенности такимъ предметомъ, въ отношении къ которому безполезны умствованія и требуется одна непосредственная въра. "Таинство святой покланяемой Троицы превышаетъ всякій умъ и слово, совершенно непостижимо и усвояется только в врою " 10). На спорный вопрось о сущности Сына Божія, объ отношеніи Его Божественности къ Божественности Отца, теже члены собора смотрели, какъ на тайну, которую тщетно хочетъ постигнуть разумъ человъческій. "Упостась Его (Сына Вожія)" — разсуждали они — \_непостижима иля всякаго сотвореннаго остества, какъ непостижимъ и Самъ Отецъ" 11). "Неизъяснимый образъ бытія единороднаго Сына Божія превышаеть понятіе не только евангелистовъ, но и ангеловъ. Поэтому не считаемъ благочестивымъ того, кто осмеливается простирать свою пытливость до изследованія (сей тайны), не внимая словамъ Писанія: высших себе не ищи, крыплыших себе не испытуй (Сир. 3, 21). Развѣ только одно безуміе рѣшится подвергать изследованію Упостасное бытіе Сына? Пророческій духъ о Немъ прямо сказалъ: родъ же Его кто исповъсть (Ис. 53, 8). Да и Самъ Спаситель нашъ, поставляя апостоловъ, которые должны были саблаться столнами въ церкви, посившиль удалить отъ нихъ, какъ бремя, всякую пытливость касательно Его существа. Онъ возвъстиль, что разумъніе сей Божественной тайны выше силь всёхъ сотворенныхъ существъ  $(d\varphi \dot{v}\sigma \iota x \circ v)$  и въдъніе о ней принадлежить только единому Отцу: "никтоже знаетъ Сына, сказалъ Онъ, токмо Отецъ, ни Отца кто знаетъ токмо Сынъ" (Ме. 11, 27) 12). Говоря какъ о характеристической чертъ этой партіи, о томъ, что она отстранялась отъ пытливыхъ изследованій въ религіозной области, мы однакожъ должны признать, что къ этой же партіи принадлежали и нікоторыя лица, имів-

<sup>10)</sup> Gelasii Cyziceni. Historia concilii Nicaeni Lib. II, с. 22. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 85. Дъянія вселенскихъ соборовъ въ русск. переводъ, т. I, стр. 149. Изд. 1-е.

<sup>11)</sup> Alexandri episcopi Alexandrini epistola ad Alexandrum Constantinopolitanum. Col. 565. Migne. Cursus patr. Gr. t. 18 Дъянія вселенскихъ соборовъ въ рус. пер. т. I, стр. 58.

<sup>12)</sup> Alexandrii epistola ad Alexandrum. ibidem. Col. 553—566. Дъянія, ibid. стр. 47, 48.

шія серьезное образованіе, отличавшіяся въ діалектик $\dot{b}$  и учености  $^{13}$ ).

Всв члены этой партіи держались въ догматическомъ отношеніи очень твердаго и опредвленнаго воззрвнія на Божественную сущность Сына Божія. Они вврили, что Сынъ Божій такой же совершенный Богъ, какъ и Отецъ. Они учили: "Христосъ сказалъ: Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30). Сими словами Господь выражаетъ не то, что два естества составляють одну упостась, но то, что Сынъ Отчій точно и совершенно удерживаетъ и сохраняеть одно естество со Отцемъ, имъетъ въ себъ отпечатлънное самымъ естествомъ подобіе Его и ни въ чемъ отъ Него неотличный образъ Его" 14).

Главными представителями со стороны этой партіи на соборъ были 15): Александръ епископъ Александрійскій, Осія епископъ Кордубскій, Евстаній епископъ Антіохійскій, Макарій епископъ Іерусалимскій, Іаковъ епископъ Низивійскій, Спиридонъ епископъ съ острова Кипра, Паенутій епископъ верхней Өиваиды 16). Первенствующее значеніе между ними принадлежало безъ сомнънія Александру Александрійскому и Осіи Кордубскому. Соборъ Никейскій въ посланіи къ церкви Александрійской называетъ Александра "главнымъ дъятелемъ ( $\varkappa \dot{v}_{OlOS}$ ) и участникомъ во всемъ, что происходило на соборъ" 17). Александръ еще до собора пріобрѣлъ своей доктринѣ многихъ приверженцевъ. Онъ собиралъ соборы въ Александріи, на которыхъ присутствовало до 100 епископовъ 18). Его посланія, писанныя въ защиту истины, были повсюду распространены и исполнены сильныхъ доводовъ въ пользу православія. Осія также принадлежалъ къ числу руководителей собора. Его авторитетъ въ дълъ

<sup>13)</sup> Rufin L. I, c. 3. Sosom. L. I, c. 17.

<sup>14)</sup> Alexandri epist. ad Alexandrum. ibid. Col. 561, Дъянія, ibid., стр. 55.

<sup>13)</sup> Gelasius. Historia Con. Nic. Lib. II, ad finem. Socrat. Lib. I, с. 8. Theodor. Lib. I, 6 и пр.

<sup>16)</sup> Hefele. B. I, S. 292.

<sup>17)</sup> Theodor. Lib. I, c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Alexandri episcopi Alexandrini epistola ad episcopos Ecclesiae Catholicae. Col. 573. Migne, Curs. patr. Gr. tom. 18.—Дъянія вс. соборовъ т. 1, стр. 35.

въры былъ въ общемъ уваженіи. Аванасій пишетъ объ Осіи такъ: "Онъ (Осія) далеко знаменитъ всъхъ другихъ (πάντων μάλιστα επιφανης). На какомъ соборъ онъ не предсъдательствовалъ? На какомъ, разсуждая здраво, не склонялъ всъхъ къ одному убъжденію? Какая церковь не имъетъ прекраснъйшихъ доказательствъ его заступничества" 19)? Аріане смотръли на Осію какъ на главное лицо, которому одолжено православіе своею побъдою надъ ересью. Они говорили: "Осія предсъдательствуетъ на соборахъ, писаніямъ сго вездъ внимаютъ, онъ и въ Никеъ изложилъ въру" 20).

Партія, которую мы описали, была ревностною и рѣшительною въ охраненіи вѣры на соборѣ. Можно думать, что она была и самою многочисленною, потому что епископовъ съ подобными же воззрѣніями было больше всего въ церкви. Эти воззрѣнія отвѣчали общему христіанскому сознанію. Кратко, эту партію можно назвать консервативною.

Противоположнымъ характеромъ отличались члены другой партіи на соборъ-аріанствующей. Они чуждались прямой, сердечной въры; они хотъли вопросы въры подвергать такому же разсудочному изследованію, какъ и всякіс другіе вопросы. В ру хот ли подчинить знанію. Они стояли за религіозное знаніе, и не высоко цінили простую віру. Съ критикой и анализомъ вступали они въ область религіозныхъ вопросовъ. Если цартія православная утверждала, что должно в ровать тому и такъ, чему и какъ в фровала церковь раньше того, издревле, то представители аріанствующей партіи хотёли переизслёдовать и то, что считалось общепризнаннымъ и непререкаемымъ въ силу авторитета древности. Они утверждали, что древнъйшимъ мнъніямъ (въ области веры) не должно следовать безъ повърки ихъ 21). Древніе отцы церкви, авторитетъ церковнаго преданія, не имфли въ ихъ глазахъ никакого значенія. "Они изъ древнихъ отцовъ никого не хотятъ равнять съ собою,

<sup>19)</sup> Theod. ibid. Lib. II, cap. 12.

<sup>20)</sup> Athanasii episc. Alexandrini. Historia arianorum ad monachos. Col. 744. Migne, Curs. patr. Gr. tom. 25. Творенія св. Асанасія въ рус. перевод'я ч. II. стр. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Sosom. Lib. I, c. 17; οἱ δὲ ἰρχνρίσοντο, μὴ κρῆναι άβασανίστως ταῖς παλαιοτέραις δόξαις έπεσθαι.

и только однихъ себя считали мудрыми, разумфющими догвъры; будто имъ, и только имъ однимъ, открыты тайны, которыя никому въ подсолнечной и на мысль не приходили" 22). Они в врили въ силу своей діалектики, и противились темъ, кто діалектик предпочиталь простоту религіозныхъ убъжденій. На соборь Никейскомъ, по сказанію историка Руфина, "аріанству благопріятствовали мужи искусные въ совопросничествъ, отвращавшіеся простоты въры, (Favebant ei (Ario) viri in quaestionibus callidi. Et ob id simplicitati fidei adversi) 23). Аріане и сами прямо называли себя "изследователями и испытателями веры" (ѐ $\xi$ єтаотаі хаі бохінаотаі т $\tilde{\eta}$  $\xi$  хіотє $\omega$  $\xi$ ) <sup>24</sup>). Пе даромъ Аванасій называеть аріанствующихь богослововь "свободно мыслящими" (οί πάντα λέγοντες εύχερ $\tilde{\omega}$ ς)  $^{25}$ ) богословами и приписываль имъ "эллинскія мудрованія" (дофідцата єддинжа) 26). т. е. приписываль такую же свободу въ изследовании догматовъ, какой держались древніе философы въ вопросахъ о мірѣ сверхчувственномъ во времена язычества. Вообще партію собора, прогивоположную партіи православныхъ, можно назвать либерально-раціоналистическою. Въ числъ лицъ этой партіи естественно можно было встрачать много образованных богослововъ, много писателей церковныхъ; но изъ нихъ же естественно выходили и открытые еретики, поскольку они не полагали должныхъ границъ между разумомъ и върою.

Партія аріанствующих на собор была неодинакова по своему составу, не вст члены ея держались одного и того же направленія, одних и ттх же воззртній. Партія эта распадалась на соборт на двт неравныя по числу представителей группы. Одна из них втрно держалась ука-

<sup>22)</sup> Alexandri epist. ad Alexandrum. ibid. Col. 564; ούδενὶ τῶν ὑπὸ ἢλιον ἐτέρῳ πέφυκεν ἐλθεῖν εἰς ἔννοιας. Дѣян. ibid. ctp. 56—57.

<sup>23)</sup> Rufin. ibid. L. I, cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Athanasii epistola de Synodis, Col. 720. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 26. Творенія, ч. III, стр. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Epistola I ad Serapionem. Col. 572. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 26. Творенія III, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Epistola encyclica ad episcopos Aegypti et Libyae. Col. 580. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 25. Творенія, I, 426.

занныхъ характеристическихъ принциповъ, отличавшихъ вообще партію аріанскую; другая усвоила себѣ эти принципы въ большей или меньшей степени, но далеко не всецѣло. Первая группа была малочисленна, потому что она въ своихъ воззрѣніяхъ была слишкомъ смѣла и притязательна. Вторая группа была болѣе многочисленна, потому что она держалась, говоря вообще, золотой средины между партіею поборниковъ церковной вѣры и группою богослововъ, пропитанныхъ аріанскимъ раціонализмомъ; къ ней могли принадлежать люди, для которыхъ и вѣра была священна, и научно богословскіе интересы также дороги.

Меньшую группу аріанствующихъ богослововъ на соборъ Никейскомъ составляли строгіе аріане. Во главъ ихъ стоялъ первостепенный епископъ того времени Евсевій Никомидійскій, епископъ столичнаго города на востокъ. Около него собралось нъсколько другихъ епископовъ восточныхъ: Минофанъ Ефесскій, Патрофилъ Скинопольскій, Оеогнисъ Никейскій, Өеона Мармарикскій, Секундъ Птолемандскій 27) и пр. Евсевій быль жаркимъ поборникомъ аріанства. Въ немъ оно нашло себъ важнъйшую опору 28). Всъ приверженцы Евсевія отъ его имени получили названіс Евсевіанъ. Достаточно прочесть небольшое посланіе Евсевія къ Арію, чтобы увидъть, что онъ былъ самымъ ръшительнымъ раціоналистомъ въ религіи <sup>29</sup>). Вся эта группа признавала Сына Божія тварію. Главные представители этого богословскаго направленія вышли изъ школы христіанской антіохійской; почти всѣ они считали пресвитера Лукіана основателя этой школы, своимъ учителемъ <sup>30</sup>). Но какое именно вліяніе оказывалъ Лукіанъ на своихъ учениковъ, было ли его ученіе сколько нибудь близкимъ къ учепію аріанскому ръшить этотъ вопросъ невозможно, потому что о Лукіанъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Theod. Lib. I, cap. 6.

<sup>28)</sup> Alexandri episc. Âlexandrini epist. ad episcopos ecclesiae catholicae. Col. 572. ibid.—Двянія вс. соборовъ. ibid. стр. 33.

<sup>29)</sup> Athanasii epist. de Synodis. Col. 712. tom. 26. TBop. III, 127.

<sup>30)</sup> Theod. Lib. I, cap. 4. Philostorgii. Historiae ecclesiasticae epitome. Lib. II, c. 14. Supplementa Philostorgiana. Col. 623. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 65.

мы почти ничего не знасмъ <sup>31</sup>). Замѣчательно однакожъ, по одному древнему свидѣтельству, и ересіархъ Арій былъ также ученикомъ все того же Лукіана антіохійскаго <sup>32</sup>). Школа, значитъ, на всѣхъ учениковъ или по крайней мѣрѣ на многихъ вліяла одинаковымъ образомъ. Группу разсматриваемыхъ богослововъ Никейскаго собора—Евсевіанъ—по справедливости можно назвать группою антіохійскою. Мы сказали, что число ихъ на соборѣ было не велико: по свидѣтельству Руфипа вся группа на соборѣ состояла изъ 17 человѣкъ <sup>33</sup>).

Большую-вторую группу аріанствующихъ представителей на соборъ составляли лица, которыя позднъе стали извъстными съ именемъ полуаріанъ. Это были не то аріане, не то православные. Они оставались въ колеблющемся, неръшительномъ состояніи. Ихъ воззрънія имъли такъ мало характернаго, что аріане считали ихъ своими сторонниками, а православные своими 34). Въ догматическомъ отношении, въ спорномъ вопросъ, они держались древней теоріи субординаціи, т. е. хотя почитали Сына Божія Богомъ, но считали Божество Его неравнымъ Божеству Отца, — это было Божество соподчиненное въ отношении къ Божеству Отца. Что эта группа такихъ именно воззрвній держалась, видно изъ ученія главы ея-Евсевія Кесарійскаго, извъстнаго историка, дъятельнаго члена на соборъ Никейскомъ 35). Посланіе Евсевія къ кесарійцамъ, писанное тотчасъ по окончаніи собора этого, даеть еще новыя черты, характеризующія какъ самого Евсевія, представителя группы, такъ и всю группу. Вмъсто прямыхъ и опредъленныхъ выраженій, которыя бы точно выражали ученіе о Божеств'в Сына Божія, Евсевій довольствуется выраженіями неопределенными, двусмысленными и хотя библейскими, но позволяю-

<sup>31)</sup> Kölling старательно собраль свъдънія о Лукіанъ, но они очень скудны. Geschichte der arianischen Häresie. С. 27-31. Gütersloh.1874.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Alexandri epist. ad Alexandrum. Col. 561. ibid. Дъянія. ibid. стр. 54,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Rufinus. ibidem. Lib. I, cap. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Supplementa Philostorgiana. ibidem. Athanasii epist. de Nicaenis decretis. Migne. Curs. patr. Gr. t. 25. Col. 428. Thop. I, 314.

<sup>33)</sup> Baur. Die christliche Lehre von d. Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes. Th. I, S. 472. Tübingen. 1841.

щими обоюдное толкование 36). Можно утверждать, что группа разсматриваемыхъ богослововъ находилась подъ вліяніемъ идей Оригена, жаркимъ почитателемъ котораго быль Евсевій 37). Изъ Оригена однакожъ они взяли лишь ту сторону въ ученіи, которая благопріятствовала аріанизму. Если объ аріанахъ извъстно, что они считали Оригена своимъ главою 38), то это больше всего могло имъть мъсто въ средъ послъдователей Евсевія, въ средъ полуаріанъ. Такимъ образомъ, какъ строго-аріанская партія становилась подъ знамя школы Лукіана антіохійскаго, такъ Евсевіева или полуаріанская подъ знамя Оригена. Тѣ и другіе искали себъ опоры, подтвержденія въ именахъ, которыхъ широкая слава еще была въ памяти у тогдашняго христіанскаго міра. Число приверженцевъ Евсевія Кесарійскаго на соборъ Никейскомъ опредълить трудно. Если судить по тому, какъ могущественна стала партія полуаріанъ, вышедшая отсюда, послѣ Никейскаго собора, то нужно полагать, что и на самомъ соборъ она имъла многихъ представителей.

Итакъ при открытіи Никейскаго собора на немъ было двѣ партіи: партія православныхъ и партія аріанствующихъ. Послѣдняя подраздѣлялась на двѣ группы: на приверженцевъ Евсевія Никомидійскаго и Евсевія Кесарійскаго. Къ этимъ-то партіямъ нужно относить слова историка Евсевія, что "спорящіе явились на соборъ каждый съ своимъ мнѣніемъ"  $^{39}$ ). Отъ нихъ же безъ сомнѣнія, по томуже Евсевію, выставлено было на соборѣ "множество возраженій"; взаимными препирательствами между ними условливался "великій споръ" ( $\pi o \lambda \lambda \dot{\eta}$   $\alpha \mu \varphi \iota \lambda o \gamma i \alpha$ ), который волновалъ нѣкоторое время соборъ.

Важнъйшимъ результатомъ догматической дъятельности

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) См. о посманіи ниже. Neander. Allgemeine Geschichte d. christl. Religion und Kirche. Band I. S. 619. Gotha. 1856.

<sup>37)</sup> См. Горскаго. "Жизнь св. Аванасія", стр. 6. 38. М. 1851.

<sup>38)</sup> Socrates. Lib. IV, с. 26. Аванасій, Василій Великій и Григорій Богословъ защищають память Оригена противъ аріанъ.

<sup>39)</sup> Eusebius. Vita Constantini. Lib. III, c. 10; παρῆν ἔκαστος ταύτην (τ. e. λύσιν τῆς ἀμφισβησίης) ἄγων Migne. Curs. patr. gr. tom. 20.

io) Ibidem. Lib. III, c. 13.

перваго вселенскаго собора было составленіе символа, извізстнаго съ именемъ Никейскаго, которымъ утверждалась въра въ истинно-Божественную сущность Сына Божія. Дъло это совершено было отцами после долгихъ разсужденій, послъ разбора различныхъ возраженій, какія выставлялись аріанствующими епископами противъ ученія православнаго, послѣ того какъ устранены были попытки тѣхъ же епископовъ выразить учение относительно спорнаго вопроса двусмысленно, обоюдно, въ подозрительныхъ выраженіяхъ. Дело требовало самой крайней внимательности, осторожности, проницательности и убъдительныхъ доводовъ. Словомъ, по справедливому замъчанію Сократа, "опредъленіе относительно въры производилось не просто и какъ случилось (οὐχ ἀπλῶς, οὐδἐ ώς ἔτυχε, τ. θ. нο просто написалисимволь и дёлу конець), но объявлено послё долгаго изслѣдованія и испытанія ( $\mu \epsilon \tau \dot{\alpha} \pi o \lambda \lambda \tilde{\eta} \zeta \sigma v \zeta \eta \tau \eta' \sigma \epsilon \omega \zeta \varkappa \alpha i δοχιμα σίασ)$ и не такъ, что одно показано, а другое умолчано, но взято во вниманіе все, относящееся къ утвержденію догмата, и что въра не просто опредълена, но напередъ тщательно разсмотрвна, такъ что устранено всякое мнвніе, представлявшее поводъ къ обоюдности, либо къ раздвоенію мыслей. Духъ Божій установиль согласіе епископовъ 41).

Дъйствительно, на соборъ выслушаны были мнънія не только епископовъ православныхъ, но и разномыслящихъ въ отношеніи къ православію. На соборъ и устно и письменно выражали свои воззрънія и православные епископы, и приверженцы строгихъ аріанъ—Евсевіанъ, во главъ которыхъ стоялъ Евсевій Никодимійскій, и группа аріанствующихъ богослововъ, состоявшихъ подъ главенствомъ Евсевія Кесарійскаго. Къ сожальнію, подробности споровъ и порядокъ, въ какомъ выступали различныя группы на соборъ, мало извъстны и могутъ быть изображены со стороны науки лишь съ большею или меньшею въроятностію, но далеко не съ полною несомнънностію. Сдълаемъ, что позволяютъ научныя средства.

Каждая изъ указанныхъ нами догматическихъ фракцій собора имъла въ виду доставить на соборныхъ разсужде-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Socrat. Lib. I, cap. 9. Col. 85-8.

ніяхъ перевёсь своимъ возэреніямъ. Первый шагь деласть группа богослововъ строго аріанствующихъ, съ Евсевіемъ Никомидійскимъ во главъ. Она пытается убъдить соборь въ истинности своихъ воззрвній и утвердить ихъ общимъ согласіемъ для исповъданія церковнаго. Понятно, почему эта богословская группа выступаетъ первою на соборъ: она первая нарушила миръ церковный, заявивъ себя идеями, которыя прямо противоръчили непосредственному религіозному сознанію общества христіанскаго, глубоко проникнутаго върой въ истинное Божество Сына Божія. Она была истинной причиной созванія собора; естественно собору было прежде всего выслушать и оценить достоинство мивній и силу доводовъ со стороны строго аріанствующихъ богослововъ. Что эта группа выступаетъ первою на соборъ съ выражениемъ своихъ догматическихъ убъждений, объ этомъ можно догадываться на основаніи сочиненія Евставія, епископа Антіохійскаго, написаннаго противъ аріанъ, въ которомъ сохранились некоторыя сведения о первомъ вселепскомъ соборъ, и отрывки изъ котораго заключаются въ церковной исторіи Өеодорита. Здёсь прямо Евсевій Никомидійскій представляется по порядку первымъ референтомъ на соборъ 42). Насколько позволяютъ разъяснить дъятельность Евсевія Никомидійскаго на собор'є немногія данныя, сохраненныя объ этомъ древними писателями, дъло происходило такъ: Евсевій внесъ на соборъ свой символъ ( $\pi l \sigma \tau \varepsilon \omega \varsigma \ \delta \iota$ - $\delta a g x a \lambda i a$ ), въ которомъ изложены были воззрѣнія строгихъ аріанъ и для котораго онъ искалъ соборнаго утвержденія 43). Но въ чемъ состоялъ этотъ символъ? Какое было его содержаніе въ частностяхъ? Самый символъ до насъ не сохранился; но есть всв основанія утверждать, что онъ заключаль въ себъ самую сущность аріанской доктрины. Въ него включены были всв характеристическія особенности, составлявшія отличительную черту радикальнаго аріанства. Именно: "Сынъ Божій — произведеніе и тварь"; "было время, когда Сына не было"; "Сынъ измѣняемъ по существу" 44).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Theod. Lib. I, cap. 7.

<sup>43)</sup> Theodor. ibidem.

<sup>44)</sup> Athanasii epist. ad Afros episcopos. Col. 1037. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 26. Thop. III, 320.

Лишь только было окончено прочтение этого символа на соборъ, какъ отцы собора безъ всякаго колебанія ръшительно отвергли его. Отцы признали его исполненнымъ лжи, безобразнымъ (παράνομον γράμμα, νόθον, κίβδηλον 45). Нужно полагать, что къ символу строгихъ аріанъ съ негодованіемъ отнеслась не только партія православныхъ, но и приверженцы Евсевія Кесарійскаго, такъ какъ и эти последніе никогда не употребляли терминовъ: "Сынъ тваръ" 46) в проч. Отверженіе символа Евсевія Никомидійскаго значить было единодушнымъ со стороны прочихъ членовъ собора. Со свиткомъ, на которомъ нацисанъ былъ символъ, поступлено, какъ онъ вполнъ заслуживаетъ того: онъ былъ разодранъ въ клочки 47). Это было рышительнымъ осуждениемъ доктринъ строгаго аріанизма. Но соборъ не ограничился голословнымъ осужденіемъ воззрѣній строгихъ аріанъ; отцы кротко  $(\pi \rho \acute{a}ω\varsigma, \ \varphi \iota \lambda \acute{a}v\vartheta \rho \acute{\omega}\pi ω\varsigma)$  потребовали отъ Евсевія и его сторонниковъ, чтобы они изложили свои доводы и основанія, почему именно они такъ умствують о Сынъ Божіемъ. попытки Евсевіанъ доказать собору правоту своихъмнівній, какъ и естественно, не имъли ни малъйшаго успъха 48). Ихъ доказательства были не убъдительны. И это тъмъ болъе, что между самими Евсевіанами вышли какія-то распри и недоуменія. Неизвестно, въ чемъ состояло разногласіе между ними; но нужно полагать, что Евсовіанъ поставило въ замъшательство то обстоятельство, что они не нашли себъ поддержки со стороны остальныхъ аріанствующихъ членовъ собора, что, быть можетъ, и произвело пестроеніе среди нихъ. Замътимъ, что въ числъ члоновъ строго аріанствующей стороны на этомъ же засъданіи собора встръчаемъ и Арія, перваго виновника церковныхъ споровъ. Онъ былъ также вызываемъ на соборъ для объясненій, но и его объясненія подвергались одной и тойже участи съ объясненіями

<sup>45)</sup> Theodor. Lib. I, c. 6-7.

<sup>46)</sup> Eusebii epistola ad Caesarienses. Col. 1544. Migne. Curs. patr. Gr. tom 20.

<sup>47)</sup> Theod, Lib. I, cap. 6-7,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Athanasii. Epist de Nicaenis decretis Col. 428—9. Migne. Curs. patr. Gr. tom. 25. Творенія, I, стр. 313—314.

всѣхъ остальныхъ Евсевіанъ <sup>49</sup>). Главное основаніе, почему соборъ такъ единодушно и рѣшительно отвергъ символъ Евсевія, заключается въ томъ, что ни одного подобнаго выраженія, какія находились въ немъ: "Сынъ тварь, Сынъ измѣняемъ", нельзя находить въ св. Писаніи <sup>50</sup>).

Какъ скоро были разсмотрѣны и изобличены на соборѣ мнѣнія строгихъ аріанъ—евсевіанъ—выступаютъ съ своею дѣятельностію представители двухъ остальныхъ фракцій: православные и аріанствующіе, предводимые Евсевіемъ Кесарійскимъ. Догматическая дѣятельность тѣхъ и другихъ, направленная къ раскрытію ученія о Божествѣ Сына Божія, въ отношеніи къ которой не остаются вовсе безучастными и строгіе аріане на соборѣ, приводитъ наконецъ къ разрѣшенію спорпаго вопроса, къ утвержденію истиннаго ученія въ церкви. Это составляетъ главную страницу въ исторіи перваго вселенскаго собора. Къ сожалѣнію, наши свѣдѣнія и здѣсь недостаточны; притомъ же они черпаются изъ источниковъ, не совсѣмъ согласныхъ между собою въ по-казаніяхъ.

Главными источниками для разъясненія вопроса: при какакихъ условіяхъ и обстоятельствахъ утверждено истинное ученіе на изучаемомъ соборѣ, служатъ сочиненія двухъ древнихъ писателей: Евсевія Кесарійскаго и св. Аванасія Великаго. Первый сообщаетъ свѣдѣнія по данному вопросу въ посланіи къ Кесарійцамъ въ Палестинѣ <sup>51</sup>), своимъ пасомымъ, второй въ двухъ сочиненіяхъ: "объ опредѣленіяхъ Никейскаго собора" и "къ епископамъ африканскимъ" <sup>52</sup>). Каждый изъ этихъ писателей вполнѣ авторитетенъ въ показаніяхъ относительно догматической дѣятельности Никейскаго собора. Ибо оба они были участниками на соборѣ. Евсевій самъ принималъ живое и прямое участіе въ дѣяніяхъ собора, а Аванасій былъ участникомъ собора въ ка-

<sup>49)</sup> Rufin. Lib. I, cap. 5.

<sup>50)</sup> Athanasii. ibid. Col. 456. Творен. I, 338. Eusebii epistola ad Caesar. Col. 1544.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Eusebii epistola ad Caesarienses. Цитировано выше. Дъянія, томъ I, стр. 191 и д.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Epistola de Nicaenis decretis. Col. 456 et cet. cap. 19, 20. Творенія, I, 338—342.—Epistola ad Afros episcopos, Col. 1037—1040. Твор. III, 320—22.

кествъ секретаря или помощника епископа Александрійскаго Александра 53). Поэтому отъ каждаго изъ нихъ мы вправъ ожидать върнаго и отчетливаго изложенія предмета. Но въ дъйствительности наука можетъ пользоваться показаніями ихъ лишь съ большою осторожностію и не можетъ имъть полной увъренности въ томъ, что она, пользуясь этими свидетельствами, описываеть дело такъ, какъ оно было на самомъ дълъ. Евсевій и Аванасій въ своихъ показаніяхъ противоръчать одинъ другому. Евсевій утверждаетъ напримъръ, что главнымъ ръшителемъ спорнаго вопроса быль никто другой, какъ императоръ Константинъ; въ его уста онъ влагаетъ важнъйшія объясненія, которыя и вошли въ символъ Никейскій; при томъ же по Евсевію въ основу редакціи Никейскаго символа быль положенъ символъ его собственный, лишь съ нѣкоторыми измѣненіями и дополненіями. Все это въ другомъ свътъ представляется въ названныхъ сочиненіяхъ Аванасія. По Аванасію, догматическая дъятельность собора, поскольку она выразилась въ составленіи символа православнаго, принадлежала исключительно отцамъ собора, при чемъ императору не усвоивается никакого значенія въ дъль. Въроопредъленіе Никейское, по тому же Аванасію, не ставится ни въ какое отношеніе къ символу Евсевія, — редакція его представляется самостоятельною, независимою. Что касается до сказанныхъ сочиненій Аванасія, взятыхъ самихъ по себъ, то хотя они доставляють очень важный матеріаль для внутренней исторіи Никейскаго собора, однакожъ въ ифкоторыхъ отношеніяхъ возбуждаютъ сомнѣнія касательно точности и достовърности сообщаемыхъ ими свъдъній. Прежде всего нужно взять во вниманіе, что они писаны спустя долгое время послѣ событія (спустя 25-35 лѣтъ) 54). Трудно допустить, чтобы подробности соборныхъ разсужденій ясно сохранились въ памяти писателя спустя такой долгій промежутокъ времени. Тъмъ болъе, что во время самого собора присутствующіе



<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Sosom. Lib. I, c. 17. Lib. II, c. 17. Socrat. Lib. I, c. 15. Ruf. Lib. I, c. 5, 14

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Сочиненіе объ "опредъленіяхъ Никейскаго собора" написано около 352 года, а къ "Африканскимъ епископамъ" даже около 369 года.

на немъ едвали придавали дъяніямъ его такое громадное вначеніе, какое получиль соборь впоследствіи, въ виду упорства аріанъ. Научное пользованіе извъстіями Аванасія объ обстоятельствахъ, при какихъ составлено было изложеніе симвора въры, требуеть по нашему мньнію строгой критики. Такъ его описаніе образа действованія аріанъ на соборъ представляется не совсъмъ естественнымъ. Аріане. по Аванасію, какъ скоро находили, что то или другов выраженіе, какое хотъли отцы внести въ символъ для уясненія истины, не противоръчило ихъ еретическимъ воззръніямъ, могло быть истолковано ими въ свою пользу, сейчасъ же и заявляли объ этомъ на соборъ (διελάλουν άλλήλοις  $\sigma v v \vartheta \dot{\omega} u \varepsilon v \alpha$ ). Но само по себ'в понятно, д'вйствуя такъ, аріане только вредили самимъ же себъ. Отцы устраняли подобныя двусмысленныя выраженія. Лоанасій въ данномъ случав приписываетъ аріанамъ какую-то почти детскую наивность. Аріане на соборъ, по Аванасію, шепчутся между собою, перемигиваются глазами (τονθορύζοντες καὶ διανεύοντες τοῖς όφθαλμοίς πρός έαυτούς) и такимъ образомъ сообщають другъ другу замъчанія свои касательно происходившаго на соборъ; это описаніе Аванасія, по нашему мнънію, отзывается тонкой ироніей и едвали соотв'єтствуєть д'єйствительному положенію дёла... Нужно еще заметить, что Аванасіевы показанія сбивчивы: группы аріанскія не отличаются одна отъ другой, и то, что принадлежало той или другой сторонъ аріанъ въ отдъльности, у него неопредъленно приписывается аріанамъ вообще. Наконецъ, мы склонны думать, что въ сознаніи Леанасія, когда онъ описываль соборъ Никейскій, представленія, вынесенныя имъ отъ засъданій на соборъ перемъшались, съ теченіемъ времени, съ представленіями, какъ у пего сложились объ аріанствъ на основаніи позднейшаго знакомства съ аріанами и ихъ литературой. Онъ самъ, упоминая при описаніи Никейскаго собора объ аріанскомъ писатель Астерів софисть и указывая тожество между возраженіями аріанскими, какія имъли мъсто на соборъ и какія встрічались въ сочиненіяхъ Асте-мысль, что мнънія аріанскія, развитыя ими путемъ литературнымъ, перемъщались въ его умъ съ мнъніями, за-



799/ n

явленными отъ аріанъ устно на соборѣ вы). Послѣ сдѣланныхъ нами указаній о достоинствѣ источниковъ для внутренней исторіи Никейскаго собора, понятно, что говорить о догматической дѣятельности собора наука можетъ только съ вѣротностію, изложить же дѣло съ полною несомнѣнностію не въ состояніи.

Символъ Евсевія Никомидійскаго или символъ аріанскій отвергнуть быль соборомъ главнымъ образомь потому, что онъ заключалъ въ себъ выраженія, чуждыя Св. Писанію. Теперь, когда отвергнувъ этотъ символъ какъ несогласный съ изречениями Св. Писания, отцамъ надлежало въ противоположность заблужденію выразить истинное ученіе о Сынъ Божіемъ, они обращаются къ Св. Писанію и въ немъ хотять найдти выраженія, которыя бы съ ясностію говорили о Божествъ Сына Божія и которыя бы, поэтому, слъдовало ввести во всеобщее употребленіе, чрезъ внесеніе ихъ въ въроопредъление. Но эта попытка отцевъ собора была неудачна, какъ это вытекаетъ изъ показаній Аванасія. Нельзя было найти ни одного выраженія въ Св. Писаніи относительно Божества Сына Божія, которое бы или последователи Евсевія Никомидійскаго или приверженцы Евсевія Кесарійскаго не истолжовывали въ пользу своихъ неправославныхъ доктринъ. Соборомъ или, лучше сказать, партіею православныхъ членовъ его, внесено было на обсуждение нъсколько терминовъ извлеченныхъ изъ Св. Писанія и повидимому вполнъ достаточныхъ для опредъленія Божествоннаго достоинства Сына Божія. Такъ прежде всего епископы православные предложили было включить въ имъющее составиться въроопредъление выражение — Сынъ от Вога, принимая во вниманіе свидетельство Евангелія Іоанна (гл. 1, ст. 1, 14, 18). Выражение это къ радости православныхъ епископовъ принято было всеми единодушно. Т. е. какъ

<sup>55)</sup> Для сей же цѣли смотри еще, что говоритъ Аеанасій—объ Астеріѣ: Oratio II contra arianos. Col. 225. Migne. Curs. patr. t. 26. Твор. II,311—12. Epist. de Synodis. Col. 713. t. 26. Твор. III, 129—30.—А также объ аріанинѣ Георгіѣ Лаодикійскомъ: Epist. de Synodis. Col. 712—13. Твор. III, 128,—и о Өаліяхъ Арія. Oratio I contra arianos. Col 21. Мідпе Curs. раtr. Gr. t. 26. Твор. II, 164. Слѣдуетъ это сличить съ тѣмъ, что говоритъ тотъ же Аеанасій о дѣятельности самого собора Никейскаго.

приверженцы Евсевія Никомидійскаго, такъ и приверженцы Евсевія Кесарійскаго готовы были принять выраженіе безъ противоръчій. Но оказалось, что согласіе на принятіе его было не искреннимъ, а лицемърнымъ. Аріанствующіе только потому готовы были принять это выражение, что вкладывали въ него смыслъ свой, неправославный. Они принимали его только потому, что въдь и все отъ Бога, всъ творенія отъ Бога, ибо апостолъ говоритъ: единг Богг, изг негоже вся (1 Кор. 8, 6), или тотъ же апостолъ говорить: всяческая от Вога (2 Кор. 5, 17. 18). Тогда партія православныхъ епископовъ вынуждена была отказаться отъ предложеннаго выраженія и искать другихъ изреченій въ Писаніи, которыя бы ясно заключали православную мысль о равномъ Божескомъ лостоинствъ Сына съ Отцемъ. Отцы предложили было именовать Сына не просто Богомъ, но истиннымъ Богомъ, сообразно съ темъ, какъ Онъ названъ у апостола Іоанна (1 Посл. 5, 20). Казалось, это выражение прямо обозначало совершенное Божество Сына Божія. Но опять открылось, что аріанствующіе готовы принять и это изреченіе, какъ выражающее истину, но придавали ему свой смыслъ. Оказалось, что аріане называютъ Сына истиннымъ Богомъ, утверждая, что если Сынъ сдълался Богомъ, то конечно Онъ истинный Богъ. Задача отцевъ церкви выразить православное ученіе о Божествъ Сына Божія чрезвычайно затруднялась. Со стороны ихъ предложено было и еще нъсколько библейскихъ терминовъ, которые, казалось, хорошо могли служить цели; но снова оказывалось, что всв эти термины аріанствующіе епископы съ большимъ удобствомъ приспособляли къ своимъ понятіямъ. Такъ отцы, желая выразить мысль, что Сынъ всегда нераздъльно со Отцемъ и въ Отцъ пребываетъ, предложили принять всъмъ выражение: "въ Немъ (Отцъ) Сынъ пребываетъ", безъ сомнънія имъя въ виду первыя слова Евангелія Іоанна. Но и это выраженіе оказалось недостаточнымъ: аріанствующіе находили, что и къ людямъ приложимо подобное свойство, ибо сказано въ Иисаніи: о Немо бо живемъ, движемся и есмы (Дъян. 17, 28). Затъмъ отцы хотъли было противопоставить аріанству выраженіе: Слово есть истинная сила Божія, такъ какъ силою Сына Божія

называетъ апостолъ (1 Кор. 1, 24); открылось однакожъ, что аріанствующіе и эти слова находили благопріятными для себя, доказывая, что и гусеница, и саранча называется въ Писаніи силою и даже силою великою (Іоил. 2, 25), и тоже самое, --- говорили аріане въ свою пользу, --- неоднократно написано и о людяхъ, напримъръ: изыде вся сила  $ilde{\Gamma}$ осподия изъ земли Египетскія (Исх. 12, 41). Отцы хотъли было отразить аріанство, внесши въ въроопредъленіе выраженіе, употребленное (Евр. 1, 3) апостоломъ: Сынг сіяніє славы и образъ глостаси Его (Отца); но аріане и подъ это выражение подкладывали свой смыслъ, находя, что въ св. Писаніи и о каждомъ человъкъ говорится тоже самое: человъкъ есть образо и слава Божія (1 Кор. 11, 7). Такимъ образомъ усилія отцевъ найдти терминъ, выражающій точнье мысль о божественномъ равенствь Сына съ Отцемъ и заключающійся въ Писаніи, вначаль оставались тщетными. Труднымъ оказалось подъискать въ Писаніи такой терминъ, который съ одной стороны ясно бы опровергалъ аріанскія идеи, съ другой — не подлежалъ бы перетолкованіямъ. Аріане большую часть терминовъ, наиболе ведущихъ къ цели, истолковывали въ пользу своихъ интересовъ, опираясь тоже на Писаніе 56).

Передавая свъдънія о томъ, какія выраженія, заимствованныя изъ Св. Писанія, хотъли внести въ формулу въроопредъленія отцы собора, и о томъ, что подобныя выраженія подрываемы были хитроумными доводами аріанствующихъ, мы встръчаемся съ естественнымъ вопросомъ: какимъ образомъ отцы узнавали о томъ, что данное выраженіе такъ или иначе перетолковывается аріанами? По свидътельству Аванасія, изъ сочиненій котораго мы заимствуемъ эти свъдънія, выходитъ: какъ будто аріане на самомъ соборъ прямо или непрямо заявляли, что такому-то или другому выраженію, предлагаемому отцами, они придаютъ такой-то или такой-то аріанскій смыслъ. Но немного нужно проницательности, что бы усумниться въ правдоподобіи вышеизложеннаго показанія Аванасія. Не было ли бы въ высшей

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Athanasii epistola de Nicaenis decretis. Col. 456 et cet. cap. 19. 20. Teop. I, 338—342. Epistola ad Afros. Col. 1037—40. Tom. 26. Teop. III, 320—322.

степени безтактно со стороны аріанствующихъ на самомъ же соборѣ не стъсняясь заявлять, что такое или другое выраженіе, предложенное отцами. благопріятно имъ, кимъ-то причинамъ? Не слъдовало ли имъ напротивъ въ своихъ интересахъ помалкивать при этомъ? Для разрешенія предложеннаго нами себъ вопроса, для разъясненія столь естественнаго недоумбнія, ничего не остается сделать какъ прибегнуть къ некоторымъ догадкамъ. Нужно подагать. что когда внесены были отцами на обсуждение вышеуказанные православные тезисы, какъ пригодные для въроопредъленія, то аріанскія группы епископовъ приняли ихъ съ радостнымъ согласіемъ. Это согласіе, нужно думать, православнымъ членамъ собора цоказалось весьма подозрительнымъ: въ самомъ дълв могло естественно броситься въ глаза, откуда проистекають это согласіе, эта уступчивость со стороны аріанствующихъ, столь ревностныхъ въ своихъ заблужденіяхъ? Это побудило отцевъ, но не на самомъ соборъ, не на засъданіяхъ его, а въ промежуткахъ между засъданіями, заняться просмотромъ сочиненій аріанскихъ писателей и войдти въ распросы у отдельныхъ аріанствующихъ представителей съ тою целію, чтобы узнать: какъ принимаются и понимаются аріанами библейскія выраженія о Сын' Божіемъ, внесенныя соборомъ для обсужденія? Отсюда-то отцы и могли узнать, что аріане перетолковывали и въ какомъ именно родъ выраженія, нравившіяся отцамъ православной партіи.

Итакъ стремленія отцовъ собора или православной партіи его выразить истинное ученіе о Сынѣ Божіемъ и равенствѣ Его съ Отцемъ библейскими изреченіями рѣшительно не увѣнчались усиѣхомъ. Сторона православныхъ испытывала затрудненія. При такихъ обстоятельствахъ выступаетъ на сцену третья фракція собора, умѣренно аріанская. Во главѣ ея, какъ намъ извѣстно, сталъ Евсевій Кесарійскій, человѣкъ въ одно и тоже время и ученый и изворотливый. Онъ предлагаетъ собору уже готовый символъ, который стоило только утвердить общимъ согласіемъ членовъ собора, и догматической дѣятельности отцевъ наступилъ бы конецъ 57).

<sup>57)</sup> Мы приступаемъ теперь къ описанію заключительныхъ обстоятельствъ

Евсевій берется провести на собор'в свои идеи, составлявшія средину между православіемъ и крайнимъ аріанизмомъ, при чемъ хочетъ облечь свои вдеи въ такія формы, которыя нравились бы одинаково всемъ направленіямъ на соборъ, и не вызывали бы споровъ. Чтобы угодить многочисленной партін православныхъ епископовъ, онъ согласно съ ихъ желаніемъ излагаетъ, внесенное имъ въ собраніе отцевъ, вфроопредъление словами Писания. Чтобы найдти себъ сочувствіе въ не менте многочисленной партіи умтренных аріанъ, почитателей богословствованія Оригенова, во главъ которыхъ стоялъ и самъ Евсевій, онъ излагаеть въроопредъленіе въ выраженіяхъ, встрьчающихся въ сочиненіяхъ Оригена и любимыхъ его последователями. Наконецъ, что-бы угодить группъ богослововъ строго аріанскихъ или евсевіанамъ, онъ внесъ въ свой символъ неопределенности, общія міста, которыя могли обращать въ свою пользу евсевіане, вкладывая въ нихъ свой смыслъ 38). Планъ хитроумный! Поставивъдело подобнымъ образомъ, Евсевій сильно разсчитываль на успъхъ, и на первое время счастіе повидимому ему улыбалось. -- Но ознакомимся съ самымъ символомъ Евсевія, какой онъ вносить на соборъ для утвержденія. Чтобы отклонить всякое подозрвніе собора и сколько возможно расположить членовъ его въ пользу своего символа, Евсевій всячески старается доказать достоинство и истинность своего в роизложенія. Въ этихъ его целяхъ символь начинается следующими словами: "Мы содержимъ и исповъдуемъ въру такъ, какъ приняли отъ предшествующихъ нашихъ епископовъ, какъ научились ей отъ Божественнаго

догматической дѣятельности собора,—на основаніи пославія Евсевія къ своей паствѣ. Möhler (I, s. 236) называетъ этотъ документъ очень важнымъ въ историческомъ отношеніи, и однакожъ не даетъ никакого дѣйствительнаго мѣста сказанію Евсевія въ исторіи собора. Онъ пользуется лишь сказавіемъ Аванасія, съ которымъ мы уже познакомили читателя. Образчикъ историковъ, которые какъ скоро встрѣчаются съ двумя, или болѣе, разногласящими документами по одному и тому же вопросу, пользуются тѣмъ, что вравится, и оставляютъ безъ вниманія, что не нравится!

<sup>58)</sup> Neander. ibid. S. 619. Горскій (Жизнь Аван. стр. 43) признаетъ этотъ символъ "лукавымъ", а Чельцовъ (Древнія формы символа.—С.—П. 1869). причисляетъ его къ такъ называемымъ символамъ апостольскимъ.

Писанія, какъ соблюдали и испов'єдывали въ пресвитерств'є, а потомъ въ епископствъ". Спорный пунктъ объ отношении Сына Божія къ Отцу изложенъ въ символь въ выраженіяхъ, хотя и библейскихъ, но слишкомъ широкихъ и общихъ. "Въруемъ во единаго Господа I. Христа, Божіе Слово, Бога отъ Бога. Свъть отъ Свъта, Жизнь отъ Жизни, Сына единороднаго, перворожденнаго всея твари, прежде въкъ отъ Отца рожденнаго" 59). Нужно сказать, что хотя здёсь Сынъ исповълывался и Богомъ и происшелщимъ отъ Отца. -- что такъ или иначе допускали и крайніе аріане, --- но не опредълялась степень близости Сына къ Отцу, а это-то и было главнымъ вопросомъ въ спорахъ. Въ дальнейшихъ словахъ символа не безъ намфренія референта слишкомъ выдфлялись одно отъ другаго лица св. Троицы. Евсевій писаль: "въруемъ, что каждый изъ нихъ-Отецъ, Сынъ и Духъ-есть и имветь свое бытіе, что Отецъ истиню Отецъ, Сынъ истиню Сынъ, Духъ Святый истинно Духъ Святый " 60). Этимъ Евсевій, нужно полагать, наносить скрытый ударь ученію церковному о существенномъ единеніи Сына Божія съ Отцемъ. -- Символъ прочитанъ предъ лицемъ собора. Водворилось молчаніе, которое Евсевій приняль-было за знакь общаго одобренія. Минута знаменательная въ исторіи христіанства! Наконецъ императоръ Константинъ прервалъ молчаніе и выразилъ свое полное одобрение символу, заявивъ, что онъ самъ такъ же мыслить и желаетъ. чтобы всѣ такъ же и мыслили. Евсевій торжествоваль.... Но затымь императоры предложиль, чтобы саблана была прибавка къ символу, прибавка одного слова, и однакожъ эта прибавка должна была обратить въ прахъ всв начинанія Евсевія. Константинъ предложиль, чтобы внесено было въ символь слово: ошообзюс. единосущный, для опредъленія отношенія Сына Божія къ Отцу. Этого то всего меньше желаль Евсевій Кесарійскій, не хотъли его приверженцы, не желали послъдователи Евсе-



<sup>59)</sup> У Сократа (I, 8) въ посланіи Евсевія послѣднее выраженіе читается:  $\gamma \varepsilon \gamma \varepsilon \nu \nu \eta \mu \acute{e} \nu o \nu$ —рожденнаго, у Өеодорита же (I, 11);  $\gamma \varepsilon \gamma \varepsilon \nu \eta \mu \acute{e} \nu o \nu$ -происшедшаго.

<sup>60)</sup> Eusebii epistola ad Caesarinses Col. 1537. Migne. Curs. Patr. Gr. t. 20.—Дъянія вселенскихъ соборовъ, т. I, стр. 192.

вія Никомилійскаго. Что указанный терминъ предложенъ быль для внесенія въ символъ именно императоромъ, объ этомъ свидътельствуетъ участникъ собора Евсевій 61). Но правда ли это? Неужели Константинъ былъ настолько свъдущъ въ богословіи, что оставляль позади себя всёхъ другихъ православныхъ богослововъ, когда предложилъ внести въ символъ слово, слъдавшееся дозунгомъ православія въ Никейскую эпоху и остающееся такимъ доднесь? Что Константинъ первый потребоваль внесенія слова биообою въ символь, это весьма въроятно, но что онъ самъ и измыслиль его, это чуждо всякаго въроятія. Послъднее невъроятно, потому что богословская точка зрѣнія императора во всѣ времена его жизни оставалась неустойчивою. Если же однако Константинъ дъйствительно первый провозглашаетъ на соборь биообос, то въ этомъ случав онъ действоваль не самъ по себъ, но подъ вліяніемъ партіи православныхъ, которая внушила ему и самое слово, и разъяснила ему смыслъ слова, и выставила на видъ важность утвержденія его на соборъ для опроверженія аріанства. Поэтому правы и тъ древніе писатели, которые утверждають, что никто другой, какъ именно епископы собора провозгласили и утвердили терминъ ощообою 62). Такимъ образомъ слава церкви ничего не теряеть отъ того, если дъйствительно терминъ биообого первый произнесь на соборь императорь, мірянинь и еще некрещенный. Мы склонны думать, что все это происходило при такихъ условіяхъ. Когда православные епископы увидъли, что выразить исповъдание въры относительно Божества Сына Божія словами Писанія не оставалось возможности, -- такъ какъ аріанствующіе каждому подобному выраженію давали свой смысль, неправославный, -то они почли справедливымъ употребить для данной цёли выраженіе, хотя буквально не находящееся въ Писаніи, но осеященное церковнымъ преданіемъ 63). Никакое слово не

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Eusebii. ibidem. Col. 1540. Дѣянія, ibid. стр. 193.

<sup>62)</sup> Ruf. Lib. I, cap. 5 ad finem. Athanasii. Epist. ad Afros. Col. 1040. Tom 26. Tsop. III, 321. Epistola encyclica ad episcopos Acgypti et Libyae. Col. 568. t. 25. Tsop. I, 419.

<sup>63)</sup> Eusebii epistola ad Caesar. ibid. Col. 1541. Дѣянія, ibid, стр. 196.

могло выражать потребную мысль о равенствъ Божества Сына Божія съ Отцемъ, съ такою силою, какъ δμοούσιος, δμοούσιος, КОТОРОЕ ВСТРЬЧАЛОСЬ ВЪ СОЧИНЕНІЯХЪ СВЬТИЛЬ ДРЕВней церкви — Діонисія Александрійскаго и Діонисія Римскаго 64). Нужно думать, что епископы православные остановили свое вниманіе на этомъ словъ и они-то рѣшились принять его въ качествъ термина для обозначенія отношенія сущности Сына къ сущности Отца. Но чтобы избъгнуть продолжительныхъ и безполезныхъ споровъ на соборъ, споровъ, которые и безъ того довольно затянулись, епископы внушили самому императору внести слово δμοούσιος на соборъ и потребовать его принятія. Императоръ являлся не лицемъ, которое должно было напередъ предръшить опредъление собора, но лицемъ, вліяніе котораго должно было ум'єрить споры и повліять своимъ примъромъ на другихъ. Епископы прямо отъ своего лица не ръшились предложить слово биообою собору, потому что боялись безконечныхъ споровъ. Они знали, что слово это въ кругахъ аріанскихъ встръчало множество непріззненныхъ возраженій. Аріане могли говорить, и повидимому съ правомъ, что это слово не должно быть принято, потому что его нътъ въ Писапіи 65), потому что оно будто бы ведетъ къ савелліанизму, сливавшему Троицу въ единицу 66), потому что оно вноситъ матеріальныя представленія въ понятіе Божества <sup>67</sup>), когда указывается единство природы Сына и Отца и пр. и пр. Провозгласивши терминъ биообою устами императора, епископы православные достигли двухъ цёлей. Съ одной стороны невидно, чтобы партія аріанская встрътила провозглашеніе ого спорами и возраженіями. Достовърно извъстно, что на самомъ соборѣ выставлено было противъ слова биооύого с только одно последнее изъ указанныхъ нами выше возраженій, какихъ следовало ожидать. Именно возражали, что понятіе όμορύσιος вносить матеріальныя представленія въ

<sup>64)</sup> Athanasii. Epistola de sententia Dionysii. Col. 505. Curs. patr. Gr. tom. 25. Thop. I, 380. Epistola ad. Afros. Col. 1040. Tom. 26. Thop. III, 322.

<sup>65)</sup> Athanasii Epist. de Nicaenis decretis. Col. 453. cap. 21. Tsop. I, 342.

<sup>66)</sup> Socrat. L. I, c. 5.

<sup>67)</sup> Eusebii ep. ad Caesar. ib. Col. 1540. Дѣянія, ibid. стр. 193.

сущность Божества, -- говорили: "единосущнымъ называется то, что есть изъ чего-либо другаго, какъ напр. два или три золотыхъ сосуда изъ одного слитка" 68). Были ли дълаемы и другія какія возраженія, неизв'єстно; если и были, то авторитетъ императора долженъ былъ сдерживать горячность оппонентовъ. На основаніи показаній Евсевія можно догадываться, что пренія по новоду слова όμοούσιος им'єли характеръ тихій и уступчивый 69). Одна цёль была такимъ образомъ достигнута епископами. Достиглась и другая. Терминъ онообнос положено было соборомъ внести въ символъ. Вражда партій замолкла, епископы аріанскіе склонились, куда склонился самъ императоръ. Эта одна поправка къ символу Евсевія разомъ измінила всю физіономію предложеннаго имъ въроизложенія. Но торжествующая партія православныхъ не ограничилась однимъ этимъ. Пользуясь уступчивостію оппозиціонныхъ епископовъ, она берется пересмотръть весь символь Евсевія и улучшить его. Найдено было необходимымъ поправить, пополнить, а частію и сократить символъ Евсевія. Послѣ этой передѣлки Евсевій едва могъ узнать свой символъ. Такъ отцы поясняютъ въ этомъ символь ть выраженія, которыя могли давать мъсто произвольнымъ толкованіямъ. И вотъ не совсемъ определенное выражение Евсевія о происхожденіи Сына Божія отъ Отца добавлено словами: "отъ Отца, то есть изъ сущности Отца (τουτέστιν έχ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός). Признали также нужнымъ въ предотвращение возможныхъ перетолкованій уяснить и другое выражение Евсевиева символа. Слова: "Бога отъ Бога" добавлены и точне изъяснены новою формулою: "Вога истиннаго отъ Бога истиннаго" (Эгоч  $\vec{\alpha}\lambda\eta\vartheta\iota r\acute{o}v$  έχ  $\vartheta\epsilon o\~v$   $\vec{\alpha}\lambda\eta\vartheta\iota vo\~v$ ), ποτομу чτο и аріане почитали Сына Божія Богомъ, но не по существу, а только по имени 70). Правда, аріане возражали и противъ выраженія: Сынъ истинный Богъ; но ихъ возраженія не были сильны,

<sup>68)</sup> Socrat. L. I, c. 8. col. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Eusebii ep. ad Caesar. ibid. col. 1540. n. 5.—Дѣянія, ibid., стр. 194—5,

<sup>70)</sup> Самъ Евсевій не признаваль Сына истиннымъ Богомъ, и если называль Его истиннымъ, то однакожъ соединяль съ этимъ названіемъ смыслъ ложный, аріанскій. См. "Посланіе Евсевія къ Евфратіону". Дъянія вс. соборовъ въ русск. пер. т. VII, стр. 401. Казан. 1873.

покоились на софизмахъ. Далъе, - какъ мы сказали, нъкоторыя выраженія выпущены изъ символа Евсевія; такъ исключены слова: "каждый изъ нихъ имъетъ свое бытіе: Отецъ есть истинно Отецъ" и т. д., потому что эти опредвленія. наводящія на мысль о взаимно себя исключающемъ, раздельномъ бытіи лицъ св. Троицы, после того какъ утверждена истина о самомъ близкомъ единеніи Отца и Сына, сдівлались излишними 71). Сделаны были и другія измененія въ символь. Вследствіе этихъ поправокъ и измененій символь Евсевія рѣшительно потерялъ свой первоначальный характеръ. И стремление Евсевия Кесарийскаго и его приверженцевъ доставить торжество такому символу, который бы по общности своих выраженій нравился православнымъ и удовлетворялъ аріанъ, окончилось неудачей. Партія православныхъ вышла побъдоносною. Символъ Евсевія по разсмотрънію его соборомъ принялъ иной видъ, не двусмысленный. Этого мало. Соборъ приложилъ къ символу ананематствованіе, которое объясняло, куда клонились выраженія, внесенныя въ въроизложение, такъ чтобы не оставалось и тъни сомнѣнія и возможпости кривотолковъ. Анаоематствованіе гласило: "говорящихъ, что было (время), когда не было Сына, что Онъ не существоваль до рожденія и произошель изъ не сущаго, или утверждающихъ, что Сынъ Божій имъетъ бытіе изъ иного существа, или сущности, или что Онъ созданъ, или преложимъ, или измѣняемъ, предаетъ анаеемѣ канолическая церковь "72).

Въ полномъ своемъ видѣ Никейскій символъ читается такъ 73):

<sup>71)</sup> Eusebii. ibidem. col. 1537. 1540. Дъянія, ibid. стр. 192, 194.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Eusebii. ibid. col. 1540.—Дъянія, стр. 194.

<sup>73) &</sup>quot;Въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго; —и во единаго Господа Іисуса "Христа, Сына Божія, единороднаго, рожденнаго отъ Отца, т. е. изъ сущности Отца, Бога отъ Бога, Свътъ отъ свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, рожденнаго, не сотвореннаго, единосущнаго Отцу, чрезъ Котораго (Сына) все произошло какъ на небъ, такъ и на землъ; рад и насъ человъковъ и ради нашего спасенія снисшедиаго и воплотившагося, вочеловъчившагося, страдавшаго и воскресшаго въ третій день, восшедшаго на небеса, и грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ;—и въ Духа святаго".

<sup>&</sup>quot;Говорящихъ же, что было, когда не было (Сына), что Онъ не суще-

Πιστεύομεν είς ενα θεὸν πατέρα παντοπράτορα, πάντων τε όράτων καὶ ἀοράτων ποητήν. Καὶ ἐις ενα κύριον Ἰησοῖν Χριστὸν τὸν νίὸν τοῦ θεοῦ, γεννηθέντα ἐκ τοῦ πατρὸς μονογενῆ, τουτέστιν ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρός, θεὸν ἐκ θεοῦ, φῶς ἐκ φωτός, θεὸν ἀληθινοῦν γεννηθέντα, οὐ ποιηθέντα, ὁμοούσιον τῷ πατρὶ, δὶ οὖ τὰ πάντα ἐγένετο, τὰ τε ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ τὰ ἐν τῷ γῷν τὸν δὶ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα καὶ σαρκωθέντα, ἐνανθρωπήσαντα, παθόντα καὶ ἀναστάντα τῷ τρίτη ἡμέρα, ἀνελθόντα εἰς οὐρανούς, καὶ ἐρχόμενον κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς. Καὶ εἰς τὸ άγιον πνεῦμα. Τοὺς δὲ λέγοντας, ἡν ποτε ὅτε οὐκ ἦν, καὶ πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν, κὰι ὅτι ἐξ οὐκ ὄντων ἐγένετο, ἢ ἐξ ἑτέρας ὑποστάσεως ἢ οὐσίας φάσκοντας εῖναι, ἢ κτιστὸν ἢ τρεπτὸν ἢ ἀλλοιωτὸν τὸν νίὸν τοῦ θεοῦ, ἀναθεματίζειν καθολικὴ ἐκκλησία.

Догматическая дѣятельность перваго вселенскаго собора достигла вожделѣннаго конца. Возвышенная истина о совершенномъ Божествѣ Сына Божія была провозглашена на всѣ вѣка.

Всѣ епископы собственноручными подписями выразили свое согласіе съ символомъ Никейскимъ, — исключеніе составляли немногіе. Двое египетскихъ епископовъ отказались подписать Никейскій символъ <sup>74</sup>); а Евсевій Никомидійскій и Өеогнисъ Никейскій, подписавъ символъ, отказались скрѣпить своимъ подписомъ анафематствованіе, приложенное къ символу <sup>75</sup>).

Почти всё епископы собора Никейскаго подписались подъсимволомъ, но съ какимъ расположениемъ? Приняли ли они

ствоваль до рожденія, и произошель изь не сущаго, или утверждающихь, что Сынь Божій имѣеть бытіе оть иного существа или сущности, или что Онь создань, или преложимь, или измѣняемь, предаеть анаеемѣ каеолическая церковь".—Редакція символа Никейскаго собора сохранилась—въ приложеніи къ сочиненію Аеанасія "объ опредѣленіяхъ Никейскаго собора", въ "посланіи" того же Аеанасія къ императору Іовіану, въ сочиненіяхъ Василія Великаго, у историковъ Сократа, Феодорита, у Геласія, въ Актахъ ІІІ вс. собора. Древнѣйшею и болѣе точною считается первая изъ упомянутыхъ нами редакцій; ее мы и приводимъ. Напрасно издатели Дѣяній вс. соборовъ въ русск. переводѣ производять символъ Никейскій не по этой редакціи.

<sup>74)</sup> Theod. Lib., cap. 6.

<sup>75)</sup> Sosom. Lib. I, cap. 21.

его всей душей, всемъ сердцемъ? Что касается до партіи епископовъ, православныхъ-это несомивнио такъ. Но нельзя того же сказать о группахъ богослововъ аріанствующихъ, бывшихъ на томъ же соборъ. Эти послъдніе присоединили свои подписи къ символу неискренне, лицемърно, лишь иля того, чтобы покончить дело, которому они не сочувствовали. Церковный историкъ Руфинъ прямо замъчаетъ, что одни изъ епископовъ приняли символъ съ "полною искренностію (veritate), другіе же лицемѣрно" (simulatione) 76). Тоже самое подтверждаеть и Осодорить. По его словамь, "на вселенскомъ соборъ Никейскомъ вмъстъ съ православными подавали голосъ и приверженцы Арія и подписались подъ изложениемъ въры апостольской, но потомъ продолжали нападать на истину такъ сильно, что тело церкви распалось" 77). Какіе же именно епископы, участвовавшіе въ соборф Никейскомъ, отнеслись такъ недобросовфстно къ подписанію символа Никейскаго? Такихъ было много. Между ними первое мъсто занимаютъ епископы строго-аріанской партіи: Евсевій Никомидійски и его клевреты. Они подписались подъ символомъ только рукой, а не душею (manu solo, non mente) 78). Ихъ сердца не расположены были къ символу. Вст они подписались, по свидътельству Θедорита, "коварно, не искренне" (δπούλως, οὐα εὶλικριν $\tilde{ω}$ ς), что и доказали своимъ последующимъ поведеніемъ и враждой къ Никейскому символу. Они, по этому же свидътельству, боялись главнымъ образомъ того, чтобы не потерять своихъ епископскихъ канедръ и не подпасть подъ отлученіе 79): только это мірское соображеніе заставляеть ихъ присоединить свою подпись къ символу на ряду съ другими епископами. Приверженцы Евсевія Никомидійскаго какъ до собора Никейскаго, такъ и послъ собора остались върными ученію аріанскому въ его крайней формъ. Подпись полъ символъ ни къ чему не обязывала этихъ

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Ruf. Lib. I, cap. 5.

<sup>77)</sup> Theodoreti epistola (112) ad. Domnum episcop. Antiochiae. Col. 1309. (Migne. Curs. patr. t. 83).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Rufin. ibid. Lib. I, c. 5.

<sup>79)</sup> Theod. Lib. I, c. 6. 7.

двоедушныхъ созданій. — Съ такимъ же лицемърнымъ расположениемъ духа подписался подъ символомъ Евсевій Кесарійскій и его приверженцы, присутствовавшіе на соборъ Никейскомъ. Когда символъ Евсевія Кесарійскаго не быль принять соборомь въ полномь составъ, но потерпълъ весьма значительныя измъненія, это сильно смутило духъ его. Онъ увидълъ, что онъ сраженъ, что его изворотливость ни къ чему не послужила. Евсевій послѣ этого быль въ большомъ затрудненіи -- подписать ли символъ Никейскій, къ которому не лежала его аріанствующая душа, или нътъ 80). Приверженность къ аріанству говорила ему: не следуеть; но опасность, съ какою могла быть сопряжена для него такая рёшительность, побуждаетъ его, вопреки убъжденію, подать голось за символь, исповъдывать который онъ не хотълъ. Евсевій подписался, а за нимъ и другіе. Лучшимъ доказательствомъ того, какъ мало аріанская группа, предводимая Евсевіемъ, соглашалась съ определеніями собора, кром'є посл'єдующаго поведенія Евсевія въ исторіи христіанской, служить его посланіе, написанное имъ тотчасъ по заключеніи собора къ его паствъ, до возвращенія его въ епархію 81). Въ этомъ посланіи Евсевій очень недвусмысленно даеть знать, что въ сущности онъ остается при прежнихъ убъжденіяхъ. А нужно помнить, что партія Евсевія Кесарійскаго была значительна по своему вліянію и численности 82); изъ нея вышли въ последствіи почти все дальнейшія движенія аріанскія умереннаго характера, именно такъ называемыя полуаріанскія движенія, которыя составляли опасную силу, противодъйствующую церкви. Клиръ и паства церкви кесарійской, въ которой предстоятелемъ былъ Евсевій, раздёляли, должно думать, мысли своего епископа въ спорномъ вопросъ. Символъ, представленный Евсевіемъ на соборѣ отъ имени кесарійской церкви, действительно быль выраженіемь шаткости мнвній кесарійцевь по вопросу. Подписывая символь, составленный въ Никев, другаго характера, Евсевій твиъ

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) Sosom. L. I, c. 21. Athanasii. De Nicaenis decretis. col. 428. Teop. I, 314.

<sup>81)</sup> Горскій. Жизнь св. Аванасія, стр. 43. Neander. ibid. S. 621.

<sup>82)</sup> Baur, ibidem, S. 475.

самымъ, казалось, отрекался отъ своихъ прежнихъ убъжденій. Поэтому ему нужно было оправдать себя въ глазахъ паствы, что онъ и дълаетъ въ своемъ посланіи 83). Въ немъ онъ старался увърить паству, что въ сущности дъло оставалось по прежнему; соборъ-старался внушить Евсевій-не сділаль ничего новаго, не утвердиль ничего въ догматикъ отличнаго отъ того, во что и какъ въровалъ досель самъ Евсевій и въровала церковь кесарійская. Поэтому все посланіе состоить изъ различныхъ перетолкованій догматическихъ определеній собора, правда, перетолкованій довольно тонкихъ. Церковь кесарійская должна была увъриться изъ посланія, что ни ему, Евсевію, ни его пасомымъ нътъ надобности измънять своихъ воззръній. Это было непрямымъ отрицаніемъ Никейскаго собора. Въ своемъ посланіи, послѣ исторической его части, прежде всего онъ поясняеть смыслъ принятаго соборомъ термина: "изъ сущности Отца". Истинный смыслъ выраженія, безъ сомнвнія, тоть, что Сынь по своей сущности такой же Богь, какъ и Отепъ; но Евсевій въ своихъ цъляхъ, умалчивая о положительномъ смыслѣ термина, указываетъ только отрицательный смысль; именно по его объясненю, выражение означаеть, что "Сынъ не есть часть Отца". Но этого собственно никто не утверждалъ и не доказывалъ, и сущность аріанства, противъ котораго направлялся терминъ, вовсе не состояла въ подобномъ мненіи. Истолковывая такъ этотъ важный терминъ, Евсевій какъбы хотель дать знать, что аріанство этимъ терминомъ ничуть не устраняется. Еще хитроумнъе его объясненія по поводу другаго существеннаго выраженія Никейскаго символа: όμοούσιος. Толкуя это выражение повидимому правильно въ духъ собора, онъ старается однакожъ дать понять, что выражение это принято имъ и его сторонниками изъ чисто внѣшнихъ разсчетовъ, а не вследствіе уб'яжденія въ истиности смысла, который соединяется съ нимъ. Онъ не обинуясь замъчаетъ: "не отвергли слова: единосущный, имъя въ виду сохранить миръ, котораго всей душей желаемъ" (и только-то!). Евсе-



<sup>83)</sup> Eusebii epist. ad Caesar. ibid. col. 1536—7, n. 1. Дѣян. ibid. стр. 191. Möhler. Th. I, S. 235.

вій далье не стысняется дать собственный свой смысль и словамъ, внесеннымъ отцами въ символъ: "рожденнаго, не сотвореннаго". Этимъ, по нему, обозначается, что "Сынъ не есть твореніе подобное тімь, которыхь Онь самь создалъ, но что Онъ получилъ существо превосходнъйшее, чъмъ у всякой твари"; но такое объяснение могъ принять всякій аріанинъ: этого не отрицалъ и самъ Арій. Особенную изворотливость показываеть Евсевій, когда нужно было объяснить, почему принято соборомъ ананематствованіе, приложенное къ символу, въ которомъ (анаесматствованіи) проклиналось аріанство. Онъ не говориль о томъ, что соборъ анаоематствуетъ аріанскіе термины за нечестивый смыслъ, какой съ ними соединяется. По его не встречается въ св. Писаніи. "Такъ какъ ни въ одной богодухновенной книгъ, говоритъ Евсевій, нътъ словъ: Сынъ произошелъ изъ не сущаго, или было время, когда Его не было, и другихъ тому подобныхъ, то и неприлично употреблять ихъ въ церкви. Съ этимъ прекраснымъ мивніемъ мы согласились и потому еще, что и прежде не имъли обыкновенія употреблять подобныхъ словъ". Истинный характеръ анаеематствованія, при подобныхъ объясненіяхъ, терялъ свое значеніе. Говоря такъ, не хотель ли Евсевій того, чтобы оставаться въ дружественныхъ отношеніяхъ съ прочими аріанами? Наконецъ, въ заключеніе посланія Евсевій решительно говорить, что онъ потому приняль Никейское изложение въры, что оно совершенно согласно съ тъмъ символомъ, какой представилъ и онъ самъ на размотрѣніе собора. Значить, выходило по нему, соборъ ничего новаго не постановиль, все осталось по прежнему для Евсевія и его партіи. "Когда, говорить онь, по внимательномь изследованіи смысла словъ (внесеньыхъ въ символъ Никейскій) оказалось, что они согласны съ теми, которыя употреблены въ нашемъ собственномъ исповъдании въры (если такъ, то почему онъ колебался подписать символъ Никейскій!?), тогда мы приняли ихъ безъ спора, какъ не возбуждающія болье безпокойства" 84). Такими доводами Евсе-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Eusebii. ibid. col. 1541—44. Дъянія, ibid. стр. 195—7. Русскій пере-

вій Кесарійскій въ ничто обращаль действія собора противъ аріанства, по крайней мере противъ аріанства въ умеренной его форме.

Мыслившіе въ духѣ аріанства сдѣлали уступку собору Никейскому, вошли въ сдѣлку съ своею совѣстію, согласились съ требованіями противоположной, православной, партіи, но согласились больше на словахъ, чѣмъ на дѣлѣ. Истина восторжествовала на соборѣ, но должно было пройти не мало времени, прежде чѣмъ она достигла обще-церковнаго признанія.

водъ посланія Евсевія къ Кесарійцамъ въ Дѣяніяхъ вс. соборовъ сдъланъ не съдревнъйшей редакціи этого посланія, какою мы пользовались и какая сохранилась въ сочиненіяхъ св. Аеанасія, а съ редакціи болъе поздней и менъе исправной (у Геласія и церковныхъ историковъ).

## II.

Будто отъ малой искры воспламенился великій пожаръ и, начавшись какъ бы съ главы, церкви Александрійской, распространился по всему Египту. Онъ опустощалъ и прочіе области и города. Предстоятели церквей вступили другъ съ другомъ въ словесныя пренія.

Евсевій.

Въроисповъданіе Никейское было принято церковію неодинаково. Церковь въ IV въкъ раздълилась на двъ половины. Одна изъ нихъ съ ревностію стояла за символъ Никейскій, другая съ такою же ревностію возставала противъ него. Въ научномъ отношеніи чрезвычайно важно опредълить, въ какихъ именно мъстахъ тогдашняго христіанскаго міра Никейское исповъданіе утвердилось, и въ какихъ нътъ. Разъясненіе этого вопроса должно служить къ разъясненію хода догматическихъ движеній въ церкви всего IV и даже V въка. Сторона, принявшая Никейскій соборъ, и въ послъдующихъ догматическихъ спорахъ стоитъ за одно, отличается согласной дъятельностію, а сторона, не принявшая Никейскаго собора, въ такихъ же спорахъ образуетъ другую, согласную между собою партію, связанную единствомъ интересовъ и стремленій.

Итакъ гдъ, въ какихъ церквахъ Никейское исповъданіе нашло себъ приверженцевъ и върныхъ послъдователей?

Ревностно и единодушно стояла за Никейское исповъданіе въ эпоху аріанскую церковь Александрійская или вообще Египетская. Это тъмъ важнъе, чъмъ выше въ то время стоялъ авторитетъ церкви Александрійской въ ряду другихъ церквей на востокъ. А Евсевій прямо даетъ Александрій-

ской церкви имя главы прочихъ церквей 1). Въ Александріи соединились многія условія, благопріятствовавшія утвержденію и ревностному охраненію зд'ясь Никейскаго ученія. Первымъ изъ такихъ условій было то, что здёсь съ III въка, со времени св. Діонисія Великаго и его споровъ о Божествъ Сына Божія съ римскомъ епископомъ Ліонисіемъ, сділалось "господствующимъ анти-субординаціонное направленіе" 2), или говоря языкомъ IV въка, анти-аріанское направленіе, т. е. точное православіе. Въ Александріи и въ IV въкъ проделжала процвътать богословская школа, характеръ которой благопріятствоваль укорениться здёсь выспренней догмѣ Никейской. Эта школа отличалась возвышенно-спекулятивнымъ характеромъ, выспрешимъ идеализмомъ, съ любовію занималась вопросами, принадлежащими къ области трапсцендентальнаго; труднъйшіе вопросы богословскіе не устрашали ее, а напротивъ поощряли къ наибольшему углубленію въ нихъ; по она постигала подсбные вопросы болье внутреннимъ чувствомъ, чъмъ разсудкомъ 3). Это какъ нельзя болье было полезпо для утвержденія Никейскаго ученія въ Александрійской церкви. Возвышенный догмать Никейскій по своимъ свойствамъ быль вполнъ родственъ съ александрійскимъ школьнымъ направленіемъ. Никейское ученіе могло опираться на школу, какъ на свою естественную опору.

Одушевленнъйшимъ поборникомъ Пикейскаго исповъданія былъ въ Александріи знаменитый Аванасій Великій († 373). Воспитанный подъ руководствомъ епископа Александра Александрійскаго, поборника православія до собора и на соборъ Никейскомъ, Аванасій явилъ себя продолжателемъ благочестивой ревности своего воспитателя (). Онъ всегда высоко чтилъ память Александра и ставилъ его для себя образцемъ (5). Никейское исповъданіе для Аванасія было сокро-

<sup>1)</sup> Eusebius. Vita Constantini. L. II, cap. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dorner. Entwickelunggeschichte der Lehre von der Person Christi. S. 809. (Stuttg. 1845).

<sup>\*)</sup> Kihn. Die Bedeutung der Antiochenischen Schule s. 29. 166. Weissenburg 1866.

<sup>4)</sup> Rufin. Lib. I, c. 14. Sosom. L. II, c. 17.

<sup>5)</sup> Athanasii. Epist. encyclica ad episcopos Aegypti et Libyae. Col. 588 t. 25. Thop. I, 431.

вищемъ, которое онъ со всею заботливостію охранялъ отъ всякихъ непріязненныхъ нападокъ 6). Вотъ рѣшительная мысль св. Аванасія касательно важности символа Никейскаго. "Отцовъ Никейскихъ, говорить онъ, надлежитъ уважать, иначе не пріемлющіе символа (Никейскаго) будуть признаваемы скорфе всвит, только не христіанами" (гис ип πάντα μᾶλλον η χριστιανοί νομισθώσιν)  $^{7}$ ). Η δορμός ετ врагами Никейскаго символа Аванасій положилъ всю свою жизнь и его труды не остались напрасными. Современники едиподушно считали его спасителемъ церкви отъ бъдъ, спасителемъ Никейскаго православія для христіанскаго міра. Григорій Богословъ не находить достаточно словъ, чтобы оценить заслуги Аванасія для церкви. Онъ говорить въ похвальномъ словъ Лоанасію 8): "хваля Аоанасія, я буду хвалить добродътель; ибо одно и тоже наименовать Аванасія и хвалить добродітель; потому что всі добродітели въ совокупности онъ въ себъ имълъ". Главнъйшею изъ его добродетелей была защита Никейского православія. Въ этомъ отношенін онъ былъ столномъ церкви. "Когда Аванасій жилъ среди насъ, говоритъ Григорій, онъ былъ столпомъ  $(\sigma \tau \dot{v} \lambda o \varsigma)$  церкви. Его ученіе сділалось закономъ  $(v \dot{o} \cdot$ иос) церкви. Его догматы стали законами для въры православной", замъчаетъ Григорій. Св. Василій Великій также неистощимъ въ хвалахъ Лоанасію, какъ защитнику Никейскаго ученія. Василій въ своихъ письмахъ къ Аванасію призчаеть его самымъ опытнымъ кормчимъ церкви среди бурь аріанства. "Кто скорфе твоего увидить, что должно дълать? Кто искуснъе приведеть въ дъйствіе, что полезно?" 9) Василій прямо объявляль, что попеченія о всей церкви по встить правамъ должны принадлежать и принадлежать Аванасію. "Общимъ нашимъ Владыкою вверено тебе попеченіе о встхъ церквахъ, какъ и о церкви твоей собственной" 10) (элександрійской). Аванасій, по Василію, быль

<sup>6)</sup> Theod. L. I, c. 25. Sosom. L. II, c. 18.

<sup>7)</sup> Epist. ad Afros. col. 1044. t. 25. TBop. III, 326.

<sup>8)</sup> Prolegomena. Elogia veterum col. 224. Migne. Curs. patr. tom. 25.

<sup>9)</sup> Epist. (66) ad Athanasium ibidem. Твор. ч. VI, стр. 168. Изд. 1-е.

<sup>10)</sup> Epist. (69) ad Athanasium ibid. TBop. 4. VI, 173.

"общею всехъ главой"  $^{11}$ ) (хор $v\phi\eta$   $\tau \tilde{\omega} v$   $\delta \lambda \omega v$ ). Такой опытный кормчій, какъ Аванасій, действительно воль церкви къ тихому пристанищу. Онъ быль по свидътельству Василія и только онъ истиннымъ "врачемъ церковныхъ недуговъ" 12). Аванасій сталь спасителемь перкви среди аріанских смуть. По Василію Аванасій "спасалъ церковь отъ этой страшной непогоды" 18), какою было аріанство. Въра Никейская, какъ извъстно, устояла среди напастей аріанскихъ и въ этомъ главная заслуга Аванасія 14).—Голосъ Аванасія, сильный, ръшительный, и его дъятельность производили могущественнъйшее вліяніе на всю церковь Александрійско-египетскую. Какъ Аванасій, такъ же смотрели на символь Никейскій и всь епископы, принадлежавшіе къ александрійскому округу. Передавъ по одному случаю свои мысли о значеніи Никейскаго символа, Аванасій писаль: "предлагаемъ же не мы одни пишущіе это, но всѣ епископы Египта и Ливіи, потому что вст одинаково мудрствуемъ, и если случится кому не быть лично (на какомъ-либо соборъ), всегда подписываемся другъ за друга 4 15). Ученые богословы Александрійской церкви вполнъ раздъляли воззрънія египетскихъ епископовъ относительно безусловной важности символа Никейскаго и подвизались въ его защиту. Таковъ былъ знаменитый Дидимъ, учитель въ Александрійской школъ, процвътавшій въ ней въ продолженіи цълыхъ 55 льтъ (340— 394); за это онъ сдёлался предметомъ ненависти отъ арі-

<sup>11)</sup> Epist. ibidem. Thop. ctp. 174.

<sup>12)</sup> Epist. (82) ad Athan. ibid. Твор. ч. 6, стр. 198.

<sup>18)</sup> Epist. (80) ad Athanasium ibid. Thop. v. 6, crp. 195.

<sup>14)</sup> Какъ смотръли древніе церковные писатели на заслуги Аванасія въ отношеніи къ утвержденію Никейскаго ученія въ церкви, точно такъ-же смотрять и новъйшіє писатели—Дорнеръ, Берингеръ. Дорнеръ говорить: "Аванасій Великій задачей продолжительной своей жизни, исполненной перемънчивыхъ судебъ, поставиль охранять во всеоружіи науки и съ полною преданностію исповъданіе Никейское, какъ вопреки колеблющимся и легкомысленнымъ, такъ и отступникамъ. И онъ умеръ, не только увънчанный славой, но и достигнувъ плода" (Dorner ibidem. S. 833—4). Верингеръ говоритъ: "Аванасій и торжество Никейской догмы столь тъсно соединены взаимно, что одно отъ другаго отдълять невозможно". Вонгіпдег. Athanasius und Arius. S. 581. Zweite Aufl. 1874.

<sup>15)</sup> Epist. ad Afros. col. 1045. TBop. III, 327.

анъ и глубокаго уваженія со стороны православныхъ <sup>16</sup>). Никейскія опредёленія, по словамъ Созомена, въ Египтъ твердо и точно хранило многочисленное общество монаховъ и во главъ ихъ Антоній Великій <sup>17</sup>). Приверженность Александрійской церкви къ Никейскому символу навсегда сохранилась въ ней; Никейскій символъ охранялся здѣсь не только со стороны духа, но и со стороны самой буквы.

Церкви Александрійской въ ея приверженности къ символу Никейскому вполнѣ слѣдовала другая восточная церковь— Іерусалимская или палестинская. Примѣръ Аванасія нашелъ себѣ здѣсь подражаніе. Максимъ, епископъ Іерусалимскій стоитъ на сторонѣ Аванасія 18). Въ Іерусалимѣ составлялись многочисленные соборы для защиты дѣятельности и воззрѣній тогоже Аванасія 19). Авторитетъ св. Аванасія такъ высоко стоялъ во мнѣніи иалестинской церкви, что только двое или трое епископовъ въ ней не раздѣляли высокаго уваженія къ этому поборнику православія 20). Іерусалимскій церковный округъ можно считать на востокѣ вторымъ, послѣ Александрійской церкви, убѣжищемъ, гдѣ Никейская вѣра процвѣтала болѣе всего во время смутъ аріанскихъ 21).

Вліяніе д'ятельности Аванасія въ пользу Никейскаго символа съ востока перешло и на западъ. Церковь Римская в'вровала такъ же, какъ и церковь Александрійская и Ісрусалимская. Движеніямъ аріанскимъ она противопоставляла тотъ же символъ Никейскій, какъ незыблимое основаніс истинной в'вры. Западные епископы на соборъ Сардикійскомъ (въ 344 г.) зам'вчали 22, что "достаточно символа

<sup>16)</sup> Sosom. E. III, 15. Socr. L. IV, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Lib. III, 13.

<sup>18)</sup> Sosom. L. II, c. 25, ad finem.

<sup>19)</sup> Athanasii. Apologia contra Arianos. col. 352. t. 25. TBop. I, 264, 5. Sosom. Lib. III, c. 21, 22. Socr. II, 24.

<sup>20)</sup> Athanasii. Historia Arianorum ad monachos. Col. 721, t. 25. Teop. II, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Изъ числа палестинскихъ церквей исключеніе составляєть церковь Кесарійская, которая долгое время была заражена аріанствомъ. Изв'єстный Евсевій Кесарійскій и за нимъ его ученикъ Акакій, епископы этой церкви, были бол'єе или мен'єе ревностными защитниками аріанства.

<sup>22)</sup> Sosom. Lib. III, c. 11. Socr. II, 20,

Никейскаго и что нътъ болъе нужды ни въ какомъ другомъ символъ 23). На соборъ Риминійскомъ (въ 359 г.) тъже западные епископы, согласно съ воззрѣніями Аванасія зашишали неизмѣнность и важность символа Никейскаго. Ихъ неизмѣнное рѣшеніе состояло въ томт, чтобы "эту вѣру содержать постоянно и блюсти ее до конца". На соборъ Риминійскомъ собралось болье 400 православныхъ епископовъ 24). Римская церковь шла рука объ руку съ церковью Александрійскою въ охраненіи въры Никейской. Пана Юлій (337-352 г.) былъ можно сказать правую рукою Аванасія. Папа и Аванасій общими силами старались о ниспроверженіи такого врага, какимъ было аріанство. Не разъ Аванасій находиль себъ защиту и помощь въ Римъ, на западъ. Подъ покровительство Рима становились и другіе епископы, осужденные аріанами на востокъ за приверженность къ Никейской въръ, напр. Маркеллъ Анкирскій, Асклепа Газскій и др. 25). Въ духф паны Юлія дфиствоваль и Дамасъ (съ 366 года). Преемникъ Аванасія Петръ Александрійскій, избъгая напастей отъ аріанъ, ищетъ и находить себь защиту въ лиць указаннаго папы римскаго Дамаса 26). Такимъ образомъ Римская, а за нею и обширная западная церковь болбе или менбе тверло стала на защиту Никейскаго собора.

Послѣднею страною, въ которой исповѣданіе Никейское сохранялось въ полной мѣрѣ и въ которой оно нашло оплотъ противъ своихъ враговъ былъ Иллирикъ (Македонія, Ахаія, Дакія). Церковный историкъ Сократъ, самоличный наблюдатель хода церковныхъ дѣлъ въ Иллирикѣ <sup>27</sup>). въ своей исторіи неоднократно говоритъ о томъ, что ересь аріанская не проникала въ этотъ церковный округъ и что

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Опредъленіе собора Сардикійскаго иодписали 280 православныхъ епископовъ.

<sup>24)</sup> Sosom. Lib, IV. c. 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Athanasii. Apol. contr. Arianos. col. 331. tom. 25. TBop. I, 251.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Sosom. VI, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Онъ быль чтецомъ въ провинціи Иллирійской— Фессаліи. Socr. L. V, с. 22. Col. 637 (впрочемъ текстъ въ этомъ мѣстѣ Сократа, кажется, испорченъ).

здѣсь процвътало Никейское исповъзание 28). По словамъ Василія Великаго, въ Иллирикъ строго хранилось единеніе въ отношени къ въръ Никейской 29). Въ особенности таковы, по свидътельству его, Ахаія и Македопія 30). Тотъ же Василій съ восторгомъ пишетъ къ епископамъ Өессалійскимъ: "вы свътила ( $\phi \omega \sigma \tau \tilde{\eta} \rho \epsilon s$ ) церкви, которыхъ очень немного и которыхъ легко перечесть при теперешнемъ пла-чевномъ состояніи дълъ " <sup>31</sup>). Итакъ Иллирикъ стоялъ на сторонъ Никейской догмы. Дъйствительно, св. Аванасій въ числѣ защитниковъ Никейскаго символа поставляетъ Александра, епископа Осссалоникійскаго 32), который то вступасть въ переписку съ Аванасіемъ, то посредствомъ писемъ же защищаетъ его дъятельность и личность 33). Единодушнымъ съ Аванасіемъ представляется и другой спископъ Өессалоникійскій—Іеремія 34). Церковь Римская пишеть къ Иллирійцамъ, какъ такимъ върующимъ, съ которыми у ней хранится одна и таже въра Никейская 35). Изъ исторіи Иллирика временъ аріанскихъ смуть извъстно, что здъсь собирались соборы въ видахъ защищенія Никейскаго испов**ъ**данія <sup>36</sup>).

Итакъ вотъ тѣ страны, гдѣ во время господства аріанства, въ IV вѣкѣ, сохранялась въ наиболье чистомъ видѣ приверженность къ Никейскому символу. Здѣсь утвердилось Никейское направленіе богословствованія. Что же касается до остальнаго востока, то на немъ, какъ мы увидимъ сейчасъ, преимущество оставалось за направленіемъ антиникейскимъ, аріанствующимъ. На востокѣ — въ Сиріи, Азіи,

<sup>28)</sup> Socr. Lib. II, 2. II, 27; V, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Basilii Magni. Epist. (91) ad Valerianum Illyricorum episcopum. Migne, Curs. patr. Gr. t. 32. Твор. Василія Вел. въ рус. пер. ч. VI, стр. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Basilii M. Epist. (204) ad Neocaesar., col. 753. ibid. Твор. VII, 70. Изд. 1-е.

<sup>31)</sup> Epist. (154) ad Ascholium episc. Thessalonic. ibid. TBop. VI 324.

<sup>32)</sup> Athanasii. Apologia contra Arianos, col. 273. t. 25. Teop. I, 211.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ibidem. col. 365, 368, 393. Teop. I, 276, 296.

<sup>31)</sup> Athanasii. Apologia ad Constantium imperat. col. 629. t. 25. Migne, Curs. patr. Gr. TBop. II, 32.

<sup>35)</sup> Theodoret. Lib. II, c. 17.

<sup>36)</sup> Theodoret. L. IV. c. 7. Hefele. ibid. S. 741.

Понть и Оракіи, — встрычаемь только отдыльных личностей, ревностно защищавшихъ Никейскую въру. Таковы были славные каппалокійцы: свв. Василій Великій. Григорій Богословъ, Григорій Нисскій, посвятившіе свою жизнь на борьбу съ аріанствомъ. Изъ нихъ Василій Великій прямо именоваль себя "наследникомь отцевъ Никейскихъ" 37), имя, которое съ полною справедливостію могли усвоять себъ и оба Григорія. Привязанность этихъ святителей къ Никейскому ученію отчасти условливалась тёмъ, что всё они воспитаны были въ приципахъ александрійской богословской школы. Василій и Григорій Богословъ ревностно изучили самаго главнаго представителя александрійской школы Оригена, -- "собирали книги Оригена и по нимъ учились экзегису" 38), сдёлали сборникъ изъ его сочиненій съ именемъ: "Филокалія" 39). Григорій Нисскій съ своей стороны въ сочиненіяхъ своихъ ясно носить следы вліянія на него указаннаго александрійскаго учителя. Эти три каппадокійца въ ихъ церковной дъятельности были одушевлены однимъ и твмъ же духомъ, были защитниками православія: потому что Василій и Григорій Богословъ были задушевными друзьями, а другой Григорій быль родной брать Василія. Они высоко чтили православную деятельность Аванасія Великаго. Мы знаемъ, какими хвалами возвеличили они имя этого епископа александрійскаго. Отображать въ своей жизни и дъйствіяхъ принципы Аванасія было ихъ желанівмъ и искреннимъ стремленіемъ. Такъ Василій прямо заявлялъ, что въ своей дъятельности по отношенію къ аріанамъ онъ руководится правилами Аванасія 40), и Аванасій находиль, что Василій Великій, какъ пастырь, отвічаеть самымъ пламеннымъ желаніямъ защитниковъ Никейскаго собора. Въ посланіи къ пресвитеру Палладію онъ называетъ Василія "ХВАЛОЮ Церкви" (х $\alpha\dot{v}\gamma\eta\mu\alpha$   $\tau\tilde{\eta}^{\varsigma}$   $\dot{\epsilon}$ хх $\lambda\eta\sigma\dot{\iota}\alpha\varsigma$ ) и призываеть "про-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Epistola (52) ad Canonic. ibid. col. 392. Teop. VI, 141.

<sup>28)</sup> Socrat. Lib. IV, c. 26.

<sup>39)</sup> Gregorius Theolog. Epistola (115) ad Theodorum, Migne. Curs. patr. Gr. tom. 37. Твор. Григорія Богослова въ рус. пер. ч. VI, стр. 245, Изд. 1-е.

<sup>40)</sup> Epist. (204) ad Neocaesarienses. col. 753, ibidem. Твор. ч. VII. стр. 69.

славлять Господа, давшаго Каппадокій такого епископа, какого желаетъ имъть и всякая страна" 11). Каково было положение этихъ трехъ защитниковъ Никейской въры на своей родинъ, въ Понтъ, это видно въ особенности на примъръ Василія. Изъ его писемъ можно догадываться, что онъ съ своими православными идеями иногда чувствовалъ себя одинокимъ среди множества здесь аріанъ. Онъ казался по своему ученію "подозрительнымъ" для другихъ епископовъ Понта 42). Его обвиняли въ савелліанствъ, въ которомъ обвиняли враги православія всёхъ защитниковъ Никейскаго собора 43). Ему ставили въ вину, будто онъ вводить какую-то "новую въру" 44), приписывали ому положительное "богохульство" (εἰς Θεὸν βλασφημία). Именно ему приписывали мысли, обязанныя своимъ происхожденіемъ Аполлинарію 45), который выдаваль себя за приверженца Никейскаго ученія. Такимъ образомъ видно, что положеніе защитниковъ православія въ Понть было не тымь, какимъ оно было въ Александрів, Рим'в и Иллирик'в. — Къ числу отдельных защитниковъ Никейской догмы на востоке должно отнести: въ Константинополъ-Павла, бывшаго нъкоторое время епископомъ столицы 46); въ остальной Өракін-епископовъ, перечисляемыхъ Аванасіемъ 47); въ Сиріимужей, упоминаемыхъ Өеодоритомъ 48).

Въ какихъ странахъ жило и действовало противоположное направление, ратовавшее за аріанство, боровшееся противъ Никейской веры, — словомъ, направление антиникейское?

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Epist. ad Palladium, col. 1168. Migne, ibidem. tom. 26. Tsop. III, crp. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Basilii M. Epist. (98) ad Eusebium episc. Samosatorum, ibid. Trop. 4. 6, crp. 229.

<sup>43)</sup> Basilii M. Epist. (189) ad Eustathium archiatrum, col. 685. ibid. Teop. 4. 7, ctp. 16. 17.

<sup>44)</sup> Basilii M. Epist. (244) ad Patrophilum episcopum. Col. 913. ibid. Teop. 4. 7, ctp. 197.

<sup>45)</sup> Basilii M. Epist. (223) adversus Eustathium Sebastenum. Col. 828. ibid. Thop. 4. 7, crp. 126. 127.

<sup>46)</sup> Sosom. L. III, c. 3.

<sup>47)</sup> Hist. Arianorum ad monach. Col. 716. t. 25. Thop. II, 93.

<sup>48)</sup> Theodor. L. II, с. 19. Всёхъ вообще важнёйшихъ защитниковъ пересчитываетъ Асанасій. Твор. I, 412—13. II, 82.

Въ рукахъ аріанъ оставался, за исключеніемъ Египта и Палестины, весь востокъ церковный, гдъ защитники Никейскаго собора составляли явленіе не частое. Это страны Сиріи, Өракін, Азін, Понта. Здесь аріанство, говоря сравнительно, господствовало въ церквахъ. Центральнымъ пунктомъ антиникейскаго направленія была Антіохія Сирійская, подобно тому какъ Александрія была главнійшимъ пунктомъ, откуда распространялось направленіе Никейское. Антіохія въ глазахъ христіанскаго міра стояла очень высоко. Василій Великій пишетъ: "что для вселенскихъ церквей важнъе Антіохіи? Она—глава ( $x \in \varphi \alpha \lambda \dot{\eta}$ ), въ случав здравія сообщающая тоже и всему тълу" 49). Но чъмъ важнъе была Антіохія для христіанскаго міра, тёмъ опаснёе для церкви было ея наклоненіе въ сторону неправославія. А такою она и была во время аріанскихъ движеній IV въка. Антіохія сдълалась истиннымъ гивздомъ, гдв широко зажилъ аріанизмъ 50). Огсюда, изъ Антіохіи, по свидетельству самихъ аріанствующихъ, больше всего выходило догматическихъ аріанскихъ определеній, символовъ; догматы аріанскіе здёсь возникали и отсюда распространялись 31). Здёсь со всею решительностію на многочисленныхъ соборахъ провозглашаемо было отверженіе символа Никейскаго. Такъ однажды, говоритъ Созоменъ, аріане "подъ предлогомъ обновленія храма собрались здёсь для низверженія Никейскихъ опредёленій въ числъ девяноста семи епископовъ "52). Это было въ 341 г. На этомъ соборъ присутствовали епископы церквей восточныхъ и больше всего изъ округа Антіохійскаго вз.). Здёсь образовалось правильное преемство епископовъ аріанскихъ 54), съ ихъ вреднымъ вліянісмъ на благосостояніе церковное. Подъ ихъ вліяніемъ древняя православная община въ Антіохіи съ теченіемъ времени сократилась до самыхъ незна-

<sup>49)</sup> Epistola (66) ad Athanasium Alexandrinum. ibid. TBop. VI, 169.

<sup>50)</sup> Sosom. Lib. VI, c. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Apud Athanas. De Synodis. Col. 744, t. 26. TBop. III, 150.

<sup>52)</sup> Sosom. Lib. III, cap. 5.

<sup>53)</sup> Hefele. Band. I, 504.

 $<sup>^{34})</sup>$  Отъ 330 до 360 года въ Антіохіи епископами были исключительно аріане. Theod. L. II. с. 27.

чительных размфровь <sup>55</sup>). Здёсь въ Антіохіи создавались ковы, при помощи которых уловлялись ко вреду для церкви защитники православія: такъ здёсь совершилось осужденіе Евставія епископа Антіохійскаго, поборника православія на І вселенскомъ соборѣ, по причинѣ "привязанности его къ Никейскому символу" <sup>56</sup>); здѣсь же находитъ себѣ исходъ вражда противъ Аванасія Великаго <sup>57</sup>); изъ Антіохіи разносились клеветы на великаго учителя церкви Василія <sup>38</sup>). Вообще Антіохія даже съ точки зрѣнія умѣренныхъ аріанъ распространеніемъ ереси готовила опасность, крушеніе для всей вселенной <sup>59</sup>).

Одной изъ опоръ аріанства въ Антіохіи была здёшняя школа-по своему богословскому характеру и направленію. Основанная въ концъ III въка пресвитеромъ Лукіаномъ, она процвътала и во времена аріанства. Здъшніе учители ясность пониманія въ догматикъ предпочитали возвышенности въ богословствованіи; они хотёли быть здравомыслящими богословами, но вмѣсто того были раціоналистами; они держались правила: что превышаетъ мысль человъческую, то следуетъ устранять, отвергать. Антіохійская школа представляла резкую противуположность по отношеню къ школь Александрійской. Антіохійская школа благопріятствовала аріанству, потому что и аріанство держалось существенно тъхъ же принциповъ, какъ и эта пікола 60). Изъ антіохійской школы вышло одиннадцать болье важныхъ представителей аріанства 61), не включая самого Арія. Болье замъчательными наставниками въ Антіохійской школь, изъподъ руководства которыхъ выходили люди аріанскаго образа мыслей, были ученики Лукіана: Авапасій епископъ Ана-

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Möhler. ibid. Th. П, S. 239. Аванасій домогался хотя бы одной церкви въ Антіохіи для богослуженія православнаго. Sosom. Lib. III, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Sosom. Lib. II, c. 19, Socr. I, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Sosom. Lib. III, c. 5; IV, 8.

<sup>58)</sup> Basilii epist. (120) ad Meletium Antioch ibid. TBop. VI, 264.

 $<sup>^{59}</sup>$ ) Sosom. Lib. IV, c. 13: μὴ τῷ ναναγί $\varphi$  αὐτῆς (τ. e. Αμτίοχίμ) καὶ ἡ οἰκονμένη παρασνρῆ.

 $<sup>^{60})</sup>$  Kihn. ibidem. S. 30. 166. 184. Hergenröther. Die Antiochenische Schule p. 67 – 69. Würzburg. 1866.

 $<sup>^{61}</sup>$ ) По счисленію Горскаго ("Жизнь св. Аванасія", стр. 37) и Кіhn'a (ibid. S. 50-51).

зарвскій, Антоній епископъ Тарсійскій, читавшіе лекціи по Новому завѣту, и Леонтій епископъ Антіохійскій, излагавшій уроки по Ветхому завету <sup>62</sup>).

Замъчательно отношение церкви Антіохійской къ Риму, къ западу, по сравненію съ темъ, какъ относилась къ тому же западу, церковь Александрійская и друзья этой церкви. Между темь какь эта последняя партія церковная ищеть опоры, помощи на западъ. Антіохійская перковь горделиво и надменно держить себя въ отношении къ папамъ. Аванасій искаль поддержки и покровительства на западь; тоже дълаетъ послъдователь его принциповъ Василій Великій. Последній напр. писаль къ западнымъ епископамъ: "подвигнитесь на помощь нашу; воспримите ревность ко благочестію и избавьте насъ отъ этой бури" 63) (аріанской). Или: "прежде нежели постигло церкви совершенное крушеніе, поспъшите къ намъ, поспъшите, уже просимъ васъ, искреннъйшіе братья, подайте руку падшимъ на кольна" 64). И еще: "помощи не ожидаемъ ни откуда болъе, если не пошлетъ уврачеванія намъ Господь чрезъ васъ (западныхъ), искренне работающихъ Ему" 65). Не такъ относились къ церкви римской, папамъ, представители церкви Антіохійской, аріане. Они писали въ Римъ, напримеръ къ папе Юлію, въ тоне насмъпливомъ, переполняли свои посланія различными угрозами. Они укоряли церковь римскую въ стремленіи ко властительству, въ честолюбіи; замізчали, что не Римъ и западъ должны превозноситься надъ востокомъ, а напротивъ востокъ надъ западомъ, такъ какъ ученіе въры пришло на западъ съ востока; епископы антіохійскіе объявляли, что они ничемъ не ниже папъ и что если папа ставитъ важность своей церкви въ зависимость отъ ея обширности, то они важность своей церкви полагають въ более великомъ-въ добродетели, которой больше въ Антіохіи, чемъ въ Римъ 66); желая дать знать, чтобы папы не вмъшива-

<sup>62)</sup> Philostorgii. Hist. eccl. Lib. III, стр. 15.

<sup>68)</sup> Epist. (90) ad episcopos occidentales. Ibid. Thop., v. 6, ctp. 212.

<sup>64)</sup> Epist. (92) ad Italos, col. 481. Thop., v. 6, crp. 217.

Epist. (263) ad occidentales. col. 976. ibid. TBop., ч. 7, стр. 246.

<sup>66)</sup> Sosom. L. III, c. 8. Athanasii, Apologia contra Arianos. col. 289. t. 25. Thop. I, 223.

лись въ дѣла востока, они заявляли епискому Римскому, что будто на востокѣ у нихъ единодушіе и единомысліе <sup>67</sup>). Разумѣется, Юлію это письмо очень не понравилось <sup>68</sup>).

На ряду съ Антіохією по вліянію въ пользу аріанизма и во вредъ Никейскому собору следуетъ назвать Константинополь. Константинополь, какъ столица, скоро пріобрёль важное значеніе въ дълахъ церковныхъ. По выраженію Григорія Богослова онъ сдёлался окомъ вселенной, городомъ могущественнъйшимъ на сушъ и на моръ, взаимнымъ узломъ востока и запада, куда отовсюду стекались и откуда, какъ съ общаго форума, исходило все важнѣйшее въ вѣрѣ 69). Между темъ Константинополь сделался однимъ изъ главныхъ средоточій, где находило себе деятельную поддержку и откуда разливалось по окрестнымъ странамъ аріанство. Дъятельность здъшнихъ епископовъ-Евсевія, прежде Никомидійскаго, Македонія, Евдоксія, Демофила, вся посвящена была противодъйствію Никейскому направленію богословствованія. Друзья Аванасія, друзья Никейскаго собора, какъ Маркеллъ Анкирскій 70), провозглашались въ Константино-полѣ врагами вѣры 71). Аріанствующіе дѣйствовали такъ успѣшно въ столицѣ, что ко времени прибытія сюда Григорія Богослова (ок. 379 г.) не нашлось у православныхъ ни одного храма. Городъ Ираклія, древняя митрополія всей Ораків, соревновала Константинополю въ дъятельности на пользу аріанства. Өеодоръ, епископъ Ираклійскій, челов'якъ

<sup>67)</sup> Ibid. col. 304. TBop. I, 234.

<sup>68)</sup> Ibid. col. 284. Твор. I, 217. Следуеть еще прибавить, что аріанскіе епископы во время Сардикійскаго собора въ письме къ своимъ единомышленникамъ жаловались на стремленіе цапъ ко властительству въ церкви. Они писали: Римляне "вздумали вводить новый законъ, что восточные епископы подлежатъ суду епископовъ западныхъ. Но такого неприличнаго дъла церковная дисциплина никогда не признавала". Западные, по словамъ посланія, "усиливались ввести новость, опасную для древнихъ обычаевъ церкви, чтобы постановленное епископами восточными на соборахъ отметалось епископами западными. Hilarii Pictaviensis. Fragmentum tertium, р. 667—8. 673. (Migne. Curs. patr. Lat. t. 10).

<sup>69)</sup> Gregorii Theol. oratio coram 150 episcopis. col. 469. Migne. ibid. tom. 36. Твор. Григорія Богослова, ч. ІV, стр. 34. Изд. 1-е.

<sup>70)</sup> Athanasii. Apologia contra Arianos, col. 288. T. 25. Thop. I. 221.

<sup>71)</sup> На соборъ Константинопольскомъ 335 г. Hefele. В. I, S. 473-4.

образованный 72), стояль во главь прочихъ аріанъ 73). Другой епископъ Ираклійскій Савинъ быль изв'єстенъ, какъ историкъ, написавшій исторію соборовъ, но въ аріанскомъ духъ, съ аріанскими тенденціями 74). Константинополь и сосъдния съ нимъ Ираклія шли по стезъ ереси, опираясь другъ на друга. Въ Азія, Понтъ, мы встръчаемъ множество епископовъ, противниковъ Никейскаго собора, именно: въ Никомидіи, гдф созрфваетъ мысль о рфшительномъ противодвиствіи Никсискому ученію, которая при благопріятныхъ обстоятельствахъ и приводится въ осуществ јенје двумя стами пятидесятью аріанскими епископами, клевретами Евсевія Никомидійскаго 75), въ Ефесь, Кесаріи Каппадокійской и прочихъ мъстахъ 76). Вообще Азія настолько оказалась приверженною къ ереси аріапской, что Василій Великій имя этой страны считаеть собственнымъ именемъ ереси, называя аріанство "азійскимъ мудрованіемъ" (ασιανόν фоо́νημα) 77). По мнѣнію ученаго Гефеле, въ эпоху смутъ аріанскихъ на востокъ, число епископовъ враждебныхъ Никейскому ученію преимуществовало назъ числомъ епископовъ православныхъ 78).

Послѣ краткаго перечисленія мѣстностей, гдѣ утвердились защитники Никейскаго исповѣданія и гдѣ осѣлись поборники антиникейскихъ доктринъ, открывается, что въ восточной церкви сѣверныя епархіи стояли за аріанизмъ, а южныя за провославіе. Югъ стоялъ подъ преимущественнымъ вліяніемъ Александріи, а сѣверъ подъ такимъ же вліяніемъ Антіохіи. Вслѣдствіе этого Никейское направленіе богословской мысли можно именовать александрійскимъ, а ангиникейское — антіохійскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Theod. II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Athanasii. Apol. contr. Arianos, col. 333. Teop. 1, 252.

<sup>74)</sup> Socrat. lib. I, cap. 8. Col. 65.

<sup>75)</sup> Philostorgii. Historiae eccl. epitome. Lib. II, стр. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Theod. Lib. II, c. 6, col. 1009. Sosom. III, 5. Athanasii. Hist. arianorum. Col. 700. T. II, 81.

<sup>77)</sup> Epist. (218) ad Amphilochium, ibidem. Thop. VII, 112.

<sup>78)</sup> Hefele. B. I. S. 624.

## III.

Молитесь, чтобы прекратились всякія распри, осуждены были суетные вопросы еретиковъ и всякое словопревіе, возсіяла же въ сердцахъ у всёхъ истина и чтобы всё повсюду одно говорили и одно мудрствовали.

Св. Аванасій.

Принципы и стремленія, какія высказывались въ партіяхъ аріанской и православной на І вселенскомъ соборѣ, продолжають характеризовать ту и другую и за все время господства аріанства въ перкви между І и ІІ вселенскими соборами. Что раздѣляло ихъ на Никейскомъ соборѣ, тоже, но въ большей или меньшей мѣрѣ, продолжаетъ раздѣлять ихъ же п въ послѣдствіи.

На Никейскомъ соборѣ аріанствующіе выступили представителями разсудочныхъ требованій въ области вѣры. Таже тенденція удерживается и въ представителяхъ антиникейскаго направленія. Они хотятъ не сердцемъ вѣровать въ правду евангельскую, а постигать истины вѣры путемъ конечнаго мышленія. Аптиникейцы, по словамъ Григорія Богослова, "оставили всѣ прочіе пути и устремлялись и поспѣшили на одинъ путь, путь разума и умозрѣнія" 1). Они руководились въ своихъ догматическихъ изслѣдованіяхъ "правилами діалектики" ( $\kappa \alpha \tau \dot{\alpha} \tau \dot{\alpha} \dot{\varsigma} \delta \iota \alpha \lambda \epsilon \kappa \tau \iota \alpha \dot{\varsigma} \delta \iota \sigma \lambda \dot{\gamma} \psi \epsilon \iota \varsigma$ ). Припявъ этотъ путь въ изслѣдованіи вопросовъ религіи,



<sup>1)</sup> Oratio I Theologica. col. 21. Migne. Cur. Patr. Gr. t, 36. Твор. ч. III стр. 14. Изд. 1-с.

<sup>2)</sup> Oratio III Theologica. col. 85. t. 36. Thop. III, 61,

они, по словамъ того же Григорія, "оставили въру" (лютейых добутес), забывъ мудрое правило, что восполнение нашего ума есть въра" 3). Отцы соборовъ аріанскихъ дъйствительно необинуясь провозглашали себя "испытателями и изследователями веры" 4). Они же на своихъ соборахъ объявляли, что признаютъ необходимымъ дълать изследованія въ области вѣроученія" (διάσχεψις  $\pi$ ερὶ  $\pi$ ίστε $\omega$ ς)  $^{5}$ ). Болбе решительные изъ аріанъ въ знаніи поставляли отличительный признакъ своего богословствованія и хвалились религіознымъ знаніемъ 6). Умъ ихъ быль упражняемъ въ особенности въ изученіи категорій Аристотеля, которыми они и пользовались въ своихъ богословскихъ сужденіяхъ. Не даромъ большая часть возраженій, какія делались аріанами противъ православія, строилась въ формѣ силлогизмовъ. По словамъ Сократа, къ аріанскимъ выводамъ увлекло извъстнаго Аеція именно изученіе категорій Аристотеля 7). Тоже самое свидътельствуетъ и Созоменъ. Онъ говоритъ: "Аецій очень любилъ спорить, былъ дерзокъ въ сужденіяхъ о Богв и употребляль логическія и разнородныя доказательства" 8). Объ Евноміт въ томъ же родт свидтельствуетъ Василій Великій. Онъ замічаеть: "не трудно доказать, что говорить (Евномій) занятое у мірской мудрости (ἐχ τῆς τοῦ κόσμου σοφίας), чτο θιο сведень онь съ ума ивдался въ такія новизны попятій". Онъ говорить далье, что Евномій читаль и изучаль сочиненія Аристотеля: "категоріи" и имъ руководился въ своихъ нападкахъ на въру 9). Способность аріанъ вдаваться въ тончайшія изслёдованія въры служила приманкою, на которую они уловляли неопытныхъ 10). Вообще такъ называемыхъ діалектиковъ много

<sup>3)</sup> Ibidem. col. 104. TBop. 76.

<sup>4)</sup> Athanas. Epist. de Synodis. col. 720. Migne. Gr. t. 26, Твор. III. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Socr. L. II, c. 30, col. 285.

<sup>6)</sup> Basilii M. contra Evnomium. L. I, col. 541. Migne. Cur. patr. Gr. t. 29. Твор. III, 37. Изд. 1-е.

<sup>7)</sup> Socr. IJ, 35.

<sup>8)</sup> Sosom. IV, 12 et annotatio.

<sup>9)</sup> Contra Evnomium. Lib. 1, crp. 532. TBop. III, 29.

<sup>10)</sup> Sosom. IV, 23.

встрвчается въ кругахъ аріанскихъ 11). Діалектическое разсудочное направленіе, господствовавшее въ обществахъ аріанскихъ, вмёсто того чтобы помогать разъясненію вопросовъ вёры, только запутывало ихъ. Не удивительно, если защитники православія ставили въ упрекъ аріанамъ ихъ наклонность къ разсудочнымъ изысканіямъ въ религіи. Множество самыхъ разнообразныхъ возраженій касательно православной истины сыпалось со стороны аріанъ 12). Такія

<sup>11)</sup> Socr. V. 10.

<sup>12)</sup> Куда вела и приводила аріанъ ихъ излишняя пытливость, объ этомъ можно хорошо судить по следующимъ образчикамъ аріанскихъ возраженій, какія дізались противъ православнаго ученія о Сынів Божіемъ, а потомъ и Духъ Св. Такъ аріанствующіе возражали противъ въчности Сына Божія: "если-бы не было, когда бы Онъ не былъ, но Сынъ въченъ и пребываетъ со Отцемъ, то этимъ утверждается, что Онъ уже не Сынъ, а братъ Отцу" (Athanasii, Oratio I. c. arianos, col. 40-41, Migne, Gr. t. 26, Thop. II, 178). Или возражали, обращаясь къ женщинъ: "былъ ли у тебя сынъ, пока ты не родила? Какъ у тебя тогда не было сына, такъ не было Сына Божія, пока Онъ не рожденъ" (ibid. col. 58. Твор. 192). Возражение направлялось противъ ученія о предвічномъ рожденія Сына Божія. Доказывая, что Сыньсозданіе, аріане запутывали мысль въ сл'адующихъ противор'вчіяхъ. "Одно-ли не созданное (т. е. Божество) или несозданныхъ два?" И на естественный отвётъ со стороны спрашиваемыхъ: "несозданное одно", замечали: "следовательно Сынъ изъ числа созданныхъ и хорошо говорить, что Его не было, пока Овъ не рожденъ" (ibid. col. 73. Твор. 202). Противъ православнаго ученія о предвічномъ рожденів Сына аріанствующіе діалектики возражали: "Богъ родилъ Сына, Который уже существовалъ (въчнаго) или Который не существоваль? Если-несуществовавшаго, то правильно утверждать, что Онъ родился во времени. Если же скажешь; родилъ Сына, Который уже существоваль, то сказать это есть не только чрезмерная нелепость и хула, но и совершенная глупость, ибо существующему не нужно рожденіе"(Basilii, Contra Evnom. Lib. II, col. 597. Твор. III, 81). Въ тёхъ же видахъ подорвать учение о предвъчномъ быти Сына аріане говорили: "если Сынъ былъ прежде Своего рожденія, то Онъ не рожденъ" (Ibid. col. 608. Твор. 89). На софизмахъ строились и возраженія аріанъ противъ Божества Духа св.; они напр. возражали: "Духъ св. есть безъ сомивнія или нерожденное (существо) или рожденное. И если нерожденное, то два безначальныхъ (Божества). А если рожденное, то рожденъ или отъ Отца, или отъ Сына И если отъ Отца, то два сына и брата, а если отъ Сына, то явился у васъ Богъ-внукъ" (Gregor. Theol. Orat. V, theologica, col. 140. Твор. III. 108). Жаркіе совопросники иногда старались, сколько возможно, подорвать ученіе о Божественныхъ упостасяхъ Сына и Духа и такимъ образомъ поколебать върование церкви въ то и другое лице. Они умствовали: лесли Духъ не тварь и не одинъ изъ ангеловъ, но отъ Отца исходитъ: то

возраженія принадлежали въ особенности строгимъ аріанамъ. Что же касается нестрогихъ аріанъ, полуаріанъ, болье близкихъ по своимъ возэръніямъ къ перкви православной, то они свой интеллектуализмъ проявляють въ той легкости, съ какою они создавали новые символы въ противность Никейскому, и въ томъ разнообразіи, какъ они въ этихъ символахъ определяли важнейшие догматы веры. Они какъ бы поглощены были мыслію получше изъяснять неизъяснимое. Свои догматическія вероопределенія полуаріане хвастливо выдавали за такія, въ которыхъ будто бы сказано послёднсе слово истины: въ нихъ будто бы было "все върно разыскано и изследовано" (πάντα ἀσφαλῶς ἐζητήθη καὶ διερευ $v\eta'\partial\eta)^{13}$ ). Страсть къ новизнѣ, къ оригинальнымъ мыслямъ въ богословствованіи, желаніе сказать въское слово по спорнымъ вопросамъ, составляетъ отличительную черту круговъ антиникейскихъ. Созоменъ пишетъ: "нововведение (аріанство), будучи поощряемо похвалами, увеличивалось все болье и болье. Слишкомъ полагаясь на себя и презирая преданія отеческія, оно постановляло собственные законы и не хотело мыслить о Боге согласно съ древними, но, изобрътая всегда новые догматы, не переставало прилагать ΗΟΒΟCΤΗ ΚЪ ΗΟΒΟCΤЯΜЪ"  $(\tau \tilde{\omega} v \times \alpha \iota v \tilde{\omega} v \times \alpha \iota v \sigma \iota \epsilon \rho o \iota \varsigma \sigma \pi 8 \sigma \alpha \zeta 8 \sigma \alpha)^{-14})$ . Туже страсть къ новизнъ указываетъ какъ отличительное свойство у аріанъ и св. Григорій Богословъ. Его слова таковы: "После того какъ Сексты и Пирроны и охота къ словопреніямъ вторглись въ наши церкви, мы, какъ говорится въ книгъ Дъяній объ Аниянахъ (17, 21), ни во чтоже иное упражняемся развъ глаголати что или слы*шати новое* "15). Любовь къ новизнѣ и по свидѣтельству

не слѣдуеть ли, что и Онъ есть сынъ, что Духъ и Слово суть два брата? А если Онъ братъ Слову, то какъ же Слово единородно, или почему они неравны, но одинъ именуется послѣ Отца, другой послѣ Сына? И если Онъ (Духъ) отъ Отца, то почему не говорится, что и Духъ рожденъ, или что Онъ—Сынъ, называется же просто Духомъ Святымъ? И если Духъ есть Духъ Сына, то не слѣдуеть ли, что Отецъ дѣдъ Духу" (Athanas. Epist. I ad Serapion, col. 565. 568. Migne. Gr. t. 26. Твор. ПІ, 25—26)?

<sup>13)</sup> Socr. II, 30, coll 285.

<sup>14)</sup> Sosom. IV, 27.

<sup>13)</sup> Oratio in laudem Athanasii, col. 1096. Migne. Curs. Patr. Gr. T. 35. Твор. II, 186. Изд. 1-е.

Василія Великаго управляла аріанскими богословами 16). На упрекъ въ излишней пытливости, въ приверженности къ разсудочнымъ изысканіямъ въ области таинственныхъ вопросовъ религіи, въ привязанности къ новизнамъ въ догматахъ, аріане съ своей стороны отвічали тімъ, что порицали православныхъ какъ людей, любящихъ тьму вмъсто свъта, какъ людей, имъющихъ очень узкій взглядъ и боязливыхъ въ богословскихъ изысканіяхъ. Аріанинъ, епископъ Савинъ во Оракіи, известный темъ, что онъ составилъ сборникъ соборныхъ определеній своего времени, т. е. написавшій исторію соборовъ, порицаль и смёнлся надъ отнами собора Никейскаго, какъ надъ людьми поверхностными, простоватыми, и прямо считаль ихъ невъждами 17). По свидетельству Григорія Нисскаго, въ осторожности, съ какою православные углублялись въ изученіе догматовъ, аріане находили ограниченность, слешоту ума, въ чемъ и упрекали православныхъ богослововъ. "Если чей либо умъ, говорили они, помраченъ по причинъ зломыслія (отзывъ о православіи), такъ что не видить даже и того, что предъ нимъ, то отсюда не следуетъ, чтобы и другимъ людямъ было недоступно познаніе сущаго 18. Григорій Богословъ, въроятно извъдавшій на себъ укоризны со стороны аріанъ въ томъ, что православные учители не смёлы въ своихъ богословскихъ полетахъ, безъ нужды осторожны, скучны,-Григорій въ уста аріанствующихъ влагаетъ такія слова: "у насъ ученіе наподобіе хамелеоновъ или полиповъ, принимающихъ непрестанно новый цвътъ, а ты (Григорій)--приставшая къ одному мъсту наковальня. Какъ будто всегда одна (и таже) въра, что такъ слишкомъ стесняеть догматъ истины, ступая все по одной скучной стевъ слова" 19). Разнообразное, смѣлое, быющее на эффектъ въ ученіи бо-

<sup>16)</sup> Contr. Evnom. L. III, col. 653. TBop. III, 127.

<sup>17)</sup> Socr. L. I. 9, col. 88.

<sup>18)</sup> Contra Evnomium Lib. X, col. 825. Migne. Cursus patr. Gr. t. 45. Твор. Гр. Нис. въ р. пер. ч. VI, 170.

 $<sup>^{19}</sup>$ ) Carmen de se ipso, col. 1078. Migne. t. 37. Твор. VI, 28. Аріане д'яйствительно уличали Григорія въ робости ( $\delta \epsilon \iota \lambda i \alpha$ ) при раскрытій догматическихъ истинъ (Oratio de moderatione in desputando, col. 208. Migne t. 36. Твор. III, 159.

гословскомъ составляло задачу аріанствующихъ богослововъ.

Если мы захотимъ кратко обозначить сущностъ принциповъ, которыми руководились въ аріанствующихъ кружкахъ, то мы можемъ назвать это раціонализмомъ или либеральнымъ богословствованіемъ. Знаніе выше вѣры, вѣра должна провѣряться разумомъ,—вотъ что провозглашали представители антикейскаго направленія—одни громко, другіе сдержанно.

Другихъ принциповъ держались защитники православія, когда вопросъ касался отношеній въры и разума. Крайности аріанствующихъ, къ какимъ вело ихъ свободомысліе, побуждаеть отцевь церкви крыпче и крыпче держаться выры и меньше довърять разуму въ области религіи. Никейское направленіе богословствованія остается върнымъ тъмъ образнамъ, какіе даны православными отпами собора Никейскаго. А эти отцы, какъ извъстно, были поборниками въры, ставившими въру выше требованій разума. — Представимъ мысли замъчательнъйшихъ учителей церковныхъ, въ которыхъ выразилось совнание церкви въ вопросъ объ отношеніи въры и разума въ эпоху Никейскую. Ревностнъйшій борецъ противъ аріанства св. Аванасій такъ смотръль на участіе разума въ вопросахъ въры. "Какъ скоро намъревался я писать и принуждаль себя помыслить о Божествъ Слова, всякій разъ далеко отступало отъ меня вѣдѣніе и сознаваль я, что въ такой мфрф остаюсь я позади, въ какой думаль постигнуть "20). Сознавая полную невозможность проникнуть мыслію въ сокровенныя тайны христіанства, Аванасій внушаеть всёмь полагать предёль для своей пытливости. По его словамъ, о многихъ вопросахъ въры скоръе нужно "молчать", чёмъ "вдаваться въ разсужденія" 21). "Ибо всякому сотворенному существу, а твмъ паче людямъ невозможно изречь что либо достойное о неизреченномъ" ( $lpha\delta \dot{v}v lpha au ov$   $\epsilon \dot{l}\pi \epsilon \tilde{l}v$  $\pi \varepsilon \rho i \tau \tilde{\omega} v = \alpha \pi \iota \rho \delta \dot{\eta} \tau \omega v$ ) <sup>22</sup>). Разсуждая о св. Троицѣ, признавая Ее нераздъльной и Саму Себъ подобной, Аванасій замъ-

<sup>20)</sup> Epist. ad monachos. Col. 692. Migne. Gr. t. 25 TBop. II, 76.

<sup>21)</sup> Epist. I, ad Serapionem. col. 568. Teop. III, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ibid. col. 572. Tsop. 29.

чаетъ: "сего достаточно для върующихъ. До сего простирается въ людяхъ въденіе, здёсь предель того, что херувимы закрывають крылами. А кто домогается и хочеть изследовать паче сего, тотъ противится сказанному: не мудрися излишне, да не когда изумишися (Ек. 7, 17). Что предано въръ, то прилично постигать не человъческою мудростію, но слухомъ вівры (έν ἀχοῦ πίστεως). Ибо какое слово возможеть достойнымъ образомъ объяснить то, что выше естества ( $i\pi \hat{\epsilon} \rho \tau \hat{\eta} v \varphi i\sigma v$ ) сотвореннаго" 23). Къ вопросовъ, превышающихъ разумъ человъческій, Аванасій относить и высочайшій догмать воплощенія Бога-Слова. И здёсь онъ призываеть къ вёрё вмёсто пытливыхъ изслёдованій. "Разумомъ человъческимъ невозможно, пишетъ онъ, изречь красоты (κάλλος) и славы тела Христова; должно же совершившееся (вочеловъчение) исповъдывать, какъ написано (въ св. Писаніи) и покланяться сущему Богу 4 24). Аванасій призываеть къ искренней въръ, какъ самому надежному руководителю въ вопросахъ въры. "Ученіе о Божествъ, говоритъ онъ въ видъ правила для другихъ, преподается не въ умственныхъ доводахъ (ούκ έν αποδείξει  $\lambda \acute{o}\gamma \omega v$ ), но при посредствъ въры и благоговъйно благочестиваго помысла" 25). Сходно съ Аванасіемъ великимъ судить о значеніи въры въ области религіи и Василій Кссарійскій. Черезчуръ пытливымъ и смёлымъ въ области изследованія вопросовъ о Божественной природе Василій указываетъ, что если разумъ человъческій очень мало знаетъ о вещахъ чувственныхъ, то на чемъ будутъ основываться его притязанія знать и разрѣшать вопросы сверхчувственнаго? "Кто хвалится, пишетъ онъ, въдъніемъ сущаго, тотъ пусть сперва объяснить природу муравья, а потомъ уже разсуждаеть и о Силъ, превосходящей всякій умъ. А если ты не обняль еще въдъніемъ и природу мальйшаго муравья, то какъ хвалишься, что представилъ умомъ непо-стижимую Силу Божію" <sup>26</sup>)? Такое подчиненіе разума в'єрів,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ibid. eol. 569. Твор. 28.

<sup>24)</sup> Contra Apollinarium. Lib. I, col. 1132. Migne. Gr. t. 26, Tsop. III 386.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Epist. I, ad Serap. col. 577 Thop. III, 34.

<sup>26)</sup> Epist. (17) contra Evnomium. Migne. Gr. t. 32. Trop. VI, 54.

по Василію, необходимо при разсмотрвній вопросовъ о неизследимой Троице. "Въ догматахъ, наставляетъ онъ, превышающихъ разумъ, въ сравненіи съ темъ, что постигаеть разсудокь, лучше въра (χρείττων εστί της διά λογισμών въ упостаси и о соединенномъ въ сущности" 27). Только въра, по тому же Василію, открываетъ намъ, что такое Богь по своему существу. "Я знаю, что Богь есть, говорить Василій, но что такое есть сущность Его, поставляю сіе выше разумьнія (ύπέο διάνοιαν). Поэтому, какъ спасаюсь? Чрезъ въру. А въра довольствуется знаніемъ, яко есть Бого (а не что такое Онъ есть) и езыскующимо Его мадовоздаятель бывает (Евр. 11, 6), Следовательно, сознаніе непостижимости Божіей есть познаніе Божіей сущности. Къ спасенію насъ приводить не изследованіе, что такое Богъ, но исповъдание, что Богъ есть 28). Стремленіе къ всезнанію въ области веры, по разсужденію Василія, несовм'єстно съ представленіемъ о в'єр'є. "Если будемъ все измърять, говорить онъ, своимъ разумъніемъ и предполагать, что непостижимое для разсудка вовсе не существуеть, то погибнеть награда въры, погибнеть награда упованія. За что же намъ еще стать достойными блаженствъ, какія соблюдаются для насъ подъ условіемъ веры въ невидимое, если въримъ тому только, что очевидно для разсудка ч 29). Василій ничего такъ не хочеть, какъ того, чтобы христіане ничего "не желали искать кромъ евангельской истины, довольствовались апостольскимъ преданіемъ и простотою въры  $(\tau \tilde{\eta} \ \dot{\alpha} \pi \lambda \dot{\sigma} \tau \eta \tau \iota \ \pi i \sigma \tau \varepsilon \omega \varsigma)$ , отвращались мірской и суетной мудрости, возмущающей простоту и чистоту ученія Духа Божія" 30). Григорій Богословъ, другъ Василія, обращается къ своимъ слушателямъ съ такими же внушеніями, какія слышатся и въ писаніяхъ епископа Кесарійскаго. Онъ говорить: "не скажу: будь смель, напротивъ

<sup>27)</sup> Epist. (37) ad Gregorium fratrem. col. 336. TBop. VI, 101.

<sup>28)</sup> Epist. (234) ad Amphilochium. Твор. VII, 160. Сл. Contra Evnomium. L. I, Col. 545. Твор. III, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Contra Evnomium. Lib. II, col. 628. Thop, III, 105.

<sup>30)</sup> Contra Evnomium. L. I, col. 500. Thop. III, 3.

того, страшись ( $\varphi_0\beta\eta_0\eta_{\tau t}$ ) касаться предметовъ высшихъ, превосходящихъ твои силы" 31). Уразумение Божества, по Григорію, выходить за предълы возможности. "Обнять мыслію столь великій предметь совершенно не имѣютъ ни силъ, ни средствъ не то-что люди оцвпенввшіе и преклоненные долу, но даже весьма возвышенные и боголюбивые" 32). Григорій находить, что въ изследованіи вопросовъ въ религіозной области нужно твердо помнить правило, что "должно предоставлять одной върв, и что разуму" 33). Онъ въ яркихъ краскахъ рисуетъ противоположность между нашимъ умомъ конечнымъ и темъ, что хотимъ постигнутьнеизследимымъ Божествомъ. "Мы какъ бы строимъ что-то огромное малымъ орудіемъ, когда человъческою мудростію уловляемъ въдъніе сущаго, когда къ предметамъ сверхчувственнымъ приступаемъ съ своими чувствами, которыя заставляють насъ кружиться и обманываться, и не можемъ неприкровеннымъ умомъ полойти сколько нибуль ближе къ истинъ <sup>а 3 4</sup>). Григорій охотно предпочитаетъ христіанина, просто върующаго, такому, который чрезмърно довъряетъ разуму въ дълъ религіи. "Скудный въ словъ и знаніи, опирающійся на простыхъ реченіяхъ и спасающійся на нихъ, какъ на малой ладъв, выше борзаго на языкъ глупца, который съ невъжествомъ довъряетъ разумнымъ доказательствамъ" 35). Приведемъ паконецъ увъщанія, съ которыми Григорій Нисскій обращается къ слишкомъ пытливому богослову. "Безопаснъе всего, по совъту мудрости (Ек. 5, 1), не изследовать глубочайшаго, но спокойно сохранять для себя ненарушимый залогъ въры". Слъдуетъ "пребывать въ границахъ ученія и знанія пророковъ, апостоловъ и не дерзать на то, что не было доступно разуменію ихъ" 36).

Защитники Никейской догмы представляли собою защитниковъ въры, въ противоположность аріанамъ, которые выдавали себя за поборниковъ религіознаго знанія въ ущербъ

<sup>31)</sup> Oratio de moderatione, col. 205. Teop. III, 159.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Oratio II Theolog., col. 32. Tsop. III, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Oratio II de pace., col. 1144. Migne. t. 35. Teop. II, 239.

<sup>34)</sup> Oratio 11 Theolog., col. 53. Teop. III, 37.

<sup>35)</sup> Oratio de moderatione, col. 204. Tsop. III, 157.

<sup>36)</sup> Contra Evnomium. Lib. XII, col. 944. TBop. VI, 305-306.

для въры и ея правъ. Это были поборники супранатурализма въ противодъйствіе раціонализму, религіознаго консерватизма въ противодъйствіе религіозному либерализму. Если изъ среды ихъ вышли блестящіе церковные писатели, то однакожъ подобныя лица имъли въ виду не достиженіе какихъ либо новыхъ результатовъ въ области религіи, а просто защищенія въры, попираемой невъріемъ, маловъріемъ и легковъріемъ.

Указанная противоположность принциповъ въ кругахъ никейскихъ и антиникейскихъ условливаетъ сообразную съ ними такую или другую догматическую деятельность какъ защитниковъ православія, такъ и враговъ его. Никейцы стремились утверждать ученіе вёры, понимая вёру въ собственномъ смыслъ, какъ познание о сверхъестественномъ и непостижимомъ, разъясняли догматы церкви на столько, на сколько мысль человъческая можетъ пропикать въ таинственную область религіознаго; антиникейцы же, упуская изъ вниманія истинное понятіе о въръ, стремились въру разрышить въ знаніе, забывали, что есть предёлы для разума человъческаго въ изследованіи истинь религіи, а потому ихъ богословствование переходило въ раціонализмъ. Все это яснье будеть видно, когда мы изучимъ догматическую дьятельность въ церкви-какъ въ кругахъ аріанскихъ, такъ и православныхъ между I и II вселенскими соборами. Чтобы остановить свое вниманіе на главномъ и существенномъ, мы возмемъ на себя задачу изучить эту дъятельность тъхъ сторонъ, которыя должны объяснить намъ сущность догматическихъ определеній II вселенскаго собора, по скольку они выразились въ символъ этого собора. Символъ же этотъ, по нашему мненію, важень въ троякомь отношеніи: во 1-х1, утвержденіемъ и раскрытіемъ ученія о Божествъ втораго Лица Св. Троицы, Сына Божія; во 2-хъ, формулированіемъ ученія о Христь, какъ Богочеловькь; въ 3-хъ, раскрытіемъ догмата о Духъ Св., третьей Упостаси Св. Троицы. Поэтому задача историка, имфющаго въ виду изобразить деятельность II вселенскаго собора, заключается въ разъясненіи того, чемъ и какъ въ предыдущей догматической дъятельности церковной подготовлялись указанныя опредъленія символа константинопольскаго.

Начнемъ съ ученія о Божествѣ втораго Лица Св. Троицы. Общая задача аріанъ и православныхъ въ отношеніи къ этому вопросу состояла главнѣйше въ томъ, что первые котѣли всячески подорвать кредитъ къ символу никейскому и тѣмъ нанести пораженіе никейскому ученію о единосущім Сына съ Отцомъ, православные же, напротивъ, крѣпко и рѣшительно стояли за этотъ символъ и тѣмъ охравяли вѣру въ единосущіе съ непоколебимою вѣрностію.

Стремленіе выразум'ввать истины візры побуждаеть представителей антиникейского направленія проявлять свою деятельность въ составленіи многочисленныхъ символовъ. Они постоянно стараются передать ясно въ словъ то, что ускользало отъ всякаго разуменія—тайны религіи. Этого мало. Составленіемъ новыхъ символовъ они хотёли поставить въ забвеніе символъ никейскій, воззріній котораго они не раздъляли. По свидътельству Аванасія вражда къ никейскому символу именно и побуждала вождей аріапскихъ изобрътать новыя формулы въроученія. Они хотели, по его словамъ, "затмить", "обратить въ ничто" (аходобт) догматику, какая утверждена символомъ никейскимъ 37). Такое же намърение приписываетъ аріанамъ въ ихъ составленіи символовъ и историкъ Созоменъ 38). Взглядъ аріанствующихъ на то, позволительно или нътъ составлять новые символы, быль очень прость. Они не находили необходимости стёснять ся въ этомъ отношении. По ихъ мивнію, какъ скоро составленъ ими хоть одинъ символъ, это уполномочивало ихъ составлять еще и еще, сколько угодно 39). Составленные въ обществахъ аріанскихъ символы имели въ большинствъ случаевъ ту особенность, что они состояли изъ изреченій, взятыхъ изъ Св. Писанія 40). Но это главнымъ образомъ потому, что желали своимъ символамъ дать видъ преимущества предъ символомъ никейскимъ, въ который приняты были выраженія, не встрівчающіяся въ Писаніи, напр.,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Epist. ad episcopos Aegypti et Libyae, col. 549—552. Migne, Gr. t. 25. Thop. I, 408. 410.

<sup>38)</sup> Sosom. II, 32, ad fin.

<sup>39)</sup> Socr. II, 40, col. 341. Sos m. IV, 22.

<sup>10)</sup> Socr. ibid., col. 337. Sosom. III, 5.

Болье ясно и опредъленно свой оппозиціонный характеръ въ отношении къ никейскому исповъданию, эти символы высказывають въ томъ, что въ нихъ восьма часто полвергаются строгой критикъ характеристическія выраженія, принятыя отцами никейскими для утвержденія ученія о Божествъ Сына Божія. Таково выраженіе: "единосущный", и другое: "изъ существа или сущности Отца". Что касается до перваго выраженія, то оно было решительно отвергаемо на соборахъ аріанскихъ. Такъ на соборѣ Сирмійскомъ аріанскомъ въ 357 г. выражено ясное осужденіе на слово: "единосущный". Здёсь было объявлено: "такъ какъ слово: "единосущный" возбуждаетъ у нъкоторыхъ сомнѣніе, то никто не долженъ упоминать о немъ и употреблять его въ ученіи, потому что оно не встрічается въ Писаніи" 42). Въ въроизложеніи аріанскомъ, предъявленномъ въ 359 г. на соборъ Селевкійскомъ, было сдълано тоже самое. Въ этомъ въроизложении говорилось: "такъ какъ слово "единосущный" во всѣ времена, даже до сего дня, смущало многихъ, то мы отвергаемъ (ἐκβάλλομεν) единосущіе, какъ не принадлежащее Писанію  $^{4}$ 3. Аріанскіе соборы въ своемъ протесть противъ слова "единосущный" являются отголоскомъ тъхъ возраженій, какія дълались противъ него въ средъ аріанъ. Слово это казалось имъ соблазнительнымъ потому, что, по ихъ представленіямъ, оно будто бы напоминало единосущность, какая имфотъ мфсто между отцемъ и сыномъ въ людяхъ. Аріане, по Аванасію, именно такъ говорили противъ выраженія "единосущный": "поелику человъческія порожденія единосущны то потребна осторожность, чтобы, назвавъ Сына единосущнымъ, не подать мысли, будто Онъ тоже, что и рождение человъческое" 44). Другие изъ аріанъ, вооружаясь на слово "единосущный", винили

<sup>41)</sup> Epist. ad episcopos Aegypti et Libyae, col. 581. TBop. I, 427.

<sup>42)</sup> Athanas, de Synodis, col. 741. Teop. III, 148.

<sup>43)</sup> Socrat. II, 40, col. 337. Athanasii. De Synodis. Col. 744. Teop. III, 150.

<sup>44)</sup> Ibidem, col. 765. Tsop. 167.

употреблявшихъ его въ савелліанствъ. По ихъ воззрънію, употреблявшіе это слово склоняются къ мысли, что Отецъ и Сынъ одно Лице, одна Упостась, и въ этомъ смыслъ единосущны 45). У иныхъ изъ аріанъ опроверженіе слова: "одиносущный" основывалось на софизмахъ. На одинъ изъ такихъ софизмовъ находимъ указаніе у Василія великаго. Аріанствующіе возражали: "если Сынъ единосущенъ Отцу, а Отецъ не рожденъ, Сынъ же рожденъ, то одна и таже сущность и не рожденна и рожденна 46). Наконецъ аріане въ свое оправданіе, что не принимають слова: "единосущный", ссылались на исторические примъры. Они указывали на опредъление собора Антіохійскаго противъ Павла Самосатскаго, на которомъ осуждено было слово: "единосущный « 47). Подобно выраженію: "единосущный", на соборахъ аріанскихъ вызывало непримиримое противодъйствіе, какъ мы сказали, другое выражение, употребленное въ символь Никейскомъ: "изъ сущности Отца". Аріане устрашались этого изреченія и питали къ нему непримиримую ненависть 48), о чемъ и заявляли часто самымъ ръшительнымъ образомъ. На двухъ изъ соборовъ Сирмійскихъ противъ упомянутаго термина ясно замъчено: "слово-существо, употребленное отцами (Никейскими) по простоть (απλούστερον) и для многихъ непонятное, возбуждаетъ соблазнъ, такъ какъ оно не употребляется и въ Писаніяхъ; поэтому заблагоразсудили отвергнуть его и о существъ вовсе не упоминать, особенно когда въ Писаніи нигдъ не употребляется слово: сущность, когда говорится объ Отцъ и Сынъ" 19). Тоже самое потомъ повторено въ аріанскомъ символт въ Ник $^{50}$ ), во  $\Theta$ ракіи, въ 359, и въ  $\overline{\text{Константинопол}}$  въ 360 году. Вмёсто выраженій, принятыхъ въ символё Никейскомъ: "единосущный" и "изъ сущности" чаще всего и охотнъе всего аріанствующіе употребляли выраженія "по-

<sup>45)</sup> Basilii Epist. (214) ad Terentium. Thop. VII, 97.

<sup>46)</sup> Con. Evnom. Lib. IV, col. 685. TBop. III, 156.

<sup>47)</sup> Athanasii, De Synodis, col. 768. Thop. III, 169.

<sup>18)</sup> Sosom. IV, 19 ad fin.

<sup>19)</sup> Sosom IV, 6; Athan. de Synodis. Col. 693. TBop. III, 113, 148.

<sup>30)</sup> Theodoret. 11, 16.

<sup>31)</sup> Athan. de Synodis. col. 748. Thop. III, 152.

добенъ", "подобосущенъ" 52) для обозначенія отношеція Сына Божія къ Отцу. Аріанствующіе находили, что указанныя выраженія приличные и можно употреблять съ большею основательностію. Что касается до приличія, то аріанствующіе разсуждали: "единосущный собственно относится къ существамъ телеснымъ, напр. къ людямъ и прочимъ животнымъ, къ деревьямъ и растеніямъ, которые получають бытіе и сущность изъ того, что подобно имъ, а подобосущіе относится къ существамъ безтълеснымъ, напр., къ Богу и ангеламъ, изъ коихъ каждое мыслится само по себъ, въ собственной сущности". Вследствіе такихъ сужденій они находили выражение "подобосущие" болье цълесообразнымъ, чъмъ выраженіе: "единосущный" вз). Основаніе же, почему они предпочитали "подобенъ" выраженію "единосущный", указывали въ томъ, что апостолъ Павелъ говоритъ о Сынъ Божіемъ, что Онъ есть образъ Бога невидимаго 54). Впрочемъ между аріанами не было единодушія въ принятіи выраженій: "подобенъ, подобосущенъ"; иногда нъкоторые изъ нихъ, употребляя одно выраженіе, отвергали другое. Но во всякомъ случат эти термины были самыми любимыми между аріанами. Случалось даже, что аріане умфреннаго направленія, принимая символь Никейскій, принимали и выраженіе: "единосущный", но перетолковывали последнее

<sup>32)</sup> Здёсь и при другихъ случаяхъ, говоря объ аріанахъ, мы по преимуществу будемъ имъть въ виду полуаріанъ, а не аномеевъ, потому что полуаріане имъли наибольшое распространеніе въ церкви сравнительно съ последними; изъ ихъ среды выходили символы, плоды умственной деятельности въ области догматики. Аномеи имъли очень мало кредита въ обществъ христіанскомъ; ихъ вліяніе было ничтожно. Ко времени 11 Вселенскаго собора они почти вовсе изсчезають изъ сферы церковной. Вообще полуаріане составляли собою церковь, хотя и еретическую, а аномеи лишь секту. Если же Отцы церкви писали по преимуществу противъ аномеевъ, то не потому, что ихъ умствованія были распространенными, а потому что литературная борьба съ ними представляла болве удобствъ: крайнія воззрвнія легче было опровергнуть, тогда какъ иден полуаріанскія представляли собой матеріаль очень неопредъленный, трудно уловимый для критики. Сочиненія противъ полуаріанъ могли оставлять впечатлівніе не столь сильное, ибо ихъ ученіе отличалось отъ ученія православнаго очень немного.

<sup>53)</sup> Sosom. III, 18.

<sup>54)</sup> Ibid. IV, 22, col. 1181.

вотъ какъ: "въ въръ Никейской одно слово: "единосущный" кажется нъкоторымъ страннымъ ( $\xi \acute{\epsilon} vov$ ), но оно отъ отцевъ (Антіохійскаго собора 363 года) получило опредъленное объясненіе, именно озпачаетъ, что Сынъ родился изъ существа Отчаго и что по существу Онъ подобенго Отцу"  $^{55}$ ). Въ такихъ-то формахъ выражалось противленіе никейской въръ относительно единосущнаго Божества Сына въ обществахъ аріанскихъ. Никейское исповъданіе подвергалось постоянной и придирчивой критикъ  $^{56}$ ).

Чѣмъ больше въ кругахт, антиникейскихъ развивалось стремленіе выражать вѣру въ новыхъ символахъ, и такимъ образомъ, подорвавъ значеніе и важность Никейскаго символа, затемнить, устранить истинное ученіе о Божествѣ Сына Божія, что было главнымъ опредѣлепіемъ Никейскаго символа, тѣмъ сильнѣе и рѣшительнѣе было желаніе православной стороны защитить этотъ символъ, отстоять его неприкосновенность, доказать его важность на всѣ будущія времена. И никто не велъ этого дѣла съ такою ревностію, какъ св. Аванасій. Онъ отстаиваетъ символъ противъ всѣхъ ухищреній; онъ объявляетъ его безусловно важнымъ, какъ въ цѣломъ его составѣ, такъ и въ частныхъ выраженіяхъ. Съ полною рѣшительностію Аванасій объявлялъ: "исповѣданнаго въ Никеѣ довольно и достаточно (каста́ кай αὐτάρχη)

<sup>55)</sup> Sosom. VI, 4. Socr. III, 25.

<sup>36)</sup> Въ аріанскихъ символахъ весьма примѣтно стремленіе выдѣлить и различить Сына отъ Отца, моменть различія межцу Отцемъ и Сыномъ выставляется ярко на счетъ момента единевія между ними. Аріанскіе символы называють Сына "подчиненным» Οτην" (υποτεταγμένον τῷ πατρί), "Отца большимъ Сына"; замъчаютъ о Сынъ, что они "не сопоставляютъ Ero Отцу" и пр. (Athanasii de Synodis. col. 733. 737. 741. Твор. III, 143. 146. 149). Не задерживаемъ долго своего вниманія на этихъ опредъленіяхъ аріанскихъ, потому что въ исторіи борьбы 11 Вселенскаго собора съ аріанами объ этихъ особенностяхъ аріанской доктрины нётъ и помину. Замътимъ лишь слъдующее: 1. Такія опредъленія суть плодъ связей аріанства съ направленіемъ школы антіохійской, которая покоилась на принципахъ философіи Аристотелевой, требовавшей строго раціональныхъ представленій, разграниченія высшихъ и нисшихъ понятій, что теперь прилагается гріанами и въ области догматики; 2. Они условливались борьбою аріанъ съ еретикомъ Маркелломъ, который посавелліански сливалъ лица Отпа и Сына.

и къ низворженію всякой нечестивой ереси (πάσης αίρέσεως), и къ огражденію и пользѣ церковнаго ученія". "Для того и быль вселенскій соборь въ Никев изъ 318 епископовъ, чтобы по поводу аріанской ереси разсудить о въръ и чтобы подъ предлогомъ въры не было уже частныхъ соборовъ и если будутъ они, не имъли бы они силы" 57). Аванасій полагалъ, что въ символъ Никейскомъ все до послъдней буквы должно оставаться неизмённымъ навсегда. Онъ соглашался съ тъми еписконами, которые утверждали: "неумъстно и пепозволительно перемънять что либо изъ того, что въ Пикев законно разсмотрвно и опредвлено 58). Онъ внушаль върующимъ не принимать никакого новаго символа, хотя бы онъ быль вполнъ православенъ. "Каждый цусть содержить въру, изложенную письменно отъ отцевъ въ Никев и да не потерпить твхъ, которые противъ нея замышляють нововведенія. Хотя напишуть вамь изреченій изъ Писаній, не потерпите написавшихъ; хотя возгласятъ православныя реченія, не внимайте говорящимъ такъ" (хат τὰ ρήματα τῆς ὀρθοδοξίας φθέγγωνται, μηδὲ προσέχετε) 59). Κρμтика Аванасія относительно аріанскихъ символовъ строга и справедлива. Онъ полагаетъ, что, излагая то такъ, то иначе ученіе о Сын'ть Божіемъ, аріане тымъ самымъ даютъ знать, что въра ихъ подозрительна. Аванасій говорить: "кто видя, какъ на каждомъ соборъ одно исключается, а другое прибавляется, не усмотрить, что разумание ихъ, какое имъють о Христь, и подозрительно и притворно"? Далье, Аванасій справедливо находить, что множество аріанскихъ символовъ свидетельствуетъ о томъ, что у аріанъ нътъ символа, который удовлетворялъ бы всъхъ. "Если была нужда, замъчаетъ онъ, въ столькихъ въроизложеніяхъ, то ясно, что каждое изъ нихъ не достаточно и не полно, и въ этомъ они сами более насъ обличають себя темъ, что каждое измѣняютъ и передѣлываютъ" 60). По стопамъ Ава-

<sup>57)</sup> Athanasii. epist. ad Afros. Col. 1029. 1032. Migne. Gr. t. 26. TBop= III. 315.

<sup>58)</sup> De Synodis. col. 696. Tsop. III, 115.

<sup>59)</sup> Epist. ad. episcopos Aegypti et Libyae. col. 556. Thop I, 411-412.

<sup>60)</sup> De Synodis, col. 749. TBop. III, 154,

насія въ охраненіи символа Никейскаго шелъ и Василій Великій. Василій считаетъ Никейское испов'яданіе едицственнымъ, какое следуетъ проповедывать въ церкви. Онъ утверждаль, что символь Никейскій важень даже по буквь. Онъ объявляль: "допускать исключение изъ символа хотя бы и одного слова, или прибавлять что либо (достоети, й проодижт поглосодаг) къ нему или даже перемънить въ немъ порядокъ. никакъ онъ но согласится" 61). Какъ алекзандрійцы, Аванасій и Василій, также судила о значеніи Никейскаго символа и церковь римская, безусловно следовавшая внушеніямъ Аванасія. Западные епископы согласно съ Аванасіемъ не разъ объявляли: "нужно довольсвоваться върою, исповъданною отцами въ Никеъ, потому что исповъдание сие ни въ чемъ не имъетъ недостатка, и не должно вторично излагать исповъданіе въры, чтобы исповъданіе, написанное въ Никев, не могло быть почтено недостаточнымъ и не было дано этимъ повода желающимъ — часто писать и делать определенія о вере 69). Символь Никейскій они признавали неприкосновеннымъ въ полномъ его составъ, не требующимъ никакихъ измъненій. "Намъ представляется, говорили они, дъломъ безразсуднымъ и беззаконнымъ (атолог кай адецитог) измёнять что либо правильно опредъленное на Никейскомъ соборъ и сдълавшееся всеобщимъ ученіемъ". "Не должно ничего не убавлять и ничего не прибавлять (μήτε έλλείπη, μήτε πλεονάζη) къ въръ Никейской". Ихъ уваженіе къ символу Никейскому основывалось въ особенности на томъ, что эта въра изложена "исповъдниками и мучениками"  $^{63}$ ).

Что касается до частныхъ выраженій символа, бывшихъ предметомъ постоянныхъ нападковъ со стороны аріанствующихъ, то они также охранялись и оборонялись сторонниками Никейскаго испов'єданія съ полною р'єпительностію. Св. Аванасій разъясненію и защищенію выраженій: "единосущ-

<sup>61)</sup> Ap. Gregor. Niss. Contra Evnomium. Lib. I, col. 293. Tsop. V, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ap. Athanas. Tomus ad Antiochenos, col. 800. Migne. P. Gr. t. 26. Teop. III, 191.

<sup>63)</sup> На соборъ Сардикійскомъ и Риминійскомъ. Sosom. III, 18. Athan. de Synodis, col. 696—697. Твор. III, 115—116.

ный", "изъ сущности Отца" посвящаетъ много мъста въ своихъ сочиненіяхъ 64). Этотъ мужественный поборникъ православной истины на упрекъ аріанствующихъ, что этихъ выраженій не встрічается въ Св. Писаніи, отвічаль частію тъмъ, что обращалъ упрекъ противъ аріанъ же, которые сами употребляли выраженія, какихъ нельзя найти въ Писаніи: "несозданный" (Отецъ), "Премудрость Божія безначальна" (Сынъ), не говоря уже о терминахъ, чисто нечестивыхъ: "Сынъ изъ несущихъ" и пр. 65), частію зам'вчаніемъ, что хотя подобныхъ выраженій и нётъ въ Писаніи, но что "заключающаяся въ нихъ мысль взята изъ Писанія", что этотъ-же писатель и доказываеть цёлымъ рядомъ текстовъ изъ Св. Писанія 66). И другія нападки антиникейцевъ на тъже термины Аванасій отражаетъ съ неизмѣнною ревностію. Если аріанствующіе говорили, что выраженія: "единосущный, изъ сущности" непонятны, возбуждаютъ недоумънія, то св. Аванасій въ отвъть имъ съ совершенною основательностію писаль: "скажуть: для нась неяснень смысль такихъ реченій, потому отметаемъ оныя. Но еслибы въ словахъ ихъ была правда, то не должно имъ было бы говорить: отбрасываемъ эти выраженія, а надлежало бы потребовать, чтобы научили ихъ знанію; иначе должны отметать и то, чего не понимають въ Божественныхъ Писаніяхъ, и винить написавшихъ это" 67). Далъе, если аріане говорили. что понятіе: "единосущный" приводить къ чувственнымъ представленіямъ, отожествляетъ отношенія Отца и Сына съ отношеніями, какія существують между родителемъ и сыномъ въ человъческомъ родъ и пр., то отцы церкви, напр., тотъже Аванасій, объясняли, что какъ предвичное рожденіе Сына Божія никто не понимаеть въ смыслѣ тѣлеснаго рожденія (а выраженіе: Сынъ режденъ-употребляли и сами аріане), то, и произнося реченіе: "единосущный", "мы возвы-

<sup>64)</sup> Напр. вторую половину сочиненія: "de Synodis", большую часть сочиненія "de Nicaens decret. и пр. Тоже д'влали Василій Великій, Григорій Нисскій, Григорій Богословъ.

<sup>65)</sup> Athanas. de Synodis, col. 757. Teop. III, 160.

<sup>66)</sup> Athanasii. De Nicaenis decretis, col. 453. Migne, t. 25. Thop. I, 342.

<sup>67)</sup> De Synodis, col. 764. TBop. III, 165.

шаемся падъ всякимъ чувственнымъ представленіемъ" 68). Противъ упрека, что выражение "единосущный" ведетъ къ савелліанству. Василій великій защищаетъ церковь темъ, что истолковываетъ еще не утвердившіяся въ то время реченія: "упостась и сущность", доказывая, что единство Сына и Отца состоить не въ объединении лица, а въ единении по природъ 69). Въ отвътъ на возражение аріанъ, почему последователи Никейскаго собора употребляють выраженіе: "единосущный", когда оное отвергъ соборъ св. отцевъ, собиравшихся въ Антіохіи въ Ш въкъ противъ Павла Самосатскаго, Аванасій разъясняють, что отцы отвергли данный терминъ въ свое время, потому только, что Павелъ соединялъ с съ нимъ смыслъ ложный, еретическій 70). Этимъ онъ хотълъ, конечно, сказать, что выраженію, ложно понятому, ничто не мъщаетъ имъть смыслъ истинный, правый. Тъмъже вопросомъ, какъ смотръть на то, что слово: единосущный осуждено отцами антіохійскими, имфеть ли это обстоятельство обязательное значеніе для последующей церкви, занимается и Василій великій 71). Такимъ же и подобнымъ образомъ отцы устраняли и прочія возраженія, какія ділались противъ существенныхъ терминовъ Никейскаго символа. Столь же важны заботы сторонниковъ православія доказать несостоятельность попытки аріанствующихъ заменить выраженіе "единосущный" другими какими-либо формулами. Въ аріанских в кружках выраженіе: единосущный, подм внивалось выраженіями: "подобосущный и подобный", какъ будто бы эти лучше выражали отношение Сына къ Отцу. Случалось даже, какъ мы сказали выше, что нъкоторые принимали слово: единосущпый и весь Никейскій символь, но подъ единосущісмъ разумьти только подобосущіе. Аванасій и Василій Великій употребляють всё усилія къ тому, чтобы оттёнить, указать существенную разность между этими, повидимому, сходными выраженіями: подобосущный и единосущный. Эти великіе учители никогда не чуждались въ своихъ сочи-

<sup>68)</sup> lbid, col. 768. Tsop. 168.

<sup>69)</sup> Epist (214) ad Terentium, Tsop. VII, 98.

<sup>70)</sup> lbid. col. 772. Твор. 169. 172.

<sup>71)</sup> Epist (52) ad Canonicos. Thop. VI, 142.

пеніяхъ выраженій: "подобенъ, подобосущенъ", для опредёленія отношенія Сыну къ Отцу; такъ напр., Аванасій употребляетъ выраженіе: подобосущіе ( $\delta \mu o i \alpha$ ), подобенъ ( $\delta \mu o i$ ос) 72), сравниваетъ Сыпа съ портретомъ царскимъ, а Отца съ самымъ царемъ 73); такія же выраженія встрівчаемъ и у Василія Великаго 74). Но когда дело касалось вопроса о замінь въ догматик и символь одного выраженія другимъ, вопроса, не отдавать ли предпочтенія, какъ отдавали аріанствующіе, выраженію: "подобенъ" предъ выраженіемъ: "едипосущенъ", тогда тъже представители православнаго богословствованія пи на минуту не сомнівались отстаивать всею кръпостію своихъ духовныхъ силъ слово: "единосущный". Критика, какою они встръчали термины: "подобепъ", "подобосущенъ", ръшительна и сильна. Аванасій, взвъшивая силу и зпаченіе этихъ выраженій, хотя и признаетъ, что принимающіе "подобосущіе" близки къ истинъ, однакожъ прямо заявляють: "именовать Сына только подобнымъ по сущпости не означаетъ непремѣнно, что Онъ (Сынъ) отъ сущности (Отца). Олово подобно только серебру, и волкъ подобенъ псу, и златовидная мъдь подобна истинному золоту; но олово не изъ серебра и волкъ не считается песьимъ сыномъ. Какъ употребляющій имя: подобосущный, не даетъ еще разумъть, что непремънно и бытіе отъ сущности, такъ употребляющій имя: единосущный, означаеть и то и другое понятіе—и подобосущія и бытія отъ сущности" 75). Сходно съ этимъ смотритъ и Василій Великій на выраженіе "подобенъ" въ сравнении его съ выражениемъ: "едипосущенъ". Анализируя выражение: "подобный по сущности", употребленное на аріанскомъ соборъ въ Константинополъ, Василій если и допускаеть, что оно при извъстныхъ условіяхъ можеть вести къ такимъ же представленіямъ, какъ и слово: "едипосущный", однако же по яспости смысла и невозможности перетолкованій стоить крівпко за послівднее выраженіе. Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Orat. I c. Arianos, col. 56; Orat. III, col. 365. Твор. II, 189. 409. Möhler. II, 230—231.

<sup>73)</sup> Ibid. Orat. III, col. 332. TBop. II, 386.

<sup>71)</sup> Contra Evnom. Lib. II, col. 648. Lib. IV, col. 692. Thop. III, 121. 163.

<sup>75)</sup> De Synodis, col. 765, TBop. III, 166-167.

говоритъ: "мы привыкли перъдко представлять себъ подобіе въ изображеніяхъ, которыя имъютъ слабое сходство съ своими первообразами, и даже ниже ихъ. Итакъ, поелику слово: "едипосущпый", по моему мавнію менве можетъ быть 
извращаемо въ своемъ значеніи, то и самъ я стою за это 
слово" <sup>76</sup>). Вообще, ревность, съ какой стояла сторона православныхъ за главные термины относительно Божества Сыпа Божія, встрвчающіеся въ символв Някейскомъ, приводила 
въ изумленіе антипикейцевъ. Послвдніе вмвняли первымъ 
привязапность этихъ къ указаннымъ терминамъ прямо въ обожаніе. Такъ при одномъ случав аріанствующіе не безъ иропіи спрашивали никейцевъ: "да чему вы поклоняетесь: слову о́µоос́ою, или же Христу"? <sup>77</sup>) Едва ли нужно прибавлять, 
что ревность православныхъ, съ какою они защищали символъ Никейскій, ознаменовалась въ концѣ концовъ побѣдой 
Никейской догмы надъвоззрѣніями противниковъ.

Другой рядъ вопросовъ, волновавшихъ сферы аріанствующихъ богослововъ въ IV въкъ, составляютъ вопросы о лицъ Богочеловъка, о воплощени Христа, о совершени Имъ дъла искупленія. Въ мпогочисленныхъ символахъ, въ которыхъ аріанствующіе богословы выражали напряженіе своей богословствующей мысли, каковое напряжение не оставляло ихъ пи на минуту, --- они такъ или иначе хотять формулировать учение о лицъ Богочеловъка. Явление не случайное. Это служить выражениемъ той неутомимой борьбы, какую они ведуть противъ своихъ враговъ, какими для нихъ были защитники Никейскаго собора. Здёсь у аріанъ, какъ и во всемъ, высказывается намфреніе преодольть и попрать своихъ противниковъ, отпять у нихъ въсъ и значеніе, перенести центръ тяжести церковнаго богословскаго развитія изъ Александрін, изъ Рима, въ Константинополь, въ Антіохію. Словомъ, при раскрытіи ученія о лиць Богочеловька, антиникейцы спорять и враждують противъ пикейцевъ. Поводъ къ напряженію богословской мысли у аріанъ, направлепной къ разъяснению вопросовъ о лицъ Богочеловъка, даютъ еретики Маркеллъ Анкирскій съ его ученикомъ Фотиномъ

<sup>76)</sup> Epist. (9) ad Maximum philos. Teop. VI, 45. 46.

<sup>77)</sup> Rufin. Hist. Ecclesias. Lib. 1, c. 21.

и Аполлинарій. Ученіе этихъ богослововъ о лицъ Богочеловъка было неправильно. Маркеллъ училъ, что воплотился не Сынъ Божій, второе лице Св. Троицы, имъющее упостасное бытіе, но Логосъ, всегда остающійся при Отцѣ, составляющій Его дополненіе и опредъленіе, не самостоятельная сущность, но Логосъ, который, и явившись міръ, остается при Отцъ, и по совершеніи спасенія рода человъческаго имъющій возвратиться къ Отцу и во Отца. Аполлинарій же 78) училь, что Сынъ Божій, воплотившись, восприняль тёло и анимальную душу, но не воспринималь духа человъческаго, специфической части человъческаго существа; страданія Христа Аполлинарій, кром'в плоти, переносиль и на самое Божество Его. Подобныя мысли вполнъ заслуживали опроверженія, что и делають аріане въ своихъ символахъ. Къ этому у нихъ было темъ больше склонности, что Маркеллъ Божество Сына сливалъ съ Божествомъ Отца, отъ чего такъ далеки были аріане, ибо постояннымъ ихъ намърепіемъбыло-и въ этомъ сущность аріанства — отличить, выделить упостась Сына отъ упостаси Отца. А Аполлинарій уничтожаль человъческую личность во Христь, тогда какъ аріане съ самыхъ раннихъ поръ были поборниками ученія о полной, всецёлой человёческой природъ во Христъ. Историческія связи, въ какихъ аріанство стояло къ антіохійской школь, побуждали антиникейцевъ съ особепнымъ вниманісмъ разработывать вопросъ о человъческой природъ Христа. Ибо задача этой школы съ самаго начала ея существованія состоить въ томъ, чтобы утвердить учение о полной, всецьлой человыческой природы во Христь, такъ сказать, уравновъсить въ Немъ элементъ естественный съ сверхъестественнымъ. Идеализмъ александрійцевъ приводилъ къ перевѣсу Божественнаго надъ естественнымъ въ ихъ спекуляціяхъ; реализмъ антіохійцевъ, напротивъ, никогда не теряетъ изъ впиманія элемента естественнаго въ Богочеловъкъ 79). Борьба аріанствующихъ

<sup>78)</sup> Литературы древней и новъйшей о Маркелль и Аполлинарів не считаемъ нужнымъ указывать, потому что мы говоримъ объ этихъ лицахълишь мимоходомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Baur. D. Chr. Lehre von d. Dreieinig. S. 693—7. Neander: Gesch. d. Chr. Kirche. I, 660.

съ Маркелломъ и Аполлинаріемъ для насъ интересна и по другимъ причинамъ. Вражда противъ этихъ сресей у аріанъ была борьбою противъ всей православной церкви. Для аріанъ вся партія ихъ противниковъ была маркеллисты и аполлинаристы. Эти имена были ненавистны имъ потому, что ученіе этихъ еретиковъ они считали за естественное слёдствіе, выводимое изъ догмы Никейской. Ибо каждый изъ указанныхъ ерстиковъ-и Маркеллъ, и Аполлинарій,выставляли себя ревностными и неутомимыми поборниками Никейскаго ученія. Дібло въ томъ, что Маркеллъ и Аполлинарій стояли во всю свою жизнь въ самыхъ тъсныхъ свявяхъ съ поборниками Никейской догмы, пользовались славою и уважениемъ въ кругахъ православныхъ, постоянно или весьма долго были защищаемы православными отъ нападеній аріанъ. Никейцы какъ будто игнорировали заблужденія ихъ, покрывая ихъ своимъ снисхожденіемъ, и помнили лишь объ ихъ заслугахъ въ церкви. Вездъ въ церкви, гдъ Никейская догма процвътала, Маркеллъ и Аполлинарій считались друзьями, пользовались симпатіями. Доказательства представить не трудно. Аванасій великій считаль Маркелла защитникомъ въры Никейской, котораго оплакиваетъ Анкира, послѣ того какъ аріане низвергли его съ канедры 80). При другомъ случав, перечисляя поборниковъ православія, тотъ же Аванасій пишетъ: "о Маркелль, епископъ Галатійскомъ (Анкирскомъ) можетъ быть не нужно и говорить, потому что всемъ известно, какъ онъ обвинялся аріанами и оправдался, представивъ письменно исповъданіе своей вѣры" 81). Александрійская церковь, послушная голосу своего архипастыря, раздёляла возэрёніе Аванасія на Маркелла и братски последователей его принимала въ церковное общеніе 82). Церковь римская, въ догматическихъ мивніяхъ следовавшая въ IV веке съ замечательною ревностію церкви александрійской и авторитетному голосу Аванасія, тоже была за Маркелла; она считала его своимъ дру-

<sup>80)</sup> Apologia de fuga sua. Col. 648. Migne. Gr. t. 25. TBop. II, 47.

<sup>81)</sup> Historia arianorum ad monachos. Col. 700. Migne Gr. t. 25. Tsop. II, 82.

<sup>82)</sup> Basilii. Epist (265) ad Eulogium et. cet. Col. 989. TBop. VII, 256.

гомъ, за котораго она всегла и стояла. Иапа Юлій вотъ какъ пишетъ о Маркеллъ: "о Маркеллъ постараюсь замътить вамъ, - ръчь обращена къ антіохійцамъ, т. е. къ аріанамъ, --- что бывъ здъсь (въ Римъ) доказаль онъ, что все о немъ вами написанное — неправда. А когда потребовали мы, чтобы онъ изложиль въру, съ великимъ дерзиовеніемъ онъ отвъчалъ самъ за себя, и мы признали, что пичего пе исповедуеть онъ чуждаго истипе. Ибо исповедываль опъ, что такъ благочестиво мудрствуеть о Господ Інсус Христъ, какъ мудрствуетъ и вселенская церковь, и онъ подтвердилъ, что не пынъ только, но издавна таковъ образъ его мыслей. И такъ, заключаетъ папа, онъ правомысленъ и засвидътельствоваль свое православіе" вз.). Православный западный соборъ Сардикійскій называль Маркелла своимъ "возлюбленнымъ братомъ" и вполиъ оправдалъ его отъ обвиненій, какія взводились на него аріанами относительно догматического ученія. Въ посланіи собора Сардикійского находимъ следующе: "читано было также сочинение сослужителя Маркелла и обнаружилась злокачественность аріанъ (евсевіанъ). Что Маркеллъ сказалъ въ видъ вопроса, то выдали за собственное его исповъданіе. Почему прочитано было и последующее за вопросами и предшествующее имъ, и обнаружилась правая Маркеллова въра « 84). Въ какихъто связяхъ съ этимъ лицемъ стоялъ и Григорій Нисскій. По крайней мфрфаріанствующіе ставили ему въ вину общепіс съ Маркелломъ 85). Вражда противъ Маркелла обпаружилась въ станъ аріанскомъ очень рано. Еще въ царствованіе Константина великаго, аріане, составивъ соборъ въ Константинополъ (335 г.), осудили и низложили Маркелла главнымъ образомъ потому, какъ замъчаетъ Созоменъ, что онъ избъгалъ всякаго общенія съ аріанствующими 36). Маркеллъ непавистенъ былъ для аріапъ темъ бол le, что онъ, будучи защитникомъ Никейскаго собора, на опредъле-

<sup>83)</sup> Ap. Athanas. Apologia contra Arianos. Col. 301. Migne. t. 25. Teop. I, 232.

<sup>81)</sup> Theoderet. Hist. II, 6. Athanas. ibid. col. 332. Thop. 1, 251.

<sup>83)</sup> Арх. Порфирія. Св. Григ. Нисскій, стр. 47. (Прибав. къ Твор. св. отецъ, т. 20).

<sup>86)</sup> Sosom, II, 33.

ніяхъ этого собора, именно на выраженін διιορύσιος, строиль свои сретическія доктрины 87). Указанныя нами связи, въ какихъ стоялъ Маркеллъ съ православными, давали побужденія аріанамъ въ лицъ Маркелла пападать на всю церковь православную. Имъ могло казаться, церковь защищаеть его, зпачить опа единомышлениа съ нимъ. Что сказано нами о Маркеллъ, тоже должно сказать и объ Аполлинаріи Лаодикійскомъ. Онъ тоже близко стоялъ къ защитникамъ Никейскаго ученія, и аріане, нападая на него, нападали на всю партію православныхъ; они считали этого еретика и церковь единомышленными. Аріанскій историкъ Филосторгій разсматриваеть Аполлинарія, Леанасія, Василія великаго и Григорія Богослова, какъ лица единомышленныя между собою, стоявшія за одни и тіже возэрвнія 88). Основаній для такихъ сужденій у аріанъ набиралось не мало. Начать съ Аванасія. Аванасій поддерживаль связи съ Аполлинаріомъ. Онъ самъ свидетельствуетъ, что посланныхъ отъ последняго опъ принималь братски 89). Весьма замѣчательно также слѣдующее свидѣтельство историка Созомена: когда Леанасій однажды пробажаль чрезъ Лаодикію, Аполлипарій познакомился съ нимъ и сдёлался его "искреннимъ другомъ" ( $\mu \dot{\alpha} \lambda \iota \sigma \tau a \varphi \dot{\lambda} \delta c \varsigma$ ) 90). По тому же свидътельству, Георгій, сп. Лаодикійскій, аріанинъ, лишилъ Аполлинарія церковнаго общенія главнымъ образомъ за то, что опъ сошелся съ Аванасіемъ, вступилъ съ нимъ въ дружескія отношенія 91). Въ церкви Александрійской подъ вліяніемъ Леанасія смотрёли на Аполлинарія благосклонпо. Такъ продолжалось до времени епископствованія, преемника Аванасіева, Петра, который, по Созомену, первый (изъ православныхъ) осудилъ этого сретика 92). Несомпънно, долгое время въ хорошихъ отношеліяхъ съ Аполлинаріемъ

<sup>87)</sup> Basilii epistola (125). Tsop. VI, 271.

<sup>88)</sup> Philostorgius. Hist. eccles. L. VIII. c. 13. Supplementa philostorgiana. Col. 628.

<sup>89)</sup> Athanas. Tomus ad Antiochenos. Col. 808. Migne. Gr. t. 26. Твор. III. 196. Горскаго, Жизнь Аванасія, стр. 47.

<sup>9</sup>J) Sosom. VI, 25. Col. 1360.

<sup>91)</sup> Sosom. ibid. Col. 1361.

<sup>92)</sup> Sosom. ibid. Col. 1360.

остается и Василій великій. Въ аріанскихъ кружкахъ смотръли на него, какъ на сообщика Аполлинаріева 93). Дъйствительно. Василій состояль въ перепискъ съ Аполлинаріемъ 94). Даже въ то время, когда Василій увѣрился, что Аполлинарій мыслить не совсёмь право, писаль о послёднемъ: "Аполлинарія никогда не почиталъ я врагомъ, а за иноо я уважаю этого человѣка" ( $\alpha$ іоо $\tilde{v}$  $\mu$  $\alpha$ і  $\tau$  $\hat{o}v$   $\alpha$  $\tau$  $\hat{o}v$   $\alpha$  $\tau$  $\hat{o}v$  $\alpha$ ). Онъ никакъ не ожидалъ, чтобы Аполлинарій когда либо изъ друга истины сафлался врагомъ истины (пообебохибащег оруаслистті є є є є є і ва на представлялись для некоторых возэренія Василія и Аполлинарія, это можно видъть изъ того, что сочиненія ихъ перемъщивали между собою: написанное Аполлинаріемъ приписывали Василію 97). Подъ конецъ жизни Василій порвалъ связи съ Аполлинаріемъ 98), но для подозрительныхъ аріанъ важенъ быль уже и тоть факть, что когда-то этоть представитель православія стояль въ близкихъ отношеніяхъ къ еретику. Григорій Богословъ, по всему видно, подобно Василію всликому, стояль въ единении съ Аполлинариемъ. Этотъ отецъ церкви, когда открылось для него, что Аполлинарій заблуждается, писаль: "даже и мы (православные) имъемъ между собою разности-мы, которые мыслимъ здраво о главномъ и стоимъ за одно и тоже противъ однихъ и тъхъ же" (аріанъ) 99). Но и послѣ того, какъ стало ясно для Григорія, что Аполлинарій заблуждался, онъ однакоже не теряетъ надежды обратить его на путь истины 100). Изъ словъ того же писателя видно, что аріане пользовались этимъ сближеніемъ Григорія съ Аполлинаріемъ ко вреду для православныхъ; аріане усиливались выставлять и всёхъ право-

<sup>91)</sup> Basil. ep. (224) ad Genethlium presb. TBop. VII, 133.

<sup>94)</sup> Basil. epist (131) ad Olympium. Thop. VI, 287. Ep. (223) advers. Eustathium Sebast. Col. 828. Thop.. VII, 127.

<sup>95)</sup> Epist. (224)ad Patrophilum. Col. 916. Thop. VII, 198.

<sup>96)</sup> Epist. (265) ad Evlogium et cet. Col, 985. TBop. VII, 254.

<sup>97)</sup> Basil. ep. (131) ad Olympium. TBop. VI, 286.

<sup>98)</sup> Basil. ep. (263) ad Occidentales. Твор. VII, 249. 250. Это было въ концъ 70-хъ годовъ.

<sup>99)</sup> Orat. П, de pace. Col. 1145. Твор. П, 241.

<sup>100)</sup> Твор. Григорія Богослова въ рус. пер., ч. ІІ, 241. Примъчаніе.

славныхъ такими же еретиками, какимъ былъ Аполлинарій. Григорій говорить: "аріане клевещуть на нась, называя единомышленниками и согласными съ ними (аполлинаристами), надъвають приманку на уду и черезъ этоть обманъ злобно выполняють свою волю, нашу же простоту, по которой мы смотръли на нихъ, какъ на братій, а не какъ на чуждыхъ, обращаютъ въ пособіе своей злобъ "101). Съ своей стороны Аполлинарій даваль также поводы для аріанъ смотрѣть на него, какъ на единомышленника александрійцевъ. Такъ онъ въ своихъ сочиненіяхъ выставлядъ Ананасія, какъ великаго поборника истины, считалъ его столномъ церкви 102). Тотъ-же Аполлинарій ставилъ на своей сторонъ и церковь римскую; онъ объявляль, что онъ мыслитъ такъ же, какъ папа Дамасъ 103). Все это было нодозрительно для аріанъ и возбуждало ненависть къ православнымъ, которыхъ они считали защитниками тъхъ же самыхъ возэрвній, какія были у Аполлинарія. Вмёстё съ Аполлинаріемъ для Аріанъ становится подозрительнымъ, неудовлетворительнымъ и символъ Никейскій, ибо названный еретикъ основывалъ свое ученіе на этомъ символъ, перетолковывая вкось и вкривь опредёленіе онаго о лице Богочеловъка, собственно выраженія: "снисшедшаго и воплотившагося, и вочеловъчившагося " 104).

Ученіе Маркелла, а потомъ распространеніе идей Аполлинарія, возбуждаетъ сильную догматическую д'ятельность въ обществъ аріанскомъ. Въ виду этихъ враговъ аріане стремятся выразить ученіе о Богочеловъкъ въ формулахъ ясныхъ и точныхъ. Всъ символы аріанскіе этого времені отличаются болье или менье широкими опредъленіями касательно личности Богочеловъка. Оппозиція придаетъ жизненность догматикъ аріанствующихъ. Познакомимся съ резуль-

<sup>101)</sup> Epist. I, ad Cledonium, Contra Apollinarium. Col. 176. Migne. Gr. t. 37.
TBop. IV, 196.

<sup>10)</sup> Sos. II, 17, Callist. Hist. eccles. VIII, 44.

<sup>103)</sup> Theodoret. V. 3.

<sup>104)</sup> Greg. Theolog. epist. II, ad Cledonium. Col. 197. Thop. IV, 210—211. Gregorii Niss. Antirrheticus contra Apollin. Col. 1140—1141, Migne. Gr. t. 45. Thop. VII. 75.

татами ихъ догматизирующей мысли, поскольку опа выразилась въ ихъ символахъ.

Въ первомъ символъ, составлениомъ аріанами въ Антіохіи на соборъ 341 года, мы встръчаемъ очень ясныя опродъленія личности Богочеловъка, направленныя, нужно полагать, противъ ученія Маркелла и, вмість съ нимь, противъ всъхъ православныхъ по причинамъ, которыя мы уже изложили. Нужно вообще замътить, что аріанскіе символы весьма ръдко указывають прямо, противъ кого, какихъ еретиковъ, хотя бы съ ихъ точки зрвнія — они направляются. Объ этомъ приходится историку догадываться самому. Въ этомъ символъ читаемъ: "и во единаго Сына Божія, который по благоволенію Отца въ последніе дни снишель, приняль плоть отъ Дъвы (плоть: выражение неточное, которое въ позднъйшихъ символахъ замъняется болъе точными) исполниль всю Отчкю волю, пострадаль, воскресь, возшель на небеса, съдитъ одесную Отца и паки пріндеть судить живыхъ и мертвыхъ и пребываетъ Паремъ и Богомъ во вѣки 105). Последнія слова: "царемъ" и пр., очевидно направляются противъ Маркелла, который училъ, что царству Сына Божія наступить конець. Во второмъ Антіохійскомъ символь, объявленномъ въ томъ же 341 году, замъчательны старанія собора какъ можно точнъе выдълить, разграничить лице Сына Божія отъ прочихъ Упостасей св. Троицы 106). Это направлялось противъ ученія того же Маркелла, отождествлявшаго Сына съ Отцемъ, и это же служило исходнымъ пунктомъ въ ученіи разсматриваемыхъ Антіохійскихъ соборовъ о Богочеловъческой личности Сына Божія. Отличный отъ Отца въ предвъчности, Сынъ остается такимъ и въявленіи въ міръ, останется и носле втораго пришествія. Такь въ третьемъ символъ антіохійскомъ, составленномъ въ томъ же 341 году, встръчаемъ усиліе, сколько возможно полнъю опредълить учение о нескончаемой продолжаемости бытія Богочеловъка, въ противовъсъ Маркеллу. Здъсь значится: "и во единаго Сына Его.., напослъдокъ воплотившагося

<sup>105)</sup> Hahn Bibliotek. d. Symbole d. Alt. Kirche. S. 103. 2 Ausg. 1877. Здъсь символы изданы въ подлинникъ. Твор. св. Аванасія. Ш, 134.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Hahn. ibid. s. 186. Аван. III, 136.

ради насъ, воскресшаго въ третій день, взятаго на небо, съдящаго одесную Бога Отна, и при скончаніи въка имъющаго придти; и царство его непрестающе (ахатахачотос) пребудеть въ безконечные въки, потому что не только въ сей, но и въ будущій въкъ будеть Онъ возсъдать одесную Отца" 107). Соборъ аріанскій филиппонольскій, собранный въ 344 году, повторяетъ только что приведенное ученіе о Богочеловъкъ, но при этомъ присоединяетъ проклятіе на тъхъ, кто не допускаетъ бытія Сына прежде въковъ и смішиваеть Отца и Сына 168),—проклятіе паправляется все противъ одного и тогоже Маркелла. На аптіохійскомъ соборъ 345 года еще ръшительнъе неспровергаются митнія Маркелла о лицъ Богочеловъка, при чемъ упоминается самое имя Маркелла и его ученика Фотина. Въроопредъление говоря о Богочеловъкъ, сначала отвергаетъ неправильныя мысли Маркелла о упостасномъ бытіи Сына, и Его отношенін къ Отцу и затемъ выражаетъ воззреніе собора относительно земнаго явленія Богочеловька. Символь этоть гласить: "проклинаемъ тъхъ, кто ложно именуетъ Сына простымъ только Божівмъ Словомъ, не осуществившимся, имъющимъ бытіе въ другомъ и называемымъ у нихъ то Словомъ произносимымъ (προφορικόν), то Словомъ внутреннимъ (ἐνδιάθατον), проклинасмъ тъхъ, которымъ угодно, чтобы Сынъ не прежде въковъ былъ Сыномъ Божіимъ, но съ того только времени, какъ отъ Девы пріяль нашу плоть, т. е. не прежде, какъ за 400 не-нолныхъ лътъ. Ибо имъ желательно, чтобы Христосъ съ сего только времени имълъ пачало царствованія, которое и кончилось бы по скончанін въка и послъ суда". Отсюда соборъ выводитъ то заключеніе, что Сынь какъ есть самостоятельное существо отъ въка, такимъ же Онъ пребываетъ и въ самомъ воплощевіи. "Мы зваемъ, что Сынъ... живое, самостоятельное Слово, Богъ, Сынъ Божій. И утверждающихъ, что одинъ и тогъ же есть Отецъ и Сынъ и св. Духъ, и сіи три имени нечестиво разумъющихъ объ одномъ и томъ-же и объ единомъ лицъ, отлучаемъ отъ церкви, потому что невмъстимаго и

<sup>107)</sup> Hahn. s. 105. Аван 138.

<sup>108)</sup> Hahn s. 109-109.

безстрастнаго Отца предполагаютъ вмѣстимымъ при вочеловъчени вмъстъ и страждущимъ". "Мы знаемъ, что пославшій Отецъ пребываеть въ собственномъ качествъ неизмъняемаго Вожества, а посланный Христосъ исполнилъ домостроительство вочелов'вченія "109). — Переходимъ къ обозрѣнію цѣлой серіи новыхъ аріанскихъ символовъ-сирмійскихъ, названныхъ такъ по имени города Сирміи, гдъ не разъ собирались представители аріанствующихъ для, какъ они выражались, точнаго опредъленія понятій о христіанствъ. Соборъ Сирмійскій въ 351 году, направляя свои опредъленія противъ Маркелла, въ сущности говоритъ мало новаго въ сравненіи съ соборами антіохійскими. Стоитъ отметить только следующія ананематства собора: "если кто говорить, что Сынь по предведению быль прежде Маріи, но не быль у Бога рожденнымъ прежде въковъ, да будетъ анаеема. Если кто станетъ утверждать, что разширяемая Божія сущность творить Сына, или кто разпиреніе сущности Божіей называеть Сыномъ, да будеть анавема". Соборъ кромъ того полагаетъ анаоему на думающихъ, что Богочеловъкъ страдалъ Божествомъ. Анаоематствованіс на правляется, думаемъ, противъ воззрѣній, распространяемыхъ Аполлинаріемъ 110). Вотъ что говорить соборъ: "если кто, слыша, что единородный Сынъ Божій распять, скажеть, что Божество Его потерпъло истлъніе, или страданіе, или измъненіе, или умаленіе, или уничиженіе, да будеть анаеема" 111). Училъ ли еще кто подобнымъ образомъ кромъ Аполлинарія въ это время, исторія не знаеть. Въ сирмійскомъ символѣ аріанскомъ, который составленъ былъ въ 357 году, обращаетъ на себя внимание воззрѣние касательно

<sup>109)</sup> Hahn., s. 112. 113. Аван. 141--142.

<sup>110)</sup> Слъдуетъ ръшить вопросъ: могъ ли соборъ Сирмійскій направлять свои опредъленія противъ Аполлинарія, было ли извъстно въ это время ученіе его? Вопросъ помогаетъ ръшить намъ и притомъ въ смыслъ положительномъ св. Григорій Богословъ. Въ посланіи къ Кледонію онъ говоритъ, что ученіе аполлинаристовъ появилось назадъ тому 30 лътъ, а такъ какъ посланіе это писано не позднъе 382 года, то во время созванія перваго Сирмійскаго собора ересь аполлинаристовъ могла быть уже извъстна (Epist. II ad Cledonium. Col. 200. Твор. IV, 212).

<sup>111)</sup> Hahn, S. 116. 117, Aean. 145. 146.

Богочеловъка, которымъ устрапялось тоже мижніе, какого держался Аполлинарій—о страданіи Христа Божествомъ. Завсь страданіе Христа съ особеннымъ удареніемъ переносится исключительно на человъчество Сына Божія. борт, замечасть: "Сынь, Господь и Богь нашь изъ Маріи дъвы, какъ благовъствовалъ и ангелъ, воспріяль плоть или тъло, т. е. человъка (поясненіе: "человъка" совершенно необходимо было, какъ скоро формула должна была ниспровергать аполлинаризмъ). А, какъ учатъ всв писанія, Христосъ воспріяль отъ Маріи Девы того человена, которымъ пострадаль (hominem suscepisse de Maria virgine, per quem compassus est) 112). Наконецъ следуетъ замътить о соборъ Константинопольскомъ 360 года и его символъ, что въ последнемъ положены наиболее широкія определенія о Богочеловъкъ. Здъсь, помимо всего прочаго, говорится о Немъ, что Онъ нисходилъ въ преисподнюю, обращался по воскресеніи съ учениками, вообще описываются въ чертахъ ясныхъ свойства человъческой природы Богочеловъка 113).

Такимъ образомъ надлежитъ признать, что въ аріанскихъ сферахъ жило непреодолимое стремленіе — выяснить и опредълить личность Богочеловъка. Вражда къ противникамъ побуждала искать разръшевія вопросовъ христологическихъ. Главная цъль состояла въ томъ, чтобы установить понятіе въ догматикъ не только о премірномъ бытіи Сына Божія, но и Богочеловъкъ, поскольку Онъ былъ и остается въ плоти.

Параллельно усиліямъ, какія дѣлались въ аріанской догматикѣ для опредѣленія болѣе точныхъ понятій о Богочеловѣкѣ, въ церкви православной, въ твореніяхъ знаменитѣйшихъ ея богослововъ тоже замѣтна усиленная дѣятельность, направленная къ раскрытію истиннаго ученія о томъ же предметѣ. Побужденія, какими руководились православные богословы въ этой дѣятельности, были не одинаковы съ побужденіями, которыя управляли аріанами. У православныхъ были свои нужды, которыя побуждали ихъ приняться за раскрытіе вопроса; ихъ вызывала къ тому борьба съ аріа-

<sup>112)</sup> Напл. 120-121 Аван. 149.

<sup>113)</sup> Hahn. s. 129. Аван. 152.

нами. Это прежде всего. Аріане злоупотребляли выраженіями повозавѣтныхъ писаній, въ которыхъ уничижительно говорится о Христъ; отсюда они выводили то заключеніе, что Сыпъ пиже Отна. Православнымъ необходимо было отнять у аріанъ такого рода доказательство; а это не иначе можно было совершить, какъ раскрывая ученіе, что Христосъ быль не только Богъ, но и человъкъ. Такъ приверженцы Никейскаго ученія пришли къ необходимости, кром'є вопросовъ о Божествъ въ Самомъ Себъ, разъяснять и вопросы христологические. Аванасій говорить объ аріанахъ: "вознамърившіеся злохудожно разумьть божественныя писанія, въ подкрѣпленіе хулы своей, выставляють относящіяся къ человъчеству реченія объ обнищаніи Сына Божія" 114). Въ другомъ мъсть онъ же говорить объ аріапахъ, что они "ради илоги (Христовой) клевещуть на Сыпа Божія, что Онъ произведеніе и тварь", -- и влагаетъ въ уста ихъ богохульныя рвчи относительно воплощенія 115). Какія это изреченія Писанія и въ какомъ родъ перетолковывались аріанами, объ этомъ интересныя свъдънія находимъ у тогоже Аванасія. Аріапе говорили: "Христосъ рекъ о Себъ: дадеся ми всяка власть (Мо. 28, 18); и еще: вся Мнв предана суть Отцемъ Моимъ" (Мө. 11, 27); и еще: "все, еже дастъ Мнѣ Отецъ, ко Мив пріндеть" (Іоан. 6, 37). Приводя эти мъста, они разсуждали: "если бы Опъ (Христосъ) быль, какъ вы разсуждаете, Сыномъ Божіимъ, по естеству, то не имълъ бы пужды принимать, но какъ Сынъ, имелъ бы все это по естеству". Затъмъ, выставляя на видъ изреченіе Господа: пынъ душа Моя возмутися" и пр. (Іоан. 12, 27. 28), объявляли: "если бы Христосъ былъ истинною силою Отчею, то не страшился бы, по и другимъ подавалъ бы силу". Или читая слова Евангелія: "Іисусъ преспъваше премудростію и возрастомъ, и благодатію у Бога и человівкъ" (Лук. 2, 52), а также: "пришедши въ страны Кесаріи Филипповы, Христосъ спрашиваль у учепиковъ: "кого Мя глаголють человъцы быти" (Мо. 16, 13)? и пришедши въ

<sup>114)</sup> Lib. de incarnatione Verbi et con. arianos. Col. 984. Migne. Gr. t. 26. TBop. III. 285.

<sup>115)</sup> Epist. ad Adelphium. Col. 1077. Migne. t. 26. TBop. III, 348.

Впоанію, спращиваль: "гдъ лежить Лазарь" (Іоан. 11 34)? аріане обращались съ такимъ вопросомъ къ православнымъ: "почему же Тотъ есть Премудрость, Кто преспъваетъ премулростію и Кто не знасть того, о чемъ желалъ знать отъ другихъ"? Потомъ говорили еще тъже аріане: Христосъ говоритъ: "Боже, Боже Мой, вскую Мя есп оставилъ" (Мв. 27, 46)? и прежде сего молится Опъ: "Отче прослави имя Твое" (Іоан. 12, 28); "прослави Мя Ты, Отче, славою, юже имъхъ у Тебе прежде міръ не бысть" (Іоан. 17, 5). И: "о лни же томъ или о часъ никтоже въсть, ни ангели, пи Сынъ" (Мр. 13, 32). Какъ попимать все это? вопрошали аріане. "Если бы Сыпъ, по вашему разумѣнію, существоваль у Бога въчно, то не быль бы неизвъстенъ Ему день (втораго пришествія Его), напротивъ того Онъ зналъ бы, какъ Слово, - и соприсущій Отцу пе быль бы оставлень Отцемъ. — не сталъ бы просить о пріятіи славы, имъя ее во Отцъ, - и вообще не сталъ бы молиться, потому что, какъ Слово, ни въ чемъ не имълъ бы пужды" 116). Изъ всѣхъ этихъ изреченій особенно большую нищу для возраженій противъ Божества Сына давало изреченіе: "о дни же томъ"; оно постояпио повторялось аріанами и потому стало темой многократпыхъ разсужденій объ этомъ отцевъ церкви 117). Въ виду подобныхъ возраженій, поразить аріанъ можно было не ипаче, какъ раскрывъ ученіе о личности Богочеловъка, о томъ, въ какомъ отношени въ Немъ были двъ природы: Божественная и человъческая. Аріанство поднимало, а церковь по несбходимости поддерживала интересъ кь вопросамъ христологическимъ. Были и другія побужденія, вызывавшія отцевъ на разъяснепіе догмата о личности Богочеловѣка. Уже во времена Аванасія появились совопросники, которые ко всёмъ и каждому обращались съ вопросомъ: "что такое родившійся отъ Маріи? Богъ или человъкъ? И если имъ отвъчали: человъко, то совопросники замъчали: такъ значить Христосъ не Богь, значить правы отрицающіе Божество Христа. Если же такимъ отвечали: Богг, то они съ пеменьшимъ торжествомъ замъчали: такъ значитъ Христосъ

<sup>116)</sup> Orat. III con. arianos. Col. 377-380. TBop. II, 417-419.

<sup>117)</sup> Basilii. Ep. (236). ad Amphilochium. Твор, VII, 165 и пр.

не человѣкъ, зпачить правы тѣ, кто отрицаеть его человѣчество" (докеты)! Тѣже совопросники спрашивали: кто пострадавшій? кто распятый? Богъ или человѣкъ? и на тотъ или другой отвѣтъ замѣчали такими же софизмами, какъ и на первый вопросъ 118). Видно, что во времена аріанства уже сильно интересовались трудными вопросами христологическими. Правослвные считали своимъ долгомъ разсѣять недоумѣнія, сомнѣнія. Отсюда-то отцы IV вѣка и говорятъ такъ много въ своихъ твореніяхъ о воплощеніи Бога—Слова. Толки по поводу аполлинаризма также побуждали отцевъ къ той же дѣятельности—тѣмъ болѣе, что связи защитниковъ Никейской вѣры съ Аполлинаріемъ съ теченіемъ времени ослабѣваютъ и рвутся.

Въ противодъйствие различнымъ лжеучениямъ отцы Церкви разъясняють догмать о лиць Богочеловька, — нужда была въ этомъ настоятельная. Тъмъ не менъе защитники Никейскаго символа ни подъ какими условіями, въ противоположность аріанствующимъ, не позволяли себъ пополнить Никейское въроопредъление изложениемъ истиннаго учения о Богочеловъкъ. Аванасій, въ одномъ своемъ посланіи раскрывъ учение относительно Богочеловъка, однакоже далекъ отъ мысли, что символъ Никейскій недостаточенъ по этому вопросу. Онъ заявляетъ: "да будетъ во всей силъ исповъданное отцами въ Никев. Ибо это правомысленно и сего достаточно къ низложенію всикой нечестивой ереси" 119). Василій великій съ своей стороны, когда ему доказывали, что символъ Никейски необходимо пополнить въ учении о Богочеловъкъ, отвъчалъ отрицательно. Онъ находилъ, что если разъ сдёлать пополнение въ символё, то "разнорёчия поведутъ насъ далее и далее и души простыхъ могутъ смущаться введениемъ повостей <sup>120</sup>). Въ виду этого отцы раскрывають данное ученіе въ своихъ сочиненіяхъ, не внося ничего въ символъ Никейскій по этому вопросу.

Чтобы устранить воззрѣнія аріанъ, къ которымъ они приходили чрезъ перетолкованіе тѣхъ изреченій Писанія, гдѣ

<sup>118)</sup> Athanasii. Contra Apollinarium. Lib. II. Col. 1164. III, 408. 409.

<sup>119)</sup> Epist. ad Maximum philos. Col. 1089. Migne. Gr. t. 26. TBop. III, 357.

<sup>120)</sup> Epist. (258) ad Epiphanium episcop. Tsop. VII, 226.

говорится объ уничиженномъ состояпін Христа, отцамъ деобходимо было раскрыть учение о человъчествъ Христа и объ отношении двухъ природъ въ Немъ и такимъ образомъ доказать, что относящееся къ человъчеству Христа несправедливо прилагать къ Его Божеству. Эту задачу и преслъдовали отцы въ своихъ твореніяхъ, когда касаются даннаго вопроса. Учение о человической природа Христа раскрывается у нихъ со всею ясностію. Асанасій говорить: "Господне тело, согласно съ Божественнымъ Писаніемъ, было человъческое по естеству, зачатое отъ Маріи и истинное, потому что оно было такое же, какъ и наше. Марія сестра нама, потому что вст, мы отъ Адама" 181). И при другомъ случав онъ же говоритъ: "Сынъ единосущенъ (бробою) съ нами и одно имбеть съ нами происхождение "144). Эта человеческая природа, сочетавшись съ Божествомъ, оставалась полною и совершенною приподою. "Христосъ именуется, говорить онь, совершеннымь Богомь и совершеннымъ человъкомъ. въ полнотъ бытія, да то и другое будеть единый, по всему совершенный вмаста Бога и человъкъ" 123). Человъкъ былъ истинно Богомъ и Богъ, истинно человъкомъ и былъ истинно Богъ и истинно человъкъ 124). Григорій Нисскій, раздільно представляя въ своемъ умі Божество и человъчество Христа, метафорически именуетъ последнее "овцей", а первое "пастыремъ". Вотъ его собственныя слова: "Христосъ есть овца и пастырь; овца въ томъ, что воспринято, а пастырь въ томъ. Кто восприняль" 193). Поэтому всь явленія въ земпой жизни Христа отцы разсматривали какъ обнаружение именно этихъ двухъ природъ въ Немъ. Христосъ являлъ Себя передъ взорами людей, то какъ человъкъ, то какъ Богъ. Первый уничижительный акть въ земной жизни Его-это есть плотское рожденіе, которое аріане умышленно съ извъстною цълію

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Epist. ad Epictetum. Col. 1061. Migne, t. 26 Thop. III, 337.

<sup>122)</sup> Epist. de sententia Dionysii. Col. 493. Migne, t. 25. Thop, 1, 372.

<sup>128)</sup> Con. Apollinarium. Lib. I. Col. 1124. Thop. III, 380.

<sup>134) &</sup>quot;Ανθρωπος άληθῶς καὶ Θεὸς άληθῶς:" Ibidem. Lib. II, col. 1140. Thop. 392.

<sup>125)</sup> Antirrheticus. Col. 1153, Teop. VII, 88.

приписывали самому Вогу 196), по разъяснению отцевъ ничего не даеть въ пользу аріанъ, ибо рожденіе Христа есть рожденю лишь по человъчеству. Какое естество родилось отъ Маріи, Божеское или человъческое, это, по Аванасію, показывають свойства младенческаго питанія Христа. "Млеко Дъвы , "питанје млекомъ" указывають, что процессу рожиенін подлежала не Вожескан, а человъческая, тленная природа (44 ). Престыніе Христа, по которомы говорить Евангеліе, было тоже преспаянісмы по человычеству. Аванасій говорить пе Божія Премудрость сама вы Себ'я преспъвала, но человъчество Христа преспъвало премудростио, постепенно возвышаясь надъ естествомъ человъческимъ, содълываясь и являясь для всёхь органомъ Премудрости" 126). Въ своей дъятельности Христосъ проявлялъ воли - Божескую и человъческую. Въ Немъ было двъ воли: "человъческая свойственная плоти, и Вожественная свойственная Вогу: и человьческая по немощи плоти отрекается отъ страданія, а Вожеская Его воля готова на оное 199). Поэтому и страданіе пріемлеть тело человіческое, а не Богь. "Тело утомлялось, пригвождено на древ'в и пострадало; оно положено было во гробъ, хотя въ тълъ пребывало Божіе Слово во во Воскресение Христа было не воскресениемъ Божества, а плоти Сына Божія. "Воть Отець Словомъ Своимъ и Сыномъ воскресилъ плотв Сынач 181). Вообще всв евантельскій изріченія, въ которых і Христось представляется то уничиженнымъ, то Божески возвышеннымъ, нужно припимать такъ по разъяснение Григорія Богослова: "реченія болбе возвышенныя относить къ Вожеству и къ природъ, которая выше страданій и тела, а реченія болве уничиженныя къ Тому, Кто сложенъ, за насъ истощилъ Себя и воплотился 132). Самъ Христосъ говорить о себъ то какъ о

<sup>126)</sup> Athanas. ibid. Col. 1140. Tsop. 391.

 <sup>127)</sup> Epist. ad Epictetum. Col. 1056. Tsop. III, 335.
 128) Orat. III, c. arianos. Col. 436. Tsop. 11, 455.

Athan. Lib. de incarnatione Verbi et c. arianos. Col. 1021. Thop. III,

<sup>130)</sup> Athan. ad Epictet. Col. 1060. TBop. III, 335.

<sup>131)</sup> Athan. Lib. de incarn. et c. arianos. col. 1001. Tsop. III, 297.

<sup>132)</sup> Oratio III. theolog. col. 97. Trop. III, 73.

Богъ, то какъ о человъкъ, или уничижительно, или возвышенно <sup>133</sup>). Такъ напр. изреченіе: "о дни же томъ", и проч. Онъ проглаголалъ, относя его къ своему человъчеству <sup>134</sup>).

Ряхомъ съ изложенными мыслями св. отцевъ о несліянномъ соединени во Христъ двухъ естествъ Божескаго и человеческаго, у техъ-же отцевъ встречаемъ мысли о самомъ тесномъ соединении двухъ остествъ въ лице Богочеловъка. Такое учение нисколько не противоръчило учению о несліянномъ соединеніи двухъ естествъ во Христв: одно пополняло другое. Были особенныя причины, которыя побуждали отцевъ Никейскаго направленія развивать и настаивать на воззрѣніи, сейчась указанномъ. Имъ могли ставить въ вину, что ихъ учение о неслиянномъ соединении естествъ ведетъ къ разделенію естествъ во Христе, что дъйствительно и случилось; имъ даже прямо приписывали учение о двухъ Христахъ, о двухъ Господахъ, двухъ лиμαχъ въ одномъ Богочеловъкъ (δύο πρόσωπα λέγειν) 135). Η это темь более, что желая выразить мысль о томъ, что Божество не слилось съ человъчествомъ въ Богочеловъкъ, они употребляли иногда неточное выражение о человъчествъ Христа: "храмъ" (ναός), давая разуметь, что действія Божества въ Христъ слъдуеть отличать отъ человъческихъ дъйствій, какъ мы отличаемъ присутствующаго въ храмъ отъ самаго храма 136). Желаніс устранить возможность подобныхъ нареканій заставляло ихъ вмёстё съ ученіемъ о несліянномъ соединении естествъ во Христъ раскрывать учение о тъсномъ единеніи оныхъ въ Немъ. Съ другой стороны явились въ церкви какіе-то лжеучители, которые отъ ученія о несліянномъ соединении естествъ приходили къ поспъшному заключенію, что въ лиць Христа было два сына: Божественный и человъческій. Въроятно это были слишкомъ рыяные враги

<sup>133)</sup> Athan. orat III. contra arianos. col. 397. Teop. II. 430.

<sup>134)</sup> Basil. ep. (236) ad Amphilochium. Teop. VII, 167.

<sup>188)</sup> Athanas. Contra Apollinarium. Lib. I, Col. 1112. TBop. III. 372. Gregor. Niss. Contra Evnomium. Lib. V, col. 685. TBop. VI, 9. Antirrheticus. Col. 1199. TBop. VII, 132.

<sup>136)</sup> Athanas. de incarnatione Verdi. col. 132. Migne. Gr. t. 25. Твор. I, 107. сл. Epist. ad Adelphium Col. 1081. Твор. III, 351.

аполлинаризма, которые, чтобы опровергнуть воззрвніе Аполлинарія, что будто въ Христь подлежало страданію именно Само Божество, впадали въ указанную крайность. Еретики эти 137) очень похожи по ученю на извъстваго Өеодора Монсуестскаго, но указанія на это лице въ исторіи ІУ віка съ подобною миссією мы не встрічаемъ. Наконецъ, общая научная александрійская точка зрівнія, съ которой раскрывали свое ученіе защитники Никейской логмы о лип'я Христа, вела къ тому же, т. е. чтобы учение о самомъ тесномъ единеніи естествъ въ Богочеловікі, раскрыто, было въ полной ясности. Александрійцы, писатели христіанскіе изъ Александрін, какъ крайніе идеалисты, не высоко смотрели на недовъческию природу вообщо. Поэтому, когда имъ прикодилось разоуждать о Богочеловъкъ,, они всегда больше обращали вниманіе на Его Божество, чамъ человачество. Отсюда получилось то, что въ ихъ возарвніяхъ уденіе о единеніи естествъ во Христь преобладаеть надъ ученіемъ о различін ихъ въ Немъ. Такъ учили еще Климентъ и Оригенъ 138). Такъ училъ и самъ Аванасій въ своихъ сочиненіяхъ, написанныхъ до собора Никейскаго и развичія, аріанства 189). Позднайшіе представители александрійскаго богословствованія, тоть же Аванасій, Григорій Богословъ, Григорій Нисскій естоственно остаются върными доктринамъ

<sup>137)</sup> Въ чемъ собственно заключалось учение указанныхъ еретиковъ, объ этомъ сообщаютъ свъдънія Асанасій и Григорій Богословъ. Первый говоритъ, "если Слово котите разематривать въ отдъльности макъ Бога и какъ Сына Давидова, то и по вашему выходитъ два Христа. Заблуждаются, утверждаюціе, что иной есть страждущій Сынъ, а иной нестраждущій (Contra Apollin. Lib. 1, соl. 1112. Твор. III, 371—372). Второй пишетъ: "если кто вводитъ двухъ сыновъ—одного отъ Бога и Отца, а другаго отъ Матери (въ лицъ Христа), то да лишится онъ спасенія" (Epist. I ad Cledomium, col. 180. Твор. IV, 197.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) Спетиревъ. "Ученіе о лицѣ І. Христа, въ первые ІІІ вѣка". Въ особ. стр. 260, 281—2 (Каз. 1870).

<sup>139)</sup> Въ сочиневіи "О воплощеніи Бога Слова и приществіи Его "Асанасій говоритъ: "тѣло, по причинъ снисшествія въ оное Слова, не потерпѣло спойственнаго тѣлесной природѣ тлѣнія, а напротивъ, ради вселившагося въ Него Божія Слова, пребывало внъ тлѣнія" (ἐπτὸς φθορᾶς). "Хотя умерло тѣло для искупленія всѣхъ, но не видѣло тлѣнія" (Orata de incarnatione. Col. 132—133. Твор. І. 108. 110).

своей школы. Мысли этихъ отцевъ касательно теснъйщаго единенія Божества и человічества во Христі заключаются въ следующемъ. Аванасій училь: "вдиненіе, (гроск) плоти съ Божествомъ слова произонню вув матерней утробъ" (еж инграс) 140): 3 Во «Христв видимое тело было теломъ не чоловъка, но Бога" (адда воб) 141). Всявяствие этого Его человіческія дійствія были въ тоже время дійствіями Божественными. . Не инов быль поскресившій Лазаря, говорить Асанасій, а иной вопрошавшій о немь, но одинь н тотъ же по человечески сказаль: гле положень Лазарь. а по Божеству воскрещаетъ его. Одинъ и тотъ же телесно. какъ человъкъ, плюну, и Божески, - какъ Сынъ Божій, отвепать очи сленому отъ рожденія 142). "Творящій сіе Господь почеловъчески, почеловъчески Онъ илюни, плюновеніе было божественно (πτύσμα ην ένθευν); потому что плюновеніемъ дароваль зрівніе очамъ сліпаго". Вообще Асанасій о действіям двухь сестествь во Христв замвчаетъ: "двла Христовы но совершаемы были граздвльно, смотря по тому, что совершалось, такъ чтобы въ нномъ обнаруживалось явиствіе тела безъ Божества, а въ иномъ действие Божества безъ тела; напротивъ того, совершаемо было сіе соединенно " (συνημμένως πάντα έγίνετο) 113). Единеніе природъ и ихъ действій во Христе было такъ твсно, что немощи твла какъ бы стали немощами самой Божественной крироды. Асанасій пишеть: немощи плоти Слово мосило на Себъ, какъ собственныя (фа Мас), потому что плоть сін была Его" 111). "Господу, облекшемуся въ плоть человъческую, прилично было облечься въ совершенную илоть со всеми свейственными ей страданіями" 143). "Слово сдълалось человъкомъ и Себъ усвоило свойственное ΠΛΟΤΗ" (!διοποιούμετος τὰ τῆς σαρχός) 116). Страданія, распятіе и смерть Аванасій также относить сколько къ человічеству,

<sup>140)</sup> Contra Apollinarium. Lib. I. Col. 1097. TBop. III, 361.

<sup>141)</sup> Epist. ad Maximum philos. Col. 1088. Thop. III, 354.

<sup>142)</sup> Tomus ad Antiochenos. Col. 804. Tsop. III, 194.

<sup>148)</sup> Epist. IV ad Serapionem. Col. 657. Thop. III, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Orat. III c. arianos. Col. 389. Tsop. II, 425.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) Ibidem. Col. 392. Твор. 426.,

<sup>146)</sup> Ibid. Col. 393. TBop. 428.

столько же и къ Божеству Христа, по усвоенію. Онъ разсуждаль: "что претерпевало человеческое тело Слова, то соединенное съ нимъ Слово относило къ Себъ" (είς ξαυτόν атемерет) 147). Иногда онъ еще яснъе говоритъ: "не какой либо человъкъ предалъ себя за насъ, но само Слово принесло за насъ собственное Свое тёло (гогог обща), чтобы не въ человека была вера, но чтобы иметь намъ веру въ Самого Бога Слово" 148. И о смерти Христа Аванасій пишеть: "произошла смерть; тело пріяло оную но естеству, а Слово потерпъло по изволенію и свободно собственное Свое тело предало на смерть " 149). Наконецъ поклоненіе наше Христу есть вмёстё поклоненіе и Божеству и человъчеству, "Поклоняемся мы не твари. Если плоть Христа сама по себъ и есть часть тварей, то она содълалась Божіимъ теломъ. И поклоняемся мы такому телу, не какъ собственно тёлу, не отдёляя его отъ Слова" 150). Мысли Григорів Богослова о соединеніи во Христь двухъ естествъ весьма сходны съ Аванасіемъ. Соединеніе естествъ во Христь, по нему, преобладало надъ различіемъ, разделеніемъ ихъ. Плоть Христа вполнъ обожествилась. Вотъ слова Григорія: "нынѣ Онъ (Сынъ Божій) человѣкъ, а былъ несложенъ. Хотя пребылъ и темъ, чемъ быль Онъ, однакожъ воспріяль и то, чёмь не быль. Дольній человекь сталь Богомъ после того, какъ соединился съ Богомъ и сталь съ Нимъ едино, потому что препобъдило лучшее" 151). И еще Григорій учить: "Христось значить помазанникь, и следствіемъ сего помазанія то, что Помазующій именуется человъкомъ и помазуемое дълается Богомъ" 152). Естества во Христъ такъ объединились, по Григорію, что одно съ другимъ, какъ бы срастворились, порешли одно въ другое. "Въ Спасителъ есть иное и иное (Божество и человъчество, различныя по качествамъ), но то и другое въ сравненіи (ἐν τῆ συνχράσει), — и Богъ вочеловѣчился и человѣкъ обо-

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Epist. ad Epictetum. Col. 1060. Tsop, III, 336.

<sup>148)</sup> Epist. ad Maximum philos. Col. 1088. Tsop. III, 365.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>) Con. Apollin. Lib. I. Col. 1104. Teop, III. 365.

<sup>150)</sup> Athan. ad Adelphium. Col. 1066. Thop. III, 345.

<sup>151)</sup> Orat. III theolog. col. 100. Thop. III, 73.

<sup>132)</sup> Oratio IV theol. Col. 132. Teop. III, 101.

жилоя, или какъ ни наниеповаль бы сіе кро" / Во "Хрид сть срастворяются (унотреблено: жюгосо), кака естества, такъ, и наименованія и переходять одно въ другое по закону тіснвищаго соединенія" (соморба) 153). Последнія мысли Григорія Богослова неоднократно и съ особенною выразительностію раскрываеть Григорій Нисскій. Онъ допускаль свез мое близкое единеніе двухъ природь въ Христь. Человачество срастворилось, преложилось, смёщалось, съ Божествомъ и составило съ последнимъ одну сущность. Григорій пищеть: "немощное (тілю) презъ сраствореніе (финофис) съ безпредъльностно уже не остадось въ свойственной себъ мъръ и начествахъ, но везнесено досянцею Божією и сталовивото: человеня Богомъ" (синь, сибранди Осод) 184). "Плоть, спастворенная съ Божествомъ, уже по оставтси болье въ СВОНХЪ ПОВДЪЛАХЪ И ПРИ СВОИХЪ КАЧЕСТВАХЪ, НО ПОЛЪЕМЛОТСЯ: до того, Кто обладаеть всемъ" 153). "И такимъ образомъ, соверщилось неивреченное смунинне и соединение (шес мои обробод), связавинее половаческую малость съ Божинъ воличіемъ" 156). Во Христь человъческое остество предожилось и претворилось (иставали, исталогись) къ Божескому  $^{4}$   $^{157}$ ), Вслыдствие такого, тыснаго общения между Божествомы и человачествомъ во Христа, Божество усвояетъ Себа, пріемлеть страданія плоти. Григорій говорить: "что касается до свойствъ нашего естества, то мы исповъдуемъ, что Госноль пріобщился ихъ, именно; рождонія, питанія и возрастанія, сна и утомленія и воего, что дуща остественно чувствують при тълесныхъ, страданіяхъя страданіях страд

Не нужно ди возарвия арјанскихъ симводовъ, противоставляемыя Маркедлу и Аполлинарію и заключающіясь въ опроверженій инфий о удебострастности Божества въ Христь, относить, кромь этихъ еретиковъ, и къ указаннымъ сейчасъ отцамъ, учившимъ о сраствереніи Божеской и человьческой природы во Христь? Не имъли ли аріане въ

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>) Epist. I. ad Cledon. Col. 180—181. Teop. 1V, 198. 199.

<sup>151)</sup> Contr. Evnom. Lib. V, col. 697. TBop. VI, 22.

<sup>155)</sup> Ibid. col. 705. TBop., crp. 30.

<sup>156)</sup> Contra Evnom. Lib. VI Col. 737. Tsop. VI, 65.

<sup>157)</sup> Ibid. Col. 717. TBop. crp. 44.

<sup>158)</sup> Ibid. Col. 721. Твор. стр. 49.

виду и последнихъ возгрений? Въ такомъ случав, въ этомъ нужно будетъ усматривать новый мементъ въ сильной борьбъ пранославныхъ.

Третій вопросъ, на которомъ сосредоточивалось вниманіе боговляетвующей мысли IV ввка, составляло ученю о Духв Святомъ. О Духъ Святомъ постоянно говорится въ символахъ аріанскихъ; вопросу о томъ же продисть посвящаются приня сочинения у правослевныхъ писателей. Цри, какія при этомъ преследуются теми и другими, неодинаковы. Арівнствующіє весьма рано начинають вносить ученіе о Духв Святомъ въ свои символы. Антіохійскіе соборы 341 года стремятся уже опредълить это учение. Его не встръчается только въ порвомъ символь антіохійскомъ 341 года, въ которомъ оно изложено такъ же, какъ и въ символъ Никейскомъ 184). У аріанъ въ данномъ случав совершенно ясно высказывается намереніе описать Духа Св., какъ Упостась раздільную, "отчужденную, разобщенную" отъ Отца и Сына 166). Общее стремленіе антіохійской науки, выскадиях прикло стине опростительно опроделить отличия лиць св. Троицы 161), хотя бы насчеть Ихъ единства, проявляется и въ символьномъ изложении учения о Духв Св. Какъ оппозиція ученію православному о Сынъ Божіомъ, единосущномъ Отцу, въ чемъ они видели савелліанство, перемъщение и сліяние лицъ Отца и Сына, всла антіохійцевъ къ тому, что они не только отличали Сына отъ Отца, но и разделяни ихъ; такъ и въ учени о Духъ Святомъ опи по тъмъ же побужденіямъ не только отличали, но и раздъля Луха отъ Отца и Сына. Анализъ аріанскихъ символовъ этой эпохи вполне подтворждаеть нашу мысль. Кром'в этого общаго аріанскаго побужденія выділять упостась Духа Св. отъ упостасей Отца и Сына, было еще одно помаловажное обстоятельство, которое вело къ той же цели. Маркеллъ, которато аріане ненавидели, какъ решительнаго савелліаниста, не допускаль личнаго бытія Духа Св. 162).

<sup>139)</sup> Hahn. S. 103. Аван. III, 134.

<sup>160)</sup> Athan. Tomus ad Antiochenos. col. 801. Tsop. III, 192.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) См. выше примъч, 56.

<sup>162)</sup> Baur. D. Christ. Lehre u np. S. 539-540.

Это заставляеть аріанъ противодействовать Маркеллу, но безъ всякой меры. — Во второмъ антіохійскомъ символь, предъявленномъ аріанствующими въ 341 году, встрівчаемъ отчетливое ученіе о Духв. "Въруемъ и въ Духа Святаго; подаваемаго вврующимъ въ утвшеніе, освященіе и совершеніе, какъ и Господь нашъ Інсусъ Христосъ заповъдаль ученикамъ, говоря: шелше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, и Сына и Св. Духа" (Ме. 28, 19). Въ этомъ определении мы не встречаемъ техъ характеристичныхъ чертъ, какими описывается въ томъ же символъ Смиъ Вожій: Вогъ, Господь, візчный. Формула имбеть въ виду отличить Луха отъ Сына, описать его чертами иными въ сравненіи съ Сыномъ. Послѣ приведенныхъ словъ о Духѣ символь замвнаеть: "Отець есть истинно сущій Отець, Сынь есть истинно сущій Сынъ, Св. Духъ истинно сущій Св. Духъ и не напрасно полагаются сін имена, но означають въ точности собственную каждаго изъ именуемыхъ упостась, 163). Составители символа настаивають на мысли, что **УПОСТАСЬ** Духа не следуеть смешивать съ другими упостасями. Совершенно върно! Но въ чемъ состоитъ единеніе Духа Св. съ прочими лицами Тронцы, объ этомъ символъни слова. Указать общение Духа съ Богомъ Отцемъ и Сыномъ не составляетъ намъренія издателей символа. Изъ другихъ символовъ аріанскихъ это становится еще ясиве. На соборъ антіохійскомъ въ 345 году ученіе о Духъ также занимаетъ внимание его членовъ. Впрочемъ изложение этого ученія въ символь того же собора по духу ничьмъ не отличается отъ опредъленія, даннаго по этому вопросу на соборъ антіохійскомъ, о которомъ мы говорили, но въ буквъ есть разница. Воть какъ говорить соборъ, нами разематриваемый, о Духъ: "въруемъ въ Духа Св., т. е. Утъщителя, Котораго Христосъ, обътовавъ апостоламъ, по возшествін на небо, послаль научить ихъ и воспомянуть имъ все и Которымъ святятся души искренно въ Него увъровавшихъ 164). Въ какомъ именно смыслъ все это говоритъ соборъ антіохійскій 345 года, съ этимъ хорошо знакомятъ

<sup>168)</sup> Hahn. S. 185-186. Аван. 135-136.

<sup>161)</sup> Hahn. S. 110. Aean. 139.

насъ анаосматства, приложенныя къ символу этого собора. Анасематства эти, по нашему мижнію, очень замізчательны и характеристичны. Они дають понимать истинное намёреніе собора въ его определеніи о Духъ Святомъ. Одно анаеематство собора возвъщаетъ: "утверждающихъ, что одинъ и тоть же есть Отепъ и Сынъ или Лухъ святый. анаосматствуемъ" 165). Очевидно ръчь идеть о савелліанахъ (маркелліанахъ); а такъ какъ такими аріанствующіе счатали православныхъ, то прещеніе по всей в'вроятности и сротавлено было въ оппозицію мнимому савелліанству православной церкви. Въ противоположность ученію, допускавшему близкое общение Духа съ Отцемъ и Сыномъ, соборъ имълъ въ виду определить учение о Дух'в въ чертахъ, отчуждающихъ Духа отъ прочихъ лицъ Троицы. Въ другомъ анаесматствъ того же собора говорится: "утверждающихъ, что одинъ и тотъ же есть Отецъ и Сынъ и Св. Духъ, и сіл три имени нечестиво разумбющихъ объ одномъ и томъ же и единомъ лицв, отлучаемъ отъ церкви" 166). Мысль анаоематства опять та, чтобы утвердить возарвніе на Сына, а за симъ и Духа Св., какъ на различныя лица Троицы, какъ па лица чуждыя одно другому. Въ заключение всего въроопредъленія соборъ наконецъ входить въ разсмотръніе того, въ какомъ же отношении Духъ стоитъ къ прочимъ Лицамъ Троицы. Это отношение соборъ представляеть очень неясно. Духъ Святый, по вероопределеню, является не болъе какъ орудіемъ Сына. Приводимъ самыя слова символа. "Сынъ царствуетъ надъ всеми, которые подъ Нимъ и сотворены Имъ, и по Отчему изволенію даруеть святымъ (вирующимъ) благодать Св. Духа". Именованія Духа Богомъ, соборъ ясно избъгаетъ. Въ самомъ дълъ, тотъ же соборъ, прямо именуя Отца Богомъ и Сына Богомъ, Духу не приписываеть того же именованія. Слышится боязнь упрека въ требожіи, подобно тому какъ за ученіе о Богъ Отцъ и Богъ Сынъ полуаріане получали упрекъ въ двубожіп, какой они и стараются устранить въ томъ же віроиз-

<sup>165)</sup> Hahn. S. 111. Аван. 139—140.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Hahn. S. 113. Аван. 142.

леженіи 167). Сирмійскіе аріанствующіє соборы также неизменно делають изложения учения о Духе Святомъ. Символъ собора сириійскаго 351 года не замінателень по этому вопросу, потому что онъ повторяеть буквально определение собора антіохійскаго (445 года), которое было уже приведено нами. Но за то анаосматства, къ нему присосдиняемыя, примечательны. Они съ настойчивостію осуждають мысль о сліяніи лицъ Троицы. Но не это особено важно. Въ предотвращение сліянія и сміненія Духа Святаго со Отцемь и Сыномъ, одно анаоематство съ поразительною ясностію указываеть на то, что Духа Св. нужно отделять отъ прочихъ лицъ Тронцы. "Если кто не именуетъ Утешителя инымъ ΒΕ ΟΤΗΟΙΙΘΗΙΗ СЫНА (μη άλλον λέγοι τον παράκλητον παρά τον υίον), какъ научилъ насъ Госполь: ибо сказалъ: "инаго утъщи» теля пошлеть вамъ Отецъ, о Немъ же Азъ умолю" (Іоаж. 14, 16), да будеть аначема" 168). Здёсь вся сила полагается въ словъ: инаго, и дается разумъть, что Духъ не такой же Богъ. какъ Отецъ и Сынъ, что Онъ по своей природъ и свойствамъ иной, чемъ Отецъ и Сынъ. Выделение Духа изъ среды прочихъ Лицъ Троицы признается необинуясь. Слова Христа перетолковываются и искажаются. Остальныя сврмійскія въроопределенія не представляють интереса по вопросу. Изъ дальнъйшихъ по времени символовъ аріанскаго направленія заслуживаеть упоминанія символь константинопольскій 360 года. Онъ тоже проникнуть желаніемъ признать подчиненное положение Духа въ Троицъ. Изъ всъхъ отношеній Духа къ Сыну указывается, какъ характеристическое, линь посольство Его Сыномъ въ міръ върующимъ. Определеніе поставляеть Духа въ зависимость отъ Сына. Духъ Св. долженъ быть посланъ роду человъческому, потому что это объщаль Сынъ Божій, и Онъ дъйствительно посылается, потому что Сынъ исполниль Свое объщание. Духъ есть только органъ воли Сына. Символъ гласитъ: "и въ Дука Св., Котораго Самъ Единородный Сынъ Божій Христосъ, Господь и Богъ обетоваль послать роду человеческому Утыпителемъ, какъ написано, Духа истины, Кото-

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>) Hahn. S. 114. Аван. 143.

<sup>168)</sup> Hahn. S. 118. Aeaн. 147.

рато и послать имъ, когда взощелъ на небеса" 16.9). Вътакомъ-то родъ раскрывалесь и формулировалось учение о Духъ Святомъ въ сферахъ арганствующей мысли. Излишния опасливость, какъ бы не слить Лицъ Троицы, приводила къ воззръніямъ неправильнымъ, къ выражениять неточнымъ. Замъчательно однакожъ, ни въ одномъ символъ арганскаго происхожденія нътъ ни намека на тварную природу Духа, какъ учили крайніе аргане. Значитъ, всъ эти символы вышли изъ круга сравнительно болье благомыслищихъ арганъ.

Учене о Духъ Святомъ было предметомъ внимательнато разсмотренія и со стороны православных богослововъ. Но и побужденія къ изложенію этого ученія и смысль ученія въ средв православныхъ богослововъ были совершенно другіс, во сравненію съ д'ятельностію аріанъ въ этомъ случат. Отцы церкви противопоставляють свое учение о Духъ безконечнымъ перотолкованіямъ, какимъ подвергалось оно не только у аріанъ, но и православныхъ, заразившихся свободомысліемь аріанскимь, увлекав пихся спекулятивными вопросами. Какимъ же именно воззрѣніямъ свое ученіе о Духв противопоставляли православные отцы? Крайніе аріане прямо утверждали, что Духъ — тварь. Аріано разсуждали: упоельку умъ нашъ постигаетъ сихъ трехъ и въ существующемъ нътъ ничего, что не подходило бы подъ это раздъленіе существъ, т. е. все или нерожденно, или рожденно, или сотворенно, Духъ же ни порвое, ни второе, --- то, конечно, Онъ третье" 170). Люди, раздълявшіе подобное возэрвніе на тварность Духа, старались определенные выяснить, къ какому роду тварей Лухъ ближе всего по природъ, и находили-къ ангеламъ. Такъ Асанасій свидетельствуетъ, что, принимая во вниманіе изреченіе апостола: "свид'ятельствую предъ Богомъ и Інсусъ-Христомъ и избранными ангелами" (1 Тим. 5, 21), аріане умозаключали: поелику апостолъ наименоваль Бога и Христа, а потомъ ангеловъ, то необходимо сопричислить къ ангеламъ Духа и полагать, что

<sup>169)</sup> Hahn. S. 130. Aean. 152.

<sup>170)</sup> Basilii M. Homil. con. Sabellianos, Arium et Anomoeos. Cof. 612. Migne. Gr. t. 31. Твор. IV. 386. Изд. 1-ое.

Лухъ одного съ нимъ чина и только выше прочихъ ангеловъ, 171). Опредъленія сущности Духа Св. у аріанъ были очень странны. Такъ, некоторые изъ нихъ признакъ "своболы" почитали наилучшимъ признакомъ, какимъ следуетъ опредълять поиятіе о Духъ Св. Они умствовали: "Духъ ни рабъ, ни Господь, но свободенъ" 172). Или опредъляя сущность Его въ отношени къ Богу Отцу и Сыну, говорили: "Духъ и начальственъ и подчиненъ" 173). Вслъдствіе ученія о тварности Духа, аріане направляли свои возраженія больше всего противъ православнаго ученія о Божественномъ достоинствъ Лука. Аріанствующіе указывали, что въ Св. Писаніи нътъ яснаго ученія о томъ, что Духъ-Богъ 174). Далье, ученю о Божествъ Духа Св. казалось имъ, если сюда присоединить учение о Божествъ Отца и Сына, -- требожісмъ. Оди говорили: "если Богъ, Богъ и Богъ, то какъ же не выходить трехъ Боговъ? Не есть ли это многоначаліе?", 175). Иные не соглашались съ ученіемъ, что Духъ есть Богь, единосущный Отцу и Сыну. "Укажи мна, обращались аріане къ православнимъ, чтобы отъ одного и тогожо (Отца) одинъ былъ Сынъ (Божій), а другой не Сынъ (Духъ) и притомъ оба были единосущим, -тогда и я допущу Бога и Бога, (Сына и Духа)" 176). Ещо другіе требовали отъ православныхъ яснаго и доступнаго разуму отвъта о томъ, что такое исхождение Духа Св. отъ Отца 177). Наконецъ циые изъ аріанъ отрицали творческую силу въ Духѣ Св. Они разсуждали: "изъ Писанія мы знаемъ, что Отецъ есть зиждитель; знаемъ также, что и чрозъ Сына все произод шло, но о Духъ слово Писанія ничему такому не научило насъ" 178). Вообще, по Григорію Богослову, между аріанами много было такихъ, которые истинно въровали въ Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup>) Athan. Epist. I. ad Serapion, col. 556. Teop. III, 19.

<sup>122)</sup> Basilii. Lib. de s. Spiritu, col. 160. Migne. Gr. t. 32. Tsop. III, 309.

<sup>173)</sup> Gregor. Niss. Contr. Macedonianos de Spiritu Sancto. Migne. Gr. t. 45. TBop. VII, 45.

<sup>·74)</sup> Gregor. Theol. oratio V theol. col. 157. Thop. III, 121.

<sup>175)</sup> Ibid. col. 148. TBop. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>) Ibid. col. 144 Твор. стр. 111.

<sup>177)</sup> Ibid. col. 141. Твор. стр. 109.

<sup>178)</sup> Gregor. Niss. c. Macedon. Col. 1313, Taop. VII, 36.

жество Сына, но отметали въру въ Духа Святаго, "Чтили Сына, но отступались отъ Духа Святаго". Ихъ Григорій называеть "въ ноловину благомыслящими" 179). Особенно много шло толковъ и споровъ о служеніи, поклоненіи и прославленіи Духа. Григорій Нисскій свидітельствуєть, что въ церкви не умолкали "мелочныя разсужденія" 180) по этому поводу. Некоторые, по тому же Григорію, подвергали настышкъ" (хатегооусуоттаг) ученіе о поклоненія Духу 181), и вижств съ тъмъ "совершенно отрицали поклоненіе Духу<sup>и 182</sup>). Были и такіе, которые хотя и высоко ставили достоинство Св. Духа, приписывая Ему власть полавать все", но въ противоръчіе самимъ себъ отвергали "моленіе Духу, оставаясь неблагодарными Подателю всяческихъ <sup>188</sup>). Иные, если и допускали поклоненіе, служеніе Духу, однакожъ старались отличать оное отъ поклоненія Богу Отцу и Сыну, соглашались на какое-то неполное поклоненіе: "Пусть будеть славимъ (Духъ), но не съ Отцемъ и Сыномъ" 184), замъчали эти возражатели. Общую картину того броженія умовъ, какое имъло мъсто въ IV въкъ относительно ученія о Духъ Св. у аріанъ и не-аріанъ, живо начертиваеть Григорій Богословь. "Что касается до мудреповъ нашего въка, пишеть онъ, то одни почитають Его (Духа) действованіемь, другіе—тварью, иные-Богомь; а иные не ръшались сказать о Немъ ни того, ни другаго, изъ уваженія, какъ говорять они, къ Писанію, которое будто бы ничего не выразило о семъ яснаго, почему они не чтуть и не лишають чести Духа, оставаясь къ Нему въ какомъ-то среднемъ, върнъе же сказать, весьма жалкожь расположении. Даже изъ признающихъ Его Богомъ одни благочестивы только въ сердцъ, а другіе осмъливаются выражать свое благочестіе и устами. Но слышаль я о другихъ еще болье мудрыхъ измърителяхъ Божества, которые хотя согласно съ нами исповедують Троицу, одна-

<sup>179)</sup> Ibid. col. 133, 148, 160. Твор. стр. 103, 115, 124.

<sup>180)</sup> Contra Macedon. Col. 1317. Tsop. VII, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>) Ibid. col. 1329. Твор. VII, 54.

<sup>182)</sup> Ibid. col. 1331. TBop. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>) Ibidem. col. 1329. Teop. ctp. 54.

<sup>184)</sup> Basilii. Lib. de S. Spiritu. Col. 172. Teop. III, 318.

кожъ столько раздѣляютъ лица Ея между собою, что одно почитаютъ безпредѣльнымъ и по сущности и по силѣ (Отца), другое безпредѣльнымъ по силѣ, но не по сущности (Сына), а третъе — ограниченнымъ и въ томъ и другомъ" (Духа). Послѣднихъ Григорій называетъ подражателями аріанъ, но однакожъ не аріанами 185).

Въ виду такого состоянія вопроса о Духів Св. въ тогдашней перкви встръчаемъ у православныхъ отцевъ усиленное напражение - привести въ ясность учение о Духъ, отразить нападки на Божество Духа. Но опять отды не желали того, чтобы мысли противоположныя заблужденіямъ внесены были въ самый символъ Никейскій. Они ограничивали въ отличіе отъ аріанствующихъ раскрытіе истины, -- свое противодъйствіе лжи, -- изложеніемъ правыхъ воззрвній въ литературь церковной. Аванасій, не смотря на широкое распространеніе еретическихъ идей относительно Духа, заявляетъ, что символь Никейскій не слідуеть пополнять въ ученіи о Лухв, какъ и по всъмъ другимъ пунктамъ церковнаго ученія. Онъ провозглашаеть: "да будеть во всей силь исповыдание Никейское. Ибо оно правомысленно и его достаточно къ низложенію всякой нечестивой ереси, особливо же аріанской, которая нечествуеть и противъ Духа Святаго (186). Въ топъ же родъ смотрить на дъло и соборъ Иконійскій (376 года) православный, бывшій подъ руководствомъ св. Амфилохія Иконійскаго, друга Василія великаго. На немъ положено: "тъ, которые съ большимъ вниманиемъ будутъ читать Никейскій символь, найдуть въ немъ и ученіе о Божествъ Св. Духа. Отцы собора (Ник.) учили, что должно въровать, какъ во Отца и Сына, такъ и въ Духа, не вводя никакого другаго естества въ Троицъ и не отсъкая ничего отъ Троицы" 187). Впрочемъ Василій великій является уже болье уступчивымъ по вопросу. Онъ высказываетъ желаніе, чтобы къ симвому Никейскому было приложено "славословіе (δοξολογία) Св. Духу", по той причинь, что "Никей-

<sup>185)</sup> Orat. V theol. Col. 137. Thop. III, 106-107.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>) Epist. ad Maximum. Col. 1089. Thop. III, 357.

<sup>187)</sup> Арх. Порфирія: "Св. Амфилохій Икопійскій", стр. 257 (Приб. ьъ твор св. отецъ, т. 15).

скіе отцы о семъ членѣ вѣры упомянули кратко, такъ какъ тогда еще не возникало о семъ вопроса" 188). Но это былъ голосъ, сколько извѣстно, одинокій.

Обращаемся къ изложению учения отцевъ церкви о Духъ Святомъ. Всъ многочисленныя возраженія и споры относительно достоинства Луха Св. должны были замолкнуть, какъ скоро булеть раскрыто, что Лухъ Св. такой же Богъ, какъ Отецъ съ Сыномъ. Это именно и дълаютъ церковные православные писатели. Они съ решительностію утверждають мысль, что Лухъ Св. единосущенъ Отцу и Сыну. Сужденія не допускали ни малъйшей возможности перетолкованія: они прямы, ясны, тверды. Начнемъ съ Аванасія, который въ это время по встиъ вопросамъ въ своихъ ртшеніяхъ шелъ впереди всёхъ. Онъ говоритъ: "Сынъ именуется Сыномъ Отчимъ, Духъ-Духомъ Отчимъ. И такимъ образомъ едино Божество святыя Троицы. Вся Троица есть единый Богъ  $(\partial \lambda \eta, \gamma \dot{\alpha} \rho)$  ets  $\theta$ eós èsti). Ky Tronut не примущивается ничто чуждое, напротивъ того Она нераздельна и Сама Себе подобна" 189). Мысль, очевидно, та, что Духъ Св. единосущенъ съ Богомъ Отдемъ и Сыномъ. Съ такою же силою тоть же Аванасій испов'ядуеть в ру въ Божество Луха, когда пишетъ: "Троица нераздъльна и есть едина Сама съ Собой. Когда именуется Отецъ, присущи Ему и Слово Его и въ Сынъ-Духъ. И если именуется Сынъ, то въ Сынъ есть Отецъ и Духъ не внъ Слова" 109). Духъ Святый, по ясному слову Аванасія, есть Богь истинный въ собственномъ смыслъ. Какъ у Аванасія, столь же ясны представлепія о Божествѣ Луха Св. и у Василія великаго. Онъ пишетъ, напримъръ: "кто представилъ въ умъ Отца, тотъ представиль и Его въ Немъ Самомъ и вмъстъ объяль мыслію Сына. А кто имъетъ въ мысли Сына, тотъ не отаъ-. ляеть отъ Сына и Духа, но относительно къ порядку послъдовательно, относительно же къ естеству соединенно, нанечатлъваетъ въ себъ во едино сліянную въру въ три лица « 191).

<sup>188)</sup> Epist. (258) ad Epiphan. Tsop. VII, 226.

<sup>189)</sup> Epist I ad Serapion. Col. 569. Trop. III, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>) Ibid. col. 565. Твор. стр. 25.

<sup>191)</sup> Epist. (38) ad Gregorium fratr. col. 332. Tsop. VI, 98.

"Невозможно мысленно представить себъ какого либо съченія или разделенія такъ, чтобы или Сынъ представляемъ быль безъ Отца, или Духъ отделяемъ отъ Сына, а напротивъ находимъ между ними нъкое недомыслимое и неизреченное какъ общеніе, такъ и раздѣленіе" 192). Василій душею и мыслію прилъпляется къ ученію о единосущіи Духа со Отцемъ и Сыномъ. Григорій Богословъ превосходно выражается относительно этого, когда говорить въ похвальномъ словъ Василію: "Василій полагаль самыя страшныя на себя заклинанія, что если не будеть чтить Духа единосущнымъ и равночестнымъ Отпу и Сыну, то да лишенъ будетъ Самаго Духа" 193). Дъйствительно, Василій прямо называеть Духа пединосущнымъ Отцу и Сыну" 198). Самъ Григорій Богословъ быль исполнень глубочайшей уверенности въ равное Божеское достоинство Духа вибств съ Отцемъ и Сыномъ. Онъ провозглащалъ: "Въруемъ во Отца, Сына и св. Духа, Которые единосущны и равнославны "193). Съ поразительною, ни съ чъмъ несравнимою, силою тотъ же св. отецъ пишетъ: "Бъ свътъ истинный, иже просвъщаетъ всякаго человъка, грядущаго въ міръ (Іоан. 1, 3), т. е. Отецъ. Бъ свътъ истинный.... въ міръ, т. е. Сынъ. Бъ свъть истинный.... въ міръ, т. е. Утъщитель. En, би и бъ, но бъ едино. Свътъ и свътъ и свътъ, но единый Свътъ, Единый Богъ" 196). Въ этихъ словахъ, по нашему мивнію, высказывается возвышенный духъ пророковъ и апостоловъ, истинный святый отецъ. Св. Григорій Нисскій есть также ръшительный поборникъ догмата о Божествъ Духа Святаго. Онъ говорить: "исповъдуемъ, что Духъ св. равночестенъ со Отцемъ и Сыномъ, такъ что между Ними нътъ никакого различія ни въ чемъ, что мыслится и говорится относительно Божескаго естества" 197); Духъ Св. есть Божество 198).

<sup>192)</sup> Ibidem.

<sup>193)</sup> Oratio in Laudem Basilii Magn. Col. 589. Migne. Gg. t. 36. Tsop. IV, 128.

<sup>194)</sup> Epist. (8) ad Caesarienses. Col. 264. Thop. VI, 40.

<sup>195)</sup> Oratio coram 150 episcop. col. 476. Migne. Gr. t. 36. Tuop. IV, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>) Oratio V, theol. col. 136. Teop. III, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup>) Contr. Macedon. col. 1304. Teop. VII, 24.

<sup>198)</sup> Ibid. col. 1305, TBop. 27.

Съ своей стороны и Аполлинарій, стоявшій на александрійской точкъ зрънія, бывшій въ близкихъ отношеніяхъ съ представителями православнаго богословствованія, является борпемъ за единосущіе Духа Св. съ Отцемъ и Сыномъ. Созоменъ ставитъ его въ числъ самыхъ ревностныхъ поборниковъ указаннаго догмата наравнъ съ Аванасіемъ и Василіемъ великимъ 199). Единосущіе Божества Духа съ прочими лицами Тройцы провозглашали цёлые соборы православныхъ епископовъ. Таковы были соборы: Александрійскій 200), Иллирійскій <sup>20 1</sup>), Иконійскій <sup>20 2</sup>). Въ ученіи о Божественномъ достоинствъ и единосущии Духа Св. съ Отцемъ и Сыномъ высказывается общая точка зрвнія александрійской богословской науки. Эта наука въ силу своего умосозерцательнаго направленія, въ лиць лучшихъ своихъ представителей, всегда держалась ученія о единствъ лицъ Божества. Что для сторонниковъ антіохійскаго направленія представлялось необходимымъ различать, раздёлять, -- лица св. Троицы, то самое александрійцы старались представлять въ тъсномъ единствъ. У антіохійцевъ въ догмать о Троицъ моментъ различія беретъ верхъ надъ моментомъ единства, на обопотъ у александрійцевъ. Аріанствующіе и противники аріанствующихъ стояли полъ вліяніемъ двухъ различныхъ мыслили неодинаково.

Замѣчательно ученіе православныхъ богослововъ александрійствующихъ объ отношеніи Духа Св. къ Сыну Божію. Аріанствующіе антіохійцы, избѣгая ученія о близкомъ общеніи лицъ Св. Троицы, ухищрялись выдѣлять Духа отъ общенія съ Сыномъ, очерчивать Его иначе, чѣмъ Сына. Этимъ они думали избѣжать савелліанства,—этого призрака, который преслѣдовалъ ихъ. Все это можно наблюдать въ ихъ символахъ. Не то находимъ у писателей православныхъ, связанныхъ между собою единствомъ александрійскаго богословскаго направленія. Отцы поставляли Духа Св. въ тѣсныя отношенія къ Сыну Божію. Вопреки аріанскому раз-

<sup>199)</sup> VI, 22.

<sup>200)</sup> Socr. III, 7.

<sup>201)</sup> Theodoret. IV, 8.

<sup>202)</sup> Арх. Порфирія. Св. Амфилохій Иконійскій, стр. 257. См. выше.— Hefele. Conciliengeschichte. I, 742.

деленію они сближали ихъ. Главное намереніе отцевъ, при этомъ состояло въ следующемъ: такъ какъ Сынъ Божій лля нихъ несомнънно истинный Богъ, единосущный съ Отцемъ, какъ провозгласилъ это соборъ Никейскій, -- истина, которая для нихъ была очевидною и нетребующею доказатольствъ, то сближеніемъ Духа съ Сыномъ они хотъли утвердить мысль, что Лухъ также единосущевъ въ Троицъ. какъ и Сынъ. Опираясь на первую истину, они хотъли выяснить вторую. Отцы называли Духа "собственнымъ" Сыну. "Онъ (Духъ) всего болье собствень (голо) Сыну", говоритъ Аванасій <sup>203</sup>). Тотъ же Аванасій говоритъ: "какъ Сынъ пребываеть въ собственномъ образъ въ Духъ (ег йда ελχόνι ἐστίν ὁ νίός ἐν τῷ πνεύματι), ΤΑΚЪ И ОТЕЦЪ ВЪ СЫНЪ" 204). Онъже пишетъ: "поелику Отецъ есть свътъ, и Сынъ сіяніе Его, то и въ Сынъ можно усматривать Духа (έν τω νιώ  $\tau \hat{o} = \pi v \epsilon \tilde{v} \mu a$ ), которымъ просвѣщаемся  $e^{205}$ ). Въ томъ же родѣ пишеть Василій великій: "отличительный признакь упостаснаго Его (Avxa) свойства есть тоть, что по Сынъ и 68 Сынть познается и отъ Отца имъетъ бытіе « 206). Отцы любили именовать Духа "образомъ" Сына, "глаголомъ" Его. Василій великій пишетъ: "Сынъ образъ Бога (Отца), а Духъ образъ Сына. Сынъ Слово Бога, а Духъ глаголъ Сына" 207). Отцы, желая утвердить мысль о преискреннемъ причастін Духа съ Сыномъ, выражались иногда такимъ образомъ, какъ будто бы они близки были къ върованію въ причинную связь Сына и Луха, Василій великій выражается такъ: "что Духъ явился чрезъ Сына (διά υίόν πεφηνέναι), сіе апостоль сділаль яснымь, наименовавь Его Духомъ Сына, какъ и Духомъ Божіимъ, и нарекши умомъ Христовымъ, какъ и Духомъ Божіимъ, по подобію духа въ человъкъ" 208). Онъ же, разъясняя вопросъ, почему Духъ Св. не сынъ Сыну, говоритъ: "не потому что Онъ отъ Бога не чрезъ Сына" ( $o\dot{v}$   $\delta\iota\dot{a}$   $\tau\dot{o}$   $\mu\dot{\eta}$   $\epsilon \tilde{i}va\iota$   $\dot{\epsilon}\varkappa$   $\Theta \epsilon o\tilde{v}$   $\delta\iota'$   $v lo\tilde{v}$ ) 209).

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>) Epist. I ad Serapion. col. 588, 593. Твор. Ш, 41. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>) Ibid. col. 577. Твор. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>) Ibid. col. 573. Tsop. 31.

<sup>206)</sup> Epist. (38) ad Gregor. fratr. col. 329. Tsop. VI, 96.

<sup>207)</sup> Contra Evnom. Lib. V. col. 732. Tsop. III, 196.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>) Ibid. col. 733. Твор. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>) Ibid. col. 732. TBop. 196.

Аванасій съ своей стороны выражался такъ: "чьимъ же причастникомъ по вашему будетъ Сынъ? Причастникомъ ли Духа? Но Самъ Духъ пріемлетъ паче отъ Сына, какъ сказалъ Сынъ" (Іоан. 16, 14)  $^{210}$ ). Въ подобномъ же родъ говорилъ и Григорій Нисскій. Напр.: "Духъ происходитъ ( $\delta \pi o \sigma \tau \bar{\eta} \gamma \alpha \iota$ ) отъ Отца и является ( $\pi \epsilon \varphi \eta \nu \dot{\epsilon} \nu \alpha \iota$ ) чрезъ Сына"  $^{211}$ ).

Окончивъ изложеніе воззрѣній отцевъ православной церкви, или вообще александрійствующихъ, относительно Духа Св., предлагаемъ себѣ вопросъ: мысли эти, наставающія на близкомъ общеніи Духа со Отцемъ и въ особенности съ Сыномъ, не давали ли повода аріанствующей партіи раскрывать съ своей стороны мысли противоположнаго характера въ видахъ протеста и оппозиціи и въ намѣреніи избѣгнуть кажущагося сліянія лицъ Св. Троицы? Если такъ, то ученіе о Духѣ въ церкви православной было новымъ и новымъ разъединяющимъ моментомъ въ спорахъ и борьбѣ между сторонниками аріанства и противниками его, между богословами антіохійской и александрійской школъ.

Представляя себѣ двѣ партіи въ исторіи церкви IV вѣка—аріанскую и противоаріанскую или православную, антіохійствующую и александрійствующую, мы должны быть далеки отъ мысли, что эти двѣ партіи, строго разграниченныя, раздѣленныя во всѣхъ своихъ воззрѣніяхъ, симпатіяхъ и антипатіяхъ, средостѣніемъ ограды. Вся церковь, за исключеніемъ великихъ мужей въ обществѣ православныхъ п главъ аріанства, все прочее представляло подвижный, текучій элементъ. Партіи сближались, разъединялись, опять образовывались новыя. Все представляло какой-то бурно стремящійся потокъ. Взгляды партій на своихъ друзей и недруговъ не были устойчивы. Кто считался другомъ своимъ, для однихъ въ извѣстной партіи, тотъ же считался

 $<sup>^{210})</sup>$  Orat. I c. arianos. col. 44. Твор. II, 181, Сл. Epist. I. ad Serap. col. 580. Твор. III, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>911</sup>) Сопtra Evnom. Lib. I, соl. 336. Твор. V, 113. Послъднія разъясненія относительно ученія отцевъ александрійцевъ о единеніи Духа Св. съ Сыномъ мы сочли необходимымъ сдълать въ виду того, что въ послъдствіи эти мысли вызывали въ антіохійскихъ кругахъ оппозицію. См. также наше сочиненіе: "Цер. Рим. и Визант. въ ихъ взаимныхъ спорахъ" ("Чт. об. люб. дух. просв." 1875 ч. I, стр. 87—91).

недругомъ, волкомъ, у другихъ въ той же партіи. Примѣровъ можно привести достаточно и убъдительныхъ. Такъ. въ кругахъ александрійскихъ не одинаково смотрели на одного и того-же Аполлинарія. Инде считали его другомъ, приверженцемъ здравой въры 212), индъ тъже православные отказывались отъ всякаго общенія съ нимъ 213). Въ такомъ же положении находились православные, когда вопросъ шелъ о томъ, православенъ или неправославенъ Маркеллъ Анкирскій? Одни всегда и неизмённо защищали его 214), другіе, напримъръ, св. Василій великій, считали его положительно еретикомъ. Онъ называетъ учоніе Маркелла "ересью несносною, зловредною и чуждою здравой въры; доказательствомъ сего, присовокупляетъ Василій. сохранившінся у насъ его мерзкія книги 215). Столь же неодинаково смотръли въ церкви на знаменитаго Мелетія. епископа Антрохійскаго. Василій великій всю жизнь остается въ самыхъ дружественныхъ связяхъ съ Мелетіемъ, ведетъ съ нимъ дружественную переписку и восхваляетъ его. При одномъ случав онъ писалъ Мелетію: "все здвшнее исполвено бользней и миь одно прибъжище отъ золъ --- мысль о твоей святости. Если, по молитвамъ твоимъ, пока я еще на земль, удостоюсь личнаго свиданія съ тобою и сподоблюсь внимать половнымъ урокамъ сого живаго гласа или принять напутствіе для настоящаго и будущаго віжа, то признаю сіе величайшимъ изъ благъ и почту для себя началомъ Божія ко мнѣ благоволенія" 216). Но однакожъ тотъ же Мелетій остается внъ церковнаго общенія съ Аванасіемъ 417). Въ церкви римской и александрійской онъ прямо считался еретикомъ, последователемъ Арія (довющагίτης), что Василій признаваль очень неблагопріятнымь для церковнаго благосостоянія 218). Тоже видимъ относительно

<sup>212)</sup> См. выше примъч. 89 и дал., а также текстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>) Theodoret. V, 3. Basilii. Epist. (263) ad Occidentales. Teop. VII, 249.

<sup>214)</sup> См. выше примъч. 80 и далье, а также текстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) Epist. (69) ad Athanasium, episc. Alexandr. Tsop. VI, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Epist. (57) ad Melet. episc. Antioch. Teop, VI, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Basilii epist. (89) ad Melet. Thop. VI, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>) Epist. (266) ad Petrum, ep. Alexand. Theop. VII, 260-261. Gregor. Theol. Carmen de vita sua. Col., 1141-1142. Theop. VI, 56.

личности Павлина, другаго епископа Антіохійскаго, бывшаго предметомъ многихъ, долгихъ и сильныхъ споровъ въ церкви. Аванасій поддерживаль самыя тёсныя сношенія съ Павлиномъ: всёхъ сторонниковъ Павлина онъ называетъ "своими возлюбленными" ( $\tau o \tilde{\iota}_{\varsigma} \ d\gamma \alpha \pi \eta \tau o \tilde{\iota}_{\varsigma}$ ) <sup>219</sup>). Не такъ взирали на Павлина другіе представители православія. Василій великій чуждается Павлина, — онъ укоризненно отзывается о немъ за его склонность къ ученію Маркелла и за то, что послѣдователей этого еретика онъ принимаетъ въ общение съ церковію 220). Діодоръ, пресвитеръ Антіохійскій, лично упрекаетъ Павлина за то, что онъ отвергалъ "троичность упостасей 221). Тоже повторяется относительно Василія, еп. Анкирскаго, который почитался главой полуаріанъ. На соборъ Сардикійскомъ, православномъ, о немъ положено было: "не считать его даже между христіанами" 222), а между тъмъ о немъ хорошо отзывается Сеодоритъ 223), и, что особенно замъчательно, Асанасій, принимая во вниманіе, что Василій сомнъвался лишь относительно слова: "единосущный", почитаетъ его "братомъ, имъющимъ съ православными туже мысль", и находить, что онъ ничемъ не отличается отъ остальныхъ исповъдниковъ православія 224). Заслуживають упоминанія отношевія, въ какихъ стояли православные къ епископу Самосатскому Евсевію. Евсевій быль истинный другь Василія великаго; последній питаль къ нему самыя симпатическія чувства, считаль его ревностнымъ деятелемъ въ пользу православія, ведетъ съ нимъ безпрерывную переписку. Григорій Богословъ также переписывается съ нимъ, какъ лицемъ единомышленнымъ. Өеодоритъ отзывается о немъ съ самой лестной стороны 225). Тъмъ не менъе въ Римъ и Александріи опъ считался аріаниномъ 226). Василій великій быль въ сношеніяхъ съ Діо-

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Athan. Tomus ad Antiochenos. Col. 797. Teop. 111, 190.

<sup>220)</sup> Epist. (263) ad occidentales. Thop. VII, 250.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>) Theodoret. V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup>) Sosom. III, 12.

<sup>223)</sup> Theodoret. II, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) De Synodis, Col. 765. Teop. III, 166.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) Theod. II, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) Basilii epist. (266) ad Petrum. TBop. VII, 260-1.

доромъ, въ последствии еп. Тарсійскимъ; говорилъ о немъ, что онъ "любитъ и уважаетъ его за благодать, ощутительную въ его словъ, по которой онъ многихъ дълаетъ лучшими". Тотъ же Василій хвалить и воспитателя Діодора— Сидуана, еп. Тарсійскаго. И однакожъ за связи съ Діододоромъ многіе упрекали Василія, прекращали съ нимъ церковное общеніе 327), а Силуанъ, по свидътельству Созомена, не чуждался общенія аріанскаго, какъ доказаль это соборъ Селевкійскій 228). Къ лицамъ, процвѣтавшимъ въ древней перкви. писатели одной и той-же стороны относятся противоположно. Аванасій защищаеть честь и память Діонисія, еп. Александрійскаго, почитаетъ его поборникомъ истины, посвящаетъ разбору его ученія цілое сочиненіе 229); между темъ того же Діонисія Василій великій прямо называеть предтечею аріанизма. Василій писаль: "не все хвалю у Діонисія. Иное же и вовсе отметаю; потому что, сколько мнъ извъстно, онъ почти первый снабдилъ людей съменами эτοгο нечестія  $(\sigma \pi \acute{e} \rho \mu \alpha \tau \alpha \ \tau \tilde{\nu}_{i} \varsigma \ d\sigma \epsilon \beta \epsilon \acute{e} \varsigma \varsigma)$ , κοτοροέ столько надълало нынъ шуму; говорю объ ученіи аномеевъ" 230). Древніе историки цілье соборы, сомнительные по своему ученію, принимали за соборы православные. Такъ, Созоменъ соборъ Тіанскій (въ 367 г.) въ Каппадокіи причисляетъ къ соборамъ православнымъ 231), не обращая вниманія на то, что епископы этого собора подъ "единосущіемъ" понимали "подобосущіе 232). При такомъ положеніи дълъ, когда различныя воззрънія на одно и тоже лице, на одно и тоже событіе возбуждали лишь споры и раздоры, Василій употребляеть всё усилія къ тому, чтобы во взглядахъ установить единообразіе, и чтобы не оставаться въ затруднительномъ положеніи, какъ это бываеть въ ночномъ сраженіи, гдё не легко отличить своихъ отъ враговъ 233). Онъ съ горестію видель, что, между темь какъ самь онъ

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>) Epist. (244) ad Patrophilum. Col. 916. Tsop. VII, 198.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>) Sosom. IV, 22. Col. 1180. llefele I. 720.

<sup>229)</sup> De Sententia Dionysii.

<sup>230)</sup> Epist. (9) ad Maximum philos. Thop. VI, 44.

<sup>231)</sup> VI, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>) llefele I, 737—738.

<sup>233)</sup> Epist. (69) ad Athanasium. Tsop. VI, 176.

стоитъ твердо на однажды принятой точкъ зрънія, "другіе непрестанно переходять съ одной стороны на другую (234). Замъчательный примъръ колеблимости, двоедушія, неустойчивости представляеть Евстафій Севастійскій, изв'єстный учредитель монашества въ Арменіи 235). Онъ всю жизнь провель въ томъ, что, то становился другомъ Василія, то измѣнялъ ему, то стоялъ за православіе, то за аріанство, поперемънно принадлежаль то къ обществу православному, то аріанскому 236). Аріане, съ своей стороны, часто по неважнымъ побужденіямъ и разногласіямъ, выдъляли изъ себя различныя партіи, которыя, случалось, также скоро уничтожались, какъ быстро и возникали. Взгляды у однихъ и тъхъ же аріанъ на данное лицо были неустойчивы, не тверды. Аріаствующіе, какъ напримъръ, историкъ Филосторгій, причисляють къ своимъ врагамъ такихъ лицъ, которые были прямыми аріанами 237). Истинно православные епископы причислялись къ рядамъ аріанъ 238).

Какой изъ всего этого можно сдёлать выводъ? Эпоха представляла картину удивительнаго религіозно-умственнаго броженія. Всё спорили, всё говорили, всё съ жаромъ стояли-кто за то, кто за другое, но мало прислушивались другь къ другу. Всё волновались, всё стремились куда-то. Недоставало спокойнаго обсужденія дёла, умышленно или неумышленно не понимали другъ друга. Вотъ замъчательное изображение состояния перкви въ эпоху аріанскую, сдфланное Василіемъ великимъ. "Съ чъмъ сравнить настоящее состояніе?" спрашиваетъ онъ. "Безъ сомнанія, оно подобпо морской битвъ, въ которую мужи браннолюбивые и привыкшіе къ морскимъ сраженіямъ вступили съ раздраженіемъ другъ противъ друга. Какъ страшно съ объихъ сторонъ устремляются ряды кораблей! Предположи, если угодно, что корабли порываются сильной бурей, что мгла покрываеть все туманомъ, что невозможно различить ни вра-

<sup>234)</sup> Epist. (245) ad Theophilum episc. Thop. VII, 206.

<sup>235)</sup> Sosom. III, 14.

<sup>236)</sup> Basilii epist. (263) ad Occidentales. Thop. VII, 247-248.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup>) Philostorgii. Hist. eccles, Lib. VII, с. 17 (если теперешній текетъ Филисторгія въ данномъ м'єстъ правиленъ).

<sup>238)</sup> Hefele. I, 666.

говъ, ни друзей. И теперешнее обуревание церквей не сильнее ли всякаго морскаго волненія? Имъ савинуты съ мъста всъ предълы отцевъ, приведены въ колебание всъ основанія и всь твердыни догматовъ. Другъ на друга нападая, другъ другомъ низлагаемся. Кого не ниспровергъ противникъ, того уязвляетъ защитникъ. Если врагъ визложенъ и палъ, то нападаетъ на тебя твой соратникъ. Какъ екоро врагъ прошелъ мимо, другъ въ другъ уже видятъ враговъ" ( $\alpha\lambda\lambda\dot{\eta}\lambda 8\varsigma$   $\beta\lambda\dot{\epsilon}\pi o\mu\epsilon\nu$   $\pi o\lambda\epsilon\mu\dot{\epsilon}8\varsigma$ ) <sup>239</sup>). Нужно было водвориться относительной тишинь, поулечься увлеченіямь, и мирь неркви могъ наступить быстро, -- разумъется, въ средъ колеблющихся, недоумъвающихъ, увлекающихся. Такъ дъйствительно и было. Въ силу указаннаго броженія умовъ нельзя строго судить аріанствующихъ: они увлечены были общимъ потокомъ и увлекали другихъ. У нихъ часто были благія намітренія, но результать получался худой. Къ православнымъ они стояли въ большинствъ случаевъ въ томъ же отношеніи, въ какомъ стояли православные къ нікоторымъ представителямъ тогдашней церкви-къ Мелетію, Діодору, Павлину. Все дело часто сводилось къ взаимнымъ недоразумѣніямъ, взаимному недовѣрію. Нисколько невиновны и православные, что они, случалось, не сходились другъ съ другомъ въ воззрѣніяхъ на лица, на историческія событія. Все въ церкви было въ какомъ-то безпримфрномъ движеніи. Время, срокъ, было лучшимъ средствомъ для уврачеванія ранъ. Это и видимъ въ исторіи.

Пришло время и миръ въ церкви сталъ водворяться самъ собой. Шестидесятые и семидесятые годы представляютъ эпоху, когда въ религіозныхъ кружкахъ благоразуміе беретъ верхъ надъ полемическимъ ожесточеніемъ. Волненіе утихаетъ. Прежніе враги становятся друзьями. Всёмъ стало видно, что споры въ релегіи ни къ чему доброму не ведутъ. Шумъ стихаетъ. Взаимное нерасположеніе ослабѣваетъ. Въ 60-хъ и 70-хъ годахъ мы не видимъ у аріанъ такихъ бурныхъ, страстныхъ соборовъ, какими были соборы Тирскій, Селевскійскій и пр. Теперь вообще не видно соборовъ, которые бы собирались съ тёмъ, чтобы на новый ладъ изла-

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>) Lib. de Spiritu S. Col. 212—213. Tsop. III, 350-352.

гать исповъдание въры. Замъчательное явление! Стало ясно, что сами аріане начали съ недовъріемъ относиться къ ихъ безконечнымъ по числу символамъ. Религіозная мысль послъ долгаго напряженія требовала отдохновенія. Вёдь, ни одинь изъ многихъ аріанскихъ символовъ не пріобръль себъ ни авторитета, ни популярности въ церкви. Теперь аріане поняли всю неогразимую убъдительность словъ св. Аванасія, который говориль о нихъ, что, поспаривая соборъ Никейскій, аріане составляють много соборовь, на каждомъ излагаютъ въру, но не могутъ устоять ни при одномъ въроизложеніи 240). Безплодность попытокъ реформировать церковную догматику вызвала въ сферахъ аріанскихъ реакцію: напряженность сменилась успокоеніемъ. Всё почувствовали нужду умиротворенія. Во всемъ, что ни делають теперь аріане, слышится лишь одинъ и тотъ же зовъ: "пойдемъ къ отцамъ своимъ и скажемъ имъ: анаоематствуемъ аріанскую ересь и признаемъ соборъ Никейскій « 241), какъ этого тробоваль отъ нихъ св. Аванасій. Явилось у аріанъ нъсколько соборовъ, но не съ прежнимъ характеромъ. Эти соборы хотять возвратить общества аріанскія подъ знамя Никейской въры 242). "Единосущіе" Сына Божія на нихъ не разъ провозглашается. Правда, ученіе это перетолковывается, но все же шагъ впередъ сделанъ. Страхъ передъ формулой -- "единосущный" прошель. О составлени же новыхъ символовъ нътъ и ръчи. Православные съ своей стороны относятся къ аріанамъ въ духѣ снисхожденія, кротости. При самыхъ легкихъ условіяхъ аріане принимаются въ дерковь. Починъ въ этомъ случат дълается тотъ же Аванасій 243). Двѣ партіи сближаются 244); туманъ, застилав-

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>) Athan. de Synodis. Col. 705. Teop. III, 122.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) Athan. de Synodis. col. 749. Tsop. III, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Разумъемъ многократные полуаріанскіе соборы шестидесятыхъ годовъ въ Писидіи, Памфиліи, Ликіи. Hefele 1. 376.

<sup>243)</sup> Athan. de Synodis. Col. 765. Tвор. III, 166—7. Tomus ad Antioch. Col. 797. Твор. III, 190. Epist. ad Rufinianum. Migne. Gr. t. 26. Твор. III. 424 и дал. Тоже самое дълаетъ и Василій В. См. его посланіе къ пресвитерамъ Тарсійскимъ (Еріst. 113. Твор. VI, 254).

<sup>244)</sup> Неандеръ (I, 643) замъчаетъ о 70-хъ годахъ: "это было время кризиса, чрезъ который восточная церковь переходить отъ своего доселъш-

шій глаза аріанъ, разсъевается. Савеллія, ученіе котораго подкладывали подъ опредъленія Никейскаго собора аріане, ясно и рѣшительно отвергли православные <sup>245</sup>). Гнѣзда аріанства очищаются отъ заразы. Послѣ 30 лѣтъ аріанскаго господства въ Антіохіи и ея округѣ, мѣстные епископы Мелетій и другіе подготовляютъ здѣсь торжество православію <sup>246</sup>). Сильно было аріанство въ Константинополѣ, но не даромъ же сюда приглашается Григорій Богословъ: желаніе слышать ученіе православнаго пастыря начинаетъ и здѣсь сказываться къ концу 70-хъ годовъ. Вообще уже въ царствованіе Іовіана стало примѣтнымъ, что "прежде оспариваемая Никейская вѣра получаетъ снова первенство" <sup>247</sup>).

Съ теченіемъ времени аріанство усмиряется. Формулы аріанскіе теряють свой кредить въ средів церкви. Но остается однакожъ отъ этихъ движеній, отъ этихъ споровъ, отъ этихъ стремительныхъ порывовъ---начто, и это начто переживаетъ аріанство, достается въ наслёдіе дальнёйшимъ поколъніямъ въ исторіи. Это нъчто не было ни еретическимъ, ни вредопоснымъ, ни опаснымъ для въры, ни антихристіанскимъ. Было оно характеристической чертой извъстныхъ кружковъ, импульсомъ къ логматическому развитію въ церкви, поощрительнымъ началомъ къ раскрытію истинъ христіанскаго в'єденія. Лучшія стороны въ аріанстве пережили самое аріанство. Осталась отъ него религіозная впечатлительность или чувство воспріемлемости въ вопросахъ въры, неудержимая жажда истины, остался присущимъ здравый интеллектуальный интересь къ вопросамъ богословскимъ, готовность искать истину, утверждать ее, бороться за истину въ случав нужды-и не уступать. Объяснимся ближе. Аріанизмъ имелъ въ себе много худыхъ сторонъ, но онъ не вовсе быль чуждь и сторонь добрыхь. Онь имель ху-

няго разъединеннаго состоянія, отъ своего колебанія между аріанствомъ в православіемъ, къ единенію съ последнимъ".

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>) Напр. соборъ Александрійскій 362 года (Socr. III, 7); каждый изъотцевъ церкви писалъ противъ Савеллія.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Theodoret. Π, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup>) Sosom. VI, 5. Вопросъ о сближеніи аріанъ съ православными требоваль бы болье подробнаго раскрытія; но къ сожальнію это выходило за предълы нашей задачи.

дыя стороны, ибо онъ быль подозрителень, буквалистичень, скоръ на заключенія, горячь до неразумія, слишкомъ върилъ въ разумъ. Онъ въру хотълъ подчинить разуму. Но въра потому и есть въра, что она не подчивнется разуму. Гль береть верхъ разумъ, тамъ ньтъ и не можеть быть въры. Аріанизмъ хотълъ понять, постигнуть, логически опредълить упостасныя отношенія Св. Троицы. Но кто можетъ исчислить звёзды, а тёмъ болёе объять недомыслимое Божество? Воть слабыя стороны аріанизма... Но рядомъ съ худшими были и лучшія стороны въ томъ же аріанствъ. Мысль богословствующая у нихъ не хотела довольствоваться хотя бы самыми возвышенными словесными формулами, въ которыхъ выражалась въра церковная. Они хотъли, чтобы эти формулы говорили не слуху только и сердцу, но и разуму человъческому. Они хотъли привести въ согласіе въру и разумъ — требованіе, которое всегда будеть предъявлять человъкъ, пока живо человъчество. Это пониманіе остоственныхъ духовныхъ нуждъ человъка было истиной, какую сказало аріанство прямо и открыто. Эта истина отъ аріанства перошла въ дальнъйшія покольнія, высказывалась неръдко въ древней церкви (не высказывается ли это требование и теперь, въ наше время?). Утихли въ аріанствъ, сначала ничъмъ не сдерживаемые, порывы въ изслёдованіи религіи; осталась въ кружкахъ, где оно царствовало, простая любовь къ религіозному знанію, наклонность къ постоянному творчеству въ богословской наукъ, къ уясненію религіозныхъ истинъ "еже отчасти", потребность богословскаго просвъщенія. Осталась почва для научнаго изследованія въ границахъ, какія позволяла вера. Догмать о Божествъ Сына и Духа Святаго наконенъ и аріанами принять быль, несмотря на то, что онъ выше разума. Бурные споры привели мысль аріанствующихъ богослововъ къ несомитной истинъ, что не все, далеко не все, можно довърить разсудочной критикъ въ области религіии первъе всего догмать о Троицъ. Аріанство дошло до этой истины своимъ горькимъ опытомъ. Религіозное знаніе получало должное ограниченіе; для него установлялись законные предълы, однакожъ сохранилась въ кружкахъ, гдъ прежде бурило аріанство, здравая интеллектуальная наклон-

ность къ изученію віры. Разочарованіе послідовало въ аріанахъ посл'я того, какъ ихъ символы, в'яроизложенія, не убъдили никого, никому не доставили душевнаго покоя. Но они не отказались отъ мысли о позволительности составлять новые символы, когда потребують того нужды времени, когда нужно будеть изложить для всеобщаго исповеданія несомивнично догматическую истину. Это они признавали законнымъ, полезнымъ и противоположной мысли не высказывали. Потребности церкви они ставятъ на первомъ планъ и впередъ не связываютъ себя никакими на сей счетъ узаконеніями и опредъленіями. Все это, о чемъ мы сказали, осталось въ наследіо отъ аріанства, когда оно отживало свои дни, поколеніямъ современнымъ и будущимъ. Аріанство ослабъваетъ и умираетъ въ тихой безвъстности. Но оно создаеть, что обыкновенно называется, направленіе, которое не умерло съ аріанствомъ. Отказавшись отъ ереси, это направление вошло въ течение богословскаго развития церкви въ качествъ православнаго направленія. Это направленіе и ранте-совмъстно съ аріанствомъ, позднъе-независимо отъ него, жило тамъ же, гдъ жило само аріанство. Оно пріютилось въ Антіохіи, затемъ въ Константинополе и простирало свое вліяніе на округи, какія позднее стали называться патріархатами Антіохійскимъ и Константинопольскимъ. Это есть направленіе антіохійское, поскольку въ немъ удержались принципы и стремленія, отличавшіе преимущественно церковь антіохійскую въ эпоху аріанства. Этому направленію суждено было им'ять большое значеніе въ дальнъйшей исторіи церковной.

Что касается до общества противниковъ аріанъ, православныхъ, представители его не могли извлечь изъ борьбы съ аріанствомъ никакихъ полезныхъ уроковъ. Ихъ основная точка зрѣнія, что вѣру не должно провѣрять разумомъ, что вѣра выше разума, была вѣрна, и не нуждалась въ измѣненіи, усовершеніи. Борьба эта важна была однакожъ въ томъ отношеніи для православныхъ, что сильнѣе, крѣпче, цѣлостнѣе предались они вѣрѣ Никейской. Въ символѣ Никейскомъ они видѣли предметъ, за который, если потребуется, нужно положить животъ свой. Символъ вѣры оставался для нихъ неизмѣняемымъ и вполнѣ достаточнымъ на всѣ

времена. Мысль эта впрочемъ выраждается впоследстви въ крайность, приводить къ недоразумъніямъ, рутинерству. Интересъ къ религіозному знанію быль и оставался у нихъ дѣломъ второстепеннымъ. Орудіемъ мысли они пользовались лишь тогда и настолько, когда и насколько вызывала къ тому борьба съ врагами истины. Они не чуждались науки, но и не отдавались ей. Тишина церковная, относительная, -- наступившая въ 60-хъ и въ особенности въ 70-хъ годахъ, дала возможность этой партіи безпристрастнее и строже отнестись къ вопросу: всъхъ ли прежнихъ друзей ея нужно считать дъйствительно друзьями? Это поведо къ осужденію нъкоторыхъ лицъ, которымъ она прежде довъряла 248). Центромъ, гдъ сосредоточились силы этой партіи, были именно ть же мьста, гдь жили и дьйствовали защитники Никейскаго собора-Александрія, а за нею Римъ. Вліяніе Александріи простиралось и на сопредёльныя страны. Это было направленіе александрійское, по скольку оно было выраженіемъ тъхъ принциповъ и стремленій, какими отличались въ богословствованіи церковь и школа александрійская. Направленіе это долго живеть въ исторіи, не сливаясь съ направленіемъ антіохійскимъ, но исторія его траурная. Теперь оно перестало быть единственно православнымъ, потому что антіохійское направленіе, очистившись отъ своихъ крайностей, вошло въ общій потокъ церковной жизни. Церковь вся становилась православною, но это не мѣшало жить направленіямъ полною жизнію, сталкиваться, бороться, впадать въ крайности, снова становиться здравыми. Изъ нихъ выдъляются крайнія партіи, сепаративныя общества. выходять еретическія ученія, пока наконець направленія но примиряются вполнъ, образовавъ одно церковно-богословское русло. Послъ чего никакіе сильные споры, которые потрясали бы вселенную, не могли имъть мъста въ древней церкви. Когда это совершилось?...

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>) Папа Дамасъ и еп. Александрійскій Петръ на соборѣ Римскомъ (въ 376 г.) осудили Аполлинарія. Sosom. VI, 25.

Это въра православныхъ. Отцы Халкидонскаго собора.

Прости соборъ архіереевъ и іереевъ, почтенныхъ сановитостію и лътами. Умолкъ языкъ непріязненный. Григорій Богословъ.

Въ своемъ изслъдованіи мы подошли къ изложенію и раскрытію догматической дъятельности второго вселенскаго Константинопольскаго собора. Исторія его намъ такъ же мало извъстна, какъ и перваго вселенскаго. Актовъ или протоколовъ собора до насъ не дошло; въроятно ихъ никогда и не существовало. При изученіи этого собора приходится довольствоваться скудными свъдъніями, сохраненными церковными историками V въка, и сочиненіями Григорія Богослова, очевидца, бывшаго на соборъ. Хотя сочиненія Григорія и не скудны свъдъніями, но эти послъднія изложены въ духъ полемическомъ, а потому научное пользованіе ими требуеть осторожнъйшей критики.

Единственнымъ документомъ, заключающимъ въ себъ результаты догматической дъятельности собора II вселенскаго, остается символъ Константинопольскій, извъстный подъ именемъ Никео-константинопольскаго ¹).



<sup>1)</sup> О происхожденіи символа константинопольскаго существуєть неодинаковое мнівніє. І'ефеле думаєть, что онъ быль въ употребленіи въ церкви раніве П Вс. собора и на ономъ только подвергся исправленію (Conciliengeschichte II, 9. 10). Это мнівніе разділяєть и Чельцовъ (Др. формы символа, стр. 64—5). Но первый, кажется, самъ себів противорівчить, когда называєть символь Кон—скій "квинтессенціей" общирнаго візроопреділенія

Сдёлаемъ анализъ символа. Исходной точкой для этого возьмемъ символъ Никейскій, съ которымъ и будемъ сравнивать разсматриваемый символъ.

Начало символа, изложеніе ученія о Богѣ Отцѣ, у отцевъ никейскихъ и константинопольскихъ однозначуще, но въ словахъ есть самая незначительная разница. Въ символѣ Константи опольскомъ читаемъ: "вѣруемъ во единаго Бога Отца Вседержителя, Творца неба и земли, видимаго всего и невидимаго". Словъ "неба и земли" ( $o\dot{v}\varrho avov xal \gamma \eta e$ ), въ символѣ Никейскомъ не было. Отцы Константинопольскаго собора не сдѣлали никакихъ существенныхъ поясненій въ этомъ догматѣ для вѣрующихъ потому, безъ сомнѣнія, что о Богѣ Отцѣ не было споровъ въ церкви. Григорій Богословъ прямо замѣчалъ: "нужно ли говорить объ Отцѣ, Котораго не касаются по общему согласію всѣ водящіеся естественнымъ смысломъ (еретики)"  $^2$ ).

Ученіе о Сынѣ Божіємъ, какъ второй упостаси св. Троицы изложено неодинаково въ символѣ Константинопольскомъ по сравненію съ символомъ Никейскимъ. Въ символѣ Никейскомъ было: "и во единаго Господа Іисуса Христа, Сына



 $<sup>(\</sup>tau \dot{o}\mu o \varsigma)$ , составленнаго отцами собора вселенскаго, но до насъ не дошедшаго, относительно котораго однакожъ встречаемъ указаніе въ ц. исторіи Өеодорита (V, 9). Неандеръ считаетъ символъ Кон-скій за передълку символа Никейскаго (В. І, 646), тоже-еп. Іоаннъ (ист. Вс. соб. стр. 112). Мы присоединяемся къ мижнію Неандера и Іоанна. Последній делаеть несколько замъчаній, заслуживающихъ вниманія, противъ мнѣнія Гефеле и Чельцова (стр. 118-20), собственно по вопросу о восьмомъ членъ въры. Съ своей стороны въ подтверждение втораго мижния прибавимъ следующее. Въ посланія отцевъ собора къ императору Өеодосію встръчаемъ одно мъсто, которое наводить на мысль, что символь составлень отцами самостоятельно, на основаніи Никейскаго символа. Они писали: "мы возобновили взаимное общение между собою, потомъ изрекли краткія опредъленія (т. е. символь), утвердивь въру отцевь никейскихь (ἔπειτα καὶ συντόμους όρους έξεφωνήσαμεν, την τε των πατέρων πίστιν των έν Νικαία κυρώσαντες. Binii. Concilia. p. 533. tom I, pars 1), и осудили возникшія противъ нея ереси", т. е. соборъ направилъ свой символъ противъ ересей. Значитъ отцы сами составили символъ на основаніи символа Никейскаго собора.-Последующая перковь ясно отличаеть этоть символь оть символа Ни кейскаго (IV Вс. соборъ).

<sup>2)</sup> Oratio in Aegyptiorum, adventum. Col. 249. Migne. Gr. tom. 36. Твор. III. 190. Издан. 1-е.

Божія, единороднаго, рожденнаго, отъ Отца, т. е. изъ сущности Отца. Бога от Вога, свъть от свъта. Бога истиппаго отъ Бога истинпаго, рождепнаго, не сотвореннаго, едипосущнаго Отцу, чрезъ Котораго все произошло, какъ на небъ, такт и на землъ". Въ символъ же Константинопольскомъ читаемъ: "и во единаго Господа I. Христа. Сына Божія Единороднаго, рожденнаго отъ Отца прежде встах выкова, свъть отъ свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, рожденнаго, несотвореннаго, единосущиаго Отцу, чрезъ Котораго все произошло" (καὶ εἰς ενα κύριον Ιησοῦν Χριοτόν, τὸν υίὸν τοῦ Θεοῦ τὸν μανογενη, τὸν ἐχ τοῦ πατρὸς γεννηθέντα πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, φῶς ἐκ φωτός, θεὸν ἀληθινὸν ἐκ θεοῦ άληθινοῦ, γεννηθέντα, οὐ ποιηθέντα, όμοούσιον τῷ πατρί, δί ου τά πάντα έγένετο). Съ перваго взгляда видно, что редакція константинопольская совершеннье редакціи никейской. Для доказательства нашей мысли разсчотримъ: чемъ, ними побужденіями могли руководствоваться отцы при измъненіи символа Никейскаго въ ученіи о Сынъ Божіемъ? Отцы Константинопольского собора прежде всего сделали пъкоторыя сокращенія символа Никейскаго по данному вопросу. Сокращени имфютъ полную основательность. Такъ словъ "Бога отъ Бога", находящихся въ Никейскомъ символь, ньть въ символь Константинопольскомъ. Нужно думать потому, что какъ скоро есть въ символе слова: "Бога истиннаго отъ Бога истиннаго первое выражение было излишнимъ; оно представлялось тождесловіемъ. Въ символъ Константинопольскомъ нътъ также словъ, встр1 чающихся въ Никейскомъ символь: "какъ на пебъ, такъ и на земль". Эти слова были излишни, когда ясно уже сказано было: "чрезъ Котораго (Сына) все произошло". Если — все, то что на землъ. Сократители символа Никейского избъгали мпогословія. Но главное сокращеніе касается словъ-лизъ сущности Отца", словъ, которыя изъ символа Никейскаго не переносятся въ Константинопольскій. Почему этихъ словъ не находимъ въ символъ Константинопольскомъ? Профессоръ Чельцовъ указываетъ 3) двъ причины: слова: "изъ сущности

з) Чельцовъ. Древнія формы символа, стр. 65-67.

Отца" опущены во 1-хъ потему, что слово "единосущный" одно достаточно для выраженія отношеній Сына Божія къ Отпу: во 2-хъ потому, что о словахъ: "изъ сущности" много спорили, понимали ихъ превратно, п соборъ, исключая ихъ изъ символа, хотиль тимъ положитъ конецъ спорамъ. Та и другая причина, представляемая авторомъ, намъ кажется недостаточна. Относительно первой причины замьтимъ: выраженія "изъ сущности Отца" и "единосущный" совсъмъ не тождественны, -- удержаніе послъдняго выраженія не вознаграждаеть опущенія перваго; слова "рожденный изъ сущности Отца" указывали на предвременный, предвъчный моментъ происхожденія Сына, а выражевіе "единосущный Отцу" указывало на одно изъ свойствъ Сына, рожденнаго отъ Отца: Онъ единосущенъ со Отцемъ. Ибо символь имъль цълію перечислить свойства Сына, рожденнаго отъ Отца. Онъ, говорилъ, что Сынъ-Богъ истинный, несотворенный, единосущный, творецъ. Касательно второй причины, замътимъ: если констаптинопольские отцы избъгали словъ: "изъ сущности Отца", потому что эти слова соблазняли нъкоторыхъ, то на томъ же самомъ основаніи опи должны были исключить изъ символа и слово: "единосущный", потому что споры были и о темъ и о другомъ выраженіи. По нашему мнънію, причина исключенія изъ символа словъ: лизъ сущности Отца" могла быть другая. Выраженія: "рожденный отъ Отца, т. с. изъ сущности Отца", и "единосущпый Отцу" могли приводить къ мысли, что рождение Сына Божія отъ Отца и бытіе Его съ изв'єстными свойствами суть моменты последующие одинь за другимь. Сначала Сынь рождается отъ сущиости Отца, а потому остается имъющимъ извъстныя свойства, единосущнымъ Отцу. Выраженія Никейскаго символа логко могли давать новодъ къ такой мысли. Въ самомъ деле, слова: "рожденнаго изъ сущности Отца" давали представленіе, что быль отъ въчности моменть, когда Сынь какь бы выдълился, произошель изъ сущности Отца. Слово же "единосущный" какъ бы указывало на одно изъ свойствъ бытія Сына во Отцѣ послѣ акта рожденія Его. Нужно было устранить подобную мысзь. Это и сделали отцы константинопольскаго собора. Они исключили слова: "изъ сущности Отца", замънивъ ихъ другими:

прожденнаго отъ Отца прежде вспхо впково". Эти последпія слова моменть рожденія Сына ставили вні сферы всякаго представленія о какомъ либо времени: бытіе Сына и рожденіе Его являются у отцевъ константинопольскихъ однимъ и тъмъ же предвъчнымъ актомъ. Рождение и бытие Сына-не отличные одинъ отъ другаго акты, но одинъ и тотъ же актъ. Вотъ мысль отцевъ, когда они исключили: "изъ сущпости" и замънили это словами: "прежде всъхъ въковъ". Они исправили не совствит точный языкт Никейскаго симвоза. Выраженія: "рожденаго прежде всёкт вёковъ" и "единосущный" въ символъ Константинопольскомъ должны были пополнять и пояснять одно другое. Удержавъ слово: "единосущный въ своему символь, отны константинопольского собора заявляли предъ лицемъ всего христіанскаго міра, что они согласны въ въръ съ отцами пикейскими: они устраняли возможность всякихъ подозрѣній на ихъ счетъ.

Ученіе символа Константинопольскаго о лицѣ Іисуса Христа, Сына Божія, какъ Богочеловіна, также изложено въ чертахъ иныхъ, чемъ какъ оно издожено въ симводе Никейскомъ. Въ Никейскомъ символъ было: "ради насъ человтковъ и ради нашего спасенія снисшедщаго в воплотившагося, вочеловъчившагося, страдавшаго и воскресшаго въ третій день, восшедшаго па небеса и грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ". Въ символъ же Константинопольскомъ читаемъ: "ради насъ человъкъ и ради нашего спасенія сшедшаго съ небесъ и воплотившагося от Духа Святаго и Маріи Ливы, и вочелов вчившагося, распятаго за насъ при Понтіи Пилати, и страдавшаго, и погребеннаго и воскрестаго въ третій лень по писаніями, и востедтаго на небеса, и съдлщаго одесную Отца и паки имъющаго прішти со славою - судить живыхъ и мертвыхъ, котораго царству не будеть конца". (Tor δί ήμας τους ανθρώπους και διά την ημετέραν σωτηρίων κατελθόντα εκ των ούρανων και σαρκωθέντα έχ πτεύματος άχιου καὶ Μαρίας τῆς παρθέτου καὶ ἐτατθρωπήσαντα, σταυρωθέντα τε υπέρ ημών έπι Ποντίου Πιλάτο καὶ παθόττα καὶ ταφέττα καὶ ἀναστάντα τῆ τρίτη ἡμέρα κατὰ τὰς γραφάς, και ἀνελθόντα είς τοὺς οὐρανούς, καὶ καθεζόμενον έκ δεξίῶν του Πατρός, και πάλιτ έρχόμενον μετά δόξης κρίται ζώντας καί νεκρούς οδ της βασιλείας ούκ έσται τέλος). Всв отличія символа

Константинопольскаго отъ Никейскаго въ изложени ученія о Богочеловъкъ сводятся къ тому, что первый имфетъ целію возможно яснъе изобразить плотское естество Богочеловъка. Сюда направляются изреченія: "отъ Духа Святаго и Маріи Дъвы", -- указаніе на сверхъестественное, но человъческое рожденіе Христа; "распятаго за насъ при Понтін Пилать", "погребеннаго" — признаки истинно человъческаго страданія Христа; — "съдящаго одесную Отца", "пріндеть со славою" -указаніе на то, что Богочеловъкъ съ своимъ человъческимъ естествомъ пребываеть и по окончаніи земнаго пришествія, въ немъ же придетъ судить міръ, и съ нимъже пребудетъ во въки. Символъ имъетъ въ виду устранить всякія подозрѣнія относительно нопризрачности, реальности человѣчсскаго естества во Христъ. Есть всъ основанія предполагать, что отцы направляли свои определенія противъ учепія Маркелла 4) и Аполлинарія. Что символь имъль въ виду ниспровержение учения Маркелла, это видно изъ того, съ какою силою онъ утверждаетъ мысль, что Богочеловъкъ всегда пребываетъ лицемъ отличнымъ отъ Отца ("съдяща одесную Отца", "царству Котораго не будетъ конца"). Что отцы имъли въ виду поразить учение Аполлинарія, это видно изъ словъ собора Константинопольскаго 382 года, бывшаго какъ бы продолжениемъ педавняго собора вселенскаго 5), Отцы сказаннаго собора въ посланіи къ папъ Дамасу, указывая на то, что савлано было на II Вселенскомъ соборв, между прочимъ, писали 6): "касательно воплощенія Господа мы сохраняемъ ученіе неизвращенное: принимаемъ домостроительство плоти и не безъ души, и не безъ ума, и не несовершенное, но допускаемъ целостнымъ, т. е. совершенное прежде въкъ Слово Божіе въ послъдніе дии для спасенія нашего сделалось совершеннымъ человекомъ" 7).

<sup>4)</sup> Hefele. Band. II, s. 11.

<sup>5)</sup> Hefele. II, 37.

<sup>6)</sup> Theodoret. V, 9. Наше соображение подтверждаетъ Hefele. В. П, s. 9. 10. Caspari. Quellen zur Geschichte d. Taufsymbols und d. Glaubensregel. 1866—1875. В. I, 40. 136. III, 46.

<sup>7)</sup> Другія черты повыя по сравненію съ символомъ Никейскимъ, въ которыхъ описывается Богочеловъкъ у отцевъ Il Вселенскаго собора, не имъютъ особеннаго значенія.

Переходимъ къ ученію ІІ Вселенскаго собора о Духѣ Святомъ. Въ символѣ Никейскомъ о третьей упостаси Св. Троицы просто замѣчено было: (вѣруемъ) "и въ Духа Святаго". Не то видимъ у отцевъ собора Константинопольскаго. Здѣсь говорится: "И въ Духа Святаго, Господа, животворащаго, отъ Отца исх дящаго, со Отцемъ и Сыномъ споклапяемаго и сславимаго, глаголавшаго чрезъ пророковъ". (Кай εἰς τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, τὸ κύριον ζωοποιόν, τὸ ἐκ τοῦ πατρός ἐκπορευόμενον, τὸ σὸν πατρί καὶ υίῷ συνπροσκυνούμενον καὶ συνδοξαζόμενον, τὸ λαλζοχν διὰ τῶν προφητῶν).

Черты ученія о Духів Св., въ какихъ здісь излагается оно, вст встртваются у отцевъ церкви Никейской эпохи. "Святымъ" Духа именустъ, напр. Григорій Нисскій, уча: "Духъ Святый свять по остеству (τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον κατὰ σύσιν), такъ же какъ Отецъ по есгеству свять, равно какъ и Единородный" 8). "Господомъ" (хύριος) исповъдуетъ Его Василій великій ). "Живое и существенное и упостасное царство есть Духъ Святый", говорить въ томъ же родъ Григорій Нисскій 10). О Духв "животворящемъ" проповіздуеть Василій великій. Раскрывая это ученіе, онъ говорить: "Духт оживотворяеть (ζωοποιεί) вместе съ животворящимъ все Богомъ и дающимъ жизнь Сыномъ" 11). Объ "исхожденіи" Духа св. отъ Отца съясностію учить Григорій Богословъ. Онъ говорить: "не выходя изъ данныхъ намъ пределовъ, вводимъ Нерожденнаго, Рожденнаго и отъ Отца Исходящаго (τὸ ἐκ τοῦ πατρὸς ἐκπορευόμετον). Но когда сіе исхожденіе? Прежде самаго погда. Если же надобно выразиться пъсколько смълъе, —тогда же, какъ и Отецъ" 12). Втру въ Духа Св. "спокланяемаго и сславимаго со Отцемъ и Сыномъ" отцы излагали со всею ръшительностію. Аванасій писаль: "Духъ спрославляется со Отцемъ и Сыномъ" (τὸ συνδοξαζόμενον πατρὶ καὶ νίφ). "Истинные ники поклоняются Отцу, но поклоняются Ему Духомъ

<sup>8)</sup> De Spiritu sancto contra Macedonianos. Col. 1228. Migne, t. 45. Tsop. VII, 52.

<sup>9)</sup> Contra Eunomium. Lib. IV. Col. 732, Migne, t. 29. Thop. III, 196.

<sup>10)</sup> De Spiritu sancto contr. Macedon. col. 1321 Thop. VII, 43.

<sup>11)</sup> Lib. de Spiritu S. Col. 172. Migne, t. 32, TBop. III, 319.

<sup>12)</sup> Orat. III theologica. col. 76, 77. Migne, t. 36. Tsop. III, 51.

и Истиною, т. е. исповедуя Сына и въ Немъ Духа"  $^{13}$ ). Василій великій пишеть: "Сынъ исповедуется единосущнымъ Отцу и Св. Духъ вмёстё споклоняемымъ"  $^{14}$ ). Григорій Нісскій вопрошаеть: "отдёляется ли когда отъ Сына Духъ такъ, чтобы при поклоненіи Отцу, не включалось вмёстё и поклоненіе Сыну и Духу" ( $\sigma \nu \mu \pi \epsilon \rho \iota \lambda a \mu \beta a \nu \epsilon \sigma \theta a \iota \lambda a \iota \tau o \bar{\nu} \pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha \tau o \epsilon \tau i \nu \pi \rho o o \kappa \nu \nu \eta \sigma \iota \nu)$ ? Выраженія о Духѣ Св., что Онъ глаголалъ чрезъ пророковъ, встрёчаются у отцевъ очень часто.

Ученіе Константинопольскаго символа о Духѣ Святомъ провозглапіено было безъ сомнѣнія для ниспроверженія безконечныхъ неправильныхъ воззрѣній относительно третьей упостаси св. Троицы, а также и вопреки Маркеллу, отрицавшему упостасное бытіе Духа Св. Было бы неосновательно полагать, что оно изложено въ виду македоніанъ, какъ обыкновенно думаютъ. Съ македоніанами на соборѣ ІІ вселем., хоть они и были приглашены сюда, и рѣчи не было о Духѣ Святомъ.

Съ перваго взгляда ученіе символа Константинопольскаго о Духъ можеть представляться не полнымъ: въ изложени онаго не встръчается имени: Богъ въ приложении къ Духу Святому. Были ли высказываемы въ церкви какія либо неосновательныя подозрѣнія касательно составителой вѣроопредъленія, не знаемъ. Но извъстно, что соборъ Константинопольскій 382 г., на который следуеть смотреть какъ на продолжение собора Вселенскаго 381 года, исповъдывалъ ученіе о Божествъ Духа съ полною ясностію и решительностію и темъ указаль истинный смысль Константинопольскаго символа касательно ученія о Духѣ Святомъ. Воть эти примъчательныя слова отцевъ собора Константинопольскаго 382 года. "Въра древняя учить насъ въровать во имя Отца, и Сына и Св. Духа, т. е. въровать въ Божество, силу и единосущество Отца и Сына и Св. Духа (ούσίας μιᾶς τοῦ πατρὸς, καὶ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος), Βέровать въ равночестное достоинство (δμοτίμον της αξίας) и

<sup>13)</sup> Epist. I ad. Serapionem. Col. 601, 608. Trop. III, 50. 54.

<sup>11)</sup> Epist. (90) ad Occidentales. Migne, t. 32. Thop. VI, 212.

<sup>15)</sup> De Spiritu S. con. Maced. Col. 1332. Tsop. VII, 55.

совъчное царствованіе трехъ совершенныхъ упостасей или трехъ совершенствъ лицъ" <sup>16</sup>). Итакъ, ученіе о Духъ Св., какъ истинно Божественной упостаси Троицы, есть принадлежность ученія символа Константинопольскаго <sup>17</sup>).

Подъ какимъ вліяніемъ произошло составленіе символа Константинопольскаго? Подъ вліяніемъ ли направленія александрійскаго или антіохійскаго? Не задумываясь, отвічаемь: подъ вліяніемъ направленія антіохійскаго 18). Почему такъ нужно думать? Прежде всего, самая мысль составить новый символъ могла принадлежать только представителямъ антіохійскаго направленія. Приномните мысли Аванасія александрійскаго о неизмѣняемости и достаточности символа Никейскаго на всъ времена. Мыслями этими одушевлена была и соединена и вся партія александрійскаго богословскаго направленія. Ипаче смотрівли на дівло представители направленія антіохійскаго. Символъ Никейскій не быль пля нихъ последнимъ словомъ въ изложеніи христіанской догматики. Нужды времени для нихъ были важнымъ побужденіемъ и оправданіемъ въ составленіи новыхъ символовъ, въроопредъленій. Если обратимъ впиманіе на содержаніе символа Константинопольскаго, то опять увидимъ, онъ носитъ печать антіохійскаго направленія. Символъ, какъ мы сказали, въ дегматъ о воплощени Сына Божія, паправленъ противъ Маркелла и Аполлинарія, а Маркеллъ и Аполлинарій считались страшными врагами христіанскаго ученія именно въ кружкахъ антіохійствующихъ; въ обществахъ же дружественныхъ съ александрійскимъ богословствованіемъ на нихъ смотрели не очень строго. Далее, если изъ символа Никейскаго исключены слова: "изъ сущпости Отца", то это могли сделать только богословы антіохійскаго направленія. Лишь въ средь ихъ эти слова символа Никейского возбуждали безконечные и жаркіе споры, только въ средѣ ихъ они возбуждали постоянный про-

<sup>16)</sup> Theod. V, 9. Col. 1216.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Говорить о другихъ пунктахъ ученія символа Константинопольскаго не входило въ нашу программу.

<sup>18)</sup> Если мысль наша съ перваго взгляда кажется произвольною, то въ дальнъйшемъ нашемъ изследовании, надъемся, она получаеть все нужныя для нея основания.

тесть. Александрійцы не могли отказаться отъ указанныхъ словъ 19), не отказываясь отъ большинства сочиненій св. Аванасія, гдв этотъ терминъ защищался съ поразительною энергіей. Наконецъ, соборъ Константинопольскій вселенскій въ своей дізтельности опирался изъ прежнихъ соборовъ болье всего на соборъ Аптіохійскій, 378 года, о которомъ, къ сожальнію, мы имыемъ очень скудныя свыдьнія 20), но о которомъ, какъ авторитетномъ, наравнѣ съ соборомъ вселенскимъ Константинопольскимъ говорятъ отцы Константинопольскаго собора 382 года 21). Намъ можно сдёлать два возраженія: въ 1-хъ, по свидётельству церковнаго историка Каллиста, свильтельству е инственному, на составленіе символа имъль вліяніе болье всего Григорій Нисскій 22), а онъ быль александріець. Во 2-хъ, во всемь символь и въ особепности въ учени о Духъ Святомъ ясно чувствуется отражение идей писателей александрійскаго направленія, какъ это мы и сами выше доказали, сопоставивъ vченіе о Духѣ Святомъ символа Константинопольскаго съ ученіемъ Аванасія, Василія п другихъ александрійскихъ богослововъ. Относительно перваго возраженія скажемъ. Мы не въримъ Каллисту, писателю XIV въка. Ему въ этомъ случав не вврить и наука 23). Григорій Нисскій, по нашему мнтнію, не быль такимъ лицемъ, которое въ

<sup>19)</sup> Правда, у Сократа (Ш, 7) встрѣчаемъ извѣстіе, что будто соборъ александрійскій 362 года положилъ не употреблять выраженіе "сущность" въ отношеніи къ Лицамъ Св. Троицы; но это извѣстіе, по справедливому замѣчанію Гефеле (В. І, 727), лишено всякаго основанія.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Арх, Порфирія. Св. Григорій Нисскій, стр. 24 (Прибавл. къ Твор. св. отецъ, т. 20). Hefele I, 743.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Theodor. V, 9. Col. 1216. Слѣдуетъ замѣтить, что выраженіе: "по писаніямъ", которое встрѣчается и въ Константинопольскомъ символѣ, по мнѣнію Каспари, есть черта, отличающая символы, вышедшіе изъ церквей антіохійскаго округа, по сравненію съ символами другихъ церквей (Quellen. III, 73).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Nicephorus Callistus. Hist. eccles. Lib XII. Cap. 13. En. Iоанна "Ист. соборовъ", стр. 118.

<sup>23)</sup> Неандеръ нервшительно говоритъ, что Григорій Нисскій "кажется" имълъ вліяніе на ходъ догматической дъятельности ІІ вселенскаго собора (Neander. B. I, s. 645). Гефеле извъстіе Каллиста прямо считаетъ незаслуживающимъ довърія (Hefele B. II, s. 10).

состояніи было взять въ свои руки ходъ дёлъ многочисленнаго собранія епископовъ. Даже Григорію Богослову это оказалось не по силамъ, а темъ более Григорію Нисскому. Какого характера быль Григорій Нисскій, объ этомъ свидетельствуеть брать его Василій великій. Очь жалуется на его "простодушіе" 24), считаеть его немудрымь въ управленіи ділами церкви; "о немъ я знаю, что онъ совершенно неопытепъ въ дълахъ церкви 4 25), замъчаетъ Василій. Мало было имъть ораторскій талантъ, быть превосходнъйшимъ богословомъ-писателемъ, быть человъкомъ высокихъ правственныхъ качествъ; нужно было пріобръсть еще авторитеть, имъть силу воли, умъть направлять дъла къ опредъленной цъли: все это едва ли было у "пеопытнаго" и "простодушнаго" Григорія. На второе возраженіе отвътъ простъ: антіохійское направленіе во времена II вселенскаго собора заключалось не въ разности догматическихъ возэрвній его представителей по сравненію съ тыми же возарынями представителей александрійской сторовы, но лишь въ разности духовныхъ склонностей 26). Догматика александрійцевъ и аптіохійцевъ въ это время ничвиъ существенно не отличалась одна отъ другой. Догматическія возарвнія у нихъ были одинаковы. Аванасій, Василій въ ученіи богословскомъ являлись для нихъ, антіохійцевъ, такими же хранителями истины, какъ и для всёхъ приверженцевъ александрійскаго направленія. Соборъ Константинопольскій несомнонно мыслиль также, какъ Аванасій, Васплій, Григорій Богословъ, Григорій Нисскій. Разницы не было. Ученіе этихъ світиль церкви несомпінно легло въ основу опредъленій символа Константинопольскаго.

Составленіемъ символа и ограничивается, собственно говоря, догматическая дѣятельность ІІ вселенскаго собора. Но исторія знаетъ, что кромѣ этого на соборѣ сдѣтано было и еще иногое, не относящееся къ догматикѣ. Мы намѣрены войти въ разсмотрѣніе фактовъ, составляющихъ другія стороны дѣятельности соборной. Мы надѣемся найти

<sup>24)</sup> Epist. (1.00) ad Eusebium ep. Samos. Thop. VI, 238.

<sup>25)</sup> Epist, (215) ad Dorotheum presbyt. Thop. VII, 100.

<sup>26)</sup> См. объ этомъ конецъ III главы.

въ нихъ болѣе или менѣе ясное подтвержденіе нашей основной мысли, что соборъ константинопольскій былъ выраженіемъ направленія антіохійскаго. Тѣмъ охотнѣе беремся за эту задачу, что съ подобной точки зрѣнія еще никѣмъ не былъ обозрѣпъ ходъ дѣлъ на Константинопольскомъ вселенскомъ соборѣ. Желаемъ однакожъ быть немногословными, сколько позволитъ самое дѣло.

Въ дъятельности собора, съ нашей точки зрънія, заслуживаетъ вниманія: во 1-хъ, появленіе макодоніанъ на соборъ; въ 2-хъ, споры о Павлинъ; въ 3-хъ, положеніе Григорія Богослова на соборъ и его окончательное удаленіе изъ Константинополя во время собора.

Почему, съ какою цѣлію появляются на соборѣ македоніане? Чтобы уяснить этотъ вопросъ, нужно хоть нѣсколько заглянуть на исторію македоніанъ до собора.

Ученіе македоніанъ извістно ("Сынъ Божій подобенъ Отцу", "Духъ-тварь"). Они были многочисленны. Они разсвяны были въ Константинополь, Оракіи, Виеиніи, Геллеспонтъ, Исавріи и т. д. 27), т. е. гдъ сильнъе всего утвердилось аріанское, антіохійское направленіе. Всябдствіе безконечныхъ раздоровъ въ станъ аріанскомъ, македоніано рѣшились принять "единосущіе" и соединиться съ церковію. Для сей ціли они держать соборы и потомъ пссылають уполномоченных въ Римъ къ папъ Либерію, которому они должны были представить грамату съ изъявленіемъ желанія о присоединеніи къ церкви. Папа принялъ депутацію и македоніане вошли въ союзъ съ церкорію. Въ представлени й граматъ они писали: "держимъ и хранимъ въру, утвержденную на Никейскомъ соборъ и пребывающую донынъ чистою и непоколебимою". Къ граматъ приложенъ былъ символъ Никейскій. Относительно пониманія слова: "сдиносущный", на словахъ они заявляли Либерію, что подъ единосущіемъ они разумівють подобосущіе. Если върить историкамъ, это заявление не вызвало со стороны Либерія протеста. Съ своей стороны папа вручилъ уполномоченнымъ изъ македоніанъ грамату, съ которою они и возвратились домой. Въ этой граматъ македоніане назва-

<sup>27)</sup> Socr. IV, 4. 12. Sosom. VI, 10.

пы были "свътильниками въры" ( $ilde{ au}$ 0  $ilde{ au}$ 5  $ilde{ au}$ 6  $ilde{ au}$ 6  $ilde{ au}$ 6  $ilde{ au}$ 7  $ilde{ au}$ 7  $ilde{ au}$ 8  $ildе{ au}$ 8  $ildе{ au}$ 9  $ildе{ au}$ 8  $ildе{ au}$ 9  $ilde{ au}$ 9  $ildе{ au}$ данжонегов). Въ той же грамать папа съ радостію заявляеть, что македоніане возвратились къ испов'єданію Никойскому 28). Но унія македоніанъ съ православными была непрочна. Вследствіе какихъ-то причинъ позднее они снова отвергли слово: "единосущный" и вообще символъ Никейскій. Впрочемъ, такъ сделали не все, а только некоторые 29). Такъ шли дъла македоніанъ до собора II вселенскаго. Отцы собора призывають ихъ на соборъ для разсужденія съ ними. Соборъ имълъ въ виду возсоединить ихъ снова съ церковію. Весьма вероятно, что помимо прошедшаго въ исторіи македоніанъ, подававшаго благія надежды, отцы надъялись возсоединить македоніанъ съ церковію, припимая во вниманіе сходство у тъхъ и другихъ общей богословской точки зрѣнія. Созомень въ этомъ смыслѣ замѣчаеть о македоніанахъ, что опи "не многимъ чёмъ отличались въ своихъ понятіяхъ о въръ отъ членовъ собора, почему и призваны были на соборъ. Близость македоніанъ по ихъ направленію къ направленію собора внушала отцамъ увъренность, что ихъ доводы, убъжденія, увъщанія будуть сочувственно приняты еретичествующами. Но надежды членовъ собора не оправдались. Македоніане, кажется, во всемъ изъявляли полное согласіе съ требовавіями отцевъ, за исключеніемъ принятія слова: "единосущный" 30).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Socr. Lib. IV, 12. Sosom. VI, 10. 11.

<sup>29)</sup> Socr. V, 4.

<sup>30)</sup> Что македоніане согласны были съ соборомъ во всемъ прочемъ въ въроученіи, по нашему мнѣнію, свидътельствуетъ тотъ фактъ, что съ ними и рѣчи не было о Духѣ Св. Въ Духа Св. они, если не всѣ, то по крайней мѣрѣ тѣ, кои были на соборѣ, нужно полагать, вѣровали одинаково съ отцами, т. е. правильно, въ духѣ православія. Кстати замѣтить, что распространенное мнѣпіе о томъ, что соборъ II вселенскій созванъ былъ противъ македоніанъ, вслѣдствіе ихъ неправильныхъ мыслей о Духѣ Св., лишено всякаго основанія. Оно произошло отъ слѣдующихъ причинъ: вопервыхъ, извѣстно было изъ историковъ церковныхъ, что на соборѣ появлянсь и македоніане, и этотъ фактъ принятъ былъ за поводъ къ созванію собора. Во вторыхъ, поздітѣе въ церкви явилась мысль: принисать собору II вселенскому какую либо опредъленную задачу, подобно тому, какъ это имѣло мѣсто въ отношеніи къ I вселенскому собору; а такъ какъ самымъ виднымъ актомъ собора было составленіе члена о Духѣ Св., то

Еретики такъ и осгалясь упорными  $^{31}$ ). Число македоніанскихъ епископовъ, явившихся на соборъ, было велико: 36 человъкъ. Ихъ, въроятно, нарочито собрали изъ близъ лежащихъ страпъ  $^{32}$ ).

Переходимъ къ изложению дъла Павлина, ен. антіохійскаго на соборъ II вселенскомъ. Въ Антіохіи въ началъ шестидесятыхъ годовъ явилось одновременно два епископа, которые и раздъляли управление надъ православною цаствою въ тамошней церкви. Это Мелетій и Павливъ: кругъ друзей и педруговъ у каждаго изъ нихъ былъ строго опредъленъ 33). Друзья одного были врагами другаго, и на оборотъ. Навлинъ держался стороны александрійствующихъ. Друзья Никойскаго символа дарили его своею пріязнію. Опъ стояль въ тесныхъ отпошеніяхь съ Аванасіемъ великимт. Этотъ последній называль Павлина и сущихъ съ нимъ возлюбленными своими 34). Извъстный приверженецъ Никейскаго символа Осія Кордовскій быль также другомъ Павлипа. "О дружественныхъ отношеніяхъ" Осіи и Павлипа упоминаетъ Созоменъ 35). Павлипъ былъ поставленъ епископа Антіохіи однимъ пришлецомъ съ запада Люциферомъ 36), епискономъ съ острова Сардиніи. Какъ поставленный запалнымъ епископомъ, онъ и оставался всегда

поводъ къ созванію собора и начали искать въ македоніанахъ (Евагр. Церк. истор. І, 1. Дѣян. Вс. собр. въ русск. пер., т. IV, 107. Изд. 1-ое;. По ясному свидътельству древнихъ церковныхъ историковъ, соборъ созванъ былъ просто для утвержденія никейскаго ученія (Sosom. VII. 7) и вообще противъ ересей (II Всел. соб., пр. 1); вопросъ же о македоніанахъ былъ лѣломъ второстепеннымъ.

<sup>31)</sup> Хотя попытка собора возсоединить македоніанъ съ церковію оказалась безплодною, однакоже у церковныхъ историковъ можно находить много отрадныхъ извъстій о благотворномъ дъйствіи 11 вселен. собора на послъднихъ изъ аріанъ. Послъ собора аріане часто цълыми общинами переходили въ православіе (Socr. V, 10 ad fin. V, 23. Sosom. VIII, 1).

<sup>32)</sup> Socr. V, 8. Sosom. VII, 7.

<sup>31)</sup> Спороы о Мелетіи и Павлинъ не были случайными и неважными; ими, по свидътельству Григорія Богослова, "все приводилось въ движеніе, все потрясалось". Корни споровъ лежали очень глубоко. Carmen de se ipso, de vita sua. Col. 1075. Migne, t. 37. Твор. VI, 27.

<sup>84)</sup> Tomus ad Antiochenos, C.I. 797. Thop, III, 190.

<sup>35)</sup> Sosom, III, 11.

<sup>36)</sup> Socr. III, 6. Это было въ 362 году.

въ связяхъ съ западомъ. Приверженцы Павлипа привозили съ запада какія то письма, в проятно-панскія, въ которыхъ епискоиство въ Антіохіи исключительно предоставлялось Павлину 37). Въ Антіохіи Павлинъ имѣлъ пемпого привержепныхъ къ нему христіанъ 38). Тѣмъ не менle это была община отдельная, строго определенная. Ученіе Павлина, повидимому, было строго православное 39). Но это пе мѣшало его противникамъ обвинять его и въ савелліанствъ и и маркелліанствъ. Флавіанъ, впослъдствіи — послъ II вселенскаго собора — епископъ антіохійскій, будучи пресвитеромъ антісхійскимъ, обличалъ Павлина въ искаженіи учепія о различіи упостасей Божества. Өсодорить нишеть: "мудръйшій Флавіанъ обратился къ Павлину и ск. залъ: если ты, любезный, дорожишь общениемъ Дамаса (папы), то покажи намъ ясно сродство догматовъ. Дамасъ, исповъдуя единое существо Троицы, прямо проповъдуетъ о трехъ **УПОСТАСЯХЪ, А ТЫ НАПРОТИВЪ ОТВЕРГАСШЬ ТРОИЧПОСТЬ УПО**стасей". Такимъ обличеніемъ Флавіанъ - зам'вчасть историкъ-заставилъ замолчать Павлина" 49). Вотъ друзья и недруги Павлина! Въ Аптіохіи онъ встречаетъ себе сопротивленіе, а въ Александріи и Рим'є д'євтельную поддержку. — Совывстникомъ Павлина по канедръ Антіохійской былъ Мелетій. Мелетій быль сначала заражень аріанствомь 41). Его обращение въ православие идетъ постепенно и ко времени втораго вселенскаго собора вполнъ завершается. На соборъ Селевкійскомъ онъ подписаль аріанское въроопределеніе. Вследствіе этого аріане доставили сму высокій престоль антіохійской церкви, над'ясь найти въ немь опору для себя 12). Но онъ не оправдалъ всъхъ надеждъ аріанъ 13).

<sup>37)</sup> Basili Epist. (214) ad Terentium Comit. Col. 785. TBop. VII, 96.

<sup>38)</sup> Socr. III, 9 et annot.

<sup>39)</sup> Athan. Tomus ad Antiochenos. Col. 809. Thop. III, 197--198.

<sup>40)</sup> Theodoret. V, 3.

<sup>41)</sup> Мелетію и его приверженцамъ ставили въ вину слинкомъ раздъльное представленіе о трехъ упостасяхъ Божества. Горскій. "Жизнь св. Асанасія", стр. 150. Athanasii. Tomus ad Antiochenos. Col. 801. Твор. III, 192; см. также Gregorii. De vita sua. Col. 1135. Твор. VI, 52.

<sup>42)</sup> Socr. II, 44. Sosom. IV, 28.

<sup>43)</sup> Ibidem et Theodoret. II, 27.

Въ немъ пробуждается желание сблизиться съ приверженцами Никейскаго символа. Въ 363 году, на соборъ, подъ предсъдательствомъ самого Мелетія, собравшемся въ Антіохіи, многіе аріане приняли символъ Никейскій. Но Мелетій и теперь еще не быль православнымь въ собственномъ смыслъ; потому что въ свиткъ соборномъ дано было неправильное толкованіе слову: "единосущный". По толкованію этого свитка: "единосущный" значить: "подобный Отцу по сущности"; а это понимание полуаріанское. Къ слову: "сущпость" соборъ питалъ также подозрѣніе 44). Въ дальпъйшей своей жизни впрочемъ Мелетій вполнъ эмансипировался отъ возэрвній аріанскихъ. Съ нимъ входитъ въ самое дружественное общение Василій великій и этимъ снимается съ Мелетія всякое подозрѣніе. Мелетій въ своемъ догматиче. скомъ развитіи такимъ образомъ проходитъ школу, какую проходили многіе изъ тогдашнихъ аріанъ: началъ съ ръшительнаго аріанства и кончилъ несомнъннымъ православіемъ. Замъчательно, что Мелетій подобно всъмъ епископамъ антіохійскаго направленія избъгаль общенія съ Аполлинаріемъ. Общество последователей одного и общество последователей другаго оставались внѣ церковнаго общенія 45). Въ церквахъ сирскихъ и малоазійскихъ Мелетій пользовался извъстностію, уваженіемъ и популярностію. По словамъ Василія великаго, "весь востокъ" признавалъ Мелетія истиннымъ епископомъ антіохійскимъ и всв почитали его, какъ человъка "неукоризненнаго въ въръ и по жизни неимъющаго никакого сравненія съдругими 46). Не то видимъ въ Римъ и Александріи: здёсь онъ считался прямо еретикомъ. Папы проклинали его, въ Александріи не хотели иметь съ нимъ общенія 47). Обращаемся къ ІІ вселен собору. На этомъ соборѣ Мелетій занималь безспорно первенствующее значе- $\min \left( \pi \rho \acute{o} \epsilon \delta \rho o_{S} \right)$ , какъ объ этомъ прямо и ясно свид $\dot{b}$ тельствуетъ Григорій Богословъ 48). Первенствующее положеніс

<sup>44)</sup> Socr. III, 25. Sosom. VI, 4.

<sup>45)</sup> Sosom. V1, 25.

<sup>46)</sup> Epist. (67) ad Athanasium episc. Alexandr. TBop. VI, 170.

<sup>47)</sup> См. выше гл. Ш, прим. 217--218.

<sup>18)</sup> Carmen de vita sua. Col. 1134. TBop. VI, 52.

Мелетія антіохійскаго на соборь не говорить ли о томъ, что представители антіохійского направленія стояли во главъ собора? Къ сожальнію Мелетій вскорь, еще во время собора, умеръ. Онъ умеръ и унесъ съ собою во гробъ тотъ миръ, какой онъ умълъ водворять на соборъ! Вопросъ, поднятый на соборъ, о пресмникъ Мелетію показалъ съ ясностію: кажимъ духомъ, какими склонностями, какимъ направленіемь отличались отцы собора, что для насъ такъ важно. Предложеніе, вышедшее отъ лица Григорія Богослова: утвердить канедру антіохійскую за Павлиномъ, который оставался еще въ живыхъ, встрътило на соборъ ръшительное и единодушное сопротивление. Отцы ни въ какомъ случав не хотели объявить антіохійскимъ епископомъ Павлина, недруга Мелетіева, креатуру римскую, любимца александрійскаго. Молодые епископы собора, живые и впечатлительные, подали голосъ противъ Павлина, а за ними и всв почтенные старцы-епископы. Весь соборъ, какъ одинъ человъкъ, высказался противъ постановленія Павлина. Главвымъ основаніемъ выставлено было отцами то, что утвердить Павлина, это значило бы уступать западу. "Въ делахъ восточной церкви-провозглашали отцы-долженъ быть господиномъ востокъ, а не западъ". Напрасно Григорій Богословъ развивалъ предъ отцами мысль, что если сдълаютъ уступку западу въ этомъ вопросъ- въ маломъ", то будутъ вознаграждены темъ, что доселе чуждый востоку западъ станетъ отвергли предложение сторону собора. Отцы Не ясное ли дѣло, что дѣла на соборѣ находились не въ рукахъ александрійцевъ, а въ рукахъ антіохійцевъ? Кандидатура Павлина не прошла на соборъ, потому что онъ былъ и считался другомъ Рима, а съ Римомъ и всехъ техъ, кто досель стояль за одно съ Римомъ. Григорій Богословъ еписконовъ собора за споры изъ-за Павлина иронически пазываетъ "стадомъ галокъ", мечущимися "осами". 50). Но не стадомъ галокъ въ сущности были отцы собора, отвергая Павлина, а напротивъ высокопарящими орлами, съ выси

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Нужно сказать, что Григорій Богословъ быль глубокимъ почитателемъ римской церкви. Ibid. Col. 1068. Твор. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Ibid. 1134-46. Твор. 52-58.

серьезнаго пониманія церковных діль усматривавшими, какъ опасно было уступить западу даже въ маломъ, тому западу, который въ это время началъ уже ясно показывать стремленіе къ властительству (папа Юлій) 51). О еслибы всегда, вездъ восточная перковь высказывала такую истинную мудрость, какую показалъ соборъ! Тогла папы не скоро бы утвердились въ мысли, что они епископы епископовъ! Споры о Павлинъ кончились тъмъ, что, вмъсто утверждения его, соборъ возвелъ въ достоинство епископа антіохійскаго, пресвитера антіохійскаго же Фладіана 52), того Флавіана, который считаль и обличаль, какь еретика, Павлина, -который наравнъ съ Павлиномъ обличалъ и Аполлинарія въ присутствін Мелетія, смотрѣвшаго на это дѣло съ сдобреніемъ 53). Можеть ли быть послѣ этого сомнѣніе въ томъ, какое направление наиболье вліяло на соборь, антіохійское или александрійское?

Что особеннаго представляеть положение Григорія Богослова на ІІ вселепскомъ соборь? — Григорій прибыль для проповъди истины въ столицу около 379 г., по его словамъ, потому что того желали и "пастыри и овцы" <sup>54</sup>), потому, что того хотьль Василій великій <sup>55</sup>). Но преждо разсмотрънія положенія его во время собора, мы необхо-

<sup>(</sup>стр. 198), считаемъ ихъ "скрытыми аріанами" (стр. 200), вообще изображаетъ соборъ въ мрачных краскахъ: вмъсто святаго соборъ выходитъ соборъ очень подозрительный (на немъ "интриги, безурядица", стр. 206). Но эти послъдніе два автора слишкомъ много довъряли Григорію, а потому, по нашему мнънію, приходили къ воззръніямъ на соборъ совершенно неправильнымъ. Мы постарались отнестись къ дълу съ возможнымъ безпристрастіемъ.

<sup>32)</sup> Socr. V, 9.

<sup>53)</sup> Theodoret. V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) De vita sua. Col. 1070. Teop. VI, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Gregor. Theol. oratio in laudem Basilii. Col. 497. Tom. 6. Trop. IV, 54.

димо должны въ возможной краткости изучить некоторые факты изъ его жизни въ Константинополъ до собора. поскольку эти факты проливають свёть на событія, имевшія место въ отношени къ Григорію на самомъ соборв. Григорій, какъ александріець по духу, идеямъ, воспитанію, прибывъ въ Константинополь, ищетъ себъ сочувствія и поддержки среди лицъ александрійскаго же направленія. Это такъ остественно! Онъ вступаеть въ близкія связи съ философомъ Максимомъ (циникомъ), который еще задолго до собора прівхаль и оставался въ Константинополь. Кто быль этогь Максимъ циникъ? Это александріецъ родомъ и воспитаніемъ, поборникъ Никейскаго собора 56), другъ главныхъ вождей александрійскаго направленія: Аванасія, Василія великаго, а затёмъ и самого Григорія. Аванасій состояль въ перепискъ съ Максимомъ. До насъ сохранилось письмо перваго ко второму, въ которомъ ревность Максима безусловно похваляется. "Прочитавъ писанное тобою ныив, говорить Аванасій въ посланіи къ нему:--похвалиль я благоговъніе твое", и присовокупляеть: ... по праву вразумляй невърныхъ" 57). Изъ посланія видно полное согласіе мненій Максима и Аванасін. Василій также переписывался съ Максимомъ по вопросамъ богословскимъ и высоко ставиль благочестіе этого философа. Воть начальныя строки письма Василіева: "Слова суть изображенія души. Поэтому и я узналъ тебя изъ письма и порадовался, нашедши, что не леностно стремишься къ первымъ и важнейшимъ изъ благъ; разумъю любовь къ Богу и ближнему". Впрочемъ полнаго согласія у Василія съ Максимомъ по вопросамъ богословскимъ (о Діонис. александр.) не видно изъ письма 58). Максимъ, замътимъ, принадлежалъ къ писателямъ не изъ последнихъ 59). Съ этимъ-то Максимомъ въ самыя искреннія отношенія вступиль Григорій въ Константинополь. Онъ

<sup>56)</sup> Sosom. VII, 9.

<sup>97)</sup> Ad Maximum philos. Col. 1085. 1089. Migne. t. 26. Твор. III, 353. 357.—Что Максимъ, къ которому писалъ Асанасій, тождественъ съ Максимомъ константинопольскимъ, объ этомъ см. въ сочиненіи Горскаго: Жизнь Асанасія, стр. 167.

<sup>58)</sup> Epist. (9) ad Maximum philos. Thop. VI, 44.

<sup>59)</sup> Ullmann. Gregorius von Nasians. S. 206.

былъ истиннымъ другомъ ( $\varphi i \lambda o \varsigma$ ) Григорія 60). "Кто былъ такъ расположенъ ко мнъ. какъ этотъ Максимъ? пишетъ Григорій. Онъ жилъ со мной подъ одной кровлей, вкушалъ съ одной трапезы, раздълялъ мои мнънія и предположенія. Онъ вооружался на людей зломудренныхъ, а мои поученія хвалилъ усердно" 61). Григорій на первыхъ порахъ ожидалъ отъ Максима только одного добра для церкви и въры. Онъ посвятилъ ему слово 62), въ которомъ вызываетъ его, съ полною надеждою, стоять за истину. Онъ говориль, обращаясь къ Максиму: "приступи, увънчаю тебя нашими вънцами; предъ Богомъ, предъ ангелами, предъ всею церковію, громогласно провозглашу о тебъ, побъдившемъ ложь ересей, чтобы пріять небесное царство, стать Богомъ (Ово́г γενέσθαι), не подлежащимъ страданію 68. Называетъ его "христіаниномъ паче всѣхъ"  $^{64}$ ) ( $\chi \rho \iota \sigma \tau \iota \alpha \nu \delta s$   $\dot{\nu} \pi \dot{\epsilon} \rho$   $\pi \alpha \nu \tau \omega \nu$ ). Послё этихъ похваль Максиму онъ замечаеть: "посрамляй возстанія ересей, тімь ровностніве, что ты искусился уже въ страданіяхъ" 65). Кром'в этого Максима Григорій завязываетъ сношенія съ церковью александрійской. Такъ онъ самъ упоминаетъ о письмъ къ нему Петра александрійскаго 66), ученика Аванасівва 67). Кром'в того опъ съ удовольствіемъ встрівчаеть лиць, прибывшихъ изъ Александріи въ Константинополь, между которыми были епископы, ду-

<sup>60)</sup> Greg. Theol. De vita sua. Col. 1095. TBop, VI, 35.

<sup>61)</sup> Ibidem. Col. 1085. TBop. 31.

<sup>62)</sup> Слово "въ похвалу Ирона". Подъ Иропомъ нужно разумъть именно Максима (см. Тв. Св. Гр. ч. П. 266, примъч. Ullmann. ibid. S. 201). Вопросъ этотъ, по нашему миънію, не требуетъ дальнъйшихъ доказательствъ.

<sup>63)</sup> Orat. in laudem Hieronis philos. Col. 1200-1. Migne. t. 35. Tsop. II, 268-9.

<sup>64)</sup> Ibid. Col. 1205. Tsop. 272.

<sup>65)</sup> lbid. col. 1220. Твор. 285. Утвержденіе Өеодорита (V, 8, а за пниъ Каллиста: Niceph. Callist. Hist. eccles. XII, 11), что Максимъ былъ аполлинаристъ, на на чемъ не основывается. Григорій не сталъ бы такъ высоко отзываться о Максимъ, еслибы онъ былъ еретикъ, аполлинаристъ, и въ послъдствіи онъ ничего не говоритъ о Максимъ въ подобномъ родъ. Нужно помнить, что для Өеодорита, какъ антіохійца, всъ несогласные съ принципами антіохійской школы казались аполлинаристами.

<sup>66)</sup> Gregor. Theol. De vita sua. Col. 1088. Thop. VI, 32.

<sup>67)</sup> Theodoret. V, 39.

ховенство 68). Григорій приняль этихъ лиць съ распростертыми объятіями и почтиль ихъ похвальнымъ словомъ 69). Онъ съ восторгомъ говориль къ прибывшимъ изъ Александріи: "Скажу привътствіе пришедшимъ изъ Египта! Отв вись бо промчеся слово (1 Сол. 1, 8), ко всемъ людемъ, эдраво исповъдуемое и проповъдуемое; вы лучшіе плододелатели изъ всехъ, особливо ныне правоверующихъ. Духовно питаете не одинъ народъ, но едва не пълую вселенную. Вы питомцы и порожденія великих наставниковъ и полвижниковъ истины, которыхъ ничто не подвигло и но убъдило измънить въ чемъ нибуль Троимъ и повредить ученіе о Божествъ". "Посему объемлю и правътствую тебя лучшій изь народовь, народь христолюбив вишій (дабу оцдоургототате), пламенъющій благочестіемъ. Народъ мой! Ибо дъйствительно мой. Вотъ я даю десницу общенія при стелькихъ свидътеляхъ видимыхъ и невидимыхъ" 70). Что Григорій вступаль въ связи съ александрійцами, это некоторымъ не нравилось въ Константинополь (хай ий) бохи той Васкай годо ( Така применуля съ своей стороны применуля κυ Γρητορίο 72) (προσδραμόντες ήμεν, μηδέ ώς ξένοις, αλλ' ύμεтєєооіs). Но всё эти близкія связи Григорія съ александрійцами значительно порвались послё того, какъ египтяне устроили поистинъ дурное дъло. Они посвятили для Константинополя новаго епископа въ лицъ Максима, конечно, съ его согласія, въ оппозицію Григорію. Это было крайне неожиданно. Тенерь Григорій начиналь понимать александрійцевъ. Прежній другь Григорія Максимъ превратился

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>68)</sup> Ullmann. 203—4, 242. Это духовенство александрійское прибыло съ корабельщиками, привозившими хлёбъ въ столицу. См. объ этомъ: Горскаго, жиз. Аван. стр. 65; Greg. Theol. orat. in Aegyptiorum adventum. Col. 241. 248. Твор. III. 183. 187.

<sup>69)</sup> Когда произнесена была "рѣчь къ Египтянамъ", Ульманнъ (S. 206—7) затрудняется опредълить, но склоняется къ мысли, что она сказана уже послъ катастрофы съ Максимомъ, впрочемъ доказательства его въ пользу этой мысли оч. слабы.

<sup>70)</sup> Въ ръчи къ Египтянамъ Григорій восхвалилъ и ихъ епископа Цетра.

<sup>71)</sup> Orat. in Aegyptiorum adventum. Col. 241—245. Teop. 183—6.

<sup>72)</sup> Ibid. col. 248. TBop. 188.

для него въ его первъйшаго врага 73). Александрійцы сдълались для него зломъ, предметомъ горькихъ жалобъ, нападокъ и негодованія 74). Посвященіе Максима было отвергнуто въ Константинополъ и Григорій успокоился. При такихъ обстоятельствахъ собрался соборъ Константинопольскій, вселенскій. На соборъ, въ началь, не было епископовъ изъ Египта. Онъ составился исключительно изъ опископовъ восточныхъ 75), т. е. епископовъ антіохійскаго направленія. Повидимому, положеніе Григорія среди епископовъ не одинаковаго съ нимъ богословскаго строя мысли было естественно. Однако же при началѣ собора этого не видимъ. Дъла собора сосредоточивались въ рукахъ Мелетія антіохійскаго, о которомъ Григорій отзывался такъ: "онъ весь быль въ Богв ( $\Theta \epsilon o \tilde{v} \gamma \epsilon \mu \omega v$ ), светлый взоръ его внушалъ уваженіе" 76). Течепіе дёлъ на соборѣ подъ руководствомъ Мелетія, пользовавшагося безусловнымъ авторитетомъ и всеобщимъ уважениеми, идетъ какъ нелизя лучше. Григорій утверждень отъ собора архіепископомъ столицы, Константинополя 77). Сделано ли еще что подъ председательствомъ Мелетія на томъ же соборъ-неизвъстно. Смерть прорвала благотворную и миротворную деятельность Меле-Миръ, доселъ царствовавшій на соборъ, смъняется спорами и несогласіемъ. Чёмъ дальше, тёмъ больше Григорій расходится въ воззрѣніяхъ съ прочими членами собора. Желаніе Григорія, ставшаго по смерти Мелетія первсиствующимъ членомъ собора, желапіе быть на соборъ подобнымъ регенту, управляющему двумя хорами пъвчихъ п приводящему въ гармонію ихъ пъніе, не осуществилось 78). Извъстный уже намъ вопросъ о Павлинъ разъединяет его отъ остальныхъ членовъ собора. Собору казалось, что Григорій хочеть добиться благоросположенія Запада, сдёлать

<sup>78)</sup> De vita sua. Col. 1080 et. cet. Твор. VI, 29 и дал. Исторія съ Макимомъ провзошла до собора.

<sup>74)</sup> Ibidem.

<sup>78)</sup> Ibid. Col. 1134. TBop. 52.

<sup>76)</sup> Ibid.

<sup>77)</sup> Ibid. Col. 1135. Thop. 53. Theodor. V, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) De vita sua. Col. 1136-1138. Teop. VI, 52-54.

уступку римскому епископу, чего не хотели отцы собора. Возникло опасеніе за самостоятельность восточной церкви. Григорій съ своими александрійскими симпатіями оставался одинокимъ на соборѣ, состоящемъ изъ восточныхъ, антіохійствующихъ. Григорій и соборъ перестали понимать другъ друга 79). Но на этомъ дело не кончилось.

Къ сожальнію о причинахъ дальныйшихъ размолвокъ Григорія съ отцами собора, до прибытія сюда епископовъ египетскихъ, мы не имвемъ точныхъ свъденій. Единственный свидътель дъла самъ Григорій, но его описаніе событій этого времени очень не ясно. Видно, что у него были какія-то разногласія съ соборомъ, какъ будто по вопросамъ догматическимъ, но въ чемъ состояли точнъе эти вопросы и препирательства, остается пеизвъстнымъ. Вотъ прикровенное описаніе Григоріемъ дълъ собора касательно разсматриваемаго времени: "какъ высокомудры они (епископы собора) во всемъ прочемъ! Прекрасный источникъ древней въры, которая нъкогда была преподана въ Никеи, этотъ источникъ въры, какъ я видълъ, жалкимъ образомъ возмущень быль солеными потоками ученій, какія распространяли люди сомнительной въры, которые, держась средены, принимають всякое мивніе. И это было бы всего утвиштельнье, еслибы действительно держались средины, а не явно предавались къ противной сторонъ... Мы какъ то чрезъ меру человеколюбивы. Поставили предъ алтарями пропов'вдническую кансдру и всемъ вопісмъ: входи сюда, кто хочеть, хотя бы два или три раза переменяль веру: неразумное дело привязываться къ одной вере (од едисθές πίστει προσχεῖσθαι μιᾶ), κογμα знаемъ, чτο путей жизни много". "И моавитянамъ и аммонитянамъ, которымъ въ древности не позволялось входить въ церковь, нынъ открытъ въ нее входъ" 80). Изъ последнихъ словъ Григорія, повидимому, можно заключить, что онъ недоволенъ былъ какими-то снисходительными мёрами собора въ отношеніи къ еретикамъ или лицамъ, въ предшествующей жизни впадавшимъ въ заблужденіе, о чемъ однакожъ исторія ничего не знастъ.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) lbid. Col. 1138 et cet. Твор. 54 й дал.

<sup>80)</sup> lbid. Col. 1148-1150. Thop. 59-60.

Продолжаемъ описаніе Григорія: "были на соборъ люди, которые неохотно вошли въ собраніе. Они уловлены были двусмысленностію ученій  $(\tau \tilde{\eta} \ \delta \iota \pi \lambda \delta \eta \ \delta \iota \delta \alpha \gamma \mu \alpha \tau \omega v)$ : пропов'єдуемое имъ открыто, казалось благочестивымъ, какъ порожденіе вовсе не походившее на своихъ родителей". Затемъ, выразивъ неудовольствіе на членовъ собора, Григорій пиписть о нихъ: "имъ не нравился вводитель новыхъ ученій (різчь безь сомнінія идеть о самомь Григорів): такъ дерзкіе называють благоразумныхъ, но и они не понравились благоразумному (т. е. Григорію). И вотъ Лоть и патріархъ Авраамъ (т. е. соборъ и онъ самъ) идутъ одинъ въ ту. а другой въ противную сторону. Скорбе раки потекутъ вверхъ и огонь изменить свое обычное направление, - замечаеть Григорій, нежели я изм'тню чему либо въ моемъ спасеніи". Вся эти вещи, о которыхъ говоритъ Григорій такъ загадочно, привели его къ одному неизмънному ръшению: "съ этого времени нога моя избъгала вашихъ собраній, устраняясь отъ худыхъ бесёдъ и собраній" <sup>81</sup>). Сказать строго опредъленное. что либо на основаніи ветенной тираны изъ сочиненій Григорія, о свойствахъ и содержаніи разногласій его съ отцами собора по вопросамъ догматическимъ, было бы слишкомъ смъло. Можно дълать только попытки уяснить въ чемъ туть дёло, можно только гадательно утверждать, о чемъ говоритъ Григорій; но лишьсъ большею или меньшею въроятностію. Не говорить ли здесь Григорій объ обстоятельствахъ составленія символа Константинопольскаго? Когда, въ какое именно время теченія собора составлень быль символь, объ этомь не сохранилось никакихъ известій. Историки молчать и Григорій тоже. Мы даже не знаемъ: были ли когда либо попытки со стороны ученыхъ уяснить этотъ вопросъ. Во всякомъ случав вопросъ заслуживаетъ полнаго вниманія. Съ некоторою вероятностію можно догадываться, что Григорій въ указанномъ мъстъ своихъ сочиненій говорить объ обстоятельствахъ составленія символа Константинопольскаго. Чемъ бы можно намъ полтверлить свою догадку? Словами самого же

<sup>81)</sup> Ibid. Col. 1151-3. TBop. 60-1.

Григорія. Въ приведенной тирадъ онъ говорить о какихъ-то нападкахъ на символъ Никейскій: "источникъ въры Никейской возмущенъ солеными потоками ученій, какія распространяли люди сомпительной въры". Нельзя ли здёсь видёть намека на то, что отцы собора, вопреки мненію, господствовавшему въ александрійскихъ кругахъ, о неизменности Никейскаго символа, рышились исправить, пополнить, подвергнуть новой редакціи этотъ символъ, составивъ какъ бы въ замѣнъ его новый? Подобное рѣшеніе отцевъ едва ли могло быть угоднымъ Григорію, стоявшему на точкъ зрвнія александрійствующихъ. Не отсюда ли всё тё неясные укоры, какіе выражаеть онь въ данномъ мёсть разсматриваемаго сочиненія относительно отцевъ собора? Въ это же время. быть можеть, происходили споры о томъ, исключить или удержать въ символъ столь много надълавшее шуму выраженіе: "изъ сущности Отца". Быть можеть, въ это же время имъли мъсто разсужденія и диспуты о томъ: какими словами выразить ученіе о Дукт Св.? и пр. Словомъ, не къ этому ли времени относится составление символа Константинопольскаго, который во многомъ такъ отличается отъ символа Никейскаго? Ведь не могло же все это не возбуждать толковъ, споровъ, встречныхъ предложеній, говора, отраженіемъ которыхъ, быть можетъ, и служитъ данный отрывокъ изъ писаній Григорія! Весьма характеристичны слідующія замізчанія Григорія: "эти епископы, еслибы действительно держались середины, а не явно предавались къ противной сторонъ ... "всъмъ вопіемъ: входи сюда, кто хочеть, хотя бы два или три раза перемвняль ввру"... "Не благоразумное дело привязываться къ единой вере"... "Уловлены двусмысленностію ученій, пропов'ядуемое открыто казалось благочестивымъ".... Не заключають ли они въ себъ указанія воть на что: составлять новые символы, какъ мы знаемъ, были большіе охотники аріане ("противная сторона"), одинъ символъ у нихъ сибнялъ другой, одни и тъже лица подписывали то тоть, то этоть символь ("два или три раза перемъняли въру"); они не имъли привязанности къ какому нибудь одному символу ("не благоразумное дело привязываться къ одной въръ"). Теперь, какъ скоро положено было на II вселенскомъ соборъ составить символъ новый, не

должно ли было это казаться людямъ, подобнымъ Григорію. уступкой противной сторонь, неуважениемь къ единой въръ никойской, не могло ли казаться шаткостію принциповъ? Очень въроятно. Шаткость воззръній ("двусмысленность ученій") членовъ собора, о которой говоритъ Григорій, не заключалась ли въ томъ, что они въ одно и то же время и крѣпко стояли за никейскую вѣру и водились мыслію о составленіи и провозглашеніи новаго символа, какъ булто прежній недостаточень, не хорошо выражаеть въру. Это могло представляться противоръчіемъ. Говоря о шаткости возарвній у некоторых членовь собора, Григорій замычаеть, что эти последніе однакожь "уловляли" прочихъ членовъ, которые неохотно пришли на соборъ, т. е. такихъ, которые, по менію Григорія, были твердыми въ вере, составляли собой кругъ людей другихъ намереній, стремленій. Не следуеть ли здесь разуметь того, что на соборе лица, отличавшіяся особенною чистотою вёры, чуждыя всякихъ подозрѣній въ ученіи о Троицѣ, --- что и эти лица подавали євой голось за провозглашеніе новаго символа, какъ жедало того большинство, увлекаемыя, быть можеть, доводами этого большинства? Дело не возможное. — Оканчиваемъ анализъ разбираемаго міста изъ твореній Григорія. Онъ говорить далье, очевидно, о себь: "имъ не правился вводитель новыхъ ученій: такъ дерзкіе называють благоразумнихъ, но и они не нравились благоразумному". Здёсь идетъ дело о чемъ-то столь важномъ, что въ случав уступки противникамъ онъ лишился бы, по его словамъ, самаго "спасенія". Но о чемъ собственно ведетъ ръчь въ этихъ словахъ Григорій? Не помогуть ли разрещенію вопроса другія сочиненія Григорія? Отчасти, да. Въ одномъ изъ своихъ сочиненій, раскрывая причины, которыя привели его къ оставленію константинопольской канедры, Григорій говорить: "нынъ я возведенъ на престолъ, а на утро сводять меня съ престола. Въ состояніи ли кто прінскать на это хотя ложную причину? Осмеливаюсь сказать, Христе мой, что у меня на сердцъ. Они завидуютъ моимъ подвигамъ. А можетъ быть, скажу ясно, предметомъ ихъ нападеній Духъ (Св.), Духъ, выслушайте это, исповъдуемый Богомъ. Еще говорю: Ты мой Богь и въ третій разъ восклицаю: Дукъ

есть Богъ 82). Въ другомъ изъ сочиненій тотъ же Григорій и по тому же поводу говорить: "досель вичто не приводило въ такое колебание целую землю, какъ дерзновеніе, съ какимъ Духа возглашаемъ Богомъ. Сіе-то, какъ извъстно, и меня подвергло нерасположению друзей" 83). Ставъ (сознаемся) на скользкій путь догадокъ, мы позволимъ себъ высказать еще догалку по поводу сейчасъ цитированных словъ Григорія. Не было ли у Григорія споровъ на соборъ о томъ: не слъдуеть ли, признавая Духа Св. Богомъ, такимъ именно выражениемъ и обозначить сущность третьяго лица св. Троицы и въ символъ? Нужда пополненія символа, по крайней мере, въ члене о Духе Св., уже хорошо сознавалась въ церкви: эту мысль, какъ мы знаемъ, высказывалъ Василій великій, другъ Грягоріевъ, благословившій его отправиться на проповёдь истины въ Константинополь. Не было ли на соборь преній касательно слововыраженія члена о Духв Св., которымъ имелось въ вилу пополнить символъ Никейскій? Не принималь ли участія въ этихъ спорахъ Григорій? Не высказывалъ ли онъ, что Духа нужно славословить въ символе Богомъ? Не встретиль ли онь противодъйствія своему предложенію? Замівчательно, что въ символе Духъ Св. не названъ Богомъ, хоти чистота вёры отцевъ собора чище дучей солнечныхъ. Нётъ ничего невероятного въ томъ, что Григорій действительно настанваль на соборъ на томъ, чтобы положено было въ символ' именовать Духа Богомъ, отголоскомъ чего и служатъ разбираемыя слова Григорія, но не встрътиль сочувствія своему предложенію. Почему? Можеть быть потому, что не хотели подавать новода къ безплоднымъ спорамъ. Ибо аріане упрекали православныхъ за ученіе о Божоствъ Духа Св., равночестномъ съ Божествомъ Отца и Сына, въ требожіи 84). Отцы могли опасаться такихъ же споровъ. какіе вызвало послѣ І Вселенскаго собора слово: "едино-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Carmen de se ipso et advers. invidos. Col. 1247. Migne. t. 37. Teop. VI, 68.

<sup>83)</sup> Carmen de se ipso. Col. 1290, t. 37. Teop. VI. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Такъ упрекали Григорія Богослова (De vita sua. Col. 1074. Твор. VI, 26).

сущный", и содержа въру въ сердцъ и на устахъ, не хотъли заключать ее въ мертвую букву во избъжаніе соблазна слабыхъ и колеблющихся. Могли быть и другія причины, намъ равно неизвъстныя, но безъ сомнънія основательныя и благословныя. Быть можетъ, Григорій разошелся съ соборомъ по указанному вопросу, о чемъ и говоритъ въ своихъ сочиненіяхъ, хоть и не съ большою ясностію.

Итакъ, подведемъ итоги нашихъ сужденій о томъ, за что такъ быль недоволень Григорій соборомь, когда послів дъла Павлина и какихъ-то другихъ разногласій на соборъ. оть оставиль заседанія соборныя, дожидаясь прибытія Египтянъ? Недоволенъ былъ, по нашимъ догадкамъ, тъмъ, что соборъ предприняль дело составленія символа, и темь, что этоть символь излагали въ выраженіяхъ, какія не соотвътствовали желаніямъ его, Григорія. Замічательно, что хотя Григорій пережиль время II вселенскаго собора, но никогда и нагаб въ своихъ сочиненіяхъ не приводить символа Константинопольскаго или словъ изъ него. Принялъ ли онъ символъ Константинопольскій? 85) На наши разсужденія относительно обстоятельствъ происхожденія символа Константинопольскаго совершенно основательно возразять: "все это догадки, -- гипотезы". Такъ! Но пусть люди, болве автора внающіе, отвітять на вопрось: какь произошель, при какихъ обстоятельствахъ составился символъ Константинопольскій? Вопросъ, по нашему мивнію, очень важенъ. Мы довольны, что сделали попытку разъяснить вопросъ...

Послѣ разсужденій о дѣлѣ Павлина и другихъ споровъ, вѣронтнѣе всего но поводу составленія символа, Григорій оставиль соборъ, не являлся на засѣданія его. Но вотъ прибыли на соборъ епископы александрійскіе (египетскіе) и иллирійскіе (македонскіе),—надежды Григорія снова пробудились. Онъ думалъ было встрѣтить въ лицѣ ихъ братьевъ и друзей. Вѣдь это были старинные защитники Никейскаго символа и ноборники александрійскихъ богословскихъ стремленій. Онъ называетъ новоприбывшихъ "дѣлателями Божіихъ законовъ и таинствъ" в (ἐργάται τῶν τοῦ Θεοῦ νόμων

86) Gregorii Theol. De vita sua. Col. 1155. TBop. VI, 62.

<sup>83)</sup> Къ заключенію отрицательному склоняется Hefele. В. П. S. 11. 12.

хаі ичотпойог). Григорій полагаль, что въ средъ этихъ епископовъ опъ встретить радушіо, сочувствіе своимъ желаніямъ и надеждамъ. Но этого пе случилось. Вповь прибывшіе епископы, во 1), не сошлись съ отцами собора, во 2), отвернулись отъ Григорія. Взаимныя отношенія вновь прибывшихъ епископовъ-александрійствующихъ и епископовъ собора, -- антіохійствующихъ, -- Григорій изображаєть въ следующихъ резкихъ чертахъ: "те и другіе сошлись между собою (скажу нѣчто въ подражание трагикамъ), какъ вепри, остря другь на друга свиръпые зубы и искошая огненныя оча" 187). Если мы переведемъ матафорическую рвчь Григорія на обыкновенный языкъ, то должны будомъ признать ту простую истину, что александрійцы и антіохійцы приняли другь друга далеко не дружелюбно. Оно и совершенно понятно; они стояли подъ различными богословскими знаменами. Что касается огиптянъ и македонянъ, они конечно уже знали о решении дела Павлина соборомъ, а это одно уже должно было настраивать ихъ вреждебно къ отцамъ собора. Въ своихъ разсужденіяхъ на соборъ, по словамъ Григорія, прибывшіе епископы руководились "болье раздраженіемь, нежели разумомь" 88). Противодыйствовать начинаніямъ собора они поставили себ'в истипною. цвлію. Изъ всего видно, что александрійская партія не долго оставалась въ общении съ соборомъ. Опа начала мълать собранія отдёльно отъ истичнаго собора. Григорій въ ръчи къ отцамъ собора прямо заявлялъ: "востокъ и западъ (подъ первымъ нужно разумъть антіохійцовъ, подъ вторымъ — александрійцевъ) разделились на две противоположныя стороны, и есть опасность, что они, составляя разные уделы, столько же будуть разиствовать и во мивніяхъ 89)". Өеодорить еще яснье говорить, что александрійская партія (египтяне) совсемъ отделились отъ собора 90). Отдълившись отъ собора, египтяне не сощлись и съ Григаріемъ. По словамъ Григорія, и на него отъ александрійствую-

<sup>87)</sup> Ibidem. Col. 1155-6. TBop. 62.

<sup>89)</sup> Ibidem. Col. 1156. Thop. 62.

<sup>89)</sup> Orat. coram 150 episc. Col. 484. TBop. 1V, 44.

<sup>90)</sup> Theod. V, 8.

щихъ "повыто" чыть-то западнымъ и суровымъ 91)". Изъ оппозиціи восточнымъ, антіохійцамъ, отцамъ собора, утвердившимъ константинопольскую канедру за Григоріемъ, новоприбывшіе епископы отвергли избраніе его на указанную канелру 92). Григорій такимъ образомъ разошелся и съ этими новыми членами собора, разошелся, значить, со всемь соборомъ. При такихъ обстоятельствахъ Григорію ничего не оставалось делать, какъ покинуть Константинополь: такъ и было. Что къ концу собора Григорій действительно разошелся съ отцами собора, объ этомъ онъ самъ свидетельствуетъ въ прошальной ръчи, обращенной къ этимъ отцамъ. "Кромъ прочаго есть во мнв и то, что не во многомъ соглашаюсь со многими и не люблю идти однимъ съ ними путемъ. Можеть быть сіе дерзновенно и нев'яжественно, однакожъ я подверженъ сему 93,4. Передавая свъдънія, касающіяся собора II вселенскаго, Григорій пишеть: "я изнемогаю, види, что меня ненавидить даже и друзья 94)". Да и ранъе своей разлуки съ соборомъ и Константинополемъ, Григорій чувствоваль, что онь становится чуждь и востоку и западу. "Опять уже дёлится на две враждебныя части міръ, взываль онь, а кто остается въ миръ, и не преклоняется ни • на ту, ни на другую сторону, тотъ терпитъ зло отъ объихъ сторонъ: или презирають его или нападають на него. Къ числу послъднихъ принадлежу и я 95)".

Послѣ того, какъ Григорій сложиль съ себя бремя правленія церковью константинопольскою, епископомъ столицы становится Нектарій, Тарсійскій урожденець, сенаторь, но еще не крещеный. Избраніе его состоялось по вліянію и указанію въ особенности двухъ членовъ собора: Флавіана, недавно избраннаго во епископа Антіохіи въ противность тѣмъ, кто желалъ утвердить на канедрѣ антіохійской Павлина, и Діодора, еп. Тарсійскаго, поставленнаго во епи-

<sup>91)</sup> De vita sua. Col. 1155. Teop., VI, 62. Sos. VII, 7.

<sup>92)</sup> Greg. De vita sua. Col. 1156. TBop. 62.

<sup>93)</sup> Orat. coram 150 episc. Col. 484-5. Thop. IV, 45.

<sup>94)</sup> De vita sua. Col. 1161. TBop. VI, 65.

<sup>95)</sup> Oratio II de pace. Col. 1148. Твор. П, 242. Слич. orat. (26) in Se ipsum t. 35. Col. 1252. Твор. П, 310.

скопы этого города извъстнымъ Мелетіемъ <sup>96</sup>). Діодоръ и Флавіанъ были самыми ревпостными поборниками антіохійскихъ богословскихъ доктринъ. Соборъ II вселенскій, царь Оеодосій, народъ константинопольскій съ удовольствіемъ приняли новоизбраннаго святителя. Созоменъ замічаетъ, что "случившееся (избраніе Нектарія) произошло не бозъ соизволенія Божія", ибо "многіе увърены, что это такъ случилось, поелику Богъ внушилъ это царю" <sup>97</sup>). Такъ закончился рядъ событій съ Григоріемъ Богословомъ на II вселенскомъ соборъ.

Какое общее заключение можно выводить изъ исторіи пребыванія Григорія въ Константинополь и въ особенноста изъ обстоятельствъ его присутствованія на вселенскомъ соборъ для разъясненія нашего вопроса, поставленнаго нами цёлію изученія этого предмета? Очень ясное и неопровержимое! Дъла на соборъ вселенскомъ находились въ рукахъ представителей антіохійскаго направленія. Сначала ими управляеть Мелетій, а по смерти его сообща—весь соборъ 98), состоявшій изъ епископовъ однихъ восточныхъ церквей. Григорій быль единодушень съ соборомь только тогда, когда живъ былъ Мелетій, этотъ "человъкъ Божій", вліяніе котораго на соборъ было безусловно. По смерти же Мелетія Григорій по всёмъ важнымъ вопросамъ расходится съ соборомъ въ воззрѣніяхъ. Григорій ясно почувствовалъ себя человъкомъ другаго направленія. Египетскіе и македонскіе епископы, стоявшіе на точкъ зрънія александрійской богословской пауки, ръшительно не имъли общенія съ соборомъ, въ которомъ жилъ и дъйствовалъ духъ Мелетіевъ; а на Мелетія, какъ извъстно, не хорошо смотръли на западъ и въ Александріи. На мѣсто Григорія епископомъ столицы избирается Нектарій, хорошо извъстный антіохійцамъ.

Что доселѣ мы доказывали свойствами догматической дѣятельности собора II вселенскато и историческими фактами, имѣвшими мѣсто на ономъ, тоже можно доказать и прави-

<sup>96)</sup> Theod. V, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Socr. V, 8; Sosom. VII, 8.

<sup>98) &</sup>quot;Многоначаліе, тоже безначаліе", говоритъ Григорій о собор'в по смерти Мелетія (De vita sua. Col. 1151. Твор. VI, 60).

лами того же собора. Некоторыя изъ правиль константинопольскаго вселенскаго собора, судя по содержанію, могли быть обязаны своимъ происхождениемъ отъ представителей антіохійскаго богословскаго направленія, а никакъ не отъ продставителей перкви римской или александрійской. Таково правило 2, въ которомъ епископамъ данной церкви воспрещоно вмѣшиваться въ дѣла другихъ церквей. По мнѣнію церковныхъ историковъ и канонистовъ 99), правило это направляется противъ перкви александрійской, которая позволила себъ самовольно поставить, въ лицъ Максима, епископа для столицы; но намъ кажется, правило направляется и противъ церкви римской, которая въ лицъ Люцифера, посвятившаго Павлина для Антіохіи, позволяла себ'в вторгаться въ чуждыя ей церкви. Правило 4 о Максимъ ципикъ и посвятившихъ его очевидно также обязано своимъ происхожденіемъ сторонъ, отвергнувшей этого самозванца. Наконецъ, 3 правило собора, возвыснышее Константинополь въ і врархическомъ отношеніи до степени почти равной съ Римомъ, могло возникнуть только въ сферъ церкви константинопольской и поддержано въ церквахъ антіохійскихъ, такъ какъ эти церкви досель шли рука объ руку въ церковныхъ дълахъ. Что же касается до церкви римской и александрійской, онъ съ неудовольствіемъ смотръли на ісрархическое возвышеніе Константинополя, почему правила II собора вселенскаго долго у нихъ не находили принятія 100).

<sup>99)</sup> Hefele. II, 16. Ullmann S. 242.

<sup>100)</sup> Неfele. II, 31. Негдепготhег. Photius patriarch. Band. I. S. 34—5. Мы утверждаемь, что веденіе дълъ собора заключалось въ рукахъ антіохійцевъ; но этому, по видимому, противоръчить то обстоятельство, что на соборъ въ числъ важныхъ дъятелей являются и не антіохійцы, каковы: Григорій Нисскій, Кирилъ Іерусалимскій, Амфилохій Иконійскій. Въ сущности же присутствованіе этихъ лицъ на соборъ не противоръчить нашему утвержденію. Григорій Нисскій питалъ глубокое уваженіе къ Мелетію, что и доказалъ своею ръчью на похоронахъ этого послъдняго: онъ почиталъ Мелетія, а чрезъ то безъ сомнънія стоялъ въ хорошихъ отношеніяхъ и къ прочимъ почитателямъ Мелетія, изъ которыхъ состоялъ соборъ. Кирилъ Іерусалимскій одолженъ собору своимъ утвержденіемъ на каеедръ (Theodoret. V, 9).—ибо онъ доселъ считался сторонникомъ аріанъ (Socr. V, 8)—вслъдствіе чего онъ, конечно, дъйствовалъ заодно съ соборомъ. Амфилохій по всъмъ вопросамъ былъ единодушенъ съ Василіемъ великимъ, а Ва-

Какой пріемъ встрітилъ себ' соборъ II вселенскій Константинопольскій во всемъ христіанскомъ мір'я какъ по своей догматической, такъ и по другимъ сторонамъ своей дъятельности? Были ли определенія его приняты безь всякихъ споровъ и прекословій везд'є и тотчась же, какъ скоро сиблались извъстными его въроизложение и распоряжения? Нътъ. Соборъ и опредъленія его довольно продолжительное время встрвчали себв оппозицію въ церкви римской и александрійской. Весь запаль сначала не принималь вероопремеленія собора Константинопольскаго, и такъ прододжадось не мало времени. Ранве второй половины У ввиа, времени папы Льва вел., трудно найти ясное свидетельство о томъ, что папы и западъ усвоивали авторитеть нашему собору на-равнъ съ прочими вселенскими соборами. Подобно римлянамъ отнеслись къ въроизложению Константинопольскаго II вселенскаго собора и александрійцы. "Они вообще, по утвержденію Гергенретера, совстви не котти признавать этого собора 101)". Такъ дъла шли въ церкви александрійской до половины У віжа, когда накожець и здесь быль признань авторитеть символа константинопольскато, но не безъ борьбы и не единодущно 102). Замъчательно, что соборъ константинопольскій 382 г. въ своемъ посланів къ церкви римской, разъясняя многія стороны догматической деятельности собора II вселенскаго, не приводить и не упоминаеть символа, только что составленнаго 103). Не сделано ли это изъ мудрой осторожности, -- изъ опасенія нареканій со стороны церкви римской за якобы извращеніе въры никейской, такъ какъ римляне и александрійцы считали символь никейскій неизменнымь навсогда? Это темь

силій быль глубокимь почитателемь Мелетія. Ца и вообще всё и эти подобныя лица были преверженцами александрійскихь идей лишь въ ограниченномь смыслів. Въ это время антіохійское направленіе начинаеть замітно пропикать и въ ряды самихь александрійцевь.

<sup>101)</sup> Hergenröther. ibid. S. 34.

<sup>102)</sup> Въ настоящемъ случать им дълаемъ только краткія замъчанія о томъ, какъ отнеслась церковь римская и алексаннрійская къ символу константинопольскому. Позднтве въ своемъ изслтдованіи мы приведемъ болтве точные и ясным факты, доказывающіе туже истину. Вообще съ этимъ вопросомъ мы еще повстрічаемся—и не разъ.

<sup>103)</sup> Theodor. V, .

естественные думать, что изъ посланія видно, что въ Римы уже успыло сложиться вообще певыгодное мныне о всей дыятельности собора II вселенскаго. Должно замытить, символь константинопольскій не признали и не приняли ты именно церкви, которыя издавна подозрительно и недовырчиво, въ свое время основательно, а тепорь безъ всякихъ основаній относились къ богословскимъ кружкамъ антіохійскимъ. Призракъ аріанства все еще продолжаль устращать эти церкви, тогда какъ на востокы въ дыйствительности аріанство почти перешло уже въ область преданій.

Другія важныя распоряженія собора Константинопольскаго вселенскаго встричены были на порвыхъ порахъ въ техъ же сейчась упомянутых церквахь противодействіемь. Такъ Нектарія не сойчась цризнала законнымъ архіопископомъ столицы церковь западная. Соборъ медіоланскій 381 года, осенью 104), подъ предсъдательствомъ знаменитаго Амвросія, си. Медіоланскаго, высказаль себя за Максима и не призналъ Нектарія 105). Тоже было, должно думать, и въ Римъ. Ибо соборъ Константинопольскій 382 года, извъщая папу Дамаса о томъ, что сдёлано на II вселенскомъ соборе, и упоминая о возведеніи Нектарія во епископа столицы, просить папу "отложить всякое человеческое пристрастіе ( $\pi ilde{a}$ оат проопавыат) и благоустройство церквей предпочесть расположенію и любви личной 106) . Григорій Богословъ также неодобрительно смотрълъ на избраніе Нектарія. Размышляя самъ съ собою, въ одномъ стихотвореніи, онъ пишетъ: "кому не надлежало бы приближаться къ спасительнымъ дверямъ, тотъ предпочтенъ моимъ тайнодвиствіямъ. Кто изъ мудрыхъ похвалить сіе? 107) ". Тоть же Григорій указываеть недостатокъ пастырской ревности въ Нектарів 108). Впрочемъ Григорій въ перепискъ съ Нектаріемъ показываль и расположение къ своему преемнику 109). Недружелюбно смот-

<sup>104)</sup> Соборъ вселенскій быль въ май-іюль.

<sup>108)</sup> Hefele II, 20, 37.

<sup>106)</sup> Theodor. V, 9. Col. 1217.

<sup>107)</sup> Carmen in invidos. Col. 1338. Migne. t. 37. TBop. VI, 70.

<sup>198)</sup> Epist. (202) ad Nectarium episc. Constant. Tom. 37. Thop. IV,191—2.

<sup>109)</sup> Напр. Epist. 185. t. 37. Твор. VI, 246. Въ Александрін тоже не признавали законности поставленія Нектарія. Hergenröther, ibid, S. 34.

рѣли римляне и александрійцы также на Флавіана, архіепископа антіохійскаго, поставленнаго отъ II вселенскаго собора. Соборъ Константинопольскій 382 года въ посланіи къ папѣ Дамасу проситъ римскую церковь отложить всякое пристрастіе по отношенію къ Флавіану 110), какъ и по отношенію къ Нектарію. Дъйствительно въ Римъ посвященіе Флавіана встрътило продолжительное противодъйствіе. Папа Дамасъ лично просилъ царя Өеодосія, чтобы онъ уничтожилъ "тираннію" въ Антіохіи—такъ называль онъ прав-леніе Флавіана — и просилъ не разъ 111). Церковь александрійская стояла по указанному вопросу на одной и той же точкъ зрънія съ папою. Архіепископъ александрійскій Өеофилъ (385 г.), пресмникъ Тимоеся, по сказанію Сократа. питаль гневь къ Флавіану, какъ къ человеку незаконно возствиему на епископскую канедру въ Антіохіи 112). Вообще касательно Флавіана церкви опредъленно раздълились такимъ образомъ: Римъ и западъ, Александрія и Египетъ, Аравія были противъ епископствованія Флавіана; Сирія же, Понтъ, Каппадокія, вся Азія, Фригія и конечно Константинополь поддерживали Флавіана на престоль. Распри о Нектарів и Флавіан' впрочемъ съ теченіемъ времени кончились благополучно 113).

Въ виду этихъ разногласій естественно было желаніе въ церкви, чтобы "пришли въ согласіс и единство части вселенной, ко вреду своему раздѣлившіяся" 114).

<sup>110)</sup> Theodor. V, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Theod. V, 23. Такое же отношеніе встрычаємь и въ церкви Медіоланской. Hefele. II, 37.

<sup>112)</sup> Socrat. V, 15.

<sup>113)</sup> Theod. V, 22. Socr. V, 15. Hefele II, 40.

<sup>114)</sup> Gregorii Theol. Epist. (135) ad Sophronium praefectum. TBop. VI 194.

О Богв нельзя говорить, что Онъ питался млекомъ или родился отъ Двы; о Богв нельзя сказать, что Онъ двухмъсячный или трехмъсячный.

Несторій.

Невивстиный принимаеть плоть отъ Маріи, опредвляеть заключиться въ Дввическомъ чревв. Безпредвльный содержится плотію. Безстрастный добровольно страдаеть за насъ собственною плотію.

Св. Кирилл.

Переходъ отъ споровъ аріанскихъ къ спорамъ несторіанскимъ, спорамъ о лицѣ Богочеловѣка—христологическимъ, совершился въ церкви, по нашему мнѣнію, очень просто. Аріане въ своихъ интересахъ ссылались, какъ мы указывали выше, на многія изреченія Новаго Завѣта относительно Христа, въ которыхъ Онъ Самъ или евангелисты и апостолы говорили о Немъ уничижительно. Эти изреченія извѣстны. Изъ этихъ изреченій аріане выводили заключеніе, что Сынъ ниже Отца, подчиненъ Ему 1) и пр. Со стороны представителей православія необходимо было разъяснить, въ какомъ смыслѣ нужно понимать подобныя уничижительныя изреченія о Христѣ. Общая мысль ихъ была та, что изреченія подобнаго рода нужно относить исключительно къ человѣческой природѣ Христа. Дѣло ясное! Но такое рѣшеніе вопроса встрѣчало затрудненія, возраженія, имѣло недо-



<sup>1)</sup> Cyrilli, episc. Alexandr. Epist. ad Acacium Melitinne episc. Col. 197. Мідпе. Gr. t. 77. Дъян. Вселен. собор. Т. П. 398.

мольки. Если Христосъ одно говорилъ и довершалъ какъ человъкъ, другое какъ Богъ, не следовало ли отсюда, что естества во Христъ были раздълены: въ Немъ одномъ дъйствоваль двъ сущности и двъ раздъльныя води? Въ отвътъ на эти возраженія, конечно, можно было отвібчать: природы во Христъ не разъединены, а находятся въ соединеніи. Но на это разъяснение готово было новое возражение: если естества во Христъ были тъсно соединены, если Онъ Богочеловъкъ въ буквальномъ смыслъ, то возникало богохульное: заключение, что когда Онъ говорить о себъ уничижительно, Онъ обманываль Своихъ учениковъ. Ибо Тоть, Кто въ каждомъ словъ и каждомъ дълъ есть воистину Богъ, не могъ говорить и дъйствовать только по человъчески. На эту мысль сильно ударяеть блаженный Өеодорить, участіе котораго въ споре несторіанскомъ известно. Приводя изреченіе Христа, что Онъ не знаетъ о дни же томъ и часъ (Ме. 24, 36), Өеодорить не безъ основанія разсуждаль: "если какъ Богъ, и зная день, однакожъ желая скрыть, говорилъ, что не знаеть его, то смотри, къ какому богохульству должно приводить заключеніе: Истина лжеть; она не по праву называется истиной, если заключаеть въ себъ что нибудь противное истинъ? Почему Слово носитъ ими премудрости, какъ скоро подвержено немощи невъдънія" 2)? Возраженіе существовало; нужно было ръшить его. Отсюда -- споры несторіанскіе. Необходимо было найти такое решеніе вопроса объ отношеніи двухъ природъ во Христь, какое устраняло бы всякія недоум'внія, возраженія. Къ этому и стремятся представители и православія и несторіанства въ спорахъ христологическихъ въ V въкъ. Мы впрочемъ думаемъ, что эти споры едва ли возгорълись бы, еслибы на сценъ церковно-исторической не появилось Несторія, человъка съ достоинствами, но крайне запальчиваго, любившаго настоять на своемъ, гордаго; а главное, какъ питомецъ мо-. настырскій, онъ мало зналь жизнь и ея требованія, узко понималь интересы церкви. Въ самомъ деле, по христологическому вопросу много было уже написано прекраснаго

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cyrilli. Apologeticus pro XII capitibus, contra Theodoretum. Col. 409, 412. Migne. Gr. t. 76. II, 149.

отцами церкви IV въка, но вопросъ отъ того не приблизился къ уразумънію. Онъ превышалъ мысль человъческую. Аріанство давно усмирилось и почти исчезло изъ нъдръ церкви восточной. Возраженій съ точки зрънія аріанской противъ ученія объ отношеніи естествъ во Христъ пе слышно было. Можно было довольствоваться тъмъ, что уже слълано по вопросу касательно ученія о лицъ Богочеловъка; но этого однакожъ не случилось. Умъ кичить, и вотъ снова споры....

Въ самомъ началъ споровъ христологическихъ вся церковь разлелилась на аве половины: одна высказалась за ученіе, признанное поздніве православіемь, другая за несторіанство, за ересь. За православіе высказались всѣ тѣ страны и церкви, гдъ въ IV въкъ жили и дъйствовали поборники никейскаго собора. За несторіанство крівпко стояли опять тѣ же страны и церкви, которыя въ IV вѣкѣ боролись въ пользу аріанства 3). Параллель выходила самая строгая. Подтвердимъ сказапное фактами. Какъ во времена аріанскихъ споровъ во главъ противниковъ этой ереси стояла александрійская церковь, тоже самое и теперь. Главнымъ представателемъ православія во время споровъ несторіанскихъ былъ св. Кириллъ, архіепископъ александрійскій. Отцы александрійской или точне египетской церкви на III вселенскомъ соборъ заявляли: "отъ епископовъ египетскихъ требовать отчета въ православной въръ излишнее дъло. Ибо всякому очевидно, что мы следуемъ вере святейшаго Кирилла" 1). Такихъ было на самомъ соборъ 50 человъкъ 5). Какъ во времена аріанства, такъ и теперь подъ вліяніемъ александрійской церкви, церковь римская взяла туже сторону. Кириллъ писалъ въ Римъ, разъясняя дело, просилъ содействія папъ и легко достигъ желаемаго 6). Папа склонился на

<sup>3)</sup> См. гл. II нашего изследованія.

<sup>4)</sup> Binii. Concilia. Т. I, pars I. Acta concilii Ephesini, р. 184. Дѣян. Всел. Собор. І. 537. Изд. 1-ое. Цѣлый соборъ епископовъ въ Александріи осудилъ Несторія въ 430 году. (Cyrilli. Epist. ad Monachos Constantinop. Col. 125. Мідпе. Gr. t. 77. Дѣян. I, 458. Въ этомъ томъ Миня собраны всѣ посланія Кирилла).

<sup>5)</sup> Concilia. Acta con. Ephes. p. 272. Дізян. I, 790.

<sup>6)</sup> Cyrilli. Epist ad Coelestinum. Col. 80 et c. Дъян. I, 364.

сторону Кирилла и съ собою склонилъ и всю церковь запаличю 7). Папа Целестинъ писалъ Кириллу: "Ты во всемъ имъсщь такія же мысли, какія мысли и мы имъсмъ; въ защищеніи въры ты самый мужественный поборнякъ" 8). Какъ и въ эпоху никейскаго собора, страны иллирійскія подъ вліяпісмъ ли папъ или полу вліянісмъ александрійской церкви объявляють себя за ученіе, которое раскрывалось и локазывалось Кирилломъ. Ооссалоника, Македонія и "весь Иллирикъ <sup>4</sup>), подали голосъ за одно съ Римомъ и Александріей. Кириллъ пви одномъ случав писалъ, что епископъ еессалійскій и другіе епископы Макелонін всегла согласны съ папскими сужденіями 10). Церковь іерусалимская какъ и въ IV въкъ безъ всякихъ колебаній стала на сторонъ александрійскаго ученія. Что все это было действительно такъ, т. е. что всв эти церкви пристали къ одной сторонь, объ этомъ слышимъ свидътельство изъ устъ противоположной партіи: "Западъ, Египетъ и Македонія" отдівлились по этому свидътельству 11) отъ церквей восточныхъ. — Съ другой стороны, гдъ ранъе въ IV въкъ жило и процебтало аріанство, тамъ теперь въ V въкъ утверждается несторіанство, другая партія въ церкви. Аріанство свило себъ гнъздо въ Антіохіи сирійской, тоже было теперь съ несторіанствомъ. Отсюда вышли всё вожди несторіанскихъ движеній. Архіопископъ антіохійскій Іоаннъ объявляль себя "другомъ" Несторія 12) (III всел. соборъ также именуетъ Іоаппа другомъ Несторія), в, перечисляя болью важныхъ епископовъ антіохійскаго округа, замьчають о нихъ, что они относятся, какъ и самъ Іоаннъ, "съ любовію" къ Несторію и считають его діло "собственнымъ

<sup>7)</sup> Соборъ Римскій въ 430 г. осудиль Несторія. Cyrilli. Epist. ad Joannem . episc. Antioch. Col. 96. Діян. I, 416.

<sup>8)</sup> Coelestini Ep. ad Cyrillum. Col. 91. Migne. Gr. t. 77. Дъян. I, 367.

<sup>9)</sup> Cyrilli epist. ad Coelest. Col. 84. Дѣян. I, 363. Concilia. Acta Conc. Ephes. p. 175. Дѣян. I, 511.

<sup>10)</sup> Cyrilli. Ep. ad Ioannem Antioch. Col. 96. Дівян. I, 417.

<sup>11)</sup> Ioannis episc. Antioch. Epist. ad Nestorium. Col. 1453. Migne, Gr. t. 77. Лъян. I, 432.

<sup>12)</sup> Іоаннъ воспитывался вивств съ Несторіемъ въ одномъ монастырв близъ Антіохіи. Le Quin. Oriens christ. t. П, р. 721.

своимъ дѣломъ" 13). Тотъ же Іоаннъ поручаетъ умиѣйшему и образованнъйшему изъ епископовъ антіохійскаго округа Осолориту опровержение возаржний противной стороны 14). Самъ Осолорить еп. кирскій пазываеть Несторія своимъ "другомъ", "отцемъ" и рѣшается употребить всѣ силы свои ко благу этого отца <sup>15</sup>). Такимъ образомъ нѣтъ никакого сомнънія, что Антіохія съ ез округомъ дружно стояла за Несторія, еретика. Какъ ранве, въ эпоху аріапства. Константинополь быль мыстомы, откуда раскилывались тенета для уловленія приверженцевь этому нечестію, такъ было и теперь. Архіепископъ константинопольскій Несторій, виновникъ церковныхъ смутъ, энергически дъйствоваль для привлеченія на свою сторону сколько возможно болбе последователей, и съ успехомъ. Какою сильною привязанностію пользовался Несторій въ обществъ константинопольскомъ, это видно изъ того, что, когда опъ быль уже изгнань, народь, по смерти архіепископа константинопольскаго Максиміана, здісь возглащоль: да будеть Несторій снова спископомъ въ столицв 16). Какъ во времена господства аріанскаго зам'вчательный по своему ісрархическому положенію епископъ ираклійскій Өеодоръ держаль сторону ереси, такъ и теперь епископъ близъ лежащей къ Константинополю Иракліи Фритиласъ становится сторонникомъ несторіанства 17). Сторопу Несторія держать весьма многіе еписковы сирійскіе, азійскіе и понтійскіе 18).

Вообще Азія теперь склонилась къ одной ереси, какъ прежде въ IV въкъ къ другой. Параллель полная. Отсюда, изъ всъхъ этихъ фактовъ о сферъ распространенія идей александрійской церкви и неоторіанства въ церкви V въка, съ ясностію видно, что раздъленіе церкви, начавшееся по поводу аріанства, не умирало и въ послъдствіи, — оно только скрывалось. Прошелъ цълый въкъ, а оно все еще было живо. Случились новые споры, и обстоятельства показали, что

<sup>13)</sup> Ioannis Antioch. Epist. ad Nestorium. Col. 1457. Дъян. I, 436-7.

<sup>14)</sup> Cyrilli. Apologeticus adversus Theodoretum. Col. 389. Atam. II, 125.

<sup>15)</sup> Concilia. Acta conc. Ephes. pag. 282. Дъян. I, 828.

<sup>16)</sup> Neander. Allgem. Geschichte. S. 690.

<sup>17)</sup> Concilia. p. 309—310. Дѣян. 11, 25.

<sup>18)</sup> Ibid. р. 213, 226—7. Дъян. 616—17. 655. и друг.

и древнія рапы не зажили еще совсвиъ. Въ отдельныхъ церквахъ были симпатіи и антипатіи, которыхъ не могло сокрушить само всесокрушающее время. Дальнейшія историческія параллели между временами арізпскими и настоящими, о которыхъ мы говоримъ: прежде Александрія, ставъ во главъ православнаго движенія, сильно опиралась въ своей дъятельности на авторитетъ напскій, ждала подкрыпленія в помощи изъ Рима, тоже и теперь 19). Кириллъ почтительно просить напу Целестина решить вопросъ, какъ поступить съ Несторіемъ, и върно выполняетъ волю папскую. Враги паны суть враги Кирилла. Иначе держить себя противная партія, какъ это было и во времена аріанства. Несторій пренебрежительно относится къ наиф; беротъ на себя задачу переръшать напскія опредъленія 20). Авторитеть напскій для него мало значить. Наконець, поборниками православія въ эпоху аріанскую были между прочимъ монахи 11), ревностные враги аріанъ, -- теперь тоже самое. Монахи, начиная съ Константинополя и повсюду ненавидятъ несторіанство 12) и крыпко держатся стороны православной. Традиція и въ последнихъ двухъ отношеніяхъ переходить изъ рода въ родъ и проявляется, когда наступаетъ для сего часъ.

Первая партія по своєму богословскому направленію и по складу своихъ догматическихъ воззрѣній есть партія александрійская, тѣсно примыкающая къ направленію и воззрѣніямъ, отличающимъ туже партію и въ ІV вѣкѣ; вторая партія по глакнымъ чертамъ богословской науки, отличающимъ сочиненія, вышедшія отсюда въ V вѣкѣ, есть партія антіохійская, родственная съ болѣе рачней партіей тогоже имени.

Укажемъ основныя качества и воззрѣнія той и другой

<sup>19)</sup> Cyrilli. Epist. ad Coelest. Col. 84. Дъян. 1, 364.

<sup>20)</sup> Несторій браль подъ свою защиту пелагіанъ, осужденныхъ въ Римѣ (Coelestini: Ep. ad Nestorium, Concilia, p. 137. Дѣяп. I, 390—1.

<sup>21)</sup> См. гл. П нашего изследованія, стр. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ревностную борьбу монаховъ противъ Несторія хвалитъ Кириллъ (Суг. Ер. ad monachos Constantinop. Col. 125. Дъян. I, 459). Дъйствительно монахи въ Константинополъ явпо высказывали свою ненависть къ этому еретику. (Concilia р. 160. Дъян. I, 469).

стороны. Прежде всего посмотримъ, какъ рѣшали онѣ вопросъ объ отношении вёры къ разуму, науки къ догмату, ибо это - исходная точка зрёнія, которая опредёляла собою такія или другія отношенія къ вопросамъ догматики. Сторона православная, александрійствующая раздёляеть въ этомъ отношенім принципы Асанасія. Василія в., Григорія Богослова 23). Въръ долженъ быть подчиненъ разумъ, разуму долженъ быть положенъ предёлъ въ изследовании въри, въра выше разума — вотъ смыслъ воззрвній, раскрываемыхъ православными богословами, противниками несторіанства. Начнемъ съ Кирилла. Онъ говоритъ: "зачемъ мнъ заботливо изследовать Писаніе, а не мудрствовать въ простотъ сердца согласно съ нимъ" 24)? Въ частности, касательно величайшаго догмата о воплощении Богочеловъка, Кириллъ пишетъ: "Прими благоволение Отца, даровавшаго намъ собственнаго Сына. Не изследуй, прошу, этого дела (μη περιεργάζου το πράγμα). Оно не поддается разуму языческой мудрости и обыкновенному пониманіючуждо того и другаго" (άλλότριον γαρ έχατέρων) 25). Въ другомъ мёстё Кириллъ восклицаеть: "какая необходимость предлагать всжиъ эти вопросы (о воплощеніи) столь утонченные и сокровенные? Не больше ли бы пользы принесли мы людямъ изъясненіемъ нравственнаго ученія, когда мы еще не способны съ надлежащею върностію проникать въ догматическое ученіе 26)? Папа Целестинъ съ своей стороны раскрываетъ мысли подобныя мыслямъ Кирилла; о въръ онъ пишетъ: "въ этой внутренней войнъ въра должна послужить ствной для насъ; ея духовными стрвлами вы можете защищать себя самихъ противъ невърія. Будемъ хранить ее, потому что она хранить насъ" 27). Папа внушаетъ крайною осторожность въ изысканіяхъ о въръ. Онъ говорить: "надобно болье боятся и не высокомудрствовать, углубляясь въ изысканія (Рим. 11, 20); не должно,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) См. начало III главы, стр. 52-56.

<sup>24)</sup> Cyril. Homilia contra Nestorium. Col. 993, Migne. t. 77. Дъян. I, 639.

<sup>28)</sup> Disputatio de incarnatione Verbi Dei. Concilia, p. 377. Дъян. II, 199.

<sup>26)</sup> Cyrilli Ep. ad Acacium Beroeensem. Col. 97. Дъян. I, 419—20.

<sup>27)</sup> Coelestini. Ep. ad clerum constantinop. Concilia, p. 140. Дъян. I, 402.

сказано, изследовать предметовъ, высшихъ себя" (Сир. 3, 20) <sup>28</sup>). Онъ же прамо запрещаетъ влаваться въ умствованія о воплощеніи. "Пусть устранится, предписывалъ Целестинъ, вопросъ о рожденіи (Христа), который всякій истинно в врующій долженъ р вшить во простот в сердця, ибо кто осмълится испытать Бога " 39)? Епископъ Өсодотъ апкирскій 30), приверженець Кирилла, внушаеть смотрыть на образъ воплощенія какъ на чудо и требуетъ, чтобы при виать этого чуда умолкъ разумъ. Вотъ его внущительныя слова: "итакъ не спрашивай меня объ образъ чудесъ Божіихъ, ибо скажу тебъ: чудеса показывають только, что совершилось, а знать образъ совершенія я представляю Богу". Не спрашивай: "какимъ образомъ Богъ пребываетъ Богомъ и дълается челов  $\pm$  комъ?  $^{*}$   $^{31}$ ). "В  $\pm$ рь чуду и не испытывай ( $\pi\iota$ отече жай ип вовича) умомъ совершившагося « 32). — Партія еретичествующая антіохійская напротивъ требовала болье свободныхъ отношеній разума къ въръ, мысли къ догмату. Она хотела хотя несколько проникнуть въ тайны веры, сокрытыя отъ умственнаго взора челов вческаго. Несторіане это были аріане V въка. Противники несторіанъ яспо усматривали подобныя стремленія у несторіанствующихъ. Целсстинъ. обличая Несторія, замічаль: "ему бы надобно прочитать въ Писаніи и держать (въ умѣ), что суетныхъ изысканій, которыя не помогають спасевію, но служать къ погибели душъ, надобно скорфе убфгать, нежели вдаваться въ нихъ" 33). Опъ находитъ у Несторія стремленіе къ мудрости, которое привело его къ юродству: "пе къ вашему ли епископу, пишетъ папа къ клиру константинопольскому,

<sup>28)</sup> Coelestini. Ep. ad Nestor. Concilia p. 134. Дъян. 1, 380.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Coelestini. Epist. ad clerum constantinop. Concilia, p. 416. Дъян. П. 330.

<sup>30)</sup> Хотя Анкира и была очень отдалена отъ Александріи, однакожъ въ лицъ Оеодота имъла дъятельнаго сторонника Кириллова. Замъчательно, подобное же было и во дни Аванасія. Здъсь въ это время заявилъ себя борьбой противъ аріанства Маркеллъ. Но тотъ и другой епископы анкирскіе подъ конецъ сами вдаются въ ересь, впадая въ противоположную крайность.

<sup>31)</sup> Theodoti episc. Aneyr. Homilia I, col. 1357. Migne, Gr. t. 77, Дъян. II, 221—2.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibidem. col. 1368. Д. 233—4.

<sup>33)</sup> Coelestini. Ep. ad Cyril. col. 91. Migne. Gr. t. 77. Дъян. I, 368.

правильно можно отнести сіи слова: глаголющеся быти мидры объюродища" (Рим. 1, 2) <sup>34</sup>). Тотъ же папа во всъхъ вообще несторіанахъ видить людей, увлекающихся новизнами и поработившихся горделивому разуму человъческому. Онъ побуждаеть сильныхъ міра выступить въ борьбу съ "новизнами" ученія и противъ тъхъ, "которые усиливаются постигнуть величе Боже способомъ человъческаго изслъдованія" (Divinae majestatis potentiam im humanae disputationis rationem artare contendunt) 35). Въ самомъ дълъ, несторіанствующіе при всемъ желаній твердо держаться почвы въры, необходимо должны были, какъ скоро они взялись разъяснить таинственный догмать, не разумъ подчинять въръ, а въру разуму. Такъ и было въ сущности. Несторіане во время споровъ съ православными въ такомъ родъ выражали свои требованія, какому оставались чуждыми богословы другой стороны. Въ сознаніи III-го вселенскаго собора Несторій видълъ позволеніе снова изложить в ру  $(\varepsilon \times \tau \varepsilon \partial \tilde{\eta} v \alpha \iota \pi \iota \sigma \tau \iota v)^{86})$ , на основаніи Писанія и церковнаго ученія, въ чемъ не видъли никакой надобности сторонники Кирилла. На томъ же соборъ приверженцы его предполагали увидъть диспуты противныхъ сторонъ, чтобы истина разъяснена была "посредствомъ предложеній и рішеній, вопрошеній и отвітовъ 37). Опять этого избъгала сторона православныхъ, какъ пути скользкаго въ области вфры. Іоаннъ антіохійскій задачу дъятельности собора ефесскаго полагалъ въ томъ, чтобы "заняться изследованіемъ догматовъ" (προστάξαι εξέτασιν των δογμάτων) 38). Несторіанствующіе упрекали отцевъ III вселен. собора въ томъ, что они "не хотъли производить изысканій о спорныхъ вопросахъ"; исходною точкою въ изысканіяхъ вь противоположность православнымъ отцамъ они считали "знаніе и испытаніе догматовъ" (у $v\tilde{\omega}$ оїz  $z\tilde{\omega}$   $t\tilde{\omega}v$ 

<sup>31)</sup> Coelestini. Ep. ad clerum Constantinop. Concilia, p. 140. Дъян. I, 401.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Concilia. Acta conc. Ephes. p. 236. Дъян. 1, 680.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) lbid. pag. 213 Дъян. 615.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibidem. p. 225. Дъян. 650.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>, Ibidem. p. 271 Дъян. 787.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid. p. 275. Дъян. 800.

фраза <sup>40</sup>),—Несторій критически относился къ прежнимъ церковнымъ писателямъ, смотрълъ на пихъ съ педовъріемъ. "Несторій не показывалъ винманія къ древнимъ, по предпочиталъ всъмъ самого себя".

Если такъ смотръли православные и еретики на отношение въры и разума, то послъ временъ аріанскихъ, мы снова встръчаемся въ лицъ представителей двухъ партій єъ борьбой раціонализма,—впрочемъ не особенно смълаго,—съ супранатурализмомъ...

Догматическія воззрінія двухъ партій александрійской п антіохійской относительно спорнаго пункта о соединенія двухъ естествъ въ Богочеловъкъ были во многомъ пеодинаковы. Несторіанствующіе держались однихъ, противникидругихъ. Во главъ первихъ, какъ извъстпо, стоялъ Несторій, архіеп, константинопольскій, возведенный изъ пресвитеровъ антіохійскихъ. Сделаемъ краткія замёчанія о личности этого человъка. Историкъ Сократъ сообщаетъ о пемъ довольно обстоятельныя сведёнія, по ихъ пужно принимать съ критическою осторожностію 41). Сократь прямо свидітельствуеть, что это быль человькь очень талаптливый, отличавшійся краспоръчіемъ и даромъ слова. Жизнь его посила отпечатокъ аскотическихъ наклонностей (доспоступ). Но вывств съ этимъ онъ сообщилъ о Несторіи много такого, что бросаетъ твнь на умственный и правственный характеръ его 42). Разборъ этихъ известій долженъ однакожъ показать, что Сократь едва ли быль вполиф правь въ своихъ воззренияхъ въ последнемъ случав. Онъ называетъ Иссторія "тщеславнымъ, вспыльчивымъ, легкомысленнымъ" ( $\tau \acute{o}$  хойфор  $\tau \~{\eta}$ ;  $\delta \iota \alpha$ roias, το θυμικόν και κενόδοξου). Βco эτο οчень можеть быть и върсятно-права. Но во всякомъ случаъ и правда, доказательства пашего историка въ подтверждение такой характеристики но тверды. Такія качества его характера онъ усматриваетъ въ томъ; что Несторій гиалъ ере-

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Socr. VII, 32. Впрочемъ мизніе Сократа подтверждаетъ и Кириллъ (ер. ad clericos constantinop. col. 65. Дъян. I, 351).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Ноапдеръ (Band. I, 667—8), не смотря на свои симпатіи къ этому еретику, въ критикъ Сократовыхъ извъстій не показываетъ однакожъ ни силы, ни проинцательности.

<sup>42)</sup> Socr. VII, 29. 31. 32.

тиковъ и раскольниковъ. Согласны. Но съ другой стороны развъ такія дъйствія Несторія нельзя считать проявленіемъ ревности къ благочестію, къ православію? Притомъ, и это главное, нужно взять во вниманіе особенную, оригинальную для того времени историческую точку зрвнія Сократа. Несомнънный фактъ, что этотъ историкъ неодобрительно, худо смотрёль на всёхь тёхь еписконовь, которые ознаменовали свою деятельность преследованиемъ еретиковъ, какъ напротивъ онъ усердно хвалилъ тъхъ епископовъ, которые мирволили еретикамъ 43). Напр. о самомъ Златоустъ Сократь отзывается не совсёмь хорошо, кажется, потому, что онъ строго относился къ еретикамъ. Если такъ, то имвемъ ли мы право верить Сократу въ его известияхъ о нравственномъ характеръ Несторія, основанныхъ исключительно на томъ наблюдении, что Несторій быль гонитель еретиковъ и вообще сектантовъ? Думаемъ, нътъ. Что касается до умственнаго образованія Несторія, то тоть же историкь въ этомъ отношении не высокаго мнѣнія о еретикѣ. Онъ говоритъ: "будучи отъ природы красноръчивъ, Несторій считаль себя образованнымъ, а на самомъ дълъ не имълъ никакой учености (ανάγωγος η̄ν), да и не хотълъ изучать (απηξίου μαν- $\vartheta \acute{a}v \epsilon \iota v$ ) книги древнихъ толкователей". Доказательство, которымъ историкъ подтверждаетъ свое мнѣніе, не выдерживаетъ критики. Сократъ ставитъ ему въ упрекъ, что онъ не читаль какихъ-то древнихъ списковъ посланій Іоанна Богослова, что онъ не читалъ Евсевія кесарійскаго и Оригена, въ которыхъ, по мнѣнію Сократа, находилось ясное ученіе по тому вопросу, относительно котораго спорилъ еретикъ, притомъ ученіе, прямо противоположное его мнѣніямъ. Читалъ или не читалъ, изучалъ или не изучалъ Несторій неречисляемыя Сократомъ богодухновенныя и патристическія писанія, объ этомъ ни Сократь, ни мы доподлинно не знаемъ. Но кто можетъ быть настолько самоувъренъ, чтобы сказать, что еретикъ всего этого действительно не читалъ и не зналъ? Очень можетъ быть, что онъ все это зналъ не хуже Сократа, но не придавалъ этому значенія. Развъ кто пользуется для доказательства своихъ извъстныхъ воз-

<sup>43)</sup> Socr. VII, 2; 41.

зрвній писаніями, въ которыхъ находятся мысли обратныя тъмъ, какія хотять доказывать? Мы должны еще сказать, что Сократь по вопросу о Несторіи не можеть быть признанъ свидътелемъ безпристрастнымъ. Онъ былъ поклонникомъ александрійскаго богословствованія, почитателемъ главы александрійской школы-Оригена, защитникомъ его памяти, заступникомъ за Евсевія кесарійскаго, оригениста, - вообще онъ былъ истый александріецъ по направленію 44). Имбемъ ли мы право довърять ему въ сужденіяхъ о представителяхъ антіохійскаго направленія, какимъ былъ Несторій? Едва ли. Не потому ли Сократь не любиль и Златоуста, что этоть быль выходцемь изъ антіохійской школы? Нѣть основаній защищать Несторія, но и ніть основаній вполні вітрить Сократу. Итакъ остается несомивнио вврное въ извистіяхъ Сократа о Несторіи: во 1-хъ то, что Несторій быль человъкъ съ замъчательнымъ ораторскимъ талантомъ, иначе бы сго не вызвали въ Константинополь изъ отдаленной Антіохін для возведенія въ санъ архіепископа столицы; во 2-хъ то, что онъ быль человъкъ строгой, монашеской жизни: действительно неть ни одного историческаго свидетельства, которое набрасывало бы тынь на нравственную жизнь еретика. Къ этимъ характеристическимъ чертамъ Несторія нужно еще прибавить то, о чемъ мы замътили выше относительно этого еретика. Несторій быль человъкь гордый, не любилъ ни предъ чемъ и ни предъ кемъ преклоняться. Если ему разъ пришло на мысль, что его иден правильны, а возэрвнія другихъ ньть-ничто не могло остановить его ревности къ провозглащенію своихъ и къ борьбъ съ противоположными воззрѣніями. Ревность его была не по разуму, но едва ли она происходила изъ тщеславія и вспыльчивости. Это былъ характеръ решительный, смелый. Еще: Несторій очень мало зналь жизнь, ея требованія. Вмѣсто того, чтобы приглядываться къ обстоятельствамъ, соразмърять свои действія съ требованіями времени, общества, онъ шелъ на проломъ. Мы знаемъ, что Несторій потерялъ доброе имя, честь, въчное спасеніе, но не будь онъ по вос-

<sup>14)</sup> Socr. VI, 13. I, 8. II. 21. Онъ даже близокъ былъ къ воззрвніямъ монофизитскимъ. VII, 32.

питанію челов вкомъ, который ничего пе зналъ дальше ствиъ монастырскихъ и книгъ, а будь опъ челов вкомъ опытнымъ касательно злобы дня, не будь онъ крайнимъ антіохійцемъ; изъ пего вышелъ бы челов вкъ совс възъ другой. Но что говервть о томъ, чего натъ?...

Богословскія воззр'внія Несторія 45) касательно лица Богочеловъка просты до паглядности, ясны до осязательности, но орегичны. Въ виду того, что мысли этого сретика можно находить только въ краткихъ его письмахъ и въ отрывочныхъ его сочиненіяхъ, след. не въ системь, мы для большей связи и определенности изложимъ ихъ въ собственныхъ своихъ словахъ. Христосъ терпълъ уничижение, родился, возрасталъ, постепенно прсуспъвая въ премудрости, страдаль и умерь, по Опъ быль Богочеловъкь. Какъ же все это Опъ претерпъвалъ — Божествомъ или человъчествомъ? Разумъется, чоловъчествомъ. Зпачитъ, заключаетъ Несторій, въ Пемъ, Христь, естества были раздълены 46). Божество его не принимало непосредственно участія во всемъ томъ, въ чемъ выразилось уничижительное состояние Его 47). Эту общую и главную мысль раскрываеть Несторій ясибе, когда разсматриваеть частиве всв обстоятельства земной жизни Богочеловъка. Рожденіе Христа отъ Дъвы было рожденіемъ чоловічоскимъ, а не Божескимъ. Сынъ Божій, редившись предвично отъ Отца, не могъ еще родиться во времени; родился только человъкъ, который вошелъ въ общение съ Сыномъ Божимъ. Но это общение началось со

<sup>13)</sup> У церк, историковъ установился обычай, прежде чъмъ говорить о Несторіи и его ученіи, излагать ученіе Өеодора Мопсуетскаго. Хотя ученіе Песторія и Өеодора вильють много общаго между собою, однакожъ прямую историческую преемственность ихъ воззрѣній пельзя установить со всею строгостію. Өеодоръ своими воззрѣніями не возбуждаль пикакихъ движеній въ церкви своего времени. Опъ жилъ и умеръ въ миръ съ церковью. Мы съ своей стороны считаемъ излишнимъ говоритъ о Өеодоръ, потому что о немъ ничего не говорится въ допументахъ, имѣющихъ отношеніе къ спо. рамъ Кирилла съ Песторіємъ, о немъ не упоминаетъ и соборъ ефесскій ІІІ вселенскій.

<sup>46)</sup> Χωρίζω τὰς ψύσεις, говорияъ Hectopiй (Concilia. Acta conc. Ephes. p. 200 Дъян. I, 580.

<sup>17)</sup> Nestorii Anathematismus III. Concilia, p. 159. Дъян. I, 482. Acta conc. Ephes. p. 200. Дъян. I, 580.

времени зачатія Іисуса. Въ самой утробъ Дъвы Маріи быль ли младенецъ и Владыка Младенца" (βρέφος καὶ τοῦ βρέφους беσπότης) <sup>48</sup>), съ тъмъ различіемъ, что чревоношеніе простираясь на человъка Христа, не простиралось на Сына Божія, потому что естество Божеское и человъческое не соединались. Отсюда Несторій отриналь названіе: Богородица, которымъ церковь именуетъ Присподъву. Отъ Нея родился не Самъ Богъ, а одежда (indumentum), которая должна была облекать Сына Божія. — храмъ (templum), въ которомъ Онъ имълъ обитать 49). Несторій даваль Богоматери наименованіе Христородицы 50), поскольку она родила человъка-Христа. Дальнъйшіе факты въ земной жизни Богочеловъка онъ разсматриваетъ съ той же точки зрѣнія. Изъ Евангелія извъстно, что Христосъ мало по малу преуспъвалъ въ премудрости, возрастъ и благодати (Лук. 2, 52). Значитъ, Онъ подлежаль темъ же законамъ усовершенствованія, какъ всякій праведный мужъ. Кто же преуспѣвалъ премудростію, благодатію и возрастомъ? Отвътъ у Несторія такой: человъкъ, а не Богъ. Богъ совершенъ отъ въка, преусиъяние можеть принадлежать только человъку Інсусу. Какимъ образомъ премудрость Сына Божія не сообщилась человъку, съ которымъ Онъ вошелъ въ общение? Это зависъло отъ того, что естества въ Богочеловъкъ были раздълены. И съ другой стороны, чему подлежало человъчество Христа-усовершенію тому не подлежало Божество Его ві). Божеская природа не препятствовала естественному процессу возрастанія и усовершенія, которому подчинено было человічество Христа. Но болъе всего, что и естественно, мысль Несторія обращена на разъясненіе факта страданій и смерти Богочеловъка. Христосъ страдалъ и умеръ. Опять вопросъ: какъ Онъ страдалъ-Божествомъ или человъчествомъ? Отвътъ: человъчествомъ. Божество выше страданій. Страданія Богочеловъка возможны были только потому, что во

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Nestorii. Anath. I, ibidem. Дъян. I, 461. Concilia. Acta conc. Ephes. p. 200. Дъян. I, 581.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Marii Mercatoris scripta ad Nestorianam haeresim pertinentia. Col. 761—2. Migne. Lat. t. 48.

<sup>50)</sup> Nestorii. Ep. ad Coelestinum. Concilia, p. 133. Дъян. I, 373.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Concilia. Acta conc. Ephes. p. 201. Дъян. I, 584.

Христъ Божество было въ раздъленіи отъ человъчества. Когда страдало второе, первое не испытывало и не могло испытывать страданій <sup>52</sup>). Такова система воззрѣній Несторія! Въ ученія Несторія противники усматривали мысль, что, раздъляя естества, при чемъ одно страдаетъ, а другое остается безучастнымъ въ страданіяхъ 53), онъ темъ самымъ вводить неправильное воззрание о двухъ сынахъ въ Богочеловъкъ, о двухъ лицахъ въ одномъ лацъ. Но эту мысль, ему приписываемую, еретикъ старался устранять чрезъ прямое заявленіе, что онъ чуждъ мысли о двухъ сынахъ (гра ий δύω δογματίσωμεν) въ лиць Богочеловька. Онъ писаль, что "въ отношении къ сыновству" Христосъ единъ и нераздёленъ 34). Мысль, нужно сознаться, не ясная. Она нъсколько уясняется чрезъ то, что Несторій не совствиъ отрицалъ общеніе Божества и челов'ячества во Христь; онъ признавалъ таковое, но допускалъ въ самой малой мере. Это общение онъ обозначаль спеціальнымъ терминомъ: остафыа 55). Терминъ этотъ, сколько мы знаемъ, Несторій нигдъ не объясняеть, а означаеть онъ: соприкосновеніе. Свой действительный смысль этоть терминь получаеть чрезъ сравнение его съ выражениемъ, какое употребляли для той же цъли православные: Егооля фили - соединение по естеству. Вообще мысль, какая давалась указаннымъ терминомъ Несторія, та, что общеніе Божества и человічества въ Богочеловеке было самое незначительное. Теорія Несторія могла встрѣчать и дѣйствительно встрѣчала самыя серьезныя возраженія. Она была прямо еретическая: если Христосъ уничижился и страдалъ человъчествомъ безъ всякаго участія Божества во всемъ этомъ, въ такомъ случав колебалась въра въ дъйствительность искупленія. Уничижался и стра-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Nestorii. Anath. X, XII. Concilia p. 159. Дѣян. I, 484—5. Acta. conc Ephes. p. 200. Дѣян. I, 581.

<sup>53)</sup> Несторій впрочемъ не быль чуждъ иученія объ усвоеніи (оіжьюй обас) Божествомъ страданій плоти (Nest. ep. ad Cyril. col. 56. Діян. I, 341).

<sup>54)</sup> Concilia. Acta conc. Ephes. p. 200. Дъян. I, 580).

<sup>35)</sup> Ibid р. 199—200. Дѣян. 578. 581. Соединеніе Божества и человѣчества Несторій называль соединеніемь κατ' εὐδοκίαν въ противоположность православному ученію о соединеніи "по существу" (Marii Mercatoris. Scripta ad Nestorianam haeresim pertinentia. Col. 911. Nota).

халъ только человъкъ, хотя и высшей праведности, но человъкъ, какой удовлетворить правдъ Божіей не могъ. Самое снисшествіе Сына Божія на землю казалось излишнимъ 56). Еще: съ своей точки зрънія Несторій приходиль къ странной мысли, что Христосъ страдаль, и за Самого Себя (ύπεο έαυτου την του σώματος θυσίαν συνεπαγόμενος). Εςπα Βο Христь человыкь быль вны соединения съ Богомы, то Онь имълъ нужду въ искупленіи, подобно всякому другому человъку 57). Очевидно Несторій не признаваль безгръшности Христа. Мысль, которая могла вселить ужасъ въ сердца истипно върующихъ. Заслуживаетъ упоминанія экзегетическій взглядъ Несторія на евангельскія и апостольскія изреченія о Христь, въ которыхъ о Немъ говорится то въ смысль уничижительномъ, то въ смысль неизреченнаго провосходства. Этотъ вопросъ долго и послѣ волновалъ церковь. Несторій сообразно съ своимъ ученіемъ о раздільности естествъ во Христв, утверждалъ, что данныя изреченія — одни нужно относить ко Христу, какъ человъку, нсключая при этомъ Божество Его, другія—какъ Богу, не перепосясь мыслію на Его уничиженное челов'ячество 58). Выходило отсюда, что евангелисты и апостолы, когда говорять о единомь Христь, описывають не одно, а два лица. Въ этомъ экзегетическомъ воззрвній къ Несторію твсно примыкали и всв представители сирской церкви, антіохійской науки: Өеодорить, архіеп. антіохійскій Іолинь и др. 59). Воззрвнія Несторія касательно лица Богочеловвка раздвляли епископы антіохійскаго церковнаго округа, воспитанные въ тъхъ же началахъ, какъ и самъ еретикъ. Таковъ былъ прежде всего Өеодоритъ 60). Онъ подобно Несторію, по тъмъ же соображеніямъ, училъ, что нужно

<sup>56)</sup> Подобную мысль можно нерѣдко встрѣчать у Кирилла.

<sup>57)</sup> Concilia Acta conc. Ephes. p. 201. Дънн. I, 585.

<sup>38)</sup> Nestorii Anath. IV. Concilia. p. 159. Дъян. I, 463.

<sup>59)</sup> Cyrilli. Apologeticus advers. Theodoretum. Col. 412—13. Дъян. II, 149—151. Cyrilli. Apologeticus pro XII capitibus adversus orientales episcopos. Col. 332 et cet. Migne. Gr. t. 76. Дъян. II, 65 и др.

<sup>60)</sup> О бл. Өеодорить въ рус. литературъ существуеть общирная монографія Н. Н. Глубоковекаго: Өеодорить епископъ Киррскій. Т. 1—2. М. 1890.

представлять естества Богочеловъка не въ соединении по естеству, но въ разлѣленіи одно отъ другаго  $(\tau \tilde{\omega} v \ \omega \dot{v} \sigma \varepsilon \omega v)$ *h διαφορά*). Өеодорить пишеть: "кто это жиль въ благоговъніи, съ воплемъ кръпкимъ и со слезами приносилъ моленіе, не имъя силы спасти себя, но молился Могущему его спасти и просилъ освобожденія отъ смерти? Не Богъ Слово, Который безсмертень, безстрастень. Но это есть то, что Онъ восприняль отъ съмени Давида, что смертно, подлежить страданію и трепещеть смерти -- естество, взятое отъ насъ, а не то, которое восприняло его ради нашого спасенія" 61). Человіческая природа во Христі, по Өеодориту, была прославлена отъ Божества, но прославлена какъ отъ силы ей чуждой, внёшпей 62). Съ другой стороны онъ прямо отрекался отъ ученія о упостасномъ соединеніи  $(\tau)_{ij}$ хад блоотави в в Христъ двухъ естествъ. Подобное возэрвніе онъ называетъ "страннымъ, чуждымъ свящ. Писанію и отцамъ церкви" <sup>63</sup>). Ученіе это встр'вчало возраженія, противодъйствіе съ его стороны. Онъ говорить, что если признать упостасное соединеніе, то въ лицъ Богочеловъка изъ Божества и человъчества образовалось естество среднее, смѣшанное изъ Божества и человъчества. "Если же произошла средина ( $z_0\tilde{\alpha}_{0}c_0$ ), замізчаль онъ, то Богь уже не Богъ (Сынъ Божій) и храмъ (человъчество) не храмъ, а и храмъ представляется Богомъ и Богъ-храмомъ: таковъ ближайшій смыслъ средины" 64). Впрочемъ ученіе Оедорита много мягче, сдержаннъе ученія принципала ереси-Несторія. Өеодорить избъгаеть крайностей. Онъ принимаеть и употребляетъ выраженіе: Богородица 65). Онъ допускаетъ мысль о обожении человъчества Христа, какъ скоро Богъ воплотился въ человъкъ. Такъ онъ пишетъ: "мы боготворимъ Сына какъ единаго, боготворимъ воспринявшее и воспринятое въ Немъ, но помнимъ разность естествъ" 66). Еще

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Cyrill. Apologeticus advers. Theodoretum. Col. 436—7. Дъян. II, 177—8.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ibid. Col. 425. Дъян. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Ibid. Col. 400. Дѣян. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Ibid. Col. 400 Дѣян. 136—7.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Ibid. Col. 393. Дѣян. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Ibid, Col. 420. Дѣян. 158.

мягче, ближе къ ученію православному было ученіе другихъ сторонниковъ несторіанской доктрины. Разумбемъ Іоанна антіохійскаго и многихъ епископовъ, окружавшихъ его. Кромъ тъхъ смягченій несторіанства, какія у нихъ были общими съ Осодоритомъ, у нихъ же встречаемъ иногда весьма чистое учение о соединении во Христъ двухъ естествъ. Сирскіе епископы, возражая св. Кириллу по поводу его ученія, писали: "сыновство послів соединенія одно у той и другой природы (во Христъ), такъ какъ онъ нераздъльны одна отъ другой; после соединенія не было разделенія, потому что соединение остается въчнымъ. Даже въ страданіяхъ плоти Божество было не отдельно (ет тоїс ладеа тіїс σαρχὸς  $\hat{\eta}$  θεότης ἀχώρισμος), οставаясь безстрастнымъ, и совершало чрезъ плоть Богоприличное. Посему исповъдуемъ одного и того же Сына, хотя природы оставались неслитными; не говоримъ объ одномъ и другомъ (т. е. Сынъ), HO OGT OTHOME H TOME THE (OUR ALLOW Rai ALLOW, ALL' EVA RAI тот астот). Эти же епископы чуждались Несторіевой мысли, что Христосъ пострадалъ и за самого Себя. Они протестовали противъ подобной мысли, говоря: "Христосъ принесъ Свою плоть въ жертву Богу Отцу не за Себя, но за однихъ насъ" 67). Тъже антіохійскіе епископы употребляють формулу, которая была признана поздибе истиню выражающею православное ученіе, что во Христь естества были соединены: "несліянно, неразд'єльно" ( $\vec{\alpha}$ оругу́т $\omega_{c}$ ,  $\vec{\alpha}$ у $\omega_{0}$ ( $\vec{\alpha}$ τ $\omega_{c}$ ). Вообще нужно сказать, многіе противники ученія Кириллова вдавались въ полемику съ нимъ по недоразумънію, по непониманію его ученія, а не всябдствіе решительной противоположности воззраній. Чамъ дальше, тамъ становилось это яснъе.

Какъ въ аріанствъ богословствующая мысль стремилась къ тому, чтобы раздъльно, несліянно представлять V постаси св. Троицы, подобное же по вопросу о Богочеловъкъ повторается въ несторіанствъ. Мысль направлена къ тому, чтобы

<sup>67)</sup> Cyrilli. Apolog. adver. orientales. Col. 361. 364. Діян. II, 97-8.

 $<sup>^{68}</sup>$ ) Ibid. Col. 369. Дъян. II, 106. Кажется, въ слъдъ за ними подобныя же выраженія сталъ употреблять и Кириллъ (ἀτρέπτως, ἀσυγχύτως). Ibid. Col. 324.

яспо и отчетливо представлять моменть различія естествъ во Христь. Родство это главньйше зависить отъ того, что тамъ и здъсь дъйствують однь и тъже идеи антіохійскаго богословскаго направленія. Тогда онь выражаются не совставь строго и рыпительно, а теперь съ полною отчетливостію.

Какъ противовки аріанства, православные, въ противодъйствіе аріанамъ, съ силою раскрывали мысль о единствъ Лицъ Троицы, — моментъ единства въ этомъ вопросъ берстъ перевъсъ у нихъ надъ моментомъ различія, — тожо было теперь съ борцами противъ новой ереси—христологической. Защитники православія и IV и V въка держались одного и того же направленія александрійской школы.

Передадимъ мысли св. Кирилла 69), главнаго вождя 70) православныхъ въ спорахъ несторіанскихъ. Эти мысли излагаеть онь въ чертахъ очень тонкихъ; въ видахъ большей точпости памъ должно, раскрывая его ученіе, говорить его собственными словами. Основная точка зрвнія Кирилла проста: если Сынъ Божій вочеловічился, то Онъ совершаеть это для того, чтобы принимать самое близкое участіе въ действіяхъ человъка, съ которымъ произопло соединение, такъ что это было уже не два существа, а одно въ полномъ смыслъ слова. Въ противоположность Несторію, который берется за разъяснение вопроса съ полной уверенностию, что такое разъяснение возможно, онъ говорить по вопросу, какъ искренне върующій, а не какъ изследователь, желающій пропикнуть въ самую сущность вопроса. "Говоримъ, писалъ онъ, что Слово соединено было съ плотію, имъющею разумную душу, непостижимо и неизреченно  $(i\pi k \rho \ rov zal)$  $\vec{\alpha}$ ποζοήτως) и какъ только Само въдаетъ". 71). Одно для Кирилла ясно, что соединение природъ было "соединениемъ естоственнымъ 78), т. е. истиннымъ". Какъ соединены они,

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) О жизни Кирилла ем. монографію Арх. Порфирія. Приб. къ Твор. св. отецъ т. 13.

<sup>70)</sup> Другіе представители православной богословской мысли: Проклъ, еп. кизическій, впосл'ядствіи архіеп. константинопольскій, Өеодоть и др.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Cyrilli. Explicatio XII Capitum. Col. 297. Migne. Gr. t. 76. Дъян-II, 31.

<sup>72)</sup>  $Er\omega\sigma\iota$ :  $qv\sigma\iota\varkappa\dot{\eta}$ ,  $\check{e}r\omega\sigma\iota\varsigma$   $\varkappa\sigma\dot{r}$   $o\dot{v}\sigma\iota\sigma v$  — вотъ выраженія, какія употреб-

Кириллъ отвъчаетъ на этотъ вопросъ сравнениеми: тело н душа въ человъкъ разнокачественны, и однакожъ они составляють единаго человека; тоже и по отношению къ естествамъ Богочеловька 78). Послѣ этого, всз. что ни совершаетъ Богочеловъкъ, всъ факсы земной жизни Христа, не следуеть приписывать Божеству или человечеству въ отдельности, но объимъ природамъ въ ихъ гармоцическомъ сочетаніи. Онъ цишеть: "въ самомъ деле были: зачатіе Бога отъ Дъвы, рождение Бога ( $\Theta \epsilon \rho \bar{\nu} \eta' \gamma \dot{\epsilon} r v \eta \sigma \iota z$ ), сходство Бога съ нами по домостроительству во всемъ, страдавіе **Εοτα** (θεοῦ τὸ πάθος), **Βο** κρες εμίο **Εοτα** (θεοῦ ἀνάστασις) μ. паконецъ, вознесеніе Бога на небо. Невмъстимий, принявъ плоть отъ Маріи, опредблясть заключиться въ левическомъ чрекъ. Неизмъняемый принимаетъ человъческій образъ. Безстрастный страдаеть за нась и по пась Стоею плотію. Неприкосновенный прободается коньемъ отъ нечестивыхъ. Безсмертный Свёть подвергается смерти крестной 14). Разсматривая важивншіе факты въ жизни Богочеловька, на которые обращено было всецёлое внимание и противной стороны, Кириллъ о рожденіи Богочелов ка говориль: "Св. Дъва по илоти родила Бога, соединившагося съ плотію въ (единую) Упостась". Она родила Его не въ томъ смыслъ, что Сынъ Божій получаеть вторичное рожденіе, ибо Онъ однажды родился уже отъ въка, но въ томъ, что Онъ соединился съ естествомъ человъческимъ 75). Раждаемое отъ Маріи Кириллъ описываеть вътакихъ вертахъ: "Тъло Христа не есть что либо особре отъ Слова, 76). Далье: "Тьло, соединенное съ Словомъ, не было чуждо Ему (ий далотомот του λόγου τὸ σωμα αὐτοῦ); ΤΈΛΟ, ΚΟΤΟΡΟΕ ΜΗ ΠΑЗЫВАСΜЬ ОСЯ-**Заемымъ** и видимымъ"  $^{77}$ ), сдъдалось, животворящимъ ( $z_{000\pi0ior}$ ),

ляль Кирилль для обозначенія тьсныйшаго единенія двухь естествь во Христь.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Ibid. Col. 300. Дъян. II, 33. 34.

<sup>74)</sup> Cyrilli. De incarnatione Verbi Dei filii patris. Concilia p. 376. Дъян. II, 196—7.

<sup>73)</sup> Cyrilli. ad Nestorium de excommunicatione. Col. 117. 120. Migne. Gr. t. 77. Двян. I, 451. Это сочиненіе заключаеть въ себь знаменитыя XII главъ или анавематствъ Кирилла.

<sup>76)</sup> Cyrilli. Ep. ad Nestor. Col. 48. Дъян. I, 332.

<sup>77)</sup> Cyrilli. Explicat. XII сар. Сол. 301. Дъян. 11, 34.

такъ какъ оно стало собственнымъ Слову (δτι γέγονεν ίδία  $\tau o \tilde{v} \lambda \delta \gamma 8$ ), Morywemy все животворить 4 78). Вопросъ о возрастанія Христа и преуспъяніи въ премудрости, на которомъ останавливалось внимание несторіанъ, Кириллъ неизбъжно подвергаетъ также разсмотръпію. Трудно было дать ясный отвътъ на этотъ вопросъ, какъ скоро допускалось самое тесное единсніе естествъ во Христь. И действительно Кириллово разръщение вопроса едва ли могло удовлетворить противниковъ. Кириллъ писалъ: "когда услышишь, (Христось) преуспъваль премудростію, возрастомъ и благодатію, не думай, что Слово Божіе соділалось мудрымъ постепенно. И опять не дерзай пустословить, что преуспъяніе приписываемъ человіку, пбо это, какъ я думаю, есть ничто иное, раздълять на двое сдинаго Христа. Въ заключение Кириллъ говорить: "говорится о Сущей Премудрости, что Она преуспъвала въ премудрости, хотя Она совершениа какъ Богъ", потому что приняла на Себя чрезъ совершеннъйшее соединение свойства человъческия 7. Обращаясь къ страданіямъ Христа, Кириллъ утверждаль, что Сынъ Вожій усвоиль Себ'в страданія плоти челов'я еской. "Мы исповъдуемъ, что самый Сынъ Вожій, хотя безстрастенъ по собственному естеству, однакожъ за насъ пострадаль плотію и въ распятомъ теле безстрастно усвоиль себь страданія собственной плоти  $(\tau \dot{\alpha} \ \tau \tilde{\eta} s \ i \delta i \alpha_s \ \sigma \alpha \rho \kappa \dot{o} s \ o i κοιού$ uevos  $\pi d\vartheta n$ ). По благоволенію Божію Онъ приняль смерть за всехъ (Евр. 2, 9), предавъ ей собственное тело (то ιδιον σωμα) 80), хотя по естеству есть жизнь и Самъ есть BOCKpecenie" 81).

Что мысли Кирилла по сравнению съ несторіанскими не столь ясны и наглядны—это несомивнию. Происходить это

<sup>78)</sup> Cyrilli ad Nestor. de excommunicatione (Anathematismus II). Col. 121. Дъян. I, 455.

<sup>79)</sup> Cyrilli, Apolog. advers. Orientales. Col. 340—341. Дъян. II, 73—74.

<sup>80)</sup> Cyrilli, ad Nest. de excommunicatione. Col. 113. Д. I, 445.

<sup>81)</sup> Съ большею решительностию выражаетъ мысль объ участи Сына Вожія въ страданіяхъ плоти Проклъ. Опъ говоритъ: необходимымъ оставалось, чтобы Богъ—непричастный греху—умеръ за согрешившихъ. Присносущный пришелъ и далъ въ уплату Свою кровь. (Concilia, р. 7. 8. Деян. I, 316. 319).

отъ того, что въ своихъ сужденіяхъ опъ стоитъ на точкъ зрѣнія глубокой вѣры. Положенія вѣры пикогда не сдѣлаются достоянісмъ разумнаго знанія, потому что они не могуть сдѣлаться таковымъ. Сужденія Кирилла удовлетворяли религіозное чувство христіанина, и въ этомъ ихъ высокое достоинство, неизмѣрамое превосходство предъ раціональными мыслями Несторія. Догматъ о Троичности Лицъ Божества остался непостижимымъ послѣ всѣхъ разъясненій ого Аванасіемъ, Василіемъ великимъ, Григоріемъ Богословомъ; тоже должно сказать и о догматѣ воплощенія: послѣ всѣхъ Кирилловыхъ объясненій онъ остается по прежнему таинственнымъ. Вѣра исключаетъ собою разсудочную ясность.

Воззрѣнія Кирилла встрѣчають себѣ много возраженій со стороны его противниковь. Ему приписывали аполлинаризмь 82), т. е ученіе о томь, что Богочеловѣкъ страдаль естествомь Божескимь 83). Противь него говорили: "Кирилль учить, что страдало Божество единороднаго Сына Божія, а не Его человѣчество" 84). Выходя изъ того же основнаго воззрѣнія, приписываемаго Кириллу, утверждали, что онъ воскрешаль ересь аріанскую 85). Если Христось страдаль Божествомь, то значить Его Божество было другихъ свойствь, не столь совершенныхъ, какъ Божество безстрастнаго Отца, — воть заключеніе, которое приводило несторіань къ тому, чтобы упрекать Кирилла въ аріанствѣ. Наконецъ, тому же Кириллу приписывали доктрину, которая позже стала называться монофизаческою 86). Несторіапе увѣряли своихъ сторонниковъ, что Кирилль утверждаль 87, что

<sup>82)</sup> Concilia. Acta conc. Ephes. Col. 267. Дъян. I, 778. Nestorii. Ep. ad Cyrill. Col. 56. Дъян. I, 341.

<sup>83)</sup> Кириллъ повидимому въ самомъ дёлё не чуждается мысли о страданіи Христа и Божествомъ. Въ оправданіе Кирилла нужно сказать, что мысль о томъ, что Богъ страдать не можетъ—не религіознаго, а философскаго происхожденія. Вёра не иначе понимаетъ страданіе Христа, какъ причисывая страданія и Самому Богу. Кириллъ просто не хотёлъ угождать философскимъ воззрініямъ тёмъ болёе, что съ философской точки зрінія необъяснимо и самое воплощеніе.

<sup>81)</sup> Concilia. Acta Conc. Ephes p. 284. 283 Дѣян. 1, 842, 836.

<sup>85)</sup> Ibid. p. 284. Дъян. 843. Nestorii. Ep. ad Cyrill. Col. 56. Дъян. I, 341.

<sup>86)</sup> Nestorii. Ep. ad Coelest. Concilia, p. 134. Дыян. I, 377.

<sup>87)</sup> Concilia. Acta conc. Ephes. p. 284, 282. Дъян. I, 842, 828.

"изъ Божества и человъчества произошло одно естество" <sup>88</sup>). Но все это лишь одни нападки, напраслины. Кириллъ не аполлинаристъ, потому что допускалъ полноту человъческой природы во Христъ, чего не дълалъ Аполлинзрій (Христосъ Аполлинарія былъ безъ духа или, по вашей терминологіи, безъ души). Аріане также не могли находить для себъ благопріязнымъ ученіе Кирилла, ибо его ученіе о единосущномъ Сынъ было выше всякаго сомнъвія. Отъ упрека въ монофизитствъ Кириллъ самъ оправдываетъ себя весьма ясно <sup>89</sup>).

Экзегетическій вопросъ, къ которому приковывалось вниманіе антіохійскихъ богослововъ относительно того, какъ понимать евангельскія и апостольскія изреченія, въ которыхъ человъчески уничижительно или божески возвышенно говорится о Христъ, Кириллъ въ противоположность своимъ врагамъ ръшаетъ въ духъ и смыслъ своей общей системы. Что Христосъ говорить о Себъ или что говорять евангелисты и апостолы о Немъ уничижительнаго или божески-возвышеннаго, всё эти изреченія, по Кириллу, нераздёльно следуеть относить къ одному и тому же Лицу Богочеловъка, устраняясь мысли, что ихъ следуетъ относить раздельно къ Христу, то какъ Богу, то какъ человеку. Кириллъ писалъ неоднократно: "ръчи евангельскія (и апостольскія), означають ли опъ человъческое или Божественнос, относимъ къ одному Лицу. Такъ какъ мы въруемъ, что Христосъ, вочеловъчившееся Слово Божіе, есть одинъ Сынъ, то если говорится что либо человъческое (о Христъ), приписываемъ человіческимъ мірамъ Его, (Сыпа Божія), человъчества, потому что и человъческое опять Его же; если же

<sup>88)</sup> Нужно сказать, что Кириллъ дъйствительно употреблялъ выраженіе, заключающее мысль объ одномъ естествъ въ Богочеловъкъ (μία φύσις του Θεῦ λόγου σεσαρχωμένη) Cyril. Apologeticus adver. Orientales. Col. 349. Дъян. II, 83). Но выраженіе это не его собственное; оно заимствовано имъ изъ одного сочиненія св. Аванасія: de incarnatione Dei Verbi (Migne. Gr. ser. t. 28 Col. 28), которое впрочемъ признастся подложнымъ. Линь относить это сочиненіе къ числу сомнительныхъ (dubia) сочиненій Аванасія. Гефеле положительно отвергаетъ его подлинность (Hefele, II, 144). Нужно думать, что Кириллъ допускалъ потому это выраженіе, что подобно многимъ писателямъ древней церкви смъщивалъ попятіе: "естество" и "лице". Слово φύσις у него употреблялось въ смысль υπόσεασις.

<sup>89)</sup> Cyrilli Ep. ad Ioannem. Antioch. p. 180. Дъян. II. 378.

говорится о Немъ какъ о Богъ, то въруя, что вочеловъчившійся ость Богъ, ръчи относящіяся къ природъ сверхъестественной, опять относимъ къ Нему, какъ единому Христу и Сыну" <sup>90</sup>).

Разность воззрѣній св. Кирилла и его противниковъ теперь для насъ, надъомся, становится совершенно ясва.

Для нашей задачи чрезвычайно важно уяснить еще вопросъ: какъ относились объ сгороны къ символу И всел. собора, къ догматической деятельности его, вообще къ этому собору. Представители партій смотрыли на символь константинопольскій разно. Кириллъ въ своихъ сочиненіяхъ при разъяснении христологическихъ вопросовъ никогда ме пользуется редакціей символа константинопольскаго, но всегда и исключительно редакціей символа никейскаго. Кириллъ прямо и решительно объявляль, что единственнымъ символомъ, которымъ должна руководствоваться церковь, есть символъ пикейскій. Въ духѣ св. Лоанасія 91), Кариллъ считаетъ его во всемъ достаточнымъ и неизменнымъ даже въ буквъ. Онъ говорить: . рашительно терпать не можемъ, чтобы кто нибудь потрясаль вёру или символь вёры, изданный нёкогда св. отцами никейскими, и ръшительно не позволимъ ни себъ, ни кому вибудь другому измънить хоть одно слово, тамъ поставленное, ни пропасть хоть одному слогу (обте έπιτρέπομεν λέξιν όμεῖψαι, ή μίαν γοῦν παραβήναι συλλαβήν), ΒΟΝΗЯ слова сказавшаго: не прилагай предель вечныхъ, яже положиша отцы твои" (Прит. 22, 28) 92). Отправляясь отъ такого воззрвнія на символь никейскій. Кирилль въ борьбъ съ Несторіемъ пользуется именно этимъ символомъ, оставляя въ сторонъ символъ константвнопольскій, пе смотря

<sup>90)</sup> Cyrilli. Explicatio XII сар. Col. 301. Дъян. II, 35. 6. Cyrilli ad Nestorium de excommunic. Col. 116. 120 (Anath. IV). Дъян. I, 447—8, 453. Въ примъръ того, какъ Кириллъ прилагаетъ къ дълу данное экзегетическое правило, можно указатъ на его толкованіе извъстнаго мъс.а изъ евангелія Матеен: "о дни же томъ", и пр. Онъ говоритъ: Ему (Христу) принадлежитъ знаніе и видъ незнанія. Онъ знаетъ Самъ по Божеству, какъ Премудрость Отчая, но, ставши въ уровень невъдующаго человъчества, домостроительственно совершаетъ то, что свойственно и другимъ (Adversus Theodoretum. Col. 416. Дъян. II, 154).

<sup>91)</sup> Cm. III главу, стр. 61-62.

<sup>92)</sup> Cyrilli Ep. ad. Ioannem Antioch. Col. 180-181. Atsu. II, 379.

на то, что въ последнемъ символе учение о Богочеловеке изложено полите, чтмъ въ первомъ. Напр. онъ писалъ къ Несторію: "св. и великій соборъ изрекъ, что сдинородный Сынъ родился по сущности от Вога Отца, Богь истинный отъ Бога истиннаго. Свъть отъ Свъта, Которимъ Отенъ все сотворилъ, сошелъ, воплотился и вочеловъчился, страдаль, воскресь вы третій день и взошель на пебеса<sup>к 93</sup>). Хотя Кирилъ приводилъ слова символа не съ буквальною точностію, но нъть сомнівнія, что здівсь мы имъемъ дъло съ символомъ никейскимъ. Онъ употребляетъ характерное выражение этого символа, исключенное соборомъ константинопольскимъ II вселенскимъ: "отъ сущности". Это во первыхъ. Во вторыхъ, члены о Богочеловъкъ съ строгою точностію приводятся Кирилломъ по редакціи символа никейскаго, при чемъ дополненія, сдёланныя въ этихъ членахъ соборомъ константинопольскимъ, Кирилломъ обходятся. Тотъ же Кириллъ въ своихъ сочиновіяхъ приводить и полный тексть символа никейскаго 94), нитав не упоминая о символь константинопольскомъ. И когда ему необходимо было составить толкование на символь, онь опять изъясняеть символь никейскій въ его древн**ьй**шей формь 95). Другое отношение къ символу константинопольскому встречаемъ у представителей антіохійскаго богословствованія. Самъ Несторій исключительно польэчется редакціей символа константинопольскаго, когда онъ доказываетъ свое ученіе на основаніи вселенскихъ соборовъ. Это встречаемъ неоднократно у него. Напр. въ посланіи къ папъ Целестину Несторій пишетъ 96): "св. и всежвальные отцы никейскіе <sup>97</sup>) сказали, что Господь нашъ

<sup>.93)</sup> Cyrilli. Epist. ad Nest. Col. 45. Дъян. I, 329--330.

<sup>94)</sup> Cyrilli ad Nest. de excommunic. Col. 109. A. I, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Concilia, p. 457. Дѣян. II, 448.

<sup>\*96)</sup> Nestorii Ep. ad Coelest. Concilia p. 133. Д. I, 373. Извъстный спеціалистъ по исторіи древнихъ символовъ Каспари признаетъ, что Несторій въ своихъ сочиненіяхъ пользовался символомъ константинопольскимъ (Quellen zur Geschichte d. Symbols. В. I, s. 136 Anmerk.), по за доказательствами отсылаетъ читателя къ какому-то своему сочиненію, написанному, къ сожальнію, на норвежскомъ языкъ.

<sup>97)</sup> Никейскіе: потому что символь константинопольскій не есть новый

I. Христосъ воплотился *стг Св. Духа и Маріи Дюви"*. Какъ извъстно, выраженіе: *стг Св. Духа и Маріи Дюви* не находится въ символъ никейскомъ, а есть принадлежность символа константинопольскаго. Въ другомъ посланіи Несторія къ тому же Целестину читаемъ 98): опи (сторонники Кирилла) не понимають ученія, изложеннаго св. отцами: "въруемъ во единаго Господа I. Христа, Съгна Божія, воплотившагося отъ Луха Свята и Маріи Лівы". Членъ о Вогочеловъкъ опять читается по редакціи константинопольского символа. Въ сочинени "о догматъ" Несторій также пользуется редакціей символа константинопольскаго  $^{99}$ ). Редакція же символа никейскаго имъ игнорируется 100). Блаженный Осодорить быль также поборникомъ собора константинопольскаго 101). Есть основаніе думать, что и вообще въ церквахъ константинопольской и антіохійской символъ константинопольскій уже быль въ практик и употреблялся церковно и частно христіанами. Въ самомъ дълъ, когда сдвлалось известнымъ въ Константинополе лжеучение Несторія, кто то составиль прокламацію, направленную противъ еретика, которая и ходила по рукамъ въ столицъ, Въ этой прокламаціи между прочимъ значилось: "указываю тебъ, ревнитель св. въры, какъ исповъдывала эту часть христіанскаго ученія церковь антіохійская 102). Она знала

въ собственномъ смыслѣ, —въ основѣ его былъ положенъ символъ никейскій. Отсюда этотъ символъ извѣстенъ былъ больше съ именемъ никейскаго.

<sup>93)</sup> Nestorii. Epist. ad Coelestinum, Concilia, p. 134. Дъян. I, 378.

<sup>99)</sup> Concilia. Acta p. 199. Дъян. I, 577.

<sup>100)</sup> Несторій не первый изъ числа столичныхъ епископовъ является рішительнымъ приверженцемъ константинопольскаго символа. Такимъ былъ уже Іоаннъ Златоустъ. По мивнію Каспари, Златоустъ приводитъ въ свеихъ бесъдахъ слова символа по редакцій константинопольской (Quellen, В. І, S. 94). Дъйствительно, Златоустъ папр., говоритъ: по внушенію Духа Святаго говорили пророки, какъ содержится въ нашемъ символъ. "Который (Духъ) глаголалъ въ пророкахъ" (см. Орега J. Chrysost. Т. V. р. 690. Еd Montfaucon); а это слова символа константинопольскаго. Символъ же пикейскій, сколько мы знасмъ, у Златоуста не цитустся.

<sup>161)</sup> Но объ этомъ скажемъ въ своемъ мъстъ.

<sup>102)</sup> Этотъ символъ однакожъ не былъ исключительно принадлежностію антіохійской церкви. Отличать цитируемый символъ отъ символа к—скаго, какъ дълаютъ это западные ученые, а за нимъ Чельцовъ (Древн. формы символа, стр. 46 и д.), пътъ твердыхъ основавій,

не двухъ сыповъ Бога, но единаго Сына... при Августъ Кесаръ родившагося отъ Маріи Дъвы. Это ученіе высказано въ сихъ именно словахъ: насъ ради спедшаго и родившагося от Св. Маріи Приснодтвы 103) и распитаго при Понтіи Пилать, и далье, какъ сказано въ силволь" 104). Завсь встрвчаемъ типическія формулы собора константинопольскаго, отмъчаемыя нами курсивомъ. Житель константинопольскій приводить этоть символь оть лица церкви антіохійской; значить онъ быль признаваемъ авторитетнымъ какъ въ столицъ, такъ и въ Антіохіи 105). Выла ли какая нибудь, хотя скрытая, борьба между алаксапарійцами и антіохійцами изъ-за симводовъ никейскаго п копстантинопольскаго, сказать трудпо. Можно однакожъ догадываться, что Кириллъ смотрелъ недружелюбно на Песторія и антіохійцевъ за то, что они предпочитали символъ II всед, собора символу I-го, а Несторій съ своей ропы не уважалъ привязанности Кирилла къ символу нипейскому. Такъ, когда архіеп. александрійскій слишкомъ решительно стоить за пеприкосновенность символа никейскаго даже въ буквъ и словахъ, въ его ръчи (слова приводены выше) слышится намекъ на враговъ этого символа.

<sup>193)</sup> Присподевы вм. Девы-варіантъ.

<sup>101)</sup> Concilia, p. 129. Дъян. I. 357.

<sup>105)</sup> Во время III всел. собора приверженность Іоанна антіохійскаго и прочихъ сирскихъ епископовъ къ символу к - скому не высказывается ясно. Въ посланіяхъ и различныхъ документахъ, писанныхъ собственно въ это время, они не приводять этого символа, а символь никейскій. Но это не значитъ, чтобы они не знали и не признавали символа к-скаго. Въ указанномъ случав у нихъ были свои достаточныя основанія. Во 1-хъ, императоръ объявляль, что следуеть держаться ник, символа (Concilia, Acta р. 280. Д. 1, 820), а потому епископы восточные, если желали добиться исполненія своихъ наміфреній, волей-певолей должны были дівлать угодное императору. И дъйствительно, когда восточные писали, что они держатся ник. символа, это нравилось императору Осодосію (Ibid p. 283. Д. 838). Восточные епископы умалчивали о символъ к-скомъ, какъ о предметъ, который только еще болье раздуль бы взаимные раздоры двухъ партій. Далве, восточные объявляли себя за символь никейскій, но съ твиъ условіемъ, чтобы Кириллъ отказался отъ всёхъ своихъ сочиненій, писанныхъ противъ Несторія (Ibidem, p. 284, Д. 840, Cyrilli, ep. ad Donatum, episc. Nicopol. t. 77. Col. 249); значить все это дело было просто средствомъ къ достижению извъстной цъли.

Ниша по поводу антіохійщевъ и ихъ воззрвній, Кириллъ, хоть и не особенно ясно. замъчалъ: "мы утверждаемъ, что пе просили у кого нибудь новаго изложенія въры, не принимали подновленнаго другими (хасготомповіда ларі втерогі). потому что для насъ достаточно символа въры, правильно во всёхъ отношеніяхъ составленнаго" (рёчь бозъ сомиёнія идеть о символ'в нивейскомъ). Указаніе Кирилла на "тэложеніе віры подновленное", которое онъ противопоставляеть символу никейскому, не есть ли указаніе на символь константинопольскій, бывшій поновленіемъ" никейскаго? Кириллъ какъ будто направляетъ свою речь противъ какихъ то враговъ нижейскаго символа, когда говоритъ еще: "изложенія вёры, изданнаго въ Никев, мы всё держимся, не изміняя ровно ничего въ немъ содоржащатося, ибо небезепасно еще что нибудь присовокуплять къ мему" 106). Съ другой стороны Несторій какъ то неохотно выслушиваетъ доказательства Кирилла, построенныя на изреченияхъ символа никейскаго. Такъ, опровергая подобныя доказатольства и передавая буквально слова символа никейского, на которыя ссылался Кириллъ, онъ какъ-то уклопчиво замечаль: "эти слова твоего благочестія, и ты зваещь, что они твои" 107). То, что приводить Кириллъ изъ символа, это Несторій какъ будто не хочеть признавать за слова истинпаго символа. -- Мы потому остановились своимъ внеманіемъ на разъяснени вопроса объ отпошени двухъ партій къ собору II вселенскому, что это должно пролить свыть на дальныйшую нашу рычь о томъ, при какихъ условіяхъ символъ константинопольскій входить во всеобщее церковию употребленіе. Притомъ вопросъ этотъ, которымъ мы занялись сейчась, не разъяснень въ наукъ. Въ связи съ вопросомъ объ отношеній двухъ партій къ символу константинопольскому - полагаемъ, по не утверждаемъ - стоитъ другой вопросъ: какъ объ партіи смотръли на ученіе о Дух Всв. и его соотношени къ Сыну. Въ символъ константинопольскомъ Упостась Духа Св. изображена въ чер-

<sup>196)</sup> Cyrilli. Ep. ad. Acaeium Melitinae episc. Col. 188. Діян. II, 387. Ibid. Col. 184. Діян. 383.

<sup>107)</sup> Nestorii. Ep. ad Cyrill. Col. 49; Дѣян. I, 336,

тахъ выпуклыхъ, при чемъ соотношение Его къ Сыну указано только въ томъ, что Онъ споклоняемъ съ (Отцемъ и) Сыномъ. Приверженцы несторіанства, говоря о Лухь Св., придерживаются той же точки зрёнія, по которой Лухъ Святый тщательно отличается отъ другой Упостаси Свят. Троицы - Сына Божія. Иначе было у александрійцевъ, которые держались символа никейскаго и не следовали терминологіи символа константинопольскаго. Они Сына Божія и Духа ставили въ самыя тесныя отношения. Учение объ этомъ Кирилла и антіохійцевъ таково. Кириллъ писаль въ своихъ "анаосматствакъ" противъ Несторія: "кто говорить, что Господь І. Христосъ прославленъ Духомъ въ томъ смысль, что пользовался чрезь Него какъ-бы чуждою сидою, а не почитаеть собственнымъ Его Лухомъ (ібног автог τὸ  $\pi v \varepsilon \dot{v} \mu \alpha$ ), анаθема" 108). Въ другомъ мѣстѣ онъ же называеть Дужа не чуждымь Сыну (ούχ αλλότοιον τοῦ νίοῦ) и присовокупляють: "разумъется отпосительно сущности" 109). Антіохійцы не соглашались съ такими выраженіями Кирилла и опровергали ихъ, какъ заключающія неправильное ученіе. Өеодорить, разбирая изреченіе Кирилла: "Духъ собственъ Сыну", писалъ: "что до того, собственъ-ли Духъ Сыну, то, если онъ, Кириллъ, говоритъ, что Духъ одного съ Нимъ (Сыномъ) остоства и отъ Отца происходитъ, то мы исповациемъ это вместе съ нимъ. Если же говорить, что Онь (Духъ) отъ Сына и чрезъ Сына (el d' de ès viov.  $\ddot{n}$   $d\iota'$   $v(o\bar{v})$  имънть бытіе, то это отвергаемь, какъ богохульное и нечестивое 4 110). Тотъ же Өеодорить писаль противъ Кирилла: "Онъ произносилъ хулы на Духа Св., утверждая, будто Онъ не отъ Отца исходитъ, но отъ Сына имфетъ начало (άλλ' έξ νίοῦ τὴν ὅπαρξιν έγειν). Воть плодь свиянь Аполлинарія ( 111). Впрочемъ нужно сказать, что какого

<sup>168)</sup> Cyrilli, ad Nestor. de excommun.Col. 121 (Anath. XI). Дъян. I, 454.

<sup>109)</sup> Cyrilli, Ep. ad loannem Antioch.Col. 181. Двян. II, 379.

P. 110) Cyrilli. Apolog. advers. Theodoret. Col. 432. Деян. 11, 172.

<sup>111)</sup> Epist. (151) ad Monachos. Col. 1417. Migne. Gr. t.83, Протестъ противъ Кирилла или вообще александрійцевъ, которые Духа и Сына поставляли въ самыя тъсныя отношенія (см. гл. 3 нашего изслъдованія, стр. 95—97), громко высказывается въ еретическомъ символъ, представленномъ на III всел, соборъ и приписываемомъ Өсодору Мопсуетскому (Concilia, р. 259. Дъян. I, 747).

либо спора о Духѣ Св. въ дальнъйшей исторіи несторіанской эпохи по видно. Ибо смыслъ ученія о Духѣ Св. и у Кирилла, и у Өеодорита, и у другихъ—былъ одинъ итотъ же.

Разногласіе, открывшееся между двумя церковными партіями по догматическимъ вопросамъ, побуждаетъ правительство перковное и гражданское созвать новый вселенскій соборъ. На соборъ въ Ефесъ созваны были какъ епископы стороны Кирилла, такъ и епископы стороны Несторія. Но собравшіеся епископы не составили одного собора, а со образно съ своими воззрѣніями богословскими раздѣлились на двъ части. Епископы, согласные съ Кирилломъ, составили свой соборъ многочисленный; это и есть вселенский ефесскій соборъ. Епископы же, единомысленные съ Несторіемъ, въ противодъйствіе этому собору, образовали вв томъ же Ефесъ свой "отступпическій" соборъ подънпредсъдательствомъ Іоанна антіохійскаго. Объ стороны не котвли имъть общенія одна съ другой. Епископы собора ефесскаго вселенскаго рышительно отказались отъ общенія съ еретиками; они говорили Кириллу, после того какъ противоположная сторона показала много залору и ярости: "Вотъ наши тъла (т. е. если хочешь, наказывай насъ), вотъцеркви (т. е. если хочешь, лиши насъ сана), вотъ города (т. е. если хочешь, сошли въ ссылку), но привести насъ въ общение съ восточными (аптіохійцами) вы не можете " 112). Съ своей стороны отступническій соборъ относился къ отцамъ истиннаго собора въ духъ ръшительной нетерпимости. Антіохійцы называли Кирилла и его приверженцевъ безумствующимъ Египтомъ, воюющимъ на Бога и слугъ Его, соборъ Кирилла делали предметомъ насмещекъ, находя, что его дела хуже всякой комедіи 113). Такое явленіе взаимпаго разобщенія сторонъ легко объясняется тъмъ, что ещископы православные, сторонники Кирилла не хотъли ничъмъ поступиться предъ противниками въ своихъ догматическихъ возэръніяхъ, будучи увърены въ ихъ чистотъ и

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Concilia. Acta Conc. Ephes. p. 298. Дѣян. l, 882.

<sup>113)</sup> Theodoreti. Ep. ad episc. Andream Samosat. Col. 1463. Migue. Gr. t. 83.

православіи, — приверженцы Несторія — тоже самоє. Около Кирилла сгруппировались епископы тёхъ страпъ, гдё онъ съ самаго начала нашелъ себё приверженцевъ: изъ Александріи и Египта, Рима, Іерусалима и Палестины, Иллирика 11.4). Около Іоанна антіохійскаго и Несторія сгруппировались епископы изъ тёхъ самыхъ странъ, гдё Несторій и ранее собора пріобрёлъ себе адептовъ: изъ антіохійскаго округа, Малой Азіи, Оракіи.

Къ сожалению о догматической деятельности какъ собора вселенскаго, такъ и отступническаго мы знаемъ и можемъ сказать очень немного. Вследствіе полнаго единевія внутри каждой группы въ отдельности, пи споровъ, ни преній, ни продолжительныхъ разсужденій по вопросамъ быть не могло. Ни та, пи другая сторона не составила какихъ-либо догматическихъ определеній. Составлялись такъ сказать, неписанныя определенія, которыя просто заключались въ единодушномъ решеніи вопросовъ. Все, что нужно сказать о догматической деятельности собора вселенскаго и отступническаго, состоить въ слёдующемъ.

Соборъ вселенскій, подъ предводительствомъ Кирилла, исходною точкою своихъ рѣшеній беретъ символъ никейскій. Имъ руководились отцы, какъ главнымъ началомъ въ сужденіи о томъ, кто правъ въ ученіи—Кириллъ или Несторій. Ученіе Кирилла найдено вполнѣ сообразнымъ съ символомъ никейскимъ, а ученіе Несторія противорѣчащимъ оному. Соборъ единодушно выразилъ свое полное уваженіе къ символу никейскому 115). Онъ не разъ прочитывается на соборѣ 116). Самымъ выразительнымъ образомъ соборъ

<sup>114)</sup> Къ Кириллу присоединились также епископы церковнаго округа ефесскаго, послъдуя вліятельному по своему положенію епископу ефеск. Мемнону.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Concilia. Acta conc. Ephes. p. 174—5. 187 et c. Дъян. I, 507—9. 544 и дал.

<sup>116)</sup> Ibidem, р. 174, 2 6. Дъян. I, 507, 741. Символъ константинопольскій не былъ читанъ на соборъ (Hefele II, 311). Мивніе Hahn'a (Bibliothek d. Symbole, 83), что символъ никейскій съ прибавтама константинопольскаго всел. собора утвержденъ отъ собора ефесскаго, не върно. Невърно думаетъ и еп. Іоаннъ (Ист. соб., стр. 119), что въ правилъ 7 III всел. собора разумъется символъ никео-цареградскій.

изъявилъ свое уважение къ сказанному символу въ томъ, что на немъ положено не составлять ни теперь, ни послъ новаго въроопределения или символа. На соборъ предъявленъ быль какой-то ложный символь, бывшій однакожь въ ходу въ Лидін и, кажется, въ Константинополв. Отцы, осудивъ этотъ символъ, какъ еретическій, потому что въ немъ проскальзывали мысли несторіанскія, положили хранить во всей пелости символь никейскій. Въ "Деяніяхъ" читаемъ: "св. соборъ опредълилъ: не позволять никому произносить, писать или слагать (проворедел, вигурафыл. συντιθέναι) иную въру, кромъ опредъленной св. отцами, сошедшимися въ Никев" 117). Для разъясненія вопросовъ, поднятыхъ несторіанствомъ, соборъ обращается къ сочиненіямъ прежнихъ писателей церковныхъ. Это были писатоли, во 1-хъ, вышодшіе изъ-подъ направленія адександрійскаго богословствованія (Петръ, еп. александрійскій (300-311 гг.), Аванасій, Василій великій, Григорій Богословъ, Григорій нисскій, Амфилохій иконійскій, Өеофиль александрійскій, Аттикъ, архіеп. константинопольскій) 118); во 2-хъ, принадлежавшіе къ церкви западно-римской (св. Кипріанъ, св. Амвросій, напы). Что же касается до писателей антіохійскаго богословскаго направленія, чтеній изъ ихъ сочиненій не встрічаемъ на соборів. Не читались ви сочиненія Евстафія, еп. антіохійскаго, не смотря на то, что они еще тогда были цёлы и извёстны 119), ни сочиненія Іоанна Златоуста, обязаннаго своимъ богословскимъ образованіемъ Мелетію, ен. антіохійскому. Если мы познакомимся съ содержаніемъ тёхъ отрывковъ названныхъ шисателей, какіе (отрывки) предложены были для чтенія на

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Ibidem. p. 263. Дѣян. I. 763.

<sup>118)</sup> Аттикъ, бывшій родомъ изъ Арменіи и принадлежавшій къ числу тамошнихъ монаховъ (Socr. IV, 20), но своимъ симпатіямъ и наклонностямъ напоминаетъ типъ александрійца. Въ противоположность Несторію онъ преслъдовалъ Пелагіанъ, враговъ римской церкви (Coelest. Ep. ad Nestorium. Concilia, р. 134. Дъян. I, 379); подобно александрійскимъ епископамъ, напримъръ Өсофилу, онъ былъ педругомъ Златоуста (Sosom. VIII, 27). Кириллъ высоко уважалъ память Аттика (Cyril. Epist. ad Clericos Constantinop. Col. 65. Дъян. I, 351).

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Concilia, р. 129. Дѣян. I, 357—8.

соборь, то легко усмотримъ ихъ основной характеръ. По солоржанію эти отрывки отвёчали идеальнымъ-возвышеннымъ, строго супранатуралистическимъ воззрвніямъ вождей православія въ несторіанскую эпоху. Въ нихъ по вопросу о Богочеловъкъ давалось предпочтение мысли о тъснъйшемъ сосдиненій естествъ предъ мыслію о раздёльномъ представленіи оныхъ. Моментъ единства естествъ во Христъ преобладаетъ надъ моментомъ различія тъхъ же естествъ. Приволемъ некоторые изъ отрывковъ патристическихъ. о которыхъ мы говоримъ. Отцы собора въ сочиненіяхъ Петра александрійскаго читали: "слова Гавріила: Господь съ тобою (Лук. 1, 28), значать тоже, что Богь Слово съ тобою. Они означають, что Слово родилось въ утробъ Дъвы и соделалось плотію, какъ написано" (Лук. 2, 35) 120). Въ сочипеніяхъ св. Аванасія они читали следующія мысли: "Слово содълалось человъкомъ и усвоило Себъ все принадлежащее плоти (τοῦ λόγου ιδιοποιουμένου, τὰ τῆς σαρχὸς). Слово перенесло на себя немощи тѣла"  $(\tau \dot{\alpha} \pi \acute{\alpha} \vartheta \eta \tau o \tilde{v} \sigma \acute{\omega} \mu \alpha \tau o \varsigma \epsilon i ;$ έαυτον μετέθημεν) 121). Изъ сочиненій Григорія Богослова прочитано было на соборъ слъдующее мъсто: "не имъетъ въ Немъ (Спасителъ) мъсто иной и иной (раздъленіе естествъ). Сего да не будетъ. Ибо то и другое въ раствореніи (τὰ γὰρ ἀμφότερα ἐν τῆ συγκράσει) — и Богь вочеловьчился и человъкъ обожился, или какъ бы ни наименовалъ бы кто это" 122). Изъ сочиненій Григорія нисскаго на соборъ было читано: "Чистый и непорочный не отвращается (πρίθμποτъ) сквернъ человѣческаго естества ( $\tau$ òν  $\tau$  $\tilde{\eta}$ ς ἀνθρωπίνης φύσεως καθαδέγεται όύπον), но прошедъ всв степени нашего убожества, претерпъваетъ даже самую смерть " 123). Изъ писателей близкихъ по времени своей жизни къ эпохъ собора предложены были для чтенія извлеченія изъ сочинспій Өсофила александрійскаго и Аттика. У перваго читали: "хоти образомъ рожденія Слово отличается отъ насъ, однакоже во всемъ, кромъ гръха, уполобляется намъ. Оно и

<sup>120)</sup> Concilia. Acta Conc. Ephes. p. 193. Двян. I, 561—2.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Ibid., р. 193. Дѣян. 562—3.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>) Ibid., р. 196. Дѣян. 570.

<sup>123)</sup> Ibid., р. 197. Дъян. 572.

раждается, и повивается пеленами, и питается млекомъ, въ младенчествъ полагается въ ясли, принимаетъ всъ немощи οστέστβα Ηαμίοτο  $(\tau \tilde{\eta}_{\mathcal{S}} \varphi \acute{v} \sigma \epsilon \omega_{\mathcal{S}} \dot{\eta} \mu \tilde{\omega} v \tau \dot{\eta} v \dot{\sigma} \vec{\sigma} \vartheta \acute{e} v \epsilon \iota \alpha v \dot{\epsilon} \varkappa \delta \epsilon \gamma \acute{o} \mu \epsilon v \sigma_{\mathcal{S}})^{194})$ . У втораго читали: "Неподлежащій осязанію по безтвлесному сстеству деластся осязаемымъ. Бозначальный пріемлеть начало по тълу. Совершенный возрастаетъ. Неизмъняемый преуспъваетт, Покрываяй небо облаки повивается пеленами, Царь полагается въ ясляхъ" 125). Изъ писателей римской, или правильнее латинской, церкви четалось на соборъ немногое. Такъ изъ сочиненій св. Кипріана кареагенскаго было прочитано: "Онъ (Сынъ Божій) смирилъ Собя, дабы возвысить людей, поверженных долу, быль уязвлень. дабы уврачевать наши раны, претерпълъ смерть, дабы смертнымъ доставить безсмертіе" 126).

Немного сказано нами о догматической деятельности III вселенскаго собора. О таковой же деятельности отступническаго собора скажемъ еще меньше. Отметимъ въ этомъ отношеніи лишь одинъ факть, Антіохійцы рішительно отвергли важиващее изъ сочиненій Кирилла, написанныхъ противъ Несторія: "Дванадцать главь" (анавематства). Соборъ отступивческій выразиль такое опреділеніе: "тогъ, кто подпишеть эти главы или согласится съ ними и, не будеть опровергать ихъ, тоть подверглется церковнымъ наказаніямъ 127). Въ этомъ произведеніи Кирилла соборъ усматривалъ ереси-аріанскую и аполлинаріанскую, а также находиль учене о томъ, что Безстрастный страдаль Божескимъ остоствомъ 128).

Соборъ вселенскій низложиль, лишиль сана всёхъ участниковъ собора отступническаго 129); съ своей стороны соборъ отступническій частію низложиль, частію лишиль церковиаго общенія всёхъ отцевъ собора вселенскаго 130). Этимъ и закончился соборъ Ефесскій.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Ibid., р. 195. Дъян. 567.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) Ibid., р. 197. Дѣян. 573.

<sup>126)</sup> Ibid., р. 195. Дѣян. 567.

<sup>127)</sup> Ibid., р. 280. Дѣян. 815.

<sup>185)</sup> Ibid., р. 225. Двян. 651.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>) Ibid., р. 249. Дъян. 719, 11, 15.

<sup>130)</sup> Ibid., р. 225. Дъян. I, 652.

Да возвеселятся небеса и радуется земля. Разрушено средоствніе ограды, печаль прекратилась и всякіе раздоры уничтожены, Спаситель нашъ Христосъ дароваль миръ перквамъ своимъ.

Ce. Kupuan.

Соборъ ефесскій, распавшись на двіз части—несторіанствующую и православную, не примирилъ церкви, не положиль конца спорамь о лиць Богочеловъка. Вскоръ однакожъ наступають лучшія времена для церкви. Разделеніе почти прекращается, единеніе церквей возстановляется. Мы говоримъ объ уни тридпатыхъ годовъ V столетія, соединившей богослововъ александрійскаго и антісхійскаго направленія. Унія эта представляеть замізчательное явленіе въ исторіи церкви У віка. На нее нужно смотріть какъ на заключительный акть собора ефесскаго. Истинный конець соборъ ефесскій вселенскій им'вль только въ этой уніи. Унія им'веть великое догматическое значеніе. Опредвленія, выработанныя во время ся теченія, составили розультать, отъ котораго, какъ несомнънной церковной истины, отправлялись богословы ближайшаго времени. На ней утверждалось вообще дальнъйшее раскрытіе церковнаго ученія о лицъ Богочеловъка, Унія, какъ показываетъ самое слово, есть соединеніе-александрійских в и антіохійских в доктрини, последнихъ насколько оне заключались въ сочиненіяхъ Іоанна архіеп. антіохійскаго и бл. Өеодорита, съ полнымъ устраненіемъ крайнихъ и нетерпимыхъ въ церкви воззръній Несторія. Уніальные документы, т. с. сочиненія, которыя писаны были въ видахъ достиженія уціи и которыя служать памятниками, разъясняющими для историка внутренній ходъ ея, сдёлались документами, согласіе съ которыми необходимо требовалось въ ту эпоху отъ всякаго, кто хотвлъ носить имя православнаго человека. Друзья унім становятся и остаются поборниками православія въ его чистейшемъ вилъ.

Намъ следуетъ разсмотреть унію только съ одной стороны-съ догматической, которая имветь ближайшее огноменю къ нашей задачь 1). Унія совершилась не вдругь, но однакожъ въ 433 году она уже входить въ полную силу и дълготся достояніемъ церкви. Иниціатива къ уніи дана была императоромъ Өеодосіемъ младшимъ; обезпокоенный положениемъ церковныхъ делъ, тотчасъ после собора ефесскаго императоръ обращается къ архіопископу Іоанну съ требованіемъ, чтобы онъ вощель въ снощенія съ Кирилломъ и заключилъ съ нимъ миръ церковный 2). Сторонники антіохійской доктрины, приворженцы Іоанна антіохійскаго, вивсто того, чтобы протянуть Кириллу руку примиренія, поступиться некоторыми изъ своихъ неправильныхъ мненій, на первый разъ обращаются чрезъ письмо къ архіспископу Алоксандрійскому, признавая себя правыми, съ такими предложеніями, которыхъ вождь православія не только не могь принять, но которыя положительно оскорбили его. Іоаннъ и ого приверженцы, между которыми видное мъсто занимають Өөодорить кирскій и Акакій еп. веррійскій, хотели только на томъ условіи вступить въ общеніе съ Кирилломъ, буде онъ отнажется отъ встхъ своихъ сочиненій: посланій, краткихъ разсужденій и цёлыхъ книгъ, и согласится оставаться при одномъ символь никойскомъ 3), который, какъ известно, почти не даваль ответа на жгучіе вопросы о лиць Богочеловъка. Можно было принять такое предложение за

<sup>1)</sup> Исторія уніи представляєть предметь научно интересный. Она заслуживала бы отдільнаго научнаго изслідованія. Віт рус. литературіз можно находить обіз этомъ предметі свідінія въ монографіи Горскаго: Жизнь бл. Феодорита (Приб. къ Твор. св. отцевъ, т. 14); а также въ монографіи г. Глубоковскаго. Бл. Феодорить. Т. І.

<sup>2)</sup> Epist. imperatorum ad Ioannem episc. Antioch. Col. 1458 et c. Migne-Gr. t. 77. Aban. II, 345-7.

<sup>3)</sup> Cyrilli Epist. ad Acacium episc. Melit. Col. 184. Migne. t. 77. Дъян. II, 383. Слич. также гт. V сего изслъдованія, примъч. 105. Этотъ планъ выработанъ Акакіемъ веррійскимъ (Cyrill. Ep. ad Donatum episc. Nicopol. Col. 249. Дъян. II, 407).

пронію! Могь ли принять Кирилль подобное странное требованіе, не выражавшее пичего, кром'я повыхъ притязаній? Согласиться съ этимъ требованіемъ не значило ли для Кирилла отказаться отъ высокихъ, святыхъ доктринъ александрійскаго богословствованія? Не значило ли отвергнуть ефесскій вселенскій соборъ? Не значило ли предъ лицемъ всего христіанскаго міра сознаться, что доселів онь держался неправыхъ мыслей, которыхъ онъ самъ теперь стылится? Кириллъ отвъчалъ антіохійскимъ епископамъ полнымъ отказомъ. Витсто удовлетворенія ихъ странныхъ притязаній, онъ обратился съ предложеніями кроткими и справедливыми, которымъ они должны были последовать, если хотели достигнуть мира церковнаго. Онъ потребоваль отъ нихъ, чтобы опи отказались отъ еретическихъ мыслей Несторін, согласно сь соборомъ ефессиимъ вселенскимъ высказались за низложение его и признали законнымъ пастыремъ архіепископа константинопольскаго Максиміана 1). Последній нункть требуеть поясненія съ нашей стороны. По низвержени Несторія, архісинскопомъ константинопольскимъ сділался названный Максиміанъ. Онъ избранъ былъ изъ линъ, единомышленныхъ съ Кирилломъ в). Максиміанъ былъ родомъ изъ Рима, принадлежаль къ числу монаховъ 6). Онъ находился въ дружественной перепискъ съ Кирилломъ 7). Избранъ былъ Максиміанъ для церкви константинопольской членами вселенскаго ефесскаго собора в). Вследствіе этихъ причинъ онъ не быль признанъ законнымъ архипастыремъ въ церкви антіохійской. Какъ приняли епископы антіохійскаго округа вышсуказанное заявление Кирилла? Они отвъчали на него письмомъ, посланнымъ съ Павломъ, еп. смисскимъ, другомъ Іоанна и его единомышленниковъ. Но висьмо это было не лучше перваго. Оно заключало въ собъ много несправедливостей, жалобъ въ отношении къ Кириллу

<sup>1)</sup> Cyrilli. Epist. ad Acacium episc. Melit. Col. 184—5. Дъяп. II, 383—4.

5) Cyrilli. Epist. ad Juvenalem episc. Col. 156 et c. Migne, t. 77. Дъян.
II, 310 д дал.

<sup>&</sup>quot;) Hefele, Conciliengeschichte. B. II, 248.

"") Epistolae Maximiani ad Cyrillium et Cyrilli ad Maxim. Col. 148 et c. Migne. t. 77. Двян. II, 302. 304.

<sup>8)</sup> Binii. Concilia. T. I, pars 2, pag. 408. Діян. II, 298.

и было положительно оскорбительно для последняго. Составители письма хулили его за все, что саблано было на соборѣ сфесскомъ. Вообще оно было неприлично по тону и притязательно по своимъ предложеніямъ 3). Кириллъ такъ говорить объ этомъ письмв: "вручено было мнв письмо отъ Іоанна, впрочемъ заключающее въ себъ не то, что слъдовало; оно написано, не какъ должно было, въ тонъ насмъшки, а не соглашенія. Ибо вмъсто того, чтобы успокоить меня въ печали, причиненной событіями предшествующими и ихъ собственными поступками въ Ефесъ, они сочли благовременнымъ излить свой гиввъ на меня, порожденный какъ бы ревностію ихъ къ св. догматамъ" 10). Однакожъ Кириллъ въ видахъ мира церковнаго и вследствіе списхожденія къ заблуждающимся, не отказался вступить въ разъясненія, переговоры съ уполномоченнымъ отъ лица антіохійских вепископовъ Павломъ смисскимъ объ условіяхъ взаимнаго соглашенія касательно спорныхъ пунктовъ въроученія. Переговоры эти имѣли успѣхъ вожделенный. Павелъ уступилъ: рѣшился анаоематствовать Несторія и признать Максиміана архіепископомъ константинопольскимъ. Кириллъ приняль посла въ церковное общение 11). Навель заявляль Кириллу, что такія же воззрвнія раздвляють ст нимъ и всв сирскіе епископы, и просиль его принять и ихъ въ общеніе церковное. Но Кириллъ не иначе соглашался на это, какъ подъ условіемъ, чтобы енископы антіохійскаго округа представили ему исповедание веры, въ которомъ бы и объяснили ему какъ они разсуждають о спорпыхъ вопросахъ 12). Это требование Кирилла въ нопродолжительномъ времени и было исполнено. Іоаннъ антіохійскій представиль Кириллу краткое исповъданіе въры, которое и было главнымъ документомъ, легшимъ въ основу уніи.

Въ виду важности этого документа, мы выпишемъ его сполна. Послъ предисловія, въ которомъ говорилось: "о томъ, какъ мы (антіохійскіе епископы) думаемъ и говоримъ

<sup>9)</sup> Cyrilli. Epist. ad Donatum. Col. 252. Дѣян. II, 409.

<sup>10)</sup> Cyrilli. Ep. ad Acacium. Melit. Col. 185. Дъян, II, 384.

<sup>11)</sup> lbid. Col. 185. Дѣян. 385. Libellus Pauli episc. Emisseni, col. 168. Migne. t. 77. Дѣян. П, 353.

<sup>12)</sup> Cyrilli. Epist. ad Acacium. Col. 185. Дъян. II, 385.

о Богородицъ и объ образъ вочеловъченія единороднаго Сына Божія, по необходимости, чтобы не допустить многортчія, скажемъ кратко, однакожъ съ полнымъ убъжденіемъ, какъ почерничли мы это изъ нисаній божественныхъ и преданій св. отцевъ", — следовало самое исповеданіе веры такого содержанія: "Итакъ мы исповедуемъ, что Госнодь нашъ Інсусъ Христосъ единородный Сынъ Божій есть совершенный Богъ и совершенный человъкъ, состоящій изъ разумной души и тъла, что Онъ рожденъ прежде въковъ отъ Отца по Божеству, а въ последнее время ради насъ и ради нашего спасенія отъ Маріи Лѣвы по человѣчеству: что Онъ единосущенъ Отцу во Божеству и единосущенъ намъ по человъчеству; ибо въ Немъ совершенное соединеніе двухъ естествъ. Почему мы и испов'ядуемъ одного Христа, одного Сына, одного Господа. На основани такого несліяннаго соединенія мы испов'єдуемъ Пресвятую Д'єву Богородицею, потому что Богъ-Слово воплотился и вочеловъчился и въ самомъ зачатіи соединилъ съ Собою храмъ, отъ нея воспринятый. (Онодогобиет του πύριου ήμων Ιησούτ Χριστόν, τὸν νίόν του θεού τὸν μονογενή, θεὸν τέλειον καὶ ἄνθρωπον τέλειον έχ ψυχίς λογικής καλ σώματος προ αιώνων μέν έχ τοῦ πατρός γεννηθέντα χατά την θεότητα, έπ' ἐσγάτων δὲ τῶν ήμερων τον αυτόν δί ήμας και διά την ήμετέραν σωτηρίαν έκ Μαρίας της παρθένε κατά την άνθρωπότητα όμορύσιου τω πατρί του αύτου κατά τὸν θοότητα, καὶ ομοουσιον ημίν κατά την ανθρωπότητα δύο γάρ φύσεων ένωσις γέγονε διὸ ένα Χριστον, ένα χύριον ομολογοῦμεν. Κατά ταύτην την της ασγιμέτου ενώσεως έννοιαν όμολογοδμεν την άγιαν παρθένον θεοτόχον, διά τὸ θεὸν λόγον σαρχωθήναι καί ένανθοωπήσαι, καὶ έξ αὐτής τής συλλήψεως ένῶσαι έαυτῷ τὸν έξ αυτής ληφθέντα ναόν). Известно, что богословы одни изъ евангельскихъ и апостольскихъ изреченій о Господъ признаютъ общими, какъ принадлежащія одному лицу, другія же по причинь раздичія двухъ естествъ принциаютъ раздельно, и те изъ нихъ, которыя приличны Богу, относять къ Божественности Христа, уничижительныя Его человъчеству " 13).

<sup>13)</sup> Ioannis episc. Antioch. Epist. ad Cyrill. Col. 172. Migne. Gr. t. 77. Дъян. II. 357—8. Приведенное исповъдание не есть новое; оно очень сходно

Ситлаемъ разборъ этого исповъданія. Не трудио замътить. что въ немъ встречаются мпогія выраженія характеристичныя для антіохійскаго богословствованія. Таковы выраженія: "совершенный Богъ и совершенный человікь, изъ разумной души и тала", "единосущенъ намъ по человъчеству"; дълается особое ударение на томъ, что Сынъ Божий родился въ последнее время по человечеству"; употребляется выражение "хранъ" по отношению къ человъческой природъ Христа; указывается "неслитное соединевіе"; подтворждается экзегетическое правило для многихъ изреченій новозавётныхъ, что ихъ нужно отвосить въ отдельности то къ человъческому, то къ Божескому естеству Христа. Но въ тоже время исповедание носить печать свидетельствующую. что составители его принимали и усвояли воззрѣнія и терминологію александрійской богословской науки. Помимо того, что здесь встречается наименование св. Девы Маріи Богородицей, учение о соединении во Христъ двухъ естествъ выражается такъ, какъ выражаль его Кириллъ: "соверщилось единение двухъ естествъ" (Епесия); дальс, соединоние Бога Слова съ человъческимъ естествомъ относится ко времени зачатія Христа; еще: делается уступка касательно экзегетическаго правила, какъ толковать евангельскія и апостольскія изреченія о Богочеловъкъ, ибо признается, что есть такія изреченія, которыя можно относить ко Христу безъ различія въ мысли о томъ, относятся ли они къ Божеству или человъчеству Его. - Къ исповъданию присоединено заявленіе, что Іоаннъ и другіе епископы сирскіе анаесматсвуютъ Несторіл и его ученіе и принимають Максиміана въ общеніе 11). Касательно того жо Іоаннъ увъдомляетъ и папу и архіепископа константинопольскаго. 15).

Исповъданіе Іоанна и епископовъ съ нимъ единомысленныхъ Кириллъ принялъ съ великою радостію, какъ даръ

съ исповъданіемъ, съ которымъ Іоанпъ антіохійскій обращался къ императору Өсодогію еще во время III вселенскаго собора. Hefele. П. 261-2.

<sup>11)</sup> Ioannis Ep, ad Cyrillum. Col. 173. Дъян. II, 359.

<sup>13)</sup> Ioannis Antioch. Ep. ad Sycstum, Cyrillum. Col. 165. Migne. t. 77. Двян. II, 351.

пеба, и призналь его вполив православнымъ 16). Миръ церковный началь водворяться. Кириллъ съ своей стороны, не признавая себя непогръшимымъ (ώς πλημμέλησάς τι... πολλά γάο πταίομεν απαντες) Β' CHOPAN' C' AHTIOXIÑUAMU 17), CTAралси ясиће и точиће раскрыть свое ученіе въ техъ пунктахъ, которые служили камнемъ преткновенія и соблазна для опископовъ сирскихъ. Въ посланіи къ Іоанну Кириллъ, во избъжание всякихъ подозръний, старается раскрыть, сколько возможно точне, учение о двухъ естествахъ во Христе. Онъ говорилъ: "одинъ Господь І. Христосъ, хотя мы и пе знаемъ различія естествъ ( $\hat{\eta}$  τῶν φύσεων διαφορά), которыя вошли въ это неизъяснимое соединеніе" (Егодія). Объявляеть сумасбродами тёхъ, кто приписываеть ему мысль о сліяніи или смішеніи Божества и человічества во Христі. Отвергаетъ ученіе, которое нікоторые находили у него, что Христосъ страдаль человъчествомъ и виъстъ Божествомъ. "Не этимъ несказанной Божественности естествомъ страдалъ Христосъ", замъчаетъ Кириллъ 18). Нъкоторыя изъ принеденных выраженій Кирилла указывають на то, что онъ въ видахъ полнаго сближенія съ своими прежними противниками пересталь чуждаться формуль, дотол'в псключительно принадлежавшихъ антіохійскому догматическому языку 19), и во всякомъ случав избъгаетъ формулъ, которыя соблазняли антіохійцевъ. Далье, Кириллъ принимаетъ и услояеть экзегетическ е правило, выработанное антіохійскими богословами относительно извъстныхъ евангельскихъ и апостольскихъ изреченій о Богочеловъкъ. Излагая въ олномъ своемъ посланіи, писанномъ во время уніи, истинный смысль этого антіохійскаго правила, онъ говорить: этимъ они "утверждають не то, что одни наименованія приличе-

<sup>16)</sup> Cyrilli. Ep. ad Ioann. Col. 173. M. t. 77 Д. II. 372.— Сочиненіе это начинается восторженными словами: "да возвеселятся небеса", и принадлежить къ важнъйшимъ документамъ, касающимся уніи.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Cyrilli, Apologeticus ad imper. Theodosium. Col, 456. Migne. Gr. t. 76. Даян. П, 264.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Cyrilli, Ep. ad Ioannem. Col. 180. Двя г. П, 378. Epist. ad Succensum episc. Col. 232.

<sup>19)</sup> Συνεχωρήσαμεν αὐτοίς, говоритъ Кириллъ (ad Eulogium presbyt. Col. 225. Migne. Gr. t. 77).

ствуютъ Слову Бога Отца, какъ Сыну Самому по Себъ взятому отдёльно, а другія—Ему рожденному отъ жены такъ, какъ другому Сыну опять отличному, но то, что одни приличны Его Божеству, другія человічеству". При этомъ онъ присовокупляетъ: "подобное и я говорю" 20). Тотъ же Кириллъ совершенно основательно указываетъ и причину, которая побуждала антіохійскихъ богослововъ разделять "наименованія и которая заключается въ противодійствін аріанамъ, элоупотреблявшимъ уничтожительными выраженіями о Христь; эту причину онъ признаеть очень уважительною 21). Наконецъ. Кириллъ къ удовольствію своихъ прежнихъ противниковъ разрѣшаеть вопросъ, который, кажется, очень безпокоилъ епископовъ сирскихъ. Должно думать, что между последними ходилъ слухъ, что будто Кириллъ не признаетъ одного очень важнаго для антіохійцевъ сочиненія св. Асанасія, именно посланія его къ Эпиктету еп. коринескому. Посланіе это заключало очень ясное испов'яданіе двухъ естествъ во Христъ, хотя въ тоже время возвъщало и учение о соединеніи опыхъ. Антіохійцы, при самомъ началь закаюченія унів съ Кирилломъ, чрезъ выше поименованнаго Павла обратились къ Кириллу съ просьбою, чтобы онъ объявилъ имъ: согласенъ ли онъ съ упомянутымъ посланіемъ Аоапасія? Кирилль, разумбется, даль утвердительный отвёть и сообщиль антіохійцамь лучшій списокь этого Аванасіева сочиненія 23). Мы впоследствіи видимъ, что антіохійцы не разъ обращаются къ посланію Эпиктета для доказательства правоты своихъ мивній и опроверженія враговъ.

Все это чрезвычайно успокоительно подвиствовало на епископовъ, дотолѣ враждебно расположенныхъ къ Кириллу. Распри въ церкви начали утихать. Какъ прочно стала укореняться унія среди антіохійскаго церковнаго округа, какъ все болѣе и болѣе повсюднымъ стало ся торжество, это можно видѣть изъ слѣдующаго посланія Іоанна антіохійскаго: "всѣ

<sup>20)</sup> Cyrilli. Ep. ad Acacium. Col. 196, Діян. II, 395. Epist. ad Succensum episcop. Col. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid. Col. 197. Дъян. 398—9.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ibid, Col. 200. Двян. 401. Cyrilli. Ep. ad Ioannem. Col. 181. Двян. 11, 380.

еписконы востока (т. с. округа антіохійскаго), какъ и еписконы всего прочаго міра, осудили Несторія и согласились на его ниэложение (главный пункть унів). Мы сделали и объявили, что надлежало, вотъ уже четыре года: (слад. пясьмо писано въ 437 году). Все епископы приморскіе сопласилисы и подписались. Епископы второй Финикіи, Киликійцы сділаны это прошлымь годомь; Арабы чрезъ своего опископа Антіска; страны Мессистамскія, Озроени, Евфрата и влорая Сирія одобрили все то, что мы сділали. Мы уже давно получили (благопріятный) отв'ять со стороны исаврійцевь: всв обнеконы первой Сирім полимсались съ нами" 23). Въ этомъ посланіи Іоаннъ перечисляеть всв церкви, входившія въ составъ натріархата антіохійскаго, и всь онъ представляются присоединившимися къ уніи. Унія нашла собъ благопріятный пріемъ въ средь большинства антіохій-1108 2 24 ) мун на при уделиния a region of the party

- Конечно, давло не обощнось бозъ вреговъ для унін. Въ это время, экогда жизны церковная отличаласы особонною, часто болваненною чувствительностію ко всбив мврамь. какія предпринимались властями для благоустройства церкви, унія пакъ явленіе весьма вамінательное, не могла не возбудить пререкамій и споровът Увію приняли праждебно піткоторые изи епископовъ, приверженцевъ антіохійскаго богословского направленія. Они находили, что епископы восточпыслирежніе привержонцы песторіанскихъ доктринъ, --- сближаясь станович становности в под нестрановности в п самымъ измъвили себъ, уступили врагу въ неправомъ дълъ. Это были открытые враги умін 25); съ ними никакое соглаписністбыло невозможно. Они отвернулись отъ церкви, церковь откавалась оть нихъ: Быль другой классъ врадовъ унін изъ числа техъ же праверженцевъ антіохійскихъ доктринъ: не думесть, чтобы ихъ было много. Эти враги мира присоединились къзунім лицемврно. Они подкладывали подъ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Mansi. Concilia t. V, p. 972-4 (Martin., Pseudosynode Brigandage, p. 63-64. Paris, 1875).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Hefele II, 259.

мя <sup>28</sup>) Имена и двятельность ихъ извъстны; но изложение фактовъ, сюда относящихся, выходило за предълы нашей задъчи.

уніальное исповіданіе смысль свой несторіанскій и объявляли, что Кирилль перешель на ихъ сторону, отназался: отъ своего прежняго ученія. Кирилято нихъ говорить: "встровоженные примиреніемъ святыхъ церквей, они злобно порицають твхъ, кто не хочеть съ ними соглащаться и исповъланіе св. отновъ восточныхъ попосять, толкуя его неправильно, и инвращая для подтвержденія того, что имъ пріятно и нравится, чтобы по разотаваться съ суселовіемъ Несторы ч6). "Они превращають все вверхъ и внизъ и говорять, что ов ихъ нечестивыми мыслями согласно исповеданіе восточных в 27) в опроворженіе подобной клеветы Кириллъ тщательно сличаетъ исповъдание съ учениемъ Несторія и съ очевидностію доказывають, что между ними натъ ничего общаго 28). Гораздо опаснъе всъкъ этикъ вратовъ уніи для мира церковнаго были противники этого соглашенія между александрійцами и антіохійцами, вышедшіе изъ рядовъ почитателей Кирилла. Они подозрительно смотръли на этого святителя, который вошель въ общение съ Іоанпомъ; они видъли въ данномъ шагъ Кирилла измъну православной въръ 39). Это были предтечи монофизитетва. Они вопили противъ Кирилла за то, что онъ допускалъ ученів о двухъ естествахъ во Христь; это имъ казалось ересью, антіохійскимъ заблужденіемъ. Они обращались къ архіепископу александрійскому съ настойчивыми вопросами: какъ это онъ принялъ въ общение антіохійцевъ, когда они учатъ о двухъ естествахъ, какъ это и сказано въ ихъ исповъданіи, поданномъ Кириллу? Самъ Кирилль объ этомъ пишетъ такъ: "некоторые говорять: отчего епископъ александрійскій терпить и хвалить ихъ (т. е. восточныхъ), когда они признають два естества? « 30). Кирилль, проведшій всю жизнь въ борьбъ съ врагами истины, желаетъ и теперь убъдить, успоконть новыхъ своихъ враговъ. Но можно ли ожидать вниманія, спокойнаго отношенія къ делу отъ упорныхъ ере-

<sup>26)</sup> Cyrilli. Ep. ad Acacium. Col. 188. Дъян. II, 386.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. Col. 189. Дѣян. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) lbid. Col. 189 et c. Дъян. 389 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Hefele не находить основаній обвинять Кирилда въ измѣнѣ его первоначальнымъ привципамъ. (Hefele II, 253).

<sup>30)</sup> Cyrilli. Ep. ad Eulogium presbyt. Col. 225. Дъян. II, 402.

тиковъ; а это враги Кирилла именно и оказались таковыми... Онъ сдълаль все, чтобы заставить замолкнуть враговъ взъ числа своихъ прежнихъ друзей. Онъ говоритъ съ ними ихъ языкомъ, употребляетъ выраженія ими любимыя, приспособляется къ образу ихъ воззрѣній, "увѣряетъ ихъ, что унія ничего не измѣнила въ его прежнемъ ученіи. Любовь, снисхожденіе, слышится въ каждомъ словѣ Кирилла, съ какими онъ обращается къ своимъ невѣрнымъ друзьямъ 31). Защищая ученіе о двухъ естествахъ во Христѣ, онъ старается имъ доказать, что этимъ не исключается ученіе о соединеніи естествъ. Одно заключается въ другомъ. "Утверждаемъ, писалъ онъ 32) имъ, что два естества соединились, и вѣримъ, что послѣ этого соединенія, какъ бы уничтоживши дѣленіе на двое (ώς ἀνηρημένης ήδη τῆς εἰς δύω διατο-

<sup>81)</sup> Въ числъ враговъ Кирилла, вышедшихъ изъ ряда его почитателей, Гефеле помъщаетъ и св. Исидора Пелусіота, принимая во вниманіе одно посланіе Исидора къ Кириллу. Гефеле говорить, что будто первый ставить въ укоръ второму то, что этотъ уступилъ антіохійцамъ больше, чъмъ сколько следовало, что онъ усвоилъ себе несторіанскіе термины (В. 11, 271). Что действительно Исидоръ въ чемъ-то укорялъ Кирилла во время возникновенія уніи, это правда, но въ томъ ли, въ чемъ полагаетъ Гефеле-это вопросъ неръщенный. Въ самомъ дълъ, Исидоръ по направленію самъ быль антіохійцемъ, какъ это видно изъ того, что осуждаль Кирилла во время Ш всел, собора за слишкомъ строгій приговоръ надъ Несторіемъ ("Посланіе въ Кирилу". Твор. св. Исилора ч. І стр. 180. М. 1859), и что внушаль ему твердо держаться ученія о двухь естествахь (Другое посл. къ Кириллу. Ibid. стр. 188). Послъ этого странно было бы допускать, какъ это дълаеть Гефеле, что Исидоръ могь упревать Кирилла за сближение съ антіохійцами въ догматическомъ языків. Съ своей стороны Кириллъ, какъ извъстно, въ спошеніяхъ съ Іоанномъ главнымъ образомъ и старался лишь о томъ, чтобы убъдить последняго, что онъ, Кириллъ, ясно и точно исповъдуетъ учение о двухъ естествахъ во Христъ. Краткое и не совсъмъ вразумительное посланіе Исидора къ Кириллу, на которомъ основывасть свое мижніе Гефеле (посл. (324) къ Кириллу. Ibid стр. 188), не следуеть ли скоръе понимать въ томъ смыслъ, что Исидоръ былъ недоволенъ Кирилломъ за то, что последній и после уніи все-таки въ посланіяхъ къ своимъ друзьямъ, о которыхъ мы теперь говоримъ (въ текств), продолжалъ выражаться такьмъ образомъ, который могъ соблазнять вообще подозрительных антіохійцевь?

<sup>32)</sup> Cyrilli. Epist. Acacium. Col. 192—3. Двян. II, 392. Cyrilli. Epist. ad Eulogium. Col. 225. Двян. II, 403 и дал. Cyrilli. Epist. ad Succensum episc. Col. 232.

 $\mu\tilde{\eta}_{S}$ ), пребываетъ одно естество ( $\mu$ ία  $\phi$ ύσις) Сына какъ единаго, но вочеловъчившагося и воплотившагося в защишая тожо ученіе о двухъ естествахъ, онъ доказываеть далве. что такое воззрвніе не заключаеть мысли, будто Христосъ имълъ кавъ бы чужую, Ему не собственную, плоть какого-то отдельнаго лица. Отсюда онъ говорилъ, опять-таки приспособляясь къ терминологін, любимой его приверженцами, къ которой они были привязаны до крайности: "не Богъ и человъкъ (т. е. лва отабльныя лица), соединившись выбсть. составили одного Христа, но Богъ, будучи Словомъ, почти по нашему (безъ гръха) пріобщился плоти и крови ( 6 доусь παραπλησίως ημίν μετέσχεν αίματος καί σαρκός), τακъ что Богъ мыслится вочеловъчившимся, воспріявшимъ нашу плоть и сдълавшимъ ее своею собственною" 14). Кириллъ наконецъ разъясняетъ своимъ неразумнымъ друзьямъ, что ученіе о двухъ естествахъ, которое такъ соблазняло ихъ, не ведетъ къ мысли, что страдаль за насъ какой-то отдельный отъ Сына Божія человѣкъ и что Сынъ Божій не усвоялъ Себѣ его страданій. Кириллъ писалъ: "говоримъ, что Само Слово Божіе претерпъвало все, что происходило съ Его плотію "25). Но напрасно Кириллъ старался образумить своихъ учениковъ, которые перестали понимать своего учителя. Не даромъ считается аксіомой, что враги изъ друзей самые ужасные и непримиримые враги. Они не только не удовлетворились его разъясненіями, не оцінили его снисходительности къ нимъ, но даже стали злоупотреблять его авторитетомъ, его сочин ніями, его терминологією 36). Унію опи считали пятномъ въ деятельности Кирилла. Куда вело и привело

<sup>33)</sup> Выраженіе, какъ мы знаемъ (гл. V нашего изследованія примеч. 88), не принадлежить самому Кириллу, не заимствовано изъ Асанасія. Это выраженіе было любимо въ кругахъ александрійцевъ, подобно какъ ομοούσιος, Богородица, потому что одно это изреченіе прямо давало знать, что произносящій его не есть несторіанинъ, антіохісцъ. Употребляя выраженіє: μία φύσις, Кириллъ въ посланіяхъ къ темъ же своимъ приверженцамъ объ образе соединенія естествъ во Христе однакожъ писалъ, что въ Немъ ἐννπάρχη τὸ διαφορὸν. Аd Succ. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cyrilli. Epist. ad Valerianum episc. Iconiensem. Col. 257. Migne, t. 77. Дъян. П, 417.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Ibidem, col. 264. Дѣян. 422.

<sup>35)</sup> Vid. Cyrilli Ep. ad Succeusnm. col. 240 et c.

норазуміє этихъ ревнителей віры? Но объ этомъ різчь впереди...

Нельзя сказать, чтобы Кириллъ оставался въ неизмѣнно добрыхъ отношеніяхъ съ истинными приверженцами уніи. Между нимъ и этими послѣдними выходили недоразумѣнія, разногласін <sup>17</sup>), и Кириллъ сошелъ въ могилу неувѣренный въ безонасности церковнаго мира въ будущемъ. Одинъ изъ унитовъ, къ сожалѣнію почтеннѣйшій изъ унитовъ, узнавъ о смерти Кирила, вмѣсто похвальной рѣчи этому по истинъ великому мужу, сочинилъ и пустилъ въ ходъ ѣдкую сатиру на усоишаго праведника <sup>38</sup>)...

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Чисто историческія св'яд'янія, къ нашему д'ялу неотносящіяся, о посл'яднихъ событіяхъ во время уніи, подробно изложены нами въ Исторіи посл'яднихъ четырехъ вс. соборовъ, стр. 102—111.

<sup>38)</sup> Epistola Theodoreti ad Domnum Antioch, Migne, Gr. t. 83. col. 1489 et c.

## VII.

Мнъ кажется, что съ нить случилось что-то въ родъ того, что бываеть съ тъми, кто не умъетъ плавать и вдругъ упадетъ съ корабля. Прежде чъмъ станутъ тонуть, они барахтаются руками и ногами и по чувству самосохраненія безъ разбору хватаются бъдные за все, что ни попалось подъ руку.

Св. Кирилл.

Переходимъ къ изученію свойствъ и характера догматической дѣятельности, заключающейся въ дѣяніяхъ собора халкидонскаго, IV вселенскаго. Какъ извѣстно, дѣянія халкидонскаго собора состоятъ изъ троякаго рода документовъ, которые равно имѣютъ отношеніе къ нашей задачѣ: первый—касается собора константинопольскаго помѣстнаго 448 года, второй—собора разбойничьяго 449 года и третій наконецъ собственно халкидонскаго собора. Изучимъ основные принципы и точки зрѣпія, на которыхъ стоялъ каждый изъ указанныхъ соборовъ въ своей догматической дѣятельности. Начвемъ, въ хронологическомъ порядкѣ, съ собора константинопольскаго 448 года.

Соборъ константинопольскій досель не быль серьезно изучень и понять наукой западной, не говоря уже о русской, которая неохстно выбираеть самостоятельный путь научнаго изследованія.

Константинопольскій соборъ можеть быть понять наукой только въ связи съ обстоятельствами и явленіями церковной уніи, о которой мы говорили въ предшествующей главѣ. . Эготъ соборъ есть прямое и рѣшительное заявленіе симпа-

тій къ уніи, совершившейся между александрійцами и антіохійцами назадъ тому пятнадцать лѣтъ. Враги уніи стали врагами собора конститинопольскаго. Судъ этого собора есть судъ надъ тѣми, кто не принялъ и не призналъ уніи т. е. надъ крайними александрійцами.

Чъмъ дальше шло время, тъмъ больше увеличивалось число друзей и защитниковъ уніи. Почти во всёхъ церквахъ восточныхъ на нее смотръли, какъ на несомнъннъйшео выражение церковной истины по вопросу о Богочеловъкъ, по вопросу о соединеніи въ Немъ двухъ естествъ. Но чемъ больше унія находила себя защиты, темъ больше озлоблялись на нее неразумные приверженцы александрійскихъ доктринъ. Если во времена св. Кирилла такихъ лицъ съ крайнимъ александрійскимъ направленіемъ, враждебныхъ уніи. извъстно было немного (Акакій мелитинскій, Сукценсь Діокесарійскій и пр.), то это зависёло не оттого, что такихъ враговъ уніи изъ числа александрійцевъ и въ самомъ дълъ было не много: нътъ. Ихъ было много, но эти враги уніи были сдержаны, нерешительны, оставались въ колеблемости, въ недоумъніи, мало дъйствовали. Ихъ порывы, ихъ стремленія сдерживаль высокій перковный авторитетъ Кирилла. Кириллъ былъ за унію. Это связывало руки врагамъ унів, заставляло ихъ смиряться: скончался Кириллъ (444 г.), и положение дель быстро переменилось. Друзья Кирилла, недовольные уніей, видівшіе въ уступку, сближение съ антіохійскимъ богословствованіемъ, а это богословствование для нахъ казалось ничьмъ другимъ, какъ несторіанствомъ, - заволновались, начали открыто действовать. Ихъ основная точка зрвнія была крайне оригинальна. Они любили и не любили Кирилла, этого главнъйшаго представителя александрійскаго богословствованія во времена споровъ несторіанскихъ. Они любили Кирилла, носкольку онъ былъ ревностнымъ противникомъ несторіанства, вождемъ III вселен. собора, замъчательнымъ писателемъ, ясно и прямо изложившимъ свои антинесторіанскія возэрвнія; но того же Кирилла ови не любили, поскольку онъ въ последнюю эпоху своей жизни сближается съ антіохійцами въ уніи, поскольку онъ быль писателемъ, ратовавшимъ за унію, носкольку опъ быль врагомъ враговъ

унін, вышедшихъ изъ числа его неразумныхъ учениковъ. О первой фазъ ого церковно-исторической дъятельности они всегда ръшительно и прямо говорили, о второй же фазъ его дъятельности они упорно молчали. Въ одномъ лицъ Кирилла для нихъ было какъ-бы два отдёльныхъ лица. Одному изъ этихъ лицъ они сочувствовали, другому ни мало. Положеніе неестественное. Но разв'є мало удивительнаго историкъ встречасть въ это удивительное время? Враги уніи изъ александрійцевъ обыкновенно выставляли себя поборниками идей и ученія Кирилла, стояли за Кирилла; но подъ Кирилломъ разумели Кирилла до 433 года. Все это было бы очень странно, если бы не было совершенно дъйствительно. Враги уніи изъ александрійцевъ и суть монофизиты. Монофизиты такимъ образомъ суть ничто другое, какъ враги уніи изъ александрійцевъ, но переставшихъ понимать Кирилла и извратившихъ его христологическое учение. Съ ними то имбетъ дъло въ лицъ извъстнаго архимандрита константинопольскаго Евтихія соборъ константинопольскій. Соборъ этотъ есть первая открытая вотръча защитниковъ уніи съ врагами уніи изъ александрійцевъ.

На другой точкъ зрънія стояли защитники уніи, насколько это выразилось на соборъ константинопольскомъ и поздпфе-соборф халкидонскомъ. Они всей душой привязаны были къ уніи. Въ ней видять они истинное слово, высказанное церковію касательно ученія о Богочеловъкъ и соединеніи въ немъ двухъ естествъ. За унію они готовы были положить животь, и многіе действительно положили, а пострадали немало всъ безъ исключенія. Враговъ уніи изъ александрійцевъ они считали язвой церкви. Бороться съ этими последними для нихъ значило бороться за истину, за въру, за православіе. Они почитали себя приверженцами и почитателями Кирилла, его авторитеть высоко ценили. Кириллъ для нихъ былъ такъ же великъ, какъ и для монофизитовъ, но въ дъятельности и учении Кирилла не все вызывало у нихъ одинаковыя симпатіи. Дѣятельность Кирилла послѣ собора III вселенскаго, направленную къ единенію съ антіохійцами, они ставили выше его д'ятельности предъпдущей, поскольку эта дотол'в выражалась только въ

противодъйствіи несторіанству и антіохійцамъ. Документы уніальные, на которыхъ красовалось имя Кирилла, были такъ сказать новымъ завътомъ враговъ монофизитства. Враги монофизитовъ, подобно самимъ монофизитамъ, ставили себя подъ знамена Кирилла. Они основывали свою дъятельность на дъятельности Кирилла. Въ этомъ заключается главная причина, почему церковные историки, когда говорять о монофизитахъ и ихъ противникахъ, путаются въ своихъ представленіяхъ. Какимъ образомъ одни и другіе основывались на Кириллъ, считали себя учениками одного и того же Кирилла, --- это было вопросомъ въ наукъ и вопросомъ запутаннымъ... Составъ партіи защитниковъ упіи быль не одинаковь. Это имело важныя церковно-историческія последствія. Въ составъ этой партіи входили и приверженцы антіохійской догматики, принявшіе унію, и приверженцы александрійской догматики, ставшіе на сторонъ уніи. Это придаетъ указанной партіи разнообразіе, но изъ этого разнообразія раждалась чудная гармонія. Тъхъ и другихъ тесно соединяло уважение къ уни, но у техъ и другихъ были особенности, оттънки во взглядахъ, напр. на прежнихъ писателей богослововъ. Первые всъми своими душевными силами тяготъли къ писателямъ, вышедшимъ изъ антіохійской школы, --- александрійских в писателей они ставили ниже; вторые отъ всей души любили писателей александрійской школы, но не столь цінили писателей школы антіохійской 1). Взявшись за одно и тоже дело защиты уніи, они сблизились, передали другь другу свои воззрвнія на писателей церковныхъ, перестали различать между поси "не-нашихъ". И это было деломъ, лъдними "нашихъ" великой церковно-исторической важности. Переграда между приверженцами двухъ школъ падала. Они неодинаково смот-



<sup>1)</sup> Напр. Антіохійцы къ сочиненіямъ св. Аванасія относились съ разборчивостію и авторитетнымъ для себя по вопросу о воплощеніи считали лишь его послапіе къ Эпиктету; съ своей стороны александрійцы питали нерасположеніе даже къ памяти Златоуста, какъ это вилно изъ посланій Кирилла (Ер. ad Atticum episc. Constantinop. Col. 352. Migne, t. 77). Неандеръ ясно различаетъ патристическіе авторитеты александрійцевъ и антіохійцевъ, когда говоритъ объ одномъ сочиненіи Өеолорита (Band. 1, s. 697--8).

рили на диятельность Кирилла. Униты антіохійцы высоко цъня унію, подозрительно смотръли на первыхъ порахъ на доупіальную д'ятельность Кирилла, на самый III вселен. соборъ; униты же александрійцы, не чуждаясь уніи, сохраняли благодарную память и о деятельности Кирилла до нея. Сходясь въ воззрѣніяхъ на унію, тѣ и другіе обмѣнялись своими симпатіями касательно Кирилла, подозрѣніе уступило мъсто довърію, нерасположеніе побви. Водворялась полная гармонія между тіми и другими касательно Кирилла. Утверждаемъ: это великій церковно-историческій фактъ! Далъе, униты изъ антіохійцевъ, питая уваженіе къ дъятельности II вселенскаго собора, значенія котораго не признавали александрійцы, передали это уваженіе и уніатамъ изъ александрійцевъ. Если по однимъ изъ важныхъ церковныхъ вопросовъ униты изъ антіохійцевъ стали смотръть глазами унитовъ изъ александрійцевъ, то по другимъ эти последніе стали смотреть глазами первыхъ. Защитники уніи сділались защитниками православія въ полномъ смыслі слова 2). Отъ нихъ беретъ принципы последующая церковь въ наукъ и въ спорныхъ догматическихъ вопросахъ.-Сделаемъ еще одно общее замечание: враги уніи, монофизиты, носять на себъ яркую печать александрійскаго направленія; друзья уніи, православные, носять на себъ свойства умъреннаго антіохійскаго богословскаго направленія. Первые враждебны ко всему тому, что не есть направленіе александрійское; вторые, сочувствуя по преимуществу антіохійскому богословскому направленію, въ тоже время относятся дружественно и къ тому, что не составляетъ проявленія любимаго ихъ направленія. Кругозоръ последнихъ очень широкъ и въ этомъ главная сила защитниковъ уніи.

Постараемся охарактеризовать главныхъ представителей собора константинопольскаго, именно Евтихія, монофизита, врага унитовъ, патріарха константинопольскаго Флавіана и Евсевія дорилейскаго, друзей уніи, противниковъ крайняго александрійскаго богословскаго направленія.



<sup>2)</sup> Съ подобными защитниками уніи противъ монофизитовъ встрѣчаемся на соборѣ константинопольскомъ 448 года въ лицѣ патріарха Флавіана и Евсевія еп. Дорилейскаго.

Евтихій быль монахъ одного константинопольскаго монастыря. Извъстно, что монахи доставили самый значительный контингентъ для партіи монофизитской. Не даромъ они ранъе были жаркими сторонциками Кирилла. Ревность легко могла переходить въ увлеченіе, жаръ одушевленія могъ приводить къ крайности. Это и видимъ у многихъ монаховъ того времени: египетскихъ, палестинскихъ, сирскихъ и константинопольскихъ. Евтихій быль энергическимъ деятелемъ въ пользу Кирилла и противъ Несторія во время III вселенскаго собора. "Когда Несторій противился истинь, Евтихій сталь за истину" 3). Кирилль, уважая Евтихія, прислалъ ему послъ III вселенскаго собора экземиляръ дъяній этого собора 4). Въ своихъ богословскихъ воззрвніяхъ Евтихій продставляль частію чистый типь александрійца, частію типъ того же александрійца, но уже пошатнувшагося въ православів. Евтихій подобно всёмъ александрійцамъ того времени стояль за соборь Никейскій и Ефесскій вселенскій, но ни словомъ не упоминаетъ о соборъ вселепскомъ константинопольскомъ 381 года 5). Символъ въры, опять подобно тёмъ же александрійцамъ, онъ читалъ по редакціи собора никейскаго, и не хотёль знать редакціп II вселенскаго собора <sup>6</sup>). Все это не представляло однакожъ ничего предосудительнаго, и многія лица чистаго православія ділали тоже самое. Но въ другихъ своихъ воззрівніяхъ онъ уже болье или менье ясно отчуждался отъ православія. Евтихій не признаваль сочиненій Кирилла, писанных имъ во время и послъ уніи: нътъ ни мальйшаго въ положительномъ смыслѣ указанія на нихъ въ словахъ хотя ему не разъ приходилось высказывать, какъ онъ смотритъ на явленія церковныя недавняго прошлаго. Ни къ чему другому, какъ именно къ уніальнымъ сочиненіямъ Кирилла, но въ смысле неблагопріятномъ, нужно относить темноватую мысль Евтихія, высказанную имъ при одномъ слу-

<sup>3)</sup> Binii. Concil. Т. П, pars 1. Acta Chalced. p. 83. Дъян. III, 263. Изд. 1-ос.

<sup>4)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 57. Дъян. III, 186.

в) Ibid. p. 86. Дѣян. 269.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 56. Дѣян. 185.

чать объ отцахъ церкви. Онъ говорилъ: "если же встрътится у нихъ въ некоторыхъ словахъ, что нибудь ложное или погрѣшительное ( $\delta\iota \alpha\sigma\varphi\alpha\lambda\vartheta\dot{\epsilon}v$ ,  $\mathring{\eta}$   $\delta\iota\alpha\pi\lambda\alpha v\eta\vartheta\dot{\epsilon}v$ ), этого онъ не отвергаетъ и не принимаетъ"  $^{7}$ ). Эти слова получаютъ свой смыслъ только тогда, когда мы возмемъ во вниманіе, что крайніе александрійцы, какимъ быль и Евтихій, только часть деятельности Кирилла признавали заслуживающею почтенія, а другую уніальную — ність. Въ данныхъ словахъ Евтихія высказывается не какой либо критицизмъ въ отношенін къ отеческимъ писаніямъ, а односторонность взгляда на сочиненія Кирилла. Евтихій прямо заявляль 8), что въ сочиненіяхъ Кирилла ність ученія о двухъ естествахъ: это, хотя съ большою натяжкою, еще можно было сказать о нъкоторыхъ сочиненіяхъ этого писателя, написанныхъ до собора ефесскаго, напримъръ объ анавематизмахъ его, но отнюдь нельзя было сказать о сочиненіяхъ того же Кирилла, писанныхъ во время и послъ уніи, потому что въ послъднихъ усиленно утверждалась мысль о двухъ естествахъ во Христь. Если же однакожь Евтихій прямо заявляеть, что въ писаніяхъ Кирилла нътъ ученія о двухъ естествахъ, то этимъ онъ несомненно даваль знать, что онъ игнорируетъ уніальные документы <sup>9</sup>). Положительное еретическое ученіе Евтихія, ученіе монофизитское, формулируется имъ такъ: "послъ воплощения Бога Слова я поклоняюсь одному естеству, — естеству Бога воплотившагося (μίαν φύσιν προσκυνείν Өсой дархюдертос) и вочеловычившагося "10); или: "исповыдую, что Господь нашъ состоить изъ двухъ естествъ прежде соединенія, а послѣ соединенія исповѣдую одно естество" ( $\mu \varepsilon \tau \dot{\alpha} \ \varepsilon' r \omega \sigma \iota v \ \mu \dot{\iota} \alpha v \ \sigma \dot{v} \varepsilon \iota v \ \delta \mu o \lambda o \gamma \tilde{\omega}$ ) 11). Фразы эти не собственное изобрътение еретика; онъ встръчаются въ сочиненіяхъ св. Кирилла, который въ свою очередь беретъ ихъ изъ писаній Аванасія; но онъ заимствуются изъ Кирилла внъ связи съ прочими воззръніями этого отца церкви,

<sup>7)</sup> Ibid. p. 79. Дѣян. 251.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 92. Дѣян. 289.

<sup>9)</sup> Мысль объ отношеніи Евтихія къ уніи ясите будеть, когда мы скажемъ о деятельности константинопольскаго собора.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid. p. 79. Дѣян. 251.

<sup>11)</sup> Ibid. p. 92. Дѣян. 287.

а потому у Евтихія получають еретическій характерь, какого он' не могли им'ть въ своемъ м'тот. То обстоятельство, что эти фразы встр' видь истиннаго ученія, увлекало придавало монофизитству видь истиннаго ученія, увлекало многихъ, но это было не больше какъ видъ д'тотвительнаго ученія Кириллова. Касательно умственныхъ способностей Евтихія западные писатели не высокаго мн'ты 12). Но съ этимъ мн'тыемъ можно соглашаться только отчасти. Правда, что Евтихій не получилъ серьезнаго и систематическаго образованія, но онъ былъ изворотливъ, понятія его опредъленны и строго формулированы; вообще онъ отчетливо представлялъ свое ученіе, насколько это возможно было для догмата высокотаинственнаго.

На иной богословской точкъ зрънія стояли: предсъдатель собора константинопольского патріархъ Флавіанъ и первый изобличитель и доносчикъ на Евтихія Евсевій дорилейскій. При всемъ сходствъ въ воззръніяхъ, какъ мы увидимъ, Флавіанъ и Евсевій представляли однакожъ по крайней мъръ на первыхъ порахъ нъкоторыя разности, которыя тъмъ не менъс не мъшали имъ идти къ одной общей цъли. Флавіанъ вышелъ изъ рядовъ антіохійскихъ богослововъ. Во время споровъ несторіанскихъ припималъ сторону Несторія, если только этого именно Флавіана Кириллъ называль въ одномъ своемъ посланіи "смутотворцемъ" ( $\alpha v \rho \alpha \tau \eta' \varsigma$ ) 13). Но онъ принялъ унію и темъ самымъ порвалъ всякія связи съ прежнимъ еретичествомъ и сталъ почитателемъ Кирилла. Флавіанъ, какъ антіохісцъ, въ отличіс отъ Евтихія, признавалъ вполнъ авторитетными не только соборы вселенскіе—никейскій и ефесскій, но и вселенскій Констаптинопольскій соборь (ταῖς ἐκθέσεσι ἐν Νικαία καὶ έν Κωνσταντιν8жоды) 11). Въ своихъ воззрвніяхъ на ученіе о лицв Бого-

<sup>12)</sup> Напр. Hefele (В. II, s. 318 и 319), но онъ ссылдется на такіе авторитеты, какъ папа Левъ I, еп. вьеннскій Авитъ, до которыхъ могли доходить только самые неопределенные слухи объ Евтихів.

<sup>13)</sup> Cyrilli. ep. ad Clericos Constantinop, Col. 68. Migne, t. 77. Дъян. I, 351.

<sup>14)</sup> Flaviani. ep. ad Theodosium avgustum. Col. 892. Migne. Gr. t. 65. Дъян. III, 34.

человъка онъ опирался по преимуществу 15), а можетъ быть и исключительно на уніальные документы. Вотъ въ какихъ именно словахъ излагаетъ Флавіанъ сказанное ученіе: "пропов'т дуемъ одного Господа нашего І. Христа, рожденнаго по Божеству отъ Бога Отца безначально прежде въкъ, въ послъдніе же дни ради насъ и ради нашего спасенія родившагося по человічеству отъ Дівы Маріи, совершеннаго Бога и совершеннаго человфка, по воспріятію разумной души и тъла, единосущнаго Отцу по Божеству и единосущиато Матери по человъчеству. Итакъ, псповъдун Христа въ двухъ естествахъ послѣ Его воплощенія отъ Святой Дівы и вочеловіченія, мы исповідуємь въ одной **Упостаси и одномъ лицъ** одного **Христа**, одного Сына, одного Господа. И не отрицаемъ, что одно естество Бога Слова воплощенное и вочеловъчившееся, потому что изъ двухъ (естествъ) одинъ и тотъ же есть Господь нашъ Інсусъ Христосъ" 16). Эти слова ученія Флавіанова представляють весьма близкое, можно сказать, буквальное повтореніе того испов'єданія в'єры, которое прислано было Іоанномъ антіохійскимъ Кириллу, и которое сдълалось основой унім. Исключеніе составляеть фраза Флавіанова, говорящая объ одномъ естествъ Бога воплощеннаго: ея нътъ въ исповъдании въры Іоанна. Но она повторяется не разъ въ посланіяхъ Кирилла, писанныхъ этимъ мужемъ послів уніи 17). Флавіанъ говорить вообще словами уніальныхъ документовъ, потому что онъ былъ искренній другь уніи. Стоя за унію, въ Евтихіи, напротивъ, онъ видълъ врага уніи, противъ котораго следовало бороться, какъ противъ еретика и возмутителя церкви. Флавіанъ ставиль въ упрекъ и вину Евтихію, что онъ не признаваль (πειρώμενος ανατρέπειν) одного изъ важныхъ сочиненій Кирилла, именно "посланія къ восточнымъ епископамъ", въ которомъ онъ, Кириллъ, авторизовалъ вышеупомянутое исповъдание въры Іоанна ан-

<sup>13)</sup> Dorner. Entwicklungsgeschichte d. Lehre v. d. Person Christi, s. 105, Anmerk. Theil II, 1853.

<sup>16)</sup> Flaviani. ibidem. См. гл. VI нашего изслѣдованія стр. 184, а также: Concilia. Acta Chalced. p. 89, (Дѣян. III, 280).

<sup>17)</sup> См. гл. VI, прим. 33-34.

тіохійскаго. На это посланіе смотрить Флавіанъ, какъ на такое, на которомъ должно основываться согласіе церкви  $(\pi \acute{a} \nu \tau \varepsilon \varsigma \ \sigma \upsilon \nu \acute{e} \vartheta \varepsilon \nu \tau \sigma)$  въ въръ  $^{18}$ ). Изъ прочихъ сочиненій Кирилла патріархъ константинопольскій упоминаетъ только посланіе Кирилла къ Несторію, читанное на ІІІ вселенскомъ соборъ и заключающее не менъе ясное исповъдание о двухъ естествахъ во Христь, какъ и посланіе къ восточнымъ 19). Патріархъ быль въ связяхъ съ защитникамя уніи въ другихъ мъстахъ, напримъръ съ патріархомъ Антіохійскимъ Домномъ, пресемникомъ Іоанна 20). Свое антимонофизитское ученіе Флавіанъ излагаетъ въ словахъ рышительныхъ и точныхъ. Онъ говорить въ противоположность Евтихію: "елиненіе двухъ сошедшихся во Христь естествъ состоить не въ томъ, будто эти остоства слились своими свойствами вместь, во едино, но въ томъ, что свойства естествъ пребываютъ совершенными (perfectae naturarum proprietates) во взаимномъ общеніи 21). Послѣ этихъ объясненій характеръ догматики Флавіана, полагаемъ, становится ясенъ.

Что касается до Евсевія дорилейскаго, то онъ, позволимъ такъ себѣ выразится, прошелъ совершенно другую богословскую школу по сравненію съ патріархомъ Флавіаномъ, хотя и пришелъ къ одинаковой съ послѣднимъ цѣли. Евсевій въ началѣ своей исторической дѣятельности является сильнымъ врагомъ Несторія <sup>22</sup>) и слѣдовательно сторонникомъ Кирилла. Онъ публично и не разъ изобличалъ Несторія. Догадываются, что это именно онъ прервалъ однажды нечестивую его проповѣдь, что это именно онъ сочинилъ прокламацію противъ Несторія, распространившуюся въ Константинополѣ и сравнившую его ученіе съ ученіемъ Павла Самосатскаго <sup>23</sup>) слѣдовательно онъ былъ александріецъ по своимъ богослов-

<sup>18)</sup> Flaviani ep. ad Leonem papam p. 9. Binii, Concilia. T. II, pars 1. Двян. III, 37.

<sup>19)</sup> Flaviani, ep. ad Leonem, p. 7. ibid. Двян. III, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Martin. Le Pseudo-Synode, connu sous le nom de Brigandage d'Ephèse, p. 88. Paris 1875.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Flaviani. Ep. ad Leonem, p. 7. Binii. Concilia. T. II, pars 1. Дъян. III. 30.

<sup>22)</sup> Евагр. Цер. Ист. 1, 9.

<sup>23)</sup> Neander, Gesch. Christ. Rel. I, 698-9.

скимъ взглядамъ. Такимъ онъ и является предъ нами дъйствительно. Подобно всемъ александрійцамъ, онъ признавалъ соборы вселенскіе Никейскій и Ефесскій 24), но не признаваль собора константинопольскаго II вселенскаго 23). Инсателями авторитетными въ разръшеніи богословскихъ вопросовъ считаетъ именно тъхъ писателей, которыхъ высоко ставила церковь александрійская—въ широкомъ смыслѣ слова 25). Съ перваго взгляда непонятное и повидимому не искреннее заявление Евсевія на собор'в константинопольскомъ что "Евтихій другъ ему" 27), при нашемъ пониманіи Евсевія, получаетъ свой полный смысль. Евсевій и Евтихій съ даннаго времени были дружески связаны однимъ дъломъ--борьбою съ Несторіемъ. Но Евсевій не остался тімь, чімь навсегда остался Евтихій. Онъ приняль унію, призналь ея важность и значеніе, чего не саблаль Евтихій. Евсевій также ревностно стояль за унію, какь и Флавіань. Посланіе Кирилла "къ восточнымъ", въ которомъ этотъ отецъ церкви авторизовалъ исповъдание Іоанна антіохійскаго, Евсовій считаетъ кранугольнымъ камнемъ, на которомъ долженъ утверждаться каждый истинно върующій въ Богочеловъка Христа; онъ называетъ это посланіе такимъ, въ сообразности съ которымъ "надлежитъ мудрствовать всемъ святымъ церквамъ" 28). Евсевій былъ защитникомъ и поборникомъ унів, вышедшимъ изъ рядовъ почитателей Кирилла и враговъ Несторія. Въ этомъ отличіе его отъ патріарха Флавіана. Намъ кажется, что вслёдствіе этого точка зрёнія Евсевія въ нёкоторыхъ (не во всъхъ) отношеніяхъ была шире Флавіанской. Онъ могъ понимать Кирилла целостиве, поливе, ибо для него Кириллъ являлся великимъ какъ въ дълъ уніи, такъ и до уніи. Евсевій быль александріець, ревностный александріецъ; не въ этомъ ли лежитъ причина того озлобленія, съ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 64. Дъян. III, 205.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ученый Гефеле остается въ недоумъніи: почему Евсевій не упоминаетъ на ряду съ І и III всел. соборамь и II, и не находитъ путей къ разръшенію вопроса (Hefel. П, 32). Съ нашей же точки зрънія этотъ трудный вопросъ становится очень простымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Concilia. Acta Chalcedon. p. 64. Дъян. Ш. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. p. 64. Дѣян. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Ibid. p. 66. Дѣян. 311.

которымъ преслъдовала его партія монофизитская: монофизиты могли смотръть на него, какъ на прямаго измънника, предателя въры, перебъжчика.

Обращаемся къ изученію догматической деятельности собора константинопольскаго 448 года. Для насъ единственно важно разсмотръть вопросъ: на какой догматической точкъ зрѣнія стоями отцы этого собора, за что они ратовали и противъ чего они возставали? Совокупность всъхъ фактовъ собора константинопольскаго показываеть, что отцы онаго цънили въ особенности ту часть церковной дъятельности Кирилла, когда онъ принялъ некоторыя положенія антіохійской догматики, въ такъ называемой уніи. Соборъ видитъ въ Кирилль не столько борца противъ крайностей антіохійскаго богословствованія, сколько примирителя александрійской и антіохійской догматики, какимъ онъ былъ во вторую половину своей церковно-исторической дъятельности, высоко уважаетъ въ немъ устроителя уніи. Изъ всёхъ многочисленныхъ сочиненій Кирилла соборъ обращаетъ вниманіе на извъстное "посланіе" этого отца къ "восточнымъ", въ которомъ излагается ходъ дёла уніи, въ которомъ утверждается исповрдине вры Іояния антіохійскаго и его приверженцевь, которое исполнено сочувствія къ антіохійцамъ, вошедшимъ въ сношение съ нимъ, Кирилломъ. Духъ этого послания хорошо характеризують первыя слова, которыми начинаются оно: да возвеселятся небеса и радуется земля 49). Словомъ, соборъ въ основу своихъ рашеній по вопросу о соединеніи во Христь двухъ естествъ полагаетъ ничто другое, какъ важнъйшій изъ документовъ, касающійся уніи. Посланіе это, кром'в того, было весьма важно для собора въ томъ отношеніи, что въ немъ сильно опровергалась монофизитская доктрина. "Да заградятся уста темъ, кто проповедуетъ или тождество, или сліяніе, или смітеніе Сына Божія съ плотію " \*0). А это именно и дълалъ Евтихій. Сущность суда надъ Евтихіемъ соборъ полагаетъ собственно въ томъ, чтобы рышить вопрось: согласень ли онь сь указаннымь уніальнымъ посланіемъ Кирилла, согласенъ ли главнымъ обра-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Ibid. p. 68. etc. Дѣян. 219 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Ibid. p. 70. Дъян. 224.

зомъ съ словами "исповъданія въры" Іоанна антіохійскаго, находившагося въ посланіи? Когда читалось на соборѣ то мъсто посланія Кириллова, гдь буквально приводилось слова исповъданія Іоаннова о неслитномъ соединеніи естествъ во Христъ, Евсевій прямо объявилъ, что Евтихій несогласень съ этимъ ученіемъ. Евсевій говориль: "клянусь стопами вашими, онъ (Евтихій) не исповъдуеть этого и никогда не быль согласень съ этимъ, но вопреки этому и мудрство-ΒΑΙΤ (τοῦτο δύχ όμολογεῖ, ούδὲ συνέθετό ποτε τούτοις, ἄλλ' έναντία εφρόνησε), и говорилъ всякому къ нему приходящему, и училъ". Тотъ же Евсевій, далье, предложилъ на соборь, чтобы Евтихій, если онъ желаетъ доказать свое православіе, исповедываль свое согласіе съ ученіемь заключающимся въ исповъданіи Іоанна<sup>31</sup>). Какое значеніе соборъ придавалъ уніи, это видно изъ того, что одинъ епископъ, членъ собора, Савва Палтскій въ особенности обращаетъ вниманіе на ту эпоху въ исторіи церкви, когда Кириллъ и Іоаннъ антіохій-скій пришли ко взаимному единенію 32). Изъ другихъ сочиненій Кирилла соборъ приняль въ руководство для своихъ опредъленій лишь одно посланіе его къ Несторію, въ которомъ съ полною ясностію испов'ядывалось ученіе о двухъ естествахъ во Христъ, которое вообще по своему изложенію соотвътствовало духу и характеру документовъ, принадлежащихъ къ уніи. Въ этомъ посланіи, напримъръ, говорилось: "естества, истинно соединенныя между собой, хотя различны, но въ соединении обоихъ сихъ естествъ есть одинъ Христосъ и Сынъ. Это не такъ, что въ семъ соединеніи обоихъ сихъ естествъ уничтожилось различіе естествъ (τῶν φύσεων διαφορά), Его Божество и человъчество и при неизреченномъ соединеніи пребывали" <sup>33</sup>). Изъ обстоятельствъ соборнаго суда надъ Евтихіемъ и собесъдованій съ нимъ констаптинопольскихъ клириковъ, принимавшихъ участіе въ деяніяхъ собора, снова открывается: на какой точкъ зрънія стояль соборъ и исполнители его воли. А равно изъ тъхъ же обстоятельствъ съ несомнънностію открывается, что подсудимый, Евтихій, стояль на другой, противоположной точкъ зръ-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ibid. p. 90. Дѣян. 280. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibid. p. 77. Дѣян. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ibid. p. 67. Дъян. 214. .

нія. Такъ уполномоченные отъ собора клирики константинопольскіе (по дълу вызова Евтихія на соборъ) спрашивали Евтихія: "Слово (Христосъ) совершенный ли Богъ или нътъ? Воплотившійся совершенный ли человъкъ, или пътъ "? Вопросы примъчательны, потому что они прямо заимствовались изъ исповъзанія Іоаннова, важнъйшаго уніальнаго документа. Ибо въ этомъ исповедании говорилось: "Іпсусъ Христосъ совершенный Богъ и совершенный человъкъ". Отвътъ Евтихія на первый вопросъ быль утвердительный. На послёдній-же еретикъ отвъчалъ: "да не будетъ того, чтобы я говорилъ, что Христосъ состоитъ изъ двухъ естествъ" 31). Евтихій, значитъ, отрицаль ту истину, которая лежала въ основъ исповъданія Іоаннова, и значить всецьло отрицаль унію. Весь соборь чрезъ натріарха Флавіана и Евсевія дорилейскаго обращается къ Евтихію съ вопросомъ: признаетъ ли онъ Христа едипосущнымъ намъ по человъчеству? Патр. Флавіанъ спрапиваетъ: "исповъдуешь ли ты, что Господь нашъ I. Христосъ единосущный Отцу по Божеству и единосущенъ намъ по человъчеству?" 35). Евсевій, съ своей стороны, просилъ Евтихія отв'ятить на вопросъ: "признаеть ли онъ, что Христосъ единосущенъ (биообског) намъ по плоти 36)?" Вопросы эти опять заимствуются изъ известнаго исповеданія Іоанна 37), ибо здъсь говорилось: "Онъ (Христосъ) единосущенъ Отцу по Божеству и единосущенъ намъ по человъчеству". Евтихій отрицаль истину о единосущіи Христа съ нами по человъчеству. Онъ сказалъ въ отвътъ Флавіану: "сознаюсь, что я донынъ не признавалъ, что Онъ (Христосъ) единосущенъ намъ". Отвътъ заключаетъ прямое пепризнаваніе уніи и ся церковнаго значенія. Въ доказательство правоты своихъ возэрвній по указанному сейчасъ вопросу, Евтихій ссылался на символь никейскій, очевидно злоупотребляя неполнымъ развитіемъ въ немъ ученія о Бого-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Ibid. р. 87. Дѣян. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) 1bid. р. 91. Дъян. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibid. p. 90. Дѣян. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>37)</sup> Что связь между "исповъданіенъ" Іоанна и вопросами Евтихію не случайна, это несомивнио доказывается тъмъ, что вопросы предлагаются тотчасъ и по новоду прочитаннаго на соборъ этого именно исповъданія, заключавшагося въ посланіи Кирилла къ "восточнымъ".

человъкъ. Онъ утверждалъ, что, такъ какъ въ символъ о Христъ сказано только, что "Онъ единосущенъ Отцу", и ничего не сказано: единосущенъ или не единосущенъ намъ по человъчеству, то онъ и держался лишь той истины, что Христосъ "единосущенъ Отцу по Божеству" 38). Еслибы Евтихій признавалъ и исповъдывалъ символъ константинопольскаго II всел. собора, онъ не сталъ бы и не могъ бы допустить себъ подобной увертки 39). Наконецъ соборъ съ особенною настойчивостію требоваль отъ Евтихія отвъта: призняеть ли два естества въ I. Христь (δύο φύσεις μετά έναθοώπησιν)  $^{40}$ ? Свою важность этотъ вопросъ, по существу сходный съ другими вопросами, съ какими обращались къ еретику члены собора или лица, принимавшія участіе въ ономъ, получаеть отъ того, что это быль вопросъ, относительно котораго было не мало споровъ и пререканій во время упіи. Мы знаемъ уже, что прежніе почитатели Кирилла возставали на него въ последнее время его церковной деятельности за то, что онъ безъ всякихъ колебаній въ теченіе уніи высказываль ученіе о двухъ естествахъ во Христь, несліянныхъ. Указанные враги Кирилла находили въ подобномъ ученіи какъ бы отступленіе его отъ прежнихъ доктринъ. И великій мужъ долженъ былъ защищать противъ своихъ неразумныхъ друзей ученіе о двухъ естествахъ во Христъ. Но усилія Кирилла уб'єдить своихъ враговъ въ этой великой истинъ далеко не достигли своей цъли. Теперь, если соборъ настойчиво старается убъдить въ той же истинъ Евтихія, то овъ действуєть въ духе уніи, подъ ея вліяпіемъ. Ответъ Евтихія на этотъ новый вопросъ известенъ: отвёть его быль монофизитскій. Евтихій, вооружаясь противъ ученія о двухъ естествахъ во Христь, вполнь раздь-

<sup>&</sup>lt;sup>38)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 105—6. Дѣян. III, 324. 326. Это открылось на другомъ ревизіонномъ константинопольскомъ соборѣ, разсматривавшемъ вопросъ о цѣлости и неповрежденности актовъ того собора константинопольскаго, о которомъ мы говорили доселѣ. А эта ревизія сдѣлана была въ виду клеветъ, распространенныхъ евтихіанами касательно указанныхъ актовъ.

<sup>39)</sup> Нашу мысль подтверждаетъ соборъ халкидонскій, вселенскій. Объ этомъ будетъ замічено въ своемъ містів (стр. 237—238).

<sup>40)</sup> Concilia. p. 90—1. Дѣян. 282. 5.

ляль заблужденія всёхь вообще враговь Кирилла, осуждавшихъ его дъятельность во время чніи, порицавшихъ самую унію. Еретикъ провозглашалъ не новость. Въ противодъйствіе Евтихію отцы собора константинопольскаго съ полною рвшительностію испов'ядують ученіе, утвердившееся въ церкви со времени уніи, о двухъ остествахъ, неслитныхъ, въ Богочеловъкъ. Патріархъ Флавіанъ говорилъ на соборъ: "мы всегда мудрствовали и мудрствуемъ, что I. Христосъ есть совершенный Богъ и совершенный человъкъ, единосущный Отпу по Божеству и единосущный Матери по человъчеству и состоить изъ двухъ естествъ въ одной Упостаси" 41). Членъ собора, Василій селевкійскій говориль на томъ же соборь: "поклоняемся единому Господу І. Христу, въ двухъ естествахъ познаваемому. Ибо одно естество Онъ имълъ въ Себъ Самомъ прежде въковъ, а другое, какъ родившійся отъ Матери ради насъ, получилъ отъ Нея и соединилъ съ Собою упостасно" 42).

Конецъ собора извъстенъ: онъ осудилъ еретика Евтихія 43).

Какъ принятъ былъ соборъ константинопольскій и его дѣянія въ тогдашней церкви? Не одинаково. Во всѣхъ мѣстахъ, гдѣ господствовали александрійскія идеи или ихъ вліяніе, тамъ представители церкви не приняли собора константинопольскаго. Не признала соборъ этотъ авторитетнымъ въ его рѣшеніяхъ церковь александрійская или египетская. Объ этомъ мы узнаемъ изъ актовъ собора разбойничьяго 449 года, на которомъ больше всего было александрійцевъ и на которомъ, во всякомъ случаѣ, александрійцы были вожаками 11. Въ актахъ этого собора читаемъ, что секретарь собора (пресвитеръ Іоаннъ), по поводу читанныхъ здѣсь дѣяній собора константинопольскаго 448 года говорилъ: "изъ прочитаннаго мы видимъ, что сказавшіе это (дѣло идетъ о вышеприведенныхъ словахъ Фла-

<sup>41)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 73. Дъян. III. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Ibid. p. 75. Дѣян. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) См. подробнъе о соборъ кон—скомъ 448 г. въ моемъ сочинении по истории послъднихъ четырехъ всел. соборовъ, стр. 1—23.

<sup>44)</sup> Доказательства будутъ представлены ниже.

віана и Василія селенкійскаго) изложили иную втру (ліотіг έτέοαν). отличную отъ той, котория взложена въ Никев и утверждена здъсь (ба III всел. соборъ) прежде". Одинъ изъ членовъ собора разбойничьяго, соглашаясь съ этихъ мнъніемъ, отъ лица собора сказаль: "если въра имъетъ начало въ этихъ памятныхъ записяхъ, то анаоема тымъ, которыя дали (такое) начало" 15). Да и вообще соборъ отрицаль діянія собора константинопольскаго. Церковь римская въ лицъ папы Льва относилась также не совствъ одобрительно къ собору константинопольскому. Папа незадолго до этого собора благосклонно нишетъ Евтихію, который уведомляль его о появленіи снова несторіань на востокъ, желаетъ ему (Евтихію) успъха въ борьбъ со врагами, называетъ его "возлюбленнъйшимъ сыномъ", просить ему отъ Бога здравія 16). Папа въ этомъ случав очевидно действуеть по традиціи. Церковь римская издавна, со времени І вселенскаго собора, шла рука объ руку съ церковью александрійскою въ спорныхъ вопросахъ догматики. Папа и теперь протягиваеть руку Евтихію, лействовавшему отъ лица церкви александрійской. И послѣ собора константинопольскаго папа Левъ некоторое время продолжаетъ подозрительно смотръть на дъятельность Флавіана, насколько она выразилась въ определенияхъ собора константинопольскаго 47). Папа напоминаетъ Флавіану, что "суды налъ священниками должны быть здравы" 18), и не тотчасъ беретъ сторону патріарха константинопольскаго. Левъ въ особенности недоволенъ темъ, что соборъ не принялъ отъ Евтихія аппеляціи, съ которою будто бы на самомъ судъ соборномъ онъ обращался къ римскому епископу 49). Долго ли оставался папа въ заблуждения касательно Флавіана и Евтихія, объ этомъ скажемъ въ своемъ мъстъ. Церковь јерусалимская также не приняла опредъленій собора константинопольскаго, какъ это показаль при-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 75. Дѣян. 239.

<sup>46)</sup> Leonis ep. ad Eutychem. Concilia, p. 6. Дънн. Ш, 23. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Dorner. ibid. s. 105. Anmerk.

<sup>48)</sup> Leonis ep. ad Flavianum. Concilia p. 6. Дъян. III, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Ibid. et Flaviani ep. ad Leonem. Concilia p. 8 Дъян. III, 32. Arendt. Leo der Grosse, s. 231. Mainz. 1832.

мъръ патріарка ісрусалимскаго Ювеналія на соборъ разбойпичьемъ. Ювеналій вполнъ раздъляль воззрънія партіи александрійской на упомянутомъ соборъ.

Кто же принялъ соборъ константинопольскій? Его приняла церковь константинопольская: Флавіанъ действовалъ въ духъ своей церкви. Затъмъ онъ взялъ на себя попеченіе распространить акты собора константинопольскаго въ Малой Азіи и Сиріи, и успѣхъ увѣнчалъ его труды. Это сдълаль онь по совъту Саввы епископа палтскаго, бывшаго сочлена собора константинопольскаго <sup>50</sup>). Патріархъ антіохійскій Домнъ 51), а за нимъ и другіе епископы Азіи подписались подъ определениями соборы константинопольскаго, стали за одно съ Флавіаномъ. Блаженный Өеодоритъ ва) радостно привътствовалъ діятельность собора константинопольскаго, какъ побъду истины, одержанную по благоволенію Божію надъ нечестіемъ. Вообще соборъ константинопольскій съ восторгомъ приняли униты и члены церквей, сочувствовавшихъ уніи. И еще: гат импло кредить направление антіохійское, тамъ и соборъ этотъ встръченъ былъ дружественнымъ и единодушнымъ участіемъ.

<sup>50)</sup> Martin. Le Pseudo-synode, p. 122.

<sup>51)</sup> Concil. Acta Chalced. p. 119. Дъян. III, 367.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Theodoreti. Ep. ad Eusebium episc. Ancyr. Col. 1263. Migne. Gr. t. 83. Martin. ibid. p. 123.

## VIII.

Отступникъ, звърь, поистинъ самый упорный и боговраждебный, еще не успокоился, еще не разстался съ поселившеюся въ немъ злобой; постоянно раздражаясь ненавистю къ св. церквамъ, онъ въ дерзости своей обращаетъ противъ догматовъ истины необузданные языки людей нечестивыхъ и невъжественныхъ.

Св. Кириллъ.

Паступилъ 449 годъ христіанской эры. Церковь переживаетъ величайшій кризисъ. Враги уніи, крайніе александрійцы, противники, ожесточенные противники всего, что носило хотя малъйшую печать антіохійскаго богословскаго направленія, торжествуютъ. Но слава Богу, не надолго! Мы говоримъ о соборъ разбойвичьемъ и его дъяніяхъ, или правильнъе — злодъяніяхъ.

Это было удивительное время въ исторіи церкви; событія сміняють одно другое съ неимовірною быстротою. Явленія слідують одно за другимь, какъ при чтеніи книги. Церковь сильно волновалась. Давно ли состоялась унія между александрійцами и антіохійцами, давно ли жиль Кирилль, этоть истый александріець, привітствовавшій унію радощами своими? Но воть уже наступили новыя времена. Великое явленіе — разумітемь унію, — считается позоромь церкви, друзья уніи объявляются врагами церкви, православія: противники уніи провозглашають себя истинными носителями истинной вітры! Монофизитство также высоко поднямаеть свое знамя, какъ аріанство во времена Констанція. Видя все это, можно воскликнуть съ Василіемь великимь, пора-

женнымъ въ свое время бурями аріанизма: "вѣра и церковь гибнутъ!" Но промыслъ Божій не дремлетъ; — такъ утѣшалъ св. Левъ скорбящую церковь разсматриваемаго времени, и дѣйствительно туча оказалась мимолетною.

Душею, вождемъ, неутомимымъ дъятелемъ монофизитства, какъ извъстно, былъ Діоскоръ, патріархъ александрійскій. Кто такое быль Діоскорь, чего онь хотель, куда онь стремился, чёмъ условливались ого симпатіи къ однимъ липамъ, антипатіи къ другимъ? Вопросъ крайне интересный. Самою характеристическою чертою въ Ліоскоръ по нашему глубокому убъжденію была ненависть къ Кириллу, перемъшапная съ уваженіемъ къ этому великому мужу, или лучше сказать сдерживаемая общимъ почетомъ къ нему. Невозможно было порицать Кирилла открыто. Это значило дискредитировать себя въ глазахъ всей церкви. Нужно было прикрыть свою ненависть къ Кириллу маскою, самою искусною маскою любви и почтенія къ имени и дівятельности своего предшественника. Такъ и делаетъ Діоскоръ. Такъ поступають и другіе его приверженцы. Дело неестественное и, какъ всякая ложь, не могло имъть успъха! На лжи можно продержаться только короткое время... Но переходимъ къ характеристикъ Діоскора. Исторія ничего не знаетъ ни о воспитаніи, ни образованіи Діоскора: онъ является предъ нами въ исторіи внезапно, вполнъ очерченною личностію, типомъ человъка до послъдняго нерва пропитаннаго враждою къ истинъ, ревностію къ заблужденію, и навсегда остается онъ въренъ самому себъ. Справедливо Діоскоръ говорилъ о своей пламенной ревности къ въръ: "я прилагаю попеченія о въръ православной и апостольской. Я направляю умъ свой къ чисто божественному, не смотрю па личность, не забочусь ни о чемъ, какъ только о своей душъ и о правой въръ" 1). Дъйствительно таковъ характеръ Діоскора, но его ревность приняла не то направленіе, какое должно. Онъ погубилъ и свою въру и свои духовныя силы. Его ревность устремилась на скрытую, затаенную борьбу съ св. Кирилломъ; онъ хотълъ возвратить церковь къ тому положению, въ какомъ она была до заключения

<sup>&#</sup>x27;) Binii. Concilia. Acta Chalced. p. 58. Діян. III, 189.

Ш всел. собора. Желаніе невозможное. Сделаннаго однажды возвратить невозможно. Діоскоръ хотель заставить церковь забыть о томъ, что совершено Кирилломъ въ последние годы его жизни. Его антипатія къ Кириллу была сильна. Гефеле замѣчаетъ 2), что Діоскоръ питалъ "ненависть къ памяти Кирилла". Но откуда происходила эта ненависть-Гефеле не знаетъ, не знаютъ причины ея и другіе историки. Діоскоръ ненавидълъ Кирилла, потому что онъ былъ дъятельнымъ лицемъ въ уніи. Къ сожаленію, для подтвержденія нашей мысли мы располагаемъ очень скулными данными. Это потому, что вообще о Діоскоръ мы почти ничего не знаемъ. Важнъйшимъ документомъ, на основани котораго можно доходить до истинной причины указаннаго явленія, служать жалобы, съ которыми различные александрійцы обращались противъ Діоскора на соборѣ халкедонскомъ. Въ одной жалобъ говорится: Діоскоръ "ненавидълъ Кирилла за его правую въру" (απεχθανομένω πρὸς την δοθην ежейог ліотия) 3); въ другой повторяется то же самое: Ліоскоръ "питалъ ненависть къ правой въръ Кирилла" 1). Другихъ подробностей по этому важному пункту въ указанномъ документъ къ сожальнію не находимъ. Чъмъ бы, въ самомъ дълъ, могъ быть недоволенъ Діоскоръ въ религіозной деятельности своего предшественника? Сочиненіями Кирилла, писанными до собора III вселенскаго, онъ былъ очень доволенъ, напр., его анаоематствами противъ Несторія 5); соборомъ ІІІ вселенскимъ-тоже, ибо этотъ соборъ нелицемфрно прославляется на соборф Діоскоровомъ или разбойничьемъ. Но былъ ли доволенъ Діоскоръ уніей, принятой Корилломъ? Нътъ. Но въ одномъ извъстномъ документъ 6), касающемся собора разбойничьяго и вышедшемъ

<sup>2)</sup> Hefele II, 314.

<sup>3)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 181. Дъян. III, 573.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 185. Дѣян. 583.

<sup>3)</sup> Hoffmann. Verhandlungen d. Kirchen versammlung zu Ephesus am 22 August 449, aus einer Syrischen Handschrift. S. 70. Kiel. 1873.

<sup>6)</sup> А такихъ документовъ, съ обнародованіемъ сирскаго текста собора разбойничьяго (см. предыдущее замѣчаніе; кромѣ того тотъ же текстъ во франц. переводѣ изданъ аббатомъ Мартенемъ), въ нашемъ распоряженіи не мало.

отъ партіи Діоскора, не упоминается, какъ объ авторитетныхъ сочиненіяхъ, о важнёйшихъ сочиненіяхъ Кирилла. писанныхъ съ целію устроенія уніи. Діоскоръ решительно игнорировалъ эту часть деятельности Кирилла. Только за это, и единственно только за это могъ ненавидъть Діоскоръ своего великаго предшественника. Эту истину на соборъ разбойничьемъ-прикровенно высказываетъ Діоскоръ устами Евстаеія беритскаго 7). Ненавидёть Кирилла больше было не за что Діоскору. Ненависть Діоскора къ Кириллу вследствіе указанной причины выразилась тотчась же по смерти Кирилла и обрушилась на его друзей в родственниковъ. Нужно думать, что въ Александріи было очень мало защитниковъ уніи: Кириллъ быль почти одинокъ. Полагаемъ, что лица, на которыхъ обрушилась ненависть Діоскора къ Кириллу, были лицами соприкосновенными въ отношеніи къ дълу уніи. Быть можеть это были немногія лица, которыя сочувствовали уніи и на которыхъ возлагались Кирилломъ порученія во время хода уніальныхъ переговоровъ 8). Дру-

<sup>7)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 72. Дѣян. III, 229.

в) Одинъ изъ трехъ клириковъ александрійскихъ; подававщихъ жалобу на Діоскора на соборъ халкидонскомъ, писалъ, что послъдній гналъ его за то, что онъ удостоился близости и благосклонности Кирилла (Concilia. Acta Chalced, р. 181. Діян. III, 572). Очень можеть быть, что этоть клирикъ былъ довъреннымъ лицемъ у Кирилла по дъламъ уніи. Гоненіе началось на него тотчасъ после смерти Кирилла. Не имель ли въ виду Діоскоръ въ лице этого, довереннаго у своего предшественника, человека казнить намять Кирилла, друга уніи? Другой клирикъ александрійскій также подвергся ненависти Діоскора за "близость къ Кириллу". Этотъ въ своей жалобь на соборь халкидонскомъ говорилъ: "часто я былъ посылаемъ въ путешествія при блаженной памяти Кириллъ, особенно въ царствующій новый Римъ; иногда по причинъ порученныхъ мнъ отъ него необходимыхъ дълъ, переплывалъ все море" (lbid. p. 183. Д. 578). Не былъ ди этотъ клирикъ на посылкахъ у Кирилла во время сношеній по вопросу объ уніп, когда сношенія съ Константинополемъ у Кирилла были особенно д'ятельны? Самымъ несчастнымъ лицомъ, на которое излился весь гнъвъ Діоскора противъ Кирилла, былъ племянникъ последняго, пресвитеръ александрійскій Аванасій (ibid. p. 185. Д. 583. Кстати зам'ятить, что ув'яреніе н'якоторыхъ историковъ, что Ліоскоръ былъ племянникомъ Кирилла, какъ это дълаютъ Горскій, Martin и др.-несправедливо; стоитъ лишь вникнуть въ жалобу Аванасія, поданную собору халкидонскому, чтобы отказаться отъ указаннаго мивнія). Асанасій быль племянникь Кирилла и очень въроятно

гія черты религіознаго образа Діоскора заключаются въ слѣдующемъ: человъкъ истинно православный, такъ онъ полагаль, должень держаться вдали оть углубленныхъ изслёдованій вопросовъ религіозныхъ, чтобы избівгать и тіни подозрѣній касательно допущенія какихъ либо новизнъ въ области въры. Отсюда, когда однажды ему поставлено было на видъ, что религіозные вопросы изследовать можно и должно, онъ ръшительно отвращается подобной мысли 9). Далъе, свв. и вселенскими соборами онъ признавалъ только два собора — пикейскій и еф сскій, бывшій при Кириллъ. Собору же константинопольскому 381 года онъ не усваивалъ церковнаго значенія 10). Наконецъ, его догматическія возэртнія были чистымъ монофизитствомъ: они ничти не отличаются отъ возэрвній Евтихія, какъ это обнаружиль соборъ разбойничій. Діоскоръ быль въ связяхъ съ монофизитами всёхъ странъ еще до собора константинопольскаго. Подъ его руководствомъ дъйствовали Евтихій и монофизиты другихъ странъ 11). Къ епископамъ же востока, антіохійцамъ, онъ относился съ крайнимъ подозреніемъ, считая ихъ прямо несторіанами 12).

Мы приблизились къ изображенію догматической діятель-

былъ однихъ и тъхъ же воззръній съ своимъ дядей. Гоненіе на него со стороны Ліоскора началось тотчась по вступленів послёдняго на престоль (ibid. p. 186. Дъян. 585. 588). Не дъйствовалъ ли Діоскоръ подъ свъжими висчативніями, какія производила на него уніальная двятельность Кирилла? Чрезвычайно важно указать, что гоненіе Діоскора въ настоящемъ случав выразилось между прочимъ въ отнятіи денегь у Аезнасія и вообще родни Кирилловой (ibid. p. 186 Д. 586). Почему же Діоскоръ ограбилъ богатую родню Кирилла? Потому что обвиняль Кирилла въ растратв церковныхъ суммъ и конфискацією капиталовъ, принадлежащихъ его родив, хотълъ вознаградить потери церкви александрійской (Hefele, II, 314). Но за этою общею причиною не скрывалась ли частная и ближайшая? Кириллъ потратилъ деньги не на что другое, какъ на различные расходы по устройству дълъ уніи (Hef. II, 265). Значить, Діоскоръ возмъщая убытки церковные указанною конфискаціею Кириллова наследства, хотель заявить этимь, что деньги церковныя, израсходованныя Кирилломъ, пошли на дъло недоброе, на худое дъло.

<sup>9)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 55. Дъян. III, 181.

<sup>10)</sup> Hoffmann. Verhandlund. d. Kirchenversam. zu Eph. S. 79.

<sup>11)</sup> Ibid. S. 9. 62.

<sup>12)</sup> Ibid. S. 68.

ности собора разбойничьяго 449 года. Какихъ руководительныхъ началъ держался онъ? Соборъ разбойничій, выразимся такъ, есть пародія на III всел. соборъ. Со стороны принциповъ онъ повторяетъ собой этотъ последній соборъ. Но результатомъ собора было не добро, а зло. Извъстно, что и діаволъ принимаетъ на себя образъ ангела свътла. Чего желалъ и къ чему стремился НІ всел. соборъ, тъми же желаніями и стремленіями исполненъ быль и соборъ разбойничій. Прежде всего соборъ провозглашаетъ твердость и неприкосновенность символа никейскаго. Діоскоръ говорилъ на соборъ: "такъ какъ Богъ внимаетъ нашимъ совъщаніямъ, то и вы сами постарайтесь сдълать ихъ твердыми и угодными Богу. Если кто вопреки деяніямъ или ученію отцевъ собравшихся въ Никею и здісь собравшихся (III всел. собор.) будетъ изыскивать, или переизследовать, или пересматривать ( $\ddot{\eta}$  ζητεί,  $\ddot{\eta}$  πολυποχγμονεί,  $\ddot{\eta}$  ανασχευάζει), да будетъ анаеема. И такъ, если Духъ Св. присутствовалъ съ отцами, какъ и дъйствительно Онъ присутствовалъ и определиль то, что ими определено, то пересматривающій это упраздняеть благодать Духа" 13). Съ цёлью рёшительнаго утвержденія именно символа никейскаго, на соборѣ перечитано было извъстное дъяніе III всел. собора о Харисіи, на которомъ утверждена неизмѣнность и подтвержденъ авторитетъ этого символа. Вотъ что говоритъ Діоскоръ, кигда прочитано было сказанное дъяніе на соборъ: "думаю, что всёмъ нравится изложение св. отцевъ, собиравшихся некогда въ Никее, которое утвердилъ и св. соборъ, собранный здѣсь (въ Ефесѣ) прежде и опредѣлилъ содержать его одно  $(\mu \acute{o} \nu \alpha)$ , какъ достаточное. А мы знаемъ, что определено такъ: если кто вопреки этому будетъ говорить или мудрствовать, или вводить новое, или изслъдовать, тотъ подвергается осужденію". "Что вы думаете"? обращается Діоскоръ къ собору. Соборъ высказался съ рѣшительностію въ пользу мивнія Діоскора 14) Съ другой стороны соборъ вселенскій константинопольскій и его символъ не находили на соборъ Діоскоровомъ ни признанія,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 55-56. Дъян. III, 181-2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ibid. р. 140. Д. 458—9.

ни авторитета. Члены последняго собора умышленно игнорирують его. Мы полагаемъ даже, что исключительное признание символа никейского было на соборъ разбойничьемъ скрытымъ протестомъ противъ символа константинопольскаго, какъ новшества, какъ извращенія віры никейской. Что соборъ Діоскоровъ не хотель ничего знать о символъ константинопольскомъ и соборъ, на которомъ составлень оный, это ясно видно изъ дъяній разсматриваемаго собора. Діоскоръ заявляль на соборъ: "для удовлетворенія всёхъ, для укрёпленія вёры и для ниспроверженія возникшихъ вопросовъ твердо держусь определеній отцевъ бывшихъ въ Никев и Ефесъ". "Хотя говорятъ дел собора, но они содержать одну въру", присовокупляеть патріархъ 15). Не ясно ли, что Діоскоръ опредёленія константинопольскаго собора и самый этотъ соборъ исключастъ изъ числа тъхъ опредъленій и соборовъ, которымъ онъ слъдоваль? Ту же мысль провозглашаеть на соборъ пресвитеръ антіохійскій Пелагій, клевретъ монофизитствующихъ. Въ своемъ кляузномъ прошеніи, онъ говорилъ на соборъ: "признаю божественными, блаженными и вселенскими соборами: соборь, по благоволенію Христа, собиравшійся въ Никев, и затімь собравшійся здісь (въ Ефесь) дважды" (т. е. III вселенскій и разбойничій); и въ частности о соборъ разбойничьемъ говорилъ: "это третій вселенскій соборъ, собравшійся въ концѣ вѣковъ "16). О соборъ константинопольскомъ вселенскомъ, какъ видимъ, нътъ ни малъйшаго упоминанія. Въ томъ же родъ были заявленія на этомъ соборѣ и извъстнаго Егтихія 17). Соборомъ подобныя воззрѣнія приняты были съ полнымъ удовольствіемъ. Соборъ возглашалъ: "это спасаетъ вселенную, это утвердить вфру. Отцы поставили все безъ опущенія 18)". Кромъ символа никейскаго соборъ не хотъль знать никакихъ другихъ символовъ. Это общая александрійская точка зрвнія: въ Александріи символь константинопольскій и въ

<sup>13)</sup> Ibid. p. 55. Д. 181.

<sup>16)</sup> Hoffmann Verhandl. d. Kirchenversam. S. 43 und Anmerk. 322.

<sup>17)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 57. Дъян. III, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ibid. p. 55 Д'вян. 181.

это время, время разбойничьяго собора, не находиль себъ сочувствія и пріема.

Замъчательно, что мысль о неизмъняемости и неприкосновенности символа никейскаго и исключительномъ его храненій въ церкви приводила соборъ къ странному воззрвнію, что ни теперь, ни после не должно быть составляемо въ церкви никакихъ новыхъ в вроопределеній, ни разъясненій, ни истолкованій веры. Не грозило ли это полнымъ уничтожені мъ богословской науки? Діо коръ развиваетъ предъ соборомъ мысль, что для въры достаточно тъхъ разъясненій, какія уже сделаны, что церковь не имфеть права излагать въру въ новыхъ въроопредъленіяхъ, что не следуетъ дълать никакихъ изысканій въ области религіи, что все это грозитъ опасностію для въры <sup>19</sup>); а соборъ съ востор-гомъ вслушивается въ эти слова Діоскора и принимаетъ ихъ съ неописаннымъ одобреніемъ. Соборъ восклицалъ: "Діоскоръ ссть великій стражъ въры! Эго слова св. Духа! Ты стражъ правилъ, чрезъ тебя имъютъ жизнь отцы, ты стражь вёры 20) ". "Если кто измёнить (вёру), да будеть ананема. Если кто передълаетъ, да будетъ ананема. Проклять, кто прибавляеть, проклять тоть, кто убавляеть, проклять тоть, кто обновляеть 21, Соборь, очевидно, стояль на точкъ зрънія того консерватизма, отъ котораго пельзя было ожидать добра. Въ ръчахъ собора слышится неумолимый приговоръ надъ остественными стремленіями человъка взучать въру, толковать писаніе, разъяснять догматы. Соборъ — врагъ богословской науки. Послъ подобныхъ определеній собора вёдь нельзя было сказать ни одной свъжей мысли въ богословской наукъ, чтобъ не подвергнуться проклятію, анаоемъ. Такое воззрѣніе собора разбойничьяго нужно считать плодомъ неразумнаго уваженія къ памяти св. Леанасія. Мы знаемъ, что Леанасій въ свое время и при извъстныхъ условіяхъ ратоваль за неприкосповенность символа никейскаго. Это была великая заслуга Аванасія для міра христіанскаго. Но его неразумные по-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ibid. p. 54. 55. Д. 177, 8, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ibid. р. 56. Дъян. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid. p. 64. Дѣян. 206—7.

читатели, не понимая духа и потребностей въры и церкви, довели до абсурда его истинныя и высокія стремленія. Они забывали, что прошло уже сто леть после того, какъ высказывалъ Аванасій свои идеи, что въ церкви явились новыя потребности, новыя нужды, которыя требовали справедливаго удовлетворенія. Монофизиты жили не настоящимъ. а прошедшимъ. Они подобны были темъ "старухамъ" 23), которыя любять поучать новое покольніе, указывая золотой выкь вь далекомъ прошедшемъ, но отрицають значеніе новыхъ идей, новыхъ явленій. Что было бы съ церковію, съ наукою, съ разумомъ человъческимъ, если бы узкія отсталыя возэрьнія собора разбойничьяго восторжествовали? Мракъ и запуствніе водворились бы въ церковной сферв. Асанасій учыль, что должна быть тверда въра никейская; а монофизиты выводили отсюда заключение, что все богословское развитіе церкви должно ограничиться исповиданіемъ одного символа никейскаго, что раскрывать истины въры значить отрицать истинную въру и пр. Александрійское богословствование стало выраждаться, наступали послъдніе дни его...

Чрезвычайно важный для насъ вопросъ: какъ смотрелъ соборъ на известную унію? Овъ отвергъ ее. Въ этомъ сомнънія быть не можеть. Изъ всьхъ уніальныхъ документовъ соборъ призналъ выражающими истинное учение лишь тв посланія Кирилла, въ которыхъ отцы собора разбойничьяго могли находить, хотя неправильно и съ величайшими натяжками, свои монофизитскія идеи и которыя имъ писаны были для успокоенія лиць изь числа приверженцевъ александрійской догматики, непризнавшихъ уніи. Свое полное нерасположение къ уніи соборъ высказалъ устами Евставія еп. беритскаго, важнаго д'ятеля собора разбойничьяго. Слова Евстафія им'єють для насъ особенный интересъ, а потому мы выпишемъ ихъ въ точности, въ полномъ видъ. Евстафій сказалъ: "необходимо объяснить вамъ, что, хотя въ ближайшемъ отце нашемъ Кирилле присутствовалъ Богъ, однако нъчто изъ написаннаго имъ (разу-



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Cyrill. ep. ad Valerianum Iconiens. Col. 256. Migne. t. 77. Дъян. II, 413.

мъются аначематства его противъ Несторія) еще при жизни его было подвергаемо сомнънию тъми, которые не понимають правильно того, что сказано украшенно, пока онъ своимъ разумнъйшимъ языкомъ не сдълалъ этого яснымъ для желающихъ извращать его писанія, и убѣдилъ всѣхъ следовать его благочестивому мудрствованію (неправда: анаесматства и впоследствии отвергались антіохійцами). когда некоторые (речь идеть объ александрійцахъ, не принявшихъ уніи) готовы были изъ прочитанныхъ теперь посланій блаженнъйшаго мужа (Евставій говорить о замізчательномъ уніальномъ документъ, именно посланіи Кирилла, которое начинается извъстными словами: "да возвеселятся небоса") сдълать предметь сомнънія (т. е. когда нъкоторые приверженцы Кирилла начали отвергать унію), то онъ опять возымъль нужду, а болье желаніе (какъ тонко замьчено!) объясниться. Все свое время онъ посвятилъ тому благочестивому труду, чтобы объяснить самого себя, показать свое нам'треніе, и чрезъ свои посланія къ бывшимъ епископамъ Акакію мелитинскому, Валеріану иконійскому и Сукценсу діокесарійскому въ Исавріи (сейчасъ мы увидимъ, почему Евстаейй этимъ именно посланіямъ отдаетъ предпочтеніе предъ другими) выяснить всёмъ, какъ нужно понимать недавно прочитанныя посланія и догмать о пришествін вашего Спасателя. Ибо въ посланіяхъ къ этимъ мужамъ между прочимъ прибавлено и слъдующее: "должно признавать не два естества, но одно воплотившееся естество Бога Слова; и эти слова свои онъ, Кириллъ, подтвердилъ свидътельствомъ Аванасія" 23). Главное намъреніе річи Евставія состоить въ томъ, чтобы защитить честь Кирилла, какъ понимали ее монофизиты. Кириллъ былъ защитникомъ и покровителемъ уніи: на этомъ утверждались въ своихъ дъйствованіяхъ друзья уніи. Поэтому монофизитамъ, которые смотръли непріязпенно на унію, необходимо было перетолковать, въ своихъ интересахъ, въ свою пользу уніальную пору д'ятельности Кирилла, —представить, какъ будто уніи въ сущности и не было, какъ будто это было какимъ-то мимолетнымъ явленіемъ, которое не оставило

<sup>23)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 72. Дъян. III, 229.

следовь въ деятельности Кирилла. Это и делаетъ Евстаеій, нужно признать, съ замъчательною ловкостію. Онъ сначала заявляеть, что вообще нередко случалось, что сочиненія Кирилла перетолковывались, какъ это случилось, по Евстаејо, съ анаеематизмами Кирилла. Къ такимъ же сочиненіямъ Кирилла, которыя будто бы просто неправильно понимались, хитро Евстаеій причисляеть и его знаменитое посланіе къ восточнымъ: "Да возвеселятся небеса". Евстаей не отрицаеть, что это сочинение дъйствительно принадлежить Кириллу, чего сдълать онъ и не могь; но по нему, Евставію, Кириллъ какъ будто бы и самъ отказался отъ этого посланія, когда написаль нісколько другихь, неодинаковыхъ съ первымъ по своему содержанію, ибо въ нахъ, заявляеть съ торжествомъ Евстаеій, прямо испов'ядовалось, что "одно воплотившееся естество Бога Слова". Вотъ истинный смыслъ словъ Евстаеія. Евстаеій, какъ и всв монофизиты, соглашались и не соглашались съ Кирилломъ. Но напрасны усилія Евстанія исказить истинный образъ деятельности Кирилла во время уніи. Кириллъ, дъйствительно, нелицемърно вступилъ въ братскія сношенія съ антіохійцами, никогда не отказывался и не раскаивался въ устроеніи дела уніи, ревностно заботился, чтобы она утвердилась въ кружкахъ антіохійскихъ. Лжетъ Евставій, что будто Кириллъ въ посланіи къ Акакію и прочимъ высказалъ отступление отъ уни и исповъдалъ монофизитство. Дъйствительно въ этихъ послъднихъ встръчается вышеприведенная фраза объ "одномъ естествъ"; но она употреблена Кирилломъ по причинамъ, которыя нами уже достаточно разъяснены въ своемъ мъстъ 24); а главное-указанныя посланія им'єли цілію доказать неразуміе тіхь, кои отвергали учение о двухъ естествахъ во Христъ. Это истинная цёль посланій; однако же объ этомъ Евставій молчитъ и молчитъ. Итакъ, послъ нашихъ разъясненій, оппозиціонный характеръ собора разбойничьяго въ отношеніи къ уніи, полагаемъ, становится несомнителенъ.

Въ частности въ вопросѣ объ образѣ соединенія во Христѣ двухъ естествъ Божескаго и человѣческаго соборъ

<sup>24)</sup> Гл. V, примъч. 88; гл. VI, примч. 33.

держался открыто монофизитства. Стоитъ замътить, что соборъ однакожъ ничуть не разъясняеть, подобно тому. какъ ранве и Евтихій, на чемъ, на какихъ основаніяхъ и доказательствахъ опирается монофизитская доктрина. Онъ молчить объ этомъ. Не боялся ли онъ, чтобы подобными разъясненіями не допустить себѣ "обновить вѣру"? Монофизитство на соборъ не раскрывается, а просто провозглашается какъ готовая доктрина. Такъ, когда на соборъ разбойничьемъ читаны были дъянія собора константинопольскаго 448 года, въ которыхъ объ Евтихіи записано было: "Евтихій сказаль: испов'ядую, что Господь нашь состоить изъ двухъ естествъ прежде соединенія, а послѣ соединенія испов'ядую одно естество", Діоскоръ объявиль: "и мы всв согласны съ этимъ". Соборъ подтвердилъ слова своего главы; "согласны", сказали члены собора 25). При другомъ случав на томъ же соборв. Діоскоръ сказалъ: "можемъ ли мы допустить выражение, въ которомъ говорится о явухъ естествахъ послѣ воплощенія"? На это соборъ объявилъ: "анаеема тому, кто употребляетъ подобное выраженіе; если кто говорить-два, анаеема 26)". Монофизитство собора-фактъ ясный.

Опредъливъ догматическую задачу собора, его основной характеръ, его направленіе, обращаемся къ раскрытію и подробному обслъдованію вопроса: какъ отнесся соборъ къ своимъ противникамъ, приверженцамъ антіохійской догматики, друзьямъ уніи? Соборъ ефесскій 449 года <sup>27</sup>) озна-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 92. Дъян. III, 287.

<sup>26)</sup> Ibidem. р. 90. Д. III, 283. Нужно сказать, что мысли близкія къ монофизитству высказываемы были нѣкоторыми епископами даже на самомъ
III всел. соборъ. Онѣ впрочемъ не встрѣтили опроверженія отъ отцевъ собора, безъ сомнѣнія потому, что, какъ казалось, онѣ хорошо направлялись
противъ ученія Несторія; о монофизитизмѣ же тогда никто и думать еще
не могъ. Такъ Акакій мелетинскій, впослѣдствіи несомнѣнно монофизитъ,
говорилъ, что неправильно "принисывать рожденіе и страданіе Христа не
Божеству Его, а единому Его человѣчеству" (Concilia Acta Ephes. р. 188.
Дѣян. І, 546—547). Туже мысль высказывалъ Өеодотъ, епископъ анкирскій
(Ibid. р. 192. Дѣян. 558—559).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Во главъ собора разбойничьяго стали александрійцы: Діоскоръ и другіе египетскіе епископы. Сторону Діоскора держаль патр. іерусалимскій Ювеналій и епископы подручные ему. Римъ также, покрайней мъръ въ

меноваль себя великимь крушеніемь для всей партіи антіохійской, для всёхъ поборниковъ уніи. Друзья антіохійской догматики не нашли себъ пощады со стороны собора. Соборъ поистинъ разбойничалъ! Прежде всего соборъ полвергъ ананемъ и лишилъ сана благороднъйшаго мужа, втораго Златоуста по духу, патріарха константинопольскаго Флавіана, предсёдателя изв'єстнаго собора 448 года, а съ Флавіаномъ и Евсевія. Съ Флавіаномъ и Евсевіемъ дорилейскимъ мы уже знакомы. Соборъ не могъ простить имъ того обстоятельства, что они любили Кирилла, кромъ прочаго и за унію, что они ненавидили ересь Евтихія. Къ сожальнію, мы почти пичего не знаемь о томь, какь происходилъ судъ надъ упомянутыми лицами (Дъявія халкидонскаго собора сообщають самыя скудныя свёдёнія объ этомъ, а вновь открытый сирскій тексть и вовсе не заключаеть никакихъ извёстій по вопросу). Извёстно только, что въ вину Флавіану и Евсевію ставили то, что они исказили въру никейскую 28). Но что подъ этимъ разумѣлось, соборъ или лучше сказать, наши документы не опредъляють. Осуждая эти лица, соборъ въ связи съ этимъ оправдываетъ Евтихія 29), и анаоематствуеть соборь константинопольскій 448

началь собора, не противодыйствоваль деятельности Діоскора (Concilia. Acta Chalced. p. 141. Дъян. III, 461. 463). Иллирикъ держался стороны патріарха александрійскаго, какъ это видно изъ того глубокаго сокрушенія, съ какимъ епископы иллирійскіе на соборъ халкидонскомъ раскаивались въ своей дъятельности на соборъ разбойничьемъ. Въ лицъ Евстаеія беритскаго Финикія также взяла сторону Діоскора. Нужно сказать, что хотя Финикія принадлежала къ антіохійскому патріархату, но по интригамъ Ювеналія, между III и IV вс. соборами, она перешла въ въдъніе патріарха і русалимскаго. Вообще около Діоскора сгрупировались всѣ тѣ епископы, которые, всегда со времени I вс. собора, шли рука объ руку съ церковью александрійскою въ своей діятельности (см. гл. II и V нашего изслед.). Изъ другихъ мёсть къ Дюскору на соборе присоединились следующія более замечательныя лица: Стефанъ ефесскій, последуя примъру Мемнона, засъдавшаго на третьемъ вселенск. соборъ, и въ простотъ сердца полагая, что Діоскоръ действуетъ въ томъ же духе, какъ и Кириллъ, Оалассій Кесаріе-каппалокійскій, поставленный въ епископа рукою Прокла константинопольскаго, извъстнаго противника несторіалства (Socr. VII. 48).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Concilia. Acta. Chalced. p. 141. Дѣян. III, 464.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) lbid. p. 109 et c. Д. 366 и д.

года <sup>30</sup>). Истинною причиною осужденія Флавіана и Евсевія, мы ув'трены, была ихъ приверженность къ церковной уніи <sup>31</sup>).

Другими важнъйшими жертвами собора разбойничьяго были: патріархъ антіохійскій Ломнъ, бл. Өеодорить кирскій. Ива епископъ едесскій. Последніе двое осуждены заочно: ихъ не было на соборъ. За что осуждены всъ они? По деяніямъ собора разбойничьяго, каждый изъ нихъ обвиняется въ различныхъ тяжкихъ винахъ; но върить этимъ обвиненіямъ мы не имфемъ никакихъ основаній 32). Дфйствительною причиною ихъ осуженія было то, что они совсемъ расходились съ Діоскоромъ въ догматическихъ воззрвніяхъ: они стояли за унію, которую ненавидель Діоскоръ. Поражая этихъ лицъ, соборъ разбойничій поражалъ въ сердив саму унію. Для сужденія объ этомъ предметь въ особенности богатые матеріалы предлагають недавно открытые акты сирскіе собора разбойничьяго 33). Безъ нихъ мы не могли бы говорить о дёлё съ такою рёшительностію, съ какою можемъ дълать это теперь. - Начнемъ съ Домна. Домнъ былъ племянникъ Іоанна антіохійскаго, вождя унитовъ 34). Родство по крови вело къ родству въ религіозныхъ воззрѣніяхъ и интересахъ. Въ сохранившейся до насъ, благодаря сирскому тексту, перепискъ Домна съ Діоскоромъ и Флавіаномъ, которая началась еще ранъе собора константинопольскаго 448 года, мы вполнъ можемъ видъть религіозный образъ Домна. Домнь быль такимъ же защитникомъ уніи, какъ и его современникъ Флавіанъ. Въ своихъ письмахъ къ Діоскору Домнъ говоритъ, что основаніями для ето догматических воззреній служить ничто другое, какъ документы уніальные. Онъ говорить, что утверж-

<sup>80)</sup> Ibid. p. 75. Д. 239.

<sup>31)</sup> Свъдънія объ осужденіи этихъ лицъ см. въ другой нашей книгѣ о соборахъ, стр. 37—40. Да и вообще подробности о соборѣ разбойническомъ можно находить здѣсь на стр. 24 и д.

<sup>32)</sup> Cm. Martin. Le Pseudo-Synode, p. 39-44.

<sup>33)</sup> Объ этихъ актахъ см. наши двъ статьи: "о сирскомъ текстъ собора разбойничьяго" и "о подлинности и достовърности сирскихъ актовъ того же собора" (Чт. въ об. люб. дух. просв. 1876 г.).

<sup>34)</sup> Le-Quien. Oriens christianus. T. II, p. 721.

даеть свою въру на тъхъ опредъленіяхъ, какія во времена Кирилла изъ Антіохіи были посланы въ Александрію. на техъ посланіяхъ, какія Кириллъ писалъ Іоанну антіохійскому, на сочиненіи Аванасія къ Эшиктету 35), за которое такъ ревностно держались униты. Этого мало. Домнъ выразительно писалъ Діоскору: "дозволь намъ, прошу тебя, оставаться при техъ сочиненияхъ, которыя касаются чніи (Frieden-compromiss) при посланіи Кирилла (безъ сомнѣнія томъ, которое начинается словами: "да возвеселятся"), и при посланіи Аванасія къ Эпиктету. Ибо всё они упоминаются въ актахъ уніи 36). Діоскоръ же напротивъ предписываль Домну принять анаоематства Кирилловы противъ Несторія 37), чего однакожъ Домиъ сделать не решался. Впрочемъ онъ не отказывался признавать авторитеть III вс. собора 38). Домнъ въ отличіе отъ Діоскора и его партіи признавалъ авторитетъ II вс. собора. Отцевъ этого собора онъ называетъ "святыми" и "блаженнъйшими"; считаетъ ихъ дъйствовавшими согласно съ соборомъ никейскимъ 39). Съ главнымъ защитникомъ уніи, съ патріархомъ Флавіаномъ. онъ находился въ дружеской перепискъ и вызываеть его стать съ нимъ, Домномъ, за одно 40) и бороться противъ Діоскора, возстать на защиту "въры" 41). Главная причина раздора между Діоскоромъ и Домномъ состояла въ слъдующемъ: Ліоскоръ требовалъ, чтобы Домнъ принялъ сочиненія Кирилла, написанныя имъ до уніи (анавематизмы); напротивъ Домнъ отвергалъ эти сочиненія и держался уніальныхъ документовъ 12), которыхъ въ свою очередь знать не хотълъ патріархъ александрійскій. Именно это разногласіе и было истинной причиной осужденія Домна на

<sup>35)</sup> Hoffmann. Verhandl. d. Kirch.—Versam. s. 71. Въ томъ же родъ писаль Домнъ къ Флавіану, ibid. s. 61.

<sup>36)</sup> Ibidem. s. 74.

<sup>37)</sup> Ibidem.

<sup>18)</sup> Ibidem. s. 71.

<sup>39)</sup> Ibidem. s. 62.

<sup>40)</sup> Ibidem.

<sup>11)</sup> Өеодорита поборника уніи Домнъ считаль своею правою рукою.

<sup>42)</sup> Ibidem. 59-60. Hefele, II, 316.

соборѣ діоскоровомъ 43). Весьма замѣчательно, что въ посланіяхъ къ Діоскору Домнъ въ числѣ авторитетныхъ писателей рядомъ съ адександрійскими писателями выставляетъ и антіохійскихъ церковныхъ д'ятелей: Іоанна Златоуста, епископовъ антіохійскихъ Мелетія. Евставія, Флавіана 44). Александрійцы подозрительно смотрели на великихъ деятелей антіохійскаго направленія. Со стороны Домна было большею смелостію указывать на нихъ, какъ на авторитеты церковные. Можно находить въ этомъ даже укоризну, брошенную Домномъ въ лице александрійцевъ, которые высоко цънили только писателей своей школы. Уравнивая авторитеть антіохійскихъ и александрійскихъ великихъ писателей и великихъ учителей. Ломнъ тъмъ самымъ показалъ особую широту воззрвній, которая вообще характеризовала теперешнихъ антіохійцевъ. Они не раздъляли авторитетныхъ дъятелей на "нашихъ" и "не нашихъ", отдавали должное заслугамъ всёхъ великихъ деятелей и темъ содъйствовали сближенію церквей, которыя издавна во многомъ не сходились одна съ другой. Вмъстъ съ любовію къ увіи, къ Кириллу, антіохійцы, въ родѣ Домна, незамѣтно всасывали въ себя уважение ко всъмъ великимъ авторитетамъ александрійскимъ. Не такъ поступали александрійцы въ отношеніи къ антіохійцамъ: кажется, они никого изъ антіохійскихъ дъятелей не удостоивали ни мальйшаго вниманія. Монофизитствующих в патріарх в Антіохійскій почиталъ опасными врагами церкви. Итакъ, Домнъ представлялъ собой по богословскимъ возарѣніямъ прямую противоположность Діоскору, а потому естественно, что соборъ разбойничій низвергнуль этого патріарха.

Өеодорита постигла таже участь на соборѣ, хотя онъ и не присутствовалъ на немъ, такъ какъ ему положительно запрещено было являться на соборѣ <sup>45</sup>). Съ богословскою дѣятельностію Өеодорита мы уже отчасти <sup>46</sup>) знакомы: онъ

 $<sup>^{43}</sup>$ ) Въ чемъ обвинялся Домнъ соборомъ, см. Hoffmann'а въ особенности s. 60-61.

<sup>44)</sup> Ibidem. s. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 43. 47. Дѣян. III, 148. 158.

<sup>46)</sup> См. гл. V нашего изслъдованія. Кром'є того слъдуетъ указать на изв'єстную монографію г. Глубоковскаго объ этомъ лиц'є.

быль преданный ученикь антіохійской школы. Когда случилась унія, Өеодорить присоединился къ ней и въ послъдствін саблался душею всбхъ защитниковъ этого церковнаго явленія. Когда начались смуты монофизитскія, Феодорить прямо выставляль себя поборникомъ уніи. Что онъ быль православенъ, въ этомъ порукою для него служило то, что его проповъди одобряли Іоаннъ и Домнъ 47) антіохійскіе, извъстные униты. При другомъ случав, въ доказательство своего православія, Өеодорить ссылается на то, что онъ согласенъ съ теми документами, на которыхъ уверждалась унія восточныхъ съ Кирилломъ 48). Когда собрался соборъ разбойничій, отъ котораго онъ заранве не ожидаль ничего добраго, Өеодоритъ внушалъ Домну, чтобы этотъ, отправляясь на соборъ, первъе всего взялъ съ собою всъ документы, касающіеся уніи (ώς χρή τούς απιόντας είς την σύνοδον τά έν τῷ καιρῷ τῆς συμβάσεως γραφέντα προσενεγκείν). Значить, въ этихъ документахъ Өедоритъ полагалъ сущность того дъла, которому грозила опасность и которое высоко цвнилъ онъ. Признавая важность уніи, онъ, подобно Домну, однакожъ отказывался соглашаться съ анаоематизмами Кирилла, признанія которыхъ Діоскоръ съ настойчивостью требовалъ отъ антіохійцевъ. Онъ называль это сочиненіе Кирилла "ядомъ" (ю) и боялся, какъ бы Діоскоръ на своемъ соборъ не принудилъ церковь къ принятію этихъ анаоематизмовъ 49). Өеодоритъ, подобно тому же Домну, уважалъ авторитетъ II вселенскаго собора 30). Къ крайнему нсудовольствію Діоскора, еп. Кирскій быль ревностнымь врагомъ монофизитства. Какъ кажется, еще до собора константинопольскаго 448 года онъ посвятилъ разбору ученія монофизитовъ особое сочиневіе, которое выдано было подъ ироническимъ названіемъ "Еранистъ" 51). По всему этому Діо-

<sup>47)</sup> Theodoreti. Ep. ad Nomum, Consulem. Col. 1261.

<sup>48)</sup> Ep. ad Flavianum. Col. 1277, если это посланіе принадлежить Өео-дориту (Hoffmann. s. 61).

<sup>49)</sup> Theodoret. Ep. ad Domnum. Col. 1312. 1310.

<sup>50)</sup> Epist. ad Flavianum. Col. 1280. Въ сочинении contra Nestorium (Migne, t. S3, col. 1157) Осодоритъ излагаетъ свое исповъдание въры въ точномъ соотвътствии съ символомъ Константинопольскимъ.

<sup>51)</sup> См. Neander, 1, 697. Еранистъ отпечатанъ у Миня въ т. 83. Въ

скоръ не могъ жаловать Өеодорита, и соборъ разбойничій осудиль его <sup>52</sup>). Өеодорить быль унить, унить умный, мужественный, ревностный — этого одного было болье чымь достаточно для собора, чтобы втоптать въ грязь славное имя Өеодорита <sup>53</sup>).

Третьимъ изъ более замечательныхъ липъ, осужденныхъ соборомъ разбойничьимъ, былъ Ива, еп. едесскій. Ива находился въ дружескихъ связяхъ съ Домномъ и Өеодоритомъ. Ломнъ заступался за него, когда на него дълали нападки монофизитствующіе 54). Өеодорить въ духв пріязненномъ переписывался съ Ивой 85). Богословская точка врвнія Ивы вполнъ совпадала съ точкою зрънія Домна и Өеодорита. Ива быль унить. До уніи онь быль ревностнымь поборникомъ несторіанства и врагомъ Кирилла, но послі устроенія унів онъ примирился съ александрійцами 56). Ива при всвхъ важнвишихъ случаяхъ своей жизни прямо объявлялъ, что онъ признавалъ православіе въ формъ уніи. На соборъ тирскомъ (448 г.) онъ говорилъ, что онъ исповъдуетъ и въруетъ такъ, какъ изложено въ граматъ соглашенія, состоявшагося между Іоанномъ и Кирилломъ" (ώς τὰ γράμματα περιέχει τὰ τῆς συμβάσεως) <sup>57</sup>). Η α соборѣ беритскомъ (448 г.)

Хр. чтеніи, 1846 г., т. 2, сдівланъ переводъ этого сочиненія, но съ сокращеніями.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Какія вины ставиль въ упрекъ Өеодориту соборъ, см. объ этомъ Hoffmann, s. 67-8.

<sup>53)</sup> Martin (р. 187. 91) дълаетъ самый сочувственный отзывъ о Өеодоритъ. Онъ говоритъ: "Өеодоритъ — это одна изъ самыхъ замъчательныхъ фигуръ V въка. Его богатая событіями жизнь, его апостольскіе труды, увънчавшіеся блестящимъ успъхомъ, его жаркія борьбы, въ которыхъ онъ руководился чувствомъ чести и сознаніемъ правоты, его многочисленныя сочиненія, гоненія, дълаютъ его однимъ изъ самыхъ симпатичныхъ лицъ этого времени, смутнаго и жалкаго. Его репутація, его авторитетъ на востокъ были безмърны: всъ другіе епископы смотръли на него, почти какъ на оракулъ. Это былъ не только великій писатель, могущественный геній, который обращалъ свое слово ко вселенной: это былъ исповъдникъ, мученикъ, который любилъ всъхъ и поддерживалъ всъхъ".

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Concilia. Acta Chalced. p. 282. Дъян. IV, 203—4. Домнъ оправдалъ Иву на соборъ антіохійскомъ. Hoffmann, s. 29—31.

<sup>35)</sup> Theodoret. ep. ad Ibam episc. Edesae. Col. 1349.

<sup>56)</sup> Concilia. Act. Chalced. p. 290 et c. Дъян. IV, 255 и д. Издан. 1-ое.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid. p. 277. Дѣян. 189.

тотъ же Ива заявлялъ: "до тъхъ поръ, пока Кириллъ не столковался съ Іоанномъ и не принялъ отъ него письменнаго исповеданія веры, всё мы (антіохійцы) почитали его еретикомъ, а послъ того, какъ церковь соединилась (иста води тот веждового и Кирилль быль принять, мы были въ общени съ нимъ и онъ съ нами" 58). Какъ corpus delicti, самою компрометирующею вещію въ жизни Ивы монофизиты выставляли извъстное посланіе Ивы къ Марію Персу 59). Въ этомъ посланіи монофизиты находили несторіанство, но въ сущности въ немъ было прославленіе уніи, которая полагала конецъ спорамъ въ церкви. Здёсь описывается въ краткихъ чертахъ устроеніе уніи и говорится объ этомъ явленіи съ видимымъ сочувствіемъ. Ива писалъ: "когда они (Кириллъ и Іоаннъ) вошли въ общение (унія) другъ съ другомъ, то распря прекратилась; въ церкви водворился миръ; въ ней нътъ уже раскола, но миръ, какъ было прежде" 60). Между тъмъ на это то послание указываль соборь разбойничій, какъ на такое, за которое нужно подвергать автора всяческому проклятію. Нъть сомнънія, Ива быль унить и въ этомъ главная причина ненависти къ нему Діоскора и его собора. Другія черты религіознаго образа Ивы составляетъ следующее: онъ былъ врагъ монофизитовъ 61), отвергалъ анаеематизмы Кирилла 62), но за то принималъ третій вселенскій соборъ 63). Иву діоскоровъ соборъ низвергнулъ 64). Такой приговоръ объ Ивѣ встрѣченъ былъ соборомъ неистовыми криками, въ которыхъ высказывалась вся злоба и ярость александрійцевъ на этого унита. "Сжечь Иву среди города! И діаволъ не говорилъ такъ! Не говорили такъ и фарисеи! Это ръчи сатаны! Сжечь Иву среди Антіохіи въ примъръ другимъ. Діаволъ благочестивѣе Ивы! " <sup>65</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Ibid. р. 289. Дѣян. 223—4.

<sup>95)</sup> Hoffmann. Verhandlungen. s. 11. 14.

<sup>60)</sup> Concil. Acta Chalced. p. 291. Д. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) lbid. p. 287. Дъян. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ibid. p. 289. Дъян. 222—3.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) lbid. p. 278. Дѣян. 189.

<sup>64)</sup> Обвиненія собора противъ Ивы, см. Hoffm. s. 22-4.

<sup>65)</sup> Hoffm. 28. Относительно Ивы дълаетъ сочувственные отзывы Martin. p. 93. 185.

Перечислимъ остальныхъ епископовъ, подвергнувшихся суду собора разбойничьяго. Прежде всего упомянемъ Иринея, епископа тирскаго. Ириней издавна быль въ дружбъ съ партіей антіохійскою. Еще во времена Несторія онъ вивств съ этимъ еретикомъ, будучи важнымъ государственнымъ сановникомъ, прибылъ на соборъ въ Ефесъ и былъ споспѣшникомъ въ дѣлахъ Іоанва антіохійскаго 66). Впоследстви онъ сделался епископомъ Тира. Онъ быль посанъ епископа Ломномъ антіохійскимъ въ и быль въ связяхъ съ Өеодоритомъ. Безъ сомивнія всв эти обстоятельства въ совокупности и послужили во вредъ Иринею, осужденному соборомъ Діоскора 67). Соборъ осудилъ не только самого Ирипея, но лицъ имъ возведенныхъ въ епископское достоинство. Такимъ былъ Акилинъ епископъ вивловскій. Единственною причиною его осужденія отъ собора разбойничьяго было то, что онъ посвященъ рукою Иринея <sup>68</sup>). Соборъ очевидно имълъ въ виду искоренить всю партію, пріютившуюся подъ знаменемъ антіохійскаго богословствованія. Двое другихъ епископовъ: Даніилъ харранскій или каррскій и Софроній еп. телльскій или костанподверглись суду собора главнъйше кажется потому, что они были родня Ивѣ и вѣроятно дѣйствовали за-одно съ нимъ. Даніилъ былъ роднымъ племянникомъ Ивы 69), а Софроній быль двоюроднымь братомь тогоже епископа 70). — Таковы были жертвы собора разбойничьяго! Александрійцы теперь вым'вщали на антіохійцахъ свой гнъвъ. Соборъ охотно выслушивалъ приговоры вожаковъ его и покрывалъ радостными криками провозглашение отлученія на антіохійцевъ. Соборъ восклицаль о Діоскоръ: "чрезъ тебя говоритъ Богъ! Духъ Св. чрезъ тебя говоритъ! Вырви корни, правовърный! Пусть не останется ни однаго несторіанина! Исторгни самые корни 71), и Діоскоръ исторгалъ, слепо принимая пшеницу за плевелы...

<sup>66)</sup> Concilia. p. 167. T. I, pars 2. Дѣян. I, 489.

<sup>67)</sup> Hoffmann. Verhandlung. s. 37-9. Martin, 83-6. 183.

<sup>68)</sup> Hoffmann. ibid. s. 39-40. Martin. p. 183.

<sup>69)</sup> Concilia. Acta Chalced. p. 285. Дъян. IV, 209.

<sup>70)</sup> Hoffmann. ibid. S. 35-7. 41-43. Martin. p. 184.

<sup>71)</sup> Hoffmann. S. 62-3.

Соборъ разбойничій сдёлаль свое дёло. Онъ пронесся какъ буря по нивѣ церковной. Истиные носители чистаго православія униты были унижены, посрамлены, ниспровергнуты. Соборъ разбойничій признанъ вселенскимъ. Скорбь, смущеніе водворились въ церкви. Едвали мы можемъ представить себѣ, какимъ ужасомъ наполнились сердца истинныхъвеждей православія. Проходятъ два года, цѣлыхъ два года томательныхъ, страшныхъ. Казалось, вѣра и церковь стоятъ на краю погибели! Но вотъ миновался срокъ, назначенный Промысломъ на искушеніе церкви, и скорбь должна была смѣниться свѣтлымъ праздникомъ. Всѣ получили возможность свободно вздохнуть, восклицая съ Давидомъ: "да возвеселятся небеса!" Мы говоримъ о вселенскомъ соборѣ Халкилонскомъ.

## IX.

Приносимъ величайшую благодарность Спасителю всёхъ Христу за то, что, уничтоживъ разномысліе многихъ заблуждающихся касательно вёры, всё мы ецинодушно соединились въ одно и тоже исповёланіе.

Маркіанъ.

Халкидонскій вселенскій соборъ начался раздѣленіемъ; въ продолженіе дѣятельности его также не разъ возникали важныя разногласія, но кончается онъ согласіемъ и единодушіемъ, которыя выразились въ непререкаемомъ принятіи догматическаго опредѣленія, составленнаго на этомъ соборѣ.

Разсмотримъ по порядку дъянія халкидонскаго собора, имъющія догматическое значеніе. Такихъ дъяній четыре: первое и второе, четвертое и пятое.

Изученіе перваго діянія показываеть, что соборъ открылся явнымъ разділеніемъ на дві половины. Внішнимъ знакомъ такого разділенія было то, что одна часть отцевъ заняла лівую сторону храма, въ которомъ засідаль соборъ, а другая—правую сторону того же храма. Лівую сторону заняли римскіе легаты, епископы округа константинопольскаго, антіохійскаго и всіхъ округовъ азіатскихъ. Правую же сторону заняли епископы египетскіе, палестинскіе, иллирійскіе. Во главі нервыхъ стоялъ патріархъ константинопольскій Анатолій, во главі вторыхъ—уже извістный намъ Діоскоръ, патріархъ александрійскій 1) Партію Анатолія константинопольскаго составляли епископы всіхъ тіхъ окру-

<sup>1)</sup> Binii. Concilia. Tom. II, pars 1. Acta Chalced. p. 41. Дъян. Ш., 140.

говъ церковныхъ, которые въ эпоху никейскую и несторіанскую соединены были единствомъ стремленій: новость для этой партіи составляль одинъ Римъ, который досель не сходился съ этой партіей. Партію Діоскора александрійскаго составляли епископы тъхъ округовъ, которые съ давнихъ поръ и неизмънно становились подъ главенство александрійской церкви. Здъсь мы, значить, встръчаемся съ такимъ же почти группированіемъ въ составъ партій, съ какимъ мы встръчались уже не разъ, а очень часто.

Для насъ чрезвычайно важно разъяснить вопросъ: чъмъ условдивалось такое совершенно новое явленіе, что римская церковь, въ лицъ ея легатовъ, становится теперь не на сторону церкви александрійской, какъ это бывало досель при различныхъ случаяхъ, когда поднимались и ръщались различные догматические вопросы, а на другой сторонъ, съ которою эта римская церковь не была въ связяхъ. При началь споровъ монофизитскихъ, какъ мы знаемъ, папа придерживается стороны Евтихія. Это такъ и должно было быть: Евтихій быль представителемъ идей и стремленій церкви александрійской, которая въ изображаемую нами эпоху (IV и начало V въка) всегда дружила съ Римомъ, вследствіе чего Римъ всегда благосклонно относился къ этой церкви и поддерживалъ ея интересы. Но папа вскоръ увидълъ, что интересы этихъ двухъ союзныхъ церквей начали расходиться. Многія явленія этого времени побуждають римскаго епископа кореннымъ образомъ измънить свою церковную политику. Послъ собора константинопольскаго 448 года до паны дошло извъстіе, что будто Евтихій, когда происходиль надъ нимъ судъ этого собора, объявляль членамъ его, что онъ, Евтихій, подаеть апелляціонную жалобу къ папѣ 2); а подобнымъ образомъ поступали даже великіе александрійцы въ затруднительныхъ случаяхъ, напримъръ Аванасій, Кириллъ; но извъстіе это не побудило папу 3) заступиться за него, почему онъ отвернулся отъ Рима. Все это дело не могло не оскорбить Льва, ибо папство IV и V въка начало уже слишкомъ высоко думать о себъ.

<sup>2)</sup> Leonis ep. ad Flavianum. Concilia. ibid. p. 6. Дъян. III, 25—6.

<sup>3)</sup> Flaviani ep. ad Leonem, Concil, ibid. p. 8. Дъян, III, 32.

Между темъ какъ Евтихій въ своемь деле вскоре оставляетъ папу въ сторонъ, противоцоложная партія ищетъ себъ въ немъ опоры и подкръпленія. Мы говоримъ о цатріарх в Флавіан в который посл в собора разбойничьяго обращается въ Римъ съ просьбою о заступничествъ 4). Въ лицъ Флавіана Константинополь сближается съ Римомъ. Для папы было тамъ дороже такое сближение, чамъ раже встрачались случаи такого сближенія со стороны константинопольскихъ патріарховъ. Діоскоръ съ своей стороны въ это время поступаетъ съ папой такимъ образомъ, какъ доселъ не поступаль не одинь епископь александрійскій. Оаъ осмълился анасемствовать Льва 5). Этимъ Діоскоръ решительно оттолкнуль отъ себя римскаго первосвященника. Мы не говоримъ уже объ обстоятельствахъ собора разбойничьяго, на которомъ сделано было такъ много возмутительнаго вообще, такъ много оскорбительнаго въ частности для папскаго авторитета. Все это привело къ тому, что пана Левъ отказался отъ исконной церковной политики Рима, отвернулся отъ вождей монофизитства и сталъ на сторону Константинополя. Были и другія причины, которыя побуждали папу присоединиться именно къ "лъвой" сторонь собора халкидонскаго. Теперешніе патріархи константинопольскій и антіохійскій, несмотря на то, что они по всемъ вероятностямъ должны были держаться стороны Діоскора, въ сущности протянули свою руку папѣ Льву. Анатолій, священникъ или діаконъ александрійскій, бывшій апокрисіаріемъ патріарха александрійскаго въ столицѣ 6), посвященный въ патріарха константинопольскаго по иниціативъ собора разбойничьяго 7), еще до времени собора халкидонскаго, вошелъ въ сношение съ папою и принялъ окружное посланіе его <sup>8</sup>), не признанное соборомъ разбойничьимъ, отвергнулъ монофизитство. Патріархъ константинопольскій и папа римскій становились друзьями, а вмёсть

<sup>4)</sup> Leonis ep. ad Theodosium august. ibid. p. 19. Дѣян. Ш, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Acta Chalc. p. 182. Дѣян. Ш, 573.

<sup>6)</sup> Le-Quien. Oriens christ. Tom. I, 217.

<sup>7)</sup> Arendt. Leo d. Grosse, s. 255.

<sup>8)</sup> Marciani imper. et Pulcheriae epp. ad Leonem. Concil. ibid. p. 28—29. Дъян. III, 107—8. Arendt, s. 259—260.

съ тъмъ и общими врагами Діоскора. Тоже случилось съ важнъйшимъ патріархомъ восточной церкви, Максимомъ антіохійскимъ. Максимъ поставленъ былъ въ патріарха антіохійскаго соборомъ разбойничьимъ на мѣсто Домна, осужденнаго этимъ соборомъ; но Максимъ не остался въ связяхъ съ виновникомъ своего возвышевія, Діоскоромъ, а вошелъ въ общеніе съ папой э). Это было до собора халкидонскаго. И вотъ вслъдствіе указанныхъ причинъ цацскіе легаты на соборѣ халкидонскомъ засъдаютъ не рядомъ съ Діоскоромъ, а виъстъ съ Анатоліомъ и Максимомъ. Римъ и Александрія порвали свои старинныя отношенія, вмъсто нихъ возникли новыя связи.

Характеристическія черты, отличавшія указанныя двѣ партіи собора— "лѣвую и правую", заключаются въ слѣдующемъ.

Партіи неодинаково смотрели на мужей потерпевшихъ осуждение и низвержение отъ собора разбойничьяго. Это ясно обнаружилось по поводу блаженнаго Өеодорита, когда онъ появляется на соборъ. Раздались продолжительные и громогласные крики. Кричали и члены левой и члены правой стороны. Между темъ какъ члены левой стороны привътствуютъ Өеодорита, какъ поборника православія, члены правой не могутъ безъ ужаса вспомнить о самомъ имени Өсодорита. Едва появляется онъ на соборъ, какъ правая партія встрівчають его такими возгласами: "помилуйте! вівра погибаетъ, изгоните его вонъ". Въ отвътъ на это лъвая сторона восклицала: "выгоните вонъ манихеевъ (сторонниковъ Діоскора), вонъ изгоните враговъ Флавіана, вонъ изгоните враговъ въры". Діоскоръ отъ лица своей партіи замъчалъ: "если принимается Өеодоритъ, значитъ изгоняется Кириллъ, котораго онъ аначематствовалъ". Епископы лъвой стороны отвъчали на это: "Діоскора человъкоубійцу вонъ изгоните". Несмотря на основательныя разъясненія самого Өеодорита и императорскихъ сановниковъ, изъ которыхъ становилось несомнънною законность появленія Феолорита на соборъ, сторонники Діоскора продолжали съ прежнимъ неистовствомъ вопить: "не называйте Өеодорита еписко-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Acta Chalc. p. 294. Дѣян. IV, 237. Изд. 1-ое.

помъ, онъ не епископъ, вонъ изгоните богопротивнаго, вонъ изгоните ічдея". Члены лівой стороны также продолжали отстанвать православіе и честь Өеодорита, -- они говорили: "православнаго (оставьте) на соборъ, вонъ изгоните мятежниковъ, вопъ изгоните человъкоубійцъ". Но эти замъчанія лъвой стороны только еще болье разожгли ярость сторонниковъ Діоскора, — они излиха вопіяху: "богопротивника вонъ изгоните, хулителя Христова изгоните вонъ. Өеодорить обвиняль Кирилла; если мы примемь Өеодорита, то изгонимъ Кирилла". Тщетно императорские сановники призывали членовъ правой партіи къ порядку, -- они еще разъ закричали: "изгоните одного и всв будемъ слушать; мы изъ благочестія вопіємъ, ради православной віры говоримъ это" 10). Если мы припомнимъ главнъйшіе факты изъ дъятельности Өеодорита, уже сообщенные нами, то не удивимся, что появленіе Феолорита на соборъ вызвало такой шумъ, -- столько проклятій и радостныхъ возгласовъ. Вступленіе Өеодорита на соборъ главнымъ образомъ привело на намять исторію собора разбойничьяго, на которомъ осужденъ былъ онъ. Ибо левая сторона видела въ этомъ соборе посрамленіе церкви, христіанства, въры; напротивъ правая -- смотрела на оный, какъ на торжество православія, истины христіанской. Между темь какь левая сторона въ продолжение всего перваго деяния собора халкидонскаго разоблачала бовзаконія этого собора, правая съ упорнымъ фанатизмомъ защищала его и возглашала: "христіанинъ никого не боится. Пусть огонь разложуть, а мы предлагаемъ свое ученіе" 11). Отношеніе левой и правой партіи собора къ собору разбойничьему составляло очень типическую черту, отличавшую двъ группы епископовъ, собравшихся въ Халкилонъ.

Далье,—отношение къ извъстной уни было неодинаково у членовъ собора. Это въ особенности ясно обнаружилось, когда читаны были дъяния собора разбойничьяго и въ нихъ то мъсто, гдв записавы были слова Евстае в Беритскаго 12),

<sup>10)</sup> Acta Chalced. p. 44-45. Дъян. Ш, 149-151.

<sup>11)</sup> Acta Chalc. p. 49. Лъян. III, 163.

<sup>12)</sup> Переданы нами и объяснены въ предъидущей главъ, стр. 219—221.

въ которыхъ онъ старался уничтожить значение уніи, доказывая, что будтобы Кириллъ въ посланіяхъ его къ епископамъ Акакію, Сукценцу и Валеріану отвергалъ ученіе о двухъ естествахъ во Христъ и утверждалъ учение объ одномъ естествъ Бога воплотившагося. Епископы лъвой стороны собора находили эти разъясненія Евставія ложными, оретическими, — они возглашали: "это говоритъ Евтихій, это говорить Діоскорь". Напротивь правая сторона видъла въ словахъ Евстаоія полную истину, считала ихъ правильною опънкою уніальной дъятельности Кирилла. Они говорили: "Евстаній хорошо сказаль, православный хорошо сказалъ" 13). Нужно еще замътить, что на первомъ же засъданіи собора халкидонскаго лівою стороною его принять быль соборь константинопольскій 448 года, утверждавшійся на уніи и отвергнуть соборь разбойничій; этимь лівая доказала, что ен дъло тождественно съ дъломъ собора константинопольскаго, что унія ей дорога.

Далье символь константинопольскаго II вселенскаго собора, бывшій досель предметомъ спора въ церкви, правда, спора, который обнаруживался не особенно ясно и шумно, является и теперь предметомъ разногласія на соборъ халкидонскомъ, но разногласія явнаго, прямаго. Левая сторона стояла за символъ Константинопольскій, правая же исключительно признавала символъ никейскій и слышать не хотъла о символь константинопольскомь. Когда перечитано было на соборъ халкидонскомъ исповъдание въры, произнесенное Евтихіемъ предъ лицемъ собора Діоскорова 449 года, въ которомъ (исповъданіи) заключался только символъ никейскій, то одинъ изъ членовъ лѣвой стороны Діогенъ епископъ кизическій заявиль, что неправильно произносить символь никейскій безъ тѣхъ поправокъ и дополненій, какія сдѣланы къ нему въ Константинополъ 381 года, и что безъ этихъ поясненій символь никейскій неполонь и несовершень. Значить, истиннымъ выражениемъ церковнаго христологическаго ученія онъ считаль не символь никейскій, а константинопольскій. Діогенъ говориль: "Евтихій коварно поставиль на первомъ мъстъ соборъ св. отцевъ, бывшій въ Никев,



<sup>13)</sup> Acta Chalced. p. 72. Дѣян. III, 230.

тогда какъ (соборъ константинопольскій) принялъ прибавленія (прообужас) по причинъ нечестиваго мнтнія Аполлинарія, Македонія и подобныхъ имъ, и именно въ символъ прибавлено: сшедшаго и воплотившагося от Луха святаго и Маріи Лювы; это Евтихій опустиль, какъ аполлинаристъ. И Аполлинарій принимаеть св. соборъ, бывшій въ Никев, но понямаетъ слова по собственному извращенному смыслу и избъгаетъ выраженія: отъ Духа св. и Маріи Дъвы. Св. отцы, жившіе посль, прояснили ( єсаютісат) символъ никейскій 14). Мы уже знаемъ, что Евтихій чуждался символа константинопольскаго; поэтому заявление Ліогена составляеть протесть противь исключительнаго предпочтенія символа никейскаго, какое господствовало въ кругахъ александрійскихъ. Евсевій епископъ дорилейскій по поводу тогоже исповъданія Евтихіева заявляль на соборъ халкидонскомъ: Евтихій отрицаль приписываемую ему мысль. что плоть Господа I. Христа съ неба, но отказывался объяснить, откуда же она. Т. е. Евсевій укоряль Евтихія въ томъ, что онъ не призвавалъ редакціи символа константинопольскаго, въ которой изъяснено, что Христосъ воплотился отъ Духа святаго и Маріи Дѣвы 15). Такъ смотрѣла на символь константинопольскій лівая партія собора. Иныхъ взглядовъ держалась правая сторона собора халкидонскаго. Епископы египетскіе и другіе епископы, составлявшіе съ первыми одну и туже группу, ревностно вооружались на соборъ въ Халкедонъ противъ редакціи символа константинопольскаго, усвояя церковный авторитетъ лишь символу Никейскому. Эти епископы вышеупомянутыя слова Діогена встретили такими кликами, въ которыхъ выражалось ихъ недовъріе въ символу константинопольскому: "Никто да не принимаетъ ни прибавленія, ни убавленія; да хранится постановленное въ Никев". И когда епископы левой стороны нашли эти заявленія несправедливыми, епископы правой снова восклицали: "прибавленіе ( $\pi \rho o \sigma \theta \eta \pi \eta v$ ) никто да не принимаетъ; да хранится, что постановлено въ Никев, да держится то, что отъ святаго Духа" 16).

<sup>14)</sup> Acta Chalced. p. 57. Дѣяв. III, 186-7.

<sup>18)</sup> Acta Chalced. p. 58. Дѣян. III, 188.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Acta Chalced. p. 57—8 Дѣян. III, 187.

Наконецъ, членовъ лѣвой и правой стороны раздѣляла неодинаковость воззрвній по вопросу христологичоскому, поднятому монофизитствомъ. Отцы, занимавшіе лівую сторону собора, утверждались на ученіи о различіи естествъ во Христъ Іисусъ, соединенныхъ во единство Липа Богочеловъка. Они стояли подъ вліяніемъ тъхъ мыслей, какія высказаны были папою Львомъ Великимъ въ окружномъ посланіи къ собору разбойническому. Посланіе это легло въ основу воззръній, отличавшихъ теперь лъвую сторону собора. Анатолій, патріархъ константинопольскій, какъ мы знаемъ, принялъ это посланіе, а за нимъ, конечно, и всѣ прочіе епископы 17), сгруппировавшіеся вокругь него. Въ рядахъ левой партіи мы не замечаемь во все теченіе собора ни малъйшихъ сомнъній, колебаній касательно высокаго достоинства посланія Льва, о которомъ мы говоримъ. Вотъ главныя мысли, высказанныя касательно ученія о Богочеловеке Львомъ въ окружномъ посланіи, которыя нашли себь пріемь у отцевь львой стороны: "истинный Богь родился въ подлинномъ и совершенномъ естествъ истиннаго человъка: всецъль въ сгоемъ, всецъль въ нашемъ (totus in suis, totus in nostris). Тотъ, кто сотворилъ человъка, Онъ же самъ следался человекомъ, принявъ образъ раба. Оба естества сохраняють свои свойства бозь всякаго ущерба (tenet sine defectu proprietatem suam utraque natura). Kamдое изъ двухъ естествъ въ соединении съ другимъ дъйствуеть такь, какь ому свойственно: Слово делаеть свойственное Слову, а плоть исполняеть свойственное плоти (verbo operante quod verbi est, et carne exequente quod carnis est). Одно изъ нихъ сіяетъ чудесами, другое подлежитъ страданію. Хотя въ Господъ Іисусь одно Лице (una persona) -Бога и человъка, однако иное то, откуда происходитъ общее того и другаго--уничижение, и иное то, откуда проистекаетъ общее ихъ прославление. Отъ нашего естества у Него есть меньшее Отца человъчество, а отъ Отца у него есть равное со Отцемъ Божество" 18). Соглашаясь съ воз-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) <sup>\*</sup>Acta Chalced. p. 171. Дѣян. Ш, 545.

<sup>18)</sup> Hahn. Bibliothek der Symbole, p. 259. 260. 262. Дѣян. III, 521. 523—525. Подробности ученія Льва о воплощеніи можно находить въ об-

зрвніями Льва, отцы лівой партіи однакожь далеки были отъ мысли о разделении во Христе естествъ въ смысле несторіанскомъ. Такъ они при одномъ случав во время перваго деянія собора восклицали: "анавема разделяющему, анасема раздробляющему на части 19). Другими идеями одушевлены были члены правой стороны. Они были монофизитами и попризнавали ученія о цілости двухъ естествъ въ Інсусъ. Когда они услышали исповъдание левой стороны о томъ, что во Христъ два совершенныхъ естества, они возглашали: "неразделимаго никто да не разделяеть, Сына никто да не называеть двойственнымь (ουδείς λέγει δύο). Такъ мудрствоваль Несторій, такъ провозглашаль Несторій чо 10. Ученіе о двухъ естествахъ казалось правой сторонъ ересью, несторіанствомъ. Съ особою силою монофизитскую доктрину провозглащаетъ на соборъ халкидонскомъ глава правой стороны, Діоскоръ. Последній говориль: "я имею свидетельства св. отцовъ во многихъ мъстахъ (ихъ твореній), что не должно признавать двухъ естествъ послъ соединенія, но одно воплотившееся естество Слова. Я долженъ быть повержень витсть съ отцами. Я защищаю догматы отцевъ, замъчалъ самомнительно Діоскоръ о себъ; ни въ чемъ не отступаю отъ нихъ ( 21). При другомъ случав патріархъ александрійскій говорилъ: "изъ двухъ ( $\varepsilon \varkappa$   $\delta \acute{vo}$ ) (естествъ) признаю, двухъ (δύο) не признаю. Я сознаюсь, что я говорю не почтительно, но говорю такъ потому, что дело идетъ о душѣ"22). И еще разъ онъ же замѣчалъ: "вотъ что утверждаю: послъ соединенія нътъ двухъ естествъ" 23).

Окончивъ характеристику двухъ партій собора—лѣвой и правой, мы должны сказать вообще о каждой изъ нихъ на основаніи выше приведенныхъ фактовъ слѣдующее: лѣвая сторона была истинно православна; она составляла поэтому душу собора; правая напротивъ была еретична, неправо-

стоятельномъ труд'в Делицина: Св. Левъ, папа римскій, стр. 92—110. Изд. Москов. Дух. Акад. 1849.

<sup>19)</sup> Acta Chalced. p. 58. Дъян. III, 189.

<sup>20)</sup> Acta Chalced. p. 58. Дѣян. Ш, 189—90.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Acta Chaiced. p. 74. Дъян. <sub>ПП</sub>, 237.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Acta Chalced. p. 76. Дъян. III, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Acta Chalced. p. 77. Дъян. III, 245.

славна, — она составляла партію противную интересамъ цоркви. Лѣвая сторона руководилась воззрѣніями, господствовавшими въ кругахъ антіохійскихъ въ особенности со временъ уніи, — это партія антіохійская по преимуществу; правая же сторона была выраженіемъ крайностей александрійской догматики, поскольку онѣ выяснились въ особенности по поводу уніи. Торжество церкви должно было заключаться въ перевѣсѣ на соборѣ—воззрѣній лѣвой стороны надъ воззрѣніями правой.

Къ утвшенію истипныхъ сыповъ церкви-такъ и случилось. Еслибы воспреобладала правая сторона, вместо св. и вселенскаго собора церковь имъла ещо повый разбойничій соборъ. Отрадно видътъ, что уже въ срединъ перваго же дъянія собора халкидонскаго, о которомъ мы досель и говорили, партія лівая увеличивается въ числі насчеть правой, вследствие чего последния заметно таеть, разлагается. Всв епископы палестинскіе сь ихъ главнымъ патріархомъ і ерусалимскимъ Ювеналіемъ отдёляются отъ Діоскора и фактически переходять съ правой стороны на левую и темъ разрывають свои связи съ монофизитскою партією. Вслідъ за ними тоже самое делають епископы Иллирики, Эллады 24). Діоскоръ остается одинокимъ съ немногими епископами египетскими. Единодушіе на соборъ становится господствующимъ. Діоскоръ перестаетъ быть главой сильной партіи; онъ остается вожакомъ немпогихъ упорныхъ. Поэтому въ дальнъйшихъ засъданіяхъ собора Діоскоръ и его приверженцы не являются уже болье на соборь въ качествъ членовъ равноправныхъ съ прочими отцами. Что въ особенности побудило епископовъ палестинскихъ и иллирійскихъ отстать отъ Діоскора и примкнуть къ левой стороне, -- деянія прямо не говорять. По петь сомпенія, что вся совокупность фактовъ, всв показанія епископовъ, потерпъвшихъ насиліе на соборъ разбойническомъ и наконецъ неподкупное чувство истины — руководиля указанными епископами при ихъ переходъ отъ стороны еретической на сторону православную. Намъ кажется, что должно было сильно и благопріятно подъйствовать на нихъ и то обстоятельсто, что во время сво-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Acta Chalced. p. 73-74. Двян. ПІ. 234-7.

ихъ показаній началь колебаться одинь изъ важныхъ вождей монофизиства— Евстаеій беритскій: онъ прямо призналь, что Флавіанъ "не погръшиль въ въръ" 25).

Переходимъ къ анализу втораго и четвертаго 26) дъяній собора Халкидонскаго, составляющихъ одно цълое. Хотя въ теченіе перваго деянія партіи примирились и составили одинъ ликъ отцевъ, однакожъ это не устранило возможности новыхъ деленій собора на партіи. Были вопросы, въ которыхъ не сходились между собой члены собора, нёкоторыми высказывались сомнёнія касательно такихъ вещей, которыя принимались отъ всего сердца прочими. Не трудно заметить, что въ числе недоумевающихъ, возражающихъ, сомнъвающихся мы встръчаемъ исключительно тъхъ епископовъ, которые прежде принадлежали къ партіи Діоскора. Это епископы палестинскіе и иллирійскіе. Въ нихъ все еще продолжаль высказываться александрійскій духъ, который не вдругъ могъ слиться и объединиться съ духомъ антіохійскимъ. Рядъ явленій, о которыхъ повъствують II и IV дъянія, открывается предложеніемъ, заявленнымъ на соборъ, о составленіи новаго в'троопредівленія, которое бы, выражая православное ученіе вопреки монофизитству, въ тоже время примирило бы всёхъ. Предложение это принято было далеко не единодушно. Оно было выражено въ такихъ словахъ: "должно изследовать, разсуждать и стараться о томъ, чтобы утвердить истинную въру, ради которой по преимуществу и составился соборъ; желательно было бы, чтобы учеше о предметахъ въры было правильное и всякое сомнъніе было устранено согласнымъ изложениемъ и учениемъ всъхъ святыхъ отцевъ" собора; "потщитесь безъ страха, безъ угодливости и вражды изложить в ру  $(\tau \eta v \pi i \sigma \tau i v \dot{\epsilon} \varkappa \vartheta \dot{\epsilon} \sigma \vartheta \alpha \iota)$  въ чистотъ, такъ чтобы и тъ, кои мудрствуютъ не одинаково со всеми, снова приведены были познаніемъ истины къ единомыслію 47). Не всв сочувственно откликнулись на это предложение. Иные находили, что снова составлять

<sup>25)</sup> Acta Chalced. p. 72. Дѣян. III, 230-1.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Третье д'яние посвящено суду надъ Діоскоромъ и не имъстъ догматическаго значенія.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Acta Chalced. p. 158. Діян. III, 506—10.

въроизложение — дъло излишнее и что нужно довольствоваться символомь. А другіе добавляли, что нужно удовольствоваться изложениемъ въры, заключающимся въ писаніяхъ прежнихъ отцевъ церкви и въ окружномъ посланіи Льва. А еще иные требовали отсрочки на размышленія для приготовленія себя и исполненія такого важнаго діла, какъ въроизложение. Епископы перваго рода возглашали: "другаго изложенія (кром'є символа в'єры) никто да не составляеть, и не беремся и не дерзаемъ излагать (Ехфеси адλην ούδε τολμώμεν έχθεσθαι). Οτιы научили и изложенное ими сохраняется въ письмени, больше этого мы не можемъ говорить". "Писменнаго изложенія не составляемъ. Есть правило (III вс. собор.), повелѣвающее довольствоваться тъмъ, что изложено. Это правило требуетъ, чтобы другаго изложенія не было". Епископы второго рода объявляли: "въра хорошо выражена отцами никейскими и утверждена св. отцами: Аванасіемъ, Кирилломъ, Целестиномъ, Василіемъ, Григоріемъ, а нынъ още святьйшимъ Львомъ". "Левъ далъ образецъ въры и мы слъдуемъ ему". Епископы третьяго рода заявили: "нельзя наскоро и небрежно разсуждать о въръ, поэтому просимъ дать намъ отсрочку, чтобы мы могли съ надлежащею обдуманностію подойти къ истинъ дъла" 28). Епископы последняго класса очевидно ничего не имели противъ составленія въроопредъленія, но смотръли на это, какъ на дъло слишкомъ важное, великое, требующее особенной внимательности. Едвали можно сомнъваться. епископы, заявлявшіе себя противъ составленія віроопредъленія, принадлежали къ сторонникамъ александрійскаго направленія или отчасти руководились его духомъ. Ибо извъстно, что въ числъ принциповъ александрійскаго направленія было мнівніе, что символь (именю никейскій) вполнъ достаточенъ для наученія въ въръ, и что не слъдуетъ рядомъ съ нимъ быть новымъ в роизложеніямъ. Сторонниками составленія новаго в'вроизложенія, по всей в'вроятности, были представители антіохійскаго направленія или бывшіе члены лівой стороны собора. Ибо это направленіе ничего не могло возражать противъ составленія но-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Acta Chalced. p. 158—159. Дѣян. III. 510—11.

выхъ въроопредъленій, по нуждамъ времени. Къ сожалънію, дъянія не упомивають, кто именно изъ епископовъ желаль въроизложенія; но для нась важно уже и то, что въ числъ протестующихъ мы не встръчаемъ лицъ, стоявшихъ во главъ прежней лъвой стороны, благопріятной антіохійскому направленію. Конецъ спорамъ, по указанному вопросу, положенъ былъ темъ, что признано было необходимымъ перечитать вст тт втроизложения и святоотеческие документы, изъ которыхъ можно было бы научиться истинъ касательно спорнаго догмата. Этимъ и занимается соборъ въ продолжение второго и четвертаго деяний собора. Дело это, повидимому, несложное, не обошлось однакожъ безъ пререканій. Прошло не мало времени прежде, чімъ соборъ въ полномъ своемъ составъ пришелъ къ единодушному признанію критеріевъ православія, поскольку нужно было искать въ религозныхъ документахъ прошедшаго и настоящаго времени.

Въ силу указанныхъ побужденій прежде всего прочитанъ быль въ слухъ всего собора символь никейскій, а за нимъ и символъ константинопольскій 381 года. По прочтеніи символа никейскаго, соборъ въ радостныхъ кликахъ выразилъ свое согласіе съ этимъ символомъ. Соборъ восклицалъ: "это въра православныхъ! Ею всв въруемъ, въ ней мы крестились, въ ней крестимъ. Всё такъ въруемъ" 29). Символа никейскаго никто не отрицалъ, всв придавали ему церковный авторитеть; этимъ и объясняется единодушіе, съ которымъ чтеніе его принято было отъ отцевъ собора. Даже ть, кто стояль за символь константинопольскій 381 года, и они не подрывали и не отвергали значенія символа никейскаго. Что же касается до символа константинопольскаго, который быль прочтень вследь затемь, то сомнительно, чтобы онъ принять быль также единодушно. Хотя въ дъяніяхъ халкидонскаго собора и записано, что всв 30) епи-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Acta Chalced. p. 159—160. Дѣян. III, 512—13.

<sup>30)</sup> Нужно помнить правило, выраженное на одномъ изъ прежнихъ константинопольскихъ соборовъ: "на соборахъ часто случается, что одинъ изъ присутствующихъ епископовъ скажетъ что-пибудь, и сказанное однимъ записывается и понимается какъ сказанное всъми вмъстъ" (ibid. p. 111, сгр. 341).

скопы собора воскликнули, выслушавъ его: "это въра всъхъ! Это въра православныхъ! Такъ всъ въруемъ! " 31); но мы знаемъ, что въ началъ собора правая сторона не признавала этого символа и есть основанія полагать. что только по долгомъ размышленіи члены ея, епископы палестинскіе и иллирійскіе, приняли символъ константинопольскій. Для насъ немаловажно уже и то, что символъ константинопольскій торжественно прочтенъ на соборъ. Этимъ утверждался его высокій церковный авторитеть, досель еще не прочно утвердившійся. Въ четвертомъ засёданіи собора халкидонскаго мы встръчаемся съ интереснымъ явленіемъ, что всъ отцы собора съ большею или меньшею ръшительностію провозглашають авторитеть символа константинопольскаго. Это делаеть первее всего церковь римская въ лице легатовъ папскихъ. Легаты объявляли, что они держатся, кромъ никейскаго символа, и "опредълоній" собора собиравшагося въ Константинополь при императорь Өеодосіи 32). Всь прочіо епископы прежней лівой стороны прямо и рішительно пріемлють символь константинопольскій 33). Одинъ изъ епископовъ этого же разряда (Флоренцій изъ Писидіи) указываетъ и мотивъ, по которому необходимо исповедывать символъ константинопольскій. Онъ говорилъ: "Мы согласны съ върою ста пятидесяти, ясно проповъдающею,

<sup>31)</sup> Acta Chalced. p. 160. Дъян. III, 514.

<sup>32)</sup> Аста Chalced. р. 218. Дѣян. IV, 9. Мы не увѣрены, чтобы легаты прибыли на соборъ Халкидонскій съ готовымъ уже мнѣніемъ относительно высокаго значенія символа константинопольскаго, такъ какъ этотъ символь не достигъ еще церковнаго признанія въ это время въ Римѣ. Въ признаніи легатами этого символа нужно видѣть вліяніе на нихъ собора или точнѣе—лѣвой стороны собора, ратовавшей за символъ константинопольскій. Въ посланіяхъ Льва, которыми руководились легаты, нигдѣ не упоминается символъ константинопольскій. Правда, въ нихъ встрѣчаются выраженія, близкія къ указанному символу (Leonis epist. Synodica, Hahn. р. 257. Дѣян. III, 517); но при внимательномъ разсматриваніи оказывается, что эти выраженія заняты изъ символа латинскаго, извѣстнаго съ пменемъ апостольскаго (Vid. Rufini, Comment. in symb. Apostol. Col. 340 et с. Мідпе. Lat. Т. 20); да и самъ папа даетъ всѣ основанія догадываться объ этомъ (Epistolae Leonis, Concil. р. 15. 21. Дѣян. III, 56. 76).

<sup>33)</sup> Acta Chalced. p. 218 et c. Дъян. IV, II. Есть и исключенія, ихъ мы насчитали три, но кажется случайныя.

что Госнодь нашъ І. Христосъ воплотился отъ Духа св. и Маріи Дѣвы" 34). Дѣйствительно, это было однимъ изъ важныхъ положеній, какія заключались въ символ'є константинопольскомъ, которыми ниспровергался монофизитизмъ и которыхъ не долюбливали крайніе александрійцы. Торжество символа въ некоторомъ роде было торжествомъ православія надъ монофизитствомъ. Мы встрівчаемся даже съ такимъ явленіемъ, что одинъ изъ епископовъ тойже лѣвой стороны, признавая авторитеть символа константинопольскаго, въ тоже время совсемъ молчить о символе Никейскомъ (это Лукіанъ изъ Фригіи) 35). Не столь прямо и быстро высказались за символь константинопольскій епископы бывшей правой стороны собора. Они безъ сомнинія еще не совсёмъ отрёшились отъ мнёній и воззрёній александрійской партіи, которая не хотела ничего знать о символъ константинопольскомъ. Епископы иллирійскіе и палестинскіе по нікоторыми весьма значительными вопросами оказались сомнъвающимися. Тоже было, можно полагать, и по вопросу о символъ. Быть можетъ, не безъ особеннаго настоянія собора эти епископы выразили свое мнініе касательно символа, и это мненіе не отличалось прямотою, хотя и было въ пользу разсматриваемаго символа. Такъ иллирійскіе епископы въ особой грамать читали на соборь: "Соблюдаемъ въру 318 св. отцевъ и молимся съ нею окончить жизнь. Но и въра 150 (II всел. собора) никакимъ образомъ не разногласить съ упомянутою « 36). Епископы не просто принимають символь константинопольскій, но испытывають его и отдають явное предпочтение символу никейскому. Тоже было и съ епископами налестинскими. Какъ лица, не чуждыя подозрвній, они должны были заявить свое испов'ядание предъ соборомъ особою граматой. И въ этой грамать говорилось: "всь мы соблюдали всегда въру 318 св. отцевъ и молимся съ нею окончить жизнь. Следуемъ также и (вере) 150 отцевъ, ни въ чемъ съ первой неразногласящей 37). Здёсь также какъ и въ граматъ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Acta Chalced. p. 229. Дѣян. IV, 40.

<sup>35)</sup> Acta Chalced. p. 230. Дъян. IV, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Acta Chalced. p. 226. Дѣян. lV, 31.

<sup>87)</sup> Acta Chalced. ibid. IV, 33.

иллирійцевъ замѣтно отдается предпочтеніе никейскому символу предъ константинопольскимъ. На томъ-же IV засъданіи собора открылось, что епископы египетскіе, главные нредставители прежней правой стороны, еще менте расположены были признавать авторитеть символа константинопольскаго. Епископы египетскіе являются на этомъ засёданіи не въ качествъ членовъ собора, а въ качествъ лицъ, которымъ следовало доказать свое православіе въ особой грамать. Но замъчательно, — въ этомъ исповъдании ни однимъ словомъ не упомянуть символъ константинопольскій; упомянутъ одинъ символъ никейскій 38). Какъ смотръли александрійцы времени халкидонскаго собора на символь константинопольскій, объ этомъ лучше всего можно судить по заявленіямъ нікоторыхъ архимандритовъ и монаховъ, представшихъ на томъ же засъданіи собора съ странною просьбою о возстановлени Діоскора въ его достоинствъ, Діоскора, осужденнаго соборомъ во время III деянія 39). Эти монахи выражали довольно явный протестъ противъ символа константинопольскаго, когда не разъ повторяли, что они знаютъ одинъ символъ-- никойскій и больше знать ничего не хотять (αλλην πίστιν ούκ οῖδα, οὐίσμεν). Указанныя лица говорили и писали такъ: "въру 318 отцевъ, въ которой мы крещены, мы знаемъ, потому что иной въры мы не знаемъ". "Мы не позволимъ себъ, когда отвергается символъ вёры 318, быть въ общеніи съ отвергающими его" 10). Въ последнихъ словахъ заключается очевидный намекъ на предпочтеніе, какое давалось на соборъ символу константинопольскому предъ никейскимъ 41). Не смотря однакожъ на эти явныя и скрытыя протестаціи символь константинопольскій достигь на соборѣ полнаго признанія, восторжествоваль надъ всеми препятствіями, какія онь

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Acta Chalced. p. 233. Дѣян. IV, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Acta Chalced. p. 238. Дѣян. IV, 65-6.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Acta Chalced. p. 238-9. Двян. IV, 66-7.

<sup>41)</sup> Одинъ изъ монаховъ, противниковъ символа константинопольскаго, цитируя никейскій символь, однакожъ привносить въ него формулы, принадлежащія первому (напр. "отъ Дѣвы") (Асtа р. 241. Дѣян. IV. 72). Это оттого, что въ это время въ Константинопольскій началь вліять уже на редакцію Никейскую. См. ниже примѣч. 67.

встрічаль досель на пути къ своему полному утвержденію въ церкви.

Послѣ чтенія символовъ соборъ приступиль къ длинному чтенію свято-отеческих писаній въ целомъ виде или отрывкахъ, въ которыхъ, писаніяхъ, раскрывается вопросъ о соединенів во Христь двухъ естествъ божескаго и человьческаго. Выборъ отлъльныхъ писаній и отрывочныхъ мъстъ изъ отцевъ церкви очень замъчателенъ. На соборъ по преимуществу прочитаны были такія писанія отеческія и міста азъ нихъ, въ которыхъ заключалось ясное исповъдание ученія о целости и полноте двухъ естествъ въ Богочеловекі, въ которыхъ моментъ различія естествъ въ Немъ указывается съ особенною силою, и въ которыхъ моментъ единенія естествъ получаетъ меньшее вначеніе. Видно, что выборъ для чтеній сдёланъ рукою такихъ лицъ, которыя расположены къ антіохійской догматикъ, каковыми были члены прежней левой стороны, въ особенности епископы константинопольского и антіохійского округа. На первомъ ивств въ чтеніяхъ поставлены были сочиненія Кирилла,но какія именно?-сочиненія его, уже прочитанныя на соборъ константинопольскомъ 448 года. Это-одно посланіе Кирилла къ Несторію и знаменитос уніальное посланіе того же Кирилла: "да возвеселятся небеса" 12). Видно, что соборъ халкидонскій смотрить на себя какъ на продолжателя того дела, которому посвящаль свою деятельность соборь константинопольскій 448 года. А такъ какъ намъ изв'єстно, что соборъ этотъ быль защитникомъ уніи, то такимъ же является и весь соборъ халкидонскій. Мы увидимъ поздніве, при разсмотреніи вероопределенія халкидонскаго, что унія имъла большее вліяніе на отцевъ собора, чемъ какое можно предположить, -- фактъ, который оставляютъ безъ вниманія историки. По замѣчанію дѣяній халкидонскаго собора, чтеніе указанныхъ сочиненій Кирилла покрыто было радостными и продолжительными кликами епископовъ, въ особенности конечно восточныхъ и константинопольскаго округа 43).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Acta Chalced. p. 160. Дъян. Ш. 515.

<sup>43)</sup> Изъ того, что въ восклицаніяхъ съ похвалой произносится имя Льва, относительно православія котораго долго и послѣ было сомнѣніе у лицъ

Епископы восклицали: "такъ всѣ въруемъ. Левъ и Анатолій такъ върують. Какъ Кирилль, такъ въруемъ" 14). Что съ особеннымъ жаромъ должны были возглашать на соборъ въ этомъ случав епископы восточные, это вполнъ естественно. Никто такъ не любилъ, никто такъ не защищалъ уніи, какъ епископы восточные-Флавіанъ. Домпъ. Осолоритъ и др. Другіе же епископы, если примирялись съ уніей, однакоже не придавали ей особенно высокаго значенія. Затемъ было прочитано на соборъ въ нолномъ составъ довольно пространное окружное посланіе Льва. Съ содержанісмъ его мы. уже знакомы, сколько нужно для нашей цъли, Посланіе Льва сділалось предметомъ сильныхъ пререканій на соборъ, о чемъ скажемъ послъ того, какъ познакомимся съ содержаніемъ другихъ писаній отеческихъ, прочитанныхъ въ отрывкахъ на соборъ. Въ этихъ послъднихъ, подобно тому, какъ въ посланіи Льва, съ особенною выразительпостію оттънялось ученіе о полноть двухъ естествъ во Христъ. Они какъ бы служили комментаріемъ къ посланію Льва. Приводимъ въ доказательство нашей мысли и вмъстъ съ темъ для определения характера собора некоторыя выдержки изъ тъхъ фрагментовъ, какіе читались на соборъ. Такъ изъ сочиненій Иларія Паутьерскаго († 366) читалось: "видишь ли, что Христосъ Богомъ и человъкомъ исповъдуется такъ, что смерть приписывается человъку, а Богу воскрешение плоти. Естество Бога познай въ силъ воскресенія, домостроительство человіка уразумій въ смерти. Однако помни, что единый Христосъ Іисусъ есть то и другое" 15). У Григорія Богослова заняты были для чтенія на соборъ слъдующія краткія изреченія, которыя приведемъ сполна. "Произошель оть Дъвы Богь съ воспріятіемъ (естества человъческаго), единъ изъ двухъ между собою противоположныхъ (έν έχ δύο τῶν ξαυτοῖς ἐναντίων)—плоти и Духа, изъ которыхъ одно возведено въ божеское достоинство, а другое дало благодать обоженія". Еще: "правда,

бывшей правой стороны, можно заключать, что восклицанія принадлежали восточнымъ епископамъ по преимуществу.

<sup>11)</sup> Acta Chalced. p. 160—161. Дѣян. III, 515—16.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Acta. Chalced. p. 167. Дѣян. III, 525.

Онъ посланъ, по какъ человекъ, ибо въ Немъ было сугубое естество; почему Онъ утомлялся, и алкалъ, и жаждалъ, и подвизался, и плакалъ по закону человъческаго тъла"  $(v \acute{o} \mu \varpi \ \sigma \omega \mu \alpha \tau \sigma \varsigma)^{-46})$ . Читаны были на соборъ отрывки изъ сочинсній Амвросія Медіоланскаго. Здёсь между прочимъ говорилось: "удержимъ различе Божества и плоти (servemus distinctionem Divinitatis et carnis). Въ томъ и другомъ говоритъ Сынъ Божій, потому что въ Немъ то и другое естество. Хотя говорить Одинъ и тотъ же, но не всегда говорить одинаковымъ образомъ. Примъчай въ Немъ то славу Бога, то страданія человіка. Какъ Богъ, Онъ говорить о божественномъ, потому что Онъ есть Слово (Божіе); какъ человъкъ, говоритъ о человъческомъ, потому что говорить въ этомъ (человъческомъ) естествъ 47). Изъ сочиненій Іоанна Златоустаго прочитано было на соборъ следующее примечательное место: "Итакъ Онъ принесъ начатки нашего естества Отцу, а Отецъ столь былъ ущедрень даромь (τὰς ἀπαρχὰς τῆς ἡμετέρας φύσεως καὶ τὸ δῶρον αὐτοῦ ἐθαυμάσεν ὁ πατήρ), κακ πο великому достоинству принесшаго, такъ и по чистотъ принесеннаго, что принялъ его (даръ) собственными руками, содълалъ участникомъ Своего престола, и даже болье того-положиль его одеспую Себя" 48). Заслуживаеть полнаго вниманія фактъ, что на соборъ халкидонскомъ читались сочиненія Златоустаго. Въ этомъ видно явное вліяніе партіи антіохійской на соборъ, которая высоко цънила труды этого святителя, вышедшаго изъ школы антіохійской, въ противоположность александрійцамъ, которые не скоро стали чтить память этого великаго учителя вселенной. Затемъ после чтеній изъ Августина соборъ въ заключение прочитываетъ некоторыя мъста изъ сочиненій Кирилла по вочеловъченіи". Изъ прочитаннаго заслуживаетъ вниманія следующія изреченія Кирилла: "Онъ авился на земль, не оставляя того, чвиъ былъ, но воспріявъ наше человъчество, совершенное Βυ СВОЕМ СМЫСЛЬ" (τελείως εγούσης κατά τὸν ζόιον λόγον). Или:

<sup>46)</sup> Ibidem.

<sup>47)</sup> Acta Chalced. p. 168. Дѣян. Ш, 536.

<sup>48)</sup> Acta Chalced. p. 168. Дъян. III, 538.

"обитающее понимается обыкновенно какъ иной въ иномъ (ώς ετερον εν ετέρω), т. е. Божеское естество въ человъчествъ, не потерпъвшее смъшенія или сліянія какого и превращенія въ то, чъмъ прежде не было. Ибо то, о чемъ говорится какъ обитающемъ въ другомъ, не стало тъмъ же, въ чемъ обитають, напротивъ считается инымъ въ иномъ (νοεῖται μᾶλλον ετερον εν ετέρω)" 19).

Изъ всего, что прочитано было на соборѣ изъ сочиненій свято-отеческихъ, возбудило недоразумънія въ отцахъ собора, какъ мы сказали выше, лишь посланіе папы Льва. Между тъмъ какъ прочіе члены собора, по новоду посланія Льва, возглашали: "это въра оточеская, апостольская, православные такъ върують, аначема тому, кто не такъ въруетъ", епископы Иллирика и Палестины находили нъкоторыя мъста въ посланіи Льва сомнительными, подозрительными но отношенію къ православному ученію, Соборъ вынужденъ быль разъяснить истинный смыслъ словъ Льва для сомнъвающихся. Это совершилось чрезъ сличение сомнительныхъ мъстъ у Льва съ сочиненіями восточнаго церковнаго авторитета, Кирилла. Иллирійцамъ и палестинцамъ не нравились въ особенности тъ мысли у Льва, въ которыхъ ясно и ръшительно высказывалось ученіе о двухъ естествахъ во Христь. Утверждаясь на точкъ зрънія крайнихъ александрійцевъ, они находили въ этихъ мысляхъ несторіанское ученіе. Прежде всего они въ указанномъ смыслъ обратили вниманіе на следующее место у Льва: "для уплаты долга естества нашего, безстрастное естество соединилось съ страстною природою, дабы одинъ и тотъ-же.... и могъ умереть по одному (естеству) и не могъ умереть по другому". Для доказательства правильности приведенныхъ мыслей Льва соборомъ представлено было сходное по воззрѣнію изречение въ послании Кирилла къ Несторію, гдъ говорилось, что не Слово Божіе страдало за насъ своею природою, но тело Его человеческимъ естествомъ вкусило смерть. Затемъ, показалось подозрительнымъ для палестинцевъ и иллирійцевъ другое мъсто у Льва. Вотъ оно: "каждое изъ двухъ естествъ въ соединеніи съ другимъ действуетъ такъ,

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Acta Chalced, p. 169. Дъян. III; 540—1.

какъ ему свойственно. Слово совершаетъ свойственное Слову, а плоть исполняеть свойственное плоти". Для устраненія недоумънія отцами собора поставлено было на видъ то изреченіе Кирилла, находящееся въ его посланіи къ Акакію Мелитинскому (уніальный документь), гдв говорилось, что одни изреченія евангельскія и апостольскія относятся ко Христу какъ Богу, другія — какъ человъку. Наконецъ въ числь сомнительных и мьсть у Льва вышеупомянутыми описконами выставлены следующія слова его: "Хотя въ Господе I. Христь одно лице — Бога и человъка; однако иное то, откуда происходить общее того и другаго уничтожение, и иное — то, откуда проистекаетъ общее ихъ прославление" и пр. Доказать правоту этихъ воззрѣній Льва береть на себя трудъ Өеодоритъ. Онъ цитируетъ сходное по духу и мыслямъ изречение Кирилла изъ его сочинения "о вочеловъчевіи", нъкоторыя мъста изъ котораго уже были приведены нами выше 50). Вст эти разъясненія однакожъ мало успокоили сомнъвающихся епископовъ. Они не подписались нодъ посланіемъ Льва и просили сроку для размышленія и сличенія посланія Льва съ сочиненіями Кирилла. Именно, они хотъли сличить его съ ананематизмами Кирилла, которые не были читаны на халкидонскомъ всел. соборъ. Ясный знакъ, что истинный центръ богословской деятельности Кирилла эти епископы полагали не въ уніи, а въ его писаніяхъ, составленныхъ еще до собора III вселенскаго. Значить, это были алоксандрійцы, неблагосклонные къ уніи. Соборъ милостиво далъ имъ отсрочку на иять дней, въ продолжение которыхъ они должны были вступить въ собесъдование съ нъкоторыми епископами, изъ числа принявшихъ посланіе Льва; ихъ долженъ былъ назначить Апатолій. Но это благосклонное решеніе собора не вполне, кажется, удовлетворило сомнъвающихся Иллирійцевъ и Палестинцевъ. Ибо въ кликахъ, въ которыхъ затемъ соборъ выражаетъ свое уважение папъ Льву, по слозамъ клириковъ константинонольскихъ, не всв члены собора приняли участіе. Безъ сомнівнія таковыми были иллирійцы и палестипцы. Эти последніе дошли до такой смелости, что от-

<sup>30)</sup> Acta Chalced. p. 169—170. Дъян. ЦІ, 542—4.

крыто на томъ же засъданіи начали выражать свои симпатіч къ Діоскору. Они кричали: "Діоскора собору, Діоскора церквамъ" (т. е. возвратить) 51). Не мало прошло времени прежде, чемъ сомневающиеся спископы пришли наконецъ къ согласію съ посланіемъ Льва. Въ IV деяніи собора иллирійцы и палестинцы объявили, что и они принимають посланіе Льва. Тъ и другіе представили собору особыя граматы. Иллирійцы говорили въ своей грамать: "святый Левъ совершенно православенъ: посланіе его сделалось для насъ несомнительнымъ". Далъе заявляется, что они пришли къ такому результату послъ того какъ епископы, принявшіе посланіе Льва, анаосматствовали тіххь, кто въ смыслі несторіанскомъ раздёляли естества во Христе. Отсюда видно, что они подозрѣвали прочихъ членовъ собора въ благопріятствованіи несторіанскому ученію <sup>52</sup>). Тоже сділали и епископы палестинскіе. Въ своей грамотъ они говорили о посланіи Льва: "мы нашли, что оно большею частію правильно (τοῖς πλείοσιν δοθῶς ἔγουσι)". Къ такому результату подобно иллирійцамъ они пришли не прежде, какъ прочіе члены собора анаоематствовали еретическое ученіе о раздробленіи и разділеніи естествъ во Христі 53). Они раздъляли съ первыми неосновательное подозрѣніе касательно отцевъ собора. Замъчательно, ни тъ, ни другіе въ своихъ граматахъ не упоминаютъ уніальныхъ документовъ, хотя случай къ тому былъ самый прямой и близкій. Ръшитольно отказались принять посланіе лишь епископы египетскіе, впрочемъ подъ самыми благовидными поводами 54). Характеристическимъ изъ этихъ предлоговъ былъ тотъ, что епископы египетскіе прямо объявляли, что если они подпишуть пославіе Льва, то имъ не миновать смерти на ихъ родинъ, что они будутъ убиты. Такъ непріязненно настроена была топерь Александрія, устрашаемая призракомъ несторіанства! Отцы собора называли египтянъ за такое ихъ противленіе подписаться

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Acta Chalced. p. 170—171. Дѣян. III, 544—6.

<sup>52)</sup> Acta Chalced. p. 226. Дъян. IV, 31—2.

<sup>53)</sup> Acta Chalced. p. 226—7. Дъян. IV, 33—4.

<sup>&</sup>lt;sup>34)</sup> См. подробите объ этомъ въ моемъ сочинени по истории послъднихъ четырехъ вседен. соборовъ, стр. 78—9.

подъ посланіемъ Льва "еретиками" <sup>55</sup>). Египетскіе епископы выражали свое мивніе на соборв въ IV засвданіи не въ качествъ членовъ собора, но по другому поводу, о кокоромъ мы уже имъли случай замътить.

Итакъ, на соборъ халкидонскомъ хотя не вдругъ, но однако всъми членами его принято было и посланіе Льва, какъ догматическій документъ, въ ряду съ другими свято-отеческими твореніями, хорошо направляющимися противъмонофизитскаго ученія.

Пятое дъяніе собора халкидонскаго передаеть намъ свъдвнія объ обстоятельствахъ составленія и провозглашенія въроопредъленія собора халкидонскаго. Поэтому оно принадлежить къ важнъйшимъ документамъ, относящимся къ догматической деятельности этого замечательнейшаго собора. Во время пятаго дъянія снова было много споровъ, преній, высказано много недовольства, недовёрія; но все это не помъшало собору имъть самый вождъленный конецъ, провозгласить чиствишее учение о Богочеловъкъ. Споры и раздоры были какъ-бы горниломъ, въ которомъ испытывалось лостоинство истины. После этого испытанія истина должна была возсіять во всемъ своемъ блескъ, стать истиною непререкаемою на всъ времена. Кратковременная распря положила конецъ столътнему спору, который имълъ мъсто въ церкви до сего времени, и предотвратила споры въ церкви на будущее время. Истина никогда не торжествуеть безь борьбы и препятствій. Лишь только открылось пятое засъдание собора, какъ первымъ дъломъ на немъ было прочитать вслухъ встхъ только что составленное въроопредъление, которое должно было выразить православное учение по важнъйшему изъ христіанскихъ догматовъ. Въ какое время теченія собора, къмъ именно, при какихъ условіяхъ составлено было это в'вроопределеніе, объ этомъ кром'в догадокъ ничего нельзя высказать опредъленнаго. Одно несомнънно, что оно составлено не въ присутствіи всего собора и не на оффиціальныхъ засъданіяхъ его, ибо акты собора ни о чемъ подобномъ не упоминаютъ. Извъстный историкъ Неандеръ предполагаетъ, что въроопредъленіе

<sup>55)</sup> Acta Chalced. p. 233 et c. Дъян. IV, 52 и дал.

составлено тъми самыми членами собора халкидонскаго. на которыхъ возложено было поручение вразумить сомнъвающихся епископовъ иллирійскихъ и цалестинскихъ касатольно посланія Льва 36). Но такимъ предположеніемъ слишкомъ мало разъясняется дело. Кто именно участвоваль въ составленіи в роопред вленія, остается, по Неандеру, неопредъленнымъ, а потому и догадка его очень не твердою. Изъ всёхъ свёдёній, какія сохранились о ходё догматической дъятельности собора халкидонскаго въ актахъ этого собора. къ цёли хотя нёсколько, по нашему мнёнію, можеть вести следующее известие, встречающееся во второмъ лении. Во время этого деннія предложено было, чтобы патріархи вселенской церкви, взявши себъ въ ассистенты одного или двухъ епископовъ, имъ подведомственныхъ, сообща разсудили о въръ на соборъ и чрезъ пренія устранили бы возможныя возраженія со стороны прочихъ епископовъ. Осуществление этого предположения не состоялось вследствие возникшихъ споровъ о томъ: да и нужно ли составлять въроопредъление 57). Но если это дъло не состоялось на соборъ, то нътъ основаній отвергать: почему бы оно не могло состояться внъ оффиціальных засъданій собора? Почему бы не могла составиться отдёльная коммиссія на указанныхъ началахъ, хотя конечно съ нѣкоторыми ограниченіями? А если такъ, то имена главныхъ составителей намъ извъстны, ибо намъ хорошо извъстны имена тогдашнихъ патріарховъ. Эта догадка темъ вероятнее, что въ последующихъ затъмъ спорахъ по поводу въроопредъленія, мы не видимъ въ числъ протестующихъ ни одного патріарха. Къ сожальнію, первоначальная редакція халкидопскаго въроизложенія, о которомъ мы говоримъ, не дошла до насъ; по опредъленію собора, оно не внесено въ акты халкидонckie (ἔδοξε μη ἐνταγῆναι τοῖς ὑπομνήμασι) 58). A не внесено

<sup>36)</sup> Neander I, 707.

<sup>57)</sup> Acta Chalced. p. 159. Дѣян. III, 510—11.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Въ дъяніяхъ одного константинопольскаго собора замъчено, что вообще въ собранные акты запосилось не все, о чемъ и какъ разсуждали присутствовавите епископы (Acta Chalced. р. 113. Дъян. III, 348). Какого драгоцъпнаго матеріала лишилась черезъ это наука!

оно потому, что чтеніе его вызвало продолжительные споры между членами собора, такъ что понадобилось болье или менье существенное видоизмънспіс въроопредъленія, чтобы оно болье точнымъ образомъ выражало церковное ученіе. Этимъ переправленнымъ въроопредъленіемъ мы и владъемъ теперь. Споры членовъ собора по поводу вероопределенія въ его первоначальной редакціи составляють интересную страницу въ дъяніяхъ собора халкидонскаго. При этомъ случав высказались всв задушевныя желанія членовъ собора. Съ какимъ вниманіемъ они выслушивались! Какая свобода мніній господствовала на соборь! Сравните эту свободу изследованія съ темъ гнетомъ, подъ которымъ действоваль соборъ разбойничій, п увидите, почему опредъленія халкидонскаго собора пережили тысячельтіе, тогда какъ опредьленія лжевселенскаго собора Діоскорова продержались очень короткое время! Идъже Духъ, ту и свобода. Слова эти были девизомъ собора халкидонскаго. Споры эти тъмъ замвчательные, что они знакомять насъ съ догматическими оттънками, которые быля плодомъ двухъ важнъйшихъ богословских направленій — александрійскаго и антіохійскаго. На основании техъ же споровъ, наконецъ, мы более или монье приближаемся къ пониманію: въ чемъ состояло въроопредъление въ его первоначальной редакции, что въ немъ вызывало споры, что въ немъ нравилось однимъ, что другимъ. Словомъ, знакомимся съ его содержаніемъ.

Передаемъ возникшія на соборѣ пренія относительно вѣроопредѣленія съ возможною полнотою, сопровождая свѣдѣнія, заимствуемыя изъ дѣяній, необходимымъ комментаріемъ. Лишь только прочтено было вѣроопредѣленіе, какъ поднимается, возвышается голосъ протеста. Этотъ первый голосъ принадлежитъ Іоанну, епископу Германикійскому. Онъ сказалъ: "не хорошо составлено вѣроопредѣленіе и должно быть исправлено". Исторія ничего не знаетъ объргомъ Іоаппѣ Германикійскомъ. Германикія—это была родина печальной памяти Несторія. Не былъ ли Іоаннъ, подобно своему земляку, человѣкомъ антіохійскаго направленія? Кажется, да. Въ дѣяніяхъ халкидонскаго собора сохранилась небольшая замѣтка, которая наводитъ на подобную догадку. Соборъ позднѣе потребовалъ отъ Өеодорита,

а вмёстё съ нимъ и отъ Іоанна 59) произнести анавему на Несторія. Отсюда видно, что онъ заподозрѣвался въ несторіанствъ, что вообще Іоаннъ былъ приверженцемъ антіохійскаго богословскаго направленія. И значить, его протестъ въ отношени къ въроопредълению условливался особенностями его богословскихъ воззрвній. Нужно полагать, что онъ находиль въ въроопредълении недостаточно выраженною мысль о целости двухъ природъ во Христе,истина, которою жили и за которую готовы были умереть антіохійны. Вследъ за приведеннымъ заявленіемъ Іоанна Германикійскаго, патріархъ Анатолій предлагаеть отцамъ собора такой вопросъ: "нравится ли вамъ опредъленіе"? Всь епископы, говорится въ дъяніяхъ, кромъ римскихъ и нъкоторыхъ восточныхъ, воскликнули: "опредъленіе нравится всемь. Это вера отцевь. Мудрствующій противно этому, еретикъ. Если кто мудрствуетъ иначе, да будетъ анаоема. Несторіанъ вонъ". Изъ этихъ словъ деяній собора видимъ, что протестующими по отношенію къ въроопредьленію были легаты римскіе и епископы восточные, т. е. епископы антіохійскаго округа, а съ ними и константинопольскаго округа (ибо въ деяніяхъ собора подъ восточными всегда разумъются тъ и другіе съ прибавкою прочихъ азійскихъ епископовъ). Почему недовольны были в фроопредъленіемъ представители церкви римской, это яснъе будетъ въ последствіи. Теперь же заметимъ лишь следующее: легаты римскіе должны были въ догматическихъ определеніяхъ руководится, безъ сомнёнія, посланіемъ Льва, въ которомъ съ такою, можно сказать, осязательною ясностію изложено ученіе о полнот' двухъ природъ во Христ'. Если же они теперь противодействують вероопределеню, то значить въ немъ недостаточно сильно была выражена именно эта мысль, составляющая главное содержаніе сказаннаго посланія. Теперь на очереди вопросъ: кому принадлежали восторженные крики, съ которыми принято было вероопределение? Кто возглашаль: "определение всемь нравится! Эта вера отцевь!" Во главъ этихъ радующихся и веселящихся, по нашему мнънію, были епископы иллирійскіе и палестинскіе: къ нимъ,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Acta Chalced. p. 276. Дѣян. IV, 183.

безъ сомнънія, принадлежало большее или меньшее число и епископовъ изъ другихъ мъстъ. — епископовъ, раздълявшихъ религіозныя симпатіи первыхъ. Что это действительно такъ, доказывается во первыхъ темъ, что въ числе протестующихъ епископовъ мы не встръчаемъ ни одного изъ Иллирика и Палестины: безъ сомнънія, имъ нравилось въроопредъленіе; во вторыхъ темъ, что довольные вероопределеніемъ, возглашали: "несторіанъ вонъ". Подъ несторіанами, конечно, нужно разумьть антіохійцевь, которые вообще подозрѣвались въ несторіанствѣ, и которые протестовали противъ въроопредъленія, - почему ими и недовольны были прочіе члены собора: "вонъ несторіанъ". Такое сильное выраженіе: "вонъ несторіанъ" могло выйти изъ устъ только такихъ лицъ, которыя сочувствовали Діоскору и вообще александрійской догматикъ. а таковы именно и были иллирійцы и палестинцы, возглашавшіе, какъ мы уже знаемъ, при одномъ случать: "Діоскора собору, Діоскора церквамъ", а ранте того бурно возставшіе на томъ же соборѣ противъ несторіанъ действительныхъ и мнимыхъ. Что жаркими поборниками в роопределенія были именно епископы иллирійцы въ полномъ составъ, это наконецъ прямо указывается въ дъяніяхъ при разсказ о последнихъ событіяхъ изъ времени споровъ касательно въроопредъленія 60). Вотъ главнъйшіе представители партій, протестующихъ противъ в вроопредвленія и благопріятствующихъ ему! Когда выяснилось расположеніе умовъ по отношенію къ въроопредъленію, береть слово снова Анатолій. Желая уб'вдить отцевъ единодушно принять в роопределеніе, онъ указываеть собору на тотъ фактъ, что наканунъ опредъление было всъмъ угодно. Анатолій сказаль: "вчера всёмь нравилось опредёленіе вёры". Изъ этого замъчанія Анатолія, а равно изъ послъдующаго поведенія этого патріарха видно, что онъ быль сторонникомъ в вроопределенія и быть можеть стояль во главе лиць, составившихъ это изложение въры 61). Въ отвътъ на замъ-

<sup>60)</sup> Acta Chalced. p. 250. Дѣян. IV, 101.

<sup>61)</sup> Извъстный историкъ соборовъ Гефеле (В. II, 465) совершенно справедливо считаетъ Анатолія жаркимъ защитникомъ въроопредъленія и въроятнымъ составителемъ онаго. Но у нъкоторыхъ ученыхъ встръчается

чаніе Анатолія епископы, съ нимъ единомысленные, возглашали: "опредъление всъмъ нравится. Иначе не въруемъ. Анаеема върующему иначе. Опредъление угодно Богу. Это въра православныхъ. Въра пусть не терпитъ обмана; Св. Дъва пусть пишется Богородицею; такъ въ символъ прибавить". Замъчательны последнія слова: они показывають, что и между самыми довольными определениемъ были немного недовольные имъ. Они также не прочь были отъ нъкоторыхъ измѣненій въ вѣроопредѣленіи (а быть можеть и въ самомъ символъ въры) въ смыслъ александрійской догматики. Они хотъли прибавленія слова: "Богородица", которое вышло изъ среды александрійскихъ богослововъ и внесеніе котораго въ віроизложеніе должно было направляться противъ антіохійскаго богословствованія, поскольку оно казалось несторіанствомъ. Слово: "Богородица" должно было указывать на самое тесное, самое нераздельное единеніе естествъ во Христъ, что составляло душу въ александрійскомъ богословіи. Со стороны прямо протестующихъ въ отношеніи къ в роопределенію также послышались голоса въ отвътъ на приведенное замъчание Анатолія. Заявление дълаютъ легаты. Они объявляли: "если не соглашаются съ посланіемъ папы Льва, то прикажите дать намъ грамоты на возвращение, и этимъ соборъ окончится". Въ этихъ словахъ легатовъ слышалась угроза. Легаты твердо понимали, что Левъ быль великій мужъ, оказавшій много услугь церкви въ это смутное время на востокъ. Голосъ его должно было уважать. Вийсти съ тимъ это заявление легатовъ показываеть, что протесть возникаль изъ того, что они находили мало соответствія между составленнымъ вероопределеніемъ

и противоположное мивніе. Таковъ извъстный Неандеръ. Онъ думаєть, что Анатолій старался склонить прочихъ епископовъ къ измѣненію въроопредѣленія, т. е., что онъ принадлежалъ къ противникамъ въроопредѣленія. Очень странное миѣніе. Доказательства, которыми Неандеръ хочетъ подтвердить свою мысль, носятъ печать удивительной путаницы. Слова, которыя принадлежатъ императорскимъ, сановникамъ Неандеръ влагаетъ въ уста Анатолія, а слова, принадлежащія самому Анатолію, приписываются прочимъ членамъ собора. Въ подробности пускаться считаемъ излишнимъ. Какъ понимать это? Отчего произошла такая неожиданная странность (Neand. I, 707. Anmerk.)? Видно, и широкая ученость не спасаетъ отъ ошибокъ!

и посланіемъ Льва. Дѣло въ томъ, безъ сомнѣнія, что въ вѣроопредѣленіи не ясно была выражена мысль о двухъ совершенныхъ природахъ во Христѣ, о чемъ съ такою рѣшительностію учило посланіе.

Споръ длился и не объщалъ скоро кончиться. Согласія въ епископахъ трудно было ожидать. При такомъ положеніи діла въ ходъ споровъ вміниваются императорскіе сановники, присутствовавшіе въ этомъ, какъ и на прочихъ, засъданіяхъ. Они берутъ сторону протестующихъ, сторону легатовъ римскихъ. Совершенно неизвъстно, почему они беруть именно эту сторону. Въ догадки, подобныя тёмъ, какія дылають Гефеле и Неандеръ 62), пускаться считаемъ дъломъ безполезнымъ. Сановники предложили собору пересмотръть въроопредъление и для этой цъли выбрать уполномоченныхъ епископовъ по шести и по три лица изъ важнъйшихъ округовъ церковныхъ, которые бы и совершили это дёло подъ предсёдательствомъ Анатолія и въ присутствін легатовъ, въ урочномъ для сего мъстъ. Предложеніе это однакожъ было ръшительно отвергнуто тъми членами собора, которымъ опредъление нравилось. Послышались нескончаемые возгласы съ ихъ стороны, особенно когда они замѣтили, что Іоаннъ Германикійскій что-то хочетъ говорить. Привержениы в вроопределения возглашали: "несторіанъ вонъ, вонъ богоборцевъ. Вчера опредъление всъмъ нравилось. Просимъ, чтобы опредъленіе было подписано предъ Евангеліями. Прикажите подписать опредёленіе. Да не будеть обмана противъ въры. Кто не подписываеть опредъленія, тотъ еретикъ. Никто да не отступаетъ отъ опредъленія. Св. Духъ диктоваль определеніе. Определеніе православно. Пусть сейчась будеть подписано опредъление. Марія есть Богородица. Марія Богородица, — да будеть прибавлено въ определении. Вонъ несторіанъ"!

Когда утихли крики на соборъ, императорскіе сановники снова обращаются съ словами убъжденія къ епископамъ, которые противились пересмотру въроопредъленія. Слова

 $<sup>^{62}</sup>$ ) По ихъ мнѣнію (Hef. II, 465. Neand. 707) сановники частію старались задобрить папу, частію всѣми мѣрами избѣгали того, что могло бы оскорбить его.

ихъ, нужно согласиться, отличались полною убъдительностію. Они говорили: "Діоскоръ говорилъ, что онъ за то низложилъ Флавіана, что этотъ говорилъ: "два естества" (до форму вы опредълени сказано: "изъдвухъ естествъ" (ἐχ δύο φύσεων). Эти слова заслуживають полнаго вниманія. Они показывають, что спорь относительно в роопредвлевыраженій: "два естества", "изъ двухъ касался естествъ". Послъднее выраженіе, какъ видно изъ словъ сановниковъ, находилось въ въроизложении; отъ него не хотели отказаться ть, кому определене нравилось. Напротивъ, протестующие были недовольны включениемъ этого выраженія въ в роопределеніе и желали, чтобы оно было изглажено и замѣнено выраженіемъ: "два естества". Сила замъчанія сановниковъ состоить въ томъ, что они убъждали соборъ устранить изъ в роопред вленія терминъ: "изъ двухъ естествъ", который любилъ и часто употреблялъ еретикъ Діоскоръ, теперь осужденный, и внести вмёсто него терминъ: "два естества", за который пострадалъ Флавіанъ, мужъ православія, и который и Львомъ и соборомъ халкипонскимъ употреблялся въ качествъ наиболъе точнаго. Прежде чемъ полученъ былъ ответъ на заявление сановниковъ со стороны собора, патріархъ Анатолій ділаетъ такую поправку къ словамъ, сказаннымъ этими лицами. "Діоскоръ низложенъ не за въру, но за то, что отлучилъ Льва и не явился на соборъ, когда производился судъ надъ нимъ", Діоскоромъ. Съ перваго взгляда можно пожалуй подумать, что Анатолій защищаеть Діоскора, что онь быль сторонникомъ этого еретика. Но прочь подобную нельпую мысль! Анатолій быль человькъ истинно православный. Замъчание Анатолія означаеть только, что хотя Діоскоръ и употреблялъ выражение: "изъ двухъ естествъ", но это выраженіе нельзя считать еретическимъ, достойнымъ осужденія, ибо соборъ халкидонскій, осудивъ Діоскора за многое другое, не подвергалъ его осужденію за указанное выраженіе 63). Изъ указаннаго замічанія Анатолія видно также, что онъ кръпко стоялъ за неизмънность въроопредъленія, считаль это дело какь бы собственнымь своимь деломь.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Acta Chalced. p. 192. Дѣян, III, 603.

Что въ словахъ Анатолія не было ничего подозрительнаго, это видно изъ того, что на соборъ никто не высказалъ противодъйствія ему въ данномъ случать. Посль этого перерыва, сдъланнаго замъчаніемъ Анатолія, сановники снова обращаются къ собору съ увъщаніями и убъжденіями: сдълать изменение въ вероопределении. Они говорили: "ведь вы всв приняли посланіе Льва", и когда получень быль отвътъ утвердительный, они сказали: "итакъ заключающееся въ немъ внести въ опредъленіе" ( $\tau \dot{\alpha}$  έν αὐτ $\bar{\eta}$  έμφερό- $\mu e \nu \alpha \ \hat{e} \nu \tau e \vartheta \tilde{\eta} \ \tau \tilde{\omega} \ \delta \rho \omega$ ). Новое доказательство, что в в роопредъленіемъ нъкоторые недовольны были потому главнъйше, что въ немъ недоставало чего-то важнаго, что заключалось въ посланіи Льва. В вроопред вленіе составлено было не въ дух воззрвній Льва. Что же отвічаль соборь на доводы сановниковъ? Партія желавшая оставить в роопределеніе безъ измененій, твердо стояла на своемъ. Члены ем неумолкаемо восклицали: "другому опредъленію не бывать, нътъ недостатковъ въ въроопредълени! Посланіе Льва утверждено въроопредълениемъ. Левъ такъ въруетъ, какъ мы въруемъ. Пусть будеть подписано определение. Определение содержить въ себъ все". Замъчательно, что и Евсевій Дорилейскій также присоединяется къ лицамъ, нежелавшимъ перемыть въ опредълении. Онъ говорилъ: "другому опредъленію не бывать". Присоединеніе Евсевія, который совстмъ не быль на сторонъ иллирійцевь и палестинцевь, къ числу подобныхъ лицъ, показываетъ, что и изъ еписконовъ прежней лёвой стороны нашлись такіе, которые считали справедливымъ поддерживать неизмѣняемость опредѣленія. Этимъ подтверждается наша мысль, прежде высказанная, что не одни иллирійцы и палестинцы были защитниками на соборъ сохраненія в роопределенія въ томъ виде, какъ оно сначала составлено. Въ объяснение того, почему Евсевій присоединяется къ этой александрійской партій (ибо, какъ мы знаемъ, иллирійцы и палестинцы принадлежали къ сторонникамъ александрійскихъ доктринъ), нужно припомнить, что хотя Евсевій быль унить, но онь перещель къ уніи изъ рядовъ строгихъ александрійцевъ 64). Въ настоящемъ слу-,

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) См. главу VII, стр. 202—203.

чать въ немъ лишь обнаруживаются прежнія симпатіи. Ибо изъ всего видно, что опредъленіе составлено было въ духт принциповъ александрійскаго богословія: въ немъ мало было принято во вниманіе посланіе Льва, встрічались формулы, любимыя александрійцами: "изъ двухъ естествъ".

Когда такимъ образомъ выяснилось, что многіе члены собора никакъ не хотятъ допускать пересмотра определенія, тогда объ этомъ доложено было самому императору Маркіану. Отъ этого последняго вышло такого рода приказаніе, обращенное къ собору: или пусть соборъ выберетъ уполномоченныхъ отъ себя епископовъ при такихъ же условіяхъ, съ какими предлагали сдёлать это ранее сановники, которые (епископы) и пересмотрели бы вероопределение; или же пусть это будеть сделано на самомъ соборе чрезъ первенствующихъ митрополитовъ. Въ случав же, если епископы не согласны на это, соборъ объявляется закрытымъ. Приказаніе было слишкомъ строгое. Но и оно въ первыя минуты не произвело должнаго впечатленія на техъ, кто противился измѣненію опредѣленія. Эти епископы крѣпко стояли на своемъ. Они возглашали: "или пусть имфетъ силу опредёленіе, или мы уйдемъ. Просимъ прочитать определеніе, и те, которые противоречать и неподписывають, пусть уходять; мы согласны съ тъмъ, что постановлено" 65). Въ частности епископы иллирійскіе говорили: "противоръчащіе пусть объяватся, противорвчащіе-несторіане, пусть они уходять въ Римъ". Дело такимъ образомъ и после именнаго императорскаго указа не подвигалось впередъ. Повидимому трудно было ожидать мира и единенія со стороны спорившихъ. Но что могло представляться труднымъ и едва-ли достижимымъ, то осуществилось удивительно простымъ способомъ. Поистинъ, гдъ Духъ Божій, тамъ и малыя средства могуть достигать великихъ целей. Императорскіе сановники сказали нісколько словь, которыя въ существъ дъла были уже повтореніемъ ихъ прежнихъ ръ-



<sup>65)</sup> Послёднія фразы говорить Кекропій, епископь севастопольскій, тоть Кекропій, который ранфе противился самому составленію в роопредёленія (Acta Chalced. р. Деян. ІП, 510—11), показывая этимъ, что онъ быль приверженцемъ александрійскихъ воззрёній.

чей-и единодушіе самое полное, вождельное, самое священное водворилось на соборъ. Сановники сказали: "Діоскоръ говорилъ: "изъ двухъ" естествъ (т. е. Христосъ слагается), принимаю, но "два" естества (т. е. несліянныя), не принимаю 66). А св. Левъ говорить, что во Христъ два естества соединены неслитно, неизмънно и нераздъльно (ἀσυγγύσως, ἀτρέπτως, ἀδιαιρέτως) въ одномъ Единородномъ Сынь, Спаситель нашемь. Итакъ: кому слъдуете Льву, или Ліоскору?" Ответь со стороны собора возможень быль одинь. Соборъ единодушно воскликнуль: "Какъ Левъ въруемъ, противоръчащіе — евтихіанисты. Левъ изложиль православно". Этимъ заявленіемъ члены собора, досель стоявшіе за неизмѣненіе вѣроопредѣленія, выразили отказъ отъ столь смущавшаго соборъ тормина: "изъ двухъ", внесеннаго въ определеніе. И какъ скоро случилось это, соборъ — великая историческая минута!--явился единомысленнымъ. Во мгновеніе забыли всь споры, свары. Изъ сейчась приведенныхъ словъ сановниковъ — должно заметить — следуетъ, что въ въроопределени не дано было мъста очень важнымъ въ догматическомъ отношеніи реченіямъ: "несліянно, неизмѣнно, нераздёльно". Какъ скоро отцы безъ всякихъ колебаній согласно отказались отъ смущавшей умы формулы: "изъ двухъ" и выразили желаніе строго сообразоваться съ воззрвніями Льва, сановники воспользовались этою благопріятною минутой и предложили собору прибавить въ въроопределеніи мысль Льва, что во Христе два естества "неизмінно, неразлучно и неслитно соединились. Противорічій и противодъйствій это предложеніе не встрътило никакихъ. Тотчасъ же наряжена была коммиссія изъ епископовъ, представителей главнъйшихъ церковныхъ округовъ, которые на короткое время и уходять съ собора въ урочное мъсто для необходимых измененій въ вероопределеніи. Это сделано было, по замічанію діяній, вслідствіе прошенія всіхъ (хата παράκλησιν πάντων). Ηο вотъ возвратились члены коммиссіи снова на соборъ. Слухъ и внимание всёхъ напряжены до крайности. Было начато и окончено чтеніе замізчательній-

 $<sup>^{66}</sup>$ ) Мысль Діоскора та, что изъ двухъ естествъ составилось во Христ $\dot{\mathbf{z}}$  одно.

шаго церковно-историческаго документа — въроопредъленія халкидонскаго собора. Раздались громкіе неудержимые крики восторга всёхъ.

Въроопредъление собора халкидонского состоитъ изъ двухъ частей: введенія довольно широких разм'єровъ и самаго опредъленія, выраженнаго въ краткихъ словахъ. Введеніе главнымъ образомъ посвящено обзору тъхъ догматическихъ документовъ, которые долженъ признавать каждый върующій, дабы по справедливости носить имя православнаго. Къ числу такихъ документовъ отнесемъ прежде всего символь никейскій 67). Затемь символь константинопольскій, II всел. собора 381 года. О последнемъ символе вероопределеніе говорить съ особенною похвалой и уваженіемь. О немъ замъчено: "опредъляемъ, чтобы имъло силу то, что поставлено 150 св. отцами въ Константинополъ для уничтоженія возникшихъ тогда ересей и утвержденія канолической и апостольской нашей въры". И ниже о томъ же символь написано: "итакъ достаточенъ былъ бы для совершеннаго познанія и утвержденія благочестія этотъ мудрый (то дофор) и спасительный символь благодати Божіей. Потому что объ Отпъ, Сынъ и св. Духъ научаетъ въ совершенствъ и воплощение Господа представляетъ върно". Символъ Константинопольскій такимъ образомъ послів продолжательнаго бурнаго плаванія среди споровъ и разногласій о немъ, наконецъ, благодаря халкидонскому собору, вступаетъ въ тихую пристань. Его поняли, приняли, утвердили представители всехъ церквей. В сроопределение утверждаетъ также то, что постановлено на III всел. соборъ. о которомъ все еще шли прямые и непрямые споры: нужно ли признавать его истино вселенскимъ. Спорившими же были некоторые изъ антіохійскихъ епископовъ. Изъ святоотеческихъ писаній, имъвшихъ отношеніе къ спорамъ христологическимъ, соборъ отличаетъ следующія творенія: посланіе Кирилла къ Несторію, читанное на константинопольскомъ соборъ 448 года, и его же знаменитое уніаль-



<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Который прочитанъ былъ на соборѣ не въ первоначальномъ его видѣ, а съ нѣкоторыми измѣненіями, въ которыхъ ясмо выразилось вліяніе на него символа К—скаго. (Acta Chalced. p. 252. Д. IV, 105).

ное посланіе "къ восточнымъ". Соборъ халкидонскій, очевилно, разлёдяль воззрёнія собора константинопольскаго, 448 года. Наиболье ясно выражающими истину, сочиненіями Кирилла соборъ признавалъ посланія, которыя отличали защитники уніи. Теперь унія, хотя и безъ особыхъ возглашенія, торжественности, оффиціальности, входить непререкаемо въ кругъ истинно православныхъ дъйствій въ жизни церкви. Недаромъ св. мужи пострадали отъ собора разбойничьяго, — ихъ кровь вопіяла къ небу и Духъ св. устами отцевъ халкидонскаго собора благословилъ ихъ дело, увънчалъ ихъ труды. Кромъ этихъ сочиненій Кирилла въроопределение воздаеть самыя высокія хвалы окружному посланію Льва. Таково содержаніе введенія, которое предтествуетъ самому догматическому опредъленію собора халкидонскаго. Для историка церкви оно, введеніе, имбетъ много поучительнаго, возбуждаетъ высокій интересъ. --- Халкидонское опредъление о въръ 68) слово въ слово состоитъ въ следующемъ: "итакъ последуя св. отцамъ, все согласно научаемъ исповъдывать одного и того же Сына, Господа нашего І. Христа, совершеннаго въ божествъ, совершеннаго въ человъчествъ, истинно Бога, истинно человъка, тогоже изъ разумной души и тъла, единосущнаго Отцу по Божеству и тогоже единосущнаго намъ по человъчеству, во всемъ подобнаго намъ, кромъ гръха, рожденнаго прежде въковъ отъ Отца по Божеству, а въ последнии дни ради насъ и ради нашего спасенія отъ Маріи Девы Вогородицы по человъчеству, одного и того же Христа, Сына, Господа единороднаго въ двухъ естествахъ 69), неслитно, неизменно

<sup>68)</sup> Справедливо замъчаеть Schapper въ своей диссертаціи (Die chrictologische Sätze d. Synode von Chalcedon. S. 4. Iena, 1878), что соборъ халкидонскій съ его христологическими положеніями составляеть результать и заключеніе всего предшествующаго развитія христологической догмы, въ каковомъ развитіи соборы—никейскій и константинопольскій образують собой посредствующіе члены.

<sup>69)</sup> Въ оригинальномъ текстъ дъяній халкидонскаго собора, въ изданіяхъ отихъ дъяній, обыкновенно читается: ἐν δύο φύσεων, но по мнѣнію лучшихъ авторитетовъ науки (напр. Hefele, B.  $\Pi$ , s. 270) слъдуетъ читать: ἐν δύο, какъ текстъ въроопредъленія и отпечатанъ въ "Библіотекъ символовъ" Hahn'a, стр. 84, изд. 2-ое.

нераздъльно, веразлучно познаваемаго, такъ что соединевіемъ ни сколько не нарушается различіе двухъ естествъ. тъмъ болъе сохраняется свойство каждаго естества и соединяется въ одно лице, въ одну упостась, -- не въ лица разсъкаемаго или раздъляемаго, но одного и тогоже Сына, Единороднаго, Бога Слова, Госпола І. Христа. какъ въ древности пророки (учили) о Немъ и какъ. Самъ Господь І. Христосъ научилъ насъ и какъ предалъ **ΗΑΜ**Ъ СИМВОЛЪ ΟΤЦЕВЪ". (Επόμενοι τοίνυν τοῖς αγίοις πατράσιν ένα και τὸν αὐτόν ὁμολογεῖν υίον τον κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν συμφώνως, άπαντες εκδιδάσκομεν τέλειον τόν αύτον εν θεότητι καὶ τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν ἀνθρωπὸτητι, θεὸν άληθῶς καὶ ἄνθρωπον άληθῶς τὸν αὐτόν, ἐκ ψυχῆς λογικῆς καὶ σώματος, ὁμούσιον τῶ πατρί κατά την θεότητα καί όμοούσιον τὸν αὐτόν ημίν κατά την άνθρωπότητα, κατά πάντα όμοιον ημίν γωρίς άμαρτίας; πρὸ ἀίωνων μέν έχ τού πατρός γεννηθέντα κατά την θεότητα, έπ' έσγάτων δέ των ήμερων τον αυτον δι ημάς και δια την ήμετέραν σωτηρίαν έκ Μαρίας της παρθένου της θεοτόκου κατά την ανθρωπότητα, ένα καὶ τὸν αὐτὸν Χριστόν, ὑιὸν κύριος, μονογενή, ἐν δύο φύσεσιν άσυγγύτως, άτρέπτως, άδιαιρέτως, άγωρίστως γνωριζόμενον; ούδαμοῦ της τῶν φύσεων διαφορᾶς ἀνηρημένης διὰ τήν ἔνωσιν, σωςομένης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος εκατέρας φύσεως καὶ εἰς ἕν πρόσωπον καί μίαν υπόστασιν συντρεγούσης, ούκ είς δυο πρόσωπα μεριζόμενον ή διαιρούμενον, άλλ' ένα καὶ τὸν αὐτὸν υίόν καὶ μονογενῆ, θεόν λόγον, κύριον Ἰησοῦν Χριστόν). Αнализируемъ <sup>70</sup>) этотъ высокой догматической важности документъ. Обыкновенно историки полагають, что халкидонское въроопредъление состоялось поль сильнымъ и исключительнымъ вліяніемъ посланія Льва 71). Мнтніе ошибочное. Съ посланіемъ втроопредъление не имъетъ сходства въ выраженияхъ, послъднес имъетъ съ первымъ сродство только въ духъ. Унія больше всего оказала вліянія не только на характеръ, но и на букву в роопределенія. Начальныя слова в роопределенія

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Отчетливое толкованіе его съ догматической стороны можно находить у Schapper'a. S. 17—23.

<sup>71)</sup> Такъ думаютъ: Neander (1. 704—7), Hefele (B. II, s. 465—7), Baur (von. d. Dreieinig. und Menschwerdung, s, 818), Schapper (Die Christologische Sätzen d. Synoden, s. 22) и др.

до словъ: "Господа, Единороднаго" включительно суть почти буквальное повтореніе изв'єстнаго уніальнаго исповъданія Іоанна. Фактъ чрезвычайно важный. Въроопредъленіе халкидонское въ первой половинѣ своей есть лишь самая легкая передёлка исповёданія Іоанна антіохійскаго 72). Дальнейших слова вероопределенія: "ва двуха естестваха неслитно, нераздёльно познаваемаго", мы также напрасно стали бы искать въ извъстномъ посланіи Льва 73). Если мы обратимся къ церковной литературъ, то увидимъ, что первый эти выраженія употребиль (съ небольшею разницею) Іоаннъ антіохійскій и прочіе антіохійскіе епископы, во времена III всел. собора, а за ними повторяетъ ихъ Кириллъ 74). Во время халкидонскаго собора эти термины встръчаемъ въ граматъ епископовъ иллирійскихъ 75), съ которою они обратились къ собору для засвидетельствованія предъ отцами, что они-иллирійцы-приняли наконецъ посланіе Льва. Какое вліяніе посланіе Льва или легаты имъли на усвоение этими епископами сказанныхъ терминовъ, мы не знаемъ. Въ въроопредълени же халкидонскомъ происхожденіе этихъ терминовъ скорте всего нужно приписать епископамъ уніальнаго характера. Ибо фраза очевидно носить уніальный характерь: сліяніе къ одному двухъ богословскихъ воззрѣній александрійскаго и антіохійскаго ("несліянно" съ одной стороны, "неразд'вльно" съ другой). Остальныя слова в роопределения неизвестно откуда взяты соборомъ. Нужно утверждать, что они принадлежатъ мысли самого собора. Итакъ допущение существеннаго вліянія посланія Льва на вёроопредёленіе халкидонское намъ представляется истинною не строго научною. - Въ въроопредъленіи обращаеть на себя вниманія добавка къ словамъ: "отъ Дѣвы Маріи" слова: "Богородицы". Мы уже знаемъ, что на соборъ халкидонскомъ, когда шла ръчь: измънить

<sup>72)</sup> Точное сличеніе считаемъ излишнимъ, потому что въ нашемъ изслѣдованіи исповѣданіе Іоанна приведено буквально и желающіе не затрудпятся повѣркою нашей мысли (см. VI гл., стр. 184).

<sup>73)</sup> Въ этомъ сознается и Hefele 11, 466 (примъч.).

<sup>74)</sup> Объ этомъ было замъчено въ гл. V сего изслъдованія, примъчаніе 68 и текстъ.

<sup>75)</sup> Acta Chalced. p. 226. Дѣян. IV, 31.

или не измѣнять прежде составленное вѣроопредѣленіе, нѣкоторые возглашали: прибавить въ опредѣленіи къ словамъ
"Маріи Дѣвы" — "Богородица". Очевидно, что въ первоначальной редакціи опредѣленія не было послѣдняго слова
и что оно внесено уже было во вторичную редакцію изъ
уваженія къ тѣмъ, кто требовалъ подобной добавки. Такъ
соборъ списходительно исполняетъ заявленія своихъ членовъ!
Уважены требованія различныхъ партій! Поучительное явленіе. Когда прочитано было вѣроопредѣленіе вслухъ собора, всѣ приняли оное единодушнымъ согласіемъ. Отцы
возглашали: "Это вѣра отцевъ! архіепископы пусть подпишутъ тотчасъ; хорошо опредѣленное пусть не подвергается
отсрочки. Съ этою вѣрою всѣ мы согласны. Всѣ такъ
мудрствуемъ" 76).

Все это произошло 451 года, 22-го октября въ воскресенье. День многознаменательный въ исторіи христіанства!

Въ слѣдующемъ шестомъ засѣданіи собора халкидонскаго происходило торжественное утвержденіе вѣроопредѣленія. На соборъ прибыли самъ императоръ Маркіанъ и императрица Пульхерія <sup>77</sup>). Когда на этомъ засѣданіи снова было прочитано вѣроопредѣленіе, императоръ обратился къ отцамъ собора съ вопросомъ: "пусть скажетъ св. соборъ: по согласію ли всѣхъ святѣйшихъ епископовъ провозглашено прочитанное теперь опредѣленіе"? Отцы воскликнули: "всѣ такъ вѣруемъ! Всѣ мы согласились, подписались. Сія вѣра православная. Сія вѣра вселенную спасла. Св. Троица низвергла троихъ" (Несторія, Евтихія, Діоскора) <sup>78</sup>).

Этимъ окончилась догматическая дѣятольность св. вселенскаго собора халкидонскаго.

<sup>76)</sup> Acta Chalced. р. 248—254. Дъян. IV, 93—110: пятое дъяніе собора, заключающее свъдънія о составленіи въроопредъленія и самое въроопредъленіе.

<sup>77)</sup> Acta Chalced. p. 257. Дъян IV, 124.

<sup>78</sup> Acta Chalced. p. 269—270. Дъян. IV, 164. 167.

Исполнишася радости уста наша и языкъ нашъ веселія. Благодать осуществила это пророчество на насъ, которыми утверждена основа благочестія. Скорби наши кончились и возсіяла благодать всяваго блага.

Отцы Собора.

Халкидонскій вселенскій соборъ имфетъ высокое церковноисторическое значеніе.

I. Въ IV и V въкъ шелъ неумолкаемый споръ между христіанскими школами—александрійскою и антіохійскою о томъ, въ какомъ отношении разумъ человъческий долженъ стоять касательно изследованія истинь веры, догматовь церкви. Школа александрійская высказывалась на этотъ счетъ слишкомъ осторожно; она опасалась изследованій въ области религіи. Религіозную область она ставила неизмѣримо выше тъхъ условій, при которыхъ способень дъйствовать разумъ человъческій. Иначе смотръла на дъло школа антіохійская. Она не устранялась отъ изследованій и изысканій, пытливости въ вопросахъ въры. Разуму она довъряла великую миссію изъяснять истины въры для мышленія человъческаго. Въ этихъ стремленіяхъ, какъ мы знаемъ, она заходила под-Это различіе воззрѣніяхъ часъ слишкомъ далеко. въ разума къ въръ находило себѣ отношенія членахъ предъидущихъ вселенскихъ лоски въка. Въ дъятельности ихъ, въ опредъленіяхъ слышится или въяніе школы александрійской, или Спорный вопросъ решенъ быль съ школы антіохійской. полною определенностію лишь нашимъ соборомъ, соборомъ

Халкидонскимъ. На какой точкъ зрънія стояли представители собора Халкидонскаго при разсматриваніи этого вопроса, ясно видно изъ следующаго заявленія известнаго Евсевія Дорилейскаго, которое сдёлано было имъ на первомъ заседани собора. Когда перечитывалось здёсь Евтихіево испов'яланіе в'вры, представленное этимъ еретикомъ собору разбойничему, и когда при этомъ чтеніи дошла очередь до того мъста въ исповъданіи, гдъ говорилось: "св. Кириллъ постановилъ определение: те. кто вопреки этой въръ (никейскому символу) что-либо прибавить, или измънить, или будеть учить, подвергать наказаніямь", — Евсевій епископъ Дорилейскій вслухъ всего собора сказаль: "онъ (Евтихій) солгаль, нёть такого опредёленія, нёть правила ΠΟΒΕΛΈΒΑΙΟЩΑΓΟ ЭΤΟ (ούχ έστιν δρος τοιούτος, ούχ έστι χανών тойто бідгоогоюго). Слова Евсевія не встратили противодайствія въ отцахъ собора; противъ него говориль лишь одинъ Діоскоръ 1). Слова Евсевін заключають въ соб'є ту мысль, что объясненія и истолкованія истинъ віры могуть быть ограничиваемы, но не могутъ быть запрещены и отвергаемы <sup>2</sup>). Вообще изъ дѣяній халкидонскаго собора видно, что сторона онаго, къ которой принадлежалъ Евсевій, ратовала за позволительность изследованій въ области веры въ противоположность Діоскору и прочимъ александрійцамъ, которые несочувственно относились къ подобному требованію 3). При заключеніи своихъ ділній соборъ халкидонскій ясно высказывается по данному вопросу въ смыслѣ Евсевія Дорилейскаго, признавая права разума въ изысканіяхъ и истолкованіи віры: въ этомъ случай чувствуется вліяніе школы антіохійской, которая вообще кладеть ясную печать своихъ доктринъ на всёхъ дёйствіяхъ собора Халкидонскаго. Не противоръчить сейчась высказанному то обстоятельство, что отцы собора Халкидонскаго въ своемъ в роопределении строго запрещають по вопросу о боговочеловъчении писать или учить иному, чемъ какъ постановилъ соборъ 4), по-

<sup>1)</sup> Acta Chalced. p. 57. Дъян. III, 186.

<sup>2)</sup> Cm. Arendt. Leo d. Grosse s. 244-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Chalced. р. 55. Дѣян. III, 181.

<sup>4)</sup> Acta Chalced. p. 253. Дѣян. IV, 109.

тому что это правило только ограничиваетъ пытливость, но не устраняеть возможности богословствованія въ религіозной области. Свое истинное воззрѣніе на необходимость, пользу и невозбранность догматическихъ изысканій и разъясненій въ церкви, соборъ прекрасно выразиль въ "рвчи", съ которой онъ, по заключении своей дъятельности. обращается къ императору Маркіану. Представимъ анализъ этой рвчи. Ораторъ (имя его неизвъстно) въ началъ ръчи говорить о томъ, что были и есть люди, которымъ представляется дёломъ незаконнымъ и непозволительнымъ терпёть какія либо изложенія вёры помимо символа никейскаго. Вследствіе этого онъ стремится къ тому, чтобы устранить подобный предразсудокъ. Прежде всего онъ высказываетъ общую мысль, что никогда и никъмъ не запрещалось вопреки враговъ истины делать надлежащее раскрытие догматовъ, напротивъ оно всегда позволялось и требовалось. Затемъ ораторъ въ краткихъ чертахъ изображаетъ обстоятельства прежде бывшихъ вселенскихъ соборовъ и отсюда выводить заключеніе, что свобода богословскаго изследованія можеть имъть свое законное мъсто въ области религіозной. Ораторъ ведетъ свое дъло такъ: сначала онъ приводить изреченія символа никейскаго о Божествъ Сына Божія и Духа св. и затімь указываеть, что тоть или другой пунктъ ученія символа подвергался спорамъ, еретическимъ перетолкованіямъ, вслёдствіе чего возникла неотложная нужда раскрывать истинное ученіе въ новыхъ изложеніяхъ въры. Явилось ученіе Маркелла, Фотина, Македоніанъ, изъ которыхъ одни искажали ученіе о Сынъ Божіемъ, другіе ученіе о Дух'в св., символь никейскій сталь недостаточнымь для того, чтобы противодействовать лжеученіямь. И воть является символъ константинопольскій, болье или менье новое изложение въры. Онъ направленъ былъ противъ новыхъ ересей и въ этомъ его неоспоримое право на существованіе. Но на этомъ д'вло не остановилось. И другія слова символа никейскаго впоследствии также подверглись спорамъ и еретическимъ перетолкованіямъ. Это именно слова, въ которыхъ въ немъ выражено учение о лицъ Богочеловъка: "стедшаго, воплотившагося, вочеловъчившагося". Символъ снова сталъ недостаточнымъ, чтобы низлагать ереси, каковы:

аполлинаризмъ, несторіанство, овтихіанство. Это побудило церковь из раскрытію догматовь, разъясненію истины. И воть являются многочисленныя сочинения св. отцевъ, къ которымъ должно относиться съ величайшимъ уваженіемъ и отнюдь не говорять, что они излишни, не надобны. Истину разъясняли такіе великіе мужи, канъ Василій Великій, папа Ламасъ, Аванасій Великій, Кириллъ Александрійскій, мудрый Іоаннъ архіепископъ Антіохійскій, Проклъ, Левъ Великій. Сочиненія этихъ свътиль церкви имівють такое же право на существованіе какъ в символь никейскій. Они могуть стоять одно подле другаго. --- Какой же общій выводь изъ всего этого получается для нашего оратора или лучше сказать для собора Халкидонскаго? Вотъ этотъ заивчательный выводъ: " осли кто въ настоящее время предлагаетъ остановить свободу (довіат) желающимъ защищать веру, то пусть онъ это распоряжение узаконить особенно для еретиковъ, чтобы они остановили невравду, а не пастыра — защищение". Пусть узнають, что намъ не запрещено выражать свои мысли, свое исповъдание подъ однимъ условимъ: оно должно быть сообразно съ ученість св. отцевъ 5). Итакъ мы видимъ, что Халкидонскій соборь вошель възгочивищее разсмотрвніе вопроса объ отношения мысли человфческой къ религии и разръшиль его, не только не устранивъ правъ мысли человъческой на разъяснение догматовъ, но даже призывая ее къ подобной задачъ. Соборъ ко благу церкви ръшилъ вопросъ, который издавна разделяль пколу александрійскую отъ автіохійской. Онъ предоставиль ему свободу изслёдованія, законно ограниченную. Указанный вопросъ, рано ли поздно ли церковь должна была решить такъ, или иначе. И вотъ Халкидонскій соборъ постановиль тако решеніе, которое служить правиломь для православныхъ богослововъ, сыновъ православной церкви. Не отдавая себъ отчета мы однакожъ въ богословской наукъ, нътъ сомнънія, стоимъ неизменно на точке зренія халкидонскаго собора. Шестьсотъ отцевъ собора халкидонскаго на въки благословили богословскую науку и ея дъло.

II. Послъ собора II вселенскаго константинопольскаго,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Acta Chalced. p. 344—347. Дівян. IV, 384—391.

составившаго новую реданцію символа, во все время до халкилонскаго собора и на немъ самомъ, замъчается болъе или менте ясная борьба между двумя редаюціями символа: никейскаго и константинопольскаго. Никейскій символь признавался всюду въ поркви въ качествъ символа, имъющаго высокое церковное значение. Не такъ было съ символомъ константинопольскимъ. Были целыя церкви, которыя, держась символа никойскаго, отказывались отъ принятія символа константинопольского: Но также были и такія церкви. въ которыхъ символъ константинопольскій преимуществоваль предъ символомъ никейскимъ, хотя последній продолжаль унотребляться въ практик в 6). Символъ константинопольский здъсь почитался редакціей болью совершенной, въ особенности въ виду борьбы съ еретиками. Настояла надобность придать всесбщій перковный авторитеть символу константинопольскому рядомъ съ символомъ никейскимъ. Это и делаеть соборь налкидонскій. Здёсь, какъ мынзнаемь, юнь читань быль вы качествы выроизложения, которое должно лежать въ основъ православнаго раскрытія вёры. Онъ внесонъ быль въ самое "вёроопределение" собора, при чемъ ему отданы самыя высокія хвалы. Въ "річи" собора калкылонскаго къ императору снъ выставляется, какъ полезнейшее руководство вы борьбе съ лисучениемъ. Оловомъ, соборъ халкидонскій придаеть символу константинопольскому вселенское значеніе. Посл'я этого названный символь утверждается и пріемлется во всёхъ перквахъ. Противодействія въ этомъ случав были безсильны 7). О символе константи-

<sup>., 6):</sup> Напр. при крещенія. Acta Chalced. р.: 345. Дівян. IV. 385.

<sup>7)</sup> Отказадись принять символь еретики — монофизиты въ церкви александрійской. Они писали императору Льву (457—474 г.г.) преемнику Маркіана: "собора ста пятидесяти отцевъ мы не знаемъ" (Synodum centum quinquaginta nescimus). Сопсіна, т. П., рата 1, р. 377. Дъян. IV. 492. На первыхъ порахъ, кажется, не приняли символа константинопольскаго нъкоторыя церкви на востокъ и Иллирикъ, наклонныя къ монофизитству, благопріятствующія крайнему александрійскому направленію. Таковы церкви первой Арменіи, Озроэньской (Едесской) области, первой Финикіи, древняго Эпира. Что исчисленныя церкви, повидимому, сначала не приняли символа константинопольскаго, объ этомъ мы догадываемся на основаніи посланій этихъ церквей къ императору Льву. Ибо въ посланіяхъ, написанныхъ въ отвътъ на вопросъ, предложенный императоромъ всёмъ церквамъ,

нопольскомъ, какъ въроизложени вселенской важности, упеминають со времени халкилонскаго собора. какъ соборы вселенские и опископы всего христіанскаго міра, танъ и гражданское законодательство. Символь константинопольскій, рядомъ съ символомъ никейскимъ, читается на пятомъ и шестомъ вселенскихъ соборахъ. Что касается до отдельныхъ христіанскихъ церквей, то онв подають свой голось въ пользу символа константинопольскаго тотчасъ же после халкилонскаго собора. Папа Левъ великій писаль къ енископамъ на востокъ, послъ собора этого: "все братство ваще знаеть, что определенія св. собора, который собирался для утвержденія в'єры въ Халкидон'є, я приняль всімь сердцемъ" 8). Безъ сомнънія, здысь разумылось выроопредыленіе халкилонское, въ которое быль включень и символь константинопольскій. Патріархъ константинопольскій Анатолій также заявляль свое согласіе сь въроопредвленіемь собора константинопольскаго вселенскаго 9). Тоже сдёлаль преемникъ Діоскора патріархв александрійскій Протерій 10). Въ Александріи это быль еще первый случай признанія символа константинопольскаго вы качествъ вселенскаго символа. Доселъ ничего подобнаго исторія не встръчала здъсь. Представители прочихъ важнъйшихъ церквей христіанскихъ также теперь, со времени халкидонского собора, явно признають значеніе указаннаго символа. До насъ дошла пелая масса свидетельствъ въ данномъ случав 11). Мы не имвемъ намфренія исчислять всё церкви, которыя приняли символь константинопольскій. Отметимъ лишь тоть факть, что даже церкви, которыя на самомъ халкидонскомъ соборъ являлись

какъ следуетъ смотреть на халкидонкій соборъ и его определенія, — сказанныя церкви, упоминая символъ никейскій, не упоминаютъ символа константинопольскаго (Concilia, ibid. p. 395. 383. 384. 405. Деян. IV, 603—5, 530, 532, 667).

<sup>8)</sup> Leonis ep. ad episcopos. Concil. ibid. p. 369. Дъян. IV, 443—4. Сл. Hefele. B. II, s. 33.

<sup>9)</sup> Anatolii ep. ad Leonem imper. Concil. ibid. p. 378. Дъян. 1V, 502.

<sup>10)</sup> Concilia. ibid. p. 401. Дъян. IV. 644. Слич. Hergenröther. Photius, B. I, s. 34-5.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Разумъемъ посланія различныхъ церквей къ императору Льву, о происхожденіи которыхъ мы сказали выше въ примъч. 7.

единомышленными съ церковію александрійскою и следовательно не признававшими разсматриваемаго символа 12); что и эти перкви по заключении халкидонскаго собора однакожъ подають свой голось вы пользу символа константинопольскаго. Таковы церкви въ Эпиръ, въ Елладъ 13). Случалось даже, что еретики монофизиты, которые сообразно съ ихъ принципами должны были быть врагами символа константинопольскаго, также высказались въ пользу этого символа. Таковъ быль Петрь сукноваль, монофизитствующій патріархъ въ Антіохіи 14). Если обратимся къ гражданскому законодательству въ Византіи, то примъчаемъ тоже явленіе. Послѣ собора халкидонскаго символъ константинопольскій объявляется въ императорскихъ указахъ, какъ безусловно обязательное исповъдание для каждаго христіанина. Давно ли царствоваль императоры Осодосій младшій, который въ своихъ указахъ исключительно держался символа никейскаго 15), который призываль всёжь слёдовать этому именно символу? А между темъ преемникъ его императоръ Маркіанъ после собора халкидонскаго прямо и ръшительно становится защитникомъ символа константинопольского. Въ своихъ указахъ, назначенныхъ для руководства гражданъ всей имперіи, онъ ностоянно рядомъ съ символомъ никойскимъ указываетъ и символъ константинопольскій 16). Впоследствіи, некоторые изъ ближайшихъ преемниковъ Маркіана, хотя даже и были монофизитами, однакожъ не отвергали символа константинопольскаго, а подтверждали его церковный авторитеть. Императоръ Василискъ въ одно и тоже время отвергалъ

<sup>12)</sup> См. нашъ анализъ перваго дъянія халкидонскаго собора, стр. 238—239.

<sup>13)</sup> Concilia, ibid. p. 406. 403. Дъян. IV, 672. 654.

<sup>14)</sup> Евагрій. Церк. Истор. III, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Concilia. t. I, pars 2 p. 471. t. II, pars 1, p. 89. 47. Дъян. II, 493. III, 278. 157.

<sup>16)</sup> Concilia, t. II, pars 1 р. 352—3. 363. 371. Дѣян. IV, 405 407. 428 455. Исключеніе составляють его указы, адресованные къ бунтовщикамъ монофизитамъ, монахамъ александрійской и Іерусалимской церкви. Въ вихъ изъ предосторожности, какъ бы еще болѣе не разжечь страстей, симнолъ константинопольскій умалчивается, а уноминается одинъ никейскій (ibid. р. 357. 361. Дѣян. IV, 410. 422).

халкидонскій соборъ и признаваль символь константинопольскій <sup>17</sup>). Тоже встрічается въ такъ называемомъ энотиконт императора Зенона. Несмогря на непризнаніе халкидонскаго собора, Зенонъ однако стоитъ за символъ константинопольскій <sup>18</sup>). Во времона императора Юстиніана авторитеть II вселенскаго собора становится непререкаемымъ <sup>19</sup>).

Уже на халкидонскомъ соборѣ можно примѣчать, что символу Константинопольскому иногда отдавалось предпочтеніе предъ символомъ никейскимъ. Это сдѣлалось основаніемъ, почему впослѣдствіи символъ константинопольскій вытѣсниль изъ употребленія символъ никейскій <sup>20</sup>). Если мы въ пастоящее время при крещеніи читаемъ и за богослуженіемъ слышимъ болѣе совершенную, по сравненію съ редакціей символа никейскаго, редакцію символа константинопольскаго, то этимъ мы обязаны собору халкидонскому.

III. Въроопредъление собора халкидонскаго пріобръло вскоръ въ церкви общее уваженіе, ибо оно ръшило и разъяснило, насколько возможно это относительно одного изътаинственнъйнихъ догматовъ, ученіе о лицъ Богочеловъка. Опредъленіе собора халкидонскаго принято было епискономъ римокимъ <sup>21</sup>). На востокъ также оно нашло себъ всеобщее сочувствіе. Епископы египетскіе писали императору Льву I, что они почитаютъ соборъ "сохранившимъ въру цълою и неповрежденною", "отсъкшимъ илевельный нарость, дъйствовавшимъ по внушенію Духа Божія", и что только четыре или пять еписконовъ съ мятежнымъ монофизитомъ Ти-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Евагрій III, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Евагрій III, 14.

<sup>19)</sup> Евагрій IV, 11.

<sup>20)</sup> Каспари въ своемъ превосходномъ трудъ: Quellen zur Geschichte des Tauf-Symbols приходитъ къ слъдующимъ выводамъ: въ концъ V стольтія въ восточной церкви при крещеніи стали употреблять символъ константинопольскій (Band I, 113), при чемъ чъмъ дальше, тъмъ больше вытъсняется изъ церк. практики символъ нивейскій (В. II, 28); въ тоже время константинопольскій символъ распространяется и получаетъ авторитетъ и въ церкви римской (В. II, 114, 115).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) См. выше примеч. 8.

мовеемъ Элуромъ не признали авторитета собора этого 22). Соборъ халкидонскій и его опредъленія приняла церковь Іерусалимская, признавая оный соборъ "святымъ, великимъ, вселенскимъ". Такъ смотръли на дъдо патріархъ Ювеналій и епископы такъ называемыхъ "трехъ Палестинъ", т. е. всего патріархата Іерусалимскаго 23). Далье, на вопросъ, предложеный императоромъ Львомъ церквамъ вселенной: смотрыть на халкидонскій соборь, всю епископы перквей Оракійскихъ, Понтійскихъ, Азійскихъ, Сирійскихъ, Елладскихъ и пр. и пр. отозвались о соборъ съ полнымъ одобреніемъ 24). Свою особенную важность догнатическое опредъление халкидонскаго собора получаетъ отъ того, что оно не дало предпочтенія ни богословскимъ воззрѣніямъ александрійскимъ, ни антіохійскимъ. Оно помирило ихъ собою. Ученіе той и другой школы слилось въ одно ученіе. Два направленія богословскихъ, которыя досель болье или менъе враждебно наступали одно на другое, въ въроопределенін халкидонскомъ братски примирились. Изъ двухъ родовъ богословствованія возникло одно богословское теченіе. Всв должны были быть довольными вероопределеніемь, поскольку въ немъ видели отпечатокъ дорогихъ для нихъ стремленій и уб'єжденій. Правда, немало было бурных споровъ о линъ Богочеловъка и послъ собора халкилонскаго въ сферахъ монофизитскихъ, но эти споры ничуть не могли ниспровергнуть определеннаго въ Халкидоне. И после собора никейского истинное ученіе не вдругъ утвердилось въ церкви. Такова судьба великихъ истинъ: онъ торжествуютъ только путемъ борьбы. — Определение халкидонское легло въ основу воззрѣній дальнѣйшихъ вселенскихъ соборовъ. Оть него отправлялись, какъ върнъйшей точки зрънія, въ спорныхъ вопросахъ. Оставляя въ сторонъ пятый вселенскій соборъ, на которомъ не было изложено и провозгла-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Concilia, ibid. р. 373. 4. 5. Д. IV, 468—9; сл. 473. 482. Эти послъдніе дъйствительно прямо объявляли императору Льву въ посланіи: "Халкидонскаго собора церковь великаго города Александріи не принимаетъ". (Дн. IV, 492).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Concilia. ibid, p. 372. Дн. IV, 460--2.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. посланія этихъ и другихъ церквей. Concil. Т. П, pars 1. Дн. т. IV.

шено пиканого прогматического определения 35), биосимъ взглядъ на богословствование VI и VII вселеновихъ соборовъ. Шестый вселенскій соборъ въ противодійствів моноеслитству изрекъ ученіе о двухъ воляхъ во Христь. Чёмъ руководствовался соборь въ своикъ логматическияъ постановленіяхъ? Лостаточно сравнить в'вроопрем'я невіс VI вседенскаго собора съ въроопредълениемъ собора халкидонскато, чтобы признать нолное родство этихъ двухъ собововъ Въроом ределеніе пестаго вселенскаго собора начинается темъ. что со всем точностію передаеть тексть вероопределенія жалкидонскаго собора по вонросу о лицъ Богочеловъка и на этомъ основаніне какъ красугольномъ камив провозглашаеть учение о двухъ воляхъ во Христь <sup>26</sup>). Что касаетоя до VII вселенскаго: собора, то мы делжны съ увъренностію утверждать, что провозглашенный отв него догмать объ иконоупотребловін и иконопочитанін въ церкви находить свою окору главиће всего въ вероопределени халкихонскомъ. Иконоборцы отрицали позволительность употребления иконъ въ церкви на томъ основанін, что богочеловъческое лице Хіриста неизобразвиот что на полотні и доскі передвется лишь неловическій образь Христа, а не его Божественный зракъ.. Эта мысль жконоборцевъ утверждалась на монофизитекомъ возгрвнін, что Божество во Христь кажь бы, упразднило въ Немъ человенество. Решение противоположное иконоборчоскому могло основываться главиватие на ученіи, что во Христь было два совершенных вестества-Божеское и человъческое, два естества несліянныхъ, но и нераздельныхъ, вследствие чего и просто изображение одного человъческаго зрака Христова полжно было сильно говорить о Богочеловъкъ христіанскому чувству. А это и есть ученіе, провозглашенное въ опредъленіи собора халкидонскаго. Соборъ VII вселенскій стоить ближе къ халкидонскому собору, чёмъ какъ это можетъ представляться съ

<sup>25)</sup> Если пятый вселенскій соборъ и перерышаеть нікоторыя постановленія IV Всел. собора относительно отдільных влиць, то однако онъ всецілю блюдеть візроопредівленіе этого собора, и потому на его діянія нельзя смотрівть какъ на противодійютвіе опредівленіямь предъидущаго собора.

<sup>26)</sup> Hahn. Bibliothek der Symbole. S. 91, 92. Слич. 84.

перваго взгляда. — Итакъ халкидонское въроопредъление въ дальнъйшемъ течении церкви обнаруживаетъ свое дъйствие нри ръшении важнъйшихъ догнатическихъ воиросовъ. Мы не говоримъ уже о томъ, что въра халкидонскаго собера стала върой всего міра христіанскаго до сего дня <sup>27</sup>).

IV. Халкидонскій соборъ поддержаль и утвердиль въ церкви авторитеть известной уніи. Уваженіе его къ унів несомнънно слъдуетъ какъ изъ того, что посланіе Кирилла: "да воввеселятся небеса" было поставляемо на немъ на ряду СЪ СИМВОЛАМИ НИКЕЙСКИМЪ И КОНСТАНТИНОПОЛЬСКИМЪ, ТАКЪ ВЪ особенности изъ вероопределенія халкидонскаго собора, которое въ большей своей части изложено словами известнаго исповеданія Іоанна Антіохійскаго. Въ "речи" своей къ императору Маркіану соборъ калкидонскій снова и съ особенною силою ссилается опять на чню, какъ величайшее церковноисторическое явленіе. Сказавъ о темъ, что въ богословствованіи по вопросу о Богочеловіжів надлежить сообразовать свои мысли съ ученіемъ отцевъ церкви, соборъ затъмъ указываетъ, какими именно свято-отеческими сочиненіями должно руководиться въ указанномъ случав. Такими, но его сужденію, должны быть именно сочиненія, какія приняты или появились въ церкви во время уніц, въ интересахъ уніи. Это - посланіе Аванасія къ Эпиктету, посланіе Кирилла къ восточнымъ, испов'яданіе в'вры мудраго (σοφός) Іоанна Антіохійскаго 28). Императорская власть съ своей стороны особымъ указомъ возстановляетъ честь и достоинство техъ лицъ, которыя такъ много пострадали отъ Діоскора за приверженность къ уніи. Императоръ Маркіанъ указомъ призываетъ имперію изгладить изъ памяти, что сдёлано на соборъ разбойничьемъ касательно Флавіана, Евсе-

Digitized by Google

<sup>27)</sup> Интересно слышать мивніе современника, протестанскаго писателя Schopper'a (s. 38) о значенім халкидонскаго собора. Онъ говорить: "полечинка, какая подымается противъ него въ нашемъ стольтім, доказываетъ, что его господство не прекратилось. Халкидонскій соборъ вотъ уже полторы тысячи льть пользовался и пользуется вліяніемъ и значеніемъ, и въ этомъ заключается указаніе, что онъ представляетъ собой моментъ истины непреходящаго свойства. И если соборъ не даетъ осязательнаго рышенія вопроса, то развів настоящее время разрівнихо этотъ трудивішій вопросъ?"

28) Acta Chalced. р. 347. Діян. IV. 391.

вія Дорилейскаго, Осодорита. Онъ объявляють, что мощи Флавіана перенесены въ столицу, потому что онъ "блажениве всехъ живыхъ", потому что онъ быль человекомъ "единственнымъ, который поистине быль достойнымъ опискономъ", -- а также Евсевію и Осодориту возвращается незапятнанняя честь 29). Конечно, императоръ действоваль такъ не самъ по себъ, но по вліянію отцевъ собора халкидонскаго, которые отнеслись съ уважениемъ къ каждому изъ этихъ лицъ. Ибо соборъ воскваляль въру Флавіана 39), радостно привътствоваль появление на соборь Осодорита и. когла позинье на томъ же соборь онъ ясно исповъдываль свое православіе, соборъ почтиль его хвалебными кликами 31). Евсевій Дорилейскій стояль во главѣ себора халкидонскаго и его голось почтительно выслушивался всёми <sup>3,2</sup>). Какое же значение имъеть то обстоятельство, что на соборъ и послъ собора унія была цънима и уважалась? Больпое. Унія предначала важное явло. До времени ся влександрійскію богословы въ своихъ сочиненіяхь при раскрытін догматовъ довольствовались авторитетами александрійскаго направленія и чуждались писателей антіохійской школы; наобороть антіохійскіе богословы считали авторитетами въ богословской литературъ только писателей, принадлежавшихъ къ ихъ школъ, писателей же школы александрійской они или совствъ не хотбли знать или ограничивали нач значение въ наукъ богословской. Была очевидная розны, разъединеніе. Богословы двухъ школь въ наукв и литературь сторонились одни другихъ. Представители же унін изъ антіохійцевъ первые отбросили предуб'єжденіе къ писателямъ противоположной школы. Они стали изучать ихъ, ува-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Concilia, t. II, pars. 1, p. 362. 363. Дѣян. IV, 426—7.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Acta Chalced. p. 73. Дъян. Ш, 233.

<sup>31)</sup> Acta Chalced. p. 274-5. Дъян. IV, 181.

<sup>33)</sup> Соборъ Халкидонскій не оставиль безъ вниманія и другихъ страдальцевъ за унію. Ива Едесскій быль оправланъ соборомъ и возстановленъ въ митрополическомъ достоинствъ (Acta Chalced. р. 295. Дъян. IV, 240—1). Домну, патр. антіохійскому, человъку не искавшему никакихъ почестей, проводившему, по низверженіи его соборомъ разбойничьимъ, жизнь аскетическую, соборъ соблаговолилъ назначить пенсію изъ доходовъ церкви антіохійской (Acta Chalced. р. 298. Дъян. IV, 246 и дал.).

жать, литировать въ своихъ трудахъ. Такъ поступали: Іоаннъ. Ломнъ Антіохійскій, Өеодоритъ 13). Отцы халкидонскаго собора поступали такъ же. Въ приложени вкъ рвни отцевъ собора къ Маркіану мы встрвчаемъ приведенными свия втельства следующих писателей, какъ равнозначительныя: Аванасія Александрійскаго и Флавіана, епископа Антіохійскаго, Кирилла Александрійскаго и Іоанна Златоуста 34). Такой обмень авторитетами быль весьма важенъ иля науки богословской. Этимъ устранялась односторонность научно-богословских воззрвній 35). Вместо двухъ школьныхъ литературъ возникаетъ одна церковная литература. Горизонтъ богослововъ-писателей разширяется. Позднъйшіе писатели, напр. Максимъ исповъдникъ, Іоаннъ Дамаскинь, цагр. Фотій съ равнымъ уваженіемъ относятся къ писателямъ и писолы александрійской и антіохійской. Заов выпатодеция, определения выпработанныя во время уніи, сділались послі халкидонскаго собора общимъ и непререкаемымъ достояніемъ богословской науки. Таково напр. экзегетическое правило, что одни изреченія евангельскія и апостольскія нужно относить къ Божеству Христа, другія къ Его человічеству, иныя къ божеству и человічеству заразь. Вообще нужно сказать, что вся последуюшая богословская литература, не исключая и современной намъ православной литературы, стоитъ слишкомъ: близко по своимъ началамъ къ халкидонскому собору. Не думаемъ, чтобы мы говорили парадоксъ.

V. Разсматривая догматическую исторію первыхъ 4-хъ вселенскихъ соборовъ, мы наблюдаемъ то интересное явленіе, что богословское теченіе александрійское, за різдкими исключеніями, постоянно дружественно относится къ папству, тогда какъ представители антіохійскаго богословскаго паправленія, исключая немногіе приміры, постоянно давали

<sup>33)</sup> Hoffmann, Verhandlungen d. Kirchen-Versam. zu Epbesus. S. 75 und Anmerk, 413. Curs. patr. Migne, t. 25, prolegomena, p. 276. Сочиненіе Өеолюрита: "Еранистъ".

<sup>81)</sup> Acta Chalced. p. 348—9. Дъян. IV, 393 и дал.

<sup>35)</sup> Если бы напр. извъстное догматическое послание Льва явилось во премена III всел. собора, оно безъ сомнънія не встрътило бы сочувствія въ кругахъ александрійствующихъ.

отпоръ цапамъ. Соборъ халкидонскій действоваль въ духув представителей втораго направленія. Быть можеть, още никогда не дано было такъ сильно почувствовать палеству дато его притязанія на власть въ церкви неосновательны, незаконны, какъ это сдълано соборомъ халкидонскимъ. Первое дівніє этого собора представляєть поучительный примъръ въ подобномъ родъ. Когда панскіе легаты ни съ того. ни съ сего потребовали, чтобы Діоскоръ изгнанъ быль съ собора, ссылаясь единственно на то, что такъ приказаль сделать папа, словамъ дегатовъ соборъ не внимаетъ. Легатовъ спросили: да какая же вина Діоскора, объясните? Легаты сказали: "Діоскоръ осмълился составить соборъ (разб.) безъ папскаго позволенія, чего никогда не было и не должно быть". Соборъ не находить уважительною эту причину и снова обращается къ легатамъ съ вопросомъ: объясните дъйствительную вину Діоскора и только тогда ваше желаніе будеть исполнено. Затэмъ соборъ хотя удовлетворяетъ желанію легатовъ, но далеко не вполнѣ 36). Отцы очевидно не придавали нималъйшаго значенія правилу, что будто безъ воли папы не можетъ происходить соборовъ. Но самымъ важнымъ фактомъ, въ которомъ выразилось неуваженіе къ папскимъ притязаніямъ со стороны отцевъ собора, быдо провозглашение константинопольского патріарха равнымъ по достоинству, хотя и вторымъ по чину, съ папою римскимъ <sup>87</sup>). Напрасно легаты протестовали на соборъ касательно этого опредъленія, напрасно потомъ папа Левъ домогался уничтоженія этого постановленія, — дъло осталось безъ измѣненія. Это былъ такой важный фактъ, котораго папы не забывали во все теченіе хр. исторіи. Власть, которую папы приписывали исключительно себъстоять во главъ церкви, по этому опредъленію собора халкидонскаго, они должны были разделять съ патріархомъ византійскимъ. Могло ли что либо болье вредить папскимъ притязаніямъ? Основываясь на этомъ правиль, церковь восточная сумъла охранять свое достоинство отъ папскаго порабощенія даже въ такія тяжкія времена, какъ XIII или

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Acta Chalced. p. 41. Дѣян. III, 141—2.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Дѣяніе XVI.

XV въкъ. Соборъ халкидонскій однажды навсегда парализовалъ властолюбіе папъ въ отношеніи къ востоку. Церковь положила преграду, о которую разбивались ковы римскихъ первосвященниковъ...

Итакъ, вотъ заслуги собора халкидонскаго для церкви, православія, всего христіанскаго міра. Онѣ велики и разнообразны. Такими заслугами опредѣляется высокая честь этого вселенскаго собора, его громкая слава, его безсмертное имя.

## приложенте.

## О символъ нашей православной церкви или втораго Вселенскаго Константинопольскаго собора,

Символъ, который съ древнихъ временъ принять въ употребление церковию греческою, а за нею и нашею русскою православною церковию, который ежедневно читается за богослужениемъ, которой произносится крещаемыми или ихъ восприемниками при совершении тавиства крещения, который изучается нами въ школахъ съ большими или меньшими комментариями, есть символъ Константинопольскаго, втораго Вселенскаго, собора, или, какъ болъе принято называть его у насъ, символъ Никео-константинопольский.

Такое широкое употребленіе указаннаго символа у насъвъ русской церкви, должно бы, повидимому, обусловливать очень ясное и основательное представленіе о томъ, что такое символъ нашъ, какое его происхожденіе, какова была исторія его утвержденія въ церкви. Но, сколько знаемъ, всѣ подобные вопросы доселѣ не находили себѣ разрѣшенія. Пастыри церкви ежедневно читаютъ и слушаютъ символъ, истолковываютъ его на церковныхъ бесѣдахъ и школьныхъ урокахъ, но остаются при самомъ неопредѣленномъ представленіи, что это символъ Никео-константинопольскій— и только. Въ сущности однакожъ вопросъ о нашемъ символѣ не такъ простъ, какъ это представляется для того, кто совсѣмъ не знакомъ съ иностранной литературой (проф. Чельцовъ, въ своей диссертаціи: "Древнія формы символа" познакомилъ читателей съ одной изъ болѣе распространенныхъ въ западной наукѣ попытокъ точнѣе уяснить проис-

хожденіе нашего символа, но съ тѣхъ поръ довольно таки утекло воды: западная наука въ настоящее время шире и глубже захватываетъ вопросъ). Въ западной литературѣ въ послѣднее время появилось нѣсколько сочиненій, посвященныхъ этому вопросу. Въ ней можно встрѣчать даже такое радикальное мнѣніе, что символъ Константинопольскій не только не есть символъ втораго Вселенскаго собора, но и неизвѣстенъ былъ въ церкви до времени VII Вселенскаго собора, то есть до конца VIII вѣка. Вообще этимъ вопросомъ довольно занимаются на западѣ, о чемъ у насъ, кажется, совсѣмъ неизвѣстно.

- Наци энамереніе состопть не вътомъ, чтобы ознажемить читателя со всеми понитивми западной науки разрёшить данный вопросъ, — это дёло слишкомъ сложное, а въ томъ, чтобъ сообщить свёдёнія объ одной изъ нихъ, самой новой и очень любопытной и оригинальной. Разум'вется изследованіе немецкаго ученаго Адольфа Гарнака, пом'єщенное въ изв'єстной Réal-Encyklopadie Герцога (Real. — Encykl. B. VIII, 212—230. 1881), подъ заглавіемъ: "Константинопольскій символъ" (Constantinopolitanisches Symbol) 1).

Мы изложимъ съ возможною полнотою изслъдование Гарнака о символъ Константинопольскомъ и сдълаемъ нъсколько замъчаний съ своей стороны въ силу правила audiatur et altera pars — тъмъ болъе, что изыскания Гарпака, не смотря на всю ихъ ученость, еще не дълаютъ напрасною попытку поддерживать о происхождении символа то мнъние, какое господствуетъ въ нашей церкви.

Свою статью "о Константинопольскомъ символъ" Гарнакъ начинаетъ такими словами: "Вторымъ изъ такъ называемыхъ вселенскихъ символовъ есть символъ Константинопольскій. Онъ есть именно такой, который единственно по праву можетъ носить имя "вселенскаго" символа, поскольку онъ пользуется оффиціальнымъ значеніемъ въ греческой и рим-



<sup>13)</sup> Изоледованіе это дасть ясное представленіе о томъ, какую фазу въ своемы развитів проходить нъ настоящее время вопросъ объ этомъ омиводів, какъ меого и запутанъ нопросъ, какъ меого и серьезно онъ изучается, какъ меого нужно со стороны нашей богословской науки усилій, чтобы поддержать наше церковное мивніе о происхожденіп Константинопольскаго симвона.

ской церкви, далее во всехъ восточныхъ схизматическихъ національныхъ церквахъ, и даже въ большей части протестантскихъ церквей и сектъ. Заметимъ прежде всего самое важное: западныя и греческія церкви подъ именемъ Никеоконстантинопельскаго и даже просто Никейскаго символъ, употребляютъ въ практикъ не символъ, составленный на Никейскомъ соборъ 325 года ("символъ 318 епископовъ"); но, какъ обыкновенно полагаютъ, распространенную редакцію этого символа, принятую, по традиціонному взгляду, въ Константинополъ на Вселенскомъ соборь 381 года".

Для того, чтобы дать надлежащее разъяснение вопроса о происхождении и первоначальной истории этого символа, Гарнакъ кочеть вести речь о следующих матеріалахъ:

1) о подлинномъ тексть Константинопольскаго символа,

2) Никейскомъ символь, 3) о происхождени Константинопольскаго символа и его отношении къ Никейскому, 4) объистории Константинопольскаго символа въ церкви. Первый
изъ поставленныхъ частныхъ вопросовъ, на каме кочетъ
обратить вниманіе Гарнакъ, мы опустимъ въ нашемъ приложеніи въ виду слишкомъ большой спеціальности его, и
потому анализъ изследованія немецкаго ученаго начнемъ со
втораго изъ помеченныхъ имъ вопросовъ

1. Такъ какъ символъ Константинопольскій до настоящаго времени и уже съ начала среднихъ въковъ носитъ имя Никео-Константинопольского или просто Никейскаго, такъ какъ его считаютъ за простое распространение этого последняго символа, даже прямо смешивають съ нимь, такъ какъ наконоцъ неоспоримо онъ заключаетъ въ себъ много родственнаго съ Никейскимъ символомъ, то, для того, чтобы правильно понимать исторію возникновенія константинопольскаго символа, нужно возвратиться къ вопросу о возникновенін и исторін самаго Никойскаго символа. Никойскій символь, оригинальный тексть коего можеть быть возстановлень на основанік самыхъ лучшихъ источниковъ, составлень первымъ вселенскимъ соборомъ, какъ первое относительное заключеніе тринитарнаго спора, составленъ подъ давленіемъ императорской воли и явился, благодаря моральному преобладанію маленькой Александрійской партіи". Тѣ предварительныя обстоятельства, которыя въ заключение привели къ

побълъ сторонниковъ Александрійской нартін и къ составленію и принятію символа, остаются въ темнота, потому чте Евсевій умышленно хранить молчаніе, оставляя сокрытыми ближайшія обстоятельства дёла, поздивищіе же историки черпали овои сведенія изъ области легендъ. Также и Оппервоначальномъ смыслё слова биообыес пельзя составлять себв достаточно вернаго понятія. Однакоже известно, что Евсевій въ главномъ правъ, именно - если онъ говорить. что предложенный отъ него крещальный символь церкви Кесарійской послужиль основанісмь для новой формулы (т. е. Никейской), хетя нодробности, о которыхъ говоритъ при ртомъ Евсевій, мало могуть заслуживать вероятія. Указанное извёстіе Евсевія подтверждается изследованісиъ композиціи Никейскаго символа. Важибищія сведенія касательно композицін никейскаго символа 1) заключаются въ сявдующемь: І. Никейскій символь имбеть въ своей основів, какъ показываетъ сравненіе, крещальный символъ церкви Кесарійской. И. Оть этого послідняго онь отличается: а) накоторыми пропусками и небольшими измененіями, b) принесеніемъ въ него Александрійскихъ кристологическихъ выраженій, с) редакція его носить печать приспобленія къ і русалимско-антіохійскимъ крещальнымъ исповъданіямъ вёры. III. Никейскій символь составлень не въ качествъ крещальнаго символа, а въ качествъ, излагающаго ученіе о Сынъ Божіемъ, правила въры (Glaubensregel), вложеннаго въ рамки символа. Объяснение пункта: II, а). Выпущены изъ символа Кесарійскаго следующія выраженія: Божей Слово (вийсто того поставлено: Сына Божейя), Перворожденного всей твари, прежде вспхг выкова отг Отца рожденнаго (вивето того: рожденнаго от Отца) и видоизмънена фраза: Сына единороднаго такъ: единороднамо и т. дал. до слова — Бога (привнесеніе въ смысл'я Александрійских воззрівній). Эти пропуски очень важны для правильнаго пониманія Никейскаго символа, ибо они доказывають, что торжествующая Александрійская партія хотела избегнуть въ составленномъ отъ нея правилъ въры всякой двусмысленности и всякихъ недоразуменій и что она далека была отъ

<sup>1)</sup> Полный тенетъ синвола Никейскаго см. выше на стр. 26-27.

всякаго компромисса. Вычеркнутыя фразы, хотя онв и являлись въ сущности библейскими, были однакожъ такими. которыя часто употребляли и открытые враги и полвраги. Поэтому решено было выключить ихъ изъ новаго (Никейскаго) правила въры. Объяснение пункта: II, b). Новыми александрійскими вставками были следующія прибавки: 1) то есть изг сущности Отца, 2) рожденного, не сотвореннаго, 3) единосущнаго Отцу, 4) шесть христологическихъ анаоематизмовъ въ кониъ символа. Объяснение пункта: II, с). Все прочее, чёмъ отличается символъ Никейскій отъ Кесарійскаго, не имъетъ догматической природы, но составляеть редакціонныя изміненія. Эти видоизмъненія вообще такого рода, что они стоять въ согласім со словоизложениемъ крещальныхъ Герусалимско-антіохійскихъ поместныхъ символовъ. Нужно думать, что они представляють, не имъющую догматическаго значенія, уступку патріархамъ Антіохійскому и Герусалимскому, первенствующимъ на соборъ. Эти измъненія слъдующія: 1) въ первой части символа (о Богъ Отцъ) поставлено: латого виъсто алачтот, 2) перемъщение словъ: чрезъ котораго все произошло, 3) прибавка: како на небъ, тако и на землъ, 4) прибавка: наст ради человньковт, 5) прибавка: снисшедшаго, 6) вочеловичившагося вибсто: жившаго между человъками, 7) на небеса вмъсто: ко Отцу, 8) грядущаго, вивсто: имвющаго опять прійти, 9) присоединеніе слова: Святаго къ слову: Духа (въ третьей части символа-о Лухъ св.). Объясненіе: пункта III. Что Никейскій символъ не есть крещальный символь, но правило въры разъясняющее учение о Сынъ Божиемъ, это открывается: 1) изъ краткости третьей части символа, гдё совершенно нётъ упоминанія о церкви, оставленій греховъ, воскресеніи плоти и въчной жизни, о такихъ предметахъ, которые или всъ или частію, въ началѣ IV-го въка, встрѣчаются почти во всвхъ крещальныхъ символахъ. 2) изъ прибавленія анаеематизмовъ въ концъ его. Вслъдствіе указанныхъ прибавокъ и опущеній, и также всявдствіе несоразмітрной подробности второй части символа (о Сынъ Божіемъ), наконецъ вслъдствіе исключенія двусмысленныхъ библейскихъ фразъ исповъданіе получило характеръ теоретическій (theoretisirenden),

не литургическій и не библейскій. Въ последующее время, послѣ Никейскаго собора это послужило главнымъ поводомъ къ борьбъ противъ символа. Не только аріане и евсевіане нападали на него подъ предлогомъ, что онъ не библейскій, но и мужи, въ существъ дъла сходившіеся во митияхъ съ Никейскимъ соборомъ, также не решались вполне соглашаться съ нимъ, символомъ. Съ другой стороны, если возьмемь во вниманіе, съ какой поб'ядоносной р'вшительностью и съ какою силою это исповъдание поражали аріанизмъ, а также и то, что оно заключало въ себъ самое сильное осуждение всякой двусмысленности, какая только могла представляться, — если возьмемъ во вниманіе равно и то, что на символъ этотъ хотели смотреть какъ на образецъ ученія и какъ на общій церковный законъ, хотя и не какъ на крещальный символъ, то найдемъ здёсь яснейшее доказательство энергіи маленькой Александрійской партіи 1). Изъ актовъ соборовъ, изъ твореній отцевъ церкви, даже изъ сочиненій еретическихъ писателей весьма легко было бы привести множество цитатъ (изъ времени 350-450 г.),

<sup>1) &</sup>quot;Но сама эта партія еще не уяснила себ'в во всей подробности проблемму, а потому "испов'вданіе" не могло быть достаточнымъ для всесторонняго решенія ея. Символь въ разныхъ отношеніяхъ быль преждевремененъ, и это-къ собственному вреду. Онъ быль преждевремененъ въ разоужденіи теологической точки зрінія его собственных защитниковъ: ихъ теологія не была еще отчетлива, не была еще ръшительна въ отношеніи къ модализму (видъ монархіанства) и потому не была ясна; для нихъ еще не выяснилось значеніе ученія о Св. Дух'в (т. е. въ начал'в споровъ аріанскихъ). Онъ былъ преждевременнымъ, какъ скоро его хотвли сдълать общецерковнымъ закономъ; ибо церковная іерархія большею частію шла еще противъ этого символа. Въ продолжение следующихъ десятилетий Никейскій символь весьма сильно быль оснариваемь и противь него выставлень быль цёлый рядь символовь со стороны его враговь. Борьба эта была собственно борьбой изъ-за этого символа. Въ этой борьбъ защитники его пришли къ мысли охранять самую букву его и остерегались даже хотя бы въ одномъ словъ отступать отъ него; чуждались всякаго объяснительнаго расширенія его въ дукъ православія; считали законную почву потерянною, какъ скоро они сами себъ попустили бы употреблять или провозглашать хоть сколько нибудь иначе формулированный символь. Такъ на соборъ Сардикійскомъ, 344 года, просто повторенъ былъ символъ Никейскій; такъ называемая Сардикійская формула вёры, составленная въдухё православномъ, хотя и предложена была на соборъ, но не была принята на немъ".

которыя бы свидетельствовали о высокомъ уважении къ Никейскому символу, какъ содержащему апостольское преданіе, и говорили бы въ пользу его абсолютной неприкосновенности. Лишь одно представляло затрудненія и приводило къ различіямъ между приверженцами Никейскаго символа, это именно вопросъ, какъ впередъ поступать при крещеніи. Мы уже виділи, что символь Никейскій не есть символь крещальный, но есть правило вёры, и действительно нъть ни одного свидътельства въ пользу того, чтобы гдъ либо въ церкви, между 325 и 361 годами, употреблялся символъ этотъ при совершении крещения, а оставались въ употребленіи въ этомъ случав древніе символы помъстныхъ церквей. Но когда, съ восшествіемъ на императорскій престоль Юліана, православная партія снова подняла голову, когда знаменитыми соборами въ началъ шестидесятыхъ годовъ быстро и успѣшно совершена была рѣшительная реставрація православія, когда мужественные епископы въ Малой Азіи и Сиріи выступили за православіе и повели это дело съ силою, мудростью и благоразуміемъ, такъ что православная позиція стала защищенною со всёхъ сторонъ, тогда явилось желаніе, чтобы и при торжественномъ актъ крещенія произпосимо было чистое Никейское исповеданіе. Это приведено было въ исполненіе такимъ образомъ: или начали привносить главнъйшія Никейскія выраженія въ древніе пом'єстные крещальные символы, или позволяли себь расширять и распространять Никейскій символь, такъ что онъ сталъ пригодень для спеціальной цёли, сталь пригоднымь для употребленія вътаинствъ крещенія, или же наконецъ этотъ самый символъ, не смотря на его неполноту и его полемическій характерь, безь всякихь измѣненій ввели въ практику при совершеніи крещенія. Всв эти три способа двиствительно имвли мвсто въ церкви въ теченіи стольтія между соборомъ Александрійскимъ (362 г.) и Халкидонскимъ; въ исторію этихъ то попытокъ входить по своему происхожденю и символь, который носитъ названіе Константинопольскаго".

Таковы сужденія Гарнака по поводу происхожденія и исторіи символа Никейскаго, сужденія служащія подготовленіемъ для дальнівшихъ выводовъ его о происхожденіи собственно

Константинопольскаго символа. Вообще онв правильны и свидътельствують о серьезномъ изучении этимъ ученымъ даннаго вопроса. Есть конечно мысли, выраженныя языкомъ, не привычнымъ для православнаго человъка, но этого нельзя ставить въ вину протестантскому автору. Сдёлаемъ лишь два замъчанія по поводу приведенных разсужденій Гарнака. Авторъ говорить, что символъ Никейскій составленъ "подъ давленіемъ императорской воли". Признаемся, этого мы не понимаемъ. Для такого утвержденія нельзя указать никакого доказательства; мысль автора вполнъ произвольна. Еще: намъ ни гдъ не встръчалось читать объясненія, подобнаго тому, какое даеть Гарнакъ относительно вліянія партій собора Никейскаго на словоизложеніе символа. Вліяніе Александрійской партіи изв'єстно, оно допускается въ наукъ и принадлежить къ такимъ результатамъ научнымъ, противъ которыхъ спорить нътъ основаній. Дело другое-вопросъ: о вліяніи Антіохійской нартіи на составление символа. Объ этомъ, сколько знаемъ, доселъ ничего не извъстно было въ наукъ. Гарнакъ однакожъ допускаеть такое вліяніе Антіохійской партіи (въ лицъ патріарховъ Антіохійскаго и Іерусалимскаго, которыхъ онъ очевидно относить къ одной и той же партіи). Не споримъ. Дело темное. Можетъ быть предположение Гарнака и не лишено справедливости, но все же оно лишь предположеніе. Намъ однакожъ представляется странною характеристика Гарнакомъ этихъ двухъ партій — Александрійской и Антіохійской: каждая изъ нихъ по его словамъ представляется господствующею на соборъ. Такъ Александрійской онъ приписываетъ преобладаніе (ubergewicht), называетъ ее побъдоносною (siegende), а патріарховъ Антіохійскаго и Іерусалимскаго (или что то же — Антіохійскую партію) считаетъ руководителями собора (dominirenden). Мыслимо ли это? Кажется, авторъ нъсколько путается въ представлении дъла, когда пытается сказать новинку, констатировать вліяніе антіохійцевъ при составленіи Никейскаго символа.— Но продолжимъ анализъ изследованія Гарнака.

2. "По общему мнѣнію, утвердившемуся въ церкви съ VI вѣка, символъ Константинопольскій составленъ на вселенскомъ соборъ 381 года. Этотъ соборъ, созванный Өео-

досіемъ І, чтобы прекратить македоніанскій споръ, будто бы пополнилъ Никейскій символъ чрезъ противодухоборческое распространеніе третьей части его (о Св. Духѣ), и такимъ образомъ, полагають, и возникъ символъ, который носитъ имя Никео-константинопольскаго: этотъ-то символъ потомъ перешель въ общее церковное употребление". -- "Что прежде всего поколебало мивніе о происхожденіи Константинопольскаго символа отъ II Вселенскаго собора, говоритъ Гарнакъ — это именно то, что символъ этотъ встречается въ "Якоръ" (названіе сочиненія) св. Епифанія Кипрскаго, а это сочинение относится по своему происхождению къ 373 или 4 году. Епифаній сообщаеть его одной церкви въ Памфиліи, въ качествъ крещальнаго символа, Символъ, встречаемый у Епифанія, отличается отъ Константинопольскаго кромъ того, что въ немъ есть анаеематства, принадлежащія Никейскому символу, только темь, что онъ иметь двѣ фразы, какихъ нътъ въ Константинопольскомъ символѣ: то есть изъ сушности Отиа, и какъ на небъ, такъ и на землю, въ остальномъ оба символы совершенно тождественны. Такое положение дела требовало по меньшей мере изміненія традиціоннаго мнінія, если не хотіли считать этотъ Епифаніевъ символъ за прибавку, сдъланную самимъ этимъ писателемъ въ своемъ трудъ, послъ 381 года, или если не хотъли признавать его неподлиннымъ, интерполяціей, сделанной въ "Якоре" въ позднейшее время. И воть въ силу этого, Гефеле по примъру Тильмона и Селье принимаетъ, что соборъ (II Всел.) составилъ не новый собственно символъ, но только усвоилъ уже существующійэто именно символъ Епифанія—и въ некоторыхъ местахъ измѣнилъ его, сдѣлавъ его болѣе сокращеннымъ. Эту же гипотезу Тильмона приняль Каспари (Каспари, заметимъ, первый спеціалисть нашего времени по вопросу о символахъ, онъ целыхъ двадцать летъ неизменно работалъ надъ этимъ предметомъ и достигъ громадной учености, -- плодомъ ея и быль рядь сочиненій о символахь) и развиль далье съ извъстною ученостью. Также и по мнънію Каспари символъ Епифанія соборомъ Константинопольскимъ возвышенъ въ достоинство общецерковнаго символа; какимъ образомъ это случилось, — въ отвътъ на этотъ вопросъ Каспари указываетъ на необычайное уваженіе къ св. Епифанію въ его время, вслідствіе чего соборъ Константинопольскій могъ быть знакомъ съ Кипрскимъ символомъ 1).

Но правда ли то, что онъ принятъ былъ соборомъ Константинопольскимъ 381 года? Ни въ одномъ документъ нъть, заявляеть Гарнакъ, ни малейшаго указанія ни на выдающуюся роль, какую играль Епифаній на этомъ соборъ. ни на принятіе соборомъ предложеннаго отъ Епифанія символа. --- Мнѣніе о происхожденіи Константинопольскаго символа отъ собора 381 года неправильно и неправильность его, совершенно независимо отъ сужденія о символь Епифанія, можно доказать, утверждаясь на основаніяхъ вильшних и внутренних. Внёшнія основанія слёдующія: 1) соборъ Константинопольскій вообще не быль соборомъ вселенскими; императоръ Өеодосій созваль епископовъ только той части имперіи, какая была подчинена ему, и дъйствительно только епископы Востока присутствовали на немъ, да и Востокъ то имълъ не многихъ представителей на соборъ. Соборъ составился изъеписконовъ Оракійскихъ, Малоазійскихь и Сирійскихъ; онъ открылся прежде прибытія Александрійскаго патріарха и не многихъ Египетскихъ епископовъ, да и они не играли сколько нибудь видной роли на немъ. 2) Каноническія опредѣленія собора Константинопольскаго не были вносимы въ древнъйшія греческія собранія каноновъ. Уже братья Баллерини правильно вывели это заключение изъ того, что въ древнъйшемъ латинскомъ переводъ каноновъ, Приски (полов. V-го въка), каноны Константинопольскіе впервые поміщены были послю каноновъ IV всел. собора. Изъ этого по справедливости можно дълать общее заключение, что опредъления собора 381 года только послъ 451 года пріобръди общее уваженіе на Востокъ. 3) Между не многочисленными документами, которые сохранились до насъ въ качествъ актовъ II всел.

<sup>&#</sup>x27;) "Что касается происхожденія самого символа, то Каспари неопровержимо доказываеть, что онъ обязань своимъ происхожденіемъ не самому Епифанію, также возникь не на островъ Кипръ, въроятнъе—что онъ составлень еще за нъсколько лъть до 373 года и притомъ въ Сиріи. Такимъ образомъ символь этоть возникь по крайней мъръ лъть за 15 до собора Константинопольскаго".

собора, а такими служать 4 канона и посланіе къ императору. --- символа не находится. Онъ внесенъ въ акты этого собора позднъе, при чемъ не сообщается никакихъ подробностей о томъ, при какихъ историческихъ условіяхъ произошло его составленіе; притомъ онъ пом'єщается въ актахъ на такомъ исключительномъ месте, что уже Баллерини константировали его вставку. 4) Сократь разсказываеть, что соборъ Константинопольскій, послё того какъ его оставили Македоніанскіе епископы, просто утвердиль Никейскую віру, а также Созоменъ и Оеодоритъ не знаютъ о немъ ничего болье. Еще важнье то, что Григорій Назіанзинъ, присутствовавшій на соборь, въ своемь написанномь по окончаніи собора подробномъ посланіи о правиль въры къ Кледонію упоминаетъ лишь Никейскій символь, о пополненіи же его или составленіи новаго символа не говорить ни слова. Это argumentum e silentio убійственно для традиціоннаго мивнія потому, что Григорій въ томъ же посланіи утверждаеть, что Никейскій соборь въ отношеніи къ ученію о Св. Духъ неполонъ. Для Григорія невозможно было молчаніе, если бы соборъ Константинопольскій въ какомъ либо отношеніи пополнилъ символъ Никейскій. 5) Латиняне послѣ этого собора подвергали осужденію многія изъ его распоряженій, и такъ какъ они объ общемъ авторитетъ его ничего не знають, то они до второй половины 5-го въка очевидно также не знаютъ ни о составленіи новаго символа на немъ, ни о пополненной редакціи Никейскаго собора. Но не иначе было и на Востокъ: соборъ Константинопольскій 382 г. въ своемъ соборномъ посланіи къ епископамъ, собравшимся въ Римъ, ссылается на Никейскій символь, какъ на пригодный къ употребленію при крещеніи: вселенскій соборъ въ Ефесъ, 431 года, на первомъ своемъ засъдании прочиталъ Никейскій символь и занесь его въ акты, о символь же Константинопольскомъ онъ совсемъ молчить. На соборе Разбойничьемъ, 449 г., на которомъ соборъ Ефесскій называется еторыма вселенскимъ соборомъ, — следовательно соборъ Константинопольскій не принимается въ счеть, прочитывается Никейскій символь и признается онъ единственнымъ, непререкаемымъ, неизмѣняемымъ основоположеніемъ чистаго ученія, -- о символь же Константинопольскомь опять

молчаніе. Во избъжаніе подробностей, сошлемся на изслъдованія Горта 1) и Каспари, изъ которыхъ последній темъ больше заслуживаеть доверія, что онъ убеждень въ поалинности Константинопольскаго символа, --- а въ этихъ изследованіяхъ находится такой выводъ: "между 381 и 451 годами ни на Востокъ ни на Западъ нельзя встръчать ни въ соборныхъ актахъ, ни у одного отца церкви, ни еретическихъ теологовъ никакого вернаго следа существованія Константинопольскаго символа, не говоря уже о томъ, чтобы гдъ либо указывалось на него именно какъ на символъ Констинтинопольскаго собора или чтобы онъ употребляемъ быль какъ оффиціальный крещальный символъ". Можно бы пожалуй думать, что такъ какъ соборъ Константинопольскій до половины V-го въка не обладаль авторитетомъ вселенскаго и притомъ, какъ это можно видеть изъ посланій папы Льва I и изъ заявленій египетскихъ кляриковъ во время IV вс. собора, на Западъ и въ Египтъ онъ не считался таковымъ, то опредъленія его вскоръ пришли въ забвеніе, а съ ними и новосоставленный символъ; можно бы пожалуй, далее, ссылаться на известие, что по сообщению Константинопольскаго собора 382 года соборъ Константинопольскій 381 года составиль, къ сожальнію до нась не сохранившійся, томъ ( $\tau \acute{o}\mu o\varsigma$ , т. е. разсужденіе или изложеніе) касательно православнаго ученія вёры, а въ этомъ де томъ и могь заключаться новый символь. Но это очень ме в вроятно, ибо а) вопреки этой гипотезы говорять данныя, сообщаемыя Григоріемъ Назіанзиномъ и тремя церковными историками, b) долженъ же однакожъ где нибудь, по крайной морь въ церкви Константинопольской, если соборъ Константинопольскій действительно составиль символь, найдтись слёдь этого символа въ ближайшую эпоху (до халкидонскаго собора); но ничего такого нътъ. Изъ одной бесъды произнесенной Златоустомъ въ Константинополъ, можно

<sup>1)</sup> Гортъ—англійскій писатель. Ему принадлежить сочиненіе подъ заглавіемъ: On the Ct Pan creed and other eastern creeds of the fourth century, Cambridge, 1876. Сочиненіе это намъ неизвъстно, но мы имъемъ всъ основанія утверждать, что оригинальная мысль самого Гарнака о происхожденія Константинопольскаго символа, съ которою мы далье познакомимся, навъяна на него именно этимъ сочиненіемъ Горта.

наобороть заключать, что крещальнымъ символомъ въ перкви Константинопольской въ концъ IV въка быль символь не Константинопольскій. с) Въ случав, еслибы соборъ Константинопольскій дъйствительно составиль новый символь. положимъ разширилъ никейскій, то судя по тому, что мы знаемъ о деятельности его, нужно было бы ожидать, что соборъ изложитъ его иначе, чъмъ какъ изложенъ символъ Константинопольскій. Въ заключеніе d) нужно зам'ятить, что не только до средины V-го, но даже до начала VI-го въка не находится, за единственнымъ исключениемъ, ни одного върнаго свидътельства въ пользу существованія Константинопольскаго символа. Такое единственное исключение составляють акты Халкидонскаго вселенскаго собора 451 года; въ нихъ находится Константинопольскій символъ рядомъ съ Никейскимъ и считается онъ символомъ собора 381 года. А съ началомъ VI века онъ встречается весьма часто вмёстё съ Никейскимъ символомъ. Къ этому явленію мы еще возвратимся въ следующемъ отдель нашего изследованія. Итакъ изъ того, что нами сказано, ясно следуеть, что традиціонное мивніе, будто соборь Константинопольскій составилъ второй символъ или пополнилъ Никейскій, въ силу указанныхъ внишнихо основаній нужно признать совершенно нев фроятнымъ".

"Внутреннія основанія—пишеть Гарнакь—еще болье неблагопріятны для этого традиціоннаго мивнія, ибо можно доказать во І., что Константинопольскій символь отнюдь не есть распространенный символь Никейскій, во ІІ-хъ, что еслибы соборъ составиль новую редакцію символа или расширилъ Никейскую редакцію, то она не могла иметь такого изложенія, какое имветь символь Константинопольскій. Объясненіе І пункта. Константинопольскій символь отличается отъ Никейскаго не только присоединеніемъ новыхъ членовъ въ третьей части (о Св. Духъ и пр.), но онъ оть последняго совершенно отличень; основныя части его совсемъ другія, хотя Никейскія слововыраженія и приняты въ него. Если сравнить Константинопольскій символъ съ Никейскимъ, то открывается: въ Константинопольскомъ недостаеть а) словъ: то есть изг сущности Отца, б) Бога отъ Бога, в) какъ на небъ такъ и на землъ, г) внавематствъ; 2) въ символъ Константинопольскомъ прибавлены: а) слова: Творца неба и земли, (въ первой части о Богъ Отцъ) б) слова: прежде вспхъ впковъ къ слову: рожденнаго (во 2-ой части о Сынъ Б.), с) слова: съ небесъ къ слову: сошедшаго, d) слова: от Духа Святаго и Маріи Дъвы къ слову: воплотившагося, е) слова: распятаго же за насъ при Понтіи Пилать и предъ словомъ: страдавшаго, f) слова: и погребеннаго послъ слова: страдавшаго, д) слова: по писаніями посль словь: воскресшаю въ третій день, h) слова: и съдящаго одесную Отца посяв: возшедшаго на небеса, і) слова: и паки со славою къ слову: грядущаго, к) слова: Котораго царствію не будеть конца въ заключени второй части символа. 3) Есть различія въ расположеніи словъ и построеніи фразъ, такъ а) въ первой части мысль о Богъ Отцъ, какъ Творцъ всего видимаго и невидимаго выражена иначе по сравненію съ символомъ Никейскимъ, b) во второй части слово: иогоувъй (единороднаго) съ членомъ поставлено въ качествъ приложенія къ словамь: υίον τοῦ Θεοῦ, с) вмісто рожденнаго отъ Отца сказано: отъ Отца рожденнаго, д) члены во второй части символа, за исключеніемъ слова распятаго. вст соединены частицей и, е) въ третьей части сказано: и въ Духа Святаго, въ Никейскомъ наоборотъ: и въ Святаго Луха. Такимъ образомъ, если сравниваемъ Константинопольскій символь съ Никейскимъ, то находимъ, кромъ распространенія третьей части, 4 опущенія, 10 прибавокъ и 5 стилистическихъ измъненій; вообще, на что впервые обратилъ вниманіе Гортъ, изъ 178 словъ въ Константинопольскомъ символъ только 33 навърное взяты изъ Никейскаго, следовательно неть и пятой части. Ни одинь разсудительный человъкъ при такомъ положении дъла не станеть болье утверждать, что Константинопольскій символь есть только измёненная редакція Никейскаго символа, но неизбъжно заключение, что этотъ символъ или есть совершенно самостоятельный символь, въ который лишь внесены нъкоторыя выраженія изъ Никейскаго, или что въ основъ его лежить какой нибудь другой болье древній символь, который только исправленъ быль въ духъ Никейскаго ученія. Въ особенности доказывають это мелкія отступленія

въ немъ отъ словоизложенія Никейскаго символа; ибо часть сравнительно большихъ прибавокъ еще можно кое-какъ объяснить твиъ, что составлявшіе символь хотвли распространить Никейскую regula fidei съ цёлію сдёлать изъ него крещальный символь и потому въ обиліи внесли въ вторую часть символа такіе члены, которые содержали факты изъ исторіи І. Христа. Такъ прибавку: от Луха Святаю и Маріи Дпен пожалуй можно было бы объяснить темъ. что ею хотели нанести поражение аполлинаристамъ. Но такой образъ разсужденія едва ли позволителенъ, какъ скоро возмемъ во вниманіе, что число отступленій отъ Никейскаго символа слишкомъ велико; если оставимъ въ сторонъ немногія Никейскія выраженія символа К-польскаго, то усмотримъ, что два символа разнятся между собою во всехъ пунктахъ и имеютъ общаго между собою лишь то, что составляеть общее для вспаго крещальных символовь древней церкви. Особеннаго вниманія требують опущенія въ символъ Константинопольскомъ. Съ точки зрънія гипотезы, что Константинопольскій символь есть вновь проредактированный символь Никейскій, распространенный и разширенный съ цёлью сдёлать изъ него крещальный символъ, легко понять, почему опущены анаоематства Никейскія, такъ какъ они не умъстны въ крещальномъ исповъданіи; но иное двло-другія опущенія, какъ напр. опущенія двухъ следующихъ выраженій: то есть изв сишности Отца и: Бога отв Вога. Какъ объяснимъ мы такое явленіе, что болье ста епископовъ, преданныхъ ученію Никейскому, на соборѣ собранномъ въ такое время, когда аріанизмъ быль еще силенъ,--епископовъ, долгое время ведшихъ борьбу за символъ Никейскій, охраняя его слововыраженіе, —епископовъ, объявившихъ себя на этомъ соборъ, весьма выразительно, въ пользу Никейскаго символа, —вычеркиваютъ самыя важныя Никейскія формулы изъ своего исповъданія? Можетъ ли кто искать себъ выходъ въ предположении, что отцы удержали слово: о́нообогос и вычеркнули прочія выраженія, какъ въ сущности тождественныя съ этимъ словомъ? Ибо во первыхъ слово δμοούσιος вовсе не тождественно съ вычеркнутыми выраженіями, далье: если бы они и были тождественными, то однакожъ въ эпоху между 325 и 381 годами никто не

осивлился бы въ такомъ родъ сокращать символь. Нътъ! такой фактъ легко объясняется только тогда, когда допустимъ, что Константинопольскій символь не есть новая редакція Никейскаго, а есть самостоятельный, конечно православный, символь, въ который внесены необходимъйшія Никойскія слововыраженія, есть болье древній символь помъстной церкви. -- ибо въ IV и V въкахъ вообще не составляли совершенно новыхъ крещальныхъ символовъ,--который чрезъ привнесение главнъйшихъ изръчений изъ Никейской regula передъланъ въ православно-Никейскій по своему характеру. Къ этой гипотезъ приводитъ разсмотръніе двухъ прибавокъ, какія имфетъ Константинопольскій символъ въ сравнени съ Никейскимъ, во первыхъ-прибавки: прежде вспхг впковг къ словамъ: от Отца рожденнаго, затемъ другой прибавки: по писаніямо. Что касается первой прибавки, то известно, какъ Никейскіе отцы сильно боялись привносить представление о какомъ либо времесчисленіи въ ученіе о рожденіи Сына отъ Отца, такъ какъ это могло вести къ недоразуменіямъ; поэтому то они ръшительно выбросили эти самыя слова (прежде всъхъ въковъ) изъ въроизложения Кесарійскаго. Ихъ нерасположенія къ этому выраженію должно было еще болье обострится послъ составленія примирительныхъ формулъ (символовъ) Антіохійскихъ и Сирмійскихъ. Следовательно, какимъ же образомъ отны Константинопольскаго собора могли снова внести въ символъ эти слова, въ особенности въ томъ случав, если Константинопольскій символь быль лишь новой редакціей Никейскаго? Не давалось ли бы этимъ законнаго права полуаріанамъ искажать и повреждать Никейскій символъ? И это въ 381 году, тогда, когда православіе торжествовало, Никейская въра одерживала окончатальную побъду, когда въ первомъ правилъ этого собора читаемъ: "Въра 318 отцевъ собиравшихся въ Никеъ Виеннской да не отметается, но да пребываетъ господствующею", а полуаріане ясно были осуждены! Это просто невозможно. Но все становится яснымъ, когда примемъ, что Константинопольскій символь есть только исправленный въ Никейскомъ духъ, конечно не въ Константинополъ, болъе древній крещальный символь, который приведенныя выраженія имъль уже въ готовомъ видъ и къ которому лишь прибавлены самыя характеристическія изреченія Никейскаго символа. Тоже самое должно сказать и относительно загадочнаго выраженія: по писаніяма. Это выраженіе въ продолжение долгихъ споровъ (аріанскихъ) сдълалось настолько подоврительнымъ, что ни одинъ по-никейски мыслившій отецъ не имълъ основанія прибавлять его къ какому бы то ни было символу, не говоря ужъ о Никейскомъ. Объяснение пункта II. Изъ досель изложеннаго съ очевидностью сльдуеть, что символь Константинопольскій не есть расширенный Никейскій, но въ Никейскомъ духѣ исправленный символъ помъстной церкви, потому что въ высшей степени нев фроятно, чтобы подобная редакція могла произойти отъ Константинопольскаго собора 381 года. Объ этомъ соборъ извъстно только, что онъ утвердилъ Никейскій символь. Ближайшее разсмотръніе третьей части символа, которая считается собственнымъ дъломъ этого собора еще разъ покажетъ, какъ невъроятно мнъніе о происхожденік даннаго символа отъ собора Константинопольскаго. Что на соборъ 381 года ведена была борьба съ духоборцами, что съ этого времени считается ихъ окончательное отлучение отъ православной церкви, что соборъ не только не заключилъ мира съ ними, но ръшительно указалъ имъ двери, это составляетъ твердые исторические факты. Върно и то, что догматическій томъ, выданный соборомъ, но къ сожальнію потерянный для насъ, высказывалъ учение о полномъ единосущи Духа св. со Отцемъ и Сыномъ. Но посмотримъ: какого рода предикаты, которые даются Духу Святому въ символъ Константипопольскомъ? Здёсь нёть исповёданія единосущія Духа съ Отцемъ и Сыномъ, довольствуются лишь такимъ ученіемъ о Духъ Святомъ: "Господа, животворящаго, отъ Отца исходящаго, со Отцемъ и Сыномъ споклоняемаго и сславимаго, глаголавшаго въ пророкахъ", т. е. довольствуются изръченіями, которыя конечно могуть быть понимаемы и въ смыслъ единосущія, но которыя прямо не вывыражають единосущія, изреченіями, которыя въ началь спора въ шестидесятыхъ годахъ могли считаться достаточными и тогда действительно могли служить правильнымъ выраженіемъ православія, изреченіями, которыя въ должной мёрё направлялись противъ грубаго аріанизма, но которыя были совершенно не пълссообразными въ виду энергическихъ нападокъ на единосущіе Духа около 380 года. Развъ духоборцы не могли учить и не учили, что Духъ господствуетъ и животворитъ, развѣ они не могли въ случаѣ крайности соглашаться и на формулу, что Духу должно поклоняться вмёстё съ Отцемъй Сыномъ? Такимъ образомъ съ върностью можно утворждать, что подобное ученіе не могло быть последнимь словомь собора 381 года; этоть соборь не могь своего ученія, своей въры въ единосущіе Дука облекать въ такія формулы, какія ему приписываются. Константинопольскій символь безь сомнівнія содержить православное ученіе, но ученіе недостаточное. Следовательно происхожденіе его опять следуеть относить ко времени боле древнему и мы вынуждены признать въ немъ крещальный символь, который послъ 362 года и именно до 381 года проредактированъ или исправленъ приспособительно къ ученію Никейскому и въ противодействіе духоборцамъ".

Остановимся пока. Разсмотримъ кратко тъ основанія, какія приводить Гарнакъ противъ традиціоннаго, какъ онъ называеть его, мивнія о происхожденіи символа Константинопольскаго или II Вселенскаго собора именно отъ этого собора, при чемъ въ основу символа положена была редакція Никейскаго символа. Свои основанія Гарнакъ д'влить на внёшнія и внутреннія, разсмотримъ тё и другія. Вившнія основанія Гарнака намъ не представляются безспорно убъдительными. 1) Пусть Гарнакъ не признаеть II вселенскій соборъ вселенскимо, пусть даже въ свое время соборъ этотъ не пользовался значениемъ вселенскаго; для насъ достаточно того, что онъ впоследстви признанъ былъ церковію такимъ, а потому онъ и остается для насъ вполнъ вселенскимъ соборомъ. 2) Нисколько не удивительно, что каноны II Вселенскаго собора не были вносимы въ древнъйшія греческія собранія церковныхъ правилъ (если это дъйствительно факть), потому что авторитеть константинопольскаго собора сдёлался непререкаемымъ только послё Халкидонскаго IV вселенскаго собора. 3) Нётъ ничего подозрительнаго и внушающаго недоверія въ томъ обстоятельствъ, что въ собраніи актовъ соборныхъ символъ помъ-

щается на не урочномъ мъстъ, послъ каноновъ, и безъ всякихъ пояснительныхъ замъчаній объ его происхожденіи. Вёдь известно, что действительных актовь или протоколовъ II вселенскаго собора никогда не существовало, т. е. въ свое время ихъ не было составлено. Вследствіе этого, документы, относящіеся къ этому собору, впоследствім извлекались изъ различныхъ источниковъ и размъщались безъ опредъленной системы и случайно. Что же туть особеннаго, если символъ почему-то занялъ мъсто въ документахъ у собирателей послъ каноновъ? 4) Ссылаться на авторитеть историковъ Сократа, Созомена и Өеодорита безполезно, потому что они почти не дають никакихъ свъдъній о догматической деятельности II вселенского собора, говорять о немъ обще. Да и развъ говорять они о томъ, какъ составленъ символъ никейскій? Они даже и не всё приводять его буквально. Что касается до Григорія Богослова, который въ своихъ сочиненияхъ не дълаетъ упоминания о символь константинопольскомъ, то это вопросъ сложный. Мы полагаемъ, что нами даны нѣкоторыя нити къ его разрѣшенію въ сочиненіи: "Вселенскіе соборы IV и V въковъ". 5) Такъ называемый второй константинопольскій соборъ 382 года въ посланіи, писанномъ въ Римъ, не упоминаеть о символъ константинопольскомъ, по нашему мнънію, по следующей причине: этотъ соборъ именть въ виду оправдать некоторыя стороны въ деятельности собора константинопольскаго 381 года, послужившія предметомъ къ нарежаніямъ на Западъ; въ этомъ смыслъ и составлено извъстное посланіе его въ Римъ. О символъ же здъсь не упоминается безъ сомивнія потому, что онъ не возбуждаль тамъ, въ Римъ, какихъ лябо неудовольствій. Что символъ константинопольскій не возбуждаль тамъ нареканій, это достаточно можно видёть изъ того, что на соборе халкидонскомъ впоследствіи одно изъ правиль константинопольскаго вселенскаго собора вызвало грожкій протесть, а символь константинопольскій, который торжественно быль прочитань въ Халкидонъ, никакого. Говоримъ объ отношеніи папскихъ легатовъ къ фактамъ, какіе они встретили въ деятельности собора Халкидонскаго. Дальнейшая ссылка Гарнака на то, что символъ константинопольскій не быль читанъ и не упоминается на III вселенскомъ соборъ 431 года и на Разбойничьемъ соборѣ 449 года, для знакомаго съ истиннымъ положением дъда на этихъ соборахъ остается лишенною значенія. Неть никакого сомненія вь томь, что соборь константинопольскій 381 года долгое время не пользовался нимальйшимъ авторитетомъ въ Александрійской церкви, а жакъ извъстно на III вселенскомъ соборъ и Разбойничьемъ главными вождями были представители Александрійской церкви, -- на вселенскомъ соборъ александрійцы православпые, на Разбойничьемъ же александрійцы монофизитствующів. Поэтому, то обстоятельство, что на этихъ соборахъ не быль приводимъ символь константипопольскій, представляеть дёло естественное и не можеть служить доказательствомъ противъ происхожденія его отъ собора константинопольскаго 381 года. Вообще нужно сказать, что соборъ константинопольскій не вдругь, а постепенно пріобрель авторитеть во всей церкви, почему на его определенія вначалъ ссылались ръдко, почему и символъ его распространенъ былъ не вездъ. И другіе соборы вселенскіе не сразу пріобретали полный авторитеть въ церкви. Такъ было съ соборомъ никейскимъ, который долгое время не пользовался значениемъ во многихъ восточныхъ церквахъ, и достигъ авторитета постепенно; тоже было съ соборами-Халкидонскимъ и V вселенскимъ, т. е. они не сразу припяты всей церковію въ качествъ вселенскихъ. Мы полагаемъ, что соборъ константинопольскій вначаль быль признаваемъ безспорно въ своемъ значеніи только въ округахъ константинопольскомъ и антіохійскомъ, а затёмъ уже послё халкидонскаго собора получиль авторитеть для всей церкви. Положительно не справедливо Гарнакъ прикрывается авторитетомъ знаменитаго Каспари, когда объявляетъ, что символъ константинопольскій нигді и никому не быль извістень до времени Халкидонскаго собора. Въ этомъ случат Гарнакъ поступаеть прямо недобросовъстно. Для доказательства сейчась приведенной мысли онъ указываеть на журнальныя статьи Каспари, писанныя въ пятидесятыхъ годахъ, но онъ долженъ бы судить о взглядахъ Каспари по болве обстоятельнымъ, новъйшимъ трудамъ этого ученаго. А въ этихъ трудахъ онъ нашель бы доказательства, что символь константинопольскій быль изарстена въ церкви раньше Халкидонскаго собора. Въ знаменитомъ ученнъщиемъ содинеціи Каспаря: Quellon zur Geschichte d. Symbols онъ нашель бы нагладнее подтвержденіе, что символь этоть извъстенъ быль патріаркамъ константинонольскимъ — Здатоусту и Песторію (Band. I, 94. 136 Apmerk).

Повидимому, важное и неотразимое доказательства внутреннія, приводимыя Гарнакомъ противъ разсматриваемаго "традиціоннаго", мижнія. І. Согласимся, что въ символь константинопольскомы очень немного выраженій взято изъ символа никойскаго; согласимся, что только одва натая доля константинопольского символа представляеть повтореніє выраженій никойскихъ, а прочее составлено вновь или занято еще изъ какихъ-нибуль другихъ символовъ; согласимся и съ темъ, что только 33 слова никейскаго символа вошли въ составъ символа константинопольскаго, состоящаго изъ 178 (довъ 1). Но что же следуеть отсюда для вопроса о происхождени Константинопольскаго символа? Пусть Константинопольскій символь немного походить на Никейскій; ужели же отсюда от необходимостью вытеклеть заключеніе, что въ основу, его не могъ быть положень символъ Никейскій в что онъ составлень не на Константинопольскомъ вселенскомъ соборъ? На основании сейчасъ указаннаго критерія, при помощи котораго Гарнакъ безапелляціонно произносить свой приговоръ касательно символа Константинопольскаго, подобный же приговоръ, наука должна была бы произнести и касательно Никейскаго сим-

<sup>1)</sup> Кстати скажемъ, что мы съ своей стороны то же пересчитали число словъ въ константинопольскомъ символъ и тъмъ не менъе со всъми частицами и членами, по гречески, назчитали линъ 176 словъ: мы считали по изданію Нафп'а, а по какому считаль Гарнакъ? Затъмъ у Гарнака, который пользовался сочиненіемъ англичанима Горта, необъяснено: какимъ образомъ произведенъ былъ счетъ Никейскихъ выраженій, внесенныхъ въ символъ Константинопольскій, вобще какихъ правилъ держался онъ въ этомъ случав. Мы лично также сдълали попытку пересчитать Никейскія выраженія, перешедшія тъ указанный символь и насчитали ихъ не 33, накъ Гарнакъ и Гортъ, а не менъе 70 и притомъ, какъ намъ кажется безъ всякой натяжки. Этимъ хотимъ, мы сказать, что счетъ Никейскихъ выраженій въ данномъ случав можетъ быть очень произвольнымъ, а потому опираться на него въ ръшеніи вопроса о происхожденіи Константинопольскаго символа нътъ твердыхъ основаній.

вола, если бы намъ не было достоверно известно, какъ произошель символь Никейскій. Намъ хорошо извістно, что въ основу символа Никейскаго легъ символъ Кесарійскій, предъявленный на собор'є Евсевіемъ, какъ свид'єтельетвуеть онъ самъ. Но что сказаль бы Гарнакъ о происхожденіи этого символа, если бы Евсевій не сохраниль иля насъ извъстія о сейчасъ упомянутомъ происхожденіи символа Никейскаго, и если бы Гарнаку пришлесь рашать этотъ вопросъ на основании сличения Никсискаго символа съ другими, ему предшествующими или современными? Онъ конечно долженъ былъ бы сказать, что символъ Никейскій не могь возникнуть путемъ переработки Кесарійскаго символа, такъ какъ между ними очень мало сходства. Мы взяли на себя задачу пересчитать число словъ въ Никейскомъ символъ (разумъется въ греческомъ текстъ) и оказалось, что словь въ немъ - 140, затъмъ мы поресчитали число словъ, о которыхъ съ несомнънностію можно утверждать, что они взяты въ него изъ символа Кесарійскаго и нашли такихъ словъ-30 съ небольшимъ. Следовательно, въ Никейскомъ символъ находится около пятой доли выраженій, родственныхъ символу Кесарійскому, въ остальномъ онъ отличенъ отъ Кесарійскаго. Следуя аргументаціи Гарнака необходимо было бы отрицать и происхождение Никейскаго символа путемъ переработки Кесарійскаго, если бы не существовало яснаго свидетельства Евсевія въ данномъ случав. Символъ Никейскій мало походить на символъ Кесарійскій, но несомнінно произошель посредствомъ переработки этого последняго; символь Константинопольскій имъстъ также немного сходнаго съ Никейскимъ, но весьма могъ возникнуть изъ Никейскаго путемъ расширенія и распространенія его текста. Что вменно такъ произошелъ символъ Никейскій, объ этомъ свидътельствуетъ Евсевій, а что именно такъ произошель символь Константинопольскій, объ этомъ свидътельствуетъ ясный голосъ вселенской церкви, начиная отъ собора Халкидонскаго. — Вниманіе Гарнака останавливается въ особенности на мелкиже отступленіяхъ Константинопольскаго символа отъ символа Никейскаго. Эти отступленія, по сужденію его, доказывають, что символь Константинопольскій не есть видоизм'йненіе Никейскаго. Въ

такомъ видъ собственная мысль Гарнака пъсколько не ясна, вследствие сжатости ого изложения: поясвимъ ее. Онъ хочеть сказать, что если бы въ основъ Копстантинопольскаго символа положена была редакція Нинейская, то къ чему, для какой цвли сдвланы тв отступленія, вв особенности въ растановкъ словъ, какія встръчаются въ первомъ симвель: они представляются необъяснимыми. Пока согласимся, что эти отступленія действительно необъяснимы. Чтожъ отсюда следуеть? Ровно ничего. Сравнивая символь Никейскій съ Кесарійскимъ, который положень въ основу перваго, мы также встречаемь въ немъ отступленія отъ последняго — необъяснимыя, мотиве которых в понять трудно: напримъръ въ символъ Кесарійскомъ читалось: di ov жai ечерего та лачта (въ отношени къ Сыну Божію), а въ символь Никойскомъ говорится: од од га лагга бубрего. Потрудитесь объяснить, почему въ символъ Никейскомъ выброшена частица жай и дано другое м'ясто словамъ та жарта? Полагаемъ, что никакое остроуміе но поможетъ разъясненію загадочнаго изм'єпенія. Но следуеть ли изъ такихъ необъяснимыхъ отступленій въ Никейскомъ символь-выводъ, что этотъ символь не есть видопаменение Кесарийскаго? Нътъ. А если такъ, то и мелкія отступленія въ символъ Константинопольскомъ въ сравнении съ Никейскимъ не могуть служить опровержениемь для мысля, что первый есть видоизменение втораго. Пожалуй можно идти дальше и пытаться доказать, что, наобороть, некоторыя мелкія отступленія дають довольно важное подтвержденіе мысли, которую всеми мерами старается опровергнуть Гарнакъ, именю, что Константинопольскій символь ость действительно видоизмъненію Никейскаго, что последній символь ноложенъ былъ въ основу при составления перваго. Гарнакъ недоумъваетъ, почему въ символъ Константинопольскомъ во второй части, гдъ указываются обстоятельства земной жизни Іисуса, часто употребляется соединительная частица: и (жлі), чого ніть въ Никейскомъ символів. Но недоразумъніе изчезаеть, если мы обратимъ вниманіе на то, что соединительная частица: и (хаг) въ указанной части Никейскаго символа предъ одними выражениями находится, а предъ другими нътъ. Отны Константинопольского собора

пожелали придать символу редакціонное совершенство, а для этого, они должны были: или совсёмъ изгладить частицу: и предъ выраженіями: ради нашего спасемія—вопломившагося, или поставить ее и тамъ, гдё еяне достаетъ. Отцы рёшились на последнее, вёроятно, руководясь примёромъ Никейскаго символа, въ которомъ сказанная частица встрёчается при исчисленіи перемях моментовъ зомной жизни Іисуса. Если эта частица употреблена при исчисленіи этихъ моментовъ, то еще умёстнёе употребленіе ем при дальнёйшихъ словахъ: страдающаго, погребеннаго.

Но если на основании мелкихъ отступлений въ символъ констаптинопольскомъ можно доказывать мысль, что онъ произошель изъ никейского путемъ его видоизмонения, то еще легче объяснить происхождение некоторыхъ опущений въ данномъ символъ по сравнению съ символомъ никойскимъ, что Гарнанъ считаетъ, кажется, вовсе невозможнымъ. Къ самымъ жарактеристическимъ отступленіямъ въ этомъ символь онъ относить опущения словь никейскаго символа: то есть изг сущности Отца и: Бога отг Бога. Слова-изв сущности Отца заменены словами: ппежде встах вынова (рожденнаго). Нъть ничего проще какъ объяснить: отчего произошла на соборъ константинопольскомъ такан замена. Слова изо сущности Отца возбуждали слишкомъ много споровъ въ перкви и въ тоже время недостаточно направлялись противь ученія савелліанскаго, возстановленнаго нь IV въкъ еретикомъ Маркелломъ: Слова же: прежеде встав втивев служили болье цьлесообразнымъ орудіемъ какъ въ борьбъ съ древнимъ савелліанствомъ, въ приверженноститкъ которому упрекали православныхъ ихъ враги, такъ и въ борьбъ съ маркелліанствомъ (впрочемъ по этому вопросу болже обстоятельныя соображенія можно нажодить въ нашемъ сочинении: "Всел. соборы IV и V вък."). Что касается словъ: *Бога ото Бога*, то они выпущены отцами константинопольскими безъ сомнинія потому, что были излишни, какъ окоро оставались въ символъ слова: Бога истинивно от Бога истиннаго. Первыя слова начего но прибавляли къ последнимъ и представлялись даже плеоназмомъ. Ничего пообъяснимаго нельзя находить и въ томъ, что въ константинопольскомъ символъ прибавлены слова.

какихъ нътъ въ никойскомъ: по писаніямъ. Гарнамъ говорить, что слова эти "въ длинномъ оноръ сдълались полозрительными". Мы не знаемъ, чтобы когая либо спорили въ церкви о самыхъ словахъ: по жисиніямь. Спорили противъ никейскаго символа, какъ употребившаго выраженія не библейскін, спорили и противъ многихъ символовъ аріанскихъ, старавшихся библойскими изреченіями прикрывать свое еретическое ученіе, но ота всего этого слова: по писамаямь не саблались подозрительными. Быть можетъ, отцы, употребляя эти слова, котели, скловить къ единенію съ церковію упорствующихъ аріанъ, которые мпогда чувствовали какой-то суевърный страхь из выражениямь, не сходнымъ съ библейскими изреченами. Не забудемъ, что выраженіе: по писаніяма употреблено тамъ, где въ символе дъйствительно перечисляются прямо библейскіе, новозавътные факты изъ земной жизни І. Христа. Едва-ли употребленіе этого выраженія въ данномъ случав могло хоть сколько нибудь затруднять отцевь константинопольскаго собора, уважавшихъ никейское ученіе. Вообще, намъ кажется, что Гарнакъ поставляетъ отцевъ константинопольскаго собора въ положение не естественное, когда думаеты, что они сбирались единственно для того, чтобъ подтвордить никейскій себоръ, повторить его символъ (неужели затемъ, чтобъ прочитать символь никейскій и росписаться въ слушаніи его?!), что ови не могли и не осмъливались провозгласить повый символь, болье соотвытствующий нуждамь времени, что они связаны были въ своей деятельности господствоя вавшимъ въ ижкоторыхъ богословскихъ кругахъ стремленіемъ охранять на все века ноприкосновенность буквы никойскаго символа. Нужно помнить, что значеніе аріанства къ концу IV въка сильно уменьшилось, почему отцы константинопольскаго собора могли действовать свободнес, брать на себя такія задачи, какія назадъ тому 20 леть представлялись пемыслимыми. Ил Поп поводун мыслей. Гарнака, высказанныхъ касательно формулированія ученія константинопольскаго символа о Духв св., новаго сказать нечего: считаемъ позволительнымъ отослать читателя къ темъ разъясненіямъ, какія уже даны нами по этому вопросу въ нашей диссертаціи: "Вселенскіе соборы IV и V въковъ (гл. IV).

Продолжимъ изложение разсуждений Гарнана о происхождении константинопольского символа.

Символъ константинопольскій, по мавнію Гарнака, произошель не такъ, какъ обыкновенно думають, а какъ же? На это онъ отвъчаетъ сладующими словами:

"Символь константинопольскій, говорить Гарнакъ, не есть расшаренный символь никейскій, а равно онъ не составленъ соборомъ константинопольскимъ 381 года въ качествъ рёшенія тринитарныхъ споровъ и притомъ взамёнъ никейскаго символа. К-польскій соборъ просто повториль никейскій символь, хотя при этомь вь своихь догматическихь определениямъ и сделалъ разъяснения къ нему. Символъ константинопольскій есть болье древній крещальный символь, но откуда взялся онь и какова исторія его возникновенія? Изысканія, одбланныя нами досель, дають достаточныя указанія въ этомъ отношеніи. Прежде всего примемъ во вниманіе важный фактъ, что словоизложеніе константинопольскаго символа уже за 8 летъ до собора константинопольскаго сообщается въ "Якоръ" Епифанія. --Епифаній же не самъ сочиниль этоть символь; онъ пере+ даеть его для церковнаго употребленія, какъ символь дошедній до него самого въ качеств'я достопочтеннаго исповъданія, и сообщивъ его Епифаній говоритъ: "эта въра предана отъ святыхъ апостоловъ, и въ церкви святаго города (sic) отъ всёхъ вмёстё святыхъ еписконовъ числомъ свыше трехъ сотъ десяти". Эти слова не совсвиъ понятны и по крайней мфрф испорчены, тфмъ не менфе изъ нихъ ясно открывается, пишеть Гарнакъ, что Епифаній сообщаеть церкви въ Памфиліи этотъ символъ въ качествъ апостольско-никейскаго. Откуда же онъ взялъ его? Уже давно бросилось въ глаза сходство между символомъ церкви јерусалимской и символомъ Епифанія. Но только англичанинъ Гортъ отыскивая это сходство, довель его до очевидности. "Въ сущности такъ называемый константинопольскій символъ есть ничто иное, какъ крещальное исповъдание Герусалимской церкви 1), только вновь проредактированное,

<sup>1)</sup> Гарнакъ не сообщаетъ текста символа Герусалимскаго, отсылая читателя къ изданию Rahn'a. Въ виду того, что для болъе точнаго понимания

обогащенное важитыщими никейскими формулами, а также правиломъ въры (regula fidei) касательно Св. Дужа" (слова Горта). Вся цервая часть символа Константинопольского (о Богъ Отцъ) и вторая (о Сынъ Божіемъ) до слова: 676коез буквально тождественны съ Герусалимскимъ символомъ; вторая часть въ своихъ главныхъ чертахъ составлена такъ же, какъ и Герусалимскій символь, только въ нее внесецы никейскія формулы и следующія историческія точнейщія опредъленія: от Луха Св. и Маріи Ливи, —же за насъ при Понтіи Пилать. — по писаніямь. — опять... со славою. Впрочемъ та или другая изъ этихъ добавокъ, именно последняя и предпоследняя могла такжо находиться и въ Герусалимскомъ символъ; мы знаемъ этотъ символъ только изъ огласительныхъ словъ Кирилла Герусалимскаго. на основани которыхъ и возстановляютъ его. Третья часть символа константинопольскаго (о Духъ Св.) согласна тоже съ словами Герусалимского символа: и ва Духа Святого, Утышителя, глаголавшаго во пророкахъ. Только въ учени о Духъ и въ слъдующемъ затъмъ исповъдании касательно крещенія, замётны въ константинопольскомъ символё очень сильныя измёненія, именно предикаты касательно Духа Св. восполнены извъстными формулами, но тъмъ не менъе довольно видна и заёсь Герусалимская основа. Эти отступленія отъ Іерусалимскаго символа объясняются въ константинопольскомъ символъ вліяніемъ на него со стороны символовъ, изъ которыхъ одинъ мы знаемъ изъ апостольскихъ постановленій, а другіе встрівчаемь въ Антіохійской церкви. Новые предикаты, какіе здёсь, въ симводе константино-

рѣчи Гарнака, полезно знать самый текстъ символа этого, приводвиъ его въ переводъ: І. "Въруемъ во единаго Бога, Отца Вседержителя, Творца неба и земли, видимаго же и невидимаго; П. и во единаго Господа Іисуса Христа, Сына Божія единороднаго, Бога истиннаго, отъ Отца рожденнаго црежде всъхъ епьков, чрезъ котораго все произошло, воплотившагося и вочеловъчившагося, распятаго и погребеннаго, воскресшаго въ третій день и восшедшаго на небеса и съдящаго одесную Отца, и грядущаго со славою судити живыхъ и мертвыхъ, коего царствію не будетъ конца; ПІ. и во единаго Духа Святаго, Утѣшителя, глаголавшаго во пророкахъ, и во едино крещеніе иокаянія во оставленіе грѣховъ, и во едину святую соборшую церковь, и въ воскресеніе плоти, и въ жизнь вѣчвую.

польскомъ, прилагаются къ Духу Святому лучше всего исторически объясняются чрезъ сравнение ихъ съ носланінми св. Аванасін въ Серапіону, писанными между 356 и 362 годами. Следовательно въ символе Епифанія или, что тоже, въ символъ константинопольскомъ мы имъемъ символь древне-Іерусалимскій, который лишь вновь пересмотрвнъ быль между 362 и 373 годами; этоть пересмотръ уже предполагаеть начало спора духоборческаго. Около 373-4 года символь этогь быль въ употреблени въ Ісрусалимъ, и вообще въ Палестинъ, въролтно также на о. Кипръ и предположительно въ Памфиліи. Къмъ сдъланъ нересмотръ (revidirt) Терусалимскаго символа послъ 362 года и къмъ онъ пополненъ чрезъ внесение Никейскихъ и противодукоборческихъ выраженій, въ этомъ едвали можно сомивралься; это сдвлано Кирилломъ Іерусалимскимъ, который долгое время быль предстоятелемь Іерусалимской церкви. Эту гипотезу, саму но себв состоятельную, Гортъ чрезь строгій анализъ теологіи Кирилла и чрезъ сравненіс ея съ прибавками, какія находимь въ константинопольскомь свмволь, довель до высшей степени въроятности. Онъ указываеть при этомъ, что сначала Кириллъ былъ "неръшительнымъ теологомъ, что онъ въ своихъ огласительныхъ словахъ, которыя имъ произнесены незадолго до 350 года, еще не учить определенно Никейской вере, но что впоследствін, именно после 360 года, онъ все решительнее и ръшительнъе склоняется въ пользу православія и переходить подъ вліяніе теологіи св. Аванасія. Что Кирилль быль лицемь, подвергшимь пересмотру Герусалимскій символъ, серьезныхъ сомивній по этому поводу быть не можетъ 1). Кириллъ съ своимъ дъломъ пересмотра Герусалим-

<sup>1) &</sup>quot;Время послѣ 362 года, послѣ знаменитаго Александрійскаго собора, есть время возстановленія православія. Опо характеризуется четырьмя историческими явленіями: 1) изчезновеніемъ искусственно создавщихся, чрезъ политику Констанція, партійныхъ отношеній, 2) болѣе обезпеченнымъ, благополучнымъ положеніемъ православной партіи, стремившейся къ побъдѣ, 3) тѣмъ, что между большей частью выдающихся восточныхъ епископовъ все болѣе и болѣе распространяется склонность въ пользу Никейскаго собора (Кириллъ јерусалимскій, Мелетій Автіохійскій) и тѣмъ, что помимо Египта, появляются замѣчательные защитники православія (капиадокійцы),

екаго символа въ видахв сближений ого от Никелокимъ ученіемъ---не стоить одиноко. Такимъ же путемъ возникли и другіе символы, о которыхв мы имбожь свівдінія; они возникли при техъ же отношенияхь, для той же цели и постому же методу: какъ и такъ называемый константинопольскій, т. е. пересмотрыный Іерусалимскій символь. Сюда относится крещальный символы церкий фильменьйяйской, внесенный Харисіемь на Ефесскій соборь 431 года, это есть дровне-малоазіатскій символь, но только исправі ленный въ лухи Инкейскаго символа въ последней трене IV въка. Такихъ символовъ можно приочитоть семъ. Что всь они произошии также, какъ и конспантинопольскій вы последенню треть IV века, это открывается помиже техе основаній, какін можно находить для каждаго изв нихв, изъ следующаго: 1) изъ того, что въ нихъ неть намока на позднайшіе христологическіе споры, 2) изъ того, что съ началомъ V въка символъ Никойскій въ неизменномъ его видъ входитъ все болье и болье въ оффиціальное упо требленіе, и для составленія новых крещальных въроизложеній не оставалось болве міста. Слідовательно, года 960 -- 400 представляють собой эпоху, когда происходить новая, разнообразная выработка символовь въ восточной церкви. Нинейскій символь даль сигналь кь такой діятольности. но попытки составленія символовь въ противоноложность: Никейскому жожду 330 и 360 годами не имели успѣха. Только въ последнюю треть IV въка, съ начас ломъ цвътущаго (!) времени дрейней церкви появляется плодотворное составленіе символовъ; это формулированіе въры предоставлено было отдельнымъ номестнымъ церквамъ в совершалось сообразно съ ихъ древими преданізми и обычаями. Одно лишь объединяло эту деятельность церков именно то, что составители символовы вносили непремвино вь свои символы исповъдание единосущия лицъ Св. Троицы и привносили вы нихъ положенія, направляющінся противы арганства. Эти символы (каковъ наприм. символь Епифани) A THE WEST CONTINUES OF STREET

<sup>4)</sup> стремленіемъ вносить Никейскую въру въ крещальныя въроизложенія и чрезъ то, сколько возможно, крыте утвердить ее въ сознаніи христіанскаго общества".

носили ими "Накейскикъ" не потому, что они вытёсняли ц заменяли Цикейскій, но потому, что они были въ действительномъ согласім съ этимъ символомъ, подобно тому, какъ на Западе различныя редакців такъ называемаго ацостольского символа носили имя "апостольских символовь". Вовникан оне, символы, въ ту короткую, достопамятную эпоку, въ которую ни одинъ патріархать не владичествоваль надъ остальными, когда ни фанатизмъ Александоін. ни нолитиканство (statsraison) Константинопольскаго патріарха но достигли преобладанія въ церкви, но когда въ Капводокім и Сирін знаменитьйшіе епископы и учители благоваря: своему авторитету фактически предводительствовали Восточною церковію. Къ этой эпох'в принадлежить вновь пересмотранцое въроизложение Герусалимское, въроизложеніе досточтимаго Кирилла, такъ называемый Константинопольскій символь".

Приведенныя мысли Гарнака составляють самую существенную сторону его изследованія. Основательны ли онв, убъдительны ли? Намъ представляются эти сужденія Гарнака гораздо ниже тъхъ, какія онъ высказаль раньше, когда старался локазать, что символь Константинопольскій не произошель отъ собора. Константинопольскаго 381 года и не есть переработка Никейскаго символа. Разскрытіе мысли. что символь Константинопольскій есть только болье или менте изивненный символь Герусалимскій, находимый въ огласительных словахъ Кирилла, составляетъ положительный результать работы Гарнака. Но этоть положительный результать въ существъ дъла есть ничто иное, какъ смъдая и фантастическая затья. Нътъ ни одного сколько нибудь убъдительного доказательства въ пользу догадки Гарнака. И прежде всего, мы ничего не знаемъ върнаго о томъ, какимъ быль древній Іерусалимскій символъ. Въ полномъ видъ онъ не дошель до насъ. Его возстановляютъ досадочно на основани огласительныхъ словъ Кирилла, но спрашивается: можно ли сделать это возстановление въ такомъ родъ, чтобы не оставалось никакихъ сомнъній въ томъ, что возстановление совершено безупречно. Намъ кажется, принимаясь за это дъло, каждый по своей воль и охоть можетъ отыскать у Кирилла такой символъ, какой надо-

бенъ лицу возстановляющему. Напр., если жто примежь въ мысли, что символь огласительных словъ Кирилла скоденъ съ Константинопольскимъ, то таковой, принявъ на себя задачу возстановить символь Герусалимскій, возстановиль бы его, сколько дозволяла возможность въ образъ, очень близкомъ къ символу Константинонольскому. Вообще начка не обладаетъ достаточными сродствами возстановить. по сочиненіямъ Кирилла не дошедшій до насъ символь Герусалимскій. Правда въ существующихъ кодексахъ твореній Кирилла встръчаются надъ огласительными словами надписанія, въ которыхъ находятся отрывочныя изреченія, которыя объясняются въ томъ или другомъ огласительномъ словъ, и которыя повидимому составляють извлечения изъ дровияго символа, но люди науки, трудившіеся надъ изследованіемъ древнихъ символовъ, не решаются утверждать, что эти надписанія сделаны во времена Кирилла, а напротивъ допускають, что они сдъланы пованье (Hahn. Bibliothek der symbole, p. 62. Breslau, 1877; Caspari. Quellen zur Geschichte des Taufsymbols s. 148. Christiania, 1879). Слъдовательно, вопросъ еще сомнительный: могуть зи надписанія, о какихъ мы говоримъ, служить пособіемъ и руководя ствомъ къ возстановлению Герусалинскаго символа въ древнемъ его видь? Но допустимъ, что мы обладаемъ возможностью возстановить древній Іерусалимскій символь, допустимъ, что символъ Іерусалимскій, отпечатанный Напп-омъ; который имбеть въ виду и Гарнакъ, есть очень върная капія древняго символа Іерусалимскаго. Можно ли утверждать, что на этотъ символъ очень походить символъ Константия нопольскій? Едва ли. Всякій, кто прочтеть мысленно символь Константинопольскій, который взвістень каждому праж вославному, и сравнить его съ Герусалимскимъ, помъщевнымъ нами въ одномъ изъ примъчаній нѣсколько выше. тотъ убъдится, что общаго между нами очень мало: столько, сколько имбють родственнаго всё древніе символы, но едва ли больше. Правда, Гарнакъ чувствуетъ возможность подобнаго не безосновательнаго возраженія и старается предотвратить его. Но какъ? новымъ предположениемъ, которое не имъетъ подъ собой реальной исторической появы. Онъ полагаетъ, что символъ Герусалимскій не оставался

**ВТ. ТОЖ**В ВИТЬ. КАКЪ СТО МОЖНО ВОЗСТАНОВЛЯТЬ НА ОСНОВАНИИ огласительных словъ Кирилла, но что онъ впоследстви быль пополнень чрезь внессніе Никейскихь выраженій (когда это было? чёмъ доказать, что такъ действительно было?), что это сделано самимъ Кирилломъ (есть ли хоть мальнийое фактическое доказательство у Гарнака въ пользу этой мысли? Мы что-то не заметили....) и что этотъ-то измененый символь и есть символь Константинопольскій (!!). Всв объяснения, мъ какимъ прибъгаетъ Гарнакъ для доказательства сейчась перочисленныхь мыслей, правла сами но себъядовольно любовытны, но къ делу, по нашему мивнію, вовее не относятся и дело остается въ темноте, не выкодя ва предвам сиблой гипотезы 1). И такъ въ сужденіяхъ Гарнава о происхождении Константинопольского символа вредположение опирается на предположение и конечный результать есть тоже не болье, какъ предположение. •

3. Въ последненъ отделени своего изследовани Гарнасъ излагаетъ исторію Константинопольскаго символа на Востоке в Западе; мы не будемъ следить за всеми его измеканіями въ этомъ отделеніи; ограничимся тёмъ, что говоритъ онъ относительно исторіи Константинопольскаго символа, после его происхожденія, въ церкви Восточной. Вопросъ этотъ сравнительно более важенъ.

"Происхождение такъ называемаго Константинопольскаго символа такимъ образомъ раскрыто, говоритъ Гарнакъ. Но самъ собою папрашивается на разрешение вопросъ: какимъ образомъ этотъ символъ получилъ имя Константинопольскаго и какъ, при какижъ отношениять получилъ онъ значение въ цериви въ какестев символа II вселенскаго собора, и какимъ образомъ признажъ былъ вселенскимъ? — Прежде всего должно опредълитъ: въ какое время Константинопольский соборъ 381 года: достигъ авторитета вселенскаго собора;

And the state of t

<sup>1)</sup> Единственное фактическое доказательство своей теоріи Гарнакъ можеть находить разві въ томъ, что символь Константинопольскій быль-де навістень рапіве ІІ Вс. собора, находится въ "Якорів" Епифанія, но это доказательство противъ составленія Константинопольскаго символа на ІІ Вс. соборів очень не новое. Оно уже достаточно еціпено въ науків западной и отчасти въ наміей науків (см. Іоанна Е. "исторія Всел. соборовъ", стр. 118—19).

ибо символъ ему приписываемый не прежде могь пріобрівсти ABTODUTETE BCOJENCERTO CHMBOJA, MAKE MOCAE TOPOL KEEL авторитеть вселенскаго получиль этоты соберь. А это случилось на Восток' в раньше средины Унготрума, гочнос: со времень Халкидонскаго собора. Можно утверждать: что именно Константинопольскій патріархать войлинажисебя попеченіе о томъ, чтобы провозгласить Константинопольскій соборъ вселенскимъ соборомъ. Этотъ патрівржать въ 451 году наконець достигь первенства въ Восточной церкви, послъ того какъ патріаризія каредры Антіохім и Александріи были скомпрометированы и стали схизнатическими: До средины V-го въка обыкновенно ръчь шла телькото двухъ вселенскихъ соборахъ. Византійскій дворъ и Константинопольскій патріархать им'єли полный интересь объявить, со временъ Халкидонскаго собора, соборъ Константинопольскій 381 года равнымъ съ Никейскимъ. Ибо 1/2 онь собранъ быль въ самой императорской столицем(2):сознань быль онь оть Феодосія I, этого втораго Константина, В) по третьему его правилу епископу Константинопольсному предоставлено "право чести по римскомъ епискомф"детичей здёсь на бумагѣ дано ему то, чёмъ онъ фактически сталь обладать спустя 70 леть (!). Что касается монофизитскимь церквей Востока, то онъ и послъ Халиндонскаго собора 20 лътъ не презнавали вселенскаго значенія Константивопольскаго собора, какъ доказывають это многія свидітель: ства; только въ началь VI въка погасло здесь противодвиствів въ отношеніи къ Константинопольскому соборуми опредъленія его наконець были приняты. - Но мірк того, какъ утверждался на Востокъ авторитеть Константинопольскаго собора 381 года, утвержделся и авторитеть приписываемаго ему символа. Можно находить, что около 500 года на Востокъ, или по крайней мъръ въ Константинополъ и въ нъкоторыхъ странахъ Востока исправлений символъ Іерусалимскій считался уже за символь Константинопольскій, за Никейскій символь, понолненный вы Константинополь. Это можно видеть уже изъ того, что Сирскю монофизичы около 560 года употребляли на практика рядомъ съ символомъ Никейскимъ и символъ Константинопольскій; считая последній вселенскимъ. Изъ сборника Діонисія Малаго можно

выводить заключение, что символь этоть уже къ концу V-го въка поиставленъ быль въ греческие акты собора 381 года. Инторполяція пконечно выдаеть себя темь, что символь у Діонисія, который вёрно перевель свой подлинникь, стоить послъ каноновъ, --- положение слишкомъ исключительное, ибо догматическія формулированія въ подлинныхъ актахъ стоять всегда прежде каноновъ. Въ предъидущемъ отделеніи мы уже установили фактъ, что между 373 и 451 годами не можеть быть констатировано никакого следа употребленія, жаже существованія Константинопольскаго символа, т. с. пересмотреннаго символа Герусалимскаго; наобороть за время отъ: 500 года легко можетъ быть указано теологическое употребленіе этого символа ва качествъ Константинопольскаго, и даже въ качествъ крещальнаго исповъданія. Слёдовательно, можно утверждать, что подлогъ последоваль между 450 и 500 годами; но затъмъ являются слъдующіе вопросы: нельзя ли точные указать время подлога? далые: при какихъ обстоятельствахъ, съ какою целію и на основаніи какихъ соображеній послідовало это діло? наконець: почему рашились на Востокъ со времени 530-550 годовъ замънить ири крещеніи символь Никейскій новымъ символомъ, когда уже больо стольтія при крещенія употреблялся Никойскій символь и когда этоть послёдній более и более вытёсняль изъ практики пересмотрённые и не пересмотрённые крещельные символы помъстныхъ церквей? - Что касается точный шаго опредыленія времени подлога, то пересмотренный Ісрусалимскій символь вы качестве символа собора 381 года впервые встръчаемъ въ актахъ IV вселенскаго собора и притомъ дважди (II и V дъянія), и въ оба раза рядомъ съ Никейскимъ символомъ, какъ второй основный символь церковный. Отсюда можно прямо заключать, что подлогъ совершенъ въ 451 году или нъсколько раньше. Одпакожъ является подозречие: не имеемъ ли мы дела въ данномъ случав съ интерполяціей соборныхъ актовъ Халкидонскихъ: по Гарнакъ считаетъ въ высшей степени въроятнымъ, - хотя, по нему, и остается еще мъсто для сомивнія. — что въ Халкидонъ дъйствительно читанъ быль такъ называемый символь Константинопольскій. "Подлогь", т. в. объявление символа Герустлимскаго въ исправленномъ

его видъ символомъ II вселенскаго собора, произошель по сужденію Гарнака, нозадолго до 451 года, въ Константинополь". Для уясненія соображеній; какими руководствовались въ этомъ дълъ, можно строить лишь гипотезы. Я могу сказать, замвчаеть Гарнакь, только ольдующее: несомненно, что соборъ 381 года действительно выдаль определеніе касательно ученія о Духів Св. въ своемъ догматическом тоню, до насъ не дошедшемъ, а также повторилъ Никейскій символь въ его неизменномъ виль. Впоследствии неполноту Никейского символа стали чувствовать все сильнье и сильные. Возникло желание привнести въ символъ истинное учение о Духъ Св., а равно и противоапполлинаристическія положенія, и чёмъ болёе (росло это желаніе, тэмъ болье чувствительной становилась исполнота Никейскаго символа . Это желаніе въ особенности ясно высказывалось по различнымъ причинамъ въ Константинополь: Вследствіе этого и решились здесь провозгласить символь Іерусалимскій въ его переработанномъ видь, символь Кирилла, символомъ Константинопольскаго собора 381 года. "Должно предполагать, что между символомъ Герусалимскимъ и соборомъ этимъ имълись какія либо отношенія. Кирилль присутствоваль на соборь Константинопольскомь ВЗ1 года, но его православіе не было несомнительнымъ, на Западв сильно сомнъвались въ его православіи. Нерасположеніе западныхъ къ собору 381 года существенно основывалось на томъ, что на немъ засъдали, и даже съ большимъ ночетомъ, лица, которыя на Западъ считались подозрительными. Такъ прежде всего Мелетій Антіохійскій, который присутствоваль на соборъ съ величайшимъ торжествомъ; почитался на Западъ за человъка не совсъмъ православнаго. На Востокъ очень хорошо знали о настроеніи Запада. Поэтому нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что Кириллъ, чтобы доказать на соборъ свое православіе, произнесъ здёсь исповеданіе веры, прочель, это таки остоственно, свое въ Никейскомъ духф пересмотренное вфроизложение, какое было въ употреблении въ Герусалимской церкви. Этотъ документь припять быль въ акты Константинопольскаго собора 381 года, заслуживъ одобрение отъ отцевъ, - принять подобно тому, какъ приняты: въ акти

Никейскаго собора Кесарійское вёроизложеніе Евсовія, а въ акты ИП вселенскаго собора филалельфійское віроизложеніе Харисія, Когда затемь въ Константинополь почувртвовали нужду составить пополнительное въ отношени къ Никейскому символу определение веры и захотели заимствовать ого изъ актовъ П вселенского собора, то и воспользовались для этой дівля заключавшимся здівсь Іорусалимскимъ символомъ, который содержаль действительно въ духе слиносущів составленное распространеніе третьей части (о Лухф Св.) и весьма ифиныя подробности во второй части (о Сынф Божіемъ). И вотъ съ провозглашеніемъ собора 381 года вселенскимъ посредствомъ извъстнаго quid pro quo приписаци ему и символь, ому не принадлежащий, (конечно не безъ противольйствія, которое улеглось только въ началь VI-го, въка) --- выдавъ его, за пополненный Никейскій" !и стараясь продожить ему путь къ общему употребление чрезъ законодательство и презъ богослуженіе, что наконець и удалось. Объ этой догадкъ каждый пусть думаеть такъ, какъ ему угодно, но несомнённо, что такъ навываемый Константинопольскій символь есть подлогь". — Около 500 года, или несколько позднее новый синволь достигь равнаго значенія съ симводомъ Никейскимъ; а спустя немного затёмъ слёдался крещальнымъ символомъ и такимъ образомъ вытъснить Никейскій символь. Въ объясненіе такого успеха Константинопольского символа, довольно кажется указать на то, что символь Никейскій по своей природь не быль символомъ крещальнымъ, а потому онъ и замъвонъ быль при совершени крещения другимъ, достигшимъ равнаго значенія съпервымь, заменень Константино-ПОЛЬСКИМЬ. A refrequence of a resistance of the pro-

Въ закдючение своихъ изысканий Гарнакъ говоритъ: "следовательно Константинопрльский символъ есть "ацо-крифъ". Онъ носитъ имя Константинопольскаго символа съ текимъ-же правомъ, съ какимъ и такъ называемый апостольский имя "апостольскаго", и такъ называемый Аранасіевъ имя "Афанасіева". Притомъ онъ въ одно и тоже премя и старше и моложе того себора, отъ котораго обы-кновенно ведутъ его происхожденіе; старше по своему про-исхожденію, моложе по своему значенію и авторитету".

Въ приведенныхъ словахъ Гарнака есть мысли довольно върныя и есть мысли совсемъ не върныя. Едва ли можно спорить противъ того утвержденія Гарнака, что соборъ Константинопольскій II вселенскій не вдругь достигь значенія въ церкви и что такую же судьбу раздёляль съ нимъ и символь Константинопольскій; равно было бы дёломъ неумъстнымъ оспаривать мнъніе Гарнака о томъ, что Константинопольскій соборъ и символь обязаны своимъ авторитетомъ и значеніемъ патріархату Константинопольскому и собору Халкилонскому. Все это мысли более или менее върныя. Но рядомъ съ этими мыслями, заслуживающими уваженія, какъ много у того же писателя сужденій произвольныхъ и поспъшныхъ! Мы придаемъ очень мало значенія увереніямь Гарнака, что будто символь Константинопольскій совсёмъ неизвёстенъ быль въ церкви до времени Халкидонскаго собора. Выше мы имъли случай указать примёры, свидётельствующіе о совершенно противномъ. Ни на одну минуту нельзя допускать мысли, раскрытой Гарнакомъ, что будто Халкидонскій соборъ решился провозгласить символъ не принадлежащій Константинопольскому собору, какъ бы онъ дъйствительно принадлежалъ этому последнему. Разве можно было сделать такой невероятный подлогь на многочисленныйшемъ соборы, на которомъ немало было лицъ, довольно подозрительно относившихся къ дъятельности главъ собора? Могли ли это потерпъть папскіе легаты, бывшіе на соборь и возстававшіе противъ правиль II вселенскаго собора? Что должны были говорить о соборъ Халкидонскомъ монофизиты, такъ враждовавшіе противъ этого собора, если бы онъ действительно позволиль себъ невъроятный единственный въ своемъ родъ подлогъ?-Что касается того, какъ объясняетъ Гарнакъ исторію превращенія въ глазахъ церкви символа Іерусалимскаго въ символъ Константинопольскій, то это не объясненіе учснаго, а какая то сказка. Въ самомъ деле, въ чемь состоила роль Кирилла на II вселенскомъ соборъ, мы не знаемъ; требовали ли отъ него провзнесенія православнаго исповъданія въры, опять-не знаемъ; произносилъ ли онъ символъ въры своей Герусалимской церкви, опять не знаемъ; если произносилъ, то было ли оно помъщено въ актажъ этого собора (если существовали когда либо эти акты, что сомвительно), неизвъстио; интересовалась ли когда либо Константинопольская церковь символомъ Герусалимскимъ, цънила ли его достоинство, ничего неизвъстно. И однакожъ Гарнакъ безъ всякаго колебанія выставляетъ свое митніе, что символъ Константинопольскій есть символъ Кирилла, будто бы прочитанный имъ на соборт 381 года и завъдомо ложно, поздите приписанный Восточною церковію этому собору въ качествъ его вселенскаго символа. Изъ цълаго ряда неизвъстныхъ фактовъ Гарнакъ выводить заключеніе, которое ему кажется очень въроятнымъ, но, говоря безнристрастно, это заключеніе чуждо всякаго въроятія.

Мы мокончили обозрѣніе изслѣдованія Гарнака о символѣ Константинопольскомъ. Мы не имѣли въ виду дать полнаго и обстоятельнаго отвѣта на вопросы, поднятые этимъ ученымъ. Это дѣло требуетъ цѣлой монографіи. Наше намѣреніе состояло въ томъ, чтобы заинтересовать читателя такимъ очень важнымъ, но мало разработаннымъ въ нашей наукѣ, вопросомъ, какъ вопросъ о символѣ нашей церкви.

## замъчанныя опечатки.

| Cmp.        | Строка.                   | Напечатано.       | Должно быть.        |
|-------------|---------------------------|-------------------|---------------------|
| ٧ı          | 11 свер.                  | но                | a                   |
| IX          | 16 —                      | возбуждають       | возбуждаетъ         |
| 11          | 16 сн.                    | енископовъ        | епископовъ"         |
| 86          | 4 —                       | порешли           | перешли             |
| 87          | 5-6-                      | противоставляемыя | противопоставляемыя |
| 91          | 5 св.                     | 445               | 345                 |
| 105         | 2 сн.                     | Селевскійскій     | Селевкійскій        |
| 113         | 11 св.                    | μανογενῆ          | μονογενή            |
| 136         | 19 сн.                    | не возможное      | не невозможное      |
| 155         | 4 —                       | права             | правда              |
| 161         | 2 св.                     | какой             | который             |
| <b>19</b> 0 | 3 сн. въ при <b>м</b> ъч. | Acacium           | ad Acacium          |
| 196         | 2 —                       | Переграда         | Преграда            |
| 247         | 11 —                      | οὐίσμεν           | ούχ ίσμεν           |
| 264         | 7 св.                     | άσυγχύσως         | άσυγχύτως           |

22/x/x8/

64118/ Digitized by Google

