

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

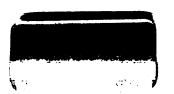
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# EPROBHAA IICTOPIOTPADIA

BŦ

# ГЛАВНЫХЪ ЕЯ ПРЕДСТАВИТЕЛЯХЪ

съ ІУ-го въка до ХХ-го.

# А. П. Лебедева,

Заслуженнаго Профессора Московскаго Университета.

### Уэданів второв, пересмотрынов.

ебнымъ Комитетомъ при Святъйшемъ Сунодъ опредълено спо книгу (въ изданія 1898 года) смендовать къ пріобрътенію въ фундаментальныя и ученическія библіотеки Духовныхъ Семинарій ("Перковныя Въдомости", 1899 г., № 49).

основаній циркулярнаго предложенія Министерства Народнаго Просвъщенія отъ 10—19 в бря 1901 г. за № 31977, допущено въ учительскія библіотеки низшихъ училицъ и въ безплатныя народныя читальни и библіотеки.



С. ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе кинкопродавца И. Л. Т У З О В А, Гостиный горь, М 45.

Digitized by Google

## Въ книжномъ магазинъ И. Л. ТУЗОВА.

С.-Петербургъ, Садовая умица, Гостиный дворъ, № 45.

### **МЕЖДУ ПРОЧИМИ ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:**

Анавістъ святому Ангелу, неусыпаемому хранителю человъческія жизни. Съ изобр. св. Ангела. Гражд. печ. Роскоши. изд., отпеч. на вел. бум., двумя краск., крупной печ. Спб., ц. 30 к., въ коленк. перепл. 75 к.

— Воскресенію Христову. Съ изобр. Воскр. Христова. Церк. печ. Спб., п. 20 к. Гр. печ.,

ц. 20 к., въ кол пер. ц. 60 к.

- Пресвятьй Владычиць нашей Богородиць Всьхъ Скорбящихъ Радости. Церк. печ. Спб., ц. 20 к. Гражд. печ., ц. 20 к., въ коленк. переп. 60 к.

— Св. мученицамъ Въръ, Надеждъ и Любви и матери ихъ Софіи. Съ изобр. Церк. печ. Спб., ц. 30 к. Гражд. печ. ц. 30 к., въ коленк.

переп. 75 к.

- Свят. великомуч. Екатеринъ. Съ изобр. Церк. печ. Спб., ц. 30 к. Гражд. печ. 30 к., въ коленк. переплетъ 75 к.

- Свят, прор. Божію Иліи, церк. печ. Спб., ц. 30 к., гражд. печ. 30 к., въ коленк. пер. 75 к.

- Свят. Иннокентію, Иркут. чуд. Съ изображ. церк. печ. Спб., ц. 20 к. Гражд. печ., ц. 20 к., въ кол. пер. 60 к.

- Св. чуд. Іоанну Воину. Граж. печ. Спб., ц. 20 к., въ коленк. переп. 60 к. Церк. печ.,

въ 4 д. л. ц 50 к.

 Пресв. Богородицъ, явленія ради чудотв. иконы Ея, Казанскія, церк. печ. Спб., ц. 20 к. Гражд. печ., д. 20 к., въ коленк. перепл. 60 к.

- Св. мучен. Параскевъ. Съ изобр. церк. печ., ц. 30 к. Гражд. печ., ц. 30 к., въ коленк.

переп. 75 к.

- Ко Пресв. Госпожъ Владычицъ, Дъвъ Богородицъ, преславнаго ради явленія чудотв. иконы Ея, именуемыя Тихвинскія. Церк. печ. Спб., ц. 20 к., гражд. печ. ц. 20 к., въ кол. пер., ц. 60 к.

Алексвевь, А. Очерки домашней и обществен. жизни евреевъ, ихъ върованія, богослуженіе, праздники, обряды, талмудъ и кагалъ. Изд. 3-е, исправленное и дополненное. Спб. 1897 г., ц. 1 р., въ коленкоровомъ переплеть, ц. 2 р.

 Систематическій сборникъ дѣйствующихъ постановл. по счетоводству и отчетности м'всть в властей Въд. Св. Сунода. Спб., 1880 г., ц. 1 р. 50 к.

Анвросій, архіси. Москов. Псалтирь. Въ новомъ слав. перев. М., 78 г., ц. 50 к.

Анастасій, еписк. Олонец. Пропов'єди. Спб.,

1880 г., д. 1 р. 50 к.

Анисимовъ А., свящ. Путевыя записки русскаго пастыря о свящ. Востокъ, паломника. Въ 2 частяхъ. Иллюстрированное изданіе. Спб. 1899 г., ц. 1 р. 50 к., въ коленкор. переп. 2 р. 50 к.

Андросвъ, Д. Правила производства слъдствій. Рязань, 1897 г., ц. 50 к.

Антоній, митроп. СПБ. Рачи, слова и поученія. Изд. 2-е, Спб. 1901 г., ц. 2 р.

Антоній, Іером. (нын'є еп. Волын.). Психологическія данныя въ пользу своб. воли и нравствен. отвътственности. Изд. 2-е Спб., 1888 г., ц. 1 р.

Антоновъ В. Г., свящ. Объяснение воткресныхъ и праздничныхъ апостольскихъ чтеній. Изд. 2-е. Спб., 1896 г., ц. 50 к.

 Объясненіе воскресныхъ и праздничныхъ евангелій. Съ присовокуплен. истор. происхожден, важиващ, праздниковъ Прав. Русской Церкви. Для народн. шк. Изд. 3-е. 1894 г., Сиб., п. 50 к.

Аридтъ Іоаниъ. Объ истинномъ христіанствв. Съприсовонуплен. райскаго вертограда. 2 тома. Одобр. Учен. Комит. Мин. Нар. Просв. для ученич. библ. сред. учеб. завед. и начал. школъ. Спб., 1875 г., ц. 4 р., въ коленк.

переп. 6 р.

Арсеній, еп. Кирил. Лівтопись церковныхъ событій и гражданскихъ, поясняющихъ церковн. отъ Рождества Христова до 1898 года. Изд. 3-е, исправлениное и дополненное. Спб., 1899 г., ц. 3 р. въ изящи. коленк. перепл. 4 р. Ученымъ Комит. Мин. Нар. Просв. рекоменд. для фунд. библ. средн. учебн. завед.

Внесена въ списокъ книгъ для библ. Церк.-

Пр. шк. ("Церк. Въд.", № 2, 1896 г.).

Арсеній, еп. Не должно страшиться смерти. Разсужд. греч. богосл. XIV в. Димитр. Кидонск.

Изд. 2-е, вспр. Спб., 1900 г., ц. 15 к. Арсеньевъ, І. Руководство къ чтению свя**щенныхъ книгъ на урокахъ Закона Бож**ія въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ. Спб., 1898 г., ц. 20 к.

- Архангельскій, І., свящ. Сарат. Срътенской церкви. Поученія къ простому народу. Изд. 7-е. Спб., 1898 г., ц. 1 р. 50 к., въ колен. переп. 2 р. 25 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобр. для учен. библ. средн. и низш. учебн. завед.

- Катихизическія поученія о семи гръхахъ смертныхъ. Изд. 2-е (Извлечено изъ книги: Поученія къ простому народу). Спб., 1893 г.,

ц. 25 к.

Аванасій. Св. Великій, архісписк. Александрійскій, и его избранныя творенія. Никанора епископа арханг. и холи. Спб., 1893 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к. Бажановъ В.Б. Протопресвит. Воинъ христіан.

Изд. 5-е. Спб., 1889 г., ц. 5 к.

Воскресный день. Изд. 6-е. Спб., 1889 г.,

 Нравоучительныя повъсти для дътей. Изд. 15-е. Съ 10-ю рисунками. Спб., 1903 г., ц. 25 к. Мин. Нар. Просв. одоб. для пріобр. въ уч. библ. ср. уч. завед. 21 иоля 1894 г., № 14375. Учил. Сов. при Св. Стн. допущена въ библіотеки церковн. двухклассныхъ и одноклассн. школь (Церковн. Въд. № 39, 1901 г.).

— Объ обязавностять христіанина. Изд. 7-е. Спб., 1899 г., ц. 30 к. Мин. Нар. Просовии. одобр. для пріобр. въ учения. библ. сред. учеби. эав. 21 іюля 1894 г., № 14375. Учиниши. Сов. при Св. Стнодъ допушена въ библіотеки церковных второкласси, и учи-тельских иколь (Церк, Въд. 1901 г., № 39).

- Овъръ и жизни христіанской. Изд. 7-е.

Спб., 1891 г., п. 10 к.

# СОБРАНІЕ ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИХЪ СОЧИНЕНІЙ

ПРОФЕССОРА

московскаго университета по качедръ исторіи церкви.

Алексвя Лебедева.

Томъ I. .

# ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРІОГРАФІЯ

ВЪ

# ГЛАВНЫХЪ ЕЯ ПРЕДСТАВИТЕЛЯХЪ

съ ІУ-го въка до ХХ-го.

### А. П. Лебедева,

Заслуженнаго Профессора Московскаго Университета.

Изданів второв, пересмотрынов.

Учебнымъ Комитетомъ при Святѣйшемъ Сунодѣ опредѣлено сію книгу (въ изданіи 1898 года) рекомендовать къ пріобрътенію въ фундаментальныя и ученическія библіотеки Духовныхъ Семинарій ("Перковныя Въдомости", 1899 г., № 49).



### С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе внигопродавца И. Л. Т У З О В А, Гостиный дворь, № 45. 1903.

Digitized by Google

Отъ С.-Петербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. С.-Петербургъ, 10-го января 1903 г.

Цензоръ, Іеромонахъ Александръ.

LOAN STACK

1

Спб. Типо-литографія М. П. Фроловой. Галерная у.і., 🔊 6.

# Отъ издателя.

Возъимъвъ намъреніе напечатать собраніе своихъ церковно-историческихъ сочиненій, профессоръ А. П. Лебедевъ въ настоящее время почти вполнъ закончилъ это дъло, выпустивъ слъдующіе, посвященные изученію наиболье важныхъ сторонъ церковно-исторической науки, томы.  $T.\ 1.$ Церковная исторіографія въ ея главных представителях от IV до ХХ-го въжа (точнъе: исторіографія въ древней церкви и послъдующая исторіографія этой самой церкви); т. 2. Эпоха гоненій на христіань; т. 3. Вселенскіе соборы IV-го и V въковь; т. 4. Вселенскіе соборы VI—VIII въковь; т. 5. Исторія раздъменія церквей въ IX, X и XI въкахs; m. 6. Очерки внутренней исторіи византійско-восточной церкви въ періодъ раздъленія церквей; т. 7. Исторические очерки состояния Византийско-восточной церкви от раздъленія церквей до паденія Константинополя въ 1453 году; т. 8 и 9. Исторія Греко-восточной церкви подъ властію турокъ, отъ 1453 года до настоящаго времени. (Что касается этого сочиненія, то оно слагается изъ двужь тожов, но въ скоромъ времени будетъ выпущено въ свътъ, въ видъ одного большаго тома); т. 10. Церковно-историческія повъствованія общедоступнаю содержанія (изъ давнихъ временъ христіанской церкви).

1902 г., декабря 8.



**Г** нига эта, по ея появленіи, встрѣтила много и притомъ лестныхъ отзывовъ. Приведемъ одинъ изъ таковыхъ. "Церковная исторіографія можеть занять первое мъсто между сочиненіями профессора А. П. Лебедева какъ по своей научной цѣнности, такъ и по своему. важному общественному значенію. Вотъ нѣкоторыя характеристическія особенности книги проф. Лебедева. Научнобезпристрастный, спокойный тонъ изложенія характеризуетъ его книгу. Критическій элементъ въ ней весьма значителенъ, но критика автора, основательная и глубокая, всегда спокойна и чужда ръзкихъ замъчаній. Простота и общедоступность изложенія, несмотря на солидность ученой работы, составляють отличительное достоинство "Церковной исторіографіи". Самыя отвлеченныя и самыя туманныя церковно-историческія воззрѣнія излагаются въ ней просто, понятно для читателя. Наша читающая публика съ недовъріемъ относится къ научнымъ изслъдованіямъ, опасаясь встрътить въ нихъ если не непонятное, то не интересное чтеніе. Научный трудъ проф. Лебедева исключаетъ подобныя опасенія. Книга его читается легко и съ неослабнымъ интересомъ" (Изъ статьи ректора Семинаріи А. А. Бъляева. См. журналъ "Въра и Церковъ", 1899 г., т. І, стр. 663 и 673).

# отдълъ первый.

# Общія свъдънія о древне-греческихъ церковныхъ историкахъ IY—VI въковъ.

Греческая церковь древнихъ временъ создала богатую церковную литературу и оставила ее въ наслѣдство послѣдующимъ вѣкамъ и ученымъ новѣйшаго времени. Въ составъ этого наслѣдства входитъ и церковно-историческая литература, развившаяся въ IV, V и VI вѣкахъ древней Греческой церкви.

Древне-греческіе церковные историки не потеряли своего значенія и для нашего времени. Нътъ такого богослова: изслъдователя св. Писанія, патролога, канониста, церковнаго археолога, историка проповъди - въ наше время, не говоря уже о церковномъ историкъ, -- которые могли бы обойтись въ своихъ ученыхъ трудахъ безъ пособія, оказываемаго имъ древне-греческими церковными историками: каждому изъ нихъ въ томъ или другомъ случав бываетъ надобенъ тотъ или другой историческій фактъ, записанный ими, то или другое свъдъніе, сохранившееся только у этихъ историковъ. Для всъхъ богословскихъ наукъ равно полезны труды древне-греческихъ церковныхъ историковъ; тъмъ не менъе никакъ нельзя похвалиться тъмъ, что труды эти изучены въ современной наукъ тщательно и обстоятельно. Не только въ русской богословской литературъ, но и въ богатой иностранной нътъ болъе или менъе подробныхъ и вполнъ удовлетворительныхъ изслъдованій о древне-греческихъ историкахъ, въ которыхъ эти историки были бы обозръваемы и изучаемы въ ихъ совокупности и достаточной полнотъ 1). Явленіе это, впрочемъ, станетъ понятнымъ, если обратимъ вниманіе на сліздующее: Греческіе церковные историки не были спеціалистами своего дѣла — они занимались церковной исторіей или только между прочимъ, или принимались за это дъло, не сознавая всей важности его и всъхъ главныхъ требованій, соединяемыхъ съ представленіемъ объ историкъ. Вслъдствіе всего этого, древне-греческіе труды по церковной исторіи, являясь богатыми и весьма полезными для позднайшей исторіографіи въ качества матеріаловъ, представляются не очень цвнными, какъ историческіе труды въ собственномъ смыслѣ этого слова. Греческіе церковные историки не сознавали еще всей важности и трудности задачъ, возлагаемыхъ на историка его дъломъ. Познанія ихъ были часто недостаточны и неполны; у нихъ, историковъ, часто незамътно дъйствительнаго призванія къ ученой дъятельности на полъ исторіографіи; они мало понимали, въ чемъ заключается серьезная критика источниковъ и документовъ; они считали начертаніе церковной исторіи діломъ очень легкимъ: разсказывая о томъ, что они сами знали по части исторіи и то, съ чемъ ихъ знакомили документы, они мало заботились о томъ, чтобы настоящее поставить въ связь съ прошедшимъ, недавнее прошедшее съ отдаленнымъ прошлымъ и т. д. Все это ведетъ къ тому, что труды церковныхъ историковъ древне-греческой церкви представляются блѣдными по сравненію съ капитальными трудами другихъ греческихъ церковныхъ писателей и не возбуждаютъ глубокаго научнаго интереса. Всъ

¹) Stäudlin (Geschichte und Literatur der Kirhengeschichte. Наппоч. 1827) обозрѣваетъ греческихъ историковъ бѣгло и недостаточно серьезно; Ваиг (Еросhen der Kirchlich. Geschichtschreibung. Tübingen. 1852) весьма мало удѣляетъ мѣста этимъ же историкамъ, напр. о Сократѣ, Созоменѣ и Өеодоритѣ излагаются свѣдѣнія на двухъ страницахъ (27 — 28); авторы статей о Греческихъ церковныхъ историкахъ въ Real — Encyklopädie von Herzog — Наиск (2-ое изданіе) ограничиваются большею частью лишь самыми необходимыми свѣдѣніями о разсматриваемыхъ нами историкахъ (исключеніе представляетъ статья о Сократѣ и Созоменѣ, но за то она нуждается въ существенныхъ поправкахъ), да притомъ же статьи эти, какъ написанныя разными авторами, не согласованы между собою во взглядахъ на историковъ и въ пріемахъ изслѣдованія.



пользуются ими, какъ цѣннымъ матеріаломъ, но рѣдко кто берется изучать эти самые труды, какъ опредѣленное явленіе, имѣющее мѣсто и значеніе среди прочихъ литературныхъ произведеній христіанской древности.

Но равнодушно-холодное, игнорирующее отношение изслѣдователей литературы къ трудамъ указанныхъ историковъ по меньшей степени — несправедливо. Уже по тому одному эти историки заслуживають внимательнаго изученія, что всв представители богословской науки въ большей или меньшей степени нуждаются въ свидътельствахъ и указаніяхъ древнихъ историковъ: позволительно ли не давать себъ яснаго отчета относительно характера, достоинствъ и научнаго значенія техъ трудовъ, которыми пользуются, какъ важнымъ и весьма полезнымъ пособіемъ? Въ самомъ дълъ, у каждаго изъ церковныхъ историковъ были свои цъли и намъренія при составленіи ихъ трудовъ, они руководились извъстными идеалами, симпатіями и антипатіями, -- все это налагало на ихъ труды извъстный отпечатокъ. Поэтому, нужно напередъ знать: въ какой мфрф авторитетенъ, безпристрастенъ и правдивъ данный историкъ, чтобы, взявъ его въ свидътели, не быть обмануту его свидътельствомъ. Но и помимо этого, значеніе изученія разсматриваемыхъ трудовъ является дъломъ очень не лишнимъ. Церковные историки древности представляютъ собою первыхъ воздѣлывателей той самой церковно-исторической науки, которая все больше и больше въ наше время занимаетъ мъста въ богословской наукъ и которая, при всъхъ усовершенствованіяхъ, никогда не порветъ своихъ связей съ своей родоначальницей - древней церковной исторіографіей. Если эта исторіографія и не стояла на высотъ своей задачи (чего и ожидать отъ нея нельзя), все же она исходила отъ правильныхъ и сознательныхъ требованій — знать прошедшее христіанской жизни и общества; притомъ же историки не лишены были задатковъ научнаго пониманія своего діла, ихъ пріемы и методъ и теперь въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ не утратили важности. Еще большее значеніе получають труды древникъ историковъ, если будемъ отводить имъ надлежащее мъсто въ ряду другихъ писателей древне-христіанской эпохи. Между тъмъ какъ другіе церковные писатели знакомять насъ съ ихъ временемъ съ какой-нибудь одной стороны, напримъръ, полемистъ и догматистъ знакомитъ съ тъми догматическими или богословскими вопросами, какіе волновали изв'єстную эпоху, пропов'єдникъ — съ нравственною жизнью эпохи и часто лишь одного города или одной страны, историкъ же переноситъ насъ всецъло въ ту эпоху, въ какую онъ жилъ, посвящаетъ въ ея интересы и ознакомпяетъ съ ея міровоззраніемъ. Поэтому, для того, кто хочетъ знать прошедшее, онъ, древній историкъ извъстной эпохи, не только даетъ возможность удовлетворить этому знанію, но самъ служить наиболве яркимъ представителемъ того, какими интересами жило, къ чему стремилось общество даннаго времени, какими знаніями обладало оно и какъ судило о своемъ и прошедшемъ времени. Такимъ образомъ для изучающаго церковную исторію, какъ науку, древніе историки вообще, и греческіе, какъ лучшіе между ними — въ частности, заслуживаютъ особеннаго вниманія.

Обращаемся къ изученію церковно-историческихъ трудовъ, появившихся въ древней Греческой церкви.



## І. Евеевій, первый церковный историкъ.

### Глава первая.

**Нъкоторыя свъдънія о жизни Евсевія и источники его церковной исторіи.** — Двъ фазы въ жизни Евсевія, отраженіе ихъ на историческихъ его трудахъ; - способы пріобр'ятенія имъ образованія (Дороеей антіохійскій, Памфилъ кесарійскій, кесарійская библіотека), отзывы древнихъ и новыхъ писателей о высотъ научнаго образованія Евсевія. — "Церковная Исторія" Евсевія въ 10-ти книгахъ. — Источники этой Исторіи: 1. "Достопамятности" Игизиппа, время жизни и черты жизни Игизиппа, было ли это сочиненіе церковно-историческимъ произведеніемъ? вопросъ о духъ и направленіи "Достопамятностей", отношеніе Евсевія къ этому труду, какъ одному изъ источниковъ его Исторіи. 2. Ю. Африканъ и его хронографія, подробная характеристика Африкана, -- содержаніе хронографіи, значеніе ея въ развитіи церковной исторіографіи, отношеніе Евсевія къ этой хронографіи. З. Древнъйшая литература св. отцевъ, учителей церкви и церковныхъ писателей, —быль ли знакомъ Евсевій съ архивами внъпалестинскими? - Сужденіе объ отношенія Евсевія къ его источникамъ,степень его критицизма. 4. Личное наблюдение Евсевія и изустныя сказанія его современниковъ, какъ одинъ изъ источниковъ его церковной исторіи.

Какъ извѣстно, первымъ церковнымъ историкомъ Греческой церкви былъ Евсевій, епископъ Кесарійскій въ Палестинѣ. Онъ жилъ между 260 и 340 годами, но точно неизвѣстны не только годъ его рожденія, но и годъ его смерти. Онъ пользуется славой отца церковной исторіи, каковую славу доставляетъ ему знаменитый его трудъ: "Церковная Исторія" въ 10 книгахъ, къ которой можно присовокуплять и его сочиненіе: "Жизнь царя Константина" (Великаго), служащее какъ бы пополненіемъ его церковной исторіи. Оба эти произведенія обнимаютъ собою періодъ отъ Рождества Христова до смерти Константина и составляютъ первый подробный обзоръ христіанской исторіи.

Передадимъ нѣкоторыя біографическія свѣдѣнія о Евсевіи, важныя для пониманія духа и научнаго характера его

церковно-историческихъ трудовъ. Онъ жилъ, какъ мы сказали, во второй половинѣ III-го и первой IV-го вѣка. Онъ видълъ развитіе гоненія Діоклитіана и его преемниковъ одного изъ самыхъ продолжительныхъ и сильныхъ гоненійи едва самъ сохранилъ свою жизнь, подвергаясь опасности отъ гонителей. Во время этого гоненія онъ перенесъ темничное заключеніе (въ Палестинѣ); на его глазахъ послѣдовала мученическая смерть друга его, Кесарійскаго пресвитера Памфила. Послъ этого онъ вынужденъ былъ покинуть свое обычное мъсто жительства - Кесарію и бродить по разнымъ городамъ и странамъ, ища безопасности 1); какъ ни тяжело было для него это странствованіе, оно обогатило его множествомъ свъдъній изъ исторіи гоненія Діоклитіана и его преемниковъ. — Но тотъ же Евсевій былъ свидътелемъ окончательной внъшней побъды христіанства надъ язычествомъ въ Римской имперіи при Константинъ Великомъ. Съ побъдой Константина надъ Ликиніемъ, императоромъ Востока, личное положеніе самого Евсевія значительно измѣняется къ лучшему, дѣлается даже блестящимъ по его отношеніямъ къ первому христіанскому императору. Онъ знакомится съ Константиномъ, становится близкимъ къ нему человъкомъ, получаетъ отъ императора письма и въ свою очередь пересылаетъ ему свои сочиненія, получаетъ лестныя похвалы какъ за эти, такъ и за проявленія его полезной д'вятельности въ другихъ случаяхъ; онъ является ораторомъ при всъхъ торжественныхъ событіяхъ въ жизни Константина, наприм. во время празднованія двадцатильтія и тридцатильтія его царствованія, становится вліятельнайшимъ лицемъ въ отношеніи къ положенію христіанской церкви въ имперіи 2). Словомъ, съ побъдами Константина на Востокъ надъ врагами имперіи и христіанства, Евсевій изъ человъка гонимаго, какимъ онъ былъ такъ еще недавно, превращается въ одного изъ первыхъ по значенію

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Фактовъ въ подобномъ родъ много можно находить въ сочиненіи Евсевія: "Жизнь Константина".



<sup>1)</sup> Евсевія, Исторія, кн. VIII, гл. 7—9. Его же—О Палестинскихъ мученикахъ, гл. 13.

епископовъ, дружественнаго съ царемъ, имъющаго самыя свътлыя перспективы. Эти двъ фазы въ личной жизни Евсевія отразились самымъ очевиднымъ образомъ и въ вышеуказанныхъ его историческихъ трудахъ. Его "Церковная исторія", обнимающая собою времена до единодержавія Константина, есть вообще отображение такъ чувствъ и впечатльній, которыми исполнень быль Евсевій въ тяжкіе годы дъйствія указовъ Діоклитіана, въ особенности это отражается во второй половинъ этого сочиненія, въ VIII-ой книгъ. Онъ преимущественно рисуетъ предъ нами мученія, мучителей, мучениковъ. Совсъмъ другой характеръ носитъ его сочиненіе "Жизнь Константина" (и пожалуй 9 и 10 книги его исторіи). Здісь передъ нами проходять світлыя картины изъ временъ перваго христіанскаго царствованія, историкъ какъ бы боится хотя бы одною мрачною чертою нарушить восторженный тонъ своей рачи (Если же въ сочиненіи: "Жизнь Константина" говорится, напр., о гоненіи Ликинія, то — для того, чтобы ярче освітить образъ перваго христіанскаго императора). Здёсь видёнь и епископъ, сверхъ чаянія осыпанный милостями царя, и человъкъ, съ величайшей радостію созерцающій измінившееся положеніе церкви.

Намъ остается еще указать въ біографіи Евсевія нѣкоторыя черты, которыя должны дать понятіе о средствахъ
его образованія, при которыхъ сложилась его широкая ученость. Учителемъ Евсевія можно считать Доровея, антіокійскаго пресвитера, извъстнаго представителя антіохійской
школы, впослъдствіи игравшей такую значительную роль
въ догматическихъ спорахъ аріанскихъ, несторіанскихъ, монофизитскихъ. О Доровев Евсевій дълаетъ очень лестный
отзывъ; называетъ его "ученъйшимъ въ свое время человъкомъ"; онъ былъ, по Евсевію, "ревностнымъ любителемъ
богословскихъ знаній, хорошо изучилъ еврейскій языкъ,
такъ что легко читалъ еврейскія книги, былъ знакомъ съ
свободными (или свътскими) науками и не лишенъ эллинскаго образованія". Слъдовательно, замътимъ, этотъ Доровей былъ представителемъ какъ духовнаго, такъ и свът-

Digitized by Google

скаго образованія 1). Другимъ вліятельнымъ на образованіе Евсевія лицомъ былъ пресвитеръ Кесарійской церкви, Памфилъ. Памфилъ извъстенъ тъмъ, что онъ употребилъ много неослабной энергіи и матеріальныхъ средствъ на устроеніе церковной библіотеки въ Кесаріи, библіотеки столь богатой, что блаж. Іеронимъ готовъ сравнивать Памфила съ Димитріемъ Фалерейскимъ и Пизистратомъ. Библіотека эта имъла ту особенность, что въ ней одно изъ видныхъ мъстъ было отведено многочисленнымъ сочиненіямъ знаменитаго Оригена. Самъ Евсевій принималъ весьма живое участіе въ благоустройствь этой библіотеки: онъ составиль каталогь библіотеки, помогавшій каждому занимающемуся въ ней пользоваться ея богатствами, не упуская изъ вниманія ничего нужнаго <sup>2</sup>). Съ Памфиломъ пресвитеромъ Евсевій стоялъ въ самыхъ дружественныхъ отношеніяхъ. Дружба эта была такая тъсная, искренняя, что новъйшимъ писателямъ она напоминаетъ извъстную образцовую дружбу Давида съ Іонаваномъ 3). Выраженіемъ этой дружбы служило со стороны Евсевія какъ то, что онъ впосліздствіи всегда вспоминалъ о Памфилъ съ глубочайшимъ чувствомъ уваженія, такъ и то, что въ память о своемъ другѣ онъ присоединилъ къ своему имени имя этого лица и сталъ извъстенъ въ исторіи съ наименованіемъ: Евсевія-Памфила (Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου) 4). Вліяніе Памфила, любителя и цівнителя христіанскаго просвъщенія и вліяніе самой библіотеки Кесарійской безъ сомнѣнія имѣли важное значеніе въ дѣлѣ научнаго образованія Евсевія. Что дружба Евсевія съ Памфиломъ главнымъ образомъ держалась на ихъ одинаковой любви къ научному христіанскому просвѣщенію, это видно не только изъ ихъ совокупныхъ попеченій о благоустрой-

<sup>4)</sup> Подробиће объ этомъ см. у Hély, р. 14—15.



<sup>1)</sup> Говоримъ: Доробея можно считать учителемъ Евсевія, но не говоримъ должно, потому что нашъ историкъ пишетъ въ своей исторіи (VII, 32), что онъ зналъ Доробея и слушалъ его, но остается неопредъленнымъ: зналъ-ли Евсевій и слушалъ Доробея, какъ учителя въ школъ, или же лишь какъ проповъдника слова Божія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевія. Исторія, VI, 32. Іеронима. Письмо къ Марцеллъ: Творен. Іеронима, т. І, стр. 175. Русск. пер.

<sup>3)</sup> Hély Victor. Eusebe de Césareé, p. 14. Paris, 1877.

ствъ Кесарійской библіотеки, но еще изъ того факта, что и заключенные въ темницу, во время гоненія, Евсевій и Памфилъ проводятъ скучное время темничнаго заключенія въ изученіи сообща многочисленныхъ сочиненій Оригена 1). - При такомъ-то руководствъ и средствахъ Евсевій получаетъ то образованіе, которое дало ему возможность стать знаменитыйшимъ церковнымъ историкомъ. Относительно научнаго образованія Евсевія у древнихъ писателей мы находимъ самые похвальные отзывы. Блаж. Іеронимъ пишетъ: "Евсевій прекрасно составилъ церковную исторію", и въ чувствъ удивленія спрашиваетъ: "кого можно найти умнъе, ученъе, красноръчивъе Евсевія? 2). Церковный историкъ Созоменъ съ своей стороны замъчаетъ объ Евсевіи: это — "человъкъ многоученъйшій, знатокъ божественныхъ писаній, равно какъ греческихъ поэтовъ и историковъ" (Созом. І, 1). Слава за Евсевіемъ, какъ мужемъ ученъйшимъ, остается и до нашего времени. Позволимъ себъ привести хотя немногіе отзывы новъйшихъ ученыхъ объ этомъ историкъ. Викторъ Эли, написавшій спеціальную монографію объ Евсевіи, какъ историкъ, отзывается о немъ съ такимъ же павосомъ, какъ Іеронимъ. Онъ спрашиваетъ: "осуществляетъ-ли Евсевій тотъ идеалъ, къ какому долженъ стремиться историкъ? Достаточно ли онъ ученъ? Пишетъ ли онъ на основаніи документовъ, почерпаемыхъ изъ источниковъ?" и отвъчаетъ: "всъ судьи Евсевія, всъ други и недруги его сходятся въ похвалахъ его труду ("Церковной Исторіи"), этому труду удивительному и почти превышающему силы человъка, его эрудиціи безмърной и его таланту<sup>4</sup> <sup>3</sup>). Извъстный знатокъ Византійской исторіографіи Гельцеръ, чрезчуръ скупой на похвалы древнимъ исто-

<sup>1)</sup> Здѣсь они составили сочиненіе въ защиту Оригена отъ обвиненій въ неправославіи. Photii, Biblotheca, cod. 118 (Migne, Patr. Gr. ser., tom. 103, р. 396). Въ томъ же родѣ свидѣтельства Іеронима и Руфина (Іеронима, книга о знаменитыхъ мужахъ, гл. 75. 81. Его же—Апологія противъ Руфина, кн. І, гл. 8).

<sup>2)</sup> Письмо къ Паммахію и Океану: томъ II, стр. 363, 373. Русск. пер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hély. р. 85. О достоинствахъ и недостаткахъ сочиненія Эли нами данъ отзывъ въ статьѣ: "Евсевій подъ перомъ французскаго писателя" (Чтен. въ Общ. Любит. дух. Просвѣщ., 1881, отдѣлъ II, стр. 18—35.

рикамъ, измѣняетъ себѣ, когда ему приходится говорить объ Евсевіи. О немъ онъ пишетъ: "съ полнѣйшимъ правомъ Евсевій Памфилъ стяжалъ себѣ великое имя въ исторіи христіанской исторіографіи. Это — церковный учитель (Kirchen-vater) богатый эрудицією и многосторонне ученый "1). Знаменитый историкъ Ранке высокаго мнѣнія объ историческихъ трудахъ Евсевія. Онъ считаетъ его "Церковную Исторію" образцовою и для нашего времени и хвалитъ его прагматизмъ, при помощи котораго онъ устанавливаетъ неразрывную связь между давнопрошедшимъ и настоящимъ 2).

Переходимъ къ разбору церковно-историческихъ трудовъ Евсевія. Сначала разсмотримъ его "Исторію церкви", а потомъ "Жизнь Константина".

"Исторія церкви" Евсевія появилась около 325 года <sup>3</sup>). Она есть исторія церкви первыхъ трехъ вѣковъ, или лучше сказать — исторія церкви въ эпоху гоненій. Трудъ дѣлится на 10 книгъ, а каждая книга на нѣсколько главъ съ особыми заглавіями, которыя произошли отъ самого Евсевія. Исторія Евсевія есть богатѣйшій сборникъ сказаній изъ исторіи первыхъ трехъ вѣковъ; безъ Евсевія многое и очень многое изъ этой эпохи оставалось бы для насъ въ сущей тьмѣ. Въ своей исторіи онъ больше занимается церковію Восточною, и очень мало Западною; причиной послѣдняго явленія отчасти было недостаточное знаніе Евсевіемъ языка латинскаго <sup>4</sup>).

Ознакомленіе наше съ церковной исторіей Евсевія начнемъ съ обзора источниковъ, которыми пользовался этотъ историкъ при составленіи своего труда.

<sup>4)</sup> Доказательства этого приведены у Stäudlin'a, s. 31.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gelzer. Julius Africanus und die Bysantin. Chronographie. Theil II Abtheil. I, s. 23. Leipz. 1885.

<sup>2)</sup> Ranke. Weltgeschichte. Theil IV, Abtheil. 2, s. 252. 263. Leipz. 1883.

<sup>3)</sup> Установить съ точностью годъ изданія исторіи Евсевіемъ нельзя. Такъ какъ въ 10-й книгъ онъ показываетъ знаніе, что Константинъ былъ въ борьбъ съ Ликиніемъ, и что этотъ послъдній пересталъ сочувствовать христіанамъ, то ясно, что трудъ Евсевія законченъ не ранъе 323 года, послъ борьбы Константина съ Ликиніемъ; но такъ какъ съ другой стороны Евсевій ничего не говоритъ о Никейскомъ соборъ, то отсюда можно заключать, что сочиненіе окончено еще до этого собора (до 325 г.).

Первое мѣсто между этими источниками занимаетъ ύπομνήματα, т. е. "Достопамятности" 1), въ пяти книгахъ, Игизиппа, жившаго во второмъ въкъ, -- Игизиппа, который былъ древнъйшимъ писателемъ, обладавшимъ значительными историческими свъдъніями, но трудъ его не дошелъ до насъ 2). Вообще объ Игизиппъ мы знаемъ очень мало. Всъ наши свъдънія объ этомъ писатель и его трудь ограничиваются тымь, что говорить объ Игизиппы Евсевій и что сообщають намъ о немъ же тъ выдержки, какія дълаетъ изъ его труда опять Евсевій 3). Этихъ выдержекъ довольно, но онъ все же даютъ мало опредъленныхъ свъдъній о разсматриваемомъ лицъ. Вотъ все, что мы знаемъ о жизни Игизиппа: знаемъ, когда онъ жилъ. Онъ самъ даетъ понять, что въ его время установлены были и совершались религіозныя игры и празднества въ честь обоготвореннаго Антиноя, фаворита императора Адріана (Евсев. IV, 8), а такъ какъ Антиной умеръ въ 132 году и такъ какъ по этому то случаю и были вышеуказанныя игры и празднества, то очевидно Игизиппъ родился ранве этого случая и во время празднествъ въ честь Антиноя былъ уже взрослымъ мальчикомъ; далве изъ Евсевія, приводящаго цитаты изъ Игизиппа (IV, 11, IV, 22), видно, что Игизиппъ прівхалъ въ Римъ, когда Аникита сдълался Римскимъ епископомъ, т.-е. послъ 155 года;

<sup>1)</sup> Заглавіе: ὑπομνήματα въ тѣ времена очень было употребительно и прилагалось къ сочиненіямъ неодинаковаго содержанія. Евіонитъ Симмахъ евангеліе, скроенное имъ изъ евангелія Матоея—называетъ вышеуказаннымъ именемъ; въ свою очередь Евсевій (Истор., I, 2 fin.) нѣкоторыя свои сочиненія (не историческаго содержанія) называетъ опять тѣмъ же именемъ.

<sup>2)</sup> На основаніи свъдъній, идущихъ съ Греческаго Востока, проф. Цанъ выражаетъ мнѣніе, что сочиненіе Игизиппа существовало даже въ 16 въкъ и находилось въ нѣкоторыхъ библіотекахъ Востока, вмѣстѣ съ тѣмъ онъ высказываетъ надежду, что можетъ быть оно не совсѣмъ затеряно и будетъ открыто, подобно тому, какъ совершенно неожиданно найденъ полный списокъ перваго посланія Климента къ Кориноянамъ — (Zeitschritt für Kirchengeschichte, 1877. 2 Heft, s. 288—291) и "ученіе 12-ти апостоловъ"—добавимъ мы.

<sup>3)</sup> Въ нъмецкомъ изданіи, выходящемъ безъ опредъленныхъ сроковъ, подъ заглавіемъ: Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristl. Literatur. В. V, Heft 2 (Leipz. 1888), помъщена многообъщающая статья: De-Boor: Neue Fragmente des Papias, "Hegesippus", und Pierius in bisher unbekannten excerpten..., но статья эта въ дъйствительности не даетъ ничего новаго въ отношеніи къ Игизиппу.

послѣднимъ Римскимъ епископомъ, о которомъ Игизиппъ упоминаетъ въ своихъ "Достопамятностяхъ" (ibid) былъ Елевеерій, вступившій на каеедру въ 173 году. Можно соглашаться съ однимъ древнимъ извъстіемъ, записаннымъ въ Пасхальной хроникъ 1), что умеръ Игизиппъ послъ 180 года <sup>2</sup>). Изъ вышеприведенныхъ свъдъній объ Игизиппъ открывается, что самымъ замъчательнымъ фактомъ въ его жизни было путеществіе въ Римъ, совершенное имъ послѣ 150 года, но откуда онъ отправился, изъ какой страны, на это можетъ быть данъ отвътъ лишь въроятный: должно быть, изъ Палестины. Во время путешествія Игизиппъ останавливался въ Коринев и долго жилъ въ Римв (Евсев. IV, 22). Въ этихъ мъстахъ онъ встръчался со многими епископами и велъ съ ними бесъды, но какая была цъль его путешествія это остается неразгаданнымъ. - Такъ какъ Игизиппъ упоминаетъ въ своемъ трудъ Римскаго епископа, Елевеерія, послѣднимъ изъ числа тѣхъ Римскихъ епископовъ, о которыхъ онъ зналъ, то нужно думать, что во времена правленія этого епископа онъ и составилъ свои ύπομνήματα, т. е. въ концъ своей жизни, около 180 года.

Вопросъ о томъ, къ какому классу сочиненій относить "Достопамятности" Игизиппа, разрѣшается въ наукѣ очень неодинаково. Нѣкоторые относятъ этотъ трудъ къ чисто-историческимъ сочиненіямъ древней церкви 3), основываясь на томъ, что "Достопамятности", если судить по Евсевію, состояли изъ различныхъ историческихъ повѣствованій, напримѣръ Игизиппъ говоритъ о церкви Палестинской въ управленіе Іакова, брата Господня (II, 23) и Симеона, епископа Іерусалимскаго, самовидца Христова (IV, 22), дѣлаетъ замѣчанія о церкви Коринеской, даетъ перечень римскихъ епископовъ своего времени, разсказываетъ исторію возникновенія ересей въ средѣ христіанской церкви (ibid.). Но про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Nösgen. Der Kirchliche Standpunct Hegesipps: Zeitschrift für Kirchengeschichte. 1887. Heft 2, s. 194.

<sup>2)</sup> Но въ Римъ-ли онъ умеръ-въ этомъ Nösgen сомнъвается. s. 197.

<sup>3)</sup> Іеронимъ. О знаменитыхъ мужахъ, гл. 22. Baur. Epochen der Kirchlich. Geschichtschreibung. s. 7. Nösgen. Kirchliche Standpunct Hegesipps, s. 204.

тивъ мнвнія, что это было чисто-историческое сочиненіе, справедливо возражаютъ: если это была исторія, почему извъстія объ Іаковъ, брать Господнемъ, передаются въ послъдней, пятой, книгъ "Достопамятностей", а не гдъ-нибудь въ первыхъ книгахъ сочиненія; если описаніе смерти апостола Такова находилось уже въ концъ сочиненія, то гдъже была описана жизнь церкви II въка, до послъдней четверти котораго дожилъ писатель? Другіе изслѣдователи, не считая себя въ правъ поддерживать сейчасъ упомянутое мнвніе, полагають, что ύπομνήματα, не будучи исторіей, представляли собой статистическое описаніе церкви, преимущественно времени Игизиппова или, какъ думаютъ другіе, были описаніемъ путешествія Игизиппа со всіми его обстоятельствами и съ различными воспоминаніями. Но и это, второе, мнъніе также не выдерживаетъ критики. Трудно согласиться съ тъмъ, что это было статистическое описаніе церкви или подробный дневникъ путешествія, потому что, какъ видно по всему, Игизиппъ упоминаетъ о церкви Кориноской и состояніи ея только къ слову, между прочимъ, именно когда онъ говоритъ о посланіи Климента Римскаго къ Кориноянамъ 1), а также и о церкви Римской говоритъ неясно, обще. Наконецъ, иные изъ новъйшихъ ученыхъ склоняются къ мысли, что оторубрата составляли собой полемическое сочинение, направленное противъ гностицизма. Основаніемъ этого мнъмія служить то, что Евсевій помъщаетъ Игизиппа въ числъ защитниковъ христіанской истины противъ еретиковъ и ставитъ его рядомъ съ такими лицами, которыя были извъстны полемическими трудами (IV, 7-8). мнъніе представляется наиболье въроятнымъ, оно, кажется, всего ближе къ истинъ. Писать исторію, такъ сказать — для самой исторіи, писать исторію, не поставляя себъ какой-либо ближайшей, ясно намъченной и вызываемой обстоятельствами цали, едва-ли кому могло придти въ голову въ эту столь раннюю эпоху христіанской исторіи. Цер-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Вотъ подлинныя слова Евсевія: "поговоривъ о посланіи Климента къ Кориноянамъ, онъ (Игизиппъ) продолжаетъ: "Кориноская церковь удержала правильное ученіе до Прима" и т. д. (IV, 22).

ковь этого времени еще только утверждалась въ мірѣ, она представляла собой еще организующееся цълое, она переживала сильныя гоненія и послѣднее изъ нихъ — гоненіе Марка Аврелія—многихъ христіанъ наводило на мысль, что пришелъ уже конецъ міра. Едва-ли въ такую эпоху могла явиться идея — писать исторію церкви. Какъ видно изъ всего того, что мы знаемъ объ ύπομνήματα, Игизиппъ въ своемъ сочинении имълъ намърение выставить въ особенно яркомъ свъть внутреннее благоденствіе частныхъ церквей, остающихся върными апостольскому преданію, а въ противоположность тому показать вредъ и опасность для церкви отъ появленія ересей, слѣдовательно, сочиненіе было несомнънно полемическимъ. Однакоже нельзя считать произведеніе Игизиппа исключительно полемическимъ. Полемика въ немъ опирается на историческія воспоминанія и факты, на личныя наблюденія. Значить, это было сочиненіе историко-полемическое, и потому-то должно было обратить на себя особенное вниманіе Евсевія. Одинъ изъ западныхъ ученыхъ (Вейцсекеръ) 1) возстановляетъ планъ сочиненія Игизиппа и полагаетъ, что оно состояло изъ двухъ частей: въ первой шла рвчь объ ересяхъ, во второй — объ апостольской исторіи. Тотъ же ученый дълаетъ попытки указать, что содержала каждая изъ пяти книгъ Игизиппа, на которыя делилось сочиненіе, по свидетельству Евсевія. Въ первой книгь, по сужденію указаннаго ученаго, говорилось о ересяхъ, исчислялись возникшія ереси, во второй - ръчь шла о язычествъ въ его отношеніи къ этому явленію (гностицизмъ), въ третьей — объ іудействъ и его отношеніи къ происхожденію ересей (іудео-христіанство), въ четвертой-о письменныхъ церковныхъ произведеніяхъ и объ отличіи книгъ новозавѣтныхъ отъ апокрифовъ; въ пятой, последней-о единстве церковнаго ученія, основаннаго на апостольскомъ преданіи съ указаніемъ историческихъ фактовъ апостольскаго времени.

<sup>1)</sup> Hegesippos, артикулъ въ Real-Encyklopädie von Herzog—Hauck. B. V, S. 698. Изд. 2-е.



Переходимъ къ вопросу о духъ и внутреннемъ характеръ произведенія Игизиппа. Игизиппъ очень занятъ исторіей христіанства среди іудейскаго народа въ Палестинъ, съ особенною любовью останавливается на образахъ первенствующей церкви на іудейской почвъ. Отсюда въ новъйшей западной наукъ выводится заключеніе о принадлежности Игизиппа къ евіонитскому направленію въ пониманіи христіанства (Швеглеръ, Гильгенфельдъ). Дъйствительно, Евсевій въ своей исторіи дълаетъ не мало выдержекъ изъ Игизиппа, указывающихъ на особенно близкія связи Игизиппа съ христіанами изъ іудеевъ. Такъ Евсевій дълаетъ большую выдержку изъ Игизиппа, когда говоритъ объ Іаковъ, братъ Господнемъ, первомъ Іерусалимскомъ епископъ (II, 21); Евсевій приводить изъ него изв'ястія о гоненіи Домиціановомъ, простиравшемся на сродниковъ Христа по плоти, — о томъ, какъ Домиціанъ, вызвавъ ихъ въ Римъ, распрашивалъ ихъ о Христв и царствъ, котораго они ожидаютъ, и потомъ какъ онъ отпустилъ ихъ, увидавъ, что это люди бъдные съ мозолистыми руками, которые не могли быть опасны для имперіи (III, 20); Евсевій почерпаеть изъ Игизиппа свъдънія, когда разсказываетъ о мученической кончинъ при Траянъ Симеона, сына Клеопова, второго Герусалимскаго епископа (III, 32) и пр. Въ особенности описаніе Игизиппомъ внішней праведности Іакова въ духіз іудейскомъ ярко бросается въ глаза читателю и изследователю Евсевіанскихъ отрывковъ изъ Игизиппа. Игизиппъ такъ говоритъ: "онъ былъ святъ отъ чрева своей матери, не пилъ вина и сикера, не употреблялъ въ пищу никакого животнаго, не умащался елеемъ и не мылся въ банъ, входилъ во святилище храма (јерусалимскаго), носилъ льняныя одежды" (II, 23) — признаки назорейства. Всв эти факты, встръчаемые у Игизиппа и передаваемые Евсевіемъ, даютъ, говоримъ, нѣкоторымъ ученымъ право думать, будто Игизиппъ былъ іудео-христіанинъ или евіонитъ, а эта партія среди христіанъ древнѣйшей церкви, какъ извѣстно, смотръла на Христа только какъ на реформатора Іудейства, признавала для себя обязательнымъ обрядовой Моисеевъ законъ и не считала язычниковъ призванными къ царству Мессіи, почему. она отвергала Павла, апостола языковъ. учителя евангельской свободы, и уничижительно смотрала на его апостольскій авторитеть. Но безъ дальнихъ разсужденій понятно, что между этимъ еретическимъ направленіемъ — евіонитскимъ и тыми фактами, въ которыхъ Игизиппъ выражаетъ свое особенное уважение къ церкви христіанской на іудейской почвъ — нътъ ничего общаго. Изъ выше исчисленныхъ фактовъ гораздо справедливъе выводить не то заключеніе, что Игизиппъ — евіонитъ, а то, что онъ или самъ родился въ Палестинъ и потому хорошо былъ знакомъ съ христіанствомъ между іудеями и охотно передавалъ свъдънія, сюда относящіяся, въ своемъ сочиненіи, или то, что по крайней мірів онъ быль христіаниномъ, обратившимся изъ іудеевъ (а это несомнѣнно) 1) и потому очень интересовался тамъ, что касалось христіанства въ Іудев, среди его соотечественниковъ. Правда, Игизиппъ не только не выражаетъ чувства уваженія къ ап. Павлу, но и совсъмъ, какъ будто намъренно, молчитъ о немъ, однакожъ, какъ увидимъ ниже, въ этомъ нетъ ничего тенденціознаго.

Повидимому, больше находять себь поддержки защитники разбираемаго мнѣнія въ нѣкоторыхъ отдѣльныхъ выраженіяхъ Игизиппа, буквально до насъ сохранившихся. Это именно два слѣдующія изреченія Игизиппа. Онъ такъ говорить о результатѣ своихъ наблюденій изъ времени его путешествій: "въ каждомъ преемствѣ, въ каждомъ городѣ все идетъ такъ, какъ повелѣваетъ законъ, пророки и Господъ" (IV, 22). Здѣсь обращаютъ вниманіе на слово: законъ (ở νόμος) и говорятъ: значитъ, Игизиппъ требовалъ соблюденія ветхозавѣтнаго обрядоваго закона и въ христіанствѣ. Съ другимъ изреченіемъ Игизиппа, какимъ пользуются защитники разбираемаго мнѣнія, знакомитъ насъ одинъ монофизитскій писатель VI вѣка, Стефанъ Говаръ. Онъ, Говаръ, приводитъ слова, встрѣчающіяся у ап. Павла:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ Евреевъ сдълался онъ христіаниномъ, говоритъ Евсевій (IV, 22 fin.).



"блага, которыя уготованы праведнымъ, ни око не видало, ни ухо не слыхало и на сердце человъческое не приходило" (1 Kop. II, 9), и прибавляетъ: "Игизиппъ же, мужъ древній и апостольскій, въ пятой книгъ своихъ "Достопамятностей", не знаю какъ и по какой причинъ, говоритъ, что это слова неподобающія (μάττην) и что произносящіе ихъ лгутъ на св. Писаніе и на Господа, Который сказалъ: "блаженны очи ваши, которыя видятъ, и уши ваши, которыя слышатъ" и проч. 1). Защитники, разбираемаго нами мнѣнія, говорятъ по поводу свидѣтельства Говара: "значитъ Игизиппъ отвергалъ Павла, апостола языковъ, когда не придавалъ значенія его словамъ и, значитъ, онъ былъ евіонитъ". Но въ дъйствительности, ни первое, ни второе изреченія Игизиппа не дають ничего для подобныхь заключеній. Что касается выраженія: "законъ", то оно совершенно въ такомъ же смыслъ и такомъ же сочетании съ словомъ "пророки" употреблено какъ самимъ Іисусомъ Христомъ, такъ и писателемъ посланія къ Римлянамъ. Христосъ говоритъ: "какъ хотите, чтобы съ вами поступали люди, такъ поступайте и вы съ ними, ибо въ этомъ законъ и пророки" (Мө. VII, 12). И ап. Павелъ пишетъ: \_явилась правда Божія, о которой свидътельствуютъ законъ и пророки" (III, 21). Теперь ясно, что слова Игизиппа о \_законъ никакъ нельзя истолковать въ какомъ-то евіонитскомъ смыслъ. Въ нихъ нътъ такого смысла. "Когда Игизиппъ говоритъ о законъ и пророкахъ, то разумъетъ здъсь лишь Писанія Ветхаго Завъта"<sup>2</sup>). Притомъ же евіонитское воззрѣніе Игизиппа, если бы выраженіемъ его служило разбираемое изреченіе этого писателя, должно было бы тесно связываться съ отрицаніемъ апостольскаго авторитета Павла, отвергавшаго обязательность ветхо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nösgen, S. 218. Если же у Игизиппа для обозначенія новозавѣтнаго ученія упоминается лишь: "Господь" (¿ Κύριος), то этимъ не исключаются апостолы, которые съ евіонитской точки зрѣнія не всѣ остались вѣрны проповѣди Христовой, — говоримъ: не исключаются, потому что Игизиппъ всегда высоко ставитъ апостольское преданіе.



<sup>1)</sup> Мате. XIII, 16. Свидътельство Говара сохранилъ Фотій. Bibliotheca, cod. 232 (Migne, tom. 103, p. 1096).

завѣтнаго обрядоваго закона для христіанъ, но такого отрицанія Павлова авторитета нельзя находить у Игизиппа, какъ сейчасъ покажетъ это разборъ соблазнительнаго свидътельства Стефана Говара. Итакъ, разсмотримъ второе изреченіе Игизиппа, обратившее на себя вниманіе монофизитскаго писателя. Говаръ удивляется и не понимаетъ, какимъ образомъ мужъ апостольскій Игизиппъ могъ опровергать слова ап. Павла, какъ не истинныя и противополагать имъ слова Христа, какъ заключающія дібіствительную истину. Но въ этомъ виноватъ не Игизиппъ, а всецѣло самъ монофизитскій писатель. Говаръ не вникнулъ въ смыслъ словъ апостола, цитируемыхъ Игизиппомъ, и приписалъ послъднему чуть не оппозицію апостолу Павлу, чего на самомъ дълъ не было и нътъ. Игизиппъ въ томъ мъстъ своихъ "Достопамятностей", которое привело въ недоумъніе Говара, раскрываетъ мысль самого апостола Павла, значитъ не только не противоръчитъ Павлу, но и вполнъ соглашается съ нимъ. Въ разсматриваемомъ отрывкъ сочиненія Игизиппа не заключается ничего другого, кромъ развитія такихъ мыслей: "есть люди, которые утверждають: глазъ не видълъ и ухо не слышало того, что приготовлено Богомъ для любящихъ Его; но эта мысль неправильная—замѣчаетъ Игизиппъ, потому что Самъ Господь представляетъ блаженными тъхъ, кто вошелъ въ царство Христово и узрѣлъ своими глазами и услышалъ своими ушами то, что доселъ оставалось тайной". Такъ можно и должно перефразировать слова Игизиппа, очень лаконическія, но въ существъ дъла ясныя. Понятыя такъ слова Игизиппа представляють полнъйшее сходство съ словами апостола Павла: 1 Кор. II, 9 — 10, о которыхъ идетъ дъло у Игизиппа. Въ сейчасъ указанныхъ стихахъ посланія къ Коринфянамъ апостолъ приводитъ слова пророка Исаіи: "Какъ написано, — говоритъ апостолъ: не видълъ того глазъ, не слышало ухо" и т. д. Но приводитъ эти слова апостолъ не затъмъ, чтобы на нихъ успокоиться, а затъмъ, чтобы показать, что то, чего не постигали ветхозавътные праведники, то, что имъ представлялось покры-

Digitized by Google

тымъ тайной-теперь познано и стало открытымъ. "А намъ Богъ открылъ сіе Духомъ Своимъ", — замѣчаетъ апостолъ вслъдъ за вышеуказанной цитатой изъ Исаіи. апостола вполнъ ясна: онъ даетъ разумъть, что покрытое тайной въ Ветхомъ Завътъ уяснилось и открыто въ Новомъ. Но не то-ли самое говоритъ и Игизиппъ? И апостолъ и Игизиппъ говорятъ одно и то-же, но лишь неодинаковыми словами. Игизиппъ опровергаетъ тъхъ, кто утверждали, что блага царствія Божія намъ неизвъстны, и въ доказательство ссылается на слова Христа, изъ которыхъ открывается, что съ Его пришествіемъ невиданное прежде и неслыханное стало видимымъ и слышимымъ, что откровенное заняло мъсто сокровенной тайны. Но, какъ мы видъли, то же говоритъ и апостолъ, съ тъмъ различіемъ, что онъ не приводитъ словъ Христа, но за то онъ говоритъ о Духь Святомъ, открывающемъ въ Новомъ Завътъ то, что было сокрыто въ Ветхомъ. Итакъ, несомнънно, что Говаръ просто на просто не понялъ Игизиппа и не понялъ потому, что онъ не понималъ смысла словъ ап. Павла въ посланіи къ Кориноянамъ (II, 9 — 10). У Игизиппа и въ мысли не было препираться съ апостоломъ Павломъ. Въ своей полемической замъткъ онъ и имени Павла не упоминаетъ, а говоритъ о какихъ-то лицахъ, говорящихъ неподобное и лгущихъ на св. Писаніе и Самого Христа. Кто это такіе - мы не знаемъ. Въроятно, какіе-нибудь еретики, которые пользовались авторитетомъ Павла для прикрытія своихъ заблужденій, которые, наприм., неправильно понимая слова, встръчаемыя у апостола: "не видълъ того глазъ и не слышало того ухо" и т. д., строили свои исполненныя тайны и темноты теоріи и выдавали ихъ за откровенія. А подобныхъ еретиковъ во II въкъ было не мало въ средъ гностиковъ. Такимъ образомъ мы видимъ, что предположение о евіонитскомъ характеръ міровоззрънія Игизиппа, построенное на свидътельствъ Говара-лишено и тъни въроятія. Изъ свидътельства Говара никакъ нельзя дълать вывода касательно отрицательнаго отношенія Игизиппа къ ученію Павла. — Не трудно найти и привести

доказательства изъ сохранившихся фрагментовъ Игизипповыхъ у Евсевія, въ ту пользу, что Игизиппъ ни мало не былъ враждебенъ апостолу Павлу. Такого рода доказательствъ можно отыскать очень достаточное число. Прежде всего следуетъ указать на то, что Игизиппъ любитъ употреблять термины, свойственные только одному Павлу, наприм. онъ называетъ народъ еврейскій просто "обрѣзанными" (IV, 22), именуетъ сродниковъ Христа "братьями Его по плоти" (III, 20) 1). Отсюда съ правомъ можно заключать, что онъ съ большимъ вниманіемъ изучалъ посланія Павла и сближался съ нимъ въ языкъ и изложеніи. Затъмъ, Игизиппъ признаетъ значеніе посланія Климента Римскаго къ Кориноянамъ (IV, 22), а это посланіе, какъ извъстно, написано въ полной сообразности съ мыслями, раскрытыми въ посланіяхъ апостола Павла, -- ясно, что онъ не отвергалъ проповъди Павловой. Далъе, Игизиппъ былъ въ Римъ и Кориноъ, входилъ въ бесъды и сношенія съ епископами этихъ городовъ; но могло ли бы это случиться, если бы онъ былъ евіонить? Евіонить не могъ бы найти ничего пріятнаго въ такихъ церквахъ, которыя были основаны преимущественно проповъдью Павла. Какимъ образомъ Игизиппъ могъ бы писать послѣ посѣщенія Коринеа и Рима, какъ онъ пишетъ: "въ каждомъ преемствъ, въ каждомъ городъ дъла идутъ такъ, какъ повелъваютъ законъ, пророки и Господь". Евіонить могъ найти въ этихъ церквахъ развъ отдъльныхъ сектантовъ этого рода, но конечно не могъ встрачать цалыхъ общинъ, всахъ христіанъ, единомышленныхъ съ нимъ! Наконецъ, нужно помнить, Игизиппъ производитъ первоначальныя секты какъ іудействующаго, такъ и гностическаго характера-отъ вреднаго вліянія іудейства (IV, 22). Но такъ думать и разсуждать евіонить не сталь бы, потому что евіониты весьма высоко ставили значеніе іудейства и производили несогласія и нестроенія въ церкви отъ ученія апостола Павла, котораго они обвиняли въ искаженіи первоначальнаго ученія Христова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. параллели Римл. I, 3; 1 Кор. X, 18.



Такимъ образомъ, нътъ никакихъ основаній сомнъваться въ принадлежности Игизиппа къ православной церкви II-го въка. Онъ писалъ для истинно върующихъ своего времени и въ интересъ правой въры.

Теперь сдълаемъ нъсколько замъчаній по одному изъ главныхъ вопросовъ, возбуждающихъ наше вниманіе при изученіи Игизиппа, — именно по вопросу объ отношеніи Евсевія къ Игизиппу. Евсевій прямо говоритъ, что онъ во многихъ случаяхъ, когда повъствуетъ о первоначальной церкви, пользуется Игизиппомъ, какъ источникомъ (IV, 8). И мы легко отличаемъ, чъмъ именно пользовался Евсевій изъ этого источника, потому что онъ опредвленно тамъ или здъсь цитируетъ трудъ этого писателя. Евсевій высоко цънитъ Игизиппа и неоднократно выражаетъ свои похвалы Игизиппу. Онъ дълаетъ такіе отзывы объ этомъ послъднемъ: "Игизиппъ, будучи очень близокъ ко временамъ апостольскимъ, повъствуетъ весьма точно" (II, 23); "онъ написалъ самымъ простымъ слогомъ неложное преданіе о проповъди апостольской (IV, 8): "въ пяти книгахъ онъ оставилъ самый полный памятникъ своей вѣры" (γνώμης, IV, 22); наконецъ, Евсевій вообще называетъ Игизиппа "достовърнымъ свидътелемъ" (III, 16). Не смотря на столь лестную аттестацію Игизиппа со стороны Евсевія, ученые новъйшаго времени въ большинствъ случаевъ очень скептично относятся къ сказаніямъ Игизиппа и находятъ, что онъ не умълъ отличать истиннаго отъ неистиннаго, въроятное отъ невъроятнаго. Одинъ изъ такихъ ученыхъ (Вейцсекеръ) говоритъ: "то, что разсказываетъ Игизиппъ объ Іаковъ и церкви Палестинской, свидътельствуетъ, насколько тогда уже затерялось какое бы то ни было дъйствительно историческое воспоминаніе и насколько уже недоставало сколько нибудь яснаго представленія о древнайшихъ отношеніяхъ" 1); столь же строго судитъ и другой изслѣдователь Игизиппова труда (Даннретэръ), позволяющій себъ такъ выражаться: "Игизиппъ не былъ положительно не-

<sup>1)</sup> Real-Encyklopädie въ прежде цитированной статьъ, s. 699.



образованнымъ человъкомъ, но ему недостаетъ самаго необходимаго качества историка: духа критицизма. Этой проницательности, которая такъ ръдко встръчается у отцевъ церкви, совершенно не хватаетъ Игизиппу, какъ это можно видъть на его выборъ источниковъ и на изложеніи идей "1). Но подлъ этихъ отзывовъ въ научной литературъ встръчаемъ и другіе отзывы, существенно отличные отъ первыхъ. Наприм., нѣмецкій ученый Ленингъ 2) пишетъ объ Игизиппѣ: "Игизиппъ былъ въ такихъ положеніяхъ, что онъ могъ имъть достовърныя свъдънія. Его сочиненіе во всякомъ случав во времена Евсевія считалось правдивымъ источникомъ для исторіи. И дъйствительно, Игизиппъ не чуждъ былъ критическаго смысла. Хотя въ настоящее время достовърность Игизиппа оспаривается, но не вполнъ справедливо". Авторъ думаетъ, что есть прикрасы у Игизиппа только въ передачъ второстепенныхъ подробностей. Этотъ же авторъ дълаетъ немало опытовъ, въ которыхъ онъ показываетъ, какъ далеко скептическая критика заходитъ въ своихъ притязаніяхъ по отношенію къ Игизиппу — и эти опыты должно признать очень удачными <sup>3</sup>). Въ виду этого, болье благосклонныя сужденія объ Игизиппь намъ представляются болье серьезными, чымь отзывы слишкомъ строгіе и придирчивые. Въ пользу подобныхъ сужденій объ Игизиппъ должны склонять еще слъдующія соображенія: скептическія мнівнія касательно Игизиппа слишкомъ расходятся со взглядами Евсевія на этого писателя: скептики не поправляють сужденія Евсевія, а всецівло ихъ ниспровергаютъ, но это слишкомъ притязательно; затъмъ, нужно

<sup>3)</sup> Онъ разбираетъ и опровергаетъ возраженія касательно личности Іакова вообще (s. 102), въ частности—его смерти (102—3); старается доказать, что и другія извъстія Игизиппа представляются достовърными (наприм., стр. 105—106).



<sup>1)</sup> Dannreuther. Du témoignage d'Hégesippe sur l'église chretienne, p. 11—12. Nançy. 1878. A Вихельгаузъ обзываетъ Игизиппа: magnus fabulator (въ преждецитированной статъъ von Nösgen'a, s. 223.

<sup>2)</sup> Löning въ сочиненіи: Die Gemeindeverfassung d. Urchristenthums (Halle, 1898) посвящаеть цівлую главу (VII) Игизиппу, отличающуюся обстоятельностью и безпристрастіемъ. Общій отзывъ о Игизиппів на стр. 100—101.

помнить, что трудъ Игизиппа не дошелъ до насъ, на основаніи же отрывковъ изъ него было бы слишкомъ опрометчиво составлять рѣшительные приговоры. Итакъ, можно допускать, что Евсевій едва-ли погрѣшалъ, когда считалъ Игизиппа свидѣтелемъ, заслуживающимъ довѣрія.

Пользуясь извъстіями Игизиппа, Евсевій въ нъкоторой мъръ позьзовался и методомъ, или пріемами его при написаніи своей исторіи. Если бы мы захотели усмотреть у Игизиппа какіе - либо задатки обобщенія и группированія историческаго матеріала, если бы мы захотели отыскать у него какіе-либо начатки изученія мотивовъ церковно - исторической жизни, - словомъ, усмотръть, найти у него что-нибудь такое, чемъ отличается по своему изложенію исторія отъ лътописи, то подобнаго рода научно-историческій элементъ можно находить въ Игизипповомъ трудъ развъ только въ разграниченіи этимъ писателемъ судебъ церкви до послѣдней четверти II-го въка на два періода: на періодъ, когда церковь является во всемъ блескъ своей святости — времена апостольскія—и на періодъ, когда ея святость начала затмъваться въ историческомъ ея бытіи — примъшеніемъ къ ея святости элементовъ иного характера — времена послъапостольскія, времена ересей. "Во времена апостольскія, говорить Игизиппъ у Евсевія, церковь пребывала чистою и непорочною дъвою, что если и были люди, извращавшіе здравый смыслъ спасительнаго ученія, то они скрывались во мракъ неизвъстности; когда же св. ликъ апостоловъ, продолжаетъ онъ, различно окончилъ жизнь и когда поколъніе людей, удостоившихся собственнымъ слухомъ внимать божественной мудрости, прошло, тогда, подъ вліяніемъ обмана лжеучителей, началась крамола нечестиваго заблужденія. Такъ какъ уже не было въ живыхъ ни одного апостола, то еретики неприкровенно начали лжеименное свое знаніе противопоставлять истинному ученію (III, 32). Таковъ былъ взглядъ Игизиппа на событія прошедшей исторіи церкви. Правда, подобный взглядъ незначителенъ, однакожъ онъ позволяетъ признавать въ Игизиппъ нъчто болье простого хроникёра. И этотъ взглядъ заслуживаетъ

Digitized by Google

тъмъ болъе вниманія, что Евсевій, до извъстной степени руководясь тамъ же воззраніемъ, строитъ древнайшую исторію церкви 1). Но если бы Евсевій въ данномъ случав и не находился подъ вліяніемъ Игизиппова образа воззрѣнія, то съ другой стороны представляется почти несомнівннымъ, что именно изъ Игизиппа Евсевій заимствовалъ манеру следить въ исторіи церкви за внешнимъ преемствомъ апостольскимъ, въ лицъ епископовъ важнъйшихъ церквей, и за преемствомъ апостольскимъ внутреннимъ, заключавшимся въ чистотъ и святости ученія предстоятелей этихъ церквей. Что Игизиппъ въ своемъ трудъ очень занятъ быль вопросомь о внышнемь преемствы апостольскомь, выражающемся въ непрерывности епископовъ, начиная отъ временъ апостоловъ, объ этомъ свидътельствуетъ то, что онъ былъ очень внимателенъ къ вопросу: какой епископъ, іерусалимскій или римскій, за кѣмъ слѣдовалъ и кого имълъ преемникомъ (IV, 22), и вообще онъ представляетъ это дъломъ первой важности; а что его, Игизиппа, глубоко интересовалъ вопросъ о цълости внутренняго преемства апостольскаго, выражавшагося въ чистотъ ученія предстоятелей церкви, это обнаруживается изъ его свидътельства о томъ, что, предпринявъ путешествіе въ Римъ чрезъ Кориноъ, онъ утвшался бесвдами со многими епископами, изъ которыхъ онъ убъдился въ единствъ и тожествъ христіанскаго ученія во всей церкви: "въ каждомъ преемствъ  $(\delta i\alpha \delta i\alpha \gamma \tilde{\eta} = episcoporum successionibus)^2)$ , въ каждомъ городъ

<sup>2)</sup> Издатели и комментаторы Евсевіевой исторіи Валуа и Гейнихенъ (въ примъч. къ IV, 22) рекомендують, согласно съ нъкоторыми рукописями, замънить здъсь слово: διαδογή словомъ διατριβή, вслъдствіе чего получается совсьмъ другой смыслъ даннаго мъста. Но намъ представляется подобная поправка неумъстною. Ибо непосредственно послъ разсматриваемаго слова упомянутъ у Игизиппа папа Аникита и затъмъ перечисленъ рядъ епископовъ римскихъ (Аникита, Сотиръ, Елеверій). Очевидно, слово διαδογή — преемство здъсь необходимо.



<sup>1)</sup> Вышеприведенный цитать изъ Игизиппа такъ близко подходить по содержанію къ воззрѣніямъ самого Евсевія, что нѣкоторые думаютъ, что въ немъ мысли Игизиппа перемѣшаны Евсевіемъ съ собственными рефлексіями (Dannreuther, р. 23). Положимъ, послѣдній выводъ сомнителенъ, но самое сходство воззрѣній Евсевія и Игизиппа не служитъ-ли признакомъ вліянія Игизиппа на нашего историка?

все шло такъ, какъ проповъдуютъ законъ, пророки и Господь" (ibid). Нужно полагать, что не случайно Евсевій беретъ изъ большого сочиненія Игизиппа именно эти, а не другіе цитаты. Въ этихъ отрывкахъ изъ Игизиппа выражены такія же воззрѣнія, отправляясь отъ которыхъ и самъ Евсевій писалъ свою исторію церкви. Въ самомъ дѣлѣ, какъ для Игизиппа изслѣдованіе вопроса о преемствѣ апостольскомъ было дѣломъ великой важности, такъ и для Евсевія это же самое было задачей, составлявшей душу его исторіи. Наприм., Евсевій, заключая седьмую книгу своей исторіи, пишетъ: "этимъ заканчиваемъ мы описаніе преемствъ (τὴν τών διαδόχων ὑπόθεσιν — episcoporum successionis historiam), обнимающее собою 305 лѣтъ" (VII fin.). Видно, что не даромъ Евсевій очень внимательно изучалъ Игизиппа 1).

Таковъ былъ Игизиппъ, первый историческій писатель церковный, пользуясь которымъ принимается Евсевій за свое дъло — начертанія церковной исторіи. Кромъ этого труда Игизиппова, подъ руками Евсевія было другое систематическое, уже чисто историческое, сочинение Юлія Африкана, палестинскаго писателя III-го въка, друга Оригенова, одного изъ самыхъ критическихъ изследователей въ древней церкви, человъка широкаго образованія. Разумъемъ его хронографію, простиравшуюся отъ Адама до царствованія Геліогабала, до 221 года, точніве до 3-го года этого царствованія. — Объ Африканъ мы войдемъ въ нъкоторыя подробности, чтобы представлять себъ, что это былъ за писатель, и насколько онъ могъ быть полезенъ Евсевію. Африканъ стоитъ того, чтобы остановиться на немъ съ такимъ же вниманіемъ, какъ и на Игизиппъ. Африканъписатель, возвышающійся надъ обыкновеннымъ уровнемъ.

Африканъ жилъ во второй половинѣ II и первой половинѣ III вѣка. Онъ былъ родомъ не грекъ, а римлянинъ, т. е. человѣкъ латинской расы, какъ это заключаютъ изъ

<sup>1)</sup> Можно проводить параллель и между взглядами Игизиппа и Евсевія на ереси. Какъ Игизиппъ (IV, 22), такъ и Евсевій смотрять на ереси, какъ на своего рода тоже правильное "преемство", но только преемство во злѣ, а не добрѣ. Воззрѣнія Евсевія на ереси будутъ разъяснены ниже.



его превосходнаго знанія латинскаго языка, латинской литературы и римскаго права. Полагаютъ, что онъ родомъ былъ изъ Африки 1). Но жизнь его протекаетъ на Востокъ, и писалъ онъ по гречески, что даетъ право относить его къ греческимъ писателямъ. Его истиннымъ отечествомъ стала Палестина, именно - извъстно, что онъ сдълался жителемъ Эммауса или Никополя. Есть основанія полагать, что онъ служилъ сначала въ военной службъ, и только по окончаніи ея поселился въ указанномъ городъ. Онъ былъ человъкомъ, много видъвшимъ на своемъ въку, много знавшимъ и имъвшимъ такія знакомства, какія выпадаютъ на долю немногихъ счастливцевъ. Онъ побывалъ въ Едессъ, гдъ находился въ дружественныхъ отношеніяхъ съ тамошнимъ царскимъ домомъ, былъ близокъ къ Едесскому царю Авгарю. Находился въ числъ депутатовъ, отправленныхъ отъ города Никополя въ Римъ къ императору Александру Северу; при этомъ или другомъ случав вошелъ въ близкія отношенія съ Александромъ Северомъ, такъ что посвятилъ ему одно изъ своихъ сочиненій. Его познанія по части св. земли были очень широки и обстоятельны. Отъ него сохранилось до насъ подробное описаніе Мертваго моря. Его любознательность побудила его сдълать путешествіе въ Александрію, гдв онъ слушаль уроки въ знаменитой школъ у тамошняго катихита Иракла. Мы уже знаемъ, кромъ того, что онъ былъ другомъ Оригена. — Древніе писатели называютъ его пресвитеромъ и даже епископомъ, но для этого нѣтъ серьезныхъ основаній <sup>2</sup>).

Въ умственномъ отношеніи Африканъ представляетъ собою какой-то феноменъ. Сохранившіяся до насъ—въ цѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gelzer. Theil I, s. 6—11. Harnack. Iulius Africanus: Herzog, Encyklopädie. B, VII, s. 296. Leipz: 1880.



¹) Gelzer. Iulius Africanus und die Byzantinische Chronographie. Theil I, s. 4—5, Leipz. 1880. Но De'Boor въ статьъ: Neue Fragmente des Papias. Hegesippus und Pierius (Texte und Untersuch. zur Gesch. der altchristl. Literatur von Gebhardt und Harnack. V B. Heft 2. Leipz. 1888), на основаніи открытыхъ имъ отрывковъ изъ церковной исторіи Филиппа Сидета (V в.), гдъ говорится: "Юлій Африканъ изъ Эммауса" (Никополя), заключаетъ (s. 169. 174—5), что Юлій былъ родомъ палестинецъ. Но если съ этимъ согласимся, то будетъ непонятно, почему Юлій называется: Африканомъ, т. е. Африканцемъ.

ломъ видѣ или отрывкахъ—сочиненія его показываютъ, что съ одной стороны это былъ необыкновенно умный человѣкъ, опередившій свой вѣкъ, съ другой стороны—что это былъ человѣкъ жалкаго ума, нагруженнаго вздорнымъ балластомъ. Какая-то поразительная смѣсь необыкновенно высокаго съ явнымъ ничтожествомъ! Одни сочиненія Африкана поднимаютъ его на недосягаемую высоту, другія ставятъ его въ уровень съ круглыми невѣждами.

Особый блескъ и славу придаютъ Африкану два его небольшія сочиненія: письмо къ Оригену и письмо къ нѣкоему Аристиду 1). Письмо къ Оригену написано по слъдующему случаю. Однажды Африканъ встрътился съ Оригеномъ гдъ-то въ Палестинъ; при этомъ ему пришлось быть свидътелемъ религіознаго разговора Оригена съ какимъ-то Вассомъ. Оригенъ во время бесъды ссылался на извъстную исторію о Сусаннъ. Выслушавъ этотъ разговоръ, Африканъ написалъ письмо къ Оригену, въ которомъ доказывалъ, что исторія о Сусаннъ, входящая въ составъ книги пророка Даніила, есть позднівйшая прибавка, имъющая и тъни подлинности. Африканъ собралъ самыя ръшительныя доказательства своего мнънія, сопровождая свои доказательства какъ тончайшей критикой, остроумными замътками, такъ и умной ироніей. Это сочиненіе Африкана признается новъйшими учеными "истиннымъ сокровищемъ". Это такое сочиненіе, по отзыву современныхъ ученыхъ, подобнаго которому мы стали бы напрасно искать не только у писателей той эпохи, но и позднайшихъ временъ 2). Одинъ нъмецкій ученый даже заявляетъ, что одно это письмо Африкана стоитъ дороже всъхъ сочиненій Оригена <sup>в</sup>). — Другое сочиненіе, которое тоже вызываетъ хвалы у изслъдователей древности — это письмо его къ Аристиду. Въ этомъ письмъ Африканъ старается примирить разницу между генеалогіей І. Христа у евангелистовъ Матоея и Луки. Здъсь писатель выказалъ прекрасное зна-

<sup>1)</sup> Gelzer, ibid, s. 1.

<sup>2)</sup> Gelser, ibid, s. 1. 17. Harnack, s. 297. Слич. Евсев., Истор., VI., 31.

<sup>3)</sup> Hergenröther. Antiochenische Schule, s. 9 – 10.

ніе какъ священническаго, такъ и царскаго родословія въ іздейскомъ народѣ и кромѣ того обнаружилъ глубокое знаніе римскаго права. Это сочиненіе Африкана пользовалось великимъ почетомъ въ греческой церкви до позднѣйшихъ временъ 1). Между прочимъ въ этомъ сочиненіи встрѣчаемъ очень поучительную мысль, рекомендующую писателя со стороны честности и безпристрастія, именно у него находимъ такой афоризмъ: "да не будетъ того, чтобы въ церкви Христа и Бога, Отца вѣрной истины, сочинялась ложь ради чести и прославленія Христа" 2). Письмо къ Оригену дошло до насъ въ полномъ видѣ 3), а къ Аристиду во фрагментахъ, изъ которыхъ впрочемъ удалось востановить почти все письмо 4).

Совсѣмъ въ иномъ родѣ другое сочиненіе Африкана. Оно носитъ греческое заглавіе: хеотоі 5). Слово: хеотоі, непонятно, потому что хотя и есть слово: хеотоі которое значитъ: "поясъ Афродиты", но оно ничего не объясняетъ, да и не соотвѣтствуетъ содержанію сочиненія. Съ большимъ правомъ считаютъ заглавіе: хеотоі аналогичнымъ съ заглавіемъ: отрю́рата — пестрые ковры, узорчатая ткань, проще — всякая всячина. Дѣйствительно, эта книга заключала въ себѣ: всякую всячину. Это было что-то въ родѣ энциклопедіи самаго разнообразнаго содержанія. Здѣсь говорилось и о природѣ, и о земледѣліи, и объ уходѣ за животными, и военномъ искусствѣ, находились рецепты ветеринара, описывались различныя чудеса,—чудеса въ вульгарномъ смыслѣ 6). Какъ разнообразно и въ тоже время нелѣпо было содержаніе этой энциклопедіи, объ этомъ можно судить по темамъ,



<sup>1)</sup> Gelzer, ibid, s. 17—18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epistola ad Aristidem. Migne, tom. X, p. 53. Cf. Harnack, Iulius Africanus, s. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Печатается между трудами Оригена, напр. у Миня въ XI томъ.

<sup>4)</sup> Немалый отрывокъ находится у Евсевія (І, 7), почти въ полномъ объемъ письмо напечатано у Migne, t. X, s. 52-64.

<sup>5)</sup> Евсев., VI, 31. Сочиненіе, за исключеніемъ отрывковъ, не сохранилось. Нѣсколько такихъ отрывковъ встрѣчается въ "Земледѣльческой энциклопедіи", изданной при императорѣ Константинѣ Порфирогенитѣ X-го вѣка.

<sup>6)</sup> Gelser. Theil I, 12. 13. 15.

которыя здісь обработываль авторь. Воть эти темы: "какъ сдълать, чтобы персики росли безъ косточекъ, какъ достигать того, чтобы плоды смоковницы съ одной стороны были ·бълые, съ другой — черные или красные; какимъ образомъ сдълать, чтобы горькое миндальное дерево приносило сладкіе плоды; что нужно сділать, чтобы оріжи на деревіз росли безъ скорлупы; о томъ, какъ увеличивать количество молока у скота; какъ можно пить вино и дълать, чтобы не пахло виномъ; какъ выпивать вина много, а не пьянъть? "-Отъ царства растительнаго и животнаго писатель иногда переходить въ царство Венеры и даетъ рецепты по части зачатія дітей 1). Словомъ, писатель въ своей энциклопедіи обзираетъ всв царства природы. Какъ ни нелъпо было это сочиненіе, Африканъ однакоже посвящаетъ его императору Александру Северу 2). Кеото! настолько поражало своимъ вздорнымъ содержаніемъ изслівдователей, что предпринимались даже попытки приписать это сочинение не нашему Африкану, а какому-то другому, неизвъстному Африкану "язычнику" 3). Въ настоящее время, впрочемъ, никто уже не сомнъвается, что дъйствительно книга: хеотоі принадлежитъ христіанскому писателю Африкану. Въ виду этого факта стараются лишь о томъ, чтобы объяснить: какимъ образомъ такой умный и даже умнъйшій человъкъ, какъ Юлій Африканъ, написалъ такую нелъпость? Но сколько ни стараются обълить автора, всетаки въ концъ концовъ остается несомнънный фактъ, что разумнъйшій христіанскій писатель III въка могъ написать безсмысленнъйшую книгу 4). Худшую рекомендацію, чъмъ какую даетъ объ умъ Африкана эта книга, трудно себъ представить.

Если Юлій Африканъ по его умственной физіономіи представляетъ Януса, одна сторона лица котораго прекрасна, а другая безобразна, то спрашивается: къ кате-

<sup>1)</sup> Ibidem, 14-15.

<sup>2)</sup> Ibid., 12.

<sup>3)</sup> Ibid., 2.

<sup>4)</sup> lbid., 16.

горіи какихъ произведеній Африкана относится его хронографія—къ превосходнымъ-ли, рекомендующимъ умъ автора съ наилучшей стороны, или же къ некрасивымъ, роняющимъ репутацію автора? Ни то, ни другое. Хронографія Африкана по достоинствамъ много ниже его писемъ, но значительно выше, чъмъ кестої. Хронографія среднихъ научныхъ достоинствъ 1). Этотъ трудъ христіанскаго хрониста до насъ не сохранился. Благодаря трудолюбію намецкаго историка Гельцера, произведение Юлія Африкана возстановляется въ настоящее время — по его содержанію. Онъ выдалъ два тома, служащихъ къ оріентированію въ вопросѣ 2). Хронографія Африкана состояла изъ пяти частей. Пятая часть заключала самыя интересныя для насъ свъдънія, такъ какъ она описывала времена послъ появленія христіанства до когда писалъ авторъ. Къ сожальнію, объ этой части произведенія Африкана менъе всего дошло извъстій: преемники Африкана, которые съ замъчательнымъ усердіемъ списывали весьма многое изъ хронографіи его, почти не дълали выдержекъ изъ пятой части его труда. Изо всей пятой части хронографіи сохранилось до насъ два-три мъста или цитаты, но на основаніи этихъ отрывковъ трудно что либо сказать о характеръ хроники, поскольку она касается христіанскаго періода исторіи 3). Да и ожидать, повидимому, какихъ-либо открытій въ этой сферъ мало основаній. До насъ дошла замътка одного серьезнаго знатока древне-христіанской литературы — патріарха Фотія, изъ которой видно, что Африканъ очень бъгло обозръвалъ христіанскій періодъ исторіи 4). Притомъ же, хотя позднъйшіе

<sup>1)</sup> Ibid. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theil I. Leipz. 1880. II Theil, I Abtheil. Leipz. 1885. Трудъ Гельцера о хронографіи Юлія Африкана—многольтній. Въ настоящее время, послъ капитальнаго труда этого ученаго, потеряло всякое значеніе все, что когдалибо было написано о хроникъ Африкана. По сочиненію Гельцера можно изучать этотъ трудъ Африкана, не заглядывая въ другія книги. Въ наукъ Гельцеръ цънится весьма высоко.

<sup>3)</sup> Gelzer. Theil. I, s. 280 - 2.

<sup>4)</sup> Впрочемъ, замътка Фотія (Bibliotheca, cod., 34. Migne. Patrolog. tom. 103, р. 65) такъ коротка и малосодержательна, что можно усумниться, да внимательно ли онъ читалъ сочиненія Африкана.

византійскіе составители хронографіи, — а ихъ весьма много, — и очень усердно пользовались трудомъ Африкана, но естественно оставляли безъ вниманія пятую часть древняго хрониста, такъ какъ христіанскій періодъ исторіи былъ гораздо подробнѣе описанъ въ церковной исторіи Евсевія, которая и вытѣснила изъ употребленія ту часть хронографіи Африкановой, которая касалась временъ послѣ Христа 1).

Хотя хронографія Африкана не дошла до насъ, и хотя о пятой части ея, касающейся христіанскаго періода исторіи, почти ничего неизвъстно, однакожъ наука не отказывается отъ изслъдованія двухъ важныхъ вопросовъ, возбуждаемыхъ изучаемымъ трудомъ: въ 1-хъ, какое значеніе имъетъ трудъ Африкана въ развитіи церковной исторіографіи, во 2-хъ, въ какихъ отношеніяхъ историкъ Евсевій стоялъ къ Африкану, какъ своему предшественнику. Займемся и мы этими вопросами.

Разсматривая первый вопросъ, мы должны вмъстъ съ Гельцеромъ назвать Африкана "отцомъ христіанской хронографической литературы" 2). Уже этимъ однимъ опредъляется значеніе нашего хрониста. Представляется съ перваго взгляда не особенно важнымъ — начать собою рядъ христіанскихъ хронистовъ, сдълаться писателемъ первой христіанской хронографіи: "взялъ да написалъ". Но не такъ на дълъ. Легко такъ говорить, но не легко было осуществить предпріятіе. Прошло болве двухъ въковъ отъ начала христіанской въры, но никто ничего не сдълалъ для исторіи въ христіанскомъ духъ. Было составлено христіанскими писателями (апологетами) начто въ рода краткихъ синхронистическихъ таблицъ, представляющихъ собою попытку уяснить: какія библейскія событія съ какими общеисторическими событіями были одновременны или современны, но съ такими опытами уйти далеко было невозможно. А именно при такихъ условіяхъ и началъ свой трудъ Африканъ 3).

<sup>1)</sup> Gelzer, ibid., 283.

<sup>2)</sup> Ibid., 1 cTp.

<sup>3)</sup> Gelzer, ibid., 19.

Полагаютъ, что скудость историческихъ знаній у христіанъ III въка и побудила его заняться составленіемъ хронографіи 1). У Африкана подъ руками, при составленіи хронографіи, было не мало писателей — историковъ какъ іудейскихъ, такъ и языческихъ 2). Но они писали со столь различными планами и цълями, что свести матеріалъ къ единству было деломъ весьма труднымъ. Нужно было прежде всего найти какую-нибудь исходную точку для своего труда не гдъ-нибудь на сторонъ, а именно въ воззръніяхъ библейско-христіанскихъ. Такъ и сделалъ первый христіанскій хронистъ. Мъриломъ, съ которымъ онъ приступаетъ къ своему дълу, была для него Библія. Отправляясь и основываясь на ней, онъ долженъ былъ освътить ходъ и послъдовательность явленій универсальной исторіи. Примъняясь къ библейскому разсказу о шести дняхъ творенія, онъ раздълилъ всю исторію на шесть тысячельтій, указавъ въ ней два періода: первый періодъ отъ Адама до смерти Фалека, при коемъ произошло разсъяние рода человъческаго в), періодъ, обнимавшій 3000 льть; второй періодъ отъ смерти Фалека до исполненія временъ, т. е. до явленія Спасителя, обнимающій дальнъйшія три тысячельтія, хотя и неполныхъ, причемъ хронистъ высчиталъ, что годъ рожденія Христа падаетъ на 5500 лътъ отъ сотворенія міра. По заключеніи шестой тысячи, по воззрівнію Африкана, долженъ быль наступить конець міра и открыться тысячельтіе субботствованія, т. е. тысячелізтнее земное царство Христа съ върующими. Изъ этого видно, что Африканъ стремится освътить исторію міра съ новой библейско-христіанской точки зрѣнія  $^{4}$ ).

Кромѣ указаннаго, даетъ значеніе хронографіи Африкана еще слѣдующее: писатель уничтожилъ то средостѣніе, которое доселѣ раздѣляло культурные народы. Римлянинъ зналъ свою римскую исторію, грекъ — греческую, іудей —

<sup>1)</sup> Gelzer, ibid., 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, 20 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Быт. гл. 10, ст. 25.

<sup>4)</sup> Gelzer, ibid., 24-25.

свою еврейскую. Каждый изъ этихъ народовъ смотрълъ на себя, какъ на народъ, ничего или мало имъющій общаго съ другими народами. У каждаго изъ нихъ историческая точка зрвнія страдала сепаратизмомъ. Африканъ становится на болве возвышенную точку эрвнія, разсматривая и іудея, и римлянина, и грека, какъ культурные факторы въ универсальной исторіи 1). — Даже въ томъ, повидимому, простомъ фактъ, что Африканъ начинаетъ свою хронографію съ Адама, а не отъ сотворенія міра, представители современной намъ науки усматриваютъ выражение и заявление того серьезнаго историческаго смысла, какимъ обладалъ Африканъ. Ибо Африканъ въ этомъ случав показалъ, что подъ исторією вообще онъ понималъ именно исторію человъчества, почему и оставилъ въ сторонъ космогонію, какъ фактъ не чисто историческій, а доисторическій <sup>2</sup>). Оцѣнивая значеніе хронографіи Африкана, не слідуетъ забывать и того, что она въ продолжение многихъ въковъ давала тонъ Византійской хронографической литературь, была руководителемъ и учителемъ хронистовъ позднъйшаго времени 3).

Другой вопросъ. Въ какомъ отношеніи Евсевій въ своихъ историческихъ трудахъ стоялъ къ Юлію Африкану? Евсевій въ своей церковной исторіи дѣлаетъ краткій, но благопріятный отзывъ о своемъ предшественникѣ. Онъ называетъ его: "немаловажнымъ историкомъ" (I, 6) и при другомъ случаѣ говоритъ о немъ: "отъ Африкана дошло до насъ пять книгъ (частей) тщательно обработанной имъ хроники" (VI, 31). Остается узнать: много ли, въ какихъ случаяхъ и какъ, съ какимъ довѣріемъ или недовѣріемъ — пользовался Евсевій хронографіей Африкана? До послѣдняго времени представители западной науки, не задумываясь много, огуломъ отвѣчали, что Евсевій широко и беззастѣнчиво пользовался Африканомъ, утаивая это отъ своего читателя. Говорилось объ отношеніи Евсевія къ Африкану такъ: "Евсевій шелъ по слѣдамъ Африкана, и почти всю

<sup>1)</sup> Gelzer, ibid., 26.

<sup>2)</sup> Ibid., 35-6.

<sup>3)</sup> Ibid., 26.

его хронографію переписалъ въ свой трудъ"; "Евсевій ничего другого не сдълалъ, какъ перекроилъ хронику Африкана" 1). И даже еще сравнительно недавно, въ 1880 году, многосвъдущій нъмецкій церковный историкъ Адольфъ Гарнакъ писалъ: "что было лучшаго у Африкана, Евсевій взялъ у него, и большей долей славы онъ (Евсевій) одолженъ своему предшественнику <sup>2</sup>). Когда высказывали мнъніе, то разумъли не собственно церковную исторію Евсевія, но его хронику. Нужно сказать, что прежде составленія церковной исторіи Евсевій издаль въ свъть хронографію или хронику въ двухъ частяхъ. Первая часть заключала въ себъ очеркъ всемірной исторіи, расположенной по національностямъ, въ хронологическомъ порядкѣ; этотъ очеркъ начинался азіатскими монархіями (включая и еврейскую народность) и заканчивался римскимъ государствомъ. Вторая часть содержала главнымъ образомъ общія для всѣхъ государствъ синхронистическія историческія таблицы (почему и называлась "каноны") и разъясняла вопросы хронологическіе, причемъ указываемы были и главнъйшія событія всемірной исторіи. Оригиналъ этого труда Евсевія давно уже былъ затерянъ. Извъстна была лишь вторая часть въ латинскомъ, Іеронимовомъ, переводъ, но въ послъднее время отыскалась и первая часть (впрочемъ не въ законченномъ видѣ) хроники Евсевія въ армянскомъ переводъ (въ этомъ же переводъ найдена и большая часть второй книги Евсевія, извъстной прежде только по Іеронимову переводу) в). Вотъ относительно этого-то труда Евсевія и установилось было мнівніе, что Евсевій скомпилировалъ его на основаніи Африкана. Но въ настояще время

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Лучшее изданіе хроники Евсевія принадлежить Schöne. Eusebii chronicorum libri duo. Vol. I— II. Berol. 1866—1875. Въ первомъ том'в напечатана первая часть хроники, а во второмъ— вторая. Въ первомъ том'в читатель видить два столбца, въ одномъ латинскій переводъ армянскаго перевода, а въ другомъ— греческій текстъ, воспроизведенный искусственно на основаніи греческихъ писателей (неполный). Во второмъ том'в— три столбца: латинскій текстъ армянскаго перевода, греческій текстъ, воспроизведенный искусственно (неполный) и древній переводъ Іеронимовъ.



<sup>1)</sup> Gelzer, ibid., 31, Anmerk.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herzog. R. — Encyklop. VII, 296.

это мнвніе оказалось не болве, какъ легкомысленной иллюзіей. Чамъ больше изучается хронографія Африкана, тамъ больше открывается, въ какой незначительной зависимости находился Евсевій отъ своего предшественника. Этимъ результатомъ наука обязана прежде упомянутому нами нѣмецкому ученому Гельцеру. Гельцеръ въ своемъ трудъ, посвященномъ хронографіи Африкана, именно во второмъ томъ (изд. въ 1885 г.), ясно раскрылъ, какъ много Евсевій превосходитъ Африкана. Это должно сказать какъ о первой, такъ и о второй части хроники Евсевія. Въ первой части Евсевій, указывая, гдф и въ чемъ онъ не согласенъ съ Африканомъ, подвергаетъ этого послъдняго ръшительной критикъ. И неудивительно, Евсевій былъ много богаче источниками, чъмъ Африканъ. Въ этой части можно находить лишь самое небольшое вліяніе Африкана на Евсевія. Здъсь у Евсевія такъ много новаго по сравненію съ Африканомъ, что послъдній явно отодвигается на второй планъ. Гельцеръ въ особенности удивляется оригинальности и смълости Евсевія по вопросу о предметь очень запутанномъ — о хронологіи эпохи судей израильскихъ. Вообще, сравнивая то, что сдълано Африканомъ и Евсевіемъ для разъясненія исторіи іудейскаго народа, Гельцеръ говорить: \_сдъланное Евсевіемъ должно исполнять насъ глубокимъ уваженіемъ въ отношеніи здраваго такта и историческаго смысла этого ученаго мужа. Евсевій смотрить здівсь съ нъкоторою гордостью на Африкана — и онъ правъ, потому что его работа во всъхъ отношеніяхъ превосходитъ работу его предшественника" 1). Еще больше похвалъ расточаетъ Гельцеръ второй части хроники Евсевія (каноны). Эта часть, по его словамъ, "покрывала Евсевія славой въ теченіе цълыхъ въковъ; она же служитъ и для насъ фундаментомъ каждой хронографической работы". Здъсь въ заслугу Евсевію можно поставить то, что онъ еще решительнее, чемъ Африканъ, раскрываетъ историческое значеніе избраннаго народа іудейскаго среди самыхъ культурныхъ народовъ



<sup>1)</sup> Theil II, Abtheil. I, s. 24. 37. 42. 47. 51.

древности. Если съ появленіемъ Христа стало очевиднымъ, что "спасеніе отъ іудеевъ" вышло, то благодаря трудамъ Африкана и еще болъе Евсевія христіанская наука къ этому прибавила афоризмъ: и истина (историческая) тоже единственно у іудеевъ. Гельцеръ воздаетъ великія хвалы Евсевію за то, что онъ свои синхронистическія таблицы начинаетъ съ Авраама (съ котораго начинается болъе достовърная исторія), а не съ Адама, какъ у Африкана. "Еслибы отъ труда Евсевія ничего не сохранилось", говоритъ нъмецкій ученый, "кромъ случайной замътки, что Евсевій начинаетъ исторію датою жизни Авраама, то и этого былобы совершенно достаточно, чтобы дать понятіе объ историческомъ смыслъ этого умнаго мужа". Евсевій совершенно перестроилъ хронологію Африкана, потому что онъ доказалъ, что многія историческія личности библейской исторіи жили не въ такія древнія времена, какъ думалъ Африканъ. По вопросамъ библейской хронологіи, по Гельцеру, наука и въ настоящее время не далеко ушла отъ Евсевія. Вообще, сравнивая Евсевія и Африкана, Гельцеръ не безъ павоса пишетъ: "Африканъ ничего не пріобрътаетъ чрезъ сравнительное изучение его съ Евсевиемъ. Чъмъ больше будемъ заниматься изученіемъ трудовъ того и другаго, тъмъ больше чашка въсовъ станетъ перевъшивать Евсевія на счетъ Африкана; и это такой результатъ, котораго я меньше всего ожидалъ и къ которому я пришелъ путемъ насилія надъ самимъ собою "1).— Итакъ, открывается, что нътъ основаній утверждать, что Евсевій находился въ литературной зависимости отъ Африкана. Это нужно сказать о хроникъ Евсевія. Тъмъ менъе что либо подобное можно утверждать касательно церковной исторіи греческаго историка. Слѣдовъ пользованія Африканомъ со стороны Евсевія въ его церковной исторіи указать нельзя. Несомнѣнно одно, что Африканъ расчистилъ хоть нъсколько путь для перваго церковнаго историка, далъ нѣсколько полезныхъ замътокъ, указалъ нъсколько руководящихъ идей. Что Афри-



<sup>1)</sup> lbid., s. 88 - 94, 97.

канъ такъ или иначе былъ полезенъ Евсевію, это можно видъть изъ тъхъ благопріятныхъ сужденій, какія дълаетъ Евсевій въ своей исторіи о хронографіи Африкана и какія нами приведены выше.

Такимъ образомъ мы видимъ, что Евсевій едва-ли много воспользовался трудами двухъ болѣе важныхъ своихъ предшественниковъ въ области христіанской исторіи—трудами Игизиппа и Африкана. И однако и самъ Евсевій и послѣдующіе историки до нашихъ дней смотрѣли и смотрятъ на Игизиппа и Африкана, какъ на непосредственныхъ и лучшихъ предшественниковъ Евсевія въ его профессіи.

Но если, приступая къ труду, Евсевій и долженъ былъ чувствовать недостатокъ въ вспомогательныхъ для него сочиненіяхъ историческихъ, систематически обработанныхъ, то этотъ недостатокъ для него съ избыткомъ восполнялся обширною уже въ то время литературою св. отцевъ, учителей и писателей церковныхъ, въ произведеніяхъ которыхъ разсвяно множество церковно-историческихъ матеріаловъ. И это пользование церковною литературою было тъмъ легче для Евсевія, что ему были доступны существовавшія тогда на Востокъ библіотеки, какъ онъ самъ говоритъ объ этомъ въ своей исторіи. Въ этомъ отношеніи съ особенною благодарностью Евсевій вспоминаеть о библіотек Элійской, т.-е. Іерусалимской. "Въ это время — третьемъ въкъ — говоритъ Евсевій, между духовными много было ученыхъ мужей. Ихъ посланія другь къ другу можно находить и нынъ. Эти посланія сохранились въ Элійской библіотекъ, устроенной тамошнимъ епископомъ Александромъ (212 — 250 г.). Изъ той библіотеки и мы заимствовали матеріалы для настоящаго своего сочиненія" (VI, 20). Кромъ этой библіотеки въ распоряжении Евсевія была библіотека Кесарійская, устроенная его другомъ Памфиломъ и самимъ историкомъ и состоявшая изъ писаній отцовъ и учителей церкви (VI, 32), но объ этой библіотекъ мы уже говорили выше. При написаніи своей исторіи Евсевій придавалъ большую важность свъдъніямъ церковно-историческимъ, какія находились въ писаніяхъ отцовъ и учителей церкви; онъ гово-

рить: "что признаемъ годнымъ для предпринимаемаго нами дъла, о томъ заимствуемъ свъдънія и нужныя показанія изъ древнихъ писателей, какъ бы собирая цвъты съ мысленныхъ луговъ и постараемся соединить ихъ въ одно цълое въ своемъ историческомъ разсказъ" (кн. І, гл. 1). И дъйствительно богатствомъ церковно-историческихъ свъдъній, заключающимся въ патристическихъ писаніяхъ въ широкомъ смыслѣ этого слова, Евсевій пользовался какъ нельзя болье. Со стороны знакомства Евсевія съ писателями церковными его времени и временъ предшествующихъ ничего не остается болъе желать. Онъ поражаетъ насъ своею богатою эрудиціей. Онъ пишетъ, держа въ рукахъ первоисточники. "Какъ елень псалмопъвца, говоритъ французскій изслѣдователь Эли, Евсевій жаждетъ источниковъ" 1). Евсевій читалъ не только такихъ христіанскихъ писателей, сочиненія которыхъ болѣе или менѣе сохранились и до насъ — Іустина, Климента Александрійскаго, Оригена, Иринея, Тертулліана, но и такихъ, писанія которыхъ до насъ не дошли и о которыхъ мы имвемъ скудныя свълънія, и то большею частью на основаніи самого же Евсевія, каковы наприм. Папій Іерапольскій, Игизиппъ, знаменитый Діонисій Александрійскій, апологеты: Кодратъ, Мелитонъ, Аполлинарій и проч. Помимо того Евсевій имълъ подъ руками много такихъ сочиненій, имена авторовъ которыхъ даже въ его время оставались неизвъстны (V, 27).--Кромъ писателей церковныхъ Евсевій въ значительной мъръ пользовался, при составленіи своей исторіи, и пособіями со стороны писателей не христіанскихъ, такъ въ его исторіи мы находимъ неоднократныя ссылки на іудейскихъ писателей Іосифа Флавія (І, 5—6) и Филона (ІІ, 5). Онъ не пренебрегалъ даже свидътельствами писателей языческихъ, такъ наприм. онъ цитируетъ извъстія, заимствуемыя у языческаго философа Порфирія (VI, 19).

До послъдняго времени въ наукъ держалось убъжденіе, что Евсевій пользовался нъкоторыми архивами, находивши-



<sup>1)</sup> Hély. Eusèbe, p. 107.

мися далеко отъ его родной Палестины, наприм. Эдесскимъ. Основаніемъ для этого убъжденія служило слѣдующее свидътельство, находящееся въ церковной исторіи самого Евсевія. Передавъ содержаніе извъстной переписки Іисуса Христа съ Авгаремъ, царемъ Едесскимъ (о ней ръчь у насъ ниже), Евсевій замізчаеть: "предлагаю тебіз (читателю) о томъ свидътельство, взятое изъ архивовъ Эдессы, потому что въ тамошнихъ общественныхъ документахъ находится и это свидътельство, сохранившись съ того времени и донынъ. Вотъ самыя письма, заимствуемыя нами изъ архивовъ. (τῶν ἐπιστολῶν ἀπὸ τῶν ἀργείων ἡμῖν ἀναληφθεισῶν Ι, 13. Сπич. ΙΙ, 1). Какъ ни ясны слова Евсевія, можно однакожъ отчасти сомнъваться: дъйствительно ли самъ Евсевій изучалъ документы Едесскаго архива. Въ недавнее время выдано въ свътъ одно древнее сирское сочиненіе, найденное среди рукописей, вывезенныхъ въ Англію изъ Нитрійскаго монастыря и цитирующееся въ литературъ обыкновенно: Doctrina Addaei (ученіе ап. Өаддея). Это сочиненіе заключаетъ въ себъ между прочимъ и переписку Іисуса Христа съ Авгаремъ почти въ томъ самомъ видъ, какъ находимъ ее въ церковной исторіи Евсевія. Вопросъ о времени происхожденія этого древняго сочиненія встрівчаеть въ науків нѣкоторое разногласіе. Одни думаютъ (Кюртонъ, Гарнакъ), что оно появилось въ такое древнее время, что Евсевій могъ имъ пользоваться, какъ обращавшимся въ публикъ произведеніемъ, не имъя нужды извлекать переписку Христа съ Агваремъ изъ самаго Едесскаго архива — тъмъ болъе, что Евсевій прямо говорить, что его тексть переписки есть переводъ съ сирскаго (I, 13). Но другіе изслѣдователи (Липсіусъ) утверждаютъ, что Doctrina Addaei появилась лишь къ концу IV-го въка, и слъдовательно Евсевій не могъ черпать своихъ свъдъній о перепискъ изъ этого источника 1). Если и признаемъ это послъднее мнъніе за болье правильное и основательное, все же можно утверждать, что Евсевій могъ обойтись безъ изысканій въ Едесскомъ архивъ.

<sup>1)</sup> Lipsius. Die Edessenische Abgarsage. s. 91, 31. Braunschw. 1887. Здѣсь же указанія на мнѣнія Кюртона и Гарнака— s. 14.



Дъло въ томъ, что Doctrina Addaei представляетъ собою произведеніе довольно сложное по своей композиціи; очень возможно, что раньше этого произведенія обращались въ публикъ подготовительныя, болъе краткія сказанія о тъхъ предметахъ, которые заключаются въ Doctrina Addaei и въ томъ числъ переписка Христа съ Авгаремъ. Этотъ документъ Евсевій ничтоже сумняся и могъ внести въ свою исторію. Онъ могъ даже назвать его заимствованнымъ изъ Едесскахо архива, такъ какъ и Doctrina Addaei выдаетъ себя за копію съ оффиціальныхъ бумагъ Едесскаго архива. Въ разсматриваемомъ произведеніи есть ремарка точь-въточь такая же, какая встръчается въ оффиціальныхъ бумагахъ того времени. Лицо, опубликовавшее Doctrina Addaei въ свое время, выдаетъ себя за современника событія и называетъ себя "Лабубною, сыномъ Сенака, писцомъ царя", а въ пользу истины извъстія, по словамъ Лабубны, свидътельствуетъ "табуларій и архиварій царя Ананія (тотъ самый, который фигурируетъ въ разсказъ объ Авгаръ въ качествъ посла отъ этого послъдняго ко Христу), -- Ананія, который и положилъ документы, касающіеся событія, въ архивъ между царскими законами и распоряженіями 1) ". Сказаніе само выдавало себя за архивный документь несомнънной правдивости. Такимъ же должны были признавать его и читатели, не иключая и Евсевія. Если бы Евсевій самъ рылся въ Едесскомъ архивъ, то является не совсъмъ понятнымъ, почему онъ въ этомъ архивъ не нашелъ ничего другого, кромъ извъстій о разсматриваемой перепискъ и самой переписки. Впрочемъ нътъ твердыхъ основаній настаивать на томъ, что Евсевій не былъ знакомъ съ Едесскимъ архивомъ, а позволительно допускать только, что онъ и безъ знакомства съ этимъ архивомъ могъ удобно обойтись, составляя свою исторію, какою мы ее знаемъ.

На болъе твердыхъ основаніяхъ утверждается отрицаніе другого мнѣнія, что будто по волѣ Константина Великаго Евсевію доставлены были документы изъ судебныхъ



<sup>1)</sup> Lipsius, s. 2.

архивовъ Римской имперіи касательно всѣхъ мучениковъ, осужденныхъ на смерть въ эпоху гоненій <sup>1</sup>). Мнѣніе это держалось, на подложномъ памятникѣ — на неподлинномъ письмѣ Іеронима къ Хромацію и Геліодору. Подложность этого письма теперь доказана очень основательно и непререкаемо <sup>2</sup>). Къ тому же изъ исторіи Евсевія не видно, чтобы онъ былъ такъ богатъ свѣдѣніями изъ исторіи мученичества, какъ этого можно было бы ожидать, еслибы знакомство Евсевія съ судебными архивами было дѣйствительнымъ фактомъ; наконецъ очень вѣроятно, что Евсевій окончилъ свой трудъ—Церковную исторію—до времени его сближенія съ Константиномъ, которое могло послѣдовать не ранѣе Никейскаго собора.

Какъ бы то ни было, Евсевій располагалъ замѣчательнымъ богатствомъ матеріаловъ, при написаніи своей исторіи. Теперь спрашивается, какъ пользовался Евсевій своими источниками, насколько онъ понималъ научныя требованія? Евсевій относился къ своимъ источникамъ съ большимъ довъріемъ; и чтобы поставить свой трудъ выше всякихъ сомнаній и подозраній онъ почти всегда говоритъ словами тахъ свидателей, на которыхъ онъ опирается въ своемъ историческомъ повъствованіи. Это придало его исторіи характеръ документальности. Что касается критическаго отношенія къ источникамъ, то у Евсевія можно встръчать добрые задатки исторической критики. Эти задатки научнаго критическаго отношенія онъ проявляетъ въ следующемъ: опредъляетъ время, къ которому относится данный источникъ, такъ напримъръ --- онъ указываетъ древность апологіи Кодрата (IV, 3). Далъе, онъ собираетъ и сообщаетъ необходимыя свъдънія объ авторахъ своихъ источниковъ, какъ наприм. объ Іосифъ Флавіи. Игизиппъ и другихъ: именно объ Іосифъ онъ говоритъ: "послъ всего этого (т. е. послѣ того, какъ онъ широко воспользовался показаніями

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Доказательства эти можно читать у архимандрита Сергія въ его трудъ: Полный Мъсяцесловъ Востока, т. І, стр. 44 — 47. Изд. 1-е.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Митине это повторяется и въ предисловіи къ русскому изданію Церковной исторіи Евсевія, стр. XII.

Іосифа) хорошо-ли было бы не знать о самомъ Іосифъ, который такъ много помогаетъ намъ въ изложеніи предпринятой исторіи: откуда и изъ какого рода происходить онъ?" (III, 9). Далъе, онъ производитъ изслъдование о подлинности и неподлинности накоторых сочиненій, извастных въ его время съ именемъ того или другого автора, при этомъ онъ обращаетъ вниманіе на свидътельства древнъйшія, на слогъ, на содержаніе; такъ онъ отвергаетъ подлинность многихъ сочиненій, приписываемыхъ Клименту Римскому, между прочимъ на томъ основаніи, что въ нихъ встръчаются мысли неправославныя (III, 38). Далъе, онъ принимаетъ въ соображение неповрежденность источниковъ, такъ наприм. — въ сочиненіяхъ Иринея Ліонскаго онъ находитъ весьма важную приписку, свидътельствующую о заботливости этого писателя о неповрежденности своихъ произведеній, именно онъ, Ириней, заклинаетъ своихъ переписчиковъ, чтобы, списавши, снова просматривали списанное, да не вкрадется ошибка (V, 20). Далъе, онъ изслъдуетъ вопросъ объ исторической достовърности документовъ, такъ онъ отвергаетъ достовърность такъ называемыхъ актовъ Пилатовыхъ, уничижительныхъ для достоинства Христа, опираясь на то, что они содержатъ неправильную хронологію (I, 9). Далье, онъ отвергаетъ достовърность многихъ апокрифовъ, распространенныхъ съ именами апостоловъ Петра, Андрея, Өомы, Матеея, какъ потому, что на нихъ не ссылаются авторитетные церковные писатели, такъ и потому, что въ нихъ неръдко встръчаются мысли нелъпыя, еретическія (III, 25). Указанные пріемы Евсевіевой критики научно важны; но бъда въ томъ, что они не вытекаютъ у Евсевія изъ какого либо строго опредѣленнаго принципа, но являются чисто случайными и потому они прилагаются къ его дълу вообще ръдко. Въ цъломъ его критика стоитъ еще не высоко и указываетъ на то, что дело исторіографіи только что начиналось въ христіанскомъ міръ. Прежде всего Евсевій почти совстить не сознаеть того, что делать выписки изъ источниковъ вовсе не значитъ писать исторію. Его исторія становится христоматіей, въ которой собрано болве или менве интересное изъ твхъ или другихъ писателей. Говорить словами источниковъ часто безъ всякихъ поясненій и добавленій отъ себя, безъ которыхъ нельзя обойтись, когда историкъ желаетъ подчинять матеріалы своей мысли и цълямъ, --- для Евсевія значитъ составлять исторію. Отсюда въ его исторіи очень часто встрівчаются обороты: "объ этомъ повъствуетъ такой-то или такой-то, говоря буквально такъ (III, 19), и затъмъ слъдуетъ выписка изъ первоисточника; или приведши чьи-либо слова касательно изв'ястнаго предмета, Евсевій съ своей стороны лишь замъчаетъ: "таковы слова того-то или того-то". (VI, 12). Или наприм. седьмую книгу своей исторіи онъ начинаетъ такими словами: "седьмую книгу великій Александрійскій епископъ Діонисій поможетъ намъ изложить собственными его словами" и потомъ дълаетъ очень обширныя выписки изъ Діонисія почти безъ всякихъ вставокъ съ своей стороны. Встръчаются также обороты: "итакъ возьми въ руки книгу такого-то и читай; или: "возьми же, и читай " (III, 6, 8) — и затъмъ выдержки изъ источниковъ. Отсюда видно, что историческій матеріалъ у Евсевія господствуетъ надъ самимъ историкомъ. Вслъдствіе такого отношенія къ матеріаламъ, заимствуемымъ изъ источниковъ, естественно онъ на многое смотритъ не собственными глазами, а глазами писателей, какими онъ пользовался, глазами такихъ лицъ, которыя часто смотръли на событія съ точки зрѣнія интересовъ своихъ собственныхъ или интересовъ времени. Выборомъ Евсевія техъ или другихъ сведеній изъ источниковъ управляетъ не какая-либо опредъленная идея, которую имъетъ въ виду историкъ, а просто желаніе разсказать о факть необыкновенномъ, выходящемъ изъ ряда (примъръ: разсказъ о Наталіи: V, 28). Критеріи Евсевія, которыми онъ пользуется для опредъленія достовърности и несомнанности историческихъ свидательствъ, недостаточно убъдительны. Все, что вышло изъ подъ пера писателей, принадлежащихъ къ церкви, онъ считаетъ годнымъ матеріаломъ для своей исторіи. Принадлежность къ церкви иногда онъ считаетъ исключительнымъ признакомъ досто-

върности извъстныхъ писателей. Такъ онъ говоритъ о двухъ церковныхъ писателяхъ (Иринев Ліонскомъ и Климентъ Александрійскомъ): "они достойны въроятія, потому что они были охранителями церковнаго православія" (III, 23). Какъ будто для православнаго не только не возможна ошибка, но и пристрастное сужденіе? При неопредъленности критеріевъ, которыми онъ пользуется для отличія достовърныхъ свидътельствъ отъ недостовърныхъ, весьма естественно, онъ могъ невърныя сказанія принимать за достовърныя и вносить ихъ въ свою исторію. Такъ онъ, безъ всякаго колебанія, даетъ місто въ своей исторіи легендарной перепискъ І. Христа съ Едесскимъ царемъ Авгаремъ. Онъ приводитъ письмо Христа къ Авгарю и Авгаря къ Христу. Но ни то, ни другое письмо не можетъ быть признано подлиннымъ. Немного нужно было бы имъть проницательности, чтобы видъть, что письмо I. Христа есть не что иное, какъ подборъ текстовъ изъ Евангелія. "Блаженъ ты, читаемъ въ письмѣ Іисуса къ Авгарю, — что не видя въровалъ въ Меня... писано обо Мнъ (и вслъдъ за этимъ слова Евангелія Іоанна!): видъвшіе Меня не увъруютъ, а не видъвшіе увъруютъ въ полученіе жизни, или: "Мнъ надлежитъ исполнить все, для чего я посланъ, вознестись къ пославшему Меня" (Іоанн. 20, 29; Мө. 13, 13 — 15; Мө. 15, 24-26; Іоан. 14, 28; 16, 5). Авторъ зналъ Евангелія и бралъ изъ нихъ подходящія міста, не стісняясь тімь, что иныя изреченія сказаны были Христомъ уже по воскресеніи. Немного нужно было критическаго пониманія, чтобы видъть, что и самое письмо Авгаря обличаетъ писателя христіанина; въ немъ натъ ничего, что соотватствовало бы восточному характеру мнимаго его автора, а заключаетъ оно очень точное исповъданіе въры, слишкомъ высокое для непросвъщеннаго свътомъ истины язычника. Евсевій не принялъ въ соображеніе, что въ Евангеліи нѣтъ никакого указанія на переписку Христа и Авгаря, что первохристіанская древность не знала ничего такого, а Оригенъ даже прямо утверждалъ, что Христосъ не оставилъ послѣ себя никакого писанія <sup>1</sup>) и проч.

<sup>1)</sup> Contra Celsum, p. 361. Edit. De la Rue.

Въ наукъ иногда упрекаютъ Евсевія не только въ недостаткъ критицизма, но и въ намъренномъ извращении смысла источниковъ. Въ особенности удобный поводъ для упрековъ подобнаго рода давало следующее обстоятельство: имъя подъ руками сочинение: "о жизни созерцательной" (De vita contemplativa), которое съ древнихъ въковъ приписывалось Іудею Филону (какъ извъстно, жившему въ І въкъ по Р. Хр.), и въ которомъ описываются какіе-то аскеты верапевты, Евсевій воспользовался этимъ сочиненіемъ въ своей исторіи (II, 17); именно, вопреки всякой очевидности, онъ нашелъ-говорять въ упрекъ Евсевію-что подъ именемъ оерапевтовъ здъсь описаны древне-египетскіе христіанскіе аскеты и такимъ образомъ заставилъ источникъ свидътельствовать о томъ, чего въ немъ нътъ: оерапевты Филона не могли быть христіанскими аскетами. Дъйствительно, можетъ казаться, что Евсевій допустилъ сознательную фальшь, внеся въ свою исторію такое свидътельство, которое не имъетъ ничего общаго съ церковной исторіей. Но въ настоящее время доказываютъ, и повидимому не безъ основаній, что книга "о жизни созерцательной" не принадлежитъ Филону и что она написана какимъ-либо христіанскимъ писателемъ III-го вѣка, лишь прикрывшимъ себя именемъ Филона, написана для защиты христіанскаго аскетизма отъ нападокъ 1). Упрекъ въ умышленной фальши

Digitized by 400916

<sup>1)</sup> Этотъ взглядъ раскрытъ въ спеціальномъ сочиненіи: Lucius'а подъ заглавіемъ "Die Therapeuten und ihre Stellung in der Geschichte der Askese (Strassburg. 1880). Содержаніе этого сочиненія въ главныхъ чертахъ передано въ нашей библіографической замітків въ "Прибавлен. къ Творен. св. Отцевъ", т. 28, (1881 г.). Взглядъ Луціуса, правда, встрътилъ себъ возраженіе, сущность котораго сводится къ тому, что стараются попрежнему сочинение De vita contemplativa приписывать Филону. Но писатели, которые берутся опровергать Луціуса, не очень сильны въ своихъ аргументахъ. По крайней мъръ тъ два критика Луціуса, которыхъ мы знаемъ, представляются намъ именно такими. Одинъ изъ нихъ, Вейнгартенъ, напечатавшій статью подъ заглавіемъ: Mönchtum (Real-Encyclop. von Herzog-Hauck (1882) В. Х. См. въ особенности стр. 760-764) отвергаеть взглядь Луціуса только потому, что самь онъ старается во что-бы то ни стало доказать языческое дохристіанское происхожденіе монашества, т.-е. потому, что онъ явно тенденціозенъ; а другой, Массебьо (Massebieau. Le traité de la vie contemplative. Paris, 1888) опровергаетъ Луціуса очень страннымъ и неубъдительнымъ образомъ: онъ даетъ сокращенный переводъ сочиненія: De vita contemplativa съ нъкоторыми по-

снимается съ Евсевія. Его можно упрекать развѣ только просто за оплошность и неосмотрительность.

Остается несомнъннымъ одно, именно—что Евсевій не былъ такимъ критическимъ историкомъ, какъ это было бы желательно, но и здѣсь онъ можетъ заслуживать полнаго извиненія. Дѣлая наши замѣчанія о томъ, какъ пользовался Евсевій источниками, мы не должны забывать, что онъ жилъ въ эпоху, когда наука церковно-историческая только еще рождалась и что заслуги его для науки велики и незабвенны.

Досель мы говорили о главныйшихъ письменныхъ источникахъ церковной исторіи Евсевія и о томъ, какъ онъ пользовался ими при занятіи своимъ дівломъ. Намъ слівдуетъ указать еще на одинъ важный источникъ свъдъній Евсевія, какъ историка-говоримъ о личномъ наблюденіи Евсевія и изустныхъ показаніяхъ современниковъ, такъ-какъ основываясь на личномъ наблюденіи и изустныхъ показаніяхъ другихъ, нашимъ историкомъ написаны последнія три книги его исторіи, пов'яствующія о событіяхъ ему современныхъ. Спрашивается: какъ высоко стоитъ Евсевій какъ историкъ наблюдатель и какъ описатель событій ему современныхъ? Предлагая себъ этотъ вопросъ, мы разумъемъ собственно VIII-ю книгу его исторіи, такъ какъ о девятой и десятой книгъ его исторіи нътъ побужденій входить въ подробности: десятая книга состоить вся изъ различныхъ документовъ и не возбуждаетъ никакихъ серьезныхъ вопросовъ, а девятая написана въ надлежащемъ порядкъ и какъ цълое не останавливаетъ на себъ испытующаго вниманія изслъдователей. Не такова VIII-я книга исторіи Евсевія. Она имветь много особенностей, относительно которыхъ критики Евсевія расходятся до противоположности. Съ особенною силой и решительностью подвергаетъ критике VIII-ю книгу Евсевія (она заключаетъ въ себъ описаніе 303 — 311 г.) Гунцикеръ, ученый изследователь эпохи Діоклитіана. Онъ находитъ, что эта книга написана историкомъ запутанно и

яснительными зам'вчаніями и находить, что этого достаточно для критики взгляда Луціуса (р. 3).

безпорядочно. Здъсь, по его словамъ, Евсевій отступаетъ отъ своего обычнаго метода-разсказывать исторію въ хронологическомъ порядкъ, а разсказываетъ ее необычнымъ для него образомъ. Въ этой книгъ, говоритъ изслъдователь, Евсевій группируєть факты по ихъ сродству, не придерживаясь хронологіи. Какія бы старанія ни употребили вы для того, чтобы возстановить картину гоненій-все напрасно. Разсказъ такъ запутанъ, что самый остроумный и опытный изследователь рискуетъ впасть въ ощибки и сделать заключенія, о которыхъ и не думалъ Евсевій. Вообще онъ находитъ, что VIII книга Евсевія никуда не годится 1). Напротивъ, другой изслъдователь о Евсевіи, прежде цитированный нами Эли, сравнивая тв части сочиненія Евсевія, которыя имъ написаны въ качествъ историка прошедшаго, съ тъми частями, которыя исполнены имъ въ качествъ современника событій, отдаетъ полное предпочтеніе второй половинъ труда Евсевія. Онъ говоритъ: "вторая половина исторіи Евсевія (здѣсь, конечно, нужно разумѣть главнымъ образомъ VIII и IX-ю книги) написана въ большемъ порядкъ и въ болъе совершенномъ видъ. Здъсь больше единства въ композиціи, больше оригинальности, послѣдовательности, движенія, и следовательно больше искусства изложенія-Единственно здѣсь Евсевій является истинно историкомъ 2). Кто же изъ числа этихъ критиковъ Евсевія правъе въ сужденіи о VIII книгь разсматриваемаго историка? Ни тотъ, ни другой. На защиту Евсевія противъ Гунцикера счелъ долгомъ выступить даже Бригеръ, который при другихъ случаяхъ является безпомощнымъ критикомъ перваго церковнаго историка в). Онъ находитъ, что Гунцикеръ несправедливо судитъ, считая VIII-ю книгу Евсевія запутанною и безпорядочною. Не къ чему увеличивать, говоритъ онъ, списокъ погръшностей Евсевія и безъ того не малый. Груп-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hunziker. Diocletianus und seine Nachfolger. S. 124-5, 134 [Untersuchungen zur Römischen Kaisergeschichte von Büdinger. B. II, Leipz. 1868].

<sup>2)</sup> Hely. Eusèbe, p. 170.

<sup>3)</sup> Какія обвиненія Бригеръ возводить на Евсевія, этого вопроса коснемся впослѣдствіи.

пированіе матеріаловъ, замѣчаетъ онъ, въ VIII-й книгѣ конечно нельзя назвать мастерскимъ, но во всякомъ случаъ задача, какую поставилъ себъ историкъ, совершенно понятна. Историкъ дъйствительно не имъетъ въ виду разсказывать исторію гоненія Діоклетіана и его преемниковъ въ хронологическомъ порядкъ, но онъ держится порядка, который далаетъ яснымъ разсказъ историка. VIII-я книга, по Бригеру, дълится на двъ части, изъ которыхъ каждая имъетъ свою тему, строго опредъленную и ясно обозначенную. Въ первой (гл. 2-13) Евсевій говорить о священной борьбъ мучениковъ. Здъсь онъ описываетъ исторію (духовной) борьбы мучениковъ съ гонителями, здъсь представлены имъ картины изъ эпохи Діоклетіанова преслѣдованія. Во второй (гл. 13-17) Евсевій изображаетъ политическія событія от начала гоненія до прекращенія его въ 311 году. Эта часть въ свою очередь делится на две небольшія половины: въ одной изъ нихъ онъ описываетъ исторію политическихъ отношеній въ теченіе 8-ми лізтъ, а въ другой причины прекращенія гоненія при Галеріи. Для доказательства своего взгляда на упорядоченность VIII-й книги Евсевія, авторъ дълаетъ нъкоторыя весьма въроятныя исправленія въ существующемъ текстъ исторіи Евсевія, вслъдствіе чего путаница, которую допускаетъ Гунцикеръ, исчезаетъ сама собой 1). Бригеръ своими разъясненіями вообще хочетъ сказать, что мы не вправъ требовать отъ Евсевія, какъ и отъ всякаго другого писателя, чтобы онъ писалъ такъ, какъ мы того хотимъ (Гунцикеръ недоволенъ тъмъ, что Евсевій излагаетъ VIII книгу не въ такомъ же хронологическомъ порядкъ, какъ предыдущія), но что слъдуетъ оцънивать достоинства и недостатки писателя, становясь на ту точку зрѣнія, на какую становится послѣдній. Разсматривая VIII книгу Евсевія съ точки зрѣнія его самого, мы можемъ находить ее соотвътствующей тому плану, какой предначерталъ себъ историкъ. Бригеръ достаточно оправдываетъ Евсевія. Къ тому, что сказано Бригеромъ въ оправданіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Brieger. Zu Eusebius. H. E. VIII (Buch): Zeitschrift für Kirchengeschichte. III Band, 4 Heft, S. 586—595.



Евсевія, съ своей стороны мы должны прибавить еще слѣдующее: одновременно съ тъмъ, какъ Евсевій писалъ свою VIII-ю книгу, онъ же составилъ другое сочиненіе, подъ заглавіемъ: "о Палестинскихъ мученикахъ" (Liber de martyribus Palestinae), описывавшее мучениковъ, пострадавшихъ на родинъ Евсевія, въ 303-310 годахъ. Сочиненіе это, по намъренію автора, должно было служить дополненіемъ и приложеніемъ къ VIII-й книгъ его церковной исторіи (въ нъкоторыхъ западныхъ изданіяхъ на этомъ мъсть оно и помъщается). Трудъ Евсевія о Палестинскихъ мученикахъ заслужилъ лестныя похвалы со стороны Гунцикера. Онъ придаетъ высокую цѣну этому сочиненію, хвалитъ его за хронологическую точность, называеть его "совершенно върнымъ и яснымъ изображеніемъ гоненія Діоклетіанова", какъ оно происходило въ Палестинъ, рекомендуетъ держаться его, какъ масштаба при изученіи извъстій о гоненіи Діоклетіана на пространстві всей имперіи 1). Соглашаемся съ этимъ отзывомъ. Но возникаетъ неизбъжный вопросъ: какимъ образомъ одинъ и тотъ же Евсевій въ одно и тоже время написалъ два сочиненія (Церковную исторію, поскольку она описываетъ эпоху Діоклетіана, и книгу о Палестинскихъ мученикахъ), касающіяся одного и того же предмета, но столь различныя, по сужденію Гунцикера, по научному значенію? Невозможно представить себъ, какъ могло случиться, что Евсевій въ одно и тоже время и почти на одну и ту же тему написалъ два сочиненія: --- одно --- никуда негодное, а другое — великолъпное. Чувствуется, что здъсь что то не такъ... Написавшій превосходное сочиненіе не могъ о томъ же предметь написать въ тоже время и ничтожное. Ясное дъло, что въ сочинении, которое признается негоднымъ, по винъ или не по винъ автора, остается чтото просто непонятнымъ для другихъ... Въ такомъ именно положеніи очутился Гунцикеръ съ своими взглядами на достоинства VIII-ой книги Евсевія и его же сочиненія: о Палестинскихъ мученикахъ. Бригеръ достаточно показалъ,

<sup>1)</sup> Hunziker. S. 126-8.

въ чемъ ошибка Гунцикера-и на этомъ результатъ пока и можно успокоиться 1). Какъ мы сказали выше, другой отзывъ о второй половинъ церковной исторіи Евсевія, отзывъ Эли, такъ же, какъ и мнфніе Гунцикера, нельзя считать върнымъ. Эли отдаетъ предпочтеніе второй половинъ исторіи Евсевія, и слъдовательно и VIII книгъ этой исторіи — предъ первою половиной. Но сужденіе Эли не свободно отъ преувеличенія. Совершено върно, что здъсь и въ особенности въ VIII книгъ Евсевій болъе осуществляетъ задачи историка, чъмъ въ предыдущихъ отдълахъ своего труда, ибо здъсь мысль историка господствуетъ надъ историческимъ матеріаломъ и подчиняетъ его себъ: историкъ пишетъ по матеріаламъ, а не ограничивается простой передачей ихъ, — достоинство, которое составляетъ необходимую принадлежность историка, умъющаго надлежащимъ образомъ приняться за свое дъло. Но во всякомъ случаъ, принимая во вниманіе многія другія свойства, которыя проявляетъ Евсевій при написаніи главнымъ образомъ VIII книги, составленной имъ въ качествъ современника, его,-Евсевія, — никакъ нельзя, согласно съ Эли, назвать "истинно историкомъ". Евсевій, какъ наблюдатель и какъ описатель современныхъ ему событій, имъетъ не мало недостатковъ. Приведемъ накоторые примары этихъ недостатковъ. Прежде всего замътимъ, что Евсевій не съумълъ какъ слъдуетъ воспользоваться тымъ богатствомъ матеріаловъ, которымъ онъ обладалъ въ качествъ наблюдателя и очевидца замъчательнъйшаго изъ гоненій. Евсевій, наприм., говоритъ, что онъ былъ въ Египтв и виделъ, что происходило здесь въ гоненіе Діоклитіана, но его разсказы о виденномъ настолько изобилують риторикой, что подобное же повъствованіе могъ легко составить и тотъ, кто не былъ очевидцемъ событій, а лишь слышаль, что было гоненіе и были мученики въ Египтъ (VIII, 8). Наблюдатель происшествій, могъ должнымъ образомъ разобраться въ очевидно, не

<sup>1)</sup> Бригеръ многаго ожидаетъ для уясненія текста VIII-й книги Евсевія—отъ сирскаго перевода исторіи этого греческаго писателя, — перевода, который хотя открытъ, и недавно изданъ, но еще научно не изслѣдованъ.



своихъ впечатлъніяхъ и передать ихъ въ живомъ разсказъ. Далве, читатели исторіи Евсевія имвють основаніе полагать, что Евсевій зналъ гораздо больше о своемъ времени, о эпохѣ Діоклетіана, но что онъ далеко не все разсказалъ, въроятно опасаясь навлечь на себя укоры отъ современниковъ за свою откровенность. Евсевій зналъ, напр., о распряхъ и другихъ неприглядныхъ явленіяхъ среди пастырей церкви; онъ зналъ образцы малодушнаго поведенія этихъ же лицъ во время гоненія Діоклетіанова, — но обо всемъ этомъ историкъ умалчиваетъ (VIII, 2). Между тъмъ, отъ современника, пишущаго исторію своего времени, потомки въ правъ требовать, чтобы онъ описалъ все, -- свътлое и темное, безъ лицепріятія и совершенно откровенно. Историкъ опустилъ изъ виду, что онъ пишетъ не для своего только времени, но и будущаго. Евсевій не подълился съ читателями всеми своими сведеніями о современномъ ему христіанскомъ мірѣ, -- и такимъ образомъ не явилъ собой "истинно — историка", какимъ называетъ его Эли. Евсевій, разсказывая нѣкоторые факты, не даетъ указанія, какъ смотръть на эти факты и чъмъ объясняются они (напр., онъ разсказываетъ, какъ очевидецъ, что въ Өиваидъ множество христіанъ сами напрашивались на мученія и смерть: (VIII, 9), чего не было въ другихъ странахъ, но не объясняетъ, почему такое явленіе встрвчалось въ Өиваидъ, и, однакожъ, будучи современникомъ и очевидцемъ, онъ безъ труда могъ бы добраться до причинъ явленія). Но еще болъе значенія имъетъ то, что Евсевій не имълъ или не постарался собрать достовърныхъ свъдъній о техъ событіяхъ и техъ лицахъ, какія онъ описывалъ, какъ современникъ. Знать что нибудь для Евсевія значило знать что нужно для историка. Это недостатокъ весьма важный. Евсевій, не имъя точныхъ свъдъній, берется писать о западномъ императоръ Максенціи; но вмъсто живаго изображенія у него выходить бліздная копія съ восточнаго императора Максимина, котораго хорошо зналъ Евсевій, по крайней мъръ по слухамъ (VIII, 14). Всъмъ, занимающимся исторіей, хорошо извъстно, что между Максенціемъ и Максиминомъ въ дѣйствительности мало общаго: отношенія перваго, напр., къ христіанамъ совсѣмъ были не похожи на отношенія Максимина къ этимъ послѣднимъ. Евсевій также не собралъ точныхъ свѣдѣній о гоненіи въ Никомидіи при самомъ Діоклетіанѣ, и допустилъ неизвинительныя ошибки, такъ, наприм., онъ утверждаетъ, что Анеимъ, еп. Никомидійскій, пострадалъ въ 303 году, въ то время, когда Никомидія была резиденціей Діоклетіана (VIII, 6), но на самомъ дѣлѣ смерть Анеима послѣдовала чуть не чрезъ 10 лѣтъ спустя послѣ 303 года. Анеимъ скончался мученически въ 311 или 312 году — при Максиминѣ 1) и т. д. Эли преувеличиваетъ достоинства Евсевія, какъ историка, описавшаго свое время.

Нужно сказать, что Евсевій быль человівкь книжный. Онъ больше жилъ искусственно книжною жизнію, чѣмъ жизнію дійствительною. Дійствительность, если и привлекала его вниманіе, то онъ різдко былъ способенъ понять и оцѣнить явленія дѣйствительности надлежащимъ образомъ. Это онъ доказалъ какъ своимъ изображеніемъ эпохи Діоклетіана, такъ и позднъйшей эпохи Константина Великаго. Книгу онъ умълъ цънить лучше и правильнъе, чъмъ историческую дъйствительность. Послъ этого неудивительно, если онъ могъ по документамъ лучше писать исторію, чѣмъ по своимъ впечатлъніямъ и наблюденіямъ. Впрочемъ, таковъ удълъ всъхъ людей науки, слишкомъ погруженныхъ въ книги. Слишкомъ книжный человъкъ ръдко бываетъ корошимъ наблюдателемъ и цънителемъ живого міра. Евсевій представляетъ собой въ этомъ отношеніи внушительный примъръ. Тамъ, гдъ нътъ у него подъ руками документа, онъ идетъ ощупью и неръдко ошибается.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Лебедева. Эпоха гоненій, стр. 167—168. Изд. 2-ое. Моск. 1897.

## Глава вторая.

Евсевій, накъ отецъ церковной исторіи и подробная характеристика его церковной исторіи.— Почему Ев-ій можеть быть названь "отцемъ церковной исторіи?" въ какомъ смысль онъ считаеть себя какъ бы путникомъ, идущимъ по пустынной и непроторенной дорогь? Универсальность его церковно-историческихъ воззръній-въ чемъ она состояла и какое значеніе имела въ его деле?-Основныя возэрънія церковной исторіи Евсевія: ея движущіе принцины- положительный (Богъ или Сынъ Бож.) и отрицательный (діаволъ), -обнаруженіе обоихъ принциповъ въ исторіи, по Евсевію, - достоинства и недостатки этого рода Евсевіева прагматизма. — Содержаніе исторіи Ев-ія: сообразно вышеуказаннымъ движущимъ принципамъ можно различать въ этой исторіи — положительное и отрицательное ея содержаніе. Положительное: исторія канона Н.-завътныхъ книгъ, преемство епископовъ, изслъдованіе объ отцахъ и учителяхъ церкви и писателяхъ церковныхъ; достоинства и недостатки этой части Евсевіевой исторіи. — Отрицательное: ереси, — ересь, какъ одинъ изъ элементовъ изслъдованія Евс-ія, происхожденіе ересей, характеристика еретиковъ – оцънка всей этой стороны Евсевіева труда: преобладаніе недостатковь надъ достоинствами; - гоненія на христіанъ, --гоненія, какъ одинъ изъ элементовъ историческихъ изследованій Ев-ія, - происхожденіе гоненій, по Ев-ію, - что составляло предметь интереса для Евсевія въ гоненіяхъ,--мученики--и гонители, значеніе его разсказовъ о техъ и другихъ.--Общая оцінка основных исторических воззріній Ев-ія.

Послъ указанія источниковъ, какими пользовался Евсевій, и замічаній, какъ онъ пользовался ими при составленіи своей исторіи, мы должны перейти къ подробному анализу самой его исторіи. Евсевію усвоено имя отща церковной исторіи. Это имя, говорить Баурь, принадлежить Евсевію въ томъ же смыслів, въ какомъ Геродотъ называется отцомъ свътской исторіи 1). Право на такое имя, по справедливости, остается за Евсевіемъ. Во первыхъ. Евсевій дійствительно первый написаль исторію, обхватывающую жизнь христіанства со всъхъ сторонъ, и притомъ за періодъ времени довольно значительный по своему пространству. Во вторыхъ, Евсевій отличается универсальностію, широтою историческихъ воззрѣній, отправляясь отъ

<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen der kirchlich. Geschichtschreibung. S. 9.

которыхъ онъ сводитъ какъ бы къ одному фокусу жизнь и іудейства, и язычества, и христіанства, поставляя центромъ для этихъ формъ человъческаго и откровеннаго богопознанія—Христа, около котораго онъ и сосредоточиваетъ всю исторію человъчества.

Скажемъ нъсколько подробнъе о каждомъ изъ двухъ указанныхъ нами условій, дающихъ Евсевію право на титло отца церковной исторіи. Самъ Евсевій смотритъ на себя, какъ на перваго историка, взявшаго на себя трудъ воспроизвести въ цѣломъ картину церковно-исторической жизни съ явленія въ міръ Христа. "Наша повъсть, говоритъ Евсевій на первыхъ страницахъ своей исторіи, -- при самомъ же началъ проситъ извиненія, сознаваясь, что разсказать, какъ надлежитъ и въ совершенствъ, выше нашихъ силъ, потому что мы первые беремся за этотъ предметъ и ръшаемся выступить на пустынную, еще не протоптанную дорогу, вознося къ Богу молитву, чтобы Онъ былъ нашимъ путеводителемъ и послалъ намъ въ содъйствіе силу Господню. А что касается до людей, то мы вовсе не видимъ ясныхъ слъдовъ, которые были бы проложены ими на томъже пути, кромъ только незначительныхъ сказаній, въ которыхъ такъ или иначе иные передали намъ отрывочныя свъдънія относительно тъхъ временъ, когда кто жилъ изъ нихъ. Ихъ голоса доходятъ до насъ издалека, подобно сторожевымъ огнямъ и откуда то сверху, будто съ высокой башни возвъщаютъ и предупреждаютъ, гдъ должно идти и какъ провести слово безошибочно и безопасно" (кн. І, гл. 1). Таково сознаніе самого Евсевія относительно задачи, за выполненіе которой онъ принимался. Онъ считаетъ себя путникомъ, идущимъ по пустынной и непротоптанной дорогь, гдь не видно никакихъ проложенныхъ слѣдовъ. И это сознаніе не есть результать просто желанія, какъ можно болве приписать себв, ибо, какъ мы видъли раньше, въ самомъ дълъ, за исключеніемъ Игизиппа и хрониста Юлія Африкана, у него ничего подготовительнаго не было подъ руками. А сочиненіе Игизиппа, помимо того, что оно было односторонне, т. е. касалось преиму-

щественно судебъ христіанства или въ средѣ іудейскаго народа, или же тахъ городовъ, по которымъ путешествовалъ писатель, и потому не могло служить руководствомъ для историка, изображающаго полную исторію христіанства, помимо этого, оно, сочиненіе Игизиппа, обнимало не очень большой періодъ времени отъ Р. Хр. до послѣдней четверти II въка, да и здъсь нужно исключить почти цълое первое стольтіе, свъдънія о которомъ находятся въ писаніяхъ новозавѣтныхъ; и такимъ образомъ на долю самостоятельной обработки Игизиппа оставалось лишь немного болье полустольтія. А могь ли подобный историческій писатель быть чемъ либо инымъ, какъ не сторожевымъ огнемъ, по выраженію Евсевія, лишь возвъщающимъ, гдъ должно идти-и никакъ не болъе. Что же касается хронографіи Юлія Африкана, то если взять во вниманіе, что трудъ касался не одной церковной, а и свътской исторіи, и что Евсевій, повидимому, пользовался имъ очень мало, то нужно признать, что хронографія Африкана была лишь немного полезна для историка съ широкимъ планомъ. Итакъ, что Евсевій могъ съ полною справедливостью присвоивать себъ громкое имя перваго историка церкви и христіанства, это подлежать сомнънію не можетъ. Онъ имълъ полное право говорить о себъ, какъ говорилъ: "я не знаю ни одного церковнаго писателя, который постарался бы писать въ такомъ же родъ" (кн. І. гл. 1).

Но еще болѣе, чѣмъ это первенство Евсевія на поприщѣ составленія церковной исторіи, даетъ ему титло отца церковной исторіи, какъ мы сказали, универсальность его воззрѣній, съ какою онъ приступаетъ къ начертанію своего труда. Вотъ что говоритъ Евсевій о предметѣ своего повѣствованія: "я предпринялъ описать преемства св. апостоловъ и времена, протекшія отъ Спасителя до насъ; сколько и какихъ дѣлъ, по сказанію исторіи, совершилось въ церкви, какія лица были достойными ея вождями и предстоятелями въ мѣстахъ наиболѣе знаменитыхъ, какія лица проповѣдывали слово Божіе въ каждомъ поколѣніи устно и посредствомъ писаній; кто, какіе люди и въ какое

время, по страсти къ нововведеніямъ, вдавщись въ крайнія заблужденія, провозгласили себя поборниками лжеименнаго разума, подобно волкамъ врывались среди Христова стада" (ibid.). Вотъ первая сторона повъствованія, начертать которое имветь въ виду Евсевій. Въ приведенныхъ словахъ онъ указываетъ на центральную область своего труда, на христіанство само въ себъ, понимаемое исторически, какъ преемство отъ апостоловъ, постепенно утверждавщееся въ жизни церкви, проповъдуемое устно и письменно и борющееся противъ ересей. Отсюда ясно, какъ широко и глубоко хочетъ взять историкъ свой главный предметъ-христіанство само въ себъ; онъ думаетъ обнять его многосторонне, во всъхъ важнъйшихъ его проявленіяхъ. Но историкъ отнюдь не думаетъ ограничиваться этимъ разсмотраніемъ христіанства въ самомъ себа, онъ хочетъ обозръть и тъ отношенія, въ какія стали къ этому великому историческому факту — христіанству историческія судьбы народовъ іудейскаго и языческихъ. А съ этимъ историкъ, очевидно принимаетъ на себя задачу уяснить міровое значеніе христіанства—задача, достойная глубокаго историка. Поэтому, обозначивъ стороны, съ какихъ онъ хочеть обозръвать христіанство само въ себъ, Евсевій продолжаеть: "я предпринялъ описать также и то, какія бъдствія вскоръ постигли народъ іудейскій — за его козни противъ Спасителя нашего", другими словами: Евсевій хочетъ описать событіе торжества христіанства надъ іудействомъ. "Сверхъ того, продолжаетъ Евсевій, сколько разъ, какъ и когда именно слово Божіе, т. е. христіанство, боролось съ язычниками, сколь многіе по временамъ подви зались за него, проливая свою кровь" (ibid.), другими словами: въ какихъ отношеніяхъ судьбы язычества стояли къ христіанству. Понимая подобнымъ образомъ свою задачу, Евсевій тамъ ясно даеть знать, что исторія его должна быть и есть исторія судебъ человівчества въ отношеніи къ христіанству, или: есть въ полномъ смыслв исторія, потому что онъ хочеть обнять свое дело въ широкихъ размърахъ, съ глубокихъ основъ. Словомъ, при такихъ

условіяхъ его исторія пріобрѣтаетъ характеръ универсальности.

Для болве нагляднаго доказательства, что христіанство потому и возобладало и побъдило, что оно къ этому было предназначено, Евсевій раскрываеть мысль о томъ, что христіанство стояло въ изв'єстномъ сближеніи и соприкосновеніи съ іудействомъ и даже язычествомъ, -- то есть, что христіанство дъйствительно цъль, къ которой направлялись судьбы язычества и іудейства. Прежде чімъ начать повівсть объ исторіи христіанства, онъ анализируетъ отношенія, въ какихъ христіанство стоитъ къ предшествующей исторіи іудейскаго и языческихъ народовъ и такимъ образомъ убъдительнъе доказываетъ міровое центральное положеніе христіанства среди другихъ историческихъ формъ религіознаго сознанія. Эта точка зрѣнія, безспорно, составляетъ величайшее достоинство его, какъ историка христіанства. Эта идея не есть, впрочемъ, собственность Евсевія, она встръчается уже у апологетовъ и развита въ общихъ чертахъ школой Александрійской, къ какой принадлежалъ самъ Евсевій.—Итакъ. въ какомъ же отношеніи, по Евсевію, судьбы язычества стояли къ христіанству? Язычество, по Евсевію, не было лишено руководительства Божія, ведшаго его къ свъту евангельскому. "Сначала жизнь древнихъ людей, разсуждаетъ Евсевій, была не такова, чтобы у нихъ могло приняться всесовершенное ученіе Христово, ибо уже въ самомъ началъ... они начали вести жизнь какую то звъроподобную, чуждую жизни". Но и въ этомъ случав Богъ не оставлялъ ихъ, по Евсевію, внъ своего божественнаго смотрънія. "Когда они повели себя такимъ образомъ, надзирающій надъ всеми Богъ сталъ истреблять ихъ потопами и пожарами, какъ дикій лізсь подсізкаль ихъ безпрерывными моровыми язвами и прочимъ",--и это не безъ цъли,-- "дъйствуя этими горчайшими наказаніями какъ бы на страшную и тягчайшую бользнь душъ" (І, 2); то есть, по воззрънію Евсевія, подобными наказаніями Богь хотьль не другого чего достигнуть, какъ смирить и привести въ раскаяніе, какъ онъ выражается, звъроподобнаго человъка. Но домо-

строительство спасенія на этой нисшей степени не останавливается. "Наконецъ, данный Евреямъ законъ, говоритъ онъ, дълается извъстнымъ повсюду и какъ благовоніе какое распространяется между всеми людьми; изъ этого закона и многіе другіе народы посредствомъ законодателей и философовъ научились болъе кроткому образу мыслей, перемънивъ дикое и свиръпое звърство на жизнь тихую". Тогда-то, по Евсевію, только и могло явиться всімъ людямъ, какъ бы приготовленнымъ и оказавшимся способными къ принятію истины-божественное и небесное Слово Божіе-Христосъ (ibid.). Такимъ образомъ, по воззрѣнію Евсевія, христіанство было истинною целію, къ которой такъ или иначе шло язычество. Еще болье тысною связью Евсевій, какъ настоящій историкъ христіанства, указываетъ между іудействомъ и христіанствомъ. Онъ раскрываетъ мысль, что Слово Божіе, т. е. Сынъ Божій, открывалось въ Ветхомъ Завътъ людямъ праведнымъ и благочестивымъ, и такимъ образомъ доказывается у него неразрывная связь между іудейскимъ и христіанскимъ боговъдъніемъ. "Всъ, говоритъ Евсевій, прославившіеся праведною жизнію, какъ во время Моисея, и прежде него Авраамъ и его потомки, какъ и послѣдующіе праведники и пророки, созерцая Слово Божіе чистыми умственными очами, познавали Его. Самъ же Сынъ Божій становился учителемъ, чтобы сообщать всемъ (ветхозавътнымъ) людямъ познаніе о Своемъ Отцъ; на это указывають, по Евсевію, богоявленія Аврааму и другимъ лицамъ" (I, 2). Отсюда историкъ дълаетъ такой выводъ: "кто всъхъ этихъ мужей праведности, всъхъ, начиная отъ Авраама... провозгласилъ бы христіанами по делу, если не по имени, тотъ не удалился бы отъ истины (I, 4); и ничто не препятствуетъ признать, говоритъ онъ, что у насъ, Христовыхъ послѣдователей, и у древнихъ боголюбивыхъ тріарховъ одна и та же жизнь, одинъ и тотъ же образъ благочестія" (ibid.).

Въ такихъ то воззрѣніяхъ Евсевія на отношенія христіанства къ язычеству и на связь христіанства и іудейства выражается универсализмъ пониманія имъ задачи своей,

какъ историка христіанства. Но и этимъ еще не ограничиваетъ Евсевій раскрытіе мірового положенія христіанства. Въ добавокъ, онъ хочетъ разъяснить превосходство христіанства предъ іудействомъ, хотя въ томъ и другомъ благочестивыми одинаково познается одинъ и тотъ же Христосъ. Безъ такого разграниченія іудейства отъ христіанства задача историка христіанства еще не отличалась бы существенно отъ задачи историка іудейства; и потому, только доказавъ преимущество христіанства предъ іудействомъ и притомъ именно путемъ историческимъ, Евсевій могъ считать себя установившимъ точку зрвнія, выяснившимъ свою задачу точнъе и многостороннъе. Для этого Евсевій, раскрывъ мысль, что и въ Ветхомъ Завъть были христы (γριστούς), именно первосвященники, цари и пророки, отводитъ имъ низшее, подчиненное мъсто въ сравненіи съ Христомъ Спасителемъ. "Никто изъ нихъ, говоритъ Евсевій, никогда не доставляль подчиненнымь имени христіань; никому изъ нихъ не воздавалось божескихъ почестей; ни къ кому изъ нихъ по смерти не относились съ такимъ расположеніемъ духа, чтобы быть въ готовности и умереть за лицо чтимое; наконецъ, никто изъ нихъ не производилъ такого великаго движенія между всіми народами вселенной... Онъ, Христосъ Іисусъ, болъе называется Христомъ, чъмъ всъ они (πάντων έχείνων Χριστός μάλλον άνηγόρευται) и онъ, какъ единый и истинный Христосъ Божій, наполнилъ весь міръ священнымъ именемъ христіанъ, преподавъ послідователямъ Его ученія уже не знаки и символы, а самыя чистыя добродътели и жизнь небесную" (I, 3). Въ такихъ чертахъ Евсевій рисуетъ превосходство христіанства предъ сроднымъ съ нимъ іудействомъ. И вотъ только такимъ образомъ, т. е. указавъ дъйствительныя отношенія христіанства къ язычеству, отношенія, которыя съ перваго раза кажутся не совсемъ видными, и опредъливъ отношенія христіанства и іудейства, въ которомъ для иныхъ могло показаться много общаго съ христіанствомъ, — Евсевій должнымъ образомъ разъясняетъ міровое значеніе христіанства, безъ чего самая исторія христіанства была бы зданіемъ, построеннымъ безъ твердаго фундамента.

И такъ, вотъ тѣ достоинства и условія, которыя съ полною справедливостію доставляютъ Евсевію славу отца церковной исторіи.

Обращаемся къ изученію основныхъ воззрѣній Евсевія, какъ историка, насколько они выразились въ его исторіи церкви: опредълимъ ихъ научное достоинство и покажемъ, къ какимъ результатамъ приводятъ Евсевія его воззрѣнія. Точка отправленія у Евсевія въ его исторіи возвышеннодогматическая. Исторію христіанства онъ понимаетъ, какъ исторію благод втельных в для челов в чества д в йствій Божества, -- Божества, Которое неусыпно блюдетъ надъ судьбой избраннаго народа христіанскаго, покровительствуеть ему. борется со врагами церкви христіанской и явно торжествуетъ надъ ними. Что именно такова главная точка зрънія Евсевія, это видно изъ всей его исторіи. Самое начало его исторіи показываетъ, что онъ стоитъ на возвышенной догматической точкъ зрънія. Въ самомъ дъль, первый фактъ, на которомъ Евсевій считаеть долгомъ остановить свое вниманіе, — это есть догмать объ ипостасной личности Сына Божія, Христа. "Начну свою исторію, говоритъ Евсевій, не съ чего другого, какъ самаго домостроительства нашего Спасителя и Господа I. Христа. Ибо кто письменно хочетъ изложить исторію церковныхъ діль, тому необходимо начать выше, съ перваго и болъе возвышеннаго, нежели какъ многимъ кажется: съ домостроительства самого Христа, отъ Котораго мы и получили имя свое" (І, 1). Затъмъ, онъ изображаетъ Сына Божія, какъ начало вождя силъ небесныхъ, какъ совершителя неизглаголанной воли Отчей, какъ пріявшаго отъ Отца владычество вмѣстѣ съ силою и честію. Изобразивъ Сына Божія, какъ владыку всяческихъ отъ въчности, Евсевій затъмъ указываетъ, какими благодъяніями Сынъ Божій ущедряль человізчество отъ времени историческаго бытія человъка до самаго пришествія Христова на землю. Общая мысль, которую Евсевій здівсь проводить, та, что Сынъ Божій, до земнаго Своего явленія въ мірѣ, былъ постояннымъ воспитателемъ человъчества въ истинъ и добръ, въ лицъ ветхозавътныхъ патріарховъ, пророковъ, ветхо-

завътныхъ праведниковъ, а чрезъ этихъ былъ воспитателемъ и всьхъ языческихъ народовъ, занявшихъ лучшія религіозныя возэрвнія отъ Израиля (I, 2). Раскрытіе такихъ представленій о Сынъ Божіемъ, какъ непрестанномъ благодътелъ человъчества до временъ христіанскихъ, опредъляло его точку зрвнія и на самую исторію христіанства со временъ явленія Сына Божія въ плоти. Если Сынъ Божій благодътельствоваль человъчеству ранъе Своего воплощенія, то со времени воплощенія, поставивъ Себя въ особенную близость къ человъку, Онъ долженствовалъ являться тъмъ большимъ благодътелемъ человъчества. Такимъ онъ былъ и есть-таковую тему береть для себя историкъ. И исторія его служить комментаріемь этой истины. Церковь въ лицъ истинныхъ христіанъ продолжаетъ быть подъ непосредственной охраной Сына Божія, и всемъ темъ, въ чемъ выражается ея слава, она одолжена небесному руководительству. Богъ вспомоществуетъ церкви чудесами, наставленіями и изліяніемъ Своей благодати — въ дълъ распространенія христіанства въ мірѣ (II, 3); Богъ даруетъ дерзновеніе и мощь мученикамъ, страждущимъ за въру (I, 1); Богъ сокрушаетъ рогъ гордыни еретической, устраняя вредныя послъдствія ересей для церкви (II, 14 и др.); Богъ проявляетъ Свою великую милость въ дарованіи мира церкви чрезъ императора Константина (Х. 1), и проч. Такимъ образомъ, въ Богъ или — лучше сказать — въ Сынъ Божіемъ исторія церкви имъетъ свой важнъйшій движущій принципъ. Покровительство Сына Божія определяеть неуклонное теченіе церкви по надлежащему пути. Но если есть постоянное покровительство, непрестанное охраненіе, то значить у церкви есть и враги. Покровительство предполагаетъ опасность. Евсевій дівствительно открываеть въ исторіи постоянное противоборство Божеству, и это противоборство составляетъ въ его исторіи второй принципъ, - принципъ отрицательный, препятствующій и задерживающій ходъ развитія царства Божія на земль. Такимъ противленіемъ Божеству, по Евсевію, заявляетъ себя ветхій человъкъ со всъми его пороками, съ его неустаннымъ противоборствомъ

божественной истинь; но ветхій человькъ не самъ по себь, самъ по себъ онъ малосиленъ, -- а при неусыпномъ содъйствіи силы діавольской. Діаволь такъ же неустанно работаетъ въ міръ христіанскомъ ради зла, какъ неустанно Богъ печется для блага. Борьба неба съ адомъ на сценъ человъческой составляетъ прагматизмъ исторіи Евсевія. Вотъ основное историческое воззрѣніе его. Указанный родъ прагматизма Евсевія имъетъ свои достоинства и свои недостатки. Безъ сомнънія, точка зрънія Евсевія придаетъ его исторіи библейскую грандіозность; исторія пріобрѣтаетъ характеръ возвышенности и становится зрълищемъ глубоко назидательнымъ. Притомъ же, эта точка зрвнія придаетъ историческимъ разсказамъ единство: факты не являются разрозненными и безсвязными, а объединяются въ единствъ исходной точки. Но съ этими достоинствами соединяются и недостатки указанной точки эрвнія. Исторія церкви есть исторія самаго человічества, насколько оно находится подъ дъйствіемъ христіанства, понимаемаго въ самомъ широкомъ смысль; между тьмь, по Евсевію, эта исторія является лишь исторіей борьбы двухъ причинностей — виновника добра съ виновникомъ зла. Историческое движеніе происходитъ совершенно независимо отъ воли человъка. Человъкъ хорошъ или худъ, потому что существуетъ Богъ и есть діаволъ; и смотря потому: дъйствуетъ-ли одинъ или другой принципъ, возникаютъ свътлыя или темныя явленія въ исторіи. Словомъ, при этомъ воззрѣніи человѣкъ представляетъ собою сцену для дъйствованія, а не есть дъйствительный дъятель историческій. Усвояя разбираемую точку зрівнія, историкъ легко упускаетъ изъ вниманія весьма немаловажное, именно: уясненіе вопроса: какъ откровенная идея, данная христіанствомъ, усвоялась человъчествомъ, какъ отражалась на его сознаніи и жизни, какія средства употреблялъ человъкъ для того, чтобы идеалъ христіанскій осуществлялся въ его дъятельности, какъ онъ пользовался благодатными дарами своей религіи, однимъ словомъ: историкъ легко упускаетъ изъ виду исторію христіанства съ ея человъческой стороны. Наконецъ, подобная точка зрѣнія условливаетъ крайнее

однообразіе историческихъ изображеній и дізлаетъ историческаго человізка не отвізтственнымъ за его образъ дізятельности. Всіз эти недостатки и дізйствительно не чужды церковной исторіи Евсевія.

Содержаніе церковной исторіи Евсевія по главнымъ своимъ сторонамъ опредъляется у него его основными взглядами, сейчасъ указанными. Такъ какъ есть два принципа, движущихъ исторіей: благой-это Богъ, и злой-это діаволъ, то главнъйшія стороны церковно-исторической жизни разсматриваются Евсевіемъ какъ выраженія дійствія того или другого принципа. То, что составляеть результать даятельности благого принципа, можно назвать положительным содержаніемъ его исторіи, а то, что составляетъ результатъ дъятельности злого принципа, можно назвать отрицательнымо содержаніемъ той же исторіи 1). Первое мы называемъ положительнымъ содержаніемъ, потому что оно выражаетъ правильный истинный ходъ церковныхъ дълъ, однажды навсегда неизмѣнный; второе называемъ отрицательнымъ содержаніемъ, потому что оно служитъ выраженіемъ не истинныхъ, ненормальныхъ явленій въ области церковно-исторической и притомъ явленій характера преходящаго.

Теперь въ частности разсмотримъ положительное и отрицательное содержаніе исторіи Евсевіевой.

Главнымъ предметомъ, составляющимъ важнѣйшую сторону положительнаго содержанія исторіи Евсевія, служитъ преданіе апостольское или ученіе христіанское. Богъ прилагаетъ, по воззрѣнію Евсевія, особыя попеченія о сохраненіи чистоты вѣры апостольской во всѣ времена послѣдующей церкви. Отсюда, судьбы ученія апостольскаго составляютъ

<sup>1)</sup> Авторъ сочиненія: "Евсевій Памфилъ" (М. 1880), г. Розановъ утверждаєть (стр. 86—87), что дѣленіе содержанія исторіи Евсевія на положительное и отрицательное сдѣлано Бауромъ въ его сочиненіи: Die Epochen der kirchlich. Geschichtschreibung (при чемъ страницы не указано); мы, однако, ничего такого не находимъ у Баура. Но если русскій авторъ и опирается въ этомъ случаѣ на чей-нибудь авторитеть (вѣроятнѣе всего онъ заимствовалъ подобное дѣленіе изъ нашихъ лекцій, которыя мы читали въ М. Д. Академін, гдѣ учился названный авторъ), то все таки дальнѣйшее подведеніе тѣмъ же авторомъ различныхъ сторонъ содержанія исторія Евсевія подъ это дѣленіе нельзя признать стройнымъ (ibid).

предметъ преимущественнаго вниманія историка, -- къ каковой задачь Евсевій приводится своимъ основнымъ воззрыніемъ: догматическая идея, положенная въ основъ его исторіи, требовала, чтобы ученіе апостольское или ученіе въры составляло главный предметъ изученія историка. И дійствительно, слъдить за состояніемъ ученія апостольскаго или, говоря вообще, догматического ученія церкви-діло важное, первостепенное и необходимое для историка. Но наши надежды, что Евсевій поведеть свое діло какъ сліздуеть, совершенно напрасны. Мы не находимъ у него указаній на догматическое развитіе церкви, понимаемаго въ смыслѣ всесторонняго раскрытія истинъ візры для христіанскаго сознанія, - чего, впрочемъ, мы не въ правъ и требовать отъ него, такъ какъ въ то время самого представленія о такой задачъ историка вовсе не существовало, - но мы не накодимъ у него и того, чего были бы вправъ требовать отъ него, именно раскрытія единства ученія догматическаго въ церкви со временъ апостольскихъ до того времени, когда онъ самъ жилъ. Это неизбъжно требовалось самой его задачей-доказать постоянно хранящуюся цізлость апостольскаго ученія въ церкви. — Теперь, какимъ же образомъ Евсевій хочетъ достигнуть своей ціли—доказать неизмінную сохраняемость апостольскаго ученія въ церкви? Для достиженія этой ціли у Евсевія выбраны три пути: 1) онъ излагаетъ свъдънія о каноническихъ книгахъ Новаго Завъта, именно о томъ, какія изъ этихъ книгъ счителись общимъ голосомъ за богодухновенныя и какія кѣмъ-либо за таковыя не считались (III, 3). Этотъ путь долженъ былъ доказывать у Евсевія, что церковь постоянно пребывала при апостольскомъ преданіи, ибо она ревностно охраняла книги, написанныя св. апостолами (V, 8 init.). 2) Онъ излагаетъ свъдънія о преемствахъ апостольскихъ (употребляемъ терминъ самого Евсевія), т. е. онъ показываетъ, какъ въ извѣстныхъ церквахъ, начиная отъ апостоловъ, шелъ непрерывный рядъ предстоятелей-епископовъ, которые, по крайней мъръ — по идећ, и были истинными хранителями апостольскаго преданія или ученія (V, 6 ad fin., I, 1). 3) Онъ излагаетъ свъ-

дънія объ отцахъ и учителяхъ церкви, вообще—православныхъ писателяхъ, раскрывавшихъ и защищавшихъ христіанское ученіе. Ихъ онъ считаетъ истинными хранителями апостольскаго ученія и называетъ борцами за апостольское и церковное ученіе (IV, 7).

Отсюда, Евсевій прежде всего съ большою заботливостію собираетъ изв'ястія, разс'яянныя у разныхъ писателей и касающіяся канона новозавітных книгь. Мы не имівемъ ни намъренія, ни интереса входить въ подробности касательно этихъ извъстій Евсевія. Замътимъ только, что при изслъдованіи вопроса о канонъ Евсевій, какъ историкъ, выказалъ себя лицомъ въ высокой степени безпристрастнымъ. Такъ, хотя для цълей Евсевія гораздо полезнъе было бы выставить на видъ то, насколько согласны были представители церкви въ вопросв о каноническихъ книгахъ, онъ однако не хочетъ молчать о пререканіяхъ и спорахъ, какіе существовали въ церкви относительно священныхъ книгъ. Именно, не обинуясь онъ указываетъ на существованіе сомнъній касательно принадлежности апостолу Павлу посланія къ Евреямъ. "Если бы мнъ, говоритъ Оригенъ у Евсевія, объявить свое мнаніе объ этомъ посланіи, я сказаль бы, что это мысли апостола, а выражение и составъ ръчи (другаго) лица, которое запомнило слышанное отъ апостола и какъ бы школьническимъ образомъ (т. е. далеко несовершенно) 1) изложило сказанное учителемъ. Но кто именно написалъ посланіе, объ этомъ по истинъ знаетъ одинъ Богъ" (VI, 25). Изъ того же Оригена безъ всякаго колебанія Евсевій приводить свидетельства, изъ которыхь видно, что второе посланіе Петрово (III, 3), второе и третье Іоанновы (III, 24) далеко не всеми признавались за подлинныя. Съ такимъ же безпристрастіемъ Евсевій приводитъ и свидътельства Діонисія Александрійскаго о тъхъ споражь и разногласіяхъ, какіе им'яли м'ясто въ отношеніи къ Апокалипсису Іоанна. "Нъкоторые изъ нашихъ предшественни-

<sup>1)</sup> Здѣсь употреблено слово: σχολιο ραφεῖν, которое впрочемъ неодинаково понимается комментаторами и переводчиками. Смотри, напримъръ Migne, Gr. ser., tom. 20, p. 583.

ковъ, говоритъ Діонисій у Евсевія, совершенно отвергали и всячески опровергали эту книгу. Разсматривая каждую главу ея порознь, они объявляли ее безсмысленною и безсвязною; считали надпись ея ложною. Говорили, что эта книга написана не апостоломъ Іоанномъ и не есть откровеніе, потому что на ней лежитъ непроницаемая и грубая завъса невъжества; будто бы писатель этого сочиненія не . принадлежитъ не только къ числу апостоловъ, но и къ числу святыхъ членовъ церкви". И хотя Діонисій, по Евсевію, и не раздълялъ этого крайняго воззрънія, однакожъ ръшительно не признавалъ Апокалипсисъ произведеніемъ ап. Іоанна (VII, 25). Изъ этихъ выдержекъ у Евсевія, которыми, повидимому, компрометировалась увъренность церкви въ богодухновенности накоторых книгъ свящ. Писанія, открывается, что для нашего историка историческая истина была очень дорога. Не смотря на то, что свъдънія, сообщаемыя Евсевіемъ о канонъ, составляютъ цънный матеріалъ для изслъдователей судебъ книгъ каноническихъ, все же эти свъдънія очень мало ведуть къ той цели, какую ставить себе историкъ. Уверенность въ храненіи апостольской истины не доходитъ у читателя его исторіи до той степени, какой желалъ бы достичь Евсевій, поставившій себъ цълью съ ясностью раскрыть сохраняемость апостольскаго преданія въ церкви.

Съ равною же заботливостью, какъ и свъдънія о книгахъ каноническихъ, Евсевій собираєтъ извъстія и о внъшнемъ преемствъ епископовъ важнъйшихъ церквей. Иначе говоря — Евсевій внимательно составляєтъ списки епископовъ нъкоторыхъ церквей, перечисляя епископовъ, начавъ отъ временъ апостоловъ. Евсевій конечно не могъ собрать подобныхъ свъдъній обо всъхъ многочисленныхъ церквахъ, но если о какихъ онъ брался говорить, каковы церкви Римская, Александрійскя, Антіохійская и Іерусалимская, то онъ ведетъ свое дъло съ замъчательнымъ стараніемъ. Эти свъдънія чрезвычайно важны для воспроизведенія прошедшей исторіи названныхъ церквей 1). Къ сожальнію, основней исторіи названныхъ церквей 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Евсевіевы списки епископовъ критически разсмотрѣны между прочимъ слѣдующими учеными: Липсіусомъ списки римскихъ епископовъ (Lip-

ная мысль, которая руководила имъ при повъствованіи о преемствахъ епископовъ, именно, что епископы по ученію и жизни были истинными преемниками апостольскими, слишкомъ ограничиваетъ его кругозоръ, онъ прямо отказывается говорить о пастыряхъ недоблестныхъ, бывшихъ ниже своего назначенія, не твердо стоявшихъ за евангельскую истину (VIII, 2), а потому онъ не всегда является жрецомъ исторической правды. А главное: Евсевій мало заботится о разъясненіи вопроса, въ какомъ отношеніи и насколько епископы были и заявляли себя, какъ истинные охранители апостольскаго преданія или ученія. Составляемые имъ списки епископовъ не ръшаютъ подобнаго вопроса.

Третьимъ путемъ къ цели доказать сохраняемость апостольскаго ученія въ его неповрежденности въ церкви -служить для Евсевія изслідованіе объ отцахь и учителяхь церкви и ихъ писаніяхъ. Путь этотъ долженъ былъ имъть самое большое значение въ разръшении его задачи. Постановленною имъ цълью онъ наталкивается раскрыть единство и тожество церковнаго ученія во времена послѣапостольскія съ ученіемъ самихъ апостоловъ, наталкивался на составленіе первой патристики съ серьезными пріемами; но ничего подобнаго мы однакожъ не видимъ у Евсевія. Отцы и учители церкви, и пожалуй — другіе православные писатели, по идев, у Евсевія суть носители и выразители апостольскаго ученія, въ дів ствительности же, или — точніве; въ самыхъ изображеніяхъ Евсевія, далеко не являются такими. Изученіе отеческой и богословской литературы у него безцвътно и блъдно. Главное-оно не подчинено намъчен-

sius. Die Parstverzeichnisse des Eusebios. Kiel. 1868), Гутшмидомъ-Александрійскихъ (Theol. Literatur-Zeit. 1880, s. 77) Гарнакомъ-Антіохійскихъ (Harnack. Die Zeit des Ignatius u. s. w. 1878), Ленингомъ-Іерусалимскихъ (Löning. Gemeindeverfassung des Urchristenthums. Halle. 1889). Всѣ указанные изслѣдователи находятъ много недостатковъ въ хронологіи этихъ епископовъ, какъ эта хронологія раскрыта Евсевіемъ. Не представляетъ исключенія и Ленингъ (s. 111—112), несмотря на то, что онъ съ достодолжнымъ уваженіемъ относится къ авторитету церковныхъ писателей (Впрочемъ, относительно іерусалимскихъ епископовъ и самъ Евсевій сознавался, что хронологію епископовъ св. града ему приходилось возстановлять по догадкамъ, въ виду отсутствія надежныхъ письменныхъ памятниковъ, сюда относящихся. IV, 5).

ной цъли. Евсевій говорить въ своей исторіи о церковной литературъ, что случится: то сообщаетъ историческія извъстія о данномъ лицъ, то перечисляетъ его сочиненія, то дълаетъ такія или иныя выдержки изъ нихъ, -- но все это безъ строгаго метода, безъ опредъленной системы. Какъ выразители истиннаго ученія христіанскаго, эти лица ни мало не являются подъ его перомъ. Даже дълая извлеченія изъ ихъ сочиненій, онъ меньше всего говорить о нихъ, какъ богословахъ, а больше -- какъ писателяхъ, которые заносили въ свои сочиненія тотъ или другой любопытный историческій фактъ. Впрочемъ, нужно сказать, что характеризовать церковныхъ писателей, какъ представителей богословствованія своего времени-дізло слишкомъ трудное, и неудивительно, если Евсевій не удовлетворяєть нашимъ запросамъ. Не смотря на всю недостаточность Евсевіевыхъ изслъдованій о святоотеческой и церковной литературъ, его свъдънія о ней, какъ они ни кратки и ни мало систематичны, важны для церковно-исторической науки, ибо объ очень многихъ писателяхъ мы только и знаемъ по твмъ отрывкамъ изъ ихъ сочиненій, какія сохранились у Евсевія.

Изъ вышесказаннаго видно, что положительное содержание истории Евсевія далеко отъ совершенства.

Обращаемся къ описанію отрицательной стороны содержанія Евсевіевой исторіи.

Итакъ, мы видимъ, что первымъ и важнѣйшимъ элементомъ его исторіи было собраніе фактовъ, служащихъ къ доказательству сохраненія ученія или преданія апостольскаго въ чистотѣ и неповрежденности. Но съ этимъ вмѣстѣ, предметомъ историческаго изученія для Евсевія служатъ также: ереси и исторія гоненій. Какъ же эти два предмета относятся къ первой его задачѣ? Они составляютъ отрицательную сторону его исторіи, которая идетъ параллельно съ положительнымъ содержаніемъ той же исторіи: ереси и гоненія составляли для Евсевія явленія, при встрѣчѣ съ которыми церковь должна была охранять й энергичнѣе выражать евангельское ученіе. Ересь и гоненія получаютъ важный интересъ въ глазахъ Евсевія; ересь — потому, что

она представлялась ему внутреннею силою, стремившеюся затмить чистоту богооткровеннаго ученія; а гоненія — потому, что они представлялись ему внішнею силою, направляющеюся къ той же ціли, — силою, враждовавшею противъ живого и дійственнаго исповіданія ученія апостольскаго.

Войдемъ въ подробности касательно воззрѣній Евсевія на эти два предмета его повъствованія, составляющіе отрицательное содержаніе его исторіи. — И сначала скажемъ о ереси, какъ элементь его историческихъ изслъдованій. Между преданіемъ апостольскимъ или догмою и ересью, по сужденію Евсевія, неизміримое разстояніе: догма есть нъчто твердое и неизмънное, а ересь, въ противоположность догмф, есть результатъ страсти къ нововведеніямъ; догма дарована свыше, а ересь — случайный результатъ произвола мысли человъческой, противопоставляющей себя догмъ; догма есть истина въ полномъ смыслъ слова, а ересь есть непремънно завъдомо вводимая ложь вопреки этой истинъ. Словомъ, между догмой и ересью непроходимая бездна: это два противоположныя царства, между которыми должна происходить непримиримая борьба. И это главнъйшее условливается тъмъ, что охранителемъ догмы служитъ самъ Богъ, непосредственно, а дъйствительнымъ виновникомъ ереси есть никто иной, какъ діаволъ. Очевидно, въ этомъ случав Евсевій догматическую истину о пораженіи діавола Искупителемъ хочетъ перенести и действительно переносить въ область историческаго развитія церкви Христовой; онъ видитъ въ положеніи церкви на землів самое реальное продолжение той борьбы, какую велъ Христосъ во время земной жизни противъ царства ада. Вотъ, напримъръ, какими чертами самъ Евсевій обозначаетъ отношеніе ереси къ евангельской истинъ. "Между тъмъ какъ церкви, подобно свътлымъ звъздамъ, блистали во вселенной и въра во Спасителя І. Христа процвътала, діаволъ, ненавистникъ добра и врагъ истины, который всегда воюетъ противъ человъческаго спасенія, устроялъ церкви различныя козни. Онъ сталъ употреблять коварныхъ людей и обманщиковъ

орудіями для растлівнія душь и служителями для погубленія ихъ. Онъ, діаволь, придумываль всевозможныя средства, чтобы обманщики и соблазнители, выдавая себя за людей единомышленныхъ съ нами, могли уловлять візрныхъ и увлекать ихъ въ глубину погибели", т.-е. въ ереси и секты (IV, 7). Или же, указавъ сущность ереси гностика Менандра, Евсевій замізчаеть: "все это было стараніе силы діавольской посредствомъ волхвовъ, только именовавшихся христіанами, повредить великое таинство благочестія и посмізяться надъ церковнымъ ученіемъ" (III, 26). Изъ словъ Евсевія видно, что ересь есть то, что задерживаеть и препятствуеть правильному теченію церкви; есть то, что составляеть отрицательную сторону въ историческомъ бытіи церкви,—то, чего могло бы и не быть.

Такое воззрѣніе историка на ересь, какъ на прямой продуктъ злой силы, порождаемый съ целью противленія въръ Христовой, или говоря словами Евсевія, таинству благочестія, отражается неблагопріятными следствіями на изложеніи Евсевіемъ исторіи ересей. Какъ скоро для Евсевія казался отысканнымъ корень ересей въ зломъ духъ, онъ считаетъ себя въ правъ уже не искать какихъ-либо естественныхъ и чисто человъческихъ причинъ происхожденія ересей. Отсюда подъ его перомъ ереси теряютъ всякую отличительную для той или другой изъ нихъ характерность и индивидуальность. Разнообразіе ересей является ничъмъ другимъ, какъ плодомъ многоразличія коварства и хитрости діавольской. Результатомъ воззрѣнія Евсевія на какъ мы сейчасъ сказали, было то, что онъ отказывается отъ раскрытія происхожденія ересей путемъ изученія причинъ естественныхъ и человъческихъ. И въ самомъ дълъ, что такое для Евсевія хотя первый по времени еретикъ Симонъ волхвъ? — ни болъе и ни менъе, какъ непосредственное орудіе духа злобы. Вотъ характеристика Симона по Евсевію. "Въ то время, какъ въра въ Господа І. Христа повсюду распространялась, врагъ спасенія умышляеть овладъть царствующимъ городомъ-Римомъ, и назначаетъ для этой цъли Симона. Содъйствуя искуснымъ обманамъ этого

человъка, онъ, діаволъ, вовлекаетъ въ заблужденіе многихъ жителей Рима" (II, 13). Какое понятіе, кромѣ недостаточнаго, можно составить себъ на основании такихъ словъ о происхожденіи ереси Симона? И однакожъ Симонъ, по словамъ самого Евсевія, "былъ отцомъ всъхъ ересей"— (πάσης αἰρέσεως αρχηγὸν πρῶτον) (ibid). Какъ произошла ересь Симона, отца всъхъ ересей, такъ же произошли, по Евсевію, и всь другія подобныя же ереси. Воть, наприміврь, какими словами характеризуетъ онъ другого еретика, Менандра, одного изъ древнъйшихъ по времени, относимаго къ І-му въку. "Менандръ, преемникъ Симона волхва — говоритъ Евсевій — явилъ собою не менъе гибельное орудіе (ὅπλον) діавольской силы, какъ и его предшественникъ (III, 26). А отъ Менандра произошла—замвчаетъ Евсевій какъ бы двуустная или двуглавая змесобразная сила и произвела начальниковъ двухъ различныхъ ересей -- Сатурнина, родомъ Антіохійца, и Василида Александрійца. Первый изъ нихъ преподавалъ ученіе богоненави тной ереси въ Сиріи, другой—въ Египтъ (IV, 7). Другихъ какихъ-либо объясненій о происхожденіи этихъ ересей — Сатурнина и Василида-тщетно мы стали бы искать у Евсевія, и однакожъ, какъ извъстно, это были представители столь сильно волновавшаго церковь въ продолжение всего II-го въка гностицизма. Евсевій всю задачу исторіи гностическихъ ересей ограничиваетъ возможно точнымъ обозначеніемъ генеалогіи ересіарховъ: указавъ въ Симонъ отца всъхъ ересей, по Евсевію, кажется уже совершенно яснымъ, почему у этого последняго такія дети, какъ Сатурнинъ и Василидъ, а отъ этихъ онъ уже производитъ по прямой линіи цѣлыя сотни ересіарховъ. Евсевій въ этомъ случав какъ бы руководится слъдующею параллелью: какъ отъ Христа чрезъ Его апостоловъ истинная догма, подъ непосредственнымъ водительствомъ Божіимъ, переходитъ изъ потомства къ потомству-неврежденно, такъ и противоположность догмыересь, какъ скоро она изобрътена злымъ духомъ и нашла себъ выразителей, должна уже съ своей стороны переходить изъ рода въ родъ, съ большею или меньшею устойчивостью, въ теченіе извъстнаго времени, подъ водительствомъ духа злобы.

Нужно ли говорить о томъ, что подобныя объясненія такихъ широко распространенныхъ явленій, какъ системы гностицизма, могутъ дать лишь очень мало для точнаго пониманія явленій? Евсевій какъ бы вовсе не подозрѣвалъ обнаруженія въ нихъ реактивнаго вліянія языческой образованности на христіанскій міръ. Онъ, кажется, ръшительно не могъ представить себъ идеи христіанской въ смъщеніи съ какими либо другими, чуждыми ей, идеями. Для него, повидимому, въ исторіи должно быть что-нибудь одно: или . христіанство чистое — элементъ божественный, — или ересь элементъ демоническій. Но спрашивается: въ чемъ же и какъ выражалось активное отношение самого человъка къ тому и другому изъ этихъ элементовъ? Это почти совсъмъ ускользало отъ вниманія историка. Онъ не хотълъ взвъсить значенія жизни человічества, протекшей подъ вліяніемъ язычества, т.-е. подъ вліяніемъ языческой образованности, стремленій, нравовъ; не хотълъ знать о томъ, какое значеніе имъло язычество въ ходъ исторіи церкви въ лиць извъстныхъ членовъ этой послъдней — и плодомъ этого было очень малое пониманіе развитія гностицизма. Такое воззрѣніе Евсевія, абстрактное, одностороннее, не заглядывающее въ прошедшее человъчества, выразилось у Евсевія въ недостаточномъ пониманіи и другихъ ересей, каковы, напримъръ, ереси Евіонитскія, развивавшіяся на почвъ іудаизма. Вмѣсто того, чтобы объяснить, среди какихъ историческихъ условій создались эти ереси, онъ довольствуется обычнымъ указаніемъ на то, что и эти ереси-плодъ коварства и хитрости демонской силы (III, 27). Или — вотъ отвътъ Евсевія на вопросъ о происхожденіи такого явленія, какъ монтанизмъ. "Врагъ церкви Божіей, сильно ненавидящій доброе и любящій злое, не упускающій изъвиду никакого случая строить козни людямъ, старался породить въ церкви неслыханныя ереси — пишетъ Евсевій. "Зараженные ими (ересями), подобно ядовитымъ змъямъ пресмыкались по Азіи и Фригіи и величали Монтана Утвшите-

лемъ" (V, 14 сл. 16). Словомъ, и монтанизмъ для Евсевія, такъ же, какъ и другія ереси, есть порожденіе духа злобы, воюющаго противъ истины Христовой — и ничего больше.

Итакъ, первый недостатокъ, къ которому приводитъ Евсевій, въ его исторіи ересей, воззрѣніе его на нихъ, какъ на исключительно демоническое порожденіе, — это невниманіе къ ближайшимъ историческимъ условіямъ, которыми опредълялось происхожденіе заблужденій въ первоначальной церкви. Но этимъ однимъ не исчерпывалось одностороннее приложеніе указаннаго воззрвнія. Самый характеръ ересей и ересіарховъ и ихъ послідователей является у Евсевія въ болъе или менъе невърномъ освъщеніи. Понятно, что порожденіе демоническое не можетъ имъть ничего добраго; оно должно быть абсолютно злое. Отсюда-то и получается для Евсевія тотъ выводъ, что ереси и ихъ виновники-еретики-должны быть безнравственны въ своемъ образъ поведенія. Такое представленіе дъйствительно руководитъ историкомъ при изображеніи нравственной жизни еретиковъ. Посмотримъ, напримъръ, какими чертами онъ рисуетъ предъ нами представителей монтанизма. Всв члены этого еретическаго направленія, по Евсевію, представляются людьми съ самой невыгодной репутаціей, всь, начиная съ самого Монтана. "Кто этотъ первый учитель, говоритъ Евсевій — показывають его діла и ученіе. Онь училь расторгать браки, онъ поставилъ сборщиковъ денегъ и подъ именемъ приношеній допустилъ лихоимство". А говоря о послѣдователяхъ Монтана, онъ такъ характеризуетъ ихъ: "чтобы не говорить о многомъ, замъчаетъ онъ, пусть (монтанистическая) пророчица скажетъ намъ объ Александръ, который самъ себя называетъ мученикомъ, но съ которымъ она пиршествуетъ. Натъ нужды говорить объ его грабежахъ и иныхъ злодаяніяхъ, за которыя онъ былъ наказанъ" (V, 18). И еще говоря о монтанистическихъ пророкахъ, Евсевій спрашиваетъ: "скажи мнъ: пророкъ намащается? пророкъ играетъ въ шашки и кости? пророкъ даетъ деньги въ ростъ? Пусть они по совъсти скажутъ: позволительно ли это или нътъ? А я скажу, что у нихъ дъйствительно такъ было" (ibid.).

Въ такихъ-то чертахъ Евсевій передаетъ намъ свъдънія о монтанистическомъ движеніи и тщетно мы стали бы искать въ массъ этихъ свъдъній о монтанистахъ указанія хотя бы на единый фактъ, который говорилъ бы о добромъ нравъ еретика или — по крайней мъръ — выдълялъ его изъ ряда лицемъровъ и негодныхъ людей. Для Евсевія всякій еретикъ есть непремънно человъкъ крайне потерянный. Какъ далека отъ дъйствительности, напримъръ — приведенная нами изъ Евсевія характеристика монтанизма, объ этомъ, кажется, лучше всего можетъ сказать фактъ обращенія въ эту ересь Тертулліана, человъка въ высшей степени уважаемаго современною ему церковію, — фактъ, который почему-то вовсе игнорируется Евсевіемъ 1).

Впрочемъ, одно изъ объясненій, почему Евсевій подобнымъ образомъ относился къ репутаціи еретиковъ, можно находить въ томъ, что онъ всегда беретъ карактеристику еретиковъ и ихъ дѣлъ изъ сочиненій полемическихъ, которыя, какъ такія, далеко не могли быть безпристрастны въ оцѣнкѣ тѣхъ явленій, противъ которыхъ ратовали ихъ авторы. Евсевій, кажется, не думалъ усумниться ни въ одномъ невыгодномъ для чести еретиковъ фактѣ изъ числа тѣхъ, какіе находились въ сочиненіяхъ полемистовъ 2). И можно полагать даже, что онъ намѣренно выбиралъ изъ этихъ сочиненій такіе факты, которые въ особенности бросали невыгодную тѣнь на того или другого еретика и противника церковнаго авторитета, ибо трудно предположить, чтобы всѣ полемисты говорили въ одномъ тонѣ объ еретикахъ и противникахъ церкви, какъ говорять они у Евсевія 3). Евсе-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) У автора "Философуменовъ" можно находить мягкія сужденія о монтанистахъ (Hippolyti. Refutatio haeresium. Lib. X, cap. 25. Gotting. 1859). Ори-



<sup>1)</sup> Нельзя думать, чтобы Евсевій не имѣлъ свѣдѣній о Тертулліанѣ: онъ пользовался нѣкоторыми его сочиненіями (напримѣръ Апологетикомъ, III, 33). Къ монтанизму склонялся одинъ изъ папъ, на монтанистической почвѣ утверждается въ своихъ воззрѣніяхъ авторъ "Философуменовъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напримъръ, характеристику монтанистовъ онъ беретъ изъ сочиненія какого-то, ничъмъ неизвъстнаго въ исторіи, полемиста противъ монтанистовъ, Аполлонія (V, 18); о римскомъ пресвитеръ (епископъ) Новаціанъ, его характеръ и поведеніи говоритъ на основаніи писемъ Корнелія, который смотрълъ на Новаціана, какъ на своего соперника по каоедръ (VI, 43) и т. д.

вій почти никогда не вызываєть на судъ исторіи самого еретика съ его сочиненіями, съ его взглядами и съ его стремленіями, — стремленіями, какъ понимаєть ихъ самъ заблуждающійся, а не сторона оппозиціонная. А въ такихъ сочиненіяхъ, которыя были бы писаны самими еретиками и могли бы знакомить съ подлинными взглядами ихъ, конечно, не могло быть недостатка для нашего историка, если возьмемъ во вниманіе съ одной стороны, тъ особенно благопріятныя условія, при какихъ Евсевій занимался составленіемъ своей исторіи, съ другой — время когда жилъ онъ. Только сличеніе полемическихъ сочиненій съ настоящими сочиненіями еретиковъ могло давать Евсевію истинное понятіе о сущности той или другой ереси и характеръ еретика.

Но подобныхъ pia desiderata не существовало для Евсевія. И на это была особая причина. Для техъ целей, съ какими Евсевій говорить о ересяхь въ своей исторіи, едвали нужно было объективное изображение ихъ. Въ его цъли входило-описывать ереси исключительно сътемныхъсторонъ. То значеніе, какое онъ придаетъ ересямъ въ средъ явленій церковно-исторической жизни, даже требовало, чтобы каждая ересь носила въ себъ съмена своего внутренняго разложенія, полнъйшей несостоятельности, иначе ересь не подходила-бы подъ мърку его воззръній, разрушила бы теорію, какую онъ составилъ относительно роли ересей въ исторіи. Эта теорія Евсевія заявляла, что ересь попускается Промысломъ лишь для того, чтобы чрезъ свою внутреннюю непрочность, чрезъ свою дисгармонію съ истиной, доказывать величіе действительной истины: ересь попускается въ исторіи для того, чтобы она, какъ тынь, давала возможность справедливые цынить достоинства свъта, истины евангельской. "Истина, -- говоритъ

генъ въ толкованіи на Евангеліе Іоанна не отвергаетъ религіозности монархіанъ, хотя она и выражалась въ формахъ одностороннихъ (см. Гусевъ, ересь Антитринитаріевъ, стр. 9. Казань. 1872); древне-александрійцы по направленію не строго судили гностиковъ и не во всемъ отрѣшались отъ гностическихъ стремленій, самъ Евсевій былъ въ большомъ затрудненіи, какъ судить о гностикъ Вардесанъ, оказавшемъ такъ много услугъ современному христіанскому обществу своими сочиненіями (IV, 30).

Евсевій, формулируя свой взглядъ на ересь въ ея отношеніи къ истинъ евангельской, - истина всегда стоитъ сама за себя и съ теченіемъ времени открывается во всемъ своемъ блескъ". Когда "ухищренія враговъ, поясняетъ Евсевій, разрушаются, будучи обличаемы самыми ихъ дълами, когда ереси, появляясь однъ за другими, всегда исчезають, распадаясь такъ или иначе на многоразличныя и многообразныя представленія, причемъ свътъ канолической и единой истинной церкви, оставаясь однимъ и твмъ же, продолжаетъ возрастать и увеличиваться, и остается одна въра... вездъ господствующею " (IV, 7). Изъ этихъ словъ Евсевія становится понятно, что для него не предстояло надобности отыскивать объективную истинность относительно той или другой ереси-его исторія не задавалась подобною задачею. Для него совершенно достаточно было, если набиралось извъстное количество фактовъ и данныхъ для доказательства его субъективнаго воззрѣнія на ересь. Отсюда, кажется, довольно объясняется, почему именно въ этомъ, а не въ другомъ свътъ излагаетъ Евсевій исторію ересей въ своемъ трудъ.

Послѣ ереси, вторую отрицательную въ отношеніи къ исторіи христіанской догмы сторону содержанія исторіи Евсевія составляють для нашего историка—гоненія на христіанъ. Этому предмету онъ посвящаєть большую часть своего сочиненія—исторіи церкви, можеть быть до половины всего сочиненія. Мы назвали эту задачу дѣла Евсевіева отрицательною, потому что гоненія, по воззрѣнію Евсевія, важны не сами по себѣ, а лишь потому, что они въ надлежащемъ свѣтѣ дають видѣть и цѣнить истину евангельскую, поскольку эта истина проявляется дѣятельно въ лицѣ живыхъ членовъ церкви Христовой, готовыхъ идти на смерть за истину 1).

Отрицательный характеръ этой задачи исторіи Евсевія ясно высказывается въ томъ, что гоненія по своему принципу суть, какъ и ереси, проявленія царства злобы, воюющаго противъ истины евангельской. Этотъ взглядъ на гоненія онъ высказываетъ то вообще—сводя ересь и гоненія

¹) Самое названіе мучениковъ; μάρτυρες означаетъ: свидѣтели (истины).



къ одной и той же категоріи обнаруженія демонской силы; такъ, напримъръ, онъ говоритъ: "діаволъ, ненавистникъ добра и врагъ истины, всегда воюющій противъ человізческаго спасенія, устроялъ церкви различныя козни, -- нізкогда онъ вооружался на нее внѣшними гоненіями" и пр. (IV, 7); то еще опредаленные ныкоторыя гоненія объясняєть вліяніємь злого начала. Въ послъднемъ случаъ въ особенности примъчателенъ его взглядъ на сильнъйшее изъ гоненій — Діоклетіаново: это гоненіе онъ представляетъ какъ яростнівищее нападеніе духа злобы на царство Христово. Изображая демоническую силу, какъ-бы лишь просыпающеюся въ проявленіяхъ предшествующихъ гоненій, онъ говоритъ: "едва князь тьмы началъ пробуждаться какъ бы отъ глубокаго сна въ продолженіе двухъ царствованій Декіева и Валеріанова, онъ еще тайно и скрыто налагалъ руку на церковъ..., не вдругъ воздвигая противъ насъ брань..., онъ не отваживался ринуться войною вдругь на всехъ насъ". Но вотъ наступило царствованіе Діоклетіаново. "Война князя тьмы сділалась открытою-пишеть Евсевій-и невозможно пересказать на словахъ великости гоненія" (VIII, 4). Такой взглядъ на сущность гоненій, на побудительную причину къ нимъ отражается тъмъ послъдствіемъ для Евсевіевой исторіи гоненій, что вместо того, чтобы для каждаго изъ гоненій отыскивать особенныя причины гоненій: будутъ-ли онв заключаться въ личности гонителя или въ какихъ-либо условіяхъ времени, Евсевій, какъ скоро хочетъ объяснить какое-либо гоненіе, причину его полагаетъ главнъйше въ пристрастіи виновника гоненія къ магіи и волхвованію, которыя представлялись Евсевію непосредственнымъ выраженіемъ демонской хитрости. И такое пристрастіе къ волшебству разсматривается Евсевіемъ какъ такая причина, которая весьма часто приводитъ того или другого гонителя къ ярости противъ христіанъ. Такъ, императоръ Валеріанъ гналъ христіанъ по наущенію нъкоего Макріана, начальника Египетскихъ волхвовъ, совершавшаго чародъйства; христіане, по разсказу Евсевія, препятствовали этому Макріану заниматься своимъ волшебствомъ, потому что одно присутствіе ихъ при этихъ дібиствіяхъ разрушало возможность для злого духа прорицать въ волхвованіяхъ (VII, 10). Далъе, императоръ Запада Максенцій, по словамъ Евсевія, потому былъ гонителемъ христіанъ, что онъ вдался въ чародъйство и совершалъ нъкоторые невыразимо скверные обряды, чтобы вызвать демоновъ (VIII, 14). Такъже смотритъ Евсевій на Максимина (нач. IV в.), императора Востока, гнавшаго христіанъ. Евсевій говорить, что Максиминъ удостоивалъ особенной чести первъйшихъ чародъевъ и волхвовъ, безъ гаданій ничего не хотълъ дълать; поэтому чаще и сильнъе, - замъчаетъ Евсевій, - чъмъ его предшественники, преследовалъ насъ (ibid). Таковы-то причины, отъ которыхъ по большей части производитъ гоненія Евсевій; насколько онъ согласны съ требованіями исторіи, объ этомъ едва-ли нужно говорить. Такимъобразомъ, напрасно мы сталибы искать у Евсевія исторических причинъ, воздвигавшихся по временамъ гоненій на христіанъ, несмотря на то, что, какъ мы сказали, исторія гоненій занимаєть у него такое видное мъсто въ его повъствовании.

Да и не это собственно составляло предметъ интереса для Евсевія въ гоненіяхъ. Для него гоненія важны были не какъ историческій фактъ, опредълившійся извъстными условіями времени—съ этой точки зрънія гоненія для него не важны. Они представляютъ для него интересъ другого рода. Онъ видитъ въ гоненіяхъ наглядное выраженіе торжества евангельской истины надъ силами сопротивными ей. Это онъ думаетъ находить частью въ разсказахъ о мужествъ и безбоязненномъ исповъданіи въры мучениками, частью въ разсказахъ о явномъ и неизбъжномъ наказаніи мучителей и гонителей, по волъ Божіей, тъми или другими казнями. Эти два предмета составляютъ душу исторіи Евсевія, поскольку она повъствуетъ о гоненіяхъ.

Объяснимся насколько подробные на этотъ счетъ.

Исторія гоненій у Евсевія представляетъ сцену великой борьбы; борющіеся какъ бы раздѣляются на два лагеря: съ одной стороны—мучители, съ другой—мученики. Борьба ведется при условіяхъ самыхъ благопріятныхъ для мучителей и неблагопріятныхъ для мучениковъ, однакожъ слабѣй-

шая сторона одерживаетъ побъду надъ сильнъйшею: мученики проявляютъ нравственную мощь, а мучители чувствуютъ безполезность всвхъ средствъ, какія были въ распоряженіи деспотической власти. Вниманіе Евсевія здісь прежде всего приковывается къ исповъдникамъ въры и мученикамъ, этимъ живымъ и дъйственнымъ выразителямъ истины евангельской. Отсюда, мученики и исповъдники представляютъ живъйшій интересъ для историка, и исторія его становится исторіей мученичества по преимуществу 1). Самъ Евсевій указываетъ въ описаніи мученичества одну изъ главныхъ задачъ своей исторіи, когда говоритъ: "другіе описатели историческихъ событій всегда разсказывали о побъдахъ и торжествахъ надъ врагами, о доблести военачальниковъ, о мужествъ воиновъ, которые, защищая дътей, отечество и другое достояніе, оскверняли себя кровію и многочисленными убійствами. Напротивъ, наше повъствованіе о царствъ Божіемъ изобразитъ на въчныхъ скрижаляхъ самыя мирныя брани за миръ души и опишетъ мужество сражавшихся больше за истину, чъмъ за отечество, больше за благочестіе, чъмъ за родныхъ; исторія наша предастъ въчной па-

<sup>1)</sup> Евсевій повъствуєть о мучениках эпохи гоненій не только въ своей исторіи, но посвящаеть этому предмету особое сочиненіе: "Сборникъ мученичествъ" (συναγωγή των μαρτύρων). Оно къ сожалѣнію не дошло до насъ. Изъ него сохранились лишь небольшіе фрагменты (Migne, Gr. tom. 20, р. 1519-1535). По всей въроятности, сочинение заключало въ себъ акты мученическіе изъ временъ всьхъ важнъйшихъ гоненій. Въ своей исторіи Евсевій сообщаєть ніжоторыя свідінія объ этомъ сочиненіи. Такъ, онъ говоритъ, что оно имъло цълію назидательность. "По изложенію - говоритъ Евсевій-оно не только пов'єствовательное, но и учительное". (Предисловіе къ V кн.). Къ этому сочиненію Евсевій не разъ отсылаеть читателя за подробностями о техъ или другихъ мученикахъ (ibid., IV, 15 ad fin.; V, 21). Иногда Евсевій даетъ знать, что какое-либо сказаніе о мученикахъ (напр., о Карпъ, Папилъ, Агаеоникъ, IV, 15 ad fin.) онъ не внесъ въ свой "Сборникъ мученичествъ". На этомъ основаніи ученый Гарнакъ построиль нісколько догадокъ о томъ, чемъ руководствовался Евсевій, когда некоторымъ сказаніямъ не удъляль міста въ своемъ сборникі, т. е. Гарнакъ хочетъ нісколько пополнить наши свъдънія о потерянномъ сочиненіи Евсевія (Нагласк. Die Acten des Carpus, des Papulus und d. Agathonike: Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack. Bd. III, Heft 3-4. Leipzig. 1888). Намъ кажется, что и дальнейшая тирада Евсевія, какую мы сейчась (въ тексте) приводимь изъ исторіи этого историка, заимствована этимъ послѣднимъ изъ того же "сборника". По крайней мъръ таковое получается впечатлъніе, если читаемъ предисловіе Евсевія къ V кн., гдъ находится эта тирада. Digitized by Google

мяти непоколебимость подвижниковъ благочестія, ихъ мужество среди различныхъ пытокъ, ихъ торжество надъ демонами и вѣнцы, которыми они украшены за это" ¹). И еще: разсѣявъ въ своей исторіи множество сказаній о подвигахъ мучениковъ, Евсевій, заканчивая VII-ю книгу своего сочиненія, говоритъ: "Вслѣдъ за тѣмъ постараемся передать потомству письменно о современныхъ намъ (т. е. при Діоклитіанѣ и его преемникахъ) подвигахъ мучениковъ за благочестіе, и покажемъ, каковы они и сколько ихъ было". И послѣ этого замѣчанія цѣлыя двѣ книги посвящаетъ описанію событій изъ гоненія Діоклитіанова. Здѣсь исторія христіанства положительно разрѣшается для Евсевія въ исторію мученичества. Описаніе Евсевіемъ исторіи мученичества, безъ сомнѣнія, вполнѣ достигаетъ той цѣли, какую онъ имѣлъ въ виду.

Исторія гоненій для Евсевія имфетъ интересъ какъ потому, что мученики своими подвигами представляютъ яснъйшее и нагляднъйшее свидътельство торжества исповъдниковъ истины евангельской надъ врагами этой истины, такъ и потому, что враги христіанскаго исповъданія или гонители всегда, по воззрѣнію Евсевія, наказуются за свое противоборство истинъ. Отсюда, Евсевій въ своей исторіи постоянно приводитъ факты, изъ которыхъ бы усматривалось, что ни одно болъе или менъе очевидное противоборство истинъ, въ особенности - когда оно выражалось въ гоненіяхъ на имя Христово, не остается безъ должнаго Божескаго наказанія. Эта мысль, что все богопротивное всегда наказывается еще на земль, какъ-напротивъ тогобогоугодное здъсь же награждается, составляетъ нъкотораго рода прагматизмъ исторіи Евсевія: ее, эту мысль, онъ проводитъ чрезъ все свое повъствованіе. Онъ находить ее осуществляющеюся какъ въ частныхъ случаяхъ, на отдъльныхъ личностяхъ, такъ и въ исторіи цълыхъ народовъ. Такъ, по сужденію Евсевія, судъ Божій постигаетъ Ирода за избіеніе младенцевъ Виолеемскихъ. "Стоитъ посмотръть, — гово-



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Предисловіе (prooemium) къ V кн.

ритъ онъ, - какое возмездіе получилъ Иродъ за его дерзость противъ Христа и Его сверстниковъ. Судъ Божій постигъ его тотчасъ же, безъ малъйшаго замедленія, въ сей жизни, какъ бы заранве показывая, что ожидаетъ его, по отшествіи отсюда". И затъмъ приводить разсказъ Іосифа Флавія о предсмертной бользни Ирода; этотъ разсказъ съ подробностью описываеть, какія именно части тізла у Ирода поражены были бользнью, какого рода были эти бользни и какъ сильны были онъ (І, 8). Или, въ другомъ мъстъ, приведши сказаніе о самоубійствъ Пилата, Евсевій замъчаетъ: "значитъ, судъ Божій не замедлилъ посътить и его" (II, 7), Такъ же и о Галеріи, продолжатель гоненія Діоклетіанова, Евсевій пишеть: ,такъ вотъ и объяло Галерія посланное Богомъ наказаніе, чтобы наказать его за зло, совершенное во время его гоненія" (VIII, 16); и потомъ описываетъ самыя бользни Галерія, какія его постигли, — описываетъ со всъми подробностями, которыя, кстати сказать, очень напоминають его описаніе Иродовыхъ предсмертныхъ бользней. — Теперь мы должны указать, при какихъ случаяхъ Евсевій прилагаеть свой масштабь касательно наказаній цѣлыхъ народовъ за преступленія противъ имени Христова. Такими народами, которые наказаны Богомъ за подобныя преступленія, были, по Евсевію, и Іудеи, и Римляне. Приведши печальные факты изъ времени, предшествовавшаго разрушенію Іерусалима при император'в Веспасіан'в, -факты, свидътельствовавшіе о тяжкой осадъ, какую вытерпълъ Герусалимъ, и страшномъ голодъ, опустошавшемъ этотъ городъ, Евсевій прибавляетъ: "вотъ какія казни постигли Іудеевъ за ихъ беззаконія и нечестіе въ отношеніи ко Христу" (III, 6 сличи III, 5). Тяжкій жребій, по Евсевію, постигаетъ также и народъ Римскій, особенно за послѣднее. Діоклетіаново гоненіе. Вотъ его мысли относительно этого: чье слово въ состояніи пересказать, сколь великимъ богатствомъ и благоденствіемъ наслаждалось римское правительство до борьбы съ нами (христіанами)—въ тъ времена (до 303 г.), когда сохранялись еще мирныя отношенія римской власти къ христіанамъ. Тогда императоры празднованія де-

сятильтія и двадцатильтія своего царствованія проводили въ торжествахъ, блистательныхъ пиршествахъ и увеселеніяхъ среди полнаго и невозмутимаго мира; но вотъ они вдругъ прервали съ нами миръ и возбуждаютъ противъ насъ непримиримую войну; и не исполнилось еще двухъ лътъ такого возстанія на насъ, какъ въ целомъ управленіи говоритъ Евсевій — произошло нѣчто новое, извращающее весь порядокъ дълъ" (VIII, 13). Въ доказательство своихъ словъ Евсевій указываетъ на послѣдовавшую затѣмъ неожиданную смфну лицъ царствующихъ, смерть одного изъ нихъ, поруганіе надъ памятниками, поставленными въ честь гонителей, послѣ того какъ они оставили престолъ (ibid.), хотя, нужно сказать, во всъхъ этихъ явленіяхъ трудно найти что либо необыкновенное, а нъкоторыя изъ нихъ, напр. смѣна однихъ царственныхъ лицъ другими, -- опредѣлялись тою государственною системой, какой хотъли держаться сами правители этого времени.

Одинъ новъйшій западный историкъ (Бауръ) въ такихъ словахъ передаетъ свое впечатлѣніе отъ исторіи мученичества и гоненій у Евсевія: "мученики у Евсевія — это (какъ бы) атлеты Христовы, передовые ратоборцы великаго Христова воинства; при описаніи ихъ, какъ и Гомерическихъ героевъ, общая борьба изображается въ отдъльныхъ схваткахъ, но такъ, что всегда дается возможность созерцать въ новыхъ и новыхъ образахъ общее положение дъла. И, нужно замътить, чъмъ многозначительные борьба, какую ведутъ они (эти ратоборцы), тъмъ болъе описаніе Евсевія пріобрѣтаетъ живости и изобразительности" 1). Если и не станемъ цѣнить эстетическую сторону описаній Евсевія такъ высоко, какъ дълаетъ это указанный историкъ, во . всякомъ случав остается несомнвннымъ, что повъствованія Евсевія о гоненіяхъ, вслѣдствіе ихъ подробности и документальности, служатъ весьма цъннымъ матеріаломъ для исторіи первыхъ трехъ въковъ христіанства.

Основныя историческія воззрѣнія Евсевія, нами изло-

<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen der Kirchlich. Geschichtschreibung. S. 20.



женныя, если оцфиивать ихъ поверхностно, представляются очень родственными съ возвышенными библейскими воззрѣніями относительно исторіи человѣчества. Но это не совсъмъ такъ, если всмотримся въ дъло глубже. Библей-. скіе историческіе характеры, какъ они описаны ветхозавътными и новозавътными писателями, въ высшей степени индивидуальны; это потому, что они совершенно правдивы. Нельзя того же сказать объ историческихъ характерахъ, начертанныхъ перомъ Евсевія: эти характеры въ особенности отрицательныхъ свойствъ-чужды индивидуальности и изображены сходно не съ дъйствительностію, которая или не давала достаточно данныхъ для характеристики или же мало обращала на себя вниманіе историка, а согласно съ тами возвышенными, но отвлеченными схемами, какія создались въ его мышленіи. Едва ли правильно поступаетъ Евсевій когда такъ опредъленно и ръшительно причисляетъ однихъ лицъ къ служителямъ царства свъта, а другихъ къ орудіямъ царства тьмы. Если въ библейскихъ сказаніяхъ эти два царства разграничиваются съ большею и убъдительною точностію, то потому, конечно, что писатели этихъ сказаній обладали особеннымъ сверхъестественнымъ ствомъ, составляющимъ ихъ исключительную принадлежность. Всякій же другой историкъ, если онъ принимаетъ на себя задачу поступать такимъ же образомъ беретъ на себя непосильную задачу. Евсевій въ этомъ случав не представляетъ исключенія. Неудивительно, если его смізлое предпріятіе не нашло себъ подражателей. Продолжатели Евсевія, дальнъйшіе греческіе церковные историки, если и хотъли идти по стопамъ Евсевія, то имъли еще менъе успъха, чъмъ отецъ церковной исторіи; они примъняли точку зрвнія Евсевія нервшительно, а если примвняли, то она у нихъ теряла и тъ достоинства, которыя она имъетъ у Евсевія: величіе и назидательность. Изъ новъйшихъ церковныхъ историковъ нъчто подобное предпринялъ сдълать извъстный Августъ Неандеръ. Онъ поставилъ себъ задачей при разсмотръніи исторіи церкви первыхъ трехъ въковъ взвъсить относительную пропорцію сверхъесте-Digitized by GOOGIC ственнаго элемента и человъческо гръховнаго элемента въ историческихъ явленіяхъ; но его попытка не имъла успъха и не нашла послѣдователей ¹). Вотъ чѣмъ объясняется то общенаблюдаемое явленіе, что историки церкви, занимаясь дъломъ, изучаютъ факты церковно-исторической жизни съ доступной для нихъ, человъческой, стороны и оцвнивають ихъ по ихъ достоинствамъ и недостаткамъ преимущественно съ этой стороны. Такъ стали поступать уже и продолжатели Евсевія на почвѣ древней греческой церкви. Отдавая дань уваженія возвышенности и назидательности Евсевіевыхъ воззрѣній, они однакожъ не брали на себя ръшимости произносить судъ о томъ, гдъ кончается область опытнаго знанія и начинается область недоступнаго для обыкновеннаго пониманія человіческаго. Церковный историкъ Сократъ, замвчая то явленіе, что "между пшеницею обыкновенно растутъ и плевелы", что мирному процвътанію христіанскаго общества вредятъ козни нечестивыхъ людей и еретиковъ (онъ имъетъ въ виду успъхи Манихейства), спрашиваетъ: "какая причина, по которой благой Богъ допускаетъ это?" и отвъчаетъ: "намъ не слъдуетъ входить въ трудныя разсужденія о Промыслів и Судів Божіемъ, мы должны по силамъ излагать исторію событій" (Церк. Ист. І, 22). Другой греческій церковный историкъ Евагрій старается такія явленія, какъ ереси, поставить върядъ тахъ историческихъ явленій, основа которыхъ находится въ свойствахъ человъческихъ стремленій — анализировать и уяснять представляющееся неяснымъ и нераскрытымъ. Онъ говоритъ: "никто изъ язычниковъ не долженъ смъяться надъ нами, если у насъ по временамъ являются новыя мнвнія касательно ввры, ибо испытывая и изслівдуя христіанскую религію, мы составляемъ относительно нѣкоторыхъ сторонъ ея такія или другія мнвнія. Но ни одинъ изобрататель ереси не хоталь умышленно попирать божественное; всякій изъ еретиковъ, выражая свое мнвніе, ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. подробности воззрѣній Неандера и критику ихъ въ этомъ же сочиненіи— ниже.



малъ, что онъ понимаетъ въру лучше предшественниковъ"  $^{1}$ ).

Такимъ образомъ мы видимъ, Что Евсевій въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ безпримѣрный историкъ, чѣмъ опредѣляется его особое мѣсто въ ряду его собратій по ученой дѣятельности.

<sup>1)</sup> Евагрія. Церковная Исторія, стр. 28—29. Русскій переводъ.

## Глава третья.

Сочиненіе Евсевія: Жизнь Константина.—Общій характеръ труда,—какъ понимать слова Баура, что это сочиненіе заключаєть высокій историческій интересъ, какого не могло имъть никакое сочиненіе изъ прежняго времени? — Очевидные же недостатки этого сочиненія, подробное ихъ указаніе. — Похвальные и непохвальные отзывы новъйшихъ ученыхъ о сочиненіи: "Ж. К." — Нъсколько замъчаній, смягчающихъ строгія сужденія о недостаткахъ этого труда Евсевіева. — Къ вопросу о взаимномъ отношеніи "Жизни К—на" и ІХ—Х книгъ Евсевіевой "Исторіи".

Переходимъ къ разсмотрънію сочиненія Евсевія: "Жизнь Константина" въ четырехъ книгахъ. Это сочинение нужно разсматривать въ некоторой связи съ последними двумя книгами его церковной исторіи, уже обозрѣнной нами. Двѣ послѣднія книги церковной исторіи Евсевія, ІХ и X, и его сочиненіе: "Жизнь Константина" составляютъ, по сравненію съ историческимъ описаніемъ у него же церкви первыхъ трехъ въковъ — какъ бы оборотную сторону медали. Какъ прежде, описывая времена гоненій, историкъ ведетъ ръчь преимущественно о кровавыхъ страданіяхъ почитателей имени Христова и тяжелыхъ казняхъ, ниспосланныхъ свыше на самихъ мучителей-сцены печальныя и мрачныя, такъ, напротивъ, при изображеніи царствованія Константина, въ особенности въ сочиненіи "Жизнь" этого царя, всѣ — начиная отъ царя и до послѣдняго подданнаго являются по увърънію историка, настроенными радостно и мирно. Это два рода картинъ таковаго же контраста, какъ картины свъта и тьмы, счастія и злополучія. "Богъ безбожнымъ и сопротивнымъ Ему тиранамъ приготовилъ, говоритъ Евсевій, бъдственный конецъ жизни, а слугъ Своему Константину, кромъ (счастливой) жизни, даровалъ еще и многохвальную смерть, достойную нетлѣнныхъ и безсмертныхъ памятниковъ" (Ж. К. І, 3). И описывая благополу-

чіе и благоденствіе Константина, историкъ съ восторгомъ говорить: "Богъ, уготовавъ у себя любителямъ благочестія великія и для ограниченнаго разума непостижимыя блага, позволяеть еще здъсь предощущать залогъ тамошнихъ воздаяній (ibid). "Это яснъйшимъ образомъ подтверждается чрезъ то, что Богъ, Котораго чтилъ Константинъ, былъ милосердъ къ нему и въ началѣ, и срединѣ, и концѣ его царствованія" (ibid. I, 4). "Притомъ, явивъ въ немъ подобіе единодержавной Своей власти, Богъ даровалъ ему побъду надъ всъмъ родомъ тирановъ и сдълалъ его истребителемъ тахъ гигантовъ, которые, въ безуміи своей души, подняли на царя всъхъ-Бога оружіе нечестія (ibid. I, 5).-Въ изложеніи царствованія Константина историкъ, очевидно, находить місто для приміненія другой, оборотной стороны своего историческаго прагматизма. Какъ раньше церковноисторическій его прагматизмъ побуждалъ его раскрывать и доказывать, какимъ образомъ и сколь сильно гонители были наказываемы за свои злодъянія, такъ теперь тотъ же прагматизмъ располагаетъ его-въ возможной ясности проводить мысль, въ какой мфрф пользуются благополучіемъ защитники христіанства.

Всъми одинаково признается, что царствованіе Константина, какъ обозначающее собой конецъ періода гоненій, составляетъ эпоху въ исторіи церкви. Историкъ того времени это такъ же хорошо понималъ, какъ историки позднъйшіе. Если бы Евсевій не разсказалъ исторіи царствованія Константина, въ лицъ котораго высшая правительственная власть выступила на защиту и покровительство христіанству, то церковная исторія нашего повъствователя, изображая рядъ гоненій, оставалась бы какъ будто незаконченной. Такъ какъ церковь до этого времени не видъла еще въ полномъ смыслѣ благопріятныхъ условій-политическія условія истекшаго времени были для церкви источникомъ большихъ или меньшихъ невзгодъ, то благопріятныя политическія условія оставались для нея чізмъ-то желаемымъ, надеждою, которая неизвъстно когда должна была осуществиться. Царствованіе же Константина своею благо-

расположенностію къ христіанской церкви казалось именно такимъ временемъ, когда скорбь ея преложилась въ радость. Отсюда это царствованіе подъ перомъ Евсевія принимаетъ характеръ полнаго осуществленія столь продолжительное время скрыто питаемыхъ ожиданій и желаній церкви. Историческая картина дорисовывается. Эта-то картина сбывшихся надеждъ церкви-въ лицъ Константина-и составляетъ содержаніе заключительныхъ книгъ Евсевіевой исторіи и главнымъ образомъ его "Жизнь Константина". Миръ церкви обрътенъ, осталось, повидимому, теперь только жить въ миръ и счастіи членамъ Христовой церкви. Эта идея придаетъ единство и законченность церковной исторіи Евсевія, и "это единство по сужденію одного новъйшаго историка (Баура), придаетъ ей высокій эстетическій интересъ, какого не могло имъть никакое другое сочинение изъ прежняго времени 1). Съ Константиномъ христіанство восходитъ на самый императорскій тронъ, весь римскій міръ съ его культурой падаетъ къ подножію креста. Неудивительно, если нашъ историкъ останавливаетъ свой взоръ на времени, которое онъ описываетъ, съ чувствомъ полной самоудовлетворенности; не странно видъть даже, если онъ приходить къ мысли, что теперь-то достигнуть для христіанскаго общества успъхъ, отвъчающій самымъ живымъ желаніямъ христіанъ. "Послѣ того, что приходилось видѣть мрачнаго и разсказывать страшнаго, мы удостоились теперь -- говорить съ понятнымъ восторгомъ историкъ — созерцать и славословить то, чего желали видъть на землъ и не видъли, хотъли слышать и не слышали многіе, жившіе до насъ, праведники и мученики Божіи", т. е. первые христіане. "Въ книгъ Псалмовъ говорится: пріидите и видите дъла Божіи, какія Онъ произвелъ чудеса на земль, отъемля брани до края земли, сокрушилъ лукъ и сломилъ копье, и колесницы сжегъ огнемъ" (Псал. 45, 9—10). "Радуемся заключаетъ историкъ, что это пророчество ясно исполнилось въ наше время" (Ц. И. Х, 1). Безъ сомнънія, подоб-

<sup>1)</sup> Baur Die Epochen der kirchl. Geschichtschreibung. s. 24.



ное сознаніе историка относительно побъдоносной силы христіанства надъ всіми враждебными ему силами очень возвышенно. Но Евсевій не останавливается на этомъ. Онъ хочетъ видъть въ царствованіи Константина и еще многое. Онъ приходитъ къ мысли, что съ наступленіемъ этого царствованія церковь христіанская или общество христіанское достигло высшихъ цълей своихъ стремленій, что оно какъ будто бы достигло всего того, чего оно должно было достигнуть и къ чему предназначено <sup>1</sup>). Въ этомъ видъ воззрѣніе Евсевія—а это воззрѣніе дѣйствительно таково является не чуждымъ ограниченности и фальши. Въ самомъ дълъ, если христіанство, освободившись отъ той борьбы, какою оно ознаменовало себя во время гоненій, если съ этимъ оно въ сферъ своего историческаго бытія уже разомъ достигло всего, чего только можно было желать и къ чему стремиться, то взглядъ историка волейневолей останавливается на царствованіи Константина, какъ на такомъ времени, гдф историческое бытіе христіанства достигаетъ абсолютнаго предъла по отношенію къ осуществленію высшихъ благъ человічества. Евсевій такъ именно и смотритъ на свое время. Но это-крайность. Подобный взглядъ не соотвътствуетъ ни представленіямъ о христіанствъ, задача котораго-уничтожить въ міръ зло и насадить добро, водворить царство свъта и любви — задача, для осуществленія которой не можетъ быть положено никакихъ границъ времени; взглядъ этотъ не соотвътствуетъ представленіямъ о человъкъ, который ни въ какой моментъ своего историческаго существованія не можетъ исчерпать всего содержанія христіанства, потому что содержаніе это абсолютно и неизмъримо. Евсевій ошибочно принялъ за какое-то осуществленіе цілей христіанства тотъ совершившійся на его глазахъ фактъ, что христіанство сдѣлалось религіей господствующей, — но развѣ такимъ чисто внъшнимъ событіемъ исчерпывается осуществленіе истинныхъ задачъ христіанства?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 24.

Это ошибочное воззрѣніе Евсевія неблагопріятно отразилось на характеръ его церковно-историческаго труда: "Жизнь Константина". Разсмотримъ, въ чемъ это состояло. Эпоха гоненій кончилась; самъ римскій императоръ сдівлался христіаниномъ; что-жъ изъ этого? Что отсюда пріобръло христіанство, какъ религія, имъющая цълію воспитать человъчество? Императоръ, сдълавшись христіаниномъ, конечно, хорошо сталъ относиться къ обществу христіанскому, сталъ помогать ему въ его нуждахъ, устранять препятствія къ утвержденію его въ имперіи, даже преслѣдовать враговъ христіанства, но отсюда не могло получиться никакого рѣшительнаго результата для внутренняго процватанія христіанства. Этого, однакожъ, не хотълъ знать нашъ историкъ. Онъ поставилъ себъ цълію доказать, что новое положеніе вещей прекрасно, благотворно отразилось на церкви. Но въ чемъ другомъ онъ могъ усматривать это, какъ не въ тъхъ внъшнихъ фактахъ благопріятнаго отношенія къ христіанамъ, въ которыхъ много было новаго, невиданнаго, но ничего такого, что дъйствительно говорило бы объ истинныхъ успъхахъ христіанства и прогрессъ религіозной жизни. Было внашнее благоденствіе христіанства, которому покровительствуютъ законы. На немъ-то теперь и сосредоточиваетъ свое вниманіе Евсевій въ своемъ сочиненіи: "Жизнь Константина", совершенно забывая, что прогрессъ христіанскаго общества долженъ заключаться въ возможно большемъ усвоеніи и прим'вненіи къ жизни идей христіанства. Евсевій какъ будто забылъ объ этомъ. Историкъ считаетъ своей истинной задачей говорить о построеніи храмовъ по волѣ императорской, какъ о предметѣ первостепенной важности; въ этомъ видитъ Евсевій глубоко-знаменательное отличіе состоянія христіанства при Константинъ по сравненію съ состояніемъ его при прежнихъ императорахъ. "Гонители-говоритъ Евсевій-подрывали самыя основанія молитвенныхъ домовъ и разрушали ихъ цъликомъ, Константинъ же поставилъ закономъ храмы разрушенные возстановлять и на счетъ царскихъ сокровищъ строить новые, великолъпнъйшіе" (III, 1). И при описаніи построеннаго Константиномъ

храма въ Іерусалимъ, съ замъчательнымъ самообольщеніемъ, говоритъ: "царь на счетъ богатыхъ и многочисленныхъ взносовъ построилъ храмъ (въ Іерусалимѣ) въ ознаменованіе побъды Спасителя надъ смертію, —можетъ быть — тот самый храмь, который пророческое слово называетъ новымъ и юнымъ Іерусалимомъ, и во славу котораго, по внушенію Духа Божія, такъ много говорится въ Писаніи" (III, 33). Затъмъ описывается самымъ рачительнымъ образомъ этотъ храмъ, какъ будто бы его въ самомъ дълъ предвидълъ пророкъ (III, 35 и дал.). Но этого еще мало. Какъ историкъ исключительно внъшняго торжества христіанства, Евсевій съ большимъ одушевленіемъ описываетъ пріязненныя отношенія царя къ епископамъ. И вотъ торжественныя пиршества царскія съ епископами, богатые дары царя на содержаніе епископовъ поглощають теперь внимание историка, пишущаго исторію церкви въ царствованіе Константина. Сравнивая тъ отношенія, въ какихъ находились сначала гонители къ епископамъ, а потомъ-Константинъ къ нимъ, Евсевій пишетъ: ть приказывали, чтобъ епископы отнюдь не смъли учреждать гдв-либо собранія, а Константинъ собиралъ ихъ къ себъ изъ всъхъ областей и позволялъ имъ вступать въ царскіе чертоги, входить во внутренніе покои дворца и участвовать въ царской своей трапезъ" (III, 1). Евсевій съ красноръчіемъ, превосходящимъ всякую мъру, описываетъ пиршество Константина съ епископами, по случаю его двадцатильтняго юбилея царствованія. "Участія въ этомъ царскомъ пиршествъ -- говоритъ Евсевій -- не лишенъ былъ никто изъ епископовъ, и это событіе выше всякаю описанія. Лейбъ-гвардія и воины съ обнаженными мечами стояли вокругъ царскаго дворца и охраняли его входы. Люди Божіи, т. е. епископы, безбоязненно проходили между ними и достигали внутреннихъ покоевъ царя. Потомъ, одни изъ нихъ возлежали вмъстъ съ царемъ, а другіе размъстились по скамьямъ по объимъ сторонамъ палаты. Казалось, что это быль образь царства Христова (Χριστοῦ βασιλείας εἰκόνα) и случившееся походило на сонъ, а не на дъйствительность" (III, 15). Спращивается: ужъ не въ этихъ ли и подобныхъ

явленіяхъ видълъ Евсевій исполненіе мессіанскихъ пророчествъ о торжествъ христіанства въ міръ? Евсевій, пиша сочиненіе "Жизнь Константина", хотълъ показать, что въ это время церковь пришла въ самое цвътущее состояніе, но фактовъ для доказательства этого положенія на лицо не оказывалось. Приходилось довольствоваться изображеніемъ хотя и очень видныхъ, но въ тоже время качественно не особенно важныхъ сторонъ въ положеніи христіанства этого времени. Неудивительно, если вообще Евсевій обходитъ молчаніемъ всю внутреннюю жизнь церкви своей эпохи, не давая никакого указанія на то, насколько христіанство въ это время сдълало успъховъ въ области мысли, духа человъческаго, насколько ассимилировано оно человъчествомъ. Историкъ далекъ отъ этого вопроса!

Сколь ни важенъ и этотъ одинъ указанный нами недостатокъ труда Евсевіева, сочиненіе Евсевія не остается при немъ одномъ. Такъ какъ Евсевію, съ его точки зрѣнія о достиженіи, съ воцареніемъ Константина, чуть не конечной цъли христіанства — нужно было во что бы то ни стало представить эту эпоху именно въ такихъ чертахъ, которыя ръшительно показывали бы, что въ самомъ дълъ нечего болъе желать христіанскому міру, нечего болъе стремиться къ лучшему, то Евсевію необходимо было до изв'ястной степени идеализировать: І) какъ личность самого Константина, виновника прославляемой эпохи, II) такъ и положеніе при немъ церкви. Но служа этой цели въ сочинени "Жизнь Константина", — цъли, которой дъйствительность не могла отвъчать съ полною точностію, онъ естественно впадаетъ въ утрировку, прибъгаетъ къ напускнымъ восторгамъ, къ перетолкованію фактовъ.

И прежде всего—говоримъ—біографія Константина, составленная Евсевіемъ, чуть не всѣми признается не вполнѣ отвѣчающею цѣли, какую долженъ преслѣдовать историкъ. Евсевій, нужно сказать, вовсе не скрываетъ, что не все войдетъ въ его разсказъ, что не войдетъ въ него ничто мрачное, безотрадное, а одно свѣтлое и цвѣтное. Онъ не кочетъ касаться ничего такого, что отмѣчено печатью зла.

Такъ, онъ хочетъ, чтобы въ его разсказъ ничего не напоминало, что у царя были непріятности, враги, что ему приходилось раздражаться и прибъгать къ строгимъ мърамъ. "Зачъмъ-говоритъ Евсевій память добрыхъ марать повъствованіемъ о людяхъ, противныхъ имъ (I, 23). На этомъ основаніи Евсевій не находить нужнымь помішать тіхь писемъ Константина, которыя касались предметовъ для императора непріятныхъ, какъ бы ни было важно ихъ историческое значеніе. "Принявъ за правило — не возобновлять въ памяти ничего худого, говоритъ Евсевій, я оставляю подобныя письма и привожу здъсь только тъ, которыя онъ писалъ, радуясь о миръ и согласіи другихъ" (III, 59). Значитъ, по Евсевію, даже самый фонъ картины непремѣнно долженъ быть не иначе, какъ самый яркій, радужный. Послѣ этого понятно, какъ станетъ описывать Евсевій самого Константина: допуститъ-ли себъ указать какую-либо человъческую слабость или неумъстный поступокъ въ его жизни? Евсевій не только избъгаетъ всего этого, но въ лицъ Константина показываетъ міру человъка подлинно превыше естества 1). Не говоря уже о его дълахъ правительственныхъ, даже просто въ Константинъ, какъ человъкъ, Евсевій видитъ что-то вышечеловъческое, дивное, изумительное. Смотритъ ли Евсевій на его одежду, внъшній видъ, выраженіе лица, во всемъ этомъ онъ находитъ что-то необыкновенное. "То былъ- говоритъ Евсевій - будто небесный ангелъ Божій, торжественная одежда котораго блистала молніями свъта. По душь онъ укращенъ былъ благоговъніемъ и страхомъ Божіимъ: это выражалось поникшимъ его взоромъ, румянцемъ на лицъ и его походкой (III, 10). Слушаетъ-ли Евсевій увъщательную ръчь царя, онъ находитъ, что "царскія слова похожи больше на божественныя прореченія, чъмъ на обыкновенное слово" (IV. 30). Евсевій безъ всякаго затрудненія ставитъ его и выше Киря Персидскаго и знамените Александра Македонскаго

<sup>1)</sup> Даже Ранке, очень симпатично относящійся къ Евсевію, какъ историку замічаєть, что, при чтеніи "Жизни Константина" нужно помнить, что здівсь "человіческій элементь совершенно правращаєтся въ супранатуральный" (божественный). Ranke. Weltgeschichte. Bd. IV, Abth. 2, S. 254. Leipzig. 1883.

(І, 7). Что касается религіознаго образа императора, то Евсевій выставляетъ Константина настолько богоугоднымъ, что онъ былъ, по увъренію Евсевія, даже боговидцемъ. Вотъ слова Евсевія касательно этого интереснаго предмета: "слугѣ Своему Богъ дивно, посредствомъ видъній, открывалъ умыслы всъхъ враговъ, да и вообще многократно удостоивалъ его бою пеленій (веофаче ас), позволяя ему чудеснымъ образомъ созерцать свое лице и даруя предвѣдѣніе (προγνώσεις) различныхъ будущихъ событій (I, 47). — Увлеченіе историка не оставляетъ безъ комментарія и того обстоятельства, что у Константина было при концъ царствованія трое сыновей; въ этихъ трехъ, какъ онъ выражается — "боголюбезныхъ колънахъ сыновъ историкъ находитъ образъ-чего бы вы думали?—св. Троицы (IV, 40). Евсевій находитъ, что Константинъ, имъя не одного, а нъсколько сыновъ уподобился — странно сказать: кому?--Спасителю. Онъ говоритъ: "Спаситель, какъ зерно пшеницы, умножившись изъ Самого Себя, Своими плодами, т. е. христіанами — наполнилъ всю землю"; "подобно Ему и сей преблаженный, т. е. Константинъ — чрезъ преемство дътей своихъ изъ одного сдълался многочисленнымъ" (IV, 72). Если захотимъ узнать, какъ относится историкъ къ Константину, какъ дъятелю, стоявшему въ извъстныхъ отношеніяхъ къ церкви, то самое любопытное свидътельство объ этой дъятельности императора находимъ въ слъдующихъ замъчательныхъ словахъ Евсевія: "чрезъ Константина Богъ совершилъ, чего не принять слухомъ, ни передать оку невозможно" (III, 2). При такихъ воззрѣніяхъ на Константина, говоря объ отношеніи императора къ аріанству, онъ упорно молчить, если не о подозрительныхь, то во всякомъ случавнеосторожныхъ его отношеніяхъ къ Арію послів І-го вселенскаго собора и его странныхъ отношеніяхъ къ вождю православія того времени-Аванасію Великому и проч.

Не соотвътствуетъ той цъли, какую долженъ преслъдовать безпристрастный историкъ, изображеніе Евсевіемъ и состоянія церкви той эпохи. Предвзятый, ошибочный взглядъ Евсевія, что съ восшествіемъ христіанства на тронъ императорскій какъ будто-бы достигнуты идеальныя цъли хри-

стіанства, — этотъ взглядъ отразился и въ настоящемъ случав крайне неблагопріятно въ научно-историческомъ отношеніи. Евсевію, сообразно принятой имъ на себя задачи, нужно было отыскать идеалъ церковныхъ отношеній тамъ, гдф его нельзя указать, и потому для нашего историка ничего не оставалось дълать, какъ прибъгать въ своихъ изображеніяхъ къ неправдъ. Достаточно привести хотя слъдующее мъсто въ доказательство сказаннаго. "Вселенская церковь Божія въ царствованіе Константина-говоритъ онъ-сіяла одна: на землѣ ни еретическихъ, ни раскольническихъ обществъ нигдъ болъе не оставалось. Причиной сего великаго и единственнаго подвига былъ, по увъренію историка, единственный изъ всъхъ возлюбленный Богомъ царь" (III, 66). Говоря такъ, Евсевій, кажется, вовсе забылъ и о смятеніяхъ аріанскихъ, обуревавшихъ востокъ и столь безпокоившихъ Константина, и его царствованіе, забылъ и о волненіяхъ донатистовъ, раскольниковъ, возмущавшихъ въ это время т. н. Африку. И однакожъ, такъ какъ все же нельзя было вполнъ игнорировать такихъ явленій, какъ аріанская ересь, то Евсевій представляетъ въ данномъ сочиненіи это діло какъ то бліздно, какъ то мимоходомъ, желая безъ сомнънія сохранить невозмутимымъ восторженный тонъ своего сочиненія. Наприміръ, Евсевій, какъ очевидецъ, описывая І-й вселенскій соборъ, говорить съ величайшимъ тщаніемъ и о самомъ дворцѣ, гдѣ происходили засъданія, и о съдалищахъ, на которыхъ сидъли епископы, и о томъ, какъ входили сюда придворные тълохранители и копьеносцы, при какихъ знакахъ уваженія со стороны собора вошелъ императоръ, какое на немъ было платье, насколько красивъ казался онъ лицомъ и станомъ, какъ онъ сълъ, изъ чего было сдълано кресло его (III, 10); но изъ-за чего собрался соборъ, кто былъ главнымъ виновникомъ смутъ, вызвавшихъ созваніе собора, въ чемъ состояло его ученіе и ученіе его противниковъ (православныхъ), --- объ этомъ ни слова не говоритъ Евсевій. Онъ не говоритъ ничего о томъ пораженіи, какое потерпълъ Арій на соборъ,-даже вообще самое имя Арія совстить не упоминается при описаніи собора. Историкъ не хочетъ, чтобы читатель зналъ,

что были споры въ церкви изъ-за аріанства, сильные споры, что церковь была въ смятеніи, потому что все это показалобы воочію, что церковь не сіяла какъ единая, а обуревалась спорами. Обо всемъ этомъ историкъ молчитъ. Впрочемъ, нужно замътить, что на такое изображение аріанства, какое находимъ у Евсевія, имъла вліяніе и еще одна очень важная причина. Дъло въ томъ, что самъ Евсевій не былъ чуждъ симпатій къ аріанству, раздізляя до извізстной степени аріанскія доктрины. О такомъ отношеніи автора "Жизнь Константина" къ аріанству даетъ знать: частью то, что, упоминая различные указы Константина противъ раскольниковъ, напримъръ новаціанъ и еретиковъ, каковы маркіониты, валентиніане, послідователи Павла Самосатскаго и монтанисты (III, 64), —онъ, однакожъ, не приводитъ указовъ, направленныхъ противъ вождей аріанства; частью-то, что Евсевій въ разбираемомъ сочиненіи хочетъ свести ересь аріанскую, по ея происхожденію, къ простымъ личнымъ раздорамъ нѣкоторыхъ епископовъ (напр., онъ говоритъ: "зависть проникла въ нъдра церкви и бродила среди самыхъ собраній святыхъ, она-то поссорила епископовъ, и подъ предлогомъ божественныхъ догматовъ возбудила между ними несогласія и раздоры" (II, 61), — очевидно, онъ старается выгородить отъ обвиненія и личность Арія и его ученіе; частью то, что онъ ничего не говоритъ о дальнъйшей, послъ собора Никейскаго, судьбъ Арія и пр. Понятно, что симпатизированіе Евсевія аріанству 1) должно было внести новую фальшь въ его исторію. Безпристрастіе историка должно было бороться въ немъ съ личными его наклонностями, и послъднія брали верхъ.

Сочиненіе Евсевія "Жизнь Константина" у большинства современныхъ ученыхъ не встрвчаетъ себв одобренія. Иные изъ нихъ, кромв осужденія, ничего не находятъ сказать о немъ. Буркгардтъ о Евсевіи, какъ авторв сочиненія "Жизнь Константина", замвчаетъ: "Евсевій, конечно, не фанатикъ, но онъ первый совершенно нечестный историкъ древности. Его тактика, которая нашла себв такое блестя-

<sup>1)</sup> Объ аріанскихъ воззрѣніяхъ Евсевія подробнѣе сказано въ нашемъ сочиненіи: "Изъ исторіи вселенскихъ соборовъ IV иV вѣковъ", стр. 81 (М. 1882).

щее примънение въ тъ времена и въ течение всъхъ среднихъ въковъ, состояла въ томъ, чтобы перваго покровителя церкви, во что бы то ни стало, возвести въ идеалъ человъчества, и прежде всего-въ идеалъ для будущихъ царей. Вслъдствіе этого для насъ затерялся образъ великаго, геніальнаго (?) человъка, который въ политикъ ничего не хотълъ знать о нравственныхъ требованіяхъ (?) и который смотрълъ на религіозный вопросъ единственно съ точки зрѣнія политической утилитарности" 1). "Евсевіева— "Жизнь Константина", по словамъ этого ученаго, допускаетъ столь многочисленныя извращенія, утайки и выдумки, что не имветь совершенно никакого права считаться источникомъ рѣшающаго значенія <sup>2</sup>) въ вопросѣ объ этомъ государѣ. Не лучше отзывается о трудъ Евсевія Бригеръ. Вотъ его слова: "между христіанскими писателями эпохи Константина единственное лицо, которое было бы въ состояніи оказать намъ существенную помощь при изображеніи личности Константинаэто Евсевій, но въ его обширной біографіи этого государя допущена намъренная фальсификація; и если бы мы повърили этой біографіи, то мы должны были бы представлять себъ Константина однимъ изъ непріятнъйшихъ лицемъровъ, какихъ только знаетъ исторія "3). Въ подобномъ же родъ отзывается о разсматриваемомъ сочиненіи и еще ученый-Зеккъ. Онъ пишетъ: "ничто столько не повредило памяти великаго императора (Константина), какъ лживая книга Евсевія". По его словамъ, Константинъ, "какъ онъ изображенъ историкомъ своего времени, возбуждаетъ отвращеніе, какъ канжествующій лицемъръ "2). Даже французскій изслъдователь историческихъ трудовъ Евсевія, Викторъ Эли, который смотрить на этого историка съ большимъ расположеніемъ, и этотъ изслідователь находить, что "Жизнь Константина" далека отъ совершенства. "Если хотятъ

<sup>4)</sup> Seeck. Die Verwandtenmorde Constantins des Gross. (Zeitschrift für Wissenschaft. Theologie, 1890, Heft I, S. 77).



<sup>1)</sup> Burckhardt. Die Zeit Constantins des Gross. 2-te Aufl. 1880, s. 334.

<sup>2)</sup> Ibid. S. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Brieger. Constantin der Grosse, als Religionspolitiker (Zeitschr. für Kirchengeschichte. 1881, Bd. IV, s. 164).

находить недостатки у Евсевія, то могуть искать ихъ въ "Жизни Константина"; если захотять имѣть доказательства его пристрастности, то опять таки пусть ищуть ихъ здѣсь же. Портреть императора Константина, нарисованный Евсевіемъ, настолько отличенъ отъ портрета, сдѣланнаго Зосимой (?), что мы вынуждены допустить у Евсевія нѣкоторую льстивость. Здѣсь Евсевій уподобляется тѣмъ женскимъ портретистамъ, которые, по ироническому замѣчанію Лукіана, обязаны дѣлать копіи такими, чтобъ онѣ были лучше природы" 1).

Нельзя утверждать, чтобы не было такихъ ученыхъ, которые защищали бы достоинства сочиненія Евсевія "Жизнь Константина"; но все же такихъ писателей немного. Во главъ ихъ долженъ быть поставленъ знаменитый Ранке. Онъ, напримъръ, говоритъ: "Евсевій не называетъ біографіей свое сочиненіе о Константинъ, хотя оно и цитируется обыкновенно съ именемъ біографіи; въ оригиналѣ оно носитъ заглавіе: "о жизни блаженнаго Константина", слово первое и т. д. Этимъ дается знать, что историкъ оставилъ памятникъ, имъющій отношеніе къ жизни перваго христіанскаго императора, а не писалъ біографіи въ собственномъ смысль этого слова (Ранке такимъ замъчаніемъ хочетъ показать, что было бы несправедливо отъ сочиненія Евсевія требовать всего того, чего мы потребовали бы отъ настоящей біографіи). Въ другомъ мъсть тотъ же Ранке говоритъ: "Константинъ является (у Евсевія) совершителемъ христіанской тайны (des christlichen Mysteriums), которому даетъ повелѣнія лишь Самъ Богъ. Единственно объ этомъ и говоритъ историкъ, а все прочее стоитъ внв его задачи,--только одинъ фактъ онъ хочетъ выставить на видъ, именно, что императоръ совершилъ міровой переворотъ <sup>« 2</sup>). Не идетъ по стопамъ порицателей Евсевія, какъ жизнеописателя Константинова, и нъмецкій ученый Шультце, хотя, нужно сознаться, онъ и не имфетъ очень большого авторитета въ наукъ. Онъ даетъ замътить, что порицатели Евсевія въ боль-

<sup>2)</sup> Ranke. Weltegeschichte. IV Theil, 2 Abtheil. S. 249. 254.



<sup>1)</sup> Hély. Eusèbe, p. 120.

шинствъ случаевъ поступаютъ тенденціозно, потому что они, если имъ приходится сравнивать извъстія Евсевія съ извъстіями языческихъ писателей, всегда отдаютъ предпочтеніе этимъ послъднимъ, притомъ же и къ тексту Евсевіева сказанія они относятся съ непозволительною несправедливостью: они обыкновенно выхватываютъ отдъльныя мъста изъ сказанія Евсевія, стараются найти въ нихъ недостатки и, на основаніи частностей Евсевіевыхъ извъстій, недостаточно оцъненныхъ, заключаютъ къ несовершенству всего произведенія 1).

Разумъется, было бы несправедливо подчиняться авторитету тахъ ученыхъ, которые безмарно строго относятся къ сочиненію Евсевія "Жизнь Константина". Отзывы этихъ ученыхъ носять печать иперкритицизма. Но съ другой стороны и сужденія Ранке и ему подобныхъ ученыхъ могутъ быть принимаемы съ накоторыми ограниченіями. Евсевій, какъ описатель собственно жизни Константина, можетъ находить для себя много серьезныхъ, извиняющихъ его обстоятельствъ. Какъ справедливо замъчено историкомъ Ранке, Евсевій писаль не біографію въ точномъ смыслѣ этого слова, а оставилъ памятникъ въ честь великаго христіанскаго императора. Другими словами, онъ написалъ "похвальное слово" въ честь Константина. А въ такого рода произведеніяхъ древніе позволяли себъ большую свободу. По замѣчанію одного позднъйшаго византійскаго писателя (Никифора Григоры), въ похвальномъ словъ авторы могли свободно говорить, что имъ угодно 2). Да и практика IV въка, когда жилъ самъ Евсевій, показываетъ, что ораторы, составлявшіе похвальныя слова въ честь почившихъ, держались въ этомъ случав другихъ правилъ 3), чемъ какъ поступаютъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Schultze. Untersuchungen zur Geschichte Constantins d. Gross. (Zeitschrift für Kirchengeschichte. B. VIII, 1886, s. 542).

<sup>2)</sup> Никифора Григоры. Римская исторія, кн. Х, гл. 8, стр. 514 (русск. перев.): "словесное искусство — говорить онъ — позволяєть говорить въ по-хвальныхъ словахъ, что угодно" (рѣчь у него идеть о похвальныхъ словахъ, принадлежащихъ перу древнихъ отцевъ церкви). Сличи замѣчаніе историка Сократа (Церк. Ист. кн. І, гл. 1), въ которомъ онъ говоритъ, что въ похвальныхъ словахъ авторы немного заботились о точномъ раскрытіи событій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Между произведеніями Григорія Богослова находятся два похвальныхъ слова, которыя произнесены имъ въ похвалу двухъ почившихъ, близ-

ораторы этого рода въ наше время, котя и въ наше время, большею частью придерживаются принципа: de mortuis aut bene aut nihil. Затъмъ, нужно помнить, что Евсевій считалъ Константина своимъ другомъ. Это побуждало его оставить въ своемъ сочиненіи памятникъ той дружбы, которая связывала знаменитаго епископа съ великимъ государемъ. Можно бы указывать и другія обстоятельства, которыя

кихъ къ нему, лицъ:-Василія Великаго, знаменитаго святителя, и брата Григоріева, Кесарія, малоизв'єстнаго врача IV віжа. Несмотря на то, что между этими двумя лицами не могло быть много общаго, ораторъ въ своихъ словахъ въ память ихъ характеризуетъ ихъ въ чертахъ очень сходныхъ, иногда тождественныхъ. Приведемъ примъры: а) О Василіи ораторъ говоритъ: "какого рода наукъ не проходилъ онъ? Лучше же сказать: въ какомъ родъ наукъ не успълъ съ избыткомъ, какъ бы занимавшійся этой одной наукой? Такъ изучилъ онъ все, какъ другой не изучаетъ одного предмета; каждую науку изучилъ онъ до такого совершенства, какъ бы не учился ничему другому"; о Кесаріи: "какого рода наукъ не проходилъ онъ? Или, лучше сказать, въ какой наукъ не успълъ болъе, нежели какъ успъвалъ другой, занимаясь ею одною? Онъ изучиль всв науки, какъ одну, и одну, какъ всв". б) О Василіи: "у него не отставали другъ отъ друга и прилежаніе и даровитость. Хотя при напряженіи своемъ всего меньше имъль онъ нужды въ естественной быстроть, а при быстроть своей всего меньше нуждался въ напряженіи; однако до такой степени совокупляль и приводиль къ единству то и другое, что неизвъстно: напряженіемъ ли или быстротою наиболье онъ удивителенъ"; о Кесаріи: "быстрыхъ по дарованіямъ побъждалъ трудолюбіемъ, а неутомимыхъ въ занятіяхъ-остротою ума; върнъе же сказать: скорыхъ превосходиль скоростью, трудолюбивыхъ — прилежаніемъ, а преимуществовавшихъ въ томъ и другомъ — тъмъ и другимъ".... в) О Василіи: "кто сравнится съ нимъ въ риторствъ? Кто, подобно ему, приводитъ въ надлежащія правила грамматику? Кто быль такъ силенъ въ философіи?" О Кесаріи: "кто, не только изъ сверстниковъ по ученію, но изъ старшихъ возрастомъ и начавшихъ учиться прежде него, могъ съ нимъ хотя и всколько сравняться?" г) о Василіи: "изъ астрономіи и геометріи, изучивъ столько, чтобы искусные въ этомъ не могли приводить его въ замъщательство, отринулъ онъ все излишнее, какъ безполезное для желающихъ жить благочестиво. И здісь можно подивиться избранному боліве, нежели отринутому"; о Кесаріи: "изъ геометріи, изъ астрономіи избираль онъ полезное, сколько нужно, чтобы, познавъ стройное теченіе и порядокъ небесныхъ тель, благоговъть предъ Творцемъ; а что въ сей наукъ есть вредное, того убъгалъ". д) о Василіи: "это былъ корабль, столько нагруженный ученостью, сколько сіе вибстительно для человъческой природы, потому что дальше Кадикса и пути неть; но намъ должно было возвратиться домой"; о Кесаріи: "какъ въ большой корабль, нагруженный всякими товарами, собравь всв добродътели и свъдънія, отправился онъ въ отечественный свой городъв. Творен. Григорія Богослова, т. І, стр. 246—247; т. 4, стр. 78—79, Русск. пер. М. 1843—1844. Въ подлинникъ, конечно, еще яснъе сходство характеристикъ, но для нашей цели филологическія тонкости не особенно нужны.

отчасти оправдывають Евсевія въ его стремленіи — при описаніи Константина, какъ выражается Ранке, дать какъ можно меньше мѣста человѣческому элементу и даже пожертвовать человѣческимъ супранатуральному (das menschliche ganz in dem Göttlichen aufgeht) 1). Но во всякомъ случаѣ нелегко оправдывать Евсевія, когда онъ не довольствуется тѣмъ, чтобы возвысить личность Константина, а еще хочетъ описать положеніе церковныхъ дѣлъ временъ Константина въ такихъ чертахъ, которыя не подтверждаются дѣйствительными фактами. Въ этомъ отношеніи Евсевій допускаетъ погрѣшность, тѣмъ менѣе извинительную, чѣмъ труднѣе доказать, что это входило въ его задачу, какъ автора, пишущаго похвальное слово извѣстному лицу, а не извѣстному вѣку.

И порицатели и цѣнители Евсевія одинаково находятъ, что какъ ІХ и Х книги исторіи его, заключающія описаніе жизни и дѣятельности Константина до 325 года, такъ и сочиненіе его "Жизнь Константина" недостаточно серьезно и глубоко изучены въ наукѣ; что по этой части въ наукѣ еще много пробѣловъ 2). Этимъ обстоятельствомъ и объясняется, что вообще сказанія Евсевія о Константинѣ встрѣчаютъ среди ученыхъ очень неодинаковую — до противоположности — оцѣнку. Одни изъ ученыхъ усматриваютъ очень много сходства между "Жизнью Константина" и послѣдними двумя книгами Церковной Исторіи. Повидимому, дѣло естественное, что авторъ объ однихъ и тѣхъ же предметахъ разсказываетъ одинаково. Но не такъ думаютъ ученые, о которыхъ у насъ рѣчь. Они находятъ, что такое сходство зависитъ отъ того, что послѣднія двѣ книги Евсевія не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ranke. Ibid. (см. выше), s. 254, 261. Въ извиненіе Евсевія Эли указываеть на высокое церковно-историческое значеніе Константина; на то, что его заслуги восхваляли и язычники; наконець, на то, что самъ Евсевій прямо объявляль, что онъ не всё факты изъ жизни Константина будеть передавать, но по выбору, руководясь требованіемъ назидательности. Hély, p. 122—123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brieger. Constantin d. Gross. (См. выше), S. 201. — Schultze. Untersuchungen... (См. выше), S. 542.

остались въ своемъ первоначальномъ видъ, а передъланы, причемъ образцомъ для передълокъ служила "Жизнь Константина" — позднъйшее произведение Евсевия. Кто сдълалъ эти передълки, ученые прямо не отвъчаютъ на этотъ вопросъ, но само собой подразумъвается, что передълки сдъланы Евсевіемъ, ибо трудно предположить, чтобы кто другой взялся за это дъло, не имъя интереса сближать два сочиненія по ихъ содержанію. Понятно, что такія передълки предприняты не спроста; онъ тенденціозны, по мнънію разсматриваемыхъ ученыхъ. Имълось-де въ виду возвысить и окружить особеннымъ религіознымъ ореоломъ героя разсказа — Константина Великаго, чего будто бы не сдълано въ достаточной мъръ при первоначальной обработкъ "исторіи" Евсевія. А такъ какъ сочиненію Евсевія "Жизнь Константина" придаютъ обыкновенно мало въры и значенія, то цель указанной гипотезы состоить въ томъ, чтобы выставить Евсевія обманщикомъ, ръшившимся исказить первоначальный текстъ своего сочиненія: "Церковная Исторія" чрезъ внесеніе сюда тъхъ выдумокъ, какія имъ будто бы допущены въ его позднъйшемъ сочиненіи "Жизнь Константина". Въ особенности приверженцы гипотезы обращаютъ вниманіе на разсказъ Евсевія, въ его Церковной Исторіи, о статув съ крестомъ, поставленной Константиномъ въ Римъ, на разсказъ очень близкій къ тому, что объ этомъ предметъ говорится въ "Жизни Константина" 1). Вся гипотеза эта не осталась, къ счастью, безъ опроверженія. Историкъ Шультце, сравненіемъ текста Исторіи Евсевія и текста "Жизни Константина" достаточно доказалъ, что не Исторія переработана на основаніи "Жизни", а что, напротивъ, при составленіи этого послѣдняго сочиненія авторъ имълъ предъ глазами свою исторію. А главное-онъ доказалъ, что событіе поставленія статуи въ Римѣ Евсевій не выдумываль впоследствіи, после знакомства съ Кон-

<sup>1)</sup> Brieger Constantin der Grosse, S. 201—202. Бригеръ доходитъ до такой крайности, что готовъ утверждать: "если разсказъ о статув и находился бы въ первоначальной редакціи исторіи Евсевія, все же онъ не заслуживаль бы никакой въры" (203).

стантиномъ, какъ полагаютъ порицатели Евсевія, но что объ этомъ фактъ онъ хорошо зналъ до знакомства съ Константиномъ, -- именно, еще въ 314 году, въ одной своей рвчи, помвщенной имъ въ его исторіи (Х, 4), достаточно ясно указываетъ на поставленіе Константиномъ статуи въ Римѣ для засвидѣтельствованія своей вѣры въ Распятаго 1). Разсматриваемая гипотеза опровергнута историкомъ Шультце настолько удовлетворительно, что съ противной стороны, кажется, не послъдовало никакихъ возраженій. Другіе изъ числа ученыхъ, сравнивая извъстія Евсевія о Константинъ въ его "Исторіи" и "Жизни Константина", приходять къ совершенно противоположному мнѣнію, — мнѣнію, существенно отличному отъ разсмотрѣнной нами гипотезы. Они находятъ, что будто-бы Евсевій въ этихъ двухъ своихъ произведеніяхъ очень неодинаково повъствуетъ о Константинъ, такъ что возникаетъ подозръніе, что Евсевій въ "Жизни Константина" наговорилъ много небылицъ. Самъ Ранке говоритъ о себъ, что, при первомъ своемъ знакомствъ съ "Жизнію Константина", онъ пораженъ былъ, какъ много разнится это сочинение Евсевія отъ ІХ и X его книгъ, повъствующихъ о томъ же предметь. Но, по зръломъ размышленіи, онъ пришелъ къ тому выводу, что отступленія, найденныя имъ въ "Жизни Константина", не такъ значительны, какъ представляется для не очень внимательнаго читателя, и что нельзя сомнъваться въ истинности фактовъ, разсказываемыхъ въ этомъ произведении Евсевія 2). Такая разногласица во мнѣніяхъ, конечно, объясняется тъмъ, на что мы указали выше, — тъмъ, что IX и X книги Исторія Евсевія и его "Жизнь Константина" еще недостаточно строго изучены со стороны представителей исторической науки.

Подобно тому, какъ отношеніе указанныхъ книгъ Исто-



<sup>1)</sup> Schultze. Untersuchungen zur Geschichte Konstantins. (Zeitschrift für Kirchengesch. B. VII, S. 346—349). Содержаніе этого труда Шультце подробно изложено въ нашей статьъ: "Голосъ протестантскаго ученаго въ защиту Константина Великаго" (Чтен. Общ. Любит. Духовн. Просвъщ. 1886, ч. 1).

<sup>2)</sup> Ranke, S. 261.

ріи Евсевія и его сочиненія "Жизнь Константина" вызываетъ неодинаковыя сужденія въ наукъ, въ такомъ же положеніи находится и вопросъ о томъ, какъ смотръть на тъ документы, которые помъщены Евсевіемъ въ этихъ историческихъ произведеніяхъ-въ качествѣ документовъ, вышедшихъ изъ подъ пера самого Константина (указы, письма): дъйствительно-ли они принадлежатъ Константину, или же они только приписаны Константину, хотя и не отъ него произошли? Нъкоторые ученые думаютъ, что указы Константина, помъщенные въ произведеніяхъ Евсевія, ясно обнаруживаютъ "руку христіанскихъ священниковъ"; или же признаютъ сомнительнымъ, чтобы эти указы выражали образъ мыслей самого Константина (Буркгардтъ, Бригеръ). Другіе, напротивъ, склоняются къ мысли, что эти документы написаны вовсе не языкомъ тогдашнихъ церковныхъ произведеній, и что хотя излагалъ ихъ не самъ Константинъ собственноручно, а его секретари, но что они (документы) содержатъ мысли самого императора, и что мыслямъ этимъ дана такая оболочка, какая нравилась государю (Гассъ, Цанъ) 1). Это послъднее воззръніе все болье и болье пріобрѣтаетъ авторитета въ наукѣ. Знаменитый Ранке рѣшительно говоритъ: "безцѣнное достоинство сочиненія Евсевія "Жизнь Константина" заключается въ томъ, что здісь помъщенъ рядъ писемъ Константина (подъ словомъ: письма ученый историкъ, кажется, разумфетъ всф документы, на челъ которыхъ стоитъ имя Константина, какъ автора), которыя лучше, чъмъ все прочее, что мы знаемъ о немъ, даютъ понимать личность этого государя и кругъ его релиrioзныхъ идей  $^{\alpha}$   $^{2}$ ).



<sup>1)</sup> Эти митнія сведены въ одно цтлое въ мосмъ сочиненіи "Эпоха гоненій" и т. д., стр. 320—321. Изд. 2-е. М. 1897.

<sup>2)</sup> Ranke, ibid. 262.

## II. Продолжатели Евсевія У въка (Сократь, Созомень и Өеодорить).

## Глава четвертая.

Общія сатадънія о нихъ. — Кромъ Евсевія были ли историки, писавшіе исторію первыхъ 3-хъ въковъ? – Какія времена описывають Сократь, Созоменъ и Өеодоритъ? – Сходство и еще большее различіе между Евсевіемъ и его продолжателями.-Эти последніе "разнились оть Евсевія въ равной мере и одинаковыхъ отношеніяхъ, сходясь такимъ образомъ, другъ съ другомъ". — Прочія черты сходства между Евсевіевыми продолжателями. Общія для Сократа, Созомена и Өеодорита источники: Евсевіева , Жизнь Константина", критическое отношеніе къ ней одного изъ продолжателей Евсевія; "Церковная Исторія" Руфина, свъдънія о ней, достоинства ея и недостатки, -- съ какой степенью осторожности и критицизма пользовались Руфиномъ всѣ и каждый изъ Евсевіевыхъ продолжателей? - "Церковная Исторія" Филосторгія: точное понятіе о ней, - аріанизмъ историка, - въ какомъ отношеніи труды Сократа, Созомена и Өеодорита находились къ историческому сочинению аріанина Филосторгія? - Недостатки Евсевіевыхъ продолжателей въ пользованіи свято-отеческой литературою; — собраніе дізяній соборныхъ" аріанскаго епископа Савина и критическое отношеніе тъхъ-же продолжателей Евсевія къ этому источнику. — Сравненіе Сократа, Созомена и Өеодорита съ Евсевіемъ по части принадлежащей имъ эрудиціи.

Слъдующіе за Евсевіемъ греческіе церковные историки не охотно ръшались повъствовать о той эпохъ и тъхъ историческихъ происшествіяхъ, которыя описаны въ "Церковной Исторіи" Евсевія, т. е. разсказывать исторію первыхъ трехъ въковъ. Причина этого явленія была двоякая. Она заключалась съ одной стороны въ томъ, что позднъйшіе писатели-историки не имъли въ своемъ распоряженіи такого богатства источниковъ, какимъ пользовался Евсевій, какъ историкъ болъе ранній и находившійся въ весьма благопріятныхъ условіяхъ при составленіи своего труда: какъ мы уже знаемъ, ему были доступны нъкоторыя богатыя библіотеки, да и самъ онъ многое зналъ изъ эпохи

первыхъ трехъ въковъ по личнымъ наблюденіямъ и еще живому преданію. Съ другой стороны указанную причину можно находить въ томъ, что у Евсевіевыхъ продолжателей дъла исторіографіи въ общемъ оставался тотъ-же самый характеръ воззрѣній на исторію, какой быль у Евсевія, а съ этой точки зрѣнія изображеніе церковныхъ событій въ трудъ предшественника казалось вполнъ соотвътствующимъ предмету; поэтому они не представляли себъ, что новаго можно было бы сдълать въ сравненіи съ произведеніемъ Евсевія по части разъясненія исторіи древнайшей эпохи. Такъ какъ въ общемъ взглядъ на дъло историка оставался тотъ-же самый, то не представлялось живого интереса въ томъ, чтобы описанное уже время ставить предметомъ новаго обследованія, новаго обзора и изложенія. Этимъ однакоже мы не хотимъ сказать, что эпоху первыхъ трехъ въковъ не брался описывать ни одинъ изъ ближайшихъ продолжателей Евсевія по части церковной исторіографіи. Извъстно, что двое греческихъ историковъ V-го въка, Филиппъ Сидетъ и Созоменъ, въ свое время брались за описаніе того-же первоначальнаго періода церкви, какой описанъ былъ Евсевіемъ; но эти труды не дошли до насъ, да и едва-ли они были важны. Сочиненіе Филиппа Сидета 1) было не исключительно посвящено періоду первыхъ трехъ въковъ; оно обнимало исторію церкви до его времени (нач. V-го въка), значитъ изложение періода первыхъ трехъ въковъ было лишь частію его труда, а въ цізломъ его трудъ представлялся неудовлетворительнымъ даже съ точки зрънія его современниковъ. Что касается Созомена, то хотя сдъланное имъ описаніе исторіи первыхъ трехъ въковъ и было отдельнымъ целымъ, но оно по всей вероятности было простымъ сокращеніемъ 10-ти книгъ исторіи Евсевія, причемъ у Созомена получилось всего двѣ книги. Объ этомъ сочиненіи не сохранилось ни малѣйшихъ извѣстій,

<sup>1)</sup> О Филиппъ Сидетъ будемъ говорить подробно, когда ръчь поведемъ въ частности о Сократъ, который зналъ сочиненіе Филиппа и смотрълъ на этого писателя, какъ на одного изъ своихъ предшественниковъ въ дълъ исторіографіи.



какъ можно догадываться, потому именно, что оно было совсѣмъ лишнимъ при существованіи въ наличности исторіи Евсевія <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, если мы хотимъ говорить о непосредственныхъ продолжателяхъ Евсевіева дѣла, то должны говорить о такихъ историкахъ, которые описывали періодъ исторіи позднѣйшій по сравненію со временами перваго греческаго историка.

Въ церковной исторіографіи за Евсевіемъ Памфиломъ слѣдуютъ три церковныхъ историка: Сократъ Схоластикъ (т. е. адвокатъ по профессіи), Эрмій Созоменъ (схоластикъ), Өеодоритъ, епископъ Кирскій. Всѣ они описываютъ одни и тѣ же времена. Сократъ въ семи книгахъ излагаетъ исторію церкви отъ 306 до 439 года; Созоменъ въ девяти книгахъ обнимаетъ тотъ-же періодъ, хотя и не вполнѣ, именно отъ 323 до 423 года; Өеодоритъ опять описываетъ то-же время — съ 325 до 428 года. Т. е. всѣ они равно описываютъ слѣдующія царствованія: Константина Великаго (не отъ начала), его сыновей, Юліана Отступника, Іовіана, Валентиніана съ Валентомъ, Өеодосія Великаго и его сыновей — Аркадія и Гонорія, и болѣе или менѣе описываютъ, но не до конца — царствованіе Өеодосія Младшаго 2).

Digitized by G80gle

<sup>1)</sup> Объ этомъ своемъ трудѣ Созоменъ упоминаетъ въ своей "исторіи" кн. І, гл. 1). Изслѣдователямъ нечего говорить объ этомъ трудѣ (Valesii. De vita et scriptis Socratis et Sozomeni. Migne, tom. 67, p. 24).

<sup>2)</sup> Ученые иногда задаются вопросомъ: почему такъ много было историковъ (а къ нимъ нужно присоединить еще и тъхъ историковъ, труды которыхъ утрачены-напримъръ Филиппа Сидета), которые появились въ половинъ V-го въка? Отвътъ на этотъ вопросъ Адольфъ Гарнакъ (Real — Encykl. von Herzog-Hauck. B. XIV, Artik. Socrates. S. 404) находить въ ситьдующемъ: въ это время приходила къ своему заключенію эпоха "великаго" развитія церкви, и писатели, понимая это, такъ сказать, хотели подвести итоги прошедшаго. Но такое объяснение намъ кажется неудовлетворительнымъ. Правда, въ пятомъ въкъ закончилась эпоха цвътущаго состоянія древней церкви, но этотъ фактъ сталъ очевиднымъ лишь после Халкидонскаго собора, примърно лътъ черезъ 30 послъ этого собора, но до этого времени никто изъ указанныхъ историковъ не дожилъ; даже до Халкидонскаго собора дожиль одинь Өеодорить. Многочисленность исторических трудовь, появившихся въ первой половинъ V-го въка можно объяснить проще: церковно-историческая наука является обыкновенно тогда, когда удовлетворены бывають другія болве существенныя религіозно-уиственныя потребности; такъ было и въ изучаемое время. Появленіе многочисленныхъ и замъчатель-

Не всѣ эти историческіе труды дошли до насъ въ полномъ видъ. Такъ церковная исторія Созомена сохранилась до нашего времени не въ цъломъ видъ. Этотъ историкъ предположилъ описать и, можно утвержать, описалъ періодъ церкви отъ Константина Великаго до 439 года, но до нашего времени сохранилось сделанное имъ описаніе церковныхъ дълъ лишь до 423 года, слъдовательно до насъ не дошла часть исторіи Созомена, которая обхватывала 16 лътъ. Какъ была общирна та часть церковной исторіи Созомена, которая до насъ не сохранилась, объ этомъ дълаютъ довольно основательныя догадки на следующихъ соображеніяхъ. Несомнънно церковная исторія Созомена первоначально состояла изъ 9 книгъ. До насъ тоже дошло девять книгъ Созомена, но послъдняя книга коротка и не закончена. Ясно, что конецъ девятой книги утраченъ, но спрашивается: какъ много не сохранилось изъ девятой книги? Отвътъ на этотъ вопросъ можетъ быть данъ удовлетворительно: первыя восемь книгъ разсматриваемой исторіи по объему довольно равны между собою, теперешняяже девятая книга Созомена на половину меньше каждой изъ первыхъ восьми; отсюда получается выводъ, что потеряно не меньше половины девятой книги 1). Слѣдуетъ сдѣлать еще небольшое замъчание также и о текстъ истории Сократа: въ исторіи Сократа находимъ очень странное явленіе: разсказъ объ отношеніяхъ св. Іоанна Златоуста къ Севиріану еписк. Гавальскому пом'єщенъ въ ней въ двухъ редакціяхъ (въ кн. VI, въ 11 и 22 главахъ), изъ которыхъ

<sup>1)</sup> Real—Encykl. von Herzog-Hauck. ibid. 405. Иные дълаютъ предположеніе, что самъ Созоменъ по нъкоторымъ соображеніямъ, вытекавшимъ изътогдашнихъ отношеній царской фамиліи, изъяль ту часть исторіи, которая повъствовала о событіяхъ послъ 423 года. См. Güldenpenning. Die Kirchengechichte des Theodoret von Kyrrhos. S. 14, 17. Halle. 1889.



ныхъ экзегетическихъ и догматическихъ сочиненій въ IV и началѣ V-го въка (Златоустъ, Аванасій, Василій Вел., Ефремъ, Өеодоръ Мопсуестскій) дало возможность ученымъ писателямъ обратить вниманіе на обработку и такихъ частей богословія, которыя представляютъ собою нѣкотораго рода роскошь, а къ нимъ несомнѣнно относится и церковная исторія. Что историки V-го въка, занимаясь своимъ дѣломъ, не имѣли въ виду предполагаемаго заключенія "великаго развитія", объ этомъ прекрасно свидѣтельствуетъ послѣдняя глава церковной исторіи Сократа.

въ одной редакціи эти отношенія представлены жесткими, а въ другой болѣе мягкими. Происхожденіе этого явленія не объяснено въ наукѣ.

Поименованные нами церковные историки — Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, — имъютъ въ своемъ изложеніи событій нъкоторыя черты общія, принадлежащія трудамъ равно ихъ всъхъ, и черты, отличающія одного историка отъ другого. Поэтому мы имъемъ въ виду указать, что общаго имъютъ всъ эти историки въ своемъ историческомъ міровозэръніи, пріемахъ, въ своемъ изложеніи событій и въ источникахъ и что характеристическаго, особливаго трудъ каждаго изъ нихъ?

Итакъ, что общаго имъютъ между собою эти историки? Всв эти историки писали послв знаменитаго Евсевія, намізтившаго извъстныя точки зрънія на прошедшую исторію церкви. Продолжатели его могли или вполнъ идти по его слъдамъ, или же отыскивать какіе-либо новые пути по части исторіографіи. Какъ же поступили они? Продолжатели Евсевія, имъя въ виду авторитетъ перваго церковнаго историка, показывали желаніе быть и на ділів продолжателями Евсевія, - и въ духъ и направленіи, но имъ не удалось осуществить этого желанія; по нізкоторымъ причинамъ. большею частію независящимъ отъ нихъ, они остались позади Евсевія и не могли достигнуть того пьедестала, на какой поставилъ себя Евсевій. Между Евсевіемъ и его ближайшими продолжателями, поименованными выше, оказывается большое разстояніе. Прежде всего-Евсевій писалъ свою исторію при болве благопріятныхъ историческихъ условіяхъ. Онъ видълъ тяжкія гоненія на христіанъ при последнихъ языческихъ императорахъ, но онъ тоже виделъ конецъ страданій христіанъ, созерцалъ открытіе новой эры въ положеніи христіанства съ восшествіемъ Константина Великаго на престолъ Цезарей. Христіане теперь свободно вздохнули и достигли значительной мощи. Историкъ, описывая эти явленія, долженъ былъ чувствовать, что теперь церковь прошла опредъленный періодъ, что христіанство изъ прежде презрѣннаго стало господствующимъ. Трудъ

историка такимъ образомъ пріобрѣталъ законченность полноту. Вообще историкъ въ положеніи Евсевія видівль. къ чему направляются и даже пришли судьбы церковноисторической жизни, и это дълало его совершенно удовлетвореннымъ въ его историческомъ трудъ. Ничего такого не могло быть у историковъ-продолжателей Евсевія, Евсевій въ заключительныхъ книгахъ своей исторіи даетъ ясно понимать, что церковь и христіане, достигши того, что самый царскій домъ сталъ христіанскимъ и покровителемъ церкви, могли теперь въ мірѣ и благоденствіи процвѣтать. Евсевій им'влъ много основаній предполагать, что въ его время дъйствительно наступаетъ періодъ мирнаго развитія и преуспъянія христіанской жизни. Но этотъ оптимизмъ Евсевія не могъ быть принадлежностію его продолжателей по части исторіи. Вмісто мира въ церкви-послів Евсевія, да тоже и при самомъ еще Евсевіи-появились несогласія и споры, вмъсто покровителей церкви на тронъ императорскомъ появлялись такія лица, какъ Юліанъ и жестокій аріанинъ Валентъ; ереси нарождались съ такою быстротою, что церковь, еще не успъвъ покончить борьбы съ однимъ врагомъ, должна была вступать въ борьбу съ другимъ и т. д. Вмъсто историковъ, описывающихъ картины свътлой и радостной жизни христіанъ, продолжателямъ Евсевія пришлось быть описателями церковныхъ споровъ, еретическихъ движеній и безпорядковъ, даже гоненій на христіанъ и въ особенности на православныхъ. Естественно, что при такихъ условіяхъ, труды ихъ по сравненію съ исторією Евсевія монотонны и возбуждають лишь относительный интересъ. Ни сами историки, ни читатели ихъ не видятъ, куда, къ какимъ цълямъ направляется церковноисторическая жизнь. За каждымъ, большею частію краткимъ, періодомъ нѣкотораго спокойствія начинаются снова волненія и разділенія. Поэтому историческіе труды продолжателей Евсевія имъютъ какъ бы отрывочный характеръ. Пусть данный историкъ остановился и положилъ перо, но читатель не можетъ дать себъ яснаго отчета въ томъ идетъ-ли исторія христіанства отъ силы ко силь. Историче-

ская жизнь, какъ видно изъ повъствованія историка, переживаетъ извъстный процессъ развитія, но какъ онъ, этотъ процессъ, закончится, этого не знаетъ и самъ историкъ, даже и относительно. Въ нъкоторомъ смыслъ можно сказать: исторія Евсевія есть цъльный историческій трудъ, а труды его продолжателей суть только части, незаконченныя части цълаго.

Церковная исторія Евсевія, разсматривая исторію человъчества въ христіанскія времена, съ высшихъ религіозныхъ точекъ зрънія, носила на себъ отпечатокъ библейской грандіозности и заключала въ себъ назидательный элементъ. Нельзя того-же находить въ трудахъ его продолжателей. Это зависьло отъ разныхъ обстоятельствъ. Прежде всего на долю Евсевія выпало описаніе такого періода исторіи христіанства, который представляль собою величественное зрълище. Если этотъ историкъ и не изображалъ величайшаго факта-пришествія въ міръ Сына Божія и необычайнаго явленія — пропов'яди апостольской, но за то онъ говоритъ о томъ, какъ христіанство, презираемое гордымъ Римомъ и философскимъ Еллинизмомъ, одерживаетъ однакожъ побъду надъ цълымъ міромъ; разсказываетъ онъ и о томъ, какъ могущественный Римъ, употребивъ всв средства борьбы съ христіанствомъ, наконецъ, призналъ себя побъжденнымъ проповъдію религіи, вышедшей изъ Іудеи; словомъ, Евсевій видълъ и описывалъ дивную картину полнаго перерожденія міра подъ дівйствіемъ новаго ученія. Евсевій описалъ, какъ малое горчичное зерно развилось въ великое дерево. У продолжателей Евсевія не было и не могло быть подобнаго-же объекта историческаго повъствованія. Четвертый въкъ, который они всь описывали, не смотря на то, что онъ ознаменованъ такими явленіями, какъ І-й и ІІ-й вселенскіе соборы, былъ въкомъ нескончаемыхъ споровъ и раздъленій. Величіе IV-го въка невольно для нихъ затвнялось отрицательными явленіями, характеризующими церковную жизнь этой эпохи. Всв они-далвепережили и развитіе несторіанства и время III вселенскаго собора — но и это не могло давать имъ матеріала для

такихъ-же картинъ, какія оставилъ намъ Евсевій: несторіанство и борьба съ нимъ очень сильно напоминаютъ собою аріанство съ тіми смутами, какія были вызваны имъ въ церкви. Не даромъ у одного изъ разсматриваемыхъ нами историковъ встрвчается даже мысль, что "когда воцарится миръ (въ церкви), желающіе писать исторію не будутъ им'ть предмета" (Сократъ, VII, 48). Эти историки, очевидно, считаютъ себя (въ отличіе отъ Евсевія) описателями смутной эпохи церкви. Это разъ. Затъмъ, всъ вышепоименованные продолжатели Евсевія наполовину были современниками тъхъ событій, какія они описывали, но описатель современникъ не можетъ быть въ собственномъ смыслъ историкомъ, а лишь лътописцемъ, т. е. онъ не можетъ подвести итоги описываемаго имъ, онъ не видитъ еще конца процесса, не можетъ опредълить всей важности результатовъ, вырабатываемыхъ этимъ процессомъ, а потому бываетъ не въ состояніи оцівнивать этого времени съ высшихъ историческихъ точекъ зрѣнія въ духѣ Евсевіева религіознаго прагматизма. Было еще одно обстоятельство, которое мъшало продолжателямъ Евсевія слѣдовать примѣру этого историка. Всв они отличались такими личными симпатіями и антипатіями, которыя естественно съуживали ихъ кругозоръ, заставляли ихъ воздерживаться отъ болъе глубокой оцвики явленій, такъ какъ въ этомъ случав они могли стать въ противоръчіе съ личными симпатіями. Сократь и Созоменъ болъе или менъе сочувствовали новаціанскому заблужденію и обществу Новаціанъ; Өеодоритъ въ теченіе значительной части своей жизни оставался приверженцемъ несторіанскаго заблужденія. Это конечно съуживало ихъ кругозоръ. Они не могли быть писателями съ широкими взглядами, быть способными оцфнивать совокупность явленій по ихъ дъйствительному достоинству. Это въ особенности ясно отразилось на Өеодорить. Не смотря на то, что онъ писалъ свою исторію въ самомъ концѣ сороковыхъ годовъ V-го въка, онъ довелъ свое повъствованіе лишь до времени смерти Өеодора Мопсуестскаго, извъстнаго

предтечи Несторіева (до 428 г.) 1) и остановился на рубежъ, раздъляющемъ эпоху донесторіанскую отъ несторіанской. Уже самъ Евсевій показалъ, что личныя узкія симпатіи и антипатіи вредно отражаются на историческомъ міровозэрвній писателя—разумвемъ трудъ Евсевія: "Жизнь Константина". Евсевій не чуждъ былъ склонности къ аріанству, а потому не могъ и не хотълъ надлежащимъ образомъ цънить ни дъятельности І-го всел. собора, ни дъятельности св. Аванасія. Нужно-ли говорить о томъ, что безъ оцънки дъятельности Никейскаго собора и св. Аванасія невозможно понять всего движенія аріанскаго и въ яркомъ свътъ представлять величіе и значеніе борьбы церкви IV-го въка со врагами истины? Вотъ тъ причины и обстоятельства, которыя не дали возможности продолжателямъ Евсевія достигнуть той высоты міросозерцанія, на какую сталъ отецъ "церковной исторіи" въ этомъ именно своемъ трудъ, посвященномъ исторіи первыхъ трехъ въковъ.

Правда, у продолжателей Евсевія было желаніе, какъ мы сказали, стать подражателями его и въ духв и въ направленіи, но это далеко не осуществилось. Такъ, наприм., Созоменъ хочетъ смотръть съ точки зрънія Евсевія на борьбу церковнаго ученія съ ересями въ міръ христіанскомъ. Онъ говоритъ: "ученіе канолической церкви тогда открывается во всей своей чистотъ, когда будетъ показано, что на него были нападки со стороны враговъ, но что оно, поскольку Богъ посылалъ ему побъду, всегда пріобрътало силу, какую оно имъло издревле, и всъ церкви и всъ народы приводило къ истинъ (I, 1 fin.). Такое же воззръніе можно встръчать и у другихъ продолжателей Евсевія, хотя у нихъ оно и не выражается такъ опредъленно, какъ у Созомена. Но у разсматриваемыхъ нами историковъ V-го въка подобныя представленія остаются только на словахъ, а къ дълу историка не прилагаются. Такъ кончается ихъ стремленіе подражать Евсевію во взглядів на исторію догмы. Дальше идутъ они, подражая Евсевію въ другихъ отношеніяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О времени написанія исторіи Өеодорита подробнѣе будетъ сказаво въ своемъ мѣстѣ.



Извъстно, что Евсевій разсматриваетъ счастіе однихъ царствованій и несчастіе другихъ въ связи съ тъмъ - послужили-ли они съ точки зрѣнія Промысла ко благу людей и въ частности народа христіанскаго. Это воззрвніе тоже перенимаютъ у Евсевія продолжатели этого историка и пытаются, хотя и не безъ оговорокъ 1), приложить его къ уясненію исторіи описываемаго ими времени. Но у нихъ указанное воззрѣніе теряетъ тотъ отпечатокъ библейскаго величія, какой оно имѣло у Евсевія. Воззрѣніе это не проводится, какъ руководящая нить, чрезъ исторію, а просто припоминается и указывается читателю при отдельныхъ. частныхъ, неръдко совсъмъ непоучительныхъ случаяхъ. Вообще разбираемое воззрвніе Евсевія продолжатели его прилагаютъ къ историческимъ явленіямъ чисто механически. Представимъ насколько примаровъ. Такъ, по суждению Созомена, необыкновенный градъ падавшій во многихъ мъстахъ, величиною съ камни, и сильнъйшее землетрясеніе, которымъ разрушены города и особенно Никея, были ниспосланы Богомъ за то, по мнѣнію историка, что императоръ Валентъ гналъ христіанъ православныхъ (Соз. VI, 10, см. Сокр. IV, 11). Вотъ одинъ изъ тъхъ выводовъ, какіе дълаетъ Созоменъ изъ усвоеннаго имъ воззрѣнія. Такого и подобнаго вывода Евсевій не сділаль-бы. Представленный сейчасъ выводъ Созомена не есть заключеніе историка, обобщающаго рядъ наблюденій и фактовъ, а субъективное примышленіе, не имъющее подъ собою причинной основы. Еще болъе неудачныя приложенія дълаетъ изъ вышеуказаннаго воззрѣнія историкъ Сократъ. Разсказавъ о томъ, что императоръ Валентъ приказалъ захватить семьдесятъ лицъ духовнаго сана, православныхъ по исповъданію, и тайно предать ихъ мучительной смерти, этотъ историкъ затъмъ замъчаетъ: "многіе говорятъ, что это не осталось безъ на-

<sup>1)</sup> Такъ наприм. Сократъ, въ сознаніи трудности правильно истолковывать обнаруженіе воли Божіей въ теченіе исторической жизни, говорилъ: "намъ не слѣдуетъ входить въ трудныя разсужденія о Промыслѣ и судѣ Божіемъ; мы должны по силамъ излагать исторію событій (І, 22. Слич. VI, 19 fin.)



казанія; ибо во Фригіи вскоръ наступилъ великій голодъ, такъ что не малому числу изъ этой страны пришлось на время вывзжать и бъжать въ Константинополь и другія страны (IV, 16)\*. Или возьмемъ другой примъръ изъ тойже исторіи Сократа. "Царю Өеодосію (Младшему) за его кротость, говорить историкь, Провидение Божіе даровало очень много милостей, изъ которыхъ одна следующая". И затъмъ идетъ разсказъ, изъ котораго видно: то, что историкъ называетъ "милостію Божіею", представляетъ собою не болье, какъ самый обыкновенный случай. Историкъ говоритъ: у Өеодосія Младшаго была дочь, за которую посватался западный императоръ Валентиніанъ III. Өеодосій предложилъ было совершить бракъ гдв-нибудь на границахъ двухъ имперій — Восточной и Западной, — но Валентиніанъ извъстилъ, чтобы будущій тесть его не безпокоился, такъ какъ онъ самъ, Валентиніанъ, прівдетъ въ Константинополь для совершенія брака. "Таково счастливое событіе", заключаетъ свой разсказъ Сократъ (VII, 43-44). Подобнаго-же рода разсужденія можно находить и у Өеодорита.

И такъ мы видимъ, что хотя Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ въ общемъ держались тѣхъ же церковно-историческихъ точекъ зрѣнія, какія намѣчены были Евсевіемъ, но
въ тоже время они значительно и разнились отъ него въ
примѣненіи этихъ точекъ зрѣнія къ ихъ исторіографическому дѣлу. Они разнились отъ Евсевія въ равной мѣрѣ
и одинаковыхъ отношеніяхъ, сходясь такимъ образомъ другъ
съ другомъ. Это черта общая трудамъ трехъ изучаемыхъ
историковъ.

Сходятся Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ между собою и въ нѣкоторыхъ другихъ отношеніяхъ. Въ ихъ трудахъ матеріалъ церковно-историческій излагается въ смѣшеніи съ элементами, имѣющими мало прикосновенія къ предмету. Съ тѣхъ поръ, какъ христіанство сдѣлалось религіею господствующею, а церковь и государство вступили въ связь между собою, событія церковно-историческія естественно сплетаются съ политической исторіей имперіи. Поэтому, церковно-историческое и политическое чередуются одно за дру-

гимъ и въ сочиненіяхъ церковныхъ историковъ-Сократа, Созомена и Өеодорита. Такое примъщеніе политическаго элемента къ церковно-историческому въ ихъ трудахъ названные историки старались объяснить для читателя и такимъ образомъ помирить его съ этимъ явленіемъ. Такъ Сократъ говоритъ: "въ своей исторіи мы по мѣстамъ разсказываемъ и объ императорахъ, потому что съ техъ поръ, какъ отъ нихъ начали зависъть дъла церковныя, по ихъ волъ бывали и бываютъ наприм. великіе соборы" (кн. V, предислов.). При этомъ тотъ же историкъ, поясняя свою мысль, пишетъ: "взявшись писать церковную исторію, мы вносимъ въ нее разсказы о войнахъ (и другихъ смятеніяхъ). Это дълаемъ мы по многимъ причинамъ. Во-первыхъ для того, чтобы всетаки дать понятіе и о такихъ событіяхъ; во-вторыхъ для того, чтобы не наскучить читателю повъствованіемъ объ однихъ спорахъ епископовъ и ихъ взаимныхъ подвигахъ; и наконецъ для того, чтобы показать, какъ во времена гражданскихъ смятеній будто по какому-то соотношенію приходила въ смятеніе и церковь. Въ самомъ дѣлѣ, кто внимателенъ, замъчаетъ онъ, тотъ увидитъ, что несчастія общественныя и бъдствія церковныя усиливались одновременно и найдетъ, что они или въ одно и тоже время появлялись или одни за другими слъдовали, такъ что иногда волненіямъ гражданскимъ предшествовали бъдствія церковныя, а иногда наоборотъ" (ibid.). Такія объясненія, такое мотивированіе, почему церковные историки продолжатели Евсевія отводять большее или меньшее мъсто политическому элементу въ ихъ повъствованіяхъ, ни мало однакоже не оправдываетъ ихъ; потому что неръдко они пестрятъ свои произведенія разсказами о такихъ событіяхъ, которыя не стоятъ ни въ какой связи съ церковной исторіей. Самъ Сократъ, который берется оправдываться предъ читателемъ въ томъ, что онъ иногда вносить гражданскій матеріаль въ свою исторію наравив съ церковно-историческимъ, самъ онъ не менве другихъ повиненъ въ неумъніи держаться средины въ данномъ случав. Наприм., у него встрвчается разсказъ о скороходв Палладіи (VII, 19). Вообще можно сказать, что они наби-

рали содержаніе для своихъ произведеній, мало задумываясь надъ вопросомъ: зачѣмъ помѣщаютъ они это или то въ своихъ исторіяхъ?

Есть еще одна общая черта, принадлежащая всемъ поименованнымъ историкамъ-Сократу, Созомену и Өеодориту. Разумъемъ большее или меньшее вниманіе, съ какимъ они слъдятъ за исторіей монашества, чего еще не видимъ въ сочиненіи Евсевія: "Жизнь Константина". Съ тъхъ поръ, какъ прекратились въ римской имперіи гоненія на христіанъ, у историковъ не находилось такого матеріала для разсказовъ о героическихъ подвигахъ въ церкви христіанской, каковой матеріалъ раньше давала исторія мученичества (исключеніе представляєть собственно царствованіе одного Юліана), но взамънъ того богатое содержаніе для разсказовъ подобнаго же героическаго характера доставляла жизнь монашеская-это явленіе столь новое и оригинальное. Съ тъмъже самымъ вниманіемъ, съ какимъ Евсевій передаетъ различныя подробности о страданіяхъ мучениковъ, продолжатели его останавливаются на событіяхъ изъ жизни того или другого подвижника пустынь. Напримъръ Созоменъ прямо говорить: "дъло церковной исторіи упомянуть и о томъ, какіе были отцы и учредители монашества и кто составляетъ рядъ славнъйшихъ ихъ преемниковъ; изъ этого будетъ видно, что мы не неблагодарны къ нимъ и не забыли ихъ добродътелей" (I, 1 ad fin.). Для историковъ, продолжателей Евсевія, подвижники монашества являлись такимиже страстотерпцами и мучениками, какъ и древніе исповъдники; и они, историки, имъли право смотръть такъ на этотъ новый предметъ повъствованія: тамъ и здъсь имъетъ мъсто борьба на жизнь и на смерть, хотя это и борьба не совствить одинаковаго характера; тамъ она болте со внъшними врагами, здъсь со внутренними, тамъ она открытъе, здъсь сокровенные, но интересъ и смыслъ той и другой борьбы оставались одинаковы для церковныхъ историковъ 1).

Переходимъ къ обзору источниковъ, которыми одинаково пользовались одинъ, другой и третій изъ преждеуказан-

<sup>1)</sup> Туже мысль выражаеть и Бауръ. Epochen d. Kirchl. Geschichtschreib. S. 28.

ныхъ нами церковныхъ историковъ. Общими для нихъ источниками были, какъ нѣкоторыя церковно историческія сочиненія, такъ и нѣкоторыя изъ произведеній церковной литературы.

Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ въ значительной мъръ пользовались какъ источникомъ для своихъ трудовъ церковно-историческимъ сочиненіемъ Евсевія: "Жизнь Константина" Великаго. Сократъ пользуется этимъ сочиненіемъ въ I книгъ своей исторіи, Созоменъ въ I и II книгахъ, а Өеодоритъ въ одной I-ой книгѣ 1). Но изъ числа всѣхъ этихъ трехъ историковъ опредвленное суждение о трудъ Евсевія: "Жизнь Константина", какъ источникъ для церковной исторіи, находимъ лишь у одного Сократа. Этимъ трудомъ Евсевія Сократъ замътно недоволенъ. Недоволенъ же этотъ историкъ произведеніемъ Евсевія по двоякой причинь: во-первыхъ потому, что въ немъ больше красноръчиваго панегиризма, чамъ точности въ изложении событий; во-вторыхъ потому, что онъ находитъ у Евсевія очень не мало умышленныхъ умолчаній, т. е. ставитъ въ упрекъ своему предшественнику сокрытіе фактовъ, болве или менве характеризующихъ эпоху. Приводимъ собственныя слова Сократа: "описывая жизнь Константина, Евсевій упоминаетъ и объ Аріи, но только мимоходомъ, ибо въ своемъ сочиненіи, какъ похвальномъ словъ, онъ заботится болъе о похвалахъ царю и торжественности рачи, чамъ о точномъ раскрытіи событій" (I, 1). При другомъ случав, сообщивъ свъдвнія о разговоръ Константина Великаго во время Никейскаго со-

¹) Что именно заимствовалъ Сократъ изъ Евсевія, это подробно раскрыто въ сочиненіи: Ісер. Quellenuntersuchungen zu den Griechisch. Kirchenhistorikern (Leipz. 1884), S. 106—107; что заимствовалъ изъ Евсевія же Со зоменъ (независимо отъ Сократа) это раскрыто тѣмъ же нѣмецкимъ изслѣдователемъ, S. 141—144; а чѣмъ воспользовался Феодоритъ изъ Евсевія (независимо отъ Сократа и Созомена), это старается разъяснить: Gūldenpenning. Die Kirchengeschichte des Theodoret von Kyrrhos S. 3, 5—6, при чемъ Гюльденпеннингъ точно обозначаетъ какъ такіе случаи, гдѣ Феодоритъ ссылается на Евсевія, какъ на источникъ, такъ и такіе случаи, гдѣ онъ заимствуетъ свѣдѣнія изъ "Жизни Константина", не указывая своего источника. Вообще нужно сказать, что продолжатели Евсевія очень рѣдко указывали свои источники и потому раскрытіе источниковъ, какими они пользовались, нерѣдко встрѣчаетъ большія затрудненія и можетъ представляться спорнымъ.

бора съ новаціанскимъ епископомъ Акесіемъ, приглашеннымъ будто бы для засъданія на этомъ соборъ, - о разговоръ, въ которомъ Акесій разъяснилъ, въ чемъ состоитъ ученіе новаціанъ, а Константинъ остроумно опровергалъ новаціанскую доктрину, Сократъ замівчаетъ: "объ этомъ не упомянулъ ни Евсевій Памфилъ, ни другой кто. Догадываюсь, прибавляетъ Сократъ, что умолчавшіе объ этомъ обстоятельствъ находились въ тъхъ же условіяхъ, въ какихъ на ходятся многіе писатели исторіи, т. е. они часто дізпаютъпропуски либо по неудовольствію къ кому-нибудь, либо по благорасположенію (I, 10) 1). Изъ связи рѣчи видно, что упрекъ этотъ всею тяжестію, по намфренію Сократа, падаетъ не на кого другого, какъ именно на Евсевія. Сократъ недоволенъ Евсевіемъ еще въ томъ отношеніи, что, описывая времена послѣ Никейскаго собора, онъ хотя и не молчитъ о споражъ и разногласіяхъ, тогда возникшихъ, но умышленно не разъясняеть, отъ чего зависвло это явленіе. Критикъ пишетъ: "Евсевій говоритъ, что послѣ собора 'Никейскаго Египтяне (Александрійцы) затвяли междуусобную войну, а причины не приводить; потому то, прибавляеть критикъ, и называютъ его двуязычнымъ". Впрочемъ эти послѣднія слова Сократъ, повидимому, выражаетъ не столько отъ своего лица, сколько отъ лица другихъ (I, 23). Въ своей исторіи, въ предисловіи къ шестой книгъ, этотъ же историкъ пишетъ: "въ предшествующихъ пяти книгахъ... по возможности написана церковная исторія отъ временъ Константина. Хотя мы и кончили, однако не могли написать всего того, что высказано древними историками, которые, какъ подумаешь, умъли распространять и сокращать (складывать) происшествія". Едвали можно сомнъваться въ томъ, что здъсь выражается отзывъ, между прочимъ, и объ Евсевіи съ его сочиненіемъ: "Жизнь Константина", написаннымъ въ тонъ далеко не безпристрастномъ.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Нужно сказать, что извъстіе Сократа о бытіи Акесія на первомъ вселенскомъ соборъ внушаєть нъкоторыя небезосновательныя сомнънія. См. К. Смирнова: "Обозръніе источниковъ исторіи перваго вселенскаго собора", этр. 223—30 (Ярославль, 1888).

Другимъ сочиненіемъ, которымъ, какъ источникомъ, равно пользовались Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, была "церковная исторія" (Ecclesiastica Historia) латинскаго писателя Руфина, издавшаго свой трудъ въ самомъ началѣ V-го въка. Скажемъ нъсколько подробнѣе объ этомъ латинскомъ источникъ продолжателей Евсевія.

Церковная исторія Руфина, въ одиннадцати книгахъ, есть частью переводъ изъ Евсевія, частью самостоятельный трудъ, написанный по образцу церковной исторіи Евсевія. Выдавая въ свътъ свою исторію, Руфинъ далеко не руководился въ этомъ случав какими-либо научными цвлями, онъ не былъ историкомъ по призванію, его историческое сочинение своимъ существованиемъ одолжено простому случаю. Изъ исторіи жизни Руфина видно, что иниціатива этого труда принадлежала аквилейскому епископу Хромацію, пресвитеромъ въ въдомствъ котораго и состоялъ Руфинъ. Хромацій же не имълъ въ виду интересовъ научнаго знанія, а хотълъ доставить изданіемъ исторіи лишь назидательное чтеніе. Руфинъ говоритъ, что на Италію случилось нападеніе вождя готовъ Алариха. Италія представляла собой видъ страшнаго опустошенія. Поэтому епископъ Аквилейскій ради утішенія несчастныхъ жителей страны и приказалъ Руфину заняться составленіемъ исторіи, дабы, замізчаетъ Руфинъ, душа читающихъ исторію, углубляясь въ дъла давноминувшія, могла забывать о томъ, что случилось недавно" 1), т. е. о бъдствіяхъ отъ Алариха. Отсюда видно, что Руфинъ не былъ историкомъ по призванію, а историкомъ, такъ сказать, ради послушанія. Исторія Руфина появилась около 402 года.

Мы сказали, что Руфинова исторія состоитъ изъ 11-ти книгъ. Девять изъ этихъ книгъ составляютъ переводъ изъ Евсевія, а двѣ остальныя — самостоятельное произведеніе Руфинова пера. Въ первыхъ 9 книгахъ Руфинъ помѣстилъ въ латинскомъ переводѣ сочиненіе Евсевія "Церковная исторія". Переводчикъ впрочемъ не ограничивался въ данномъ

<sup>1)</sup> Rufini vita. Migne, Lat., tom, 21, d. 223.



случав простымъ переводомъ, но сдълалъ нъкоторыя измъненія. Такъ, прежде всего Евсевіева исторія въ 10 книгахъ у него составила только девять книгъ. Это зависъло отъ того, что Руфинъ нашелъ, что 10-ая книга Евсевія наполнена эпизодами и отступленіями, мало имъющими отношенія къ общей исторіи, и потому онъ большую часть этой книги опустилъ въ переводъ, присоединивъ остальное изъ десятой книги къ девятой книгъ своего перевода. Кое что въ этихъ первыхъ 9 книгахъ Руфинъ прибавилъ къ Евсевіевой исторіи. Именно онъ прибавилъ разсказы о чудесахъ св. Григорія Чудотворца, епископа Неокесарійскаго, о которыхъ не говоритъ Евсевій; прибавилъ сказаніе объ откровеніяхъ свыше Александру епископу Іерусалимскому. Кромъ этихъ измѣненій Руфинъ позволилъ себѣ и другія; въ нѣкоторыхъ случаяхъ онъ позволилъ себъ переставить при переводъ по своему главы въ 6-ой и 7 книгахъ Евсевіевой исторіи.

Гораздо болѣе интереса—конечно, сравнительно, —представляютъ самостоятельно составленныя Руфиномъ, по подражанію Евсевію, послѣднія двѣ книги его исторіи: 10 и 11. Въ нихъ изложена исторія церкви за довольно длинный періодъ времени — почти отъ начала аріанства, т.-е. 20 года царствованія Константина Великаго до смерти Өеодосія Великаго, или отъ 324 до 395 года.

Методъ церковно-историческаго построенія, насколько онъ выразился въ 10 и 11 книгахъ Руфина, не представляетъ новаго. Руфинъ до мелочей послушно идетъ по той дорогѣ, которая проложена авторитетнымъ Евсевіемъ. У Руфина, какъ и у Евсевія, разсказъ о внѣшнихъ событіяхъ господствуетъ надъ разсказомъ о внутреннихъ, онъ такъ же слѣдитъ за преемствомъ епископовъ въ важнѣйшихъ церквахъ, посвящая этому вопросу отдѣльныя главы, онъ такъ же, какъ и Евсевій (въ "Жизни Константина") подробно говоритъ о разрушеніи языческихъ храмовъ, въ особенности Өеодосіемъ Великимъ; и наконецъ Руфинъ, какъ Евсевій, имѣетъ въ своей исторіи религіознаго героя. Чѣмъ былъ для Евсевія Константинъ, тѣмъ дѣлается для Руфина Өео-

досій Великій: онъ въ самыхъ свѣтлыхъ краскахъ описываетъ добродѣтели и религіозность этого государя <sup>1</sup>). Өеодосій, по его разсказу, въ нѣкоторыхъ случаяхъ, какъ и Константинъ у Евсевія, руководится откровеніями, передаваемыми ему черезъ богобоязненныхъ людей (отъ монаха Іоанна) <sup>2</sup>); война и побѣда Өеодосія надъ узурпаторомъ императорской власти Евгеніемъ напоминаютъ собою въ разсказѣ Руфина войну и побѣду Константина надъ Ликиніемъ, какъ это разсказано Евсевіемъ <sup>3</sup>).

Таковы пріемы Руфина, какъ историка. Въ этомъ отношеніи трудно находить у него что-либо новое въ сравненіи съ Евсевіемъ. Но это не лишаетъ значенія исторію Руфина. По своему содержанію она остается полезнымъ пособіемъ для историка, тѣмъ болѣе, что она обнимаетъ довольно длинный періодъ церковной жизни отъ средины царствованія Константина до смерти Өеодосія, періодъ, никѣмъ раньше Руфина не описанный.

Въ самомъ описаніи царствованія Константина у Руфина есть особенности, на которыхъ стоитъ остановиться вниманіемъ. Ибо многое, что касается эпохи Константина и церковныхъ событій этого царствованія, Руфинъ передаетъ иначе или полнѣе, чѣмъ какъ дѣлаетъ это Евсевій въ его "Жизни Константина". И эти разности отъ Евсевія нерѣдко служатъ положительно къ выгодѣ науки. Руфинъ много лучше Евсевія, когда латинскій историкъ говоритъ объ Аріи и аріанствѣ. Евсевій частію какъ самъ человѣкъ аріанствующій, частію какъ выспренній панегиристъ эпохи Константина, хотѣлъ, сколько можно, уменьшить въ своемъ повъствованіи значеніе раздоровъ аріанскихъ; Руфинъ, напротивъ, разсказываетъ дѣло безпристрастнѣе, Евсевій не даетъ никакихъ данныхъ для характеристики Арія, умалчиваетъ о сущности его ученія, и все происхожденіе воззрѣній аріан-



<sup>1)</sup> Historia ecclesiastica. Lib. II, cap 19. Migne. Lat 21. Здѣсь напечатаны 10 и 11 книги этой исторіи подъ именемъ первой и второй книги; другими словами, здѣсь помѣщена въ видѣ цѣлаго самостоятельная часть исторіи Руфина.

<sup>2)</sup> lbid. Lid. IL 19, 32.

<sup>\*)</sup> lbid. Cap. 33.

скихъ низводитъ къ зависти, проникщей въ нѣдра церкви и поссорившей епископовъ, - подъ предлогомъ догматовъ (Ж. К. II, 16). Очевидно, подобный разсказъ Евсевія мало не разъясняетъ дъла. Иначе у Руфина: въ немногихъ словахъ этотъ историкъ даетъ большее понятіе объ Арів, чъмъ Евсевій на многихъ широковъщательныхъ страницахъ, посвященныхъ эпохъ аріанства 1). Далъе, нисколько не умаляя достоинства отцовъ собора Никейскаго, Руфинъ передаетъ повъсть о томъ, какъ епископы эти, имъя взаимныя распри, обращались къ Константину со многими жалобами и просъбами и какъ потомъ Константинъ, собравъ всъхъ епископовъ къ себъ, сжегъ ихъ жалобныя другъ на друга грамоты 2). Далъе Евсевій не сообщаетъ данныхъ для сужденія о томъ, что происходило на соборѣ Никейскомъ, не даетъ свъдъній о томъ, какъ и при какихъ условіяхъ низверженъ на соборъ Арій. Прикрываясь громкими фразами, по отношенію къ этому предмету, онъ говоритъ только, что "сначала сдълано было съ той и другой стороны множество возраженій", но что потомъ царь безъ затрудненія "согласилъ мнвнія всвхъ касательно спорныхъ предметовъ" (Ж. К. III, 13). Совершенно въ другомъ свъть представляется дъло у Руфину: онъ ясно отличаетъ на соборъ партію Арія и сторонниковъ православія, даетъ опредвленно знать, кто именно поддерживалъ сторону еретика, указываетъ, что только послъ многихъ и долгихъ споровъ выяснилась истина, что не всв пришли къ единенію, а именно 17 епископовъ до послъдней крайности защищали Арія и если большинство изъ нихъ (11) и отступились послъ, то только по виду, а не на самомъ дѣлѣ 3) и проч. Вообще исторія первоначальнаго аріанство у разсматриваемаго историка принимаетъ совсъмъ другой видъ, чъмъ у Евсевія 4). Руфинъ здъсь былъ точнъе и правдивъе Евсевія, какъ сви-

<sup>1)</sup> Historia ecclesiastica, lib. I, cap. 1.

<sup>2)</sup> lbid. Lib. I, cap. 2.

<sup>3)</sup> lbid Lib. I, cap. 2, 3, 5.

<sup>4)</sup> О изв'ястіяхъ Руфина касательно Никейскаго собора и ихъ значенія въ наукъ подробно говоритъ г. Смирновъ, въ сочиненіи "Обозр'яніе источниковъ" и т. д. Стр. 177—205.

дътельствуетъ объ этомъ довъріе, съ какимъ принято было сказаніе Руфина продолжателями Евсевія по части греческой исторіографіи.—У Руфина находимъ новую по сравненіи съ Евсевіемъ редакцію разсказа о томъ, что обрътено было въ царствованіе Константина при раскопкахъ мъста, гдъ по преданію была пещера гроба Господня 1). Разница въ этихъ разсказахъ такъ велика, что возникаетъ въ наукъ вопросъ, какъ сложилось сказаніе Руфина, но точнаго отвъта на этотъ вопросъ еще не дано 2).

Такимъ образомъ мы видимъ, что Руфинъ, излагая исторію царствованія Константина въ церковномъ отношеніи, нъкоторые изъ разсказанныхъ Евсевіевыхъ фактовъ передаеть иначе по сравненію съ предшественникомъ. Въ подобныхъ случаяхъ изслъдователи, и древніе и новые поставляются въ необходимость совътоваться съ латинскимъ историкомъ при изученіи эпохи Константина. И это тѣмъ болъе, что у Руфина находится не мало и такихъ фактовъ изъ того-же царствованія, о которыхъ совсемъ не говоритъ Евсевій. Въ этомъ случав Руфинъ является писателемъпополнителемъ въ отношеніи къ историческимъ трудамъ Евсевія. Таковы разсказы его о философъ и діалектикъ, посрамленномъ отцами Никейскими и обращенномъ въ христіанство, о епископъ Спиридонъ, бывшемъ на Никейскомъ соборѣ, о смерти Арія, объ обращеніи въ христіанство Иберійцевъ (Грузіи) и Индійцевъ (Индостана) 3). Всѣ эти факты получили большое значеніе въ позднайшей исторіографіи.

Что касается историческаго повъствованія Руфина о церковныхъ событіяхъ изъ временъ отъ смерти Константина до смерти Өеодосія Великаго, то съ одной стороны, оно заслуживаетъ полнаго вниманія въ наукѣ (такъ какъ объ этихъ событіяхъ онъ повъствуетъ первый изъ церковныхъ историковъ); но съ другой стороны показанія его не



<sup>1)</sup> Rutini, ibid. Lib. I, cap. 7-8.

<sup>2)</sup> Нѣкоторый матеріалъ для разъясненія вопроса можно находить у Lipsius'а въ сочиненіи: Die Edessenische Abgarsage. Braunschw. 1880.

<sup>3)</sup> Lib. I, cap. 3. 5. 9-10. 13.

очень авторитетны, данныя его шатки. Въ этомъ послъднемъ отношеніи можно указать на слідующее: во-первыхъ наукою доказано, какъ много ошибокъ вкралось въ его исторію; такъ по Руфину смерть Арія случилась не при Константинъ, какъ дъйствительно было, а при Констанціи 1); соборъ Тирскій, осудившій Аванасія Великаго, по Руфину<sup>2</sup>), тоже быль при Констанціи, тогда какъ онъ быль при Константинъ. Равно и историческія данныя относительно жизни Аванасія большею частію перемѣщаны. Напр., Руфинъ разсказываетъ, что будто послъ собора Тирскаго Аванасій скрылся въ пустой колодезь и тамъ прожилъ целыхъ шесть льтъ 3), но это невърно: Аванасій посль собора Тирскаго былъ сосланъ въ Галлію, а басня о пребываніи Аванасія въ колодцъ возникла у Руфина изъ того, что Аванасій дъйствительно въ царствованіе Валента скрывался въ гробницъ своего отца, но не въ продолжение шести лѣтъ, а въ продолженіе четырехъ місяцевъ. Очевидно, Руфинъ перемізшалъ факты. Во-вторыхъ, разсказы Руфина въ разсматриваемой части потому мало заслуживаютъ исторической въры, что, по его собственнымъ словамъ, они составлены неръдко на основаніи преданій предковъ (ex majorum traditionibus 4). т.-е. на основаніи слуховъ, и ему не доставало компетентныхъ документовъ. Такимъ образомъ, исторія Руфина не высока по своимъ достоинствамъ и много ниже греческихъ церковно-историческихъ трудовъ древности. Но вообще Руфинъ, какъ историкъ-свидътель до извъстной степени не лишенъ значенія, потому что онъ былъ хорошо знакомъ не только съ Западомъ своего времени, но и съ Востокомъ, много изучилъ греческихъ сочиненій церковныхъ, долго жилъ въ Египтъ, долго оставался въ Палестинъ, былъ въ Едессъ. Руфинъ, напримъръ, былъ свидътелемъ гоненія, которое при императоръ Валентъ послъдовало на исповъдниковъ Никейскаго въроученія въ Египтъ и описаль это

<sup>1)</sup> Lib. I, 13.

<sup>2)</sup> Lib. I, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lib. I, 18.

<sup>4)</sup> Praefatio, ibid., p. 463.

гоненіе.—Сочиненіе Руфина въ началѣ V-го вѣка было переведено на греческій языкъ Геласіемъ, епископомъ Кизическимъ.

Всъ, не разъ упомянутые, продолжатели Евсевія—Сократъ 1), Созоменъ 2) и Өеодоритъ 3)—пользовались исторією Руфина, но не съ одинаковою осторожностію и разборчивою критикою. Съ наибольшею разборчивостію относился къ труду Руфина Сократъ, -- съ наименьшею Өеодоритъ. Сократь въ своей исторіи разсказываеть о себъ, что онъ сначала составилъ было на основаніи Руфина первыя двѣ книги своего труда, содержащія описаніе царствованія Константина и его сыновей. Но потомъ ему пришлось снова обработать эти начальныя книги его исторіи, такъ какъ трудъ Руфина оказался исполненнымъ погръшностей и написаннымъ по догадкамъ. А это удалось узнать Сократу чрезъ сопоставленіе разсказовъ Руфина съ сказаніями, заключающимися въ твореніяхъ Аванасія Великаго. Передълавъ двъ книги своей исторіи, Сократъ, какъ онъ самъ замъчаетъ, удержалъ въ своемъ трудъ изъ Руфиновой исторіи только то, что оказалось исторически върнымъ и сообразнымъ съ документами (Сократъ, Предисл. ко II книгъ). Руфинъ является въ особенности слабъ по части хронологіи. На этотъ недостатокъ не обратилъ должнаго вниманія другой историкъ, пользовавшійся, подобно Сократу, Руфиномъ--именно Өеодоритъ 4). Всъ историки греческіе V-го въка, будучи знакомы съ Руфиномъ, извлекли изъ этого знакомства не малую пользу. Руфинъ далъ имъ возможность безпристрастнъе отнестись къ эпохъ Константина великаго, столь высоко поставленной Евсевіемъ, и понять недостатки и ощибки Евсевіева изображенія той же эпохи. Вліяніе Руфина въ этомъ отношеніи едва-ли можно отри-

<sup>1)</sup> Қақія извѣстія Сократомъ заимствованы у Руфина уқазано leep'омъ: Quellenuntersuchungen, S. 107—110.

<sup>2)</sup> Тоже сдълано Іеер'омъ и въ отношеніи къ Созомену, S. 144.

<sup>3)</sup> Güldenpenning въ сочиненіи: Die Kirchengeschichte des Theodoret обстоятельно доказаль, что Өеодорить пользовался Руфиномъ во всъхъ пяти книгахъ своей церковной исторіи. S. 26 und. s. w.

<sup>4)</sup> Holzhausen. De fontibus, quibus Socrates, Sozomenus ac Theodor, usi sunt, p. 89. Goett. 1825.

цать. Съ другой стороны нельзя не видъть, что иногда вліяніе Руфина на продолжателей Евсевія простиралось дальше надлежащихъ предъловъ. Такъ разсматриваемые историки, говоря объ открытіяхъ, сдъланныхъ во дни Константина въ верусалимъ и имъвшихъ отношеніе къ евангельской исторіи, съ замъчательнымъ единодушіемъ заимствуютъ сказаніе объ этомъ фактъ изъ исторіи Руфина, отдавая въ этомъ случат предпочтеніе свидътельству латинскаго историка, болье поздняго, предъ Евсевіемъ, современникомъ событія. Еще можно указать на то, что они со словъ Руфина разсказываютъ объ обращеніи Иберійцевъ и Индійцевъ, не принимая на себя труда критически оцтвивать источникъ, откуда ими заимствуются въ данномъ случать эти свъдънія и т. д.

Всѣ трое, изучаемые нами, историки—Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ—имѣли у себя подъ руками въ качествѣ источника церковную исторію греческаго писателя Филосторія. Объ отношеніяхъ указанныхъ историковъ къ сочиненію Филосторгія мы скажемъ нѣсколько подробнѣе, такъ какъ эти отношенія вызываютъ нѣкотораго рода недоумѣнные вопросы въ современной западной литературѣ. Дѣло въ томъ, что сочиненіе Филосторгія есть сочиненіе исключительное по своему характеру и даже соблазнительное. О Филосторгіѣ намъ не придется говорить впослѣдствіи, поэтому сообщимъ здѣсь нужнѣйшія свѣдѣнія объ этомъ историкѣ и затѣмъ уже займемся интересующимъ насъ вопросомъ объ отношеніи трудовъ Сократа, Созомена и Өеодорита къ сочиненію Филосторгія.

Филосторгій въ нѣкоторомъ смыслѣ можетъ быть названъ продолжателемъ Евсевія съ большимъ правомъ, чѣмъ Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ. Онъ жилъ нѣсколько раньше этихъ историковъ и издалъ свою исторію въ свѣтъ прежде, чѣмъ сдѣлали то же самое упомянутые историки. Онъ начинаетъ свое историческое сочиненіе съ того времени, до какого довелъ свою "Церковную Исторію" Евсевій— со средины царствованія Константина—и простираетъ свое повѣствованіе до половины царствованія Өеодосія Младшаго, до 425 года, съ тѣмъ существеннымъ различіемъ отъ дру-

гихъ продолжателей Евсевія, что онъ былъ писателемъ не православнымъ, а аріанскимъ,—съ каковой точки зрѣнія и разсматриваетъ Филосторгій событія описаннаго имъ времени.

Исторія Филосторгія въ полномъ и подлинномъ своемъ видѣ не дошла до насъ. Мы имѣемъ только сдѣланное изъ нея сокращеніе патріарха Фотія <sup>1</sup>). Исторія эта самимъ Филосторгіемъ раздѣлена на 12 книгъ, начальныя буквы которыхъ, если ихъ соединить въ одно слово—акростихъ, образовали имя самого писателя: φιλοστόργιος.

Кто былъ Филосторгій по своему общественному положенію—неизвъстно. Не видно, чтобы онъ былъ лицемъ духовнымъ. На основаніи его исторіи можно догадываться, что онъ былъ достаточно образованъ. Онъ имѣлъ свѣдѣнія изъ области философіи, наукъ естественныхъ, географіи, поэзіи, медицины, математики,—вообще изо всего, съ чѣмъ долженъ быть знакомъ тогдашній ученый человѣкъ. Въ частности онъ близко зналъ сочиненія писателей древнихъ— Іосифа Флавія, Филона, и болѣе новыхъ—Евсевія Кесарійскаго, философа Порфирія, Менодія Патарскаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, еретиковъ: Астерія, Аполлинарія, Евномія 2).

Главное отличіе его исторіи отъ трудовъ другихъ продолжателей Евсевія, заключается, какъ мы сказали, въ томъ, что она написана въ духв аріанскомъ. Цвль его исторіи показать, что аріанское ученіе о Сынв Божіемъ есть будто бы

<sup>2</sup>) Подробнъе: Philostorgii, edit. Gothofredi. Prolegomena, p. 7—8 (Genev. 1643).

<sup>1)</sup> Въ подлинномъ видъ сочиненіе Филосторгія заглавлялось: ecclesiastica historia,—но въ настоящее время въ изданіяхъ оно имъетъ такое заглавіе: ех ecclesiasticis Philostorgii historiis epitome a Photio confecta. Первое изданіе этого сокращенія сдълано Готофредомъ въ Женевъ, въ 1643 г.; затъмъ, слъдовало болье критическое изданіе Валуа, которое вошло въ составъ патрологіи Мідпе. Съ изданія Валуа сдъланъ русскій переводъ разсматриваемаго сочиненія подъ заглавіемъ: "Сокращеніе Церковной Исторіи Филосторгія, сдъланное патріархомъ Фотіемъ" (Петерб. 1854). Въ журналъ Römische Quartalschrift für Alterthumskunde und für Kirchengeschichte (1889, Rom) въ статьъ: Ваtіffol'я: Fragmente der Kirchengeschichte des Philostorgius, помъщено извлеченіе изъ Церковной Исторіи Филосторгія, найденное въ "Жизни Артемія", написанной монахомъ Іоанномъ (это лучшая редакція уже извъстнаго раньше извлеченія) и заявлено объщаніе автора въ скоромъ времени сдълать новое изданіе всего сокращенія исторіи Филосторгія (S. 252 и др.).

древнъйшее, а что православное ученіе о томъ же предметъ болъе поздняго происхожденія, и вдобавокъ, что православная церковь съ самаго начала наклонна была къ новшествамъ и раздъленіямъ. Нужно думать, что самъ Филосторгій принадлежалъ къ одной изъ крайнихъ партій аріанскаго направленія. Объ этомъ можно догадываться на томъ основаніи, что, упоминая въ своей исторіи объ Евноміи, онъ обыкновенно превозносить его похвалами. Впрочемъ у Филосторгія нать недостатка въ похвалахь и другимь главнайшимъ дъятелямъ аріанства. Онъ превозноситъ также Евсевія Никомидійскаго (кн. І, 9) 1) и другихъ. Такъ Секунда Птолемаидскаго, одного изъ первоначальныхъ аріанъ, Филосторгій выставляеть способнымь къ пророчествованію (I, 10); аріанинъ Аэцій посредствомъ видізнія получаетъ для себя, по словамъ историка-подкръпленіе и увъренность, что "сообщенная ему мудрость отнынь будеть неодолима" (III, 15); аріанинъ Агапитъ Синпадскій, по сказанію Филосторгія, славился чудесами, исцеляль недуги и даже воскрешаль мертвыхъ (II, 8). Какъ приверженецъ аріанства, Филосторгій разсказываетъ исторію Арія и соприкосновенныхъ съ нимъ событій не такъ, какъ другіе писатели. Православныхъ онъ старается унизить и разсказываеть о нихъ не мало такого, что должно было выставлять ихъ въ невыгодномъ свътъ. По его словамъ, Константинъ Великій умеръ отъ яда, приготовленнаго ему братьями (II, 16). Объ Аванасіи Великомъ говоритъ, что онъ насильственно, посредствомъ различныхъ интригъ, завладълъ Александрійской архіепископской канедрою; что постановленіе его въ архипастыри совершилось вопреки желаній Александрійской Церкви (II, 11). Говоритъ, что Василій Великій и Григорій Богословъ стояли по своему знанію Свящ. Писанія ниже Аполлинарія, и о Василіи при бавляетъ, что когда Евномій написалъ пять книгъ противъ него, то, прочитавъ первую изъ нихъ, Василій съ отчаянія умеръ (VIII, 11-12). Въ томъ же родъ были сказанія Фило-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Такъ какъ есть разница въ счетъ главъ между Готофредомъ и Валуа, то въ дальнъйшей цитаціи будемъ держаться счета главъ Валуа, усвоеннаго русскимъ изданіемъ Филосторгія.

сторгія и вездѣ, гдѣ онъ говоритъ о симпатичномъ для него аріанствѣ и ненавистномъ православіи. Поэтому Фотій часто обличаетъ его во лжи и сплетеніи басенъ. "Исторія его, говоритъ Фотій, есть похвальное слово еретикамъ, а въ отношеніи къ православнымъ она болѣе клевета, чѣмъ исторія" 1) и обзываетъ его "нечестивымъ", "безумнымъ", "нечестивымъ орудіемъ лжи", "любителемъ лжи", и иронически, передѣлывая его имя, называетъ его Кокасторгіемъ.

Сочиненіе Филосторгія важно въ томъ отношеніи, что оно сообщаєть много полезныхъ свѣдѣній касательно Антіохійской христіанской школы IV и V вѣковъ. У Филосторгія ясно можно различать, кто были приверженцами этой школы и куда направлялись стремленія ея. У него также много свѣдѣній касательно нѣкоторыхъ выдающихся представителей аріанства, напр. Аэція. Филосторгій съ новой стороны освѣщаєтъ аріанское движеніе, ясно давая понять, что это было направленіе раціоналистическое, пренебрежительно относившееся къ монашеству (XI, 5), не вѣрившее въ приснодѣвство Богородицы (аріане допускали, что Она имѣла дѣтей отъ Іосифа по рожденіи Христа (VI, 12), не сочувствовавшее и чуждавшееся почитанія иконъ (II, 17; VII, 3) и проч.

Въ иныхъ отношеніяхъ Филосторгій совершенно сходится съ другими церковными историками древности. Такъ, котя онъ и не признаетъ достоинствъ Өеодосія Великаго, конечно потому, что этотъ императоръ былъ поборникомъ православія и противникомъ аріанъ, однако онъ полагаетъ, что благополучіе его царствованія было наградой за его ревность къ разрушенію языческихъ храмовъ (XI, 2). Равнымъ образомъ онъ строго порицаетъ различныя мнізнія какъ современныхъ ему, такъ и прежнихъ еретиковъ, разумізется за исключеніемъ аріанъ, и весьма неодобрительно отзывается о Юліанъ Отступникъ 2). Въ числіз источниковъ

<sup>1)</sup> Эти слова помъщены въ текстъ русскаго изданія, у Готофреда же они находятся въ Prolegomena, р. 64.

<sup>2)</sup> Много такого можно находить въ "Сказаніи о св. великомученикъ Артеміи", которое извлечено авторомъ его (монахомъ Іоанномъ) изъ церковной исторіи Филосторгія. Это "сказаніе" приложено къ русскому изданію Филосторгія (стр. 439 и дал.), а въ улучшенной редакціи, какъ мы упоминали выше, издано Batiffol'емъ.

церковной исторіи Филосторгія видное мѣсто занимаютъ языческіе историки Евномій, Олимпіадоръ, Амміанъ  $^1$ ).

Впрочемъ слѣдуетъ оговориться, что правильное и полное понятіе о церковной исторіи Филосторгія трудновато составить по тому ея сокращенію, какое сохранилось въ трудахъ патріарха Фотія. Ибо это сокращеніе, по всему видно, было составлено наскоро и безъ особеннаго старанія внести въ него лишь то, что представлялось бы наиболъе важнымъ. По крайней мъръ несомнънно, что въ свое сокращеніе исторіи Филосторгія Фотій внесъ много такого изъ этой исторіи, чего отнюдь не слѣдовало бы выписывать изъ нея. Къ чему, наприм., Фотій приводитъ свъдънія изъ Филосторгія о томъ, что різка Нилъ беретъ начало въ раю, что затъмъ она уходитъ подъ землю, гдъ и течетъ подъ Чермнымъ моремъ, пока снова не является поверхъ суши въ видъ извъстной Египетской ръки? (III, 10). Къ чему было повторять разсказъ Филосторгія о томъ, что сфинксъ изъ породы обезьянъ, имъетъ женскіе сосцы? (III, 11). Или: что одинъ карликъ египтянинъ былъ такъ малъ ростомъ, что походилъ на куропатку, почему его будто бы и сажали въ клѣтку съ этими птицами? (Х, 11). Вмѣсто этихъ диковинныхъ разсказовъ Фотій съ большею пользою для потомства могъ бы взять изъ исторіи Филосторгія что-либо другое, посерьезные и поважные. Во всякомы случать наука обязана сохраненіемъ церковной исторіи Филосторгія, хотя и не въ полномъ видъ, всетаки Фотію, и за это нельзя не быть благодарнымъ этому любителю богословской IX въка, такъ какъ это сочинение даетъ цънный матеріалъ для характеристики аріанскихъ и вообще религіозныхъ партій IV въка.

Обращаемся къ вопросу, наиболъе интересующему насъ въ настоящую минуту: въ какомъ отношеніи труды Со-крата, Созомена и Феодорита находятся къ историческому труду ихъ предшественника Филосторгія? До послъдняго

<sup>1)</sup> Ieep. S. 57. 73 und s. w. Впрочемъ слъдуетъ замътить, что другой писатель —Batiffol отрицаетъ зависимость Филосторгія отъ упомянутыхъ языческихъ историковъ; Questiones Philostorgianae, p. 17—20. Parisiis, 1891.

времени самого вопроса объ этомъ не существовало, такъ какъ не подозрѣвали возможности литературной зависимости древнихъ православныхъ историковъ отъ аріанскаго. Нъмецкій ученый Гольцгаузенъ въ своемъ сочиненіи: De fontibus, quibus Socrates, Sozomenus et Theodoretus usi sunt, выданномъ въ первой половинъ текущаго столътія, перечисляя источники, какими пользовались Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, совсъмъ не упоминаетъ въ числъ ихъ источниковъ произведеніе Филосторгія. Лишь въ 1884 году одинъ світскій нъмецкій историкъ-leep. (имя, совсьмъ неизвъстное въ богословской литературъ) занялся любопытнымъ вопросомъ объ отношеніи Сократа и его сотоварищей къ Филосторгію, и пришелъ къ тому основательно доказанному заключенію, что не только Сократъ и Созоменъ, --- міряне, и притомъ не отличавшіеся богословскою проницательностію, но и епископъ Өеодоритъ, черпали многія историческія свъдънія изъ сочиненія этого аріанскаго писателя и ни мало не сумнясь вносили ихъ въ свои историческіе труды. О Сократь указанный нъмецкій изслъдователь замъчаеть, что и по многимъ существеннымъ историческимъ вопросамъ этотъ историкъ беретъ свъдънія изъ Филосторгія-и приводитъ на это длинный рядъ доказательствъ 1). По отношенію къ Созомену для того же нъмецкаго ученаго вопросъ тоже ръшенный, что и этотъ историкъ шелъ по стопамъ Сократа <sup>2</sup>). Тоже самое изследователь утверждаеть и о Өеодорить, приводя доказательства, противъ которыхъ трудно спорить; при этомъ вышеупомянутый ученый указываетъ такіе случаи, когда Өеодоритъ, пользуясь даннымъ источникомъ, будто бы искажаетъ извъстія подлинника, частію сознательно, частію безсознательно 3).

<sup>&#</sup>x27;) Ieep. Quellenuntersuchungen. S. 116 -117.

<sup>2)</sup> leep. ibid, 147-148.

³) Ieep. ibid. 156. А вслъдъ за нимъ (но обстоятельнъе) у Güldenpenning: Kirchengeschichte des Theodoret S. 49—55. Нужно замътить, что этотъ послъдній изслъдователь, разбирая упрекъ, сдъланный Іеер'омъ Өеодориту въ искаженіи Филосторгія, уличаетъ Іеер'а въ придирчивости и передержкахъ (S. 50—51).—Впрочемъ должно сказать, что Batiffol (Quaestiones Philostorgianae, р. 28) отвергаетъ знакомство Өеодорита съ Филосторгіемъ, не указывая основаній для этого.

Нельзя не замътить, что изслъдованіе нъмецкаго ученаго leena по указанному вопросу очень любопытно и проливаетъ новый свътъ на развитіе древне-церковной исторической литературы. Возликовалъ и самъ изслъдователь при видь своего открытія, но онъ взглянуль на свое открытіе съ такой точки зрізнія, которая представляется странною. Онъ нашелъ здъсь поводъ къ саркастическимъ отзывамъ по адресу древнихъ церковныхъ историковъ, принадлежащихъ къ православной церкви. Въ томъ наблюдаемомъ имъ явленіи, что православные историки заимствовали данныя и свъдънія у аріанскаго, нъмецкій историкъ находитъ обстоятельство, которое будто бы съ трудомъ заставитъслова изследователя, - трезваго обозревателя этой православной литературы удержаться отъ смъха (risum teneatis amici—приводить извъстное присловіе leenъ) 1). Мы однакоже ръшительно не понимаемъ, что смъщного въ томъ, если Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ пользовались Филосторгіемъ? Подлинно было бы жалкимъ явленіемъ, если бы эти православные историки пользовались своимъ источникомъ не умъючи, напримъръ, еслибы они заимствовали у Филосторгія такія сообщенія и объясненія, какія умъстны были бы у аріанскаго историка и были бы неумъстны у православнаго; если бы симпатизированіе Филосторгія аріанству, они по недоглядкъ и неразумію, перенесли въ свои труды и т. д. Но ничего такого нътъ. Надъ чъмъ-же иронизируетъ нъмецкій ученый — совсъмъ непонятно. Напротивъ, не слъдуетъ-ли удивляться смътливости и проницательности ортодоксальныхъ древнихъ историковъ, ибо они, какъ теперь открылось, несомнънно пользовались Филосторгіемъ, какъ источникомъ, но такъ искусно, что до 1884 года никто не догадывался объ этомъ. Кажется, кромъ похвалы ничего другого нельзя сказать, разсматривая отношеніе Сократа, Созомена и Өеодорита къ ихъ аріанскому источнику по церковно-исторической наукв 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ieep. S. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За одно ихъ не слъдуетъ похвалять (да за это и никого не хвалятъ) — за то, что они имъли въ рукахъ историка Филосторгія, списывали

Сочиненіе Филосторгія, какъ мы знаемъ, въ полномъ видѣ не дошло до насъ и мы по этому лишены возможности со всею точностію обслѣдовать вопросъ, съ какою степенью разборчивости продолжатели Евсевія относились къ этому аріанскому источнику, но принимая во вниманіе строгую критику, съ какою Сократъ и его сотоварищи пользовались еще другимъ аріанскимъ сочиненіемъ нѣкоего Савина, о чемъ мы скажемъ ниже, можемъ быть увѣрены, что Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ были осторожны и благоразумны при черпаньи матеріаловъ изъ Филосторгія.

Кромъ церковно-историческихъ сочиненій, намъ уже извъстныхъ и служащихъ для Сократа, Созомена и Өеодорита общимъ источникомъ, такимъ же общимъ источникомъ для нихъ были нъкоторыя свято-отеческія сочиненія. Разумъемъ собственно и главнымъ образомъ творенія св. Аванасія Великаго, представляющія изъ себя богатвишій и драгоцвиный матеріаль для исторіи аріанства и борьбы съ нимъ православія. Какъ теперь въ наше время историкъ не можетъ обойтись безъ пособія, доставляемаго твореніями Аванасія, такъ было и въ V-мъ въкъ, когда жила изучаемая нами тріада историковъ. Всѣ они съ большею или меньшею ревностію изучали произведенія Аванасія и пользовались его авторитетными показаніями при изложеніи исторіи церкви IV вѣка. Въ какой мѣрѣ они пользовались этимъ источникомъ, это яснъе всего видно на примъръ Сократа. У него легко можно находить не менъе тридцати, то выдержекъ, то ссылокъ на творенія Аванасія. Изъ твореній Аванасія въ наибольшемъ употребленіи у разсматриваемыхъ историковъ были следующія: Апологія противъ аріанъ, Апологія о его бъгствъ (т. е. отъ аріанъ), посланіе къ брату Серапіону, посланіе къ африканскимъ епископамъ, посланіе о соборахъ Ариминскомъ и Селевкійскомъ, жизнь св. Антонія (Великаго). Болъе подробныя указанія на заимствованія трехъ изучаемыхъ историковъ изъ

изъ него, но никто изъ нихъ не сказалъ объ этомъ, даже самого имени его не упомянулъ.

Аванасія, думаемъ, будутъ излишни 1). И нужно замѣтить, что въ томъ случав, когда эти историки, не довольствуясь извъстіями, сообщаемыми о томъ или другомъ происшествіи или лицѣ въ сочиненіяхъ Аванасія, передаютъ еще какія-либо свідінія, занятыя изъ другихъ источниковъ или взятыя изъ народной молвы, то эти извъстія, независимыя отъ показаній Аванасія Великаго, різдко выдерживають критику. Такъ Сократъ почему-то не хотълъ удовольствоваться тьми извъстіями, какія сообщаеть Аванасій о смерти Арія и какія этотъ епископъ Александрійскій получилъ въ свое время отъ очевидца, а пожелалъ передать новыя подробности о погибели Арія, но отъ этого его повъствованіе лишь много потеряло въ своихъ достоинствахъ. Разсказъ Аванасія, благодаря своей естественности и простоть, остается глубоко знаменательнымъ, а разсказъ Сократа <sup>2</sup>), вслъдствіе множества яркихъ подробностей, является изукрашеннымъ позднъйщими вымыслами. Едва ли заслуживаетъ хвалы и Созоменъ, который къ характеристическому разсказу Аванасія о жизни св. Антонія, прибавляєть свіздвнія, неизвестно откуда заимствованныя (І, 13) 8). Къ сожалѣнію, по какимъ-то непонятнымъ причинамъ ни Сократъ, ни Созоменъ, ни Өеодоритъ не пользовались церковно-историческими матеріалами, заключающимися у другихъ отцевъ церкви IV-го въка 3), напр. у Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго. Стоить только прочесть у нихъ исторію ІІ-го вселенскаго собора, чтобы

<sup>4)</sup> Впрочемъ у Сократа (III, 23) приводится отрывокъ изъ слова І'ригорія Богосл. противъ Юліана; у Созомена почти въ полномъ видѣ одно посланіе Григорія Богосл. къ Нектарію (VI, 27), но это исключительные случаи. Güldenpenning догадывается, что Өеодоритъ кой-чѣмъ пользовался изъ сочиненій І'ригорія Богосл. и Григорія Нисскаго, но если эта догадка и вѣрна (S. 56 und s. w.),—все-же это представляетъ малую крупицу того богатства, какое заключается въ сочиненіяхъ отцевъ Каипадокійцевъ.



<sup>1)</sup> Подробности можно находить относительно Сократа и Созомена— y Ieep'a (S. 110 — 114; 144 — 145), а относительно Өеодорита—у Güldenpenning'a (S. 2—3; 6—8).

<sup>2)</sup> Сравненіе двухъ разсказовъ сдѣлано въ нашей статьѣ, въ "Прибавл. къ Твор. Св. Отц." т. XXXI, стр. 666—7.

въ такомъ-же родъ много примъровъ приведено въ сочиненіи г. Смирнова: "Обозръніе источниковъ перваго всел. собора".

понять, какъ много потеряли ихъ труды, благодаря незнакомству авторовъ съ сочиненіями Григорія Богослова. Повѣствованіе ихъ о второмъ вселенскомъ соборѣ не имѣетъ ни связности, ни ясности представленій о дѣлѣ. Повѣствованіе ихъ объ этомъ соборѣ пріобрѣло бы другой характеръ: изъ безпорядочнаго и отрывочнаго оно стало бы стройнымъ и яснымъ, еслибы они были знакомы съ твореніями Григорія Богослова.

Въ числъ источниковъ, которыми пользовались всъ разсматриваемые историки, видное мъсто занимаетъ, наконецъ, одно сочиненіе церковнаго писателя IV-го въка, до насъ не дошедшее, но въ свое время имъвшее большую извъстность. Разумъемъ церковно-историческое сочиненіе Савина. Савинъ былъ македоніанинъ и занималъ кан в стручить в стручить и занималъ кан в стручить и занималъ кан в стручить в стручит епископа Ираклійскаго во Өракіи. Онъ написалъ сочиненіе, которое озаглавлялось "Собраніе дізній соборныхъ" (Сокр. II, 17). Трудъ Савина начинался изложеніемъ дѣяній І вселенскаго собора и доведенъ былъ почти до конца царствованія Валента; но остается неяснымъ, писалъ-ли онъ въ это царствованіе или же дожиль до времень Өеодосія Великаго. Какъ показываетъ самое заглавіе труда Савинова, онъ главнымъ образомъ заключалъ акты соборные, но конечно въ немъ дано было мъсто изложению и тъхъ ръчей, какія произносились на соборахъ. Этого мало. Едвали можно допускать, что авторъ ограничился передачей актовъ и ръчей, относящихся къ извъстнымъ соборамъ, но слъдуетъ думать еще, что авторъ къ этимъ документамъ присоединилъ свои комментаріи и поясненія и передавалъ также разсказы о нъкоторыхъ событіяхъ, прямо или косвенно относящихся къ темъ его сочинения. На первое указываетъ то, что Савинъ, по свидътельству Сократа (1, 8), въ своемъ сочиненіи хвалилъ Евсевія Кесарійскаго, хвалилъ и Константина Великаго, а отцевъ Никейскаго собора порицалъ. Отсюда видно, что Савинъ не ограничивался собраніемъ документовъ, но и давалъ мъсто въ своемъ сочиненіи личнымъ замѣткамъ и размышленіямъ. Что "Собраніе" Савиново не чуждалось и передачи исто-

рическихъ фактовъ, даже и не стоящихъ въ непосредственной связи съ исторією соборовъ, это открывается изъ упрековъ, какіе дълаетъ Сократъ Савину за то, что онъ тенденціозно молчить о тахъ или другихъ событіяхъ, непріятныхъ для Савина, какъ аріанина (IV, 22). Ясно, что Савинъ не ограничивался одною передачею документовъ, касающихся исторіи соборовъ. Вообще, можно утверждать, что сочиненіе Савина представляло родъ церковной исторіи IV въка. Само собою понятно, что произведение македоніанскаго епископа составлено было въ духѣ благопріятномъ для аріанства и неблагопріятномъ для православія  $^{1}$ ). Несмотря на такой характеръ сочиненія Савина, имъ не пренебрегали церковные историки V-го въка Сократъ, Созоменъ <sup>2</sup>) и Өеодоритъ <sup>3</sup>); они пользовались этимъ трудомъ. Но пользовались имъ съ большею осторожностію и разборчивостью. Съ какимъ тонкимъ критическимъ чутьемъ относились греческіе церковные историки къ еретическимъ сочиненіямъ въ родъ произведенія Савина, объ этомъ даетъ ясное представленіе критика историкомъ Сократомъ извъстій и отзывовъ Савина. На этомъ-же примъръ мы видимъ, что пользование со стороны православныхъ древнихъ историковъ аріанскимъ трудомъ Филосторгія, не есть какойлибо исключительный и нежданный случай. Разсматриваемое сочинение Савина особенно пристрастно относилось къ собору Никейскому. "Иное касательно этого собора Савинъ выпустилъ, иное извратилъ и все вообще - замъчаетъ Сократъ-направилъ къ своей цъли" (I, 8). По всей въроятности это сочиненіе было въ большомъ ходу между еретиками — аріанами, именно, судя по тому, что Сократъ въ своей исторіи вступаетъ въ жаркую полемику съ этимъ сочиненіемъ. Такъ Савинъ, по Сократу, "насмѣхался надъ отцами Никейскими, какъ надъ людьми поверхностными и

<sup>3)</sup> Объ этомъ дѣлаетъ вѣроятныя догадки Güldenpenning (Kirchengeschichte des Theodoret. S. 61).



<sup>1)</sup> Лучше всего сочиненіе Савина, какъ историческій памятникъ, разслѣдовано Іеер'омъ (S. 114—116).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Доказательства представлены у вышеупомянутаго автора (S. 146—147).

простоватыми" (ibid). Сократъ считаетъ долгомъ опровергнуть такой отзывъ Савина, и дълаетъ это весьма искусно. Онъ находитъ въ сочиненіи Савина отзывъ объ Евсевіи, какъ писателъ достовърномъ, и отсюда уличаетъ македоніанскаго писателя въ противоръчіи самому себъ, такъ какъ Евсевій называеть Никейскихъ отцевъ "отличавшимися мудростію слова". При другомъ случав Сократъ уличаетъ Савина въ явномъ пристрастіи сужденій о православныхъ епископахъ; онъ указываетъ на слъдующее: Савинъ, упоминая о тъхъ смутахъ въ Александріи, какими сопровождалось возвращение Аванасія Великаго на свою каведру (при Констансь) на мъсто низверженнаго аріанскаго епископа Георгія, умалчиваетъ о еще большихъ безпорядкахъ, послъдовавшихъ въ Константинополъ, по случаю рукоположенія Македонія въ епископа столицы (II, 15). Изъ такого отношенія Сократа къ Савину можно заключать, что онъ держалъ себя осторожно, когда заимствовалъ матеріалы изъ аріанскаго источника — сочиненія Савина. Тоже можно утверждать и о Созоменъ съ Өеодоритомъ. Хотя они и имъли подъ руками Савина и брали изъ него извъстія, но они ни въ одномъ случав не были введены въ заблужденіе Савиномъ, по крайней мъръ такихъ случаевъ не отмъчено въ наукъ.

Кромъ перечисленныхъ источниковъ продолжатели Евсевія въ одинаковой мъръ какъ тотъ, такъ и другой изънихъ пользовались и иными не малочисленными документами — указами императоровъ, письмами разныхъ лицъ, актами православныхъ соборовъ и т. д. Всъ они не избъгали случая заимствовать матеріалы и изъязыческихъ сочиненій (Евтропія, Евнапія, Олимпіодора). Всъ они же конечно многое разсказывали, какъ очевидцы или руководясь свидътельствами живыхъ современниковъ тъхъ или другихъ событій.

Такимъ образомъ у нихъ подъ руками было не мало различныхъ документовъ, но все-же, если сравнимъ мысленно количество источниковъ, которыми пользовались Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ съ количествомъ источниковъ, при-

нятыхъ во вниманіе Евсевіемъ при составленіи имъ его "Церковной Исторіи", то придемъ къ тому заключенію, что Евсевій обладалъ значительно большей эрудиціей, чѣмъ его продолжатели. И это зависѣло не отъ того, что они находились въ какихъ-либо неблагопріятныхъ обстоятельствахъ, мѣшавшихъ имъ запастись всесторонней эрудиціею при изслѣдованіи IV и начала V-го вѣка; нѣтъ, они не были такъ усердны къ наукѣ и трудолюбивы, какъ Евсевій. Евсевій настоящій ученый историкъ, а его продолжатели могутъ быть названы историками-дилетантами, въ особенности-же Сократъ и Созоменъ.

## Сократъ ехолаетикъ.

## Глава пятая.

Сократъ Схоластикъ. — Ръшеніе вопроса: по какому поводу Сократъ взялся за такой трудъ, какъ написаніе "церковной исторіи?" — Попытки опредълить точную дату, когда изданъ Сок-иъ его трудъ; --свъдънія изъ жизни Сок-а: его образованіе, родина, постоянное м'єстожительство, профессія; — разборъ мивнія о принадлежности Сократа къ новаціанской секть; -- александрійскія симпатін Соқ-а; -- особливый Сократовъ источникъ: , христіанская исторія Филиппа Сидита, извъстія о ней; —наблюденіе — и разсказы современниковъ, қақъ источники "исторіи" Сократа. Духъ и харақтеръ церк. исторіи Сок-а: желаніе его написать безпристрастное пов'яствованіе, отзывы нов'я шихъ ученыхъ, свидътельствующіе объ осуществленіи этимъ историкомъ указаннаго его желанія; — чуждыя крайностей характеристики Сократомъ царственныхъ лицъ: Юліана и Өеодосія II; — безпристрастный взглядъ его на ереси, слъдствія этого же взгляда, наблюдаемыя въ исторіи Сок-а; - нъкотораго рода догматическій индифферентизмъ Сократа, происхожденіе этого индифферентизма; -- сужденія Сок--а касательно споровъ о празднованіи пасхи и о постахъ и касательно спора изъ-за Оригена.-Недостатки церковной исторіи Сократа.

Читающій "Церковную исторію" Евсевія не станетъ задавать себъ вопроса: почему этотъ писатель взялъ на себя трудъ составить историческое сочиненіе. Евсевій обладалъ обширными историческими свъдъніями, очень интересовался историческими вопросами, по природъ имълъ склонность къ историческимъ работамъ, — склонность, укръпленную и развитую образованіемъ; онъ приготовленъ былъ къ занятію "Церковной Исторіей" своими работами по части исторической хроники. Насъ не удивляетъ то, что Евсевій написалъ "Церковную Исторію". Нельзя того же сказать, ознакомляясь съ "Церковной Исторіей" Сократа. Читающій этотъ трудъ невольно задается вопросомъ: по какому побужденію Сократъ взялся за такой серьезный трудъ, не имъя къ нему солидной научной подготовки. Ниже мы укажемъ, что Со-

кратъ не блисталъ богословскимъ образованіемъ. Теперь же скажемъ пока слъдующее: даже поверхностное знакомство съ "Исторіей" Сократа удостовъряетъ, что этотъ писатель изучалъ богословіе лишь пиша свою "Исторію". Сначала онъ, повидимому, думалъ, что исторію церкви написать не трудно, имъя подъ руками исторію Руфина, излагающую свъдънія до конца IV въка, и еще кой-какія пособія и владъя извъстнаго рода свъдъніями и наблюденіями изъ эпохи V-го въка, когда жилъ самъ авторъ. Но на первыхъ же порахъ Сократъ почувствовалъ, что, имъя въ своемъ распоряженіи вышеуказанныя пособія, нельзя удовлетворительно выполнить свою задачу; и вотъ ему пришлось учиться, уже, держа въ рукахъ перо, назначенное для начертанія исторіи. Но такъ какъ трудно было въ одно и тоже время — и учиться исторіи и писать исторію, то, при всѣхъ стараніяхъ стать на высотѣ своей задачи, Сократъ писалъ и написалъ свой трудъ не какъ дъйствительный ученый, а какъ любитель или дилетантъ, впрочемъ — одаренный большими способностями и очень искреній. Такимъ образомъ, разсматривая историческій трудъ Сократа, мы не находимъ достаточнаго отвъта на вопросъ: по какому побужденію Сократь взялся за свое діло, не имізя серьезнаго призванія къ нему? Можно догадываться, что Сократь пришелъ къ мысли составить историческое сочинение не по внутреннему неотразимому влеченію, а по нѣкоторому случайному внашнему поводу. Онъ ималъ случай ознакомиться съ латинской исторіей Руфина или въ подлинникъ или же въ переводъ; увидълъ, что латинскій христіанскій Западъ, при всей ограниченности богословскихъ талантовъ, успълъ обогнать болъе талантливое и ученое общество восточныхъ христіанъ по части церковной исторіи: Евсевій еще не имълъ православныхъ продолжателей своего дъла на Востокъ, а на Западъ уже появился Руфинъ въ качествъ продолжателя Евсевія. Весьма возможно, что такой фактъ показался Сократу оскорбительнымъ для чести Востока-и онъ прищелъ къ мысли продолжить Евсевія на греческомъ языкъ, какъ сдълалъ это Руфинъ на латинскомъ. Но, можетъ быть,

Сократъ вслъдствіе одного этого побужденія не осмълилсябы взяться за составление историческаго сочинения, еслибы его не утвердилъ въ этомъ какой-то близкій къ нему человъкъ, по имени Өеодоръ. Кто этотъ Өеодоръ-былъ ли онъ епископомъ или пресвитеромъ -- неизвъстно. Можно утверждать только, что это не былъ Өеодоръ Мопсуестскій, который умеръ раньше, чъмъ Сократъ взялся за свой трудъ. Этого человъка, къ которому Сократъ относится съ великимъ уваженіемъ (см. предисл. ко II кн. и кн. VII, гл. 48), самъ историкъ считаетъ лицомъ, побудившимъ его принять на себя составленіе церковно-историческаго труда. Какими соображеніями руководился Өеодоръ, привлекая къ этому дълу Сократа-трудно сказать. Разумъется, Өеодоръ зналъ, что богословская ученость Сократа была не велика, и не могъ не понимать, что исполненіе труда для Сократа будетъ не легко, и если при всемъ этомъ онъ однакожъ возлагаетъ на Сократа совершеніе разсматриваемаго дізла, то, по всей въроятности, онъ питалъ увъренность въ способности Сократа исполнить порученіе, такъ какъ считалъ его за чеповъка талантливаго и наклоннаго къ научному занятію. Возможно, что самъ Өеодоръ объщалъ свое содъйствіе Сократу совътами и указаніями, какъ въ этомъ можно убъждаться изъ сочиненія историка (предисл. ко II кн.).

Если выключить Филосторгія, аріанскаго историка, продолжившаго "Исторію" Евсевія раньше Сократа, то этого послѣдняго нужно считать первымъ греческимъ продолжателемъ Евсевіева дѣла исторіографіи. Въ настоящее время никто не сомнѣвается, что Сократъ написалъ свою "Церковную Исторію" раньше Созомена и Өеодорита (объ отношеніи этихъ двухъ послѣднихъ историковъ къ Сократу будетъ рѣчь впослѣдствіи; тогда вопросъ о пріоритетѣ Сократа уяснится во всей точности). Но возникаетъ вопросъ когда именно Сократъ завершилъ и выдалъ въ свѣтъ свое произведеніе? Нужно сказать, что не только хронологическія подробности изъ исторіи его жизни, но и годъ его смерти намъ остаются неи\$вѣстны. Поставленный вопросъ можно рѣшать только гадательно. Въ послѣднихъ строкахъ

своей книги Сократъ говоритъ, что онъ довелъ свое историческое повъствование до начала семнадцатаго консульства императора Өеодосія II (кн. VII, гл. 48), а такъ какъ это консульство падаетъ на 439 годъ, то отсюда само собою вытекаетъ, что Сократъ окончилъ свой трудъ никакъ не раньше начала 439 года. Но этою датою еще не опредъляется того, кончилъ ли свой трудъ Сократъ въ томъже 439 году или позднъе? Въ виду этого въ наукъ появляются опыты решить указанный вопросъ более положительнымъ образомъ. Мы знаемъ два такихъ опыта. Ученые, о которыхъ у насъ рѣчь, при рѣшеніи вопроса обращаютъ вниманіе на сліздующую фразу Сократа, находящуюся въ заключительной главъ его "Исторіи": "я оканчиваю свою исторію и молю Бога, чтобы всіз церкви, города и народы жили въ міръ; ибо когда воцарится миръ, желающіе писать исторію не будуть имъть предмета". Основываясь на этихъ словахъ Сократа, изслъдователи разбираемаго вопроса полагають, что Сократь окончиль и издаль въ свъть свою исторію въ такое время, когда въ государствъ и церкви господствовалъ миръ. Какое же это время, -- на это получается отвътъ неодинаковый. Одинъ ученый, Лудвигъ Ісепъ думаетъ, что трудъ Сократа изданъ не задолго до конца 439 года, потому что въ самомъ концъ 439 года Гензерихъ и Вандалы захватили Кареагенъ, вторглись въ Сицилію и угрожали самой Италіи. Въ борьбъ съ ними принялъ участіе и Востокъ, Восточная имперія. Противъ непріятеля двинутъ былъ восточный флотъ, состоящій изъ 1.200 кораблей, экспедиція заняла 440-441 годъ. Следовательнодълаетъ выводъ Ісепъ - Сократъ выдалъ свое сочиненіе въ 439 году, такъ какъ, по его словамъ, онъ заключилъ книгу во времена мира, а послъ 439 года мира долгое время не было 1). Иначе судитъ по тому же вопросу другой ученый— Гюльденпеннингъ. Находя, что Сократъ едвали заключилъ свой трудъ въ томъ самомъ 439 году, до котораго дово-

<sup>&#</sup>x27;) leep. Quellenuntersuchungen zu den Griechischen Kirchenhistor. S. 133. (Leipz. 1884).



дится исторія, нізмецкій ученый вынуждается указать, въ какое же именно время послѣ 439 года выдалъ свое сочиненіе Сократъ. Онъ соглашается, что 440 — 441 годы не были временемъ мира, слъдовательно — въ эту эпоху не могло явиться оно, какъ законченное во времена мира. По сужденію Гюльденпеннинга, всего віроятніве Сократь выдалъ свой трудъ въ 443 году; основанія для такого мнѣнія изслъдователь находитъ въ слъдующемъ: въ 443 году императоръ Өеодосій Младшій совершилъ продолжительное путешествіе по Азіи; подобное путешествіе могло быть предпринято лишь въ самое мирное время; поэтому, съ большою въроятностію, можно утверждать, заключаетъ Гюльдеппеннингъ, что въ этомъ году Сократъ и выдалъ свою книгу; впрочемъ-тотъ же ученый не отвергаетъ возможности появленія сочиненія и нісколько раньше, но признаетъ такую возможность менъе въроятною 1). Какое изъ этихъ двухъ мнъній нужно признать болье основательнымъ и убъдительнымъ? Мы не находимъ возможнымъ присоединиться ни къ тому, ни къ другому изъ этихъ мнѣній. И прежде всего. мы не видимъ необходимости отодвигать фактъ выдачи въ свътъ Сократова труда куда-то къ 443 году. Допустимъ даже, что Сократъ дъйствительно закончилъ свой трудъ во времена мира, чего, однако, нельзя, какъ увидимъ ниже, утверждать съ полною несомнънностію, все же нътъ основаній 443 годъ считать какою-то выдающеюся эпохой мира. Ибо для доказательства этого положенія Гюльденпеннингъ указываеть лишь на путешествіе Өеодосія по Азіи, но развѣ подобное путешествіе можно признавать выразительнымъ знаменіемъ мира? Очевидно, авторъ ухватился за этотъ фактъ лишь въ виду крайней необходимости указать какойлибо опредъленный пунктъ, когда могъ выдать въ свътъ Сократъ свое произведеніе, безъ такой же необходимости и самъ авторъ едвали призналъ бы путешествіе Өеодосія чъмъ-либо особеннымъ. Притомъ же: если Сократъ закончилъ свой трудъ и выдалъ въ 443 году, почему бы ему не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Güldenpenning. Die Kirchengeschichte des Theodoretes von Kyrrhos. S. 10—11. (Leipz. 1889).

разсказать многое изъ исторіи 439 — 443 года? Ничто не обязывало его остановиться на первыхъ дняхъ семнадцатаго консульства Өеодосія. Съ другой стороны, мы не видимъ никакой необходимости настаивать на мысли, какъ дълаетъ Лудвигъ Ісепъ, что Сократъ выдалъ свое сочиненіе не поздніве конца 439 года. Нізмецкій авторъ твердо увъренъ въ томъ, что Сократъ закончилъ свой трудъ во времена мира; но это не совсемъ справедливо. Фраза Сократа: "я оканчиваю свою исторію и молю Бога, чтобы всь церкви, города и народы жили въ миръ, ибо когда воцарится миръ, желающіе писать исторію не будутъ имъть предмета", — фраза эта заключаетъ лишь благое желаніе мира въ церкви и государствъ, но ею вовсе не утверждается мысли, что миръ уже наступилъ, когда историкъ оканчивалъ свою книгу. Поэтому нътъ настоятельной необходимости пріурочивать выпускъ книги въ свътъ къ 439 году, послъ котораго тотчасъ же наступаетъ эпоха борьбы государства съ сильнымъ врагомъ. Во-первыхъ, сейчасъ вторично нами приведенная фраза Сократа скорве предполагаетъ, что миръ не есть фактъ осуществившійся, а есть нъчто искомое, принадлежащее будущему. Фразу эту историкъ могъ написать и во время мира и во время какихълибо волненій; слъдовательно, книга Сократа могла появиться не только въ 439 году, но и въ 440 и 441 годахъ. Во-вторыхъ, намъ кажется, говоря о миръ, Сократъ здъсь разумъетъ не миръ обыкновенный, знаменующійся отсутствіемъ волненій и войнъ, а тоть высшій миръ, когда всв люди действительно будуть проникнуты мирными чувствами, когда народы раскуютъ мечи свои на рала, когда водворится братство, наступитъ царствіе Божіе на землів, придетъ къ осуществленію идеалъ христіанскій, -- словомъ, такой миръ, о которомъ только мечтаетъ историкъ, но который конечно не могъ водвориться въ скоромъ будущемъ-чрезъ годъ-два, чрезъ десятильтие. Только о такомъ времени, о такомъ миръ можно серьезно говорить, что онъ упразднитъ необходимость писанія исторіи; ибо, съ водвореніемъ царствія Божія на земль, должно наступить нькое

райское состояніе, но рай-исторіи имъть не можетъ. По крайней мірь, кажется, нельзя иначе понимать слова Сократа: "молю Бога, чтобы всть церкви, города и народы жили въ миръ", чъмъ какъ мы ихъ понимаемъ. Впрочемъ, не будемъ много настаивать на этомъ послъднемъ пониманіи словъ Сократа. Для насъ достаточно будетъ понимать ихъ въ смыслъ желанія мира, въ смысль мечты о наступленіи болье или менье продолжительнаго спокойствія въ церкви и государствъ. Если Сократъ только желало мира, а не считалъ его наступившимъ уже, какъ думаетъ Іеепъ, то какое основаніе пріурочивать появленіе труда Сократа къ 439 г. и не допускать, что такой факть могь последовать не только въ 439 г., а и въ дальнъйшіе года. Однакоже, мы не думаемъ, чтобы Сократъ издалъ въ свътъ свой трудъ въ 439 году, въ теченіе котораго законченъ этотъ трудъ, такъ какъ это обнаруживало бы съ его стороны поспъшность и торопливость, ничъмъ не вызываемую; не думаемъ также, чтобы это последовало въ 442 или 443 году, такъ какъ въ такомъ случав историкъ могъ бы разсказать что-нибудь изъ исторіи церковныхъ діль 439-441 годовъ. Всего віроятнъе, что Сократъ окончилъ и пустилъ въ публику свое произведение въ 440-441 годахъ.

Теперь перейдемъ къ болѣе обстоятельной характеристикѣ Сократа,—этого старѣйшаго изъ православныхъ церковныхъ историковъ V-го вѣка.

Изъ жизни Сократа отмътимъ нѣкоторыя черты, которыя положили свой отпечатокъ на характеръ его исторіи. Свое образованіе Сократъ получилъ у грамматиковъ Аммонія и Элладія, которые прежде имѣли школу при языческомъ святилищѣ въ Александріи, но которые потомъ, по разрушеніи этого святилища при Өеодосіи Великомъ, переселились въ Константинополь и сдѣлались здѣсь также наставниками юношей (V, 16). Намъ ничего опредѣленнаго неизвѣстно о какихъ-либо наставникахъ Сократа изъ среды христіанъ. Очень вѣроятно, что все его школьное образованіе ограничивалось тѣмъ образованіемъ, какое онъ получилъ подъ руководствомъ названныхъ нами наставниковъ

его изъ язычниковъ. А это имъло то существенное вліяніе на Сократа, что онъ отличался особенно высокимъ уваженіемъ къ языческой греческой наукъ; этимъ же обстоятельствомъ объясняется и то, что онъ не настолько былъ подготовленъ къ дъятельности въ качествъ христіанскаго ученаго, насколько это было бы желательно. Изъ языческихъ писателей позднъйшаго времени Сократъ былъ знакомъ съ Юліаномъ и Ливаніемъ, сочиненія которыхъ, направленныя противъ христіанъ, онъ разбиралъ критически (III, 23); изъ древнихъ на него сильное вліяніе оказалъ Өукидидъ, которому онъ подражаетъ 1) въ нѣкоторыхъ частяхъ своей исторіи (напр. въ предисл. къ VI кн.). Что касается его богословской образованности, пріобретенной имъ, кажется, при написаніи его исторіи, какъ говорится ad hoc, то несомнізнно, что онъ недостаточно быль начитань въ богословской литературъ. Кромъ Евсевія, Руфина, Филосторгія, Савина и св. Аванасія, о чемъ было упомянуто раньше, онъ зналъ лишь акты Архелая (I, 22), "Якорь" св. Епифанія (V, 24), одно сочиненіе Георгія Лаодикійскаго (I, 24), историческія повъствованія о монашествъ-Евагрія (III, 7) и Палладія (IV, 23), проповъди Несторія (VII, 32). За исключеніемъ этого немногаго, онъ зналъ еще очень мало по части богословской письменности. Сочиненія такъ называемыхъ отцовъ Каппадокійцевъ (Василія Великаго и др.) онъ зналъ очень поверхностно. Оригена зналъ недостаточно, по преимуществу, кажется, по апологіи, написанной пресвитеромъ Памфиломъ въ пользу Оригена. О христіанской литературъ, появившейся до временъ Оригена, Сократъ знаетъ кое-что и то больше по наслышкъ. Кой-гдъ онъ ссылается на Климента Александрійскаго, Иринея Ліонскаго, Аполлинарія Іерапольскаго (ІІІ, 7), но говорить о нихъ такъ, какъ можетъ говорить и человъкъ, не имъвшій въ рукахъ ни одного изъ ихъ сочиненій.

Сократъ, по его словамъ, родился и жилъ въ Константинополъ; этимъ условливалось то, что онъ съ особен-

<sup>1)</sup> Это уяснено Бауромъ и Гарнакомъ. Herzog-Hauck. Real-Encyklopädie, В. XIV. Harnack, Socrates, S. 406.



ною подробностью описываеть событія, происшедшія въ Восточной столицѣ (V, 24). Въ своемъ мѣстѣ нами было замѣчено, что профессіей Сократа была адвокатура, но трудно въ его исторіи отыскать сліды серьезнаго юридическаго образованія: въроятно — онъ былъ адвокатъ-практикъ. Ни по образованію, ни по своей общественной дізтельности Сократъ не имълъ никакихъ особенно близкихъ отношеній къ духовному сословію, къ духовнымъ сферамъ. Правда, въ церковной исторіи его встрівчается одна замівтка, изъ корой иногда делають выводь, что онь более или менее продолжительное время былъ клирикомъ въ Өессаліи. Такъ, въ пятой книгъ (гл. 22) его исторіи читаемъ: "Бывъ клирикомъ въ Өессаліи, я зналъ еще одинъ обычай. Тамъ клирикъ, если"... и проч. Въ такомъ видъ это мъсто читается и въ русскомъ переводъ исторіи Сократа. Но нъкоторые критики церковной исторіи Сократа (напр. знаменитый Валуа) находять такое чтеніе неправильнымъ. Чрезъ измізненіе пунктуаціи и самую незначительную перестановку словъ въ греческомъ текств этого мъста, получается такое чтеніе: "я зналъ обычай въ Өессаліи: тамъ клирикъ"... и пр. <sup>1</sup>). Основаніемъ къ такой поправкъ въ чтеніи Сократовой исторіи служить то, что самъ Сократъ весьма ясно говоритъ, что онъ родился, воспитался и жилъ въ Константинополъ; на житье же его въ Өессаліи и духовную должность, исполнявшуюся имъ здъсь, нътъ въ его трудъ никакого намека.

Нѣкоторые писатели считаютъ Сократа не совсѣмъ православнымъ. Его признаютъ новаціониномъ, приверженцемъ секты новаціанской. Такимъ изъ числа древнихъ писателей считалъ его историкъ Никифоръ Каллистъ, а изъ болѣе новыхъ—Бароній, Лаббе <sup>2</sup>). Разсмотримъ, сколько основательности въ подобномъ мнѣніи. Во-первыхъ, утверждаютъ, что онъ, Сократъ, слишкомъ тщательно слѣдитъ за преем-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Valesii. De vita et scriptis Socratis atque Sozomeni, p. 20. Migne. Gr. tom. 67.



¹) Το есть вивсто: "ἔγνων ἐγὼ καὶ ἔτερον ἔθος ἐν Θεσσαλία, γενόμενος κληρικὸς ἐκεῖ". "Ην νόμφ γαμήσας πρὶν κληρικὸς γένηται" — читаютъ: "ἔγνων... ἐν Θεσσαλία γενόμενος. Κληρικὸς ἐκεῖ ἢν νόμφ" и т. д. (Migne. Gr. tom. 67, p. 637).

ствомъ епископовъ новаціанскихъ, отмѣчаетъ годъ ихъ вступленія въ должность и годъ ихъ смерти, и вообще очень подробно и внимательно оповъщаетъ о томъ, что хорошаго или дурнаго случилось съ последователями Новаціана на Востокъ 1). Значитъ — дълаютъ выводъ. — онъ былъ новаціаниномъ. Во-вторыхъ, говорятъ, что Сократъ осыпаетъ похвалами представителей этой секты, выставляетъ нъкоторыхъ изъ нихъ лицами, сіявшими особенною святостію, а это будто бы странно слышать изъ устъ православнаго, если Сократъ былъ дъйствительно таковымъ. Но съ подобными доводами соглашаться нътъ надобности. Противъ перваго аргумента нужно замътить, что Сократъ слъдитъ не за преемствомъ только епископовъ новаціанскихъ, но и аріанскихъ, наприм. евноміанскихъ, македоніанскихъ, и однакожъ никто отсюда не дълаетъ вывода, что Сократъ былъ приверженцемъ какой либо изъ сектъ аріанскихъ. Если же Сократъ весьма тщательно передаетъ свъдънія о положеніи дізпъ въ средіз секты новаціанской, то нужно помнить, что онъ передаетъ въ особенности то, что случилось съ новаціанами въ Константинополів, а слівдить за церковными событіями въ Константинополѣ во всей ихъ широть онъ поставиль себь спеціальною целію, о чемъ онъ прямо говоритъ (V, 24). Противъ второго аргумента можно возражать тоже съ достаточною силою. Если Сократъ хвалитъ новаціанскихъ представителей, то въ этомъ нѣтъ ничего удивительнаго. Въ это время среди новаціанъ дъйствительно встрачалось немало лицъ почтенныхъ и достойныхъ. Въ указанномъ случав можно находить лишь обнаруженіе безпристрастія историка, каковымъ качествомъ въ самомъ дълъ отличался Сократъ, какъ увидимъ ниже. А главное — другой церковный историкъ, Созоменъ, современникъ Сократа, тоже очень много похвальнаго говоритъ о новаціанахъ, и однакожъ никому не приходитъ на мысль.

<sup>1)</sup> Въ сущности новаціане Востока суть ни кто другіе, какъ монтанисты, отложившіе бредни Монтана и оставшіеся при нѣкоторыхъ ригористическихъ воззрѣніяхъ первоначальныхъ монтанистовъ. Новаціанъ IV и V вѣка на востокѣ слѣдовало бы точнѣе называть: новомонтанистами.

на основаніи этого признака, выставлять Созомена сектантомъ, новаціаниномъ 1). Оправдывая Сократа, мы тѣмъ не менъе должны сознаться, что онъ въ своихъ хвалахъ представителямъ Восточнаго новаціанства заходить слишкомъ далеко. Такъ, онъ выставляетъ нѣкоторыхъ изъ нихъ чудотворцами, напр. епископа новаціанскаго Павла (VII, 17, 39) и новаціана-монаха Евтихіана (І, 13), окружаєть новаціанскаго епископа Агелія ореоломъ высшей святости (IV, 9), благоговъетъ предъ богословскою мудростію новаціанина Сисинія (V, 10) и т. д. Но все это еще не можетъ доказывать того, что самъ Сократъ былъ сектантомъ. Достаточно признать, что онъ несколько увлекался новаціанскою сектой. Пожалуй еще можно допускать, что онъ родился въ семьъ новаціанской, воспитался въ воззрѣніяхъ этой секты, но потомъ обратился къ православію 2). Что Сократъ, когда писалъ свою исторію, былъ человъкомъ, принадлежавшимъ къ православной церкви, а не былъ послъдователемъ новаціанъ, на это можно представить очень ясныя свидътельства изъ его исторіи. Такъ въ одномъ мѣстѣ этой послѣдней онъ называетъ "церковію" только представителей канолической въры, а новаціанъ противопоставляетъ членамъ церкви (II, 38). Очевидно, онъ признаетъ, что новаціане стоятъ внъ церкви, а этого конечно Сократъ не сдълалъ бы, если бы онъ принадлежалъ къ сектъ новаціанской. Въ другомъ мъстъ своей исторіи Сократъ говоритъ: "считаю нужнымъ не молчать и о томъ, что происходило у другихъ", и затъмъ перечисляетъ "аріанъ, новаціанъ и прочихъ еретиковъ" (V, 20). Ясно видно, что историкъ смотритъ на новаціанъ, какъ на общество, которое почти такъ же далеко отстоитъ отъ церкви, какъ аріане и другіе еретики. Разумъется, новаціанинъ не сталъ бы причислять себя къ еретикамъ, а слъдовательно и Сократъ не сталъ бы уравнивать новаціанское общество съ другими различными еретическими обществами, какъ онъ дълаетъ это въ своей исторіи. Не

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ пользу этого митнія склоняется Гарнакъ. Herzog—Hauck: Encykl. B. XIV, S. 415.



<sup>1)</sup> Cf. Valesii. De vita et scriptis Socratis atque Sozomeni, p. 20-21.

мѣшаетъ указать еще вотъ на какой фактъ: патріархъ Константинопольскій Нектарій, по совѣту нѣкоего лица, уничтожилъ особенную должность духовника для христіанъ своей церкви, каковая должность введена раньше, въ противодѣйствіе новаціанамъ, не признававшимъ земного видимаго покаянія. Сократъ замѣтно не одобряетъ за это Нектарія (V, 19). Но если бы Сократъ былъ новаціаниномъ, онъ долженъ былъ бы радоваться такой мѣрѣ, такъ какъ она, казалось, благопріятствовала воззрѣніямъ новаціанъ. Вообще нѣтъ сомнѣнія, что Сократъ относился къ господствующей церкви съ полнѣйшею преданностію. И такъ, нѣтъ твердыхъ основаній считать Сократа приверженцемъ новаціанства 1).

По своему религіозно-духовному направленію Сократъ былъ сторонникомъ Александрійской богословской школы, въ томъ видѣ, какой она получила въ IV и V вѣкахъ. Оттънокъ направленія школы Александрійской лежитъ на церковной исторіи Сократа и придаетъ ей своеобразный характеръ. Сократъ является усерднымъ почитателемъ таланта, трудовъ и памяти Оригена. Онъ, видимо, восторгается этимъ столпомъ Александрійской школы. Онъ находитъ, что все написанное и высказанное Оригеномъ одинаково хорошо и что не слъдуетъ въ сочиненіяхъ Оригена одно хвалить, а другое хулить (VI, 13. 17). Мало того: онъ является жаркимъ апологетомъ Оригена, когда ему приходится говорить о врагахъ этого последняго (II, 21 fin.; III, 17). Явный знакъ, что Сократъ былъ върнымъ другомъ Александрійской школы. Онъ съ большимъ восторгомъ говорить о прочихъ Александрійцахъ — Григоріи Богословъ (V, 7), Аванасіи Великомъ. Затъмъ, онъ возстаетъ на защиту Евсевія Кесарійскаго, этого изв'ястнаго поклонника Оригенова, когда кто-либо покушался подвергнуть сомнанію православіе Евсевія (II, 21). Все-признаки принадлежности Сократа къ школъ Александрійской. Несомнънно, наконецъ,

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Если върить Сократу, то и императоры Константинъ и Өеодосій I относились съ уваженіемъ къ новаціанскому обществу (I, 13; V, 10), хотя, конечно, считали его неправославнымъ.

что Сократъ въ изъяснении св. Писанія былъ аллигористомъ-въ духъ той же Александрійской школы. Такъ, при одномъ случав выраженію Христа въ евангеліи отъ Матөея: "когда будутъ гнать васъ въ одномъ городъ, бъгите въ другой "-- онъ даетъ смыслъ не буквальный, а таинственный: это значитъ, говоритъ онъ, что евангеліе предписываетъ чуждаться жизни въка сего и искать вышняго Іерусалима (V, 7). Въ догматическомъ отношеніи Сократъ стоялъ на той же точкъ зрънія, на какой стояли многіе изъ приверженцевъ александрійскаго направленія въ V вѣкѣ. Въ вопросъ о природахъ во Христь онъ склонялся къ монофизитству. "Человъчество и Божество во Христъ, разсуждаетъ онъ, соединены такъ, что они уже не два, а одно 1). Очень возможно, что если бы Сократъ дожилъ до открытаго появленія монофизитства, то онъ присталъ бы къ этой ереси: задатки для этого въ немъ уже были. Но онъ, по всей въроятности, умеръ ранъе этого времени и долженъ быть причисляемъ къ православнымъ сынамъ церкви V-го въка. Быть можетъ, это-то близкое къ монофизитству воззрвніе Сократа побудило знаменитаго Фотія замвтить о Сократъ (въ его "Библіотекъ"), что историкъ этотъ не очень точенъ въ догматическихъ истинахъ 2).

Объ источникахъ церковной исторіи Сократа, послѣ того какъ мы сообщили уже свѣдѣнія о главнѣйшихъ источникахъ историческихъ трудовъ какъ Сократа, такъ и Созомена съ Өеодоритомъ, намъ приходится теперь сказать немногое.

Въ числъ особливыхъ источниковъ, бывшихъ подъ руками Сократа при написаніи имъ своего труда, заслуживаетъ вниманія одно церковно-историческое сочиненіе древности, до насъ не сохранившееся. Это—церковная исторія нъкоего пресвитера Филиппа Сидита (т. е. изъ города Сида), болье обстоятельныя свъдьнія о которой находимъ у одного Сократа и считаемъ не безъинтереснымъ сообщить ихъ.



<sup>)</sup> VII, 32: συνανήλειπται ή ἀνθρωπότης τῆ θεότητι, καὶ οὐκέτει ἐισὶ δύο, άλλὰ ἔν.

<sup>2)</sup> Photii. Bibliotheca, cod. XXVIII.

Этотъ историкъ Филиппъ, по словамъ Сократа, былъ родомъ изъ города Сида въ Памфиліи, въ Малой Азіи. Онъ много занимался науками и имълъ прекрасную библіотеку; отличался усердіемъ по части написанія книгъ. Такъ онъ опровергалъ сочиненія Юліана, направленныя противъ христіанъ. Его церковная, или — какъ онъ назвалъ ее — "христіанская исторія была обширнымъ произведеніемъ. Она раздълялась на 36 книгъ; каждая изъ книгъ состояла изъ нъсколькихъ томовъ (т. е. болъе или менъе пространныхъ главъ), такъ что всъхъ томовъ вышло у него почти 1000. Сократь говорить: "въ своей исторіи Филиппъ хотель показать его необычайную ученость; онъ внесъ въ свою исторію многое, относящееся къ другимъ наукамъ, наприм. къ философіи, геометріи, астрономіи, музыкѣ (т. е. словесности), къ естественнымъ наукамъ. Какъ знатокъ естественныхъ наукъ, онъ описывалъ острова, горы, деревья. Въ общемъ, сочинение вышло чрезвычайно растянутымъ и --по словамъ Сократа-безполезнымъ какъ для людей неученыхъ, такъ и для ученыхъ, для неученыхъ оно было непонятно вследствіе искусственной напыщенной речи, а ученымъ оно не нравилось вследствіе часто встречавшихся въ немъ повтореній одного и того же". А главное — онъ допустилъ большія ошибки хронологическія. Наприміръ, повъствуя о временахъ Өеодосія Великаго, онъ затъмъ переходитъ къ описанію эпохи Аванасія Великаго, тогда какъ Аванасій жилъ раньше, и подобнымъ образомъ Филиппъ поступалъ часто (VII, 27). Кромъ того, какъ узнаемъ изъ того же Сократа, Филиппъ внесъ въ свою исторію не мало такого, что касалось его лично, но разсказъ его былъ пристрастенъ. Такъ какъ Филиппъ, по смерти Константинопольскаго епископа Аттика, домогался столичной епископской канедры и такъ какъ его домогательство кончилось ничемъ: ему предпочли Сисинія, то онъ, по известію Сократа, наговорилъ въ своей исторіи много худого какъ противъ своего соперника, такъ и противъ лицъ, рукополагавшихъ Сисинія и избирателей этого послідняго. Сократь и за это сильно не одобряетъ церковную исторію Филиппа

(VII, 26). Вообще Сократъ низко цѣнитъ трудъ своего современника. Насколько самъ Сократъ пользовался этимъ трудомъ, данныхъ для сужденія не имѣется. Во всякомъ случаѣ, едвали можно отрицать то, что энциклопедическій трудъ Филиппа могъ быть очень полезенъ для нашего историка, особенно — если примемъ во вниманіе, что Сократъ не обладалъ богословскою ученостью и нуждался въ справочныхъ книгахъ по вопросамъ прошедшей исторіи церкви.

Заговоривъ о Филиппъ Сидитъ, считаемъ не безполезнымъ сообщить и другія свідінія о церковно-историческомъ трудъ этого писателя, свъдънія, которыя можно почерпать изъ нѣкоторыхъ позднѣйшихъ источниковъ. Когда мы познакомимся съ этими извъстіями, то увидимъ, какъ правильно и здраво судитъ Сократъ о сочиненіи Филиппа. Всъ. дошедшія до насъ, свъдънія о сочиненіи Филиппа, какъ нельзя лучше, подтверждаютъ, что дълая нелестный отзывъ объ этомъ сочиненіи, Сократъ поступилъ вполнѣ безпристрастно: его отзывомъ руководило не честолюбіе соперника, а любовь къ истинъ. Кромъ Сократа, нъкоторыя свъдънія объ исторіи Филиппа Сидита сообщаетъ патріархъ Фотій, во времена котораго трудъ этотъ еще существовалъ. Но Фотій мало новаго сообщаетъ о разсматриваемомъ историческомъ произведеніи. Странно: Фотій почему-то насчитываетъ только 24 книги въ исторіи Филиппа, хотя, повидимому, онъ читалъ не часть, а целое сочинение. Патріархъ Константинопольскій сообщаетъ своимъ читателямъ, что исторія Филиппа начиналась съ библейскихъ временъ и открывалась словами: "въ началъ сотворилъ Богъ небо и землю". Этотъ критикъ, подобно Сократу, признаетъ исторію Филиппа написанною многословно, безо всякаго изящества; многословіе историка, по словамъ критика, заставляло читателя скоро чувствовать пресыщеніе и даже досаду. Подобно Сократу же, Фотій отказывается назвать трудъ Филиппа исторіей, — такъ много здісь поміщено разныхъ матерій, не относящихся къ дѣлу. Фотій, какъ и Сократъ, отмъчаетъ то обстоятельство, что Филиппъ считалъ себя достойнъйшимъ кандидатомъ епископской константинополь-

ской канедры и что онъ изливалъ потоки злословія на Сисинія, получившаго ту канедру, которой домогался самъ историкъ 1). Передадимъ нѣкоторыя другія свѣдѣнія о тойже исторіи Филиппа, сообщаемыя новъйшими писателями. Англійскій ученый Додвеллъ († 1711 г.), въ одной греческой рукописи (въ такъ называемомъ Броччіанскомъ кодексь), открыль накоторые фрагменты, принадлежащие къ исторіи Филиппа и публиковалъ ихъ 2). Фрагменты эти свидътельствуютъ, какъ замъчательно върно Сократъ, въ немногихъ вышеприведенныхъ словахъ, охарактеризовалъ своего предшественика по части церковной исторіографіи. Додвеллъ извлекъ изъ вышеуказанной рукописи списокъ учителей Александрійской школы за II, III и IV въка. Намъ нътъ необходимости входить въ спеціальныя разъясненія касательно этого списка <sup>8</sup>). Списокъ этотъ несомнѣнно имъетъ значеніе, такъ какъ это единственный источникъ, откуда наука извлекаетъ наиболъе обстоятельныя свъдънія о преемствъ Александрійскихъ катихитовъ. Но изъ этихъ нашихъ словъ не слъдуетъ, что разсматриваемый списокъ представляетъ собою какую-либо драгоцанность. Упрекъ Сократа, обращенный къ Филиппу и касающійся хронологическихъ неточностей этого историка, находитъ себъ полное оправданіе въ тахъ отрывкахъ, какіе найдены Додвелломъ, такъ, наприм., Филиппъ здъсь утверждаетъ, что Пантенъ былъ ученикомъ Климента и его преемникомъ по учительству въ Александрійской школф — явный знакъ, что историкъ очень мало зналъ исторію Александрійской церкви. Не безъ удивленія читають въ техъ же фрагментахъ, что будто Авинагоръ былъ тоже учителемъ въ названной школъ и предшествовалъ въ этомъ званіи Клименту 4). Въ настоящее время, по примъру Додвелла, обратилъ вниманіе на

<sup>1)</sup> Photii. Bibliotheca, cod. XXXV: Migne, tom. 103, p. 67.

<sup>2)</sup> Disserattiones in (St.) Irenaeum, p. 488 et cet. Oxon. 1689.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Лучшую оцвику извъстій Филиппа въ указанномъ случав дълаетъ. Redepenniug, въ статьъ: Alexandrinische Katechetenschule (Herzog-Hauck. Encyklopädie. B. I, S. 291—292).

<sup>4)</sup> Harnack. Die Ueberlieferung der Griechischen Apologeten, 179—180. Leipz. 1882.

фрагменты изъ исторіи Филиппа, находящіеся въ Броччіанскомъ кодексъ, нъмецкій ученый Де-Бооръ. Онъ извлекъ отсюда накоторые изъ нихъ и подвергнулъ анализу. Эти новые фрагменты касаются исторіи церкви первыхъ трехъ въковъ и сообщаютъ нъсколько свъдъній объ апокрифическихъ евангеліяхъ, Папін Іерапольскомъ, Игизиппъ, Юлін Африканъ и больше всего объ Александрійскомъ катихитъ Піеріи. Свідінія эти представляють нікоторый интересь въ научномъ отношеніи. Входить въ разсмотраніе важности этихъ свъдъній было бы здъсь не у мъста. Отмътимъ лишь одну черту, служащую къ характеристикъ исторіи Филиппа Сидита. Извъстія Филиппа всегда находятся въ смъщеніи съ извъстіями Евсевія о тъхъ же предметахъ, о которыхъ говоритъ и первый. Изъ этого ясно можно заключить, что, излагая исторію церкви первыхъ трехъ въковъ, Филиппъ дълалъ выдержки изъ Евсевія, но, не довольствуясь его извъстіями, присоединялъ къ нимъ еще другія извъстія въ томъ же родъ. Значитъ Филиппъ представлялъ собой очень не мудраго компилятора. Видно, что подъ руками Филиппа были сочиненія: Папія, Игизиппа, Оригена, Піерія и даже Златоуста; изъ этихъ сочиненій онъ и извлекалъ тв или другія свідінія для пополненія разсказовъ Евсевія, когда эти разсказы историкъ V-го въка вносилъ въ свою "христіанскую исторію 1). Къ сожальнію, найденные отрывки всъ касаются первыхъ трехъ въковъ, и потому они не могутъ указывать, какъ Филиппъ обработывалъ исторію церкви послъ временъ Константина, о чемъ собственно у насъ идетъ рѣчь при изученіи труда Сократа <sup>2</sup>). — Во всякомъ случав, благодаря Сократу, Фотію и новвишимъ ученымъ, мы не лишены возможности составить себъ приблизительно ясное понятіе о потерянномъ историческомъ сочиненіи Фи-

<sup>3)</sup> Нейманъ, издатель нѣкоторыхъ сочиненій Юліана, сообщаєть, что въ одномъ Вѣнскомъ рукописномъ кодексѣ находятся тоже нѣкоторые фрагменты изъ Филиппа, доселѣ никѣмъ неизданные. Harnack. Die Griechischen Apolog. S. 179. Anmerk.



<sup>1)</sup> De-Boor. Neue Fragmente in bisher unbekannten Excerpten aus der Kirchengeschichte des Philippus Sidetes (Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack. B. V. Heft 2, s. 167-184. Leipz. 1888).

липпа Сидита. На основаніи того, что мы знаемъ объ этомъ сочиненіи, повидимому, нѣтъ причинъ очень сожалѣть объ его утратѣ.

Не входя въ дальнъйшія изысканія касательно источниковъ исторіи Сократа, скажемъ только, что онъ былъ богатъ сырыми матеріалами, относящимися къ изучаемой имъ эпохъ. Такъ, у него подъ руками много было отдъльныхъ соборныхъ постановленій (дъяній), посланій императоровъ, посланій епископовъ и проч. Сократъ съ такою тщательностью собиралъ этого рода документы, что трудъ послъдующихъ церковныхъ историковъ V-го въка былъ облегченъ до весьма значительной степени.

Вообще, Сократъ говорилъ, что онъ ничего не писалъ, не удостовърившись напередъ въ истинности факта. Съ какою степенью критицизма онъ относился къ письменнымъ источникамъ, объ этомъ у насъ уже была рѣчь, когда мы говорили объ источникахъ общихъ для Сократа, Созомена и Өеодорита. Слъдуетъ однакожъ замътить, что тогда какъ Созоменъ и Өеодоритъ брали историческіе матеріалы изъ того или другого источника, не особенно заботясь о томъ, чтобы датъ предъ читателемъ отчетъ, какъ они смотрятъ на достоинства источника, Сократъ неръдко выражаетъ опредъленное мнъніе въ этомъ случаъ, поступая приблизительно такъ, какъ дълаютъ ученые въ новъйшее время. Критическіе отзывы Сократа о Руфинъ, Савинъ и пожалуй Филиппъ Сидитъ даютъ видъть въ немъ очень тонкаго критика письменныхъ историческихъ источниковъ.

Въ положеніи Сократа, который описываетъ частью свое время, частью время только что протекшее, большое значеніе должны были имѣть, въ качествъ источниковъ какъ его наблюденіе, такъ и разсказы другихъ лицъ о томъ, что они сами видѣли на своемъ вѣку или слышали отъ коголибо о событіяхъ, недавно совершившихся. Этого рода источниками пренебрегать историкъ отнюдь не могъ (см. предисл. къ VI кн.). Качества его личной наблюдательности, конечно, зависѣли отъ степени его умѣнья подмѣчать существенное и относиться безпристрастно къ наблюдаемому.

Въ этомъ отношеніи Сократь не заслуживаеть упрека: онъ умълъ наблюдать и способенъ былъ оріентироваться въ томъ. что ему удавалось видъть и узнать лично. Къ свидътельству постороннихъ лицъ, сообщавшихъ ему тъ или другія свъдънія, онъ относился съ тою разборчивостью, безъ которой историкъ легко превращается въ баснописца. Сократъ часто говоритъ, что онъ "употребляетъ все стараніе узнавать о происшествіяхъ отъ людей, которые знали ихъ, и тщательно развъдывать событія, чтобы не написать чеголибо противнаго истинъ" (VI, 19). И говоря такъ, Сократъ едва ли самохвальствуетъ: его исторія въ большинствъ случаевъ стоитъ не ниже тъхъ требованій, какія можно предъявлять серьезному историку, когда онъ пользуется и такими источниками, какъ разсказы лицъ, знающихъ о техъ или другихъ событіяхъ. Общій методъ, которому Сократъ сліздовалъ по его словамъ въ видахъ исторической истины, состоялъ въ разсматриваемомъ случав въ томъ, что онъ считалъ разсказы истинными, если передающіе свъдънія объ одномъ и томъ-же происшествіи не противорачатъ другъ другу (Предисловіе къ VI кн.). Методъ, нужно сказать, чрезвычайно простой, но естественный и целесообразный. Сократь также знаетъ, что къ устнымъ сказаніямъ слідуетъ относиться осторожно; онъ знаетъ и заявляетъ, что "люди любятъ сочинять разсказы о томъ, чего доподлинно не въдаютъ; и такъ какъ они всегда падки до новостей, то эти разсказы, если представляется къ тому случай, растутъ и плодятся по волъ каждаго" (V, 13). Подобное воззръніе Сократа должно было предохранять его отъ легендаризма. Спъшимъ однакожъ оговориться. Достойное серьезнаго историка отношеніе Сократа къ изустнымъ повъствованіямъ, какъ источнику, находитъ мало мъста у этого изслъдователя, когда онъ ведетъ рачь о новаціанахъ. Большинство разсказовъ Сократа о высоть добродьтели нькоторыхъ новаціанъ, ихъ чудотвореніяхъ, ихъ глубинъ познаній заимствованы историкомъ изъ подобнаго источника и не могутъ не возбуждать сомнъній касательно степени ихъ достовърности.

Скажемъ о духъ и характеръ церковной исторіи Со-

крата. Этотъ историкъ желалъ написать безпристрастное повъствованіе о лицахъ и событіяхъ. Онъ не хотълъ произносить сужденій о лицахъ и событіяхъ на основаніи какихъ-либо общественныхъ толковъ, стоустой, но часто лживой, молвы; онъ далекъ былъ отъ желанія давать въ своей исторіи мъсто лести и незаслуженнымъ похваламъ. Его намъреніемъ было писать правду, неприкрашенную правду. На подобное стремленіе историка достаточно указывають слѣдующія его слова: "Описаніе наше многимъ можетъ не понравиться либо потому, какъ говоритъ пословица, что истина горька, либо потому, что не съ похвалою будутъ произноситься у насъ (въ повъствованіи) имена лицъ, о которыхъ привыкли говорить съ подобострастіемъ, либо потому, что не будутъ величаться нами дъянія подобныхълицъ. Ревнители церкви упрекнутъ насъ за то, что епископовъ мы не называемъ боголюбезнъйшими, святъйшими или какъ-нибудь иначе. Другіе будутъ обезпокоены тъмъ, что къ именамъ царей мы не прибавляемъ словъ: божественный и владыка, и не будемъ употреблять другихъ титуловъ, которые обыкновенно присоединяются къ именамъ царей... Итакъ, повинуясь законамъ исторіи, которые требуютъ искренняго, безпристрастнаго разсказа событій, я приступлю къ своему изслѣдованію\* (Предисл. къ VI кн.). Съ такимъ взглядомъ на дъло историка пишетъ Сократъ свою исторію. Онъ хочетъ писать исторію не для своего времени, какъ дѣлаютъ писатели, желающіе или извлечь какую-либо пользу изъ своего труда, или досадить своимъ недругамъ; онъ хочетъ писать для потомства, для временъ грядущихъ, для которыхъ теряютъ интересъ личныя симпатіи и антипатіи историка, а имъютъ цвну лишь его правдивость и безпристрастіе. Онъ хочетъ создать такой трудъ, какой обыкновенно возбуждаетъ неудовольствіе въ современникахъ и похвалы въ потомствъ. Теперь вопросъ: насколько Сократъ въ дъйствительности приблизился къ тому идеалу, который предносился предъего взоромъ? Въ отвътъ на этотъ вопросъ приведемъ нъсколько отзывовъ о церковной исторіи Сократа, принадлежащихъ перу новъйшихъ и даже современныхъ намъ ученыхъ, имъв-

шихъ случай выразить свое мнвніе о достоинствахъ труда разсматриваемаго историка. Нужно сказать, что на долю Сократа выпало ръдкое счастіе: его хвалятъ какъ протестантскіе, такъ и римско-католическіе ученые, отъ этихъ лицъ не отстаютъ и русскіе писатели, имъвшіе случай ближе ознакомиться съ сочиненіемъ Сократа. Извъстный протестантскій ученый нашихъ дней, Гарнакъ, говоритъ: "Сократъ былъ честный писатель и хотълъ быть и былъ безпристрастенъ; онъ сообщаетъ правдивыя извъстія. А это много значитъ для писателя, жившаго въ V въкъ, замъчаетъ Гарнакъ. Онъ, Сократъ, сознавалъ, говоритъ тотъ же Гарнакъ, въ чемъ заключается долгъ историка и старался осуществить его. Онъ вездъ умъетъ провести точную границу между истиннымъ, въроятнымъ, невъроятнымъ и вздорнымъ. Ему нельзя поставить въ вину никакой предвзятости, онъ чуждъ всякой ненависти и коварства. Неръдко онъ поражаетъ насъ критицизмомъ своего сужденія, здравымъ смысломъ и осторожностію. Его приговоры относительно болъе видныхъ историческихъ лицъ чужды пристрастія и умъренны". Изображеніемъ нѣкоторыхъ лицъ въ своей исторіи онъ оказаль услугу наукъ. "Въ своемъ трудъ онъ обнаруживаетъ какъ искренность, такъ и силу ума: онъ до извъстной степени господствуетъ надъ матеріаломъ. Если возьмемъ во вниманіе отношенія, среди которыхъ онъ писалъ и недостатки его эпохи, то мы отнюдь не пожалуемся на судьбу, что такой мужъ, какъ Сократъ, оставилъ послъ себя историческій трудъ" 1). Фердинандъ Христіанъ Бауръ ставитъ Сократа выше его современниковъ-Созомена и Өеодорита и находитъ у него ясное пониманіе задачи историка <sup>2</sup>). Извъстный ученый комментаторъ Сократа, римско-католикъ Ген-

<sup>1)</sup> Herzog — Hauck. — Real — Encyklopādie, B. XIV, Artikl.: Socrates von Harnach, S. 411. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sokrates in Vergleichung mit den beiden andern, insbesonders dem Sozomenus, gerühmt werden kann, dass er über die Häresen billiger und unbefangener urtheilt in dem Interesse für Orthodoxie und Hierarchie gemässigter und mit Lobsprüchen gegen die Häupten der Kirche und des Staats weniger verschwenderisch ist, überhaupt ein reineres Bewusstsein der Aufgabe des Geschichtschreibers an den Tag legt. — Die Epochen der kirchl. Geschichtsschreibung. S. 27.

рихъ Валуа, тоже высокаго мнънія о достоинствахъ историческаго труда Сократа. Значитъ, протестантскіе историки на этотъ разъ не мъряютъ разсматриваемаго историка лишь на свой аршинъ, какъ это съ ними иногда бываетъ по какимъ-либо стороннимъ соображеніямъ. По сужденію ученаго Валуа, трудно встръчать что-либо прекраснъе сужденій Сократа (nihil est illustrius). По его мнвню, Сократь какъ о лицахъ, такъ и о событіяхъ церковной исторіи судитъ очень умно (optime), и заявляеть, что его сужденія важны и серьезны и что въ нихъ нътъ ничего лишняго, не идущаго къ дълу и пустого (nihil est in illo—judicio Socratis—nisi grave ac serium; nihil quod tanquam superfluum possis expungere) 1). Въ томъ же тонъ, въ какомъ говорятъ вышеуказанные иностранные ученые, дълаетъ отзывъ о сочиненіи Сократа и русскій переводчикъ этой исторіи. Въ предисловіи къ русскому переводу читаемъ такія слова: "Излагая свою исторію, Сократъ, кажется, думалъ только о пользъ потомства и нисколько не желалъ выказывать самого себя; имъя въ виду одну истину, историкъ передаетъ христіанамъ всъхъ въковъ върныя и точныя свъдънія <sup>2</sup>).

Въ виду такихъ единогласныхъ отзывовъ о достоинствахъ исторіи Сократа, необходимо признать, что безпристрастіе, правдивость и способность отличать истинное отъ неистиннаго составляютъ дійствительныя качества разсматриваемаго историка. А чтобы наглядніве представлять себів, въ чемъ и при какихъ случаяхъ выражаются указанныя качества историка, приведемъ приміры изъ его исторіи, достаточно подтверждающіе справедливость вышеприведенныхъ отзывовъ. Такихъ приміровъ у Сократа можно находить не мало. Начнемъ съ его сужденій и характеристикъ лицъ царственныхъ описываемаго имъ времени и ихъ отношеній къ церкви. Однимъ изъ лучшихъ доказательствъ уміренности и правдивости въ сужденіяхъ и характеристикахъ Сократа можетъ служить, наприміръ, его очень сдержанный отзывъ объ императорів Юліанів Отступ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Краткія свъдънія о Сократь: въ началь русскаго перевода, стр. 6.



<sup>1)</sup> Valesii, De vita Socratis., p. 19. 24. Migne, tom. 67.

никъ. Христіанскія симпатіи автора не заставляютъ его преувеличивать преступности и нечестія язычествующаго императора; онъ отнюдь не восхваляеть Юліана, но и не считаетъ его Декіемъ христіанскаго времени. Сократъ очень разсудительно отличаеть въ Юліанъ личность человъка отъ личности правителя, и, отзываясь о немъ съ уваженіемъ, какъ о человъкъ, воздаетъ ему должное и какъ правителю, не переступая однакожъ и въ этомъ случав предвловъ историческаго безпристрастія. Посмотримъ, какъ же именно судитъ онъ о Юліанъ. "Намъреваясь говорить о царъ Юліанъ, мужъ красноръчивомъ-пишетъ Сократъ-просимъ всъхъ лицъ, къ нему дружественныхъ, не требовать отъ насъ нарядныхъ выраженій, какъ будто-бы разсказъ непремънно долженъ равняться съ достоинствами того, о комъ идетъ рѣчъ" (III, 1). Онъ хвалитъ его образцовую ревность къ произнесенію ръчей въ сенать (III, 1 fin.), сочувствуетъ его воздержанію, умфренности и простотф его жизни (ibid.). И при одномъ случав онъ же выражаетъ мысль, что онъ не сталъ-бы прекословить тому, кто захотълъ бы хвалить Юліана, какъ человъка, но его возмущаетъ въ Юліанъ то, что онъ былъ писателемъ, порицавшимъ христіанство (III, 22). Разсматривая его даже какъ правителя, занесшаго руку на христіанство, онъ однакожъ не всъ мъры Юліана, касавшіяся христіанъ, признаетъ злонамъренными. Такъ онъ не усматриваетъ ничего особенно злобнаго въ томъ распоряженіи, которое сдѣлалъ Юліанъ при началѣ своего царствованія и которымъ возвращались изъ ссылки всі христіане, какого-бы то ни было въроисповъданія. Сократъ видитъ въ этомъ не болъе какъ политическую хитрость, которую Юліанъ хотълъ умиротворить умы (III, 1 fin.). Описаніе гоненій Юліана противъ христіанъ, сдъланное Сократомъ, чуждо преувеличеній и соотвітствуєть какъ характеру Юліана, такъ и условіямъ времени (III, 17—19 и пр.). При всемъ томъ Сократъ не былъ какимъ-нибудь почитателемъ этого отступника. Онъ порицаетъ Юліана за его ненависть къ христіанамъ (III, 11), онъ разсматриваетъ какъ проявленіе гнъва Божія на Юліана—неудачу іудеевъ возстановить

Іерусалимскій храмъ, —предпріятіе, начатое іудеями по иниціатив'в императора (III, 20); соглашается съ твмъ, что быть можетъ впоследствіи преследованія христіанъ отъ Юліана получили бы большую напряженность (III, 19), и не обинуясь разсматриваетъ смерть Юліана, какъ кару Божію за его нечестіе (III, 21). Замътимъ: если историкъ вообще такъ сдержанно судитъ о такомъ лицъ, какъ Юліанъ, то это ясно можетъ показывать, насколько Сократъ былъ чуждъ партійности и ригоризма. — Сократъ даже въ описаніи современнаго ему императора Өеодосія Младшаго не допускаетъ излишней льстивости, безъ которой едвали могъ обойтись историкъ — современникъ и притомъ житель Константинополя. Какъ при описаніи Юліана Сократъ не сгущаетъ красокъ, чего были бы въ правъ ожидать первые читатели его исторіи, такъ при изображеніи Өеодосія тъже читатели не встрвчали нарочитыхъ прикрасъ, какъ было въ обычав въ то время. Всв качества, какія Сократъ указываетъ, и всъ черты, какими онъ изображаетъ Өеодосіявзяты изъ дъйствительности и не преувеличены, къ чему мало склонны были другіе панегиристы. Самъ Сократъ прямо заявляетъ, что сказанное имъ о Өеодосіи сказано по чувству справедливости, а не изъ лести (VII, 42). Дъйствительно, Сократъ выводитъ предъ нами живое лицо; онъ говоритъ о государственной опытности Өеодосія, о строгомъ исполненіи имъ церковныхъ обрядовъ, о его набожности, такъ что его дворецъ былъ своего рода монастыремъ, — о его любви къ церковному благолъпію и церковнымъ бесъдамъ, о его приверженности къ священникамъ, о его кротости и проч. (VII, 22). Правда, мы встръчаемъ у Сократа сравненіе этого государя съ Моисеемъ и Давидомъ (ibid. fin.), но это неизбъжная дань пресловутому Византійскому этикету, оправдываемая успѣшными военными дъйствіями государя. Замътимъ, что тотъ же Өеодосій, подъ перомъ другого современнаго Сократу историка-Созомена, является совсъмъ другимъ человъкомъ: Өеодосій становится для него тімъ же, чімъ былъ для Евсевія Константинъ. Вообще, Сократово описаніе даже

современнаго ему императора, при которомъ историкъ жилъ и писалъ, очень близко къ истинѣ, а это можетъ служить достаточнымъ свидѣтельствомъ безпристрастія историка.

Таково отношеніе историка къ внѣшнимъ дѣятелямъ въ средѣ тогдашняго христіанскаго міра. А каково отношеніе историка къ внутреннимъ церковнымъ явленіямъ описываемаго времени—это хорошо можно изучать на его воззрѣніяхъ и сужденіяхъ касательно ересей, которыми особенно было богато то время.

Свой взглядъ на ереси, какъ на извъстныя церковноисторическія явленія, Сократъ не формулируєть точно и прямо; но этотъ взглядъ его довольно высказывается въ тъхъ характеристикахъ, какія онъ даеть относительно личностей накоторыхъ епископовъ. Изъ этихъ характеристикъ видно, что ереси возбуждали въ душъ историка не озлобленіе и ненависть къ нимъ, а чувство жалости и состраданія къ заблуждающимся. Сократъ съ большимъ почтеніемъ относится къ Константинопольскому епископу Аттику (406-425 г.г.) — за то, между прочимъ, что "онъ своимъ благоразуміемъ — говорить историкъ — не только держалъ въ единеніи православныхъ, но изумлялъ и еретиковъ и никакъ не ръшался преслъдовать ихъ, а если же иногда и возбуждалъ въ нихъ страхъ, то послѣ, въ отношеніи къ нимъ, опять выказывалъ свою снисходительность" (VII, 2). Историкъ приводитъ письмо Аттика къ пресвитеру Калліопію, въ которомъ говорилось: "когда будешь раздавать пособія, не обращай вниманія на въроисповъданія, но имъй въ виду только одно — напитать алчущихъ, не разбирая, по нашему-ли они мыслятъ" (VII, 25). За незлобіе и снисходительность къ еретикамъ Сократъ хвалитъ и Прокла, одного изъ преемниковъ Аттика (434-447). Онъ пишетъ: "воспитанный Аттикомъ, Проклъ подражалъ всъмъ его добродътелямъ, онъ на всъхъ дъйствовалъ ласково и старался привести ихъ къ истинъ скоръе этимъ средствомъ, чъмъ силою. Ръшившись не преслъдовать ни одной ереси, онъ возвратилъ церкви достоинство кротости" (VII, 41). Эти послѣднія слова особенно характеристичны: они показывають, что Сократь считаль униженіемь достоинства церкви--- гнать и преслъдовать еретиковъ. О томъ же самомъ Проклѣ Сократъ замѣчаетъ еще: "у него было правиломъ мало безпокоиться относительно такъ, кто не такъ мыслилъ о Богъ, какъ онъ самъ мыслилъ" (ibid.). Такъ похваляетъ историкъ тахъ епископовъ, которые снисходительно смотръли на ереси и на еретиковъ. Напротивъ, онъ же относится съ порицаніемъ къ тѣмъ епископамъ, которые поступали совершенно иначе, которые были болъе или менъе жестоки съ еретиками, каковъ, напримъръ, былъ Несторій. О немъ историкъ отзывается очень невыгодно, принимая во вниманіе его ненависть къ еретикамъ (VII, 29). Сократъ готовъ даже забыть всв другія достоинства извъстнаго епископа, какъ скоро онъ знаетъ о нерасположении и стъсненіи такимъ лицомъ еретиковъ. Такъ Сократъ двусмысленно отзывается даже объ Іоаннъ Златоустъ (398-404 г.) (VI, 11; VI, 21)-по этой единственно причинъ, хотя и не отрицаетъ его великихъ заслугъ для церкви. Сократъ почти соглашается съ мнвніемъ нвкоторыхъ своихъ современниковъ, что низложение Златоуста съ канедры нужно разсматривать какъ кару Божію, постигшую этого послѣдняго за то, что онъ сурово поступалъ съ иновърцами, не былъ наклоненъ къ религіозной терпимости (VI, 19). Если, на основаніи вышеприведенныхъ отзывовъ и фактовъ формулировать взглядъ Сократа на ереси, то онъ будетъ заключаться въ следующемъ: еретики суть люди заблуждающіеся и поэтому достойны сожальнія, въ борьбь съ ними требуются не мъры жестокости, а мъры кротости и благоразумія.

Такой взглядъ Сократа на еретиковъ сопровождается выгодными результатами на изложеніи и изученіи имъ ересей. Онъ старается при ихъ изученіи уловлять ихъ дѣйствительныя черты, характеризующія ихъ стремленія, свойства и опредѣляющія ихъ историческое значеніе. Онъ старается быть безпристрастнымъ, не измѣняя однакожъ долгу православнаго историка. Особенная черта безпристрастія историка высказывается въ томъ, что, порицая еретическое мнѣніе

извъстнаго лица, онъ не старается заподозръвать нравственную жизнь еретика, какъ иногда дълаетъ Евсевій, не старается отрицать и заслугъ еретика для христіанскаго общества, если таковыя дъйствительно были. Такъ, онъ не задумывается хвалить нѣкоторыхъ епископовъ, принадлежавшихъ къ обществу новаціанскому, осужденному церковію, если жизнь ихъ была доблестна и могла служить образцомъ для другихъ; онъ хвалитъ, напримъръ, Агелія, епископа новаціанскаго, проводившаго, по его словамъ, "жизнь апостольскую" (IV, 9), хотя Сократъ хорошо зналъ, что общество новаціанское не чуждо крайностей и не есть общество православное въ точномъ смыслѣ этого слова. Нисколько не затрудняясь, онъ хвалитъ еретика Аполлинарія за то, что онъ защищалъ науку христіанскую въ виду нападокъ Юліана (III, 16), хотя тотъ же Сократъ вполнъ не одобряетъ еретическаго образа мыслей Аполлинарія. Если такъ относится Сократъ къ нѣкоторымъ еретикамъ, то это не значитъ, что онъ намъренно старался отыскивать привлекательныя стороны въ личностяхъ отщепенцевъ. Ни мало онъ не задумывается прямо и рѣшительно порицать еретиковъ, какъ скоро поведеніе и дъятельность этихъ послъднихъ, не давали права на одобрительный отзывъ. Такъ, Сократъ отзывается вполнъ не одобрительно объ аріанинъ Аэціи, положившемъ начало ереси аэціанъ (II, 35). Такъ же поступаетъ онъ и при сужденіи объ Евноміи (IV, 7). Итакъ, объективность изображенія ересейвотъ чемъ ознаменовывается въ исторіи Сократа толерантный взглядъ его на ереси и еретиковъ.

Эта объективность даетъ ему возможность пристальнъе и внимательнъе вглядываться въ вопросъ о происхожденіи ересей. Однимъ изъ источниковъ ересей онъ считаетъ "діалектику и суетное обольщеніе", возбуждающія безпокойство и раздъленіе въ церкви и затемняющія апостольскую въру христіанскую (І. 18 fin.). Поэтому онъ не ограничивается, подобно Евсевію, указаніемъ какъ на общій источникъ заблужденій въ родъ человъческомъ — козни духа злобы, но старается уяснять частныя причины, вызвавшія

появленіе тахъ или другихъ заблужденій. Представимъ примъры. Евсевій и Сократъ-оба эти историка говорять о возникновеніи очень сильно распространенной ереси манихейства; но въ ихъ сужденіяхъ по этому вопросу замътна значительная разница. Между тъмъ какъ Евсевій, имъя въ виду главнымъ образомъ возбудить въ христіанахъ ненависть и презрѣніе къ ереси, выставляетъ на первый планъ ея злой корень и говоритъ: "ибо точно, самъ демонъ, врагъ Божій, сатана ко вреду многихъ, выбросилъ на свътъ основателя ереси-Манеса", и при этомъ мало обращаетъ вниманія на историческія условія возникновенія явле нія (VII, 31), Сократъ не удовлетворяется такимъ общимъ взглядомъ на сущность ереси и старается разъяснить дело многостороннъе. Этотъ историкъ говоритъ: "не задолго до времени Константина, къ истинному христіанству начало прививаться христіанство язычествующее, какъ къ пророкамъ прививались лжепророки, къ апостоламъ — лжеапостолы. Ибо тогда къ христіанству Манесъ приноравливалъ ученіе языческаго философа Эмпедокла, о чемъ Евсевій хотя и упомянулъ въ своей исторіи, но не разсказалъ подробно. Поэтому я считаю необходимымъ восполнить пропущенное; ибо тогда будетъ извъстно, кто былъ Манесъ и откуда и какъ отважился на такую дерзость". Затъмъ Сократъ указываетъ, что Манесъ соединилъ въ одно цълое-христіанство, ученіе Эмпедокла и Пивагора (I, 22). Вообще историкъ хочетъ указать ту почву, на которой возросло явленіе 1). При изложеніи исторіи IV и V-го въка, описанной имъ въ качествъ продолжателя Евсевія, Сократъ всегда старается допытываться, какъ возникла ересь и въ чемъ заключалась ея сущность. Такъ онъ старается разъяснить обстоятельства возникновенія ереси Аполлинарія, причемъ. указываетъ и на то, какое значеніе въ этомъ случав имвло "софистическое красноръчіе" ересеначальника (II, 46). Съ

¹) Конечно, вопросъ о Манесъ и манижействъ не такъ простъ, какъ представляетъ его Сократъ; это открылось въ особенности послъ изслъдованій Кесслера (Kessler—въ Энциклопедіи Герцога—Гаука и въ отдъльномъ сочиненіи, коего вышелъ, впрочемъ, кажется, лишь одинъ томъ).



такимъ же стремленіемъ какъ можно точнѣе понимать сущность и происхожденіе ереси, онъ приступаетъ къ изученію современныхъ ему ересей. Въ этомъ отношеніи можно указать на его заботливость понять возможно объективнее надълавшую столько шуму ересь Несторія. Сократь не хочетъ върить общественнымъ толкамъ относительно ереси Несторія; онъ, по его словамъ, самъ внимательно изучаетъ сочиненія Несторія, и плодомъ этого изученія было то, что Сократъ прямо отвергнулъ ходившіе тогда толки о Несторіи, что будто онъ называлъ Христа, подобно Павлу Самосатскому, простымъ человъкомъ, — говоримъ: онъ отвергнулъ подобное мивніе, какъ ложное, и устанавливаетъ тотъ именно взглядъ на сущность ереси Несторія, котораго и донынъ держится большинство ученыхъ, т. е., что Несторій неправильно понималъ ипостасное соединеніе естествъ во Христь, признавая, однакожъ, во Христь Божество, чего не дълалъ Павелъ Самосатскій (VII, 32).

Говоря объ отношеніи Сократа къ ересямъ, описаннымъ имъ въ исторіи, нельзя пройти молчаніемъ его взгляда на догматическіе споры VI и V-го вѣка. Этотъ взглядъ очень характеристиченъ. Историкъ полагаетъ, что эти споры могли быть гораздо менъе шумными и, пожалуй, ихъ совсъмъ не было бы, если бы представители церкви показывали себя не столь склонными къ этимъ спорамъ. Сущность этого взгляда историкъ выражаетъ не разъ, напримъръ, при слъдующихъ случаяхъ. Сократъ приводитъ извъстное письмо Константина Великаго къ Александру Александрійскому и Арію, въ которомъ царственный авторъ выводитъ происхожденіе Троичныхъ споровъ изъ излишней любопрительности Александра и Арія и внушаетъ имъ мысль кончить свой споръ миромъ. Приводя это письмо, Сократъ говоритъ отъ себя: "такія-то дивныя и исполненныя мудрости увъщанія предлагало имъ царское письмо. Но несмотря на старанія царя, эло (т. е. развитіе споровъ) становилось сильне; ибо это посланіе не смягчило ни Александра, ни Арія" (кн. I, гл. 7 и 8 init.). Тотъ же Сократъ, разсказывая о продолженіи споровъ аріанскихъ послѣ никейскаго собора, гово-

ритъ: "мы узнали изъ различныхъ посланій, писанныхъ епископами другъ другу послъ собора, что нъкоторыхъ между ними слово "единосущный" приводило въ смущеніе. Сдѣлавъ его предметомъ своихъ бесъдъ и изслъдованій, они возбудили междуусобную войну, и эта война нисколько не отличалась отъ ночного сраженія, потому что объ стороны не понимали за что бранятъ одна другую" (I, 23). Сократъ находить, что развитію споровь еще содъйствовало слъдующее обстоятельство: по его мнвнію, иные епископы, желая причинить вредъ и непріятности своимъ врагамъ, обвиняли ихъ въ догматическихъ заблужденіяхъ и темъ увеличивали волненіе умовъ (I, 24). Разумвется, нътъ надобности доказывать, что изложенный взглядъ Сократа представляетъ крайность: религіозные споры возникали не потому, что находились охотники спорить, а потому, что предметы споровъ были такъ важны, что оставаться въ бездъйствіи являлось дъломъ невозможнымъ.

Возникаетъ естественный вопросъ: какимъ образомъ у Сократа могло выработаться такое отношеніе къ главнъйшимъ явленіямъ его времени, какое находимъ въ его исторіи-разумъемъ мягкость и спокойствіе въ сужденіи о ересяхъ и явное недовольство развитіемъ догматическихъ споровъ изучаемаго имъ времени. Вопросъ этотъ не представляется празднымъ, какъ скоро возьмемъ во вниманіе, что Сократа въ этомъ случав нужно считать исключеніемъ въ ряду древнихъ церковныхъ историковъ. Разрѣшить вопросъ, сколько знаемъ, брался одинъ Адольфъ Гарнакъ. Онъ находитъ, что во взглядахъ Сократа нътъ ничего особеннаго, что будто это обычная точка зрънія греческихъ мірянъ, кокоторые всегда ставили себя вдали отъ догматическихъ споровъ. Онъ утверждаетъ при томъ, что грекъ-мірянинъ древняго времени имълъ очень ограниченный взглядъ на сущность православія: съ этой точки зрівнія всякій правильно въровавшій во Св. Троицу представлялся правовърующимъ; такихъ представленій держался, по взгляду Гарнака, и Сократъ. Конечно, этотъ ученый не отрицаетъ, что къ укорененію въ Сократь его взглядовъ служили: и его темпера-

ментъ, и наклонности, и нравственное чувство, -- но этимъ свойствамъ природы историка изслѣдователь придаетъ второстепенное значение <sup>1</sup>). Върно ли это мнъние Гарнака? Едва-ли. Во-первыхъ, нельзя думать, что міряне въ Греціи были индифференты къ вопросамъ догматики. Въ греческой церкви не было проведено такой разграничительной черты, которая бы ръзко отличала мірянъ отъ лицъ духовныхъ. Епископы неръдко избирались изъ мірянъ. Слъдовательно, нельзя противопоставлять классъ мірянъ классу духовенства, какъ будто у этихъ классовъ было различіе направленія и настроенія мысли. Да и исторія не оправдываеть мнвнія Гарнака. Сократь быль не единственнымъ церковнымъ историкомъ-міряниномъ, мірянами были и Филосторгій и Евагрій, —но почему же у нихъ нать тахъ сужденій, какія характеризируютъ Сократа? А всв Византійскіе императоры, будучи мірянами, держались ли тахъ же воззраній какъ и Сократъ? Не слъдуетъ соглашаться и съ тъмъ положеніемъ Гарнака, что будто для Сократа, какъ мірянина, всѣ лица, право върующіе во Св. Троицу, представлялись уже вполнъ православными. Если бы это было такъ, то онъ не причислилъ бы къ еретикамъ ни Аполлинарія, ни Несторія, такъ какъ оба эти лица въ точности исповъдывали никейскую въру. Значитъ, объяснение особенностей міровоззрѣнія Сократа нужно искать не тамъ, гдф ищетъ Гарнакъ, а гдф-нибудь еще. Къ сожалънію, на разбираемый вопросъ не можетъ быть дано безспорнаго отвъта. Можно дълать лишь въроятныя догадки. Сложиться міровоззрѣнію Сократа помогли следующія обстоятельства: Сократь быль воспитань въ школъ языческой, лицами, потерпъвшими отъ строгости правительственной власти, изгнанными изъ своего отечества, лишившимся своихъ святилищъ. Возможно, что они старались воспитать въ Сократь нерасположение ко всякимъ насильственнымъ мфрамъ, какъ скоро дфло касалось религіозныхъ убъжденій. Къ этому еще могло присоединяться и то, что у Сократа издавна были какія то отношенія къ

<sup>1)</sup> Herzog-Hauck. Real-Encyklop. B. XIV, S. 409-410.



новаціанамъ. У Сократа не было силь осуждать новаціанъ, напротивъ у него была наклонность разсматривать ихъ въ лучшемъ свътъ. Если такъ относился онъ къ этого рода заблуждающимся, то простая последовательность умнаго человъка, какимъ былъ Сократъ, требовала, чтобы онъ не столь строго судиль и о другихъ заблуждающихся. Чтоже касается его недовольства развитіемъ богословскихъ споровъ, оно могло происходить у него отъ того, что онъ, какъ человъкъ не великой богословской учености, не могъ понимать всей важности многихъ богословскихъ вопросовъ. Одного нужно остерегаться при сужденіи о міровоззрѣніи Сократа: его, Сократа, отнюдь не нужно признавать какимълибо скептикомъ, считающимъ невозможнымъ разобраться въ тонкихъ вопросахъ и охотно допускающимъ, что выдаваемое за истину есть, быть можеть, относительная ложь, а выдаваемое за ложь, быть можетъ, носитъ въ себъ элементы относительной истины. Сократь православіе сравнивалъ съ "пшеницею", а ереси и заблужденія съ "плевелами" (I, 22). Слъдовательно, онъ не былъ скептикомъ и индифферентистомъ, — тъмъ равнодушнымъ къ религіозной истинъ человъкомъ, который сомнъвается въ возможности рѣшить: гдѣ истина и ложь въ религіозныхъ вопросахъ.

Дополнимъ еще нѣкоторыми чертами характеристику историческаго труда Сократа. Заслуживаютъ вниманія его сужденія относительно религіозныхъ явленій внутренней жизни христіанскаго общества IV и V вѣка—явленій, правда, менѣе важныхъ, чѣмъ исторія ересей. Разумѣемъ его приговоры касательно споровъ о времени и характерѣ празднованія Пасхи, о постахъ: какіе они должны быть и сколько продолжаться. Надъ этими явленіями, въ которыхъ выразилась въ большей или меньшей мѣрѣ внутренняя жизнь христіанскаго общества того времени (V, 21), Сократъ произноситъ судъ въ духѣ кротости и снисхожденія, стараясь держаться не вліянія партій, а лишь прямого духа Евангелія. Посмотримъ прежде всего, какой судъ онъ произноситъ касательно спорившихъ о праздникѣ Пасхи. "Считаю нужнымъ, говоритъ онъ, изложить собственныя мысли о Пасхѣ. Мнѣ

кажется, что подражатели іудеевъ, т. е. христіане, праздновавшіе Пасху одновременно съ іудеями, не имъютъ достаточно основаній упорно защищать свою практику. Они не берутъ во вниманіе того, что по смѣненіи іудейства христіанствомъ, обрядовая сторона закона Моисеева упразднилась. И это открывается само собою. Христіанамъ ни одно предписаніе Христово не позволяетъ іудействовать. Народъ іудейскій находился подъ игомъ рабства, а посліздователи Христа призваны къ свободъ и потому апостолъ убъждаетъ не соблюдать болъе ни дней, ни мъсяцевъ, ни лътъ" (Кол. 2, 16-17). Но, не становясь на сторону послъдователей іудейскаго преданія, Сократъ далекъ отъ того, чтобы безъ всякихъ разсужденій одобрять противниковъ іудействующей практики въ вопросъ о празднованіи Пасхи. Онъ находить, что и антијудейская практика не имветъ подъ собой незыблемыхъ основаній. "Совершающіе празднованіе Пасхи въ четыренадесятый день (Нисана), т. е. вмъстъ съ іудеями, утверждаютъ, что это предано имъ отъ апостола Іоанна, а римляне и западные говорятъ, что свое обыкновеніе получили они отъ апостоловъ Петра и Павла. Но тъ и другіе не могутъ представить на то письменнаго доказательства", замѣчаетъ Сократъ (V, 22 init.). Послъ этого понятно, что всъ споры подобнаго рода должны были представляться Сократу несоотвътствующими заповъди апостольской овзаимной любви и согласіи. Поэтому Сократъ, выражая свое сужденіе по данному вопросу, говорить: "цъль апостоловъ была не та, чтобы опредълять времена праздниковъ, но чтобы дать руководство къ правой жизни и благочестію. Вотъ, что угодно Богу, говоритъ апостолъ: "угодно Св. Духу и намъ не возлагать на васъ никакого бремени болъе, кромъ необходимаго" (Дѣян. 15, 28), т. е., замѣчаетъ историкъ, кромѣ того, что соблюдать необходимо нужно. Между тъмъ, есть люди, продолжаетъ онъ, которые, пренебрегая этими заповъдями, о дняхъ праздниковъ спорятъ будто о душъ, и незамътно дълаютъ противное тому, что угодно Богу" (V, 22). Подобный же, отзывъ дълаетъ Сократъ и касательно споровъ о продолжительности и характеръ постовъ. Представивъ

образцы безконечнаго различія въ церквахъ относительно обычаевъ, дъйствовавшихъ тамъ и здъсь въ соблюденіи поста, Сократъ говоритъ: "такъ какъ никто не можетъ указать на письменное повельніе отъ апостоловъ касательно этого вопроса, то явно, что апостолы предоставили все это воль и выбору каждаго, чтобы всякій дълалъ доброе не по страху и принужденію" (ibid.).

Сократъ держится самостоятельнаго мнфнія и тогда, когда встрвчается съ другими спорными вопросами, занимавшими общество христіанское его времени. Таковы, наприм., вопросы: нужно ли христіанамъ изучать эллинскую науку, нужноли подвергать анавемъ Оригена, какъ еретика? Во всъхъ этихъ вопросахъ Сократъ показываетъ собою человъка образованнаго, не увлекающагося крайностями. Онъ со всею ревностію отстаиваетъ, вопреки обскурантамъ, важность и необходимость изученія языческой науки для христіанина (III, 16); отсюда онъ всегда относитъ къ истиннымъ достоинствамъ извъстнаго историческаго лица, когда оно знакомо было съ языческою наукой. Такъ, онъ хвалитъ за это Василія Великаго, Григорія Богослова (IV, 26), Аттика Константинопольскаго (VII, 2). Что касается до Оригена, то, къ чести историка нужно сказать, что Сократъ, нисколько не задумываясь, становится на сторонъ этого великаго Александрійскаго учителя, свътила III-го въка, и съ ревностію защищаетъ его отъ порицаній со стороны его враговъ (наприм. VI, 13 и др.).

Окончивъ характеристику церковной исторіи Сократа, перечислимъ главные недостатки, присущіе этому историческому труду. Какъ ни странно это покажется, Сократъ, создавая церковно - историческое произведеніе, точно не зналъ, въ чемъ должна заключаться задача церковно-историческаго произведенія. Онъ собиралъ матеріалы, располагалъ ихъ въ извъстномъ внъшнемъ порядкъ, но онъ не давалъ и не могъ дать себъ отчета: почему и зачъмъ это помъщено? Вслъдствіе этого, въ сочиненіи Сократа находимъ рядъ эпизодовъ, анекдотовъ, которые нашли себъ мъсто у Сократа только потому, что онъ ихъ зналъ. Свъдънія его

Digitized by 12togle

по части придворной исторіи были очень ограничены. Онъ недостаточно зналъ, что за личности были тъ императоры, о какихъ у него идетъ ръчь. Поэтому онъ, наприм., хвалилъ достоинства императора Аркадія, чего этотъ совсемъ не заслуживалъ. Далъе: уже Евсевій очень мало знакомъ былъ съ западной церковью прежняго и своего времени; еще меньше обнаруживаетъ знакомства съ церковными дълами Запада Сократъ. Онъ готовъ думать, что пиша исторію греческой церкви, онъ излагаетъ исторію всей христіанской церкви. Отъ чего бы ни зависъло это явленіевсе равно. По части хронологіи Сократъ вообще превосходить и Созомена, и Өеодорита, но и у него встрвчается не мало невърностей, въ особенности не выдерживаетъ критики его счетъ олимпіадъ 1). Сократъ, наконецъ, является въ исторіи жалкимъ суевъромъ, впрочемъ-во вкусъ своего времени. Такъ, онъ въритъ въ какихъ-то фурій, которыя будто убиваютъ людей. Разсказывая о смерти Юліана, онъ приводитъ свидътельство одного лица, приближеннаго къ этому императору, что будто бы Юліанъ умеръ, будучи пораженъ демономъ (III, 2). Сократъ при этомъ случав замвчаетъ отъ себя: "можетъ быть, и дъйствительно такъ было, ибо фуріи умерщвляли многихъ". Онъ въритъ, что въ древности жили какіе-то неизвъстные предсказатели, которые начертывали свои предсказанія на вещественныхъ предметахъ и что эти предсказанія сбывались съ удивительною точностію (IV, 8); въритъ, что будто появленіе кометы предвъщаетъ несчастіе (VI, 6) и т. д.

<sup>1)</sup> Исчисленіе и недостатокъ церковной исторіи Сократа можно находить у Гарнака въ прежде цитованной его стать (S. 412—413) и въ книжк leep'a.

## Созомень ехолаетикъ.

## Глава шестая.

Созоменъ Схоластинъ. — Когда Созоменомъ написана его ц. исторія? — въ ней "мало интереснаго"; — "бълыя нитки, которыми у Созомена сшито свое съ чужимъ"; — plagiarius, — три ли четвертыхъ (3/4) списаны Созоменомъ у Сократа? -- "Съ Божіею помощью"... Что заимствовано целикомъ изъ Сократа? -сугубый гръхъ плагіата; -- правда-ли (какъ утверждаетъ Гарнакъ), что Созоменъ писалъ свою "исторію" спеціально для палестинскихъ монаховъ? — Нътъ. – Другіе пути въ ръшеніи вопроса о происхожденіи Созоменова труда. — Выводы по этому вопросу. Характеристика исторіи Созомена по ея особенностямъ: "приступая къ изложенію церковной исторіи, я (Созоменъ) не насиловаль своей природы, эта исторія по своему предмету есть дівло не человъческое", -- "тайны (догматы), о которыхъ надобно молчать я (опять Соз-енъ) постараюсь держать въ сохранности, сколько возможно", --, я (онъже) умолкаю, чтобы и какой-нибудь язычникъ не прочелъ написаннаго"; смыслъ встахъ этихъ изреченій Созомена; -- Соз-нъ имъль въ виду угождать своимъ современникамъ; ... монашеское любомудріе есть самое полезное дъло, нисшедшее отъ Бога къ людямъ (слова Соз-на); -- Соз-нъ, какъ восторженный истолкователь монашескаго института, недостатки его исторіи, отсюда проистекающіе; — утрировка въ изображеніи историческихъ личностей; исчисление достоинствъ Созоменовой истории.

Ермій Созоменъ схоластикъ, по прозванію Саламанскій (это его родовая фамилія), о времени рожденія и смерти котораго нѣтъ никакихъ извѣстій, большую часть цвѣтущаго возраста провелъ, подобно Сократу, въ Константинополѣ. Здѣсь же онъ написалъ и единственный свой трудъ: "Церковную Исторію".

Такъ какъ исторія жизни Созомена за періодъ его цвѣтущаго возраста намъ мало извѣстна, то мы не знаемъ съ точностію, когда этимъ историкомъ законченъ и изданъ въ свѣтъ его разсматриваемый трудъ. Къ разрѣшенію вопроса о времени составленія и изданія имъ церковной исторіи

можно приходить лишь руководясь соображеніями, извлекаемыми изъ самаго его труда. Въ предисловіи къ своей исторіи Созоменъ говоритъ: "мое сочиненіе простирается отъ третьяго консульства кесарей Криспа и Константина (двоихъ дътей Константина Великаго) до семнадцатаго консульства императора Өеодосія Младшаго, т. е. отъ 323 года (точнъе: начиная 324 годомъ) до 439 года. Если бы до насъ сохранилась исторія Созомена въ законченномъ видь, то было бы больше основаній судить о разбираемомъ вопросъ, но такъ какъ трудъ Созомена въ теперешнемъ его видъ простирается только до 423 года 1), то разръшение вопроса затрудняется. Когда же именно написано Созоменомъ его сочиненіе? Въ исторіи Созомена обращаетъ на себя вниманіе тотъ фактъ, что въ ней, хотя и разсказывается значительная часть царствованія Өеодосія Младшаго, но совсъмъ не упоминается о его супругъ Евдокіи, и напротивъ очень подробно и съ большими хвалами говорится о сестръ императора — извъстной Пульхеріи. Это наблюденіе свидътельствуетъ, что Созоменъ написалъ свое сочинение тогда, когда произошелъ разладъ между Өеодосіемъ и его женой Евдокіей (по подозрѣнію въ ея измѣнѣ: припомнимъ извъстный разсказъ о яблокъ и Павлинъ, предполагаемомъ соперникъ Өеодосія), послъ чего произошло болье тъсное сближеніе Өеодосія съ его сестрой Пульхеріей. А такъ какъ это случилось между 440 - 444 годами  $^2$ ), то отсюда сл $^4$ дуетъ, что Созоменъ окончилъ и выдалъ въ свътъ свою исторію поздніве 439 года, до котораго онъ довелъ свой трудъ. Можно и точнъе опредълить, когда именно появился въ свътъ трудъ Созомена. Созоменъ не могъ закончить свой трудъ ранве 443 года. Это видно изъ того, что въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Güldenpenning. Die Kirchengeschichte des Theodoret, S. 13.



<sup>1)</sup> См. по вопросу о неполнотъ исторіи Созомена выше, стр. 113.— Впрочемъ въ церковной исторіи Созомена встръчаются разсказы и о такихъ событіяхъ, которыя произошли позднъе 423 года. Такъ въ ІХ кн. (гл. 2) Созоменъ повъствуетъ о событіи открытія частицъ отъ мощей св. сорока мучениковъ, но это случилось около 438 года, въ патріаршество св. Прокла (см. арх. Сергія. "Полный мъсяцесловъ Востока", т. ІІ, часть ІІ, стр. 75).

предисловіи къ сочиненію (представляющемъ изъ себя панегирикъ Өеодосію Младшему, которому посвящается самый трудъ) указывается одинъ такой фактъ изъ жизни Өеодосія, который произошель въ указанномъ году. Здесь говорится, что весьма недавно (πρώην) императоръ совершилъ путешествіе по Азіи и возстановиль городъ Ираклію въ Понтв и показалъ во время путеществія образцы терпъливости и воздержности. А извъстно, что это азійское путешествіе Өеодосій предпринималъ въ іюнъ 443 г. 1); значитъ трудъ Созомена не могъ явиться раньше указаннаго времени. Нельзя съ другой стороны появленіе труда далеко отодвигать отъ сейчасъ помѣченнаго момента времени. Въ 444 году произошло одно кровавое событіе, послів котораго авторъ не могъ говорить въ посвящении его труда Өеодосію такъ, какъ онъ говоритъ. Созоменъ пишетъ: "только твое правленіе изо всъхъ когдалибо бывшихъ въ продолжение цълаго въка прославляется, какъ безкровное и незапятнанное убійствами". Но такъ выражаться послів 444 года Созоменъ едва-ли могъ. Дівло въ томъ, что въ 444 году въ теченіе первой его половины императоръ, вслъдствіе вновь возгоръвшейся ревности въ отношеніи къ своей супругь, приказалъ умертвить пресвитера Севера и діакона Іоанна въ Іерусалимі <sup>2</sup>). Слівдовательно, есть очень твердыя основанія сомнаваться въ томъ, что трудъ свой Созоменъ закончилъ и выдалъ въ свътъ поздне 444 года. Такимъ образомъ, мы приходимъ къ тому заключенію, что изданіе Созоменовой исторіи произошло въ промежутокъ времени между іюнемъ 443 года и второй половиной следующаго года.

Церковная исторія Созомена въ сравненіи съ историческимъ трудомъ Сократа представляєть мало интереснаго. Это главнымъ образомъ зависить отъ того, что Созоменъ, составляя свою исторію, имѣлъ подъ руками трудъ Сократа и многое изъ этого послѣдняго лишь повторилъ въ своемъ произведеніи. Не только распорядокъ матеріаловъ, но и весьма часто цѣлыя мѣста изъ Сократовой исторіи Созо-

<sup>2)</sup> Ibidem.—Muralt. Essai de chronographie Byzantine, p. 52. Petersb. 1885.



<sup>1)</sup> Güldenpenning. lbid. S. 12.

менъ въ перифразъ перенесъ въ свою. Мы не будемъ приводить выдержекъ изъ Созомена, которыя наглядно доказывали бы эту мысль. Это было бы слишкомъ утомительно, да и излишне въ виду того, что изъ дальнъйшей нашей рѣчи о Созоменѣ подобный результатъ откроется самъ собою. Замътимъ только, что заимствованія Созомена изъ Сократа иногда бываютъ столь неискусны, что, по крайней мъръ на взглядъ болъе проницательнаго читателя, просвъчивають и та балыя нитки, которыми у Созомена сшито свое съ чужимъ. Извъстный комментаторъ исторіи Созомена Валуа (или Валезій), принимая во вниманіе пріоритетъ Сократа по написанію церковной исторіи предъ Созоменомъ и значительное сходство между обоими историками, склоняется къ мысли, что Созоменъ былъ литературнымъ воромъ (plagiarius) 1). Созоменъ былъ настолько безцеремоненъ, что выписывая изъ исторіи Сократа многое и очень многое, однакожъ ни единымъ словомъ не упомянулъ о Сократь: какъ будто его и на свъть не существовало. По мнѣнію извѣстнаго ученаго Адольфа Гарнака три четвертыя исторіи Созомена списаны у Сократа—въ томъ же порядкъ и послъдовательности, какъ тъже матеріи изложены у послъдняго 2). Другой нъмецкій ученыи Лудвигъ leenъ находить, что заимствованія Созомена имфють несколько меньшій объемъ; хотя онъ и не споритъ противъ того, что списанное Созоменомъ изъ Сократа "не очень-то мало" (dieses Theil ist nicht ganz klein), но принимая во вниманіе слъды самостоятельнаго знакомства Созомена съ тъми сочиненіями, какими пользовался и Сократъ (св. Аванасій, Руфинъ, Филосторгій и проч.), склоняется къ болѣе мягкому сужденію о заимствованіяхъ Созомена изъ Сократа <sup>8</sup>). Впрочемъ точнаго и спеціальнаго сличенія всей исторіи Созомена съ цълымъ трудомъ Сократа еще не являлось въ

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ieep. Quellenuntersuchungen... S. 139. 141.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Valesii. De vita et scriptis Socratis atque Sozomeni, p. 24—25 (Migne, tom. 67).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Real-Encyklop. von Herzog-Hauck., B. XIV. Harnack'a artik: "Socrates und Sozomenos, s. 416.

научной литературъ 1). — Нужно сказать, древность была непритязательна въ вопросъ о пользованіи чужими трудами; въ то время въ литературъ ръдко кто различалъ "мое отъ не мое". Но все таки и съ точки зрвнія того времени плагіатъ Созомена представляетъ явленіе невиданное, поразительное. Въдь Созоменъ списывалъ у Сократа и въ тоже время объявлялъ читателю, что исторія составлена имъ вполнъ самостоятельно, на основаніи самоличнаго изученія документовъ. Вотъ что говоритъ Созоменъ въ началъ своей исторіи (l, 1): зам'єтивъ о томъ, что имъ составленъ краткій историческій очеркъ первыхъ трехъ въковъ, въроятно на основаніи одного Евсевія (этотъ очеркъ, какъ мы говорили выше, -- стр. 103-- не дошелъ до насъ), Созоменъ затъмъ продолжаетъ: "теперь, съ Божіей помощью, я разскажу о тъхъ событіяхъ, которыхъ я былъ очевидцемъ или о которыхъ я собралъ свъдънія отъ знающихъ и очевидцевъ прошедшаго и настоящаго. Что происходило до меня, о томъ узналъ я или изъ различныхъ опредъленій, касающихся религіи, или изъ соборныхъ актовъ или документовъ, свидътельствующихъ о введеніи новшествъ (разумъются еретическія произведенія), а также изъ императорскихъ и епископскихъ посланій, часть которыхъ и доселѣ можно найти въ архивахъ какъ дворцовыхъ, такъ и церковныхъ, а другая часть этихъ посланій разсвяна тамъ и здвсь и находится въ рукахъ ученыхъ мужей. Документы этого рода, пишетъ Созоменъ, сначала я хотълъ цъликомъ помъстить въ своей исторіи, но потомъ отложилъ это намъреніе, боясь слишкомъ увеличить размѣры своего сочиненія; поэтому, я рѣшился приводить ихъ въ своей исторіи лишь въ сокращеніи. Впрочемъ въ тѣхъ случаяхъ, когда слова извѣ-

<sup>1)</sup> Güldenpenning въ одномъ изъ своихъ прежнихъ сочиненій: Quellen zur Geschichte des Kaiser Theodosius des Gr. (Halle, 1878) сдѣлалъ опытъ сравненія пятой книги Сократа съ седьмой книгой Созомена, въ которыхъ равно описывается царствованіе Өеодосія Великаго (S. 25—31) и пришель къ такому выводу: изображеніе эпохи у Сократа и Созомена "удивительно сходно". Тотъ же авторъ вообще находитъ, что у Созомена съ Сократомъ можно встрѣчать "безчисленные случаи совпаденія въ распорядкѣ матеріаловъ, изложеніи и даже въ словахъ", изъ чего онъ выводитъ заключеніе, что Созоменъ пользовался Сократомъ, но молчаль объ этотъ (S. 25).

стнаго писателя, заявляетъ историкъ, служатъ предметомъ споровъ и понимаются неодинаково, я помъщаю сполна самый текстъ, дабы истина явилась въ полномъ свътъ". Само собою понятно, что кто говоритъ такъ, какъ Созоменъ въ настоящемъ случав, тотъ долженъ быть уввренъ въ своей ученой самостоятельности и долженъ имъть доказательства самостоятельнаго труда и изученія источниковъ. Но Созоменъ отнюдь не можетъ предъявить такихъ доказательствъ. Всъ тъ документы, на которые онъ ссылается какъ на такіе, какіе открыты и собраны имъ самимъ --- разумъемъ соборныя опредъленія и акты, посланія императоровъ и епископовъ, --- именно и заимствованы целикомъ изъ - Сократа. Еслибы Созоменъ собралъ эти документы независимо отъ Сократа, то онъ натолкнулся-бы на нъсколько документовъ, неизвъстныхъ Сократу, и помъстилъ-бы въ своей исторіи; но этого то и натъ у Созомена. Самостоятельный собиратель документовъ, какимъ выставляетъ себя Созоменъ, по какой-то непонятной случайности, собралълишь тъже документы, какіе имълъ подъ руками и Сократъ 1). Такимъ образомъ, развязность, съ какой Созоменъ обманываетъ читателя, выставляя себя самостоятельнымъ историкомъ, еще болве усугубляетъ его непростительный гръхъ — гръхъ плагіата. — Высказывая мнѣніе о несамостоятельности Созомена, мы должны однако замътить, что Созоменъ настолько постарался о томъ, чтобы плагіатъ не особенно бросался въ глаза---онъ передаетъ содержащееся въ церковной исторіи Сократа недословно, а въ видъ перифраза, — настолько постарался, что до послъдняго времени вводилъ накоторыхъ ученыхъ въ ошибку: иные изъ ученыхъвысказывали мнѣніе, что Сократъ и Созоменъ оба писали независимо одинъ отъ другого, пользуясь лишь однородными матеріалами 2). Но такое мнівніе въ настоящее время не

<sup>1)</sup> Encykl. Von Herzog — Hauck., B. XIV: Socr. und Sozom. S. 416. Замвчательно, что Созоменъ предвломъ для своего историческаго повъствованія избралъ тотъ-же 439 годъ, до какого доведена была исторія Сократа,— значитъ и въ этомъ отношеніи Созоменъ былъ въ зависимости отъ Сократа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ думали: строгій критикъ Бароніевыхъ анналъ Антонъ Пажи,

имъетъ уже ни одного защитника и должно быть отнесено къ числу тъхъ ошибокъ, отъ которыхъ новъйшая наука успъла освободиться.

Теперь спрашивается: если исторія Созомена въ существъ дъла лишь повтореніе Сократа, то что могло побудить его къ написанію и публикованію его труда? Съ какою цѣлію, по какимъ побуженіямъ Созоменъ составилъ свою исторію, издавъ въ свътъ, подъ именемъ своего, почти цъликомъ чужой трудъ, — трудъ Сократа лишь въ новой редакціи, издавъ быть можетъ черезъ годъ-два послѣ появленія въ публикъ исторіи своего предшественника? Въ недавнее время на этотъ вопросъ попытался дать опредъленный отвътъ извъстный, не разъ нами поименованный, ученый Адольфъ Гарнакъ. Изложимъ и разберемъ взглядъ этого ученаго на интересующій насъ вопросъ. Гарнакъ спрашиваетъ себя: "не писалъ-ли Созоменъ своей исторіи для другого кружка читателей, чемъ какой имелъ въ виду Сократъ и потому: не могъ-ли разсчитывать, что тамъ трудъ его предшественника совсъмъ неизвъстенъ? Это самое въроятное предположение, заявляетъ указанный ученый и прибавляетъ: есть всв резоны полагать, что Созоменъ писалъ свою исторію спеціально для монаховъ и именно монаховъ палестинскихъ, къ которымъ онъ имълъ болъе или менъе близкія отношенія. Для большей убъдительности своего предположенія Гарнакъ распространяется о родинѣ и воспитаніи Созомена. Созоменъ родился въ Палестинъ и въроятно въ Газъ (V, 3. 9-10, 21-22; VII, 15, 28). Его первоначальное воспитаніе происходило подъ вліяніемъ палестинскихъ монаховъ, какъ объ этомъ онъ самъ говоритъ въ своей исторіи. Кругь его знакомыхъ изъ періода юности состоялъ или изъ монаховъ или лицъ, душевно расположенныхъ къ монахамъ. Въ числъ лицъ, имъвшихъ особенное

Herzog. Encykl. XVI, 404, Holzhausen, 22 et cet., Stäudlin, S. 64—72, Baur—Die Epochen, S. 26. (Послъдній съ присоединеніемъ ограничительнаго: "кажется"). Наиболье самостоятельную часть исторіи Созомена составляєть девятая книга, но она, несомнівню, самая неудачная во всемъ трудів этого историка.

значеніе въ исторіи жизни Созомена, самъ онъ упоминаетъ дъда своего, неизвъстнаго по имени, и родственника или друга его дъда, — нъкоего Алафіона, и оба они были друзьями и почитателями монашества. Алафіонъ былъ исцѣленъ отъ бользни знаменитымъ палестинскимъ патріархомъ монаховъ — Илларіономъ; дъти и внуки этого Алафіона строили монастыри и отличались аскетизмомъ (V, 15). Такія-то лица составляли среду, въ которой вращался Созоменъ въ молодыхъ лътахъ. Впечатлънія дътства и юности сохранились-замъчаетъ Гарнакъ-у Созомена во всей свъжести на всю жизнь. Желая ясно выразить свою признательность къ палестинскимъ монахамъ и монахо-любцамъ, онъ и написалъ свою исторію. Для этого онъ придалъ ей особенный монашескій колоритъ. Что мысль послужить монахамъ своей исторіей дъствительно была у Созомена, это видно изъ первой главы его исторіи, въ которой (главѣ) онъ прямо говоритъ, что онъ имълъ въ виду описать и подвиги монаховъ какъ изъ благодарности къ тъмъ изъ нихъ, которые имъли важное значение въ его жизни, такъ и для того, чтобы показать подвижникамъ послъдующихъ въковъ примъры подвижнической добродътели (кн. І, гл. 1 fin.). — Итакъ вотъ чъмъ объясняется, объявляетъ Гарнакъ, то обстоятельство, что Созоменъ взялъ на себя трудъ изложить вновь исторію Сократа и издать ее въ свътъ. Онъ имълъ въ виду ограниченный кругъ читателей-монаховъ и любителей монашества въ Палестинъ, напередъ быль увъренъ, что въ этихъ кружкахъ, далекихъ отъ центровъ умственнаго просвъщенія, неизвъстна церковная исторія Сократа, а потому ни мало не задумываясь, онъ взялъ и воспользовался готовымъ трудомъ — индъ переиначивъ его, индъ добавивъ, индъ перефразировавъ, — а въ цъломъ испещривъ его разсказами о различныхъ монахахъ-подвижникахъ, въ особенности подвижникахъ палестинскихъ 1).

Такъ представляетъ дъло Гарнакъ. Но можетъ-ли выдерживать серьезную критику это мнъніе? Едвали. Върно то,



<sup>1)</sup> Encyklop. XVI, S. 415, 418-419.

что Созоменъ былъ близокъ съ кружками монашескими, особенно въ Палестинъ, желалъ пересказать изъ жизни подвижниковъ-монаховъ, что не было пересказано другими. Но всв предположенія Гарнака, построенныя на этомъ основаніи, о происхожденіи сочиненія Созомена не имъютъ дъйствительнаго значенія. Во первыхъ, нельзя себъ представить, чтобы Созоменъ пришелъ къ странной мысли написать исторію исключительно для монаховъ, въ увъренности, что его трудъ не выйдетъ изъ тесныхъ пределовъ. Ведь, исторія не тоже, что частное письмо! Во вторыхъ, можно съ полною ясностію доказывать, что Созоменъ и не думалъ прятаться съ своимъ трудомъ. Въ одномъ мъстъ своей исторіи онъ прямо заявляетъ, что его трудъ назначается для чтенія какъ посвящающихъ (т. е. духовныхъ лицъ: μυσταγωγοῖς), такъ и посвящаемыхъ (т. е. простыхъ върующихъ: μύσταις). Онъ. Созоменъ, былъ даже увъренъ, что его книгу могутъ читать и внѣ предѣловъ христіанскихъ круговъ. "Мою книгу, замъчаетъ онъ, по всей въроятности будутъ читать и нъкоторые не посвященные" (разумъются язычники: ἀμυήτων Ι, 20). Можно-ли послъ этого утверждать, что Созоменъ назначалъ свою книгу для тесныхъ кружковъ монашескихъ? Наконецъ, не слъдуетъ забывать и того обстоятельства, что сочиненіе Созомена начинается длиннымъ посвященіемъ въ честь императора, причемъ испрашивается, чтобы императоръ выразилъ свое суждение о книгъ. Спрашивается: къ чему могло бы служить такое посвященіе, если бы книга не назначалась для публики? Разъ она была въ рукахъ императора, она дълалась извъстною въ придворныхъ, слъдовательно, образованнъйшихъ кругахъ. Развъ такъ поступаютъ лица, желающія, чтобы ихъ сочиненіе не выходило за предълы извъстнаго тъснаго кружка? Такимъ образомъ мы видимъ, что гипотеза Гарнака не имъетъ достаточной твердости.

Итакъ нужно искать другіе пути къ рѣшенію разсматриваемаго вопроса. Нельзя-ли находить, что у Созомена было подъ руками хоть нѣсколько такихъ источниковъ, какихъ не было у Сократа и содержаніе которыхъ онъ хотѣлъ внести

въ историческій трудъ? Затьмъ: не могло-ли явиться у Созомена желаніе измінить, переиначить взгляды Сократа на лица и событія—въдь, эти взгляды были подчасъ оригинальны и не согласовались съ воззрѣніями тогдашняго общества? Говоримъ: нельзя-ли объяснить предпріятіе Созомена тѣмъ или другимъ изъ сейчасъ указанныхъ путей? Попытаемся. Прежде всего является несомнаннымъ фактомъ, что въ распоряженіи Созомена дійствительно были такіе источники, какихъ не было у Сократа. Такъ Созоменъ разсказываетъ не мало новыхъ фактовъ касательно исторіи монашества и вообще подробно характеризуетъ этотъ институтъ (I, 12-14; III, 14; VI, 20; 28—34; VIII, 19); онъ имълъ въ своемъ распоряженіи новый источникъ, когда разсказывалъ о христіанствъ въ Персіи (II, 9-15); зналъ исторію аскетическихъ подвиговъ св. Мартина Турскаго, но зналъ ли онъ: Vita Martini, написанную Сульпиціемъ Северомъ-не видно (III, 14 fin.); у него встръчаемъ свъдънія о Иларіи Пуатьерскомъ, какъ писателъ (V, 13); его свъдънія о Западъ и западныхъ событіяхъ изъ времени императора Гонорія были обстоятельнъе, чъмъ у Сократа (разумъемъ собственно девятую книгу Созомена, но разсказы его изъ этого царствованія не имъютъ отношенія къ исторіи церкви); сообщая извъстія о событіяхъ Константинопольскихъ, онъ передаетъ нічто такое, что прошелъ молчаніемъ Сократъ; Созоменъ былъ также богатъ разными слухами и часто пользуется ими въ изложеніи исторіи. Могъ-ли Созоменъ, обладая тъми новыми свъдъніями, почерпнутыми изъ разныхъ источниковъ, о чемъ мы сейчасъ сказали, -- принять на себя трудъ составленія исторіи, при существованіи въ наличности труда Сократова? То правда, что прибавки, какія дізлаетъ Созоменъ на основаніи новыхъ источниковъ не столь важны и не столь значительны — въ сравненіи съ тімъ, что разсказано Сократомъ и не могутъ, повидимому, приводить къ мысли, что Созоменъ началъ писать свою исторію потому, что обладалъ нѣкоторыми новыми данными или новыми источниками. Новое, даваемое Созоменомъ, по своему значенію почти ничтожно по сравненію съ тъмъ, что сдълано было уже Сократомъ, и

Созоменъ, ради сообщенія этого новаго, повидимому, не могъ предпринять своего труда, по крайней мѣрѣ—едвали разсудительный человѣкъ взялся-бы за такой нелегкій трудъ по такимъ неважнымъ соображеніямъ 1). Но нужно сказать: чего не сдѣлалъ бы другой, при томъ ученомъ багажѣ, какимъ обладалъ Созоменъ, то могъ сдѣлать этотъ историкъ, отличаясь слишкомъ большею дозою смѣлости и самонадѣянности. Примѣръ бывалый!

Нельзя ли, какъ мы замътили выше, еще думать, что Созоменъ потому ръшился пересмотръть и переиздать исторію Сократа, что для него, Созомена, казались не симпатичными основныя точки зрвнія Сократа, представлялись сомнительными и невърными? Отчего-же не думать и такъ? Въ самомъ дълъ, у Созомена воззрънія на лица и явленія не всегда сходятся съ Сократомъ? Посмотримъ-же, въ чемъ именно выразилось изм'тненіе воззрітній на лица и явленія у Созомена въ сравненіи съ Сократомъ? Мы знаемъ, что Сократъ былъ ревностнымъ почитателемъ Оригена; объ этомъ симпатизированіи знаменитому александрійскому учителю Сократъ открыто заявляетъ въ своей исторіи, а у Созомена ничего подобнаго нельзя искать —и нътъ. Далъе, Сократъ высоко ставитъ и сочувственно относится къ эллинской наукъ и поэзіи, Созоменъ же совстить не причисляетъ себя къ почитателямъ эллинской музы. Въ этомъ отношеніи заслуживаютъ особеннаго вниманія сужденія Сократа и Созомена по слѣдующему случаю: когда императоръ Юліанъ ограничилъ доступъ христіанскимъ юношамъ къ полученію эллинскаго образованія, то ніжоторые христіане для того, чтобы дать знать Юліану, что они будто бы вовсе и не нуждаются въ эллинской наукъ, начали писать поэмы и драмы съ христіанскимъ содержаніемъ. Такъ поступили двое Аполлинарієвъ-отецъ и сынъ; по приміру Гомера они изложили въ

<sup>1)</sup> Собственно Созоменъ зналъ лучше Сократа исторію монашества и исторію христіанства въ Персін, но историческія очень большія подробности о монашествъ приличнъе было бы записать не въ общей исторіи, но въ отдъльномъ сочиненіи; а что касается исторіи христіанства въ Персіи, то она у Созомена исполнена ошибокъ.

стихахъ древнееврейское бытописаніе — до временъ Саула, раздѣливъ эту поэму на 24 части. Мало того, они писали трагедіи, чтобы отнять славу у Еврипида, и лирическія стихотворенія, чтобы затмить Пиндара; сочиняли также комедіи, заимствуя содержаніе для разныхъ родовъ поэзіи изъ Св. Писанія (Сократъ. III, 16; Созом. V, 18). Сократъ, передавая въ своей исторіи свъдънія объ этой затью двухъ Аполлинаріевъ, не придаетъ факту серьезнаго значенія; онъ замъчаетъ, что какъ скоро умеръ Юліанъ, всъ тотчасъ-же забыли о поэтическихъ экспериментахъ обоихъ Аполлинаріевъ, — такъ что какъ будто бы этихъ поэтическихъ опытовъ совсъмъ и не существовало на свътъ. Едвали нужно добавлять, что сужденія Сократа здравы и умны. Созоменъ же, разсказывая о томъ-же фактъ въ своей исторіи, смотритъ на него иначе. Онъ стоитъ на сторонъ сочинителей пародій, т. е. двухъ Аполлинаріевъ и пищетъ: "если-бы люди не увлекались древностью и не отдавали предпочтенія тому, къ чему привыкли, то они труды Аполлинарія (Младшаго) ставилибы и изучали-бы наравить съ древними поэтами и тъмъ болтье дивились бы дарованіямъ христіанскихъ писателей, что каждый изъ языческихъ авторовъ занимался однимъ родомъ твореній, а наши преуспъли заразъ во всіхъ родахъ поэзіи, показавъ достоинство каждаго изъ нихъ". Такъ Созоменъ поправляетъ Сократа; очевидно, онъ не всегда раздъляетъ точку зрѣнія своего руководителя. Тоже замѣтно и въ другихъ случаяхъ. Сократъ съ почтеніемъ относится къ іерархіи, но не считаетъ себя вправъ молчать о недостаткахъ і ерархическихъ лицъ; этого последняго Созоменъ не только почти не дълаетъ, но и ставитъ клиръ, по его идеъ, на недосягаемую высоту, наприм., онъ пишетъ: "священство имъетъ равную честь съ царскимъ достоинствомъ, а въ дълахъ священныхъ, замъчаетъ онъ, іерархія стоитъ даже выше царскаго достоинства" (II, 34). Эти и подобныя разницы въ воззрѣніяхъ на предметы и явленія могутъ давать основаніе къ утвержденію, что Созоменъ потому и написалъ церковную исторію, представляющую собой новое, нъсколько измѣненное изданіе Сократа, что желалъ поправить этого историка

въ воззрѣніяхъ. Правда, высказанное сейчасъ предположеніе можетъ встръчать нъкоторыя возраженія. Такъ нельзя выпускать изъ вниманія того, что если есть различіе въ воззрѣніяхъ у Созомена по сравненію съ Сократомъ, то еще болъе сходства во взглядахъ у обоихъ историковъ. Разницы, повидимому, отступають на задній плань въ сравненіи съ сходствомъ, какъ въ цѣломъ, такъ и во многихъ мелочахъ, между Созоменомъ и Сократомъ: видно, что первый (Созоменъ) очень послушно слъдовалъ за вторымъ. Въ этомъ отношеніи можно указать на слідующее: задачу исторіи и обязанности историка Созоменъ описываетъ (I, 1; III, 15) такъже, какъ и Сократъ; сужденія Созомена по вопросамъ догматическимъ и именно касательно догматическихъ споровъ IV въка совершенно Сократовскія: онъ такъ-же, какъ и его предшественникъ, находитъ, что лучше было бы, если бы этихъ споровъ не послъдовало вовсе (I, 16; II, 18) и расположенъ не одобрять тонкія препирательства объ употребленіи тахъ или другихъ терминовъ въ отношеніи къ лицамъ Св. Троицы (III, 5, 15); вообще Созоменъ всѣ взгляды на исторію аріанскаго движенія и аріанскихъ соборовъ съ ихъ въроопредъленіями прямо заимствуетъ у Сократа; даже тамъ, гдъ свъдънія у Созомена особенно богаты-въ исторіи монашества — и здъсь Созоменъ неръдко лишь повторяетъ мысли и сужденія Сократа. Если бы Созоменъ въ самомъ дълъ не хотълъ-представляется такъ-раздълять воззръній Сократа, и ради этого издалъ свою исторію, описывающую то же время, какое описалъ и Сократъ, то если гдъ, такъ въ особенности ему слъдовало бы отступить отъ Сократа во взглядь на новаціанство и новаціанъ, (мы знаемъ, что Сократъ замътно симпатизировалъ новаціанамъ), но тутъ-то, во взглядахъ на новаціанъ меньше всего и расходится Созоменъ съ Сократомъ. Созоменъ здъсь- въ исторіи новаціанъ-цівликомъ заимствовалъ большую часть извівстій Сократа, почти безъ всякихъ перемѣнъ (І, 16, 22 и др.); онъ даже съ точностію воспроизводитъ самыя оригинальныя и бросающіяся въ глаза сужденія Сократа о новаціанахъ (IV, 20 fin.). Очевидно, Созоменъ не находилъ въ исторіи Сократа по этому предмету ничего такого, что онъ считалъбы нужнымъ измѣнить и поправить. Все это такъ—скажемъ мы. Возраженія подобнаго рода несомнѣнно могутъ существовать. Но что же тутъ удивительнаго? Конечно, человѣкъ съ крѣпкимъ умомъ, передѣлывая чужой трудъ на свой ладъ, подвелъ бы все содержаніе его подъ свою точку зрѣнія. Но очевидно, Созоменъ не обладалъ подобнымъ умомъ. Его проницательности хватило лишь на то, чтобы передѣлать только нѣкоторые взгляды Сократа, а не всѣ его взгляды. Развѣ мы не видимъ сплошь и рядомъ подобныхъ примѣровъ! Итакъ, кажется, нѣтъ основаній спорить противъ мнѣнія, что Созоменъ потому между прочимъ издалъ свою исторію въ свѣтъ, что, не раздѣляя нѣкоторыхъ историческихъ взглядовъ Сократа, онъ захотѣлъ вмѣсто нихъ выразить другіе, болѣе ему симпатичные.

Вообще, разръшая вопросъ о мотивахъ, которыми руководился Созоменъ при изданіи своей исторіи, нътъ необходимости прибъгать къ утонченнымъ гипотезамъ. Явленіе это могло произойти по побужденіямъ, хотя и сложнымъ, но вовсе не мудренымъ. Созоменъ издалъ въ свътъ свою контрафакцію-частію потому, что чувствовалъ себя могущимъ разсказать нѣчто такое, чего не разсказалъ, а можетъ быть и не зналъ Сократъ, но что Созоменъ считалъ очень важнымъ; частію же и потому, что находилъ нужнымъ передълать нъкоторые взгляды Сократа. Каждое изъ этихъ двухъ побужденій въ отдівльности слабо, но взятыя вмівстів достаточно объясняютъ смелый поступокъ Созомена. Къ этому могло присоединиться еще и следующее: Созомень захотълъ изложить разсказанное Сократомъ-языкомъ риторическимъ, витіеватымъ, который тогда начали любить и которымъ онъ владълъ въ совершенствъ; безъ сомнънія и авторское самолюбіе играло непослѣднюю роль при изданіи Созоменомъ его исторіи.

Несмотря на то, что исторія Созомена болве, чвмъ на половину заимствована изъ Сократа и вообще представляетъ передвлку Сократовской исторіи, мы не считаемъ лищнимъ охарактеризовать ее по отличительнымъ ея особенностямъ.



Созоменъ все же наложилъ на свою исторію значительный личный отпечатокъ и даже въ нѣкоторой степени далъ тонъ для послѣдующихъ писателей историковъ греческой церкви. Итакъ приступимъ къ характеристикѣ исторіи Созомена.

Какъ ни странно это, Созоменъ, приступая къ изложенію церковной исторіи, смотрівль на это дівло, какъ на такое дъло, которое не только не исключало, а даже предполагало проявленіе какого-то прямо божественнаго содійствія и чутьли не вдохновенія. "Между эллинами, говорить онъ, болѣе знаменитые люди, обладая прекраснымъ авторскимъ талантомъ, трудились надъ описаніемъ не важныхъ или вымышленныхъ предметовъ. Что же касается до меня, то приступая къ изложенію церковной исторіи, я не насиловалъ своей природы, ибо увъренъ былъ, что такъ какъ эта исторія по своему предмету есть дъло нечеловъческое-Богу не трудно будетъ явить меня писателемъ ея даже сверхъ всякаго чаянія" (I, 1). Странныя мистическія слова—въ особенности въ устахъ такого человъка, который большую часть своей исторіи похитиль у своего предшественника. Кром'в этого, какого то мистическаго воззрвнія на двло историка, отмвтимъ еще то у Созомена, что онъ какъ то слишкомъ узко понимаетъ свою задачу, ко вреду для полноты и цълостности . своего труда. Онъ при случав объявляетъ, что онъ будетъ излагать лишь одни внашнія событія, относящіяся до церкви, и не будетъ касаться догматовъ церковныхъ и входить въ сужденія о нихъ, это, по его взгляду, не дело историка (III, 15), но подобный отказъ не основателенъ. Спрашивается: возможно ли точнымъ образомъ понимать и уяснять себъ событія, если отнять отъ нихъ главную силу, ихъ вызывающую и опредъляющую — именно, христіанство въ той или другой формъ понимаемое, или исторію догматовъ. Говорить, наприм., о событіяхъ того времени, о которыхъ говоритъ авторъ, именно движеніяхъ аріанскихъ и проч., и не говорить въ тоже время о томъ, какъ эти событія, эти движенія относятся къ самой христіанской догматикъ, значитъ скользить по поверхности исторіи и не входить въ ея глубины. Правда, въ своей исторіи онъ касается догматовъ, но лишь

Digitized by GOOGLE

настолько, насколько они искажались въ ересяхъ. Указанная узость въ пониманіи задачи историка, кажется, объясняется у Созомена его воззрѣніемъ, что будто бы въ исторіи, назначенной для публики, не должно быть рвчи о такихъ высокихъ матеріяхъ, какъ христіанскіе догматы, потому что исторію его могли читать и язычники, а это, по сужденію Созомена, представлялось дѣломъ опаснымъ для самой вѣры. Онъ самъ разсказываетъ, что сначала онъ хотълъ было внести въ свою исторію символъ Никейскій, но, замізчаеть онъ, "пюди благочестивые и знающіе діпо разсудили, что объ этомъ должны говорить и слушать только посвященные (т. е. христіане) и посвящающіе (лица духовныя) и я ръшился послъдовать ихъ совъту, потому что, говорить онъ, мою книгу будутъ (пожалуй) читать и нѣкоторые непосвященные (т. е. язычники); поэтому тайны, о которыхъ надобно молчать, я постараюсь держать сохраненными, сколько нужно" (I, 20). При другомъ случав, намекнувъ о твхъ безпорядкахъ въ церкви Константинопольской, какими сопровождалось низверженіе съ канедры св. Іоанна Златоуста, Созоменъ не хочетъ описывать прискорбныхъ событій. "Я умолкаю, говорить онъ, чтобы и непосвященный кто-либо (т. е. язычникъ) не прочиталъ написаннаго" (VIII, 21). Очевидно, Созоменъ приступаетъ къ своему дълу не съ тою широтою и свободою изслъдованія, не съ тъмъ желаніемъ обнять историческую истину. съ какими долженъ приступать къ дълу историкъ, всецъло проникнутый своею задачею  $^{1}$ ).

Созоменъ принадлежитъ къ типу тѣхъ историковъ, которые пишутъ для своего времени, поэтому считаютъ нужнымъ принимать во вниманіе разныя, не рѣдко стѣснительныя, условія времени; и поэтому хотя они и угождаютъ своимъ современникамъ, но потомки многимъ не удовлетворяются въ ихъ разсказахъ, такъ какъ эти послѣдніе замѣ-

¹) Быть можеть, въ настоящемъ случав у Созомена примвняется къ двлу такъ называемая disciplina arcani, по которой христіане опасались говорить предъ язычниками и іудеями о сокровенныйшей стороны религіи христіанской, какъ предъ лицами, неспособными достойно оцівнить этой стороны, но въ V віків, віків торжества христіанства надъ древними религіями, disciplina arcani была анахронизмомъ.



чаютъ, что писатель зналъ больше, чѣмъ сколько описалъ, и сожалѣютъ, что онъ не выполнилъ своего дѣла, какъ слѣдуетъ. При той узости, какая отличаетъ церковно-историческія воззрѣнія Созомена, едва-ли мы въ правѣ ожидать чего-нибудь важнаго отъ историческаго труда Созомена и мы дѣйствительно не ошибаемся въ этомъ отношеніи.

При характеристикъ труда Созомена мы будемъ имътъ въ виду тъ стороны этого труда, въ которыхъ авторъ является наиболъе самостоятельнымъ писателемъ. Несомнънно, Созоменъ наиболъе самостоятеленъ въ изслъдованій жизни монашества тъхъ временъ. Это зависъло отъ того, что онъ съ ранняго дътства воспиталъ въ себъ горячую любовь къ монашеству 1); послъдствіемъ этой привязанности сдълалось то, что описаніе монашества стало главнымъ предметомъ въ его исторіи 2) и опредълило во многихъ отношеніяхъ характеръ сужденій историка о лицахъ и явленіяхъ.

Обслѣдованіе своего любимаго предмета повѣствованія— • монашества, историкъ начинаетъ съ самаго опредъленія, что такое монашество, опредъленія, въ которомъ выражаетъ великія хвалы этому институту. "Монашеское любомудріе пишетъ онъ-есть самое полезное дъло, нисшедшее отъ Бога къ людямъ. Оно не заботится объ учености и діалектической тонкости, какъ дълъ излишнемъ, которое только отнимаетъ время у занятій лучшихъ, а жить правильно нисколько не помогаетъ. Обижаемое оно не ослабъваетъ, терпящее зло не мститъ, угнетаемое болъзнью или недостаткомъ необходимаго не падаетъ духомъ, но темъ более хвалится, что целую жизнь, подвизаясь въ терпеніи и кротости, становится сколь возможно для человъческой природы ближе къ Богу\* (І, 12). Такова сущность монашества по Созомену. Признавая его за идеалъ истинно-христіанской жизни, Созоменъ беретъ на себя задачу истолковывать въ этомъ именно возвышеннохристіанскомъ духъ каждую подробность жизни монашеской,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иногда исторію Созомена прямо называють "монашеской переработкой труда Сократа". А. Harnack: Theol. Literaturzeit., 1879, S. 420.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ex educatione hausisse mihi videtur Sozomenus ardentissimum illum amorem monasticae vitae. Valesii, p. 23.

каждую мелкую черточку ея. И такимъ образомъ, онъ является не только историкомъ монашества, но и ревностнымъ истолкователемъ особенностей этого института. Онъ хочеть этимъ доказать, какое большое значение имъетъ монашество въ средъ прочихъ явленій міра христіанскаго. "По примъру пророка Иліи нъкоторые монахи одъвались въ кожанныя одежды, думаю (έμοὶ δοχεῖν) для того, -- замвчаетъ Созоменъ, чтобы при взглядъ на кожу всегда имъть въ памяти добродътели пророка. Говорятъ, что и прочія одежды египетскихъ монаховъ выражали нѣкоторое любомудріе, а не случайно отличались отъ другихъ. Такъ наприм., они облекались въ хитоны безъ рукавовъ, давая темъ разуметь, что руки не должны быть готовы на обиду. На головъ носили шапочку, называемую кукуліонъ, дабы жить чисто и непорочно, подобно дътямъ, питающимся молокомъ, на которыхъ возлагають такія шапочки; употребляли поясь и покрывало, изъ которыхъ первымъ опоясывали чресла, а другимъ облекали шею и плеча, внушая мысль, что надобно быть готовымъ на служеніе Богу и для христіанской дізятельности" (III, 14).

Восторженное отношение Созомена къ такому историческому явленію, какъ монашество, имъло различныя слъдствія, отразившіяся такъ или иначе въ его историческомъ повъствованіи. Прежде всего, онъ не беретъ на себя труда опредълить, какіе разсказы изъ исторіи монашеской жизни умъстно помъстить въ общей церковной исторіи и какіе нътъ. Въ этомъ отношении большое различие между Сократомъ и Созоменомъ. Сократъ смотритъ на христіанскихъ аскетовъ его времени, какъ на людей, наиболъе внимательныхъ къ своей жизни, углубленныхъ въ свои дъйствія, взвъшивающихъ каждый свой шагъ; какъ люди самоуглубленные, монахи, по Сократу, иногда высказывали мудрыя истины, достойныя быть преданными памяти потомства (Сокр. IV, 23). Съ этой точки зрѣнія онъ и характеризуетъ представителей монашескаго института (см. напр. его разсказы объ Арсеніи, Піоръ, Памвъ: ibid.). Не такъ поступаетъ Созоменъ. Не обращая вниманія на задачу, какую долженъ иміть въ виду историкъ церкви, онъ приводитъ рядомъ, безъ разбора и такіе факты, которые дъйствительно поучительны для каждаго христіанина, и такіе, которые лишь удивляютъ читателя. Такъ у Созомена встръчаемъ разсказы въ родъ слъдующаго: монахъ Апеллесъ, при появленіи ему демона въ видъ прекрасной женщины, вытащивъ изъ огня жельзо, которое обрабатывалось его руками, обжегъ имъ лице демона, причемъ послъдній убъжалъ съ воплемъ и скрежетомъ зубовъ" (VI, 28).

Но этотъ, указанный недостатокъ еще не такъ важенъ. Гораздо важиве то, что Созоменъ, подъ вліяніемъ своего энтузіастическаго отношенія къ монашеству, начинаетъ освівщать историческіе факты невірно и тенденціозно. Онъ начинаетъ гръщить противъ историческаго безпристрастія. Принадлежность извъстнаго лица къ монашеству заставляетъ историка выгораживать это лице отъ возводимыхъ на него обвиненій и рисовать его жизнь и д'ятельность въ чертахъ, не оправдываемыхъ точными историческими данными. Укажемъ прежде всего на слъдующій фактъ для доказательства нашей мысли. Нъкто Евстаеій, епископъ Севастійскій, по сказанію Сократа, дізлалъ многое вопреки церковныхъ правилъ: отклонялъ отъ вступленія въ бракъ и училъ воздерживаться отъ разныхъ родовъ пищи, внушалъ избъгать собраній церковныхъ и имъть вмъсто нихъ собранія въ домахъ, училъ такъ же поститься въ воскресенье, приказываль уклоняться какъ отъ грвха отъ благословенія и общенія съ женатыми священниками. За все это названный епископъ низложенъ былъ на соборъ Гангрскомъ, а ученіе его анаеематствовано. Таково повъствованіе Сократа объ Евставіи Севастійскомъ (II, 43). Не то находимъ у Созомена. Онъ не хочетъ, чтобы такой человъкъ, какъ Евставій, человъкъ съ монашескими тенденціями, какъ это видно изъ его старанія отвлекать людей отъ брака, изъ его предписаній о постахъ, -- чтобы такой человъкъ признавался лицемъ, анаоематствованнымъ церковью. Чтожъ далаетъ Созоменъ, чтобы спасти репутацію Евставія? Онъ изображаєть исторію Евставія въ другомъ видъ. Изъ лжеучителя, осужден-

наго церковію, Евставій становится въ глазахъ Созомена достойнымъ всякаго уваженія, основателемъ монашества въ своей странъ (Арменіи). Самое лжеученіе снимается съ него, Евстаеія, и приписывается неразумію нѣкоторыхъ его учениковъ; о немъ самомъ дается знать, что если у него и были накоторыя крайности въ воззраніяхъ, то онъ исправился отъ этого недостатка. Вообще, Евставій является по Созомену, человъкомъ замъчательныхъ нравовъ, который возбуждалъ удивленіе образомъ свой жизни (III, 14, 1). На такоето извращение фактовъ рѣшается Созоменъ, подъ вліяніемъ желанія защитить репутацію лицъ, принадлежавшихъ къ монашескимъ кружкамъ. Представимъ другой примъръ, который тоже можетъ доказывать, насколько чрезмърная привязанность его къ монашеству мъшала ему быть безпристрастнымъ историкомъ. Созоменъ съ явнымъ сочувствіемъ говорить о высоть нравственной жизни македоніань, о чемъ мы не находимъ указаній у другихъ писателей. Объясненіе этого факта благорасположенности Соземена къ македоніанамъ, даетъ намъ одна примъчательная въ настоящемъ случав фраза, въ которой онъ выражаетъ свое наблюденіе надъ образомъ жизни македоніанъ; фраза эта гласитъ: правила препровожденія жизни у главъ македоніанъ сходны съ монашескими" (IV, 27) 2). Подобное замѣчаніе самого Созомена лучше всякаго комментарія показываетъ, почему Созоменъ находитъ въ македоніанахъ высоту нравственной жизни, чего не находятъ у нихъ другіе историки. Подвижническою строгою жизнью главъ македоніанъ Созоменъ объясняетъ сильное распространеніе этой ереси въ народів, при чемъ не изъявляетъ сожальнія о заблужденіи народа 3).—

в) Если мы сравнимъ разсказъ Созомена съ разсказомъ Сократа объ образв поведенія македоніанъ, то найдемъ, что и Сократъ (II, 38) упоминаетъ, что одинъ изъ первыхъ последователей Македонія, некто Маравоній, занимался устройствомъ мужскихъ и женскихъ монастырей, но онъ разсматриваетъ это какъ единичный фактъ и не делаетъ такихъ широкихъ вы-



<sup>1)</sup> Не слъдуеть еще забывать, что Евставій принадлежаль къ ереси аріанской и до конца жизни не отказывался отъ этого заблужденія. См. примъч. къ этому мъсту у Валуа. Migne, Gr. tom. 67, р. 1079.

<sup>2)</sup> Слич. IX, 2, гдъ Созоменъ прямо нъкоторыхъ македоніанъ представляетъ людьми дружественными съ монашескими кругами.

Такъ какъ Созоменъ является историкомъ-спеціалистомъ, описывавшимъ въ особенности житія подвижниковъ, то это обстоятельство приводить его къ тому, что онъ и всехъ замізчательнівйшихъ церковныхъ представителей изображаетъ такъ, какъ будто они были по преимуществу монахами. Наприм. Василія Великаго и Григорія Богослова авторъ хвалитъ больше всего за то, что они "презрѣвъ софистику и судебное ораторство избрали жизнь любомудрственную"—монашескую (VI, 17) 1), хотя болье, чъмъ простою подвижническою жизнью ,Василій и Григорій изв'ястны своими блестящими богословскими произведеніями и своимъ служеніемъ пользамъ вселенской церкви. Вообще Созоменъ мало обращаетъ вниманія на другія заслуги историческихъ лицъ, кромъ подвижническаго совершенства. Наконецъ, нужно упомянуть и о томъ, что подъ вліяніемъ своихъ горячихъ симпатій къ монашеству, Созоменъ приписываетъ монашеству такіе подвиги и заслуги, которые лишь отчасти могутъ быть приписаны монашескому институту. Онъ считаетъ монашество центромъ миссіонерства, привлекавшаго язычниковъ въ церковь (III, 17 init.). Всю заслугу успѣшной борьбы церкви съ аріанствомъ на Востокъ и Египтъ (VI, 20, 27) онъ приписываетъ опять монашеству, забывая даже о первыхъ двухъ вселенскихъ соборахъ; считаетъ тоже монашество важнъйшимъ участникомъ въ борьбъ съ аполлинаристами, что едва-ли можно доказать.

Нельзя сказать, чтобы Созоменъ умѣлъ воздерживаться отъ утрировки. Онъ не принадлежалъ къ числу тѣхъ историковъ, которые помнятъ классическое правило: ne quid nimis—ни о чемъ не говори свыше мѣры. Въ этомъ отношеніи не лишне будетъ привести сдѣланныя Созоменомъ характеристики двухъ царственныхъ личностей — современ-

водовъ, какіе дъластъ Созоменъ,—не говоритъ объ увлекательности образа жизна македоніанъ для многихъ изъ прочихъ христіанъ.

<sup>1)</sup> Та же фраза, правда, встрвчается и у Сократа (IV, 26), но онъ вслъдъ за твиъ дълаетъ живую карактеристику литературныхъ трудовъ Василія Великаго и Григорія Богослова, о каковой заслугъ этихъ лицъ Созоменъ говоритъ вскользь.

наго императора Өеодосія Младшаго и его сестры Пульхеріи. Өеодосій и его сестра являлись для Созомена твмъ же, чвмъ былъ для Евсевія Константинъ Великій — если не больше. Посмотримъ, въ какихъ чертахъ Созоменъ описываетъ Өеодосія. "Величайшимъ и царственнымъ украшеніемъ считалось-говоритъ Созоменъ о древнихъ царяхъ-если повелитель всъхъ пріобръталъ хотя одну частицу общественныхъ добродътелей. Напротивъ державный царь Өеодосій, при помощи Божіей, стяжалъ всякую добродътель". По Созомену, онъ вполнъ уподобляется Богу, дождящему на праведныхъ и неправедныхъ. И переступая всякую міру хвалы, историкъ говоритъ: "кратко сказать, мы вправъ назвать тебя, по выраженію Гомера, царемъ царственнъе твоихъ предшественниковъ. Ибо иные изъ нихъ, какъ извъстно, не пріобрѣли ничего достойнаго удивленія, а другіе прославили свое царствованіе однимъ или двумя подвигами. Напротивъ державный Өеодосій, соединяя всё добродётели, всёхъ превзошелъ и благочестіемъ, и человъколюбіемъ, и мужествомъ, и воздержаніемъ, и справедливостію, и щедростію, и великодушіемъ". По Созомену, Өеодосій былъ выше даже Александра Македонскаго (предисл. къ исторіи). Въ своемъ восхищеніи по поводу Өеодосія, историкъ какъ будто готовъ оставлять въ тъни высокія достоинства самого Константина Великаго, замъчательнъйшаго изъ предшественниковъ Өеодосіевыхъ. Такъ поступаеть нашъ историкъ, увлекаясь желаніемъ возвести современнаго ему императора въ идеалъ. А что касается Пульхеріи, сестры Өеодосія, то Созоменъ говоритъ, что Богъ немедленно внималъ ея молитвамъ т. е. исполнялъ ихъ, и что Богъ удостоивалъ ее прямыхъ откровеній (ІХ, 1: πολλάκις αύτη, περί των πρακτέων προφαίνεσθαι; ibid. 3). Но этого мало. Въ своемъ панегирикъ Пульхеріи Созоменъ для ея возвеличенія допускаетъ явное преувеличеніе и неправду. Такъ, перечисливъ различныя достоинства этой царственной особы, историкъ пишетъ: "тщательно, и мудро предотвращала она всякій случай, грозившій въръ введеніемъ новыхъ и ложныхъ догматовъ. И если въ наше время нътъ больше ересей, то главною причиною того была

она" Пульхерія (ІХ, 1 <sup>1</sup>). Насколько правдивъ такой отзывъ, достаточно припомнить, что времена Өеодосія Младшаго и Пульхеріи ознаменованы были тѣми весьма извѣстными движеніями, какія произведены были въ церкви несторіанствомъ, о чемъ Созоменъ какъ бы вовсе забываетъ.

Вообще недостатки исторіи Созомена замітніве ея достоинствъ. Ученые не высокаго мнфнія относительно научнаго достоинства сужденій Созомена. Генрихъ Валуа находитъ у него не мало легкомысленнаго и дътскаго (сравнивая Созомена съ Сократомъ, знаменитый издатель и комментаторъ этихъ двухъ историковъ замъчаетъ: contra vero in Sozomeno quaedam levia ac puerilia) 1). Въ томъ же родъ отзываются и другіе ученые <sup>2</sup>). И дівйствительно, Созоменъ неріздко выражаетъ мнѣнія, отличающіяся недозрѣлостію и поверхностныя. Вотъ приходится, наприм., говорить ему о томъ, что Константинъ Великій вдѣлалъ въ шлемъ и узду гвозди, открытые вивств съ крестомъ Христовымъ; и нашъ историкъ, необинуясь, готовъ видъть въ этомъ обстоятельствъ исполненіе пророчества Захаріи: "въ день онъ будеть еже въ уздъ коня свято Господу" (Захар. 14, 20. Соз. II, 1). Какъ не признать отзывъ Генриха Валуа справедливымъ, когда читаемъ у Созомена, что св. Ефремъ Сиринъ "легкостію и блескомъ слога, обиліемъ и мудростію мыслей превзощелъ знаменитъйшихъ греческихъ писателей (III, 16), — какъ будто возможно сравнивать величины несоизмъримыя; въ такомъ же родъ извъстный его отзывъ объ Аполлинаріи, вздумавшемъ соперничать въ лирикъ, комедіи и трагедіи съ древними греческими писателями, и если не превзошедшемъ Пиндара и Еврипида, по словамъ Созомена, то сравнявшимся съ ними въ достоинствахъ (V, 18). Созоменъ доходитъ до такого легкомыслія, что не прочь даже восхвалять убійство Юліана, если оно совершено христіаниномъ изъ ревности по въръ (VI, 2). Ни мало несомнъваясь, онъ въритъ въ привидънія, (IV, 3) и проч.

<sup>1)</sup> Зам'ятно подражаніе Евсевію, который въ "жизни Константина" подобнымъ же образомъ говорить объ этомъ император'я.

<sup>2)</sup> Valesii. loc. cit. p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Stäudlin, 54-55. Harnack (Real-Encykl.), 419-20.

Къ наиболъе виднымъ достоинствамъ Созомена можно отнести прежде всего то, что онъ способенъ былъ усвоять лучшія мысли писателей, подъ вліяніемъ которыхъ онъ находился, какъ авторъ исторіи. Созоменъ не вовсе былъ чуждъ правильныхъ представленій о задачь исторіи и обязанностяхъ историка (l, 1). Пусть эти представленія перешли къ нему отъ Сократа, но уже заслуживаетъ вниманіе то, что Созоменъ внесъ ихъ въ свою исторію; а еще важнье то, что онъ старался до извъстной степени сообразоваться съ ними въ исполненіи своего дъла. Такъ желая быть безпристрастнымъ, онъ, можетъ быть подъ вліяніемъ Евсевія, утверждаетъ, что и язычники, жившіе до времени Христа, были подготовлены къ принятію христіанства не меньше іудеевъ (І, 1). Вследствіе того же желанія не отступать отъ правды, Созоменъ, въроятно подъ вліяніемъ Сократа, не хочетъ умалчивать объ умственныхъ способностяхъ и образованности нѣкоторыхъ еретиковъ, хоть въ этомъ случав историкъ заходитъ дальше Сократа. Онъ не отказывается сдълать похвальный отзывъ объ образованности, способностяхъ и литературныхъ успъхахъ касательно представителей аріанства—Аэція (III, 15) и Акакія Кесарійскаго (IV, 23), а равно извъстнаго Аполлинарія Лаодикійскаго (V, 18), даже касательно самого ересеначальника аріанства—Арія (I, 15 cf. III, 14 fin.) 1). Дълая такимъ образомъ одобрительные отзывы о накоторыхъ еретикахъ, Созоменъ чувствуетъ возможность упрека, что онъ хвалитъ подобныхъ лицъ не къ мъсту и не къ дълу; поэтому онъ считаетъ нужнымъ оговориться: "да не покажутся кому нибудь непріятными похвальные мои отзывы о нѣкоторыхъ еретикахъ; я хвалю (ἐπαινέσας ἔχω) ихъ краснорфчіе и ученость, но не хвалю ихъ пониманія догматовъ" (III, 15)-благоразумное разграниченіе. Нельзя отказывать Созомену въ умѣньи самостоятельно, путемъ критики, обсудить тотъ или другой вопросъ. Такъ онъ съ достоин-

<sup>1)</sup> Рождается вопросъ: не заняты ли эти мивнія историкомъ отъ Филосторгія, съ трудомъ котораго, какъ изв'єстно, Созоменъ былъ знакомъ непосредственно? По крайней мізрів вліяніемъ Сократа едва ли можно объяснить вышеприведенные отзывы.



ствомъ опровергаетъ розсказню язычниковъ, что Константинъ Великій будто потому обратился къ христіанству, что ему было отказано со стороны языческихъ жрецовъ въ прощеніи убійства сына его — Криспа (I, 5). Не нужно оставлять безъ вниманія и того, что нѣкоторые его разсказы отличаются особенною живостію, обстоятельностію и правдивостію, таковъ наприм. подробный разсказъ его о св. Златоусть, которому онъ глубоко сочувствуетъ (VIII, 2 и дал.).

Вообще, хотя исторія Созомена по своему значенію ниже исторіи Сократа, однакожъ современный историкъ, изучающій IV и V вѣка, не можетъ обойтись безъ Созомена. Историкъ такой глубокой древности, какъ Созоменъ, никогда не потеряетъ своего значенія, какъ бы онъ ни былъ несамостоятеленъ. Уже самъ по себѣ подобный историкъ съ своими личными воззрѣніями остается глубоко-знаменательнымъ историческимъ фактомъ, не говоря о той пользѣ, какую онъ можетъ оказывать наукѣ своими наблюденіями и замѣтками, — хотя бы по второстепеннымъ вопросамъ.

## Өеодорить, епископь Қирскій.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Зависимость его отъ Сократа и въ особенности отъ Созомена; — причина появленія Оеодоритова труда: глубокія антіохійскія симпатіи писателя и его желаніе уравнять въ глазахъ читателя историческое значеніе антіохійской церкви со знаменитой александрійскою и даже показать преимущества въ этомъ отношеніи первой церкви предъ послѣднею; доказательства на все это. Обиліе религіозно-нравственныхъ сентенцій въ исторіи Оеодорита;— наклонность къ пышнымъ зпитетамъ въ повѣствованіи о представителяхъ церкви и къ умолчанію о "погрѣшностяхъ единовѣрныхъ дѣятелей", — признаки безпристрастія въ сужденіи объ этихъ дѣятеляхъ;— суровые приговоры Оеодорита о врагахъ церкви—и еретикахъ; особливое отношеніе историка къ Несторію и несторіанству. — Отзывы современныхъ намъ ученыхъ о церк исторіи его; — мѣсто Оеодорита въ ряду прочихъ продолжателей Евсевія.

Жизнь и дъятельность Өеодорита, епископа Кирскаго, корошо извъстны въ исторіи и не требуютъ разъясненій, по крайней мъръ въ главныхъ своихъ чертахъ. Для нашей цъли достаточно припомнить лишь слъдующее: Өеодоритъ родился въ Антіохіи въ 390 или 393 году, сдълался епископомъ Кирскимъ, въ Антіохійскомъ патріархатъ, въ 423 году, скончался въ 457 году и принадлежалъ къ числу образованнъйшихъ пастырей Восточной церкви V-го въка.

Когда написана "Церковная Исторія" Өеодорита? Такъ какъ Өеодоритъ доводитъ свою исторію только до конца 428 года, то ясно, что она написана не раньше этого года, но когда именно: вскорѣ-ли послѣ 428 года или-же спустя болѣе или менѣе значительное время послѣ этого года? Өеодоритъ самъ не указываетъ, когда выдалъ онъ въ свѣтъ свой трудъ. Поэтому открывается нужда въ изысканіи по указанному вопросу. Несомнѣнно прежде всего то, что исторія

Өеодорита написана много позднъе 428 года. Въ его исторіи, хотя и безъ указанія даты, упоминаются мимоходомъ такія событія, которыя случились въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ пятаго въка. Такъ въ пятой книгъ его исторіи (гл. 36 и 37 (36) 1) упоминается о перенесеніи мощей св. Іоанна Златоуста (изъ Команъ) въ Константинополь, а это произошло въ 438 году <sup>2</sup>). Здъсь-же (гл. 37 (36) указывается на то, что императоръ Өеодосій Младшій выдалъ строгій указъ противъ язычества, а это случилось почти одновременно съ вышеуказаннымъ событіемъ, именно въ 435 году. Затьмъ въ этомъ-же мъсть церковной исторіи Өеодорита упоминается еще о второй войнъ императора съ Персами, а эта вторая война по всемъ признакамъ возгорелась въ 441 году; такъ какъ у Өеодорита замъчено, что Персы воспользовались затруднительнымъ положеніемъ дѣлъ въ Византійской имперіи, то по всей въроятности здъсь нужно разумѣть войну съ Вандалами 3), въ которой приняли участіе и Западная и Восточная половины Римской имперіи, а эта борьба съ Вандалами относится къ 440-441 годамъ. Слъдуетъ обратить вниманіе и на одно умолчаніе, которое имъетъ мъсто въ исторіи Өеодорита и изъ котораго можно выволить накоторыя заключенія о времени изданія Өеодоритомъ его исторіи. Өеодоритъ совсемъ молчитъ о супругв Өеодосія Евдокіи, несмотря на то, что она имъла большое вліяніе на своего мужа въ правительственныхъ дѣлахъ; въ этомъ случав Өеодорить поступаетъ, какъ и Сократъ и Созоменъ, и конечно по тъмъ же причинамъ, по какимъ такъ и поступали и эти послъдніе: послъ 440 года происходитъ

¹) Въ разныхъ изданіяхъ Церковной Исторіи Өеодорита принять различный счетъ главъ: такъ, напр., въ изданіи Валезія (съ котораго сдѣланъ русскій переводъ Церк. Исторіи Өеодорита) принятъ одинъ счетъ главъ, а у Сирмонда и Шульце (отпечатано у Мідпе)—другой. Для удобства справокъ мы помъщаемъ двоякій счетъ главъ: Валезія (принятый въ русскомъ изданіи) и Сирмондовъ-Шульце (принятый Минемъ), причемъ на первомъ мѣстъ ставимъ тотъ, а на второмъ этотъ. Иногда впрочемъ счетъ главъ у вышеуказанныхъ издателей схедится, въ такомъ случать мы ставимъ одну цифру безъ всякихъ добавленій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архим. Сергія. Полный мъсяцесловъ Востока. Томъ II, часть 1, стр. 24.

<sup>3)</sup> Güldenpenning. Die Kirchengeschichte des Theodoret von Kyrrhos. S. 21-22.

разладъ между Өеодосіемъ и Евдокіей, поэтому историкамъ неудобно было говорить о ней ни въ тонъ похвальномъ, ни въ тонъ укоризненномъ. Вмъсто того, чтобы сообщить извъстія касательно Евдокіи, нашъ историкъ съ особеннымъ удареніемъ сообщаетъ свідінія о томъ благотворномъ вліяніи, какое имъли на дътство Өеодосія его сестры (V, 36). Итакъ, и изъ факта молчанія историка о женъ Өеодосія видно, что Өеодоритъ написалъ свою исторію не раньше сороковыхъ годовъ пятаго въка. Теперь постараемся точнъе опредълить, когда же Өеодоритъ издалъ свой трудъ? Трудъ изданъ еще въ царствованіе Өеодосія Младшаго, потому что этотъ императоръ представляется еще продолжающимъ царствовать (ibid: ό νῦν βασιλεύων); значитъ сочиненіе Өеодорита появилось не позже іюля 450 года, когда послѣдовала смерть Өеодосія. Можно находить достаточныя указанія, что сочиненіе выдано никакъ не позже, какъ за годъ до этого событія; основаніемъ для этого заключенія можеть служить слъдующее: Өеодорить говорить (ibid.) о Өеодосіи, что этотъ государь "общницами въ славословіи имъетъ (हैप्रका) сестеръ", но сестеръ у него было четыре, и изъ нихъ Флакилла умерла въ 431 году, Аркадія въ 444, Марина въ августъ 449 года, Пульхерія же пережила Өеодосія 1); принимая во вниманіе эти хронологическія данныя, можно утверждать, что Өеодорить издаль свою исторію никакъ не позднъе 449 года, такъ какъ послъ этого года онъ не могъ бы говорить о участіи въ славословіи Өеодосія его сестеръ: въ живыхъ послъ 449 года у императора осталась лишь одна сестра. Итакъ по вопросу о времени изданія исторіи Өеодорита съ несомнівнностію можно утверждать, что она появилась не вскоръ послъ 428 года, какимъ она заканчивается, а не раньше сороковыхъ годовъ пятаго стольтія. Гюльденпеннингъ склоняется къ мысли, что исторія написана Өеодоритомъ въ 448 или 449 году, когда по проискамъ Діоскора онъ долженъ былъ отказаться отъ широкой церковно-общественной дъятельности и оставаться безвы-



<sup>1)</sup> Güldenpenning, S. 22-23.

ъздно въ городъ Киръ. Этимъ празднымъ временемъ Өеодоритъ и воспользовался для составленія своей исторіи 1).

Такимъ образомъ открывается, что хота исторія Өеодорита доведена лишь до 248 года, она однакожъ написана въ концъ сороковыхъ годовъ, значитъ позже, чъмъ когда писали Сократъ и Созоменъ свои церковно-историческіе труды.

Возникаетъ вопросъ, въ какомъ отношеніи исторія Өеодорита, какъ позднъйшая по происхожденію, стоитъ къ трудамъ Сократа и Созомена? Вопросъ этотъ до послѣдняго времени оставался въ наукъ въ неопредъленномъ положеніи и только въ послъднее время онъ получилъ болъе твердую постановку. Знаменитый французскій ученый Валуа, жившій въ XVII въкъ, высказалъ мысль, что Өеодоритъ писалъ послъ Сократа и Созомена, знакомъ былъ съ ихъ трудами и не могъ оставаться вив вліянія ихъ <sup>2</sup>). Но взглядъ этотъ не удержался въ наукъ. Въ началъ нынъшняго столътія ученые снова возвращаются къ тому решенію вопроса, какое дано извъстнымъ критикомъ Бароніевыхъ анналъ--Антономъ Пажи и какое заключалось въ предположеніи, что Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ писали независимо другъ отъ друга. Съ большею настойчивостію раскрываль это предположеніе Гольцгаузенъ 8). Въ такомъ колеблющемся положеніи оставался вопросъ до времени последнихъ двухъ десятилетій. По мъръ того, какъ ученые углублялись въ изслъдованіе вопроса объ источникахъ древней церковной исторіи, необходимо встрвчались съ частнымъ вопросомъ: въ какомъ отношеніи стоитъ Өеодоритъ къ Сократу и Созомену. Но на первыхъ порахъ ученые принуждены были отвъчать уклончиво на вопросъ; потому что мало было охоты углубляться въ иследование такой стороны въ науке, которая обещала

<sup>1)</sup> Ibid. 25.

<sup>3)</sup> Theodoreti Hist. Ecclesiastica. Praefatio Valesii, p. VII. Augustae Tourinor. 1748.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Commentatio de fontibus et cet. p. 33—34. Къмнѣнію І'ольцгаузена (и Баура) присоединяется и авторъ сочиненія 20 блаж. Өеодоритъ проф. Н. Глубоковскій (Т. Il. М. 1890, стр. 263 и дал.); но мы не раздъляемъ его взгляда и несогласны съ его аргументаціей.

мало положительныхъ результатовъ. Гюльденпеннингъ, встрътившись съ вопросомъ при изученіи царствованія Өеодосія Великаго, счелъ себя вправъ замътить только: "что Өеодоритъ пользовался Сократомъ и Созоменомъ представить убъдительныя доказательства на это трудно" 1). Почти въ такихъ же словахъ выражается и Адольфъ Гарнакъ, когда ему необходимо было сказать что-либо опредвленное объ отношеніи Өеодорита къ Сократу и Созомену. "Объ отношеніи Өеодорита къ его предшественникамъ нътъ еще изслъдованій, поэтому и я воздерживаюсь отъ собственнаго сужденія 2. Конецъ неопредъленному положенію вопроса положилъ не разъ нами цитированный нѣмецкій ученый Іеепъ. Въ своемъ изслъдованіи объ источникахъ, какими пользовались древнегреческіе историки, онъ прямо утверждаетъ <sup>3</sup>) о зависимости Өеодорита какъ отъ Сократа, такъ и отъ Созомена; онъ съ ръшительностію высказываеть мысль, что многочисленные документы, представляющіеся общими у Өеодорита съ Сократомъ, заняты Өеодоритомъ у Сократа. Наконецъ, въ 1889 году, Гюльденпеннингъ обстоятельнъе занялся тъмъже вопросомъ и подтвердилъ новыми данными воззрѣніе Ieena 4). Такимъ образомъ, по крайней мъръ на нашъ взглядъ. старинное мнѣніе Валуа восторжествовало.

Представимъ нѣсколько болѣе наглядныхъ доказательствъ зависимости Өеодорита отъ Сократа и Созомена.

Зависимость Өеодорита отъ Сократа можно видъть на слъдующихъ примърахъ. Өеодоритъ въ первой книгъ своей исторіи (гл. 15 и 16 (14 и 15) помъщаетъ рядомъ два письма Константина Великаго къ Евсевію Кесарійскому, изъ которыхъ въ первомъ идетъ ръчь о возобновленіи и построеніи церквей, по прекращеніи гоненій, а во второмъ о необходимости изготовить экземпляры Св. Писанія для богослужебнаго употребленія жителей Константинополя. Откуда Өео-

<sup>4)</sup> Güldenpenning. Die Kirchengeschichte des Theodoret.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Güldenpenning. Die Quellen zur Geschichte des Kaisers Theobosius Halle, 1878, S. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herzog-Hauck. Real-Encykl. B. XIV. S. 405. Leipz. 1884.

³) Ieep. Quellenuntersuchungen. S. 155. Leipz. 1884.

доритъ заимствовалъ эти письма? Съ перваго раза кажется дъло яснымъ: историкъ взялъ ихъ изъ Евсевіева сочиненія "Жизнь Константина", гдъ они находятся и откуда они заимствуются многими послѣдующими писателями. Но этого нельзя утверждать о Өеодорить. У Евсевія эти письма помъщены въ различныхъ книгахъ его сочиненія (первое во II кн., гл. 46; а второе — IV, гл. 36), у Өеодорита эти же письма стоятъ почему-то рядомъ. Если мы раскроемъ церковно-историческія сочиненія Сократа и Созомена, то усмотримъ, что разбираемыя письма Өеодоритъ заимствовалъ не у Евсевія, а у одного изъ сейчасъ упомянутыхъ историковъ пятаго въка. Өеодоритъ не могъ заимствовать ихъ у Созомена, потому что послъдній только упоминаетъ ихъ. а текста ихъ не приводитъ (II, 4); онъ взялъ ихъ изъ Сократа, это открывается изъ того, что Сократъ приводитъ указанныя письма рядомъ, не слъдуя Евсевію, какъ поступаетъ и Өеодоритъ (Сокр. І, 9). Другой примъръ въ такомъже родъ. Өеодоритъ въ одномъ мъстъ своей исторіи (I, 31 (29) утверждаетъ во первыхъ, что Аванасій сосланъ былъ Константиномъ въ Галлію, именно въ Триръ; во-вторыхъ. что это случилось въ тридцатый годъ царствованія Константина. То и другое указаніе Өеодоритомъ взято изъ Сократа. Первое указаніе не могло быть заимствовано Өеодоритомъ ни изъ Аванасія, ни изъ Созомена, откуда могъ бы занять это же извъстіе Өеодоритъ; ибо Аванасій въ своихъ твореніяхъ (Апологія противъ Аріанъ), говоря о Галліи какъ мість своей ссылки, не упоминаетъ Трира, а Созоменъ хотя и упоминаетъ этотъ городъ, но весь его разсказъ о ссылкѣ Аванасія (II, 28) далекъ отъ Өеодоритова. Можно утверждать, что Өеодоритъ разсматриваемое указаніе взялъ изъ Сократа (І, 35). Другимъ указаніемъ о тридцатомъ годъ царствованія Константина, какъ времени ссылки Аванасія, Өеодорить опять одолженъ Сократу, хотя оно у перваго поставлено на другомъ мъстъ, чъмъ какъ оно стоитъ у Сократа (Өеод. I, 31 (29); Сокр. І, 37).

Еще точнъе и опредъленнъе можно доказывать степень зависимости Өеодорита отъ Созомена. Разсматривая разсказъ

Өеодорита объ обрътеніи креста Христова во времена Константина, мы находимъ, что историкъ несомнънно пользовался, кромъ Руфина и Сократа, еще и Созоменомъ. Въ самомъ дълъ у Созомена мы встръчаемъ очень оригинальную замътку о томъ, что въ употребленіи, какое сдълано Константиномъ изъ гвоздей, открытыхъ вмъсть съ крестомъ, исполнилось пророчество Захаріи: "и будетъ еже въ уздѣ коня свято Господу" (II, 1). То же замое замъчание встръчаемъ и у Өеодорита (I, 18 (17), но послъдній могъ заимствовать его только у Созомена. Другой примъръ. Өеодоритъ разсказываетъ случай преслъдованія императоромъ Валентомъ епископа Едесскаго Варсы и другихъ клириковъ (IV, 16—17) 14—15). Главный источникъ, откуда черпалъ свои свъдънія Өеодоритъ въ указанномъ разсказъ-опредълить было бы трудно, такъ какъ объ этомъ говорятъ и Руфинъ, и Сократъ, и Созоменъ, если бы авторъ не поименовалъ одно должностное лицо Едессы и тъмъ самымъ не открылъ-бы намъ: кто главный руководитель Өеодорита. Өеодоритъ упоминаетъ Едесскаго префекта, по имени Модеста; а такъ какъ это имя изъ числа историковъ указываетъ одинъ Созоменъ (VI, 18 сл. Сокр. IV, 18), то не остается сомнънія, что Өеодоритъ извъстіемъ о событіи одолженъ преимущественно Созомену 1). Еще примъръ, Өеодоритъ сообщаетъ свъдънія (IV, 23 (20) объ избраніи Моисея во епископы Сарациновъ. Событіе это разсказывается и Руфиномъ, и Сократомъ, и Созоменомъ. При сличеніи извѣстій Өеодорита по этому случаю съ извъстіями Созомена открывается, что Өеодоритъ несомнънно читалъ Созомена, когда сообщалъ извъстіе о постановленіи Моисея въ епископы. Это можно видъть изъ того, что Өеодоритъ называетъ Сарациновъ "измаильтянами", какъ не называютъ ихъ ни Сократъ, ни Руфинъ, но какъ называетъ ихъ Созоменъ (VI, 38), указывающій и причину, по которой будто бы потомки Измаила стали именоваться новымъ именемъ: Сарацины. Хотя можно

<sup>1)</sup> Правда, имя: "Модестъ" Өеодоритъ могъ прочесть у Григорія Нисскаго, но не доказано, чтобы Нисскій руководилъ историкомъ при составленіи его труда.



было бы привести и другіе образцы зависимости Өеодорита отъ Созомена, но полагаемъ, что и приведенныхъ достаточно для нашей цѣли ¹).

Замътимъ одно: зависимость Өеодорита отъ Сократа и Созомена не можетъ ни мало отнимать чести у Өеодорита, ибо это долгъ каждаго послъдующаго историка — совътоваться съ болъе ранними историками.

Если Өеодоритъ писалъ свою исторію послѣ того, какъ появились труды Сократа и Созомена, которые извъстны были епископу Кирскому, то само собою напрашивается вопросъ: что побудило Өеодорита взяться за это дело, тъмъ болве, что этотъ историкъ не довелъ своего труда даже до той грани времени, до какой простираются церковныя исторіи Сократа и Созомена? Въ исторіи Өеодорита нътъ опредъленнаго отвъта на этотъ вопросъ. Правда въ началъ своего труда (I, 1) (praefatio), Өеодоритъ вскользь упоминаетъ, что онъ имветъ въ виду записать незаписанное историками (τὰ λειπόμενα συγγράψαι), но это, кажется, нужно понимать такъ, что онъ считаетъ себя прямымъ продолжателемъ Евсевія (ibid.), а не такъ, что онъ хочетъ пополнить Сократа и Созомена, о которыхъ онъ совсъмъ молчитъ. При томъ, еслибы онъ хотълъ пополнить Сократа и Созомена, какъ иногда думаютъ 2), то онъ не сталъ бы пересказывать того, что уже было разсказано его предшественниками, однакожъ онъ не считаетъ лишнимъ и еще разсказать о томъ, что уже было оповъщено Сократомъ и Созоменомъ. У Өеодорита не было также намфренія поправлять ошибки его предшественниковъ <sup>8</sup>), потому что, если онъ иногда и поправляетъ Сократа и Созомена, то это



<sup>1)</sup> См. еще у Güldenpenning'a Kirchengesch. des Theodor., S. 48—49. Вообще Гюльденпеннингъ въ этой своей книгъ помъстилъ обстоятельныя таблицы, въ которыхъ по порядку указывается, какая глава Исторіи Өеодорита занята имъ отсюда или оттуда: указывается несомнънный или въроятный источникъ тъхъ или другихъ извъстій этого историка (62—96). Но входить въ разсмотръніе этихъ таблицъ—мы не считаемъ удобнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Praefatio Valesii. Loc. citat., p. VII. Cnf. Migne. Gr. tom. 82. Valesii Annotat., p. 1521.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мићніе Валуа (Валезія). См. выше.

случайность, а не цъль твердо намъченная 1). Цъль, какую поставилъ себъ Өеодоритъ при написаніи исторіи, опредъленно имъ не выражена, но она въ значительной мъръ открывается при внимательномъ чтеніи его исторіи. Онъ не думалъ ни пополнять Сократа и Созомена, ни поправлять ихъ, онъ хотълъ написать такую же общую исторію церкви извъстнаго времени, но въ ней онъ хотълъ освътить новымъ свътомъ жизнь и дъятельность церкви Антіохійской и вообще церковнаго округа Сирскаго; освътить, какъ съ тъмъ, чтобы показать значение этой части общества христіанскаго въ совокупной жизни церкви, такъ и съ тъмъ, чтобы дать нѣкоторое руководство для своихъ современниковъ, захваченныхъ движеніемъ монофизитскимъ. Посмотримъ, какими путями Өеодоритъ идетъ къ достиженію своихъ намъреній. Прежде всего, онъ старается изобразить въ возможно яркихъ блестящихъ чертахъ всъхъ православныхъ епископовъ Антіохійскихъ IV и начала V въка. Начать съ Евстаеія Антіохійскаго (323 — 340 г.). Өеодоритъ отводитъ ему почетнъйшее мъсто между членами перваго вселенскаго собора, приписываетъ ему честь торжественнаго привътствованія императора Константина ръчью на этомъ соборъ (I, 7 (6), о чемъ никто изъ историковъ не упоминаетъ. Өеодоритъ почитаетъ Евставія истиннымъ и великимъ столпомъ церкви, онъ говоритъ: "нѣкоторые, удостоенные священства, не только не хотъли назидать церковь, но старались подорвать самыя ея основанія, ибо на тъхъ именно, которые управляли церковью согласно съ апостольскимъ ученіемъ, сплетали клеветы, низлагали ихъ и изгоняли". Далъе авторъ упоминаетъ первъе всего Евстаөія, котораго онъ называетъ "величайшимъ столпомъ благочестія" (І, 25 (24). Очевидно, онъ старается поднять Евстаеія на ту высоту, на какой стояли самые главные поборники православія того времени <sup>2</sup>). Съ такимъ же призна-

<sup>1)</sup> Güldenpenning. Die Kirchengesch. des Theodoret. S. 20. У этого автора приведены примъры.

<sup>2)</sup> Поднять значеніе Евставія для Өеодорита, принадлежавшаго қъ антіохійскому церковному округу, тъмъ болъе было нужно, что церковные

ніемъ великихъ заслугъ для церкви Өеодоритъ описываетъ и другаго Антіохійскаго епископа Мелетія (358-381 г. съ промежутками). Историкъ истощаетъ всв хвалы при описаніи этого лица. Онъ именуетъ его "святымъ", "великимъ" (II, 31 (27), "дивнымъ" (III, 4 (2), "кротчайшимъ изъ всъхъ людей", "божественнымъ" (V, 3) и т. д.; указываетъ на особенную мудрость и проницательность Мелетія, который поставлялъ пастырями въ другія мѣста лицъ, отличавшихся многими высокими достоинствами (V, 4); указываетъ на безбоязненность Мелетія, который во времена Юліана даетъ убъжище сыну одного жреца, обратившемуся къ христіанству (III, 14 (10). Весьма замечательны разсказы Өеодорита объ отношеніи Өеодосія Великаго къ Мелетію, о чемъ мы ничего не знаемъ изъ другихъ источниковъ того времени. По разсказу Өеодорита Өеодосій, когда онъ былъ еще военачальникомъ, видълъ слъдующій сонъ: "ему представилось во снъ, будто епископъ Антіохійскій Мелетій (котораго нужно сказать Өеодосій въ то время совсѣмъ не зналъ) возложилъ на него царскую порфиру и главу его украсилъ царскимъ вънцомъ" (V, 6). Смыслъ сна понятенъ: онъ предвъщалъ Өеодосію царскій престолъ, что впослъдствіи и оправдалось. Первое свиданіе Өеодосія, уже въ качествъ царя, съ Мелетіемъ, по разсказу историка, произошло при слъдующихъ обстоятельствахъ: Өеодосій прибылъ на соборъ второй вселенскій, происходившій какъ извъстно въ Константинополъ, пожелалъ увидъть Мелетія, бывшаго на соборъ, но онъ приказалъ не указывать ему Мелетія—въ увъренности, что онъ самъ узнаетъ являвшееся ему во снъ лицо. "И дъйствительно, разсказываетъ Өеодоритъ, когда собрались всв епископы въ царскіе палаты, Өеодосій прямо подошелъ къ Мелетію, обнялъ его, началъ целовать ему глаза, уста, грудь, голову и короно-

историки, предшественники Өеодорита, позволяли себѣ произносить сужденія, невыгодныя для чести Евставія. Такъ Сократъ писалъ: "Люди слабые и неспособные отличаться собственными дълами хотъли обратить на себя вниманіе порицаніемъ тъхъ, которые лучше ихъ (разумъется: Оригенъ). Къ числу такихъ недостойныхъ людей историкъ относитъ и Евставія (VI, 13).

вавшую его правую руку" (V, 7). Разсказъ этотъ встръчается только у одного Өедорита 1).—Вообще всъхъ православныхъ епископовъ Антіохійскихъ Өеодоритъ въ высшей степени прославляетъ, при чемъ онъ превозноситъ иногда и такихъ лицъ между ними, о которыхъ ничего замъчательнаго неизвъстно въ исторіи. Өеодорить въ слъдующихъ чертахъ описываетъ личность Флавіана (381-404 г.): "Флавіанъ, говоритъ историкъ, былъ лицемъ, избравшимъ аскетическій образъ жизни, и открытымъ поборникомъ апостольскаго ученія", еще и "не получивъ должности священнослуженія и находясь въ числѣ мірянъ, днемъ и ночью онъ возбуждалъ всъхъ къ ревности по благочестію" (II, 24 (19); \_напоръ волнъ (еретичества) будто предъ нѣкіимъ оплотомъ сокрушился предъ Флавіаномъ"; боровшіеся противъ Аріева богохульства "бросали стрълы противъ этой ереси, стрълы, которыя доставлялъ имъ Флавіанъ изъ своего ума, будто изъ какого колчана; а самъ онъ легко разрывалъ съти еретиковъ и доказывалъ, что ихъ возраженія — паутина" (IV, 25 (22) Сл. V, 3). Флавіана историкъ именуетъ "мудрѣйшимъ" (ibid.). Положимъ Флавіанъ — довольно извъстная историческая личность, но Өеодоритъ, какъ мы сказали, прославляетъ и такихъ епископовъ антіохійскихъ, которые неизвъстны никакими важными заслугами. Такъ онъ говоритъ о Порфиріи (404 — 413 г.): "Порфирій оставилъ много памятниковъ человъколюбія, славился также и силою духа\* (V, 35); объ Александръ (413 — 418): "достойный всякой хвалы Александръ, еще до епископства проводилъ время на поприщъ подвижническомъ, явился мужественнымъ поборникомъ (истины), потому что уча словомъ, наставленія свои подтверждалъ и жизнію". "Божественный Александръ-

<sup>1)</sup> Разсказы Өеодорита о Мелетіи представляють собою поправку извістій о немъ же другихъ историковъ, поправку, направленную къ прославленію этого Антіохійскаго епископа. Сократъ, напр., говоритъ о Мелетіи, что онъ былъ посвященъ въ епископы аріанами, что онъ подписалъ на соборъ Селевкійскомъ аріанское (акакіанское) исповъданіе въры, что болье строгіе исповъдники, единосущіе въ Антіохіи, не хотъли имъть съ нимъ общенія, какъ человъкомъ, поставленнымъ аріанами (II, 44; V, 5. Слич. Созом. VII, 3).



говоритъ Өеодоритъ — богатъ былъ любомудріемъ, текучестью слова и другими безчисленными дарованіями". "Онъ употреблялъ всъ средства къ возстановленію единодушія въ Антіохійской церкви и успълъ присоединить къ церкви отдълившихся", чему дивились и іудеи и язычники, ибо "видъли, какъ потоки (лицъ отдълившихся) вливаются въ море церкви, (III, 5 (2); V, 35); о Өеодоть (419-422): "онъ жемчужина смиренномудрія, мужъ отличавшійся кротостію и украшавшійся дисциплиною въ жизни" (V, 38 (37), мужъ "божественный" (V, 40 (39). Кромъ того у Өеодорита встръчаемъ много высокихъ похвалъ большей части епископовъ, принадлежавшихъ къ антіохійскому церковному округу, какъ, извъстнымъ (Діодору, Өеодору Мопсуестскому), такъ и неизвъстнымъ (Афраату, Өеодоту Іерапольскому, Исидору Кирскому, Евлогію и т. д.). Такимъ образомъ не подлежитъ сомнанію, что Өеодоритъ въ своей исторіи ималь въ виду возвеличить и прославить значение своей родной Антіохійской церкви и Антіохійскаго церковнаго округа 1).

Өеодорить не довольствуется тамъ, что онъ высоко ставитъ значеніе Антіохійской церкви, онъ желаетъ проводить параллель между церковію Антіохійскою и знаменитъйшею тогда греческой церковію—Александрійскою; онъ хочетъ дать знать, что слава церкви Антіохійской ничуть не ниже славы церкви Александрійской. Мы легко поймемъ намъреніе Өеодорита, если обратимъ вниманіе на то, что ему въ теченіе своей жизни не мало приходилось бороться съ Кирилломъ Александрійскимъ, которому онъ не сочувствовалъ и по его кончинъ, и на то, что Өеодоритъ писалъ исторію въ такое время, когда Діоскоръ Александрійскій явно домогался власти надъ всемъ греческимъ христіанскимъ міромъ. Желая провести вышеуказанную параллель, Өеодоритъ вопервыхъ изображаетъ Евстаеія Антіохійскаго такимъ же великимъ мужемъ, такимъ же столпомъ церкви, какимъ былъ и Аванасій Александрійскій, о чемъ и гово-

<sup>1)</sup> Проф. Г'лубоковскій говорить: "восточно-сирійская церковь (антіохійскій округь) въ исторіи Өеодорита представлена въ небываломъ осв'ьщеніи" (т. II, 320). Это—правда.

ритъ прямо (I, 25 (24). Въ разсказъ Өеодорита объ Евставіи и его страданіяхъ можно находить также параллель между Аванасіемъ и Евставіемъ 1). Далье Өеодоритъ показываетъ явную наклонность представить антіохійское монашество совершенно равнымъ по значенію съ монашествомъ александрійскаго округа (Египетскимъ). Много славы Египетской церкви придавало тамошнее монашество; Өеодоритъ хочетъ дать знать читателю, что Египетское монашество не есть что либо исключительное. У него (IV, 27 (24) есть разсказъ подъ заглавіемъ: "Св. Юліанъ (подвижникъ антіохійскій) и Антоній Великій", въ которомъ говорится, что какъ Юліанъ, такъ и Антоній Великій проявляли ревность по благочестію и высоту ихъ жизни совершенно въ одномъ и томъ же родъ: какъ Антоній приходилъ нарочито изъ пустыни въ Александрію, чтобы заявить народу о нечестіи аріанъ, тоже дълалъ и Юліанъ, не разъ оставляя съ подобнымъ же намъреніемъ пустыню и появляясь въ Антіохіи, тотъ и другой прославились великими чудесами. Вообще отмъчается та черта антіохійскихъ подвижниковъ пустынь, что они не отказывались брать на себя бремя епископскаго служенія и съ дерзновеніемъ обличали людей, заслужившихъ этого, хотя бы то были лица высокопоставленныя (IV, 26 (23); V, 20 (19) 2).

Даже мало того, что историкъ проводитъ параллель между знаменитою церковію Александрійскою и своей родной Антіохійскою, онъ какъ будто бы желаетъ показать, что пожалуй церковь Антіохійская лучше и выше церкви Александрійской. И это опять таки довольно объясняется отношеніями Өеодорита къ Кириллу и въ особенности къ Діоскору Александрійскому. Правда, Өеодоритъ неръдко и

<sup>1)</sup> Güldenpenning въ примъчаніяхъ на 21 гл. первой книги Өеодоритовой исторіи (S. 65).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Өеодорита есть отдъльное историческое сочиненіе, посвященное описанію жизни и дъятельности сирскихъ подвижниковъ IV и V-го въковъ (Religiosa Historia), но за свъдъніями касательно этого труда нашего историка отсылаемъ читателя къ сочиненію г. Глубоковскаго о Өеодоритъ, т. II, стр. 412—39, гдъ можно находить обстоятельное знакомство съ указаннымъ произведеніемъ Кирскаго епископа.

очень рашительно прославляеть накоторых епископовъ Александрійскихъ, наприм., Аванасія Великаго, Петра, Өеофила (V, 22). Но нужно обратить вниманіе на то, что онъ хвалитъ отдъльныхъ личностей, принадлежащихъ Александрійской церкви, но избъгаетъ хвалить заслуги и значеніе цълой Александрійской церкви. И можно даже догадываться, что Өеодоритъ желалъ въ своей исторіи доказать, что въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ Александрійская церковь паетъ по своему церковно-историческому значенію-Антіохійской церкви. Въ церкви Александрійской, не безъ особеннаго намъренія говорится у Өеодорита, возникла гибельнъйшая изъ ересей — аріанская. Не даромъ у Өеодорита ересь Арія служить исходнымь пунктомь его повъствованія, съ нея начинается разсказъ у него. А какое зло принесло аріанство-на этомъ вопросв историкъ сосредоточиваетъ свое особенное вниманіе. Сама Александрійская церковь заразилась тяжкою бользнью и вмысты съ тымь заразила ею другія общины христіанскія въ другихъ мѣстахъ. "Гдъ сначала и какъ посъяны были эти плевелы (аріанство)-я разскажу", говоритъ Өеодоритъ на первыхъ страницахъ своей исторіи. "Есть городъ Александрія, -- городъ величайшій и многолюднвишій". Отсюда-то и вышло аріанство. Изобразивъ далъе Арія, какъ орудіе противника истины (діавола), историкъ говоритъ, въ чемъ заключалось его ученіе и замѣчаетъ: "ученіе свое онъ (Арій) распространялъ не только въ церкви, но и на сходбищахъ и ходя по домамъ увлекалъ на свою сторону всъхъ, кого могъ" (І, 2 (1). Въ церкви Александрійской было оказано мало сопротивленія ереси. Она распространилась здівсь, а отсюда и по другимъ странамъ. "Богохульство, пишетъ Өеодоритъ, распространилось въ церквахъ Египетскихъ и восточныхъ; происходили дъла горькія и достойныя слезъ" (І, 6 (5). Но не одинъ Арій возмущалъ церковь Египетскую; не меньшія смуты произвелъ и Мелетій Өиваидскій; онъ, по словамъ Өеодорита, въ нач. IV въка "надълалъ шуму и смятенія во всей Өиваидъ и въ пограничномъ съ ней Египтъ". Өеодоритъ не удовлетворяется тымъ, что въ слишкомъ

преувеличенныхъ чертахъ изображаетъ Мелетіанскій расколъ начала IV-го въка, онъ утверждаетъ, что расколъ этотъ продолжался до временъ самого Өеодорита и вызвалъ новыя заблужденія. "Слъды Мелетіева безумія сохранились и до настоящаго времени", пишетъ Өеодорить: по крайней мфрф въ тфхъ странахъ есть какія-то общества монаховъ, которыя "не слушаютъ здраваго ученія" (I, 9 (8). Очевидно Александрія и церковь Египетская рисуются какимъ-то очагомъ, гдъ съ легкостію и быстротою зарождаются и спъютъ самыя вредныя заблужденія. Въ этомъ отношеніи Египетъ и Александрія много ниже Антіохійскаго церковнаго округа, гдъ всегда хранилась въра христіанская въ народъ съ большею твердостію; а если и были здѣсь волненія и безпорядки, то ихъ, какъ даетъ разумѣть Өеодоритъ, вносили постороннія лица, въ родъ западнаго пришельца Павлина и различныхъ проходимцевъ, насильственно занимавшихъ Антіохійскую канедру (I, 22 (21); II, 9 (7) и т. д. 1). Желаніе историка поставить Антіохійскую церковь-въ широкомъ смыслѣ этого слова, выше Александрійской проглядываеть и въ другихъ фактахъ, встръчающихся въ разсматриваемой исторіи. Едва-ли случайно въ разсказахъ о православныхъ епископахъ, страдавщихъ отъ казней аріанъ, первое мъсто отводится Евставію, а не Аванасію; послѣдній названъ "дручим» столпомъ (ἄλλον πύργον) благочестія" (I, 25 (24), если только здъсь не хронологическое исчисленіе историческихъ происшествій. Но едва-ли чемъ либо подобнымъ можно объяснить то обстоятельство, что при исчисленіи преемства епископовъ въ важнъйшихъ церквахъ Өеодоритъ о епископахъ Антіохійскихъ говоритъ прямо послѣ Римскихъ (I, 3 (2). Заключительная глава исторіи Өеодорита, гдъ списки епископовъ важнъйшихъ церквей идутъ въ такомъ порядкъ: Римскіе, Антіохійскіе, Александрійскіе — есть явное доказательство желанія историка поднять церковно-историческое значеніе Антіохіи на

<sup>1)</sup> Въроятно, для того, чтобы не помрачить славы церкви Антіохійской, Өеодорить ни слова не говорить о многочисленных в аріанских символахь, сочиненных на антіохійских соборах IV въка.



счетъ Александріи. — Несомнівнно, Өеодоритъ писалъ свою исторію во время развитія монофизитства (V, 3)—этого египетскаго порожденія: Діоскоръ былъ архіепископъ Александрійскій. Историкъ, уже не мало потерпъвшій отъ первоначальныхъ монофизитовъ и убъжденный, что его страданія въ этомъ случав не кончились, очень естественно, могъ придти къ мысли написать такую исторію, которая служила бы нѣкотораго рода обвинительнымъ актомъ противъ той церкви, изъ которой вышли Арій, Мелетіанскій расколъ, монофизитство. Это Өеодоритъ и сдълалъ составленіемъ своей исторіи. Но это только половина дела Өеодоритова. Съ другой стороны ему нужно было показать (а это онъ и сдълалъ, какъ указано было выше), что Антіохійская церковь, несмотря на нізкоторыя печальныя явленія въ средъ ея, все же была могущественною поборницею истины въ IV и началъ V-го въка. Если таково прошедшее Антіохійской церкви, то легко догадываться, даеть замътить историкъ, что и въ позднъйшее время не было причинъ отступать ей отъ славнаго пути, и значитъ и въ эпоху монофизитскую, не смотря на вражду Александріи къ Антіохійцамъ, она остается твердою хранительницею върыи ей, этой церкви, нужно больще върить, чъмъ представителямъ Александрійской церкви, изъ нѣдръ которой появлялись ересь за ересью. Итакъ цель исторіи Өеодорита - полемико-апологетическая, въ виду появленія монофизитства.

Укажемъ характеристическія черты церковной исторіи Өеодорита. Исторія его наполнена сентенціями, направленными къ возбужденію религіозно-нравственнаго чувства. Быть можетъ, это зависѣло отъ того, что она принадлежитъ перу духовнаго лица. Представимъ нѣсколько примѣровъ. Вотъ послѣ царствованія Юліана наступаетъ царствованіе Іовіана, въ которомъ христіане съ значительною основательностію чаяли найти себѣ покровителя и благодѣтеля въ духѣ Константина. И однакожъ, проходитъ нѣсколько мѣсяцевъ со времени его воцаренія и смерть похищаетъ второго Константина. Пользуясь этимъ случаемъ, Өеодоритъ замѣчаетъ:

"я думаю, что общій Распорядитель надъ всѣмъ ради обличенія нашего несчастія сначала даруетъ намъ блага, но потомъ снова отнимаетъ ихъ, научая насъ чрезъ это, какъ легко для Него подавать намъ все, что Ему угодно, и что мы будемъ недостойны Его благъ, если не станемъ проводить жизнь лучшую (IV, 5 (4). Или съ другой стороны, наблюдая въ исторической жизни событія, когда злыхъ правителей смъняютъ добрые, напр., Валента Граціанъ, Өеодоритъ выражаетъ слѣдующую назидательную мысль: "Человъколюбецъ (Богъ) управляетъ своимъ милосердіемъ и правосудіемъ, какъ бы въсами и браздами: когда видитъ, что ктолибо беззаконіями превышаетъ міру Его человіжолюбія, тогда правосуднымъ наказаніемъ препятствуютъ стремительности зла" (V, 1). У Өеодорита въ различныхъ мъстахъ его исторіи разсъяно не мало въ подобномъ родъ моральныхъ афоризмовъ. Онъ пищетъ: "Такъ предъ великими дълами людей благоговъютъ невольно даже враги ихъ (II, 32, (28) и т. д. Онъ хочетъ придать своей исторіи характеръ назидательности, но эта черта не проходитъ красною нитью чрезъ все его повъствованіе и потому не составляетъ необходимаго элемента, неразрывно связаннаго съ этимъ повъствованіемъ.

Өеодоритъ любитъ, говоря о болѣе важныхъ и даже менѣе важныхъ духовныхъ представителяхъ церкви, прилагать къ нимъ эпитеты: "святый, дивный, мудрый, святыйній, великій, божественный, учитель церкви" и пр., но такое почтеніе къ предстоятелямъ церкви не превращаетъ его въ панегириста лицъ духовныхъ. Такъ напримѣръ, желая извинить Константина Великаго, рѣшившагося сослать Аванасія съ ссылку въ Галлію, авторъ справедливо винитъ въ этомъ случаѣ не царя, который не могъ хорошо разобраться въ религіозныхъ спорахъ, а епископовъ, его окружавшихъ, которые "хотя, по словамъ историка, и были лукавы, но однако-же, скрывая это 1), показывали всѣ наружныя досто-

<sup>)</sup> Κρύπτουσι τὴν πονηρίαν (вмъсто послъдняго слова иногда впрочемъ читается: ἀλήθειαν).



инства" (I, 33 (31). Впрочемъ все же положеніе Өеодорита, какъ высшаго духовнаго лица, заставляло его быть не только очень осторожнымъ, но и прибъгать къ молчанію тамъ, гдъ историческое безпристрастіе требовало бы полнаго разсказа. Отсюда, описывая несчастія св. Златоуста, онъ избъгаетъ назвать по имени враговъ Златоуста, т. е. Өеофила Александрійскаго и другихъ; историкъ объясняетъ свой поступокъ тъмъ, что, по его мнѣнію, "событія печальныя (въ церкви) подобаетъ описывать короче (συστέλλειν) и прикрывать погръшности единовърныхъ дъятелей" (V, 34) 1) Өеодоритъ, видимо, щадитъ религіозно-нравственное чувство своихъ читателей.

Въ сужденіяхъ о лицахъ, заблуждающихся касательно истины, Өеодорить является значительно суровъе, чъмъ Сократъ и даже Созоменъ. Приведемъ, напр., его отзывы о Юліанъ отступникъ. По мнънію Өеодорита, самъ Юліанъ былъ жилищемъ демоновъ-губителей (είσοιχισάμενος τούς δαίμονας) (III, 20 (15). По его разсказу, въ одномъ капищъ (въ Каррахъ) по смерти Юліана нашли женщину, повъщенную за волосы съ распростертыми руками и разсъченнымъ чревомъ (III, 26 (21); въ другомъ мѣстѣ, въ антіохійскомъ дворцѣ, будто бы найдено было множество ящиковъ, наполненныхъ человъческими головами и многіе антіохійскіе колодцы будтобы завалены были мертыми тълами; "все это, по увъренію историка, составляло остатки Юліановыхъ гаданій по внутренностямъ" (III, 27 (22). Оба приведенныя извъстія встръчаются изъ древнихъ только у Өеодорита: историкъ заимствуетъ ихъ изъ народной молвы весьма сомнительнаго качества. Отвращеніе, какое питаетъ историкъ къ Юліану, достигаетъ высшей степени и выражается между прочимъ въ следующемъ: онъ не хочетъ въ одной и той-же "книге" своей исторіи совокуплять разсказа о двухъ преемственныхъ царствованіяхъ Юліана и Іовіана; ему представляется такое

<sup>1)</sup> Возможно, что въ этомъ случав авторъ непроизвольно следуетъ Созомену, разсказомъ котораго о Златоуств онъ пользовался и который прямо говоритъ, что онъ кой-о-чемъ изъ исторіи страданій Златоуста "по необходимости молчитъ" (VIII, 21).



совокупленіе безчестіемъ для благочестиваго Іовіана. Третью книгу своей исторіи, заключающую сказаніе о Юліанъ Өеодоритъ заканчиваетъ словами: "разсказомъ о смерти тирана я заканчиваю эту книгу, ибо считаю неприличнымъ разсказъ о нечестивомъ правленіи поставлять въ соприкосновеніе съ исторіей царствованія лица благочестиваго" (т. е. Іовіана). Вообще, если сравнимъ разсказъ о Юліанъ у Сократа, Созомена и Өеодорита, то найдемъ, что чемъ более проходитъ времени отъ той эпохи, когда жилъ Юліанъ, тъмъ болъе въ представленіяхъ историковъ возрастаетъ и степень зла и нечестія, какія приписываются отступнику.—Наравнѣ съ язычествомъ, т. е. одинаково строго, судилъ Өеодоритъ и о ересяхъ. Не только аріанство, но и ереси не столь важныя заслуживають у Өеодорита очень суровыхъ приговоровъ. Ересь Аполлинарія, возникщая вслѣдствіе излишней ревности понять малодоступное разуму, или точнъе-ея послѣдователи обзываются у историка "разбойническою шайкою" (ληστριχόν λόχον) (V, 40 (39). Онъ сильно ратуетъ противъ ереси Мессаліанъ (евхитовъ) и находитъ, что приверженцы ея заслуживаютъ самыхъ крутыхъ мъръ; объ одномъ мелитинскомъ епископъ онъ замъчаетъ: "это былъ мужъ украшенный божественною ревностію, который, увидъвъ, что ересью мессаліанъ заразились многіе монастыри или лучше сказать вертепы разбойниковъ (отправа драгриха), сжегъ ихъ и изгналъ волковъ изъ стада" (IV, 11 (10). Но такое суровое отношеніе къ этимъ сектантамъ не совсѣмъ понятно: мессаліане были крайніе мистики, и какъ всѣ мистики они были не тверды въ догматахъ, но не имъли ничего такого, что производило бы отталкивающее впечатлѣніе 1).—Впрочемъ Өеодоритъ не всегда такъ строго относится къ еретикамъ, какъ это видимъ на приведенныхъ примърахъ. Въ своей исторіи онъ ни мало не является врагомъ несторіанства. И разгадку этого явленія нужно искать въ извъстныхъ об-

<sup>1)</sup> У Өеодорита есть отдъльное сочиненіе, посвященное изложенію ученій еретическихъ и опроверженію ихъ, подъ загавіемъ: Haereticarum fabularum compendium, гдъ ръчь идеть о ересяхъ древнихъ и современныхъ автору. О немъ можно читать въ сочиненіи г. Глубоковскаго.



стоятельствахъ его жизни. Өеодоритъ какъ при появленіи несторіанства, такъ и во время III вселен. собора держитъ сторону Несторія. Хотя впослідствіи Өеодорить и порываеть связи съ Несторіемъ, но и послѣ того не скоро отказывается отъ его идей. Такое отношение Өеодорита къ несторіанству какъ нельзя болве выразилось и въ его исторіи. Онъ, не обинуясь, относится съ замѣчательною похвалою къ истиннымъ родоначальникамъ несторіанства-Діодору Тарсійскому и Өеодору Мопсуестскому. О первомъ онъ такъ отзывается: "мудръйшій, мужественныйшій Діодоръ, подобно прозрачной и великой ръкъ доставлялъ своему стаду питіе и потоплялъ богохульство противниковъ" (IV, 25 (22); еще: "во время сильной бури Діодоръ спасъ корабль церкви отъ потопленія" (V, 4). А еодора Мопсуестскаго онъ называетъ "учителемъ всей церкви (πάσης έχχλησίας διδάσκαλος), который своимъ овцамъ доставлялъ превосходное пастбище" (V, 40 (39). Что касается самаго Несторія, распространителя и поборника идей Діодора и Өеодора, то авторъ о немъ ничего не говоритъ въ своей исторіи. И это, мы думаемъ, сдълано не безъ намъренія: что въ самомъ дълъ могъ сказать Өеодоритъ о Несторіи? Онъ не могъ ни хвалить его, ни порицать. Онъ не могъ хвалить его, потому что Несторій осужденъ церковію; онъ не могъ и порицать его, потому что не хотълъ помрачать своей прежней дружбы къ Несторію. Молчаніе представлялось самымъ лучшимъ исходомъ изъ его положенія. Хотя онъ и пережилъ всв фазы развитія несторіанства, времена III-го вселенскаго собора, однакоже не вноситъ въ свою исторію сказанія объ этой эпохъ. Онъ заблагоразсудилъ не говорить о томъ времени, въ происшествіяхъ котораго онъ лично былъ замъшанъ. — Глубокою причиною указаннаго отношенія Өеодорита къ Несторію, Діодору и Өеодору Мопсуестскому было то, что историкъ былъ ревностнымъ приверженцемъ антіохійской школы, во главъ которой въ его время стояли въ особенности Діодоръ и Өеодоръ. Өеодоритъ хранилъ сердечную привязанность къ главамъ школы антіохійской. Нужно зам'ятить, что похвальный отзывъ, какой

дълаетъ о Өеодоръ Мопсуестскомъ Өеодоритъ, не прошелъ ему даромъ. Папа Григорій Великій внесъ исторію Өеодорита, въ index librorum prohibitorum (такой индексъ существовалъ и въ древней церкви), т. е. запретилъ чтеніе ея, какъ вредной книги, христіанамъ. Папа писалъ: "эту исторію апостольскій престолъ запрещаетъ принимать, такъ какъ она во многомъ (?) исполнена лжи, а Өеодора Мопсуестскаго чрезмърно хвалитъ, считая его великимъ учителемъ церкви" 1).

Значеніе церковной исторіи Өеодорита въ современной наукъ оцънивается неодинаково. Одни ставятъ ее низко, другіе очень возвышають этоть трудь. Къ порицателямъ исторіи Өеодорита относятся ученые Іеепъ и Гюльденпеннингъ. Первый изъ нихъ говоритъ: "въ ряду греческихъ церковныхъ историковъ самый незначительный, -- безъ сомнѣнія, — это Өеодоритъ". "Только самая небольшая часть исторіи Өеодорита (благодаря первоначальности извъстій) обращаетъ на себя вниманіе изслідователя, да и эта часть имъетъ или мало или никакого интереса для серьезнаго историка". "Отъ Өеодорита, какъ церковнаго историка, мало мы можемъ ожидать хорошаго", заключаетъ свои отзывы нъмецкій ученый 2). Гюльденпеннингъ явно идетъ по слъдамъ Іеепа. Онъ находитъ, что въ исторіи Өеодорита мало существеннаго содержанія, что авторъ не имълъ склонности писать дъйствительную исторію и что вообще Өеодориту не стоило писать свою исторію въ пяти книгахъ 3). Другіе ученые хвалять исторію Өеодорита, какъ, напримъръ, Филиппъ Шаффъ и Альцогъ. Послъдній говоритъ: "между всеми продолжателями Евсевія Өеодорить самый лучшій; содержаніе исторіи онъ тщательно изслідуетъ,

<sup>3)</sup> Güldenpenning. Die Kirchengesch. des Theodoret. S. 101.



<sup>1)</sup> Ipsam historiam sedes apostolica suscipere recusat, quoniam multa mentitur, et Theodorum Mopsuestiae nimium laudat atque usque ad diem obitus sui magnum doctorem ecclesiae fuisse perhibet (Epp. VI, 31. Migne. Tom. 77). Говоря такъ, Григорій поименовываетъ не Өеодорита, а Созомена; но такъ какъ извъстно, что похвалы Өеодору заключаются въ исторіи Өеодорита, а не Созомена, то справедливо видятъ простую ошибку въ томъ, что папа назваль эдъсь Созомена, а не Өеодорита. Очевидно, онъ имъетъ въ виду этого послъдняго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ieep. S. 154. 156-7.

слогъ его простъ и сообразенъ съ предметомъ" 1). Но и порицатели и панигиристы Өеодорита не чужды преувеличеній. Хулители исторіи Өеодорита разсматриваютъ ее какъ матеріалъ для гражданской, а не церковной исторіи, а между тъмъ въ этомъ-то послъднемъ отношении она очень важна. Перечислимъ-же тв документы, которые находимъ у Өеодорита, и которыхъ не знали или не приводятъ Сократъ и Созоменъ. Въ первой книгъ встръчаемъ три важныхъ посланія—Александра Александрійскаго, Арія и Евсевія Никомидійскаго (гл. 4-5 (3-5); выдержку изъ сочиненія Евстаеія Антіохійскаго (8 (7); конецъ посланія Константина противъ Евсевія Никомидійскаго и Өеогниса (20 (19); посланіе того-же Константина къ собору Тирскому (29 (27). Во второй книгъ — посланіе собора Сардикійскаго (8 (7): посланіе собора Константинопольскаго къ Георгію Александрійскому (28 (24). Въ четвертой книгь-посланіе императоровъ: Валентиніана. Валента къ Азійскимъ епископамъ (8 (7); посланіе Иллирійскаго собора къ нимъ-же (9 (8); пссланіе Петра Александрійскаго (22 (19). Въ V-ой книгъпосланіе Константинопольскаго собора къ римскому (9); посланіе Дамаса Римскаго (10 и 11). Всв эти документы важны и придають значение исторіи Өеодорита, не говоря о многихъ поправкахъ, дополненіяхъ и извъстіяхъ, находящихся у Өеодорита. Такимъ образомъ хулители не правы; но не совсъмъ правы и панигиристы исторіи Өеодорита. Они хвалятъ ее, конечно, потому главнымъ образомъ, что исторія Өеодорита по своему содержанію наиболье подходитъ къ типу церковно-историческихъ трудовъ и авторъ является въ ней знающимъ свое дело богословомъ. Но это одна сторона. Нужно еще помнить, что исторія Өеодорита не свободна отъ историческихъ ошибокъ, которыя иногда являются чамъ-то непонятнымъ 2); она какъ будто умышленно сторонится отъ прагматическаго изложенія явленій<sup>3</sup>); она не безъ тенденцій, какъ мы показали выше, и слаба

<sup>1)</sup> Alzog. Grundriss der Patrologie.. S. 293. Freiburg. 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ieep. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Güldenpenning. 98.

по части хронологіи <sup>1</sup>). Слѣдовательно ставить высоко значеніе церковной исторіи Өеодорита — нѣтъ твердыхъ основаній.

Сравнивая вообще Сократа, Созомена и Өеодорита, можно сказать: историкъ, имъя Сократа, легче можетъ обойтись безъ Созомена, чъмъ безъ Өеодорита: послъ Сократа Өеодоритъ самый нужный изъ продолжателей Евсевія.

<sup>1)</sup> Примъры кронологическихъ ошибокъ Өеодорита см. у г. Глубоковскаго. Т. II, стр. 335—336.



## Компиляторы Сократа, Созомена и Өсодорита.

## Глава восьмая.

Компилиторы Сократа, Созомена и Соодорита.— На Востокъ — Осодоръ Чтецъ (VI в.), замътки о его компиляціи (неизданной); на Западъ — Кассіодоръ (VI-го же в.), необходимъйшія свъдънія о его компиляціи, невысокія качества этого труда.

Историческіе труды тріады греческихъ историковъ V-го вѣка—Сократа, Созомена и Өеодорита довольно скоро сдѣлались предметомъ компиляціи. Ихъ компилировали и на Востокѣ и на Западѣ: тамъ—Өеодоръ Чтецъ, а здѣсь Магнъ Аврелій Кассіодоръ. Скажемъ о томъ и другомъ изъ компиляторовъ Сократа, Созомена и Өеодорита.

Осодоръ Чтецъ. — Изъ жизни этого писателя—историка почти ничего неизвъстно. Онъ былъ родомъ изъ Пафлагоніи и проходилъ должность чтеца въ Константинополъ, при знаменитомъ Софійскомъ храмъ 1); писалъ же онъ въ первой четверти VI-го въка. Его компиляція сохранилась до нашего времени, но остается въ рукописяхъ. Причина этого послъдняго явленія заключается въ томъ, что трудъ Өеодора, представляя собой выборку изъ вышеуказанныхъ церковныхъ историковъ, безъ всякихъ прибавленій изъ какихълибо другихъ источниковъ, не возбудилъ интереса и желанія издать его въ свътъ 2). Ученые ограничились тъмъ, что извлекли изъ компиляціи Өеодора и издали лишь тъ мъста, которыя служатъ варіантами для существующихъ полныхъ трудовъ Сократа, Созомена и Өеодорита 3).

Трудъ Өеодора извъстенъ подъ именемъ: Historia Tri-

<sup>1)</sup> Свиды лексиконъ, подъ словомъ: Өеодоръ. Migne. Gr. Tom. 86, pars I. Notitia de Theodor. Lectore, p. 159—162.

<sup>2)</sup> Stäudlin. Geschichte der Kirchengeschichte. S. 77.

<sup>\*)</sup> Herzog — Hauck. Encyklop. Band XVI: Theodorus Lector S. 395.

partita-исторіи троякой, въ виду того, что она составлена на основаніи трехъ историковъ-Сократа, Созомена и Өеодорита. Такъ какъ трудъ этотъ не изданъ, то приходится сообщить о немъ свъдънія, заимствуя ихъ изъ вторыхъ рукъ. Есть разница между первой и второй половиной компиляціи Өеодора. Первая заслуживаетъ сравнительно большаго вниманія. Өеодоръ началъ свою компиляцію изложеніемъ эпохи Константина, съ 20-го года этого царствованія, и довелъ эту половину своей компиляціи до конца царствованія Констанція, т. е. до вступленія на престолъ Юліана. Содержаніе этой части компиляціи раздівлено было у Өеодора на двъ книги: первая обнимала событія отъ 20-го года царствованія Константина до собора Тирскаго, а вторая отъ времени этого собора до смерти Констанція 1). Здівсь компиляторъ старается дать единое, цълое и непрерывное повъствованіе; онъ пользуется разсказами то Сократа, то Созомена, то Өеодорита, смотря по тому, кто изъ нихъ повъствуетъ яснъе и опредъленнъе; если же о какомъ событіи говоритъ одинъ изъ указанныхъ историковъ, а другіе молчатъ, то онъ вноситъ въ свою исторію этотъ разсказъ, стараясь дать ему соотвътствующее мъсто 2). Эта первая половина Өеодоровой компиляціи получаетъ значеніе отъ того, что она имъетъ въ виду изъ нъсколькихъ разрозненныхъ сказаній создать одно цізлое. Вторая половина Өеодоровой компиляціи обнимаєть исторію церкви отъ начала царствованія Юліана до той эпохи, на описаніи остановился Сократъ (439 г.); 3) опять и эта половина раздълена у компилятора на двъ книги, при чемъ смерть императора Валента служила разграничительной чертой, отдъляющей первую книгу отъ второй 4). (Всего въ Historia tripartita Өеодора было 4-ре книги, которыя, въроятно, имъли у него непрерывающійся счеть, начиная отъ первой и до четвертой). Эта половина не имъетъ никакого



<sup>1)</sup> Zeitschrift für Kirchengeschichte, B. VI. (1884) въ стать De-Boor'a zur Kenntnis der Handschriften der Griechischen Kirchenhistoriker., S. 488.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne. Notitia, p. 159-160.

з) По другому извъстію: Созоменъ (De-Boor).

<sup>4)</sup> De-Boor. Op. cit., S. 488.

значенія въ наукѣ, потому что она составлена была на основаніи единственно исторіи Созомена. Historia tripartita Өеодора извѣстна была и пользовалась вниманіемъ со стороны хрониста Өеофана, при написаніи имъ своей хронографіи <sup>1</sup>).

Другого компилятора трудовъ Сократа и его сотоварищей находимъ на латинскомъ Западъ. Это былъ, какъ мы сказали, *Магнъ Аврелій Кассіодоръ*.

Кассіодоръ (род. 477 г., ум. въ семидесятыхъ годахъ VI-го вѣка) есть знаменитая историческая личность. Онъ былъ канцлеромъ и первымъ министромъ при готскомъ королѣ Өеодорихѣ въ Римѣ и пользовался большимъ вліяніемъ у наслѣдниковъ Өеодориха до Витигеса. Но подъ конецъ жизни онъ сдѣлался аббатомъ, основаннаго имъ въ Италіи монастыря (называвшагося Vivarium и находившагося въ Бруттіи), а вмѣстѣ съ тѣмъ сталъ церковнымъ писателемъ, написавшимъ церковную исторію, озаглавлявшуюся, какъ и трудъ Өеодора: Historia tripartita. Цѣль составленія у него не чисто научная: онъ составилъ свою исторію лишь для того, чтобы дать назидательное чтеніе монахамъ своего монастыря и восполнить, основанную имъ при этомъ монастырѣ, библіотеку.

Распространяться много о Historia tripartita Кассіодора нѣтъ нужды; скажемъ о ней не многое, чтобы имѣть о ней нѣкоторое понятіе. Трудъ Кассіодора сохранился до нашего времени и извѣстенъ въ печати 2). Онъ названъ Historia tripartita потому же, почему это названіе усвоено и вышеуказанному произведенію Өеодора; онъ сочиненъ на основаніи Сократа, Созомена и Өеодорита и есть компиляція изъ нихъ. Кассіодоръ велѣлъ перевести этихъ трехъ греческихъ историковъ на латинскій языкъ другу своему адвокату Епифанію съ тѣмъ, чтобы греки не тщеславились, что они одни владѣютъ такими замѣчательными и полезными для всѣхъ христіанъ сочиненіями. Когда же они были переведены на латинскій языкъ, Кассіодоръ задумалъ соста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ieep. Quellenuntersuchungen zu den Griechisch. Kirchenhistoriker, S.159.

<sup>2)</sup> Наприм., напечатанъ въ латинской серіи патрологіи Миня, томъ 69. Этимъ изданіємъ пользуемся и мы.

вить изъ трехъ сочиненій одно 1), и разділить его на 12 книгъ; для этого онъ выбиралъ у каждаго изъ историковъ то, что казалось ему лучшимъ — пользуясь то однимъ, то другимъ историкомъ, при чемъ взятое изъ одного историка пополнялось извъстіями изъ остальныхъ двухъ. Каждую изъ 12 книгъ своей исторіи Кассіодоръ раздѣлилъ на нѣсколько главъ, при чемъ въ каждой главъ указывалъ: изъ какого греческаго историка заимствовано ея содержаніе. Кассіодоръ заботился о полнотъ разсказа; поэтому онъ предпочиталъ одно извъстіе другому, болье подробное и обстоятельное краткому и сжатому. Вообще можно примъчать, что разсказы касательно такъ называемой внъшней исторіи церкви, напримъръ о гоненіяхъ при Юліанъ и въ Персидскомъ царствъ, а также о происхожденіи и распространеніи монашества — онъ беретъ большею частію изъ Созомена; а при разсказахъ о догматическихъ спорахъ руководителями его были Сократь и Өеодорить. Далъе: такъ какъ Сократъ точнъе другихъ по части хронологіи, то хронологическія данныя Кассіодоръ беретъ изъ того же Сократа, притомъ иногда такъ, что вводитъ ихъ и въ разсказы, заимствованные у Созомена и Өеодорита. Стремленіе къ полнотъ и подробности заставляетъ Кассіодора иногда сшивать разсказъ изо всехъ трехъ греческихъ историковъ. Это случалось тогда, когда дело касалось предмета, особенно дорогого для сердца писателя. Такъ разсказъ объ обрътеніи креста Христова сшитъ у него (lib II, сар. 18) изъ десяти отдельныхъ лоскутковъ; изъ числа этихъ отрывковъ пять заимствованы изъ Сократа, три изъ Созомена и два изъ Өеодорита. — Не смотря на то, что Кассіодоръ стремился къ полноть, въ его исторіи встрьчаются пропуски въ сравненіи съ оригиналами. Пропуски эти писатель иногда объясняеть, т. е. указываеть, отчего они произощли. Такъ у Кассіодора опущены нѣкоторыя подробности изъ жизни св. Аванасія; пропускъ сдъланъ на томъ основаніи, что обстоятельства жизни Аванасія, какъ замвчаетъ писатель, переданы уже въ исторіи латинскаго историка Ру-

<sup>1)</sup> Historia tripartita. Praefatio.

фина (III, 4); на томъ же основаніи пропущены разсказы объ обращеніи въ христіанство Индійцевъ и Иберійцевъ. Что касается добавленій отъ себя, то они очень не многочисленны въ трудѣ Кассіодора; они сдѣланы по преимуществу въ томъ случаѣ, когда текстъ книги былъ бы не совсѣмъ понятенъ для латинскихъ читателей. Такъ у Кассіодора встрѣчаемъ поясненія философскихъ терминовъ (наприм., выраженія: софизмы: VII, 19), игры словъ (εὐσεβἡς и ἀσεβής: V, 39; сл. Сокр., II, 43), греческихъ названій книгъ и т. д.

Сочиненіе Кассіодора не удовлетворительно и какъ переводъ, и какъ компиляція. Переводъ историковъ Сократа, Созомена и Өеодорита, сдъланный другомъ Кассіодора, Епифаніемъ, заслужилъ въ наукѣ самые строгіе приговоры. Видно, что Епифаній не глубоко зналъ греческій языкъ. Переводъ носить ясные следы того времени, когда латынь начала сильно портиться; для тонкаго слуха она кажется варварскою-тьмъ болъе, что переводчикъ рабски держался своего оригинала: онъ переводилъ слово-въ-слово. Но еще важнъе то, что переводчикъ при переводъ многое или совсъмъ, или отчасти извратилъ, вследствіе недостаточнаго знанія греческаго языка и тъхъ предметовъ, о которыхъ шла ръчь у греческихъ историковъ. Въ переводъ указываютъ много неправильно перевединыхъ греческихъ выраженій. Такъ, наприм., слово: ипостась, около котораго вращались догматическіе споры на Востокъ въ IV въкъ, передается словомъ: сущность (substantia), а не лице 1). Иногда смыслъ историческихъ явленій совершенно извращается. Такъ разсказъ Созомена о томъ, какъ въ концъ IV въка въ Константинополъ по одному случаю уничтожено было существование отдельныхъ духовниковъ, назначавшихся спеціально для выслушиванія исповъди, въ передачъ Кассіодора теряетъ свой истинный смыслъ (IX, 35). О переводъ еще слъдуетъ замътить, что если переводчикъ не зналъ значенія какого-либо греческаго слова, то онъ оставляль его безъ перевода, давъ ему латинскую форму <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Lib. XII, cap. 12. Впрочемъ нѣкоторые читаютъ у Кассіодора вмѣсто: substantia для обозначенія лица: subsistentia.

²) Блаженный Ренанъ (beatus Rhenanus,—предокъ извъстнаго Эрне-

Сочиненіе Кассіодора—неудовлетворительно съ другой стороны и какъ компиляція. Книга представляетъ собой компиляцію различныхъ отрывковъ безъ должнаго плана; связь между отрывками только самая внашняя. Чтобы достигнуть связности, Кассіодоръ лишь вставляетъ отъ себя частицы въ родь: igitur, interea, porro и проч. Хотя въ предисловіи Кассіодоръ и говоритъ, что онъ изложитъ разсказы однимъ стилемъ, но это на дълъ не оправдывается; книгу съ полной справедливостію обзывають: cento historiarum 1).—Такъ какъ Кассіодоръ безъ существенныхъ измѣненій беретъ тв или другія мвста изъ греческихъ историковъ. то его изложение не имъетъ ни единства, ни закругленности. Многое, что было у мъста въ трудахъ греческихъ историковъ. является не къ дълу и не къ мъсту у Кассіодора, является даже совсъмъ непонятнымъ и нарушаетъ связь сочиненія. Наприм., Созоменъ въ своей исторіи въ посвященіи ея говоритъ льстивыми фразами объ императоръ Өеодосіи Младшемъ: раскрываетъ здъсь же планъ, которому онъ хочетъ слъдовать при изложеніи историческихъ повъствованій, планъ, которому книга Созомена не совсъмъ соотвътствуетъ. Кассіодоръ, ни мало не раздумывая, вносить и эти рѣчи греческаго историка въ свой трудъ; но какой смыслъ могли имъть онъ въ его Historia tripartita? Въ головъ читателя получается какой-то сумбуръ. Или: Сократъ въ заключеніе своей исторіи говорить о какомъ-то Өеодорь, поручившемъ ему составить эту исторію; а Созоменъ въ своемъ произведеніи подробно разсказываеть о своихъ личныхъ отношеніяхъ, и своихъ родственникахъ и знакомыхъ-все это умфстно и не можетъ заслуживать осужденія въ трудахъ Сократа и Созомена; но когда тоже самое переноситъ въ свою Historia tripartita и Кассіодоръ, то это становится совершенно излишнимъ и безъ толку путаетъ читателя. Есть и другіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Franz. Cassiodorius., S. 114. Кстати напомнимъ, что Cento значитъ: одежда, сшитая изъ лоскутьевъ.



ста Ренана) говорилъ о переводчикъ, что онъ былъ равно невъжественъ какъ въ греческомъ, такъ и въ латинскомъ языкъ и называетъ его переводъ не переводомъ (versio), а извращеніемъ (perversio). См. Franz. Aurelius Cassiodorius., S. 108. Breslau, 1872.

немаловажные недостатки въ исторіи Кассіодора, если ее разсматривать какъ компиляцію. Въ оригиналахъ, т. е. у Сократа, Созомена и Өеодорита, неръдко встръчаются указанія или ссылки въ теченіи разсказа на предъидущія главы или книги. Компиляторъ, ни мало не сумнясь, повторяетъ въ своемъ трудъ и эти совсъмъ неумъстныя въ данномъ случав указанія или ссылки, такъ какъ читатель не въ состояніи отыскать то, на что ему указывается. -- Книга Кассіодора переполнена повтореніями. Что пересказано на основаніи одного греческаго историка, тоже самое еще разъ повторяется на основаніи другого и третьяго; такіе случаи неръдки. Хронологія сильно страдаеть въ трудъ Кассіодора. Нужно сказать, что она и у греческихъ историковъ, за исключеніемъ развъ Сократа, не отличается точностію; еще запутаннъе является она въ произведеніи Кассіодора. — Компиляторъ по мъстамъ старается болъе или менъе сокращать повъствованія и документы оригиналовъ; и это дълается у него съ большимъ вредомъ для его произведенія. Такъ, наприм., передавая разсказъ Сократа о томъ, какой символъ Евсевій Кесарійскій предложиль отцамь Никейскаго собора, въ качествъ лучшаго исповъданія въры, -- компиляторъ настолько сокращенно передаетъ этотъ символъ, что ровно ничего не поймешь, что заключалъ въ себъ символъ Евсевія. Именно: послѣ краткихъ словъ Евсевія, служащихъ предисловіемъ къ символу, Кассіодоръ затѣмъ изо всего символа приводитъ лишь слъдующія слова: "ибо и Господь нашъ І. Христосъ, посылая учениковъ на проповъдь, сказалъ: шедше, научите вся языки" (Lib. II, с. 11). Подобныя сокращенія и опущенія сділаны компиляторомъ впрочемъ безо всякой тенденціи. Только на одно місто въ исторіи Кассіодора можно указать, какъ на намъренную фальсификацію. Дъло въ слѣдующемъ: Сократъ разсказываетъ (VII, 17), что одинъ жидъ изъ корыстныхъ побужденій не разъ крестился то тамъ, то здъсь, наконецъ съ тъмъ же намъреніемъ обратился за крещеніемъ къ церкви новаціанской, къ епископу новаціанскому Павлу, но лишь только приступлено было ко крещенію, какъ случилось изумительное чудо и лицемърный

человъкъ уличенъ въ своемъ преступленіи. Въ исторіи же Кассіодора (XI, 14) этотъ разсказъ переданъ такъ, что какъ будто бы дізло было не въ сектантской новаціанской церкви. а въ православной. Учинена такъ называемая pia fraus 1). Еще одно замъчаніе объ исторіи Кассіодора, какъ компиляціи. Рабски слъдуя оригиналамъ, Кассіодоръ не беретъ на себя труда исправлять извъстія, заключающіяся въ нихъ, хотя ошибочность нъкоторыхъ изъ этихъ извъстій была очевидна для римлянина. Такъ онъ вноситъ въ свою исторію неправильное сообщеніе Сократа, что въ Римѣ постятся предъ пасхой только три недъли и при томъ за исключеніемъ субботъ и дней воскресныхъ, тогда какъ Кассіодору хорошо было извъстно обыкновеніе въ Италіи поститься предъ пасхой шесть недъль, не исключая и дней субботнихъ, которые уже давно сдълались днями постными на Западъ. Или: изъ того же Сократа Кассіодоръ беретъ совершенно невърное извъстіе, что будто въ римской церкви никто, и даже самъ римскій епископъ, не имълъ права и обычая проповъдывать въ храмъ предъ народомъ <sup>2</sup>) (IX, 38 et 39). — Вообще находятъ, что Кассіодоръ оказалъ бы больше пользы христіанскому обществу Запада, если бы не бралъ на себя труда составлять компиляціи на основаніи греческихъ историковъ, а удовольствовался бы простымъ переводомъ этихъ послѣднихъ 3).— Какъ ни мало удовлетворительна оказывалась исторія Кассіодора, однакожъ она вмѣстѣ съ исторіей Руфина была и учебникомъ для юношей <sup>4</sup>) и настольной книгой для богослова во всъ средніе въка на Западъ. По Кассіодоровой 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Stäudlin. Geschichte der Kirchengesch., S. 94.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ можетъ быть въ этомъ случав виноватъ не самъ Кассіодоръ, а позднъйшіе переписчики. Franz, S. 117.

<sup>2)</sup> Franz старается найти извиненіе для Кассіодора (S. 107).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Franz, S. 120. Считаемъ справедливымъ замътить, что трудъ Франца оказывалъ намъ очень нужную помощь.

<sup>4)</sup> Herzog-Hauck. Encyklop. B. III, Artik. Cassiodorius. S. 150. H3z. 2.

## Дальнъйшіе продолжатели Евсевія VI въка.

## Глава девятая.

Феодоръ Чтецъ и Евагрій. — Общая характеристика ихъ трудовъ. — Опять Оеодоръ Чтецъ, — свѣдѣнія о перк. исторіи его, дошедшей до насъ лишь въ неполномъ видѣ. — Евагрій Схоластикъ, — черты изъ его жизни; — содержаніе его исторіи; — ея источники, — большее знакомство писателя со свѣтскими, чѣмъ церковными историками; — характеристика Евагріева труда: особенность его взгляда на ереси, несопровождавшагося однако должными послѣдствіями: — типичность изображеній и стремленіе характеризовать личности на основаніи внутреннихъ ихъ качествъ и свойствъ (примѣры); — "одна крайность создавала другую"; — герой въ его исторіи; — черты сходства Евагрія съ прежними церковными историками; — суевѣрія историка; — научная важность церк. исторіи Евагрія. — Замѣчанія о литературѣ т. н. Внзантійскихъ историковъ VI-го и дальнѣйшихъ вѣковъ.

Какъ Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, церковные историки V-го въка, были непосредственными продолжателями историка Евсевія, именно его труда-исторія первыхъ трехъ въковъ, такъ церковные историки VI-го въка-прежде упомянутый нами Өеодоръ Чтецъ и Евагрій Схоластикъ были въ свою очередь продолжателями продолжателей Евсевія. предъ разсмотрѣнной Между историками этимъ группы—Сократомъ, Созоменомъ и Өеодоритомъ съ одной стороны, и этими двумя историками-Өеодоромъ и Евагріемъ съ другой, натъ никакого существеннаго различія въ исторической точки зрвнія. Отношенія, въ какихъ эти двв группы историковъ стоятъ одна къ другой, суть только отношенія простого преемства: гдв одна группа оканчиваетъ свое повъствованіе, тамъ подхватываетъ нить разсказа другая. И то, что побуждаетъ историковъ этой новой группы къ написанію исторіи-это не стремленіе понять и изслѣдовать предметы церковно-исторической жизни съ какой нибудь иной, новой, болъе основательной точки зрънія, которая наиболье соотвътствовала бы объективной истинъ. Ничего такого не находимъ. Побужденіемъ къ начертанію церковной исторіи служить для нихъ единственно сознаніе, что есть начто случившееся, что никамъ еще не было разсказано, но что однакожъ заслуживаетъ того, чтобы быть разсказаннымъ и сохраненнымъ для памяти потомства. Въ этомъ отношени весьма характеристичны вступительныя слова, которыми открываетъ разсказъ Евагрій и которыя съ полнымъ правомъ могъ бы повторить и другой его сотоварищъ-Өеодоръ Чтецъ. "Евсевій, Созоменъ, Өеодоритъ и Сократъ весьма усердно трудились надъ описаніемъ и пришествія Сына Божія на землю (чего, зам'ятимъ, эти историки въ самомъ дълъ не сдълали), и дъяній апостоловъ, и подвиговъ мученическихъ и всего, что прежде совершалось и похвальнаго и противнаго тому, и свое описаніе довели до нѣсколькихъ лѣтъ царствованія Өеодосія Младшаго. Но, такъ какъ послъдующихъ событій, которыя развъ немного уступаютъ прежнимъ, никто еще не изложилъ въ связномъ разсказъ, то я вздумалъ принять на себя этотъ трудъ и написать о томъ исторію. Пусть будетъ знать каждый читатель-что, когда, гдв, какъ, противъ кого и къмъ до нашего времени совершено было, пусть не утаится ни что достопамятное, что до сихъ поръ оставалось скрытымъ, вслъдствіе человъческой лъности и содружественной съ ней забывчивости" (Prooemium. Cnf. Lib. V, cap. 24). Вотъ единственно, что и побуждаетъ эту новую группу писателей-историковъ взяться за перо. Здѣсь нътъ и мысли о томъ, чтобы критически отнестись къ методу предшествующихъ церковныхъ историковъ: онъ, повидимому, безусловно хорошъ на ихъ взглядъ.

Церковная Исторія Өеодора Чтеца обнимала событія отъ конца царствованія Өеодосія Младшаго до начала царствованія Юстина I (по Свидъ: Юстиніана, но это ошибка). Она, очевидно, назначалась сдълаться продолженіемъ трудовъ Сократа и Созомена. Это произведеніе Өеодора не дошло до насъ въ полномъ видъ. Изъ него сохранились лишь извлеченія, изъ которыхъ видно между прочимъ, что исторія Өеодора дълилась на двъ книги. Неръдко выра-

жается мнвніе, что этоть экстракть сдвлань греческимь церковнымъ историкомъ XIV въка Никифоромъ Каллистомъ 1). Основаніемъ подобнаго мнѣнія служитъ то, что въ рукописяхъ этотъ экстрактъ открытъ со следующимъ заглавіемъ: εκλογοί άπο φωνής Νικηφόρου Καλλίστου, т. е. извлеченія, (записанныя) съ голоса или подъ диктовку Никифора Каллиста. Но указанное мнъніе въ настоящее время потеряло значеніе. Еще одинъ изъ прежнихъ издателей "извлеченій" изъ Өеодора — Генрихъ Валуа (Валезій) выражалъ мысль, что Каллистъ едва ли зналъ въ полномъ видъ церковную исторію Өеодора, такъ какъ еслибъ онъ имълъ ее подъ руками, то внесъ бы въ составленную имъ, Каллистомъ, собственную церковную исторію и какіе-нибудь другіе отрывки изъ труда Өеодора, кромъ тъхъ, которые, и помимо Никифора, можно находить въ сохранившихся до насъ извлеченіяхъ изъ Өеодора; поэтому Валуа думалъ, что Никифоръ имълъ въ своемъ распоряжении лишь тъ же извлеченія изъ Өеодора, какими владвемъ и мы 2). Въ настоящее время люди науки все болье и болье склоняются въ пользу мнѣнія Валуа. Во-первыхъ найдено, что тѣми же извлеченіями, какія дошли до насъ, пользовался еще хронографъ Өеофанъ, слъдовательно они существовали за нъсколько стольтій до Никифора и не были впервые сдъланы этимъ послѣднимъ <sup>3</sup>). Во-вторыхъ, изученіе рукописей греческихъ церковныхъ историковъ показало, что имя Никифора Каллиста случайно и ошибочно присоединено къ разсматриваемымъ нами извлеченіямъ изъ исторіи Өеодора 4). Можно

<sup>4)</sup> См. подробнъе у De-Boor'a же, S. 484 et cet.



<sup>1)</sup> Въ патрологіи Миня извлеченія изъ Өеодора носять такое заглавіє: Excerpta ex Historia ecclesiastica Theodori Lectoris ab Nicephoro Callisto collecta (Тот. 86, pars I). Отсюда и въ русскомъ изданіи находимъ такое же заглавіє: "Извлеченіе изъ Церковной Исторіи Өеодора Чтеца", по изложенію (?) Никифора Каллиста (Спб. 1853).—Свѣдѣнія о Каллистѣ и его Церковной Исторіи можно находить въ моей книгѣ: "Очерки византійско-восточной перкви отъ конца XI до половины XV вѣка", стр. 590—604. Москва, 1892.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Stäudlin. Geschichte der Kirchengesch., S. 78; Herzog-Hauck: Encyklop. Band XV, Artik. Theodorus Lector. Въ изданіи же Миня ученыхъ сужденій Валуа по разсматриваемому вопросу не напечатано.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) De-Boor. Zur Kenntnis der Handschriften der griechischen Kirchenhistoriker (loc. cit.). S. 490.

сожальть, что исторія Өеодора не сохранилась до насъ 1), такъ какъ она богата была интересными и новыми сообщеніями касательно первоначальнаго монофизитства и отношеній монофизитовъ къ Халкидонскому собору. Впрочемъ на основаніи той компиляціи изъ Өеодоровой исторіи, какая дошла до насъ, трудно составить обстоятельное сужденіе о произведеніи Өеодора. А потому мы спѣшимъ перейти къ болѣе опредѣленной характеристикѣ труда Евагрія, который дошелъ до насъ въ полномъ составѣ.

Евагрій, подобно Өеодориту, родомъ былъ сиріецъ, происходилъ изъ города Епифаніи въ такъ называемой второй Сиріи. На мъсто родины указываетъ самъ онъ въ слъдующихъ словахъ: "епископъ нашей Епифаніи Косьма" и проч. (Церк. Истор. III, 34). Историкъ, очевидно, называетъ Епифанію "нашей"въ виду того, что это была его родина. Родился онъ въ царствованіе Юстиніана, въ 536 или 537 году 2). Евагрій получилъ довольно основательное образованіе и сталъ заниматься адвокатурой (схоластикъ). Жизнь свою онъ проводитъ не въ родномъ городъ, а въ знаменитой Антіохіи. Здівсь онъ вступиль въ особенно близкія отношенія къ антіохійскому патріарху Григорію (573 — 593 г.). Евагрій помогалъ Григорію и какъ адвокатъ, и какъ человъкъ научно - образованный. Григорій подвергся тяжкой клеветь, онъ обвинялся въ преступной связи съ собственной сестрою, бывшей уже замужемъ. Это кляузное дълоразбиралось на соборъ, въ Константинополъ, въ присутствіи самого Григорія. Обвиняемый вышель изъ суда оправданнымъ. Въ этомъ случав Евагрій оказалъ важныя услуги патріарху своимъ искусствомъ адвоката: онъ явился на соборъ и защищалъ обвиняемаго (VI, 7). Евагрій много помогалъ Григорію и своимъ образованнымъ перомъ. Онъ писалъ для Григорія оффиціальныя донесенія императору, письма, проповъди и т. д. Нъкоторыя изъ этихъ произве-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Valesii praefatio in histor. ecclesiast. Euagrii. Migne, Gr. Tom. 86, pars II, p. 2409—2410.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Важность и цѣнность исторіи Өеодора утверждають: Stāudlin, 78; авторъ статьи о Өеодорѣ въ энциклопедіи Герцога-Гаука и др.

деній Евагрія даже прямо являлись съ именемъ Григорія, какъ будто бы они были написаны этимъ патріархомъ (VI, 24). Изъ сейчасъ разсказанныхъ фактовъ рисующихъ жизнь Евагрія видно, что онъ былъ близокъ къ церковнымъ сферамъ и значитъ могъ быть опытнымъ описателемъ церковныхъ дѣлъ. Можно догадываться, что Евагрій былъ на хорошемъ счету и въ высшихъ гражданскихъ правительственныхъ сферахъ. Такъ, когда у императора Маврикія родился сынъ, Өеодосій, и Евагрій составилъ по этому случаю рѣчь, то ему дано было рѣдкое отличіе — онъ получилъ почетный титулъ префекта (VI, 24) 1). Время кончины Евагрія остается неизвѣстнымъ. Кажется, впрочемъ онъ не пережилъ границы, раздѣляющей шестой вѣкъ отъ VII-го.

Церковная исторія Евагрія обнимаеть эпоху оть средины царствованія Өеодосія Младшаго, отъ 431 года, — года созванія III вселенскаго собора, до двізнадцатаго года царствованія Маврикія, до 594 года. Она доведена до того времени, до какого Евагрій и хотълъ довести свой трудъ. Въ послъдней главъ своей исторіи онъ говоритъ: "здъсь на 12-мъ году правленія Маврикія пусть и остановится моя исторія; о дальнъйшихъ событіяхъ предоставляю говорить и писать желающимъ". Очень возможно, что исторія Евагрія и написана въ томъ самомъ 594-мъ г., до какого она доведена; по крайней мъръ самъ Евагрій ясно говоритъ, что въ этомъ году онъ занимался уже писаніемъ своей исторіи (III, 33) 2). — Церковная исторія Евагрія состоитъ изъ шести книгъ. Что касается источниковъ исторіи Евагрія то нельзя сомніваться, что онъ иміль подъ руками много мемуаровъ, которые были полезны Евагрію при составленіи его исторіи (V, 24). Прим'вчено, что если Евагрій пользовался при написаніи той или другой книги какими либо свътскими историками, то онъ въ этомъ случав не смвшивалъ извъстій, принадлежащихъ разнымъ ли-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Это титло Евагрій удерживаеть и въ надписаніи его къ исторіи: ἀπὸ ἐπάρχων = ex praefectis.

<sup>2)</sup> Valesii. Praefatio, p. 2411-2412.

цамъ, а всегда слъдовалъ какому нибудь одному, оставляя въ сторонъ другихъ 1). Такъ въ первыхъ трехъ книгахъ своей исторіи Евагрій пользовался Евстафіемъ Епифанійскимъ<sup>2</sup>); въ четвертой — Прокопіемъ Кессарійскимъ, при этомъ разсматриваемый церковный историкъ знакомъ былъ не только съ "Исторіей Войнъ" Прокопія и сочиненіемъ его "О Постройкахъ" (de aedificiis), но и псевдопрокопіевой "Тайной исторією" (historia arcana) 8), т. е. со всѣми сочиненіями, приписываемыми Прокопію, какъ восхваляющими, такъ и порицающими Юстиніана и его царствованіе; въ пятой книгъ Евагрій слъдуетъ извъстіямъ Менандра 4) и т. д. Всъми этими источниками Евагрій пользовался преимущественно для знакомства съ политическимъ и общественнымъ положеніемъ имперіи въ описываемое имъ время. Накоторых сватских историков автор цитирует единственно для того, чтобы опровергнуть ихъ показанія. Такъ, Евагрій очевидно, знакомъ былъ съ языческимъ писателемъ Зосимою (жившимъ въ началѣ V-го вѣка), но съ нимъ нашъ историкъ только полемизируетъ, наприм., по вопросу объ обращеніи Константина Великаго въ христіанство и по вопросу объ убіеніи этимъ же императоромъ жены своей Фавсты и сына Криспа (III, 40-41).- Что касается познаній Евагрія въ богословской и церковно-исторической литературъ, то нельзя утверждать, чтобъ этого рода познанія его были обширны. Генрихъ Валуа справедливо упрекаетъ Евагрія въ томъ, что онъ недостаточно знакомъ былъ съ памятниками церковно-исторической жизни прошлаго времени <sup>5</sup>). Евагрій, наприм., не читалъ и не зналъ такого произведенія, какъ сочиненіе Евсевія: Vita Constantini, и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ieep. Quellenuntersuchungen, S. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іеер. Івіdem. Евставій Епифанійскій въ одномъ изъ своихъ сочиненій описаль исторію отъ троянской войны до 12 года царствованія Византійскаго императора Анастасія (Евагр. V, 24).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іеер. S. 161. Изъ тайной исторіи Евагрій, по Іеепу, взядъ извѣстія: IV, 30; IV, 32.

<sup>4)</sup> Ieep. 163.

b) Illud tamen in eo reprehensionem meretur, quod non tantam diligentiam adhibuit in conquirendis antiquitatis ecclesiasticae monumentis, quantam in legendis profanis scriptoribus. Praefatio, p. 2411.

свъдънія объ обстоятельствахъ крещенія Константина Великаго почерпалъ не изъ этого источника, а изъ Өеодорита (III, 41). Впрочемъ Евагрій, но кажется случайно, имълъ подъ руками и очень цънные памятники церковно-исторической науки. Такъ онъ пользовался полнымъ экземпляромъ актовъ IV вселенскаго Халкидонскаго собора (I, 18. Глава эта очень большая). Несомнънно такъ же, что Евагрій обладалъ большею наблюдательностію и много зналъ и слышалъ о томъ, что замъчательнаго случилось въ его время. Какъ церковный историкъ своего времени, Евагрій имъетъ большую цънность.

Что касается характера разсматриваемой исторіи, то Евагрій въ сравненіи съ предшествующими историками замізчателенъ попыткою установить точный взглядъ на значеніе ересей въ исторіи христіанской жизни. Каждый изъ предшествующихъ церковныхъ историковъ посвящалъ ересямъ болъе или менъе видное мъсто въ своемъ трудъ, не давая себъ яснаго отчета, почему ересь, какъ историческое явленіе, достойна вниманія историка. Евагрій, повидимому, хотълъ восполнить этотъ пробълъ, замъчавшійся у историковъ прежняго времени. Отсюда является у него попытка формулировать вопросъ о значеніи ересей въ исторіи церкви-опредъленнъе и точнъе. Вотъ что говоритъ онъ: "никто изъ язычниковъ не долженъ смѣяться надъ нами, если у насъ по временамъ являются новыя мнфнія касательно вопросовъ въры, ибо испытывая и изслъдуя христіанскую религію и желая выразить къ ней свое почтеніе и дать знать о ея высоть, мы составляемъ относительно нъкоторыхъ сторонъ ея такія или другія мнѣнія. Но ни одинъ изобрататель ереси не хоталь умышленно произносить хулу на въру; ни одинъ не ръщался намъренно попирать божественное; а всякій изъ еретиковъ, выражая свое мнвніе, думалъ, что онъ понимаетъ въру лучше предшественниковъ. Впрочемъ существенное и главное всеми у насъ исповедуется единогласно. Если же въ какомъ-либо отношеніи и появляется у насъ новое ученіе, то нужно сказать, что Спаситель даровалъ намъ свободу (αύτεξούσιον) въ изслъ-

дованіи религіи: "Спасителю угодно, дабы то, что мы исповъдуемъ, исповъдывалось нами съ полнымъ разумъніемъ; это настоящій путь по которому должна тещи св. церковь" (І, 11). Воззрѣніе это заслуживаетъ вниманія. Евагрій хочетъ видъть въ ересяхъ скоръе ошибочно направленное стремленіе раскрыть истину, чімъ явное желаніе попрать ее. Онъ хочетъ провести грань между дъйствительно сознательнымъ зломъ и безсознательнымъ заблужденіемъ въ исторіи. Но по странному противортнію себть, этотъ взглядъ остается у Евагрія лишь теоріей, которая быстро забывается авторомъ, когда онъ встрвчается съ ересью лицомъ къ лицу въ области прошедшей исторической жизни. Въ этомъ случать онъ оказывается такъ же суровъ въ отношеніи къ ересямъ, какъ Евсевій, Созоменъ и др. Забывая объ этомъ сейчасъ приведенномъ отзывъ своемъ о еретикахъ, Евагрій слъдующими словами открываетъ свое повъствованіе о Несторіи. "Послів того, какъ нечестіе Юліана, — говоритъ Евагрій на своемъ вычурномъ языкѣ, — было потоплено въ крови мучениковъ, а неистовство Арія связано цѣпями, выкованными въ Никећ, да и Евномій съ Македоніемъ, сокрушившись о священный градъ, низвержены св. Духомъ (какъбы сильнымъ дуновеніемъ вътра)—въ Босфоръ", т. е. послъ того, какъ Евномій и Македоній осуждены были на соборъ Константинопольскомъ II-мъ вселенскомъ, послѣ всего этого "ненавистникъ демонъ воздвигаетъ на насъ необыкновенную и небывалую войну" (I, 1). Подъ этой войной Евагрій разумъетъ ничто другое, какъ ересь Несторія. Самого Несторія онъ, далье, обзываетъ "богоборственною гортанью", "вторымъ сонмищемъ Каіафы" (I, 2). Такъ кончается попытка Евагрія провести новый взглядъ въ историческомъ изследованіи о ересяхъ, отрешиться отъ общепринятаго воззрѣнія на ереси. Историкъ сворачиваетъ на старый путь. И однакожъ точное проведеніе указаннаго его взгляда могло бы дать его исторіи новый, дотоль мало сознаваемый интересъ въ изученіи ересей. Быть можетъ историку удалосьбы доказать, что отъ ересей истекаетъ не одно только зло для церкви. Самъ Евагрій говоритъ: "надобно дивиться не-

изреченной премудрости Бога, въщавшаго апостолу Павлу: "сила бо Моя въ немощахъ совершается" (2 Кор. 12, 9). То есть—замъчаетъ историкъ—отъ чего расторгаются члены, то самое способствуетъ и располагаетъ къ утвержденію правыхъ и неукоризненныхъ догматовъ (άρθὰ δόγματα), — тъмъ самымъ вселенская церковъ Божія возбуждается къ возрастанію (πρὸς αὕξησιν) и восхожденію къ небесамъ" (I, 11).

Кромъ этой особенности исторіи Евагрія, которая впрочемъ, какъ мы видимъ, не сопровождалась никакимъ результатомъ для метода церковно-историческаго, — въ его исторіи встрѣчаемъ еще ту особенность, что онъ не остается при одномъ голомъ разсказъ о событіяхъ, случившихся въ жизни того или другого лица, какъ это до сихъ поръ было въ обыкновеніи у историковъ обозрѣннаго нами цикла, -- онъ хочетъ каждое изъ болъе замъчательныхъ лицъ возвести въ характеръ, въ типъ. Отсюда его стремленіе характеризовать личность на основаніи внутреннихъ ея качествъ и свойствъ. Характеристики эти разнообразны и не лишены интереса. Приведемъ для образца нѣкоторыя изъ нихъ. Вотъ сдъланная имъ характеристика Антіохійскаго патріарха, Анастасія (561 — 572 г.). "Анастасій былъ отлично свъдущъ въ св. Писаніи и до того строгъ въ своихъ правилахъ и образъ жизни, что обращалъ вниманіе и на самые маловажные предметы и никогда не измѣнялъ постоянству и твердости-ни въ житейскихъ отношеніяхъ, ни въ дълахъ религіи. А нравъ свой онъ такъ воздерживалъ, что ни ласкательство, ни вкрадчивая ръчь не склоняли его къ несправедливости, ни жестокость и суровость (со стороны) не удерживали его отъ правды. Въ бесъдахъ важныхъ слухъ его былъ открытъ, языкъ, остроумно рѣшающій вопросы, обиловаль словами; напротивъ при разговорахъ безполезныхъ онъ совершенно заграждалъ свой слухъ и полагалъ храненіе устамъ, такъ что слово его измърялось разумомъ и молчаніе было превосходнъе слова" (IV, 40). Въ такомъ же родъ находимъ у Евагрія характеристику и другого патріарха Антіохійскаго, Григорія: "Умомъ и добродътелями души превосходилъ онъ, -- го-

воритъ Евагрій объ этомъ патріархѣ, —превосходилъ всѣхъ (?), настойчиво выполняя каждое предначертанное діло, недоступенъ былъ для страка и такъ твердъ, что не уступалъ и не потворствовалъ мірской власти. Онъ весьма способенъ былъ возбуждать благорасположенность къ себъ во всъхъ, --- кто по какимъ-либо обстоятельствамъ встръчался съ нимъ. По внъшнему своему обращению онъ былъ любезенъ, въ разговорахъ пріятно краснорічивъ, въ ділахъ, требовавшихъ немедленнаго мнвнія, остеръ болве чвмъ ктолибо другой" и пр. (V, 6). Хотя приведенныя нами Евагріевы характеристики двухъ патріарховъ, повидимому, выставляютъ Евагрія историкомъ, діломъ котораго было составленіе панегириковъ въ честь высокопоставленныхъ лицъ, но это не всегда такъ у нашего историка. Подчасъ его характеристики желчны и злы. Таковъ, напр., его отзывъ о знаменитомъ Юстиніанъ. Евагрій выставляетъ его человъкомъ корыстолюбивымъ, ненасытнымъ, отдавшимъ все подвластное ему царство на откупъ (IV, 30), называетъ звърскостью его пристрастіе къ цирковой партіи голубыхъ (IV, 32), непохвально отзывается объ его стремленіи вмѣшиваться въ религіозные споры того времени (IV, 39), и указавъ на образъ его смерти, Евагрій замвчаетъ о немъ, что онъ сошелъ въ преисподнее судилище (V, 1). — Отъ характеристикъ отдъльныхъ лицъ Евагрій, хотя и ръдко, возвышается до общихъ характеристикъ положенія всей церкви того или другого времени. Онъ старательно при этомъ подмѣчаетъ тѣ оттѣнки, какіе отличаютъ одну религіозную партію отъ другой. Такова его характеристика начала царствованія императора Анастасія (кон. V-го и нач. VI в.) III, 30). Подобное стремленіе далаетъ честь историку. Подъ его перомъ исторія перестаетъ быть сборникомъ разнокачественныхъ и пестрыхъ сказаній. Личности, которыя онъ описываетъ, изъ непонятныхъ, безжизненныхъ автоматовъ превращаются въ живня лица, одушевляемня такими или другими мотивами; общій взглядъ начинаетъ господствовать надъ историческими матеріалами. Впрочемъ все это находимъ у Евагрія не болве, какъ въ зачаточныхъ формахъ.

Въ общемъ же историкъ Евагрій върно слъдуетъ той церковно-исторической манерв излагать событія, которая указана Евсевіемъ, принята Созоменомъ и Өеодоритомъ, перешла по наслъдству и къ Евагрію. Подобно тому, какъ Евсевій Константина Великаго, Руфинъ Өеодосія Великаго, а Созоменъ Өеодосія Младшаго, Евагрій возводить современнаго императора Маврикія (582 — 602 г.) — въ идеалъ совершенства, расточаетъ ему хвалы, превознося до небесъ его доблести. У историковъ того времени образовалось какъбы правило находить для себя героя и не жалъть красокъ для изображенія его достоинствъ. "Въ одномъ Маврикіи говорилъ Евагрій — гармонически сочетавались благочестіе и стремленіе къ благоденствію (подданныхъ), и такъ какъ въ немъ благочестіе брало перевъсъ, то онъ далекъ былъ отъ ошибокъ". "Онъ старался носить порфиру и вънецъ не твлесно только, но и душевно, ибо какъ одинъ изо всъхъ прежде бывшихъ царей царствовалъ надъ самимъ собою, представляя собой живой образецъ добродътели" (VI, гл. 1). Отсюда историкъ каждый фактъ изъ жизни своего героя дълаетъ предметомъ панигирическаго восхищенія. Простое событіе заключенія брака императоромъ-и то заставляетъ историка замътить: "словомъ, въ родъ человъческомъ знамените и великолепне этого торжества не было" (VI, 1). Разсыпаясь въ похвалахъ лицамъ, которымъ историкъ сочувствуетъ, онъ не удерживаетъ потоковъ злословія, когда ему приходится говорить о людяхъ, которые ему не нравятся. Одна крайность создавала другую. И наконецъ, подобно многимъ продолжателямъ Евсевія—Сократу, Созомену, Филосторгію, которые въ своихъ историческихъ трудахъ, описывая состояніе церкви, описывають въ тоже время состояніе государства, такъ какъ съ переходомъ императоровъ въ христіанство и ихъ дела стали разсматриваться, какъ предметъ, имъющій отношеніе къ церковной исторіи — подобно указаннымъ историкамъ Евагрій отводитъ слишкомъ большое мъсто въ своей исторіи повъствованію о событіяхъ характера гражданскаго, не обращая вниманія на то: служатъ ли они къ уясненію событій церковныхъ или нътъ, и

потому по мъстамъ его исторія перестаетъ быть исторією церковною.

Историкъ Евагрій со всею полнотою отражаеть въ своей исторіи духъ и характеръ своего времени. Его понятія и воззрѣнія весьма нерѣдко, нисколько не возвышаются надъ понятіями и воззрѣніями массы. Являясь слишкомъ довѣрчивымъ историкомъ. Евагрій безо всякаго сомнѣнія и колебанія заносить на страницы своего произведенія всякіе разсказы о знаменіяхъ, которыми предвѣщалось, по его мнѣнію, то или другое событіе. И почти нѣтъ событія, сколько нибудь значительнаго, которое, по увъренію историка, не предвъщалось бы напередъ тъмъ или другимъ способомъ. "Тогда открылось, — говоритъ суевърный Евагрій про одно время, --- много чудесныхъ явленій, предвъщавшихъ будущія бъдствія: такъ, при началь войны мы видъли толькочто родившагося теленка, у котораго было двъ головы на одной шев" (V, 8). Царствованіе Маврикія предуказано было, по разсказу историка, "сновидъніемъ его отца, благоуханіемъ отъ земли во время его рожденія и видфніемъ отъ самого Маврикія завѣсы церковной, объятой пламенемъ" (V, 21) и проч. При такомъ взглядъ на пророчественныя явленія, историкъ не осміливается сомніваться въ ихъ значеніи, онъ только изумляется имъ и съ полнымъ довъріемъ передаетъ разсказъ о нихъ потомству.

При многихъ своихъ недостаткахъ, исторія Евагрія важна въ томъ отношеніи, что она описываетъ эпоху ІІІ-го, ІV-го и V-го вселенскихъ соборовъ, эпоху, никѣмъ еще тогда полно и послѣдовательно неописанную. Въ особенности она важна для изученія монофизитскихъ волненій послѣ Халкидонскаго собора, которыя изложены у Евагрія съ большою подробностію и на основаніи достовѣрныхъ извѣстій. Это была эпоха, по Евагрію, безчисленныхъ интригъ, чтеніе о которыхъ производитъ безотрадное впечатлѣніе. — Евагрій, подобно Өеодориту, обратилъ въ своей исторіи особенное вниманіе на положеніе церкви Антіохійской (VI в.). Это обстоятельство тѣмъ важнѣе, чѣмъ бѣднѣе мы свѣдѣніями о церковномъ положеніи не только второстепенныхъ, но даже

и важнѣйшихъ городовъ Византійской имперіи, за исключеніемъ Константинополя, о которомъ больше всего говорятъ историки съ V-го вѣка. — Изъ документовъ, нашедшихъ мѣсто, въ книгѣ Евагрія, заслуживаютъ преимущественнаго вниманія извлеченія изъ актовъ Халкидонскаго вселенскаго собора. Эти извлеченія оказываютъ помощь историку при изученіи и оцѣнкѣ текста, дошедшихъ до насъ отъ позднѣйшихъ временъ—актовъ Халкидонскаго собора.

На Евагріи, церковномъ историкѣ VI-го вѣка, заканчивается развитіе церковно-исторической науки въ древне-греческой церкви: послѣ Евагрія церковная исторіографія прекратилась.

Почему церковная исторіографія съ VI въка замерла въ древней церкви, обстоятельно отвъчать на этотъ вопросънътъ надобности. Достаточно сказать, что съ этого времени замъчается вообще упадокъ богословской научной дъятельности и литературы. Одинаковую судьбу съ прочими отраслями богословскаго въдънія раздъляеть и церковная исторія, и это темъ естественнее, чемъ менее церковная исторія, какъ наука, назначена удовлетворять насущнымъ итересамъ религіозно-умственной жизни общества. Если съ VI въка прекращается развитіе церковной исторіографіи, то отсюда однако не слъдуетъ дълать заключенія, что изсякло въ древней церкви всякое стремленіе имъть представленіе о прошедшихъ судьбахъ церкви. Съ VI въка появляется и продолжается много въковъ особый родъ исторической литературы; творцы ея называются Византійскими историками. Эти писатели до извъстной степени восполняли пробълъ въ знаніяхъ, чувствовавшійся съ прекращеніемъ церковной исторіографіи. Но кто такое Византійскіе историки? Наименованіе это характеризуетъ изв'ястнаго рода писателей, обладающихъ нѣкоторыми особенностями. Характеристическія черты Византійскихъ историковъ заключаются въ слѣдующемъ: во-первыхъ, всв они въ существъ дъла не историки въ нашемъ теперешнемъ смыслъ слова, а хронисты, лътописцы, такъ какъ они большею частію описываютъ свое время -

время, когда они жили; еще точнъе ихъ можно назвать составителями мемуаровъ, потому что они не ограничиваются сообщеніемъ извъстій о современныхъ имъ историческихъ фактахъ, но передаютъ множество историческихъ подробностей, анекдотовъ, любятъ заглядывать въ закулисную жизнь описываемыхъ лицъ, любятъ вскрывать мелкія сокровенныя пружины, движущія и заправляющія дізятельностію главныхъ историческихъ личностей, причемъ историки весьма часто впадаютъ въ субъективизмъ, судятъ по личной и неръдко пристрастной мфркф. Во-вторыхъ, большинство Византійскихъ историковъ принадлежитъ къ свътскому званію; какъ лица свътскія, они главнымъ образомъ интересуются политическимъ состояніемъ Византійскаго государства, а описанію дълъ церковныхъ отводятъ второстепенное мъсто. Смъщеніе политическаго и церковнаго элемента въ ихъ трудахъ составляетъ общую ихъ особенность. Въ-третьихъ, почти всѣ эти историки съ особеннымъ вниманіемъ описываютъ ходъ дѣлъ и событій именно въ Византіи, все же прочее имъетъ для нихъ второстепенный интересъ и въ особенности они малозанимаются исторіей западной половины Европы, не исключая Рима. Это историки—Византійцы въ строгомъ смыслѣ слова. Къ сожалѣнію, труды ихъ не отличаются высокими достоинствами. Лишь немногіе между ними пишутъ чистымъ стилемъ и умъютъ съ достоинствомъ передавать историческіе факты. Почти всі труды ихъ простыя компиляціи или сборники фактовъ безъ надлежащаго плана и литературнаго, и научнаго вкуса; авторамъ ихъ недостаетъ критическаго таланта, а часто и способности произносить правильныя сужденія; они вірять въ самыя нелізныя басни; пристрастіе и лесть налагають печать на ихъ произведенія, а суевърія дълаютъ чтеніе этихъ же произведеній непріятнымъ. Одинъ знатокъ Византійскихъ древностей (Сенъ-Круа, у Choell'я) въ слѣдующихъ словахъ характеризуетъ Византійскихъ историковъ: "Многіе изъ Византійскихъ писателей берутъ на себя претензію составить общую исторію, начиная отъ сотворенія міра и кончая временами, когда они сами жили. Но, принимаясь за подобную задачу, они въ своихъ

трудахъ смъщиваютъ и церковное, и гражданское, и наваливаютъ въ кучу безъ разбора все, что находятъ въ книгажъ, какія у нихъ были подъ руками. Для нихъ было все хорошо; они ни мало не вглядывались ни въ эпоху, когда они сами жили, не изследовали техъ писателей, изъ которыхъ они выписывали иногда по целымъ страницамъ (и даже гораздо болъе, добавимъ мы), не давали себъ отчета, каковъ ихъ авторитетъ. Они даже не заботились о томъ, чтобы указывать техъ авторовъ, какими они пользуются, они намъренно хоронятъ концы въ воду, чтобы скрыть свой плагіатъ. Лучше эти историки, когда они описываютъ событія среднихъ въковъ и сообщають свъдънія касательно Восточной имперіи. Здівсь они имівють подъ собою боліве твердую почву и вполнъ заслуживаютъ того, чтобы ихъ читать и изучать. Но во всякомъ случав у нихъ почти всегда недостаетъ послъдовательности и связи; ихъ сочиненія представляють аналогію съ тіми дійствіями, о которыхъ они говорятъ, а въ этихъ действіяхъ нетъ ни плана, ни мотивовъ, ни порядка. Сверхъ того, они до излищества довърчивы, любятъ въ особенности басни". "Эти компиляторы, нагромождая безъ разбора кучу фактовъ и излагая ихъ безъ вкуса и критики, воображаютъ себъ, что они могутъ заслуживать имени историковъ".

Значитъ: если не розами усыпанъ путь современнаго церковнаго историка, изучающаго, при пособіи греческихъ церковно-историческихъ трудовъ IV, V и VI вѣка, древнюю христіанскую исторію, то буквально долженъ пробираться среди терній церковный историкъ, излагающій исторію церкви болѣе позднихъ вѣковъ. И значитъ: древняя греческая церковная исторіографія представляетъ явленіе сравнительно болѣе отрадное, чѣмъ вся прочая греческая историческая литература прежнихъ вѣковъ христіанской церкви.

## отдълъ второй.

## Нъсколько предварительныхъ замъчаній.

Во главъ научнаго движенія въ области церковной исторіи настоящаго стольтія безъ сомньнія стоитъ протестантская наука германская. Здъсь издается масса книгъ по церковной исторіи, носящихъ такой или другой отпечатокъ, такое или другое направленіе, возбуждающихъ самый живой интересъ, затрогивающихъ самыя глубокія задачи. Можно сказать, что кто не знаетъ современной церковноисторической науки германской, тотъ не знаетъ вовсе этой науки. Это такая истина, которая хорошо сознается нашей богословской средой и знакомство съ указанной наукою считается обыкновенно важнъйшимъ дъломъ для церковнаго историка русскаго. Кто не знаетъ, какъ много сдълано было для науки такими талантливыми историками церковными XIX-го стольтія, какъ Неандеръ, Гизелеръ, Бауръ, хотя послѣдній сдѣлалъ это не столько съ положительной стороны, сколько съ отрицательной, --- поставляя новыя задачи и возбуждая своими воззрѣніями богословскую мысль, но и его заслугъ для науки отвергать никакъ нельзя, -- говоримъ, кто не знаетъ этихъ дъятелей въ области церковно-исторической науки? Изучить ихъ труды, по крайней мъръ главнъйшіе, опредълить ихъ достоинства и недостатки дъло не только полезное, но и въ высшей степени желательное, по крайней мфрф намъ такъ кажется. Но труды этихъ поименованныхъ историковъ не могутъ быть разсматриваемы, изучаемы и должнымъ образомъ оцвниваемы безъ знаком-

ства съ состояніемъ церковно-исторической науки до настоящаго стольтія. Церковная исторія девятнадцатаго стольтія, какъ наука, была подготовляема ранье. Когда, какъ и отъ кого происходила эта подготовка, на эти вопросы изсльдователь можеть отвычать съ должной полнотой и увыренностію только тогда, когда окинеть своимъ взоромъ все теченіе протестантской церковно-исторической науки, начиная отъ первыхъ временъ реформаціи... Эта наука развивалась въ такой тысной связи однихъ моментовъ съ другими, каждой эпохи съ предъидущею, что или нужно начать съ появленія реформаціи обзоръ этого движенія, или вовсе отказаться уяснить себь и понять его въ настоящемъ свыть.

Такимъ образомъ обозрѣніе церковно-историческихъ трудовъ протестантскихъ германскихъ богослововъ, жившихъ и дъйствовавщихъ съ самой первой поры реформаціоннаго періода, является какъ звено, необходимое для надлежащей оцѣнки явленій церковно-исторической науки настоящаго стольтія, текущаго времени. Но и само по себъ это обозрѣніе прежнихъ историковъ не лишено глубокаго интереса. Богословская литература какого угодно въка есть предметъ наиглавнъйшій въ разслъдованіяхъ церковнаго историка. Церковно-историческая литература составляетъ часть общей богословской литературы и, думаемъ, наиболъе характеристичную. Потому что церковный историкъ какой либо эпохи, прежнихъ временъ, --- какъ сказано нами и раньше (стр. 5-6)-разсматриваетъ жизнь христіанскаго общества не съ одной какой нибудь стороны, а со многихъ, если не всъхъ. Церковно - историческая литература переживаетъ всякую другую литературу и остается замъчательнъйшимъ памятникомъ прошедшей исторіи, какъ носительница и выразительница - духа своего времени и общаго сознанія христіанской церкви этого времени.

Изображать исторію церковной исторіографіи протестантской въ Германіи во всѣхъ ея проявленіяхъ было бы трудомъ слишкомъ обширнымъ и длиннымъ. Въ виду этого мы ограничимъ свою задачу. Мы представимъ рядъ очерковъ по этой исторіи, которые, останавливая вниманіе на

немногихъ, но главныхъ трудахъ церковныхъ историковъ, тѣмъ не менѣе давали бы, если не полное, то во всякомъ случаѣ вполнѣ достаточное знакомство съ ходомъ развитія церковно-исторической науки въ области протестантской Германіи. Взять немногихъ дѣятелей на указанномъ поприщѣ, но описать ихъ выпукло и показать ихъ значеніе для своего времени и для послѣдующаго въ исторіи науки—будетъ задачею нашего дѣла.

Что касается литературы, имъющей отношение къ протестантской церковной исторіографіи, то о ней нужно замътить слъдующее: въ русской литературъ богословской нътъ ни одного сочиненія, посвященнаго этому дізлу, за исключеніемъ перевода "исторіи церковной исторіи", заимствованной изъ введенія къ "апостольской исторіи" Филиппа Шаффа и помъщенной въ "трудахъ Кіев. Д. Акад." (1861 г.). Но эта "исторія церковной исторіи" по нашему мнівнію неудовлетворительна: она обозрѣваетъ слишкомъ многихъ протестантскихъ церковныхъ историковъ, и потому говоритъ о каждомъ изъ нихъ слишкомъ кратко, обще, блъдно; это скоръе конспектъ исторіи церковной исторіи, чамъ самая исторія. Въ западной литературъ есть обстоятельный трудъ по указанному вопросу, разумъемъ: Baur'a. Die Epochen der kirchlichen Geschichtschreibung (Tübingen, 1852). Но кромъ того, что этотъ трудъ на Руси извъстенъ развъ только немногимъ спеціалистамъ, онъ не всегда и вездъ удовлетворителенъ. Лучше обработана въ немъ исторія протестантской церковно-исторической науки новъйшаго времени до 19 въка, хуже, слабъе - исторія этой науки за истекающій въкъ. Но и лучшая часть труда не безъ недостатковъ. Иногда Бауръ утрируетъ мысли и воззрѣнія церковныхъ историковъ, и въ такомъ видъ, невърномъ, изображаетъ этихъ историковъ предъ читателемъ. Иногда онъ восхваляетъ церковныхъ историковъ паче міры, не по заслугамъ. Все это требуетъ пересмотра. А исторія церковно-исторической науки XIX-го стольтія обозрына имъ совсымъ недостаточно. Напр., Неандера онъ совсемъ не понимаетъ, и неудивительно: Бауръ и Неандеръ имъютъ точки зрънія на исторію различныя,

подчасъ до противоположности. О Гизелер Вауръ даетъ понятіе слишкомъ недостаточное: онъ пишетъ о немъ и мало и обще. Затъмъ, не по винъ его, въ его трудъ не вошло обозрвніе замвчательнвишихъ сочиненій церковно-историческихъ, явившихся во второй половинъ въка, и само по себъ понятно, что въ его трудъ нътъ оцънки его собственной церковно-исторической научной даятельности. Далае, для характеристики даннаго историка Бауръ большею частью беретъ факты, касающіеся среднихъ и новыхъ въковъ, мы же наоборотъ сосредоточимъ наше вниманіе при обозрѣніи трудовъ церковно-историческихъ на фактахъ, почти исключительно касающихся жизни древнихъ христіанъ. Мы уже не говоримъ о томъ, что сужденія Баура, пропитанныя раціоналистическимъ свободомысліемъ, побуждаютъ изсліздователя новъйшей церковно-исторической литературы обсудить дъло иначе, чъмъ какъ это у Баура, слъдовательно болъе безпристрастно. Есть и еще въ западной наукъ сочиненія, посвященныя исторіи новъйшей церковной исторіи, но они устаръли и потому имъютъ меньшее значение (разумъемъ Stäudlin'a) 1).

Какими путями шла протестантская церковно-историческая наука въ Германіи, что новаго дала она богословской наукі, какія задачи поставляла она и какъ різшала ихъ, какъ и какимъ методомъ вела она свое діло—это будетъ предметомъ самыхъ очерковъ. Теперь же, въ началіз нашего изслідованія, намъ слідуетъ выяснить лишь то: какимъ образомъ она возникла и съ какими вопросами выступала она на самыхъ первыхъ же порахъ?

Протестанты очень быстро поняли недостаточность прежней церковной исторіографіи, и греческой, и латинской. Они поняли, что это было не научное изученіе прошедшаго исторіи церкви, а сборъ фактовъ, безпритязательный разсказъ о событіяхъ, на чемъ никакъ не могло успокоиться и чѣмъ никакъ не могло удовлетвориться мыслящее сознаніе. Евсевіи, Сократы, Созомены и Руфины не стали болѣе удовлетворять сознанія протестантовъ, какъ они удовлетворяли

<sup>1)</sup> Geschichte und Literatur der Kirchengeschichte. Hannover, 1827.

христіанъ прежнихъ въковъ. Составители уже перваго главнъйшаго протестантскаго сочиненія: "Магдебургскія центуріи" ясно понимали, чего именно недоставало древнимъ церковнымъ историкамъ. Они говорили тоже, что скажетъ и каждый теперешній церковный историкъ: "могутъ пожалуй утверждать, что, взявшись писать церковную исторію послѣ Евсевія, мы дерзаемъ дѣлать тоже, что составлять Иліаду послѣ Гомера. Но при ближайшемъ разсмотрѣніи дъла оказывается вовсе не то. Многихъ церковныхъ историковъ и даже Евсевія не всегда можно читать съ надлежащей пользою, ибо у нихъ ничего не говорится касательно исторіи церковнаго ученія, его развитія, а между тімъ ученіе составляеть сердце въ церкви, да кажется они неправильно понимали и сущность этого дела. О церковныхъ спорахъ они передавали извъстія не съ должною строгостію, мимо ересей проходили съ чувствомъ холодности и равнодушія. Очень мало можно находить у нихъ указаній на измъненія въ церковныхъ обрядахъ, именно почему одни возникали, другіе отмінялись. Исторію церковнаго управленія нельзя изучить по нимъ съ полною ясностію. Вообще они больше говорять объ отдъльныхъ лицахъ, ибо только ихъ они описывають или хвалять. Наконецъ у нихъ перемъшаны въ одно такіе предметы, которые имъютъ между собою сходство очень отдаленное "1). Словомъ, древніе церковные историки по преимуществу имъютъ значение матеріала церковно-историческаго. И это со времени первыхъ протестантовъ остается истиной несомнънной. Не находя у древнихъ историковъ церковно-историческаго научнаго сознанія, протестанты волей-неволей должны были доходить до этого сознанія собственными усиліями, какъ скоро проявилась у нихъ потребность церковно-историческаго знанія. А эта потребность не могла не возникнуть у нихъ, потомучто само протестантство было переворотомъ въ теченіи исторіи церкви. Къ сожалівнію, это научное церковно-историческое сознаніе явилось у первыхъ протестантовъ не какъ результатъ изученія исторіи церкви, не на основаніи дъй-

<sup>1)</sup> Centuriae Magdeburgenses. Tom. 1., praefatio, p. 1. 2. Norimbergae. 1757.

ствительныхъ фактовъ, а теоретически, на основаніи ихъ богословскихъ доктринъ и взглядовъ. Развитіе научнаго церковно-историческаго сознанія условливалось въ протестанствъ главнымъ образомъ измъненіемъ воззрънія на церковь въ сравненіи съ воззрѣніемъ, какое господствовало дотолъ. На взглядъ протестантства церковь въ ея историческомъ бытіи, въ прошедшихъ судьбахъ ея жизни, жизнине только внъшней, но и внутренней, не только нравственной, но и догматической, представлялась явленіемъ, подлежащимъ такимъ же перемънамъ и даже уклоненіямъ отъ своего пути, какія бываютъ со всякимъ другимъ явленіемъ. Она могла, по ихъ воззрѣніямъ, идти и по прямой дорогѣ, но могла и сворачивать на дорогу ложную, и на этой послъдней дорогъ она даже болъе оставалась, по ихъ воззрвніямъ, чемъ на дороге надлежащей. Изъ такого протестантскаго воззрѣнія на церковь возникала необходимость для историка въ его сужденіяхъ о прошедшихъ судьбахъ церкви становиться, такъ сказать, выше самой церкви, быть судьею ея дъяній. Указанный взглядъ на церковь въ протестантскомъ мірѣ заявилъ себя на первыхъ же порахъ тъмъ, что церковная исторія въ ихъ средъ сдълалась наукою пытливою, критическою, исключительною чертой ея сдѣлались свобода и самостоятельность сужденій. Историку приходилось не просто передавать въ научение потомству, что и какъ было въ церкви въ древнія времена, но и оцьнивать ходъ этой жизни; въ сознаніи своего права произносить приговоры, историкъ долженъ былъ возвышаться надъ историческимъ матеріаломъ, развитіе церкви должно было подвергнуться критическому анализу. Здъсь конечно лежала возможность отрицательнаго направленія въ наукъ, извращеннаго пониманія исторіи церкви, какъ это и видимъ въ раціонализмъ и сектахъ, но здъсь же лежали и задатки оживленія, углубленія, сознанности и критичности церковноисторической науки. И дъйствительно, протестантская сфера первая сдалала изъ исторіи церковной дайствительную науку, и по крайней мъръ прочно поставила ее на этомъ пути.

## Магдебургекія центуріи:

## І. Готтфридъ Арнольдъ.

Магдебургскія центурій. Готтфидъ Арнольдъ (XVI и XVII в.). Историко-полемическое направленіе церковной исторіографіи.—Магдебургскія центуріи,—происхожденіе ихъ, — планъ центурій, достоинства и недостатки ихъ, — главная идея центурій, достоинства и еще больше недостатки въ изображеніи папства, — взглядъ центурій на ереси и еретиковъ, — особенности въ сужденіяхъ объ отцахъ и учителяхъ церкви.—Противодъйствіе центуріямъ со стороны католицизма.—Бароній и его анналы. Арнольдъ и его сочиненіе: "безпристрастная исторія церкви и ересей", — условія появленія труда Арнольда, — сужденіе его о клиръ въ исторіи, — мрачное представленіе исторіи церкви, особенно съ IV въка, —чъмъ условливался благосклонный взглядъ его на еретиковъ и ереси и въ чемъ онъ состояль?—Оцьнка "исторіи" Арнольда.

Всѣ протестантскіе историки новѣйшаго времени, съ начала реформаціи, раздѣляются на нѣсколько группъ, послѣдовательно смѣнявшихъ одна другую, отличающихся одна отъ другой своими особенностями и научнымъ методомъ. Эти группы находятся между собою въ тѣсной, взаимной связи. Каждая послѣдующая группа въ своей дѣятельности опирается на научное развитіе предыдущей и въ свою очередь служитъ исходнымъ пунктомъ и основаніемъ для позднѣйшихъ группъ. Этотъ ходъ идетъ безъ замѣтныхъ скачковъ и представляетъ собой въ полномъ смыслѣ исторію развитія науки.

Рядъ церковно-историческихъ писателей въ протестантскомъ мірѣ открывается группой историковъ-полемистовъ. Въ этой группѣ чистое изученіе науки ради самой науки перемѣшано съ интересомъ полемическимъ. Историки эти не просто изучаютъ науку, но хотятъ обратить ее въ средство двя доказательства правоты своихъ богословскихъ воззрѣній и неправоты воззрѣній противниковъ (римско - католиковъ). А иногда церковно-историческія сочиненія направляются одною протестантскою партією противъ другой съ подобной же цілію. Хотя полемическій интересъ долженъ быть чуждъ истинной науки церковно-исторической, тімъ не меніве въ настоящемъ случать онъ оказалъ свою пользу: онъ въ первый разъ еще побудилъ христіанскій міръ къ углубленному изученію прошедшихъ судебъ церкви.

Главнъйшимъ и замъчательнъйшимъ выраженіемъ этого направленія, а вмъстъ и первымъ церковно-историческимъ сочиненіемъ, обязаннымъ по своему происхожденію протестантской наукъ, были такъ называемыя Магдебургскія иентуріи въ 13 томахъ іп folio, явившіяся между 1559 и 1574 годами <sup>1</sup>). Сочиненіе это называется центуріями, потому что въ немъ каждое стольтіе (centum) разсматривается отдъльно, какъ цълое, какъ періодъ, Магдебургскими же, потому что предприниматели его жили въ Магдебургъ и здъсь изданы первые томы сочиненія <sup>2</sup>).

Изданіе магдебургскихъ центурій, имѣющееся у насъ подъ руками, украшено прелестной виньеткой. На ней изображена прекрасная дикая мѣстность, окруженная горами и лѣсами; среди этой мѣстности строится красивое зданіе. Работа ведется съ оживленною дѣятельностію. Одни обтесывають камень, другіе на носилкахъ относять его въ строющееся зданіе, одни везуть на тачкахъ песокъ и известь, другіе носять на плечахъ воду въ ведрахъ. Зданіе достроивается и надъ окончаніемъ его трудится множество усердныхъ работниковъ. Случайно или намѣренно виньетка эта служить дѣйствительно лучшимъ напоминаніемъ о тѣхъ историческихъ обстоятельствахъ, при которыхъ создавались и издавались Магдебургскія центуріи. Центуріи предста-

<sup>1)</sup> Болъе полное заглавіе сочиненія такое: Centuriae Magdeburgenses, seu ecclesiastica historia integram ecclesiae catholicae ideam complectens etc., congesta per aliquot studiosos et pios viros in urbe Magdeburgica. У насъ подъруками Баумгартеново изданіе того же сочиненія: Norimbergae, 1757 г.

<sup>2)</sup> Издатели очень признательны были городу Магдебургу и въ знакъ выраженія своихъ чувствъ ухитрялись производить первую половину названія города: Magde отъ еврейскаго слова мегед, что значитъ: очень благородный, превосходный.

вляютъ собой дѣйствительно трудъ не одного человѣка, а многихъ тружениковъ, трудъ коллективный; онѣ требовали самой усиленной, разнообразной, живой дѣятельности ученыхъ, и создавались тогда, когда церковно-историческая наука представляла собой дикую пустыню, но много обѣщающую, если культивировать ее...

Лишь только сознана была въ протестантскомъ міръ потребность воспользоваться церковной исторіей, какъ арсеналомъ для защиты върованій протестантовъ и для отраженія враждебныхъ нападеній со стороны папистовъ, за эту задачу берется цълый кружокъ протестантскихъ ученыхъ, во главъ которыхъ стоялъ Матеей Фляцкій (1520-1575 г.). Ему принадлежалъ въ главныхъ чертахъ планъ сочиненія, онъ вербовалъ ученыхъ, нужныхъ для выполненія дела, онъ болье вськъ клопоталь о матеріальномъ обезпеченіи тружениковъ, онъ собиралъ книги и рукописи, но онъ не былъ авторомъ сочиненія, какъ не былъ имъ никто и изъ другихъ дъятелей въ предпріятіи. Авторомъ были многіе и никто въ особенности. Предпринимателямъ нужно было препобъдить невъроятныя трудности для успъха своего дъла. Нужно удивляться смълости, энергіи и искусству, съ какими протестантскіе ученые выполнили свой трудъ. Они подлинно, какъ выражается Веннрихъ, "сами вскапывали почву, должны были взрывать скалы и потомъ уже утверждать фундаментъ для зданія "1). Ученые не только должны были писать, но и прежде собирать матеріалы для сочиненія и для этого они вздили съ одного мвста на другое, изъ одной страны въ другую, съ съвера на югъ. Они старались всячески собирать всевозможныя печатныя и непечатныя сочиненія для выполненія своей задачи и сравнивать ихъ. Возникли оживленныя сношенія, безпрерывная корреспонденція между протестантскими учеными <sup>9</sup>). И самъ Фляцій не отказывался отъ этой черновой работы: онъ посъщалъ въ особенности библіотеки въ монастыряхъ, знакомился съ рукописями и

<sup>2)</sup> Даже дамы по мѣрѣ силъ содъйствуютъ успѣху предпріятія, такъ, напр., это можно сказать о женѣ одного изъ сотрудниковъ-Марка Вагнера.



<sup>1)</sup> Wennrich. Ueber die Magdeburger Centurien. S. 1. Magdeburg, 1874.

сочиненіями, имъющимися въ нихъ, и пріобръталъ ихъ 1). Разумъется этого нельзя было производить безпрепятственно. Монахи римско-католическихъ монастырей, гдв были библіотеки, очень неохотно пускали къ себъ этихъ нежеланныхъ гостей и иногда, подъ различными предлогами, просто отказывались показывать книжныя сокровища. За это протестантскій ученый Лангуетъ, извіздавшій на себіз всіз непріятности имъть дъло съ невъжественными латинскими монажами, называетъ ихъ: "canes, turpes asini" 2). Протестантскіе ученые должны были работать втихомолку, подъ величайшимъ секретомъ, яко тати въ нощи. Одно неосторожное слово могло испортить все дъло. Въ особенности они боялись враждебныхъ махинацій со стороны папистовъ. Фляцій, сообщая одному изъ своихъ пріятелей о нам'вреніи составить центуріи, писаль ему: verum vide, ne facile cuiquam hoc consilium meum communices, nisi fido ac adjuvare volenti. Si enim papistae olfecerint, tanto studiosius omnia occultabunt "3). При другомъ случав тотъ же Фляцій писалъ: "vereor... ut papistas de nostro consilio praemoneamus et ad opprimenda talia monumenta excitemus" 4). Такой громадный трудъ-и начатъ тайкомъ, тайкомъ собирались и матеріалы. По истинъ удивительно! Куда только, въ какую страну, не заглядывали предприниматели труда для обогащенія себя нужными матеріалами! Они изследовали библіотеки не только Германіи, но и въ Англіи, и Франціи, и Даніи, и Венгріи, и Италіи, и въ самомъ Римѣ, и Болгаріи, и Валахіи <sup>5</sup>). Даже не забыли и нашего отечества. Фляцій писалъ одному изъ своихъ сотрудниковъ: "optavi saepe et in Moschoviam inqvisitionem fieri posse". И это наконецъ приведено было въ исполнение <sup>6</sup>). Какъ собрание документовъ, такъ и мате-

<sup>1)</sup> Stäudlin, S. 141-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schulte. Beiträge zur Enstehungsgeschichte der Magdeburger Centurien, S. 82. 118. Neisse., 1877.

<sup>3)</sup> Schulte, S. 67.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. S. 75, 80, 82, 83, 92.

<sup>6)</sup> При одномъ случав онъ писалъ своему пріятелю: "quod in Moschovia laboras, recte facis" Schulte. S. 92.

ріальное положеніе издателей, которымъ потребовались большія деньги и на самое печатаніе и на плату трудящимся ученымъ, были весьма затруднительны. Становится просто непонятнымъ, какимъ образомъ возможенъ былъ этотъ гигантскій трудъ составленія и изданія центурій, почти безъ денегъ. Правда самъ Фляцій трудился безъ всякаго вознагражденія, такъ онъ писалъ въ одномъ письмѣ: "ego mihi ex ista summa (какую онъ надъялся кой отъ кого получить) nihil plane expecto et tamen libenter quacunque ratione opus adjuvabo 1); правда, что и нѣкоторые сотрудники въ предпріятіи не только ничего не получали, но даже жертвовали отъ себя немалыя суммы денегъ въ видахъ исполненія труда, таковъ былъ Вигандъ, профессоръ Кенигсбергскій и впослѣдствіи провинціальный епископъ 2). Но всетаки денегъ требовалась бездна, а ихъ было у нашихъ ученыхъ очень мало. Фляцій такъ писалъ о положеніи финансовъ своей корпораціи: "nos egemus ipsi vel certe non abundamus in thesauro 3). Въ praefatio къ первой центуріи центуріаторы (такъ будемъ для краткости называть составителей центурій) приглашають всехь благочестивыхъ христіанъ поддержать ихъ предпріятіе своими пожертвованіями, замѣчая, что они просятъ не какихъ-нибудь громадныхъ денегъ, а лишь самаго необходимаго, и объщая давать отчетъ въ употребленіи денегъ не только жертвователямъ, но и врагамъ <sup>4</sup>). Они находили, что безъ субсидіи трудъ не можетъ быть продолженъ. Пожертвованія были: безъ нихъ нельзя было и думать о завершеніи труда, но все-таки ихъ было недостаточно, или по крайней мара, что называется въ обръзъ. Въ praefatio къ первой центуріи, издатели жаловались, что лица, на которыхъ можно было больше всего разсчитывать (potentes), съ удовольствіемъ иждивая деньги "на собакъ, охоту, пирушки, попойки, роскошь въ платыв и забавы, остаются скупыми, когда дъло идетъ о поддер-

<sup>1)</sup> Schulte. S. 77.

<sup>2)</sup> Stäudlin. S. 144.

<sup>3)</sup> Schulte. S. 83.

<sup>4)</sup> Centur. Magdeb., p. 10.

жаніи предпріятія центуріаторовъ" (quovis punice aridiores sint) 1). Доброхотныя даянія были слишкомъ скромны, слишкомъ ничтожны (eleemosynae parvae, spontaseu sacrificia modica et tenuia). Бъдные ученые. sane взявшіе на себя работу по составленію центурій, награждались недостаточно, въ чемъ они не могли не сознаваться, не смотря на свою нетребовательность и безкорыстіе (nec pro laborum conditione operarii satis sustentantur, sicut ipsimet optimi testes sunt) 2). Въ письмахъ Фляція на ряду съ разсужденіями объ открытіи важныхъ памятниковъ историческихъ, на ряду съ учеными замъчаніями о ходъ научнаго труда центуріаторовъ, встрівчаемъ заботливые толки о томъ, гдв и какъ какой-нибудь ученый, принимающій участіе въ составленіи центурій, можетъ добыть два или три жалкихъ талера на пропитаніе <sup>8</sup>). Фляція безпокоитъ такой ничтожный вопросъ (cupimus scire): получилъ, или еще не получилъ одинъ ученый, нужные ему на издержки, девять талеровъ 4). Однакожъ, говоримъ, ученые предприниматели центурій не оставались безъ накоторой поддержки со стороны протестантскаго общества. Нашлись благородные люди, которые обязались ежегодно вносить извъстную сумму денегь для успъха предпріятія, хотя такихъ было и немного (paucissimi) <sup>5</sup>). Центуріаторы много разсчитывали на поддержку своего дала со стороны коронованных особъ протестантскаго міра, разсчитывали, что они назначатъ отъ себя по нъскольку стипендій для содержанія ученыхъ богослововъ, тружениковъ историковъ, но эти надежды оправдались только въ очень незначительной мъръ в). Съ большимъ сочувствіемъ отозвались къ нуждамъ центуріаторовъ частныя лица въ протестантскомъ міръ: они помогали и деньгами, и книгами, и другими способами 7), въ особенности

<sup>1)</sup> Centur. Magdeb. t. I praef., p. 8.

<sup>2)</sup> Centur. Magdeb. t. I praei., p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schulte, S. 113.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 114.

<sup>5)</sup> Centur. Magd. t. I praef., p. 9.

<sup>6)</sup> Schulte, S. 72, 76, 84, 66, 67.

<sup>7)</sup> lbid. S. 61, 90 und w.

много, кажется, помогало нашимъ ученымъ Саксонское дворянство  $^{1}$ ).

Для составленія и изданія центурій образована была корпорація ученыхъ богослововъ, изъ которыхъ каждый имълъ свои строго-опредъленныя обязанности <sup>2</sup>). Во главъ всего предпріятія стояло пять заправителей дізла (gubernatores), людей обладавшихъ полнымъ церковно-историческимъ знаніемъ. Одинъ изъ нихъ былъ кассиромъ всей корпораціи. Онъ хранилъ деньги, онъ и разсчитывалъ ученыхъ тружениковъ. На немъ лежала обязанность каждые три мъсяца давать отчеть о доходахъ и расходахъ. Подъ руководствомъ этихъ пяти заправителей работало еще десять человъкъ: семеро молодыхъ богослововъ извлекали матеріалы изъ церковно-историческихъ документовъ, сообразуясь съ заранве выработанною программой. Ихъ сравнивали съ пчелами (quasi apiculae queadam), которыя собирають медь съ различныхъ цвътовъ. Затъмъ, двое другихъ, болъе ученыхъ и болве опытныхъ мужей, подводили эти матеріалы подъ извъстныя рубрики: распространеніе христіанства, богословское ученіе, іерархія и пр. Трудъ потомъ просматривался и исправлялся къмъ нибудь изъ заправителей. Затъмъ устанавливалась окончательная редакція центуріи и снова просматривалась къмъ либо изъ тъхъ же заправителей. Назначено было наконецъ отдъльное лице, которому поручена была бъловая переписка <sup>8</sup>).

Трудъ обнималъ 13 вѣковъ, состоялъ изъ 13 центурій, впослѣдствіи впрочемъ явились продолжатели, доведшіе его до конца 16 вѣка 4).

Магдебургскія центуріи имъютъ высокое церковно-историческое значеніе. Высоко цъня это значеніе, одинъ ученый такъ говоритъ (Baur): "еще не было ни одного историческаго труда, который былъ бы начатъ съ такимъ яснымъ



<sup>1)</sup> Ibid. S. 133.

<sup>2)</sup> Мысль объ устройствъ такой корпораціи вполнъ принадлежитъ Фляцію, какъ это можно видъть изъ его писемъ Schulte. 76.

<sup>3)</sup> Centur. Magd., praef., p. 9. 10.

<sup>4)</sup> Stäudlin, S. 144-5.

сознаніемъ задачи, какую вообще имъетъ разръщить церковная исторія; начатъ-при такомъ строго опредъленномъ и методически начертанномъ планъ, который и приводится въ исполненіе, насколько это возможно" 1). И въ самомъ дълъ, это сочинение не только обогащаетъ церковно-историческую науку изслѣдованіемъ очень многихъ только со времени Магдебургскихъ центурій, открытыхъ источниковъ, 2) и заботливо и строго изучаетъ различныя стороны церковноисторической жизни, но оно составляетъ эпоху главнымъ образомъ потому, что въ основъ его положена идея ясно проведенная, и въ составителяхъ его видно широкое понятіе о наукъ церковно-исторической, отъ котораго они и отправляются. Уже самый планъ сочиненія показываеть, что оно обработывалось въ такомъ родъ, въ какомъ еще не обработывалось ни одно церковно-историческое сочинение досель. хотя этотъ планъ и несвободенъ отъ недостатковъ, естественныхъ на первыхъ порахъ. Вотъ планъ труда: каждый въкъ разсматривался, какъ отдъльный періодъ въ исторіи, составлялъ отдельную центурію, и каждая центурія для болве обстоятельнаго и раздвльнаго обозрвнія событій и явленій времени раздѣлялась на 16-ть отдѣленій. Въ первыхъ трехъ отдъленіяхъ каждой центуріи обыкновенно сначала въ общихъ чертахъ описывается характеръ и содержание исторіи даннаго стольтія, затьмъ дьлается обзоръ, какъ широки были внъшніе предълы христіанства и гдъ они распространены далъе въ опредъленное стольтіе, наконецъ дълалось болъе или менъе широкое описаніе внъшняго положенія церкви-находилась ли она подъ гоненіемъ, или наслаждалась миромъ. Таково обыкновенно содержаніе первыхъ трехъ отдъленій. Затьмъ, въ 4-мъ важньйшемъ отдъленіи, насколько возможно полно, анализировалась и излагалась вся сущность церковнаго ученія даннаго въка-по отдъльнымъ пунктамъ; 5-е отдъленіе разсуждаетъ объ ересяхъ и заблужденіяхъ; 6-е отдъленіе говоритъ объ обрядахъ и це-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ особенности дороги центуріи извлеченіями изъ рукописей. Schulte, S. 68.



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen, S. 44.

ремоніяхъ церковныхъ; 7-е объ устройствъ и управленіи церковномъ, при чемъ особенное вниманіе обращалось на то, что содъйствовало соединенію отдъльныхъ церквей въ единую церковь, также на отношеніе церкви къ государству и на вопросъ о главенствъ Римской церкви; 8-е отдъленіе о схизмахъ, расколахъ и менъе значительныхъ спорахъ; 9-е о соборахъ; 10-е о жизни или личныхъ отношеніяхъ епископовъ и церковныхъ учителей; 11-е о еретикахъ; 12-е о мученикахъ; 13-е о чудесахъ; 14-е о внъшнихъ или политическихъ отношеніяхъ іудеевъ, затымъ въ 2-хъ заключительныхъ отделеніяхъ—15 и 16—дается отчетъ относительно явленій въ области нехристіанскихъ религій и объ измѣненіяхъ въ политическихъ судьбахъ народовъ 1). Трудъ, какъ показываетъ этотъ обзоръ, совершенъ по самому широкому плану, и ничто не оставлено безъ вниманія, что болъе существеннымъ образомъ принадлежитъ къ содержанію церковной исторіи; даже кругъ предметовъ, какой онъ описываетъ, скорве широкъ, чвмъ твсенъ. Этотъ планъ въ особенности важенъ въ томъ отношении, что имъ впервые церковно-историческіе матеріалы распредвляются по группамъ, по средству предметовъ, а не разсматриваются только въ хронологическомъ порядкъ, какъ это было досель. Значеніе такого разсматриванія церковно-историческихъ матеріаловъ по группамъ, остается неоспоримымъ въ наукъ и до нашихъ дней. "Единство плана настолько замъчательно, что даже въ мелкихъ подробностяхъ трудно открыть, что сочиненіе писано не одною, а нъсколькими руками" 2) Но при этихъ достоинствахъ центуріи имѣютъ и слишкомъ очевидные недостатки. Сюда прежде всего нужно отнести чисто внашнее даленіе исторіи по столатіямъ, какъ будто бы каждое стольтіе есть законченное цьлоеперіодъ <sup>8</sup>);—далве невврность данныхъ, на которыхъ часто

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отъ этого иногда случается, что то или другое изъ 16 отдъленій, будучи бъдно содержаніемъ въ извъстномъ въкъ, пополняется свъдъніями изъ слъдующаго въка.



<sup>1)</sup> Подробное развитие плана vid. in Centur. Magdeb. T. praeatio.

<sup>2)</sup> Wennrich, S. 2.

опираются центуріи, пользованіе такими сочиненіями, которыя вовсе не могутъ быть источниками церковной исторіи. А еще болье чувствительный недостатокъ центурій — это именно слишкомъ дробное распредъленіе церковно-историческихъ матеріаловъ по отділеніямъ, что приводитъ нашихъ историковъ не только къ нередкимъ повтореніямъ, напр., исторія одного и того же папы разсказывается и въ предисловіи къ центуріи, и въ 10, и 11 и последнемъ отделеніи; но часто также приходится разъединенно разсматривать такіе однородные предметы, которые должны бы быть разсматриваемы вмъстъ, такъ, напр., въ центуріяхъ въ одномъ мъстъ говорится о ересяхъ, въ другомъ о еретикахъ, въ одномъ отдъленіи о гоненіяхъ, въ другомъ о мученикахъ. И вообще замъчаютъ большой недостатокъ необходимой обработки церковно-историческихъ матеріаловъ, такъ что въ некоторыхъ случаяхъ трудъ представляетъ не столько научно-историческое изложеніе, сколько сборникъ документовъ и извъстій  $^{1}$ ).

Обращаемся къ разсмотрѣнію центурій по ихъ основнымъ качествамъ и свойствамъ. Въ чемъ состоитъ идея центурій? Центуріи суть плодъ желаній протестантскихъ богослововъ XVI вѣка представить церковь христіанскую до этого времени, въ особенности, поскольку она находилась подъ папскимъ вліяніемъ, въ такомъ видѣ, изъ котораго во очію для каждаго являлось бы, что церковь въ своемъ историческомъ теченіи исполнена была столькихъ заблужденій, такой тьмы касательно истины, такого нравственнаго распаденія годъ отъ году все увеличивавшихся, что только реформація вывела ее изъ такого ужаснаго положенія. Доказать эту мысль центуріи хотятъ двоякимъ образомъ: 1) изображеніемъ папства, какъ величайшаго факта извращенія церкви въ ея внѣшнемъ положеніи, 2) и 2) представленіемъ ересей, какъ факта ея внутренняго разложенія.

Центромъ все болъе и болъе увеличивающагося извра-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этоть взглядь явился у центуріаторовь преднамѣренно. Изъ переписки Фляція видно, что они напередъ поставили это себѣ цѣлію. Schulte, S. 74.



<sup>1)</sup> Baur, Die Epochen, S. 45-46.

щенія и помраченія церкви служить папство, по возэрѣнію центуріаторовъ. И какъ ръшительное убъжденіе протестантовъ было то, что папа есть антихристъ, то и центуріаторы видали въ церкви, поскольку въ ней господствовалъ папа, только царство антихриста. Отсюда первымъ и главнымъ стремленіемъ центурій было со всею строгостію просладить судьбу этого антихристова царства отъ первыхъ началъ его до того высшаго пункта, когда оно нашло себъ мстителя въ протестантствъ. И это дъло центуріаторы совершили съ большимъ критическимъ талантомъ. Протестантство по самой природъ своей носило въ себъ задатки критическаго элемента: выступая, какъ противоположность римско-католичеству, оно должно было во что бы то ни стало оспаривать притязанія католической церкви, должно было ниспровергать ложныя утвержденія со стороны этой послъдней, должно было спрашивать объ основаніяхъ, на которыхъ утверждается то или другое преданіе, должно было заявлять свое сомнъніе и подозръніе въ отношеніи самаго общепризнаннаго; отсюда критицизмъ въ протестантствъ, которымъ и заявляютъ себя Магдебургскія центуріи. И ни въ какихъ другихъ отдълахъ своего сочиненія центуріаторы не являются лучшими критиками, какъ именно въ отдъленіяхъ, въ которыхъ они изслъдуютъ исторію папства. Уже съ самыхъ первыхъ временъ исторіи Римской церкви они начинають вскрывать всю безосновательность притязаній, съ какими являлось папство, и затамъ со всею внимательностію слъдять, что дълается или самими папами для расширенія своей власти, или что дълается со стороны ихъ противниковъ для ограниченія подобныхъ притязаній. Чтобы со всею рашительностію отнять у папства его притязанія на высшія права въ церкви, для этого центуріаторы обращаются къ самымъ первымъ временамъ христіанства. Они разбираютъ указаніе папистовъ въ свою пользу на изреченіе: ты еси Петръ (Мө. 16, 18) и стараются доказать, что здъсь имя Петра употреблено вмъсто коллективнаго имени прочихъ апостоловъ. Далъе, они доказывали, что если Петръ и былъ въ Римъ, то былъ весьма короткое время, а не 25 лътъ, какъ утверждали паписты и отнюдь не имълъ достоинства епископа, епископовъ 1). Такъ какъ далве, въ интересахъ папства, исторія первоначальнаго христіанства въ западной церкви была обезображена, появилось много неподлинныхъ документовъ (напр. лжеисидоровы декреталіи), по которымъ папы II и III въка являются действующими такъ, какъ они могли действовать только въ XI въкъ, то великою заслугой центуріаторовъ было открытіе подложности этихъ документовъ 2). "Способъ, какимъ они вели это дъло, нужно признать прямо образцовымъ для исторической критики<sup>« 3</sup>). Не признавая за папствомъ никакихъ особенныхъ правъ на основаніи первоначальной исторіи христіанства, центуріаторы, вслідствіе этого, берутъ задачу раскрыть то, при помощи какихъ способовъ папство достигло своего незаконнаго господства въ церкви. Ничего не опущено центуріаторами для ръшенія такой задачи, что можеть съ правомъ или вопреки праву подтверждать такой взглядъ. Со всею чуткостію протестантскаго недовърія слъдять они за тъми стремленіями въ папствъ, изъ совокупности которыхъ постепенно выработалась папская узурпація. Спеціальный терминъ, которымъ центуріаторы обозначають папское главенство-это терминъ: "тайна беззаконія" (mysterium iniquitatis), терминъ, встръчающійся въ Н. Завътъ (2 Сол. 2, 7). Центуріаторы следять, какь это mysterium iniiquitatis какь бы зародилось во чревъ, какъ потомъ оно явилось на бълый свътъ, какъ начало оно возрастать въ своемъ могуществъ и утверждаться. Въ особенности въ исторіи развитія папства центуріаторы останавливались на томъ факть изъ VII стольтія, что папа Бонифацій III получаетъ титло главы всъхъ церквей отъ греческаго императора Фоки смертоубійцы; этимъ фактомъ центуріаторы пользуются для доказательства: какъ мало въ глазахъ каждаго благомыслящаго должна имъть значение такая санкція въ отношеній къ пап-

<sup>1)</sup> Centur. Magd. T. I, p. 944-950.

<sup>2)</sup> Centur. Magd. T. II, 485-492; T. III, 464-470.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wennrich. S. 13.

ству, какъ санкція Фоки, обагрившаго свои руки смертоубійствомъ. Но какъ ни много возбуждаетъ сомнѣній подобная санкція, тъмъ не менъе, по убъжденію центуріаторовъ, только съ этого времени папство начинаетъ выражать свою власть во всей своей полнотв 1). И центуріаторы съ этого именно времени считаютъ уже прямой своей задачею въ дальнъйшемъ ходъ исторіи изображать: "какимъ образомъ антихристъ (папа) — собственныя слова центурій — сидя въ храмъ Божіемъ, показываетъ себя вмъсто Бога, становится по истинъ сыномъ погибели, ищетъ славы и власти міра сего, возвышаеть себя надъ тіми, кои глаголются боги, т. е. надъ государями, и возносится надъ звъремъ, т. е. имперією Римскою" — поясняють центуріи. Въ десятомъ въкъ, который у нихъ называется saeculum obscurum, тьма въ церкви стала настолько велика, что хотя и нельзя сказать, что церковь въ это время уничтожилась, но очень трудно найти, гдъ именно она была; потому что папа, сдълавшись свътскимъ властелиномъ церкви, управлялъ ею съ большею тиранніею, чъмъ который либо изъ римскихъ императоровъ. По мнѣнію центурій, эта власть антихриста обнаруживается между прочимъ въ культовыхъ-богослужебныхъ учрежденіяхъ Римской церкви, непохвальныхъ обрядахъ и церемоніяхъ. Починъ введенія подобныхъ беззаконныхъ учрежденій центуріаторы находятъ въ томъ, что съ дозволенія преждеупомянутаго императора Фоки, папа Бонифацій IV, тотъ самый пантеонъ, который посвященъ былъ у язычниковъ-римлянъ матери боговъ Цибелъ и прочимъ богамъ, теперь передълываетъ и посвящаетъ въ честь Маріи и всъхъ святыхъ. Центуріаторы въ качествъ протестантовъ являлись врагами тахъ многоразличныхъ усложненій, которыми ознаменовываеть себя церковь въ своемъ богослужебномъ культъ по сравнению съ первоначальными временами ея; главнымъ виновникомъ этого они считаютъ

<sup>1)</sup> Къ сожалвнію, подъ руками у насъ находились только четыре первыхъ тома центурій, обнимающихъ четыре въка, а потому ссылки на содержаніе этого труда за позднівншее время намъ приходится брать изъ Баурова сочиненія "Ероснеп" и другихъ сочиненій.



папу и потому говорять "антихристь, т. е. папа, по отверженіи Бога, должень быль почитать иного Бога и ввести всякаго рода идолопоклонство, и долго, и скрытно разсвевать съмена онаго къ соблазну людей". Здъсь подь идолопоклонствомъ центуріаторы именно и разумъють культовую сторону церкви. Такъ иконопочитаніе они называють служеніемъ "богамъ чуждымъ", "Ваалу и Астартъ" и "золотому тельцу" 1).

Тенденція, которая одушевляла центуріаторовъ, — это именно желаніе представить папу антихристомъ во всей исторіи христіанской церкви приводитъ ихъ ко многимъ погръшностямъ. Благодаря этой idée fixe, они вносятъ въ свою исторію такіе факты, которыхъ не можетъ признать истинными даже поверхностная критика и которыми однакожъ пользуются они, потому что подобные факты хорошо направлялись противъ папства. Сюда можно отнести сказку о паписсъ Іоаннъ, которою не преминули воспользоваться центуріаторы для доказательства, что папство есть вавилонская блудница, описанная въ Апокалипсисъ. Приводя сказку о паписсъ Іоаннъ, центуріаторы замъчали: "Богъ въ этомъ въкъ, попустивъ изумительное и необычайное преступленіе, показалъ гнусность первосвященническаго съдалища и воочію всіжь явиль эту вавилонскую блудницу, чтобы благочестивые познали, что святое первосвященническое достоинство, почитаемое целымъ светомъ, есть мать всякаго прелюбодъянія духовнаго и тълеснаго". Полагая разграниченіе между истинными и ложными чудесами, они однакожъ охотно върятъ, если, наприм., разсказывается, что порочный папа по смерти ввергается злыми духами въ жерло Этны <sup>2</sup>). Кромъ неразборчивости въ выборъ фактовъ, къ какой приводитъ центуріаторовъ ихъ тенденціозность, воззрѣніе ихъ, что папа есть антихристъ, имѣло своимъ последствіемъ еще то, что они вовсе отказываются ценить достоинства хотя какого либо изъ папъ. Все, что папы ни совершали, по воззрѣнію центурій, образуетъ лишь безко-



<sup>1)</sup> Baur. 46-50; Wennrich, S. 14.

<sup>2)</sup> Wennrich, S. 21.

нечную ткань дьявольскихъ намфреній и стремленій, поэтому неудивительно, что всв двиствія папъ и даже несомненно имъющія нравственный характеръ, каковы: любовь къ справедливости нъкоторыхъ изъ нихъ, заботы ихъ о порядкъ и законности, могущество, съ какимъ они противодъйствовали тиранніи властителей міра, попеченія ихъ о смягченіи нравовъ и просвъщеніи, -- все это или извращено или забыто центуріаторами. Й замізчательный изъ папъ, какимъ быль Гильдебрандъ, для центуріаторовъ ни болъе ни менъе, какъ monstrum omnium, quae haec terra portavit, monstrosissimum. Изъ дъйствій этого папы центуріаторы въ особенности возмущаются его борьбой съ свътскою властію и его запрещеніемъ брака священникамъ; по ихъ воззрѣнію, въ этихъ дъйствіяхъ Гильдебранда видна ясно печать антихриста. Порицая всячески папъ, центуріаторы, при изображеніи споровъ папъ съ императорами, королями, епископами, всегда становятся на сторонъ папскихъ противниковъ, осыпая этихъ оппонентовъ папства всевозможными похвалами 1).

Какъ мало можетъ имъть притязанія на историческую истинность подобное отношеніе къ дѣлу—это понятно само собою. Взглядъ партіи проходитъ чрезъ все изображеніе папства и лишь полемическій интересъ опредѣляетъ собою руководящую точку зрѣнія.

Вторымъ послѣ папства важнѣйшимъ явленіемъ, способствовавшимъ затемнѣнію и помраченію истинной церкви до реформаціи, были, по центуріямъ, какъ мы сказали выше, ереси и еретики. Если папство затемняетъ церковь въ ея по преимуществу внѣшнихъ отношеніяхъ, то ереси помрачаютъ внутренній блескъ церкви по воззрѣнію центурій. Отсюда, ереси бичуются съ такою же безпощадностію, какъ и папство. Ненависть центуріаторовъ къ еретикамъ можетъ развѣ сравниться по своему характеру съ ненавистію къ нимъ Евсевія. Виновникъ ересей въ церкви по центуріямъ, какъ и по Евсевію, есть именно діаволъ. Предисловіе къ центуріямъ начинается ничѣмъ другимъ, какъ жалобой на страш-



<sup>1)</sup> Baur. S. 50-53.

ное затемнъніе евангельской и апостольской истины въ послѣдующей церкви, которое производить діаволь. Этоть врагь человъческаго рода, по словамъ центурій, не имълъ другой цели, кроме той, чтобы "по свой ненависти и неистовству въ отношеніи къ Богу и людямъ, похищая небесную истину, изливать и распространять на погибель людей страшныя заблужденія" 1). Подъ этими заблужденіями центуріаторы разумъютъ, какъ вообще утаеніе отъ взора людей исторической истины, такъ и въ частности ереси. "Въ этомъ дълъересяхъ (говорятъ центуріаторы въ другомъ мість), -- ярость дьявольская созерцается самымъ виднымъ образомъ. Этими злохуленіями діаволъ хотель затемнить церковь Христову и въ основъ ее нисповергнуть, чтобы досадить такимъ образомъ Богу (Deo aegrefaceret) и отклонить многихъ отъ ученія истиннаго. И какъ благіе и спасительные учители церкви, замѣчаютъ центуріи, --- суть дары Божіи, такъ еретики наоборотъ суть органы и страшныя силы діавола 2). \_Едва чрезъ божественное провидъніе спасительная истина открылась во всей ея ясности, какъ діаволъ, разсуждаютъ центуріаторы, тотчасъ, по отношеніи отъ сего міра свидьтелей истины—апостоловъ, именно со II-го же въка началъ дълать страшныя попытки вторгнуться на оставленное апостолами мъсто, какъ бы въ запустълый домъ" 3). И вотъ. отправляясь отъ такой точки зрънія на ереси, центуріаторы останавливаютъ вниманіе читателя на томъ, какъ въ самое короткое время послѣ апостоловъ, діаволъ, чрезъ Сатурнина, Василида, Карпократа и цълый рядъ гностиковъ открыто распространилъ въ церкви вреднъйшія и страшнъйшія ереси. Понятно, что это точь-въ-точь взглядъ Евсевія. Такъ мало подвинулась историческая наука, въ этомъ случав, со времени IV столътія. Та же борьба свъта и тьмы, добраго и злого принципа проходитъ, по воззрвнію центуріаторовъ, какъ и по Евсевію, чрезъ всь въка христіанской жизни. Й даже центуріаторы въ этомъ случав впадають въ большую край-

<sup>1)</sup> Centur. Magd. T. I. Epistola dedicatoria.

<sup>2)</sup> Ibid., T. II, praefatio.

<sup>3)</sup> Ibid., T. II, p. 79.

ность, чемъ ересененавистникъ Евсевій. Если, по воззреніямъ Евсевія, діаволъ производитъ нестроенія и безпокойства, такъ сказать, на окраинахъ церкви Божіей, и ему удавалось дізло лишь въ частных случаяхь, тамъ или здізсь, то центуріаторы приходять прямо къ манихейскому дуалистическому воззрвнію: по центуріямъ выходитъ, что діаволъ, какъ манихейскій князь міра, утверждаетъ престолъ въ самой срединъ христіанства, изливаетъ ядъ своего вреднаго воздействія на все стороны христіанской жизни, такъ что церковь становится чуть не всецало какъ бы діавольскою, антихристовою <sup>1</sup>). Едвали нужно говорить о ненаучности такого воззрѣнія, при помощи котораго центуріи хотятъ объяснить темныя стороны церковно-исторической жизни. Въ центуріяхъ въ самыхъ ръзкихъ чертахъ описываются не только такія ереси, какъ гностики, аріане, пелагіане, но съ не меньшею строгостію даже такіе сектанты, которые по духу были близки протестантству, напримъръ, вальденсы, альбигойцы.

Изображая въ исторіи папства и ересей темныя стороны древней и средневъковой исторіи церкви, находя здъсь основаніе и проявленіе какъ помраченія, такъ и распаденія церковнаго, центуріаторы, какъ естественно, не могли оставаться при изображеніи однѣхъ темныхъ сторонъ исторіи. Они должны были находить въ той же исторіи и проявленія свътлыя, отрадныя, указать носителей истины, при помощи которыхъ эта истина и дошла до времени реформаціи. Они и дъйствительно дълаютъ это. Но въ чемъ же они это находять? Свъть истины въ эти темныя времена, по воззрънію центуріаторовъ, сохранялся въ ученіи церкви, въ догмъ. Отсюда догма для Магдебургскихъ центурій есть тотъ средоточный пунктъ, около котораго двигалась церковно-историческая жизнь, есть тотъ главнъйшій нервъ, которымъ жила церковь. "Исторія догмы, говорятъ центуріи, есть изображеніе состава въроученія, какъ оно въ томъ или другомъ въкъ было изложено учителями. Догма есть то, чего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Baur. Epochen, S. 56; Wennrich, S. 11. 12.



душа благочестивыхъ по преимуществу ищетъ и есть какъбы свътъ и самое солнце церковной исторіи 1). Носителями и выразителями этого ученія были отцы и учители церкви; о нихъ центуріи замѣчаютъ: "благіе спасительные учители церкви суть дары Божіи". Такой взглядъ на догму и носителей ея, такое вниманіе къ догмѣ, повидимому, обѣщало, что центуріаторы возьмуть на себя замізчательную задачу, какую еще ни одинъ историкъ не бралъ на себя. именно изложить исторію развитія церковныхъ догматовъ. Но это оказывается напраснымъ ожиданіемъ. Центуріаторы не могли разръшить подобной задачи, и не могли вотъ почему: какъ скоро догма являлась открытою и раскрытою во всей полнотъ въ Евангеліи и у апостоловъ, то на долю последующей церкви оставалось, по ихъ воззренію, только върно до буквальности понимать и передавать предложенное въ въкъ Христа и апостоловъ. Этимъ наносился ударъ правильному и серьезному изученію исторіи догматовъ; весь интересъ изученія этой исторіи для центуріаторовъ сводился къ вопросу: сходно ли и насколько сходно дальнъйшіе выразители догмы передали ученіе Новозавітнаго Писанія, а съ этимъ для нихъ терялъ всякое значеніе вопросъ о богословскихъ направленіяхъ съ ихъ разнообразіемъ въ древней церкви. Это одна причина. Другая состояла въ томъ, что они изучали исторію догматовъ односторонне; они подразумъвали подъ истинно-евангельскимъ и апостольскимъ ученіемъ свои чисто лютеранскія понятія <sup>2</sup>), въ особенности объ оправданіи върою; для нихъ интересъ изученія сосредоточивался на томъ, чтобъ во что бы то ни стало отыскивать у отцовъ и учителей церкви принципы лютеранизма. Конечно, это не могло способствовать имъ всесторонне и серьезно изучать догматическое развитіе церкви. Но это вело еще и къ тому, что они лишь у немногихъ писателей и учителей церковныхъ съумъли находить — да и то конечно не вполнъ — искомую ими, своеобразно понятую, евангельскую и апостольскую истину, вследствіе чего они должны

<sup>1)</sup> Centur. Magd. T. I, praefatio, p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Baur. Epochen, S. 60, 61; Wennrich, S. 10.

бы были отрицать у большинства учителей церкви согласіе съ Евангеліемъ и апостольскимъ ученіемъ, словомъ причислять ихъ къ еретикамъ. Это было бы последовательно съ ихъ стороны, однакожъ центуріаторы не рішались на такой слишкомъ смълый шагъ. Чтобы помочь дълу, они изобрътаютъ очень оригинальный исходъ, но въ сущности фальшивый. Въ центуріяхъ утверждалось, что большинство отцовъ и учителей церкви, не оставаясь вполнъ върными первоначальному ученію христіанскому, въ то же время не принадлежали и къ еретикамъ: они образуютъ собою нѣчто среднее между истинными выразителями ученія и явными извратителями его-еретиками. Къ этой срединъ принадлежали очень многіе изъ отцовъ и учителей церкви. Центуріаторы дали этой срединъ названіе "уклоненія отъ истиннаго ученія" 1). И въ этомъ уклоненіи отъ истиннаго ученія центуріи должны были обвинить чуть не всъхъ отцовъ церкви. Уже отцовъ и учителей церкви II въка составители ихъ обличаютъ во многихъ богословскихъ заблужденіяхъ 2). Даже, наприм., о самомъ Августинъ, на которомъ именно и строютъ свою доктрину протестанты, центуріаторы не могли не замѣтить, что "онъ удержалъ немало ошибокъ отъ прежнихъ учителей, хотя въ нъкоторыхъ отношеніяхъ онъ мыслилъ правильнъе". И вообще въ каждомъ столътіи въ исторіи церковнаго ученія они отмічали рядь мнівній, по которымъ, державшіеся оныхъ отцы и учители, если не причислялись къ еретикамъ, то однакожъ далеко и не одобрялись. Этотъ свой взглядъ на отцовъ и учителей центуріаторы формулировали въ слъдующемъ видъ: "даже величайшіе мужи не только не чужды общихъ слабостей (касательно ученія), но и обнаруживали въ высшей степени недостойныя (turpissimos) ошибки во мнѣніяхъ; это видно даже на знаменитѣйшихъ отцахъ церкви" <sup>3</sup>). Для всякаго понятно, какъ шатко и двусмысленно то положеніе, какое даютъ центуріаторы большинству отцовъ, поставляя ихъ между православіемъ и



<sup>1)</sup> Centur. Magd. T. I, praefatio, p. 3.

<sup>2)</sup> Centur. Magd. T. II, praefatio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Centur. Magd. T. I, praefatio.

ересью. Да и притомъ, если отцы и учители не свободны отъ ошибокъ и заблужденій — пусть даже только въ нъкоторыхъ пунктахъ, — то и еретики никогда не бываютъ настолько превратны въ своемъ ученіи, чтобы погращать во всахъ пунктахъ: ошибка еретиковъ, за какую они получаютъ подобное имя, по большей части также касается какого-либо одного пункта въроученія и большею частію несправедливо было бы утверждать о нихъ, что они отступаютъ отъ церковнаго ученія во всіхъ пунктахъ. Послі этого съ точки зрѣнія центуріаторовъ было бы явною несправедливостію, какъ скоро у отцовъ и учителей находится смъсь православія и неправославія, и у еретиковъ-тоже самое, причислять первыхъ къ защитникамъ истины церковной, а вторыхъ къ врагамъ церкви. Такою-то путаницей понятій страдаютъ воззрънія центуріаторовъ на представителей церкви, выразителей и носителей христіанской догмы. При всей колеблемости центурій во взглядь на отцовъ и учителей церкви — одно особенно замътно, что ихъ воззрънія клонились къ отрицанію дъйствительнаго значенія отцовъ церкви въ исторіи церкви. Это — новость, которой еще досель не знала церковная исторіографія.

Непосредственную противоположность Магдебургскимъ центуріямъ протестантскому историческому сочиненію XVI въка, составляють Annales ecclesiastici кардинала Цезаря Баронія (1538—1607 г.) въ 12 томахъ in fol. Причиною ихъ появленія была внутренняя необходимость, побуждавшая къ подобному дълу. Магдебургскія центуріи произвели сильное и изумительное впечатлъніе на римско-католическую церковь, привели ее въ движеніе. Ея интересы были слишкомъ живо затронуты ими, оскорблены, осмъяны. При этомъ ясно обнаруживалось, что паписты въ своемъ лагеръ не могли указать ни на одно сочиненіе, которое бы съ своей стороны могло соперничать съ центуріями. Слѣдовало парализовать вліяніе центурій на умы, слѣдовало не только просто написать церковную исторію въ римско-католическомъ духъ, но и сколько возможно превзойти центуріи въ учености, богатствъ фактовъ, новости и интересъ; слъдовало,

подобно тому какъ авторы Магдебургскихъ центурій всю сумму историческихъ фактовъ призываютъ на помощь своему протестантскому дѣлу, призвать исторію служить интересамъ церкви римской. Подобную задачу и беретъ на себя авторъ сочиненія: Annales Ecclesiastici, Бароній <sup>1</sup>).

Бароній, приступая къ своему труду, бросаетъ взглядъ на церковныхъ историковъ прежняго времени, и обо всѣхъ нихъ, въ томъ числѣ и о центуріаторахъ, высказывается въ пренебрежительномъ тонѣ. Онъ говоритъ, что доселѣ еще вовсе не являлось полной, точной и истинной церковной исторіи. Онъ громко жалуется на несовершенство древнихъ церковныхъ историковъ. Что же касается до Магдебургскихъ центурій, то Бароній называетъ ихъ центуріями сатаны, которыя изрыгнулъ адъ на вредъ церкви. Бароній хочетъ быть выше, истиннѣе, безпредзанятѣе всѣхъ преж-

<sup>1)</sup> Бароній принадлежаль къ монашеской римской конгрегаціи Ораторіанцевъ, основателемъ которой былъ Филиппъ Нери. Эта конгрегація замѣчательна была тѣмъ, что въ ней поощрялись занятія церковными древностями. Ораторіанцы обязаны были отъ своего учредителя Филиппа Нери ежедневно въ собраніи остальныхъ членовъ читать сочиненія собственнаго пера о религіозныхъ предметахъ, причемъ не требовалось непремънно, чтобы они носили исключительно поучительный тонъ. Къ этой цели въ особенности служили біографіи великихъ отцовъ и учителей церкви, а также и вообще разсказы о событіяхъ изъ церковной исторіи. Необходимость готовиться къ подобнымъ чтеніямъ въ собраніи членовъ конгрегаціи побудила Баронія, молодого сочлена ея, обратиться къ чтенію первоисточниковъ церковной исторіи. Это занятіе увлекло Баронія; онъ сталь читать не только писателей церковныхъ, но и свътскихъ, изъ тъхъ и другихъ дълалъ выдержки, относящіяся къ церковной исторіи. Такъ работалъ Бароній 30 льтъ. Особенно важное значеніе въ его работакъ имъли извлеченія изъ рукописей Ватиканской библіотеки, куда ему позволенъ быль доступъ. Кажется, въ началъ Бароній не имълъ въ виду обработывать свои матеріалы въ видѣ отдѣльнаго цѣлаго сочиненія; онъ работалъ, повинуясь внутреннему влеченію. Но начальникъ конгрегаціи Нери и друзья Баронія заставили его воспользоваться его богатыми матеріалами и познаніями къ пользъ своей церкви и въ противодъйствіе центуріямъ, — написать церковную исторію. Бароній повиновался, и результатомъ его работъ были названные нами "Annales", явившіеся въ печати въ числь 12 томовъ между 1588---1607 годами и обнимающіе 12 первыхъ в'єковъ христіанской эры. Бароній имълъ нъсколько продолжателей и критиковъ своего труда, между послъдними замъчателенъ Антоній Пажи, французскій францисканецъ, издавшій въ 1705 году въ четырехъ томахъ свои критическія замъчанія на Баронія подъ заглавіемъ: "Critico-historico-chronologica narratio".—Herzog, Encyklopädie, T. II, S. 105 (изд. 2-е); Stäudlin. S. 197-8. 202.



нихъ историковъ. На это уже должно указывать, по его мнънію, самое названіе его труда "Annales" (лътописи). Названіе \_анналъ", какъ изъясняетъ Бароній въ предисловіи къ своему труду, онъ выбралъ для своего сочиненія въ томъ же смыслъ, въ какомъ "древніе отъ исторіи отличали анналы --- именно исторія пересказываетъ діла своего времени, которыя авторъ или виделъ или могъ видеть, и нетолько пересказываетъ, что происходило, но и какимъ образомъ, подъ какими вліяніями, напротивъ, замѣчаетъ Бароній — писатель анналъ пересказываеть дізла давно минувшія и съ которыми по большей части незнакомъ его въкъ. и повъствование о такихъ дълахъ, случившихся въ каждомъ году, подтверждаетъ памятниками" 1). (Бароній — какъ виимъ-въ своихъ понятіяхъ отступаетъ отъ нашихъ понятій о лізтописи и исторіи; исторія, по мивнію его, повівствуеть о настоящемъ, а лътопись о прошедшемъ; такихъ же понятій въ древности держался и Тацитъ). Подобнымъ указаніемъ, почему именно онъ выбираетъ для своего повъствованія форму анналъ, Бароній хотель показать себя свету украшеннымъ ореоломъ неподкупнаго безпристрастія, чтобы доставить себъ перевъсъ въ особенности надъ центуріями.

Главный предметъ, на которомъ сосредоточивается вниманіе анналъ — это папство, чего не скрываетъ отнюдь и Бароній, когда говоритъ: "моя задача чрезъ всѣ вѣка показать, насколько сознавалось и сохранялось видимое главенство католической церкви, отъ Христа Господа установленное, на Петрѣ основанное и отъ его законныхъ, истинныхъ наслѣдниковъ, римскихъ первосвященниковъ, ненарушимо охраняемое, благочестиво оберегаемое и никогда не повреждаемое, — показать, что сознавалась и сохранялась всегда единая видимая глава этого таинственнаго тѣла Христова, какой подчинялись остальные члены" 2). И поставивъ себъ за правило полагать храненіе устамъ своимъ касательно полемико-апологетическихъ цѣлей своего сочиненія, Бароній во введеніи къ сочиненію лишь слѣдующимъ деликатнымъ



<sup>1)</sup> Annales Ecclesiastici. Antverpiae. 1597. Tom. I, praefatio.

<sup>2)</sup> Annales. Tom. I, praefatio.

образомъ намекаетъ о своемъ истинномъ намфреніи, какое онъ имълъ, описывая свой главный предметъ-именно папство. Указавъ на существование нелестнаго для папы мнънія о немъ, какъ объ антихристь, Бароній говорить, что это весьма схоже съ тъмъ, какъ если бы кто либо изображеніе какого нибудь царя, украшенное съ изумительною роскошью жемчугомъ, разбилъ, а тъми жемчугами вздумалъ украсить безобразнъйшее изображение какого-либо чудовища и сталъ бы безстыдно утверждать, что этотъ-то образъ и есть тотъ самый образъ благороднъйшаго царя, который и долженъ быть украшенъ драгоцънными камнями. Подобнымъ же образомъ, прибавляетъ Бароній, нѣкоторые обезображиваютъ и прекраснъйшій образъ церкви, дълая изъ церкви синагогу сатаны, изъ Іерусалима Вавилонъ, и наконецъ, что страшно и сказать, изъ Христа (?) дълаютъ антихриста " 1). Съ такою же тактикой, съ какой онъ во введеніи къ своему труду, сколько возможно, умышленно игнорируетъ своихъ протестантскихъ противниковъ, и въ продолжение своего сочиненія онъ лишь рѣдко касается воззрѣній центуріаторовъ, какъ будто бы полемика для него дело стороннее, какъ будто бы для него важнъе всего объективность фактовъ, историческая подлинность источниковъ, полнота и богатство представленія предмета-и только. Прикрываясь такимъ безпристрастіемъ. Бароній съ целію поймать на свою удочку непроницательнаго читателя самымъ докторальнымъ тономъ увъряетъ, что все, что онъ будетъ разсказывать, все это до последнихъ мелочей заимствуется изъ несомненныхъ источниковъ. Бароній говоритъ: "у древнихъ римлянъ, со времени самаго основанія города, поручено было понтифексамъ составленіе анналъ, церковь христіанская выражала не меньшую заботливость. Почти одновременно съ возникновеніемъ Римской церкви св. Климентъ епископъ Римскій, назначилъ для составленія церковныхъ анналъ семь нотаріевъ, которымъ даны въ помощники иподіаконы. Все, что ими записывалось, все это, по увъренію Баронія, самымъ



<sup>1)</sup> Annales. Tom. I, praefatio.

внимательнымъ образомъ пересматривалось папами и потомъ сохранялось въ архивахъ церковныхъ"  $^{1}$ ).

Стараясь такимъ образомъ поставить свой трудъ касательно его достовърности выше всякаго сомнънія, Бароній съ полною безцеремонностію начинаеть пъть свою папскую пъсню. И вотъ для него несомнънный фактъ, что апостолъ Петръ въ 44 году по Р. Хр. приходитъ въ Римъ, облекаетъ себя властію Римскаго епископа и остается на этой . канедръ цълыхъ 25 лътъ 2). Въ послъдующей исторіи папства Бароній самымъ беззастінчивымъ образомъ приводитъ, гдъ нужно ему, и такіе папскіе декреталіи, которые отвергнуты и опровергнуты были центуріаторами и въ которыхъ папа римскій уже съ самаго начала этой церкви обозначается какъ episcopus universalis ecclesiae. Играя безпристрастіемъ какъ мячемъ, онъ отказывается отъ извъстнаго, выгоднаго для папства, документа: donatio Constantini, по смыслу котораго будто бы Константинъ В. передалъ папъ права императорскія надъ западною имперіею, отказывается, но совершенно по другой причинъ, чъмъ какъ это дълали протестанты. Баронію кажется несогласнымъ съ достоинствомъ римскаго первосвященника получать дары отъ человъка. "Это противно чести римской церкви, чтобы она одолжена была подобнымъ подаркомъ человъку, чтобы владъла humano jure тъмъ, чъмъ она можетъ владъть divino jure. Она не можетъ получить отъ человъка то, что ей уже дано въ лицъ Петра, князя апостоловъ, отъ Бога и Христа" 8), т. е. власть высшую самой императорской власти. Что же касается до существованія акта donatio Constantini, то Бароній думаеть, что этоть акть составлень греками съ цьлію компрометировать священный Римъ. Это всегдашняя лазейка Баронія: если документъ почему нибудь не угоденъ ему, при его стремленіи оправдывать и защищать папство, то онъ преспокойно приписываетъ его или грекамъ, или



<sup>4)</sup> Annales, T. II (in init.). Epistola Baronii ad papam Sixtum V. Antverpiae, 1597.

<sup>2)</sup> Annales. T. I, p. 322.

a) Annales. T. III, p. 226-7.

еретикамъ. Бароній, наприм., встречается съ такимъ фактомъ: папа Гонорій, при всей своей папской непогрѣшимости. попадаетъ въ актахъ VI вселенскаго собора въ списокъ приверженцевъ моновелитской ереси. Бароній нисколько не затрудняется отвергнуть этотъ фактъ. Онъ говоритъ, что дъло это очень естественное: еретики поставили это имя въ списокъ ересіарховъ, а въ первоначальныхъ актахъ соборныхъ этого имени быть не могло, по увъренію Баронія 1). Самымъ затруднительнымъ фактомъ, съ которымъ приходилось имъть дъло Баронію, это былъ фактъ дарованія папъ Бонифацію греческимъ императоромъ Фокою титла: \_епископъ всей церкви". Но историкъ нашъ ничуть не теряется при видъ такого факта. Что будто императоръ Фока впервые далъ папъ подобное титло-это, по взгляду его, клевета нововводителей, — такъ онъ называетъ здъсь центуріаторовъ, — которые, по его словамъ, пользовались всевозможными махинаціями для ниспроверженія ученія о главенствъ римской церкви. Но такъ какъ самого документа, на которомъ опирались центуріаторы, нельзя было вовсе игнорировать, то Бароній старается дать этому документу другое толкованіе. Онъ говорить, что Фока въ этомъ случав лишь отнималъ титло епископа всей церкви у патріарховъ церкви Константинопольской, которые неправо присвоивали себъ титулъ, принадлежащій лишь папъ. Да и спорить тутъ, по Баронію, собственно не изъ чего, когда отъ времени пришествія Господа до самаго Фоки — какъ показываютъ анналы-нельзя указать ни одного года, когдабы не блистало главенство римской церкви; "итакъ легче, замъчаетъ Бароній, утверждать, что не свътитъ солнце, или не согрѣваетъ огонь, чѣмъ затемнить повсюду разсѣянный лучъ этой истины" <sup>2</sup>). Въ такомъ-то видъ представляется исторія папства у Баронія въ противоположность центуріямъ.

Какъ составители центурій при своихъ цѣляхъ видятъ доказательство особенной божественной милости касательно



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Annales. Tom. VIII, p. 547-8.

<sup>2)</sup> Annales. Tom. VIII, p. 198-200.

церкви въ томъ, что, при всемъ затемнъніи ея первоначальнаго блеска въ послевапостольскія времена, оставались еще такія лица, которыя сохраняли слово Евангелія въ большей или меньшей чистоть и которыя не дозволяли вовсе померкнуть истинной въръ, такъ точно и Бароній съ своей стороны старается указать факты особеннаго благоволенія Божія къ исторіи церкви римской и папству. Тв и этотъ. центуріаторы и Бароній, какъ бы хотять поставить провидъніе на своей сторонъ. Всъ дары божественной милости. по Баронію, обильно изливались всегда на церковь римскую и чемъ тяжеле было для нея время, темъ ярче обнаруживалось это божественное покровительство папству. Отсюда Бароній даетъ выводить заключеніе, что церковь римская была всегда предметомъ явнаго промышленія Божія. Ладья Петрова никогда не затоплялась волнами и бурями, потому что, говоритъ Бароній, Христосъ всегда оставался на ней. Если и посъщали римскую церковь несчастія, если Христосъ, — выражается метафорически Бароній, припоминая извъстное евангельское сказаніе, - по временамъ какъ бы и спитъ, то спитъ на томъ же самомъ кораблъ церкви римской  $^{1}$ ).

Изъ этого очерка Бароніевой исторіи видно, что она такъ же служить духу партіи, такъ же мало имѣетъ притязанія на истинно научное свободное изслѣдованіе историческое, какъ и магдебургскія центуріи. Различіе между этими сочиненіями только то, что центуріаторы, отправляясь отъ своей точки зрѣнія, на все въ исторіи церкви смотрятъ пессимистически, — Бароній напротивъ въ духѣ оптимизма. Еще различіе: Бароній менѣе пристрастенъ, чѣмъ центуріаторы, это зависило конечно отъ того, что папство и римскій католицизмъ, при всѣхъ своихъ крайностяхъ, имѣли за себя много историческаго, тогда какъ центуріаторы, защищая протестующую партію въ церкви, должны были отвоевывать каждый шагъ свой путемъ упорной борьбы со всѣмъ установившимся въ церкви 2).



<sup>&#</sup>x27;) Annales. Saecul. X-mi, cap. I.

<sup>2)</sup> Baur. Epochen, S. 81.

За магдебургскими центуріями въ сферъ протестантской исторіографіи слѣдуетъ весьма значительный періодъ времени, равняющійся полуторастольтію, въ продолженіе котораго церковная исторія не далаеть значительныхь успаховъ; правда не было недостатка въ различныхъ трудахъ по церковной исторіографіи, но выдающагося изъ ряда въ этихъ трудахъ не встръчается ничего. Это прежде всего зависило отъ большаго значенія магдебургскихъ центурій; онъ были слишкомъ яркимъ церковно - историческимъ научнымъ явленіемъ, чтобы могло достать смѣлости у кого либо противопоставить этому сочиненію свое. Поэтому, занялись главнымъ образомъ, переработкой, ассимилированіемъ и изученіемъ того богатаго историческаго матеріала, какой давался центуріями. Перерывъ въ развитіи исторіографіи съ другой стороны объясняется темъ, что умы мени въ сферъ церковной заняты были дъломъ, оставлявшимъ на заднемъ планъ исторіографію. Теологическая дъятельность первыхъ двухъ въковъ реформаціи направлена была по преимуществу къ тому, чтобы какъ можно тверже обосновать догматическую систему протестантскую во всехъ ея подробностяхъ, -- въ особенности въ борьбъ съ враждебными ей партіями. Надъ всеми интересами богословской науки господствовалъ интересъ полемическій. Но чемъ больше догматизмъ господствовалъ въ сферъ церковной, чемъ больше было споровъ изъ за него, темъ сильнее многіе начали чувствовать—какъ мало такое положение дълъ благопріятствовало истинному процвітанію христіанской жизни, христіанскаго общества. Споры казались безконечными и безплодными. Отсюда въ противоположность догматизму, господствовавшему вообще въ протестантствъ, въ нъкоторыхъ сферахъ его развивается такъ называемое піетистическое направленіе, которое, придавая слишкомъ малое значеніе формуламъ и опредѣленіямъ вѣры, сущность христіанства полагало лишь въ дъятельной христіанской жизни, въ благочестіи сердца. Представителемъ этого антидогматическаго движенія въпротестантствъ былъ Шпенеръ. Новое движеніе не было безплоднымъ, оно значительно охладило

догматическій жаръ времени, оно развило само изъ себя большую силу и жизненность. Этому-то направленію церковная исторіографія и обязана появленіемъ значительнаго послѣ центурій церковно-историческаго сочиненія, изданнаго въ концѣ 17-го столѣтія и озаглавленнаго: "безпристрастная исторія церкви и ересей" и принадлежащаго перу піетиста, ученика Шпенерова, Готтфрида Арнольда (1666—1714) 1).

Церковно-историческій трудъ Арнольда, хотя и выходить изъ другого лагеря, чемъ откуда вышли магдебургскія центуріи, тъмъ не менъе онъ стоитъ на той же полемической почвѣ, на какой стояли центуріаторы. Въ этомъ отношеніи Арнольдъ принадлежитъ къ одной и той же церковноисторической группъ вмъстъ съ этими послъдними. Какъ у нихъ задача церковно-историческая еще не выдълена отъ задачи полемической, такъ и у Арнольда. Не живой, непосредственный интересъ къ изученію исторіи, служитъ побужденіемъ къ написанію историческаго труда, но духъ полемики, --- крайнее нерасположение къ направлению тогдашней церкви, желаніе борьбы съ своей эпохой. Арнольдъ былъ крайне недоволенъ духомъ своего времени: споры и взаимныя проклятія, составлявшіе преобладающій элементь тогдашней протестантской церкви, насиліе надъ свободой совъсти, выражавшееся въ стремленіи одной партіи восторжествовать надъ другою въ дълъ формулированія догмы и многія другія нерадостныя явленія, замізчавшіяся въ протестантской церкви, приводили Арнольда къ убъжденію, что истинное христіанство не въ догматахъ и символахъ, но въ покаяніи и обращеніи сердца къ Богу, въ искренней въръ и любви, — словомъ во всемъ томъ, что облагораживаетъ нравственные инстинкты человъка и его практическую жизнь. Отсюда догматизмъ времени вызывалъ у Арнольда громкія жалобы; догматическій формализмъ и авторитетъ символовъ были для него жалкимъ явленіемъ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Unpartheysche Kirchen·und Ketzerhistorien vom Anfang des Neuen Testbis auf das Jahr Christi 1688. Zurich. Первые два тома изданы въ 1699 году а два последніе въ 1700 году.

чуждымъ истиннаго христіанства. Въ развитіи подобнаго направленія были виноваты, по Арнольду, и Лютеръ и Меланхтонъ. Это зло не уменьшилось и послѣ этихъ вождей протестантства, но еще возрастало. Отсюда вся исторія двухъ въковъ реформаціи давала ему лишь поводъ къ жалобамъ, что состояніе церкви протестантской, чъмъ далье, тымъ становилось хуже, печальные. Такъ смотрыль Арнольдъ на свое время, въ такомъ ръшительномъ противодъйствіи стоялъ онъ къ догматизму своего времени. И это воззрѣніе легло въ основу всего его историческаго труда, придавая ему характеръ не спокойнаго историческаго изслъдованія, а характеръ труда полемическаго по преимуществу. Насколько предубъжденъ, насколько возмущенъ былъ историкъ догматизмомъ своего времени, настолько же онъ становится недоволенъ твмъ же догматизмомъ и тогда, когда встръчается съ нимъ во всей исторіи 1).

Изъ такого основного полемическаго воззрѣнія Арнольда, направленнаго противъ догматизма и формулированія истины христіанской въ видѣ опредѣленныхъ символовъ — вытекаютъ главныя особенности его труда: 1) большое нерасположеніе къ клиру, 2) порицаніе всего развитія догматическаго — въ области исторіи церкви.

Арнольдъ, подобно центуріаторамъ, смотритъ на исторію церкви, какъ на доказательство,—что съ постепеннымъ утвержденіемъ ея въ мірѣ, истинный ея образъ затмѣвался, христіанство извращалось, вѣра все менѣе и менѣе стала служить истиннымъ пользамъ человѣка. Причиною этого явленія было не одно папство, которое въ такихъ мрачныхъ чертахъ изображалось центуріаторами и въ еще болѣе мрачныхъ чертахъ — самимъ Арнольдомъ, но и клиръ, который Арнольдъ разсматриваетъ, какъ силу враждебную для истинныхъ успѣховъ христіанства. Та самая вина въ испорченности церкви, которая у центуріаторовъ получаетъ конкретный образъ въ лицѣ папы, падаетъ, по Арнольду, и на

<sup>1)</sup> Baur. Epochen, S. 84—6, 88—9. Нісколько замічаній объ Арнольдів можно находить въ стать в проф. Курганова. "Прав. собесівдн." 1879, августь, стр. 346.



клиръ. Церковь, по сужденію Арнольда, въ ея историческомъ бытіи все болье и болье становилась царствомъ антихриста, но растленіе ея онъ относить не къ началу папства, а еще ранъе: къ первому іерархическому устройству церковному и ко всему тому, что соединено съ этимъ устройствомъ. Отсюда, для Арнольда IV въкъ церкви, въ которомъ, по его словамъ, клиръ съ своею мощью и притязаніями вполнъ выработалъ свой извращенный и нечестивый характеръ, есть время полнаго разложенія церкви. Отсюда же, онъ порицаетъ Константина В., если за что, то въ особенности за его милости и привиллегіи, которыми онъ одарилъ, по выраженію Арнольда, льстивый клиръ 1). Теперь, чімъ такъ особенно провинился клиръ, по мнѣнію Арнольда? Арнольдъ, какъ мы сказали, былъ врагъ догматизма и формулированія догмы, этимъ и объясняется его нерасположение къ клиру, ибо извъстно, что церковная іерархія всегда оставалась въ исторіи хранительницей догмы, и въ средв ея происходило, смотря по обстоятельствамъ, формулированіе догмы въ видъ символовъ и въроопредъленій. Такое формулированіе догмы, совершавшееся по иниціативъ ісрархіи, было, по мнѣнію Арнольда, истинною смертью живаго христіанства. Вотъ слова Арнольда: "въ средъ церкви—съ IV въка—не стало болъе истинной дъятельной въры, и религія заключилась въ терминологію, нужную только для разсудка, и выражалась лишь во внашнемъ устномъ исповадании вары и въ другихъ ореribus operatis. Кто соглашался съ данною общеустановленною формулою и не сомнъвался въ авторитетъ и власти епископовъ, тоть назывался православнымъ, не смотря на то былъ ли онъ истиннымъ христіаниномъ или нітъ. Кто же богословскія мнѣнія и хитроумныя изреченія, изобрѣтенныя клиромъ, какъ противныя убъжденіямъ его совъсти, не принималъ, тотъ считался еретикомъ. Вслъдствіе этого, заключаетъ Арнольдъ, -- большая часть народа стала въ такое положеніе, что почти вовсе не отличалась отъ язычниковъ! « 2).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Arnold. Unpartheische Historie, S. 174. 176. Theil I. Franckfurt am M. 1729.

<sup>2)</sup> Arnold. Unparth. Hist. Th. I, S. 154.

Такъ невыгодно отзывается Арнольдъ о клиръ въ своей церковной исторіи, разсматривая его, какъ величайшее препятствіе на пути къ преуспѣянію христіанства. Но этимъ, какъ мы замътили, вражда его къ догматизму и догматическому формулированію истинъ віры—не ограничивается. Изъ той же вражды у него весьма непосредственно вытекаетъ порицаніе всей исторіи догматическаго развитія церкви, поскольку оно выразилось въ споражъ и въ стремленіи свести догматизирующую мысль къ опредъленной нормъ. А такъ какъ такой характеръ носитъ почти вся исторія церкви, то Арнольдъ произноситъ самый жесткій приговоръ надъ всей исторіей церкви. Какъ врагъ догматическаго формализма, Арнольдъ истинное христіанство въ церкви находитъ только въ апостольское время и ближайшія къ нему времена. Здъсь только, по нему, не было ничего фальшиваго, никакого принужденія въ въръ, никакой власти и авторитета клира, не было никакого ложнаго христіанства, а было только діятельное христіанство, візра и любовь, миръ и единеніе. Сходясь съ центуріями во взглядь на это время, Арнольдъ тъмъ ръшительнъе расходится съ ними во взглядъ на послъдующія времена. Отсюда, даже тъ отцы церкви и тв факты изъ церковной исторіи, на которые съ одобреніемъ смотрѣли центуріаторы, заслуживаютъ отъ Арнольда лишь одно порицаніе. И уже четвертый въкъ, въ которомъ былъ первый вселенскій соборъ и къ которому съ уваженіемъ относятся центуріаторы, былъ далеко не по душъ Арнольду. На тогдашніе догматическіе споры, на тогдашнія стремленія къ формулированію догмы въ символахъ, онъ смотритъ какъ на язву церкви. Отсюда онъ порицаетъ даже Аванасія В., стараясь отыскивать въ его діятельности не мало заблужденій 1), онъ пренебрежительно смотрить на Никейскій вселенскій соборъ и на его ученіе объ единосущіи Сына Божія съ Отцомъ; онъ находитъ въ этомъ узкую ограниченность, по которой широть евангельскаго ученія предпочитается пустая формула и даже одно ничего незна-



<sup>1)</sup> Arnold. Th. I, S. 159.

чущее слово: единосущіе, слово, -- котораго притомъ нътъ вовсе въ Св. Писаніи 1). Смотря на тѣ бурные догматическіе споры, которые волновали IV въкъ, Арнольдъ замъчаетъ: въ это время по истинъ разръшился отъ узъ сатана и ничто уже болъе не связывало его. И вотъ четвертый въкъ. такъ называемый золотой въкъ христіанской церкви, превращается у Арнольда въ въкъ весьма подозрительнаго достоинства. Нашъ историкъ о немъ говорить: "вездъ я встръчаю самыя явныя заблужденія знаменитьйшихъ учителей, которые, несмотря на то, считались православными. И какъ между такъ называемыми православными, такъ и въ средъ другихъ партій встръчается много нечестивыхъ и лживыхъ учителей, такъ что только смотря на все вообще можно узнать мъру отпаденія церкви отъ истиннаго христіанства. Повсюду и въ особенности на сторонъ такъ называемыхъ православныхъ господствовало невъріе и плоды его-гнѣвъ, ненависть, ложь, пороки и убійства 2). Таковъ былъ, по изображенію Арнольда, IV въкъ; чъмъ больше проходило времени послѣ IV въка, тъмъ горшимъ и горшимъ становилось положеніе церкви; все болѣе и болѣе растлѣвается она. Это, какъ видимъ, какая то іереміада, а вовсе не исторія церкви.

Это, кажется, лучше всего чувствовалъ и самъ Арнольдъ. Ему естественно долженъ былъ представляться вопросъ: если церковь пребывала истинною только въ въкъ апостольскій и въ ближайшее къ нему время, такъ неужели все остальное время церковь жила безъ истины? Нътъ, Арнольдъ отыскиваетъ наслъдниковъ и носителей истины евангельской и въ послъдующее время, — но гдъ же онъ находитъ ихъ? въ ересяхъ и еретикахъ. Этотъ взглядъ Арнольда составляетъ главную оригинальную особенность его сочиненія. Къ такому странному выводу Арнольдъ приходитъ по слъдующимъ своеобразнымъ рефлексіямъ. Если православная церковь дъйствительно была такъ испорчена, какъ онъ былъ убъжденъ въ этомъ, то онъ полагалъ, что

<sup>1)</sup> Ibid., S. 190-191.

<sup>2)</sup> Ibid., S. 154. 199.

и сужденія ея объ еретикахъ такъ же мало истинны сами въ себъ, какъ мало сама церковь была истиннымъ христіанствомъ. И если церковь православная не истинна и извращена и составляетъ собою прямую противоположность истинъ, то слъдовательно за истинныхъ христіанъ нужно считать тахъ, которыхъ она въ своемъ заблужденіи въ противоположность себъ считаетъ не истинными христіанами — словомъ еретиковъ. Устанавливая взглядъ на ереси и еретиковъ, Арнольдъ перестраиваетъ въ своемъ духъ всю исторію ересей. И уже Симонъ волхвъ, первый еретикъ по времени, получаетъ подъ перомъ Арнольда совершенно иной характеръ, чемъ съ какимъ онъ является у прежнихъ историковъ. Большая часть заблужденій, приписываемыхъ исторією Симону, снимается съ него 1). Сочувственно говоритъ онъ и о другихъ еретикахъ древней церкви. Такъ еретиковъ Валентина и Маркіона онъ не только не хочетъ считать такими поборниками зла и людьми безславными, какими они дотолъ изображались, но утверждаеть, что ихъ ученіе есть плодъ самостоятельнаго размышленія о божественныхъ вещахъ и что въ ихъ ученіи выражается, по Арнольду, лишь достойное всякой хвалы религіозное убъжденіе. Защищаетъ онъ и манихеевъ отъ всего, что приписывалось имъ касательно

<sup>1)</sup> Личность и ученіе Симона являются у него совствив въ другомъ видъ. Онъ опровергаетъ какъ басню сказаніе, что будто между апостоломъ Петромъ и Симономъ былъ споръ о томъ, кто изъ нихъ можетъ творить большія чудеса и будто Симонъ для доказательства своей способности творить захотълъ подняться на воздухъ, но по молитвъ Петра упалъ и разшибся. Арнольдъ въ опровержение этого сказания показываетъ, что подобный случай быль въ Римъ, но не съ Симономъ, а съ однимъ фокусникомъ при Неронъ, который дъйствительно хотъль подняться на воздухъ, но упаль и разшибся, какъ объ этомъ повъствуетъ Светоній. Что касается до ученія Симона, то Арнольдъ доказываеть, что приписываемое этому еретику ученіе не есть подлинное. Такъ Симону приписывали, что онъ училь о себъ: я истинный Мессія и Христосъ, я являлся въ видъ Бога Отца на Синат и пр. и въ доказательство этого указывали на статую, находившуюся близъ Рима, съ надписью: "Simoni Sancto Deo". Въ опровержение такихъ воззрѣній на Симона Арнольдъ доказываетъ, что въ книгѣ Дѣяній апостольскихъ ученіе или заблужденіе Симона представляется совставъ не такимъ, а статуя поставленная въ Римъ, не есть Симонова статуя, а Геркулесова, надпись которой ложно понята была древними. Arnold. Th. I. S. 42-43.



ихъ ученія, онъ находитъ, что противники манихеевъ недостаточно понимали смыслъ ихъ ученія и умышленно старались выставить ихъ въ самыхъ мрачныхъ краскахъ  $^{1}$ ). Что касается IV и V въка, когда такъ широко разростаются догматическіе споры, въ какихъ принимали участіе и еретики, то Арнольдъ, становясь на сторонъ еретиковъ, однакожъ замвчаетъ, что онъ хвалитъ ихъ не за ихъ ученіе, а за ихъ благочестіе. Въ спорахъ, -- сознается Арнольдъ, -еретики часто отступали отъ истины, но -- увъряетъ онъ, въ томъ виноваты не сами еретики, а сторона православныхъ, такъ какъ эти последніе своею страстію къ спорамъ, своими гоненіями доводили еретиковъ до крайностей <sup>2</sup>). Говоря о замѣчательнъйшемъ явленіи IV въка — аріанствъ, Арнольдъ находитъ въ этой ереси весьма многія добрыя стороны. Онъ говорить объ аріанахъ: "въ ихъ обществахъ процвътала самая строгая нравственность и удерживался точный порядокъ; изъ всей исторіи этихъ временъ видно,говорить онь, что они во многомъ оказывались лучшими, чъмъ всъ другіе. Они исполнены были опасенія, какъ бы не впасть въ какое-либо суевъріе, отсюда-то, по нему, такъ кръпко и придерживались они единства Божества, отвергая божественность Сына Божія; онъ хвалить ихъ за ихъ противленіе иконопочитанію, какъ явленію суевърному, видитъ въ нихъ борцовъ противъ тираніи епископовъ и противъ ихъ нововведеній в). Изъ еретиковъ V въка Арнольдъ съ особеннымъ одушевленіемъ говоритъ о Пелагіи. Пелагій, говорить онъ, потому отвергаль благодать и настаивалъ на возможности дълать доброе собственными силами, что тогдашніе учители церкви изобрѣли ученіе о благодати съ целію прикрыть свои грежи. Еслибы, замечаеть Арнольдъ о Пелагіи, - тогдашніе учители церкви въ самомъ дълъ ратовали за высоко-нравственную жизнь, они не отнеслись бы враждебно къ его ученію и результать для церкви получился бы совершенно другой 4) и пр. и пр.

<sup>1)</sup> Arnold. Th. I, s. 71-75. 131.

<sup>2)</sup> Arnold. Th. 1, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid., S. 203.

<sup>4)</sup> Arnold, Th. I, s. 258.

Сочиненіе Арнольда пользовалось у піетистовъ высокимъ уваженіемъ. Одинъ изъ друзей Арнольда выразился, что "это лучшая книга послъ библіи" 1). Разумъется, это парадоксъ. Однакожъ книга не безъ достоинствъ. Разсматривая отношеніе нашего историка къ ересямъ и еретикамъ, мы должны сознаться, что Арнольдъ своимъ трудомъ много пролилъ свъта въ области исторической. Его критика источниковъ изученія ересей замізчательна. Его гуманное, снисходительное отношеніе къ ересямъ сдівлалось съ такъ поръ усвоеннымъ наукой и прежняя повальная брань и глумленіе надъ еретиками перестали имъть мъсто въ наукъ. Въ новъйшихъ протестантскихъ историческихъ трудахъ ересь является уже не положительнымъ зломъ, не какимъ-либо преступленіемъ, достойнымъ казни, а явленіемъ, выражающимъ богословскую пытливость, криво направленную; въ трудахъ новъйшихъ историковъ ересь изображается какъ бы тънію, рельефнъе выражающею достоинство истины, какъ тѣнь на картинѣ увеличиваетъ яркость свътлыхъ колеровъ. Заслуги Арнольда въ этомъ отношеніи нельзя не признать. Но это не значить еще, что основное воззрѣніе Арнольда на ереси, какъ на истинное христіанство, — сколько-нибудь вфрно. Напротивъ это возэръніе ръшительно ложно. Такое міровозэръніе отнюдь не можетъ быть положено въ основу научнаго построенія церковной исторіи. Въ самомъ дълъ, въ корнъ Арнольдова возэрвнія лежить явная ошибка: пусть будеть правильнымъ отрицательное сужденіе, что еретики не могутъ быть тъмъ, за что считаетъ ихъ церковь во враждъ съ ними; но это сужденіе слишкомъ быстро, неожиданно и не логично приводитъ его къ положительной мысли, что еретики въ такомъ же смыслъ суть истинные христіане, въ какомъ православные не могутъ быть ими. Его безпристрастная исторія ересей, — какъ онъ называетъ ее, была бы безпристрастною, если бы онъ только не раздълялъ обыкновеннаго предразсудка относительно еретиковъ



<sup>1)</sup> Stäudlin, S. 155.

и не становился бы въ этомъ случав безъ критики на старону православныхъ, но его безпристрастная исторія прямо становится пристрастною, когда онъ поставляетъ себъ за правило въ противность церкви всегда брать сторону еретиковъ и тъмъ болъе достохвальнаго и добраго отыскивать у нихъ, чъмъ болъе непріязненъ взглядъ на нихъ у православныхъ. Такимъ образомъ сужденіе Арнольда, отъ котораго отправляется его исторія, есть сужденіе апріорическое и притомъ ложное. Въ добавокъ, хотя Арнольдъ и увъряетъ, что въ каждомъ отдъльномъ сужденіи объ извъстномъ еретикъ, онъ основывается на безпристрастномъ изслъдованіи источниковъ, но общій взглядъ, изъ котораго онъ исходитъ, имветъ слишкомъ исключительное вліяніе на него, чтобы можно было считать его сужденіе всегда за непредзанятое. И въ самомъ дълъ, онъ часто является панигиристомъ еретика не по какой другой причинъ, но единственно по ненависти и нерасположенію къ православнымъ, отсюда онъ всегда былъ склоненъ извинять еретиковъ во всемъ, въ чемъ обвинялись они, и если ужъ нельзя было сдълать этого, такъ онъ по крайней мъръ старался неблаговидный образъ дъйствованія еретиковъ производить вообще изъ ихъ неустрашимой любви къ добру, изъ ревности къ истинъ. Съ другой стороны, совершенно невозможное діло, чтобы церковь, начиная съ IV візка, была тъмъ, чъмъ она была для Арнольда, чтобы руководители церкви безъ всякихъ исключеній были орудіями зла, лицемърія и испорченности. Такое воззръніе Арнольда на церковь, кромъ его ръшительной невъроятности, отнимаетъ еще всякій живой интересъ у исторіи. Если церковь съ началомъ IV въка растлълась, то чъмъ должна быть исторія въ дальнъйшемъ своемъ теченіи, какъ не повтореніемъ однъхъ и тъхъ же картинъ зла и нравственныхъ безобразій? Такою она дъйствительно и становится для Арнольда. У него, начиная съ IV въка, повторяется одна и таже тема въ различныхъ варіантахъ, и читатель напередъ знаетъ, что будетъ разсказываться потомъ. Самъ Арнольдъ, излагая въ своей исторіи печальную пов'єсть о распаденіи цер-

Digitized by Google

кви въ отчаяніи замѣчаетъ: "въ такія испорченныя времена нельзя найти ничего добраго ни въ средѣ духовенства, ни въ средѣ мірянъ". Но такая мысль не только не достойна религіи христіанской, но отрицается уже и просточеловѣческимъ достоинствомъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Baur, S. 98-99. 104-5.

## II. Вейсманнъ. Мосгеймъ.

Вейсманиъ. Мосгейнъ (Первая полов. XVIII в.).—Супранатурально-прагматическое направленіе церк. исторіографіи.—Вейсманиъ, характеристика его церковно-историческихъ воззрѣній,—достоинства и недостатки ихъ. Отношеніе Инно-кентія еп. Пензенскаго къ Вейсманну.—Мосгеймъ, его общія понятія о задачъ и содержаніи церк. исторіи,— требованія отъ историка,—принципы развитія церковной исторіи — вліяніе философіи на исторію церкви;—критическія замъчанія о церк. исторіи Мосгеймъ. Отзывъ Менодія архіеп. Тверскаго о Мосгеймъ.

Послѣ Готтфрида Арнольда въ направленіи протестантской церковной исторіографіи происходить перевороть. переворотомъ исторіографія главнымъ образомъ одолжена тъмъ крайностямъ, до какихъ доходитъ прежнее полемическое направленіе церковно-исторической литературы. Для всъхъ стало очевиднымъ, что разработывать церковную исторію, держась тахъ полемическихъ пріемовъ, съ которыми велось это дело доселе, более невозможно. Являлось настойчивое желаніе сдівлать такой шагь въ исторіографіи, который оставляль бы позади себя прежній методъ и приводилъ бы къ изученію исторіи для самой исторіи, поскольку она есть наука и, следовательно, должна быть чужда духа партій и личныхъ интересовъ. И въ той мъръ, какъ при прежней, полемической точкъ зрънія, выходя изъ какого-либо заранве составленнаго предположенія, разсматривали исторію съ этой именно точки зрівнія, ей подчиняли весь историческій матеріалъ, теперь должны были изучать и всматриваться въ естественную связь историческихъ событій, чтобы, такимъ образомъ, понять случившееся на основаніи дівйствительнаго его развитія, основаніи предвзятой идеи. Съ этимъ ственно долженъ былъ исчезать самъ собой и тотъ полемическій жаръ, который досель одушевляль церковныхъ

историковъ въ протестантскомъ мірѣ. Вообще трудъ Арнольда съ его крайностями не остался безъ благодѣтельныхъ послѣдствій въ сферѣ исторіографіи. Вмѣсто того страстнаго полемическаго возбужденія, какое при каждомъ случаѣ давало знать о себѣ—у центуріаторовъ (Баронія) и Арнольда,—и которое часто выражалось слишкомъ неумѣренно, теперь, съ началомъ XVIII вѣка, въ качествѣ благотворной реакціи болѣе и болѣе входитъ въ употребленіе спокойный, мягкій, миролюбивый тонъ исторіографіи, наиболѣе сообразный съ достоинствомъ исторіи.

Направленіе, которое ближайшимъ образомъ порождается крайностями полемической церковно-исторической литературы, можно назвать, какъ дълаетъ Шаффъ, супранатурально - прагматическими. Что такое супранатуральный прагматизмъ? Супранатурализмомъ вообще называется въра въ божественность христіанства, въра въ провидъніе, управляющее ходомъ дълъ въ церкви христіанской. Но супранатурализмъ у историковъ, о которыхъ мы хотимъ говорить, былъ насколько ограниченнае: онъ хотя и варитъ въ божественное происхожденіе христіанства, но не совстить ртвшительно допускаетъ обнаружение божественныхъ дъйствій въ дальнъйшемъ развитіи церкви христіанской; онъ твердо держится библіи, но скептически относится къ церковности, т. е. къ той формъ христіанства, въ какой оно являлось въ той или другой церкви. Прагматическимъ же это направленіе исторіографіи называють по господствующему въ немъ методу. Въ ней явилась потребность не просто только разсказывать событія, но вмість съ тімь посредствомь психологіи находить причины ихъ въ тайныхъ побужденіяхъ и склонностяхъ человъческаго сердца. Прагматизмъ этотъ не довольствуется простымъ изложеніемъ фактовъ, но хочетъ понять и указать внутреннюю связь между причиной и дъйствіемъ. Въ этомъ отношеніи онъ составляетъ несомнѣнный прогрессъ въ исторіографіи 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schaff. Geschichte der Apost. Kirche. 2-te Ausgabe. S. 72-73. Leipzig, 1854.



Первымъ, по времени, представителемъ этого новаго направленія былъ тюбингенскій профессоръ Христіанъ Эбенгардъ Вейсманнъ (+ 1747), издавшій въ 1718—19 годакъ курсъ церковной исторіи, озаглавленный: "введеніе въ церковныя достопамятности исторіи Новаго Завъта" Introductio in memorabilia ecclesiastica historiae sacrae Novi Testamenti). Трудъ этотъ значительно отличается отъ трудовъ его предшественниковъ. Въ сочинении Вейсманна стоитъ уже на заднемъ планъ тотъ принципъ духа злобы, который съ такой замъчательной ролью фигурируетъ въ Магдебургскихъ Центуріяхъ и въ Безпристрастной исторіи Арнольда, когда историкамъ нужно было объяснить темныя явленія въ христіанской жизни прошлыхъ въковъ. Вейсманнъ болъе уже не видитъ темныхъ, направленныхъ ко вреду христіанства, обнаруженій вліянія духа злобы ни въ папствъ и ересяхъ, подобно центуріаторамъ, ни въ клиръ, подобно Арнольду, и вообще онъ далекъ отъ того, чтобы допускать личное и непосредственное дъйствіе подобнаго принципа въ исторіи. А съ этимъ онъ по большей части подыскиваетъ естественное объяснение тамъ, гдъ предшественники его видъли вмъщательство злаго начала. Напр., папство онъ разсматриваетъ какъ явленіе естественное, которое возникло вслъдствіе того, что власть церковная съ теченіемъ времени сосредоточилась въ рукахъ немногихъ высшихъ іерарховъ, изъ которыхъ болъе другихъ могущественный іерархъ, римскій, начинаетъ выражать стремленіе возобладать надъ прочими своими собратіями. Начало папства онъ указываетъ въ IV въкъ. Съ этого времени, по Вейсманну, римскій престолъ при своемъ умівньи пользоваться обстоятельствами настолько возрастаеть въ своемъ авторитетъ, что, если тогда еще и не было мысли о папской монархіи и абсолютизмъ, тъмъ не менъе здъсь положены прочныя основанія для развитія папской власти, какою она явилась въ средніе віжа. Отъ преобладанія духовно-папскаго владычества въ церкви, по Вейсманну, подавлена была божественная, евангельская, чисто духовная власть церкви, но при всемъ томъ не сатанинскою, не антихристовою сдълалась церковь, какъ казалось это центуріаторамъ и Арнольду, а лишь мірскою и плотскою 1). Такое отношеніе къ дълу должно было вывести Вейсманна на болъе правильный путь въ пониманіи исторіи, и этотъ путь у него виднъе, чъмъ у его предшественниковъ. Его исторія папства настолько близка къ истинъ, насколько были далеки въ данномъ случав его предшественники. -- Тотъ же духъ умвренности, духъ критическаго изследованія отличаетъ Вейсманна и въ воззрѣніи на еретиковъ: ни ненависть, ни пристрастіе къ нимъ не закрываютъ глазъ его при разсмотрѣніи характера ересей. Онъ чуждъ и восхваленій еретиковъ, какія находимъ у Арнольда, и утрированной строгости, столь обыкновенной дотоль въ воззръніи на нихъ, а потому онъ становится на болве объективный путь въ этомъ отношеніи. При взглядь на II выкь сь его громаднымь числомъ ересей-въ особенности гностическихъ-Вейсманнъ ищетъ объясненія этого поразительнаго явленія въ причинахъ естественныхъ; обращаетъ въ этомъ случав наше вниманіе на великое умственное броженіе и духовный кризисъ, которые вообще имъли мъсто въ I и II въкахъ, указываетъ намъ на вліяніе іудейства и язычества, на вліяніе философіи въ сферъ развитія ересей, на естественную склонность человъческаго сердца простой истинъ христіанства предпочитать воображаемую высшую мудрость 2). Касательно дошедшихъ до насъ сказаній объ еретикахъ, онъ полагаетъ, что сказанія эти, часто рисующія еретиковъ въ самомъ страшномъ образъ, преувеличены и есть продуктъ фантазіи. Онъ склоненъ думать, что въ распространеніи ересей неръдко виноваты сколько сами еретики, столько и тв, кто ратовалъ противъ нихъ; именно, по Вейсманну, весьма часто самыя незначительныя заблужденія, о которыхъ лучше всего было-бы молчать, вслъдствіе страсти къ спорамъ были причиной великихъ движеній, движеній, которыхъ самн по себъ заблужденія безъ указаннаго условія не произвели бы; и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Introductio in memorabilia, p. 123. 162. 163.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Introductio in memorabilia. Pars 1, p. 426. 433. Halae Magdeburgicae. 1755.

даже такія ереси, по мнѣнію его, какъ несторіанство и евтихіанство, не были столь опасны, какими постарались сдѣлать ихъ современники  $^1$ ).

Какъ въ вопросъ о происхожденіи папства и ересей, такъ и въ другихъ отношеніяхъ Вейсманнова исторія показываетъ относительный прогрессъ, какой сделалъ уже духъ времени въ наукъ церковно-исторической. Даже внъшняя сторона церковно-историческихъ трудовъ этого времени показываетъ, какъ господственно сталъ относиться духъ изследователя къ находящимся въ его распоряжении историческимъ матеріаламъ. Прежнія церковно-историческія сочиненія, въ особенности Магдебургскія центуріи, поражаютъ насъ весьма почтеннымъ объемомъ, они изумляютъ насъ темъ прилежаніемъ. съ которымъ такъ много собрано въ нихъ фактовъ и документовъ; въ нихъ, какъ своего рода запасныхъ магазинахъ, сложено многое на пользу слъдующихъ временъ, но содержаніе этихъ трудовъ составляетъ по большей части лишь необработанный матеріалъ, простое собраніе документовъ, которые не были достаточно освъщены и приспособлены для подлежащихъ целей исторіи. Обработка церковно-историческихъ матеріаловъ должна была выразиться въ сокращеніи объема историческихъ сочиненій, потому что въ этомъ случав несущественное должно было уступить мъсто болъе существенному, каждый частный случай долженъ былъ получить интересъ не самъ по себъ, а только потому, выражаетъ онъ или не выражаетъ собою общую. точку зрѣнія, вслѣдствіе этого все не нужное для этой цъли — обоснованія главной точки зрънія — могло быть съ полнымъ правомъ опускаемо, исключаемо. Вейсманновъ трудъ, состоящій лишь изъ двукъ томовъ, тогда какъ прежде писали томовъ по 12 и 13, являетъ собой признакъ научной обработки исторической почвы. Кромъ этого господства надъ матеріаломъ, трудъ Вейсманна носитъ на себъ ясный слъдъ того времени, когда, владычествовавшій дотоль, догматическо-церковный интересъ уступаетъ мъсто болье свобод-

<sup>1)</sup> Introductio in memorabilia, p. 522. 527. 531. 557.



ному, всестороннему, универсальному стремленію, никакъ не дълая исторію средствомъ къ постороннимъ целямъ, сделать ее цълію для самой себя. Исторія уже перестаетъ привлекать вниманіе, какъ средство для той цізли, чтобы оправдать данное въроисповъданіе среди различныхъ обществъ протестантскихъ, она получаетъ живой интересъ по себъ, какъ дъйствительность, изучение которой даетъ истинную пищу любознательности 1). Впрочемъ, при всъхъ своихъ достоинствахъ трудъ Вейсманна далекъ еще отъ совершенства. Его исторія не указываеть общихъ основаній, въ силу которыхъ историческая жизнь двигалась впередъ и развивалась, рядъ событій не вытекаетъ послѣдовательно изъ предъидущаго ряда подобныхъ же событій, историку не достаетъ общаго воззрѣнія на ходъ дѣлъ церковныхъ. Вейсманнъ по большей части довольствуется отдъльными очерками и его исторія чаще всего состоить изъбіографическихъ извъстій объ учителяхъ и предстоятеляхъ церкви. Раздъленіе исторіи по въкамъ, наслъдованное отъ прежнихъ историковъ, раздробляетъ у него историческій разсказъ къ ущербу для цълостности впечатлънія.

Сочиненіе Вейсманна хорошо изв'єстно было одному изърусскихъ писателей по церковной исторіи, въ начал'в нын'вшняго столітія. Разум'вемъ русскаго церковнаго историка Иннокентія Смирнова, епископа Пензенскаго († 1819), автора изв'єстнаго "Начертанія церковной исторіи" 2): Иннокентій при составленіи названнаго учебника въ значительной м'вр'є пользовался трудомъ Вейсманна: introductio in memorabilia, несмотря на то, что этотъ послідній быль писателемъ протестантскимъ. Чтобы доказать наше мнівніе наглядными притестантскимъ. Чтобы доказать наше мнівніе наглядными при-

<sup>2)</sup> Вопросъ объ отношеніи русскихъ писателей—богослововъ къ протестантскимъ, полагаемъ, вопросъ не безъинтересный и не только не безъинтересный, но и важный для опредъленія того пути, по которому шло наше богословское просвъщеніе. Въ виду этого теперь при изученіи Вейсманнова труда, а затымъ и послъдующихъ протестантскихъ историковъ, мы постараемся, насколько возможно, указывать, въ какихъ отношеніяхъ русская историческая литература стояла къ протестантской церковно - исторической литературъ, о которой у насъ будетъ ръчь.



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen der Kirchl. Geschichtschreibung. S. 115-117.

мърами, позволимъ себъ сдълать нъсколько выписокъ изъ Начертанія Иннокентія и сравнить ихъ съ соотвътствующими мъстами изъ сочиненія Вейсманна. Уже самыя заглавія въковъ. — Вейсманнъ и Иннокентій излагаютъ исторію по въкамъ, а не по періодамъ, разсматривая каждый въкъ, какъ нъкоторое законченное цълое — у Иннокентія почти буквально сходятся съ Вейсманновыми заглавіями. Напр., ІІ въкъ церковной исторіи Иннокентій заглавляетъ: "въкъ гностическій, колеблющійся между світомъ откровенія и разумомъ, но еще пылающій пламенемъ апостольскимъ" Такое-же заглавіе ІІ въка у Вейсманна (seculum gnosticum, fluctuans in bivio inter illuminationem evangelicam et rationem humanam, ardens tamen ex reliquiis ignis et luminis apostolici) 2). Тоже встръчаемъ при разсмотръніи заглавія III въка у Иннокентія. Вотъ заглавіе Иннокентіево: "въкъ, удручаемый гоненіями, ревностію прошедшаго въка пламенъющій, новатіанскій " 3). Это заглавіе также заимствовано изъ Вейсманна (seculum persecutionis et castigationis ecclesiae luxuriantis, plurimum tamen seruans in bonis ex pietate priorum temporum, Novatianum) 4). Что касается до самаго содержанія Начертанія Иннокентіева, то оно также въ большей мірь заимствуется изъ Вейсманна. Не приводя многихъ доказательствъ, удовольствуемся указаніемъ одного приміра. То, что говоритъ Иннокентій о св. Иринев есть простой переводъ изъ Вейсманна, съ нъкоторыми сокращеніями въ сравненіи съ оригиналомъ. Иннокентій пишетъ объ Иринев слвдующее: "Ириней, родомъ грекъ, въроятно азійскій, по собственному свидътельству ученикъ и тщательный наблюдатель Поликарпа. Онъ зналъ какъ стихотворцевъ и философовъ, такъ писателей священныхъ и неписанныя достопамятности церкви. По кончинъ Повина, онъ былъ епископомъ Ліонскимъ. Изъ его сочиненій остаются пять книгъ противъ ересей. Фотій (cod. 120) замізчаетъ, что Ириней

<sup>1)</sup> Начертаніе, стр. 1. Изд. 7-ое. М. 1849.

<sup>2)</sup> Introductio in memor., p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) C<sub>T</sub>p. 60.

<sup>4)</sup> Introductio in memor., p. 225.

вымышленными имъ доводами иногда затемняетъ достовърнъйшія истины въры. Сіе разсужденіе чрезмърно нравится Клерику и ему подобнымъ. Но таковые иногда судятъ о силъ доводовъ, не соображая обстоятельствъ, въ которыхъ оные употреблены. Такъ Ириней четверичное число евангелистовъ соединяетъ приспособительно съ числомъ странъ свъта; и ему смъются" <sup>1</sup>). Здъсь Иннокентій повторяетъ слова и сужденія Вейсманна <sup>2</sup>).

Къ тому же типу церковныхъ историковъ супранатурально прагматическаго направленія и даже съ большимъ правомъ, чѣмъ Вейсманнъ, принадлежалъ Іоаннъ Лоренцъ Мосгеймъ († 1755), издавшій въ 1726 году свое главное церковно - историческое сочиненіе: Institutiones Historiae ecclesiasticae. Кромѣ этого труда, онъ написалъ рядъ другихъ сочиненій, посвященныхъ церковно - историческимъ предметамъ <sup>3</sup>). Мосгеймъ занимаетъ первое мѣсто въ числѣ церковныхъ историковъ XVIII вѣка, ему усвояютъ имя отца новой церковной исторіографіи <sup>4</sup>). Такое титло онъ получаетъ въ особенности потому, что въ его распоряженіи церковная исторія покидаетъ свой торжественный церковно-отеческій тонъ, въ какомъ она дотолѣ писалась, выступая въ качествѣ строгой проповѣдницы нравственности и покаянія; покидая такой тонъ, она болѣе и болѣе сближается въ

<sup>4)</sup> Schaff. Gesch. der Apost. Kirche, S. 74.



<sup>1)</sup> Стр. 18 и 19 (прим.: а).

³) Съ какою буквальностію Иннокентій въ указанномъ случав следуетъ Вейсманну, это ясно будетъ видно, если приведемъ подлинныя слова последнято объ Иринев: Irenaeus, gente Graecus, Asiam ex probabili coniectura patriam habuit, Polycarpi auditor et discipulus discendi ardissimus, atque-accuratissimus viri sancti observator... Poetas, philosophos tenebat ad unguem. Scripturam S. iu promtu habebat; innumera retinuerat, quae viva voce apostolorum discipuli docuerant. Episcopum Lugdunensem fuisse constat. Scripta memorabilia, e quibus soli nunc libri de haeresibus supersunt.—Photius de Irenaeo judicavit (cod. 120), "quod nonnunquam obscurret spuriis rationibus christianas religionis veritates". Abutuntur illa photiana ad contemtum Irenaei Clericus et qui... Illud censemus injustum esse, quando ex illustrantibus argumentis sive similitudinibus more veterum... Exem. gratia numerum quaternarium Evangeliorum illustrat Irenaeus per aleusionem ad 4 plagas mundi. Et eo nomine irridetur.—Introductio in memorabilia, p. 149—151.

<sup>3)</sup> Между ними заслуживаеть особеннаго вниманія его сочиненіе: De rebus christianorum ante Constantinum magnum commentarii.

своемъ характеръ съ общей политической исторіей. Какъ прежде по преимуществу поучались исторіей, такъ теперь стали изучать ее.

У Мосгейма прежде всего долженъ быть отмъченъ установленный имъ методъ, по которому онъ хочетъ изслъдовать исторію. Что такое церковная исторія, какое понятіе должно соединять съ этимъ именемъ, доселъ на это почти вовсе не обращалось вниманія. Церковные историки обходились безъ изслъдованія задачи церковной исторіи. Иначе ведеть дело Мосгеймъ. Онъ выходить отъ точно установленнаго понятія исторіи церкви и опредвляеть ее, какъ ясный разсказъ о томъ, какія судьбы испытывало общество христіанское и при какихъ условіяхъ; онъ сравниваетъ это общество съ государствомъ, котораго состояніе вслідствіе событій вившнихъ и происшествій внутреннихъ различнымъ образомъ измъняется, и поэтому Мосгеймъ различение внъшнихъ и внутреннихъ сторонъ въ исторіи церкви дізлаетъ главнымъ основаніемъ для дівленія своей исторіи на внівшнюю и внутреннюю. Внашній отдаль исторіи должень показывать, что благопріятнаго или неблагопріятнаго случилось съ обществомъ христіанскимъ; внутренній же отдівль долженъ повъствовать о христіанствъ, какъ религіи, и тъхъ измъненіяхъ, какія имъли здъсь мъсто. Аналогія исторіи церковной съ исторіей гражданской или политической помогаетъ Мосгейму болве точнымъ образомъ распредвлить содержаніе внутренней церковной исторіи по группамъ, подчинивъ ихъ опредъленному порядку. Такъ, по Мосгейму, церковь имъетъ своихъ правителей-въ учителяхъ, изъ которыхъ одни какъ предстоятели церквей, другіе, какъ лица знаменитыя своими писаніями, стояли во главѣ управленія церковію; церковь имъла, далъе, какъ и гражданское общество, свои законы, какъ божественные, такъ и человъческіе, — къ божественнымъ, по Мосгейму, относится, содержащееся въ св. Писаніи, ученіе візры и нравственности,--къ человъческимъ, узаконенія, касающіяся культа и всего съ нимъ соединеннаго. Что въ этихъ отношеніяхъ съ теченіемъ времени измпьяется въ церкви, это и есть предметъ церковной исторіи. И какъ въ свътскихъ обществахъ или государствахъ время отъ времени поднимаются войны и рождаются неустройства, такъ точно, по Мосгейму, бываетъ и въ церкви: въ ней относительно ученія и обрядовъ возникаютъ иногда сильныя споры, виновники которыхъ на церковномъ языкъ называются еретиками 1). Уже эти опредъленія Мосгеймомъ исторіи и ея задачи показываютъ, что здъсь мы стоимъ существенно на другой точкъ зрънія, чъмъ на какой стояли съ прежними историками начальныхъ временъ реформаціи. Какъ прежде понятіе церкви и, отсюда понятіе церковной исторіи слишкомъ съуживалось, потому что протестанты центуріаторы виділи церковь только протестантствъ, отрицая ея въ католичествъ и другихъ христіанскихъ обществахъ, Арнольдъ же виделъ церковь за древнее время преимущественно въ ересяхъ, а въ его время въ піетизмѣ, такъ Мосгеймъ, разсматривая церковь, какъ общество, во всемъ подобное политическому обществу, тъмъ самымъ подводитъ подъ это понятіе и католичество и протестантство, и православіе и ереси, подобно тому какъ государство заключаетъ подъ своимъ понятіемъ не толькоистинныхъ сыновъ отечества, но и отщепенцевъ общества, всю совокупность общества. Вследствіе этого у Мосгейма исторія церкви должна была отнестись съ равнымъ интересомъ ко всемъ явленіямъ въ области церковной жизни.

Устанавливая опредъленное понятіе объ исторіи церкви и ея содержаніи, Мосгеймъ съ большою чуткостью опредъляеть условія и требованія, какія только и могуть, по его мнівнію, сділать изъ писателя церковной исторіи безпристрастнаго изслідователя. Важнівшимъ правиломъ для историка онъ поставляеть постоянную бдительность въ отношеніи къ сознательной или безсознательной предзанятости, которая вредить историку въ его ділів. Мосгеймъ находить, что историкъ долженъ беречься троякаго рода рабства, рабства, которое создають для него время, моди, митнія (triplex servitus potissimum imminet temporum, hominum et

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Institutiones historiae ecclesiasticae antiguae et recentioris, p. 3-6. Edit. altera, Helmstadii, 1764.



opinionum. Частнъе анализируя каждый изъ этихъ видовъ рабства, онъ говоритъ: время, въ которое мы живемъ, имъетъ столь большую силу надъ нами, что мы о древнихъ временахъ судимъ по нашему времени и думаемъ, что теперь можетъ случиться или не можетъ, то и прежде такъ же или могло случаться или не могло. Опредъляя второй видъ рабства историка, онъ разсуждаетъ: люди, свидътельствамъ которыхъ мы придаемъ особенную цѣну, преимущественно (будто бы) тѣ, которые окружены ореоломъ высшей святости и добродътели, вводятъ насъ въ обманъ своимъ авторитетомъ. А относительно третьяго вида рабства, отъ котораго долженъ предостерегать себя историкъ, Мосгеймъ говоритъ: пристрастіе къ изв'ястному ученію или милніями, которымъ и мы сами преданы, такъ господствуетъ надъ нами, что мы, не желая и не разумъя того, выставляемъ событія въ ложномъ свътъ. Въ этомъ случаъ-говоритъ онъ-аргументируютъ такимъ образомъ: мы такъ думаемъ, поэтому должны также были думать и древніе христіане; мы то или это считаемъ за истинно-христіанское правило, поэтому и древніе христіане должны были слъдовать ему; этого теперь нътъ, значитъ не было и прежде 1). При такомъ взглядъ Мосгейма на то, что составляетъ возможную независимость или свободу историка, очевидно идеаломъ его была такая исторія, которая была бы наиболье объективною. И нельзя отрицать, что научное изслъдованіе историческихъ предметовъ у Мосгейма носитъ на себъ характеръ объективности въ такой мъръ, въ какой мы досель ни у кого еще не встръчали въ области церковной исторіографіи. Уже самый тонъ изложенія, ему въ особенности свойственный, тонъ спокойный, чуждый какъ восхваленій, такъ и ненависти. свободный отъ всякаго раздраженія, краснор вчиво свидьтельствуетъ объ этомъ его качествъ. Впрочемъ, нельзя не замътить, что эта объективность представленія и изображенія діла переходить иногда у него въ рішительную безъ-Поэтому, даже такія сцены, какъ сцена интересность.

<sup>1)</sup> Institutiones, p. 7. neprobeas actoriorpasis.

Григорія VII съ Генрихомъ IV въ Каноссъ, проходятъ предъ глазами читателя такъ же назамѣтно, какъ и всякій другой самъ по себѣ ничтожный историческій фактъ. Эта черта холодности при изображеніи событій, вслѣдствіе которой предъ глазами нашими проходитъ великое, не дѣлая болѣе впечатлѣнія, какъ и малое, составляетъ характеристическую черту Мосгеймовой исторіи 1).

Изъ всего сказаннаго нами о Мосгеймовой исторіи видно, во 1-хъ, что для него общество христіанское съ его исторіей являлось такимъ же предметомъ изученія, какъ и всякое другое человіческое общество — ни больше, ни меньше; во 2-хъ, что задача истиннаго историка при выполненіи имъ своего діла должна состоять въ стремленіи понять церковную исторію такою, какою она была а не такою, какою предписывають ей быть или данная форма віроисповіданія, или духъ полемики, или личный вкусъ писателя.

Если, затъмъ, обратимся къ разсмотрънію характера и свойствъ самой церковной исторіи Мосгейма, то для насъ интересно здѣсь видѣть стремленія его открыть, установить и провести чрезъ всю исторію особые научные принципы, опредъляющие ходъ исторіи. Не даромъ считается Мосгеймъ историкомъ прагматикомъ. У древнихъ церковныхъ историковъ весь ихъ прагматизмъ исчерпывался тъмъ, что вездъ, гдъ видъли важнъйшія измъненія въ положеніи церкви въ хорошую или худую сторону, --- во всемъ этомъ видъли дъйствіе или противодъйствіе того или другого изъ двухъ началъ-божественнаго или демоническаго, изъ антагонизма этихъ началъ и объяснялось движеніе исторіи церкви. Напротивъ у Мосгейма, который не желалъ смѣшивать сверхъестественное и натуральное, непостижимое и подлежащее критическому анализу, историческій прагматизмъ долженъ былъ принять болье простой, обыкновенный, жизненный характеръ. Вмъсто того, чтобы искать разъясненія событій въ намъреніяхъ и планахъ сверхчувственнаго міра, Мос-

<sup>1)</sup> Baur. Epochen d. Kirchl. Gesch.—schreib. S. 122-123.



геймъ старается изучать въ дъйствующихъ лицахъ мотивы, побудительныя причины, подъ вліяніемъ которыхъ и происходятъ измъненія въ исторіи церкви. Такъ какъ, по Мосгейму, исторія получаетъ только тогда свою истинную ціну, если не только показываетъ, что случилось, но и кака и почему случилось, т. е. если событія изъясняются изъ своихъ причинъ 1), то Мосгеймъ для этой цѣли требуетъ отъ историка, чтобы онъ, вмъсть съ свидътельствами писателей о событіи, въ особенности строго изучилъ и человъческую природу; ибо, по сужденію Мосгейма, кто знакомъ съ духовными способностями, характерами и наклонностями людей, силою ихъ страстей, тотъ только изъ этого источника можетъ легко объяснить случившееся 2). Такой взглядъ на изученіе явленій церковной исторіи, какъ само по себъ понятно, долженъ былъ ввести въ изследованіе исторіи такойже интересъ разнообразія, какой считался принадлежностію лишь политической исторіи. Такимъ образомъ, первымъ движущимъ принципомъ въ сферъ церковно-исторической, Мосгеймъ признаетъ всю совокупность частныхъ характеровъ, частныхъ намъреній и стремленій, какіе были у лицъ, дъйствующихъ въ то или другое время въ исторіи церкви. — Другимъ ръшительнымъ принципомъ, движущимъ церковно-историческими событіями были, по Мосгейму, повременная встрвча, борьба и соединеніе между идеями философскими даннаго времени и христіанствомъ. Это взаимодъйствіе христіанства и философіи Мосгеймъ считаетъ величайшимъ факторомъ въ исторіи церкви. Вслъдствіе этого, для цълей изученія церковной исторіи въ особенности считаетъ онъ необходимымъ знаніе исторіи философіи <sup>3</sup>). Самъ Мосгеймъ изъ его глубокаго знакомства съ философіей сделалъ въ своихъ историческихъ

<sup>1)</sup> Institutiones p. 6.—Non tantum quid gestum est, sed etiam quare hoc vel illud evenerit declarare, id est eventa cum caussis suis coniungere, oportet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Institutiones, ibid.—Eventuum caussas exploraturo humanae naturae cognitio multum proderit: mortalium ingenia, studia, lididines, affectuumque humanorum vit et impotentiam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Institutiones, p. 6.—Cognitione historiae, in primis, philosophicae nihil est conducibilius.

трудахъ многостороннее примъненіе къ изученію церковной исторіи. При помощи исторіи философіи онъ съ успѣхомъ раскрыль сущность гностицизма и его развътвленій, пролиль новый свъть на исторію манихейства, оцънилъ отношеніе неоплатонической философіи къ христіанству, глубоко анализировалъ систему Оригена и то отношеніе, въ какое Оригенъ поставилъ теологію къ философіи, показалъ происхожденіе оригеновскаго аллегорическаго толкованія Писанія и пр. 1). Но въ той же самой философіи, которая, по Мосгейму, вносила новые элементы, служащіе къ раскрытію христіанства и которая составляла движущій принципъ исторіи церкви, онъ находить и опаснъйшаго врага христіанства. Уже церковные учители и отцы II въка, по мнънію его, заходили слишкомъ далеко въ своемъ примъненіи философіи къ христіанскому ученію. Приміръ того, какой плодъ могло приносить у христіанъ усвоеніе греческой философіи, можно видъть въ лицъ сектаторовъ Өеодота и Артемона (монархіанъ) 2). Особеннаго же порицанія заслуживаетъ, по взгляду Мосгейма, школа александрійская, въ которой идеи философскія нашли себ'в такой открытый пріемъ 3).

Для характеристики воззрѣній Мосгейма о вредномъ вліяніи философіи на христіанскую церковь соберемъ тѣ замѣчанія, какія онъ дѣлаетъ въ своей церковной исторіи объ отношеніи преимущественно платонизма и неоплатонизма къ христіанству. Опредѣляя взаимодѣйствіе неоплатонизма и христіанства, Мосгеймъ съ сожалѣніемъ говоритъ: "этотъ новый родъ философіи, какъ скоро принятъ былъ христіанами, въ особенности Оригеномъ и другими учителями, сопровождался великимъ вредомъ для дѣла христіанскаго. Эта философія привела христіанскихъ ученыхъ къ тому, что многія истины нашей вѣры, сами по себѣ ясныя и понятныя, они обезобразили примѣсью философской темноты и привнесли въ ученіе Спасителя много такого, чего



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Institut. p. 56. 118. 110—112. De rebus christianorum ante Constantinum magnum commentarii, p. 183. 28. Gelmstadii. 1753.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Instit., p. 96. De rebus, p. 430.

<sup>3)</sup> De rebus, p. 272. 299.

не найдешь ни въ одной священной книгъ. Вслъдствіе этого вліянія христіанская религія въ послъдующіе въка настолько приняла чуждаго для нея, что образовала какъ бы родъ смъщанной религіи изъ идей христіанскихъ и платоническихъ". Къ такому измъненію христіанской религіи, по Мосгейму, учители церкви приведены были двоякимъ образомъ: съ одной стороны накоторые изъ христіанскихъ учителей, находя согласіе между идеями философскими и истинами христіанскими, считали дізломъ позволительнымъ выражать заповъди Христа языкомъ философовъ, законодателей; съ другой стороны сюда же вели и споры со врагами церкви: эта борьба въ особенности съ людьми, обладавшими философскими знаніями, побуждала учителей церкви, оставляя простоту въры, излагать истины въры въ какихъ либо философскихъ схемахъ, и такъ какъ эти схемы не всегда хорошо обнимали религіозную истину, то считали дізломъ позволительнымъ сообразность изложенія ея съ требованіями философіи. Во главъ такихъ лицъ, по сужденію Мосгейма, былъ Оригенъ. "Плененный любовію къ платонической философіи, онъ, по Мосгейму, хотвлъ подчинить универсальную религію законамъ этой философіи. Самъ Оригенъ въ этомъ случав былъ еще довольно остороженъ и не безбоязненно принимался за это дело, но его ученики и послъдователи, забывая благоразуміе своего учителя, уже безъ всякой осторожности обращались для изъясненія истинъ божественныхъ къ философскимъ воззрѣніямъ" 1). Подъ вліяніемъ философіи, по мнѣнію Мосгейма, измѣняется не только догматика христіанская, но и нравственное христіанское ученіе. Именно, изъ платоническихъ доктринъ производитъ Мосгеймъ появленіе идей о монашеской аскетической жизни. Развитіе монашества онъ объясняетъ подражаніемъ языческимъ философамъ платоническаго направленія. Онъ такъ разсуждаетъ: христіане ни въ чемъ не хотали уступать ни грекамъ, ни римлянамъ, ни другимъ народамъ, поскольку въ средв этихъ народовъ было не мало мудрецовъ и фило-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Institut. p. 72. 73. 76. 110.

софовъ, отличавшихся отъ остального народа и всъмъ своимъ образомъ жизни, и даже одеждою. Изъ этихъ философовъ христіанамъ въ особенности нравились платоники и пивагорики, проповъдывавшіе двоякій образъ жизни: одинъ доступный лишь философамъ, которые должны своими добродътелями превосходить всъхъ, и другой-образъ жизни,назначенный для толпы, погруженной въ обыденныя занятія. Именно, платоники предписывали своимъ послъдователямъ такія правила: душа мудраго, сколько возможно, должна избъгать соприкосновенія съ тълеснымъ, тлъннымъ, предохранять себя отъ вождельній чувственныхъ, питать тыло пищею простою, искать уединенія и предаваться созерцанію. Основы этого ученія, говорить Мосгеймъ, лежатъ въ платоническихъ догматахъ о душъ, демонахъ, матеріи и міръ. Эти доктрины, думаетъ Мосгеймъ, были усвоены христіанами и отсюда появилась жизнь монашеская, аскетическая въ христіанской церкви 1). Вліяніемъ языческой платонической философіи Мосгеймъ объясняетъ наконецъ происхожденіе почти всей совокупности христіанскаго богослужебнаго культа, т. е. тъхъ внъшнихъ обрядовъ, въ которыхъ выражалось, въ особенности съ IV въка, христіанское богопочитаніе. "Всѣ документы этого вѣка, говоритъ Мосгеймъ о IV въкъ, показываютъ, какъ значительно увеличилось число церковныхъ церемоній. Причиной этого есть философія платоническая, или, если хотите, народное суевъріе о демонахъ, усвоенное платониками, а отъ нихъ уже принятое и христіанами. Изъ мнвнія платониковъ, а за ними христіанъ, о природъ демоновъ и ихъ свойствахъ объясняется начало многихъ обрядовъ, каковы: публичныя молитвословія, умноженіе постовъ, удаленіе отъ супружеской жизни. Отсюда же, по Мосгейму, получило начало и почитаніе святыхъ, и мощей, и поклоненіе иконамъ и проч. 2).

Изъ вышеуказанныхъ воззрѣній Мосгейма на философію открывается, что философія является въ исторіи церкви движущимъ принципомъ не только положительнаго харак-



<sup>1)</sup> Institut. p. 80.

<sup>2)</sup> Institut. 116. 147.

тера, т. е. какъ принципъ, условливавшій жизненность церковно-историческаго развитія, но и принципомъ отрицательнаго характера, поскольку философія была враждебна христіанству и дала элементы, исказившіе благотворное вліяніе его на человъчество.

Такимъ образомъ Мосгеймъ вообще допускаетъ въ церкви постоянную борьбу христіанства съ враждебнымъ ему принципомъ, но такимъ принципомъ является не духъ злобы, бурно вторгающійся въ надра церкви (какъ въ Магдебургскихъ центуріяхъ), но самый духъ человъческій, поскольку онъ выразилъ себя въ философіи и заявилъ себя привязанностію къ языческимъ воззрѣніямъ. Должно сказать, что разсматриваніе церковной исторіи съ такой точки зрѣнія, съ какой разсматриваетъ Мосгеймъ, придаетъ немало интереса изученію исторіи. Ея задача становится серьезнъе и разностороннъе: христіанство, какъ опредъленное міровоззрвніе, становится лицомъ къ лицу съ другимъ міровоззрвніемъ и изученіе ихъ взаимодівйствія привносить какъ бы драматическій интересъ въ церковно-историческую науку. Чъмъ большія усилія, неръдко небезплодныя, употребляетъ Мосгеймъ къ тому, чтобы христіанскія своеобразныя мнізнія и системы извъстныхъ учителей и еретиковъ разсматривать при свъть философіи, тъмъ больше даеть онъ доказательствъ, какое богатое содержаніе открывается въ этой области для изслѣдованій церковнаго историка. Заслугъ Мосгейма въ этомъ отношеніи отрицать нельзя, особенно для своего времени.

Но можно ли сказать, что церковная исторія въ трудахъ Мосгейма достигаеть высшаго совершенства въ методѣ изслѣдованія предмета? Далеко нѣтъ. Мы видѣли, что движущими принципами въ исторіи церкви, по Мосгейму, являются съ одной стороны частныя лица, дѣйствующія въ церкви, съ ихъ характерами, наклонностями, страстями, съ другой взаимодѣйствіе философіи и христіанства. Но въ сущности изслѣдованіе этихъ сторонъ въ прошедшей жизни церкви еще далеко не даетъ и не можетъ дать истиннаго понятія о развитіи христіанской церкви. Его историческому

Digitized by Google

воззрѣнію не достаетъ главнаго: объясненія того значенія, какое имъло само христіанство для религіознаго и нравственнаго развитія человъчества. Если сущность церковной исторіи заключается въ опредъленіи того, какъ дъйствовали въ сферъ церковно-исторической эти или другія лица, какъ отражалась философія на христіанстві, то съ этимъ отдівльныя личности и чисточеловъческая мысль являются главнымъ предметомъ историческаго изслъдованія, и исторія церковная изъ исторіи христіанства переходитъ просто въ исторію человъческой культуры. Частнъе: если отдъльные дъятели въ церкви съ ихъ наклонностями, мотивами, страстями, служатъ причиной совершающихся измъненій въ церкви, то эти измъненія должны быть случайны и произвольны, но о случайномъ и произвольномъ нельзя сказать ни того, откуда оно происходитъ, ни того, куда направляется, потому что ни его источникъ не можетъ быть разуменъ, ни послъдствія его-устойчивы. Понятіе исторіи, какъ явленія, подчиненнаго опредъленнымъ силамъ, опредъленнымъ законамъ, постоянно дъйствующимъ, разрущается въ основъ. Если, съ другой стороны, философія вліяетъ на христіанство, и этимъ условливается церковно-историческое движеніе, въ такомъ случав активною силою является не христіанство, а именно философія; само по себъ христіанство, какъ будто вовсе не проявляетъ никакой жизненности, не оно собою создаетъ. исторію, а нѣчто постороннее-философія. Принципъ исторіи церкви христіанской, если она не всуе называется христіанскою, долженъ лежать въ христіанствъ — и нигдъ болье, • все остальное должно быть разсматриваемо какъ среда и условія, въ которыхъ совершается теченіе жизни церковной. -- Нужно еще сказать, что объясненіе многихъ явленій въ церкви вліяніемъ платонизма или неоплатонизма у Мосгейма слишкомъ мелочно и придирчиво. Онъ хочетъ объяснить изъ посторонняго вліянія каждую частность, каждую подробность, но это натяжка и односторонность.

Въ числъ внъшнихъ достоинствъ исторіи Мосгейма нужно поставить то, что она дълаетъ собой попытку, не покидая разсмотрънія историческаго матеріала по въкамъ,

Digitized by Google

раздълить исторію церкви на періоды. Раздъленіе исторіи церкви на періоды, которые обхватываютъ собою большее или меньшее число въковъ, какъ одно цълое, было прогрессомъ въ исторической наукъ; такое отношение показываетъ, что исторія отъ частностей начинаеть возвышаться до общихъ воззрвній. Такихъ періодовъ насчитываетъ Мосгеймъ 4: отъ начала церкви до Константина Вел., отъ Константина до Карла Вел., отъ Карла до реформаціи, отъ реформаціи до временъ, когда жилъ историкъ 1). Но такое раздѣленіе на періоды у Мосгейма еще очень недостаточно. Во 1-хъ, въ основу дъленія приняты болье явленія внышнія, чымь внутреннія: вовсе не важнымъ для церкви, было, напр., царствованіе Карла; во 2-хъ, Мосгеймъ въ своей исторіи ни чъмъ не мотивируетъ такое раздъленіе, не дълаетъ общихъ характеристикъ, изъ которыхъ бы было видно, почему въ его исторіи заканчивается одинъ періодъ и открывается другой.

Изъ русскихъ писателей по церковной исторіи дѣлаетъ довольно обстоятельный отзывъ о Мосгеймъ Менодій Смирновъ, архіепископъ Тверской († 1815), въ своемъ сочиненіи: Liber historicus de rebus, in primitiva ecclesia christiana gestis 2). Отзывъ Менодія очень строгъ и не всегда справедливъ, но во всякомъ случав онъ показываетъ, что Мосгейма, этого лучшаго церк. историка XVIII въка, въ свое время знали, читали у насъ и имъли о немъ опредъленное критическое мивніе. Въ liber historicus Менодій говорить о Мосгеймъ: "этотъ исторіографъ въ своихъ Institutiones, сколько возможно, старается о томъ, чтобы все святое и божественное въ исторіи низвести къ человъческому и небожественному происхожденію, или просто поставить въ рядъ общихъ натуральныхъ явленій. Что можетъ быть дерзновенные этого? Такъ онъ отвергаетъ самыя засвидытельствованныя чудеса, напр., отвергаетъ чудо, бывшее съ громоноснымъ легіономъ при Маркв Авреліи". "Другой примъръ нечестія Мосгейма читатель можетъ видъть въ

<sup>4)</sup> Instit., p. 8.

<sup>2)</sup> Mosquae. 1805.

его разсказъ о II въкъ, гдъ онъ старается дълать нападки на древнъйшіе христіанскіе соборы, принадлежащіе этому въку. Вотъ что говоритъ Мосгеймъ: "эти соборы, которыхъ до сего въка совсъмъ не было, даже и слъдовъ ихъ невидно, — извратили почти весь образъ церкви" и пр.  $^{1}$ ). Указывая основанія сужденія, если только можно назвать ихъ основаніями, онъ ничего другого не обнаруживаетъ, пишетъ Менодій, кромъ своего нечестиваго желанія лишить авторитета соборы и ихъ опредъленія и потворствовать свободть народной. Но спрашивается: развъ можно когда либо оставаться какъ гражданамъ, такъ и върующимъ безъ собраній и предписаній отъ болѣе умныхъ людей? (я ужъ не говорю о томъ, что соборы учреждены самимъ Господомъ). Пусть каждый размыслитъ: лучше ли шли бы дъла въ церкви, если бы имъли перевъсъ народныя желанія, непросвъщенная толпа? Представимъ и еще примъръ превратнаго сужденія Мосгейма, пишетъ далье Меоодій. При описаніи того же II въка Мосгеймъ говоритъ, что ко II въку относится "происхожденіе тъхъ воззръній на нравственную жизнь христіанскую, которыя сделались источникомъ неисчислимыхъ золъ во всей послъдующей церкви. Учители церковные, живя среди народовъ, отличавшихся природными особенно строгими нравственными идеями, каковы Сирійцы и Египтяне, усвоили себъ этотъ образъ воззръній и начали учить о двоякой формъ нравственной жизни: высшей, и нисшей, чрезвычайной и обыкновенной; одну предписывали людямъ свободнымъ отъ дълъ мірскихъ и желавшимъ высокой славы, другую людямъ, -- обязаннымъ житейскими заботами. Кромъ того, они начали отличать евангельскіе совпты отъ евангельскихъ заповъдей; заповъди, по ихъ мнънію должны сохранять всь, а совьты только избранныя натуры". "Авторъ, говоритъ Мееодій, въ дальнъйшихъ главахъ своего сочиненія, указываетъ въ объясненіе этого явленія на то, что будто христіанство развивалось подъ вліяніемъ

<sup>1)</sup> Меоодій не договариваетъ: Мосгеймъ потому считаетъ соборы вредными для церкви, что они вводятъ принудительную униформу въ учрежденіяхъ и стъсняютъ свободу членовъ общества.



различныхъ философскихъ системъ, такъ что христіанскіе учители первоначальной Церкви стали послѣдователями этихъ системъ. Sed toto coelo errat", замъчаетъ Менодій о Мосгеймъ. Опровергая Мосгейма, Менодій, затъмъ, защищаетъ мнъніе о различіи евангельскихъ заповъдей отъ совътовъ, указываетъ, что нельзя производить аскетической христіанской морали отъ философовъ, когда первымъ отшельникомъ въ христіанскія времена былъ Іоаннъ Предтеча, который былъ не изъ числа философовъ, "да и Самъ Христосъ показалъ столько и такихъ образцовъ воздержанія, что развъ только слѣпой кротъ не увидалъ бы этого". Приведши наконецъ мнѣніе Мосгейма о томъ, что въ первоначальной церкви всѣмъ священнослужителямъ, не исключая епископовъ, позволенъ былъ бракъ и что только впослъдствіи по причинамъ суевърнымъ началъ вторгаться въ клиръ целибатъ, и, подробно опровергнувъ это мнвніе, Менодій произноситъ такой приговоръ надъ Мосгеймомъ: "явно лжетъ этотъ последователь Лютера и возводитъ клевету на невинныхъ". Въ заключение своихъ разсуждений о Мосгеймъ русскій церковный историкъ даетъ самый нелестный отзывъ о всъхъ вообще протестантскихъ церковныхъ историкахъ. Онъ говоритъ: "лютеране или протестанты написали много церковныхъ исторій, но въ нихъ хорошее утаивается, а худое умышленно выставляется на видъ и преувеличивается, въ нихъ разсказывается не то, что дъйствительно сдълано церковію, а лишь заблужденія, пороки и соблазны. Историки-протестанты въ этомъ даже открыто сознаются. Кромъ того, они постоянно объявляють, что это или то сомнительно, подложно, или въ какомъ нибудь отношеніи подозрительно, и стараются всему этому не давать значенія; въ особенности они являются врагами учителей церкви "1).



<sup>1)</sup> Liber historicus, p. 2-9.

## III. Землеръ. Планкъ. Гэнке.

Землеръ. Планиъ. Гэние. (Вторая половина XVIII и нач. XIX въка)—Прагматикораціоналистическое направленіе церк. исторіографіи. — Землерв, мрачный взглядъ его на церковь и даже первенствующую, --его собственныя представленія о сущности христіанства и о принципахъ, которымъ подчинялась историческая жизнь церкви, - отрицаніе значенія господствующей церкви въ исторіи и пристрастіе ко врагамъ церкви;—замѣчанія о достоинствахъ и въ особенности недостаткахъ его трудовъ.-Планисъ,-задача его сочиненія "исторія христіанско-церковнаго общественнаго устройства", взглядъ на происхожденіе христіанской церкви, выводъ отсюда относительно его раціонализма и прагматизма; — характеристика его воззрѣній на дальнѣйшее развитіе христіанскаго общества, въ особенности подъ вліяніемъ папства; - недостатки его историческаго метода.— Генке, достоинства его "общей исторіи церкви" со стороны прагматизма; -- раціонализмъ его въ разсказъ о жизни Христа; -сужденіе его о сущности ученія Христа; отклоненіе церкви отъ этого ученія, причины явленія; — жесткое сужденіе его о главнъйшихъ представителяхъ церкви, примъры. - Реакція въ отношеніи къ раціоналистическому направленію въ исторіи.

Во второй половинъ XVIII въка и въ началъ XIX-го прежнее супранатуральное направленіе въ церковно-исторической наукъ протестантской Германіи смъняется новымъ, менъе благопріятнымъ для надлежащей разработки и пониманія церковно-историческихъ задачъ, направленіемъ прагматикораціоналистическимъ. Такое изміненіе въ ході развитія церковно-исторической науки условливалось тымъ сильнымъ вліяніемъ, какое оказали на протестантскихъ теологовъ вольфіанская популярная философія, кантовскій критицизмъ и французскій энциклопедизмъ. Названное нами направленіе исторіографіи не есть въ собственномъ смысль историческое. Оно не имъло серьезнаго, глубокаго призванія изучать исторію, объяснять факты протекшей жизни христіанской, установить болье правильный и върный взглядъ на судьбы церкви: исторія обращаеть на себя вниманіе представителей этого направленія преимущественно какъ средство для того, чтобы если не подорвать значенія христіанства, то по крайней

мъръ умалить въ глазахъ общества значение религиознаго элемента въ жизни человъка; для этой цъли изъ исторіи христіанства избирались и предъявлялись преимущественно такіе факты, которые указывали на темныя стороны въ исторіи церкви, и подобные факты историки старались выставлять какъ самыя характеристическіе, какъ такіе, въ которыхъ выразилась самая сущность религіозной жизни человъчества въ прежнее время. Это направление называется раціоналистическим, потому что оно не только не признаетъ провидънія, распоряжающагося судьбами исторіи, но даже въ самомъ происхожденіи христіанства почти видитъ обыкновенное, естественное явленіе, а въ лицъ Христа обыкновенное историческое лицо. Причемъ накоторые изъ историковъ этой группы индифферентно, равнодушно, безъ любви и ненависти относятся къ судьбамъ христіанства, а другіе изъ нихъ съ сарказмомъ, насмѣшкой набрасываются на исторію церкви и стараются сделать изъ исторіи зрелище человеческихъ заблужденій и страстей. Празматическою же эта группа историковъ называется потому же, почему и предъ этимъ разсмотрѣнная группа историковъ, лучшимъ представителемъ которыхъ былъ Мосгеймъ. Здъсь видно тоже стремленіе къ объясненію явленій изъ изв'ястныхъ причинъ, но эти причины отыскиваются больше всего въ субъектахъ, дъйствующихъ въ исторіи, въ ихъ личныхъ мотивахъ и нанаклонностяхъ. Вообще этотъ прагматизмъ былъ невысокаго качества: онъ изучаетъ отдельныхъ историческихъ дъятелей, но не цълую исторію въ ея генетическомъ развитіи. Впрочемъ, разсматриваемое направленіе церковной исторіографіи остается не вовсе безъ заслугъ для науки. Извъстный историкъ Шаффъ, который отнюдь не принадлежитъ къ раціоналистамъ, говоритъ, что раціоналистыисторики оказали пользу для науки прежде всего въ томъ, что они употребили самую смълую критику и этимъ путемъ многое представили въ иномъ свъть; содъйствовали новому, болъе свободному и безпредзанятому пониманію исторіи; затъмъ подъ ихъ перомъ понятіе о церковной исторіи расширилось: такъ, всъ прежніе историки протестантскіе и

католическіе только въ исторіи ересей видѣли движеніе и развитіе, а ученіе церковное считалось у нихъ чѣмъ-то лишеннымъ всякаго движенія, застывшимъ въ однѣхъ и тѣхъ-же формахъ, безжизненнымъ, раціонализмъ же въ самой церкви, подобно тому какъ и въ сектахъ, подмѣтилъ движеніе, перемѣну 1).—Изъ числа довольно многихъ представителей прагматико-раціоналистическаго направленія мы разсмотримъ лишь Землера, Планка и Гэнке.

Человъкомъ, въ которомъ главнымъ образомъ высказапось указанное направленіе церковной исторіографіи и который съ полнымъ правомъ заслуживаетъ имя отца этого направленія, былъ Іоганнъ Соломонъ Землеръ († 1791). Ему принадлежитъ не мало церковно-историческихъ сочиненій, изъ которыхъ приближается къ представленію курса цълой церковной исторіи сочиненіе его подъ заглавіемъ: "избранныя главы церковной исторіи" (Historiae ecclesiasticae selecta саріта), въ 3-хъ томахъ, явившееся въ 1767—9 годахъ 2).

Раціоналистъ Землеръ 3) начинаетъ свое дѣло построенія исторіи съ разрушенія установившихся воззрѣній на церковь. Въ его церковно-историческихъ сочиненіяхъ повсюду слышатся сѣтованія, что доселѣ еще не являлось истинной и дѣйствительной церковной исторіи, что все, что ни сдѣлано по этой части не только римско-католиками, но и протестантами не заслуживаетъ имени церковной исторіи. Онъ съ большимъ нерасположеніемъ и даже ненавистію высказывается противъ единства церкви въ вѣрованіяхъ и учрежденіяхъ; весьма низко цѣнитъ заслуги отцевъ и учителей церкви; повсюду въ исторіи церкви онъ видитъ лишь возра-

³) Въ нашемъ распоряжении нътъ подлинныхъ сочиненій Зеилера, почему въ изложеніи сужденій о немъ мы будемъ пользоваться — Бауромъ: Die Epochen d. Kirchl. Geschichtschreibung, Штэйдлиномъ: Geschichte und Literatur d. Kirchengeschichte, Шаффомъ: Geschichte d. Apost. Kirche (allgem. Einleitung), статей о Землеръ въ Энциклопедіи І'ерцога (В. 14). Въ рус. литературъ нъсколько замъчаній о Землеръ (на основаніи Баура) можно находить у г. Курганова (Прав. Собесъдн., 1879 г., часть П, стр. 348—350).



<sup>1)</sup> Schaff. Gesch. d. Apost. Kirche. s. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рядомъ съ этимъ сочиненіемъ можетъ быть поставлено его же сочиненіе: Versuch eines fruchtbaren Auszugs aus d. Kirchengeschichte, 3 Bände. 1773—9

станіе невъжества и суевърій, при помощи которыхъ утверждалось господство епископовъ; подъ личинной религіи проникли въ церковь, по сужденію его, испорченность и заблужденія <sup>1</sup>). Главный упрекъ, который далаетъ онъ исторіи церкви у него, — не какъ у Арнольда, съ которымъ онъ имъетъ много общаго 2), -- состоитъ не въ томъ, что по винъ властителей церкви, епископовъ, вошло много въ церковь испорченности и заблужденій, а въ томъ собственно, что въ церкви утвердилась неизмъняемость системы ученія и дисциплины, каковая неизмѣняемость, по Землеру, противорѣчитъ нравственной природъ и абсолютности христіанства. Истинное понятіе объ исторіи церкви поэтому имфетъ, по мнфнію его, только тоть, кто отправляется отъ воззрвнія, что церковь становится неистинною, ложною, недостойною самого имени христіанства, поскольку въ ней приходитъ все къ твердой, однажды навсегда установленной, формъ, поскольку отдъльная личность въ ней вынуждается подчиняться церковному авторитету вмъсто того, чтобы быть свободною въ своей въръ, словомъ-поскольку церковь получаетъ имя канолической. И такъ какъ, установившееся въ церкви, правило касательно неизмъняемости извъстныхъ сторонъ ея почти такое же древнее, какъ сама христіанская церковь, притомъ же, такъ какъ все, что принадлежитъ къ неизмѣняемому характеру церкви, есть только преданіе изъ первенствующей церкви, то Землерова полемика противъ неистинныхъ представленій о церковной исторіи съ особенною силою накидывается на первый періодъ церкви: Землеръ громко жалуется, что досель еще не было написано дъйствительной исторіи первыхъ столітій. Если взоръ Арнольда, опечаливаемый созерцаніемъ, какъ ему представлялось, распаденія церкви съ IV въка, однакожъ свътлълъ и прояснялся, какъ скоро онъ устремлялся на времена апостольской церкви, которая предносилась ему, какъ возвышенный

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Землеръ принадлежитъ къ пістистамъ; неудивительно, если онъ на многое въ исторіи смотрить глазами Арнольда, взглядъ котораго намъ извъстенъ.



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen, S. 133.

для всей послѣдующей церкви, то Землеръ напрягаетъ всѣ усилія, чтобы разрушить и этотъ, единственно свътлый для Арнольда, образъ апостольской церкви, представивъ его обманчивымъ и ничтожнымъ. Это величайшій древній предразсудокъ, восклицаетъ онъ, что будто первенствующая церковь, церковь апостольская и ближайшихъ къ ней временъ, есть всесовершеннъйшій образецъ церкви и осуществляетъ собою божественное предначертаніе христіанской религіи 1). Отправляясь отъ этой точки зранія, онъ не полагаетъ никакихъ границъ своей критической запальчивости относительно исторіи первыхъ трехъ въковъ. Чъмъ болъе въ исторіи этихъ въковъ есть такихъ сторонъ, которыя для последующихъ христіанъ представляются высокочтимыми, достойными подражанія, тімь болье вооружается онъ противъ славы этихъ въковъ. Онъ ни во что ставитъ подвиги мучениковъ первыхъ въковъ; всю религіозность первенствующихъ христіанъ онъ сводить къ тому, что они чуждались языческихъ храмовъ и не приносили идольскихъ жертвъ; причину Діоклитіанова гоненія полагаетъ въ самихъ христіанахъ и т. д. Что касается до письменныхъ свидътельствъ, по которымъ христіане этой эпохи представляются въ другомъ свътъ, чъмъ какъ хочетъ того Землеръ, то онъ или не довъряетъ имъ или считаетъ ихъ подложными. Даже противъ письма Плинія младшаго, виеинскаго намъстника, къ императору Траяну о христіанахъ, которое всѣми считалось подлиннымъ и которое хорошо отзывается о христіанахъ, Землеръ выставляетъ множество, впрочемъ тщетныхъ, аргументовъ съ цълію доказать его подложность. Онъ утверждаетъ по поводу этого письма, что и христіане въ то время (нач. ІІ-го въка) были очень немногочисленны, чтобъ на нихъ могли обращать серьезное вниманіе Плиній и Траянъ, и самое письмо, по Землеру, слишкомъ много расточаетъ похвалъ христіанамъ, такъ что его могъ сочинить только какой-нибудь панегиристъ изъ партіи христіанъ, въ родъ Тертулліана. Такого-то характера критика Землера



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen, S. 137-138.

касательно даже первыхъ въковъ христіанства, времени апостольскаго и послѣапостольскаго <sup>1</sup>). Относительно дальнѣйшей исторіи церкви онъ показываетъ еще большее нерасположеніе. Монаховъ и анахоретовъ называетъ сумасшедшими, епископовъ по большей части интриганами, Августина — хитрымъ и коварнымъ, Өеодорита — суевѣрнымъ, Бернгарда—ханжествующимъ <sup>2</sup>).

Стоя на такой точкъ разрушенія всего, что досель считалось предметомъ достойнымъ вниманія историка, конечно нельзя было помышлять о построеніи церковной исторіи: Это хорошо сознавалъ и самъ Землеръ, а потому, чтобы отыскать какое-либо существенно-важное содержание церковной исторіи, онъ вынуждается составить свое собственное понятіе о сущности христіанства, и съ этой измышленной имъ точки зрѣнія и разсматривать самую исторію христіанства. Его взглядъ на христіанство состоитъ въ томъ, что содержащееся въ Писаніяхъ новаго завъта ученіе Христа и апостоловъ не заключаетъ ничего въ себъ столь твердаго и однажды навсегда ръшеннаго, на что можно было бы смотръть какъ на нъчто, долженствующее лечь, въ видъ неизмѣнной нормы, въ основу всего развитія христіанской церкви. Христосъ, разсуждаетъ Землеръ, далъ право каждому индивидууму касательно въры мыслить такъ, какъ онъ самъ, индивидуумъ, хочетъ, исповъдывать свою религію, какую онъ найдетъ благопріятною для себя. "Христіанство, говоритъ Землеръ, въ существъ своемъ есть выясненное отъ Христа для сознанія человъчества-право индивидуальности, право для каждаго имъть свою собственную религію приватную, въ противоположность ко всему, что выдаеть себя за религію господствующую, обязательную. Исходя изъ этого измышленнаго понятія о религіи христіанской, Землеръ, какъ церковный историкъ, находитъ интересъ лишь въ томъ, чтобы разсматривать, какъ въ исторіи христіанской церкви внутреннее субъективное право индиви-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid., S. 138—139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herzog. Real-Encycl., B. XIV, 266. I Auflage.

дуальности относится ко всему тому, что въ противоположность ему выступаетъ съ правомъ религіи однажды навсегда установленной, узаконенной, неизмъняемой, оффиціальной, господствующей, православной. Вся исторія церкви, по взгляду Землера, есть въ сущности споръ и притомъ постоянный, споръ внутренней и индивидуальной религіи съ религіей оффиціальной, господствующей. Отсюда, во всей массъ церковно-историческихъ явленій онъ видитъ ничто иное, какъ безплодную попытку придать характеръ неизмѣняемости тому, что по своей природѣ свободно и измъняемо. На взглядъ Землера церковь есть только аггрегатъ индивидуумовъ, которые не соединены между собой никакой другой связью, кромъ чисто формальнаго права на индивидуальную религіозную свободу, равно принадлежащую каждому. Дъйствительнымъ содержаніемъ церковной исторіи, предметомъ главнаго вниманія историка, должно быть, поэтому, ничто другое, какъ безпрерывная смѣна постоянно видоизмъняющихся религіозныхъ воззръній; движущимъ принципомъ, заправляющимъ этимъ теченіемъ, служитъ субъективный интересъ индивидуальности обнаруживать реакцію противъ того, что хотъло бы положить на безконечное разнообразіе религіозныхъ стремленій индивидуумовъ печать однообразія, печать неизм'вняемости. Вся область исторіи, разсматриваемая съ этой точки зрѣнія, есть абсолютно измѣнчивый элементъ, здъсь ничто не остается твердымъ, ничто не имъетъ постоянства; все, что устанавливается, устанавливается лишь для того, чтобы снова разрушаться 1). Поэтому еретики и сектанты, какъ главные разрушители всякаго прочнаго строя въ исторіи будь то въ догмѣ, будь то въ учрежденіяхъ церкви, пользуются особеннымъ вниманіемъ историка. "Если признать неправильною мысль, что много добрыхъ христіанъ находилось внѣ церкви, тамъ же, гдв отводится мвсто еретикамъ и язычникамъ, то мы поставлены были бы въ затрудненіе, ибо великія и важныя слъдствія христіанской религіи оставалось бы отыскивать

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Baur. ibid., S. 140-2.

только въ сред такъ называемыхъ православныхъ, " зам чалъ Землеръ 1).

Недостатки такого историческаго міросозерцанія слишкомъ очевидны, чтобы нужно было много распространяться о нихъ. Если, выступающіе на сцену исторіи, субъекты получають свое значеніе исключительно вслідствіе, приналлежащаго имъ, права на индивидуальную религію, если ихъ сближаетъ одна религіозная свобода, то они стоятъ въ исторіи одни подл'я другихъ безъ всякаго взаимообщенія въ мысляхъ и чувствахъ; имъ не достаетъ самаго важнаго объективной связи, которая объединяла бы ихъ въ цълое, живущее, мыслящее и чувствующее. Исторія церкви остается, такъ сказать, безъ церкви. Исторія становится только безпорядочнымъ зрълищемъ субъективной свободы и произвола. То, что могло бы привести индивидуумы къ единству, сплотить въ одно цълое, подлежащее изученію, т. е. единство опредвленныхъ вврованій и религіозныхъ стремленій, это есть, по Землеру, нъчто аномальное, достойное осужденія, то, чего не должно быть. Словомъ, Землеръ строитъ свою исторію безо всякой высшей идеи <sup>2</sup>). Его представленія о христіанствъ не имъють ни мальйшей опредъленности и не даютъ никакой твердой точки опоры для историка христіанства. Справедливо зачічаетъ одинъ нізмецкій критикъ Землера: "на вопросъ, что составляетъ объективную истину въ христіанствъ, съ точки зрънія Землера приходится отвъчать, что такою объективною истиною остается трансцендентальный иксэ" (=x) 8). Для надлежащей обработки исторіи церкви и исторіи догматовъ, по сужденію того же критика, Землеру недостаетъ и глубокаго религіознаго духа, и философскаго свободнаго отъ предразсудковъ жденія. Онъ не возвышается до идеи историческаго развитія: онъ разсказываетъ церковную исторію по въкамъ. Масштабомъ, при помощи котораго онъ оцъниваетъ прошедшіе въка, служатъ для него тъ понятія, которыя были мод-

<sup>1)</sup> Herzog. Encycl., XIV, 266. I-e Auflage.

<sup>2)</sup> Baur. ibid., s. 149.

<sup>)</sup> Herzog, ibid. 263.

ными въ его время: просвъщеніе (это, какъ извъстно, была такъ называемая эпоха просвъщенія), толерантность, свобода, мораль 1). Землеръ любитъ прибъгать къ смълымъ, но безосновательнымъ гипотезамъ. Онъ не имълъ настолько чувства, чтобы понять образъ жизни, настроеніе и религіозныя учрежденія древнихъ христіанъ 2). Внъшняя сторона историческихъ трудовъ Землера, по единодушному свидътельству его критиковъ, отличается множествомъ недостатковъ; его изложеніе даже современники порицали, находя его хаотическимъ. Этому впрочемъ не следуетъ удивляться. По свидътельству самого Землера, онъ былъ заваленъ работой, имълъ въ качествъ профессора отъ 4 до 5 лекцій ежедневно и написалъ 171 сочиненіе 3). Къ достоинствамъ историческихъ трудовъ Землера относятъ: проницательную критику и остроуміе въ заключеніяхъ, необычайное прилежаніе въ изученіи источниковъ, ненасытную любознательность, вслъдствіе чего онъ "дълаетъ много новыхъ открытій и возбуждаетъ духъ изслѣдованія 4).

Другими представителями разсматриваемаго нами направленія въ церковной исторіографіи были Планкъ и Гэнке 5). Будучи раціоналистами, они, однакожъ, какъ увидимъ ниже, во многомъ разнятся отъ Землера въ методъ изложенія исторіи.

Готтлибъ Іаковъ Планкъ (1751—1833 г.) въ области церковной исторіографіи знаменитъ сочиненіемъ, озаглавляющимся такъ: "исторія христіанско-церковнаго общественнаго устройства" (Geschichte der christlich—kirchlichen Gesellschafts—Verfassung), въ пяти томахъ; первый томъ этого сочиненія вышелъ въ 1803 году, а послѣдній въ 1809.

<sup>5)</sup> Хотя сочиненіе Планка, подлежащее нашему обзору, явилось нісколько позже такого же сочиненія Гэнке, но мы будемъ говорить сначала о Планкі, а потомъ о Гэнке, послідуя въ этомъ случай приміру Баура, который разсматриваетъ Гэнке послі Планка, потому что Гэнке съ меньшимъ увлеченіемъ преслідуетъ субъективные интересы и взгляды въ изученіи исторіи, и поэтому ділаетъ шагъ впередъ въ наукі въ сравненіи съ Планкомъ. Вацг. ibid., s. 192.



<sup>1)</sup> Ibid., 265.

<sup>2)</sup> Staudlin. Geschichte der Kirchengeschichte, s. 167-8.

<sup>3)</sup> Herzog, ibid., s. 296.

<sup>4)</sup> Schaff. Gesch. d. Apost. Kirche, s. 81. Stäudlin, 167.

Цълію сочиненія Планка "исторія христіанско-церковнаго общественнаго устройства" было, какъ онъ объясняетъ во введеніи, дать просто исторію христіанской церкви, какъ внъшняго института, а потому въ этой исторіи онъ имълъ въ виду представить и изложить лишь то, что принадлежитъ къ исторіи христіанъ, какъ организованнаго цалаго во внашнихъ отношеніяхъ. Поэтому онъ сообщаетъ понятіе объ его происхожденіи, его образованіи, послѣдовательномъ развитіи его организаціи, время отъ времени изміняющейся, его форм'в управленія, его отношеніи къ другимъ обществамъ, въ особенности обществу государственному и его вліяніи на это посл'яднее. О томъ же, что принадлежитъ къ исторіи христіанства, какъ ученія, Планкъ почти вовсе не говоритъ, а равно и другихъ сторонъ христіанской церкви касается настолько, насколько это нужно для яснаго представленія его главной задачи 1). Сообразно съ такимъ планомъ Планкъ излагаетъ исторію христіанской церкви отъ древнвишаго времени до реформаціи.

По свойствамъ своего труда Планкъ раціоналистъ, но раціоналисть, не бросающій грязью въ исторію христіанства, а со вниманіемъ и интересомъ изучающій ее, хотя этотъ интересъ сосредоточивается не на самомъ христіанствъ, а лишь на судьбахъ общества христіанъ. Притомъ, онъ прагматикъ: прагматизмъ на оставляетъ его ни на минуту; Планкъ не приводитъ ни одного факта безъ того, чтобы не объяснить его или не дать ему опредъленное мъсто въ исторіи христіанъ, но за то его объясненія часто страдаютъ отсутствіемъ основательности и отличаются легковъсностію. Все это можно видъть и наблюдать на первыхъ же главахъ его исторіи. Первоначальное образованіе христіанскаго общества при І. Христь и Его апостолахъ описывается Планкомъ слъдующимъ образомъ: "Около 15 года царствованія императора Тиверія среди іудейской націи является Основатель христіанства, въ качествъ Учителя народа. Необыкновенный Мужъ Этотъ объявляетъ Себя среди

<sup>1)</sup> Planck. Geschichte d. Christl. Gesellschaft-verfass., Vorrede.



соотечественниковъ Учителемъ религіи, находитъ скоро нъсколько друзей и приверженцевъ, которые не только охотно слушали Его, но и были Ему вполнъ преданы; они вступаютъ съ Нимъ во взаимообщение съ целию вместе съ Нимъ и подъ Его водительствомъ распространять Его ученіе, какое Онъ развивалъ, -- насколько возможно въ большемъ кругъ. Этихъ людей, которыхъ Онъ самъ называлъ апостолами, было немного, и они не отличались ни особенною проницательностію, ни особенными дарованіями, но за то они отличались честностью, простотою сердца и духа, върностію ученію, ими узнанному. Общій народный голосъ часто раздавался для прославленія Этого Учителя и громадная толпа собиралась послушать Его, ибо онъ былъ Учитель сильный въ словъ и въ дълъ; но этотъ же самый народъ съ фанатизмомъ согласился на Его смерть, такъ какъ народъ впослъдствіи подъ вліяніемъ своихъ представителей и главъ, содъйствовалъ Его умерщвленію. По истеченіи не полныхъ трехъ лътъ со времени явленія Христа на проповъдь, главы націи открыли, что Іисусъ — такъ назывался этотъ могущественный Учитель-создаль себв планъ ввести въ міръ новую религію, а ихъ національную религію незамѣтно вытеснить. Впрочемъ не это собственно открытіе возбудило ихъ ненависть къ нему, а то, что Онъ былъ смълый проповъдникъ истины, многократно позволявшій Себъ обличать ихъ гордость, лицемъріе и порочную жизнь. Открытіе, какое они сділали касательно цілей Іисуса, было вполнъ основательно, но мъры, къ какимъ они прибъгли при этомъ случав, служили лишь къ скорвишему осуществленію того великаго нам'вренія Христова, которому они хотели противодействовать. Насильственная смерть Христа сдълала возможнымъ, что Его ученіе въ формъ новой религіи нашло доступъ въ міръ. Это сділалось возможнымъ чрезъ то вліяніе, какое смерть Христа имвла на Его друзей и приверженцевъ. Друзья и приверженцы Его пришли къ твердому убъжденію, что Христосъ воскрешенъ отъ Бога и перешелъ къ высшему небесному состоянію. Вслідъ затъмъ все, что находили необыкновеннымъ въ Его жизни и

чему удивлялись, все это разомъ явилось въ другомъ свъть. Теперь Онъ сдълался для нихъ предметомъ религіознаго почитанія. Теперь для нихъ стало священнъйшею задачею пронести не только Его ученіе, но и Его исторію повсюду въ міръ, чтобы всьхъ людей призвать къ почитанію Его лица и къ соблюденію Его ученія. Теперь въ ихъ собственной душѣ Его ученіе соединилось съ вѣрою во все, что великаго, удивительнаго и чрезвычайнаго разсказывалось о Немъ. -- Неоспоримо и другія внъшнія обстоятельства благопріятствовали ревности, съ какой апостолы по Его смерти старались пріобратать приверженцевъ Его религіи. Среди ихъ націи цізлыя тысячи при одномъ извізстіи о воскресеніи Христа чувствовали себя вынужденными върить и всему прочему, что разсказывалось о Немъ, и присоединяться къ числу Его почитателей. Движеніе, вслѣдствіе этого возникшее въ Іерусалимъ, скоро возбудило вниманіе іудейскаго національнаго собранія — синедріона, но мізры, какія приняты были по поводу движенія, служили опять лишь къ успъху новаго дъла, ибо эти мъры дали ближайшее побужденіе приверженцамъ новаго дъла образовать изъ себя тъснъйшій союзъ, о чемъ они прежде не думали, --- да въроятно и долго не стали бы думать объ этомъ, — и такимъ образомъ образовалось собственно религіозное общество, съ тъмъ вмъсть самосохранение этого общества и его распространеніе болве и болве обезпечивались. — Іудеи, которые сначала приняли ученіе апостоловъ, на первыхъ порахъ такъ же мало, какъ и сами апостолы, думали, что эни отклонятся отъ древней религіи ихъ отцевъ или даже совсемъ порвутъ связи съ нею. Все новое, содержащееся въ ихъ ученіи, казалось прямо выродилось изъ іудейства или по крайней мъръ настолько облеклось въ древне-іудейскія формы, что новое гармонировало съ древнимъ. Главнымъ ученіемъ новаго общества была идея о Мессіи, но эта идея была и у всъхъ Іудеевъ. Словомъ первые приверженцы ученія Христова едва ли думали, что они могутъ и должны будуть образовать религіозное общество, отдільное отъ іудейскаго. Но эта мысль, хотя ея и не было въ

душъ членовъ этого общества, была возбуждена въ нихъ внъшними обстоятельствами чрезъ ихъ враговъ и преслъдователей. Видя ръшительную ненависть, какую питали къ нимъ ихъ соотечественники, они почувствовали живую потребность теснее соединиться между собою и твердо сомкнуться въ одно целое. Однакожъ не долго оставались въ такомъ неопредъленномъ положеніи; они формально были исключены изъ того общества (іудейскаго), къ какому они доселъ принадлежали. Прошло нъсколько времени и Іудеи вполнъ отъ нихъ отреклись, заключали для нихъ свои синагоги, закрыли для нихъ свой храмъ. Что же оставалось имъ дълать? имъ оставалось окончательно выдълить себя изъ среды Іудеевъ, а съ этимъ изменился у нихъ и взглядъ на цъль и духъ новаго ученія, принятаго ими. Теперь они увидъли, что они не должны оставаться при древнемъ іудействъ, но должны возвыситься надъ нимъ. Теперь они поняли, что Христосъ говорилъ имъ о почитаніи Бога духомъ и истиною: Теперь они ясно сознали, что они дъствительно суть начто другое въ сравнении съ Іудеями, и съ этихъ поръ новое религіозное общество образовало новую церковь" 1). Изъ этихъ разсужденій Планка о происхожденіи христіанскаго общества и церкви видны отличительныя черты его историческихъ воззрѣній. Онъ говорить о Христѣ и его апостолахъ, какъ о лицахъ обыкновенныхъ, объ ихъ дълъ, какъ о дълъ обыкновенномъ, обязанномъ своими успъхами разнымъ обыкновеннымъ обстоятельствамъ. Этимъ Планкъ заявляетъ о своемъ раціонализмѣ. Здѣсь же мы знакомимся и съ характеромъ его прагматизма: этотъ прагматизмъ не считаетъ невозможнымъ для себя объяснять самыя важныя событія изъ самыхъ незначительныхъ причинъ. Простая въра во мнимое воскресеніе Христа (Планкъ не допускаетъ достовърности этого событія) воодушевляетъ его учениковъ быть върными его ученію; гоненіе синедріона побуждаетъ ихъ ближе сомкнуться въ одно цѣлое, общество; закрытіе со строны Іудеевъ храма и синагогъ для нихъ



<sup>1)</sup> Planck. Geschichte., B. I, s. 1-12.

побуждаетъ ихъ понять, что они составляютъ общество людей съ новымъ духомъ и образовать изъ себя церковь.

Въ дальнъйшемъ теченіи своего сочиненія. Планкъ, оставаясь върнымъ этой указанной чертъ его прагматизма, въ тоже время старается выказать особенную проницательность въ пониманіи историческихъ событій и явленій. Онъ берется разоблачать самыя сокровенныя намфренія, какія въ томъ или другомъ историческомъ случав имвли извыстныя лица. Его прагматизмъ кочетъ проникать до самой глубины сердца человъческаго и хочетъ въ каждомъ историческомъ явленіи усматривать преднамфренность, сознательный актъ извъстнаго лица или совокупности людей извъстной эпохи. Онъ разсматриваетъ исторію такъ, какъ будто бы здъсь все напередъ было разсчитано и не было ничего случайнаго. Поэтому не только въ исторіи церковной позднъйшихъ временъ, но и въ исторіи древней Планкъ каждое явленіе, каждое изм'вненіе разсматриваетъ со строжайшею пытливостію, онъ взвъшиваетъ, какое намъреніе могло лежать въ основъ при этомъ, и лежало, насколько это намфреніе сознавалось, какую выгоду предвидфли извлечь изъ того, что стремились къ осуществленію данной идеи; рачь постоянно идеть о средствахъ, помощію которыхъ приводился въ движеніе данный планъ, объ искусственныхъ мърахъ, какими пользовались главы церкви для того, чтобы упрочить какой-либо новый видъ господства надъ народомъ, объ умоначертаніяхъ, въ которыхъ ясно напередъ представлялись и цель къ какой шли, и пути, какіе вели къ цели. Вслъдствіе такого метода исторія получаеть характерь разумности, но при этомъ остроумный историкъ забываетъ одно, какъ легко свою собственную абстрактную мысль навязать, какъ сознательное намфреніе, историческимъ лицамъ, которымъ подобная мысль и на умъ не приходила  $^{1}$ ).

Первые два тома "исторіи" Планка содержатъ изысканія о состояніи церковнаго общества и іерархіи въ древней церкви. Здѣсь авторъ показываетъ большое остроуміе. На

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Herzog. Encykl. B. XI, s. 759 (Planck.) I. Auflage.



основаніи немногихъ отрывочныхъ свидітельствъ, краткихъ каноническихъ опредъленій, онъ умъетъ возстановить образъ древне-церковной іерархіи и ея многоразличныхъ отношеній. Нъкоторыя замъчанія Планка въ этихъ двухъ первыхъ томахъ сохраняютъ свое значеніе въ наукъ и до настоящаго времени. Съ третьяго тома исторія церковнаго общества у Планка переходить въ исторію собственно папства, и историкъ исключительно переносится на западъ. Здъсь утонченность соображеній и догадокъ автора доходить до крайнихъ своихъ предъловъ. Исторія папства получаетъ особенный глубокій смыслъ, хотя историкъ, какъ протестантъ, конечно нисколько не сочувствовалъ папству. Эта исторія папства читается у него съ такимъ же интересомъ, съ какимъ читается какая-либо исторія политики императоровъ и королей, такъ что совершенно забываешь, что стоишь не на почвъ политической исторіи, а на почвъ исторіи церковной. Исторія папства разсматривается у него съ точки зрѣнія, такъ сказать, дипломатической. И вотъ исторія папъ, которая у центуріаторовъ представляется плодомъ діавольскихъ козней, теперь у Планка является результатомъ самыхъ утонченныхъ плановъ, плодомъ системы мой искусной церковной политики, плодомъ ловкихъ невровъ дипломатической сметливости. Нашъ историкъ. помимо воли, является панегиристомъ и апологетомъ папства. Папы Григорій VII, Иннокентій III, Бонифацій VIII и многіе другіе являются осуществителями, по Планку, очень мудрыхъ плановъ. Каждый шагъ они дълають съ размышленіемъ, планосообразно, съ благоразумною разсчетливостію; они пользуются къ своей выгодъ всъми возможными обстоятельствами, даже самыми неважными. Такъ эпоху XI, XII и XIII въка, на которую падаетъ особенное возвышеніе папства, Планкъ разсматриваетъ, какъ такую эпоху, въ которую преимущественно выразилось планосообразное дъйствованіе цълаго ряда папъ въ видахъ собственнаго возвышенія; во главъ ихъ стоитъ Григорій VII. Приступая къ описанію этой эпохи, Планкъ задаетъ себъ вопросы: дъйствительно ли папы имъли въ виду тъ выгоды,

которыя должны были проистекать изъ ихъ попытокъ, направленныхъ къ церковнымъ реформамъ? сознавали ли они тъ выгоды, къ которымъ должны были приводить ихъ усилія? И безъ всякаго колебанія отвізчаеть на подобные вопросы положительно. Уже въ дъятельности папъ, руководимыхъ Гильдебрандомъ, до времени его восшествія на папскій престолъ, Планкъ отмъчаетъ такія мъры, которыя, будучи весьма значительны и весьма действительны, отличались тончайшею, проникающею въ отдаленное будущее мудростью 1). Переходя къ дъятельности Григорія VII, когда онъ сталъ папою, Планкъ постоянно посвящаетъ своего читателя въ глубочайшіе планы этого папы и не перестаетъ удивляться глубинъ его благоразумія: "невозможно не признать въ Григоріи папы, дів титрою разсудительностію; достойную удивленія мудрость, которая руководила имъ, мы въ особенности тогда почувствуемъ, когда поймемъ цълый планъ его, который онъ, сдълавшись папою, ръшился осуществить 2). Затъмъ онъ развертываетъ предъ читателемъ этотъ планъ, указывая, что послѣднею и высшею цѣлію Григорія было не только возвысить папство въ церкви и надъ церковію, но и сделать власть папскую совершенно независимою отъ власти государственной. "Не можетъ быть никакого сомнънія, по мнънію Планка, въ томъ, что Григорій работалъ для этой цели планосообразно; всв главныя предпріятія его правленія, неоспоримо, были именно сюда направлены". Указанною цв. лію проникнута не только знаменитая борьба Григорія противъ инвеституры свътскихъ правителей, но и борьба его за безбрачіе духовенства <sup>8</sup>), что конечно очень трудно связывать съ главной идеей дъятельности Григорія — сдълать церковь независимою отъ государства, но Планкъ этимъ мало ствсняется. Съ той же точки зрвнія, какъ выраженіе систематическаго образа дійствованія папъ, Планкъ разсматриваетъ и тъ мъры 4), какія употреблялись папами

<sup>1)</sup> Planck. Geschichte. B. IV, Abschnitt 1, S. 35-36. 60.

<sup>2)</sup> Planck, ibid., S. 104.

<sup>8)</sup> Planck. ibid., S. 113, 154.

<sup>4)</sup> Planck. ibid., B. IV. Abschnitt 2, S. 618.

той же эпохи для достиженія ими абсолютизма во всей западной церкви. Планкъ различаетъ девять главныхъ ступеней (die Haupt — schritte), посредствомъ которыхъ папы пришли къ абсолютизму въ церкви. Первою главною ступенью было требованіе папами присяги въ послушаніи своему престолу отъ всъхъ епископовъ церкви. Второю главною ступенью-притязаніе папъ утверждать избраніе епископовъ всъхъ странъ, третьею - право посылать легатовъ во всъ ad visitandas ecclesias и т. д. 1). Совокупность этихъ ступеней приводитъ папъ къ абсолютному главенству въ церкви. — При всемъ остроуміи Планка читатель изумляется не столько папамъ, творцамъ такой мудрой политики, сколько самому историку, который черезчуръ глубоко умъетъ проникать въ сокровеннъйшія мысли людей, слишкомъ хорошо умъетъ расплетать нити тканей, самымъ сложнымъ образомъ сплетенныхъ. Но это удивленіе не увеличиваетъ довърія читателя къ историку.

Изъ того же направленія церковной исторіографіи, о которомъ мы говоримъ, намъ остается еще охарактеризовать Генриха Филиппа Конрада Гэнке († 1809). Онъ принадлежалъ къ школъ Землера. Его сочинение, озаглавляющееся: "общая исторія христіанской церкви въ порядкъ времени", издано въ концъ прошлаго столътія <sup>2</sup>). Какъ Планкъ витаетъ въ сферъ гипотезъ, искусственныхъ комбинацій, тонкихъ плановъ и предначертаній, такъ Гэнке становится въ своемъ трудъ на болъе твердую почву фактической исторіи. Прагматизмъ Гэнке главнымъ образомъ состоитъ въ искусствъ вводить частный фактъ въ рядъ прочихъ историческихъ фактовъ; онъ искусно группируетъ черты, служащія къ характеристикъ лицъ и временъ; событія въ его исторіи идутъ въ неразрывной связи; когда ему приходится произносить сужденіе, онъ береть во вниманіе какъ частное и личное, такъ и общую сумму обстоятельствъ и условій времени. Исторія Гэнке, покоясь на почвѣ фактическаго, въ

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Allgemeine Geschichte der christlich. Kirche nach Zeitfolge. B. I — VI. Braunschw.



<sup>1)</sup> Planck, ibid., S. 611 und s. w.

тоже время не бѣдна и общими рефлексіями и соображеніями, которыя то вплетаются въ самый разсказъ, то предпосылаются ему  $^1$ ).

Теперь посмотримъ, какія черты характеризують его какъ историка раціоналистическаго направленія. Раціоналистическая тенденція довольно ясно обнаруживается уже въ сочиненіяхъ Землера и Планка, но всего яснье у Гэнке. Послъдній съ значительною откровенностью заявляетъ свою раціоналистическую точку зрвнія. О лицв Христа онъ говорить, какъ о лицъ простого человъка. О самомъ фактъ чудеснаго рожденія Христа онъ высказывается съ сомнічніемъ; онъ говоритъ, что о такомъ фактъ не знали наиболъе приближенные ко Христу ученики — разумъется Іоаннъ Богословъ-и полагаетъ, что это позднвищая легенда, возникшая изъ желанія возвысить лицо Великаго Учителя <sup>2</sup>). О Его воспитаніи замізчаетъ, что Онъ получилъ научное образованіе, какое получили прочіе Іудеи, какое только позволяли время, когда, и мъсто, гдъ Онъ жилъ, но подробности, замвчаетъ онъ, остаются неизвъстны; затъмъ, онъ признаетъ, что Христосъ съ ранняго дътства отличался прекрасными талантами <sup>8</sup>). О чудесахъ І. Христа Гэнке говоритъ уклончиво и видитъ въ нихъ не болъе какъ благодъянія, которыя можетъ оказывать человъкъ высокой души и любящаго сердца несчастнымъ, угнетеннымъ, изъ своихъ ближнихъ, причемъ о величайшихъ чудесахъ Христа умалчивается 4). Воскресенія и вознесенія Христа онъ не признаетъ; такъ, разсказавъ исторію смерти Христа, онъ замъчаетъ: "тъмъ кажется и кончилось дъло", и если однакожъ далъе упоминаетъ о воскресении и вознесении Христа, то говоритъ безъ всякой увъренности въ дъйствительности такихъ событій <sup>5</sup>). Вообще взглядъ Гэнке на Христа характеризуютъ такимъ образомъ: "въ человъческой

<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen, S. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Henke, Allgem. Geschichte d. Kirche. B. I, S. 39-40.

<sup>3)</sup> Henke, ibid., S. 41-42.

<sup>4)</sup> Henke, ibid., S. 50.

<sup>5)</sup> Henke, ibid., S. 53-4.

исторіи Христа онъ признавалъ проявленіе такого необычайнаго величія, въ которомъ онъ виделъ, если не Божество (Gottheit), то божественность (Göttlichkeit) Христа, и въ дълахъ Его признавалъ дъла Того, Кто послалъ Его" 1). Ученіе І. Христа Гэнке принимаетъ въ вид'в очень простомъ. Ученіе Его, по Гэнке, было лишь улучшеннымъ іудействомъ. Все, что было разумнаго и нравственнаго въ ученіи іудейства, это и составляло сущность пропов'вди Христа. Онъ только очистилъ іудейскую религію отъ всякихъ примъсей и наростовъ. Такъ Онъ возставалъ противъ произвольныхъ объясненій закона, какія встрівчались среди іудейскихъ книжниковъ, ревностно вооружался противъ мелочной и механической набожности, противъ жертвъ и пр. Его задачею было вселить въ сердца людей дътскую преданность и довъріе къ Богу и любовь къ ближнимъ. Словомъ Онъ выдъляетъ изъ суммы іудейскихъ върованій такія религіозныя представленія, которыя могли быть пріемлемы всеми людьми и всемъ доступны. Успехъ проповъди Христа Гэнке объясняетъ частію тъмъ, что Его идеи были вполнъ сообразны съ разумомъ и истиною, частію достоинствами личнаго характера Христа и чистотою Его нравовъ 2). Таково было начало церкви христіанской, по Гэнке.

Чтобы удержать себя на высоть идей Христа, церковь должна была върно слъдовать простымъ и яснымъ воззръніямъ своего Первоучителя, но на самомъ дълъ, по Гэнке, было не такъ. Чъмъ дальше шло время, тъмъ болъе терялся характеръ и затемнялся образъ первоначальной церкви. Отсюда, задачею Гэнке становится раскрыть, что неразумнаго и противонравственнаго вошло въ церковъ и при какихъ условіяхъ. Главными причинами, содъйствовавшими уклоненію церкви съ праваго пути, по сужденію его, были: слъпая привязанность къ человъческому авторитету, духъ партій, сектаторство, принужденіе надъ совъстію, поверхностное просвъщеніе, фанатизмъ и сепаратизмъ всякаго рода

<sup>2)</sup> Henke. Allg. Geschichte, B. I, s. 48-50.



<sup>1)</sup> Herzog, Encycl. V, S. 780 (Henke). Изд. 2-ое.

и т. д. 1). Во всемъ теченіи своемъ церковь представляется ему далекою отъ ея первоначальнаго идеала; исторія церкви на взглядъ его есть рядъ достойныхъ сожалвнія и смвшныхъ картинъ, рисующихъ печальныя заблужденія человъческаго разума, картинъ--ожесточенныхъ и кровавыхъ распрей, мелочныхъ интригъ, лицемърныхъ козней и великихъ насилій. Все это привходить въ церковь подъ самыми благовидными личинами. Эта испорченность церкви начинается, по Гэнке, въ особенности съ IV въка, когда къ христіанству примъшиваются религіозныя формы тъхъ націй, между которыми христіанство распространилось. Благодаря главамъ церкви, епископамъ, которые всячески поддерживали эти ложныя формы въ видахъ болве легкаго господства надъ необразованными и суевърными массами народа, и благодаря вообще іерархіи, превратившей простыя христіанскія истины въ утонченныя догматическія формулы, христіанство все болъе и болъе отпадало отъ своего первообраза 2). Вслъдствіе подобныхъ воззрѣній историка, большинство церковноисторическихъ двятелей, служащихъ украшеніемъ церкви, подвергаются безпощадной критикъ Гэнке. Представимъ нъкоторые примъры. Тертулліана онъ называетъ разстроенной головой, дикой натурою, этому лицу для прикрытія его слабостей необходимо было хвастовство. Ученіе его Гэнке считаетъ близкимъ къ языческому суевърію; сюда онъ относитъ требованія Тертулліана молитвы за умершихъ, его воззрънія касательно чудодівйственности молитвы и поста, его мысли о крещеніи, какъ средствів къ очищенію грівховъ и пр. 3). Аванасій вел., по Гэнке, гордый упрямецъ, который изъ-за своихъ идей былъ причиною многихъ смятеній въ церкви и который злоупотреблялъ своимъ авторитетомъ. Августина онъ называетъ остроумнымъ діалектическимъ болтуномъ, въ особенности за его идеи о природъ и силахъ человъка, развитыя имъ въ борьбъ съ пелагіанами 4). Папа

<sup>1)</sup> Henke, ibid., S. 6.

<sup>2)</sup> Henke, ibid., S. 258 u. s. w. Baur. Die Epochen, S. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Henke, ibid., S. 140, 142, 143.

<sup>4)</sup> Henke, ibid., S. 267. 317.

Григорій великій, по Гэнке, былъ низкимъ льстецомъ, научившимся у діавола облекаться въ ангела світлаго, и тімъ только отличавшимся отъ діавола, что діаволъ чрезъ гордость палъ, а Григорій подъ личиною смиренія превознесъ себя. Также худо отзывается Гэнке о папі Григоріи VII 1).

Обстоятельный разборъ раціоналистическихъ историческихъ сочиненій Землера, Планка и Гэнке считаемъ излишнимъ. Возэрънія ихъ такъ мало имъютъ основы въ фактахъ исторіи, такъ отзываются фантазіей и субъективизмомъ, что разбирать ихъ, значило бы напрасно тратить время. А главное, неотразимый ударъ всъмъ подобнымъ воззрѣніямъ и теоріямъ XVIII и начала XIX-го віжа наносить знаменитый Неандеръ своими учеными трудами и всей своею дъятельностію, о которомъ дальше и пойдетъ у насъ рѣчь. Неандеръ выступилъ на борьбу съ раціонализмомъ указаннаго времени, и эта борьба, веденная путемъ серьезнаго и строгаго изученія исторіи христіанской, а не путемъ разбора и опроверженій раціоналистовъ, была лучшей критикою мньній Гэнке и другихъ раціоналистовъ-историковъ. Раціоналисты-историки главнымъ образомъ и заслуживаютъ вниманія потому, что своими крайностями вызвали къ бытію и дъятельности, такъ называемую, ортодоксально-протестантскую историческую школу Неандера, которая представляетъ глубоко-знаменательное явленіе XIX въка. Господство историковъ-раціоналистовъ составляетъ собой такой историческій моментъ, который условливалъ собою появленіе въ последующее затемъ время новыхъ задачъ въ церковной исторіи, лучшей обработки ея и болве глубокаго пониманія христіанства и его значенія во всемірной исторіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Henke, ibid., S. 425. B. II, S. 138-139.



## IV. Августъ Неандеръ.

Августъ Неандеръ († 1850 г.) Возбужденіе религіозныхъ интересовъ и религіознаго духа въ Германіи (нач. XIX в.) — Августь Неандерь. — Біографическія свъдънія о немъ. — Заслуги его для церковно-исторической науки. — "Общая исторія христіанской религіи и церкви" Неандера. — Общія замізчанія о достоинствахъ труда. - Характеристика и разборъ его: церковно-историческіе научные вопросы, ръшаемые здъсь. І. Отношеніе христіанства, какъ элемента сверхъестественнаго, къ человъчеству, какъ элементу естественному;-взаимодъйствіе элементовъ; — назидательный характеръ исторіи Неандера. — Замъчанія объ этой сторонь Неандерова труда. — II. Отношеніе христіанства, какъ абсолютной истины и совершенства, къ измънчивости и многообразію явленій челов'яческой природы; формы христіанской исторической жизни, служащія и не служащія къ выраженію христіанства; - ихъ историческое значеніе.— Прим'єры.— Сужденіе о теоріи.— Индивидуализмъ историческихъ изображеній у Неандера и недостатки этого индивидуализма.—III. Отношеніе христіанства, какъ религіи духа, къ вившней церковности, выражаемой іерархією съ ея функціями — узаконеніями касательно богослуженія и въроученія. — Частиве: а) мивніе его о происхожденіи ієрархіи, отзывы его, б) объ исторіи богослуженія, и в) о регламентаціи догматовъ: сужденіе его о пом'ьстныхъ и вселенскихъ соборахъ. - Неудовлетворительное решение Неандеромъ вопроса объ отношеніи христіанства и церкви въ исторіи. — Школа Неандера. — Вліяніе его у насъ въ Россіи.

Церковная исторіографія XVIII въка высказала себя со всьми достоинствами и недостатками въ лиць ея важнъйшихъ представителей. Въ общемъ недостатки брали перевъсь надъ достоинствами, и церковная исторіографія должна была для своихъ дъйствительныхъ успъховъ сдълать новый шагъ въ своемъ развитіи. Ни школа супранатуральнаго прагматизма, ни школа раціоналистическаго прагматизма не могли приблизить церковную исторію къ ея цъли. Первая школа, хотя и кръпко держалась христіанства, какъ великаго и сверхъестественнаго начала жизни человъчества, однакожъ понимала христіанство слишкомъ неопредъленно, понимала его какъ силу, дъйствіе которой вовсе не сознавалось въ исторіи, по крайней мъръ историки этого направленія не умъли показать, въ чемъ состоитъ значеніе

Digitized by Google

христіанства во всемірной исторіи; вторая школа совсвив не имъла призванія понять христіанство, потому что она за христіанство принимала свои собственные представленія о христіанствъ, и большинство фактовъ церковной исторіи для нея оставались непонятными и даже были достойными глумленія. Чтобы вывести церковную исторіографію изъ этого довольно безплоднаго круговращенія, необходимо было прежде всего возбудить и оживить религіозныя идеи въ обществъ, ибо, какъ извъстно, XVIII въкъ былъ неблагопріятенъ для религіи. Такія благопріятныя условія для религіи, а съ нею и для исторіографіи церковной, являются въ концъ XVIII и въ особенности въ началъ XIX въка. Главными благопріятными условіями, повліявшими на оживленіе религіознаго сознанія были: частію естественная реакція со стороны религіознаго духа противъ невізрія предшествующаго въка, частію плодотворная дъятельность многихъ замъчательнъйщихъ философовъ, историковъ и богослововъ этого времени, такихъ глубочайшихъ идеалистовъ, какъ романтикъ Шлегель, философы Шеллингъ и Гегель. историкъ Гердеръ и богословъ Шлейермахеръ. Въ особенности религіозное вліяніе Шлейермахера было зам'вчательнымъ событіемъ времени. Разсматривая возбужденіе религіознаго сознанія въ началѣ XIX вѣка, преимущественно въ средъ нъмецкаго протестантизма, одинъ историкъ съ свойственнымъ ему остроуміемъ замъчаетъ: "блудный сынъ нъмецкаго протестантизма мало-по-малу началъ стыдиться тъхъ желудей, которыми онъ такъ долго питалъ себя, съ чувствомъ покаянія ударилъ себя въ грудь и ръшился возвратиться въ отеческій домъ древней, но въ то же время въчно юной, въры церковной 1). Проще сказать, подъ вліяніемъ указанныхъ нами условій произошло съ началомъ XIX въка возбуждение религіозныхъ интересовъ въ протестантской Германіи.

Изъ этого оживленія выродилась знаменитая въ исторіи церковно-исторической науки школа Неандерова, полу-

<sup>1)</sup> Schaff. Gesch. der apost. Kirche. S. 86. Leipz. 1854.



чившая свое названіе отъ имени замѣчательнѣйшаго церковнаго историка—Августа Неандера, прозваннаго "отцемъ новѣйшей церковной исторіи" <sup>1</sup>).

Позволимъ себъ посвятить нъсколько словъ описанію личности и жизни творца новой эпохи въ исторіографіи.— Неандеръ родился въ 1789 году въ Геттингенъ. Его родители и по національности и по въръ были евреи. Его первые годы прошли печально, потому что отецъ его мало заботился о семьъ. Если же, при всемъ томъ, Неандеръ имълъ возможность получить основательное образованіе, то этимъ онъ обязанъ одному изъ своихъ родственниковъ (доктору медицины Штиглицу). Сначала Неандеръ имълъ намъреніе сділаться юристомъ. Но къ счастію для церковноисторической науки, судьба готовила ему другое поприще. Въ 1806 году онъ дълается христіаниномъ 2). Обращенію его къ христіанству въ особенности способствовало изученіе сочиненій философа Платона, который сділался для него темъ же, чемъ онъ былъ для многихъ знаменитыхъ христіанскихъ ученыхъ древней церкви-приготовительною школою для новой религіи. Но его первоначальное христіанство не было чистымъ лучемъ истины. Первоначальныя представленія его о христіанствіз были перемізсью идей Бема и Шлейермахера. Первое время по обращеніи въ христіанство Неандеръ не покидаетъ мысли избрать юридическую карьеру, но вскоръ измъняетъ свое намъреніе и посвящаеть себя изученію теологіи и философіи. Теологію Неандеръ изучаетъ частію въ Галльскомъ университетъ подъ руководствомъ Шлейермахера, который положилъ съмена своего богословствованія въ душу Неандера, что ясно отразилось на церковной исторіи его, частію нашъ историкъ изучалъ теологію въ университеть Геттингенскомъ, гдъ на него имълъ особенно замътное вліяніе извъстный

Digitized by Gogle

<sup>&#</sup>x27;) Herzog. Real.-Encykl. B. X. S. 245. (Art. Neander, von Uhlhorn): Изд. 1-ое.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) При переходъ въ христіанство онъ перемънилъ свое прежнее имя Давида на новое Іоганна *Августа* Вильгельма, прежнюю фамилію Менделя на фамилію Неандера, которая должна была указывать на обновленіе его внутренняго человъка (Neander—νεος—ανηρ).

уже вамъ Планкъ. Планкъ не только пробудилъ въ немъ мысль посвятить себя профессурв по предмету теологіи, но и возбудилъ его къ занятію нѣкоторыми церковно-историческими монографіями, въ которыхъ такъ отличался онъ позднъе. Чъмъ болъе Неандеръ углублялся въ изучение теологіи и церковной исторіи, и чемъ больше знакомился съ кружкомъ серьезныхъ и безпристрастныхъ богослововъ, тъмъ больше онъ приходилъ къ мысли, что пониманіе христіанства Шлейермахеромъ, который былъ для Неандера дотоль идеаломъ, небезупречно, - такъ какъ Шлейермахеръ былъ пантеистъ, не върилъ въ чудеса евангельской исторіи, не признавалъ подлинности многихъ книгъ новозавътныхъ, вообще мало върилъ въ богодухновенность и богооткровен ность библіи, подъ Божествомъ Христа понималъ въ высшей степени развитое въ Немъ богосознаніе и пр., — а вмъстъ съ тъмъ молодой Неандеръ созръвалъ для намъренія изучить христіанскую истину самобытно въ христіанскихъ источникахъ и исторіи. Какъ скоро Неандеръ приходить къ этой мысли, онъ отлагаетъ въ сторону Шлейермахера, Шеллинга и подобныхъ, и ихъ мъсто занимаютъ Новый завътъ и отцы церкви. Съ этого времени онъ окончательно ръшился посвятить свою жизнь изученію церковной исторіи. Въ 1812 году мы уже встръчаемъ Неандера въ качествъ профессора теологіи въ Гейдельбергскомъ университетъ, въ этомъ же году онъ издаетъ свою первую церковно-историческую монографію: "императоръ Юліанъ и его время", которая показала — какого талантливаго историка пріобрътаетъ себъ богословская наука. Недолго остается Неандеръ въ Гейдельбергъ. Шлейермахеръ и другіе богословы Берлинскаго университета побудили его перейти въ университетъ столичный. Въ этомъ университетъ Неандеръ остается профессоромъ во всю остальную жизнь, начиная отъ 1813 до 1850 года, до времени его смерти 1).--Ръдко

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Herzog. Real.—Encykl., X. S. 235—8. Нѣкоторое понятіе о Неандерѣ, какъ профессорѣ, можно составить себѣ на основаніи воспоминаній о немъ, напечатанныхъ въ одномъ англійскомъ журналѣ и переведенныхъ въ Чтен. об. люб. Дух. пр. "Неандеръ входитъ въ аудиторію. На столѣ лежитъ длин-

можно найти ученаго, который оставиль бы послъ себя такое богатое наслъдство ученыхъ трудовъ, какое осталось послѣ Неандера. Неандеръ написалъ очень большое количество церковно-историческихъ монографій. Между ними видное мъсто, кромъ сочиненія объ императоръ Юліанъ, занимаютъ: "генетическое развитіе важнъйшихъ гностическихъ системъ" (1818 г.), "св. Златоустъ и церковь его времени" (1822), "Достопримъчательности изъ исторіи христіанства" (1822), "Антигностикъ, духъ Тертулліана и введеніе въ его сочиненія" (1825), и пр. Но всѣ эти разнородныя и замъчательныя сочиненія его были лишь приготовительными ступенями къ его знаменитому труду: Общая Исторія христіанской религи и церкои (Allgemeine Geschichte d. christlichen Religion und Kirche). Первый томъ этого труда явился въ 1825 году, а послъдній, доводящій исторію церкви до папы Бонифація VIII, въ 1845 году. Всего 5 томовъ въ 10 отдълахъ (Abtheilungen). Послъ его смерти издана еще часть его исторіи до собора Базельскаго (въ позднівшихъ изданіяхъ счетъ томовъ изміненъ). Какъ бы введеніемъ въ церковную исторію Неандера служать его сочиненія: "Жизнь Іисуса" (1837) и "исторія насажденія и управленія христіанской церкви чрезъ Апостоловъ" (1832).

Неандеръ съ своими церковно-историческими трудами составляетъ эпоху въ развитіи науки церковно-исторической. Важнѣйшая заслуга его для науки заключается въ слѣдующемъ.

Прежде всего Неандеръ первый возвысился до истинно-

ное, очиненное, гусиное перо. Въ продолжение многихъ лѣтъ студенты ежедневно клали на столъ свѣжее перо, а старое уносилось каждымъ изъ нихъ по очереди на память о дорогомъ профессорѣ. Вертя перо въ рукахъ, съ закрытыми глазами, склонившись къ столу, Неандеръ начинаетъ свою лекцію. Звучный голосъ его такъ полонъ души, что находитъ отголосокъ въ сердцѣ каждаго. Перо въ постоянномъ движеніи; онъ то вертитъ его между пальцами, то обрываетъ его верхутку. При этомъ ораторъ ежеминутно перемѣняетъ свое положеніе. Потокъ словъ не прекращается. Чистый и богатый онъ прямо льется изъ сердца и неотразимо увлекаетъ собою сердца слушателей. Великій и рѣдкій талантъ Неандера состоялъ въ томъ что онъ столько же воспламенялъ энтузіазмъ, сколько и просвѣщалъ слушателей. Въ одно и то же время онъ училъ, воспитывалъ, очищалъ и укрѣплялъ 1871 г., Апрѣль, стр. 34.



научной объективности. До него даже лучшіе историки были настолько субъективны, что неръдко вовсе искажали истину въ угоду своимъ тенденціямъ. Неандеръ же самымъ дівломъ показалъ приложение къ церковно-исторической наукъ того исторіографическаго пріема, при которомъ субъективное отношеніе историка становится въ гармоническую связь съ фактическою историческою истиною". Онъ показалъ истинное значеніе объективной исторической правды въ дълъ исторіографіи церковной, что такъ мало понималось его прелшественниками. Ибо прежніе историки, съ цізлію проникать въ сокровеннъйшіе планы индивидуумовъ, являвшихся на сценъ исторической, изучали церковно-историческіе документы лишь поскольку они давали матеріалъ для психическихъ наблюденій, другія же стороны источниковъ оставались въ пренебреженіи. Вмісто безпристрастнаго разсмотрівнія явленій, вмісто вірности въ пониманіи фактовъ, прежняя исторіографія отличалась гордымъ презрізніемъ ко всему. что не соотвътствовало личнымъ взглядамъ историка. Напротивъ Неандеръ въ своихъ сочиненіяхъ показываетъ образецъ истинно-объективнаго историческаго метода, въ силу котораго историкъ долженъ судить о фактахъ не по своему личному вкусу и прихоти, а по чувству той справедливости, на какую указываетъ изученіе источниковъ.

Далъе, — Неандеръ далъ новое направленіе церковноисторическому прагматизму. Этотъ прагматизмъ понимался прежними историками односторонне. Ни прагматики супранатуралисты, ни прагматики раціоналисты не создали истиннонаучнаго метода. Ихъ прагматизмъ не соотвътствовалъ задачъ историка христіанства. Въ самомъ дълъ, историки раціоналисты, принимая христіанство за естественное, чисточеловъческое явленіе, въ исторіи христіанства и церкви видъли развитіе обыкновеннаго историческаго процесса въ человъчествъ: человъчество жило въ религіозной сферъ по своимъ естественнымъ началамъ и стремленіямъ. Съ другой стороны, историки супранатуралисты хотя признавали божественность христіанства, признавали его откровенный характеръ, но совсъмъ не указывали, какое дъйствительное



значеніе имъло христіанство въ исторіи человъчества: какъ и въ чемъ выражалось его творческое и воспитательное значеніе въ исторіи. Нужно было, въ виду направленія этихъ двухъ классовъ историковъ, указать, въ чемъ состояло и какъ выражалось дъйствіе элемента сверхъестественнаго, христіанства, какъ могучей силы, вощедшей въ жизнь человъческую, или, что тоже, придать жизненный характеръ принципу супранатуралистовъ, и указать такъ же, въ чемъ и какъ выражалась діятельность самого человіка въ процессв исторіи христіанства: что самъ человъкъ былъ двятелемъ въ исторіи церковной, это раскрывали, и очень широко, раціоналисты историки, но въ полной-ли мѣрѣ человъкъ былъ дъятелемъ въ этой исторіи-оставалось вопросомъ, на который раціоналисты, при ихъ точкѣ зрѣнія, отвѣта правильнаго дать не могли. Прагматизмъ объихъ прежнихъ школъ былъ очень не высокаго качества. Онъ не зналъ другихъ силъ, движущихъ исторію, кромѣ личныхъ силъ отдъльныхъ индивидуумовъ. Поэтому, прагматизмъ этотъ съ удивительною скрупулезностію изучалъ мысли и волю историческихъ индивидуумовъ, ихъ планы и намфренія, будь то добрые или злые, и эти особенности индивидуумовъ считалъ исключительными мотивами всъхъ явленій и измѣненій въ области церковной исторіи. О какой-либо высшей причинности, господствующей надъ индивидуумами и знать не хотъли, а если нъкоторые изъ нихъ (супранатуралисты) и допускали такую причинность въ смыслѣ провидѣнія или божественнаго плана, то все же эта причинность являлась безжизненною силою, движущеюся въ безконечной дали отъ міра человъческаго 1). Отръшиться отъ этого прагматизма со всъми его крайностями и было истинною задачею Неандера. Неандеръ всегда ищетъ причины явленій въ человѣкѣ и его свойствахъ, но съ этимъ онъ всегда твердо помнилъ о томъ принципъ историческаго развитія, какимъ есть само христіанство. Само христіанство, какъ опредъленная и могучая сила, прившедшая въ міръ человъческій, всегда у

<sup>1)</sup> Herzog. Real—Encykl. X, S. 239.

него является движущею силою въ исторіи, и при всемъ томъ эта сила у него никогда не переходитъ въ насиліе надъ человъкомъ и человъчествомъ. Словомъ, въ своемъ прагматизмъ Неандеръ качественно обновляетъ супранатуралистическій и раціоналистическій принципы прежнихъ историковъ и объединяетъ ихъ къ выгодъ для своей задачи.

Наконецъ, Неандеръ возвратилъ церковной исторіи уваженіе, котораго она несправедливо лишена была. Извістно, что вмѣсто раскрытія полноты вліянія христіанства на человъчество, церковная исторія подъ перомъ многихъ и притомъ замъчательнъйшихъ историковъ превратилась въ галлерею картинъ человъческой глупости, если не зла, надъ которыми оставалось только смітяться и которыя надлежало лишь порицать. Образцы подобнаго отношенія къ историческимъ личностямъ мы уже показали въ лицъ историковъ прагматико-раціоналистической школы. Съ своей стороны Неандеръ никогда не молчитъ о темныхъ сторонахъ въ исторіи церкви, но онъ ум'ветъ дать имъ настоящее м'всто, не впадая въ утрировку. Онъ сгруппировалъ все свътлое въ исторіи въ такія яркія картины, что исторія церковная стала не смѣшною, но глубоко-знаменательною. Въ одномъ изъ своихъ трудовъ Неандеръ прямо даетъ понять, отчего происходять такія явленія въ церковной исторіографіи, что церковь представлялась чуть не скопищемъ зла и нравственнаго безобразія, какою она была у прагматиковъ-раціоналистовъ. Признавая, что рядомъ съ свътлыми сторонами исторіи церкви подчасъ въ ней попадаются и темныя стороны, Неандеръ замъчаетъ: "кто совнъ разсматриваетъ эти темныя явленія (т. е. безъ всякаго сочувствія христіанству), и уже самымъ своимъ міровоззрѣніемъ становится въ противоположность къ христіанству, тотъ легко можетъ случайное въ процессъ историческаго развитія смъщать съ существеннымъ и въ такомъ видъ (т. е. не върномъ) понимать и самое христіанство. Это замѣчаніе, говоритъ онъ, примѣняется ко всѣмъ, кого уже въ первыя столѣтія видимъ враждебно нападающими на христіанство" 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Neander. Allgem. Gesch. B. I, Abth. 1, S. 86. Gotha. 1856.

Послѣ этихъ общихъ замѣчаній о мѣстѣ, какое занимаетъ Неандеръ въ ряду другихъ церковныхъ историковъ, обратимся къ разсмотрѣнію его обширнаго и талантливаго труда, озаглавливающагося: "Общая Исторія христіанской религіи и церкви". Кромѣ этого капитальнаго сочиненія, Неандеръ написалъ, какъ мы сказали, огромное количество отдѣльныхъ монографій, напр., о Тертулліанѣ, Златоустѣ и пр., но мы не будемъ входить въ разборъ ихъ достоинствъ, потому что это завлекло бы насъ далеко; замѣтимъ лишь одно: его монографіи столь высоко цѣнятся учеными, что ему усвоиваютъ имя отца (Schöpfer) церковно-исторической монографической литературы 1).

По глубокой и самостоятельной учености исторія Неандера есть трудъ единственный въ своемъ родъ. По отзыву почитателя Неандерова Ульмана, имя ученаго есть собственное имя Неандера. Что въ особенности характеризуетъ Неандера, какъ истинно ученаго, -- это тотъ признакъ, что онъ говоритъ въ своей исторіи всегда и исключительно на основаніи первоисточниковъ, тщательно имъ перечитанныхъ. По счастливому выраженію того же Ульмана, Неандеръ въ своихъ историческихъ работахъ предлагаетъ своему читателю не воду, заимствованную изъ отводныхъ каналовъ (т. е. ничего онъ не беретъ изъ вторыхъ рукъ), а потому часто перемъщанную съ чуждыми ей элементами, мутную, но чистое питье, непосредственно зачерпнутое изъ источника. Этимъ характеромъ первоначальности и свъжести запечатлѣно все, что выходило изъ рукъ Неандера, и было естественнымъ слъдствіемъ богатаго и совершенно самостоятельнаго изученія подлинныхъ историческихъ матеріаловъ, которому онъ предавался съ неустаннымъ прилежаніемъ. Неандеръ съ такимъ тщаніемъ изучилъ источныхъ писателей, именно отцовъ церкви и средневъковыхъ писателей, какъ этого еще не бывало,—<sup>2</sup>) что имъло громадное

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Не излишнимъ считаемъ привести слъдующій трогательный анекдотъ, характеризующій любовь Неандера къ изученію св. отцовъ и заключающійся въ вышеупомянутой нами стать въ журналь: Чт. общ. люб. Дух.



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen der kirchl. Geschichtschr., s. 202.

вліяніе на новъйшую обработку церковной исторіи. Изъ этихъ церковныхъ писателей, которыхъ онъ изследовалъ съ открытымъ чувствомъ для воспріятія истины, онъ весьма много новаго извлекъ на свътъ Божій, поэтому его трудъ со стороны изученія источниковъ неоцівнимъ. Неандеръ до такой степени изучилъ духъ и характеръ отеческой письменности, -- это важнъйшее пособіе для изученія исторіи -- до такой степени проникся отеческими идеями, что одинъ богословъ въ надгробной рачи Неандеру называетъ его "младшимъ изъ отцовъ церкви" 1). Другой цѣнитель Неандера, принимая во вниманіе широту изученія имъ источниковъ всъхъ въковъ, говоритъ (это-Клингъ), что Неандеръ "въ исторіи повсюду, какъ бы у себя дома" 2). Другая черта, отличающая Неандера какъ истиннаго ученаго — это безпристрастіе. Онъ не разсматриваетъ христіанство въ его исторіи съ какой-нибудь узкой, заранве намвченной точки зрвнія. Онъ съ равнымъ стараніемъ изучаеть и оповіщаеть и о свътлыхъ и о темныхъ сторонахъ церковной исторіи. Несмотря на то, что по его воззрѣнію исторія должна служить цъли назиданія, онъ далекъ быль отъ того, чтобы все, не служащее непосредственно этой цели, выбросить за бортъ, какъ лишній балластъ; онъ далекъ былъ также отъ того, чтобы въ худо понятыхъ интересахъ христіанства-искажать, наполнить исторію ложью, некрасивое прикрашивать, чуждое святости выставлять святымъ, скрывать

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kling. Beitrag zu Neanders Lebensbilde. Stud. und Kritiken. 1851, II, s. 505



пр. "Однажды прусскій король Фридрихъ Вильгельмъ пригласилъ Неандера вхать съ собою въ Карлсбадъ. Неандеръ явился предъ королемъ въ толстомъ, туго набитомъ, пальто.—"Дорогой профессоръ, воскликнулъ съ улыбкою король. на дворѣ такая страшная жара, а вы въ такомъ толстомъ пальто! Посмотримъ, что здѣсь такое? Вотъ что! въ одномъ карманѣ отецъ (церкви), въ другомъ тоже; всѣ карманы набиты отцами церкви". И на замѣчаніе Неандера, что это небольшой запасъ чтенія на дорогу, король сказалъ: "этого запаса хватитъ на мѣсячное путешествіе". Сестра Неандера, всю жизнь посвятившая заботамъ о немъ, хорошо зная вкусы своего брата, вмѣсто всякихъ другихъ подарковъ на рождественскіе праздники и въ день его рожденія, подносила ему по нѣскольку фоліантовъ рѣдкихъ изданій св. отцовъ, чѣмъ доставляла ему величайшее удовольствіе. Кн. 4, стр. 31. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Neander. Allgem. Geschichte. 3-te Auflage. Gotha. 1856. Vorrede von Dr. C. Ullmann. s. IX. X.

темныя стороны христіанской жизни, нать, при всей любви къ христіанству онъ старается возможно правильно представлять всф формы явленія. Въ подобномъ безпристрастіи Неандеровы критики видять великую заслугу его исторіи <sup>1</sup>). — Другія достоинства церковной исторіи Неандера, согласно съ его критиками, можно изобразить въ слѣдующихъ словахъ. "По формальному совершенству, проницательности, красотъ и изяществу слога, такъ же, какъ и по логическому остроумію, иные еще могуть быть поставлены рядомъ съ Неандеромъ и даже превосходить его. Но ничего подобнаго Неандеру нельзя найдти, когда дело касается повсюду просвъчивающей у него правдивости, историческаго прямодушія и непредзанятости, критическаго благоразумія и осторожности. Онъ все постигаетъ, всюду проникаетъ до глубочайшихъ основъ, върно оцъниваетъ и отдъляетъ истинное и правое отъ прилипающаго къ нему ложнаго, неистиннаго и превратнаго" <sup>2</sup>). Къ этому еще нужно прибавить, что въ Неандеръ ученый и христіанинъ оставались въ такомъ гармоническомъ сочетаніи, въ какомъ рѣдко можно встрътить это. Прекрасно охарактеризовалъ Неандера одинъ, выше уже цитированный нами, критикъ его, когда сказалъ о немъ: "взаимопроникновеніе христіанскаго элемента и научнаго элемента у Неандера настолько сильно, настолько истинно, настолько представляетъ собою явленіе единственное, что мы должны сказать: Неандеръ былъ христіанинъ, потому что онъ былъ ученымъ, онъ былъ ученымъ, потому что былъ христіанинъ. Онъ также мало думалъ оказать услугу христіанству чрезъ ненаучность, какъ и наукъ чрезъ отрицаніе христіанства" 3). Вслѣдствіе этихъ-то своихъ безсмертныхъ достоинствъ трудъ Неандера можно по всей справедливости вмъсть съ Ульманомъ назвать отчно юным» 4), т. е. нестаръющимся, всегда дорогимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hagenbach. Neanders Verdienste um die Kirchengeschichte. Stud. und Kritiken, 1851, III, s. 569.

<sup>2)</sup> Kling. Stud. und. Krit., s. 505.

<sup>3)</sup> Hagenbach. S. 569.

<sup>4)</sup> Vorrede von Ullmann., s. XVI.

Исторія Неандера обнимаєть эпоху отъ временъ первыхь гоненій на христіанъ до собора Базельскаго, или кануна реформаціи, слѣд., есть исторія древней церкви по преимуществу.

Неандеръ, приступая къ созданію своей исторіи, не дѣлаетъ никакихъ предварительныхъ замѣчаній о томъ, что онъ разумъетъ подъ церковной исторіей, — какой ея предметъ, задача, методъ; читателю самому предоставляется составить себъ понятіе объ этомъ на основаніи самой его исторіи. Какія же спрашивается основныя начала церковной исторіи Неандера? Церковная исторія Неандера задается разръшить слъдующіе три вопроса, представляющіеся уму серьезнаго историка: 1) въ какомъ отношении христіанство, какъ элементъ сверхъестественный, стоитъ къ человъчеству вообще, какъ элементу естественному; 2) въ какомъ отношеніи христіанство, какъ абсолютная истина и абсолютное совершенство, стоитъ въ исторіи къ конечной природѣ человъка съ ея перемънчивостію и неустойчивостію въ истинъ и добръ, и если эти элементы не стоятъ разобщенно, то въ чемъ и какъ примиряются они въ исторіи? 3) въ какомъ отношеніи христіанство, взятое само по себъ, какъ религія духа, какъ чисто нравственное освященіе и духовная жизнь, стоитъ къ христіанству историческому, какъ совокупности всъхъ церковныхъ формъ, --- христіанство, какъ религія духа, къ христіанству въ его внѣшней церковности?

Эти вопросы, весьма важные въ дѣлѣ исторіографіи, Неандеръ разрѣшаетъ впрочемъ не теоретически, не въ видѣ общихъ разсужденій, на какія онъ былъ вообще скупъ, а самымъ дѣломъ, въ раскрытіи всего богатства церковно-историческаго содержанія.

І. Итакъ, въ какомъ отношеніи христіанство, какъ элементъ сверхъестественный, стоитъ къ человѣчеству, какъ элементу естественному? Такъ какъ такое или другое рѣшеніе этого вопроса зависитъ отъ такого или другого взгляда на самое христіанство, то Неандеръ, только установивъ опредѣленный взглядъ на христіанство, приходитъ къ раз-

Digitized by Google

ръшенію даннаго вопроса. "Христіанство мы считаемъ, говоритъ Неандеръ, не силою породившеюся изъ сокровеннъйшихъ глубинъ самой человъческой природы, но силою происшедшею отъ неба, которая въ своемъ существъ, какъ и въ своемъ происхождении возвышена надъ всемъ, что можетъ создать человъческая природа своими собственными средствами; эта сила должна доставить человъческой природъ новую жизнь, должна преобразовать ее по своимъ внутреннимъ основаніямъ Въ этомъ признаніи, которое Неандеръ высказываетъ въ началъ своей исторіи, лежитъ корень всего его церковно-историческаго міровоззрѣнія. Христіанство для него реальное жизненное начало, а не просто ученіе, и притомъ начало не какое-нибудь человъческое, но это свыше нисшедшая жизнь, жизнь божественная, входящая въ жизнь человъческую, чтобы преобразовать ее. И вотъ исторія церкви для Неандера становится исторіей такого процесса, въ которомъ жизнь божественная приходить въ соприкосновеніе и сопроникновеніе съ жизнію человъческою. Для уясненія этой истины Неандеръ пользуется евангельскою притчей о закваскъ. "Исторія научаеть насъ, говоритъ онъ, признавать, что какъ ни мало брошено закваски въ массу человъчества, но она постепенно сквасила эту массу" 1). "Какъ небольшое количество закваски, брошенное въ большую массу муки, производитъ въ ней процессъ броженія, и, дъйствуя чрезъ свою внутреннюю силу на массу, дълаетъ подобнымъ себъ все смъщеніе, такъ и христіанство какъ небесный ферментъ (закваска), чрезъ силу божественной жизни (привходящей въ человъчество) вызываетъ процессъ броженія въ человіческой природі, этотъ процессъ начинается во внутреннъйшей глубинъ природы человъческой, простираетъ свои дъйствія какъ на мысль, такъ и на внѣшнюю жизнь, чтобы все самоуподобить, все преобразовать, перестроить <sup>2</sup>). Таково, по Неандеру, дъйствіе элемента сверхъестественнаго на человъчество, но и человъчество, будучи элементомъ низшимъ,

<sup>2)</sup> Neander. Allg. Gesch. B. I. Abtheil. 1, S. 185.



<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch. B. I. Abtheil. 1, S. 1.

второстепеннымъ, не остается при этомъ процессъ въ положеніи мертвенной пассивности. Неандеръ говоритъ: "хотя христіанство вступаетъ въ человъчество, какъ высшій преобразовательный принципъ, но оно, христіанство, не чрезъ чудо только совершаетъ свое дъло, а слъдуетъ тъмъ же законамъ развитія, какъ и все остальное". Самое это вступленіе божественнаго элемента въ человъчество потому и возможно, по Неандеру, что человъческая природа по своему созданію способна къ принятію этого высшаго принципа, пріемлема въ отношеніи къ христіанству. "Хотя христіанство, по словамъ Неандера, можетъ быть понимаемо только какъ нъчто возвышенное надъ природою и разумомъ, какъ то, что сообщается изъ высшаго источника, однакожъ оно стоитъ съ существомъ и ходомъ развитія человівческой природы въ необходимой связи, безъ этой связи оно не могло бы и выполнить своего назначенія поставить человъческую природу на высшую степень, безъ этой связи оно вообще не могло бы дъйствовать на природу человъческую " 1).

Такимъ возвышеннымъ пониманіемъ христіанства въ его отношеніи къ челов'вчеству, какъ скоро это пониманіе д'ыствительно проходить чрезъ всю исторію, обусловливается особенный характеръ Неандеровой исторіи—это назидательность. Не та сентиментальная назидательность, которая читаетъ нравственныя сентенціи, а та, которая проистекаетъ у Неандера отъ точнаго осуществленія его задачи-представить христіанство въ его реформирующемъ значеніи для человъчества. Для Неандера исторія церкви есть сознаніе церкви о своей собственной жизни, какъ осуществленіе идеала христіанства въ явленіи, и потому она должна быть назидательна. Самъ Неандеръ говоритъ: "представить исторію церкви, какъ доказательство божественной силы христіанства, представить какъ школу христіанскаго наставленія, какъ раздающійся чрезъ всв ввка голосъ назиданія, наученія и предостереженія для всьхъ хотящихъ слушать,—



<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch. ibid., S. 1.

это было съ самыхъ раннихъ лътъ главною цълію и моей жизни и моихъ научныхъ занятій" 1). Сдълаемъ немногія замъчанія касательно этой первой, изложенной нами, стороны церковной исторіи Неандера. Прежде всего его воззрѣнія на отношеніе супранатуральнаго, божественнаго, и естественнаго человъческаго элемента, слишкомъ реальны и матеріальны, и потому мало удобны для исторіи. По его воззрѣнію приточная закваска есть христіанство или божественная жизнь, а приточная мука есть человъчество въ его исторіи, приточный процессъ броженія (кваса) есть указаніе на тотъ процессъ, какъ происходитъ проникновеніе человъчества божественнымъ элементомъ. Намъ кажется, что историкъ, подобнымъ образомъ истолковывая евангельскую притчу, забываетъ основное герменевтическое правило, именно, что хотя притчи служатъ къ возможно наглядному пониманію изв'єстной истины, но толкователь никогда не долженъ усиливаться отыскивать полнаго соотвътствія между притчею и тъмъ, что объясняется ею. Въ такомъ видъ, какъ понимаетъ историкъ евангельскую притчу, ее очень трудно приложить къ исторіи христіанства. Этикъ затрудненій не могъ избъжать и самъ Неандеръ. Въ самомъ дълъ, его представленія о христіанствъ, какъ о божественной жизни, влитой въ жизнь человъческую, отличаются такой матеріализаціей, что историкъ будетъ въ затрудненіи указать-въ чемъ и на чемъ, въ комъ и на комъ слъдуетъ наблюдать жизнедъятельность этого божественнаго элемента въ исторіи человъчества. Говоримъ: самъ Неандеръ не могъ препобъдить этого затрудненія въ своей исторіи. Возвъщать о свътлыхъ явленіяхъ, о свътлыхъ личностяхъ въ исторіи еще не значитъ говорить о божественной жизни, заквашивающей человъчество, да и фактовъ свътлыхъ въ исторіи, по изображенію самого же Неандера, немного: жизнь божественная въ исторіи человічества не столько открывается, сколько скрывается. Значитъ, опредъленіе христіанства для историка должно быть проще и яснъе. Притомъ

<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch. B. I, Abth. 1. Vorrede. S, VII. Hamburg. 1825. изданіе 1-е.



опредъленіе Неандеромъ отношенія христіанства, какъ божественной жизни, изливающейся въ жизнь человъческую, требовало совсъмъ другого раскрытія исторіи, чъмъ какое находимъ у него самого. Если христіанство, по Неандеру, подобно новой плодотворной атмосферѣ снизошло на человъчество, если оно есть внышній факторы, назначенный непосредственно и неотразимо дъйствовать на человъчество (какъ это происходить съ закваской въ мучной массъ), то дъйствіе этого фактора должно постоянно проявляться въ свойственныхъ ему сверхъестественныхъ обнаруженіяхъ. Не такъ у Неандера. Христіанство, будучи божественною жизнію, привходящею въ человъчество, уже мало, слишкомъ слабо проявляетъ себя въ свойственныхъ ему сверхъестественныхъ обнаруженіяхъ въ въка послъапостольскія, --- во второмъ и третьемъ въкъ, — а въ позднъйшіе въка въяніе этой жизни ни въ чемъ уже незамътно въ исторіи человъчества, по Неандеру. Правда, Неандеръ, чтобы скрасить подобную непоследовательность, допускаеть такое объясненіе: сначала христіанство, какъ принципъ супранатуральный, стояло въ качествъ противоположности къ элементу естественному, человъчеству, и потому заявляло себя чудесами (въкъ апостольскій), потомъ христіанство начало приходить мало-помалу въ гармонію съ человъчествомъ, а потому стало обнаруживать себя въ фактахъ, свойственныхъ самой человъческой жизни, отсюда чудесъ стало меньше (въкъ послъапостольскій), наконецъ, когда человічество сопрониклось христіанствомъ, чудесъ не стало (IV и позднъйшіе въка). Но это въдь теорія, которая такъ и останется теоріей. Эта теорія тімъ менье убъдительна, что съ наибольшимъ проникновеніемъ христіанства въ человівчество совпадаетъ по самому же Неандеру упадокъ и извращеніе церкви,—IV-й и позднъйшіе въка. Отсюда видно, что исторія церкви Неандера не есть удовлетворительное приложеніе идей его объ отношеніи элемента сверхъестественнаго и естественнаго къ исторіи христіанской. Что касается до стремленія Неандера быть назидательнымъ въ своей исторіи, то, отдавая дань уваженія наміренію историка, мы, однакожъ, должны

Digitized by Google

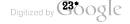
замътить, что оно имъло и свое невыгодное вліяніе на характеръ его исторіи. Что дъйствительно назвать назидательнымъ-вопросъ субъективный. Вследствіе этого, подчиняясь своему личному вкусу, онъ подробно излагаетъ такія историческія явленія, которыя сами по себъ слишкомъ незначительны въ ряду другихъ явленій и которыя едва ли заслуживали мъста въ общей церковной исторіи. Съ этимъ вмъстъ соединялся другой недостатокъ: когда фактъ представлялъ назидательность, историкъ относится къ нему не такъ критически какъ бы слъдовало; не придавая значенія видъніямъ и чудесамъ при другихъ случаяхъ, онъ готовъ върить имъ, если лица, которымъ приписываются подобныя вещи, были по душъ Неандеру, какъ образцы добродътели и благочестія. Масштабъ, при помощи котораго должно происходить опредъление внутренней истинности явления, выпадаетъ изъ рукъ историка...

II. Теперь войдемъ въ разсмотрение того, какъ разрешается Неандеромъ другой серьезный съ научной церковноисторической точки зрѣнія вопросъ, именно: въ какомъ отношеніи христіанство, какъ абсолютная истина, абсолютное совершенство, стоитъ въ конечной природъ человъка съ ея перемънчивостію и неустойчивостію въ истинъ и добръ. Если они не исключаютъ себя взаимно, то въ чемъ и какъ примиряются онъ въ исторіи? Съ этимъ мы приходимъ къ разсмотрвнію самыхъ существенныхъ сторонъ Неандеровой исторіи. Отношеніе это понимаетъ Неандеръ нъсколько мистично, но тъмъ не менъе не въ ущербъ ни для характера христіанства, ни для достоинства человъчества. Божественная жизнь, по сужденію Неандера, во Христв выразилась и представилась самымъ совершеннымъ образомъ. "Въ Немъ, какъ первообразъ, какъ второмъ Адамъ, христіанство явилось во всей своей полнот'я, поэтому явилось возвышеннымъ надъ всеми противоположностями. Но что во Христъ было единымъ, всецълымъ, то въ дальнъйшемъ развитіи, какое вышло отсюда для человъчества, должно было индивидуализироваться, получить частныя формы, видовыя отличія". Единая божественная жизнь должна была

видоизмъняться, выражаться многообразно, входя въ разнообразіе челов'в ческой жизни. Христіанство не должно было уничтожать естественныхъ свойствъ индивидуумовъ, а просвътить, очистить, возвысить ихъ, отсюда должны были возникнуть такія или другія формы жизни христіанской, и каждая должна была отобразить въ свойственномъ ей родъ всецълую жизнь Христа или вообще божественную жизнь. Но ни въ какой формъ христіанской жизни божественная жизнь Христа не представлялась во всей цълости и полнотъ; каждая форма выражала какую-нибудь одну сторону христіанства, такъ что одна форма пополняла другую и въ свою очередь нуждалась въ другой для своей полноты. И только во всей совокупности явленій, въ теченіе всей исторіи, всецізный и полный Христосъ или Его божественная жизнь приходить къ своему выраженію. Таково по воззрѣнію Неандера, отношеніе абсолютно совершеннаго христіанства къ измѣнчивости и многообразію человъческой жизни-въ лучшихъ и наиболъе ясно выражающихъ собою христіанство направленіяхъ въ исторіи. Но не всв направленія были именно таковы, были направленія и нездравыя, патологическія; были такія формы въ исторіи христіанства, въ которыхъ человъческое брало перевъсъ надъ божественнымъ и которыя вмѣсто того, чтобы служить пополненіемъ другихъ формъ христіанства, развивались до противоположности въ отношеніи этихъ послѣднихъ, исключая себя взаимно. Однакожъ Неандеръ не допускаетъ, чтобы эти противоположности развивались въ безконечность; они по Неандеру, на извъстной точкъ своего развитія, должны снова войти въ кругъ здравыхъ явленій и съ своей стороны восполнить общую совокупность целаго христіанскаго историческаго развитія. Неандеръ въ своей исторіи и вызываетъ предъ читателемъ эти разнообразныя формы христіанской мысли и жизни, эти противоположности направленій. И вотъ предъ нами какъ противоположности: внъшнее и внутреннее благочестіе, привязанность къ міру и борьба съ нимъ, раціоналистическое и супранатуралистическое направленіе, спекулятивное и практическое богословствованіе и пр. Всѣ эти явленія, отклоняясь одно отъ другого, затѣмъ снова встрѣчаются; враждуя одно съ другимъ, затѣмъ снова сближаются. Когда явленія встрѣчаются и объединяются, тогда обще-церковное развитіе дѣлаетъ шагъ впередъ. Явленія какъ бы для того и расходятся, чтобы всестороннѣе обнять истину. Эта враждебность явленій и объединеніе ихъ, борьба ихъ и взаимное примиреніе и есть движущій принципъ Неандеровой исторіи 1).

Спѣшимъ пояснить эту Неандерову теорію болѣе нагляднымъ образомъ — примърами изъ самой его исторіи. Христіанство, единое въ главъ его — Христъ, уже распадается на четыре формы въ лицъ апостоловъ. Или, говоря языкомъ Неандера, единая божественная жизнь Христа индивидуализируется въ апостолахъ сообразно съ ихъ личными особенностями. Вотъ какъ Неандеръ говоритъ объ этомъ: "Этотъ законъ, — который мы только что указали, — находить себъ примъненіе въ тъхъ, кто между Христомъ и послѣдующимъ развитіемъ церкви образуютъ изъ себя посредствующихъ членовъ, въ этихъ органахъ и носителяхъ Его духа для всъхъ послъдующихъ въковъ, — именно въ апостолахъ. Уже здъсь пониманіе и представленіе божественной истины, при всемъ ея единствъ, выражается въ четырехъ главныхъ направленіяхъ, какъ это ясно становится, если мы сравнимъ между собою, говоритъ Неандеръ, Іакова и Петра, Павла и Іоанна. Духъ Христовъ, нисколько не стъсняя индивидуальныхъ особенностей въ апостолахъ, а напротивъ одушевляя оныя своимъ дыханіемъ, въ тоже время еще слишкомъ мощно обнаруживалъ свою силу касательно этихъ особенностей и потому различія въ апостолахъ не могли развиться до исключающихъ себя противоположностей одно къ другому. Различіе въ этомъ случав было подчинено высшему единству" <sup>2</sup>). Въ дальнъйшей исторіи христіанства тв или другія свойства человъческой природы склоняли однихъ христіанъ болѣе къ этому изъ указанныхъ апостольскихъ направленій, другихъ къ другимъ.

<sup>2)</sup> Neander. Allgem. Geschichte. B. I. Abtheil I, s. 185.



<sup>1)</sup> Herzog. Real-Encykl. X, 241-2. Art. Neander.

Въ свою очередь христіане понимали эти направленія то такъ, то иначе. И вообще, чъмъ большій кругъ послъдователей пріобрътало христіанство, чъмъ различнъе они были, тъмъ больше видоизмънялся и образъ пониманія и усвоенія христіанства. Однѣ изъ этихъ формъ считаетъ Неандеръ здравыми, стоящими въ связи съ первоначальнымъ христіанствомъ, другія—нездравыми, патологическими, идущими въ сторону отъ христіанской истины. Къ нездравымъ, болъзненнымъ явленіямъ въ первоначальной христіанской исторіи Неандеръ относить Евіонитовъ, Гностиковъ, Манихеевъ, потому что въ нихъ человъческое, въ особенности наслѣдованное отъ древней культуры, затемняло и помрачало свътлые лучи христіанской истины, жизнь божественная не господствовала надъ жизнію человъческой 1). Одновременно съ указанными болъзненными формами христіанства въ остальномъ обществъ христіанскомъ развивались направленія и формы, однъ съ другими несогласныя, но все же здравыя. Такими здравыми формами христіанства были: неодинаковыя направленія въ церкви, борющейся съ гностицизмомъ. Именно одни изъ членовъ церкви совершенно не признавали никакой истины въ гностицизмъ, прерывали съ нимъ всякія связи, другіе, напротивъ, не отказывали въ существованіи истины и въ самомъ гностицизмъ, находили здъсь стремленія, которыя заслуживали удовлетворенія. Въ связи съ этимъ, одни находили, что христіанство есть религія супранатуральная и потому она не можетъ терпъть никакого потворства притязаніямъ разума, другіе, напротивъ, утверждали, что въ христіанствъ сверхъестественное и человъческое-разумное-должны приходить въ гармонію. Здісь лежало зерно неодинаковаго богословствованія церкви Римской и церкви Александрійской. Неандеръ указываетъ и другія здравыя формы христіанской жизни, которыя, оставаясь здравыми, въ тоже время различались одна отъ другой. Такъ греческая народность, легко подвижная, одаренная богатыми духовными силами, живая



<sup>1)</sup> Neander. Ibid., s. 286, 278.

и стремительная дала основаніе церкви восточной съ ея разнообразіемъ богословскихъ направленій; напротивъ римская народность, не столь живая и подвижная, любившая порядокъ и дисциплину, любивщая держаться традицій, наложила свой характеръ на церковь римскую, придавъ ей свои качества. Частнъе: христіанское богословіе первохристіанской церкви было одного характера въ Александріи, другого въ малой Азіи, еще другого въ Римъ и отличнаго отъ всъхъ нихъ въ Кареагенъ. Во всемъ этомъ высказались индивидуальныя свойства мъстностей и народовъ и различныхъ историческихъ условій, среди которыхъ насаждалось христіанство. Вообще человъческія формы условливали историческій характеръ христіанства. Несмотря на различіе видовъ христіанства, опредълявщихся указанными условіями, все это были виды, по Неандеру, чисто христіанскіе <sup>1</sup>). Между этими разнообразными видами христіанства возникали противоборство, несогласія, споры, но они вели только къ тому, что историческое христіанство вступало въ новый моментъ своего развитія. Такъ, по Неандеру, борьба съ гностицизмомъ привела христіанъ къ болѣе ясному, сознательному пониманію какъ всего круга христіанскихъ истинъ, такъ въ особенности отдъльныхъ сторонъ въ христіанскомъ ученіи <sup>2</sup>). Борьба съ монтанизмомъ привела церковь къ великой истинъ, что ожиданія монтанистовъ будто Духъ св. непремѣнно будетъ проявлять себя и въ послъдующей церкви, какъ въ въкъ апостольскій, въ чрезвычайныхъ дарахъ, пророчествахъ, излишни, такъ какъ Духъ св. теперь дъйствуетъ своимъ оживляющимъ вліяніемъ на всю совокупность человъческой жизни въ ея натуральномъ теченіи <sup>3</sup>). Столкновеніе Александрійской богословской школы съ противоположными ей школами имъло въ результатъ то, что вся церковь признала значение спекулятивнаго, умосозерцательнаго элемента въ христіанскомъ богословіи 4).

<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch. B. I. Abtheil. I, S. 278-280.

<sup>2)</sup> Neander. Ibid., S. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Neander. Ibid., S. 289.

<sup>4)</sup> Neander. Ibid., S. 306.

Изложивъ теорію Неандера о томъ, какъ христіанство, переходя въ человъчество, индивидуализируется, принимаетъ разнообразныя формы, и пояснивъ эту теорію наглядными примърами, мы должны произнести свое сужденіе о такомъ методъ построенія исторіи. Воззръніе Неандера, высказывающееся въ данномъ случав, величественно и симпатично. Историкъ, разсматривая исторію съ такой точки зрѣнія, имъетъ возможность излагать всъ явленія христіанской жизни съ равнымъ интересомъ, равнымъ вниманіемъ, всѣ они дороги ему. Этимъ условливается, такъ сказать, любвеобильность историка ко всвмъ фактамъ исторической жизни. Исторія пріобрівтаеть характерь разнообразія, постояннаго движенія, полной жизни. Можно только пожальть, что нашъ историкъ прикладываетъ свой методъ къ дълу не съ такою послѣдовательностію, рѣщительностію и повсюдностію, какъ бы это было желательно. Но этому мъшала историческая объективность Неандера, онъ боялся, какъ бы, подгоняя историческіе факты подъ мірку своей теоріи, не стереть дъйствительнаго облика церковно-историческихъ явленій. Вообще нужно сказать, что указанный методъ Неандера весьма плодотворенъ для исторіи. При такой широтъ воззрѣній, при такой любвеобильности пониманія историческаго движенія, какъ это находимъ у Неандера, одна великая опасность грозитъ ему: какъ бы не перемъшать историческія формы, хорошо выражающія христіанство, съ формами, искажающими оное. Далекій отъ Арнольдова пристрастія къ ересямъ, Неандеръ, правда, старается положить разграничительную черту, отдъляющую ересь отъ истиннаго выраженія истинно-христіанской жизни въ исторіи; Неандеръ говоритъ: "если въ историческомъ ходъ развитія сила духа Христова не господствуетъ болъе надъ человъческимъ элементомъ, а напротивъ человъческое конечное получаетъ господствующее значеніе, то возникають взаимно исключающія себя односторонности, пренебрегающія той или другой стороной божественной истины" 1). Въ этой-то одно-



<sup>1)</sup> Neander. Ibid., S. 186.

сторонности и заключается по нему сущность ереси. Но какъ трудно въ такомъ случав отделить ересь отъ истиннаго ученія, когда, по Неандеру, каждая индивидуальная особенность и лица, и мъстности, и національности должна была налагать такой или другой, болве или менве, человвческій оттънокъ на самое воспринятое христіанство? И мы дъйствительно видимъ, что Неандеръ болве на словахъ, чъмъ на дълъ, разграничиваетъ ересь отъ церковнаго ученія. На это особенно хорошо указываетъ слъдующее сознаніе самаго Неандера. Сопоставляя ересь и церковное пониманіе христіанства, объ ихъ различіи онъ замізчаетъ: "въ ересяхъ единство христіанства распадается на многія, взаимно исключающія другъ друга, противоположности, развитіе же церковной теологіи отличается (отъ подобныхъ крайностей) только тъмъ, что здъсь единство христіанскаго сознанія выражается съ большею силою, и потому дізло не доходитъ до ръзко исключающихъ одна другую противоположностей, но также и здъсь, замъчаетъ онъ, положенное въ основъ единство не можетъ оставаться безъ появленія противоположностей, но только онв подчиненнаго характера" 1). Слъдовательно, по Неандеру, выходитъ, что всякое богословское направленіе относительно истинно и относительно неистинно. И ересь и церковное ученіе относительно истинны и относительно неистинны. Не будеть абсурдомъ съ точки зрѣнія Неандера сказать, что по нему церковное ученіе есть ничто иное какъ ересь, только не развившаяся до своихъ крайностей, а ересь есть также, болъе или менъе недоразвившееся, правильное ученіе. Смъшеніе ереси и церковнаго ученія очевидно. Послъ этого нисколько неудивительно, если въ исторіи Неандера монтанизмъ представляется такою же законною формою выраженія христіанства, какъ и ученіе прочей церкви, полемизировавшей противъ монтанизма; если монархіане рѣшительно становятся на одну доску предъ судомъ исторіи вмъстъ съ борцами противъ этого направленія, вышед-



<sup>1)</sup> Neander, ibid., S. 279.

шими изъ Александрійской школы, — Оригеномъ, и пр. Главное, отъ чего зависила эта особенность исторіи Неандера, состоитъ въ томъ, что онъ, съ своей точки зрѣнія, не допускалъ, чтобы какая-либо опредѣленная форма ученія христіанскаго имѣла право въ исторіи выставлять себя какъ истинную въ противоположность другимъ — неистиннымъ. Словомъ, онъ не допускаетъ мысли о бытіи въ каждое данное время господствующей церкви, господствующей во имя присущей ей истины.

Спускаясь въ своей исторіи отъ обозрѣнія направленій въ христіанствъ, какъ главныхъ носителей божественной жизни Христа, къ болъе второстепеннымъ, дробнымъ проявленіямъ и органамъ этой божественной жизни-отдъльнымъ христіанскимъ личностямъ, индивидуумамъ, Неандеръ съ большимъ вниманіемъ останавливается на этомъ, въ высшей степени подвижномъ, элементъ человъчества, однакожъ выражающемъ собою, такъ или иначе, по нему, полноту Христа. Его уваженіе предъ индивидуальною христіанскою жизнію, его внимательность къ личностямъ церковной исторіи, его способность понять и описать ихъ принадлежатъ къ отличительнымъ чертамъ его, какъ историка. Неандеръ имъетъ въ такой мъръ, въ какой не имъетъ никакой другой историкъ не только уваженіе, но даже благоговъніе предъ христіанскими индивидуальностями: индивидуальность для него начто священное. И это уважение опирается у него на глубокомъ основаніи, онъ благоговъетъ предъ ними, какъ предъ носителями и органами христіанской жизни. Отсюда онъ становятся однимъ изъ важнъйшихъ предметовъ его исторіи. Съ великою преданностію дълу историка, съ великою заботливостію онъ стремится постигать образы христіанской индивидуальной жизни и найденную имъ драгоцънность извлекаетъ на свътъ во всемъ ея блескъ и цълостности. Изъ этой преданности дълу проистекаетъ у Неандера способность влагать жизнь въ историческіе индивидуумы, находить и открывать христіанскую жизнь подъ каждой покрышкой, въ каждой формъ, повидимому даже чуждой требуемаго содержанія. Цівль изо-

браженія индивидуальностей, какъ носителей христіанской жизни, въ отношеніи къ задачь церковно-исторической прекрасна 1). По Неандеру, христіанство должно постепенно проникнуть все человъчество, преобразуя его, и въ этомъ процессъ реформированія каждому времени и національности предуказана свойственная ихъ характеру извъстная миссія. Но на чемъ другомъ наблюдать это преспъяніе христіанства, какъ не на отдъльныхъ, болъе выдающихся личностяхъ, служащихъ средоточными пунктами и какъ бы маячными огнями для жизни остальныхъ? Неандеръ именно хочетъ показать, какъ въ лицъ индивидуумовъ созръвало для христіанской жизни цілое общество, сложенное изъ такихъ единицъ 2).. Но, къ сожалѣнію, въ своемъ стремленіи характеризовать общее чрезъ индивидуальное, целое чрезъ частное, Неандеръ заходитъ слишкомъ далеко. У него въ исторіи индивидуальное слишкомъ перевѣшиваетъ общее. Общество христіанъ для него какой-то внішній аггрегатъ индивидуумовъ, цълое распадается на отдъльныя личности. Отсюда, въ исторіи Неандера отдільное лицо получаетъ преимущественное значеніе предъ цізлымъ обществомъ, индивидуализированное предъ коллективнымъ. Вмъсто цълой церкви мы имъемъ предъ собою только совокупность отдъльныхъ, исполненныхъ христіанскою жизнію, индивидуумовъ 8). Съ этимъ естественно соединяется, что біографическій элементъ получаетъ въ его исторіи исключительное мъсто, исторія грозить распасться въ рядъ біографій. До какой степени любовь къ біографическимъ очеркамъ увлекала Неандера, объ этомъ можно судить хотя по слъдующему примъру: Неандеру нужно было описать окончательную судьбу оригенистовъ, и вотъ онъ, разсказывая объ этомъ, вплетаетъ въ разсказъ біографіи: Епифанія Кипрскаго, Іеронима и подробно Златоуста, только потому, что такъ или иначе эти лица замъщаны были въ споры изъ за оригенистовъ. Съ указаннымъ недостаткомъ соединяется



<sup>1)</sup> Herzog. Real-Encykl. B. X, S. 242.

<sup>3)</sup> Neander. Ibid., B. I, Vorrede von Ullmann. S. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Herzog. Real—Encykl. X, 243.

другой недостатокъ: при всей живости церковно-историческаго движенія въ исторіи Неандера, при всемъ богатомъ разнообразіи характеровъ, Неандеровой исторіи не достаетъ однакожъ въ собственномъ смыслъ идеи развитія. Хотя индивидуумы и смѣняются въ теченіе исторіи, но главныя черты, изъ которыхъ слагается ихъ историческое значеніе, въ одномъ какъ и другомъ индивидуумъ остаются однъ и тъ же; поэтому, несмотря на перемъну мъстъ и временъ, предъ нами является все одинъ и тотъ же обликъ, все одни и тъ же элементы божественной жизни, только иначе комбинированные, и развитія историческаго — нътъ. Да и моглоли быть иначе, если возьмемъ во вниманіе слѣдующее признаніе самого Неандера: "человівческая природа, оставаясь одною и тою же по своему существу, постоянно должна одинаковымъ образомъ относиться къ христіанству, ея главныя направленія во злів, какъ и добрів, одни и тів же, хотя по различію временъ и бывають различны формы, подъ которыми эти направленія обнаруживаются 1). Поэтому, если читатель и охотно слъдуетъ за Неандеромъ, когда онъ въ исторіи вызываеть тоть или другой индивидуумь и посвящаетъ насъ въ жизнь ихъ съ ея многоразличіемъ, однакожъ въ концъ концовъ остается чувство неудовлетворенности, потому что мысль не находитъ того, что указывало бы на дъйствительное движение исторической жизни. Предъ нами картинная галлерея безъ конца, въ которой мы видимъ образы всегда схожіе одни съ другими и въ которой наконецъ впечатлительность нашего духовнаго зрѣнія сильно притупляется <sup>2</sup>). Если и происходитъ постоянное движеніе, смѣны явленій въ исторіи Неандера, однакожъ мы, по выраженію Баура, не знаемъ — впередъ или назадъ движется исторія, радоваться намъ или печалиться 3).

III. Намъ остается еще разсмотръть: какъ Неандеръ разръшаетъ третій и послъдній вопросъ изъ указанныхъ нами

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Baur. Die Epochen d. Kirchl. Geschichtschreib. S. 217.



<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch. B. I. Abtheil. I. S. I, Hamburg. 1825. Изд. 1-е.

<sup>2)</sup> Herzog. Real—Encykl. X, 243.

выше, съ которыми необходимо встръчается историкъ ищущій правильнаго рішенія церковно-исторических задачъ. Это именно вопросъ объ отношеніи христіанства, какъ религіи духа и жизни въ духъ, къ христіанству, развившемуся въ опредъленныя историческія формы церковности, къ христіанству, поскольку во главъ церкви стоитъ іерархическій элементъ съ его вліяніемъ на внѣшній христіанскій культъ-богослужение и регулирование догмы христіанской. Напередъ замътимъ, что разръшение этого вопроса такъ мало удачно у Неандера, что этотъ пунктъ можно назвать Ахиллесовой пятой Неандеровой исторіи. Неандеръ считаетъ непримиримыми понятія: христіанство и церковь, онъ признаетъ то и другое за двъ различныя, исключающія другъ друга, области. О томъ, что онъ разъединяетъ понятія--христіанство и церковь, Неандеръ заявляетъ уже самымъ заглавіемъ своей исторіи, когда надписываетъ свой трудъ: исторія христіанской ремиіи и-церкви. Для Неандера истинная церковь — это всв христіане, а церковь съ внышнимъ авторитетомъ, церковь заправляющая христіанскимъ. обществомъ и регулирующая и внъшній культъ и догмуесть явленіе ненормальное. Всв христіане — церковь, всв они священство и другой церкви и другого священства натъ и быть не можетъ-утверждаетъ Неандеръ. Когда Моисей высказалъ желаніе, — развиваетъ свою теорію Неандеръ, чтобы духъ Божій почивалъ на всъхъ и всъ сдълались пророками, то это было пророчествомъ о томъ, что осуществлено чрезъ Христа. Теперь уже нътъ особеннаго священства, особеннаго класса пророковъ, чрезъ которыхъ совершалось бы развитіе царства Божія и отъ которыхъ зависилобы религіозное сознаніе общества. Такъ какъ Христосъ уничтожилъ то, что раздъляло людей отъ Бога и такъ какъ Онъ вводитъ всъхъ въ общение съ Богомъ, то съ этимъ сглажена всякая разграничительная черта, полагавшая различіе между людьми. Христосъ, пророкъ и первосвященникъ для всего рода человъческаго, содълался концемъ всякаго спеціальнаго пророческаго и священническаго служенія. Теперь нътъ уже ни духовныхъ, ни мірянъ, но всь, какъ

христіане, стали людьми, одушевленными духомъ Божіимъ <sup>1</sup>). Отсюда происходитъ то, что Неандеръ разсматриваетъ іерархическій элементъ церкви, какъ явленіе ненормальное, антипатично относится къ богослуженію, какъ учрежденію внъшнему насчетъ внутренняго служенія Богу, а на регламентированіе христіанской догмы на соборахъ голосомъ пастырей церкви смотритъ какъ на узурпацію правъ, принадлежащихъ каждому христіанину, какъ священнику... Въ данномъ случав вполнв можно согласиться съ однимъ критикомъ Неандеровой исторіи (Ульгорнъ), который говорить: "исторія христіанства Неандера написана, какъ комментарій къ евангельской притчъ о закваскъ, каковая притча изображаетъ внутреннее проникновеніе человъчества божественною жизнію; но что касается другой притчи, служащей пополненіемъ первой и представляющей возрастаніе царства Божія со внъшней стороны, его ростъ и развитіе, какъ организма изъ-внутри ко внъ, и именно съ этой послъдней стороны по преимуществу, - разумъемъ притчу Христову о зернъ горчичномъ, - то эта притча не находитъ для себя приложенія въ исторіи Неандера" 2), что конечно несправедливо.

Теперь посмотримъ, какъ судитъ Неандеръ объ іерархическомъ элементъ въ исторіи и другихъ сторонахъ церкви, тъсно связанныхъ съ этимъ элементомъ.

Искаженіе понятія церкви, какъ всеобщаго священства, по Неандеру, началось тотчасъ послѣ временъ апостольскихъ и выразилось въ различеніи епископовъ отъ пресвитеровъ, лицъ духовныхъ отъ мірянъ <sup>8</sup>). Образованіе священнической касты условливалось, по нему, двумя причинами, которыя хотя обѣ не вытекаютъ изъ духа христіанства, однакожъ одна изъ нихъ извинительнѣе, чѣмъ другая. Первая состояла въ слѣдующемъ: "за временами первоначальнаго христіанскаго одушевленія, говоритъ онъ, за временами того изліянія Духа, которое оставляло на заднемъ планѣ различіе въ степени умственнаго образованія членовъ

<sup>3)</sup> Neander. Allgem. Gesch. B. I, Abtheil. 1, S. 104.



<sup>1)</sup> Neader. Allg. Gesch. B. I, Abtheil. 1, S. 98.

<sup>2)</sup> Herzog. Real-Encykl. X, 243.

общества, слѣдовали другія времена, въ которыя человѣческое наиболье выдвинулось въ ходь развитія церкви. Различія въ степени умственнаго образованія и христіанскаго въдънія выступили болье ярко, и потому случилось, что управленіе дълами, касающимися христіанскаго общества, стало поручаться старъйшинамъ въ церквахъ, наставленіе обществъ чрезъ слово усвоено было темъ, которые какъ учители стали во главъ . Такова по Неандеру, первая причина возникновенія спеціальнаго пресвитерства въ христіанствъ, но къ этой причинъ присоединяется еще ръшительно ненормальный факторъ; въ немъ то, этомъ последнемъ факторъ, и лежитъ истинная причина, почему общее пресвитерство замънилось пресвитерствомъ касты. "Къ тому, говоритъ Неандеръ, что вытекло изъ процесса историческаго развитія, привзошла еще идея, чуждая христіанской точки зрѣнія". Неандеръ говорить здѣсь о проникновеніи въ сознаніе христіанскаго общества воззрвній отжившаго іудаизма. "Человъчество не могло, замъчаетъ онъ, удержаться на высотъ чистой религіи духа, іудейская точка зрънія была еще близка для массъ народныхъ, перешедшихъ изъ язычества; изъ стремленія христіанства къ самобытности образовалось снова воззрвніе, родственное ветхозавізтному міровоззрѣнію, произошло омірщеніе царства Божія, явилась новая дисциплина подзаконная "1). И вотъ явилось іудейское левитство въ христіанствъ. Конечно при такомъ пониманіи іерархическаго элемента Неандеръ не могъ дать ему соотвътствующаго мъста въ своей исторіи. Антипатія къ іерархическому элементу заставляеть его сочувственнье, вопреки справедливости, относиться ко всемъ антијерархическимъ движеніямъ, начиная съ раскола кареагенскаго, произведеннаго Новатомъ, изъ какихъ бы причинъ этотъ расколъ не возникалъ; онъ видитъ въ подобныхъ случаяхъ проявленіе идей всеобщаго священства въ борьбъ съ спеціальнымъ священствомъ, идей, которыя имъли мъсто, по нему, во времена апостольскія.

<sup>1)</sup> Neander. Allgem. Gesch. B. I, Abtheil. 1, S. 106.



Несправедливо относясь къ іерархическому элементу въ исторіи церкви, не придавая ему дівйствительнаго историческаго значенія. Неандеръ такъ же относится и къ тому, что тесно соединено съ этимъ элементомъ-къ культовой сторонъ христіанскаго развитія. Для него опредъленное богослужение такое же ненормальное явление, какъ и спеціальное священство. Онъ говоритъ: "то, въ чемъ коренилось собственнъйшее существо истинно-христіанскаго культа, то, чемъ этотъ истинный культъ отличался отъ всехъ другихъ религіозныхъ культовъ, — это было воззрѣніе, которымъ первоначально опредълялась вся христіанская жизнь, именно идеей общаго христіанскаго священства и съ нею идеей богопочитанія въ духв и истинь, богопочитанія не соединеннаго ни съ какимъ временемъ, ни съ какимъ мѣстомъ, ни ограниченнаго никакимъ родомъ опредъленныхъ дъйствій, но все въ жизни одинаковымъ образомъ объемлющаго". Это собственнъйшее существо христіанскаго культа развивалось въ обществахъ христіанъ изъ язычниковъ, сначала въ противоположность іудейству, а потомъ и язычеству 1). Отсюда установленіе богослужебныхъ временъ, богослужебныхъ дъйствій и проч. Неандеръ разсматриваетъ какъ отпаденіе отъ того духовнаго богослуженія, съ какимъ единственно, по нему, и должно было оставаться христіанство. Узаконенное богослужение было, по Неандеру "ниспаденіемъ съ той точки, на которой стоялъ христіанинъ прежде, какъ служитель религіи лишь въ духѣ, и на которой онъ, нося въ себъ еще двъ природы (благодатную и грѣховную), не могъ удержаться; ниспаденіе въ область чувственности съ ея немощами, т. е. внъшнее богослуженіе, становилось тымь необходимые, чымь болые проходиль жары первохристіанскаго одушевленія". И здісь, какъ въ учрежденіи іерархіи, первая реакція противъ чистаго духовнаго богослуженія, по Неандеру, послѣдовала со стороны тогоже іудейства. "И въ этомъ случав, говорить онъ, какъ и въ отношеніи къ идев всеобщаго священства, партикуля-



<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch., ibid., s. 158.

ризмъ іудейскихъ возэрѣній затемняя истину, примѣщался къ тому, что первоначально вытекало изъчистаго развитія христіанской жизни 1). Нечего говорить, что при такомъ воззрѣніи на христіанскій культъ, Неандеръ не могъ и не хотълъ надлежащимъ образомъ цънить церковно-историческое значеніе этой формы христіанскаго развитія. Его изслъдованія находили въ этой сторонъ христіанской жизни лишь пунктъ, на которомъ онъ давалъ полную свободу своимъ горькимъ сожалвніямъ, о якобы растлвніи и искаженіи первоначальнаго христіанства въ дальнівшей его исторіи. Кромъ того, нужно сказать, что его воззрѣніе о томъ, что іерархія и христіанскій культъ слагались подъ вліяніемъ іудейства, исторически узко: древнія историческія формы никогда не повторяются въ исторіи; если іудейство и вліяло на образованіе іерархіи и богослуженія, то рядомъ съ нимъ имъли вліяніе и многія другія причины.

Не отдавая должнаго въ историческомъ отношеніи ни іерархическому элементу церковной жизни, ни твсно соединенному съ нимъ христіанскому культу, который былъ, по Неандеру, такимъ же продуктомъ іудейскаго вліянія, какимъ была и сама іерархія, Неандеръ естественно не могъ цвнить надлежащимъ образомъ и церковнаго формулированія догмы, которое совершалось на соборахъ и которое выражало въ осязательномъ видъ степень и характеръ сознанія христіанской идеи въ христіанскомъ обществъ; такое формулированіе догмы, а вмъсть и соборы уже по тому самому были неугодны ему, что они-дъло клерикальное. Съ такой, неблагопріятной для историческаго безпристрастія, точки зрівнія онъ разсматриваетъ какъ помъстные соборы II и III въка, такъ и самые соборы вселенскіе. Говоря о первыхъ, онъ хотя и не отрицаетъ того значенія ихъ, какое имъютъ вообще всякіе другіе конгрессы, но въ отношеніи къ ділу развитія церкви онъ находитъ въ нихъ весьма много невыгодныхъ сторонъ. Онъ видитъ въ нихъ фальшивое и вредное направленіе уже по тому одному, что на нихъ епископы за то



<sup>1)</sup> Neander. Allg. Gesch., ibid., S. 161.

только, что они епископы, признавались органами, просвъщенными отъ Св. Духа; онъ усматриваетъ выраженіе самообольщенія и духовной гордости со стороны епископовъ, когда они соборныя рѣшенія объявляли, сопровождая ихъмногознаменательною фразою: "изволися Св. Духу и намъ" 1). Но, кромѣ этого, соборы помѣстные онъ разсматриваетъ какъпрепятствіе для христіанскаго развитія церкви частію потому, что, устанавливая твердые законы, они тѣмъ самымъ останавливали прогрессивное теченіе дѣлъ въ христіанствѣ, частію потому, что епископы употребляли соборы, какъсредство для утвержденія своей незаконной власти надъцерковію 2).

Еще ръзче и жестче его отзывы о соборахъ вселенскихъ: онъ положительно отказывается видъть въ нихъ дъйствительную силу церкви, онъ отрицаетъ всякую авторитетность ихъ въ дълахъ въры и церкви. Неандеръ такъ говоритъ: хотя и утверждаютъ, что "собиравшимся во имя Христово епископамъ не можетъ не доставать духа Христова, и что этотъ духъ, какъ всемогущая истина, не можетъ допускать лжи, но, замъчаетъ Неандеръ, этого-то предполагаемаго условія, т. е., что епископы собирались во имя Христово, здівсь, на этихъ соборахъ, часто не достаетъ. Объ этихъ соборахъ, говоритъ онъ, часто можно сказать все, что угодно, а уже никакъ не то, что они собирались во имя Христово. Да и гдъ ручательство за то, спращиваетъ онъ, чтобы тъ, которые лишены были чувства, необходимаго для воспріятія голоса божественнаго--- могли быть органами этого божественнаго голоса для остальной церкви?" Этого мало по Неандеру. "Въ духовныхъ и святыхъ вещахъ отдъльное лицо вовсе не обязано подчиняться большинству, ибо духъ отдъльнаго лица чрезъ свою свободу, чрезъ чистоту своей воли, можеть въ ходъ христіанскаго развитія упреждать и цълое множество, особенно если это множество соединено не духомъ истины, а духомъ своего времени. Отдъльное лицо можетъ становиться поборникомъ христіанской свободы, тогда какъ

<sup>2)</sup> Neander. Allgem. Gesch. B. I. Abtheil. 1. S. 113.



<sup>1)</sup> Placuit nobis Spiritu Sancto suggerente (Cypr.).

множество можетъ быть плънено въ рабство. Если отдъльныя лица, подчиняясь духу истины, могуть, упреждая множество, приходить къ надлежащей истинъ, то неужели они и при этомъ обязаны подчиняться господствующему духу неправды "-выраженіемъ которой, по Неандеру, бывали соборы? "Да если бы, замъчаетъ Неандеръ, чрезъ вселенскій соборъ и говорилъ духъ истины, то приговоръ онаго можетъ быть обязателенъ только для того, кто, руководясь собственнымъ духомъ истины, призналъ бы подобный приговоръ върнымъ, на основаніи божественнаго слова". Въ противномъ случав, "это было бы уничиженіемъ предъ человъческимъ авторитетомъ; съ этимъ рабство духа полагалось бы на мъсто того истиннаго смиренія, которое воздаетъ честь единому Богу, какъ Духу абсолютной истины и которое содълываетъ насъ свободными, освобождая отъ рабства предъ человъческимъ ослѣпленіемъ" (der Wahn) 1). Таковъ взглядъ Неандера на соборы вселенскіе. Можно ли что-либо сказать большее въ ихъ укоризну? Какое уваженіе можетъ питать къ соборамъ тотъ, кто, не обинуясь, допускаетъ, что соборы могутъ лгать? А потому Неандеръ въ исторіи церкви слишкомъ мало придаетъ положительнаго значенія соборамъ и даже соборамъ вселенскимъ. И когда говоритъ онъ о соборахъ вселенскихъ въ своей исторіи, то въ такомъ неблагопріятномъ для нихъ духъ, что становится вовсе непонятнымъ такое нерасположеніе къ нимъ историка. Такъ, весь ходъ III вселенскаго собора онъ готовъ сводить, если такъ можно сказать, къ личному зажигательству знаменитаго Кирилла Александрійскаго. Не придавая харектера истинности ръшеніямъ соборовъ вселенскихъ, остается, съ точки зрѣнія Неандера, неразрѣшимымъ вопросъ: гдѣ въ церкви искать истины христіанской, если ея нътъ въ соборажъ вселенскихъ и когда ее нельзя искать во мнфніяхъ частныхъ лицъ, ибо мнфнія этихъ последнихъ могутъ быть такъ же различны, какъ и безосновательны. Если христіанской истины нътъ въ ръшеніяхъ соборовъ вселенскихъ и ее нътъ возможности отыскать

Digitized by GOOSIC

<sup>1)</sup> Neander. Allgem. Gesch. B. I, Abtheil. 2. S. 509-510. **ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРІОГРАФІЯ.** 

у частныхъ лицъ, то гдъ же въ церкви находить ее? Съ точки зрънія Неандера получается печальный отвътъ: нигдъ...

Приведенныхъ нами воззрѣній Неандера относительно іерархіи, христіанскаго культа и соборовъ достаточно, чтобы убъдиться: какъ мало удовлетворительно разръшенъ имъ вопросъ объ отношеніи христіанства, какъ религіи духа, къ христіанству, какъ совокупности опредъленныхъ, установленныхъ теченіемъ исторіи, церковныхъ формъ. Идеальная религія христіанская для него остается безъ осязательнаго проявленія въ исторіи христіанства: она сама по себъ, а церковь сама по себъ. Недостатокъ этотъ особенно отозвался невыгодно на изложеніи Неандеромъ исторіи съ IV вѣка, когда іерархія, культь и догматическая дізятельность церкви достигаютъ высшаго развитія. Неандеръ накладываетъ мрачный колоритъ на всю церковную исторію съ IV вѣка; исторія эта превращается въ плачевную пъснь, іереміаду о несовершенствахъ церкви. Разбираемый недостатокъ замѣтенъ не для одного православнаго читателя Неандеровой исторіи, онъ бросается въ глаза и протестантамъ; его воззрѣнія на отношеніе христіанства и церкви не удовлетворяютъ и послъднихъ. Протестантскіе критики Неандера (напр. Ульгорнъ, Шаффъ и др.) прямо заявляютъ объ этомъ видномъ недостаткъ его исторіи, потому что его воззрѣнія на отношеніе христіанства и церкви напоминаютъ скорве возэрънія квакеровъ, баптистовъ, чъмъ доктрины болъе строгаго протестантства 1).

Нужно ли упоминать, что научная дѣятельность Неандера не осталась безъ сильнаго вліянія на ученыхъ богослововъ Германіи? Около него сгруппировался весьма широкій кругъ учениковъ, составляющихъ его школу. Кълучшимъ между ними принадлежатъ: Ульманъ, Гагенбахъ, Герике, Куртцъ, Герцогъ, Шаффъ и проч.

Если въ заключеніе нашего очерка о Неандерѣ посмотримъ на то, какое значеніе имѣлъ этотъ историкъ въ развитіи нашей русской, церковно-исторической литературы, то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Herzog. Real-Encykl. X, 243—244. Schaff. Gesch. der Apost. Kirche. S. 102. Leipz., 1854.



должны будемъ признать, что его труды не остались безъ нъкотораго вліянія въ указанной литературъ. Безъ сомнънія, Неандеръ имълъ особенно сильное вліяніе на литературу и ученыхъ своей страны въ тридцатыхъ, сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ текущаго стольтія. Но трудно надъяться, чтобы въ это-жъ самое время Неандеръ нашелъ себъ сочувствіе и послѣдователей въ русской церковно-исторической литературъ. Въ тридцатыхъ, сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ наши богословы еще съ боязливостію смотръли на протестантскихъ богослововъ, частію потому, что въ нихъ еще не выдохлась старая закваска прежнихъ русскихъ школъ. воспитывавшихся на латыни и латино-католическихъ авторитетахъ, частію потому, что въ высшихъ духовныхъ сферахъ подозрительно смотрели на протестантскихъ богословскихъ писателей, въ сочиненіяхъ которыхъ предполагались лишь однъ ереси, опасныя для чистоты въры. Неандера, поэтому, читали и изучали гораздо меньше, чамъ сколько можно было ожидать того. Съ теченіемъ времени старая латынь и боязнь западныхъ, протестантскихъ, ересей потеряли свое значеніе. Неандера стали читать всі, кто призванъ былъ изучать церковную исторію, но въ это времяотъ 50-хъ до нынъшнихъ годовъ — богатство другихъ церковно-историческихъ протестантскихъ сочиненій дізлало невозможнымъ господство Неандера въ умахъ русскихъ богослововъ. Многіе спеціальные вопросы лучше, шире, основательнъе и, пожалуй, безпристрастнъе, часто на основаніи новыхъ источниковъ, изследованы другими, помимо Неандера, протестантскими учеными. Напримъръ, кто въ настоящее время можетъ удовлетвориться изслъдованіями Неандера о гоненіяхъ, церковно-отеческой литературъ, исторіи іерархіи и богослуженія? Все это въ настоящее время представляется для каждаго русскаго историка, знакомаго съ протестантской литературой, недостаточнымъ, не полнымъ, нъсколько устаръвшимъ. Поэтому, искать какого либо вліянія Неандера на ученыхъ богослововъ нашихъ дней — нельзя. Никто не возьметъ на себя смълости воспользоваться Неандеровыми взглядами по какому либо вопросу и выступить

съ подобнымъ изслъдованіемъ въ свътъ, если не желаетъ прослыть человъкомъ незнакомымъ съ еще болье новой протестантской литературой. Вследствіе указанныхъ нами причинъ, искать болъе или менъе обширнаго вліянія Неандера на умы русскихъ церковныхъ историковъ нельзя ни въ то время, когда особенно процвъталъ Неандеръ въ своей странь, ни въ текущее время, когда знакомство для русскихъ историковъ съ протестантской литературой сдълалось непремѣнною обязанностію. Однакожъ нельзя отрицать по крайней мъръ нъкотораго вліянія Неандера на нашу литературу. Во главъ лицъ, относившихся съ особенною любовію и сочувствіемъ къ Неандеру, можно поставить покойнаго профессора церковной исторіи въ М. Дух. Академіи А. В. Горскаго, Авторъ "исторіи Моск. Дух. Академіи" прямо замѣчаетъ о Горскомъ, что "Неандеръ былъ любимѣйшимъ руководителемъ Горскаго въ области историческихъ изслѣдованій" 1). Нътъ сомнънія, что авторъ исторіи Академіи разумъетъ подъ историческими изслъдованіями Горскаго не печатные труды его, не его монографіи. У Горскаго нътъ изслѣдованій, которыя бы по своему предмету были общими съ Неандеромъ. То, что составляетъ предметъ монографій Горскаго, у Неандера изслъдовано очень кратко въ "исторіи" и не представляетъ общаго съ этимъ трудомъ знаменитаго нъмецкаго ученаго. Но Неандеръ отразился собственно въ академическихъ лекціяхъ Горскаго. Будучи знакомъ съ рукописными лекціями Горскаго, я могу съ рѣшительностію утверждать, что Неандеръ побудилъ Горскаго забросить старыя латинскія историческія сочиненія, которыми онъ руководился сначала своей профессорской деятельности, и работать частію по Неандеру, частію самостоятельно, но съ полнымъ забвеніемъ прежней латинской литературы. Есть отдълы въ лекціяхъ Горскаго, которые несомнънно взяты у Неандера, хотя и значительно переработаны частію на основаніи личнаго знакомства съ источниками, частію по другимъ, преимущественно нѣмецкимъ, монографіямъ и статьямъ. Сюда

<sup>1)</sup> Смирнова С. Исторія М. Д. Академіи до ея преобразованія, стр. 40. М. 1879.



можно отнести исторію гоненій, исторію борьбы христіанскихъ императоровъ съ язычествомъ, исторію церковной литературы первыхъ трехъ въковъ и исторію церковнаго ученія того же времени. Вообще Горскаго можно считать послѣдователемъ Неандера, но съ ограниченіями 1). Больше всего сближало Горскаго съ Неандеромъ сродство духа. Иногда называли Горскаго даже "русскимъ Неандеромъ". Мы далеки отъ того, чтобы думать, что будто Горскій сдѣлалъ столько же для церковно-исторической науки, сколько Неандеръ. Горскій былъ знающимъ свое дѣло піонеромъ русской церковно-исторической науки, принимая во вниманіе то, что сдълано имъ въ литературъ. Но если обратимъ вниманіе на духъ, направленіе, идеи ученой дізтельности Горскаго, то въ этомъ нельзя не усматривать большого сходства между нимъ и Неандеромъ (въ особенности, если мы возьмемъ Горскаго не въ томъ видъ, какъ онъ обнаружилъ себя въ литературъ, а въ цъломъ его образъ: по нашему мнѣнію, Горскій какъ ученый, какъ церковный историкъ, какъ личность очень мало выражается литературными трудами,--онъ былъ выше, серьезнъе, глубже, проницательнъе и привлекательнее, чемъ какимъ рисуютъ печатные его труды). Неандеръ своею жизнію и діятельностію осуществляль любимое свое изречение: pectus est, quod theologum facit 2). Горскій быль также theologus pectoralis. Онъ нераздѣльно слилъ въ себъ изслъдователя, ученаго, съ человъкомъ въры и христіаниномъ. Его лекціи и отчасти сочиненія отражали эту замъчательную черту, сближающую его съ Неандеромъ. Неандеръ былъ историкомъ, не любившимъ говорить съ чужого голоса, старательно изучившимъ самые источники науки, былъ строго критическимъ ученымъ, та же черта отличала и Горскаго. Неандеръ былъ всегда идеаломъ для Горскаго. - Въ литературъ нашей, церковно-исторической, Неандеръ имълъ также подражателей. Мы разумъемъ по-

¹) См. нашу статью въ *Чт. общ. люб. Дух. просевыц.* 1879, кн. I, стр. 147—148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти слова въ качествъ эпиграфа украшали первое изданіе церковной исторіи Неандера.

койнаго петербургскаго профессора Чельцова. Извъстная "Исторія церкви" его, томъ I, есть простая передълка первыхъ главъ церковной исторіи Неандера. По крайней мѣрѣ съ полнымъ правомъ это можно сказать о большей части книги, гдв излагается исторія гоненій на христіанъ, борьба языческихъ писателей съ христіанствомъ и характеристика апологетики II и III въка. Впрочемъ провърка исторіи Чельцова по исторіи Неандера показываетъ, что первый не все и не въ такомъ видъ переноситъ въ свой трудъ, что и въ какомъ есть у Неандера, а съ нъкоторыми измъненіями. Нъкоторыя свъдънія переданы подробнье, чъмъ у Неандера, напримъръ, о философъ Порфиріи, о болъе замъчательныхъ мученикахъ; находящееся въ текстъ у Неандера, въ книгъ Чельцова помъщено подъ строкой и т. д. Тяжелый слогъ Неандера, обремененный длинными періодами, превращается у Чельцова въ легкій, пріятный. Есть у Чельцова пропуски сравнительно съ исторіей Неандера. Онъ пропускаетъ, напримъръ, извъстіе, встръчаемое у Неандера, что въ одно изъ гоненій (Септимія Севера) христіане покупали свою безопасность деньгами, или что въ другое гоненіе (Діоклитіана) было много такихъ исповъдниковъ, которые брали на себя этотъ подвигъ изъ видовъ корыстолюбивыхъ: они разсчитывали на денежную помощь со стороны христіанскаго общества. Въ указанныхъ случаяхъ опускаются не какія либо крайнія сужденія Неандера, но прямо историческіе факты. Видно, что Неандеръ подвергся искаженіямъ въ передълкъ. Но прежде чъмъ винить автора въ этомъ, нужно знать: зависило ли это отъ него самого или отъ какихъ нибудъ случайныхъ обстоятельствъ? (напр., отъ цензуры). Чельцовъ написалъ только одинъ томъ своей исторіи, на этомъ и закончилъ свое дъло. Слъдуетъ пожальть, что этотъ талантливый историкъ сдълалъ меньше для науки, чъмъ сколько онъ могъ 1). — Въ теперешнемъ учебникъ по церковной

<sup>4)</sup> О талантъ Чельцова, по нашему мнънію, лучше всего можеть дать понятіе его небольшая статья: "О павликіанахъ, напечатанная въ *Хр. Чт.*, 1877 г., и произнесенная въ качествъ ръчи на академическомъ актъ въ Петербургъ.



исторіи въ семинаріяхъ, г. Смирнова, въ нѣкоторыхъ изданіяхъ его можно встрѣтить также мѣста, представляющія переводъ изъ церковной исторіи Неандера. Такъ трактатъ о судьбѣ оригенистовъ въ IV и дальнѣйшіе вѣка, параграфъ о св. Максимѣ исповѣдникѣ, какъ богословѣ и писателѣ и пр. составляютъ сокращенный переводъ сужденій Неандера о тѣхъ же вопросахъ. Но нужно ли считать это признакомъ, что составитель учебника — почитатель и послѣдователь неандера или принимать за простую случайность? Мы думаемъ, что вѣрнѣе будетъ послѣднее, принимая во вниманіе, что книга г. Смирнова есть безцвѣтная компиляція, составленная по тому, что попадалось подъ руку.

Вообще вліяніе Неандера на русскую церковно-историческую литературу проявилось гораздо меньше, чѣмъ это можно было ожидать, какъ скоро знаемъ, что Неандеръ принадлежитъ къ числу самыхъ симпатичныхъ истолкователей христіанства, какихъ не только очень мало у насъ, но которые и на Западъ составляютъ явленіе исключительной важности.

## У. Фердинандъ Христіанъ Бауръ.

• Фердинандъ Христіанъ Бауръ († 1860 г.). Новотюбингенская школа и ея раціоналистическій характеръ, — въ какомъ отношеніи эта школа стоить къ раціоналистической школь конца XVIII въка?-Церковный историкъ Бауръ, свъдънія о его жизни и дъятельности, - подъ какими вліяніями развились воззрѣнія Баура на христіанство и исторію церкви?--Исчисленіе церковноисторическихъ трудовъ Баура.-Отзывы о значенія Баура.-Общіе взгляды Баура на задачу и методъ церковной исторіи.-Приложеніе принциповъ Гегелевой философіи къ построенію церковной исторіи Бауромъ.—Взглядъ его на происхождение христіанства: борьба и примиреніе петринизма и павлинизма.—Значеніе гностицизма и монтанизма въ дальнъйшемъразвитіи церкви.— Взгляды его на развитіе догмы, на христіанство въ борьбъ съ языческимъ государствомъ, на нравственныя отношенія въ христіанствъ-въ первые три въка. – Его исторія церкви отъ начала IV до конца VI въка: язычество и христіанство. -- Догматическіе споры, -- отношенія і ерархіи къ государству. --Критическія замізчанія о церковной исторіи Баура: выспренность его научноисторическихъ представленій, - сужденіе о движущихъ принципахъ въ его исторіи (борьба противоположностей), - раціонализмъ Баура. - Послѣдователи Баура и упадокъ школы. — Отношеніе русской богословской науки къ Бауру.

Въ то время, какъ возникла и развилась въ Германіи школа Неандера, извъстная съ именемъ протестантско-ортодоксальной школы, народилась и достигла замъчательнаго процвътанія въ той же Германіи другая школа совершенно противоположнаго характера. То была школа раціоналистическая, проведшая свои воззрѣнія до послѣднихъ крайностей какъ по вопросу о происхожденіи христіанства и новозавътнаго канона, такъ и по вопросу о развитіи церковно-исторической жизни вообще, начиная отъ древнъйшихъ временъ до настоящаго. Разумвемъ школу ново-тюбингенскую. Ея главные представители вышли изъ Тюбингенскаго университета, здъсь, въ этомъ же университетъ, дъйствовали въ качествъ профессоровъ и положили новое направленіе въ ходъ богословской дъятельности тюбингенскихъ ученыхъ богослововъ: раньше тюбингенцы были ревностными защитниками супранатурализма въ богословской

наукѣ, а теперь стали столь же ревностными защитниками раціоналистическихъ принциповъ въ ней. Главой тюбингенскихъ ученыхъ этого новаго направленія былъ Фердинандъ Христіанъ Бауръ.

Была ли эта раціоналистическая школа тюбингенская наслъдницей и продолжительницей въ развитіи тъхъ идей, какими заявила себя тоже раціоналистическая школа второй половины XVIII въка, о которой мы говорили выше, или она возникла и утвердилась независимо отъ прежней раціоналистической школы? Нельзя не признавать, что тюбингенская школа раціоналистическаго духа шла въ общемъ по тому же пути отрицанія общепризнанныхъ христіанскихъ воззрѣній, произвольнаго критицизма, какъ и прежняя раціоналистическая школа, и "пришла, какъ и эта, къ одному и тому же результату разрушенія церкви и христіанства". Но несомнънно также, что школа тюбингенская не была прямою преемницею дъла прежней раціоналистической школы; она возникла и развивалась независимо отъ прежней таковой же школы, потерявшей въ началѣ XIX вѣка значеніе въ кругахъ богословскихъ. Своимъ происхожденіемъ она одолжена больше всего гегельянизму. Школа эта прямо или непрямо старалась приложить къ вопросамъ о развитіи христіанства и церкви тъ идеи, какія высказаны были Гегелемъ съ цѣлію уясненія вообще исторіи человѣчества. Въ своихъ принципахъ и воззрѣніяхъ школа тюбингенская существенно расходилась съ прежней раціоналистической. Та примыкаетъ къ воззрѣніямъ, возникшимъ въ такъ называемую эпоху просвъщенія, имъла прямо практическую цъль-подорвать значеніе христіанства въ жизни современнаго общества, а эта стоитъ въ связи съ лучшими проявленіями философствующаго духа въ Германіи и приходитъ къ отрицательнымъ результатамъ вслъдствіе ложнаго пути, на какой стала здъсь наука богословская. Прежняя раціоналистическая школа въ своихъ прозведеніяхъ, была суха, малоинтересна, не имъла внышних достоинствывы изображении предметовы, напротивы ново-тюбингенская школа одъваетъ свои идеи въ заманчивую одежду научности и искусной діалектики. Прежняя была деи-

стична, новая пантеистична. Прежняя, разрушая сложившіяся представленія о христіанствів и исторіи его, на этомъ отрицательномъ результатъ и успокоивалась, новая напротивъ, разрушая представленія, какія досель имъли мъсто въ богословской наукъ, взамънъ ихъ создаетъ свои, которыя и выдаетъ за положительный результатъ научныхъ работъ; прежняя хотъла только раскрыть, чъмъ не были христіанство и церковная исторія древнихъ временъ, а новая указываетъ, что такое было первоначальное христіанство и какъ нужно представлять себъ жизнь церкви. Можно даже положительно утверждать, что тюбингенская школа имъла цѣлію—вести борьбу и поразить прежнюю раціоналистическую школу и показать ея легкомысліе и непониманіе ею идей христіанскихъ (какъ это мы докажемъ нѣсколько позднъе). Наконецъ вліяніе тюбингенской школы на умы общества было гораздо сильнъе и знаменательнъе, чъмъ прежней таковой же школы $^{1}$ ).

Обращаемся къ изображенію и оцѣнкѣ ученой дѣятельности и церковно-историческихъ трудовъ Баура, который, какъ мы сказали, стоялъ во главѣ разсматриваемой школы.

Бауръ года на три былъ моложе Неандера (Бауръ род. въ 1792 г.) и десятью годами пережилъ († 1860) послъдняго. Слъдовательно они были въ собственномъ смыслъ современниками. Бауръ былъ сынъ вюртембергскаго пастора; высшее богословское образованіе получилъ въ Тюбингенскомъ университетъ, куда онъ поступилъ въ 1809 году. По окончаніи курса, сначала онъ былъ репетентомъ въ Тюбингенской семинаріи, потомъ былъ переведенъ въ профессоры новоучрежденной низшей семинаріи въ Блаубейэръ. Въ качествъ профессора въ этой послъдней школъ Бауръ показалъ себя человъкомъ отличныхъ дарованій, такъ что его "пребываніе здъсь окружило его идеальнымъ блескомъ" 2). Въ 1826 году Бауръ дълается профессоромъ богословія и церковной исторіи въ университетъ Тюбингенскомъ. Онъ

<sup>1)</sup> Отчасти въ этомъ родъ разсуждаетъ и Schaff. Einleitung. in die Kirchengeschichte, s. 110,-при его сочинении: Gesch. der Apost. Kirche. 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herzog. Encyklopädie, B. II, s. 163-4, изд. 2-е, 1878.

избранъ былъ въ университетъ при следующихъ обстоятельствахъ. Смерть проф. Бенгеля сдълала вакантною одну изъ канедръ въ богословскомъ факультетъ. Поднялся вопросъ: къмъ замъстить ее. Факультетъ имълъ въ виду нъсколько кандидатовъ, въ числъ которыхъ были Неандеръ и Бауръ. Послъдній обратилъ на себя вниманіе ученаго міра своимъ сочиненіемъ подъ заглавіемъ: "Символика и Миюологія", представлявшимъ попытку освѣтить исторію классическихъ религій при помощи принциповъ новъйшей религіозной философіи. Факультетъ, помѣщая Баура въ списокъ кандидатовъ, однакожъ не особенно настаивалъ на его кандидатуръ, замъчая о немъ въ своемъ представленіи въ совътъ университета: "при всей своей учености, при геніальности взгляда, при отличномъ философскомъ умѣ, Бауръ имъетъ однакожъ такое воззръніе на религіозныя вещи, вслъдствіе котораго нельзя питать къ нему (Бауру) довърія". Но случились обстоятельства, которыя придали особенное значеніе кандидатурѣ Баура. Сто двадцать четыре студента богословія представили факультету петицію, въ которой просили членовъ его при избраніи новаго профессора отдать преимущество именно Бауру. Королевское министерство съ своей стороны также склонилось при выборъ и утвержденіи профессора въ богословскій Тюбингенскій факультетъ въ пользу Баура. Министерство, высказывая мивніе, что полезнъе всего для факультета будетъ такой профессоръ, который "умълъ бы поставлять въ связь положительную христіанскую религію съ естественными и непреложными законами мышленія, который съумъль бы удерживаться и отъ догматическаго схоластицизма и плевелъ ханжества, который былъ бы, словомъ, разумнымъ учителемъ съ яснымъ взглядомъ, съ умомъ, наклоннымъ къ спокойному изследованію, съ практическимъ чувствомъ, способнымъ къ оцвикв чисто нравственной тенденціи ученія христіанства", -- ръшилось назначить Баура профессоромъ на вакантную каеедру 1). Бауръ оставался профессоромъ въ Тюбингенъ до самой смерти,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weizsäcker. Lehrer und Unterricht an der theolog. Facultät der Universität Tübingen. s. 144-6. 149. Tübingen, 1877.

въ продолжение 34 лътъ. Чтения его въ качествъ профессора въ разное время обнимали слъдующій обширный кругъ наукъ: всю церковную исторію и исторію догматовъ; далѣе--исторію религіи и философію религіи, символику, церковное право; затъмъ-введеніе въ Новый завъть и теологію Новаго завъта. Онъ занимался также и экзигисисомъ: Дъянія Апостольскія, посланія къ Кориноянамъ, Галатамъ, посланіе Іакова, писанія Іоанна со включеніемъ Аппокалисиса—вотъ предметы его экзигитическихъ работъ 1). Передадимъ нѣкоторыя свъдънія объ университетскомъ преподаваніи Баура и его личномъ характеръ со словъ его ученика Шмидта, который, нужно замътить, чуждъ пристрастія, относясь, какъ увидимъ ниже, очень строго къ своему учителю. "Бауръ былъ именно такимъ мужемъ, который способенъ былъ собирать юношество вокругъ своей канедры, юношество проникнутое одушевленіемъ. Онъ представлялъ собой возвышенный импонирующій образъ; этотъ образъ отпечатлъвался даже на его внъшности: въ Бауръ видна была важность и достоинство теолога безъ всякаго, впрочемъ, жеманства (Manierirtheit); въ свои лекціи онъ умѣлъ вливать ту внутреннюю теплоту, съ какой онъ самъ отдавался изученію науки. Его изложенію въ лекціяхъ недоставало элегантности, но за то оно отличалось поразительною ясностію и опредъленностію, чувствовался полетъ научнаго одушевленія". Онъ былъ способенъ возбуждать къ себъ "почтеніе". "Это былъ образъ ученаго въ прекраснъйшемъ смыслъ слова". Къ чувствительнымъ недостаткамъ его, какъ профессора, относилось то, что онъ читалъ свои лекціи, пользуясь записками (а это такъ мало гармонировало съ представленіемъ о немъ, какъ талантливомъ профессорѣ), а также то, что онъ облекалъ свою рѣчь въ длинные періоды и вообще излагалъ мысли языкомъ тяжеловатымъ. Въ обращеніи съ посторонними онъ былъ сухъ и вообще былъ неловокъ, отпечатлъвая на себъ истинный характеръ "Шваба". Онъ велъ жизнь почти совершенно уединенную, такъ что во



<sup>1)</sup> Ibid., S. 171.

всю свою жизнь едва ли онъ переступалъ границы своего отечества, довольствуясь очень небольшими и притомъ ръдкими путешествіями въ окрестные города. Былъ молчаливъ не только въ обществъ, но и въ домашнемъ кругу. Несмотря на все это, учащееся юношество глубоко уважало Баура, онъ былъ популяренъ, но этою популярностію онъ одолженъ былъ не какому - нибудь потворству (Koketterie) молодежи въ ея вкусахъ; слушатели съ напряженіемъ внимали своему профессору, "потому что интересъ предметомъ у этого мужа оставлялъ назади какой бы то ни было, даже малъйшій, субъективный интересъ". "Юношество чувствовало себя прикованнымъ къ нему, потому что цънило смълость его критики, новизну его результатовъ, выдающіяся свойства его личности" 1).

Подъ какимъ вліяніемъ развивалась дѣятельность Баура? Кто изъ современныхъ ему великихъ мужей имълъ значеніе для развитія его д'ятельности и насколько? Полагають, что онъ сначала находился подъ вліяніемъ знаменитаго Шлейермахера, а потомъ началъ примънять въ своихъ трудахъ идеи философа Гегеля. Но трудно рашить вопросъ: насколько эта склонность къ философіи Гегеля была сознательнымъ актомъ со стороны Баура? Самъ онъ прямо не поставлялъ себя въ число почитателей Гегеля. Однакожъ остается несомнъннымъ, что основныя воззрънія его о существъ религіи, о развитіи исторіи заимствованы имъ отъ Гегеля. Переходъ его отъ Шлейермахера подъ знамя Гегеля совершился постепенно и быть можетъ совсѣмъ незамътно для него 2). Увлечение Баура Гегелемъ не было какимъ нибудь явленіемъ исключительнымъ. Большая часть научно-образованныхъ протестантовъ преклонилась предъ идеями такого мощнаго мыслителя, какъ Гегель. Нельзя однакожъ думать, что вліяніе гегельянизма на умы германскихъ богослововъ было исключительно вреднымъ. Напро-



¹) Herzog. Encykl., В. II, s. 164—5 (изд. 2-е); ibid., В. XX, s. 765 (изд. 1-е). Та и другая статья носять заглавіє: Baur und die Tüb. Schule и принадлежать одному и тому же автору — Шмидту.

<sup>2)</sup> Herzog. Encykl. II, s. 165.

тивъ, по отзыву Шмидта, Гегелева философія дала толчекъ къ глубочайшему разсмотрѣнію исторіи догмы и церкви 1). Таково же и сужденіе Шаффа. По его сужденію, эта философія "побудила къ болъе глубокому и разумнъйшему (geistvoll) изученію исторіи. Эта философія стала въ противодъйствіе революціонному, самодовольному "просвъщенію" предыдущаго столътія; она противопоставила произволу значеніе закона (въ исторіи), субъективному мнѣнію общій разумъ исторіи <sup>2</sup>). Въ особенности благотворно отозвалась эта философія на трудахъ Баура. Бауръ при помощи этой философіи наносилъ чувствительный ударъ тому дешевому раціонализму, который развился въ концѣ XVIII вѣка. "Если нельзя отрицать, замъчаетъ Шмидтъ, что философія Гегеля ознаменовала себя прекраснъйшими плодами въ области исторіи вообще, то должно также признать, что для Баура вліяніе Гегелевой системы было весьма благотворно" 3). Бауръ "приложилъ Гегелевы принципы о разумности и необходимости (т. е. о закономърности) историческихъ явленій въ особенности къ исторіи христіанской догмы и христіанской церкви и этимъ снова возвратилъ исторіи догматовъ и исторіи церкви достоинство научности, какого они совсъмъ лишились подъ руками раціонализма и раціонализирующаго супранатурализма" ). Впрочемъ отличительную особенность Баура въ примъненіи принциповъ Гегеля къ теологіи составляетъ не то, что онъ началъ разсматривать исторію догматовъ и исторію церкви, примѣняя къ нимъ категоріи этого философа (это дѣлали и другіе помимо него), а въ томъ, что онъ примънилъ правила этой философіи къ исторіи новозавѣтнаго канона и исторіи евангельской <sup>5</sup>). Но это влеченіе Баура пользоваться готовыми принципами модной философіи имъло слъдствіемъ съ другой стороны и то, что эта философія увлекла его въ

<sup>1)</sup> Ibid., 166.

<sup>2)</sup> Schaff, ibid., 91. 108.

<sup>3)</sup> Herzog. Encykl., II, 165.

<sup>4)</sup> Ibid., 177.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 167.

крайности, которыя сдълали его труды столь же недолговъчными и столь же неблагопріятными для интересовъ богословскаго знанія, какою стала и сама система Гегеля. Гегелевы категоріи сділались въ трудахъ Баура тімъ прокрустовымъ ложемъ, которое искажало, извращало и безобразило подлинныя черты христіанской исторіи <sup>1</sup>). Односторонность этихъ принциповъ вела къ тому, что грозила великая опасность, какъ бы держась ихъ не возвратиться снова къ тому прежнему раціонализму, отъ котораго хотъли отръшиться <sup>2</sup>). И дъйствительно, Бауръ сталъ болъе вліятельнымъ раціоналистомъ новъйшаго времени, чъмъ какимъ былъ кто-либо изъ раціоналистовъ прежняго времени. Замъчательно, что Бауръ не избъжалъ нъкотораго вліянія на него собственныхъ своихъ учениковъ (ръдкое явленіе), такъ что былъ въ нѣкоторомъ родѣ ученикомъ своихъ учениковъ. Такъ, сочинение его ученика Штраусса: "Жизнь Іисуса" побудило его ръшительнъе стать на тотъ путь, на которомъ, къ сожалѣнію, видитъ его исторія <sup>8</sup>). Также двое другихъ учениковъ его К. Планкъ и Кестлинъ своими взглядами на происхождение христіанства оказали свою долю вліянія на его теоріи относительно того же вопроса 4).

Не перечисляя всѣхъ многочисленныхъ сочиненій Баура, касающихся различныхъ богословскихъ предметовъ, укажемъ лишь главнѣйшіе его церковно-историческіе труды. Ему принадлежатъ монографіи: "Исторія Манихейства" (1831), "Исторія христіанскаго Гносиса" (1835), о Псевдоклиментинахъ (1848), "три разсужденія (Abhandlungen) по исторіи древней философіи и отношенія ея къ христіанству" (изданы Целлеромъ въ 1875 году и заключаютъ слѣдующіе трактаты: объ Аполлоніи Тіанскомъ, Сократъ и Христосъ, Сенека и Павелъ), "Христіанское ученіе объ искупленіи" (1838), "Ученіе о Троичности и вочеловѣченіи Бога" (три тома, 1841 — 3), "Учебникъ (Lehrbuch) исторіи христіанской

<sup>1)</sup> Ibid., 166.

<sup>3)</sup> Ibid., 178.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., 166.

<sup>4)</sup> Ibid., 172.

догмы" (1847), "Чтенія по исторіи догмы" (три тома, 1865 — 7), "Посланія Игнатія и ихъ новъйшіе критики" (1848). Кромъ того Бауръ написалъ полную исторію христіанской церкви, введеніемъ къ которой служитъ его сочиненіе: "Эпохи церковной исторіографіи" (1852). Именно: "Христіанство и христіанская церковь первыхъ трехъ въковъ" (1853); "Христіанская церковь отъ начала IV до конца VI въка" (1859). Остальные томы его исторіи выданы уже по смерти его: "Христіанская церковь среднихъ въковъ" (1861, это сочинение приготовлено было къ печати еще самимъ Бауромъ). Два послъднихъ тома исторіи изданы Целлеромъ и сыномъ Баура на основаніи рукописей этого тюбингенскаго ученаго, а именно: "Церковная исторія новъйшаго времени отъ реформаціи до конца XVIII столътія" (1863) и "Церковная исторія XIX стольтія" (1862). Многія сочиненія Баура имѣли по нѣскольку изданій <sup>1</sup>). Трудно указать въ Германіи ученаго историка, который написалъ бы такое громадное количество сочиненій, какъ это видимъ у Баура. Едва ли въ этомъ отношеніи онъ не превосходитъ даже и плодовитъйшаго писателя Неандера. Ученое трудолюбіе Баура составляетъ предметъ удивленія для его критиковъ. Такъ одинъ изъ нихъ говоритъ: "Наука была собственнымъ, истиннымъ культомъ Баура; онъ служилъ ей съ самоотверженною преданностію, съ почти безпримърнымъ самопожертвованіемъ силъ духовныхъ и тълесныхъ <sup>2</sup>).

Своею вліятельною профессорскою дѣятельностію и своими церковно-историческими сочиненіями Бауръ пріобрѣлъ высокое мѣсто въ ряду историковъ текущаго столѣтія. Критики Баура слѣдующимъ образомъ отзываются о значеніи его въ исторіи богословской науки. Одинъ изъ нихъ заявляетъ, что "съ Бауромъ открылся новый періодъ въ исторіи тюбингенской богословской школы" 3); другой называетъ его "красой цѣлаго университета" и признаетъ, что Бауръ имѣлъ



<sup>1)</sup> Herzog. Encykl. II, s. 172. 183.

<sup>2)</sup> Herzog. Encykl. XX, 765.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Weizsäcker (см. выше). S. 144.

"самое глубокое вліяніе на исторію теологіи", находя, что въ ряду передовыхъ людей (Bahnbrecher), содъйствовавшихъ столь блестящему и богатому развитію церковно-исторической и историко-догматической науки, онъ занимаетъ одно изъ первыхъ мѣстъ 1); третій пишетъ о Баурѣ: это былъ "мужъ импонирующей учености, смѣлой критики, поразительнаго дара систематизаціи и неустанной продуктивности", и если ничѣмъ другимъ, такъ по крайней мѣрѣ онъ тѣмъ замѣчателенъ, что его "изслѣдованія возбудительно и плодотворно дѣйствовали на западную церковь и въ особенности содѣйствовали глубокому научному пониманію и защитѣ историческаго первохристіанства" 2).

Прежде чъмъ войти въ анализъ самой церковной исторіи Баура, познакомимся съ представленіями его, какихъ онъ держался относительно задачи церковнаго историка и церковно-историческаго метода. Нужно сказать, что церковноисторическій методъ Баура и взглядъ его на задачу историка, какъ это изложено имъ въ одномъ его сочиненіи, служащемъ введеніемъ въ его исторію (именно въ сочиненіи: "Эпохи церковной Исторіографіи"), взятые отдъльно отъ ихъ приложенія, носятъ на себъ печать несомнънныхъ достоинствъ. Такъ, онъ находитъ, что историкъ долженъ быть только какъ-бы зрителемъ того, что некогда совершалось, зрителемъ, который ради объективной истины долженъ отказаться отъ всякаго субъективизма, чтобы такимъ образомъ не причинить ущерба историческому безпристрастію. Формулируя свои требованія относительно безпристрастія историка, онъ говоритъ: "не только историческая матерія по содержанію и объему должна быть такъ многосторонне и такъ основательно изслъдована и критически обработана, чтобы историкъ обладалъ въ полной мъръ своими матеріалами, но также давно признано, что историкъ можетъ соотвътствовать своей задачъ лишь въ той мъръ, въ какой онъ, освобождаясь отъ всякой односторонности субъективныхъ взглядовъ и интересовъ, какого бы рода они ни



<sup>1)</sup> Herzog. Encykl. II, 177-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schaff (см. выше), s. 109, 114.

ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРІОГРАФІЯ.

были, входитъ въ объективность самого дѣла и вмѣсто того, чтобы дѣлать исторію рефлексомъ собственной субъективности, скорѣе онъ самъ долженъ быть зеркаломъ, въ которомъ отражаются историческія явленія въ ихъ истинномъ и дѣйствительномъ образѣ" 1). Такое воззрѣніе, будучи подобно воззрѣнію Неандера, нужно сознаться, было значительнымъ шагомъ впередъ въ сравненіи съ узкораціоналистическими взглядами, господствовавшими въ средѣ прежнихъ историковъ раціоналистовъ, которые не могли придти къ идеѣ истиннаго пониманія исторіи, какъ скоро они выходили изъ заранѣе составленнаго представленія о христіанствѣ, какъ явленіи, не имѣющемъ дѣйствительнаго значенія, и съ этой именно точки зрѣнія смотрѣли на всю исторію христіанства 2).

Но, выставленная Бауромъ, объективность, какъ истинная цъль исторіи, не должна, по его разсужденію, состоять въ бездушной передачъ фактовъ прошедшаго безъ всякаго прагматизма. Нътъ, прагматизмъ, по нему, долженъ быть душою исторіи. Онъ упрекаетъ предшествующихъ историковъ за то, что "идея въ ихъ трудахъ въ какой-то дали, въ какомъ-то неопредъленномъ образъ двигалась (такъ сказать) надъ явленіями, къ которымъ она относилась, что она-идея не была настолько у нихъ сильна и жива, чтобы проникать и одушевлять историческій матеріаль, какъ душа проникаетъ тъло, и чтобы она могла быть движущимъ принципомъ всего ряда явленій, въ которыхъ выражается теченіе исторіи" 3). И эта идея, которая должна одушевлять исторію, и этотъ принципъ, который долженъ двигать исторіей, повидимому, понимаются Бауромъ совершенно правильно. Спрашивается, говорить онь, въ чемъ состоить идея христіанской церкви? Сколь ни труднымъ представляется этотъ вопросъ съ перваго раза, отвъчаетъ Бауръ, однакожъ онъ въ сущности очень простъ. Идея церкви есть само христіанство, а подъ христіанствомъ нужно по-



<sup>1)</sup> Baur. Epochen d. Kirchlichen. Geschichtschreibung. S. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herzog. B. XX, 774.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Baur. Epochen. S. 247.

нимать общецерковное сознаніе, въ какой бы оно формъ не проявлялось, что въ лицъ Христа объединилось Божество и человъчество; а вмъстъ съ этимъ къ существу христіанства нужно относить и все то, въ чемъ выражалось христіанское сознаніе относительно Откровенія, какъ абсолютной истины, относительно искупленія и спасенія. Указанная идея церкви находитъ свое реализированіе прежде всего въ исторіи догмы, когда церковь такъ или иначе учила о лицъ Христа со всеми сюда принадлежащими понятіями о Логосъ, о Троицъ, о двухъ природахъ во Христъ и ихъ отношеніяхъ, -- т. е. въ вопросахъ, которыми церковь занята была въ особенности въ ея первые въка. И Бауръ замъчаетъ: всякое изображеніе первыхъ періодовъ церкви, если оно не рисуетъ въ полномъ свъть ихъ догматическаго характера, поэтому можетъ дать только не върный образъ древней церкви; исторію догматовъ нельзя отдълять отъ исторіи церкви; при подобномъ условіи церковная исторія оставалась бы безъ своей существеннъйшей части 1). Такое признаніе со стороны Баура за исторіей догматовъ христіанства первенствующаго мъста въ церковной исторіи дълаетъ честь церковно-историческому міровоззрѣнію Баура. Вопреки господствующимъ воззрѣніямъ прежняго раціонализма, который видълъ въ исторіи догматовъ только отпаденіе христіанства отъ самого себя и который пренебрежительно относился къ этой части церковной исторіи, Бауръ сдѣлалъ исторію догмы собственною душею церковной исторіи. Онъ нашелъ въ исторіи догматовъ важнівйшее выражение христіанскаго сознанія даннаго времени и чрезъ это разрушилъ одинъ изъ тъхъ предразсудковъ, отъ которыхъ страдала исторіографія прежняго времени и отъ которыхъ не свободенъ былъ и славный Неандеръ 2).

Намъ нужно сдълать еще одно заъчаніе касательно воззръній Баура на методъ историка, и мы покончимъ съ его теоретическими взглядами по этому вопросу. Частнъйшими принципами, условливавшими разнообразіе, подвиж-



<sup>1)</sup> Epochen. S. 251-2.

<sup>2)</sup> Herzog. B. XX, 771-2.

ность церковно-историческихъ явленій, по Бауру, такъ же какъ и по Неандеру, служитъ встрѣча и борьба противоположностей въ направленіяхъ. Отсюда, онъ говоритъ: протестъ противъ того, что установилось въ церкви, противоположность къ тому, что утвердилось, отрицаніе существующаго порядка — вотъ принципъ, одушевляющій исторію
церкви <sup>1</sup>). Такое возникновеніе противоположностей во внутреннемъ состояніи церкви, по Бауру, всегда ведетъ къ
высшему и высшему развитію церкви. Впрочемъ, подробности объ этой борьбѣ противоположностей, условливающей,
по Бауру, развитіе церкви, мы изобразимъ при ознакомленіи
съ самой его исторіей.

Таковы теоретическіе взгляды Баура на дізло церковнаго историка; теперь посмотримъ, какъ именно Бауръ примѣняетъ эти взгляды на практикѣ, т. е. въ своей церковной исторіи. Всегда ли онъ остается въренъ имъ? На это нужно отвъчать отрицательно. Въ самомъ дълъ, рекомендуя безпредвзятость, какъ высшее условіе для историка церкви. самъ Бауръ однакожъ строитъ и обработываетъ исторію церкви по готовымъ теоріямъ. Церковная исторія Баура въ существъ дъла есть опытъ приложенія философскихъ идей Гегеля къ прошедшимъ судьбамъ христіанства. Поэтому, чтобы понять надлежащимъ образомъ его исторію съ ея тезисами, антитезисами, съ ея положеніями и противоположеніями, съ ея околичностями, по которымъ проводится Бауромъ развитіе христіанства, нужно взять во вниманіе главные принципы этой философіи. Разгадку всей міровой жизни Гегелева философія предполагаетъ найдти въ абсолютной идеъ, какъ этотъ философъ называетъ Божество, съ ея прогрессомъ и развитіемъ. Явленія природы и исторіи, по этой философіи, суть осуществленіе стремленія абсолютной идеи къ высшему и высшему саморазвитію. Чтобы раскрыть свое содержание абсолютная идея въчно воплощается въ новыя и новыя формы. Но эта идея не стремится вдругъ осуществлять, воплощать себя, она начинаетъ съ самыхъ



<sup>1)</sup> Epochen. S. 255.

элементарныхъ проявленій и раскрывается послѣдовательно, подвергая себя безчисленному ряду метаморфозъ, безконечному процессу, чтобы постепенно обнаруживать свое содержаніе. Этотъ безконечный процессъ развитія совершается не по кратчайшему пути, не по прямой линіи, абсолютная идея совершаетъ свое развитіе извилистымъ, кружнымъ путемъ. Въ этомъ процессѣ каждая стадія развитія начинается крайнею односторонностію, а каждая послѣдующая ступень не только отрицаетъ предшествующую въ ея историческомъ явленіи, но и существенно преобразуетъ ее въ ея принципѣ, такъ что въ концѣ каждой стадіи получается результатъ, совершенно не соотвѣтствующій началу. И этотъ процессъ безконеченъ. Подобныя же стадіи развитія проходитъ у Баура и христіанство въ своемъ развитіи и историческомъ бытіи.

Послѣ этого поясненія приступаемъ къ анализированію церковной исторіи Баура. Мы впрочемъ разсмотримъ лишь его исторію первыхъ трехъ вѣковъ и болѣе или менѣе коснемся его исторіи отъ IV до VII вѣка.

Церковная исторія Баура первыхъ трехъ вѣковъ замѣчательна своими оригинальными взглядами на сущность и происхожденіе христіанства. Эти его взгляды излагаются здѣсь въ первыхъ двухъ обширныхъ главахъ. На этомъ отдѣлѣ Баурова труда умѣстенъ былъ бы эпиграфъ, которымъ Дантъ украсилъ врата ада: "оставь надежду всякъ, сюда идущій". Въ самомъ дѣлѣ, здѣсь Бауръ требуетъ, чтобы читатель отказался чуть ли не отъ всего, съ чѣмъ сжился христіанскій міръ въ продолженіе XVIII-ти вѣковъ. Отличительный характеръ его воззрѣній въ этомъ случаѣ состоитъ въ смѣшеніи цѣлыхъ вѣковъ между собою, перваго со вторымъ, начала вѣка съ концомъ, въ смѣшеніи истиннаго и достовѣрнаго съ неподлиннымъ и вымышленнымъ, въ смѣшеніи основнаго и первоначальнаго со второстепеннымъ и маловажнымъ, богооткровеннаго съ еретическимъ и пр.

Вотъ представленіе Баура о происхожденіи христіанства: христіанство явилось въ очень простой формѣ, въ формѣ чисто нравственнаго ученія. Оно стояло въ самыхъ тѣсныхъ связяхъ съ основными воззрѣніями іудейства, изъ котораго

оно породилось. Одно отличало первоначальное христіанство отъ іудейства — это въра во Христа, какъ Мессію, и потомъ въра въ Его воскресеніе, когда стремленія Христа достигнуть общаго признанія Себя Мессіею закончились Его смертію <sup>1</sup>). Но несмотря на это отличіе, христіанство вначаль было лишь слегка измъненнымъ іудействомъ: подобно іудеямъ, христіане питали величайшую привязанность ко всему іудейскому и враждебность къ языческому міру. Словомъ, это была какъ бы секта іудейская. Во главъ общества сталъ ап. Петръ и подлъ него Іаковъ и Іоаннъ. Въ этомъ видъ христіанство не заключало въ себъ никакихъ задатковъ развитія до значенія міровой религіи, поэтому, сообразно съ Гегелевыми философскими представленіями, оно раждаетъ другую крайность, изъ борьбы съ которой и происходитъ дальнъйшее развитіе церкви. Подлъ христіанства въ іудейской формъ является христіанство въ языческой формъ. Представителемъ этого направленія быль ап. Павелъ. Имъя предшественникомъ своей проповъди Стефана, Павелъ началъ учить, что человъкъ оправдывается не закономъ, какъ думали Іудеи, но чрезъ одну въру въ распятаго Христа, и потому и язычники, не соблюдающіе іудейскаго закона и чуждые обръзанія, также достойны принятія въ церковь, какъ Іудеи. Далекій отъ іудейско-партикуляристическихъ идей, Павелъ, по Бауру, понялъ христіанство выше, духовнье. Онъ обратился съ своею проповъдью къ языческимъ народамъ и успъхъ увънчалъ его дъло. Такъ произошло двоякое евангеліе: евангеліе обръзанія и евангеліе свободы, и оба стали одно отъ другого независимыми <sup>2</sup>). Направленіе Павлово короче обозначаетъ Бауръ-павлинизмомъ, Петрово съ приверженцами-петринизмомъ. Далве, по Бауру, произошла страшная борьба между двумя этими направленіями. Борьба эта есть необходимое требованіе Гегелевой философіи, ибо, по этой, только изъ борьбы двухъ противоположностей можетъ выработываться новая стадія развитія



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Baur. Kirchengeschichte der drei ersten Jahrhunderte, S. 29. 36. 39—40. 3-te Ausgabe, Tübingen, 1863.

<sup>2)</sup> Ibid. 42-52.

идеи. Памятниками этой борьбы, по Бауру, служатъ: со стороны павлинизма посланія Павла къ Коринеянамъ, Галатамъ и Римлянамъ 1), со стороны петринизма — Апокалипсисъ 2). Въ этихъ произведеніяхъ Бауръ находитъ полное отраженіе идей, будто бы одушевлявшихъ первоначально эти двъ партіи. Долго длилась, по Бауру, борьба этихъ партій—весь первый и половину ІІ візка: изъ-подъ вліянія этой борьбы вышли и накоторыя другія новозаватныя писанія, написанныя уже не тыми лицами, имена которыхъ они носятъ. - Между тъмъ, какъ въ крайнихъ сферахъ петритизма и павлинизма вражда доходитъ до высшей степени ожесточенія, болье умьренныя стороны того и другого направленія начинають постепенно сближаться и стремиться къ примиренію. Эта новая стадія въ развитіи христіанства опять у Баура соотвътствуетъ Гегелевой философіи, по которой, чтобы извъстныя крайности выработали извъстный результать въ процессъ развитія идеи, онъ должны путемъ борьбы придти къ примиренію, взаимно другъ друга ограничить, образовавъ изъ себя высшую новую форму. И дъйствительно, по воззрѣнію Баура, такъ и случилось съ указанными противоположностями. Петринизмъ, по Бауру, наприм., дълаетъ ту уступку павлинизму, что признаетъ равноправность на царствіе Божіе язычниковъ, какъ и Іудеевъ, отказывается отъ всеобщей обязательности обрядоваго закона; съ своей стороны павлинизмъ дълаетъ ту уступку петринизму, что рядомъ съ върою, какъ условіемъ спасенія, не отвергаетъ . и діла, въ которыхъ полагали сущность спасенія іудействующіе; тотъ же павлинизмъ принимаетъ христіанскую жизнь формы іудейскаго іерархическаго устройства <sup>8</sup>). Сближеніе между двумя направленіями было поводомъ къ появленію цълаго ряда литературныхъ примирительныхъ попытокъ. Сюда Бауръ пріурочиваетъ нѣкоторыя изъ новозавѣтныхъ писаній, допуская, что они явились уже въ II вѣкѣ, между которыми видное мъсто занимаютъ Дъянія Апостольскія 4).

<sup>1)</sup> lbid. 53-69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 80—83.

<sup>3)</sup> Ibid. 101-109.

<sup>4)</sup> Ibid. 125.

На чемъ примирились двъ враждующія партіи, объ этомъ лучше всего заявляють Евангеліе отъ Іоанна и Іоанновы посланія, написанныя къмъ-то во II въкъ. Въ этихъ произведеніяхъ Бауръ находитъ соединеніе идей павлинизма и петринизма въ одно цѣлое ученіе; по Бауру, въ этихъ произведеніяхъ, носящихъ имя Іоанновыхъ, іудейство и язычество представляются въ равномъ отношеніи къ царству благодати; то и другое, равно тьма, въ томъ и другомъ нътъ божественной жизни, тому и другому равно Слово хочетъ даровать жизнь. Съ явленіемъ Христа равно уничтожается іудейство и язычество. Поклоненіе Богу отнынъ не на горъ Гаризинъ, какъ думали язычествующіе Самаряне, ни въ Іерусалимъ, какъ думали Іудеи, но вездъ, и притомъ духовное. Отношеніе человъка къ Богу должно выражаться не въ жертвахъ и обръзаніи, какъ думалъ первоначальный петринизмъ и не въ въръ только, субъективномъ чувствъ человъка, какъ думалъ павлинизмъ, а во внутреннемъ единеніи съ Самимъ Богомъ, обнаруживающемся въ любви 1). Вслъдствіе подобнаго примиренія двухъ первоначальныхъ направленій, разногласіе между ними къ срединѣ II вѣка уже совершенно исчезаетъ повсюду изъ памяти. Этимъ и заканчивается процессъ развитія первоначальнаго христіанства, по Бауру. Христіанство является теперь въ качествъ, какъ выражается онъ, "всеобщаго принципа спасенія"  $^2$ ). Этимъ же полагается основа для развитія самой вселенской церкви въ ея ученіи и учрежденіяхъ.

Изложивъ воззрѣнія Баура на происхожденіе и свойства первоначальнаго христіанства, мы не имѣемъ въ виду входить въ разборъ этихъ воззрѣній <sup>3</sup>). Потому что вопросы, какихъ касается здѣсь Бауръ, выходятъ за предѣлы нашей компетенціи—это вопросы о догматикѣ церкви евангельской, апостольской и о происхожденіи новозавѣтнаго канона. Изло-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Это уже сдѣлано въ нашей литературѣ въ основательныхъ статьяхъ г. Виноградова: "Ново-тюбингенская школа". *Труды К. Д. Академ.* 1863, т. II и III.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. 146 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 172.

женіемъ подобныхъ воззрѣній историка Баура мы хотѣли разъяснить ту исходную точку, тѣ основныя начала, отъ которыхъ онъ отправляется въ построеніи имъ церковной исторіи. Наша спеціальная задача состоитъ въ томъ, чтобы показать какія особенности представляетъ исторія Баура собственно по вопросамъ церковной исторіи послѣ апостольскаго періода, оцѣнить методъ и пріемы Баура въ этомъ случаѣ, къ этому дѣлу теперь и обращаемся.

Христіанство по своему происхожденію закончило, по Бауру, важнъйшія стадіи своего развитія къ срединъ II-го въка; съ этого времени у него и начинается собственно церковная исторія. Восторжествовавъ надъ двумя крайними воззрѣніями - петринизмомъ и павлинизмомъ, христіанство не остановилось въ своемъ развитіи, оно встрѣтилось со многими новыми задачами, которыя условливали съ его стороны борьбу, переходъ къ новымъ формамъ единенія и примиренія, отчего рождался прогрессъ въ теченіи церкви. Такъ, прежде всего Бауръ показываетъ, какъ, какими путями пришло христіанство къ идев о церкви канолической, т. е. такой церкви, которая стоитъ выше всякихъ частныхъ направленій, присвоивавшихъ себъ названіе истинно христіанскихъ обществъ. Говоря о томъ, какимъ образомъ христіанство пришло къ сознанію своей каноличности, Бауръ вводить въ свое повъствованіе разсказъ о слъдующихъ матеріяхъ: о гностицизмъ и монтанизмъ, о школъ Александрійской и о противоположныхъ ей школахъ, о церковномъ преданіи, объ епископать и іерархіи. Теперь посмотримъ, какъ пользуется Бауръ всеми этими матеріалами, чтобы доказать развитіе идеи канолической церкви въ христіанскомъ обществъ. Лишь только христіанство примирило въ себъ такія противоположности, какъ петринизмъ и павлинизмъ, оно встратилось съ другими противоположностями, съ которыми ему пришлось вести сильную и продолжительную борьбу, — такими противоположностями по отношенію къ нему были: гностицизмъ и монтанизмъ. Гностицизмъ былъ характера эклектическаго, онъ хотълъ обнять и примирить въ себъ всъ направленія мысли человъческой, но его цъли

были не религіозныя, а философскія. При такомъ своемъ стремленіи гностицизмъ не оставилъ безъ вниманія и христіанства. Онъ хотълъ воспринять въ себя и христіанство, разсматривая его какъ одинъ изъ моментовъ общечеловъческаго развитія, съ тімъ вмість онъ хотіль заставить христіанство перестать быть религіею и стать въ рядъ другихъ явленій философскаго характера. Конечно въ этомъ случаъ великая опасность грозила самостоятельности христіанства. Христіанство могло стушеваться, сгладиться, потерять свой специфическій характеръ въ системъ гностицизма. Христіанству нужно было поставить оплотъ противъ всеразрушающаго духа гностицизма. Такой оплотъ найденъ христіанствомъ въ идев о каноличности церкви, въ идев о томъ, что она выше всякихъ другихъ частныхъ направленій, которыя лишь окрашиваются красками христіанскими 1). Другимъ врагомъ, съ которымъ пришлось вести борьбу христіанству, былъ монтанизмъ. Монтанизмъ имълъ совсъмъ другую тенденцію, чамъ какою одушевленъ былъ гностицизмъ. Въ противоположность гностицизму, монтанизмъ хотълъ отказать христіанству въ связяхъ съ міромъ, не допускалъ, чтобы христіанство назначено было служить дальнъйшему развитію всъхъ силъ человъчества. Христіанство, по монтанистическому ученію, должно было стать въ рѣшительную противоположность къ міру. Монтанисты исполнены были мысли, что христіанство есть пропов'ядь лишь объ имъющемъ скоро послъдовать концъ міра. Вообще, по монтанизму, христіанство не назначено было къ тому, чтобы преобразовать міръ своимъ высшимъ вліяніемъ. Монтанизмъ слѣдовательно представлялъ собою опасность въ отношеніи къ христіанству не меньшую, чізмъ и гностицизмъ. Гностицизмъ хотълъ обезличить христіанство, признавая его принміроваго прогресса наравнѣ съ многими другими принципами, монтанизмъ хотълъ изолировать христіанство отъ всякихъ отношеній къ міру и тѣмъ въ конецъ разрушить его универсальный характеръ. Свой палладіумъ, свою

<sup>1)</sup> Kirchengesch. der drei erst. Jahrhund. S. 175-6. 234.



защиту противъ узкихъ, воззрѣній монтанизма христіанство, по Бауру, находитъ опять въ той же идеѣ каволической церкви, идеѣ, которая сдѣлалась оплотомъ христіанства и противъ гностицизма и противъ монтанизма <sup>1</sup>).

Какимъ же образомъ чрезъ эту борьбу съ гностицизмомъ и монтанизмомъ христіанство пришло къ идев о канолической церкви? Борьба съ этими направленіями была сильна и продолжительна, но способы, какіе употреблялись въ этой борьбъ, не всегда были полезны для цъли. Такъ, борьба съ гностицизмомъ, на первыхъ порахъ имъла мало успъха. Какъ мы сказали, по Бауру, гностицизмъ хотълъ поставить христіанство въ рядъ другихъ многочисленныхъ явленій философствующаго духа человізческаго, разсматривать его, какъ одинъ изъ видовъ философскаго развитія, ничьмъ неотличный отъ другихъ видовъ того же характера. Отсюда рождался вопросъ: въ какомъ отношеній христіанство стоитъ къ философскому развитію языческаго міра? За этотъ вопросъ главиве всего принялась школа Александрійская съ Климентомъ и Оригеномъ во главъ, но рѣшенія, къ какимъ пришла эта школа не приводили къ желанной цъли. Она допустила такую тъсную связь христіанства съ языческой философіей, что христіанство готово было потерять свою индивидуальность. Иначе разръшили вопросъ объ отношеніи христіанства къ философіи школы западно-христіанскія съ Иринеемъ и Тертулліаномъ во главѣ; эти школы отвергли всякое отношеніе христіанства къ указанной философіи, но и это было дівломъ безполезнымъ для развитія церковнаго сознанія, потому что такое разрѣшеніе вопроса не давало никакого определенія, что же такое христіанство въ его противоположности гностицизму <sup>2</sup>). То, чего не дали церкви въ ея борьбъ съ гностицизмомъ ни школа Александрійская, ни школы западно-христіанскія, это найдено церковію въ ученіи о преданіи. Церкви въ борьбъ съ гностицизмомъ нужно было выяснить тъ критеріи, по которымъ можно отличать истинную церковь отъ цер-



<sup>1)</sup> Ibidem. S. 243, 247.

<sup>2)</sup> Ibid. 252-253.

квей, не имъющихъ права на подобное названіе. Нужно было указать такіе признаки, по которымъ она могла бы отличать себя отъ всего, что ложно присвоивало себъ ея права. Такимъ критеріемъ и сдълалось ученіе о преданіи. Церковь развила ученіе о преданіи, въ силу котораго она признала, что только та церковь, которая живетъ въ общеніи съ ученіемъ Христа, апостоловъ и церквей апостольскихъ, есть истинная церковь. Церкви же, не имъющія подобнаго общенія, суть церкви еретическія. Съ ученіемъ о преданіи церковь выділила себя отъ всякихъ другихъ обществъ, не имъвшихъ связи съ первохристіанскою церковію. Въ ученіи о преданіи, по воззрѣнію Баура, церковь высказала, что истинное христіанское ученіе только въ ней, въ остальныхъ же обществахъ лишь ложное ученіе, а слѣдовательно только она имѣетъ полное право на существованіе, остальныя же общества гностическія должны исчезнуть, какъ явленія ненормальныя. Ученіе о преданіи должно было доказывать, что ея ученіе есть подлинная правая въра, какой нътъ въ другихъ обществахъ. Христіанство такимъ образомъ приходитъ къ идећ: что такое каөолическая церковь и чемъ она отличается отъ обществъ еретическихъ $^{1}$ ).

Церковь выдълила себя, какъ опредъленное "я" отъ всякихъ "не я". Но развитіемъ ученія о церковномъ преданіи дъло борьбы христіанства съ гностицизмомъ не ограничилось. Ученіе о преданіи было чѣмъ-то отвлеченнымъ и потому нуждалось въ реальной формѣ, которая бы служила показателемъ дѣйствительнаго существованія преданія въ церкви. Такою формою и былъ, по Бауру, іерархическій епископатъ, возникшій въ теченіе ІІ вѣка—изъ пресвитеріата. Ученіе о преданіи, по воззрѣнію историка, ознаменовывается на практической почвѣ церкви появленіемъ и развитіемъ епископата. Когда явилось ученіе о преданіи, какъ критеріи истины христіанской, само собой сдѣлалось необходимымъ, чтобы были опредѣленные носители преданія,



<sup>1)</sup> lbidem. 256-8.

какими носителями его и стали епископы <sup>1</sup>). Это было, по Бауру, выгодно для церкви: если гностическія секты во взаимныхъ спорахъ дробились до безконечности, представляя собой какую-то волнующуюся массу, то христіанство въ епископатъ нашло твердый центръ, около котораго и сгруппировались члены христіанской церкви <sup>2</sup>). Идея о канолической церкви, развитая въ ученіи о преданіи, теперь стала въ епископатъ осязательною, наглядною. Канолическая церковь отъ идеи, какая дана въ ученіи о преданіи, перешла къ явленію, реализированію.

Другія историческія определенія для епископата, по воззрѣнію Баура, церковь пріобрѣла въ борьбѣ съ другимъ врагомъ ея-монтанизмомъ. Борьба съ монтанизмомъ служитъ къ точнъйшему выясненію правъ, какими съ этихъ поръ стали обладать епископы. Такимъ образомъ борьба эта сдълалась моментомъ, служащимъ къ наибольшему выясненію идеи канолической церкви, поскольку каноличность эта совпадала съ понятіемъ объ епископатъ. Мечтательный монтанизмъ помышлялъ лишь о концъ міра, хотълъ прервать всякія связи съ нимъ, отсюда онъ не хотълъ терпъть въ своемъ обществъ людей, которые впадали въ гръхи смертные, напримъръ отреченіе отъ въры во время гоненія и пр. Церковь христіанская въ противоположность монтанизму развила ученіе, что члены церкви не могутъ быть безгръщными, и что она, церковь, имъетъ право разръщать грвхи, въ какіе впадають христіане. Этимъ ученіемъ церковь поставила себя въ связь съ міромъ, съ которымъ ничего общаго не хотълъ имъть монтанизмъ. Епископы усвоили себъ право прощать гръхи върующимъ и съ этимъ церковь поставила себя лицемъ къ лицу ко всему міру, не міру только святому, но и грѣшному. Понятіе церкви стало шире, болъе всеобъемлющимъ. Ученіе монтанистовъ, христіанство назначено къ тому, чтобы разобщить върующихъ отъ остальнаго міра, было устранено. Въ борьбѣ съ тъмъ же монтанизмомъ церковь или епископатъ выработали



<sup>1)</sup> Ibidem. 260.

<sup>2)</sup> Ibidem. 274. 284-5.

ученіе о соборахъ, какъ органахъ св. Духа. Монтанисты, какъ извъстно, притязательно утверждали, что Духъ Св. говоритъ чрезъ ихъ пророковъ; церковь отвергла это мечтательное ученіе, но за то она стала учреждать соборы и учить, что соборы епископовъ суть органы Св. Духа 1). Въ этомъ ученіи епископатъ пріобрълъ новую черту, его отличающую.

Такимъ образомъ въ борьбѣ христіанства съ гностицизмомъ и монтанизмомъ теченіемъ исторіи воздвигнуто зданіе іерархическаго епископата, въ которомъ реализировалась идея о кафолической церкви. Нельзя не видѣть, что Бауръ и здѣсь развитіе церкви, какъ и ранѣе, проводитъ, подчиняя оное Гегелевымъ принципамъ. Гностицизмъ и монтанизмъ были противоположностями въ отношеніи къ христіанству, съ этими противоположностями идетъ борьба, которая приводитъ церковь къ высшему развитію.

Общую оцѣнку церковно-историческихъ воззрѣній Баура мы представимъ ниже, здъсь же ограничимся лишь нъсколькими замъчаніями по поводу сейчасъ изложеннаго. Какъ ни интересно идетъ у Баура раскрытіе происхожденія епископата и другихъ явленій, тесно съ нимъ соединенныхъ, темъ не менъе строгая исторія находить въ этихъ возэръніяхъ Баура немало такого, съ чъмъ нельзя согласиться. Главный недостатокъ здѣсь тотъ, что Бауру въ интересахъ его систематическаго изложенія дъла необходимо было представить. какъ моменты послъдующіе одинъ за другимъ, то, что въ сущности было одновременнымъ и теченіемъ исторіи было иначе размъщено, чъмъ какъ это находимъ у Баура. Напримѣръ, школа Александрійская и ея миссія примирить христіанство съ философією является у Баура моментомъ болъе раннимъ въ сравненіи съ развитіемъ ученія о преданіи; на самомъ же дълъ эта школа создалась и выразила себя позднъе эпохи развитія преданія. Ириней и Тертулліанъ, раскрывшіе ученіе о преданіи, жили во II и началъ III въка, а школа Александрійская процвътала въ III въкъ.



<sup>1)</sup> Ibid. 288-293, 297.

Бауръ насильственно этой школъ далъ такое мъсто въ общемъ теченіи исторіи, какое не можетъ принадлежать ей. Далъе, учение о предании у Баура является моментомъ предшествующимъ, а появленіе епископата моментомъ послъдующимъ, но съ этимъ нельзя согласиться. Епископатъ въ началъ и срединъ II въка является совершенно сложившимся, тогда какъ ученіе о преданіи въ своей окончательной формъ принадлежитъ, по самому же Бауру, Тертулліану, который жилъ въ концѣ II и въ началѣ III вѣка. Слъдовательно, епископатъ является въ исторіи независимо отъ ученія о преданіи (становясь здісь на точку, зрізнія Баура, мы умалчиваемъ о томъ, что епископатъ появляется еще во времена апостоловъ, что составляетъ истину неопровержимую для тахъ, кто признаетъ подлинность посланій ап. Павла). По Бауру выходить, что сначала появился монтанизмъ и развилъ свою теорію о духовныхъ дарованіяхъ, а потомъ въ противодъйствіе монтанизму появились въ церкви соборы, но такое мнфніе противорфчить исторіи, ибо самыя первыя обнаруженія монтанизма, когда онъ еще не переходилъ предъловъ Малой Азіи, встрътили себъ опроверженіе со стороны соборовъ, какъ свидътельствуетъ Евсевій. Слідовательно, соборы не суть результать борьбы церкви съ монтанизмомъ, какъ думаетъ Бауръ. Вообще въ своемъ изложеніи исторіи развитія канолической церкви Бауръ перетасовываетъ факты въ такомъ родъ, какого не можетъ допускать строго-хронологическая исторія.

Но продолжаемъ анализъ церковной исторіи Баура первыхъ трехъ вѣковъ. Послѣ того, какъ Бауръ изложилъ исторію происхожденія епископата, онъ обращается къ изложенію собственно догматическаго развитія церкви ІІ и ІІІ вѣка. Рефлексирующій Бауръ говоритъ: "церковь заключилась въ опредѣленныя формы съ тѣхъ поръ, какъ она стала смотрѣть на епископовъ, какъ на представителей апостольскаго преданія и носителей церковнаго сознанія, но это сознаніе было чѣмъ-то очень неопредѣленнымъ, простою формою безъ содержанія, пока догма или содержаніе апостольскаго преданія и христіанскаго откровенія не была

вложена въ опредъленныя понятія и не приведена къ опредъленному выраженію «1). Богословскіе споры ІІ и ІІІ въка и служили, по Бауру, къ уясненію теологическаго сознанія церкви. Главнъйшимъ вопросомъ, на которомъ сосредоточивается дъятельность церкви даннаго времени въ отношеніи къ развитію догмы, былъ вопросъ о Сынѣ Божіемъ. Происхождение споровъ по этому вопросу онъ объясняетъ такъ: въ срединъ II въка понятія о лицъ Христа слагаются въ ту форму, въ какой они являются въ Евангеліи loaнна 2). Не безъ борьбы съ различными крайностями возникло это ученіе о Логосъ, какое заключено въ евангеліи Іоанна, но какъ бы то ни было оно стало господствующимъ. Съ этого момента Бауръ допускаетъ новое дальнъйшее развитіе догмы. Это развитіе совершалось чрезъ выдъленіе новыхъ крайнихъ воззрѣній изъ ученія о Логосѣ, какъ оно изложено въ Евангеліи Іоанна. Въ самомъ дълъ, по Бауру, въ этомъ ученіи можно различать два момента: 1) Логосъ разсматривается здъсь какъ тождественный съ Богомъ Отцемъ и, слъдовательно, объединяется съ нимъ; 2) Логосъ является здѣсь какъ самостоятельная личность и, слѣдовательно, существенно отличается отъ Отца <sup>8</sup>). Христіанское сознаніе церкви ІІ и ІІІ въка тъснъе примыкало то къ тому, то къ другому изъ этихъ указанныхъ моментовъ, и вотъ отсюда явились крайнія теологическія мнѣнія, которыя вступали въ борьбу между собою и тъмъ содъйствовали дальнъйшему раскрытію догмы.

Какъ скоро сознаніе становилось на сторону тождества Логоса съ Отцомъ, возникало направленіе теологическое, извѣстное съ именемъ монархіанъ; но какъ скоро то же сознаніе становилось на противоположную сторону—именно крѣпче держалось ученія о самостоятельной божеской личности Сына Божія, развивалось направленіе, крайнимъ выраженіемъ котораго было аріанство. Борьба эта двухъ, взаимно исключающихъ себя, направленій не была безплод-

<sup>1)</sup> Ibid. 306.

<sup>2)</sup> Ibid. 328.

<sup>3)</sup> Ibid. 332.

ною для развитія догмы, изъ нея вышло то знаменитое въ исторіи церкви ученіе о единосущіи Сына Божія съ Отцомъ, которое изложено на соборъ Никейскомъ. Въ никейскомъ ученіи Бауръ видитъ примиреніе крайностей, которыя замѣчались въ ученіи церкви III вѣка и въ аріанствѣ, и считаетъ его важнъйшимъ въ исторіи теологическаго развитія церкви явленіемъ; въ этомъ ученіи, по Бауру, христіанство выразило себя въ возможномъ соотвътствіи съ своей идеею 1). Въ этихъ, указанныхъ нами, явленіяхъ только и находитъ Бауръ развитіе христіанства, какъ догмы во I и III (и началь IV) въкахъ. Что касается другихъ сторонъ христіанскаго ученія, то, по Бауру, онъ не были еще опредълены въ это время въ своемъ характеръ. Это были вопросы, которыхъ ръшеніе предоставлено было будущему 2). Что сказать объ этой части Баурова труда? Во 1) что касается до монархіанства, то оно не во всіхъ его видахъ можетъ находить для себя основаніе въ Евангеліи Іоанна, наприм., монархіанство евіонитское скорве примыкаетъ къ остальнымъ Евангеліямъ, чемъ къ этому, во 2) что касается до аріанизма, то Евангеліе Іоанново съ его возвышеннымъ ученіемъ о Логосъ положительно не было благопріятно этому ученію. Слѣдовательно, соглашаться съ Бауромъ въ вопросъ о происхожденіи этихъ направленій изъ направленія Іоаннова Евангелія нізть основаній. Да притомъ же указанное Баурово воззрѣніе коренится на представленіи, что Евангеліе Іоанново есть результать бурныхъ споровъ петринизма и павлинизма, если же отръшиться отъ подобнаго воззрвнія, то Евангеліе Іоанна потеряеть то преобладающее значеніе, какое даетъ ему Бауръ въ исторіи догматическаго развитія церкви.

Въ остальныхъ двухъ отдъленіяхъ своего труда: "Исторія церкви первыхъ трехъ въковъ" Бауръ разсматриваетъ христіанство съ одной стороны какъ могучую силу, противо-

<sup>1)</sup> Die christliche Kirche von Anfang 4 bis zum Ende des 6 Jahrh., s. 79. 2-te Ausgabe. Tübingen. 1863. Cf. Kirchengesch. B. I, s. 370. Если здѣсь же на стр. 362 Бауръ отзывается, повидимому, неблагосклонно о Никейской догмѣ, что онъ разумѣстъ не самое ученіе, а лишь формулу, въ какую оно заключено.

<sup>2)</sup> Kirchengeschichte u. s. w. B. I, s. 363-364.

поставившую себя язычеству, съ другой тоже христіанство какъ нравственный принципъ, имѣвшій цѣлію возродить человѣчество. Здѣсь Бауръ не ведетъ христіанство чрезъ тѣ перипетіи противоположностей, какъ это было съ христіанствомъ, которое онъ разсматриваетъ со сторонъ, уже изложенныхъ нами. Здѣсь предъ нами просто яркія картины изъ жизни христіанства того времени, а не остроумныя изысканія о судьбахъ христіанства, съ какими (изысканіями) мы имѣли дѣло доселѣ. Поэтому, методъ изложенія исторіи въ этихъ отдѣленіяхъ Баурова труда не представляєтъ особеннаго научнаго интереса.

Покончивъ обзоръ церковной исторіи Баура первыхъ трехъ вѣковъ, мы бросимъ теперь возможно краткій взглядъ на его исторію дальнѣйшихъ трехъ вѣковъ отъ IV до VII вѣка. Говоримъ: краткій взглядъ, потому что съ основными научными началами Баура мы уже довольно познакомились изъ сказаннаго прежде.

Ходъ развитія исторіи церкви отъ IV до VII въка Бауръ опять понимаетъ подъ формой борьбы противоположностей, изъ которой однакожъ всегда возникаетъ новое и притомъ большею частію высшее единство. Объ этомъ ясно заявляютъ уже первыя строки второго тома его исторіи, который мы теперь обозрѣваемъ. Бауръ говоритъ: "первый періодъ христіанской церкви съ переходомъ Константина въ христіанство достигъ своего опредвленнаго заключенія; христіанство пришло къ своей цъли, къ которой оно стремилось въ продолжение первыхъ трехъ въковъ, оно возсъло на императорскій тронъ римскаго государства и взяло въ свои руки бразды власти надъ міромъ; христіанство и язычество теперь помънялись своими ролями; міръ разомъ получилъ христіанскую наружность настолькоже, насколько еще недавно онъ носилъ на себъ окраску язычества. Но это было однако же только внашнее утвержденіе христіанства; для болае внимательнаго наблюденія открывается, что подъ этимъ внішнимъ явленіемъ лежало зерно, имъющихъ вновь развиться, nротивоположностей "  $^{1}$ ).

<sup>1)</sup> Die Christliche Kirche von Anfang des 4 bis zum Ende des Jahr., S. I.

Какія же это противоположности, какъ возникаютъ онѣ, и къ чему приводятъ? Отвѣты на эти вопросы дадутъ намъ видѣть въ какомъ родѣ свой историческій методъ прилагаетъ Бауръ къ IV, V, VI вѣкамъ церкви, столь знаменитымъ въ церковной исторіи.

Первая противоположность, на какую указываетъ Бауръ въ исторіи IV, V, VI вѣковъ, это противоположность христіанства и язычества. Язычество, хотя и уступило христіанству императорскій тронъ, однакожъ (оно) оставалось еще серьезною силою, живы еще были языческія идеи, языческія религіозныя представленія. Царствованіе Юліана показало, что язычество, какъ сумма идей и воззрѣній, далеко еще не было въ конецъ низвергнутымъ. Христіанство и язычество оставались непримиренными, какъ два чуждыхъ другъ другу міра. Такая противоположность рождала для церкви, по Бауру, потребность примиренія. Самъ Бауръ объ этомъ разсуждаетъ: чтобы одолъть въ конецъ врага, когда онъ имъетъ нъкоторое дъйствительное значеніе, нужно уступить ему хотя нѣкоторыя права на бытіе. Это-то, по нему, и сдѣлала церковь разсматриваемаго времени. Въ продолженіе эпохи IV и V въка она вступила въ извъстныя связи съ міромъ классическо-языческимъ. Такое сближеніе онъ находитъ въ сочиненіяхъ извъстнаго Синезія Киринейскаго, епископа изъ неоплатониковъ, и въ особенности въ сочиненіяхъ Псевдодіонисія Ареопагита. Въ практикъ такое сближеніе, по Бауру, выразилось въ томъ, что въ церкви стали почитать языческихъ боговъ, хотя и подъ другимъ именемъ и въ другой формъ, именно подъ именемъ и формою ангеловъ; демоническій культъ язычниковъ-демонами у язычниковъ назывались низшіе боги или добрые геніи — перешелъ въ христіанствъ въ аналогическій съ нимъ культъ святыхъ 1). Такимъ образомъ изъ двухъ противоположностей христіанства

¹) Ibidem. S. 3. 65. Несправедливо Бауръ происхожденіе церковнаго ученія объ ангелахъ и почитаніи святыхъ ищеть во вліяніи неоплатонизма на христіанство въ IV и V въкахъ, ибо весьма развитая ангелологія находится уже у Иринея, о почитаніи же святыхъ мучениковъ говорятъ многіе подлинные мученическіе акты II и III въковъ.

и язычества образовалось одно міровоз зрѣніе, но оно конечно мало соотвѣтствовало чистой идеѣ христіанства, отчего возникли новые виды борьбы, которые въ концѣ привели къреформаціи...

Еще болье интересныя формы противоположностей въ томъ же родъ Бауръ указываетъ въ исторіи христіанской догмы даннаго времени. Обращая свое вниманіе на эту эпоху столь богатую, какъ никакая другая, догматическими спорами и движеніями, Бауръ находитъ, что христіанская догма порождаетъ изъ себя многія "противоположности". Это зависело отъ того, что догма сама по себе обладала неистощимымъ стремленіемъ къ наибольшему и наибольшему опредъленію. Какъ скоро хотъли опредълить и выяснить извъстную догматическую истину, непремънно являлись противоположныя воззрѣнія, потому что богатство содержанія догмы позволяло неодинаковыя, а разнообразныя ръшенія вопроса <sup>1</sup>). Представимъ примѣры изъ исторіи Баура въ указанномъ родъ. Бауръ говоритъ: "такія имена, какъ имена Арія и Аванасія, Несторія и Кирилла, Пелагія и Августина, обозначаютъ противоположности, относящіяся до различныхъ сторонъ христіанской догмы". Соборъ Никейскій "осудилъ аріанство, но не подавилъ его, такъ что послѣ этого собора аріанство вступаеть въ собственную стадію своего развитія <sup>2</sup>). Въ это время съ наибольшею ясностію выразились отличія ученія аріанскаго и антиаріанскаго. Аріанство и Никейская догма, Арій и Аванасій представляли собой двъ противоположности въ ученіи въры. Аванасій утверждалъ, что Христосъ есть Сынъ Божій, равнаго существа съ Отцомъ, и тъмъ самымъ доказывалъ, что чрезъ Христа, какъ Искупителя, родъ человъческій сталъ въ самыя близкія отношенія къ Божеству, къ Отцу, напротивъ Арій и аріане утверждали, что Сынъ Божій тварь, и темъ разлучая Сына отъ Отца, разлучали человъка отъ Бога, потому что искупительное посредничество Христа, какъ твари, не могло уничтожить той бездны, которая раздъляетъ чело-



<sup>1)</sup> Ibidem. 216-217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., S. 123. 79.

въка, какъ существо конечное, отъ Бога, какъ существа безконечнаго. "Между тъмъ, какъ по Аванасію, христіанство есть религія единенія Бога и человівка, по Арію, сущность христіанскаго откровенія состоить только въ томъ, что человъкъ пришелъ къ сознанію, что онъ какъ и все конечное, находится въ состояніи отторженія по отношенію къ абсолютной сущности Божества". По Аванасію, христіанство имъетъ живъйшій интересъ для человъка, поскольку христіанство облагодатствовало родъ человъческій, поскольку оно приводитъ человъка къ реальной истинъ---спасенію, для аріанъ же, при ихъ раціоналистической точкъ зрънія, суще ство христіанства сводилось къ чисто теоретическому познанію. "Аріанство — врагъ всего мистическаго, трансцендентнаго, всего, что не подлежитъ діалектическому опредъленію и не сводится къ опредъленнымъ понятіямъ". По Аванасію, Христосъ снялъ съ человъка осужденіе, наложенное на него Богомъ и искупилъ его гръхъ, напротивъ, по воззрѣнію Арія, задача дѣла Христова состояла въ томъ, что чрезъ Него лишь открыта для человъка воля Божія. "Отсюда видно, замъчаетъ Бауръ, какое важное значеніе имъетъ споръ аріанскій, хотя, повидимому, все дъло здъсь сводилось къ вопросу о томъ, какое понятіе имъть о Сынъ Божіемъ". Этотъ вопросъ былъ лишь конкретной формой, подъ которой подразумъвался болъе общій вопросъ: въ чемъ состоитъ дъло Христа, въ чемъ состоитъ сущность христіанства? Еслибы восторжествовало не Аванасіево, а Аріево пониманіе христіанства, разсуждаетъ Бауръ, въ такомъ случав, какъ необходимое слъдствіе, былобы такое унижение христіанства и такое превращение его въ раціонализмъ, чрезъ которыя оно низошло бы въ рядъ обыкновенныхъ человъческихъ явленій. Христосъ сталъ бы тъмъ, чъмъ Онъ сталъ впослъдствіи въ понятіяхъ Социніанъ 1). Весь ходъ споровъ аріанъ, по сознанію Баура, привелъ лишь къ тому, что стали ценить значение никейской догмы и признавать ее "какъ общій объединительный пунктъ



<sup>1)</sup> Ibidem. S. 97-100.

для всъхъ 1). Однимъ изъ важнъйшихъ моментовъ въ теченіе споровъ IV въка, по сужденію Баура, было не одинаковое отношеніе главъ церкви къ власти світской, отсюда рождалась противоположность, усилившая религіозныя движенія. У главныхъ защитниковъ никейской догмы, напр., у Аванасія, защита никейскаго ученія соединялась съ ръшительнымъ противодъйствіемъ императорскому вмѣшательству въ дъла въры; у нихъ преслъдовался іерархическій интересъ. Напротивъ, аріане искали защиты для своего ученія у императорской власти, аріанскіе епископы были органами императора въ дълъ церкви. Этому порядку вещей въ эпоху аріанскую положилъ конецъ Өеодосій Великій, потому что въ его лицъ церковь и государство (разумъется, временно) пришли къ единенію 2). — Закончились споры о св. Троицъ, но сейчасъ же начались другіе—христологическіе. Появленіе ихъ Бауръ объясняетъ такимъ образомъ: въ спорахъ о Троицъ, съ утвержденіемъ ученія объ диообою, догматическое движеніе доходитъ до крайняго пункта, до какого только можно дойти, движась въ превыспренней, трансцендентальной области; дальнъйшее движеніе неминуемо должно было совершить оборотъ отъ божественнаго, на которомъ досель покоилась мысль богословствующая, къ человъческому. Явилась реакція. Эту реакцію знаменують христологическіе споры. Въ нихъ Христосъ разсматривается не какъ только Богъ, но и какъ человъкъ. И тотчасъ же обнаружились противоположности въ пониманіи ученія о Богочеловъкъ. Ананасій и аріане допускали въ человъческой природъ Христа плоть или тъло, но о душъ Христа Аванасій ничего не говоритъ, а аріане положительно отрицаютъ бытіе человъческой души во Христъ. Аполлинарій, занявшійся съ особеннымъ стараніемъ вопросомъ о естествахъ во Христь, тоже не допускалъ бытія въ Немъ духа человъческаго, или что тоже души въ собственномъ смыслъ (онъ допускалъ въ Немъ лишь душу анимальную), примыкая въ своемъ ученіи не къ аріанамъ, а кажется (es scheint) къ Аванасію.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem. 93. <sup>2</sup>) Ibidem. 83. 95—96.

Но эта теорія не удовлетворила богословскую мысль, потому что Аполлинарій отвергаль ту часть человіческой природы Христа, въ которой "заключается принципъ человъческой личности <sup>1</sup>). Вопреки воззрѣніямъ Аполлинарія развивается ученіе, которое всіми мірами старается доказать, что во Христь были объ природы — божеская и человъческая въ ихъ полнотъ, т. е. и человъчество съ тъломъ и совершенною душой. Это было богословствованіе церкви Антіохійской, выступившей противъ воззрѣній направленія церкви Александрійской, которое, держась принциповъ Аванасія, въ лицъ Григорія Богослова и въ особенности Григорія Нисскаго пришло къ мысли, что "человъчество во Христъ есть только покровъ для Божества, только форма Его бытія (на земль), лишенный сущности призракъ (wesenloser schein) и что нельзя утверждать, что Христосъ имълъ истинно человъческую природу". Представители антіохійскаго богословствованія Діодоръ Тарсійскій и Өеодоръ Мопсуестскій свою задачу поставляли въ слѣдующемъ: "если доселѣ обращали свой взоръ только на божественную природу Христа, а на человъческую почти совсъмъ не обращалось вниманія, то теперь также и человъческая сторона Его должна придти къ признанію и ей должно было усвоить такое же право, какое доселъ имъла только природа божественная". Давно уже подготовлявшаяся противоположность двухъ различныхъ догматическихъ системъ приходитъ въ лицѣ Несторія и Кирилла къ открытому спору 2). Нъсколько позднъе сторону александрійскаго богословствованія принимаетъ Евтихій, сторонуже противоположную поддерживали богословы Антіохійской церкви 8). Происходитъ сильная и ожесточенная борьба между двумя противоположными богословскими направленіями <sup>4</sup>).

<sup>4)</sup> Ibid. 102-104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 106—7. 109—10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 114.

<sup>4)</sup> Въ приведенныхъ воззрѣніяхъ Баура, въ особенности на движенія христологическія, не мало неправильностей и односторонностей, но разборъ и опроверженіе ихъ считаємъ дѣломъ излишнимъ, полагая, что христологическое ученіе достаточно раскрыто нами въ сочиненіи: "Вселенскіе соборы IV и V вѣка," 1896 г. (изд. 2), въ которомъ и можно находить противовѣсъ воззрѣніямъ Баура, хотя авторъ прямо и не поставлялъ себѣ цѣлію разбирать Баура.

По тому же пути, по которому шли споры христологическіе, двигались и споры пелагіанскіе. Здѣсь отъ вопросовъ трансцендентальныхъ богословская мысль опять приходитъ къ вопросамъ реально-антропологическимъ. Ученіе Пелагія о свободѣ человѣческой въ дѣлѣ спасенія и ученіе Августина о значеніи божественной благодати въ дѣлѣ того же спасенія были противоположностями, которыя тоже нуждались въ примиреніи 1).

По основному церковно-историческому методу Баура всв указанныя противоположности въ концв концовъ должны приходить къ высшему единству; такъ и было, по его мнънію, въ каждомъ изъ вышеуказанныхъ споровъ. Въ заключеніе этихъ споровъ, говорить онъ, "вслідствіе церковнаго ръшенія оба члена противоположности поставляемы были въ связь между собою". Въ споръ съ Аріемъ развилось и утвердилось ученіе о личной субстанціи Сына въ ея отношеніи къ существу Отца, въ споръ съ Несторіемъ-ученіе объ отношеніи двухъ природъ Христа къ единству лица, а въ споръ съ Пелагіемъ-ученіе о свободъ человъческой воли, какъ существенномъ аттрибутв самосущей (für sich seienden) природы человъческой, въ ея отношеніи къ божественной благодати. Въ первыхъ двухъ спорахъ одинъ изъ двухъ членовъ противоположности долженъ былъ отступить назадъ въ разсужденіи другого члена съ его абсолютной трансцендентностью (т. е. попросту одна изъ партій должна была кой-въ-чемъ уступить другой, сбавлять свои требованія), и такимъ образомъ различіе должно было приходить къ моменту единства. Тоже было и въ споръ пелагіанскомъ: хотя, повидимому, Августинъ и одержалъ побъду, но однакожъ "принципъ свободы въ интересъ нравственнаго сознанія оставался всегда довольно сильнымъ 2).

Еще новыя противоположности, условливавшія историческое развитіе церкви данной эпохи, образовались изъ отношенія духовной и свътской власти, что и разсматривается этимъ историкомъ въ отдълъ объ іерархіи. Бауръ разсу-



<sup>1)</sup> Ibid. 123-124.

<sup>2)</sup> Ibidem. 123-4. 181.

ждаетъ: съ тъхъ поръ какъ іерархія образовала изъ себя въ эпоху первыхъ въковъ могущественную силу, родъ новаго владычества надъ міромъ, съ тѣхъ поръ какъ іерархія получила высокое значение въ христіанскомъ мірѣ, императорская власть, которая тоже считала себя могучею силою въ міръ, должна была очутиться въ положеніи противоположности въ отношеніи къ іерархической власти церкви. Столкнулись двъ силы, которыя могли спорить относительно абсолютнаго господства надъ міромъ. Каждая изъ нихъ должна была стремиться возобладать надъ другой. Отсюда сдълалась возможною борьба между ними. Иные результаты дала эта борьба на западъ, иные на востокъ. На западъ, говоритъ Бауръ, гдв вліяніе императоровъ на духовную власть было слабъе, власть духовная брала перевъсъ надъ своею противоположностію — властію світской; и воть, по его замъчанію, папы Левъ великій и Григорій великій стоятъ уже теперь на прагъ средневъковой церкви, какъ истинные предтечи имъющаго скоро утвердиться папства. Напротивъ весь интересъ отношеній разсматриваемыхъ двухъ властей на востокъ состоитъ, по Бауру, только въ томъ, что іерархія и императорская власть противостоять одна другой, взаимно ограничивая себя, причемъ, какъ выражается Бауръ, "ни одна изъ этихъ двухъ властей здъсь не приходить къ чистой самостоятельности своего бытія 1).

Здъсь и прервемъ нашъ обзоръ церковной исторіи Баура отъ IV до VII въка. Содержаніе ея кажется довольно уяснилось для насъ. Да и вообще второй томъ исторіи Баура представляетъ немного оригинальнаго....

Намъ слѣдуетъ теперь сдѣлать замѣчанія касательно общаго характера и метода церковно-историческихъ построеній Баура.

Отличительная особенность, составляющая самую карактеристическую черту его исторіи—это одухотворенность, выспренность его научно-историческихъ представленій. Подъ этою одухотворенностію, выспренностію мы понимаемъ, ни-



<sup>1)</sup> lbidem. S. 1-3.

когда не покидающее Баура, стремленіе входить во внутренній смыслъ событій, имъ изслѣдуемыхъ, — стремленіе, такъ сказать, разръщать фактъ въ идею и давать найденной идеъ такое или другое, но строго опредъленное мъсто въ общей гармоніи цълаго труда. Такого свойства нельзя въ подобной полнотъ находить не только у болъе давнихъ церковныхъ историковъ, но и у историковъ болъе новыхъ и замѣчательныхъ. Такого глубокаго проникновенія въ сущность излагаемыхъ предметовъ не встръчаемъ ни у Планка, важнъйшаго представителя такъ называемаго субъективнопрагматическаго направленія исторіографіи, Планкъ хотя и стремится всячески выдти изъ роли простого повъствователя и возвыситься до серьезно-прагматическаго изложенія, тъмъ не менъе мотивы, движущіе событіями, у него указываются не въ целомъ строе церкви, но лишь въ отдъльныхъ индивидуумахъ; почему часто отдъльнымъ личностямъ приписывается болѣе, чѣмъ сколько позволяетъ дъйствительный ходъ исторіи; такого господства надъ матеріаломъ, какое у Баура, не находимъ даже и у самого Неандера, потому что его преимущественное тяготъніе къ характеристикъ отдъльныхъ личностей, если и не низводить цълостности его труда къ біографическимъ очеркамъ, во всякомъ случав много мвшаетъ полному раскрытію проводимыхъ имъ идей. Напротивъ Бауръ въ своей исторіи ведетъ діло раскрытія историческаго развитія церкви съ такимъ искусствомъ, что не остается ни одной важной стороны церковной исторіи, которая не вошла бы такъ или иначе въ его систему, какъ звено, нужное для гармоніи цълаго; причемъ движущіе принципы указываются не въ характеръ отдъльныхъ личностей, но въ совокупности историческихъ данныхъ въ ихъ целомъ. Въ системе Баура его стремленія всюду находить смыслъ, скрывающійся подъ фактами, часто приводятъ его къ заслуживающимъ полнаго вниманія выводамъ. Сюда можно, напримъръ, отнести его воззрѣнія на борьбу церкви съ аріанствомъ. Это, по Бауру, не какая нибудь мелочная борьба изъ-за личныхъ интересовъ и изъ-за ничего не значущихъ словъ. Короче это,

по его сужденію, не явленіе, при видъ котораго остается только пожимать плечами (какъ выходило это по воззръніямъ прежнихъ раціоналистовъ историковъ); натъ, въ защитникахъ никейской догмы выразилось, по Бауру, стремленіе понять христіанство, какъ высшее абсолютно-божественное откровеніе, понять Христа, какъ дѣйствительно божественнаго посредника между Богомъ и человъкомъ, понять общеніе человъка съ Богомъ, какъ дъйствительный благодатный союзъ между небомъ и землей. Напротивъ, въ аріанской доктринѣ Бауръ видитъ желаніе отвергнуть, разорвать тотъ благодатный союзъ, какой устанавливается чрезъ Христа между Богомъ и людьми; если Христосъ тварь, то дъйствительнаго общенія между Богомъ и человъкомъ нътъ и быть не можетъ 1). Съ другой стороны припомнимъ, въ какихъ идеальныхъ чертахъ рисуетъ Бауръ значеніе церковнаго епископата? Это, по Бауру, не какая нибудь церковная аристократія, деспотически властвующая надъ неразумнымъ народомъ (опять: какъ полагали раціоналисты прежней школы), напротивъ, по Бауру, это былъ своего рода центръ духовной жизни церкви, безъ котораго самое существованіе церкви едва ли было возможно. Итакъ одухотворенное, выспреннее пониманіе исторіи — вотъ первая черта Баурова труда. Мы далеки отъ того, чтобы утверждать, что это стремленіе господствовать надъ фактами всегда вело Баура къ благимъ результатамъ. Во-первыхъ, Бауръ весьма часто обращается слишкомъ безцеремонно съ фактами, мнетъ ихъ какъ горшечникъ глину, онъ то уръзываетъ, то преувеличиваетъ ихъ значеніе, и это для того, чтобы они лучше, удобнъе служили его выспреннимъ воззрѣніямъ. Справедливо замѣчаетъ о Баурѣ Шаффъ, что онъ "слишкомъ философиченъ, чтобы быть върнымъ историкомъ "2). Во-вторыхъ, желаніе сдівлать свой трудъ, сколько возможно болѣе, прагматическо-спекулятивнымъ заставляетъ Баура совершенно не обращать вниманія на индивидуальный, личный элементъ въ исторіи церкви <sup>3</sup>). Его



<sup>1)</sup> B. II, 97-8.

<sup>2)</sup> Schaff (см. выше), s. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Herzog. II, s. 166. 178.

исторія какъ будто движется во внѣмірномъ пространствѣ, гдѣ нѣтъ не лицъ, ни личныхъ отношеній; историкъ почти ничего не говоритъ ни о индивидуальныхъ порывахъ благородныхъ, ни индивидуальныхъ интересахъ низменныхъ, хотя тѣ и другіе нерѣдко служили мотивами въ ходѣ исторіи. Его исторія какая-то совѣмъ безличная. Въ ней лица только упоминаются, а не дѣйствуютъ, какъ должны дѣйствовать живые индивидуумы. Но въ общемъ одухотворенность и выспренность Бауровой исторіи составляетъ ея достоинство.

Скажемъ далве, какъ следуетъ судить о техъ движущихъ принципахъ, какими поддерживалось церковно-историческое развитіе христіанскаго общества и христіанской идеи, по Бауру. Возникновеніе противоположностей въ данный моментъ бытія христіанства, борьба этихъ противоположностей и примиреніе ихъ, чтобы изъ этого примиренія снова народились противоположности и т. д. — вотъ процессъ, подъ которымъ Бауръ понимаетъ церковно-историческое движеніе. Мы представили выше много примъровъ такого метода Бауровскаго построенія исторіи. Такая черта не есть у этого историка что либо совершенно новое. Мы видъли прежде, что и Неандеръ понимаетъ исторію церкви подъ такими же формами; и если у Неандера такой методъ придаетъ разнообразіе и живость его историческимъ построеніямъ, то должно сказать тоже самое въ данномъ случав и о Баурв. Впрочемъ методъ этотъ не совсемъ одинъ и тотъ же у Баура и Неандера. По Неандеру, возникновеніе противоположностей въ области церковно-исторической жизни обусловливалось: или характеромъ отдъльныхъ индивидуумовъ, какъ это было въ апостолахъ, или характеромъ странъ и народовъ, гдъ утверждалось христіанство, почему монтанизмъ является въ одномъ мъстъ, оригенизмъ въ другомъ, почему Западъ въ своемъ догматическомъ развитіи не таковъ, какъ Востокъ, и прочее, — или проникновеніемъ въ христіанство элементовъ чуждыхъ ему, отсюда возникновение ісрархіи подъ іудейскимъ вліяніемъ и т. д. Вообще, по Неандеру, возникновеніе противоположностей находить для себя основаніе исключительно въ свойствахъ природы самого человъка и

условіяхъ исторической жизни его. Не то видимъ у Баура: у него противоположности отыскиваются не внъ христіанства, не въ условіяхъ его историческаго бытія, но внутри самого христіанства, въ глубинахъ его существа. Между тъмъ какъ Неандеръ при его точки зрѣнія признаетъ христіанство всегда остающимся въ тождествъ съ самимъ собою, -- измъняются и движутся собственно сферы, въ какія вступаетъ христіанство, у Баура же является подвергающимся подобнымъ метаморфозамъ христіанство само въ себъ, и притомъ изъ своихъ внутреннихъ потребностей. Отсюда въ исторіи Баура христіанство становится то лучше-то хуже, то чище, то темнъе. Христіанство живетъ, какъ и самъ человъкъ, и потому раздъляетъ всъ жребіи обыкновенной жизни, будутъли они благими или злыми. То оно растетъ, то задерживается въ своемъ развитіи; то идетъ по правому пути, то по ложному. И нътъ другого христіанства, всегда неизмѣннаго въ своемъ существъ, кромъ того, какое находится въ данный моментъ въ колеблющейся мысли человъческой. Такое пониманіе исторіи христіанства возможно только съ точки зрѣнія Баура. Бауръ, какъ извѣстно, считаетъ христіанство, по его существу и свойствамъ, явленіемъ исторически создавшимся, а не откровенною истиною, данною свыше. Вслъдствіе этого, ему не было нужды выдалять христіанство отъ другихъ человъческихъ явленій. Христіанство есть такоеже явленіе, какъ и всякое другое человъческое явленіе. Но для того, кто не думаетъ раздълять воззръній Баура на сущность и происхожденіе христіанства, его пониманіе развитія христіанства въ исторіи, какъ будто бы оно подобно всякому другому человъческому явленію, —остается капитальнымъ и невознаградимымъ недостаткомъ церковной исторіи Баура. Другимъ недостаткомъ методическаго построенія Бауровой исторіи нужно признать то, что, принимаясь за созданіе исторіи, онъ мало помнитъ тв пріемы, какіе онъ самъ рекомендовалъ, какъ истинные пріемы историка, именно, что исторія не должна быть рефлексомъ самого историка, а историкъ долженъ быть лишь зеркаломъ, въ которомъ во всей объективности должны отражаться явленія исторіи. Го-

воримъ: Бауръ мало помнитъ объ этомъ, ибо увлекаясь идеею примъненія философскихъ воззръній Гегеля къ церковной исторіи, онъ уже не хочеть ставить своего умозрѣнія въ зависимость отъ данныхъ и фактовъ, онъ не хочетъ ставить себя въ нормальное отношение къ дъйствительной истории, такъ чтобы не историкъ создавалъ исторію, а исторія создавала историка, напротивъ Бауръ хочетъ предвзятый субъективизмъ поставить законодателемъ исторіи. Изъ идеи онъ хочетъ получить знаніе о томъ, какъ должно быть, для того, чтобы не имъть нужды наблюдать, какъ это есть на самомъ дълъ. Вслъдствіе чего Бауръ хочетъ передълать самые факты, перемъщать и размъстить ихъ въ иномъ порядкъ, нежели какъ они были размъщены ходомъ событій въ дъйствительной исторіи, и все это потому, что въ такомъ дѣйствительномъ видъ они очень неудобно укладываются въ тъхъ схемахъ, которыя такъ дороги Бауру, вслъдствіе его наклонности къ Гегелевскимъ доктринамъ. Отсюда, такъ много произвола въ построеніи имъ не только исторіи первоначальнаго христіанства, но и исторіи дальнъйшихъ временъ христіанской церкви. Но, несмотря на всв эти недостатки, Бауровъ методъ разсматриванія событій христіанской церкви подъ формою возникающихъ и исчезающихъ противоположностей представляетъ явленіе, не лишенное грандіозности. Мысль, слъдя за нитью его повъствованія, незамътно переходитъ отъ одной комбинаціи къ другой все съ новымъ и новымъ интересомъ. Въ особенности его раскрытіе исторіи догматовъ-вопросъ, въ которомъ онъ говоритъ какъ спеціалисть, — отличается находчивостью и остроуміемъ.

Самое важное обвиненіе, которое тягответь на Баурв и которое двлаеть чрезвычайно подозрительной его исторію, есть обвиненіе въ раціонализмв. Что Бауръ раціоналисть, этого отрицать никто не станеть. Но было бы въ высшей степени несправедливо считать его злобнымъ раціоналистомъ, заклятымъ врагомъ христіанской религіи. Вся его исторія есть лучшее тому доказательство. Между твмъ какъ въ лицв другихъ представителей раціоналистическаго направленія почти каждое христіанское явленіе въ исторіи: догматическіе

споры, јерархія, культъ возбуждаютъ самыя ожесточенныя нападки, ничего подобнаго не видимъ у Баура. Напримъръ о догматическомъ развитіи церкви, объ іерархіи онъ говоритъ съ одушевленіемъ и сочувствіемъ. Съ какимъ, дале, уваженіемъ, съ какимъ сознаніемъ величія христіанства, говоритъ онъ о нравственныхъ силахъ христіанства, о его безмърномъ превосходствъ надъ язычествомъ? Между тъмъ какъ прежніе раціоналисты, Землеръ и Гэнке, позволяли себъ глумиться надъ самыми великими богословами IV и V въка, считали Аванасія съ его идеями причиной смутъ церковныхъ, называли глубокомысліе Августина діалектической болтовней и коварствомъ (см. выше стр. 303, 317), Бауръ высоко ценитъ богословскую дізятельность главнізйших отцовъ и учителей церкви IV и V въка. Онъ говоритъ: "какимъ богатствомъ духовныхъ силъ владела церковь IV и половины V века, какую продуктивность развивала она въ спорахъ этого періода! Въ такихъ учителяхъ церкви, какъ Аванасій..., три великихъ Каппадокійца, Василій Великій и оба Григорія — Назіанзинъ и Нисскій, Іоаннъ Златоустый и, примыкающіе къ нему, Антіохійцы, церковь переживала время, которое какъ въ теологическомъ, такъ и въ общемъ научномъ отношеніи должно быть названо классическимъ темъ болье, что она въ такихъ образованныхъ на классической литературъ мужахъ дъйствительно сіяла еще отблескомъ древняго классическаго времени. И не только восточная греческая церковь проявляла столь свъжую жизненную силу, но даже и западная церковь не уступала ей: Августинъ превосходитъ всъхъ другихъ оригинальностью и глубиною духа, а Іеронимъ заявилъ себя эрудицією въ области изслідованія библіи" 1). Вотъ одно изъ главныхъ различій между раціонализмомъ прежнихъ временъ и Бауровымъ! Такъ говорить, какъ говоритъ Бауръ объ отцахъ церкви, раціоналистъ въ худшемъ смыслъ слова не будетъ. Бауръ раціоналистъ, но раціоналисть не безь въры, хоть онъ и въруеть по своему. Его върой были религіозныя представленія Гегеля, который



<sup>1)</sup> Baur. B. II. S. 4.

хотя и не отрицалъ мірового значенія христіанства, но и не принималъ его въ томъ смыслъ, какъ бы слъдовало. "Гегель признавалъ христіанство абсолютной религіей и приписывалъ идеямъ о воплощеніи и троичности Божества, конечно понимая ихъ въ смыслъ очень различномъ отъ церковнаго ученія, глубокую философскую истинность, такъ что весь универсусъ, внѣшнюю природу и человѣка разсматривалъ съ точки зрвнія троичности. Эта филофія во всвять ввкахъ усматривала господство высшихъ силъ, Духа Святаго, хотя и не въ библейскомъ смыслъ, но однакожъ разумъла мірового Духа, который пользуется людьми, какъ орудіями къ исполненію Его плановъ" 1). Такого же рода былъ и раціонализмъ Баура. Какіе богатые плоды для богословской науки принесъ бы Бауръ, если бы онъ шелъ по слъдамъ Неандера и его учениковъ, — какъ драгоцвины были бы труды его! Теперь же его значеніе въ наукт оказывается не столько положительнымъ, сколько отрицательнымъ. Его раціонализмъ сдѣлался камнемъ преткновенія для плодотворной дъятельности его въ области богословія.

Школа Баура имъла въ свое время многихъ и талантливыхъ учениковъ и послъдователей. Къ нимъ причисляютъ Штраусса, Целлера, Кестлина, Швеглера, К. Планка, Гильгенфельда, Ричля, Вейцзеккера, преемника Баурова по каедръ въ Тюбингенъ, Отто Пфлейдерера и пр. <sup>2</sup>). Но эти ученики Баура не спасли Тюбингенской школы отъ паденія. Со смертію Баура она пришла къ упадку. Бауръ былъ истиннымъ воплощеніемъ идей этой школы. Смерть Баура была смертью самой школы. Его большія историко-догматическія сочиненія считаются съ точки зрънія теперешней науки уже отжившими свой въкъ <sup>3</sup>). По различнымъ причинамъ нъкоторые изъ его учениковъ перемънили даже богословскую профессію на другія и этимъ много содъйствовали ослабленію школы, такъ поступилъ Эдуардъ Целлеръ <sup>4</sup>), пере-

<sup>1)</sup> Schaff. (см. выше) S. 108—9.

<sup>2)</sup> Herzog. II, 168, 179. XX, 768.

<sup>3)</sup> Ibid. II, S. 182. 178.

<sup>4)</sup> Целлеръ составиль восторженное описаніе жизни и дѣятельности Баура—восторженное чуть не до аповеозы. Vortrāge und Abhandlungen geschichtliches Inhalts, s. 354 u. s. w. Leipzig. 1865.

мѣнившій занятіе богословіемъ на философію и стяжавшій себъ громкое имя въ этой послъдней наукъ. Главнымъ-же образомъ упадокъ школы выразился въ томъ, что представители критическихъ началъ Баура, держась общаго характера этой критики, существенно измѣнили взгляды его, образовавъ такъ сказать умъренно-бауровскую школу. Но отсюда еще далеко не слъдуетъ, что Баурова школа совсъмъ отжила свой въкъ. По наблюденіямъ Шмидта, число богослововъ, принадлежащихъ къ школѣ Баура, "отнюдь не слѣдуетъ считать ничтожнымъ" (keineswegs unterschätzt) 1). И дъйствительно, ръдко можно встрътить въ настоящее время протестантско-нъмецкую книгу, посвященную вопросамъ о первыхъ въкахъ христіанства (собственно І и ІІ въковъ), которая не носила бы печати Бауровыхъ воззрѣній, хотя большею частію съ изміненіями, ограниченіями, смягченіями. Школа Баура не столько пала, сколько такъ сказать расплылась. Лицами, которымъ богословская наука одолжена пораженіемъ ново-тюбингенскихъ идей въ ихъ чистомъ видъ, можно считать: Дорнера, Лехлера, Тирша, Ланге, Гофмана, Ульмана и Неандера, хотя последній и стояль вдали отъ прямой полемики противъ Бауровой школы; а потомъ Ричля и А. Гарнака. 2).

Сообразно принятому нами намѣренію указывать на отношеніе русской богословской литературы къ замѣчательнѣйшимъ церковно-историческимъ дѣятелямъ нѣмецкимъ, считаемъ нужнымъ сдѣлать это, говоря и о Баурѣ, котя корошо понимаемъ, что трудно будетъ найти дѣйствительное вліяніе этого нѣмецкаго ученаго на русскую мысль по первостепеннымъ вопросамъ по той простой причинѣ, что между воззрѣніями Баура и русской церковно-исторической наукою лежитъ чуть не цѣлая пропасть 3). Тѣмъ не менѣе Бауръ

<sup>1)</sup> Herz. II, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О печальномъ состояніи Бауровой школы можно почерпнуть свъдънія изъ нашей статьи: "Стольтній юбилей Баура" (Богословск. Въстникъ, 1892, т. IV).

в) Русская литература о Бауръ, какъ историкъ, ограничивается слъдующимъ: статьями г. Виноградова: "Новотюбингенская школа" (Труды К. Д. А., 1863, т. II и III), авторъ которыхъ занимается разборомъ миънія

довольно извъстенъ въ русской литературъ и ему даютъ цъну въ ней. Затъмъ къ Бауру то обращаются за пособіемъ и наученіемъ по нѣкоторымъ вопросамъ, у него наиболѣе хорошо обработаннымъ, то опровергаютъ его. Такъ встръчаются отзывы, свидътельствующіе, что его труды цънятъ у насъ довольно высоко. Напримъръ, авторъ статей: "Новотюбингенская школа", г. Виноградовъ, давая твердый отпоръ крайнимъ Бауровымъ воззрѣніямъ, въ то же время говоритъ: "можно положительно сказать, что въ области богословской науки еще не являлось школы, которая былабы столь организованною въ своемъ составъ и притомъ имъла бы столько талантливыхъ представителей, обладающихъ и такою широкою ученостью, которой отдаютъ уваженіе самые противники, и вмѣстѣ такимъ остроуміемъ и изобрътательностію, съ которыми они не только выработали для себя совершенно новый взглядъ на важнъйшія церковноисторическія событія, но и отыскали для себя опору въ новыхъ источникахъ, самими же ими обработанныхъ, которыми они наконецъ по нъсколькимъ, повидимому, ничтожнымъ даннымъ умъли создать полный и подробный, хотя конечно невърный образъ прошедшаго въ теченіе цълыхъ двухъ стольтій". И о самомъ Баурь говоритъ, что онъ "превосходно изучилъ древнюю литературу", "съ удивительнымъ остроуміемъ и почти безпримѣрною сообразительностію употребилъ въ пользу своего воззрѣнія на первобытное христіанство сами по себъ весьма скудныя и неопредъленныя свъдънія 1). Проф. петербургскаго университета Троицкій въ своей диссертаціи подъ заглавіемъ: "Изложеніе въры Армянскія" и пр. (П. Б. 1875) признаетъ монографію Баура: Die Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes, т. е. Ученіе о Троицъ и воплощеніи

<sup>1)</sup> Томъ II, стр. 173—4. Тамъ же, 225.



Баура о происхожденіи христіанства и новозавѣтнаго канона; замѣчаніями г. Курганова (Пр. Собес., 1879, т. III, стр. 14—22), имѣющими въ виду лишь воззрѣнія Баура, высказанныя въ концѣ его сочиненія: Die Epochen d. Kirchl. Geschichtschreibung. Если присоединимъ еще "исторію церковной исторіи", Шаффа, переведенную въ Труд. К. Д. А., 1861, т. III, то, кажется, исчислимъ едвали не все.

Бога (вмѣстѣ съ сочиненіемъ Дорнера "о Лицѣ Христа"). трудомъ "капитальнымъ" и "весьма существенно облегчившимъ ему его собственный трудъ" 1), (сочиненіе названнаго профессора нѣкоторымъ образомъ посвящено исторіи монофизитства и моновелитства и православія этой эпохи). Г. Снегиревъ въ своей диссертаціи: "Ученіе о Лицѣ І. Христа въ первые три вѣка Христіанства" (Каз., 1870), вступая въ нерѣдкія препирательства съ Бауромъ, однакожъ въ нѣкоторыхъ пунктахъ отдаетъ ему дань признательности, находя его изысканія весьма отчетливыми и обладающими достоинствами (напр., стр. 198) 2).

Къ числу послъдователей Баура, критикъ моего сочиненія: "Вселенскіе соборы IV и V въка, обзоръ ихъ догматической дъятельности въ связи съ направленіями школъ александрійской и антіохійской", покойный проф. церковной исторіи въ Моск. Университеть, протоіер. А. М. Иванцовъ, относилъ и меня. А если и не относилъ прямо, то по крайней мара заподозраваль въ приверженности къ доктринамъ и методу этого ученаго. Онъ говоритъ: "западные историки несомнънно имъли большое вліяніе на г. Лебедева при составленіи его книги" (журналъ: "Прав. Обоз.", 1880, апр., 697). Но изъ всъхъ западныхъ писателей при чтеніи моей книги припоминался моему критику больше всего, если не исключительно, Бауръ. Такъ, Бауръ прилагаетъ къ исторіи религіозныхъ движеній IV и V вѣка діалектическій гегелевскій законъ, по которому въ этихъ движеніяхъ сначала беретъ перевъсъ одно направленіе, потомъ другое, затъмъ между ними устанавливается соглашение (ibid., Февр. 343. Апр. 684). Тотъ же Бауръ раскрылъ отношеніе школъ александрійской и антіохійской къ богословскимъ спорамъ IV и V въка (Февр. 344). Наконецъ, Бауръ же не отличаетъ ереси отъ православія, признавая ихъ равноправными предъ судомъ исторіи. По мнівнію критика, и я тоже недостаточно

<sup>1)</sup> CTP. V 11 VI.

<sup>2)</sup> Съ Бауромъ вели полемику проф. Гусевъ въ сочиненіи: "Ересь Антитринитаріевъ" (Каз., 1872) и проф. Болотовъ въ сочиненіи: "Ученіе Оригена о Св. Троицъ" (Спб. 1879, стр. 440 и др.).

различаю ересь отъ православія и вообще можно, по его сужденію, сближать мой трудъ съ церковно-историческимъ кругозоромъ сказаннаго нъмецкаго ученаго. — Признаемся откровенно, что такое умствованіе критика насъ поразило своею неожиданностію и побудило насъ тщательнъе пересмотръть прежде всего "церковную исторію" Баура и опредълить, насколько въ дъйствительности есть сходства между нашимъ трудомъ и трудомъ Баура, и мы пришли къ тому результату, что сходства между ними очень мало. Сходство есть только тамъ, гдв можно найдти его не между только Бауромъ и моимъ сочиненіемъ, а между послѣднимъ и другими нъмецкими сочиненіями, что зависило отъ того, что въ наукъ есть выработанныя положенія, общепризнанныя (иначе какая же это была и наука, если бы въ ней не было такихъ положеній?), съ которыми не сходиться можно только въ томъ случаъ, если вздумаешь въ видъ оригинальности допускать какіе нибудь парадоксы. Мы совсвиъ не обрътались подъ вліяніемъ Баура и не занимали у него какихъ либо выводовъ (за исключеніемъ весьма немногихъ случаевъ, процитированныхъ въ нашемъ трудъ). Нашъ пересмотръ "церковной исторіи" Баура показалъ намъ, что между Бауромъ и нами ръшительное несходство и притомъ въ самыхъ важныхъ вопросахъ. Именно: по Бауру, аріанство одолжено своимъ происхожденіемъ школѣ александрійской и точнъе Оригену (Kirchengesch., В. I, 354), а по нашему мнѣнію школѣ антіохійской. По его воззрѣнію и аріанство и Никейская догма развились подъ вліяніемъ Оригенизма (ibid. 354, 360), но это воззрѣніе принадлежитъ нашему критику, а не намъ. Исторія Никейскаго собора у Баура изложена на двухъ страницахъ, на которыхъ: во 1) разбираются объясненія Аванасія относительно значенія слова: "единосущный", и во 2) подвергается неблагопріятной критик $^{1}$  эта формула (В. I, 361-2). Ничего такого н $^{1}$  то у насъ. Бауръ приплетаетъ къ развитію аріанства философскія понятія о конечномъ и безконечномъ, о субстанціи и акциденсъ (см. выше и Band. I, 359), а мы совершенно чужды подобныхъ представленій. У Баура указывается зна-

ченіе въ аріанскихъ спорахъ отношеній епископовъ къ прествитерамъ и іерархіи къ государству (В. І, 363 и см. выше), у насъ ничего объ этомъ не говорится. Въ этомъ случав, пожалуй, есть сходство у нашего критика съ Бауромъ. О второмъ Вселенскомъ соборѣ Бауръ говоритъ въ нъсколькихъ строкахъ, лишенныхъ всякаго содержанія (В. II, 95), а у насъ рельефно указано значеніе антіохійской школы въ дъятельности этого собора. По вопросамъ изъ исторіи христологическихъ движеній у насъ тоже очень мало сходства съ Бауромъ въ спорныхъ случаяхъ. Бауръ находитъ, что Аванасій училъ, что во Христъ была человъческая плоть, а о душь: была ли она во Христь или ньть, этоть отець, по Бауру, умалчиваетъ (II, 102). Мы же совсъмъ не раздъляемъ такого страннаго мнвнія. По Бауру, Григорій Нисскій чистый монофизить (II, 106 — 7), а по нашему діофизитъ. Здъсь же вскользь и совсъмъ не у мъста упоминаетъ Бауръ объ отношеніи Арія къ Лукіану, т.-е. къ антіохійской школь (II, 108), но этотъ вопросъ для Баура не имъетъ особеннаго значенія, когда онъ выводитъ аріанство изъ Оригенизма. По воззрѣнію Баура, Кириллъ александрійскій аполлинаристь (112), а мы опровергаемъ подобное воззрѣніе. Третій Вселенскій соборъ изложенъ у Баура въ двухъ словахъ (II, 112), а мы посвящаемъ ему довольно обстоятельную главу. Кириллъ, послъ собора за время уніи, Бауромъ изображенъ — дъйствующимъ двусмысленно, колеблющимся, двуличнымъ, угодливымъ и партіи александрійской и антіохійской (ІІ, 113), иначе у насъ; Евтихій, по Бауру, есть только върный ученикъ Аванасія и Кирилла (114), у насъ совсемъ другая точка зренія на этого еретика. Здесь впрочемъ встръчается замътка очень близкая къ нашимъ воззрѣніямъ, именно Бауръ говоритъ: "соглашеніе партій (александрійской и антіохійской) было базисомъ для (установленія) каноличества" (ІІ, 114), т.-е. для возникновенія общепризнанной въ церкви формулы ученія о Христъ. Но это же можно находить и у римско-католическаго писателя — Гефеле и у цълаго десятка западныхъ писателей. О соборъ т. н. разбойничемъ мы писали, пользуясь въ значительной

мъръ такими документами, какіе изданы послъ смерти Баура, и здѣсь искать согласія не представляется возможности. О соборъ Халкидонскомъ Бауръ говоритъ на двухъ страницахъ (II, 114 — 115), въ нашемъ же трудъ этотъ соборъ — главная часть. Но и то, что сказано Бауромъ о соборѣ Халкидонскомъ неодинаково съ твмъ, что говоримъ мы. Ученіе о двухъ природахъ во Христь, провозглашенное на этомъ соборъ, Бауръ называетъ "придворной догматикой" (115), а мы вліянію двора на соборѣ не придаемъ значенія. Вѣроопредъленіе Халкидонское Бауръ порицаетъ, оно, по Бауру (115), носитъ "характеръ половинчатости" (Character einer Halbheit an sich). Напротивъ, я отношусь къ этому въроопредъленію съ величайшимъ уваженіемъ. Въ заключеніе своихъ разсужденій о Халкидонскомъ соборъ Бауръ говоритъ о заслугъ, оказанной на этомъ соборъ догматическому развитію церкви антіохійцами и папою Львомъ (116), но онъ не доказываетъ этого ни фактами, ни раскрытіемъ содержанія ученія этого собора и понимаетъ эту заслугу очень ограниченно, - въ томъ смыслъ, что теперь ни одна изъ двухъ противоположныхъ церковныхъ партій уже не могла считать себя мыслящею единственно-правильно. Не такъ у насъ въ сочиненіи. Сравнивая ученіе монофизитское съ православнымъ, Бауръ говоритъ, что первое болѣе соотвътствуетъ законамъ разумнаго мышленія и есть болъе логическій выводъ (II, 122), такихъ идей мы не признаемъ и несогласны съ ними. - Разсмотримъ еще другое сочиненіе Баура, имъющее отношеніе къ нашей диссертаціи, именно: Die Lehre von d. Dreieinigkeit und Menschwerdung des Gottes (1841, Th. I.) Считаемъ обременительнымъ и неумъстнымъ раскрывать весь тотъ процессъ, какимъ достигаются Бауромъ здѣсь тѣ или другіе результаты; поэтому, укажемъ только выводы, къ какимъ приходитъ Бауръ въ этомъ сочиненіи, чтобы видъть: сходны ли они съ нашими, поскольку выводы составляютъ самое характеристичное и самое существенное во всякомъ сочиненіи. Въ подробности тъмъ менъе имъемъ нужду пускаться, что очень многое изъ этого сочиненія Баура вошло въ "церковную

исторію" его, о которой мы уже довольно говорили. Аріанство по своему происхожденію выводится въ этомъ трудѣ Баура отъ Оригена чрезъ посредство его ученика Діонисія александрійскаго (не такъ у насъ), но указывается также и значеніе антіохійской школы въ этомъ же вопросѣ, приводится и толкуется извъстное свидътельство Александра александрійскаго (S. 320. Cf. 348. 697); Бауръ здѣсь двоится совершенно такъ же, какъ двоился подчасъ и мой ученый критикъ въ своихъ взглядахъ на происхожденіе аріанства. Взгляды на сущность аріанства и его развитіе у Баура ничего не имъютъ общаго съ нашимъ. Бауръ усматриваетъ въ аріанствъ не только діалектическій элементъ (что указывается и у насъ), но и космологическій, приписываетъ аріанамъ философское стремленіе разрѣшить проблемму объ отношеніи безконечнаго и конечнаго (332—3, 353). Въ лицъ Арія, вопреки мнънію Мёллера и Неандера, Бауръ видитъ человъка, который понимаетъ вопросы догматики болъе правильно и основательно, чъмъ его враги, приписываетъ ученію Арія въ сравненіи съ ученіемъ его противниковъ большую проницательность и новизну, находитъ его ученіе болье разумнымъ (Geistigere) и болье полезнымъ практическомъ отношеніи (357), ничего такого мы не полагаемъ и не говоримъ. Бауръ унижаетъ противоаріанскую дівятельность Василія В., Григорія Б. и Григорія Нисскаго, находя, что они ничего не могли прибавить къ тому, что сделалъ Аванасій для раскрытія Никейскаго ученія и что они даже ръшительнье обнаружили существенную недостаточность этого ученія (442). О II Вселенскомъ Соборъ Бауръ не говоритъ ни слова, приводитъ лишь ученіе этого собора о Духъ Святомъ, по символу (525). Изслъдованія Баура здъсь по исторіи христологической догмы имъютъ существенныя несходства съ нашими въ выводажь и заключеніяхъ. Аванасій и аріане, по его сужденію, допускали лишь тъло въ человъческой природъ Христа (отрицая душу); Аванасій до такой степени умалялъ значеніе человъческой природы во Христь, что былъ почти докетомъ (570. 574. 577. 581). Григорію Нисскому Бау

приписываетъ довольно странное ученіе, что будто онъ полагалъ, что въ лицъ Христа вмъсто божественной сущности находилась только сила Божія (649). Василію Вел., Григорію Бог. и Григорію Нисскому Бауръ приписываетъ положительный монофизитизмъ (678-9), Кирилла Александрійскаго считаетъ аполлинаристомъ и монофизитомъ (749. 770), какъ и въ своей "церковной исторіи". Бауръ находить, что между воззрвніями богослововь александрійскихъ и антіохійскихъ невозможно было никакого сближенія (774), что унія, соединившая спорившія стороны послів III Вс. собора, ничто, ибо это — атомистическое, какъ выражается онъ, соединеніе несоединимаго (782), вслъдствіе этого не придаетъ значенія уніи, утверждаетъ, что Кириллъ и антіохійцы защищали унію неискренне, оставаясь въ душъ приверженцами своихъ прежнихъ воззрвній, вообще представляются людьми лукавствующими (799-800). Говоря о IV Вселенскомъ соборъ, Бауръ допускаетъ, что папа Левъ Великій быль несторіанствующимь, ибо онь, Баурь, находитъ извъстное догматическое посланіе Льва (о двухъ природахъ во Христъ) не только стоящимъ въ связи съ ученіемъ вообще антіохійцевъ, но даже съ ученіемъ Өеодора Мопсуестскаго, и утверждаетъ, что осуждение Львомъ несторіанства никакимъ образомъ не можетъ быть оправдано съ точки зрѣнія этого папы (817), и, несмотря на то, вѣроопредъленіе халкидонское, по сужденію Баура, есть вполнъ дъло Льва (809), т. е. дъло несторіанское. Но это однакожъ не мъшаетъ Бауру видъть въ въроопредъленіи Халкидонскомъ непослъдовательность, неопредъленность, двойственность, половинчатость, безсодержательность (823), т. е. упрекать въроопредъление въ томъ, что оно насильственно соединяетъ къ одному два разнородныхъ образа представленій александрійцевъ и антіохійцевъ. Читавшіе мой трудъ хорошо знають, какъ далеки мы отъ подобныхъ выводовъ. Следуетъ еще заметить, что въ этомъ сочинени Баура, кажется, нельзя находить приложенія того гегельянскаго метода, по которому борьба двухъ противоположностей приводитъ къ какому либо высшему единству. — Къ стыду на-

шему или нѣтъ, но мы должны сознаться, что другихъ сочиненій Баура, имѣвшихъ отношеніе къ нашей диссертаціи (напр. его "исторію догматовъ") мы не читывали и знаемъ ихъ лишь по заглавію, а потому: есть ли сходство въ нашемъ сочиненіи съ этими сочиненіями Баура или нѣтъ — рѣшительно не знаемъ. Послѣ сказаннаго видно: у Баура дѣйствительно есть смѣшеніе православія и ереси въ исторіи, чего однако нельзя находить у насъ въ сочиненіи; наши изслѣдованія объ отношеніи школъ къ богословской дѣятельности вселенскихъ соборовъ очень различны отъ Бауровыхъ. Къ этому результату долженъ придти каждый, кто читаетъ вышеназванное наше сочиненіе, не имѣя намѣренія приписывать мнѣ мнѣній, въ качествѣ выводовъ, будто бы вытекающихъ изъ сочиненія, но въ сущности произвольныхъ, какихъ само сочиненіе не содержитъ.

Можно однако же возразить, что у насъ сходство съ Бауромъ не въ результатахъ и заключеніяхъ, а въ методъ, пріемахъ, въ примъненіи къ исторіи "гегелевскаго діалектическаго закона развитія". Въ нашемъ сочиненіи, то правда, теченіе богословскихъ споровъ IV и V въка разсматривается подъ формой противоположностей, приходящихъ въ концъ извъстныхъ стадій къ примиренію. Но для этого вовсе не было надобности прибъгать къ помощи "гегелевскаго закона", усвояемаго Бауромъ, а достаточно было просто раскрыть дъло, какъ оно представляется въ историческихъ матеріалахъ, какъ оно дано самой исторіей. Развъ борьба аріанъ и защитниковъ никейскаго ученія, несторіанъ и противниковъ несторіанства не суть историческія противоположности, и развъ Вселенскіе соборы своими въроопредъленіями не положили конецъ спорамъ двухъ противныхъ сторонъ, не привели ихъ къ единству ученія? Отыскивать сходство между нашимъ трудомъ и трудами нъмецкаго ученаго и въ данномъ случать, по нашему убъжденію, трудъ напрасный (повторяемъ: мы не пользовались Бауромъ и не ставили его образцемъ для себя), тъмъ болъе напрасный, что разсмотръніе церковно-историческихъ явленій подъ видомъ противоположностей, вступающихъ въ борьбу между собою, не есть пріемъ

только Баура. Это пріемъ былъ извѣстенъ и раньше Баура, — встрѣчается у Неандера, вовсе не гегельянца, — и послѣ Баура примѣнялся нерѣдко. Объ этомъ впрочемъ не умалчиваетъ и самъ критикъ, проф. о. Иванцовъ, находя даже, что и семинарскій учебникъ г. Смирнова (по церк. исторіи) разсуждаетъ въ родѣ моего сочиненія по даннымъ вопросамъ ("Прав. Обоз." февр. 344, прим.; апр. 699).

## VI. Гизелеръ. Газе. Ниднеръ. Гассе. Герцогъ и друг.

Гизелеръ. Газе. Ниднеръ. Гассе. Герцогъ и друг. (XIX въка). Обзоръ учебниковъ и руководство по церковной исторіи. — Значеніе этого рода литературы въ Германіи.—Гизелерь, краткія свъдънія о немъ; быль ли онъ раціоналистомъ?— Учебникъ Гизелера: понятія его о церкви и церковной исторіи, - задача труда и преимущественная заслуга Гизелера, — критичность, — раздъленіе исторіи и тонъ сочиненія. — Газе, отличіе его учебника отъ Гизелерова, изображеніе индивидуальностей, — сжатость и обдуманность труда, — обиліе историческаго матеріала при всей сжатости; недостатки сочиненія. — Ниднера, - замічанія о его личности - свойства книги Ниднера - схематичность построенія и искусственность категорій, примъры. Гассе, общія свъдънія о его личности и учебникъ, - стремленіе къ осмысленному представленію исторіи, - гегельянецъ, доказательство этого, - достоинства книги, - русскій переводъ книги и замъчанія о немъ. - Эбрардъ, качества его труда. - Герцогъ, свъдънія объ историкъ и его Abriss'ъ, - цъль книги-прагнатическое уясненіе развитія общецерковной жизни, —способность характеризовать личности (примъръ), -- недостатки книги. (Въ примъчаніяхъ: Гфрёреръ, -- Гагенбахъ, --Шаффъ, -Ротэ, -Энгельгардть, -1 ерикэ, -Мёллеръ).

Обзоръ церковной исторіи Неандера и Баура показалъ намъ, какого замѣчательнаго развитія достигла церковно- историческая наука въ XIX-мъ столѣтіи въ протестантской Германіи. Но такъ какъ ограничивать наши очерки по исторіи церковной исторіографіи этими двумя блестящими именами было бы несообразно со славой, какой по справедливости пользуется XIX вѣкъ по отношенію къ разработкѣ церковно-исторической науки въ Германіи, то мы позволимъ себѣ сказать (большею частію кратко) и о другихъ, хотя немногихъ, дѣятеляхъ въ разсматриваемой области, тѣмъ болѣе, что одинъ изъ нихъ—разумѣемъ Адольфа Гарнака— по широтѣ вліянія и учености едва ли и теперь не превосходитъ Неандера и Баура 1). Мы остановимъ свое вниманіе

<sup>1)</sup> Между нъмецкими историками XIX-го въка, труды которыхъ по своему объему и своему назначенію служать ръшенію сравнительно широкихъ церковно-историческихъ задачъ, заслуживали бы вниманія слъдующіе. Гфрёреръ, Гагенбахъ, Шаффъ и Ротэ; но останавливаться на нихъ мы не станемъ, по причинамъ, какъ намъ кажется, очень уважительнымъ. Гфрё-

на нѣкоторыхъ нѣмецкихъ курсахъ по церковной исторіи, имѣющихъ назначеніе учебниковъ и явившихся въ литера-

реръ-историкъ, который своею ученою дъятельностью возбуждаетъ невольное недоумъніе: представляется затруднительнымъ разрышеніе вопроса куда его отнести: къ историкамъ-ли протестантамъ или папистамъ? Дъло въ томъ, что Гфрёреръ началъ писать свою исторію не только въ духѣ протестантскомъ, но даже прямо раціоналистическомъ; но чъмъ дальше подвигался впередъ его трудъ, тъмъ больше авторъ переходитъ къ воззръніямъ строгаго римско-католика. Наконецъ Гфрёреръ формально обратился къ католической церкви. Гагенбахъ не можетъ имъть мъста въ нашихъ очеркахъ потому, что онъ жилъ и действовалъ не въ Германіи-нашъ же этоть очеркъ посвящается германскими протестантскими историками, - а въ Швейцарін. Считаемъ неумъстнымъ говорить въ своемъ трудъ также и о Шаффъ. Шаффъ, хотя и воспитывался на нъмецкой церковно-исторической литературъ, но жилъ въ Америкъ и писалъ для американцевъ. Рото безъ сомнънія могъ бы войти въ наши очерки, еслибы его церковная исторія не была сочиненіемъ, выданнымъ уже по его смерти и если бы она не отличалась всеми недостатками посмертнаго труда, далеко не доведеннаго до совершенства самимъ авторомъ.

Впрочемъ мы считаемъ не излишнимъ сдёлать нёсколько замечаній о каждомъ изъ вышеуказанныхъ историковъ, такъ какъ они составляютъ довольно видныхъ представителей церковно-исторической науки и некоторые изъ нихъ пользуются почетнымъ вниманіемъ въ кругахъ нашихъ богослововъ.

А. Ф. Гфрёрерг (Gfrörer) быль профессоромь въ Штутгартв и началъ издавать многотомную исторію церкви подъ заглавіемъ: Allgemeine Kirchengeschichte, выдаль всего 7 томовъ, но не довель до конца,-она обнимаеть первое тысячельтіе нашей эры. (Stuttgart, 1840-46). Судя по предисловію къ первому тому, Гфрёреръ хотълъ составить такую исторію, которая была бы короче Неандера и Гизелера (о Гизелеръ будемъ говорить далъе въ книгъ) и которая по легкости изложенія имъла бы болъе обширный кругъ читателей, чемъ Гизелеръ, слишкомъ строгій ученый. Но ни той, ни другой цели авторъ не достигъ. Авторъ такъ расплылся въ изложеніи, что если бы онъ довелъ свой трудъ до конца, то его сочиненіе было бы гораздо обшириве Неандера и Гизелера. Въ предисловіи къ первому тому Гфрёреръ объщаєтъ что последующіе томы будуть короче и сжате, чемь первый, но насколько онъ сдержалъ свое объщаніе, объ этомъ хорошо можно судить по послъднему (7) тому его исторіи: здісь обозріны лишь три царствованія нізмецкихъ императоровъ Генриха II, Конрада II и Генриха III. Кажется, Гфрёреръ не достигъ н другой цъли-имъть возможно болье широкій кругъ читателей среди образованной публики. Сколько знаемъ, трудъ его не достигъ даже и второго изданія. Значить, публика приняла его равнодушно. Впрочемъ томы исторіи Гфрёрера относительно среднихъ в'вковъ, по отзыву ученыхъ, богаты новыми данными и отличаются основательностію изслъдованія. Для насъ лично трудъ его представляется мало интереснымъ, посиъшнымъ въ заключеніяхъ, неудачно скомбинированнымъ и заключающимъ въ себъ мало новаго и живаго (говоримъ о древней церк. исторіи его). Въ русской литератур'я Гфрёреръ совс'ямъ неизв'ястенъ. (См. о Гфрёреръ: Kurtz, Handbuch d. Kirchengeschichte, S. 30 Mitau, 1858, 2-te Ausgabe; Schaff, Sesch. d. Apost. Kirche. S. 89-90).

турѣ съ этимъ именемъ (Lehrbuch, Handbuch). Представляя себѣ учебникъ въ западной богословской наукѣ, мы должны

Карлъ Рудольфъ Гагенбахъ (Hagenbach † 1874) считается главой такъ называемой примирительной теологіи въ Швейцаріи, быль 50 літь профессоромъ въ университетъ въ Базелъ. Онъ написалъ и издалъ полный курсъ церковной исторіи: Kirchengeschichte von der ältesten Zeit bis zum 19 jarhundert (третье изданіе; Leipzig, 1869—1872, 7 В de). Церковная исторія Гагенбаха не претендуетъ на новизну воззрѣній, на особенную научность и глубину свъдъній, она замъчательна въ другомъ отношеніи. Она отличается яснымъ взглядомъ на вещи, достоинствами обработки, благородствомъ тона, закругленностью и наглядностью изложенія. Сочиненіе имфеть въвиду преимущественно публику, интересующуюся богословскимъ знаніемъ. И Гагенбахъ въ этомъ отношении вполнъ удовлетворителенъ (См. о немъ Herzog, Encykl. B. V. 537—540, изд. 2-е). Въ русской литературъ трудомъ Гагенбаха пользовались гг. Терновскіе при составленіи ихъ сочиненія: "Три первые въка христіанства, опытъ руководства по церковной исторіи" (Кіевъ, 1878). Составители этого руководства справедливо замѣчають о Гагенбахѣ въ предисловіи (стр. 1), что онъ "своею кроткою и свѣтлою объективностью напоминаетъ нашего Карамзина".

Филиппъ Шаффъ (Schaff), былъ профессоромъ церковной исторіи въ Мерцерсбургѣ въ Пенсильваніи, наиболѣе извѣстенъ своимъ сочиненіемъ: Geschichte per alten Kirche (обнимаетъ первые шесть вѣковъ). Leipzig, 1867. Это громадный томъ въ 1250 страницъ. Шаффъ послѣдователь Неандера. Его исторія отличается простымъ, но изящнымъ языкомъ, искусствомъ группировки матеріала, теплымъ, живымъ чувствомъ въ отношеніи церкви и христіанству. Онъ замѣчателенъ также своею объективностью. Въ русской богословской средѣ онъ очень хорошо извѣстенъ. Имъ нерѣдко пользуются наставники церковной исторіи въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ какъ на урокахъ, такъ и въ литературныхъ произведеніяхъ. Шаффъ могъ бы быть съ пользою переведенъ на русскій языкъ, и это тѣмъ удобнѣе, что Шаффъ по своимъ воззрѣніямъ очень близко подходитъ къ воззрѣніямъ нашей церкви (О Шаффѣ есть статья въ Пр. Обозр. 1862, № 6, С. С-ва, но она касается лишь Апостольской исторіи этого автора).

Рихардъ Ромэ (Rote) былъ профессоромъ въ университетъ въ Гейдельбергъ. Послъ его смерти однимъ изъ его друзей, профессоромъ Вейнгартеномъ, въ 1875 году издана церковная исторія Ротэ въ двухъ томахъ подъ заглавіемъ: Vorlesungen über Kirchengeschichte und Geschichte des christlich-kirchlichen Lebens (Heidelberg). Ротэ принадлежитъ къ числу очень извъстныхъ писателей церковной исторіи. Онъ отличался особенною любовью къ занятію именно этимъ предметомъ. При одномъ случав Ротэ писалъ въ письмв: ,историческая теологія и я не суть различныя существа (Leute), исторія составляеть мою первую научную любовь" (Theil I, vorrede). Ротэ быль гегельянцемъ. и въ его указанномъ трудъ по церковной исторіи ясно отпечатлъвается частію сознательное, частію безсознательное воспріятіе Гегельянизма; въ его трудъ видно также соприкосновение съ сочинениями Баура. (Th. II, Vorrede, XIII). Сочиненіе выражаєть собою непреодолимую любовь автора къ апріорической конструкціи. Трудъ Ротэ изданъ съ нѣкоторыми особенностями, которыя объясняють, почему весь курсь церковной исторіи умітщается у издателя въ двухъ томахъ (онъ обхватываетъ эпоху до XVIII в.). Издатель счель нужнымь опустить при печатаніи труда Ротэ

рѣшительно отказаться отъ нашихъ туземныхъ понятій объ учебникъ. Русскій учебникъ чуть не по всякой наукъ, а въ томъ числъ и по церковной исторіи, въ особенности общей, въ большинствъ случаевъ, есть поддълка подъ дътскій лепетъ, какое то выражение благосклоннаго снисхождения учителя къ неразумію наставляемыхъ. Оттого русскій учебникъ по церковной исторіи предлагаетъ своимъ паціентамъ, такъ сказать, научное млеко, въ разсчетв на еще не зрълую ихъ мысль и натуру; оттого, этого рода произведенія простоваты, наивны, а подчасъ и сентиментальны. Напротивъ, нъмецкій учебникъ по церковной исторіи совсъмъ другого характера; по русскому учебнику о немъ и приблизительно судить нельзя. Нъмецкій учебникъ пишется не дилетантомъ и спекулянтомъ, а зрълымъ ученымъ, посвящающимъ составленію учебника много лътъ и тщательно его просматривающимъ, какъ скоро требуется новое изданіе; нъмецкій ученый въ составленіи учебника часто полагаетъ всю свою славу. И учебникъ является въ сущности выраженіемъ многольтнихъ ученыхъ работъ историка и составляетъ крайне сжатое изложеніе матеріаловъ, которыхъ достаточно было бы для наполненія и изготовленія обширнаго курса исторіи, если бы эти матеріалы изложены были менъе сжато и лаконично. Притомъ, содержаніе учебника излагается со всъмъ научнымъ аппаратомъ, съ указаніемъ на литературу по тому или другому вопросу, съ выдержками первоисточниковъ, съ немногословной критической оцънкой данныхъ, на которыхъ основывается раскрытіе извъстнаго вопроса, и т. д. Да и назначение учебника совсъмъ другое, чъмъ у насъ: серьезный ученый учебникъ дается

все, что последнимъ прямо заимствовано откуда либо, у какихъ либо другихъ историковъ. Вследствіе этого теченіе речи въ книге нередко прерывается замечаніями въ роде следующаго: дальше следуетъ заимствованіе у того-то или того-то. Такими писателями, которыми пользовался Рото въ своемъ курсе чтеній, были Гизелеръ, Неандеръ, Бауръ, Газе. Сочиненіе Рото очень полезно подробной и тщательной обработкой вопросовъ о церковномъ устройстве и іерархіи. Несмотря на то, что Рото весьма значительно пользовался сочиненіями Баура, онъ однакожъ не быль последователемъ Бауровыхъ воззреній,—онъ шелъ своимъ путемъ, далекимъ отъ пути отрицательной критики.



въ руки не дътей и подростковъ въ среднеучебныхъ заведеніяхъ, а въ руки наставниковъ (Lehrer), будь то въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ или университетахъ, а также въ руки студентовъ 1). Студентъ, изучающій церковную исторію въ западномъ университеть, не иначе слушаеть курсъ лекцій у даннаго профессора, какъ напередъ запасшись, по указанію профессора, такимъ или другимъ изъ научно и добросовъстно составленныхъ учебниковъ. Чтенія профессора уже напередъ предполагаютъ знаніе этого учебника, отсюда возникаетъ двоякая польза: и профессоръ не тратитъ словъ на разъясненіе такихъ вещей, которыя разъяснены въ данномъ учебникъ и притомъ вполнъ удовлетворительно: онъ имъетъ просторъ и возможность обращать вниманіе на еще болъе серьезные и глубокіе вопросы, чъмъ какіе входять въ составъ учебника; да и слушающій съ полною сознательностію можетъ относиться къ труду и новымъ изысканіямъ профессора. Разумъется, что это все говорится для того, чтобы показать, почему учебникъ по церковной исторіи на Западъ серьезенъ и обладаетъ всъми свойствами чисто научнаго произведенія, почему замізчательные учебники стоятъ того, чтобы мы сделали о нихъ нъкоторыя, хотя большею частью не особенно обширныя, замъчанія. Наши замъчанія будутъ касаться задачъ, какія преслъдуются тъмъ или другимъ учебникомъ, пріемовъ, съ какими излагается учебникъ, особенностей, какія представляетъ тотъ или другой учебникъ по содержанію или изложенію и т. под.

Считаемъ самымъ лучшимъ дѣломъ изложить свѣдѣнія о выдающихся по своимъ достоинствамъ нѣмецкихъ учебникахъ, слѣдуя хронологическому появленію ихъ въ свѣтъ.

Между сочиненіями по церковной исторіи, написанными въ сжатомъ видѣ и имѣющими характеръ учебника, первое мѣсто какъ по времени появленія, такъ и по своимъ безспорнымъ достоинствамъ, принадлежитъ Lehrbuch'у Гет-

<sup>1)</sup> Объ этомъ даетъ знать историкъ Газе въ своемъ учебникъ: Kirchengeschichte, Vorrede. s. XIII. XXII. Leipz. 1858.



тингенскаго профессора Гизелера, имя котораго довольно извъстно и въ нашихъ богословскихъ кружкахъ.

Іоаннъ Карлъ Людвигъ Гизелеръ (Gieseler) родился въ 1793 году. Въ 1817 году онъ получилъ степень доктора философіи, а въ 1819 году, когда онъ получилъ и степень доктора теологій, видимъ его уже профессоромъ въ новооткрытомъ университеть въ Боннь. Спустя 12 льтъ посль этого, онъ переходитъ въ университетъ въ Геттингенъ, гдъ онъ раскрываетъ особенно широкую научную даятельность и гдь онъ остается профессоромъ до самой смерти, посльдовавшей въ 1854 г. Онъ не былъ чисто кабинетнымъ ученымъ, напротивъ и въ вопросахъ администраціи онъ былъ очень искусенъ 1), такъ что, по отзыву Редепеннинга, "онъ какъ будто бы и рожденъ былъ затъмъ, чтобы стоять во главъ другихъ 2) по дъламъ практической и административной жизни. Въ своей профессорской дъятельности Гизелеръ занимался не одной церковной исторіей, но эта послѣдняя оставалась его главнымъ предметомъ. Какъ своими лекціями, такъ и своими церковно-историческими сочиненіями онъ пріобрълъ неизмънное уваженіе и имълъ большое вліяніе на науку своего времени. Съ особенною любовію онъ посвящалъ себя ученію древней греческой церкви, какъ это доказываютъ его сочиненія: ученіе Оригена и Климента о тълъ Господа, ученіе монофизитовъ, исторія и ученіе Павликіанъ и пр. Всв его сочиненія отличаются самостоятельностію изследованія. Онъ показываетъ повсюду въ своихъ произведеніяхъ чисто нѣмецкое прилежаніе <sup>3</sup>). Онъ былъ образцовымъ критикомъ церковноисторическихъ матерій, обладалъ рѣдкимъ даромъ быстро открывать пути, которые вели къ цели, и умелъ избегать каждаго лишняго шага, который не велъ, а отклонялъ бы въ сторону отъ цъли. Вообще какъ въ жизни,



<sup>1)</sup> Herzog, Encykl. B. V, art. Gieseler, S. 165. Изд. 2-ое.

<sup>3)</sup> Redepenning. Gieseler's Leben und Wirken. S. LIV. Этоть очеркъ помъщенъ при пятомъ томъ: Lehrbuch der Kirchengeschichte von Gieseler. Bonn. 1855.

<sup>\*)</sup> Herzog, ibid. V, 166. 167.

такъ въ наукѣ онъ былъ ясенъ, опредѣлененъ, остороженъ, добросовѣстенъ <sup>1</sup>). Такую характеристику находимъ у нѣмецкихъ ученыхъ касательно этого замѣчательнаго историка.

Обыкновенно Гизелеръ причисляется къ числу теологовъ раціоналистовъ. Дъйствительно ли онъ былъ раціоналистъ? Отвътъ на этотъ вопросъ даетъ почитатель Гизелера Редепеннингъ въ слъдующихъ словахъ: "вопросъ быль ли Гнзелерь раціоналистомь, непосредственно послъ его смерти, знаменитымъ догматистомъ, его сотоварищемъ (Дорнеромъ), былъ ръшенъ отрицательно. И въ самомъ дълъ, Гизелеръ никогда не былъ раціоналистомъ въ томъ смысль, какъ вообще теперь понимаютъ имя раціоналиста. Отъ самаго начала своей литературной дъятельности и до конца ея онъ съ неизмѣнною твердостію держался ученія объ оправданіи вірою. Онъ не поставляль человіческій разумъ съ его познаніемъ выше божественной истины. данной намъ отъ Христа, онъ только того считалъ за христіанина, для кого Христосъ есть совокупность всякой высшей религіозной истины, которую никто не можетъ превзойти. Но съ другой стороны онъ былъ мужественный, сильный борецъ за права разума, на которыя никто не могъ посягать безнаказанно, разума --- "этого свъта, который не можетъ быть затемненъ въ васъ, иначе и весь человъкъ погрузится во тьму. Только въ этомъ смыслѣ онъ былъ раціоналистомъ, и если въ наши дни всякій, кто одаренъ яснымъ логическимъ мышленіемъ, кто благоразумно различаетъ върное и научно-твердое отъ произвольнаго и фантастическаго, легко получаетъ отъ враговъ такое въ сущности почетное имя (раціоналиста), то Гизелеръ въ полной мъръ можетъ изъявлять притязаніе на подобную честь. Что всуе называють глубиной ученія и что въ сущности составляетъ излюбленную пустую спекуляцію, не знающую никакихъ эмпирическихъ основаній, или ниспровергшую такія основанія и безъ страха идущую вопреки всякой ло-



<sup>1)</sup> Redepenning (см. выше) S. XLVII. LI. церковная исторіографія.

гикъ, это сомнительное искусство было ему противно, и онъ справедливо могъ смъяться, когда находилъ, что тотъ или другой считаетъ себя за спекулятивнаго теолога, не имъя къ тому однакожъ никакихъ основаній. Въ его глазахъ каждое утвержденіе получало свое значеніе въ наукъ лишь по степени дъйствительной върности, какою оно отличалось, и его основнымъ убъжденіемъ было, что важнъе всего въ теологіи—конечно трудное, но не невозможное, выдъленіе области пистиса (въры) отъ гносиса (науки), того, что составляетъ предметъ въры отъ того, что составляетъ человъческую сторону въ отношеніи къ этому предмету, сторону, измъняющуюся съ теченіемъ времени, но и при всъхъ колебаніяхъ развивающуюся чъмъ далъе, тъмъ болье, и представляющую обработку той сущности, которая дается върой" 1).

Lehrbuch Гизелера состоитъ изъ пяти томомъ, которые обхватываютъ всю исторію христіанской церкви до пятидесятыхъ годовъ текущаго стольтія. Первый томъ исторіи Гизелера явился въ 1824 году, затьмъ вышли второй и третій томы, остальные два выданы въ свътъ посль уже его смерти, и потому они имъютъ меньшее значеніе, чъмъ первые три.

Ознакомимся съ трудомъ Гизелера. Прежде всего мы должны замѣтить, что при разсмотрѣніи Гизелерова курса мы не будемъ имѣть возможности разсуждать о матеріяхъ важныхъ, каковы вопросы о степени оригинальности его церковно - историческаго міросозерцанія, новизнѣ и широтѣ его метода и т. п., а должны будемъ ограничиться разсмотрѣніемъ вопросовъ болѣе простыхъ, второстепенныхъ, потому что трудъ Гизелера не разсчитываетъ ни на какую грандіозную реформу въ ходѣ изученія церковной исторіи.

Для ознакомленія съ особенностями труда Гизелера, обнимающаго въ первыхъ двухъ томахъ исторію церкви до реформаціи,—предметъ нашего главнаго вниманія—считаемъ

<sup>1)</sup> Redepenning. Gieseler's Leben (см. выше) S. XLIX-L.

за лучшее передать мысли, заключающіяся "во введеніи" къ его исторіи, гдв авторъ говорить о предметв и задачв своего труда; при этомъ будемъ дълать наши замъчанія о томъ, какъ прилагаетъ Гизелеръ его идеи, здъсь высказанныя, въ самой своей исторіи, къ какимъ послівдствіямъ эти идеи вели его, насколько полезно и плодотворно отражались онъ на выполненіи имъ труда. — Свое понятіе о церкви и церковной исторіи Гизелеръ выражаеть въ слѣдующихъ словахъ: "христіанская церковь есть религіозноморальное общество, которое соединено общею върою въ Христа, которое старается представить и осуществить въ своей совокупной жизни возвъщенное отъ Христа царство Божіе, и потому стремится уготовлять себя къ участію въ немъ. Споры о различныхъ предметахъ христіанской въры и церковной жизни уже рано раздълили церковь на многія церковныя общества, изъ которыхъ каждое обыкновенно присвоивало себъ исключительно имя истинной церкви Христовой, а всъ другія отмъчало именемъ ересей и сектъ. Мы будемъ судить объ этихъ различныхъ церковныхъ обществахъ, говоритъ Гизелеръ, не со стороны ихъ внъшней связи съ первохристіанствомъ, но со стороны ихъ внутренней связи съ Евангеліемъ (т.-е. хочетъ сказалъ Гизелеръ: онъ будетъ оцънивать каждое церковное общество не на томъ основаніи, произошло оно или ніть оть первыхь насадителей церкви, а на томъ, сообразно ли оно по своему характеру съ духомъ христіанства или нътъ?). Мы не будемъ считать какую-нибудь церковь за совершенное отображение общаго идеала церкви, съ другой стороны, не будемъ отказывать въ имени христіанской церкви каждой изъ церквей, какъ скоро она признаетъ Евангеліе основоположеніемъ для себя 1). Отсюда Гизелеръ опредъляетъ "общую христіанскую исторію, какъ такую, которая разсматриваетъ все развитіе церкви въ главныхъ чертахъ, принимая во вниманіе всъ церковныя отношенія, всѣ страны и всѣ партіи 2). Такое



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lehrbuch der Kirchengeschichte. Band I. S. 1 — 3. Bonn. 1831. Auflage 3-te.

<sup>2)</sup> Ibid. 7-9.

отношеніе историка къ своему предмету имѣетъ большую важность, оно даетъ ему возможность съ полнымъ безпристрастіемъ опредѣлить значеніе каждаго церковнаго общества, даже каждой секты въ общемъ развитіи церкви; исторія съ этой точки зрѣнія можетъ быть изучаема sine ira et studio. И нужно сказать, что Гизелеръ въ своей исторіи остается вполнѣ вѣрнымъ этой точкѣ зрѣнія. Никто не можетъ сдѣлать ему упрека, что онъ въ своей исторіи служитъ интересамъ партіи, видамъ той церкви, къ которой онъ самъ принадлежалъ.

Послѣ опредѣленія понятія церковной исторіи Гизелеръ дълаетъ нъкоторыя замъчанія о задачь церковной исторіи. Посмотримъ, въ чемъ состоитъ, по его мнвнію, эта задача? "Задача церковной исторіи, говорить онъ, состоить въ томъ, чтобы представить весь ходъ перемѣнъ и развитія церкви, какимъ она подвергалась со времени своего возникновенія, но представить такимъ образомъ, чтобы отсюда не толькооткрывалось состояніе ея въ каждое время, но и уяснялось бы, какъ это совершилось, чрезъ какія вновь возникшіе факторы (событія) измѣнялось состояніе церкви <sup>1</sup>). Въ основъ церкви, поясняетъ Гизелеръ, и слъдовательно въ основъ ея исторіи лежитъ идея царства Божія, но эта идея не всегда одинаковымъ образомъ понималась и выражалась въ церкви. Особенный видъ, какой эта идея принимала въ то или другое время, а равно и воззрѣнія въ церкви. условливаемыя даннымъ временемъ и возникающія изътакого или другого пониманія основной идеи церкви, какъ царства Божія—соствавляють церковный характерь эпохи. Этотъ-то церковный характеръ каждаго даннаго времени общая исторія и должна изобразить прагматически въ его развитіи и свойствахъ, въ его отношеніи къ извъстнымъ народностямъ и государственной власти" <sup>2</sup>). Судя по такому опредъленію задачи церковной исторіи Гизелеромъ, можно было бы думать, что исторія его будетъ составлена въ видъ генетическаго разсказа, причемъ каждая



<sup>1)</sup> Ibid. 3.

<sup>2)</sup> Ibid. S. 17-18.

эпоха являлась бы предъ нами носительницей такой или другой исторической идеи, какою исполнена была церковь даннаго времени, но въ сущности ничего подобнаго не дълаетъ Гизелеръ. Старательно собирая церковно-историческіе матеріалы даннаго времени, онъ предоставляетъ самому читателю составить понятіе объ эпохъ. Ни о какихъ господствующихъ идеяхъ при изложеніи самой исторіи у него не говорится, а передаются факты, голые факты. Но, оставляя въ сторонъ разъяснение идей, господствующихъ въ церковной исторіи даннаго времени, Гизелеръ тъмъ тщательнъе, разборчивъе и строже извлекаетъ изъ источниковъ факты важные для изученія характера и явленій времени, и въ этой-то тщательности и критичности выбора историческихъ фактовъ и заключается истинная слава Гизелера. До Гизелера еще никто не взвъсилъ и не опредълилъ достовърности такихъ или другихъ историческихъ фактовъ съ такою серьезностію и критичностью, какъ сділаль это Гизелеръ, -- говоримъ: никто, потому что трудъ его предупредилъ собою знаменитый трудъ Неандера, этого ученъйшаго критика историческихъ матеріаловъ (слѣдуетъ сказать, что первый томъ исторіи Гизелера явился въ 1824 г., а первый томъ исторіи Неандера въ 1825). Гизелера въ указанномъ отношеніи можно назвать отцомъ здравой критики церковноисторическихъ фактовъ. Самъ онъ въ разсматриваемомъ нами "введеніи" высказываеть самыя строгія правила для историка касательно изследованія церковно-историческихъ данныхъ, и на этотъ разъ онъ остается вполнъ въренъ этимъ требованіямъ во всемъ своемъ трудъ. "Церковноисторическое изысканіе, — говоритъ онъ, — имветъ своею цалію извлекать религіозные факты прямо изъ источниковъ и нуждается въ исторической критикъ, чтобы ръшать вопросы о подлинности, неповрежденности и достовърности источниковъ какъ въ целомъ, такъ и частностяхъ; и эта критика должна быть тъмъ бдительнъе, когда въ сферъ церковной исторіи нерѣдко встрѣчаются извращенія исторической истины, будь то отъ легкомыслія и невѣжества, или отъ предвзятости взглядовъ и служенія интересу партіи,

или отъ приспособленія къ извъстнымъ цълямъ, или отъ собственнаго самообмана. Въ тъхъ случаяхъ, когда источники даютъ намъ фальшивое или не даютъ вовсе ничего, историческое изыскание должно приходить по крайней мара къ историческимъ догадкамъ, руководясь въ этомъ случав причинною связью, аналогіей, характеромъ времени и лицъ и даже самыми фальшивыми данными источниковъ; въроятность этихъ историческихъ догадокъ часто близко подходитъ къ исторической истинъ, но часто едва только возвышается надъ возможностью и другихъ предположеній. Заинтересованность какой-либо церковной партією, равно какъ и предзанятость въ духъ своего времени — должны быть далеки отъ церковно-историческаго изследователя 1). И действительно, самъ Гизелеръ показалъ въ своемъ трудъ достойный всякаго уваженія образецъ того, какъ строга должна быть церковно-историческая критика въ выборъ своихъ данныхъ. Въ этомъ отношеніи Гизелерова исторія есть, какъ справедливо замъчаетъ Бауръ, "полезнъйшій трудъ въ новъйшей исторической литературъ "2). Гизелеромъ въ его сочиненіи ведется діэло такъ: весьма краткій и сжатый, сухой какъ скелетъ, и вообще не важный, текстъ его исторіи сопровождается обширными примъчаніями изъ первоисточниковъ; все, о чемъ кратко и сжато авторъ говоритъ въ текстъ, подтверждается выдержками изъ первоисточниковъ въ примъчаніяхъ, эти же выдержки дълаются всегда на языкъ подлинниковъ, а не въ переводъ. Указанныя примъчанія и составляють истинное богатство книгь Гизелера. Они сдъланы съ крайнею критичностью, вслъдствіе чего множество истинъ, которыя по причинъ некритичности проповъдывались прежними историками, теперь, послъ труда Гизелера, сдълались невозможнымъ анахронизмомъ въ наукъ; не мало тумана сошло съ науки церковно-исторической, благодаря критикъ Гизелера. Въ этихъ примъчаніяхъ каждая эпоха, каждое явленіе и лице говорятъ у Гизелера сами за себя. Церковная исторія Гизелера, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Epochen d. kirchl. Geschichtschreibung. S. 232.



<sup>1)</sup> S. 16-17.

выражаются о ней, есть "собраніе источниковъ и архивъ литературы" 1). Она сдълалась неизсякаемымъ кладеземъ, откуда черпались и черпаются досель необходимые въ наукъ обработанные матеріалы. По словамъ Редепеннинга, "въ томъ видъ, какой данъ Гизелеромъ своему труду, онъ сдълался рудникомъ, изъ котораго черпалось такъ много церковно-исторической учености, и безъ этого рудника множество новъйшихъ церковно-историческихъ руководствъ (Abrisse) совсъмъ не увидало бы свътъ, или во всякомъ случав они не могли бы давать такого богатства матеріала, какое находимъ въ нихъ 2). Одно изъ главныхъ достоинствъ, какое принадлежитъ исторіи Гизелера и какое составляетъ ея неотъемлемую характеристическую черту, это объективность. Историкъ имъетъ дъло только съ фактическою стороной дела и съ своимъ сужденіемъ выступаетъ лишь настолько, насколько позволяють это самые ясные факты, имъющіеся въ распоряженіи автора. Ни въ чемъ другомъ не замътно такъ стремленіе автора быть возможно болъе объективнымъ, какъ въ той воздержности сужденій о такихъ лицахъ, относительно которыхъ симпатіи и антипатіи у западныхъ историковъ высказываются съ поразительною откровенностью 3). Вы никогда не увидите ясно выраженныхъ симпатій и антипатій историка въ трудѣ Гизелера. Со стороны своей ръдкой у историковъ объективности трудъ Гизелера служитъ превосходнымъ пополненіемъ труда Неандерова. Шаффъ замъчаетъ: субъективность Неандера (т. е. историческая осмысленность фактовъ) и объективность Гизелера (т. е. фактическое богатство его труда), текстъ перваго и примъчанія второго прекрасно восполняютъ одно другое, и оба они по своимъ исключительнымъ достоинствамъ на долгое время останутся важнъйшими авторитетами въ наукъ: Гизелеръ со стороны критическаго выбора изъ источниковъ, а Неандеръ со стороны пониманія и переработки источниковъ <sup>4</sup>). Въ послѣднее время

<sup>1)</sup> Herzog. Encykl. V, 167.

<sup>2)</sup> Gieseler's Leben (см. выше). S. LlI.

<sup>3)</sup> Baur. Die Epochen u. s. w. S. 233.

<sup>4)</sup> Schaff. Geschichte der alten Kirche. S. 22. Leipz. 1867.

трудомъ въ родъ Гизелерова ознаменовалъ себя Дерптскій проф. Куртцъ, трудомъ, который особенно полюбился нашей русской ученой богословской средой. Куртцъ, впрочемъ, менъе сжатъ и сухъ, чъмъ Гизелеръ.

Но продолжаемъ разсмотръніе "введенія" въ исторію Гизелера. Наше вниманіе здісь останавливаеть на себіз еще его сужденіе касательно распорядка матеріаловъ въ церковной исторіи. Гизелеръ въ теченіе всей церковной исторіи до настоящаго времени допускаетъ четыре періода, но какъ вести дъло при изложеніи каждаго періода? "Содержаніе каждаго періода, говоритъ Гизелеръ, можно излагать или хронологически или распредъливши матеріалы по нскуственно составленнымъ рубрикамъ (въ родъ рубрикъ-іерархія, богословскіе споры, ереси и пр.). Оба пріема, замѣчаетъ Гизелеръ, усвояемые односторонне, имѣютъ свои выгоды и невыгоды: при хронологическомъ изложеніи матеріаловъ однородное часто слишкомъ далеко отставляется одно отъ другого и цъпь историческаго развитія разрушается; при изложеніи же матеріаловъ по искусственно составленнымъ рубрикамъ выходитъ то неудобство, что затемняется представленіе о томъ взаимодівйствій, въ какомъ находятся предметы, излагаемые подъ одной рубрикой. съ предметами, излагаемыми подъ другой (напр., вліяніе іерархіи на духовное просвъщеніе, этого послъдняго на догматику и т. д.), да и составить себъ отчетливое понятіе о цъломъ состояніи церкви даннаго времени бываетъ при этомъ затруднительно. Должно, разсуждаетъ Гизелеръ, заботиться о томъ, чтобы сколько возможно соединить выгоды обоихъ пріемовъ и избъгать ихъ недостатковъ 1. Эти замѣчанія Гизелера, сами по себѣ очень простыя, о трудности цълесообразнаго распредъленія матеріаловъ въ церковной исторіи, вполнъ справедливы; исторія имъетъ дъло со слишкомъ громоздскимъ и разнообразнымъ матеріаломъ и потому не можетъ излагать его съ такою систематичностью, какая возможна въ наукахъ теоретическихъ,



<sup>1)</sup> S. 19. 19.

напр. въ философіи и спекулятивномъ богословіи. Выходъ изъ трудности, какой находитъ Гизелеръ при самомъ выполненіи своего труда, нельзя назвать счастливымъ. Онъ дълитъ каждый періодъ на мелкіе отдълы, въ хронологическомъ отношеніи, и въ каждомъ повторяетъ обозрѣніе іерархіи, ересей и пр., но съ этимъ пріемомъ онъ вынуждается крайне часто говорить объ однъхъ и тъхъ же матеріяхъ, и его исторія почти походитъ на исторію нашего Иннокентія, въ которой церковно - историческіе предметы разсматриваются по въкамъ. Однако же въ распредъленіи матеріаловъ у Гизелера нізкоторые нізмецкіе ученые находять своего рода достоинства. Такъ авторъ статьи о Гизелеръ въ "Энциклопедіи" Герцога раскрываетъ мысль, что Гизелеръ въ указанномъ отношеніи выше Неандера. Именно, Неандеръ во всъхъ частяхъ своей исторіи безъ всякихъ перемѣнъ повторяетъ однажды принятые рубрики: распространеніе христіанства, устройство, культъ, нравы, ученіе, не обращая вниманія на то какая изъ этихъ сторонъ въ данную эпоху имъетъ преимущественное значение въ сравненіи съ прочими. Гизелеръ же не дізлаетъ такъ: онъ при распредъленіи матеріаловъ принимаетъ во вниманіе особый образъ даннаго времени и раздъленіе и распредъленіе историческаго матеріала у него условливается характеромъ самой исторіи  $^{1}$ ).

Наконецъ, сдѣлаемъ упоминаніе о тонѣ, въ какомъ, по Гизелеру, должно вестись изложеніе церковной исторіи. "Изложеніе церковно - историческихъ предметовъ, говоритъ онъ, должно быть достойно своего дѣла. Явленія въ сферѣ церковной постоянно затрогиваютъ наше религіозно-нравственное чувство. Они должны возбуждать въ насъ удивленіе, когда въ нихъ отпечатлѣвается нравственное величіе, — сожалѣніе, если они свидѣтельствуютъ о заблужденіи, — и негодованіе, если они даютъ знать о безнравственныхъ намѣреніяхъ и стремленіяхъ, но никогда не должны давать предмета для насмѣшки" <sup>8</sup>). Въ своей исторіи Гизелеръ



<sup>1)</sup> Herzog. Encykl. V. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. 19.

руководится этимъ своимъ правиломъ, но въ такой мѣрѣ осторожно, что его удивленіе нисколько не передается читателю, его сожалѣнія не находятъ отклика въ нашемъ сердцѣ, его негодованіе не проникаетъ въ нашу душу. Историкъ этотъ пишеть свою исторію съ такимъ безстрастіемъ, что изъ-за ученаго въ Гизелерѣ никто не разсмотритъ человѣка. И исторія его, если очень много даетъ для мысли и познанія, то, кажется, ровно ничего для сердца. Одинъ современный историкъ говоритъ о Гизелерѣ: "Неандеръ живетъ въ своихъ герояхъ, съ ними мыслитъ, чувствуетъ, дѣйствуетъ и страдаетъ, Гизелеръ же смотритъ на все въ исторіи какъ на что-то внѣшнее для него, безъ любви и ненависти, безъ симпатіи и антипатіи 1). Слогъ Гизелера простой, ясный, чуждъ всякой искусственности и художественныхъ красотъ 2).

Отъ разсмотрѣнія церковной исторіи Гизелера переходимъ къ характеристикѣ другаго замѣчательнаго по своимъ достоинствамъ церковно-историческаго труда Іенскаго профессора Карла Газе (Hase (†), каковой трудъ изданъ тоже въ формѣ учебника. Lehrbuch Газе принадлежитъ къ наиболѣе любимымъ нѣмецкою учащею и учащеюся средой богослововъ. Это сочиненіе имѣло цѣлый рядъ изданій (въ первый разъ издано въ 1834 г.). У насъ подъ руками 8-е изданіе этого курса, отъ 1858 г., но всего этотъ курсъ имѣлъ болѣе десяти изданій. Учебникъ Газе заключается въ одномъ, правда очень компактномъ, томѣ. Чѣмъ же замѣчателенъ трудъ Газе? Трудъ Газе въ своемъ родѣ не менѣе замѣчателенъ, какъ и трудъ Гизелера. Какъ Гизелеръ поставляетъ своею задачею подъ строкой, въ примѣчаніяхъ передать

<sup>2)</sup> Въ русской церковно - исторической литературѣ Гизелеромъ пользовались гг. Терновскіе въ своемъ "Опытѣ руководства по церк. исторіи: три первые вѣка христіанства" (Кієвъ, 1878). Здѣсь въ предисловіи говорится: "въ основу очерковъ (нашихъ) положенъ (кромѣ Гагенбаха) Гизелеръ, который своею сжатостію, серьезностію и ученою основательностію подобенъ Шлоссеру (?), свободенъ отъ предзанятыхъ и крайнихъ отрицательныхъ воззрѣній" (стр. 1). Безъ сомнѣнія Гизелеромъ пользуются многіе русскіе богословы, но скорѣе какъ справочной книгой, чѣмъ руководствомъ по вопросамъ древней и средне-вѣковой церкви.



<sup>1)</sup> Schaff. Gesch. der Apost. Kirche. S. 98.

всь главныйшіе факты церковной исторіи, такъ Газе возможно большее количество фактовъ хочетъ передать въ связномъ разсказъ въ самомъ текстъ сочиненія. Главною заботою автора при этомъ было то, чтобы въ его изложеніи каждая эпоха представлена была съ полнъйшей объективностію: трудъ покоится на строго-фактическомъ основаніи, и авторъ говорить только фактами, извлеченными изъ источниковъ. Самъ Газе заявляетъ, что его намъреніе состоитъ въ томъ, чтобы вмъсто общаго и неопредъленнаго, что доселъ обыкновенно имъло мъсто въ учебникахъ, характеризовать данное время чрезъ индивидуальное и самое выразительное въ каждой эпохъ; даже когда необходимо бываетъ прибъгать къ общимъ чертамъ, и тогда должно просвъчивать индивидуальное даннаго времени 1). Въ этомъ отношеніи Газе до изв'єстной степени идеть по сліздамъ Неандера; какъ Неандеръ въ основу своихъ историческихъ изслъдованій всегда кладетъ біографію, такъ и Газе всегда хочетъ знакомить читателя съ даннымъ временемъ чрезъ представленіе жизни отдъльныхъ лицъ, замъчательнъйшихъ выразителей стремленій церкви того времени. Но это дѣлается въ самыхъ сжатыхъ, обдуманныхъ чертахъ, предметь изображается съ немногихъ наиболве типичныхъ сторонъ. До какой степени все размърено, взвъшено въ его исторіи, объ этомъ лучше всего могутъ свидътельствовать слъдующія слова самого Газе: въ "предисловіи" къ 8-му изданію приведши слова Господа о томъ, что "за всякое праздное слово, какое скажутъ люди, дадутъ они отвътъ въ день суда" (Мо. 12, 36), Газе замъчаетъ: "не думаю, что Господь будетъ настолько немилосердъ, чтобы за всякое слово праздное, высказанное въ веселой бесталь въ кружкъ пріятелей, потребовать въ самомъ ділі отвіта; но что касается до печати, то мнъ хотълось бы, чтобы это изречеченіе въ данномъ случав имвло свою силу, и я самъ,говоритъ Газе, -- по крайней мъръ въ этой книгъ все пересмотрълъ: не найдется-ли въ ней чего либо такого, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kirchengeschichte. Lehrbuch für academische Vorlesungen. Vorrede, S. XIII. Leipzig., 1858. Auflage 8-te.



можно было бы вычеркнуть, какъ безполезное" 1). Этимито свойствами, крайнею обдуманностью и безпредвзятостію и отличается наиболье всего учебникъ Газе. Кромь этихъ качествъ особенное значеніе труду Газе даетъ необыкновенно мастерское изложеніе. Авторъ съ замычательною тонкостію подмычаетъ индивидуальныя черты исторической личности и всегда воспроизводитъ ихъ въ самыхъ наглядныхъ, отчетливыхъ, изящныхъ выраженіяхъ. Въ этомъ отношеніи Газе значительно превосходитъ Неандера съ его тяжеловатымъ вялымъ языкомъ и Гизелера, который въ примычаніяхъ говоритъ на языкь подлинниковъ, не для всьхъ одинаково доступномъ.

При всей сжатости, отличающей учебникъ Газе, сочиненіе это весьма обильно церковно-историческимъ содержаніемъ. Обиліе матеріаловъ, можно сказать, составляетъ карактеристическую черту курса Газе, и это обиліе вообще составляетъ положительное достоинство книги. Такъ напр., Газе по справедливости въ своей исторіи удъляетъ мъсто раскрытію историческаго развитія догматовъ. Отъ этого много выигрываеть его курсъ въ своихъ качествахъ. Доказывая потребность такого изложенія исторіи догматовъ въ исторіи церкви, Газе такъ разсуждаетъ: невозможно описывать церковныя движенія, напр., IV, V и VI въковъ, не объяснивъ хода развитія догматовъ, изъ какого развитія выходять и эти движенія: или какимъ образомъ возможно, замізчаетъ онъ, ясное представленіе и изображеніе даннаго времени въ жизни церкви, когда мы не знаемъ о той въръ (т. е. ея судьбъ и ея пониманіи), которою живеть и движется церковь этого времени? Между исторіей догматовъ, отдъльной наукой, и исторіей тъхъ - же догматовъ, составной частью церковной исторіи, различіе формальное; первая разсматриваетъ догму, какъ понятіе въ развитіи изъ себя самого, вторая, т. е. церковная исторія, разсматриваетъ догму въ одеждъ внъшнихъ событій 2). Эти мысли Газе о значеніи исторіи догматовъ въ сферѣ церковно-исто-



<sup>1)</sup> Vorrede, s. XXIII.

<sup>2)</sup> Hase, Vorrede. S. XIV.

рическаго изученія заслуживаетъ вниманія потому, что это одинъ изъ самыхъ раннихъ голосовъ, раздавшихся въ настоящемъ столітіи въ защиту важности соединенія церковной исторіи съ исторіей догматовъ, что доселіт почти никіть не сознавалось. Отправляясь отъ такого взгляда на вопросъ, Газе далъ подобающее мітьсто исторіи догматовъ въ своемъ курсть: такое расширеніе объема содержанія его книги никакъ нельзя ставить ему въ вину, а напротивъ даже нужно поставить ему въ заслугу въ исторіи развитія церковно-исторической науки.

Но вмъстъ съ достоинствами мы должны указать и на недостатки труда Газе. Безспорно, что по умѣнью отыскивать самое индивидуальное, самое характеристическое въ историческихъ дъятеляхъ Газе стоитъ высоко въ ряду другихъ нъмецкихъ историковъ; но, къ сожалънію. Газе подавляется обширностію собраннаго имъ матеріала, такъ что можно сказать: онъ собралъ матеріала больше, чѣмъ сколько нужно было для его цълей. При обширности матеріала Газе вынужденъ для большаго удобства подводить его подъ безчисленные отдълы, и это дълается во вредъ для ясности общей идеи, которая положена въ исторіи, потому что эта идея затемняется для читателя. Правда, въ его исторіи нізть недостатка въ общихъ соображеніяхъ и руководящихъ мысляхъ, которыя должны выяснить значеніе техъ матеріаловъ, какіе поміщены въ данномъ отділеніи книги, но эти разсужденія и рефлексіи кратки и афористичны, и слишкомъ оторваны отъ тахъ предметовъ, которые должны уясняться ими: въ большинствъ случаевъ нельзя общихъ разсужденій отдълять отъ самаго изображенія частныхъ предметовъ: одно должно идти рука объ руку съ другимъ 1). Его стремленіе характеризовать историческія явленія чертами индивидуальными заставляетъ его устраняться отъ необходимыхъ объясненій прагматическаго свойства. Такъ, вмѣсто того, чтобы сказать намъ объ условіяхъ происхожденія монашества изъ духа своего времени, авторъ вдругъ рисуетъ предъ нами



<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen... S. 238.

личность Антонія великаго, или же образъ Кипріана Кареагенскаго замъняетъ у него изображение общей церковной жизни III въка, характеристика папы Льва великаго дается вмъсто раскрытія обстоятельствъ возвышенія римскаго первосвященническаго престола и пр. Обиліе предметовъ, которымъ всемъ Газе хочетъ дать место въ свой исторіи, обращается иногда во вредъ для ея достоинствъ. Такъ, желая показать, при какихъ условіяхъ христіанство смівнило въ мірів іудейство и язычество, Газе разсуждаетъ и о границахъ греческой гуманности, и о Римъ, какъ республикъ, и о распаденіи Греціи, и о величіи и упадкъ Рима, и объ Іудеяхъ въ разсвяніи и пр., но изъ всего этого мы мало узнаемъ, какъ и при какихъ условіяхъ христіанство побѣдило міръ? Обиліе матеріаловъ, какъ мы замѣчали раньше, подавляетъ у автора раскрытіе самыхъ существенныхъ моментовъ въ исторіи церкви; въ погонъ за фактичностію авторъ оставляетъ безъ вниманія духовныя нити, связующія факты. Чамъ больше матерій захватываетъ авторъ, чѣмъ всестороннѣе онъ хочетъ обозръть область церковной жизни, тъмъ болъе, чтобы не растеряться въ массъ матеріаловъ, авторъ долженъбы имъть предъ собою руководящую идею, ясно проведенную. Кромъ того, нужно замътить, что Газе не составляетъ никакого опредъленнаго понятія о христіанствъ, какъ существеннъйшемъ факторъ въ исторіи, онъ представляетъ христіанство въ самой неопредъленной формъ, разръшаетъ его въ простую религію гуманности, и, отправляясь отъ этого столь неопредъленнаго понятія, построеваетъ зданіе церковной исторіи, что ставить въ упрекъ этому историку и Шаффъ 1).

Церковная исторія Газе обнимаєть исторію церкви оть начала христіанства до послѣдняго времени, такъ что въ его курсѣ въ изданіи 1858 года есть свѣдѣнія о состояніи церкви и за этотъ послѣдній годъ. Этотъ историкъ не въ равной мѣрѣ посвящаєть вниманіе всѣмъ эпохамъ церковной исторіи: тогда какъ Гизелеръ усердно работалъ надъ

<sup>1)</sup> Schaff. Gesch. d. Apost. Kirche. S. 89.



древней церковной исторіей, Газе, напротивъ, съ большимъ тщаніемъ и подробностію излагаетъ новъйшую церковную исторію.

На русскаго читателя книга Газе едва ли произведетъ пріятное впечатлівніе. Она покажется ему суха и мало интересна. Русскій читатель не привыкъ къ такимъ скупымъ на слова и объясненія руководствамъ.

Отъ тридцатыхъ годовъ, къ какимъ относится первое изданіе книги Газе, переходя къ сороковымъ, мы встръчаемся съ изданіемъ новаго, очень замічательнаго Lehrbuch'а по церковной исторіи, разумѣемъ Lehrbuch Христіана Вильгельма Ниднера (Niedner), профессора въ Лейпцигь, потомъ Виртенбергь и наконецъ Берлинь. Вотъ ньсколько свъдъній о личности Ниднера († 1865). Съ самыхъ юношескихъ лътъ Ниднеръ исключительно жилъ научными интересами; онъ не зналъ никакого другого міра, кром'в міра книгъ, и чемъ дальше шло время, темъ решительне отчуждался онъ отъ практической жизни. Цълые дни онъ не разставался съ своими книгами. Какъ большая часть такихъ людей, углубленныхъ въ науку, онъ отличался оригинальною разсъянностью. О немъ, какъ и о Неандеръ, на котораго онъ очень походилъ въ этомъ отношеніи, разсказывалось много самыхъ курьезныхъ анекдотовъ 1). При всемъ томъ, если дъло касалось его занятій онъ былъ точенъ и пунктуаленъ 2). Религіозность, теплая дітская религіозность составляла тоже черту, отличавшую этого ученаго. Въ научномъ отношеніи онъ пользовался большимъ почетомъ. Его считали "великимъ ученымъ", "общепризнаннымъ ученъйшимъ изслъдователемъ въ его области" (т.-е. церковноисторической). Послъ смерти Неандера и Баура всъми онъ считался единственнымъ лицемъ, которому принадлежитъ самое основательное знаніе церковно-исторической науки; онъ прекрасно былъ знакомъ съ своимъ предметомъ въ самомъ широкомъ объемъ и не было такого церковно-истори-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bemerkungen über Niedner's Character. Zeitschrift für die historische Theologie, 1866, s. 429.

<sup>2)</sup> Ibid. 430-431.

ческаго явленія, которое онъ зналъ бы изъ вторыхъ рукъ, а не изъ собственнаго изученія источниковъ. Несмотря на широту и глубину своихъ церковно-историческихъ познаній, онъ былъ очень скроменъ, никогда не могъ быть доволенъ своими учеными трудами. Какъ на доказательство этого указывають на слъдующій факть. Когда разошлось первое изданіе его Lehrbuch'а и когда книгопродавцы обращались къ нему съ предложеніемъ издать вновь книгу, а такими были не только книгопродавцы Германіи, но и Голландіи и Англіи, Ниднеръ не считалъ себя въ правъ принять отъ кого либо изъ нихъ подобное предложеніе, опасаясь, что его книга недостаточно обработана для того, чтобы заставить кого либо рискнуть издать ее. Онъ издавалъ книгу на собственный счетъ, не желая подвергать другихъ какому либо риску. Такъ, печатая въ 1861 году четвертое изданіе книги на свой счетъ, онъ объснялъ этотъ поступокъ тъмъ, что "она слишкомъ поспъшно изготовлена". Также онъ высказывалъ своимъ пріятелямъ, что онъ только тогда "можетъбыть" опубликуетъ свое сочиненіе: Kirchen - und Dogmengeschichte, если онъ въ пятый разъ переработаетъ его 1).

Lehrbuch Ниднера появился въ первый разъ въ 1846 г., при его жизни имълъ всего четыре изданія и еще былъ изданъ послѣ его смерти въ 1866 году. Этотъ Lehrbuch представляетъ собой толстый томъ и обнимаетъ исторію христіанской церкви отъ ея начала до послѣдняго времени. Ниднеръ составляетъ прямую противоположность Гизелеру и Газе. Гизелеръ и Газе скупы на обобщенія, погружены въ фактическое, почти знать не хотятъ о прагматическомъ изложеніи. Напротивъ, Ниднеръ хочетъ всѣ факты церковно-исторической жизни освѣтить мыслію, перевести ихъ на языкъ логики и философіи. Для него первое дѣло идея, какую факты выражаютъ, самые же факты—матеріалъ, которымъ онъ распоряжается по своему усмотрѣнію. Бауръ такъ характеризуетъ трудъ Ниднера въ этомъ отношеніи: "если кто изъ новѣйшихъ церковныхъ историковъ стре-



<sup>1)</sup> Ibidem. 432.

мится весь церковно-историческій матеріалъ проанализировать со всею энергіею мысли, то это Ниднеръ" 1). Шаффъ говоритъ тоже: "Ниднеръ обработываетъ весь матеріалъ со всей энергіей мыслящей рефлексіи 2). Подобный же взглядъ на Ниднера встръчаемъ и у другихъ цънителей этого историка, напр.: "онъ, Ниднеръ, жилъ чисто въ сферахъ мышленія" <sup>8</sup>). Ниднеръ могъ явиться только въ такой странѣ, какъ Германія, гдъ философія, по преимуществу спекулятивная, всегда находила и замъчательныхъ представителей и ревностныхъ учениковъ, только въ такой странъ онъ могъ найти и читателей, способныхъ понимать его и цвнить. Ниднеръ, къ сожалѣнію, подводитъ историческій матеріалъ подъ такія логически-запутанныя опредъленія, влагаетъ въ такія отвлеченно схоластическія формы, изобрѣтаетъ при этомъ такія странныя для слуха категоріи, что недоумъваешь, какимъ образомъ такую простую вещь, какъ исторію, слъдовательно дъйствительную жизнь, жизнь полную реальнаго смысла, можно превращать въ какую-то странную игру для схоластическаго мышленія? Нужно сказать, что эти категоріи, подъ которыя подводить Ниднеръ историческія матеріи, если можно такъ выразиться, накладываются совнъ на фактическую сторону исторіи, въ видъ схемъ, въ которыя внышнимъ образомъ помыщается матеріалъ, а потому исторія, какъ такая, не очень много страдаетъ отъ искусственности рамокъ, въ какія она вставляется. Ниднеръ пишетъ свою исторію такъ, что большая часть обыкновеннаго матеріала исторіи предполагается напередъ извістною читателю. — Для примъра представимъ нъсколько образцовъ изъ церковной исторіи Ниднера, изъ которыхъ будетъ видно, съ какою китайскою грамотою имветъ двло тотъ, кто изучаетъ этотъ курсъ. На первыхъ страницахъ у него помъщено, "введеніе"; это введеніе онъ подводить подъ слѣдующія три категоріи: предметное ученіе, источное ученіе, форменное ученіе; а что говорится подъ этими категоріями въ ча-

<sup>1)</sup> Baur. Die Epochen... S. 244.

<sup>2)</sup> Die Gesch. d. Apost. Kirche. S. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zeitschrift (см. выше), S. 432.

стности, то развъ съ трудомъ пойметъ и любитель отвлеченныхъ комбинацій. Такъ, источное ученіе имфетъ у Ниднера слъдующія дъленія и подраздъленія: І. Понятіе историческаго источника по своему объему 1) свойства источника. 2) широта понятія источника. ІІ. Изслѣдованіе историческаго источника по его цѣнности: 1) историческая критика или гэйристика (Heuristik?), 2) два главныя правила для критики 1). Форменное ученіе разсматривается подъ такими категоріями: І. Два основныхъ закона: 1) объемъ и глубина изслъдованія: 2) стремленіе къ сближенію съ объективностію. II. Историческая форма, какъ представленіе (Darstellung). 1) прагматическая обработка матеріала; 2) философія исторіи; 3) два рода неисторіи, отрицательное и положительное нарушеніе понятія исторіи 2). Представимъ еще примѣръ изъ самой исторіи Ниднера. Авторъ имъетъ въ виду познакомить читателя съ "пониманіемъ и представленіемъ религіи въ обществъ въ первые три въка" и для сего подводитъ относящіеся сюда матеріалы подъ такія странныя рубрики. І. Теологія: теорія и практика религіи. II. Екклезіастика: теорія и практика религіознаго общества. Разсмотрівніе теологіи происходитъ опять подъ двумя рубриками: 1) въ отношеніи между христіанскимъ и не христіанскимъ; 2) въ различіи между общею и высшею ступенью (?). Въ свою очередь эти двъ послъднія рубрики имъютъ еще спеціальнъйшее дъленіе. Въ томъ же родъ разсматривается и помянутая нами екклезіастика <sup>3</sup>). Искусственность категорій, въ какія влагается матеріалъ у Ниднера, заслужила общее неодобреніе въ средъ нъмецкихъ богослововъ. Къ этому еще присоединяется тяжелый, мудреный, какой то дъланный слогъ, съ своей стороны затрудняющій и безъ того неясный очеркъ Ниднеровой исторіи. Церковную исторію въ дукв Ниднера разработывалъ Фрике (Fricke), но безъ успъха. Въ настоящее время въ Германіи Ниднеръ не имъетъ подражателей. На русскаго читателя исторія Ниднера производить устрашающее впечатлівніе.



<sup>1)</sup> Lehrbuch d. christl. Kirchengeschichte. S. 12-13. Berlin. 1866 r.

<sup>2)</sup> Ibidem. S. 23-25.

<sup>3)</sup> lbidem. 210-211.

Изъ церковныхъ историковъ, извъстныхъ составленіемъ курса учебника и болъе близкихъ къ нашему времени, за служиваетъ вниманія прежде всего Гассе (Hasse). Фридрихъ Рудольфъ Гассе родился въ 1808 г., былъ сынъ профессора церковной исторіи. Онъ учился въ Берлинъ у такихъ замъчательныхъ богослововъ, какъ Неандеръ, Шлейермахеръ, Маргейнекэ. Гассе сначала былъ профессоромъ церковной исторіи въ Грейсвальдь, а затьмъ въ Боннь, умеръ въ 1862 году. Онъ отличался особенно талантливымъ изложеніемъ своихъ чтеній предъ слушателями, свободно импровизировалъ, историческія лица какъ бы оживали въ его чтеніяхъ 1). Книга Гассе: Церковная исторія, имъющая назначеніе учебника, издана не самимъ Гассе, а послів его смерти однимъ изъ его учениковъ. Она раздъляется на три части, въ которыхъ изложена судьба церкви до начала XIX въка. Извъстно, что книга Гассе переведена на русскій языкъ, что служить для нась однимь изъ побужденій необходить этого историка въ нашихъ очеркахъ, но переведена не вся, а только двъ первыхъ части, обнимающихъ исторію церкви до реформаціи, третья же часть осталась безъ перевода.

Нѣмецкій издатель книги (Köhler) такъ мотивируетъ изданіе посмертнаго сочиненія Гассе: "кто знаетъ по собственному наблюденію, какъ бездушно учащієся большею частію занимаются теперь церковною исторіей, какъ часто они смотрятъ на церковную исторію только какъ на лишенный всякой внутренней связи и жизни аггрегатъ фактовъ, знаніе которыхъ нужно только запечатлѣть въ памяти, какъ они нерѣдко вовсе не сознаютъ, что въ исторіи церкви подъ вліяніемъ божественныхъ и человѣческихъ факторовъ представляется процессъ, выходящій отъ опредѣленнаго исходнаго пункта и направляющійся къ опредѣленной цѣли, тотъ съ радостію встрѣтитъ "руководство къ церковной исторіи для учащихся", которое, подобно предлагаемому, поставляетъ своею нарочитою задачею раскрыть идеи, приходящія къ обнаруженію въ исторіи; онъ съ радостію будетъ привѣт-



¹) Herzog. Encykl. V, 641—3, изд. 2-е.

ствовать его даже въ томъ случав, если усмотритъ, что авторъ иногда слишкомъ далеко заходитъ въ систематизаціи и схематизированіи 1. Это, указанное издателемъ, качество—систематичность и логическая законченность—дѣйствительно присуще книгѣ Гассе и даетъ ей почетное мѣсто въ ряду прочихъ нѣмецкихъ руководствъ по церковной исторіи. Изучающій церковную исторію Гассе, не просто изучаетъ факты исторіи, но знакомится съ ходомъ, движеніемъ исторіи, научается судить о фактахъ и оцѣнивать ихъ значеніе. Издатель затѣмъ прибавляетъ, что онъ предпринимаетъ это изданіе не на основаніи записокъ слушателей Гассе, а на основаніи подлинной рукописи этого профессора, чѣмъ гарантируется, что издаваемый курсъ дѣйствительно передаетъ мысли, сужденія и научные результаты Гассе съ вѣрностью и точностью 2).

Гассе былъ гегельянецъ, хотя и не слъпой приверженецъ этой философіи <sup>3</sup>). Гегельянство довольно ясно проглядываетъ и въ самой церковной исторіи его. Достаточно прочесть его сужденія о періодахъ, на которые дълится исторія, и о характеръ этихъ періодовъ, чтобы увидъть, что Гегель положилъ на Гассе сильную печать своего вліянія. Гассе говоритъ: "на періоды церковной исторіи должно смотръть, какъ на такія пространства времени, въ которыхъ закончился рядъ фактовъ, т.-е. въ которыхъ выразилась извъстная форма обнаруженія царства Божія въ видимой церкви. Такими формами обнаруженія представляются исторически реализовавшіяся: 1) простое бытіе церкви, заключенное въ самомъ себъ, 2) выступленіе ея вовнъ, въ противоположность или въ міръ, и 3) вслъдствіе этого необходимый возвратъ въ себя. И дъйствительно, сначала утверждается церковь безъ всякаго отношенія къ міру, въ непосредственномъ осуществленіи своей идеи, какъ особое общество само

¹) Kirchengeschichte. Vorwort. S. III. 2-te Auflage. Leipzig. 1872. Церковная исторія Гассе. Переводъ съ нѣмецк. Н. Соколова. Предисловіе, стр. V. Казань. 1869—1870, т. І и ІІ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kirchengeschichte. S. Ill—IV. Русск. пер. V—VI.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Herzog. V, 246.

для себя. Но послъ того, какъ она такимъ образомъ достаточно укръпилась, она стала стремиться проникнуть въ міръ, вступила въ него, и чемъ дальше, темъ больше сбрасывала съ себя первоначальную замкнутость, такъ что она все болве терялась во внешности, и наконецъ царство Божіе грозило сділаться царствомъ міра сего. Чрезъ реформацію она хотъла спасти себя отъ этого омірщенія и снова возвратиться къ самой себъ, однакожъ, не прерывая союза съ міромъ, а сдълавъ его своимъ тъломъ, она стремилась стать его душой. По этимъ тремъ главнымъ ступенямъ развитія исторія раздъляется на древній, средній и новый періоды" 1). Въ этихъ категоріяхъ Гассе, подъ которыми у него понимается ходъ развитія церкви, для каждаго, хотя немного знакомаго съ философіей Гегеля, легко замътить отраженіе философіи Гегеля. Гассе переводить на языкъ церковной исторіи гегелевскія представленія о бытіи "идеи" самой въ себъ, о переходъ идеи въ инобытіе, представленія, которыя кром'в прочихъ сочиненій Гегеля, можно находить въ его "Логикъ". Нужно, впрочемъ, сказать, что Гегель помогъ Гассе отнестись къ исторіи церкви съ большею сознательностію, чамъ какъ это было у другихъ историковъ. Во всякомъ случав онъ заставилъ историка не просто написать исторію, но и тщательно вдуматься въ нее.

Общія достоинства церковной исторіи Гассе справедливо указываєть русскій переводчикь въ слѣдующихъ словахъ: "въ содержаніи вѣрность и полнота фактовъ, въ построеніи систематичность и стройность, въ изложеніи точность, сила выраженій, сжатость, хотя иногда доходящая до своеобразности, но не до темноты, въ направленіи большею частію безпристрастіє. Наконецъ образовательное значеніе сочиненія не малоє: обогащая читателя свѣдѣніями не только церковно-историческими, но и другими, находящимися съ ними въ связи, оно вмѣстѣ съ тѣмъ можетъ пробуждать и развивать мысль" 2).

Что касается русскаго перевода церковной исторіи Гассе,



<sup>1)</sup> Kirchengeschichte. S. 4. Русск. пер., стр. 4—5.

<sup>2)</sup> Предисловіе, стр. VII.

то о немъ нужно сдълать слъдующія замізчанія. Издатель избралъ для перевода книгу мало пригодную для русскихъ читателей. У насъ наука церковно-историческая находится еще на очень невысокой ступени развитія. Поэтому, такой содержательный трудъ, какъ Гассе, подавляетъ читателя богатствомъ свідівній: онъ, читатель, съ трудомъ можетъ оріентироваться въ массь свъдьній. Изобиліе свыдыній съ непривычки ему должно казаться бременемъ, ведущимъ за собой утомленіе и скуку. Общее построеніе книги, разсчитанное на академическаго слушателя въ Германіи, еще далеко не подъ-силу. Отъ этого, можетъ быть, книга встръчена равнодушно на Руси и переводъ не могъ быть доведенъ до конца. Переводчикъ иногда дълаетъ совершенно умъстныя измъненія и пополненія въ русскомъ переводъ. Нельзя того же сказать о пропускахъ, какіе иногда онъ позволяеть себь. Такъ, онъ опускаеть замъчанія, какія дълаетъ Гассе, относительно сочиненій извъстныхъ съ именемъ Діонисія Ареопагита, признавая эти замівчанія "неимъющими основательности" 1). Намъ кажется излишнимъ пуризмомъ опускать всв замвчанія Гассе по указанному вопросу. Пожалуй можно было опустить мысль этого историка, что сочиненія, изв'ястныя съ именемъ Ареопагита, составлены подъ вліяніемъ неоплатонизма, такъ какъ эта мысль не имъетъ права гражданства въ нашей богословской литературъ, но къ чему было опускать другія замъчанія Гассе по тому же поводу, которыя, кажется, можно было бы удержать въ переводъ безъ всякихъ колебаній и опасеній, напримірь, замічанія о томь, что эти сочиненія быстро достигли высокаго уваженія въ церкви, что они съ несомивниостью сдвлались известны въ исторіи во время монофизитскихъ споровъ начала VI въка и пр. 2). Переволь издателя не всегда удовлетворителенъ, онъ тяжелъ и изпещренъ словами и оборотами, несвойственными русскому языку. Отчего это произошло, нашъ издатель самъ разъясняетъ, когда говоритъ: "чтобы соблюсти колоритъ и обо-



<sup>1)</sup> Томъ I, стр. 213.

<sup>2)</sup> Kirchengeschichte. S. 180-1.

ротъ мысли подлинника, иногда приходилось жертвовать чистотою русскаго языка; чтобы въ точности передать мысль и фразу автора, приходилось употреблять слова и фразы, не получившія у насъ общаго гражданства въ книгахъ" 1). Переводъ, какъ мы примътили, по мъстамъ даже совсъмъ неточенъ и неправиленъ. Напр., въ одномъ мъстъ перевода читаемъ при изложеніи состоянія нравственности предъ временами реформаціи: "не загробную жизнь хотели завоевать, но здешнюю жизнь должны были развивать и совершенствовать" <sup>2</sup>). На основаніи этихъ словъ можно приходить къ мысли, что люди предъ временами реформаціи совстив забыли о загробной жизни, вычеркнувъ ее изъ числа предметовъ своихъ главныхъ заботъ. Но стоитъ обратиться къ подлиннику, чтобы убъдиться, что такой странной мысли Гассе вовсе не высказываетъ. Издатель словами: "загробная жизнь" перевелъ нѣмецкое слово: ein Ienseits (потусторонность), но связь рачи показываеть, что Гассе говорить здъсь о томъ, что люди стали забывать о такой "потусторонности", какою были рыцарскіе идеалы (о загробной-же жизни здѣсь совсѣмъ нѣтъ рѣчи) 8). Въ другомъ мѣстѣ русскій издатель книги говорить: "они (епископы на западѣ) большею частію происходили изъ дворянства, тогда какъ прочіє клирики были принимаємы изъ послушниковъ 4). Сразу бросается въ глаза, что здъсь что-то неладно: противопоставляются дворянство и послушники. Свърка съ подлинникомъ показываетъ, что издатель очень неудачно перевелъ: aus den Hörigen выраженіемъ "изъ послушниковъ", тогда какъ нужно было перевести: "изъ числа подчиненныхъ", т. е. изъ низшихъ классовъ 5). Впрочемъ, мы не ставили себъ задачей провърять переводъ по подлиннику. Отмътили же лишь такія фразы, которыя невольно бросались въ глаза. Безъ сомнънія, сличеніе русской книги съ

<sup>&#</sup>x27;) Томъ I, предисл. VIII.

<sup>2)</sup> Tons II, 264.

<sup>3)</sup> Kirchengeschichte. S. 434.

<sup>4)</sup> Tomb I, 142.

<sup>5)</sup> Kirchengeschichte. S. 119.

нъмецкой указало бы на многіе и болъе важные промахи русскаго перевода.

Почти одновременно съ книгой Гассе (первое изданіе ея было въ 1864 г.) издано въ свътъ "Руководство по христіанской церковной исторіи и исторіи догматовъ" (1865). Эрлянгенскаго консисторіальрата—Іоганна Генриха Августа Эбрарда 1). Эбрардъ, если не ошибаемся, живъ и въ настоящее время. Онъ представляетъ собой ученаго проницательнаго, умнаго, хорошо изучившаго церковную исторію. Руководство Эбрарда, по нашему мнѣнію, принадлежитъ къ числу немногихъ книгъ по своимъ серьезнымъ достоинствамъ. Какія особенности представляетъ сочиненіе Эбрарда, по сравненію съ другими многочисленными нѣмецкими книгами, назначенными для руководства учащихся, — объ этомъ весьма обстоятельно говоритъ самъ Эбрардъ въ предисловіи къ первому тому своего сочиненія 2).

Если мы выдълимъ изъ его объясненій здѣсь то, что составляетъ прямой результатъ протестантскаго исповъданія автора, то должны будемъ согласиться, что историкъ этотъ имъетъ твердый, зрълый и здравый взглядъ на церковную исторію. Сама церковная исторія Эбрарда есть самое точное осуществленіе такъ требованій, какія онъ высказываетъ въ предисловіи. Трудъ Эбрарда читается съ пользою и интересомъ. Одно нѣсколько шокируетъ православнаго читателя исторіи Эбрарда: авторъ весьма часто произноситъ сужденія очень жесткія, вообще умъренность и сдержанность въ выраженіяхъ и характеристикахъ не составляетъ принадлежности труда Эбрарда. Какъ высоко цънится трудъ Эбрарда на западъ, намъ точно неизвъстно. Въ русской же литературъ трудъ Эбрарда совсъмъ неизвъстенъ: намъ не приходилось встръчать даже и цитатъ изъ исторіи этого автора, обстоятельство достойное сожальнія, потому что книга Эбрарда стоила бы вниманія нашихъ богослововъ.

Въ семидесятыхъ и восьмидесятыхъ годахъ явился трудъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handbuch der christl. Kirchen- und Dogmen-Geschichte. Erlangen. 1865. Три тома.

<sup>2)</sup> S. III—XII.

по церковной исторіи, заслуживающій такого же, и даже большаго вниманія, чѣмъ руководство Эбрарда. Говоримъ о церковной исторіи Іоганна Іакова Герцога (Herzog), ветерана богословской науки, извѣстнаго издателя богословской Энциклопедіи подъ заглавіємъ: Real-Encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, профессора теологіи въ университетѣ Эрлянгенскомъ, умершаго въ 1882 году. Заглавіе труда такое: Abriss der gesammten Kirchengeschichte, т.-е. "Очеркъ общей церковной исторіи 1). Церковная исторія Герцога есть плодъ многолѣтнихъ занятій автора своимъ предметомъ и во многихъ отношеніяхъ цѣнное пріобрѣтеніе науки церковно-исторической. Нѣмецкими критиками она встрѣчена съ большимъ сочувствіемъ 2).

Герцогъ представляетъ собой протестантскаго ученаго съ умъренными взглядами, способнаго отдавать должное и такимъ явленіямъ, которымъ лично онъ сочувствовать не можетъ. Эта черта отражается и на Церковной Исторіи его. Онъ судитъ мягко и безпредзанято. Напр., въ своемъ трудъ отнюдь не отказывается указать тъ заслуги, какія оказала римская церковь для развитія западнаго христіанства.

Хотя Церковная Исторія Герцога не названа самимъ авторомъ ни учебникомъ (Lehrbuch), ни руководствомъ (Handbuch), однако же она причисляется къ категоріи учебниковъ <sup>8</sup>). Она представляетъ собой болѣе обыкновеннаго обстоятельный учебникъ, который можетъ быть полезенъ и для болѣе широкаго круга читателей. Авторъ не излагаетъ всѣхъ элементарныхъ свѣдѣній по наукѣ, но старается преимущественно уяснить смыслъ церковно-историческихъ явленій, указывать взаимную связь ихъ въ теченіи исторіи. Авторъ мало придаетъ значенія разсказу событій и фактовъ, онъ ими пользуется, какъ матеріаломъ для начертанія общей картины церковно-историческаго развитія. Онъ постоянно



<sup>1)</sup> Трудъ заключаетъ три части (и тома): и онъ обхватываютъ исторію церкви до XIX въка. І Theil, 1876; II Th. 1879; III Th. 1882. Erlangen.

²) Cm. Theologisches Literaturblatt, 1877. № 9. Theologische Literaturzeitung. 1879, № 10.

<sup>8)</sup> Theolog. Literaturzeitung. см. выше.

высказываетъ свои личные взгляды на событія и вызываетъ читателя на серьезныя размышленія. Внутренней сторонѣ исторіи церкви онъ посвящаетъ болѣе вниманія, чѣмъ внѣшней, именно съ большею тщательностію передаетъ исторію церковнаго ученія. Такой образъ обработки церковной исторіи придаетъ труду автора пріятную оживленность, хотя ищущій большихъ подробностей и частностей и вообще полноты не будетъ удовлетворенъ книгою.

Авторъ обладаетъ ръдкимъ искусствомъ въ немногихъ словахъ характеризовать историческія личности. Изъ подъ его пера выходять личности отдаленнаго прошлаго живыми образами, носителями духа и идей своего времени. Представимъ для примъра характеристику Герцогомъ александрійскаго учителя Оригена, какъ богослова. Герцогъ пишетъ: "Богословскіе труды Оригена суть продолженіе, пополненіе и частію усовершеніе трудовъ Климента. Оригенъ, хотя и стоитъ на той же почвъ, какъ и учитель его, однакожъ отличается отъ него темъ, что онъ простую веру ставитъ выше, чъмъ Климентъ, и гностика (ученаго) не изображаетъ въ такихъ идеальныхъ чертахъ, какъ это делаетъ тотъ же Климентъ. Сверкъ того, онъ по крайней мъръ положилъ начало систематической обработкъ того, что Климентъ излагалъ лишь фрагментарно. Сходится съ Климентомъ Оригенъ въ томъ, что онъ задачею теолога считаетъ объять мыслію христіанскую въру. Христіанство, происходя отъ Высшаго Разума, отъ Логоса, по самой своей природъ разумно. Человъческій разумъ, хотя также есть дъло Высшаго Разума, однако затемненъ гръхомъ, вслъдствіе чего сдълалось необходимымъ откровеніе. Но такъ какъ разумъ не вполнъ омрачился и такъ какъ Логосъ развиваетъ свою дъятельность и внъ сферы собственнаго откровенія, то истины въры находятся въ гармоніи съ высшими истинами разума. Отсюда-то происходитъ, что и у языческихъ мудрецовъ обрътается много истинъ; они получили ихъ частію непосредственно отъ Логоса, который дъйствовалъ въ мудрецахъ, частію посредственно-чрезъ Моисея и пророковъ, у которыхъ они заимствовали эти истины. Вслъдствіе этого Ори-

генъ приходитъ къ положенію, что различіе, какое находимъ между эллинской философіей и библейскимъ откровеніемъ, заключается больше въ формъ. Платонъ и эллинскіе философы подобны тымъ врачамъ, которые лычатъ только лицъ высшихъ образованныхъ сословій; заслуга же христіанства состоитъ въ томъ, что оно высшія истины Разума сдівлало достояніемъ всьхъ, потому что оно возвыщаетъ ихъ въ популярной формъ. Но нъкоторыя изъ этихъ истинъ скрыты подъ покровомъ исторіи, прямаго смысла, буквы. Задача христіанскаго богословія, поэтому, та, чтобы открыть эти истины въ Писаніи, къ чему и служитъ аллегорическое толкованіе, и объяснить ихъ посредствомъ философіи; въроученіе (Glaubensregel), въ которомъ было еще такъ много неопредъленнаго, а многого и совсъмъ недоставало, долженствовало быть восполнено при помощи Писанія и философской спекуляціи. Сліздуя этому направленію, Оригенъ усвояетъ нѣкоторыя изъ платоническихъ ученій: ученіе о въчности міра, о предсуществованіи душъ, о паденіи ихъ, о заключенім ихъ въ человіческія тізла. Что касается системы Оригена, то это есть система свободы, свободнаго опредъленія воли со стороны Божества и человъка; указанная черта проникаетъ его пониманіе какъ божественной, такъ и человъческой дъятельности. Богъ абсолютно свободное существо, твореніе міра дізпо свободы, рожденіе Сына тоже дъло свободы, а не какой-либо божественный натуральный (т.-е. необходимый) процессъ; человъкъ одаренъ свободою, свободно палъ, свободно возвращается къ блаженству. Въ связи съ этимъ стоитъ ученіе о святости Божества, о истинно-человъческой природъ Христа, которая съ своей стороны есть ручательство его моральной свободы" 1).

Герцогъ при составленіи своего сочиненія воспользовался всѣмъ богатствомъ монографической церковно-исторической литературы, которая такъ широко и хорошо обработана въ его отечествѣ. Въ сравненіи съ прежними трудами въ томъ же родѣ курсъ Герцога замѣчателенъ не-



<sup>1)</sup> Theil. I, 121.

обыкновенной простотой и изяществомъ изложенія. Ни утомительно длинныхъ періодовъ, ни туманныхъ философскоабстрактныхъ идей—ничего этого нѣтъ у Герцога. Вообще это сочиненіе составляетъ явленіе отрадное. Правда Герцогъ не вноситъ ничего особеннаго въ науку церковно-историческую, его также нельзя назвать совершенно самостоятельнымъ, но авторъ и не претендуетъ на что либо подобное.

Разумвется, сочиненіе Герцога не безъ недостатковъ. Напримвръ, помимо ввроисповвднаго интереса, которому не могъ не служить авторъ, сужденіе его о происхожденіи твердой іерархической организаціи каволической церкви, которая, организація, возникла, по его мнвнію, изъ реакціи Монтанизму 1), нужно назвать прямо антиисторическимъ. Далве, если авторъ утверждаетъ, что будто бы второй вселенскій соборъ не провозглашалъ ученія объ единосущіи Духа Св. съ первымъ и вторымъ Лицами Св. Троицы, потому что это ученіе имвло въ то время еще многихъ противниковъ 2), то такое мнвніе нельзя назвать правильнымъ.

Вообще же сочиненіе Герцога настолько хорошо обработано, такъ учено и серьезно выполнено, такъ ясно и выразительно написано, что было бы весьма полезно перевести его на русскій языкъ  $^3$ ),  $^4$ ).

<sup>1)</sup> Ibid. S. 178.

<sup>2)</sup> Ibid. 273.

<sup>3)</sup> Часть церковной исторіи Герцога (послѣ раздѣленія церквей) съ измѣненіями переведена проф. Лопухинымъ въ его "Исторіи христіанской церкви", т. 2-й, Петерб., 1891.

<sup>4)</sup> Скажемъ нѣсколько словъ еще о другихъ нѣмецкихъ учебникахъ, не вошедшихъ въ наши очерки. Заслуживаетъ хотя краткаго упоминанія изъ нихъ прежде всего Руководство Іоганна Георга Энгельгардта (Engelhardt), профессора въ университетъ въ Эрлянгенъ († 1855). Его Handbuch d. Kirchengeschichte въ 4-хъ томахъ явился въ 1832—4 годахъ. Энгельгардтъ былъ человъкомъ энциклопедическаго образованія, зналъ не менѣе 16 языковъ, знакомъ былъ не только съ исторіей, но и словесностью, поэзіею, искусствомъ. Возможно широкая ученость, универсальное образованіе были его цѣлію и идеаломъ. Это стремленіе однакожъ не причиняло никакого ущерба его церковно-историческимъ работамъ. Между учеными знатоками церковной исторіи его имя стоитъ высоко. Энгельгардтъ ставилъ себѣ цѣлію при составленіи своего Руководства — объективность и безпристрастіе, но это намѣреніе

## VII. Адольфъ Гарнакъ.

Адольфъ Гарнанъ, нашъ современникъ. — Обстоятельства запятія Гарнакомъ церковно-исторической канедры въ Берлинскомъ университетъ, - общія замъчанія о теологическомъ направленіи Гарнака.—Его сочиненіє: Lehrbuch der Dogmengeschichte и раскрытая здъсь философія древней церковной исторіи. — 1. Исторія первыхъ трехъ въковъ ("Возникновеніе христіанской догмы"): исходныя точки зрѣнія, — ихъ крайняя неудовлетворительность; — Іисусъ Христосъ и "первое поколъніе Его учениковъ",-отчего Гарнакъ почти ничего не знаетъ о Христа и этихъ ученикахъ Христа, — тенденціозное примъненіе историкомъ принциповъ свътской исторіи къ раскрытію происхожденія христіанства; — эллино-римская культура гностицизма и іудаизмъ въ формъ эллинизированнаго іудейства, какъ факторы дальнъйшаго развитія христіанской церкви, - зачъмъ они понадобились І арнаку, - преувеличенныя и невърныя воззрънія его касательно значенія этихъ факторовъ, его превратныя сужденія о замъчательнъйшихъ христіанскихъ явленіяхъ ІІ и ІІІ въка.— 2. Тринитарные споры IV-го въка: аристотелизмъ и платонизмъ съ одной стороны и оригенизмъ съ другой, какъ факторы, начавшіе заправлять развитіемъ церкви съ этого въка, по мнънію Гарнака, притическій разборъ этихъ факторовъ, какъ понимаетъ ихъ этотъ последній; - недовольство Гарнака деятельностью І-го всел. собора, - Тертулліанъ на І-омъ всел. соборъ, - зачъмъ онъ нуженъ; -- западно-афанасіанская партія тринитарныхъ споровъ (она же представительница никейскаго ученія о Сынъ Божіемъ), — кризисъ въ историческомъ бытіи этой партіи, - появленіе "новаго православія", - представители этого "православія" (отцы каппадокійцы и Василій еписк. Анкирскій), —второй всел. соборъ, какъ важнъйшій моментъ борьбы между "древнимъ православіемъ" и "новымъ православіемъ", - побъда этого послъдняго надъ "древнимъ православіемъ" (или никейскимъ ученіемъ); ..., отцемъ церковнаго ученія о св. Троицѣ, утвердившагося въ церкви былъ Василій Анкирскій (полуаріанинъ), по разсужденію Гарнака. — (Гарнакъ предъ судомъ дъйствительной исторіи IV въка). — 3. Христологическіе споры V, VI и VII в. — Чрезмърное оригинальничанье Гарнака въ изследованіи этихъ вопросовъ, — первая фаза развитія христологических споровъ, -- Несторій и монофизитствующій (?) Кириллъ, -извращеніе историкомъ ученія Кирилла и его противонесторіанской дізятельности; — вторая половина этой-же фазы: развитіе монофизитства, — похвальный листъ, выдаваемый Гарнакомъ собору монофизитскому "Разбойничему" за его якобы върность "духу греческаго благочестія", —антипатіи этого историка къ собору Халкидонскому — (Г-къ именуетъ его разбойничимъ и предательскимъ), - Тертулліанъ на Халкидонскомъ соборъ, зачъмъ онъ появляется здѣсь, - мнѣніе Гарнака о томъ, что халкидонское ученіе было противно-"духу греческаго благочестія" и что водворено оно на IV всел. соборъ бла-

увлекало его очень далеко: въ его Руководствъ не хватаетъ живой и проницательной обработки матеріала, недостаетъ проникновенія излагаемыхъ

годаря папъ Льву и византійскому деспотизму, — (защищеніе исторической истины противъ Гарнака); -- вторая фаза христологическихъ споровъ-- борьба церковнаго Востока противъ Халкидонскаго въроученія, допускаемая І'арнакомъ. — недоказанность этой борьбы, — Юстиніанъ въ роли возстановителя древняго благочестія въ духъ греческой церкви или что то-же въ роли яраго монофизита, — побъда Юстиніана надъ халкидонской догмой и узурпаторствомъ папъ на V всел. соборъ, или отомщение здъсь папамъ за Халкидонскій соборъ (разборъ вышеприведенныхъ результатовъ н'эмецкаго ученаго); третья фаза тахъ же споровъ-папство и его заботы объ отомщении Востоку за свое поруганіе при Юстиніанъ, -- моновелитство и вмъщательство папъ въ эти споры, — удача: папы при помощи VI всел. собора насаждають на Востокъ діооелитство (=православіе), это естественное следствіе халкидонской догмы и низвергаютъ моновелитство, родное дътище монофизитства, хранящее въ себъ "духъ греческаго благочестія", -- "тріумфъ папы надъ Византіей", -- полная же "побъда въ христологическихъ спорахъ-по словамъ Гарнака-досталась на долю (еретика) Аполлинарія"; (ошибки и извращеніе фактовъ Гарнакомъ). — Замътки по поводу разсужденія Гарнака о иконоборческихъ споракъ. -- Вмъсто заключенія.

Въ газетъ: "Московскія Въдомости" въ 1888 году (№ 238) помъщена была корреспонденція изъ Берлина, въ ко-

матерій мыслію. Четвертый томъ его Руководства посвященъ исключительно литературћ и источникамъ церковной исторіи. Это последнее сделано такъ старательно и искусно, что представляется цѣннымъ и для настоящаго времени, несмотря на то, что книга вышла ужъ очень давно (см. Herzog. Encykl., В. IV, s. 228-30, изд. 2-ое).-Ниже Энгельгардта по достоинствамъ, но популярнъе Руководство по церковной исторіи Генриха Эрнеста Фердинанда Герике (Huericke), профессора въ университетъ въ Галлъ († 1878). Его Handbuch der Kirchengeschichte явился въ 1833 году (два тома) и достигъ девяти изданій. Герике быль послідователемь Неандера. Онь не принадлежаль сколько нибудь къ замъчательнымъ историкамъ, не отличался оригинальностью. Онъ поставиль себъ цълію въ своемь Руководствъ передавать другимъ въ краткихъ очеркахъ то, что выработано не имъ и не есть плодъ его личныхъ работъ. Въ особенности онъ много пользовался сочиненіями Неандера. Герике быль представителемь строго-лютеранской доктрины и это не мало повредило достоинству его Руководства, потому что, говоря о временахъ церкви съ начала реформаціи, онъ позволяєть себѣ самую ожесточенную полемику противъ реформатскаго исповъданія: кажется вотъ онъ готовъ ,вцепиться въ волосы" своихъ недруговъ. Слогъ сочиненія тяжелый, шероховатый (см. о Герике: Herzog. Encykl. B. V, 456-7; Schaff. Gesch. d. Apost. Kirche, s. 88-9) - Изъ числа болъе новыхъ Руководствъ по церковной исторіи вполнъ заслуживаетъ вниманія: Lehrbuch der Kirchengeschichte Кильскаго профессора церковной исторіи Вильгельма Меллера (Moeller), теперь уже покойнаго. Названное его Руководство появилось въ двухъ компактныхъ ромахъ въ 1889 году (во Фрейбургъ). О задачахъ, какія поставиль себъ авторъ, онъ очень кратко говорить въ краткомъ предисловіи къ своему сочиненію. Онъ желаеть дать читателю ясное понятіе о ходъ общаго развитія церковной исторіи; стремится къ тому, чтобы ввиду обилія матеріала не потерять изъ виду самое существенное; наконецъ онъ намъревается излагать только то, что считается общепризнаннымъ въ наукъ, и избъгать всего,

торой между прочимъ говорилось: "важнымъ событіемъ въ научномъ мірѣ является приглашеніе на здѣшнюю канедру марбургскаго теолога профессора Гарнака со стороны теологическаго факультета берлинскаго университета. Но это событіе, произведшее столько шума, далеко выходить за границы чисто-научной области и имъетъ многосторонній интересъ, какъ по своему политическому значенію, такъ и потому, что представляетъ характеристическое проявленіе той борьбы за охраненіе положительнаго религіознаго содержанія, которая ведется внутри протестантскаго общества. Когда берлинскій богословскій факультетъ единодушно ръшилъ пригласить Гарнака, верховный церковный совъть (тоже, что и синодъ въ нашей церкви), стоящій на стражь ортодоксальнаго протестантизма, протестовалъ предъ министромъ исповъданій противъ назначенія профессоромъ въ Берлинъ этого представителя средней (?) партіи, правда даровитаго, но отклоняющагося вмъстъ съ прочими послъдователями Ричля отъ ортодоксальнаго ученія. Сначала министръ, потомъ все государственное министерство, не разсматривая богословской стороны вопроса, отклонили протестъ, какъ необоснованный юридически. Дъло было предоставлено ръшенію императора (Вильгельма II), который утвердилъ назначеніе Гарнака. Эти событія въ высшей степени обострили вопросъ. Если върить нъкоторымъ газетамъ, князь Бисмаркъ ръшительно выступилъ противъ церковнаго совъта, и министерство такъ серьезно отнеслось къ этому дълу, что, въ случав благопріятнаго для церковнаго совъта ръшенія монарха, долженъ былъ последовать министерскій кризисъ".

что остается еще на степени гипотезы. Всего этого—нужно сказать, —Меллеръ и достигаетъ. Изъ его рукъ вышло прекрасное руководство, къ которому съ большей пользой могутъ обращаться не только учащіеся, но и учащіе. О чемъ не навести справку въ книгъ его, обо всемъ получаются отвъты сжатые, но не сухіе, обстоятельные при всей краткости ихъ, и искусно скомбинированные. Авторъ не пощадилъ труда освътить должнымъ свътомъ и такія стороны исторіи, на которыхъ другіе останавливаются лишь вскользь, — разумъетъ исторію іерархіи, богослуженія, монашества. Безпристрастіе взгляда, размъренность, съ какой онъ говоритъ о предметъ столько, сколько онъ дъйствительно заслуживаетъ, ясный языкъ и многочисленныя ссылки на литературу и источники—довершаютъ достоинства книги. Авторъ успълъ довести свое сочиненіе только до XVI въка.

Въ приведенной тирадъ ръчь идетъ именно объ Адольфъ Гарнакъ, профессоръ церковной исторіи. Въ поясненіе вышеприведенныхъ словъ "Московскихъ Въдомостей" считаемъ нужнымъ замътить: теологическій берлинскій факультетъ избралъ Гарнака на одну изъ здъшнихъ кафедръ, а императоръ утвердилъ это избраніе, безъ сомнінія, потому, что этотъ профессоръ дібствительно представляетъ выдающуюся личность по изумительной эрудиціи и трудолюбію и по остроть ума; верховный же церковный совътъ протестовалъ противъ избранія Гарнака факультетомъ тоже не безъ основанія: Гарнакъ почти чуждъ христіанскихъ върованій и ясно говорить о своихъ убъжденіяхъ въ своихъ сочиненіяхъ, избъгая впрочемъ всякой полемики противъ христіанства.

Для характеристики Гарнака, какъ церковнаго историка, воспользуемся его сочиненіемъ: *Исторія догматов* <sup>1</sup>).

Какъ назадъ тому сорокъ лътъ главнымъ выразителемъ такъ-называемыхъ отрицательныхъ, на почвъ научной. воззрѣній на христіанство и христіанскую церковь былъ Ф. Х. Бауръ, такъ въ настоящее время самымъ виднымъ представителемъ подобныхъ же воззрѣній въ нѣмецкой богословской наукъ является Адольфъ Гарнакъ. Впрочемъ Гарнакъ не раздъляетъ воззръній Баура. Болье или менье върныхъ учениковъ Баура въ настоящее время немного въ Германіи. Но отъ этого обстоятельства нисколько не выигрываетъ германская церковно-историческая наука. Воззрѣнія Баура не находять себъ жаркихъ приверженцевъ, но за то его тенденціи сохранились во всей силь, а его тенденціи, какъ извъстно, состоятъ въ томъ, чтобы объяснить происхожденіе христіанства и развитіе церкви путемъ чисто естественнымъ.... Подобнаго рода тенденціи раздѣляютъ многіе нѣмецкіе богословы нашего времени. Но никто изъ нихъ не обнаруживаетъ этихъ тенденцій съ такою ясностію и съ такою энергіею, какъ Гарнакъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lehrbuch der Dogmengeschichte. Band I: Die Entsehung des kirchlichen Dogmas. Freiburg i. B. 1886. B. II: Die Entwickelung des kirchlichen Dogmas. Freib. 1887. Von Dr. *Adolf Harnack*, Professor der Kirchengeschichte.



Его сочиненіе: "Исторія догматовъ" 1) (или точнѣе: учебникъ по исторіи догматовъ) есть весьма рѣшительная и многосторонняя попытка-объяснить происхожденіе христіанства и развитіе церкви съ точки зрівнія раціоналистическихъ воззрѣній. Самое заглавіе сочиненія не совсѣмъ точно: оно, сочиненіе, даетъ гораздо больше, чімъ сколько дается такъ-называемыми "исторіями догматовъ". И ужъ совсъмъ не къ мъсту названъ трудъ Гарнака: учебной книгой". Учебники съ такой широкой программой и проблематическими задачами не принято писать нигдъ, не исключая Германіи. Первые два тома сочиненія Гарнака обнимаютъ исторію христіанства и христіанской церкви за древній періодъ ея-хотя и не со всьхъ сторонъ. Это даетъ намъ право смотръть на сочинение Гарнака не какъ на обработку одной частной и спеціальной богословской дисциплины: исторіи догматовъ, но какъ на опытъ изложенія цълой науки-церковной исторіи за извъстный періодъ и съ главнъйшихъ сторонъ ея 2). Такимъ образомъ сочиненіе Гарнака важнъе, чъмъ позволяетъ думать его заглавіе.

Освобождая себя отъ мелочного, фактическаго и текстуальнаго разбора труда Гарнака, мы разсмотримъ его сочиненіе съ болѣе общихъ точекъ зрѣнія и преимущественно съ точки зрѣнія того метода, которому слѣдовалъ нѣмецкій историкъ при уясненіи хода исторіи древней церкви. Цѣль критики, какъ намъ кажется, будетъ достигнута, но путемъ кратчайшимъ. Конечно, и намъ не избѣжать того, чтобы не разобрать этотъ или тотъ мелкій фактъ, частную мысль въ книгѣ, но это будетъ дѣломъ попутнымъ.

<sup>1)</sup> Предлежащій трактать о Гарнакѣ представляєть собой сокращенную перепечатку нашихь статей (1/2 этихь статей) изъ журн. Правосл. Обозрыніе, 1889, т. І (стр. 33—90; 295—340; 450—498).—Восполненіемъ нижесльдующихъ разсужденій о нѣмецкомъ церковн. историкѣ можетъ служить наша статья, подъ заглавіемъ: "Сущность Христіанства, по изображенію историка А. Гарнака" (Богосл. Въстникъ, 1901 г., томъ 3).

<sup>2)</sup> Сочиненіе свое авторъ называеть: Lehrbuch, но тѣмъ не менѣе по своему содержанію оно подходитъ къ типу "церковныхъ исторій съ довольно широкимъ планомъ и очень мало напоминаетъ т. н. "исторію догматовъ Въ виду всего этого мы затруднялись отнести опредѣленное мѣсто Гарнаку въ нашей книгѣ и пріурочили рѣчь о немъ къ концу отдѣла о протестантской исторіографіи, не зная—какъ поступить лучше.

I. — Гарнакъ начинаетъ свою книгу съ изображенія ученія Господа І. Христа. Но ученіе Христа представляется въ его книгъ въ высшей степени бъднымъ. Мы должны сказать, что Гарнакъ недалекъ отъ мысли, что у Основателя христіанства совсъмъ не было никакого ученія. Такъ, нъмецкій ученый сомнъвается: объявляль ли І. Христось Себя Мессіей, находя, что эта часть Евангельскаго преданія еще требуетъ строжайшей критики? (S. 49)  $^{1}$ ). Гарнакъ, далѣе, не увъренъ, что І. Христосъ училъ о своемъ второмъ пришествіи. "Что говорилъ по вопросу эсхатологическому Христосъ, и что-сказано не Христомъ, а произошло отъ Его учениковъ -- объ этомъ никто ничего не можетъ сказать", замъчаетъ нъмецкій историкъ (S. 5). Христосъ, какъ поучаетъ Гарнакъ, не далъ никакихъ установленій, которыябы служили отличительною чертою общества христіанъ. Что Христосъ не установлялъ таинства крещенія, — это ясно и прямо утверждается Гарнакомъ (56); а что касается таинства причащенія, то установилъ ли это таинство Христосъ — ученый этотъ не говоритъ ни да, ни нътъ (склоняясь на нътъ), подъ тъмъ предлогомъ, что значеніе словъ Христа о тълъ и крови-, трудно уяснить" (51). Но что же слъдуетъ изъ сейчасъ нами приведенныхъ фактовъ? А слъдуетъ то, что Гарнакъ совсъмъ упразднилъ личность Основателя христіанства; а отсюда въ свою очередь сліздуетъ, что Гарнакъ пишетъ свою исторію, не имъя исходной точки или точнъе: исходной точкой его служитъ пустое пространство. Но вотъ вопросъ: имветъ ли право Гарнакъ взять исходной точкой пустое пространство? Почему онъ не воспользовался Евангеліями для изображенія І. Христа? На это у него есть свои причины, но эти причины частію неосновательны, но понятны, а частію и неосновательны и непонятны. Евангелія синоптиковъ онъ не признаетъ подлинными. Такъ, о Евангеліяхъ отъ Матеея и Марка онъ утверждаетъ, что они долго считались въ церкви не апостольскими произведеніями, и только около средины II въка ихъ стали считать

<sup>1)</sup> Это и дальнъйшія указанія на страницы, безъ обозначенія тома, относятся къ І-му тому сочиненія.



произведеніями вышеуказанныхъ евангелистовъ (273): Евангелію отъ Луки онъ также отказываетъ въ подлинности, такъ какъ оно съ именемъ Луки неизвъстно было даже Маркіону (сред. II в.), а получило будто бы это имя позднъе (179). Такія разсужденія, положимъ, совершенно неосновательны, но мы по крайней мфрф понимаемъ, почему Гарнакъ не воспользовался синоптиками при изложеніи проповѣди Христа. Гарнакъ сынъ той ультрапротестантской среды, гдв такъ именно смотрятъ на историческій характеръ синоптиковъ; и мы можемъ искренне желать, чтобы онъ не слъдовалъ рабски за другими, но не можемъ этого требовать. Другого рода вопросъ: почему Гарнакъ не пользуется, какъ источникомъ, Евангеліемъ отъ Іоанна? Отвергаетъ ли онъ подлинность и этого памятника, какъ отвергаетъ синоптиковъ? Не отвергаетъ и не признаетъ. Онъ говоритъ только: "возникновеніе Іоанновыхъ писаній, будучи разсматриваемо съ литературной и догматико-исторической стороны, составляетъ мудренъйшую загадку, какую задаетъ древнъйшая исторія христіанства" (66). Тъмъ не менъе Гарнакъ совсъмъ оставляетъ въ сторонъ Евангеліе Іоанна, какъ будто его и на свътъ не существуетъ. Теперь для насъ ясно, почему ученіе Іисуса Христа такъ бліздно представлено у Гарнака. При изложеніи ученія Христа не принято во вниманіе свидътельство главнъйшаго свидътеля о проповъди Христа-свидътельство Евангелія Іоанна, и не принято по причинамъ совершенно непонятнымъ.

Кругъ истинъ, въ какомъ жило "первое поколѣніе учениковъ Христа", т.-е. Его апостоловъ, Его непосредственныхъ учениковъ и послѣдователей апостольскихъ, выходитъ у Гарнака тоже непомѣрно скуднымъ. Нѣсколько очень простыхъ истинъ, почти не новыхъ—вотъ благовѣстіе, въ которое вѣровало и которымъ движилось "первое поколѣніе" вѣрующихъ во Іисуса. Неужели Гарнакъ и въ самомъ дѣлѣ, съ его точки зрѣнія, не могъ отыскать такихъ памятниковъ, которые бы свидѣтельствовали о болѣе широкомъ кругѣ вѣрованій первенствующихъ послѣдователей Христа? Трудно было ему найти такіе памятники, но во

всякомъ случав онъ могъ бы отыскать ихъ, еслибы захотълъ. Какъ трудно ему было отыскать такіе памятники, можно судить по той проскрипціи, какой онъ однимъ взмахомъ пера (доказательствъ --- не ищите у Гарнака) подвергаетъ большую часть каноническихъ писаній, касающихся исторіи и ученія апостольскаго віжа: книга Дівяній св. апостоловъ -- неподлинна; соборное посланіе Іакова, въ первоначальномъ своемъ видъ, есть проповъдь какого-то первохристіанскаго энтузіастическаго пророка, а потомъ уже въ преданіи оно получило имя Іакова, следовательно оно неподлинно; первое соборное посланіе Петра первоначально было письмомъ неизвъстнаго павлиниста (послъдователя ап. Павла), а потомъ въ преданіи получило имя ап. Петра, слъдовательно неподлинно; второе посланіе Петра очень позднее произведеніе, явилось въ світь послі средины II въка; посланія Іоанновы представляють, по своему происхожденію, "мудренвищую загадку"; соборное посланіе Іуды, по всей въроятности, первоначально было письмомъ неизвъстнаго павлиниста и потомъ приписано ап. Іудъ, слъдовательно опять неподлинно; всъ такъ называемыя пастырскія посланія Павловы произошли незадолго до 180 года, неподлинны; посланіе къ Евреямъ было первоначально письмомъ неизвъстнаго мужа или Варнавы (замъчательно — это посланіе Гарнакъ готовъ приписать Варнавъ, а дъйствительно приписываемое Варнавъ посланіе онъ считаетъ подлогомъ), а потомъ передълано въ посланіе ап. Павла; спеціально объ Апокалипсись Іоанна авторъ замъчаетъ, что оно первоначально никакого Іоанна не имъло своимъ писателемъ (т.-е. ни ап. Іоанна, ни пресвитера Іоанна, которому оно иногда усваивалось древними), только около средины II въка оно получило значение произведения ап. Іоанна, послѣ того, какъ въ текстъ Апокалипсиса внесено было имя Іоанна (S. 273. 275. 279). Само собою разумвется, послв такого огульнаго отверженія подлинности болъе 10 Новозавътныхъ писаній, касающихся временъ апостольскихъ — очень трудно составить обстоятельно изложеніе ученія апостоловъ и другихъ первыхъ послѣдователей

Христа. Невозможно писать исторію, не имъя памятниковъэто понятно само собой. Но читатель, конечно, замътилъ, что въ проскрипціонный листъ Гарнака не вошли многія посланія ап. Павла-представляющія очень не мало данныхъ для характеристики върованій "перваго покольнія" христіанъ. Почему и отчего? Дівло темное, нуждающееся въ разъясненіяхъ. Вышеупомянутыя Новозавътныя Писанія (которыя мы исчислили) Гарнакъ отвергъ въ качествъ источниковъ своего дала, потому что ихъ считаетъ неподлинными раціоналистическая клика нізмецких богослововы: онъ-поклонникъ раціоналистической нѣмецкой теологіи, а потому налету хватаетъ ея безапелляціонные якобы научные приговоры-и покорно подчиняется имъ. Но не такъ просто ръшается раціоналистическими нъмецкими богословами вопросъ о большинствъ Павловыхъ посланій, не упомянутыхъ нами выше. Даже раціоналистическіе богословы признаютъ ихъ подлинность. Судя по многимъ примърамъ, можно утверждать, что Гарнакъ сталъ бы пъть съ чужого голоса, еслибы кто нибудь изъ его собратій объявилъ всв посланія Павла подложными, но этого-то и ність. Отвергать подлинность всъхъ посланій Павла никто не ръшается. Что оставалось делать Гарнаку? Не самому же объявить ихъ подложными? Оставалось, твердо стоя на почвъ своей науки, признать большинство Павловыхъ посланій подлинными, и на основаніи ихъ изобразить характеръ ученія "перваго покольнія" върующихъ во Христа. Но сдълать этого Гарнакъ не захотълъ (почему-объ этомъ скажемъ нъсколько спустя). Гарнакъ ръшился во чтобы то ни стало отказать посланіямъ Павла во всякомъ вліяніи на церковное вфроученіе вплоть до конца II или даже начала III въка. И къ какимъ только уловкамъ онъ не прибъгаетъ, чтобы скрыть отъ глазъ читателя самое существованіе неудобныхъ для его системы посланій Павловыхъ (т. е. большинства изъ нихъ). Не разъ онъ обращается къ благосклонному читателю и убъждаетъ его забыть о посланіяхъ Павла, этого "бывшаго фарисея". Читатель слушаетъ рвчи Гарнака, но недоумъваетъ и даже просто не въритъ ученому нъмецкому

профессору. Авторъ начинаетъ съ первыхъ же страницъ своей книги увърять читателя, что посланія Павла долго оставались какъ бы подъ спудомъ и не имъли вліянія на догматическое воспитаніе церкви. Онъ говоритъ: "пониманіе христіанства Павломъ не носило на себъ слъдовъ греческаго вліянія (а это развіз обязательно нужно?). Въ этомъ свойствъ Павлова ученія лежитъ основаніе, почему въ общее сознаніе христіанъ ничего не перешло изъ него кромъ идеи о всеобщности спасенія, и потому дальнъйшее развитіе церкви невозможно объяснять Павлинизмомъ" (41). Какъ это ново! Другіе западные раціоналистическіе ученые все развитіе христіанства выводятъ изъ Павлова богословія и утверждають, что "Павель есть Христось христіанства, а Гарнакъ увъряетъ, что Павлово ученіе не имъло никакого пріема и распространенія въ первохристіанскихъ обществахъ. Трудно добраться до истины, если взять руководителями современныхъ нъмецкихъ ученыхъ раціоналистическаго пошиба, а имя имъ "легіонъ". Да положимъ Павелъ не имълъ вліянія на догматику первенствующей церкви, какъ хочетъ того Гарнакъ. Но въдь самъ-то Павелъ жилъ же въ апостольское время и раскрывалъ очень многія христіанскія върованія съ замъчательной полнотой; а между тъмъ авторъ и о немъ-то и его ученіи не соблаговолилъ ничего сказать при изложеніи первохристіанской догматики. Павелъ и его догматика — факты, на которые обязанъ обратить вниманіе историкъ апостольскаго въка, если онъ не хочетъ морочить читателя. Но посмотримъ дальше, какъ изворачивается Гарнакъ, чтобы добыть себъ право-не излагать Павлова ученія и отказать во всякомъ вліяніи его на церковь первыхъ временъ ея бытія. Гарнакъ увъряетъ читателя, что историческіе слѣды знакомства церкви съ Павловымъ ученіемъ такъ "общи, (т. е. неясны), что нельзя представить ихъ въ опредъленномъ образъ" (42); "Павлиническая теологія говоритъ еще Гарнакъ — не тождественна ни съ первоначальнымъ евангельскимъ ученіемъ, ни съ какимъ-либо видомъ позднъйшаго въроученія" (93). Словомъ, авторъ очень усердно старается убъдить читателя, чтобы онъ,

сколько возможно забылъ о посланіяхъ Павла -- они чемуто мъшаютъ въ работъ Гарнака. Когда же наконецъ открыты были въ исторіи христіанства посланія Павла? когда и кто первый оцънилъ это неоцъненное сокровище? Это случилось, по мнѣнію Гарнака, не раньше средины II вѣка. Изъ забвенія вывели эти посланія гностики-маркіониты и энкратиты: "Павлиническая теологія заняла у нихъ свое мъсто" (424). Вотъ какое благодъяніе оказали христіанскому міру маркіониты и энкратиты. Какъ скоро впервые обращено было вниманіе этихъ еретиковъ на Павловы посланія, тогда и православная церковь-утверждаеть онъне могла болъе игнорировать ихъ. Но на первыхъ порахъ открытіе Павловыхъ посланій надівлало немало хлопотъ православнымъ писателямъ: эти последніе никакъ не могли въ своихъ воззрвніяхъ приноровиться къ непривычнымъ для нихъ идеямъ (280)... Изо всъхъ этихъ разсужденій Гарнака ясно видно, что этотъ ученый не хотълъ давать мъсто Павлову богословію въ исторіи церкви до конца ІІ вѣка.

Итакъ несомнънно, что бъднота изображенія Гарнакомъ какъ ученія Основателя христіанства, такъ и первоапостольскаго времени-есть дело намеренное, т.-е. совершенно искусственное. Гарнакъ изложилъ ученіе І. Христа, не беря въ руки Евангелія, а ученіе первохристіанскаго времени, не принимая во вниманіе Павловыхъ посланій. На то и на другое у него не было прочныхъ основаній и права-даже съ точки зрѣнія его науки и его собственныхъ научныхъ представленій. Но если у него не было солидныхъ научныхъ основаній и никакого права поступать такъ, какъ онъ поступилъ, зато у него была непреодолимая потребность сдълать именно такъ, а не иначе. Гарнакъ желалъ "построить" свою исторію такъ, какъ дізпаютъ свізтскіе историки, не только не принимая въ разсчетъ действія сверхъестественныхъ началъ, но и представляя себъ исторію, какъ развитіе человъчества отъ низшихъ степеней цивилизаціи къ высшимъ степенямъ этой же цивилизаціи. Не будемъ говорить о томъ, правы ли свътскіе историки, руководящіеся подобными взглядами. Для насъ важно отмъ-

тить въ настоящемъ случав лишь то, что Гарнакъ держится этихъ взглядовъ, работая въ такой области, какъ церковная исторія. Церковная исторія не укладывается въ такія рамки, въ какія заключають світскіе историки гражданскую исторію. Церковная исторія имветь своею точкою отправленія не минимумъ развитія, а полноту религіозныхъ идей. Этого однако не хотълъ взять въ разсчетъ Гарнакъ, и отсюда, какъ естественное слъдствіе, выходило искаженіе имъ исторіи первохристіанства. По теоріи свътскихъ историковъ, начальная историческая стадія развитія даннаго общества (государства) проста, несложна, очень не богата идеями и учрежденіями, по сравненію съ послѣдующими стадіями жизни общества. Поэтому и Гарнаку нужно было представить первоначальную эпоху христіанства біздною идеями и учрежденіями. Но въ развитіи этого предзанятаго взгляда, онъ встрѣтился, послѣ различныхъ проскрипцій историческихъ памятниковъ, съ двумя важнъйшими памятниками христіанской древности— Евангеліемъ Іоанна и посланіями Павла. Однакожъ Гарнаку невозможно было воспользоваться этими памятниками, какъ свидътельствомъ о характеръ и свойствахъ ученія Христа и апостоловъ, невозможно было при точкъ зрънія этого ученаго. Еслибы онъ изложилъ благовъстіе Христово и ученіе первохристіанской эпохи по указаннымъ источникамъ, въ такомъ случав благовъстіе Христово оказалось бы безмврно широкимъ, и проповъдь апостольская и въра первыхъ учениковъ Христовыхъ богатыми содержаніемъ и многообъемлющими. Но еслибы это послъднее случилось, тогда первая стадія исторіи христіанства являлась бы разрушающею Гарнакову теорію о развитіи христіанскаго общества, какъ и всякаго человъческаго общества, прогрессивнымъ образомъ отъ болъе простого къ болъе сложному. Нужно было какънибудь развязать крыпко затянутый узель, но вмысто того, чтобы развязать, Гарнакъ ръшился разрубить его. И вотъ въ результатъ - недостойныя серьезнаго историка махинаціи, при помощи которыхъ нѣмецкій ученый старается отдълаться отъ неудобныхъ, мъшающихъ стройности развитія

его теоріи, памятниковъ. И вотъ появляются его, ни для кого неубъдительныя и ничего не доказывающія, элюкубраціи, что Евангеліемъ отъ Іоанна нельзя пользоваться при изложеніи проповъди Христа, потому что "оно, по своему происхожденію, мудренъйшая загадка"; что нужно отказаться и отъ посланій Павловыхъ, какъ источника, откуда можно черпать свъдънія о върованіяхъ "перваго покольнія" послъдователей Христовыхъ, потому-де, что они оставались безъ вліянія на религіозно-умственный строй апостольскаго въка.

Такимъ образомъ мы видимъ, что въ исходныхъ точкахъ зрѣнія трудъ Гарнака лишенъ основательности и тенденціозенъ. Невѣрность этихъ точекъ зрѣнія отражается невѣрностію раскрытія церковно - историческаго содержанія и дальнѣйшихъ стадій исторической жизни христіанства.

Собственно говоря, мы могли бы и закончить на этомъ разборъ всего труда Гарнака. Для насъ теперь ясно, что трудъ его является не соотвътствующимъ болѣе основательнымъ и распространеннымъ представленіямъ о первомъ важнъйшемъ періодъ церковно-исторической жизни. Если, какъ говорится, хорошее начало-половина дъла, то худое начало, какъ у Гарнака, естественно портитъ почти все дъло. Говоримъ: мы могли бы окончить разборъ книги Гарнака, ограничившись уже сдъланными критическими замъчаніями, такъ какъ мы открыли недостатки, которые неминуемо должны неблагопріятнымъ образомъ отозваться на всемъ трудъ его; но мы сочли за лучшее не оставлять безъ критическихъ замѣчаній, по крайней мѣрѣ короткихъ, и дальнъйшія разсужденія автора. Мы надъемся, что такимъ образомъ будетъ еще нагляднъе: съ какими трудностями приходится бороться историку, ставшему на ложную дорогу въ своемъ изслѣдованіи.

Прежде всего замѣтимъ, что общими принципами, заправляющими ходомъ развитія церковно-исторической жизни послѣ-апостольскихъ временъ (II и III в.), Гарнакъ считаетъ эллино - римскую культуру и іудаизмъ, въ особенности въ той его формѣ, какую представляло эллинизированное

 $. \, {\sf Digitized} \, {\sf by} \, Google$ 

іудейство (напр., іудейская александрійская философія). Не будемъ здъсь распространяться о дъйствительномъ значеніи перваго изъ указанныхъ принциповъ, такъ какъ объ этомъ вопросъ скажемъ ниже, когда станемъ оцънивать взгляды Гарнака на формы и плоды вліянія эллино - римской культуры на христіанскую церковь. Сделаемъ лишь замечаніе о такомъ факторъ въ жизни церкви, какимъ было -- эллинизированное іудейство. Гарнакъ приписываетъ ему очень большое значеніе въ дальнъйшемъ ходъ развитія церковноисторической жизни. Онъ говоритъ, что это іудейство имъло "замъчательное вліяніе на возникновеніе канолическаго ученія въры". Изъ такого ръшительнаго утвержденія Гарнакомъ своего мнѣнія слѣдовало бы выводить. ученый историкъ очень хорошо знаетъ, какъ происходило это вліяніе и какія есть на это свидътельства. Въ дъйствительности же Гарнакъ объ этомъ знаетъ такъ же мало, какъ всякій другой. Онъ сознается, что "нельзя указать никакой отдъльной личности", чрезъ которую совершалосьбы это вліяніе (45). При другомъ случав онъ заявляетъ, что "почти совсъмъ недостаетъ прямыхъ свидътельствъ", на которыхъ утверждалось бы мнвніе о зависимости христіанскаго міровоззрѣнія, принадлежавшаго церкви, эллинизированнаго іудейства, какъ своего источника (74). А если такъ, то выставлять это іудейство, какъ принципъ, заправлявшій развитіемъ церкви—нать основаній. Это-догадка Гарнака, которая такъ и остается догадкой.

Но обращаемся къ судьбамъ церкви и ея въроученія, какъ эти судьбы представляетъ себъ Гарнакъ. Много проходитъ времени, по сужденію этого ученаго, прежде чъмъ церковь стала обладать системою догматическихъ ученій. Въ теченіе времени отъ 60 до 160 года она мало чъмъ обогатилась въ сферъ въроученія—по сравненію съ первохристіанской эпохой. Это были какіе-то обрывки върованій. Правда, въ отдъльныхъ христіанскихъ кружкахъ, по сужденію его, началось пробужденіе догматизирующей мысли, но здъсь не было ничего опредъленнаго, твердаго и устойчиваго. Въ ученіи видна колеблемость, замътны разноръчія

и даже прямыя противоръчія. Такъ ли на самомъ дълъ было, какъ думаетъ Гарнакъ? У Гарнака были свои причины какъ можно меньше приписывать значенія церкви указаннаго времени. Изучая это время, онъ не могъ найти источника, источника несомнъннаго и важнаго, откуда бы можно было производить осложнение религіозно-умственной жизни церкви. Приписать важное значеніе въ развитіи религіозно-умственной жизни—самому христіанству онъ не могъ потому, что христіанство, какъ онъ его понимаетъ (а мы уже видъли, какъ онъ его понимаетъ), было лишь неопредъленною энергіей безъ опредъленнаго содержанія. Оставалось выводить количественное и качественное развитіе христіанскихъ идей изъ постороннихъ какихъ - либо вліяній, но всь старанія найти источникъ развитія христіанства были напрасны для эпохи 60—160 годовъ. Такимъ источникомъ, оросившимъ и оплодотворившимъ доселъ безплодное христіанство, былъ, по Гарнаку, гностицизмъ. Но такъ какъ гностицизмъ, явившись во II въкъ, не вдругъ и самъ развился и усовершенствовался, и не вдругъ могъ оказать благодътельное дъйствіе на церковь, то пришлось Гарнаку отложить речь о изменени круга воззръній христіанъ, объ обогащеніи ихъ новыми лучшими идеями, какъ думаетъ этотъ ученый-до той поры, когда онъ станетъ излагать исторію христіанской жизни за время отъ 160 до 300 года. Единственно это, совершенно искусственное, соображение заставляеть его изо всъхъ силъ стараться о томъ, чтобы церковь безъ всякихъ, по его мнѣнію, причинъ, не являлась преждевременно болъе богатою идеями, чъмъ какъ нужно это нъмецкому ученому. Онъ такъ ревностно старается представить эпоху христіанства отъ 60 до-160 г. бъдною идеями, что ни говоритъ даже, при изученіи этой эпохи, о развитіи литературы христіанскихъ апологетовъ, отлагая ръчь объ этомъ предметъ почему-то до болъе поздняго времени въ исторіи церкви. Конечно, такой маневръ нъсколько помогаетъ ему съ нъкоторымъ правдоподобіемъ (кажущимся) проводить свои взгляды на ходъ развитія христіанской жизни изучаемаго имъ времени. Но

въ сущности путемъ подобныхъ искусственныхъ маневровъ, путемъ намъреннаго молчанія о дъйствительномъ состояніи догматизирующей мысли христіанъ, отъ 60 до 160 года.— Гарнакъ ничего не достигаетъ. Факты слишкомъ громко говорять противъ него. Какъ ни искажаетъ Гарнакъ, въ своемъ изложеніи, дъйствительнаго состоянія христіанской догматики данной эпохи, эта догматика ясно говоритъ, что она была богата, а не бъдна. Посмотримъ, напримъръ, какихъ невъроятныхъ хлопотъ и огорченій стоитъ ему раскрыть мысль, что будто въ эту эпоху еще не было у христіанъ ученія о божественномъ достоинствъ І. Христа, Сына Божія. Это, какъ извъстно, кардинальный догматъ въ христіанствъ, и исторія церкви съ очевидностію доказываетъ, что этотъ догматъ всегда исповъдывался христіанами съ самаго начала христіанства. Но Гарнакъ находитъ болъве сообразнымъ съ его исторической теоріей, чтобы этотъ догматъ утвердился и раскрылся въ христіанствъ — позднъе, послъ развитія гностицизма, въ предвлахъ отъ 160 до 300 г.—и употребляетъ всъ усилія изгладить этотъ догматъ изъ исторіи христіанства 60—160 гг. Разсмотримъ тв, достойныя лучшаго дъла, усилія, которыя онъ употребляеть съ этою целію и которыя свидътельствуютъ противъ его раціоналистическихъ замысловъ. Гарнакъ, при всей своей предубъжденности, не могъ не обратить вниманія на очень яркій фактъ, именно, что съ самыхъ первыхъ поръ христіане относились къ Основателю христіанства съ величайшимъ благоговъніемъ. Фактъ этотъ кажется непонятнымъ раціоналистическому теологу и онъ старается какъ-нибудь затушевать его. Онъ, напр., говоритъ: "Іисусу, какъ Мессіи и Господу, воздавалось благоговъйное почитаніе, это значитъ-умствуетъ нѣмецкій ученый — почиталось то имя (курсивъ въ подлинникѣ), какое Іисусу далъ Его Отецъ" (56). Мудрено что - то! Гарнакъ встръчаетъ въ христіанской литературъ отъ 60 до 160 года безчисленныя указанія на то, что Христосъ считался и назывался "Богомъ". Нъмецкій ученый старается какъ - нибудь благовидно (въ сущности: вовсе неблаговидно) отдълаться отъ всехъ этихъ свидетельствъ. Въ этомъ случае

онъ прибъгаетъ къ самымъ разнообразнымъ уловкамъ. Онъ вбиваетъ въ голову читателя мысль, что смущаться - де такимъ названіемъ не слѣдуетъ, "такъ какъ понятіе:  $\Theta$ єо́ς очень варіировалось и было эластично, какъ въ срединъ лицъ образованныхъ, такъ и необразованныхъ того времени. Вообще тогда "за боговъ считали — безстрастныхъ, блаженныхъ людей, продолжающихъ жить въ въчности" (82). Не будемъ спорить, скажемъ мы на это; но почему имя Бога удержалось и впослъдствіи за І. Христомъ, а всъ другіе претенденты не удержали за собою этого великаго имени? Далъе Гарнакъ старается выставить на видъ, что будто наиболъе ясное свидътельство о Божествъ Христа находится въ сочиненіяхъ подозрительнаго происхожденія — еретическихъ: въ апокрифъ Acta Ioannis, у Маркіона, у монтанистовъ (140). Но въдь есть же свидътельства касательно этого ученія и у церковныхъ писателей? Есть, -- этого не хочетъ отрицать Гарнакъ. Но ему кажется, что эти свидътельства нужно понимать не такъ, какъ обыкновенно понимаютъ. Ясное свидътельство Іустина, называющаго Христа Богомъ, онъ усиливается ослабить или тъмъ соображеніемъ, что это имя дается Іустиномъ на основаніи Ветхозавѣтныхъ изреченій (да развъ Ветхій Завътъ не переполненъ указаніями на достоинство Мессіи?), или же тімъ наблюденіемъ, что этотъ апологетъ слово: Θεός, употребляемое имъ въ отношеніи ко Христу, не предваряєть членомь: о (но не такъли поступаетъ и Оригенъ, учившій прямо о единосущіи Сына Божія, Христа, съ Богомъ Отцемъ?). Съ другими христіанскими свидътельствами II въка о Божествъ Христа Гарнакъ поступаетъ еще страннъе. Онъ утверждаетъ, что если въ христіанской литературъ употреблялось именованіе Іисуса Богомъ, то это не съ тъмъ, чтобы "возвысить достоинство Христа, но часто наоборотъ-съ тъмъ, чтобы показать, что основание Его достоинства лежить не въ Немъ самомъ, но что Онъ есть только несамостоятельный возвъститель (Offenbarer) Бога" (131-133). Толкованіе ни съ чѣмъ несообразное. При помощи такихъ якобы ученыхъ операцій, какія позволяетъ себъ Гарнакъ, самое ясное догматическое ученіе

древняго времени легко превратить—впрочемъ ради собственнаго удовольствія—въ самое неясное. Замѣчательно, что всѣ эти ученыя продѣлки не доставили желаемаго удовлетворенія и самому Гарнаку; онъ чувствуетъ, что не удалось ему раздѣлаться съ неудобными свидѣтельствами, какъ онъ надѣялся на это. А потому мы встрѣчаемъ странную жалобу на "беззаботность (die Unbekümmertheit) первохристіанскихъ писателей, отводившихъ Христу мѣсто Бога" (128). Значитъ, по сужденію Гарнака, они поступали неразсудительно. Но разсудительно ли поступаетъ новѣйшій ученый, умышленно искажая смыслъ словъ первохристіанскихъ писателей?

Въ теченіе 60—160 годовъ церковь, по сужденію Гарнака, была бъдна догматическимъ содержаніемъ, неустойчива въ своихъ върованіяхъ и какъ бы мертвенна, но въ концъ этой фазы въ жизни церкви возникаетъ и развивается, по словамъ того же ученаго, явленіе, которое въ самомъ скоромъ времени должно было обогатить церковь по части ея върованій, дать имъ твердость и энергію и призвать ее къ жизни, оживотворить—словомъ "обновить лице" церкви. Такимъ явленіемъ былъ, по мнінію Гарнака, гностицизмъ. Кто могъ ожидать такого мнвнія отъ ученаго историка? Всв свои лучшіе комплименты онъ адресуетъ гностикамъ. Гностицизмъ для немецкаго историка тотъ "ящикъ Пандоры", откуда христіанская церковь могла заимствовать все, что ей нужно. Что обыкновенно говорится о канолической церкви — это самое теперь приписываетъ онъ гностицизму. "Гностики, говоритъ онъ, были единственными теологами своего времени; они возвели христіанство въ систему догматовъ, первые обработали систематическимъ образомъ преданія" (163—164) и т. д. Онъ нашелъ у гностиковъ всего вдоволь — и наука-то ихъ была прекрасна: здѣсь возникли первыя ученыя комментаріи, философскодогматическія сочиненія, — и искусство-то у нихъ процвътало: гимны и оды религіозные, церковныя пѣсни родились у нихъ какъ грибы послъ лътняго дождя. Но такъ ли это? Можно подумать, что до насъ дошла какая-то богатъйшая

литература гностиковъ, предъ которой ученымъ остается удивляться и благоговъть. Но въ дъйствительности ничего такого нътъ. Отъ литературы гностиковъ дошли до насъ отрывки сохранившеся большею частью въ трудахъ древнехристіанскихъ полемистовъ. Отправляясь отъ этой литературы, можно наговорить много пріятнаго о гностикахъ, какъ дълаетъ Гарнакъ, если ученый обладаетъ пылкой фантазіей и не любить стасняться въ выводахъ, подобно томуже Гарнаку, но можно съ другой стороны утверждать, что литература эта безсвязна, противоръчива, символизмъ ея доходитъ до бредней, что это такіе опыты теологическаго писательства, которые часто представляютъ собой какойто дътскій лепетъ, какъ и утверждаютъ писатели, привыкшіе оцфинвать явленія по ихъ дфиствительности, а не мнимому значенію. Что взглядъ Гарнака на гностицизмъ не есть взглядъ науки, а есть частное, неавторизованное наукой мнвніе, объ этомъ лучше другихъ знаетъ самъ разсматриваемый ученый. Онъ прямо говоритъ, что "до сихъ поръ еще никто не признавалъ за гностицизмомъ такого значенія въ исторіи догматовъ", какое приписываетъ онъ этому явленію (163). Къ этому еще нужно прибавить, что черезчуръ оригинальный взглядъ Гарнака на гностиковъ безъ сомнънія никогда и не сдълается общепризнанною научною истиною, потому что этотъ взглядъ выдуманъ авторомъ для своихъ личныхъ потребностей. По его представленію, само по себъ христіанство, какимъ оно появилось на почвъ іудейской, лишено было почти всякаго содержанія. И для того, чтобы стать содержательнымъ, сдълаться великою міровою силою, каеолическою церковію, христіанство должно было всосать въ себя живительные соки греко-римской культуры. Но когда же это случилось? Исторія ясно указываетъ, что въ III въкъ христіанство сдълалось великою міровою силою. Поэтому Гарнаку, съ его точки зрѣнія, непремѣнно нужно было въ теченіе второго вѣка указать пунктъ, когда христіанство могло войти въ тесное общеніе съ греко-римской культурой. Но сколько ни напрягалъ зрънія нізмецкій ученый, онъ не могъ открыть ничего скольконибудь важнаго, что можно было бы признать за такой пунктъ. Чтобы найти себъ выходъ изъ неловкаго положенія, Гарнакъ за неимѣніемъ ничего лучшаго, призналъ въ гностицизмъ греко-римскій факторъ, которымъ будто бы и условливалось дальнъйшее развитіе церкви. Но на этомъ затрудненія Гарнака не кончились. Для него, при всей его предвзятости взглядовъ, казалось всеже слишкомъ смѣлымъ, безъ всякихъ доказательствъ, признать, что культура грекоримскаго міра II въка и гностицизмъ — одно и тоже. Поэтому ему нужно было убъдить читателя, что, имъя дъло съ гностицизмомъ, мы въ самомъ дълъ имъемъ дъло съ греко-римской культурой. Убъдить въ этомъ читателя оказалось очень трудно, потому что наука не думаетъ отожествлять греко-римскую культуру II въка съ гностицизмомъ. Нъмецкому ученому, при такомъ положеніи вещей, ничего не оставалось дълать, какъ въ обширнъйшей нъмецкой литературъ отыскать какого-нибудь писателя, который бы обмолвился словцомъ въ пользу указанной Гарнаковской тенденціи. Послів многихъ поисковъ Гарнакъ нашелъ одного писателя по фамиліи Іоэля (Joel), который говорить, что "гностицизмъ въ сильной степени носитъ греческій характеръ и въ особенности де выдвигается въ немъ на первый планъ платонизмъ" (165). Но Гарнакъ при этомъ забылъ сообщить хоть какія-либо сведенія объ этомъ Іоэле. По справкамъ оказывается, что Іоэль никогда не занимался исторіей гностицизма, что онъ есть еврейскій писатель, нисколько неизвъстный въ наукъ, написавшій двъ тощихъ брошюры объ отношеніи христіанства и еврейства въ первые въка. Изъ этихъ-то брошюръ Гарнакъ и извлекъ вышеприведенныя воззрѣнія Іоэля на гностицизмъ.

Какъ ни фантастично то представленіе, какое составиль себѣ Гарнакъ о значеніи гностицизма въ исторіи христіанской церкви, однакоже вліяніемъ гностицизма онъ объясняетъ всѣ дальнѣйшіе успѣхи, все дальнѣйшее процвѣтаніе этой послѣдней.

Гарнакъ утверждаетъ, что подъ такимъ или другимъ вліяніемъ гностицизма въ церкви: 1) началась дѣятельность по

части составленія и авторизаціи символовъ въры, 2) образовался канонъ новозавътныхъ книгъ, и 3) расширилось и измънилось самое понятіе о церкви. Мы не станемъ разсматривать первое и последнее изъ этихъ положеній: первое положеніе въ основъ своей върное, хотя и обставлено у нъмецкаго ученаго различными аксессуарами, не имъющими дъйствительнаго научнаго значенія; а послъднее положеніе ничего не представляетъ новаго въ сравненіи съ тамъ, что не разъ было высказано въ нъмецкой богословской наукъ о историческомъ развитіи понятія "церковь" і). Сдълаемъ лишь нъсколько замъчаній о мнъніяхъ Гарнака касательно образованія новозавътнаго канона. Гарнакъ отнюдь не могькакъ онъ хочетъ того — доказать съ научною ясностью и точностью ни того, что канонъ впервые образовался лишь когда-то около 180 года; ни того, что онъ создался въ церкви по обязательному примъру гностиковъ; ни того, что въ канонъ вошли не одни писанія апостольскія (въболъе серьезной научной литературъ нъмецкой объвсемъ этомъ разсуждаютъ иначе. Cm. Herzog' a: Encyklopädie, B. VII: Kaneon des Neuen Test.— 1880). Любопытно видъть однакожъ, какъ путается Гарнакъ при раскрытіи своихъ взглядовъ на происхожденіе канона. Онъ думаетъ, что церковь, создавая канонъ и признавая однъ книги каноническими, а другія не признавая такими, руководилась въ этомъ случав, между прочимъ, твмъ критеріемъ, что книги древнія были въ концѣ II в. для нея уже не совсъмъ понятны по содержанію, а книги болъе новыя для нея были ясны и удобопонятны, почему будто бы церковь книги перваго рода авторизировала, какъ книги дъйствительно апостольскаго происхожденія, а книги второго рода лишала такого авторитета. Но авторъ, къ утвшенію читателя, самъ разрушаетъ свою гипотезу, когда утверждаетъ, что въ канонъ вошли и книги, написанныя весьма незадолго до времени образованія канона (ganz junge), какими онъ признаетъ Пастырскія Посланія и второе посланіе Петрово (273, 279). Кто такъ путается въ своихъ су-

жденіяхъ, какъ Гарнакъ, тотъ этимъ обнаруживаетъ, что онъ стоитъ на ложной дорогъ. Вообще нужно сказать, что Гарнакомъ отодвинуто происхождение канона къ такому позднему времени, какъ конецъ II въка не вслъдствіе какойлибо научной потребности, а ради стройности его собственной системы. Въ твореніяхъ Иринея Ліонскаго христіанское богословіе достигаеть замізчательной степени раскрытія. Гарнаку захотълось подыскать для этого факта объясненіе, и это объяснение онъ находитъ въ томъ, что только-что образовавшійся во времена Иринея канонъ будто бы даетъ этому писателю неизмъримое количество идей, необходимо теперь занявшихъ умы христіанскихъ богослововъ. Нѣмецкому ученому для немудренаго факта понадобилось мудреное объясненіе. Не мъшаетъ замътить еще, что авторъ, повидимому вопреки собственной воли, внушаетъ читателю съ осторожностью относиться къ его разсужденіямъ: по поводу символовъ въры перво - христіанской церкви, по поводу происхожденія канона и по поводу развитія понятій о церкви, какъ такой. Онъ говоритъ, что въ своихъ разследованіяхъ этихъ вопросовъ онъ лишь "идеально конструируетъ развитіе", причемъ "дъйствительное теченіе вещей часто для него остается скрытымъ" (254). А такъ какъ выраженіе: "идеально конструировать (историческое) развитіе" съ присовокупленіемъ замічанія, что "дібиствительное теченіе вещей все-таки остается скрытымъ", въ русскомъ переводъ значитъ: дълать дъло, которое самъ недостаточно разумъешь, то осторожность читателя естественно должна переходить въ скепсисъ, въ законный скепсисъ.

Подъ вліяніемъ гностицизма явилось другое благодѣтельное послѣдствіе для церкви по Гарнаку. Она получила богословскую науку и привела свои вѣрованія въ систему. Говоря объ этомъ, Гарнакъ пишетъ въ своей книгѣ трактаты объ апологетахъ, Иринеѣ съ Тертулліаномъ и Ипполитомъ и въ особенности объ Оригенѣ и оригенизмѣ; но пускаться въ подробности не усматриваемъ надобности. Замѣтимъ одно: напрасно Гарнакъ слишкомъ преувеличиваетъ значеніе Оригена для послѣдующей церкви.



Такимъ образомъ для насъ открылось, что "построеніе" исторіи церкви первыхъ трехъ въковъ, сдъланное Гарна-комъ — не удалось.

Его взгляды, почти всв, заслуживаютъ сильныхъ порицаній. Но не порицать только нужно Гарнака, а и пожальть. Онъ печальная жертва увлеченія такимъ историческимъ методомъ, который безъ изміненій не можетъ быть приложенъ къ обработкі церковной исторіи.

II. Въ предшествующей главъ мы обозръли исторію церкви первыхъ трехъ въковъ, какъ она описана Гарнакомъ, теперь обратимся къ изслъдованіямъ того же ученаго по части дальнъйшей исторіи церковной.

Въ этой области для человъка, принадлежащаго къ православной церкви, конечно дороже и интереснъе всего изслъдованія касательно греческой церкви, такъ какъ по заключеніи первыхъ трехъ въковъ въ исторіи этой церкви, слъдуетъ многознаменательный періодъ вселенскихъ соборовъ съ сопровождавшими ихъ замъчательными событіями и явленіями. Къ нашему удовольствію, именно этимъ-то періодомъ вселенскихъ соборовъ и занимается Гарнакъ во второй книгъ своего сочиненія.

Посмотримъ прежде всего, какіе факторы, по сужденію Гарнака, заправляли развитіємъ и жизнію церкви съ IV вѣка.

Такими факторами, онъ считаетъ съ одной стороны греческую философію въ формѣ Аристотелизма и особенно Платонизма, съ другой Оригенизмъ, богословскую систему Оригена. Аристотелизмъ и Платонизмъ для IV и дальнѣйшихъ вѣковъ Гарнаку представляются тѣмъ же, чѣмъ былъ, по его мнѣнію, гностицизмъ для II и начала III вѣка, т.-е. средствомъ къ проведенію идей языческо-классическаго міра въ нѣдра христіанства. А Оригенизмъ съ его вліяніемъ на умственную жизнь церкви, по его воззрѣнію Гарнака, былъ какъ бы замѣною самого христіанства. Гарнакъ какъ будтобы предполагаетъ, что церковь, напримѣръ IV вѣка, лучше знала оригенизмъ, чѣмъ христіанство въ его источникахъ— Новозавѣтныхъ писаніяхъ.

Спрашивается: оказываютъ ли Гарнаку эти факторы ту услугу, какой онъ ожидаетъ отъ нихъ.

Вліяніе Платонизма и Аристотелизма на умственную жизнь церкви въ томъ или въ другомъ отношеніи признается обыкновенно церковными историками. Удобнъе допускать вліяніе Аристотелизма даже на раскрытіе православнаго ученія въ древности, потому что Аристотель могъ вліять не своими идеями, а лишь формальной стороной своей философіи — діалектикой. Не то должно сказать о Платонизмъ. Платонъ могъ вліять богатствомъ содержанія его философскихъ идей, и потому допускать значеніе Платонизма въ исторіи христіанскихъ догматовъ надлежитъ съ большею осторожностію: въ пылу увлеченія можно приписать слишкомъ много значенія Платонизму въ сферъ церковной исторіи. Гарнакъ же отнюдь не принадлежитъ къ особенно осторожнымъ ученымъ. Онъ, нимало не сумнясь, говорить: "съ IV въка вліяніе Неоплатонизма на восточныхъ богослововъ было чрезвычайно велико. Церковные теологи и Неоплатоники такъ сближались въ нъкоторыхъ пунктахъ ученія, что между ними было полное единодушіе" (В. І, 678). На какомъ основаніи Гарнакъ такъ ръшительно судитъ? Дъйствительно ли вліяніе Платонизма на христіанство діло ясное? Нисколько. Тотъ же Гарнакъ говоритъ: "на вопросъ, какое вліяніе имълъ Неоплатонизмъ на исторію развитія христіанства, отвівчать нелегко, ибо отношенія между ними едва замѣтны" (ibid. 676). Такимъ образомъ самъ же Гарнакъ предостерегаетъ своихъ читателей противъ не въ мъру довърчиваго отношенія къ его игръ Платонизмомъ. Такъ и будемъ знать. — Частные примъры, гдъ Гарнакъ пользуется Платонизмомъ и Аристотелизмомъ для объясненія происхожденія и развитія того или другого богословскаго явленія покажуть намь, какъ мало ясности доставляеть его сужденіямъ привлеченіе въ качествъ историческаго фактора — греческой философіи. Системы Платона и Аристотеля имъютъ строго опредъленныя специфическія отличія. Поэтому, если на тъхъ или другихъ основаніяхъ, кто либо утверждаетъ, что такое-то явле-

ніе находится въ сродствъ съ Платонизмомъ, а такое-тосъ Аристотелизмомъ, то мы понимаемъ, что именно хотятъ сказать намъ, и имъемъ возможность провърить высказываемое мнъніе. Но способенъ ли намъ что-либо разъяснить тотъ, кто, желая сдълать такое разъясненіе, будетъ утверждать, что въ томъ или другомъ случав отразилось разомъ вліяніе и Платона и Аристотеля? Такъ какъ Платонъ и Аристотель въ древности обозначали собою два различныхъ философскихъ направленія въ томъ же родь, какъ въ настоящее время обозначается два существенно отличныхъ міровозэрънія названіями: идеализмъ и реализмъ, то объяснять какое-либо явленіе заразъ вліяніемъ Платонизма и Аристотелизма, это все равно, что говорить о реалистическомъ идеалистъ или идеалистическомъ реалистъ въ наше время. Тъмъ не мънъе Гарнакъ такъ и поступаетъ, Въ такомъ именно родъ его объясненія сущности ученія аріанъ. Гарнакъ говоритъ: "Аристотелевскій раціонализмъ господствовалъ въ школъ Лукіана", откуда вышло много аріанъ; Арій держался Аристотеля, и еще "дальше Арія заходитъ въ пользованіи Аристотелизмомъ Аэцій" (187) 1); но о тъхъ же аріанахъ нѣмецкій ученый утверждаетъ, что они оставались подъ вліяніемъ Платона: "очень сильный Платоническій элементь находился въ томъ, что было общаго въ ученіи у аріанъ съ православными" (187), и въ другомъ мъстъ отмъчается, что иногда "Арій и его друзья говорили, какъ самые убъжденные неоплатоники" (195). Вотъ поди и разберись тутъ! Гарнакъ думаетъ, что такимъ способомъ онъ поправляетъ мнвніе твхъ ученыхъ, которые развитіе православнаго ученія ставятъ подъ ферулу Платонизма, а развитіе аріанства подъ феруру Аристотеля, но нужно помнить, что можно иногда поправлять къ худшему. Положимъ, ученые, какихъ онъ поправляетъ, разсуждаютъ неосновательно, но во всякомъ случав они не берутся вести рвчи о бълыхъ арапахъ и квадратуръ круга. — Что касается вопроса о вліяніи платонизма или неоплатонизма на умы

<sup>1)</sup> Въ этой главъ ссылки дълаются на II томъ сочиненія Гарнака, за немногими исключеніями, точно указанными.

представителей православія, то хотя Гарнакъ и держится этого взгляда, но онъ не постарался точно доказать: въ чемъ выразилось это вліяніе. Съ ясностію онъ указалъ вліяніе неоплатонизма лишь на Синезія Птолемаидскаго (В. І, 678), но Синезій, какъ извъстно, явленіе исключительное (онъ самъ былъ неоплатоническій философъ), и его мысли не оставили слъда въ исторіи православныхъ догматовъ. Замътимъ еще противъ Гарнака: никто изъ враговъ православныхъ богослововъ въ IV въкъ не уличалъ ихъ въ зависимости отъ Платона, какъ эти богословы уличали, напр., аріанъ въ рабскомъ слъдованіи Аристотелю.

Еще запутаннъе и страннъе разсужденія Гарнака о 1 вліяніи Оригенизма на догматическое ученіе и движенія въ церкви IV въка. То правда — не новость, если Гарнакъ придаетъ очень большое значеніе Оригену въ исторіи христіанской мысли указаннаго времени; также поступають и нъкоторые и другіе новъйшіе церковные историки. Но никто не раскрываетъ этого мнѣнія въ такомъ родѣ, какъ Гарнакъ. У послъдняго въ этомъ случав опять повторяется исторія съ Платономъ и Аристотелемъ, но еще въ высшей степени. Оригенъ то оказывается вліяющимъ совершенно въ противоположныхъ направленіяхъ, то онъ вліяетъ совмъстно съ такими христіанскими мыслителями, съ которыми онъ не имъетъ ничего общаго, то наконецъ по отношенію къ одному и тому же явленію Гарнакъ и допускаетъ, и отрицаеть вліяніе Оригенизма. Если читать сочиненіе Гарнака, не сопоставляя сродныхъ мъстъ, то получается впечатлъніе стройности развитія мысли, но если сравнить, напр., нъсколько мъстъ, говорящихъ о значеніи Оригена, одни съ другими, то начинаемъ видъть оборотную сторону медали. Читатель невольно приходить къ мысли, что иногда во имя науки дълается не разъясненіе предметовъ, а затемненіе ихъ. Вотъ нѣсколько примѣровъ. О Лукіанѣ антіохійскомъ: "Лукіанъ исходною точкою отправленія имълъ христологію Павла Самосатскаго", (183) еретика, до противоположности не схожаго съ Оригеномъ; но въ то же время Гарнакъ допускаетъ вліяніе на Лукіана и Оригено-

выхъ воззрѣній: "въ высшей степени вѣроятно, что изученіе Оригена убъдило Лукіана въ правотъ его ученія о божественномъ Логосъ (184). Подумаешь, что авторъ говоритъ это за темъ только, чтобы иллюстрировать афоризмъ: "крайности сходятся". Въ добавокъ ко всему этому, въ головъ Лукіана рядомъ съ Оригеномъ (приверженцемъ Платонизма) укладывается "Аристотелевскій раціонализъ" — по увѣренію Гарнака (186). — Объ Александръ Александрійскомъ: "Въ Александріи, говорить Гарнакъ, со временъ епископствованія Петра (нач. IV в.), начинаютъ недовърчиво относиться къ научной теологіи", т.-е. Оригеновой системъ богословія. Это однакожъ не мъшаетъ утверждать нъмецкому ученому, что Александръ въ своихъ разъясненіяхъ спорнаго догмата "съ особеннымъ предпочтеніемъ пользуется терминами, пущенными въ оборотъ Оригеномъ" (202). Но въ концъ концевъ оказывается, по заявленію Гарнака, что "Александръ былъ, пожалуй, и независимъ отъ Оригена" (nicht durchweg abhängig) (194, 203). -- Объ Аванасіи Великомъ: "Основная мысль ученія его, говоритъ Гарнакъ, не нова; уже Оригенъ съ особеннымъ удареніемъ раскрывалъ ученіе о единствъ Сына съ Отцемъ"; и еще: "Аванасій стоитъ на почвѣ оригенистической теологіи"; но вдругъ оказывается, по словамъ Гарнака, что "Аванасій стоялъ на другой почвъ", чъмъ Оригенъ (221. 3). Въ такомъ же родъ сужденія Гарнака и объ Аріи. Арій, пишетъ нізмецкій ученый, стояль на почвъ оригенистической теологіи; "космологическо-причинное міровоззрѣніе Оригена усвоено Аріемъ" (и даже Лукіаномъ); ученіе о свободъ воли человъческой аріане раскрывали подъ вліяніемъ Оригена (220). Но все это не мъшаетъ Гарнаку ръшительно утверждать, что "очевидно доктрина Оригена не образуетъ основоположенія системы" аріанства (218). Такъ пользуется Гарнакъ Оригеномъ въ своихъ разъясненіяхъ происхожденія и развитія нѣкоторыхъ сторонъ исторіи догматовъ. Оригенизмъ, по намъренію автора, долженъ былъ объяснять очень многое — въ качествъ фактора историческаго движенія. Но на самомъ дълъ вліяніемъ Оригена можно объяснять далеко не все, что

хочетъ поставить подъ это вліяніе Гарнакъ. Это заставляєть его дѣлать ограниченія, очень похожія на отрицаніе того, что утверждаєтъ самъ авторъ. Ничего такого не было бы, еслибы авторъ факторомъ, заправлявшимъ движеніемъ христіанской мысли признавалъ само христіанство или общее сознаніе церковное, обладавшее твердыми религіозными убѣжденіями, и не только не подчинявшееся какимъ-либо системамъ того или другого богослова, но и подвергавшее строгой оцѣнкѣ эти системы съ точки зрѣнія живой, многосодержательной и твердой христіанской вѣры. Вообще христіанства съ его мощію, съ такими или другими отношеніями къ нему церковнаго общества совсѣмъ какъ-то не видно въ книгѣ Гарнака.

Еслибы Гарнакъ правильно понималъ христіанство, то оно являлось бы у него силою, руководящею ходомъ исторіи, а такіе факторы историческіе, какъ аристотелизмъ и платонизмъ съ оригенизмомъ получили бы значеніе направленій, такъ или иначе оттѣняющихъ разнообразные облики церковно-историческихъ явленій.

Теперь обратимся къ разсмотрѣнію того процесса, какой пережила, по мнѣнію Гарнака, христіанская догма въ IV вѣкѣ. Этотъ процессъ понимаетъ ученый такъ, какъ будто бы исторія догмы даннаго времени основывалась лишь на случайностяхъ и борьбѣ противоположныхъ вліяній. Сейчасъ увидимъ, какъ мало ясности и какъ много путаницы вноситъ взглядъ Гарнака, проведенный тамъ, гдѣ для него нѣтъ мѣста.

Обратимся къ оцѣнкѣ пониманія Гарнакомъ догматической дѣятельности Никейскаго вселенскаго собора. Взгляды этого ученаго въ этомъ случаѣ, какъ и въ другихъ, отличаются тенденціозностію. Онъ безъ всякаго колебанія приводитъ свидѣтельство аріанскаго писателя Савина о необразованности отцевъ никейскаго собора, не принимая во вниманіе, что свидѣтельство принадлежитъ явному врагу православія, слѣдовательно человѣку пристрастному. Неуспѣхъ дѣятельности Евсевія никомидійскаго на соборѣ, хотѣвшаго добиться утвержденія здѣсь—въ качествѣ обязательнаго вѣрованія—

строго-аріанскаго ученія, Гарнакъ объясняетъ "тактическою ошибкою" (225) указаннаго аріанскаго епископа. Выходитъ такимъ образомъ, что поведи Евсевій дізло иначе, болізе ловко и искусно, его предпріятіе имѣло бы, пожалуй, другой конецъ. Здъсь ясно сказывается ученый, который подъ христіанской истиною понимаетъ ничто другое, какъ случайно возобладавшее мнфніе извфстнаго рода христіанскихъ мыслителей надъ мнѣніемъ прочихъ лицъ христіанскаго міра. Подобное возэрвніе опровергается самой исторіей христіанской церкви, показывающей, въ какой строго-логической послѣдовательности шло раскрытіе христіанскихъ догматовъ въ IV, V и VI въкахъ. Но самое главное въ исторіи собора составляетъ конечно принятіе имъ термина: "единосущный", съ извъстнымъ опредъленнымъ значеніемъ. Кому принадлежитъ мысль воспользоваться этимъ терминомъ на соборъ въ борьбъ съ аріанствомъ? Этотъ же вопросъ предлагаетъ себъ и Гарнакъ, но ставитъ его, сообразно его точкъ зрънія, много шире; онъ даетъ ему такую постановку: откуда взялся не только самый терминъ, но и къмъ развито (изобрътено) связанное съ этимъ терминомъ ученіе о единствъ Отца и Сына по существу? Отвътъ на вопросъ у Гарнака напрашивался двоякій. Во-первыхъ, онъ припомнилъ, что терминъ: единосущный употреблялся гностиками для выраженія отношеній диміурга къ верховному Богу; "въ словахъ гностика Птоломея, замъчаетъ онъ, уже заключалась церковная терминологія будущаго времени (193). Но извъстіями о гностикахъ нѣмецкій ученый почему-то не воспользовался при изложеніи исторіи никейскаго собора; візроятно, никакъ не удавалось ему провести прямой линіи между ученіемъ гностиковъ и дъятельностью собора. Для того, чтобы объяснить, откуда ведетъ свое начало ученіе о единосущіи Сына со Отцемъ, Гарнакъ придумываетъ хитроумнъйшую комбинацію. Онъ доказываетъ, что ученіе никейское создалось подъ вліяніемъ западной христіанской мысли; а это вліяніе оказано на соборъ при помощи Осіи кордубскаго. Но Осія кордубскій провелъ на соборъ не догматическое мнъніе своей испанской или самой римской церкви, а взгляды Тертулліана,

учившаго, что Отецъ, Сынъ и Св. Духъ unius substantiae (229 — 30). Итакъ никейскій соборъ раскрылъ ученіе о единосущій Отца и Сына подъ вліяніемъ ученія Тертулліана!! Кому могло придти это въ голову? Взглядъ Гарнака представляетъ такую несообразность, что въ первую минуту затрудняещься что сказать въ опровержение такого страннаго взгляда? Тертулліанъ и никейскій соборъ!... Согласимся, что соборъ дъйствовалъ подъ вліяніемъ Тертулліанова ученія. Но въдь нужно же, чтобы это ученіе знали греческіе отцы собора, а знали ли они его? Средой послужившей проводникомъ идей западно-тертулліановыхъ, была по Гарнаку, церковь александрійская и въ особенности "александрійская партія" собора. Изъ кого состояла эта партія, Гарнакъ точно не опредъляетъ, но во всякомъ случав главой ея былъ Александръ александрійскій. Авторъ употребляетъ усилія къ тому, чтобы доказать, что Александръ былъ знакомъ съ Тертулліаномъ такъ-сказать въ самыхъ источникахъ: онъ читалъ, по мнѣнію автора, Мелитона и Иринея, вліяніе ученія которыхъ на Тертулліана — несомнізнный фактъ для Гарнака. Александръ, по сужденію автора, точно впрочемъ невысказанному, будучи знакомъ съ источниками Тертулліанова ученія, очевидно могъ познакомить и прочихъ отцевъ собора съ этимъ ученіемъ, особенно если принять во вниманіе близкія отношенія Александра къ Осіи. Вотъ тотъ мудреный, почти сказочный путь, какимъ познакомились отцы собора съ ученіемъ Тертулліана, а познакомившись съ нимъ, ръшились выразить его въ никейскомъ въроопредъленіи. Разбирать ли эту гипотезу Гарнака? Нътъ, не стоитъ. Ибо во-первыхъ, Гарнакъ отнюдь не доказалъ, что Александръ былъ дъйствительно знакомъ съ сочиненіями Мелитона и Иринея; во-вторыхъ, къ чему строить такую странную гипотезу о происхожденіи никейскаго ученія о единосущіи Сына со Отцемъ, когда для пастырей церкви, хорошо изучившихъ Евангеліе Іоанна, не могло быть ни малъйшаго сомнѣнія въ этомъ догмать? А что касается вопроса, почему отцы собора остановились своимъ вниманіемъ на терминъ: единосущный, для выраженія православнаго ученія,

то, какъ ни рѣшали бы его ученые, всегда останется несомнѣннымъ, что само православное ученіе заимствовано не изъ какого-нибудь Тертулліана, а чистѣйшаго источника: Новозавѣтнаго Откровенія.

Какъ ни мало понятна гипотеза о проведеніи западно-латинскихъ идей Тертулліана на соборь никейскомъ, при посредствъ "александрійской партіи", для Гарнака эта гипотеза служитъ точкою отправленія въ дальнівйщихъ его разсужденіяхъ. Руководясь этой гипотезой, онъ утверждаетъ, что образовалась послѣ никейскаго собора какая-то римско-александрійская (или западно-анасіанская) партія, которая, наперекоръ другимъ богословскимъ партіямъ, сильно поддерживала и защищала тотъ видъ церковнаго ученія о Сынъ Божіемъ, какой это ученіе получило въ Никев. Этого ученія придерживался на соборъ и нъкоторое время послъ собора Константинъ Великій, заявляетъ Гарнакъ, а потомъ будто-бы этотъ государь, хорошо ознакомясь съ Востокомъ и увидъвши, что здъсь ученіе никейское, какъ продуктъ Запада, не пользуется популярностію, перешелъ на сторону чисто-восточнаго ученія о Сынъ Божіемъ, ученія, утвердившагося здъсь съ давнихъ поръ (233). Ясно, какое именно ученіе въ настоящемъ случав разумветъ Гарнакъ. Онъ разумветъ оригенистическое пониманіе догмата, характеризующееся по Гарнаку, наклонностію къ субординаціонизму и болѣе рѣзкому различенію лицъ Св. Троицы. Это ученіе, какъ видно изъ дальнъйшаго теченія ръчи Гарнака, имъло одержать побъду надъ чистоникейскимъ ученіемъ. Начало движенія противъ этого послъдняго и положено Константиномъ. Чъмъ показать. что Константинъ. поселившись на Востокъ. вскорв приходить къ перемвнв убъжденій - этого Гарнакъ не указываетъ. Равно не видно у того же автора: на такая перемъна — въ самой дъячемъ обнаружилась тельности императора. Гарнакъ просто заставляетъ върить ему на-слово.

То древнее восточное ученіе, на сторону котораго сталъ Константинъ вскоръ послъ никейскаго собора, когда онъ лучше ознакомился съ религіознымъ направленіемъ востока, не оставалось, по сужденію Гарнака, безъ существенныхъ измъненій: чъмъ дальше шло время, тъмъ больше оно преобразовывалось, пока не появилось того, что этотъ ученый называетъ нелъпымъ именемъ: "новаго православія". Въ созданіи этого новаго православія главнымъ образомъ участвовали отцы каппадокійцы (Василій Великій, Григорій Богосл., Григорій Нисскій). Сущность новаго православія заключалась, по Гарнаку, въ томъ, что Сына Божія стали считать не столько единосущнымъ Отцу, сколько подобосущнымъ Ему. Въ раскрытіи этого ученія каппадокійцы будто бы шли, по увъренію разсматриваемаго ученаго, за Василіемъ епископомъ анкирскимъ (255—6). Что эти взгляды Гарнака не заключаютъ въ себъ ничего серьезнаго и основательнаго, это выше всякаго сомнънія. Если мы захотимъ дать себъ ясный отчетъ: на какихъ основаніяхъ Гарнакъ желаетъ превратить православнъйщихъ каппадокійцевъ въ какихъ-то оміусіанъ, чуть не полуаріанъ, то увидимъ, что эти основанія въ высшей степени произвольны и шатки. Василія Великаго Гарнакъ причисляеть къ приверженцамъ оміусіонизма на основаніи подложнаго письма этого святителя къ Аполлинарію лаодикійскому, въ которомъ первый заявляеть себя сторонникомъ формулы (о Сынъ Божіемъ): "подобенъ по существу" и ратуетъ противъ слова "единосущный (255). Вотъ главный и чуть ли не единственный аргументь, пользуясь которымь Гарнакъ признаеть Василія Вел. "подобосущникомъ". Письмо — не подлинно и этимъ ръшается вопросъ о значеніи аргументаціи! Правда Гарнакъ объявляетъ это письмо подлиннымъ, но ему въ этомъ случав ни одинъ безпристрастный человъкъ не повъритъ: письмо противоръчитъ прочимъ произведеніямъ святителя и ставитъ Василія въ положеніе малосвъдущаго ученика въ отношеніи къ Аполлинарію, въ положеніе, недостойное ученвишаго святителя. Что касается принадлежности Григорія Богослова и Григорія Нисскаго къ числу защитниковъ оміусіанства, то Гарнакъ даже и не пытается приводить основаній: почему онъ приписываетъ имъ такое намъреніе. О Григоріи Нисскомъ онъ замѣчаетъ, что его можно считать оміусіани-

номъ "не въ прямомъ смыслъ" (nur undirect). Другими словами: авторъ самъ не знаетъ, почему считаетъ этого Григорія подобосущникомъ. А о Григоріи Богословъ авторъ и совсъмъ не упоминаетъ въ данномъ случаъ, понятно, за отсутствіемъ даже призрачныхъ основаній. Вотъ какъ Гарнакъ доказываетъ принадлежность каппадокійцевъ къ оміусіанамъ. Изъ того, что мы сейчасъ изложили, видно: сколько справедливости заключаетъ въ себъ утверждение этого автора, что будто каппадокійцы, являясь поборниками оміусіанства, шли послушно по стопамъ (полуаріанина) Василія анкирскаго. Мы решительно не можемъ понять, вследствіе какихъ соображеній Гарнакъ такъ возвеличиваетъ почти неизвъстное имя Василія анкирскаго передъ дъйствительно великими именами каппадокійцевъ? Ужъ не тымь ли руководится въ этомъ случа Гарнакъ, что Василій анкирскій дъйствительно очень отчетливо раскрылъ ученіе о подобосущіи, чего не сділали каппадокійцы, къ неудовольствію намецкаго ученаго? Гарнакъ такъ преувеличиваетъ значеніе Василія анкирскаго, что въяніемъ его доктрины объясняетъ сущность догматической дъятельности II вселенскаго собора. Такого абсурда еще не говорилъ, кажется, никто. Но мы забъгаемъ нъсколько впередъ... Для Гарнака не только существуеть то "новое православіе", которое онъ сочинилъ; но онъ даже занимается вопросомъ: въ какомъ отношеніи Аванасій Великій, главный представитель "древняго православія" (западно-анасіанскаго ученія или никейскаго), стоялъ къ "новому православію", какъ будто это посліднее въ самомъ дълъ представляетъ историческій фактъ? По сужденію Гарнака, сначала Аванасій какъ будто показывалъ расположеніе къ "новому православію", а потомъ сталъ выражать недовольство этимъ явленіемъ. Для подтвержденія первой мысли Гарнакъ указываетъ на соборъ александрійскій, 362 года, составившійся подъ главенствомъ Аванасія, а для подтвержденія второй мысли ссылается на отношенія александрійскаго святителя къ Мелетію антіохійскому (259-260). Но соборъ александрійскій отнюдь не показываетъ, чтобы Аванасій чемъ-нибудь поступился изъ своихъ догматическихъ

воззрѣній: на немъ святитель дѣйствительно показываетъ себя мягкимъ и снисходительнымъ къ покаявшимся лицамъ изъ числа аріанъ, но отсюда еще далеко до какого-то расположенія къ "новому православію". Что касается отношеній Аванасія къ Мелетію то, если мы и согласимся съ Гарнакомъ, что дружественныя отношенія его къ этому епископу смѣнились потомъ на холодныя, все же отсюда ничего нельзя извлечь для гипотезы Гарнака.

Исторія II вселенскаго собора, по разсужденію Гарнака, составляетъ важнъйшій моментъ борьбы между "древнимъ православіемъ" или западно-аванасіанскимъ ученіемъ и "новымъ православіемъ", борьбы, закончившейся побъдою этого послѣдняго надъ первымъ-по крайней мѣрѣ для Востока. Оригинально, но неосновательно. Въ этомъ отношеніи авторъ придаетъ очень большое значеніе личности Өеодосія Великаго, при которомъ былъ II вселенскій соборъ. Съ Өеодосіемъ, по словамъ нъмецкаго ученаго, случилось подобное же, что раньше было съ Константиномъ. На западъ онъ держался западно-аванасіанскихъ воззрѣній, а на востокѣ перешелъ на сторону "новаго православія". Въ дъйствительности такихъ приключеній съ Өеодосіемъ, по словамъ автора, удостовъряютъ историческіе факты. Главнымъ изъ такихъ фактовъ Гарнакъ считаетъ то, что въ бытность на западь, особымъ указомъ ограждая православную въру, выразителями этой въры онъ объявляетъ римскаго и александрійскаго епископовъ, а по водвореніи на востокъ тотъ же Өеодосій, другимъ указомъ ограждая ту же въру православную, выразителями этой въры объявляетъ не папу Дамаса и Петра Александрійскаго, а авторитетныхъ архипастырей востока (264—5). На безпристрастный историческій взглядъ сейчасъ указанный фактъ значитъ слъдующее: на западъ Өеодосій признаеть папу выразителемъ православія, потому что папа былъ главнъйшимъ епископомъ запада, и къ этому имени присоединяетъ имя Петра Александрійскаго, потому что епископовъ александрійскихъ со временъ Аванасія на западъ знали больше, чъмъ другихъ восточныхъ епископовъ; прибывши же на востокъ и издавая здъсь религіозный эдиктъ,

онъ исчисляетъ важнъйшихъ епископовъ востока, такъ какъ они были руководителями II вселенскаго собора и на востокъ ихъ хорошо знали и высоко цънили заслуги ихъ предъ церковію. Повидимому, фактъ нисколько не мудреный. А между тъмъ на основании его Гарнакъ считаетъ Өеодосія переметчикомъ въ въръ и какимъ-то сторонникомъ "нововърія" въ ущербъ старовърія. Прочіе взгляды нъмецкаго ученаго на II вселенскій соборъ въ подобномъ же родъ, т.-е. они также лишены серьезнаго научнаго значенія. Символъ константинопольскій, который, по мнізнію автора, хотя и не есть произведеніе II вселенскаго собора, но служить выразительнъйшей характеристикой дъятельности этого послѣдняго, представляетъ собою — увѣряетъ нѣмецкій ученый — "уніонную формулу", им вішую цвлію примирить православныхъ, полуаріанъ и духоборцевъ (267). Это замъчаніе Гарнака заключаетъ въ себъ върную мысль, но только она значительно извращена. Догматическая двятельность собора имъла счастливый успъхъ; послъ собора полуаріане и духоборцы довольно быстро возсоединяются съ церковію. Средоствніе ограды рушится. Это — историческая истина. А Гарнакъ на основаніи ея приходить къ странной мысли, что будто самый символъ константинопольскій или ученіе собора изложены были такъ, что должны были понравиться и еретикамъ. Эту мысль онъ хочетъ обосновать документально, но по обыкновенію весьма неудачно. Онъ утверждаетъ, что ради удовлетворенія полуаріанъ въ константинопольскій символъ не вставлены слова: "изъ сущности Отца", слова, которыя заключались въ никейскомъ символь, но которыя были предметомъ протеста со стороны аріанствующихъ; а для примиренія духоборцевъ (Македоніанъ) съ православными, по мнънію Гарнака (267), ученіе о Дукъ Св. изложено такъ, что могло быть принято и этими еретиками. Но все это едвали такъ. Слова: "изъ сущности Отца" (Сынъ) опущены въ символъ вовсе не изъ уступчивости полуаріанамъ. Выраженіе: "единосущный" и слова: "изъ сущности Отца" тождественны по своему смыслу. А потому, достаточно было удержать первый терминъ въ символъ, какъ и

сдълано на соборъ. Что касается изложенія ученія о Духъ Св. въ символъ, то назвать это изложеніе благопріятнымъ для духоборцевъ — невозможно. Духоборцы не допускали такого равенства Духа со Отцемъ и Сыномъ, какое раскрыто въ символъ. Правда можно возражать: почему Духъ Св. въ символъ не названъ прямо "единосущнымъ Отцу", но нужно помнить, какъ много было споровъ изъ за слова "единосущный" въ IV в., чтобы понять, почему этотъ терминъ не употребленъ въ символъ въ изложеніи ученія и о Духъ Святомъ.

Послѣ этихъ разъясненій понятно: имѣлъ ли право Гарнакъ писать, что "восточное православіе 381 года есть нововѣріе, которое, удерживая слово: единосущный, въ тоже время не держалось Аванасіевыхъ убѣжденій касательно вѣры" (269). Еслибы ІІ вселенскій соборъ провозглашалъ "новое православіе", то на Западѣ, гдѣ утвердилась, по мнѣнію Гарнака, "старая вѣра", не приняли бы символа константинопольскаго, но этого не видимъ.

Всякій согласится, какое великое множество несообразностей наговорено Гарнакомъ касательно исторіи IV вѣка, но самое несообразное заключается въ слѣдующемъ: вопервыхъ, онъ утверждаетъ, что въ раскрытіи и формулированіи никейскаго ученія видно вліяніе Тертулліана <sup>1</sup>); вовторыхъ, онъ заявляетъ, что "отцемъ церковнаго ученія о Св. Троицѣ, въ томъ видѣ, какъ оно утвердилось въ церкви, былъ не Аванасій, даже не Василій Кесарійскій, а Василій Анкирскій" (курсивъ въ подлинникѣ). (S. 269).

При одномъ случав Гарнакъ говоритъ: "двйствительная исторія часто причудливве и эксцентричнве (capriciöser), чвмъ басня и сказки" (I, 680).

Не знаемъ: можно ли въ самомъ дѣлѣ утверждать это относительно дѣйствительной исторіи, но несомнѣнно очень можно — касательно "сочиненной" исторіи. Самый блестящій

<sup>&#</sup>x27;) Къ нашему удивленію, это анти-историческое воззрѣніе начинаетъ проникать и въ нашу русскую науку. Это именно воззрѣніе, котя и въ нѣсколько туманномъ образѣ, мы встрѣтили въ книгѣ: Самуилова — Исторія аріанства на западѣ, стр. 1. Петерб., 1890.



примъръ, доказывающій върность этой послъдней мысли, представляетъ "исторія" самого Адольфа Гарнака.

III.—Нъмецкій ученый богословъ (!) Гарнакъ говоритъ: "aus der geschichtlichen Ueberlieferung von Christus und der Stiftung der Christenheit war ein Roman geworden, und dieser historische Roman, der mit der Religion verflochten war, erhielt fort und fort neue Capitel ¹). Такъ какъ это замѣчаніе нѣмецкій профессоръ дѣлаетъ въ началѣ второго тома разсматриваемаго нами его труда, — тома, въ которомъ излагаются главнымъ образомъ тринитарные и христологическіе споры отъ IV до VIII вѣка, то очевидно, въ ученіи церкви и богословскихъ представленіяхъ христіанскихъ писателей указанной эпохи находитъ онъ тотъ "романъ", въ который будто бы превратились первоначальныя чистыя и истинныя понятія объ Основателѣ христіанской вѣры и церкви.

Изложивъ и разобравъ взгляды Гарнака касательно тринитарныхъ споровъ въ древней церкви, теперь тоже сдѣлаемъ касательно представленій того же изслѣдователя о христологическихъ спорахъ, неразрывно связанныхъ съ исторіей цѣлыхъ четырехъ вселенскихъ соборовъ — отъ ІІІ вселенскаго собора до VI. Посмотримъ, что нашелъ здѣсь онъ такого, что давало бы ему хоть малѣйшее право дѣлать такой саркастическій отзывъ, какой мы сейчасъ выписали.

Читатель, въроятно, настолько приглядълся къ элюкубраціямъ и полетамъ фантазіи нъмецкаго ученаго Гарнака, — что пересталъ уже удивляться его оригинальничанью, склоненъ всего ожидать отъ него. Дъйствительно, трудно встрътить другого — второго Гарнака. Ръдко случается церковной исторіи подвергаться такимъ сложнымъ и бользненнымъ операціямъ, какимъ онъ подвергаетъ ее. Гарнакъ требуетъ, чтобы всъ изучавшіе церковную исторію отказались отъ усвоенныхъ ими и принятыхъ наукою представленій и взглядовъ—въ пользу совершенно новыхъ теорій

Digitized by G33 og le

¹) Фраза эта въ русскомъ переводъ значитъ: "изъ историческаго преданія о Христъ и происхожденіи христіанства сдълали романъ, и этотъ историческій романъ въ сплетеніи съ религіей обогащался все новыми и новыми главами" (В. II, S. 6).

нъмецкаго ученаго. Притязаніе непомърное; для того, чтобы согласиться съ такимъ притязаніемъ, нужна увъренность въ основательности претензіи новатора-историка, но можно ли находить основательность въ теоріяхъ его, служащихъ исходнымъ пунктомъ чрезмърной авторской притязательности? Вопросъ ръшится путемъ разсмотрънія теорій Гарнака о ходъ развитія и результатахъ христологическихъ споровъ древней церкви.

Что представляють эти споры съ точки зрѣнія Гарнака? Ихъ можно бы назвать дѣтскою игрою въ жмурки, еслибы такое сравненіе было позволительно, когда рѣчь идетъ объ исторіи; гораздо приличнѣе назвать ихъ исполинскимъ фехтованіемъ, гдѣ фехтующими являются съ одной стороны римскіе папы, съ другой — византійскіе императоры, причемъ всѣ прочія историческія лица являются чѣмъ-то развѣ не многимъ больше зрителей или статистовъ. Намъ кажется, что это послѣднее сравненіе сразу же даетъ возможность установить ту точку зрѣнія, съ которой лучше всего видна развертывающаяся — по манію Гарнака — историческая картина споровъ отъ V до VIII вѣка на Востокѣ.

Теперь постараемся показать: сумѣлъ ли Гарнакъ — объяснить движеніе и развитіе христологическихъ споровъ? На этотъ вопросъ можетъ быть одинъ отвѣтъ — отрицательный. Съ своими оригинальными взглядами на христологическія движенія означеннаго нами времени Гарнакъ чрезвычайно путается въ объясненіи историческихъ явленій; если одна часть фактовъ, хоть съ нѣкоторымъ насиліемъ, объясняется кое-какъ при помощи его взглядовъ, за то другая часть — и большая — не подходитъ подъ его теорію. Вообще какъ то у него выходитъ, что не теоріи существуютъ для объясненія фактовъ, а факты для иллюстрированія теорій.

Первая фраза.—Собственно развитіе христологическихъ споровъ начинается съ появленія на исторической сценѣ Несторія, противъ котораго повелъ жаркую полемику Кириллъ александрійскій. Поэтому о христологическомъ ученіи до этого времени нѣтъ надобности много распространяться.

Не особенно распространяется о состояніи христологическаго ученія до Несторія и Гарнакъ. Изъ эпохи предънесторіанской Гарнакъ останавливается на христологическомъ ученіи Аполлинарія лаодикійскаго и отцевъ каппадокійцевъ. Ученіе Аполлинарія изложено Гарнакомъ обстоятельно и върно. Но и тутъ уже авторъ начинаетъ нъсколько путаться. Расхваливая всячески, вопреки справедливости. Аполлинарія, какъ богослова, — онъ въ похвалу этого еретика ставитъ то, что будто бы его христологія вполнъ отвъчала стремленіямъ и духу "благочестивыхъ изъ грековъ". Какимъ образомъ доктрина, осужденная этими самыми греками должна считаться соотвътствующею ихъ духу-вопросъ этотъ ръшить не беремся. Наше особенное вниманіе обращаетъ на себя нъчто другое: Гарнакъ и о св. Кириллъ александрійскомъ говоритъ тоже самое, именно, что его христологическое ученіе было върнымъ выраженіемъ "духа благочестія" грековъ. Мы отказываемся понять: какимъ образомъ двое церковныхъ писателей: Аполлинарій и Кириллъ въ своихъ христологическихъ доктринахъ оба одинаково выражаютъ "духъ благочестія" грековъ, т.-е. говорили то, что считалось истиннымъ въ церкви греческой? Два человъка, учившихъ различно (хотя Гарнакъ хочетъ сблизить ученіе Кирилла и Аполлинарія, но это онъ дізлаетъ какъ то вскользь и нерѣшительно), развѣ могли выражать истину, какъ понимали ее греки? Не нужно при томъ же забывать, что Гарнакъ признаетъ Аполлинарія приверженцемъ антіохійской школы, а эту школу онъ самъ отнюдь не считаетъ выразительницею "духа греческаго благочестія". Если ученіе Аполлинарія Гарнакъ излагаетъ, какъ мы сказали, върно и безпристрастно, то этого никакъ нельзя сказать о замѣчаніяхъ этого ученаго касательно христологическаго ученія каппадокійцевъ (II, 321). Авторъ усердно старается запутать ихъ въ противоръчіяхъ, будтобы принадлежащихъ ихъ христологической доктринъ; говоритъ, что они будто бы учили: "двъ природы (во Христъ). но онъ составляютъ одну" (природу). Это одна изъ тъхъ клеветъ, которыми такъ богата книга нѣмецкаго ученаго,

Digitized by 3200gle

когда рѣчь идетъ у него о православныхъ великихъ писателяхъ древности. Нѣтъ спора, что формулированіе христологическаго ученія у Василія Великаго, Григорія Нисскаго и Григорія Богослова не совсѣмъ точно въ подробностяхъ, напримѣръ, они говорятъ о "сраствореніи" естествъ во Христѣ, что впрочемъ нисколько неудивительно, ибо христологическая терминологія IV вѣка была далека отъ совершенства,—но съ другой стороны перечитайте всѣ сочиненія этихъ отцовъ церкви, и вы не найдете никакого указанія на существованіе у нихъ ученія объ одномъ естествѣ Христа—никакого слѣда монофизитства, которое готовъ имъ приписать Гарнакъ.

Но обращаемся къ болве существеннымъ сторонамъ историческихъ разъясненій Гарнакомъ христологическихъ споровъ 1). Онъ мало говоритъ о Несторіи, но это и понятно. Въ самомъ дълъ, Несторій представляль собою просто крайнее проявленіе такъ называемой антіохійской христологической доктрины (понятой Гарнакомъ правильно, хотя и не безъ преувеличеній), и потому не заслуживаетъ много нашего вниманія. Другое діло — Кириллъ, имя котораго въ продолженіи віжовъ слышится въ устахъ великаго множества лицъ, участвовавшихъ въ христологическихъ спорахъ. Ученіе Несторія почти всв ученые понимають одинаково. Нельзя того же сказать объ ученіи Кирилла. О Кириллъ въ наукъ не существуетъ твердо-опредъленнаго взгляда: почти каждый ученый, начиная говорить о немъ, вынужденъ бываетъ снова приниматься за изученіе сочиненій этого плодовитаго писателя. Какъ же смотрить Гарнакъ на христологическое ученіе Кирилла? Этотъ ученый не обинуясь считаетъ св. отца монофизитомъ. Конечно, это похвала въ устахъ Гарнака, потому что онъ съ нъжнымъ чувствомъ смотритъ на монофизитовъ V и VI вѣка. Но монофизитомъ Гарнакъ считаетъ его-не столь искреннимъ и прямымъ, какимъ желалъ бы видъть его этотъ ученый. Въ дъятельности послъ собора всел. эфесскаго



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) B. II, 333—348.

431 года, Гарнакъ усматриваетъ у него не похвальное стремленіе сблизиться съ антіохійцами-или говоря точнье, обмануть последнихъ кажущимся согласіемъ на ихъ діофизитскую доктрину. Раждается естественный вопросъ: имъетъли право Гарнакъ хвалить Кирилла за то, за что онъ хвалить его и порицать его за то, за что осмъливается порицать его? Точка зрѣнія совершенно не такая должна быть усвоена тъмъ, кто желаетъ составить върное представленіе о христологіи Кирилла. Отъ неправильнаго пониманія Кириллова ученія Гарнакомъ въ значительной степени зависять у него и взгляды на значеніе и смыслъ последующихъ споровъ монофизитскихъ. Несомнънно, въ раскрытіи Кирилпомъ своего ученія можно замѣчать неодинаковые оттѣнки: его ученіе отличается однимъ характеромъ до 433 года, до времени уніи между нимъ и антіохійцами, и нѣсколько другимъ характеромъ отъ времени этого событія до смерти св. отца. Но тъмъ не менъе никогда Кириллъ не былъ монофизитомъ, какъ желаетъ представлять себъ этого великаго богослова Гарнакъ, и никогда онъ, Кириллъ, не отказывался отъ своего первоначальнаго ученія и не замънялъ его какимъ-либо другимъ — ему несвойственнымъ, т.-е. не былъ отступникомъ отъ разъ усвоенныхъ воззрѣній. Доказывая монофизитизмъ Кирилла, Гарнакъ говоритъ: "для пониманія христологіи Кирилла особенно имъетъ значеніе его положеніе, что прежде вочеловіченія было (во Христь) два естества, а по вочеловъчени оставалось только одно", и прибавляетъ: "эту формулу Кириллъ употребляетъ несчетное число разъ и варіируетъ ее". Еслибы дібіствительно Кириллъ пользовался этой формулой для раскрытія своего ученія --- да еще при томъ же употреблялъ бы безчисленное число разъ, то не было бы никакого сомнънія, что Кириллъ истинный отецъ монофизитства. Вѣдь это — та самая формула, которая характеризуетъ отъявленнаго монофизита Евтихія и составляетъ шибболетъ его ученія. Читатель напередъ догадывается, что Кириллъ не могъ употреблять и дъйствительно не употреблялъ подобной формулы. Такой чистоевтихіанскій смыслъ Гарнакъ придаетъ одной подлинной

Кирилловой фразъ, которую этотъ отецъ много разъ повторяетъ въ своихъ сочиненіяхъ, но которая будучи переведена буквально и понята правильно, не заключаетъ въ себъ ничего еретическаго монофизитскаго. Указанный ложный смыслъ намецкій ученый придаеть извастной фраза Кирилла: "μία φύσις τοῦ Θεοῦ Λόγου σεσαρχομένη". Буквально ее нужно перевести такъ: "едина воплощенная природа Бога Слова": мы видимъ, что это совсъмъ не то, что навязываетъ Кириллу Гарнакъ. Здъсь и намека нътъ на какія-то два естества, будто бы имъвшія мъсто во Христъ лишь до Его воплощенія или вочелов'яченія. Не должно поставлять въ сомнъніе и недоумъніе - людей, знающихъ по-гречески и то обстоятельство, что въ буквальномъ переводь: μία φύσις значитъ: одно естество, т.-е. какъ будто бы въ самомъ дълъ указываетъ на монофизитство Кирилла. Въ дни Кирилла точная христологическая терминологія только что стала вырабатываться, и св. отецъ не могъ быть точенъ въ терминахъ, какъ это стало возможно послѣ временъ халкидонскаго собора. Онъ употребляль φύσις: естество вмѣсто ὑποστάσις: лице, поэтому: μία φύσις значитъ не единая природа, а единое лице, или единая индивидуальность. Такое смъшеніе понятій есть остатокъ болье древняго не точнаго христологическаго языка. Итакъ, мы видимъ, что Гарнакъ не имътъ права перефразировать разобранную формулу Кирилла, какъ онъ это дълаетъ, и что если онъ это дълаетъ, то очевидно дълаетъ съ непохвальною цълію представить Кирилла Евтихіемъ до Евтихія. Упрекать же Кирилла въ непослъдовательности и измъненіи своихъ первоначальныхъ воззрѣній по вопросу христологическому на другія, несвойственныя ему, даютъ поводъ какъ Гарнаку, такъ и другимъ нѣкоторымъ западнымъ писателямъ обстоятельства примиренія (уніи) Кирилла съ антіохійцами послѣ вселенскаго собора эфесскаго, въ 433 году. Какъ извъстно, этотъ соборъ, 431 года, не привелъ Кирилла и александрійцевъ къ единенію съ антіохійцами. Виной этого были сами антіохійцы, которые подозрѣвали, что Кириллъ учитъ сліянію естествъ во Христъ. Для того, чтобы уничтожить

подобное подозрѣніе, Кириллъ въ 433 году подписалъ символъ (въроизложеніе), предложенный ему антіохійцами, символъ, въ которомъ ясно утверждалось несліянное соединеніе естествъ. Послѣ этого установилось примиреніе между антіохійцами и Кирилломъ. Значеніе этой уніи чрезвычайно велико. Въ борьбъ съ Несторіемъ Кириллъ, какъ естественно, раскрывалъ съ особенною энергіей ученіе о таснайшемъ единеніи естествъ во Христь, отрицаемомъ (единеніи) или же извращаемомъ сейчасъ названнымъ еретикомъ, притомъ же въ своихъ сочиненіяхъ по поводу Несторія, какъ мы видъли, Кириллъ употреблялъ термины не совсъмъ точные, приводящіе къ не совстить правильному пониманію ученія св. отца даже и въ наши дни; а послѣ эфесскаго собора, когда борьба съ Несторіемъ закончилась, тотъ же Кириллъ, по поводу уніи съ антіохійцами, имълъ случай разъяснить и другую сторону своего христологическаго ученія, — о томъ, что природы во Христь, котя и соединены, но пребываютъ неизмънными и несліянными. Такимъ образомъ въ послъднемъ случаъ, онъ, Кириллъ, прояснилъ и пополнилъ свое прежнее ученіе. Можетъ быть даже въ этомъ случав онъ выразилъ свою христологическую доктрину яснве и опредъленнъе. Это впослъдствіи имъло большое значеніе. Гарнакъ еще думаетъ, что Кириллъ согласился съ антіохійцами только для виду, оставаясь будто бы въ глубинъ души противникомъ ученія о двухъ неизмінныхъ естествахъ, но этотъ ученый допускаетъ такое обидное для св. отца предположение единственно потому, что подлиннымъ учениемъ Кирилла считаетъ монофизитство, — въ чемъ, какъ мы показали, Гарнакъ заблуждается.

Сдълаемъ нъсколько замъчаній относительно сужденій Гарнака по поводу монофизитскаго собора "разбойничаго". Наши замъчанія въ этомъ случать будутъ коротки; потому что трудно съ надлежащею серьезностію разбирать его взгляды на эфесскій соборъ 449 года. Гарнакъ въ своихъ сужденіяхъ о соборть опирается не на твердую почву историческихъ свидътельствъ, а смотритъ куда-то подъ облака и тамъ читаетъ то, что не можетъ допускать фактической

провърки. Такъ Гарнакъ утверждаетъ, что соборъ разбойничій 449 года есть великое явленіе, что здісь провозглашено христологическое ученіе, вполнъ соотвътствующее "духу греческаго благочестія". Ръшителемъ вопроса о томъ, соотвътствуетъ или несоотвътствуетъ монофизитство "духу греческаго благочестія" долженъ быть признанъ Кириллъ. А Кириллъ отнюдь не держался монофизитскихъ воззрѣній до уніи, и значить не считаль эти воззрівнія за догматическую истину, а послъ уніи 433 года ясно выразилъ свое согласіе съ антіохійцами, предложившими ему подписать символъ съ ученіемъ о двухъ неизмѣнныхъ (при ихъ нераздъльности) естествахъ во Христъ, -- и значитъ считалъ это ученіе, а не другое какое, выраженіемъ "духа благочестія" въ христіанскомъ міръ. Говоря о соборъ разбойничемъ, Гарнакъ принимаетъ на себя неблагодарный трудъ защитить честь этого собора. Онъ утверждаетъ, что этотъ соборъ по характеру его дъйствій не заслуживаетъ обиднаго названія: разбойничій и что онъ былъ не хуже другихъ соборовъ. Если такъ, то автору слъдовало бы опровергнуть тъ извъстія, которыя рисують дізтельность собора 449 года въ мрачныхъ краскахъ за проявленіе имъ насилій и тиранства. Но этого авторъ не сделалъ. Правда, онъ замечаетъ, что клеветы на этотъ соборъ "страшнве твхъ ужасовъ, которые допущены на немъ". Но въдь это значитъ скоръе подтверждать разсказы о насиліяхъ собора, чізмъ опровергать подобныя свидътельства. Гарнакъ хочетъ не только защитить честь этого собора, но и прославить его. Авторъ находитъ, что будто соборъ 449 года водворилъ миръ въ церкви <sup>1</sup>). Но можно ли говорить что-либо подобное о соборъ, когда вліяніе его не превосходить періода двухь літь. Да и можетъ ли ръчь идти о вожделънномъ миръ, будто бы данномъ отъ собора, когда мы знаемъ, что всв лица, которыя дорожили интересами церкви, были здъсь терроризованы. Двое патріарховъ безъ вины низвергнуты на немъ съ своихъ канедръ, на ихъ мъсто поставлены лица, подручныя Діоскору;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) B. II. 362-364.

папа подвергся анавем'ь; украшеніе тогдашней церкви—ученьйшій Өеодоритъ очутился въ ссылк'ь. И все это называютъ умиротвореніемъ церкви?

Но не станемъ тратить словъ, чтобы доказывать, что черное не есть бълое. Переходимъ къ критикъ взглядовъ Гарнака на важнъйшее явленіе V въка — халкидонскій соборъ 1). Какъ всв свои симпатіи авторъ отдаетъ собору разбойничему, такъ всв антипатіи обращены противъ собора халкидонскаго. Прежде всего остановимъ вниманіе на сужденіяхъ автора о догматическомъ посланіи папы Льва. Не будемъ защищать это посланіе отъ нападокъ Гарнака, называющаго его "бъднымъ" по содержанію, одностороннимъ и т. д., потому что хотя бы мы и осыпали всеми похвалами это посланіе, все-таки ничего не прибавили бы къ той въковой славъ, которою исторія сопровождаетъ разсматриваемый документъ. Интереснъе и важнъе вопросъ: дъйствительно ли это посланіе представляеть собою нічто въ высшей степени антикварное, воспроизведение какихъ-то мыслей Тертулліана, имъющихъ значеніе для Запада, но вполнъ не согласныхъ съ духомъ церкви восточной, какъ утверждаетъ Гарнакъ. Источникомъ, которымъ пользовался Левъ при написаніи своего догматическаго посланія, послужило одно изъ сочиненій Тертулліана "противъ Праксея", увъряетъ Гарнакъ. Можетъ ли быть доказано это положение? Не думаемъ. По Тертулліану, Христосъ состоитъ изъ двухъ субстанцій (естествъ) въ одномъ лицъ; причемъ подъ "субстанціями" и "лицемъ" у Тертулліана, по догадкъ Гарнака, разумъется нъчто необыкновенное. Термины эти, по словамъ его, взяты латинскимъ писателемъ изъ языка, какимъ говорила юридическая казуистика временъ Тертулліана. Субстанція соотвътствуетъ понятію--имущество въ смысль владьнія таковымъ, а лице — соотвътствуетъ понятію — субъектъ, имъющій правоспособность владъть имуществами (субстанціями). Допустимъ, что Тертулліанъ именно такъ училъ. Спрашивается: повторяетъ ли это основное воззрѣніе древ-



<sup>1)</sup> B. II, 348-354; 359-375.

няго писателя Левъ, который, по сужденію Гарнака, находился подъ вліяніемъ христологіи Тертулліана и провелъ ее въ сознаніе восточной церкви, къ качествъ богословской истины? Оказывается, чтобы отвъчать на этотъ вопросъ, нътъ надобности принимать на себя трудъ свърки сочиненія Тертулліана съ посланіемъ Льва. Достаточно обратить вниманіе на тв отличія въ ученіи христологическомъ, которыя составляютъ принадлежность посланія Льва, по сравненію съ сочиненіемъ Тертулліана, и которыя отмічены самимъ Гарнакомъ, -- чтобы видъть: какъ мало общаго между христологією Тертулліана и Льва. Гарнакъ пишетъ: "лице" у Льва не тоже, что "субъектъ съ двоякимъ владъніемъ" у Тертулліана; у перваго "лице" есть соединеніе двухъ ипостасныхъ природъ" (326). Такъ ученіе Льва отличается отъ ученія Тертулліана въ самыхъ главныхъ чертахъ. Послъ этого что же общаго остается между возэрвніями древнелатинскаго писателя и отца церкви V въка? Мы сомнъваемся, чтобы Левъ составлялъ свое ученіе, руководясь — какъ думаетъ Гарнакъ-трактатомъ Тертулліана "противъ Праксея". Въ нашемъ сомнъніи насъ укръпляетъ еще одно обстоятельство, правда косвенное, но не лишенное серьезнаго значенія. На одномъ римскомъ соборѣ въ концѣ V вѣка (въ 494 г.), подъ предсъдательствомъ папы Геласія и въ присутствій 70 западныхъ епископовъ составлено было опредъление о томъ, какихъ книгъ, какъ душевредныхъ, должны избъгать христіане; въ этомъ опредъленіи въ числѣ запрещенныхъ книгъ значатся всъ сочиненія Тертулліана. Возможенъ ли быль бы этоть факть, если бы Левь свою христологическую доктрину изложилъ въ сообразности съ однимъ изъ сочиненій Тертулліана? Притомъ же: сейчасъ упомянутый соборъ быль спустя лишь 30 льть посль папствованія Льва: не могли же западные епископы такъ скоро забыть, что Левъ въ качествъ православной доктрины развилъ христологическую доктрину Тертулліана? Вообще намъ кажется, что Гарнакъ такъ настойчиво раскрываетъ мысль о вліяніи Тертулліана на Льва, и при посредствъ этого послъдняго - на халкидонскій соборъ и православное візроученіе Востока-

не безъ заднихъ мыслей, вовсе не случайно. Какъ ни боимся мы упрека въ склонности къ неумъстной подозрительности, однакоже не считаемъ себя вправъ умолчать о слъдующихъ соображеніяхъ, невольно приходящихъ на мысль. Какъ мы видъли въ предыдущей главъ, вліяніемъ Тертулліана Гарнакъ объясняетъ раскрытіе и утвержденіе на никейскомъ соборъ великаго православнаго догмата о единосущіи Сына Божія со Отцемъ. А теперь, говоря о вліятельнівшемъ лиць въ исторіи христ ологическихъ споровъ — о Львь, тотъ же Гарнакъ ревностно старается доказать, что и папа Левъ и халкидонскій соборъ, а слъдовательно и все православное теченіе богословской мысли Востока, при раскрытіи одного изъ великихъ догматовъ христіанства—о личности Богочеловъка, находились въ зависимости отъ ученія Тертулліана. Къ чему, спрашивается, примъшивать ученіе Тертулліана къ вопросу о происхожденіи никейскаго и халкидонскаго ученія? Свои ръчи Гарнакъ ведеть, по нашему мнънію, не спроста. Намъ представляется, что Гарнакъ такими разсужденіями хочетъ не только указать на немощь восточной церкви, когда дело у ней шло о раскрытіи главнейшихъ пунктовъ въроученія, но и обнаружить источникъ, откуда будто бы эта церковь черпала содержаніе для догматической мысли, -- источникъ, который не могъ делать чести православнымъ богословамъ. Мы уже знаемъ (см. первую главу) что Гарнакъ все развитіе богословской мысли церкви первыхъ въковъ (II и III) объясняетъ сильнъйшимъ вліяніемъ гностицизма на церковь. Но этимъ онъ не удовольствовался: онъ захотълъ раскрыть, что и церковь IV и V въка въ затруднительнъйшихъ догматическихъ случаяхъ не могла обойтись безъ еретической указки гностиковъ. Для достиженія этой злохудожной ціли Гарнаку очень пригодился Тертулліанъ. Ибо, по намекамъ Гарнака, Тертулліанъ не самъ собою пришелъ и къ ученію о единосущіи Сына со Отцомъ: ему въ этомъ случав помогли гностики; этого мало: тотъ же ученый прямо утверждаетъ, что раскрытіемъ христологической доктрины Тертулліанъ обязанъ опять-таки гностикамъ. Вотъ, что говоритъ Гарнакъ о происхожденіи Тер-

тулліановой христологіи: "гностики различали Іисуса страждущаго и Христа безстрастнаго (не способнаго къ страданіямъ); совершенно тождественный взглядъ встръчаемъ у Тертулліана, который раскрываль его въ сочиненіи; "противъ Праксея", и прибавляетъ въ восхищеніи отъ своего мнимаго открытія: "этого досель еще не знали" въ наукь. (См. В. I, 474). Если не ошибаемся, такимъ образомъ намъ удалось раскрыть причины особенной настойчивости Гарнака, утверждающаго, что Тертулліанъ, при посредствъ Льва, вліялъ на ученіе халкидонскаго собора. Намъ кажется, что слъдуетъ ръшительно отвергать мысль Гарнака о вліяніи Тертулліана на Льва и халкидонскій соборъ, не только потому, что подобная мысль въ своихъ выводахъ ведетъ къ униженію достоинства православной церкви, но и потому, что разбираемая мысль не можетъ быть доказана научнымъ путемъ. Левъ писалъ свое посланіе не подъ диктовку Тертулліана, а писалъ его, руководясь тімъ православнымъ ученіемъ, которое съ давнихъ временъ христіанской церкви, сохранялось въ сознаніи западныхъ іерарховъ. Христологическое ученіе Льва отнюдь не было чамъ-то новымъ, неслыханнымъ, "странными глаголами", чужою доктриною для Востока, какъ умствуетъ Гарнакъ; оно было чистымъ православіемъ, а потому и принято было на соборъ халкидонскомъ. Насильственно проводить его на этомъ соборъ, какъ думаетъ Гарнакъ — совсъмъ не приходилось. Императоръ и сенаторы, принимавшіе участіе на соборъ, отнюдь не имъли такого значенія, какое, по словамъ Гарнака же, имъли "жандармы и монахи Варсумы" на соборъ 449 года. Императоръ и его супруга Пулькерія, глубокая почитательница памяти Кирилла, думали вовсе не о томъ, чтобы поразить духовнымъ оружіемъ (осужденіемъ отъ собора) политическо-церковнаго узурпатора монофизита Діоскора, а имъли въ виду единственно утвержденіе православной въры. Если бы, какъ полагаетъ Гарнакъ, гражданская византійская власть больше всего занята была мыслію расправиться съ политическо-церковнымъ узурпаторомъ Діоскоромъ, какъ именно узурпаторомъ, то въдь у этой власти были въ рас-

поряженіи полиція и войско, при помощи которыхъ проще было смирить "египетскаго революціонера", чізмъ при помощи собора. Изъ сказаннаго видно: имъетъ ли право Гарнакъ дерзко называть соборъ халкидонскій "разбойничимъ", т.-е. такимъ, на которомъ будто бы насильственно, вопреки "духу греческаго благочестія" провозглашена латинская христологическая формула, - провозглашена при содъйствіи внъшней силы императорскаго правительства? Разберемъ другую серію замізчаній Гарнака по поводу собора халкидонскаго. Нъмецкій ученый возводить на членовъ халкидонскаго собора тяжкую вину, что будто бы они, подъ давленіемъ императорской власти, отступились отъ христологическаго ученія, принятаго на Востокъ и усвоили себъ доктрину чужую, западную. Но ничего такого въ дъйствительности не было. Правда, они отвергли монофизитство, но въдь они такъ и должны были поступить, потому что эта доктрина новая, сформировавшаяся послъ III вселенскаго собора. Гарнакъ усиливается доказать, что отцы собора будто бы ясно высказывали свою приверженность къ какой-то другой доктринъ, отличной отъ христологическаго ученія Льва, -- то есть, конечно, къ доктринъ монофизитской. Но усилія Гарнака ни къ чему не приводятъ. Онъ утверждаетъ, что будто бы отцы собора мыслили по вопросу христологическому не такъ, какъ Левъ, но и не такъ, какъ бывшій константинопольскій патріархъ — Флавіанъ (т.-е. не въ духъ антіохійцевъ, къ ученію которыхъ склонялся Флавіанъ). На это нужно сказать, что для сужденія о настроеніи отцовъ халкидонскаго собора авторъ очевидно беретъ во вниманіе моментъ открытія этого собора, а не послъдующіе моменты исторіи халкидонскихъ засъданій. Вначаль члены собора не имъли того единодушія, какое необходимо было для успѣшной соборной дъятельности; и это неудивительно: только что произошли такія событія, которыя взволновали всѣ умы. Діоскоръ довелъ положение церкви до высшей напряженности. Среди странныхъ обстоятельствъ времени, представители ковнаго авторитета не могли сразу опредвлить, что нужно предпринять для умиротворенія церкви. Все это отражалось

на первыхъ засъданіяхъ собора и если историкъ станетъ характеризовать настроеніе отцовъ, принимая во вниманіе лишь первые моменты дъятельности собора, то онъ легко можетъ впасть въ ошибки при своихъ сужденіяхъ. Это видимъ и у Гарнака. Онъ не хочетъ принять во вниманіе того, что чімъ даліве подвигалась впередъ соборная діятельность, тъмъ больше и больше члены собора приходили къ единенію, почему соборъ закончился совстить не такъ, какъ онъ начался. Это-разъ. Затъмъ, Гарнакъ вдается въ явное преувеличеніе, когда утверждаетъ, что большинство епископовъ (на соборѣ) считало посланіе Льва — несторіанскимъ. Если мы исчислимъ, на основаніи актовъ халкидонскаго собора, точное количество епископовъ, изъявлявшихъ сомнѣніе въ православіи посланія Льва, то такихъ епископовъ окажется не большинство, а меньшинство. При томъ же не должно забывать, что такими сомнавающимися епископами были епископы изъ Иллиріи и Палестины, изъ такихъ мъстъ, гдъ спустя немного времени послъ халкидонскаго собора опредъленія послъдняго были приняты. Видно, что протестъ иллирійскихъ и палестинскихъ епископовъ противъ посланія Льва вытекалъ изъ случайныхъ причинъ, а не вызывался общимъ религіознымъ настроеніемъ тѣхъ провинцій или церквей, представителями отъ которыхъ эти епископы были на соборъ. Гарнакъ наконецъ въ доказательство разбираемой его мысли указываетъ на то, что Өеодоритъ, яростный противникъ монофизитства, былъ встръченъ отцами собора неблагосклонно или по крайней мъръ не безъ подозрѣній касательно чистоты его православія. Это — върно. Но нужно знать, что Өеодоритъ былъ осужденъ двумя эфесскими соборами — 431 и 449 годовъ. Извъстны обстоятельства, при какихъ это случилось. Отцы собора халкидонскаго — по крайней мъръ нъкоторые изъ нихъ-не могли сразу установить правильнаго сужденія о Өеодорить, отсюда ть порицанія, какія слышались на соборъ при появленіи здъсь епископа кирскаго. Итакъ мы видимъ, что дерзкое сужденіе Гарнака, будто соборъ халкидонскій нужно именовать "предательскимъ" соборомъ, ли-

шено смысла. О въроизпоженіи халкидонскомъ Гарнакъ отзывается съ нескрываемой ироніей, но правильнаго сужденія и нельзя ожидать отъ такого ученаго, какъ Гарнакъ, отъ ученаго, который во всемъ своемъ сочиненіи жалуется, что будто церковь не сохранила представленій объ "историческомъ Христъ", т.-е. жалуется на то, что церковь далека была отъ тъхъ представленій о Христъ, которыя любы нъмецкому ученому.

Вторая фаза. По мнѣнію Гарнака, эта фаза развитія христологическихъ споровъ характеризуется тъмъ, что на Востокъ будто бы происходитъ сильная борьба противъ въроопредъленія халкидонскаго, какъ ученія чуждаго восточной церкви, -- борьба, заканчивающаяся при Юстиніан в І-мъ пятымъ вселенскимъ соборомъ 1), во времена котораго халкидонскому ученію приданъ восточный, т.-е. монофизитскій оттынокъ, а съ тымъ вмысты одержана побыда надъ западною христологическою доктриною, насильственно вторгшеюся въ среду церкви восточной. Наука отнюдь не можетъ соглашаться съ такимъ страннымъ мнвніемъ. Такъ много фактовъ говорятъ противъ этой теоріи, что нужно удивляться, какъ эти факты не образумили мудрствующаго нъмецкаго ученаго. Начать съ того, что авторъ несправедливо утверждаетъ, что будто на Востокъ авторитетъ халкидонскаго собора поддерживали лишь клирики одной константинопольской церкви. Нужна необыкновенная смѣлость, чтобы утверждать подобную ложь. Неужели Гарнаку неизвъстенъ слъдующій фактъ: преемникъ Маркіана императоръ Левъ (457-474 г.), при самомъ вступленіи на престолъ, въ виду волненій монофизитскихъ, пожелалъ имъть точныя свідінія о томъ, какъ смотрить церковь на халкидонскій соборъ, принимаетъ ли она его единодушно. Для этой цъли онъ обратился ко всъмъ митрополитамъ и вліятельнъйшимъ епископамъ Востока съ тъмъ, чтобы каждый изъ нихъ высказался: нужно ли признавать халкидонскій соборъ? Іерархи, чтобы исполнить волю Льва съ полною



<sup>1)</sup> B. II, 378-9; 391-398.

серьезностію, для разсмотрівнія вышеуказаннаго вопроса созывали митрополичьи соборы, и по обсужденіи на нихъ вопроса, послали свои отвъты царю. Въ этихъ отвътахъ не только признавался авторитетъ халкидонскаго собора, но онъ даже уравнивался по значенію съ никейскимъ соборомъ. Отвъты эти были единодушны (за отмъну халкидонскаго собора высказался лишь одинъ изъ соборовъ въ первой Памфиліи). При Львъ произошла такъ-сказать открытая баллотировка калкидонскаго собора всеми митрополитами Востока и результать быль самый блестящій: авторитетъ собора признанъ громаднымъ числомъ голосовъ. Какъ объяснитъ Гарнакъ этотъ крупный фактъ? Далъе: если, какъ думаетъ Гарнакъ, церковь восточная не рада была опредъленіямъ халкидонскаго собора и желала ихъ отміны, то почему попытки ніжоторыхь византійскихь монофизитствующихъ императоровъ (Василиска, Зинона и Анастасія) повредить и даже уничтожить авторитетъ халкидонскаго собора, не встръчали сочувствія въ восточной церкви, но вызывали противодъйствіе со стороны этой послъдней. Вся дъятельность Юстиніана и церкви его времени представлена у Гарнака-ради его тенденціи-въ превратныхъ чертахъ. Прежде всего не можетъ заслуживать серьезнаго вниманія взглядъ Гарнака на ціли, съ которыми Юстиніанъ, по мивнію этого ученаго, рішился осудить "три главы", т.-е. трехъ видныхъ представителей антіохійской христологіи V въка. Если бы онъ ръшился на ихъ осужденіе для того, — какъ думаетъ Гарнакъ, — чтобы такимъ образомъ дать въсъ и значение монофизитству, то онъ не сталъ бы въ то же время принимать мізры къ осужденію сочиненій и ученія Оригена, такъ какъ ученіе Оригена по христологическому вопросу весьма близко къ монофизитству. Гарнакъ, повидимому, и самъ ясно представлялъ себъ силу этого возраженія, но вмѣсто того, чтобы рѣшить его, онъ захотѣлъ отдълаться отъ него самымъ непозволительнымъ образомъ: вопросу объ осужденіи Оригена онъ посвятилъ лишь одно примъчаніе (Seit. 395), въ которомъ онъ говоритъ, что Оригенъ осужденъ не ради его христологіи. Но какъ случилось,

что монофизитствующій Оригенъ подвергся анавемъ въ то время, когда монофизитство подняло такъ высоко голову, какъ думаетъ Гарнакъ, -- на это нътъ отвъта у нъмецкаго ученаго. Далъе. Съ точки зрънія Гарнака, нельзя понять. почему патріархи Востока долго противились желанію Юстиніана осудить три главы, если мы согласимся съ Гарнакомъ. что этотъ императоръ стремился къ этому осужденію съ цалію поднять эначеніе монофизитства, столь будто бы высоко цѣнимаго на Востокѣ. Догматическое ученіе Юстиніана авторъ понимаетъ превратно. Гарнакъ думаетъ, что Юстиніанъ стоялъ не только за III вселенскій соборъ, но и желалъ возстановить авторитетъ эфесскаго разбойничаго собора. Прежде чъмъ утверждать подобную странную мысль, нужно подыскать доказательства въ пользу ея; но нѣмецкій ученый объ этомъ и не думаетъ (S. 396). Если такимъ образомъ никакъ нельзя допускать, что между IV и V вселенскими соборами восточная церковь и государство только и думали о томъ, чтобы такъ или иначе низвергнуть авторитетъ халкидонскаго собора, и если не можетъ быть доказано, что Юстиніанъ наконецъ осуществилъ желаніе церкви возстановить монофизитство (хотя съ нѣкоторыми ограниченіями) въ качествъ общепризнаннаго церковнаго ученія, то стало быть и не можетъ быть и речи о какомъ-то пораженіи папства на V вселенскомъ соборѣ, пораженіи, которое усматриваетъ Гарнакъ и которымъ восточная церковь будто бы отмщевала папъ за халкидонскій соборъ, вызывая тамъ римскаго первосвященника съ своей стороны впоследствіи мстить Востоку, - по мудрованію немецкаго ученаго.....

Третья и послѣдняя фаза <sup>1</sup>). — Моновелитство. По разсужденію Гарнака, римскіе папы во время моновелитскихъ споровъ рѣшились насадить діовелитство на Востокѣ, насадить на мѣсто моновелитства, которое будто бы исповѣдывала, по увѣренію Гарнака, церковь восточная въ VII вѣкѣ, насадить притомъ же, какъ опять-таки увѣряетъ тотъ же уче-

<sup>1)</sup> B. II, 401-410.

ный, съ цалью отомстить восточной имперіи и церкви за то пораженіе, какое папы будто бы потерпъли во времена Юстиніана и V вселенскаго собора, согласившись противъ собственной воли принять монофизитизмъ, провозглашенный V-мъ вселенскимъ соборомъ. Сдѣлаемъ нѣсколько замѣчаній касательно Гарнаковскихъ взглядовъ на эту, третью, фазу христологическихъ споровъ. Если еще со временъ Юстиніана-какъ утверждаетъ Гарнакъ,-папы только и ждали случая отомстить Востоку за сейчасъ указанную свою обиду, то почему энергическій папа Гонорій при началь развитія моновелитскихъ споровъ сталъ на сторонъ моновелитства, слѣдуя указкѣ византійской, а не на сторонѣ діоеелитства--въ противность тогдашнему византійскому правительству? Планъ отмстить Византіи и восточной церкви конечно требовалъ со стороны Гонорія противодъйствія, а не уступчивости. Далъе, тенденціозность Гарнака потребовала такихъ жертвъ, при видъ которыхъ читатель становится въ великое недоумъніе. Отправляясь отъ теоріи, что папы только и помышляли о томъ, чтобы отомстить Востоку и Византіи, онъ превращаеть св. Мартина, папу римскаго, показавщаго такую ревность въ борьбъ съ моновелитскими императорами, въ революціонера, единственно на двухъ основаніяхъ: во 1) онъ собралъ соборъ противъ Констанса, моновелитскаго императора, во 2) онъ, Мартинъ, какъ догадывается Гарнакъ, можеть быть (vielleicht) находился въ заговоръ съ сарацинами. Хороши основанія! Но истиннымъ камнемъ преткновенія для Гарнака съ его теоріей служитъ дъятельность императора Константина Погоната, пожелавшаго искоренить моновелитство, утвердить православіе (діовелитство) и созвать для этого вселенскій соборъ. Какъ? императоръ византійскій, который, конечно, не могъ не знать, что папы только и мечтають о томъ, какъ бы навязать Востоку, во вредъ моновелитизму, діовелитскую доктрину и такимъ образомъ показать свою власть надъ Востокомъ, самъ этотъ императоръ вдругъ обращается къ папѣ Виталіану, приглашая его помочь ему (Константину) утвердить на Востокъ діовелитство? Какъ могъ случиться такой фактъ,

непредвидънный съ точки зрънія Гарнака? Непостижимо. Не постигаеть его и Гарнакъ; онъ говоритъ: "подобный переворотъ въ Константинополъ не вполнъ понятенъ" (407). Если этотъ фактъ не совсъмъ понятенъ для Гарнака, то для насъ онъ является совершенной загадкой, держась теоріи этого ученаго. Но затрудненія автора на этомъ не оканчиваются. Константинъ Погонатъ не хочетъ слушаться теорій Гарнака, а идетъ прямо противъ этихъ теорій. Тотъже императоръ входитъ съ просьбою содъйствовать утвержденію діобелитства на Востокъ и къ одному изъ преемниковъ папы Виталіана — Аганону и делаеть ему всякія уступки. Все это не подходитъ подъ предвзятые взгляды Гарнака, и онъ, изложивъ этотъ последній фактъ, чувствуя себя вполнъ обезкураженнымъ, въ недоумъніи вопрошаетъ: Warum? "Да почему это такъ?" Какъ будто бы кто-то еще обязанъ разръшать сочиненныя недоумънія Гарнака, кромъ него самого! (408). Не смотря на всв эти несообразности, Гарнакъ, заканчивая разъясненіе исторіи третьей фазы, преспокойно твердитъ свое: такъ совершился "тріумфъ папы надъ Византіей! (409). О самомъ щестомъ вселенскомъ соборъ авторъ говоритъ очень кратко. По нъкоторымъ основаніямъ Гарнакъ — не безъ ироніи — называетъ его "собраніемъ антикваріевъ и палеографовъ". Но по тамъже самымъ основаніямъ онъ точно такъ же могъ бы назвать отчасти и соборъ халкидонскій и еще болѣе-пятый вселенскій соборъ. Значитъ характеристика VI вселенскаго собора должна быть признана по меньшей мірів неудачною.

Заканчиваетъ исторію христологическихъ споровъ Гарнакъ въ высшей степени неожиданнымъ заявленіемъ, что въ этихъ спорахъ вышелъ побъдителемъ никто другой, какъ... Аполинарій (414). Не станемъ разбирать этого заявленія, потому что никакъ не можемъ принять его въ серьезъ. Въ самомъ дълъ, по взгляду Гарнака, въ спорахъ монофизитскихъ и моновелитскихъ папы и западъ сумъли доставить торжество на Востокъ своимъ западнымъ доктринамъ. Если такъ, то причемъ же тутъ Аполлинарій, грекъ родомъ и убъжденіями?!

Мы довели до конца разборъ Гарнаковыхъ разсужденій относительно исторіи христологическихъ споровъ V—VII вѣковъ  $^1$ ), а съ тѣмъ вмѣстѣ закончили разсмотрѣніе и всего сочиненія Гарнака, взятаго нами для характеристики этого историка. Нѣмецкій авторъ въ обозрѣнныхъ нами его книгахъ, очевидно, пытается дать, что называется,  $\phi$ илософію древней церковной исторіи, но, какъ мы показали, у него вышелъ, вмѣсто того, лишь: "новый обращикъ превратнаго пониманія этой исторіи въ нѣмецкой богословской наукѣ"  $^2$ ).

Въ издаваемомъ Гарнакомъ журналѣ: Theologische Literaturzeitung (1888, № 14), этотъ ученый оповъщаетъ своихъ читателей о выходѣ въ свѣтъ второго изданія перваго тома его труда, нами разобраннаго (гл. І), при чемъ онъ говоритъ: "за сочувственный (freundliche) пріемъ книги сотоварищами по наукѣ (Fachgenossen) я приношу мою глубочайшую (besten) благодарность". Книга, значитъ, полюбилась нѣмецкимъ церковнымъ историкамъ и изучающимъ церковную исторію. Очень вѣроятно, что и они съ своей стороны преисполняются благодарностію по адресу Гарнака. Но читатели произведенія Гарнака, не принадлежащіе къ протестантскимъ сферамъ, едва-ли почувствуютъ благодарность въ отношеніи къ автору.

Въ предисловіи къ своему сочиненію Гарнакъ говоритъ, что его книга "составилась изъ его университетскихъ лекцій". Хороши же должны быть эти лекцій! И выражаетъ пламенное (hochster) желаніе, чтобы "студенты, изучающіе

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ озаглавлялась наша статья о Гарнакѣ въ *Правосл. Обозр.* 1889 года.



<sup>1)</sup> Въ разсматриваемомъ сочиненіи Гарнакъ ведетъ рѣчь и о иконоборческихъ спорахъ и о седьмомъ вселенскомъ соборѣ, но говорить объ этомъ отдѣлѣ труда нѣмецкаго ученаго мы не намѣрены. Во 1-хъ потому, что этотъ отдѣлъ видимо не интересовалъ и самого автора, почему и вышель очень коротокъ (s. 454—461). Во-вторыхъ, сужденія автора въ этомъ случаѣ не отличаются особенною оригинальностью: иконоборчество онъ считаетъ варварствомъ, а главный результатъ иконоборческихъ споровъ усматриваетъ въ томъ, что церковь на Востокѣ съ этихъ поръ лишилась самостоятельности (43. 454). Первое, конечно, справедливо, а второе показываетъ, что Гарнакъ мало знакомъ съ послѣдующей византійской исторіею.

науку подъ его руководствомъ, читали его книгу" (VIII). Хороши же выйдутъ изъ нихъ пасторы, т.-е. проповъдники христіанскихъ истинъ!

Въ томъ же предисловіи Гарнакъ заявляєть: "мы теперь знаемъ, въ какомъ направленіи мы должны работать" (ibid.). А кто познакомится съ "Руководствомъ" Гарнака, тотъ съ полною справедливостію можетъ сказать себъ: "теперь мы знаемъ, какъ не должны мы работать".

## отдълъ третій.

Нъсколько свъдъній, замъчаній и наблюденій касательно хода развитія церковно-исторической науки у насъ, въ Россіи.

## Галава" паврвая.

Русская церковне-историческая наука: — Невысокая степень развитія русской церковно-исторической науки; -- позднее появленіе церковно-исторической науки въ ряду другихъ ваукъ въ Россіи; - проэктъ духовныхъ школъ Өеофана Прокоповича (нач. XVIII в.) и мѣсто, отводимое здѣсь проэктомъ, для указанной науки; -- неудовлетворительное состояніе той же науки въ началь и срединъ XVIII въка; — заботы московскаго митрополита Платона о насажденіи церковно-исторической науки въ семинаріи и Славяно-греко-латинской академіи во второй половинѣ XVIII вѣка и въ началѣ XIX-го; его распоряженія и инструкціи, изданныя по этому случаю; взглядъ Платона на "просвѣтительный характеръ историческихъ наукъ, скромные размѣры программы, начертанной Платономъ въ видахъ развитія школьныхъ церковно-историческихъ познаній.—Церк. историкъ Меводій Смирновъ, архісп. Тверскій, характеристика его, церковно-исторической его трудъ: Liber Historicus et cer., награды, полученныя историкомъ за свой трудъ; - содержаніе этой книги, оцънка ея качествъ. — Наступленіе лучшихъ временъ для церковно-исторической науки, уставъ духовныхъ Академій и семинарій 1814 года, значеніе этого устава для разсматриваемой науки, появление взгляда на эту науку, какъ на "общее святилище", возникновеніе желанія насадить "философію исторіи въ дух. Академіяхъ, преждевременность подобнаго желанія. — Церковный историкъ Иннокентій Смирновъ еписк. Пензенскій, біографическія свъдънія о немъ, сочиненіе его: "Начертаніе церковной исторіи", условія появленія труда, источники автора "Начертанія", достоинства и недостатки этого сочиненія; 50-лътняя служба "Начертанія" на пользу науки.— Оцънка устава 1814 года, благопріятное и неблагопріятное вліяніе его на усп'вхи церковно-исторической науки, — перечисленіе лиць, оказавшихь услуги этой наукъ и воспитавшихся при дъйствіи устава 1814 года.—Церковный Историкъ профессорь Чельцовь, его сочинение: "Исторія христіанской церкви" (томъ І) содержаніе сочиненія, несамостоятельность труда, предпріятіе—оказавшееся безъ продолженія.—Новый уставъ дух. Академіи 1869 года, учрежденіе церковно-исторических отдъленій въ Академіяхь, введеніе публичной защиты магистерских и докторских диссертацій, оживленіе церковно-исторической литературы при дъйствіи этого устава, общая ея характеристика. — Открытіе

каведръ церковной исторіи въ нашихъ университетахъ, разсмотрѣніе вопроса, съ какой цѣлію это сдѣлано.— Новѣйшій уставъ духовныхъ Академій 1884 года, введеніе имъ новой ученой степени "докторъ церковной исторіи», мысли по этому поводу; университетскій уставъ того же 1884 года, постановка церковно-исторической науки въ университетѣ и чувствительныя ея нужды.—Бѣглое разсмотрѣніе вопроса: какихъ успѣховъ достигла церковно-историческая наука при дѣйствіи вышеуказанныхъ академическихъ и университетскихъ уставовъ 60-хъ и 80-хъ годовъ XIX вѣка: перечисленіе русскихъ ученыхъ, занимающихъ видное мѣсто въ разработкѣ означенной науки, ихъ немногочисленность (замѣтка относительно церковно-историческихъ учебниковъ); обнаруженіе вниманія со стороны западной церковно-исторической . науки къ русской (свидѣтельство знаменитаго протестантскаго церк.историка).

Церковно-историческая наука въ нашемъ отечествъ по своему развитію и успъхамъ стоитъ на незначительной высотъ. Она далеко остается позади церковно-исторической науки запада — не только позади первенствующихъ западныхъ національностей: нъмецкой, французской, англійской, итальянской, но уступаетъ по своему значенію и національностямъ второстепеннымъ — напримъръ, шведо-норвежской.

Одною изъ главныхъ причинъ такого явленія нужно признать слишкомъ позднее включеніе церковно-исторической науки въ составъ прочихъ богословскихъ наукъ, преподававшихся въ русскихъ духовныхъ школахъ. Въ то время, какъ на западъ давно уже ввели церковно-историческую науку въ программу богословскихъ школъ, у насъ едва начали помышлять о томъ же; и на первыхъ порахъ взялись за это дъло апатично, безъ всякой энергіи.

А между тъмъ церковно – историческая наука, какъ и всякая другая серьезная наука, можетъ достигать надлежащаго роста и развитія только въ связи съ тъмъ, какъ она поставлена и изучается въ соотвътствующихъ школахъ.

Первыя попытки ввести церковно-историческую науку въ русскихъ духовныхъ щколахъ относятся лишь къ началу XVIII въка. Но эти попытки имъли мало успъха, и такъ было не только въ началъ, но и въ теченіе всего XVIII въка. Извъстный Духовный Регламентъ, составленный сподвижникомъ Петра I-го, архіепископомъ Псковскимъ, а потомъ Новгородскимъ Өеофаномъ Прокоповичемъ выражаетъ

довольно заботъ о распространеніи и устройствъ духовныхъ школъ въ Россіи; но такъ какъ Регламентъ покоится на схоластической почвъ, то въ его проэктъ духовныхъ школъ почти совсъмъ не было отведено мъста для исторіи церковной и гражданской. Исторію, ту и другую, проэктировалось преподавать въ теченіе только одного года и притомъ въ связи съ изученіемъ языковъ. Исторія или историческіе примъры должны были увеселять юношей, поглощаемыхъ скучнымъ дъломъ изученія классиковъ. По мнѣнію Регламента, ученики охотнъе будутъ учиться, "когда невеселое языковъ ученіе толь веселымъ познаніемъ міра и мимошедшихъ въ мірѣ дѣлъ растворено имъ будетъ" 1). Исторія, по Регламенту, представлялась веселой забавой для скучающихъ юношей. Мнвніе не высокое! Едва-ли оно хоть сколько нибудь могло располагать къ серьезному занятію исторіей. Въ частности изученію церковной исторіи не было отведено самостоятельнаго мъста въ школахъ, проэктированныхъ Өеофаномъ. Изученіе ея сливалось и смѣшивалось съ изученіемъ гражданской исторіи.

Дальнъйшій ходъ русскаго духовнаго просвъщенія показываеть, что школы, проэктированныя въ Регламентъ, прививались туго на русской почвъ; историческія и церковно-историческія науки долгое время остаются въ полномъ пренебреженіи. Черезъ 40 лѣтъ по изданіи Регламента Екатерина ІІ въ одной инструкціи Св. Суноду замѣчаетъ, что семинаристы не знаютъ ни исторіи церковной, ни исторіи гражданской <sup>2</sup>).

Въ второй половинъ XVIII въка нъкоторые болъе просвъщенные русскіе архіереи старались было заводить въ семинаріяхъ классы исторіи, но кажется безуспъшно. Московскій митрополитъ Платонъ въ шестидесятыхъ и семидесятыхъ годахъ XVIII-го стотътія дълаетъ личную попытку ввести общую исторію, т.-е. церковную и гражданскую въ кругъ наукъ любимой имъ и очень важной по ея научному значенію Троицкой Семинаріи, помъщавшейся въ Троице-

<sup>2)</sup> Знаменскаго. Духовныя школы въ Россіи, стр. 471. Казань. 1881.



<sup>1)</sup> Духовн. Регламентъ, стр. 40. М. 1776.

Сергіевой лавръ (на мъсть которой въ настоящее время находится Московская Духовная Академія). Ему удалось открыть необязательные курсы исторіи для всѣхъ семинаристовъ, желавшихъ по доброй волъ учиться этой наукъ. Но духъ времени, проникнутый схоластицизмомъ, не благопріятствовалъ успъху. Желавшихъ слушать и изучать исторію оказалось очень мало: трое изъ богословія, 5-ро изъ философіи и 5-ро же изъ риторики (богословіе, философія и риторика-это названія высшаго, средняго и низшаго классовъ тогдашней семинаріи). И послѣ митрополиту Платону не разъ приходилось напоминать, чтобы серьезнъе занимались исторіей. "Напоминается начальству семинаріиписалъ онъ-чтобы прилежное тщаніе им'ять, дабы ученики учены были и успъвали въ исторіи церковной и гражданской, ибо сіе наипаче человька просвыщенным двлаеть" (замъчаніе глубоко-справедливое). Но преподаватели, отдавая большую часть времени изученію обязательныхъ предметовъ, не соблюдали предписаній Платона, и исторія была въ заброс $^{1}$ ).

Такъ дъло шло до самаго конца XVIII въка, до времени царствованія Павла, когда по какому-то случаю обратили наконецъ вниманіе на печальное положеніе церковноисторической науки въ духовныхъ школахъ. Въ это время отъ Сунода предписано было: въ богословскомъ классъ тогдашнихъ семинарій и академій, которыя, нужно сказать, почти нисколько не отличались однъ отъ другихъ по своей программъ преподаванія, — изучать "краткую церковную исторію съ показаніемъ, какъ значилось въ сунодскомъ опредъленіи, "главныхъ эпохъ". Всъ науки, преподававшіяся въ семинаріяхъ и академіяхъ, разділены были на ординарныя, т.-е. болъе важныя, и экстраординарныя, т.-е. маловажныя. Первыя должны были изучать всв ученики, послъднимъ-же обучались по собственной охотъ. Къ этимъ экстраординарнымъ, обездоленнымъ наукамъ отнесены были и науки историческія. Притомъ на болве важные предметы

<sup>1)</sup> Смирнова, Исторія Троицкой Лаврской семинарін, стр. 332—3, 335. М. 1867.

изученія (съ тогдашней точки зрвнія) назначались утренніе часы уроковъ, а на менѣе важные предметы часы послъобъденные 1). Едва-ли нужно добавлять, что при такихъ условіяхъ церковная исторія ни мало не оживилась. Нѣкоторыя лица, стоящія во главѣ церковнаго правительства, вынуждены были втолковывать какъ семинарскому и академическому начальству, такъ и преподавателямъ: какимъ образомъ вести такую небывалую науку, какою представлялась церковная исторія. Въ настоящее время можно только удивляться тымъ скромнымъ требованіямъ, какія тогда предъявлялись касательно церковной исторіи. Въ началѣ XIX-го столѣтія, вышеупомянутый нами, митрополитъ Платонъ обращается съ следующей инструкціей въ знаменитую Славяно-Греко-Латинскую Академію: "ученикамъ философіи и богословія читать (т.-е. преподавать) исторію всеобщую. Экзаменовать каждый мізсяць одинъ разъ. Экзаменъ же не въ иномъ чемъ долженъ состоять, какъ въ испытаніи достопамятныхъ случаевъ: твердо-ли оные памятуютъ ученики. Ибо исторія ничего болъе не требуетъ, какъ чтобы ученики весьма памятовали, что читали, а въ особенности достопамятные въ церкви случаи. Сіи случаи напримъръ: когда христіанство началось? Гдъ апостолы проповъдывали? Какія были гоненія на христіанъ, и за что, и сколько, и къмъ? Какія были ереси, когда, отъ кого и какъ онъ были истребляемы? Какіе были соборы, помъстные и вселенскіе, по какому случаю и когда?" Какъ видимъ, эта академическая программа по церковной исторіи ничемъ не отличается отъ техъ, какія въ настоящее время можно встръчать даже въ институтахъ для учащихся дъвицъ. Замъчательно: Платонъ въ своей инструкціи дълаетъ еще такую прибавку: "не худо-бъ было-бы, ежелибы учениковъ еще испытывать: все ли они одобряють, или въ чемъ не сумнятся ли, или не делаютъ ли на что разумную критику (по части церковной исторіи). Въ такомъ случав сумнвнія объяснять, а разумную критику похвалять,

<sup>·</sup> ¹) Чистовича. Исторія Петербургской Духовной Академіи, стр. 103. 106. 109.



неблагоразумную же поправлять 1). Интересно было бы знать, откуда у прежнихъ академистовъ, изучавшихъ церковную исторію, могъ возникать критицизмъ, когда отънихъ требовалось только "памятованіе достопамятныхъ въисторіи случаевъ"; тѣмъ не менѣе этотъ параграфъ ин струкціи митрополита Платона заслуживаетъ нашего вниманія: имъ требовалось возбужденіе собственнаго разсужденія въ ученикахъ и выработка самостоятельнаго взгляда на историческія событія.

Какъ-бы то ни было вышеупомянутый указъ Сунода, появившійся въ самомъ концѣ XVIII вѣка, въ правленіе Павла, и предписывавшій ввести въ тогдашнихъ семинаріяхъ и духовныхъ академіяхъ изученіе по крайней мъръ "краткой церковной исторіи", не остался безъ накоторыхъ посладствій. Дівло не ограничилось тівмъ, что просвіщеннівйшіе архіереи, въ родѣ Платона, митрополита Московскаго, ревностно стали стараться о приведеніи въ исполненіе названнаго указа. Пришли къ мысли, что если введена церковная исторія въ кругъ наукъ, преподававшихся въ семинаріяхъ и академіяхъ, то непремізно должны быть и книги, по которымъ можно было бы изучать науку. Мысль эта раждалась совершенно естественно, потому что книгъ, по которымъ можно было бы изучать церковную исторію совсъмъ не существовало. Въ качествъ учебныхъ книгъ въ семинаріяхъ и академіяхъ употреблялись нѣкоторыя церковноисторическія сочиненія, написанныя на латинскомъ языкъ и обязанныя своимъ происхожденіемъ протестантскимъ богословамъ, значитъ, такимъ лицамъ, которыя могли писать только въ своихъ интересахъ и въ своемъ духв, и конечно несообразно требованіямъ русскихъ духовныхъ школъ. По такимъ руководствамъ учиться было затруднительно: одно нужно было сокращать и измънять, другое добавлять и исправлять. Работы при пользованіи этими книгами было много, а результатъ сомнителенъ и неопредълененъ 2). Оказы-

<sup>1)</sup> Смирнова. Исторія Славяно-Греко-Латинской Академін, стр. 296—7. М. 1855.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Liber Historicus (о ней рѣчь сейчасъ), р. 9—10; Смирнова. Ист. Троицк. Сем., 335.

валось, что необходимо имъть сочинение по общей церковной исторіи, написанное русскимъ и православнымъ человъкомъ. Такой человъкъ и въ самомъ дълъ нашелся. Разумъемъ Меоодія Смирнова (Меоодій-монашеское имя историка), питомца Славяно-Греко-Латинской Академіи, потомъ ректора Троицкой Семинаріи и Славяно-Греко-Латинской Академіи, наконецъ, архіерея въ разныхъ епархіяхъ (умеръ въ 1815 г.). Менодій принадлежить къ образованныйшимъ лицамъ своего времени. Митрополитъ Платонъ называлъ его "умомъ проницательнымъ и ученымъ" 1). Какъ профессоръ, этотъ ученый человъкъ пользовался большой славой и популярностію <sup>2</sup>). Частію по собственной иниціативъ, а частію по возбужденію со стороны духовнаго начальства, Меводій, отвізчая нуждамъ времени, різшился составить сочиненіе по общей церковной исторіи, которое должно было служить пособіемъ при изученіи названной науки. Но напечатанъ только одинъ томъ, написанный на латинскомъ языкъ и носящій заглавіе: Liber Historicus, съ поясненіемъ, что книга обнимаетъ исторію христіанской церкви первыхъ трехъ въковъ 3). Издана въ Москвъ, въ 1805 году. Вотъ первая книга у насъ, на Руси, по общей церковной исторіи, поставившая себъ цълію обозръть ходъ дълъ въ христіанской церкви за три первые въка. Какъ первая книга по нашей наукъ, она не можетъ не заслуживать памяти потомства. Замъчательно. что авторъ этого сочиненія--- Менодій Смирновъ, бывшій въ то время архіепископомъ Тверскимъ, за свой трудъ получилъ разомъ двъ монаршихъ награды: звъзду Александра Невскаго и брилліантовый крестъ на клобукъ 1). Указываемъ на это обстоятельство частію потому, что, какъ извістно, въ наше время никакихъ наградъ за ученыя сочиненія не полагается; а частію-и это главное-потому, что фактъ

<sup>4) &</sup>quot;Историч. Въстникъ", 1887, октябрь (въ статьъ: "Покушеніе на жизнь Менодія").



<sup>1)</sup> Чтен. въ Общ. люб. дух. просвъщ. 1877, часть III: матеріалы, стр. 54.

<sup>2)</sup> Смирнова. Ист. Троицк. Сем., 279.

в) Болъе полное заглавіе книги такое: Liber Historicus de rebus, in primitiva sive trium primorum et quarti ineuntis seculorum ecclesia Christiana... in 4—to.

этотъ очень громко свидътельствуетъ о искреннемъ и дъятельномъ желаніи самой верховной власти и высшаго начальства всячески поощрять разработку церковно-исторической науки. Видно, что сознаніе важности церковно-исторической науки начинаетъ значительно возрастать.

Считаемъ долгомъ сделать несколько краткихъ замечаній о достоинствахъ и недостаткахъ сочиненія Меоодія: Liber Historicus. Книга написана, несомнънно, очень учено. Авторъ перечиталъ все лучшее, что можно было найти въ то время въ иностранной литературъ по части изученія первыхъ трехъ въковъ христіанства 1). Но къ сожальнію, такъ какъ ученость автора была заимствована со стороны, то она составила, такъ сказать, лишь внѣшнюю принадлежность, внашнее украшеніе сочиненія. Ученость автора мало оживила его книгу. Въ ней много дъльныхъ разсужденій и хорошихъ объясненій; но рядомъ съ этимъ много такого, что сильно затемняетъ ея достоинства. Наприм., жизнь Господа Іисуса Христа изображена такъ сухо, что мы имъемъ предъ собой только конспектъ и больше ничего. Ереси первыхъ трехъ въковъ Менодій излагаетъ не въ систематическомъ, а хронологическомъ порядкъ, вслъдствіе чего выходить большая путаница; сообщение свъдъній объ еретикахъ напоминаетъ собой послужные списки. О церковныхъ писателяхъ изучаемой имъ эпохи Менодій говоритъ очень мало и недостаточно. У него нътъ ни раскрытія ученія св. Отцевъ, ни характеристики ихъ сочиненій. Говоря о причинахъ гоненій на христіанъ, онъ довольствуется указаніемъ лишь такихъ причинъ, о которыхъ говорятъ христіанскіе апологеты того времени. Безъ всякихъ основаній, исторіи гоненій авторъ отводитъ послѣднее мѣсто въ ряду явленій, имъ изучаемыхъ. Исторія Меоодія, ко вреду для своего дъла, захватываетъ кромъ исторіи въ собственномъ смыслъ и церковное право (канонику), и науку о богослуженіи (литургику) и ученіе объ отцахъ церкви (патристику). Отсюда, какъ естественное слъдствіе, сжатость изложенія,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. p. 13-80.

переходящая въ непріятную сухость стиля. Книга Меводія, тотчасъ по ея явленіи въ свъть, въ 1805 году, была введена въ качествъ учебнаго руководства по церковной исторіи въ Славяно-Греко-Латинской Академіи, гдв какъ и въ другихъ академіяхъ и даже семинаріяхъ въ то время преподаваніе велось еще на латинскомъ языкъ. Но по правдъ сказать: книга едва-ли хоть сколько-нибудь годилась для указанной цъли. Она предполагаетъ очень серьезную подготовку въ читателъ, какимъ не былъ тогдашній академистъ. Сочиненіе Меоодія неръдко отсылаетъ своего читателя за подробными разъясненіями того или другого вопроса къ сотнъ книгъ въ иностранной литературъ. Въ виду этого сочиненіе Меоодія могло быть полезно развъ для наставника церковной исторіи, да и то не для всякаго. Замътимъ еще, что книга наполнена полемикою противъ протестантовъ, вслъдствіе чего она теряетъ тонъ спокойнаго ознакомленія съ дівломъ 1). Въ ней неріздко встрівчаются разсужденія, которыя очевидно сильно интересовали самого историка, но которыя кажутся излишними для читателя <sup>2</sup>). Итакъ мы видимъ, что недостатковъ въ книгъ архіепископа Меөодія Смирнова было много-и неудивительно, если она въ свое время не встрътила сочувствія. И въ школь, и публикъ, и въ наукъ она скоро была полузабыта. Не было даже попытки перевести Liber Historicus на русскій языкъ, хотя церковно-историческая наука не можетъ у насъ похвалиться богатствомъ литературы и въ настоящее время. Все это мы говоримъ не для того, чтобы принизить нашего давняго сотоварища по наукъ: его достойное имя не забудется въ исторіи нашей науки; а чтобы указать, какъ мало удачи имъла первая попытка давняго русскаго ученаго насадить церковно-историческую науку на русской почвъ. Онъ слишкомъ поторопился. Еще много воды должно было утечь, прежде чемъ эта наука стала развиваться и крепнуть.

Прошли цълыя десятильтія прежде чъмъ наступили лучшія времена для церковно-исторической науки. Впрочемъ и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для примъра укажемъ: pag. 191. 217. 256-262.



<sup>1)</sup> См. выше, стр. 313-315.

въ первой четверти XIX-аго въка въ царствованіе Александра I-го мы встрвчаемъ замвтныя старанія надлежащей власти вызвать русскихъ богослововъ къ серьезному занятію такой важной въ системъ богословскаго образованія наукой, какою должна была сдълаться церковная исторія. Въ накоторомъ отношении эпоху въ развитии церковноисторической науки на Руси составляетъ тотъ уставъ семинарій и академій, который выработанъ былъ въ срединъ царствованія Александра I-го, уставъ Сперанскаго, такъ называемый по имени главнаго участника въ его редактированіи Михаила Михаиловича Сперанскаго, впослідствіи графа. Указанный уставъ Высочайше утвержденъ въ 1814 году, но вошелъ въ дъйствіе даже нъсколько раньше. Съ этого времени церковная исторія, какъ наука, получила болъе самостоятельный видъ и болъе прочное положение среди другихъ богословскихъ наукъ. Въ Академіяхъ положено было тогда преподавать церковную исторію въ посліздніе два года академическаго курса (академическій курсъ былъ тогда четырехъ-годичный, какъ и теперь), и притомъ преподавать до объда  $^1$ ), — до объда, т. е. изъ экстраординарныхъ, какою именовалась церковная исторія въ оффиціальныхъ сферахъ еще въ концѣ XVIII въка, наука эта возведена въ рангъ ординарныхъ. Несомнънное повышеніе! А главное-въ мотивированномъ проэктв академическаго устава 1814 года церковная исторія необинуясь названа возвышеннымъ именемъ: "общаго святилища", т. е. какъ-бы всемірнаго храма. Отъ преподаванія и изученія церковно-исторической науки въ академіяхъ, при этомъ, потребовали такихъ качествъ и свойствъ, которыя назадъ тому десять лътъ до этого времени и во снъ никому не снились. Проэктъ Академическаго устава выражаетъ требованіе, чтобы въ духовныхъ академіяхъ излагалась ни больше, ни меньше какъ философія исторіи. Именно говорилось: "науки историческія могутъ имъть двъ цъли и потому въ двухъ разныхъ отношеніяхъ должны быть преподаваемы. Первая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чистовича. Ист. Петерб. Акад., 170. 211. 268.



цъль историческаго изученія состоить въ томъ, чтобы каждое происшествіе, замъчательное въ событіяхъ міра, умъть отнести къ своему времени и мъсту и связать съ обстоятельствами современными.. Сей предметъ обыкновеннаго ученія исторіи. Вторая цізль, высшая и несравненно полезнъйшая, состоитъ въ томъ, чтобы въ связи происшествій открыть успахи нравственности; постепенное шествіе (т. е. прогрессъ) человъческаго разума и различныя его заблужденія, судьбы ложныхъ религій и преуспъяніе единой истинной — христіанской. Всв сій умозрвнія въ связи ихъ составляють то, что называется собственно философіей исторіи. Какъ историческія науки (т. е. церковная и гражданская исторія вмість) въ первомъ отношеніи составляють предметъ низшихъ училищъ (т. е. семинарій), то истиннымъ предметомъ академическаго ученія — заявляется въ нашемъ документъ — должна быть философія исторіи 1). Таковъ по разъясненію составителей устава "необыкновенный предметъ обученія исторіи" въ академіяхъ въ отличіе отъ обыкновеннаго, которому отводилось мъсто въ семинаріяхъ. Дъйствительно, это былъ необыкновенный предметъ преподаванія, потому что онъ долженъ былъ изумлять тогдашнихъ малоученыхъ богослововъ, почти вовсе незнакомыхъ съ наукой исторической, пріобыкшихъ почивать на схоластической латыни, не имфвшихъ яснаго понятія о западной наукъ и ея успъхахъ. Потребовали теперь философіи исторіи отъ такихъ наставниковъ, которымъ назадъ тому десять лътъ нужно было втолковывать, что такое церковная исторія вообще, какъ нужно учить ей, которыхъ знакомили — словомъ, съ азами науки (какъ это дълалъ митрополитъ Платонъ). Само по себъ понятно, что подъ сънію академическаго устава 1814 года никакой философіи исторіи не процвѣло.

На самыхъ же первыхъ порахъ оказалось, что и нътъ никакого русскаго учебника, по которому можно было бы знакомить учащихся съ элементами церковно-исторической



<sup>&#</sup>x27;) Чистовичъ, стр. 210. 213.

науки. Книга архіепископа Менодія, хотя и составляла новинку для разсматриваемаго времени (не исполнилось еще и десяти лътъ со времени появленія ея въ свътъ), но однако она не годилась для учебника: она обнимала, какъ мы знаемъ, только небольшую часть церковной исторіи и имъла антипедагогическій характеръ. — Вышло приказаніе составить учебное руководство по церковной исторіи и Иннокентій Смирновъ (монашеское имя нашего историка), впослѣдствіи епископъ Пензенскій, составилъ второпяхъ (тогда вообще любили очень спѣшить) книгу, озаглавляющуюся: "Начертаніе церковной исторіи отъ библейскихъ временъ до XVIII въка", въ двухъ томахъ. Сочиненіе вышло въ 1817 году, въ Петербургв. "Начертаніе" Иннокентія въ продолжение полустольтія и было оффиціальнымъ учебникомъ въ академіяхъ и семинаріяхъ, а потому выдержало множество изданій. И это вмісто всякой другой философіи исторіи!

Остановимся на нъсколько минутъ нашимъ вниманіемъ на трудъ Иннокентія Смирнова. Иннокентій получилъ образованіе въ Троицко-Лаврской Семинаріи, по курсу наукъ стоявшей тогда не ниже Славяно-Греко-Латинской Академіи, кончивъ ученіе въ 1806 году. А въ 1812 году его вызвали въ Петербургъ и назначили профессоромъ церковной исторіи въ тамошней духовной Академіи. Затъмъ Иннокентій быль ректоромь петербургской семинаріи, продолжая оставаться и профессоромъ по церковной исторіи въ академіи. Въ 1814 году удостоенъ степени доктора богословія раздкостное и исключительное отличіе въ та времена. Наконецъ его возвели въ санъ архіерейскій, назначивъ епископомъ Пензенскимъ, но недолго длилась его жизнь послѣ этого назначенія. Онъ умеръ въ 1819 году, имѣя всего 35 літъ. Онъ сділался жертвой своего непомірнаго ученаго трудолюбія.

Сочиненіе Иннокентія— "Начертаніе церковной исторіи" есть ничто иное какъ его академическія лекціи, которыя по отпечатаніи ихъ были введены въ качествъ учебника въ среднихъ и высшихъ духовныхъ школахъ. Трудъ этого исто-

рика далекъ отъ совершенства; но въ положеніи Иннокентія не было условій, благопріятствовавшихъ должному успъху дъла: онъ писалъ свою исторію не потому, что чувствовалъ себя вполнъ обладающимъ нужными для этого знаніями, а потому что такого дізла требовало отъ него духовное правительство. "Начало сего труда — говоритъ авторъ въ предисловіи къ "Начертанію", есть единственно воля и расположеніе (т. е. распоряженіе) начальства". Этимъ сказано многое, если не все. Конечно, начальство можетъ заставить начертать книгу, но оно не можетъ какъбы по дъйствію волшебнаго жезла вдругъ создать науку. Наука постепеннымъ, медленнымъ путемъ приходитъ къ самосознанію, искусственно же ее нельзя насадить — въ надеждь, что она вдругъ вырастетъ. И самъ Иннокентій скромно сознавалъ, что написанное имъ далеко отъ идеала истинной науки. Въ томъ же предисловіи онъ говоритъ: "сіе начертаніе писано для исторической канедры въ духовномъ училищъ (т. е. академіи и семинаріи) и потому не можетъ удовлетворять любопытству, ищущему открытія историческихъ тайнъ или подробностей о церковныхъ происшествіяхъ въ собственной ихъ полнотъ". Отсюда видно, что авторъ "Начертанія" хорошо сознавалъ, какъ далекъ былъ его трудъ отъ требованій серьезной науки, къ которой стремится "ищущій открытія историческихъ тайнъ". Да и какого открытія историческихъ тайнъ или какихъ "подробностей о церковныхъ происшествіяхъ (какъ выражается авторъ) въ собственной ихъ полнотъ сталибы мы требовать отъ Иннокентія, который послів очень не многольтняго занятія церковной исторіей въ Академіи въ какихъ нибудь два года написалъ двухтомную книгу значительнаго объема и разносторонняго содержанія?

Сочиненіе Иннокентія во многомъ не самостоятельно. Авторъ широкою горстью черпалъ содержаніе своего труда изъ произведеній двухъ нѣмецкихъ протестантскихъ историковъ: Шпангейма, жившаго въ концѣ XVII вѣка, и Вейсмана — въ началѣ XVIII-го. Обратимъ кстати вниманіе на то, что эти ученыя пособія нашего историка появились на

сотню літь раньше его времени. Въ особенности обильно Иннокентій пользовался Вейсманомъ. Онъ, не церемонясь, выписываетъ целыя тирады изъ труда немецкаго ученаго. Мало того: онъ иногда цъликомъ списываетъ и самыя заглавія разныхъ отдъловъ, встръчающіяся у Вейсмана, сохраняя всв особенности языка и не пренебрегая его цввтистымъ красноръчіемъ 1). Само собой понятно, что Иннокентію не до того было, чтобы критически провърять результаты, добытые нъмецкими учеными; и потому хоть и ръдко нашъ историкъ говоритъ такъ, какъ будто-бы онъ былъ не православный, а протестантскій писатель <sup>2</sup>). Сочиненіе Иннокентія впослѣдствіи многими и много разъ исправлялось, но сколько нибудь значительныхъ улучшеній въ немъ не было сдълано. То, что привноситъ нашъ авторъ отъ себя въ сочиняемое имъ по нъмецкимъ образцамъ произведеніе, — это не отличалось большими достоинствами. Такъ, если Иннокентій пользуется, какъ историческимъ источникомъ, разсказомъ объ Алексвъ Божьемъ человъкъ, то одобрить его за это нельзя. Изложеніе книги сухое и мертвенное. Хорошо по крайней мъръ то, что книга была написана по русски, а не по латыни. Вообще въ научномъ отношеніи сочиненіе Иннокентія стоитъ много ниже прежде разсмотръннаго нами сочиненія Менодія.

Свое полное значеніе "Начертаніе" Иннокентіево имѣетъ въ томъ отношеніи, что это доселѣ единственное у насъ серьезное сочиненіе, описывающее почти всю исторію церкви. Какъ учебникъ по церковной исторіи оно замѣчательно тѣмъ, что это такой учебникъ, какихъ не пишутъ по этому предмету въ наше время: со всѣмъ научнымъ аппаратомъ, со ссылками на источники и пособія, съ замѣчаніями критическими и вообще научными. Въ послѣднемъ отношеніи книга Иннокентія походитъ на учебники по церковной исторіи, какіе существуютъ лишь на Западѣ.

<sup>2)</sup> См. его замъчанія о свв. Іустинъ, Өеофилъ антіох., Иринеъ и объ источникахъ для исторіи ересей. Стр. 16. 18—19. 51. Изданіе седьмое. М. 1849.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 300—301.

Раньше мы упоминали, что книга Иннокентія, какъ учебникъ сослужила пятидесятильтнюю службу въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Но спрашивается: если самъ Иннокентій при составленіи книги пользовался такими учеными пособіями, которымъ истекла стольтняя давность, то насколько должны были устарьть результаты книги еще чрезъ 50 льтъ? И какими свъдъніями обладали студенты академій, учась по книгъ, которая отстала отъ науки на полтораста льтъ?

Во всякомъ случав, разсуждая объ академическомъ уставв 1814 года или уставв Сперанскаго, — а это мы теперь и двлаемъ, нельзя не сказать, что однимъ изъ первыхъ его плодовъ по части нашей науки было появление въ свътъ вотъ этой, разсматриваемой нами, книги "Начертанія" Иннокентія, епископа Пензенскаго.

Подъ режимомъ устава 1814 года наши академіи, а съ ними и церковно-историческая наука прожили болъе, чъмъ полустольтній періодъ времени — до 1869 года, когда появился новый уставъ Академіи. Можно-ли что и что именно ставить въ заслугу устава 1814 года, если разсматривать его по отношенію къ нашей наукъ? Уставъ этотъ, нужно отдать ему честь, былъ очень эластиченъ. Сохраняя свои основы, онъ однакожъ могъ претерпъвать очень существенныя измъненія. Такія измъненія коснулись и постановки церковно-исторической науки въ академіяхъ-и притомъ въ благопріятномъ для этой науки смысль. Въ самомъ дъль, слъдя за судьбой указаннаго Устава, мы съ удовольствіемъ замъчаемъ: какъ мало по малу, съ теченіемъ времени, при дъйствіи этого Устава значительно разрасталась наша наука, какъ предметъ академическаго преподаванія. Въ самомъ началѣ Уставъ ввелъ въ академіяхъ только одну канедру для изученія церковной исторіи; но конечно этого слишкомъ мало для такой фундаментальной богословской науки, какъ церковная исторія. Нужда расширенія академическаго преподаванія этой науки, чіть даліве шло время, тіть болъе чувствовалась. — И вотъ въ 40-хъ, 50-хъ и 60-хъ годахъ при дъйствіи все того же Устава, одна церковно-

историческая канедра постепенно раздѣлилась на четыре самостоятельныя канедры; кромѣ канедры по древней церковной исторіи — этой важнѣйшей отрасли церковно-исторической науки, появились канедры: библейской исторіи, русской церковной исторіи и новой церковной исторіи Запада 1). Ученыхъ силъ въ академіи, назначаемыхъ на разработку нашей науки, прибыло.

Какихъ же успъховъ достигла церковно-историческая наука при дъйствіи разсматриваемаго Устава? Что касается щкольнаго изученія ея, то діло это, по крайней мірт къ концу періода, было поставлено на значительную высоту. Методы улучшились; взгляды стали глубже и серьезнъе; интересъ къ ней возросъ; засвътились надежды. Въ этомъ отнощеніи и въ послѣдующее время школа едва-ли сдѣлала какое-либо поступательное движеніе. Дізпо школьнаго изученія нашей науки было уже налажено очень хорошо. Недоставало однакожъ одного и самаго важнаго: нужно было, чтобы церковно-историческая наука перешагнула за предълы школы и стала элементомъ общественнаго значенія; конечно, для науки въ этомъ случав есть только одинъ путь — путь взаимообщенія школы съ окружающимъ ее міромъ посредствомъ печати. Но этотъ путь въ разсматриваемое время еще почти не былъ найденъ нашей наукой. Наша наука обязана была давать отчеть о своей дъятельности только предъ начальствомъ, а ничуть не предъ обществомъ. Какъ извъстно, обычный способъ, которымъ школа проявляетъ взаимообщеніе съ окружающимъ ее міромъ и посредствомъ котораго даетъ обществу отчетъ о своей дъятельности — это публикованіе результатовъ ея ученой дъятельности путемъ печати, - короче: печатаніе диссертацій на ученыя степени, печатаніе въ интересахъ общественной критики, которая должна исправлять недостатки и недочеты узко-спеціальной школьной критики. Но этого обычнаго способа взаимообщенія школьнаго и внѣ-школьнаго міровъ не существовало въ академіяхъ, построенныхъ

<sup>1)</sup> Смирнова. Исторія Моск. Дуж. Академіи. М. 1879.



по уставу 14 года. Диссертаціи на ученыя степени здівсь писались, и въ рукописномъ видъ подвергались профессорской критикъ, но не печатались для всеобщаго свъдънія. Школа была училищемъ въ узкомъ смыслъ слова. Подобно прочимъ богословскимъ наукамъ и церковная исторія не заявляла о ея научныхъ результатахъ предъ обществомъ: церковно-историческихъ диссертацій, писанныхъ на ученыя степени, печатать не требовалось. Видно, что стражи богословской науки боялись пускать ее далеко отъ себя: она казалась имъ еще неопытною, незрълою, способною сбиться съ пути, способною скоръе уронить свою репутацію, чъмъ зарекомендовать себя съ лучшей стороны. Правы ли были стражи, разсуждая такъ: дъло для насъ не важное. Важенъ самый фактъ... Если школа не имъла способа входить во взаимообщение съ окружающимъ міромъ, указаннымъ обычнымъ путемъ, то также мало склонна была она оповъщать внъшкольный міръ о результатахъ своей научной дъятельности — необязательными способами — въ формъ необязательно написанныхъ въ интересахъ науки и народнаго просвъщенія книгъ, изданія журналовъ и т. п. Если стражи богословской науки боялись за ея репутацію и не признавали нужнымъ печатать богословскія диссертаціи, то сама школа, еще мало увъренная въ своихъ силахъ-опасалась входить во взаимообщение съ нешкольнымъ міромъ посредствомъ печатанія книгъ необязательнаго характера, изданія журналовъ на свой страхъ и т. п. Богословы того времени книгъ печатали очень мало, журналовъ издавали еще меньше. Церковно-историческая наука въ этомъ отношеніи раздъляла общій жребій. Можно сказать даже: она еще болье пріучалась къ смиренію, чемъ другія богословскія науки, потому что она считалась второстепенной богословской наукой. Встръчались тогда такіе случаи: профессоръ академіи, дълаясь ректоромъ ея, если онъ раньше преподавалъ Церковную исторію, долженъ былъ по принятіи ректуры бросить преподаваніе этой науки и замізнить ее догматическимъ богословіемъ. Очевидно, въ данномъ случав ректору давалось преподаваніе высшей науки, т. е. науки высшаго ка-

чества, взамънъ науки низшаго достоинства. Лучшимъ, даровитъйшимъ студентамъ академіи темы для сочиненій на ученыя степени преимущественно предлагались по догматическому богословію, а стнюдь не по исторіи. Церковную исторію тогда смиряли; неудивительно, если она при такихъ условіяхъ и сама смирялась. А потому книги церковно-историческаго содержанія являлись крайне різдко. Богословскіе журналы, которыхъ въ теченіе этого періода было очень немного, не гнались за статьями по вопросамъ церковно-исторической науки. Если же одинъ изъ старъйшихъ богословскихъ журналовъ: Христіанское Чтеніе (издававшійся при Петербургской Академіи) и велъ на своихъ страницахъ отдълъ, подъ заглавіемъ "Духовная исторія", то въ этомъ отдълъ, хотя и давалось мъсто статьямъ церковноисторическаго содержанія, но въ нихъ церковная исторія разсказывалась для общаго назиданія, а не изучалась сообразно требованіямъ науки и научной критики.

Одно можно утверждать, именно то, что при дъйствіи Устава 14 года церковная исторія заняла прочное м'єсто въ ряду другихъ богословскихъ наукъ, а въ связи съ этимъ равно и то, что въ это время положено начало научной обработки разсматриваемой науки, въ нашей, тогда очень небогатой, духовной печати. Впрочемъ, если бы насъ заставили перечислить всъхъ ученыхъ, положившихъ начало обработки нашей науки въ печати въ разбираемое время, то мы не въ состояніи были бы найти много, лицъ подобнаго рода; но во всякомъ случаъ упомянули бы имя знаменитаго ученаго протојерея Александра Васильевича Горскаго, сначала профессора, а потомъ ректора Московской Духовной Академіи († 1875 г.), — Горскаго, въ теченіе 30 лътъ съ большимъ успъхомъ занимавшаго канедру церковной исторіи въ названной Академіи и стяжавшаго себъ почтенную славу не въ рядахъ только однихъ спеціалистовъ. Къ сожальнію, я не могу назвать ни одного сочиненія Горскаго, которое давало бы ему особенно видное мъсто среди людей, занимающихся нашей наукой; такого сочиненія нѣтъ у Горскаго; но за то несомнънно онъ былъ глубокій зна-

токъ и преданнъйшій адептъ нашей науки. Благодаря вотъ этому-то Горскій имълъ непомърно большое вліяніе на складъ научной жизни Московской Академіи, такъ что Московскую Духовную Академію, по господствующему въ ней ученому духу, съ полнымъ правомъ можно именовать Академіей церковно-исторической науки 1). Подлѣ имени Горскаго можно упомянуть и еще два имени: Филарета, архіеп. Черниговскаго († 1866 г.) и преосвящ. Порфирія Успенскаго († 1885 г.), — этихъ двухъ ученыхъ, воспитавшихся въ эпоху дъйствованія устава 1814 года, и по своимъ научнымъ пріемамъ и симпатіямъ, принадлежавшихъ преимущественно этимъ временамъ. Оба они положили прочное начало развитію серьезной церковно-исторической науки, хотя энциклопедизмъ ихъ учено-богословскихъ работъ, желаніе обработать своими руками многія богословскія науки заразъ — не дали имъ возможности сдълаться спеціально историками, несмотря на то, что сюда больше всего склоняли ихъ и любознательность, и ученый инстинктъ.

Замъчательно, что какъ время, когда происходило введеніе въ дъйствіе устава 1814 года, ознаменовано было появленіемъ церковнаго историка, принявшаго на себя обработку общей церковной исторіи и какъ бы намъчавшаго путь дальнъйшаго развитія этой науки — разумъемъ епископа Иннокентія, такъ и послъдніе годы жизни разсматриваемаго устава тоже дали намъ церковнаго историка съ достаточно широкими планами. Говоримъ о профессоръ Петербургской Академіи Чельцовъ, который какъ-бы хотълъ подвести итоги знаній, эрудиціи и успъховъ, достигнутыхъ только-что протекшимъ полустольтіемъ въ области церковноисторической науки. Названный профессоръ, принимаясь за свое дъло, чувствовалъ какъ онъ самъ заявлялъ, "настойчивую необходимость" сдълать подобное дъло; но вмъстъ съ тъмъ онъ сознавалъ всю "трудность для одного лица въ

<sup>1)</sup> См. сборникъ: "Прот. А. В. Горскій въ воспоминаніяхъ о немъ Московской дух. Академіи въ 25-ю годовщину со дня его смерти". Сергіевъ Посадъ, 1900. Здѣсь между прочимъ помѣщена и наша статья объ А. В. Горскомъ (стр. 195—222).



скоромъ времени представить опытъ цѣльнаго и самостоятельнаго изложенія церковной исторіи  $^{*}$   $^{1}$ )—и это послѣднее признаніе вполнѣ оправдалось на немъ, хотя онъ можетъ быть этого и не ожидалъ.

Иванъ Васильевичъ Чельцовъ, воспитанникъ Петербургской Духовной Академіи, въ этой же Академіи въ продолженіе 30 лѣтъ былъ профессоромъ общей церковной исторіи. Это былъ человѣкъ талантливый, ученый, многознающій, съ отзывчивою душею и съ сердцемъ открытымъ для воспріятія истины. Онъ умеръ въ 1878 году.

Предпринявъ изданіе церковно-историческаго курса, Чельцовъ въ 1861 году напечаталъ, какъ выражается самъ онъ, "отрывокъ своихъ лекцій" 2), проще говоря первый томъ "Исторіи христіанской церкви", обхватывающій, кромѣ краткаго описанія жизни Іисуса Христа и дізтельности апостоловъ съ нѣкоторыми предварительными замѣчаніями общаго содержанія—исторію распространенія христіанства во ІІ и III въкъ и исторію гоненій на христіанъ въ это-же время съ присоединеніемъ свідіній о борьбі церковныхъ писателей этого же періода — съ языческими писателями, направлявшими свою рачь противъ христіанства. Другими словами: томъ первый исторіи Чельцова обнимаеть собою часть первоначальнаго періода христіанства, т. е. эпохи первыхъ трехъ въковъ. За этимъ первымъ томомъ, по намъренію Чельцова, долженъ былъ последовать рядъ томовъ, или "отрывковъ", какъ предпочитаетъ выражаться авторъ. Но никакого продолженія труда Чельцова не послѣдовало. Профессоръ Петербургской Академіи ограничился указаннымъ первымъ томомъ. Такимъ образомъ предпріятіе ученаго профессора почему-то остановилось, едва начавшись.

Къ сожалѣнію, и по своимъ достоинствамъ произведеніе Чельцова не можетъ быть поставлено высоко. Въ предисловіи къ своему труду авторъ указываетъ два качества изданной имъ части—самостоятельность и православность.



<sup>1)</sup> Предисловіе въ его "Исторіи христіанской церкви". Т. І-й, Петерб., 1861.

<sup>2)</sup> См. тамъ же.

Прежде всего замътимъ на это: мы не совсъмъ понимаемъ по какому побужденію въ числь качествъ своей книги авторъ указываеть ея православность. Само-собой разумъется, что православные историки писали, пишутъ и могутъ писать только въ православномъ духѣ, пока они остаются въ лонъ православія. Что касается самостоятельности, то этого качества мы почти не усматриваемъ въ книгъ Чельцова. Книга написана подъ сильнымъ вліяніемъ церковно-историческаго труда извъстнаго нъмецко-протестантскаго историка Августа Неандера; по мъстамъ нашъ авторъ просто копируетъ нѣмецкій подлинникъ. Для насъ не совсѣмъ понятно, какимъ образомъ свой подражательный и неоригинальный трудъ Чельцовъ рѣшился назвать самостоятельнымъ руководствомъ 1). Какая же эта самостоятельность, когда, взявши въ руки церковную исторію Неандера, легко составить себъ понятіе: что Чельцовымъ прямо взято изъ нѣмецкаго историка, что прибавлено или убавлено, что измънено или подцвъчено по сравненію съ оригиналомъ; --- когда вообще мы безъ особеннаго труда отыскиваемъ красную нить, которой держится русскій историкъ, и которую, какъ оказывается, онъ не самъ спрялъ, а призанялъ со стороны? Но нътъ надобности распространяться о такомъ трудъ, который имъетъ немного достоинствъ, и который окончился на первомъ томъ вивсто ожидаемаго десятка томовъ. Почему Чельцовъ не продолжалъ своего труда, мы не знаемъ. Возможно, что онъ почувствовалъ: какъ недостаточно приготовленъ онъ для такого предпріятія, какъ составленіе общей церковной исторіи; возможно и то, что автору самому же и притомъ скоро наскучило такое дъло, какъ передълывание чужого труда столь извъстнаго и столь доступнаго для каждаго, кто хотълъ бы ознакомиться съ нимъ.

Вообще, если Чельцовъ имълъ въ виду какъ-бы подвести итоги сдъланному въ области науки церковно-исторической у насъ и на западъ — въ его время, то нашего историка постигла полная неудача: предначатый имъ трудъ никого



<sup>1)</sup> См. выше, стр. 374.

удовлетворить не могъ, самъ же авторъ не показалъ должной энергіи въ преследованіи своей цели и выполненіи своей задачи. И такимъ образомъ историкъ достаточно засвидътельствовалъ на собственномъ примъръ, что наша церковно-историческая наука во весь періодъ дъйствованія устава 1814 года не достигла не только большихъ, но даже и скромныхъ успъховъ. Должно замътить, что если такой талантливый, многосвъдущій и чуткій, что касается истины, человъкъ, какъ Чельцовъ, вздумавшій обозръть прошедшія судьбы общей-церковной исторіи, потерпълъ крушеніе; то кто же другой изъ его современниковъ препобъдилъ бы трудности и вышелъ бы побъдителемъ, ставъ на его мъстъ? Думаемъ, что пожалуй — никто. Церковноисторическая наука, въ разсматриваемый періодъ, въ качествъ предмета школьнаго преподаванія сдълала несомнънные успъхи; но ей недоставало ни зрълости, ни творчества въ качествъ науки, которая должна лидти рука-объруку съ дъйствительной наукой, издавна упрочившейся и поднявшейся на значительную высоту въ наиболъе культурныхъ европейскихъ странахъ.

Безспорную эпоху въ развитіи церковно-исторической науки у насъ, въ Россіи, составляетъ новый уставъ Духовныхъ Академій, изданный и введенный въ дъйствіе въ 1869 году. Это такъ называемый въ публикъ Макаріевскій уставъ, именуемый такъ потому, что иниціаторомъ и главнымъ редакторомъ его былъ высокопросвъщенный Макарій, впослѣдствіи митрополить Московскій. Уставъ 69-го года въ высшей степени благопріятно отозвался на положеніи церковно-исторической науки, значеніе этой науки поднялось. Всъ науки академическаго курса, по этому уставу, распредълены были на три отдъленія; въ числъ ихъ появилось и церковно-историческое. Студенты, записавшіеся на это отделеніе, почти исключительно въ теченіе четырекъ лътъ стали заниматься историческими науками. Понятно, какое следстве должно было вытекать отсюда. Вскоръ это отдъленіе въ нъкоторыхъ академіяхъ, наприм., въ Московской, сдълалось самымъ популярнымъ и пере-

полнилось слушателями. Но важнъе всего то, что разсматриваемымъ уставомъ введено правило, чтобы степень магистра богословія давалась только за печатное сочиненіе, публично защищенное обычно-принятымъ порядкомъ. А что касается степени доктора богословія, то эту степень стали теперь присуждать (и конечно за печатныя сочиненія) въ академіяхъ, а не въ Синодъ, какъ было раньше, а не въ Синодъ, - говоримъ, - гдъ этой степени удостоивались ученые люди только въ ръдкихъ и исключительныхъ случаяхъ. Короче сказать: въ Академіяхъ введены были по части пріобрътенія ученыхъ степеней совершенно такіе же порядки, какіе существовали и существують въ русскихъ Университетахъ. Это сильно двинуло впередъ церковно-историческую науку. Появилось значительное число какъ магистерскихъ, такъ и докторскихъ ученыхъ диссертацій по вопросамъ церковно-исторической науки. Даже представители двухъ остальныхъ отдаленій въ академіяхъ—не историки—начали выбирать для своихъ ученыхъ работъ темы преимущественно съ историческимъ оттънкомъ или основой. - Появилась церковно-историческая литература и стала заполнять ту пустоту, которая до сихъ поръ такъ непріятно давала себя чувствовать въ этой области. Въ нашихъ духовныхъ журналахъ, число которыхъ около означеннаго времени значительно увеличилось — стало появляться много церковно-историческихъ статей, иногда очень ценныхъ. Публика, читающая духовные журналы, замътно начала отдавать свое внимание этимъ статьямъ предпочтительно предъ статьями по другимъ отраслямъ богословскихъ знаній; вслѣдствіе чего въ журналахъ стали отводить все болъе и болъе мъста статьямъ перваго рода. Должно обратить вниманіе и на самый характеръ той церковно-исторической монографической литературы, которая появилась поль вліяніемъ академическаго Устава 69-го года, и на характеръ тъхъ церковно-историческихъ статей, которыми главнымъ образомъ съ этого же времени стали наполняться наши духовные журналы. Указанная литература и статьи пріобрѣли характеръ разнообразія. Появились неодинаковыя направленія въ разработкъ и уясненіи тъхъ или

другихъ церковно-историческихъ вопросовъ. Если прежде всв сочиненія церковно-историческаго содержанія писались по одному шаблону и представляли собой утомительную униформу, то теперь, какъ мы сказали, разнообразіе заняло мъсто прежняго однообразія. Точки зрънія стали опредъляться не предметомъ, о которомъ говорятъ, а тъми лицами, которыя пишуть объ этихъ предметахъ. Сдълалось возможнымъ по самому писателю, независимо отъ предмета, о которомъ онъ пишетъ, угадывать: какъ онъ напишетъ, съ какихъ сторонъ возьметъ предметъ, и куда склонятся его симпатіи и антипатіи. Появилось — повторяемъ — то, что принято называть направленіемъ. Но, конечно, дізло не дошло до того, чтобы возникли такъ называемыя ученыя школы на манеръ западныхъ-римско-католическихъ и протестантскихъ. Въ разработкъ нашей науки появился также скепсисъ, столь мало обычный въ богословскихъ наукахъ, не тотъ скепсисъ, который служитъ выраженіемъ недовърія къ собственнымъ силамъ и вообще болъзненнаго состоянія духа, а тотъ, который не самообольщается, ничего не хочетъ преувеличивать, а довольствуется дозой истины вмѣсто "возвышающаго насъ обмана", и который есть выраженіе бодраго душевнаго состоянія, словомъ такой скепсисъ, который одинъ извъстный русскій писатель изъ числа нашихъ святителей назвалъ "здравымъ, а не чахотнымъ" (т.-е. не чахоточнымъ), и который (скепсисъ), по сознанію этого же писателя, долженъ расшифрировать церковно-историческія легенды и отыскивать здъсь зерно истины 1). Вотъ что мы видимъ. Ничего такого раньше не было. Новая церковноисторическая литература въ большинствъ случаевъ стала въ отрицательныя отношенія къ прежней церковно-исторической литературъ, правда очень бъдной, но исполненной претензіями, свойственными бъдности. Идеалы научные много

<sup>1)</sup> Это слова преосвящ. Порфирія: "я слышу этоть повелительный голось и внимаю ему, потому что это голось сомнівнія здороваго, а не чахотнаго. Я обсуждаю преданіе съ научной неодносторонностію и изрекаю сущность правды, оповіщенной намъ легендарно". Труды Кіевск. Дух. Академ., 1874, Іюнь, 443.

измънились. Между учеными церковными историками стали завязываться литературные споры, часто очень интересные и вовсе не безплодные, — споры, о которыхъ раньше и помину не было и которые прежде вообще считались признакомъ дурного тона и отнюдь не поощрялись. Литературные борцы стали расходиться по окончаніи битвы, не подавая другъ другу руки примиренія, —и это никого не удивляло. Сколько-нибудь замфчательное церковно-историческое сочинение тотчасъ послѣ своего появления вызывало критику, неръдко неумъренную критику, оно дълалось иногда предметомъ ожесточенныхъ нападокъ. И это, конечно, не худо, а хорошо. Еще Дидро говорилъ: "горе тому сочиненію, которое не вызываетъ раскола во мнѣніяхъ 2). — Но довольно и того, что мы сказали о значеніи академическаго Устава 69 года. День появленія въ світь этого устава можно считать днемъ дъйствительнаго нарожденія церковноисторической литературы у насъ въ Россіи; съ этого же времени церковно-историческая наука вышла за стъны учебныхъ заведеній, и сдълалась явленіемъ общественнаго значенія, хотя это значеніе и до сихъ поръ не такъ велико, какъ это было бы желательно.

Немного раньше изданія Устава Академіи 69-го года, какъ извѣстно, появился новый Уставъ и для нашихъ Университетовъ. Это было въ 1863 году. Уставъ этотъ достопамятенъ въ исторіи нашей науки. Имъ впервые внесена въ кругъ предметовъ преподаванія на историко-филологическомъ факультетъ — и исторія Церкви. Такой кафедры раньше въ университетахъ не существовало. Спрашивается: чѣмъ, какими побужденіями можно объяснить появленіе въ университетахъ такой чисто-богословской дисциплины, какъ исторія Церкви, такой дисциплины, которая въ западныхъ Университетахъ обыкновенно называется историческим богословіємо? Въ отвѣтъ на вопросъ приходится слышать неодинаковыя мнѣнія. Одни думаютъ, что Церковная исторія введена въ программу университетскаго образованія, выра-

<sup>1)</sup> Malheur à l' ouvrage, qui n' excite point de schisme.



жаясь фигурально-, для оздоровленія корней, для предохраненія отъ суемудрія візка сего. Но нельзя раздізлять такого мнѣнія. Въ самомъ дѣлѣ, если-бы церковно-историческая наука была введена въ университетахъ вследствіе сейчасъ указаннаго мотива, то ее не заперли бы на историко-филологическомъ факультетъ, всегда и вездъ не богатомъ слушателями, а сдълали бы ее обязательнымъ предметомъ наравнъ съ "Православнымъ богословіемъ". Да и университетскій Уставъ 1863 года, появившись при министръ Головнинъ, насколько извъстно, не преслъдовалъ утилитарныхъ целей, въ роде техъ, на которыя указываетъ разбираемое нами мнъніе. Другіе думаютъ, что Уставъ 63-го года ввелъ подобнаго рода новый научный предметъ въ университетскую программу ради того, чтобы доставить этой полезной наукъ болъе удобныя для ея развитія условія, поставить ее въ среду, чуждую всякой сколастики и догматической зависимости. Съ такимъ мнѣніемъ, пожалуй, можно было бы согласиться, такъ какъ оно гармонируетъ съ характеромъ Устава 63-го года; но мы встръчаемся съ серьезнымъ препятствіемъ, которое мѣшаетъ намъ вполнѣ принять это мнаніе. Если бы уставъ дайствительно руководился указаннымъ мотивомъ, то онъ постарался бы освободить эту науку отъ прежнихъ вліяній на нее. Но ничего такого не сдълано. Церковная Исторія должна преподаваться въ университетахъ лицами, непременно вышедшими изъ духовной школы. Университеты признаны не компетентными создавать профессоровъ церковно-исторической науки. Наиболъе въроятнымъ намъ представляется такой мотивъ по разсматриваемому вопросу: Церковная исторія введена въ кругъ университетскаго, а именно историко-филологическаго образованія въ интересахъ его полноты, цъльности и округленности. Нельзя отрицать, что Церковная исторія разслідуеть очень важный факторъ въ исторической жизни человъчества — христіанство и его вліяніе на судьбы народовъ. Едва ли нужно указывать, что христіанская религія въ жизни народовъ имъетъ болъе важное значеніе, чімъ просвіщеніе, поэзія, искусства,

право, развитіе формъ государственной власти, и вообще культура. Вотъ почему и дано мъсто Церковной исторіи въ университетахъ по уставу 63-го года. Однажды намъ пришлось слышать и такое мнвніе, что церковная исторія и церковное право введены названнымъ уставомъ въ кругъ наукъ университетскихъ курсовъ въ видъ опыта: для того, чтобы узнать, какъ хорошо привьются эти науки къ новой для нихъ средъ, и въ случаъ успъшности опыта имълосьде въ виду около нихъ, какъ центра, создать въ университетахъ богословскіе факультеты. Можетъ быть. Но если такъ, то пришлось бы думать, что опытъ не удался, что пробные шары не исполнили своего назначенія и не дали благопріятныхъ показаній. Опять скажемъ: и это-можетъ быть, и прибавимъ: если такъ, то очень жаль! Всякая задержка, въ области размноженія научныхъ институтовъ прискорбна. Но какъ бы то ни было, какими бы побужденіями ни руководился уставъ 63-го года, поставляя канедру церковной исторіи въ историко-филологической аудиторіи, во всякомъ случав остается на лицо отрадный фактъ: въ шести русскихъ университетахъ воздвигнуты канедры церковной исторіи и на нихъ шестеро благовъстителей громко возвъщають: о равенствъ людей предъ Богомъ, о братствъ ихъ во Христъ и о искомой свободъ отъ суевърій и предразсудковъ.

Академіи и Университеты дѣлали свое дѣло. Такъ шло до 1884 года, этой годины реформы какъ для тѣхъ, такъ и этихъ. Въ теченіе означеннаго года вышли новѣйшіе уставы Академіи и Университетовъ, дѣйствующіе и понынѣ. Уставъ академій на нѣсколько мѣсяцевъ упредилъ своимъ появленіемъ университетскій; поэтому о немъ прежде всего и скажемъ.

Академическій уставъ 1884 года произвелъ глубокое измѣненіе въ порядкахъ и жизни академій, но это послѣднее почти не коснулось положенія церковно-исторической науки здѣсь. Во всякомъ случаѣ церковно-историческая наука и послѣ появленія этого устава имѣетъ возможность безостановочно развиваться и крѣпнуть. Ничто не препят-

ствуетъ повышенію ея самочувствія. Есть даже одинъ пунктъ въ уставъ 1884 г., который слъдуетъ истолковывать въ смыслъ еще большаго оффиціальнаго признанія того значенія. какое имъетъ наша наука въ ряду другихъ своихъ сестеръ. Въ уставъ заявлено, что рядомъ съ высшей ученой академической степенью — доктора богословія, которая введена прежнимъ уставомъ, учреждена еще новая степень доктора Церковной исторіи; конечно, эту степень опредълено присуждать за церковно-историческія сочиненія. Да, степень доктора Церковной исторіи! Это такая степень, которой нътъ даже на Западъ на богословскихъ факультетахъ тамъ! Думаемъ однакожъ, что при учрежденіи этой невиданной ученой степени имълась въ виду нъкоторая посторонняя цаль. Пожелали доставить удовольствіе русскимъ университетамъ. Дъло въ томъ, что университеты, несмотря на то, что въ нихъ устроены церковно-историческія канедры, лишены права удостоивать ихъ питомцевъ ученой степени доктора Церковной исторіи. Да къ тому же и академическій Уставъ 69-го года не учредилъ такой степени. Поэтому, представители церковно-исторической науки въ университетахъ волей-неволей должны были на первыхъ порахъ украшаться не совсъмъ соотвътствующею ихъ профессіи академическою степенью доктора богословія. Чтобы дать университетамъ то, чего у нихъ нътъ и не могло быть, академическій Уставъ и опреділиль доставить имъ степень доктора Церковной исторіи. Само собой понятно, что и представители историческихъ наукъ въ академіяхъ вмѣсто прежней степени доктора богословія въ настоящее время за свои диссертаціи получають доктора Церковной исторіи.

Что касается университетскаго устава 1884 года, то мы лишь слегка коснемся его. Должно сказать, что до этого времени каждый профессоръ университета излагалъ предъ слушателями изъ области своей науки: что хотълъ и сколько хотълъ, соображаясь лишь съ своимъ вкусомъ и наклонностями. Новъйшій уставъ ограничилъ эту свободу. Введенъ такъ называемый государственный экзаменъ для студентовъ и вмъсть съ этимъ ръшено экзаменовать ихъ "не

изъ профессора, а изъ науки". Явилась нужда въ про граммахъ наукъ. Составлена программа и по Церковной исторіи. Объ этой программъ, какъ такой, распространяться нечего. Всв программы—извъстная истина—одинаковы. Я хочу сказать, что всь существующія на свыть программы одинаково никого не удовлетворяютъ. Но не объ этомъ у меня ръчь. Университетская программа по Церковной исторіи при кажущейся краткости ея очень обширна. То, что содержится въ ней, -- изучение этого съ канедры въ духовныхъ академіяхъ разділено между пятью профессорами, именно: 1) библейской исторіи, 2) древней Церковной исторіи съ позднъйшею греко-восточною церковью, 3) Исторіи западныхъ исповъданій, 4) русской Церковной исторіи, и наконецъ, 5) исторіи раскола и русскихъ сектъ. Но это еще не все. Часть вопросовъ, входящихъ въ университетскую церковно-историческую программу, относится въ академіяхъ къ области вспомогательныхъ по отношенію къ исторіи наукъ-патристики, церковнаго права и церковной археологіи. Итакъ, если бы кто захотълъ, чтобы церковноисторическая программа университетскаго курса выполнялась дъйствительными спеціалистами, т. е. лицами, знающими многочисленные источники науки и всю ея литературу, то потребовалось бы пригласить для этого дела изъ Академіи отъ пяти до восьми спеціалистовъ, т. е. 1/3 всѣхъ наличныхъ ученыхъ силъ Академіи. При теперешнемъ распредъленіи богословскихъ наукъ въ академіяхъ по канедрамъ, нътъ и не можетъ здъсь обръстись спеціалиста, который съ легкимъ сердцемъ взялся бы за это дъло. Пользуясь фигуральнымъ выраженіемъ, употребленнымъ, при другомъ впрочемъ случав, нвкіимъ греческимъ патріархомъ, церковный историкъ академическаго производства и пломбы, принимая на себя задачу выполнить означенную программу, пріемлетъ на себя долгъ тяжелый, какъ пирамида. Для полнаго успъха церковно-исторической науки въ университеть она должна бы имъть нъсколькихъ представителей съ спеціальнымъ назначеніемъ, какъ въ Академіяхъ. Безъ этого условія едва ли можно надъяться на ея процвътаніе.

Обозрѣвъ, насколько это требовалось нашей задачей новъйшіе академическіе и университетскіе уставы шестидесятыхъ и восьмидесятыхъ годовъ, спросимъ себя: какихъ же плодовъ достигла наша наука при дъйствіи означенныхъ уставовъ? Если она двинулась впередъ и оказалась не чуждой успѣховъ, то какими фактами можно засвидътельствовать такое явленіе?

Мы уже замъчали, что въ послъднее время, въ особенности вслъдствіе благотворнаго вліянія академическихъ уставовъ, дъятельность въ сферъ обозръваемой науки замътно увеличилась и развилась. Если мы перечислимъ выдающихся ученыхъ, заявившихъ себя трудами по части такъ называемой общей Церковной исторіи въ разсматриваемое послѣднее время, то найдемъ въ этомъ лучшее доказательство указаннаго отраднаго явленія. Правда, такихъ лицъ очень немного, но они все же есть. Изъ профессоровъ академій упомянемъ: Троицкаго, Болотова, Курганова. Профессоръ Петербургской Академіи И. Е. Троицкій (†), былъ очень основательный ученый, притомъ же обладавшій живою историческою воспріимчивостію, изв'єстенъ своими трудами по исторіи среднев жовой византійской церкви, былъ искусный и тонкій синтетикъ; но не очень много сделавшій для науки, несмотря на 40-лътнее занятіе ею 1). Профессоръ тойже Академіи В. В. Болотовъ (†), съ большими наклонностями лингвиста, подобно эрлянгенскому профессору Энгельгардту  $(\dagger)$  2): онъ зналъ многіе новые языки, прекрасно—

¹) Проф. Троицкій скончался въ 1901 г. Въ издаваемомъ Петербургской дух. Академіей *Церковномъ Въстиникъ* (1901, № 32) появился некрологъ этого даровитаго ученаго и рѣчи, произнесенныя при его погребеніи. А затѣмъ (тамъ же. № 33) напечатанъ отзывъ проф. В. В. Болотова о преподавательскомъ талантъ почившаго, извлеченный изъ письма этого послъдняго къ г. Рубцеву. Больше же, кажется, — ничего, несмотря на то, что въ вышеупомянутомъ некрологъ, составленномъ проф. Жуковичемъ, сказано: "объ ученыхъ печатныхъ трудахъ И. Е. Троицкаго будетъ рѣчь, особо въ одной изъ ближайшихъ книжекъ *Христіан. чтенія*". Но этого объщанія почему-то не осуществлено. Такой образцовый ученый, какъ проф. Троицкій, безъ сомнѣнія, заслуживалъ бы лучшей участи, тѣмъ болѣе, что онъ безспорно имѣлъ большое и плодотворное вліяніе на развитіе церковно-исторической науки въ столичной Академіи, да можетъ быть и вообще въ нашей странѣ...

<sup>2)</sup> См. выше, стр. 460.

классическіе, а также еврейскій, арабскій, коптскій и абиссинскій и друг.; его ученыя работы сосредоточивались вокругъ египетскаго христіанства древняго времени; цізнители церковно-историческихъ знаній вправѣ были бы ожидать отъ него какого-либо замъчательнаго труда; былъ неподражаемъ въ обслѣдованіи историческихъ деталей 1). Профессоръ Ө. А. Кургановъ состоить при Казанской академіи и славится многостороннею эрудицею, хотя его научные взгляды отличаются излишнимъ ригоризмомъ и нѣкоторымъ архаизмомъ: болъе всего онъ посвящаетъ свои труды разработкъ вопроса объ отношеніи церкви и государства на Востокъ и на Западъ; человъкъ очень сильный въ области критики. Изъ числа профессоровъ университета, оставившихъ замътные слъды въ изученіи науки — общей церковной исторіи, упомянемъ лишь одного: покойнаго Иванцова - Платонова. А остальныхъ исключаемъ, потому что они мало извъстны въ сейчасъ упомянутой спеціальной области нашей науки<sup>2</sup>). Протојерей А. М. Иванцовъ, мой предшественникъ по церковно-исторической канедръ въ Московскомъ университетъ, былъ питомцемъ Московской академіи и впоследствіи док-

<sup>2)</sup> Наприм., профессоръ Новороссійскаго университета Н. Ө. Красносельцевъ (†) ограничивался историческимъ изученіемъ богослуженія (что относится къ области науки, извъстной съ именемъ литургики) и проч.



<sup>1)</sup> Къ глубокому прискорбію для нашей церковно-исторической науки, Болотовъ въ 1900 году, въ цвъть лътъ скончался, не успъвъ обогатить нашу науку какимъ-нибудь замъчательнымъ, дълающимъ эпоху, трудомъ. Вскоръ послъ его безвременной кончины появилось немало статей и брошюръ, посвященныхъ памяти почившаго. Намъ известны следующія изданія въ этомъ роді: 1) Візнокъ на могилу В. В. Болотова: здісь поміщены — некрологъ его, ръчи при погребеніи его и списокъ его сочиненій (извлечено изъ Церк. Въсти., № 16). Пб. 1900. 2) Рубцова. В. В. Болотовъ (біографическій очеркъ) (стр. 1-130). Тверь, 1900. 3) Лебедева Д. А. Воспоминанія о В. В. Болотовъ. Тверь, 1901. 4) Проф. Тураева. В. В. Болотовъ. Пб. 1900 (оттискъ, но не указано-откуда именно). Въ последней брошюре заметна попытка отнестись критически къ произведеніямъ Болотова. 5) Брилліантова, А. (преемника Болотова по канедръ). Къ характеристикъ ученой дъятельности В. В. Болотова, какъ церковнаго историка (Христ. чтеніе, 1901, т. 211, ч. 2). Статья, достойная свътлой памяти покойнаго профессора. Но все же нужно сказать, что литература о знаменитомъ покойномъ профессоръ не даеть вполнъ удовлетворительной характеристики этого ученаго, наприм. не раскрыто въ ней генезиса и психологіи ученой его работы, какъ таковой; но это, конечно, можетъ быть предоставлено будущему историку русской церковно-исторической науки.

торомъ богословія моей промоціи. Но о немъ въ виду его кончины († 1894) еще столь недавно и такъ много было писано похвальнаго 1), что, если бы я и пожелалъ, не могъбы прибавить ни одного слова въ томъ же родѣ; говоритьже о немъ въ другомъ родѣ и тонѣ (извѣстно, что совершенства нѣтъ въ мірѣ) 2) признаю здѣсь неумѣстнымъ.

Какъ видимъ, весьма немного насчитали мы людей, выдающихся въ сферъ разсматриваемой науки даже лучшаго періода въ развитіи. Чтожъ дълать? Еще пора, должно быть, не пришла...

Правда, подъвліяніемъ уставовъ шестидесятыхъ и восьмидесятыхъ годовъ появилось въ свѣтъ много церковноисторическихъ учебниковъ. Но эти учебники обладаютъ лишь тѣмъ рѣдкимъ качествомъ, которое помогаетъ города брать. Поэтому, оцѣнка такого качества выходитъ изъ предѣловъ нашей компетенціи.

Нѣкоторымъ показателемъ успѣшнаго развитія церковноисторической науки текущаго времени въ нашемъ отечествѣ можетъ, пожалуй, служить еще и то, что она начинаетъ пріобрѣтать извѣстность и встрѣчать лестные отзывы за предѣлами Россіи,—и именно гдѣ же? — въ Германіи, которую довольно трудно чѣмъ-нибудь удивить. Такъ, въ 1890 году извѣстный нѣмецкій церковный историкъ Адольфъ

<sup>1)</sup> Два реферанта въ этомъ родъ проф. М. С. Корелина и кн. С. Н. Трубецкаго напечатаны въ журналъ: "Вопросы философін и психологіи", за 1895 г.; отчасти въ томъ же родъ писалъ о немъ проф. И. Н. Корсунскій ("Богосл. Въстн.", 1894, т. IV).

Кромѣ того въ послѣднее время въ нашемъ же сочиненіи: "Исторія раздѣленія церквей—съ указаніемъ русской литературы, относящейся къ этому предмету" (стр. 381—413). Москва, 1900. И еще въ нашей же брошюрѣ: "Профес. А. М. Иванцовъ, я (т. е. авторъ) и свящ. Н. Добронравовъ, защитникъ перваго". Москва, 1899 (Брошюра эта представляетъ перепечатку нашихъ статей изъ Московскихъ Въдомост, за 1899 г., №№ 297—300, 302—303 и 305). Слич. также оффиціальный отзывъ проф. Курганова о книгѣ Иванцова: "Къ изслѣдованіямъ о патріархѣ Фотіи" (Христ. чтеніе, 1895, т. І и отдѣльно).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Съ тѣневыхъ сторонъ проф. Иванцовъ былъ разсмотрѣнъ нами въ отдѣльной книгѣ подъ заглавіемъ: "Изъ исторіи вселенскихъ соборовъ lV и V в." М. 1882 (Вся книга посвящена оцѣнкѣ научныхъ пріемовъ о. Иванцова), а также въ нашей статьѣ: "По поводу критики прот. Иванцова" (Прибавл. къ Творен. св. отцевъ, т. 31, стр. 352—384).

Гарнакъ, профессоръ столичнаго университета Пруссіи, превосходно знающій русскій языкъ (онъ получилъ образованіе на богословскомъ факультетъ нашего Юрьевскаго университета), подвергая въ издаваемомъ имъ журналъ разбору одно только-что отпечатанное, выдающееся по своимъ достоинствамъ, русское церковно-историческое сочиненіе молодого русскаго ученаго (который тогда только-что сошелъ съ ученической скамьи 1), писалъ: "въ теченіе нъсколькихъ послѣднихъ лѣтъ церковно-историческая наука въ весьма значительной степени обогатилась работами русскихъ ученыхъ. Эти работы, конечно, немногочисленны: по части древней церковной исторіи въ годъ появляется по одному болъе или менъе значительному сочиненію. Но за то они почти всв отличаются похвальнымъ усердіемъ къ двлу и удивительной полнотой какъ въ изученіи источниковъ, такъ и въ знакомствъ съ литературой. Сочиненія эти большею частію выходять изъ подъ пера бывшихъ питомцевъ ковской духовной Академіи и позволяють составлять самое лестное сужденіе о серьезности и рвеніи, съ которыми воздълывается здъсь церковно-историческая наука 2) . Нътъ слова, очень пріятно слышать такія річи. Жаль только, что это голосъ чуть-ли неодинокій. Печально также, что критикъ съ утвшеніемъ могъ остановиться лишь на одномъ маломъ уголкъ нашего обширнаго отечества. Впрочемъ, и на томъ спасибо. И того немногаго, — что сказано нъмецкимъ ученымъ, мы дождались только очень недавно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theologische Literaturzeitung, 1890, s. 502.



<sup>1)</sup> Разумъемъ магистерское сочинение проф. Н. Н. Глубоковскаго: "Блажен. Өеодоритъ" (два тома). М. 1890.

## Глава вторая.

Отношеніе русской церновно-исторической науки из протестантской (Германской):—Протестантская церковно-историческая наука послідняго времени, ея тіневыя стороны, объясненіе явленія; мысли протестантскаго историка касательно путей, по какимъ должна бы идти эта наука въ дальнівшее время.—Проявленіе интереса со стороны нашихъ церковныхъ историковъ къ протестантской церковно-истор. наукі,—призывы усердно изучать эту посліднюю,—правила осторожности и критицизма, рекомендуемые нашими учеными по этому поводу, — можно ли усматривать какія-либо опасности, въ пользованіи протестантской наукой, со стороны русскихъ ученыхъ, ріа desiderata и заключительныя замівчанія по вопросу объ отношеніи русской церковно-исторической науки къ протестантской.

Никто изъ историковъ XIX въка, даже и между лучшими протестантами (какъ мы уже видъли), не приближается къ идеалу совершеннаго историка. Это не личное наше мнъніе, которое можетъ быть заподозрівно въ пристрастіи, въ виду того, что наша точка зрѣнія и наши требованія далеко не совпадаютъ съ точкой зрѣнія и требованіями, столь преобладающими у протестантскихъ писателей. Такъ же думають и сами протестанты, наиболье приглядывающіеся къ дълу и наиболъе изучавшіе вопросъ о состояніи церковно-исторической науки въ плодовитой по числу трудовъ и богатой по качеству талантовъ-Германіи. Мы разумѣемъ Шаффа, сужденіями котораго мы уже не разъ, хотя и въ частныхъ вопросахъ, имъли случай пользоваться. Онъ говоритъ, что только въ томъ случав должно было бы признать какого либо нъмецкаго историка достигающимъ совершенства въ своемъ трудъ, если бы въ этомъ послъднемъ соединились лучшія стороны теперешнихъ различныхъ церковно-историческихъ произведеній. Обозрѣвъ современное ему состояніе нізмецкой церковно-исторической науки, онъ считаетъ нужнымъ высказать такія pia desideria относительно качествъ церковнаго историка, при которыхъ онъ удовлетворялъ бы лучшимъ стремленіямъ нашего времени. "Если-

бы, пишетъ Шаффъ, въ одномъ лицъ соединилась самая обширная и самая основательная ученость — съ простотою благочестія и привлекательною добросовъстностію Неандера, со спекулятивнымъ талантомъ и комбинирующимъ остроуміемъ Ротэ (и Дорнера), съ достолюбезною мягкостью и спокойною ясностью Ульманна и Гагенбаха, съ трезвою способностью къ изслъдованію Гизелера, съ такимъ дипломатическимъ пониманіемъ свѣта, какое у Ранкэ (это историкъ свътскій), съ элегантнымъ вкусомъ и живостью Газе, — если бы при этомъ такой высоко одаренный мужъ былъ бы свободенъ отъ всякаго рабства предъ философскими системами и однакожъ не пренебрегалъ бы и ими, но пользовался таковыми какъ средствомъ къ цъли, если бы онъ проникнутъ былъ и руководимъ живою върою и чистою одухотворенною любовію, и если бы онъ работалъ, не имѣя въ виду ни интересовъ субъективныхъ, ни интересовъ партіи, но исключительно и совершенно въ духв и ради служенія Іисусу Христу, то въ такомъ случав, можно сказать, мы имъли бы предъ нашими глазами живой идеалъ церковнаго историка". Шаффъ сознается, что таковой историкъ, какъ слишкомъ идеальный, едва ли можетъ существовать, но, замъчаетъ онъ, стремиться къ соотвътствію съ этимъ идеаломъ тотъ обязанъ, кто работаетъ въ такой интересной и важной области богословія, какъ церковная исторія, указанный идеалъ долженъ предноситься предъ его взорами  $^{1}$ ). Следовательно, даже для замечательнейшей во всехъ отношеніяхъ науки церковно-исторической въ Германіи возможность совершенной обработки церковной исторіи есть не больше какъ идеалъ, осуществление котораго ожидается въ болъе или менъе отдаленномъ будущемъ. Къ сожалънію, это будущее едва-ли скоро сдълается настоящимъ. Въ текущее время нельзя ожидать ни отъ одного нъмецкаго богослова такого церковно-историческаго труда, охватывающаго универсальную исторію, который могъ бы отвізчать лучшимъ надеждамъ и желаніямъ. Прежде немало было та-

<sup>1)</sup> Schaff. Gesch. d. Apost. Kirche. S. 126-127.

кихъ историковъ церковныхъ, плодовитость и талантъ которыхъ заставляли съ радостію ожидать появленія ихъ трудовъ и напряженное ожидание не оставалось безъ удовлетворенія. Можно представить себ'в тотъ глубокій, живой, душевный интересъ, съ какимъ богословы первой половины настоящаго стольтія поджидали публикаціи хотя бы, постепенно выходящихъ въ свътъ, томовъ церковной исторіи Неандера? Можно представить себъ съ какой жаждой и любопытствомъ бросались они на чтеніе новаго тома подобной Исторіи? Но это время прошло и взамѣнъ его наступило другое... Въ настоящее время нътъ одного церковнаго историка въ Германіи, отъ котораго можно было бы чаять труда въ родъ Неандерова. Лучшее время прошло, наступило худшее. Есть конечно много тамъ дъятелей трудолюбивыхъ и умныхъ, но появленіе ихъ трудовъ отнюдь не можетъ ни радовать, ни увлекать и еще меньше приводить въ восторгъ. Сухо, монотонно, неинтересно, лишено силы и энергіи. Даже и то, что можетъ быть названо лучшимъ въ изучаемой литературъ, и это лучшее можеть быть полезно въ будущей цельной обработке исторіи, а само по себъ маложизненно и мелко. Какое то запустаніе чувствуется въ церковно-исторической литература въ особенности касательно области древней церковной исторіи, о которой мы преимущественно и говоримъ. Монотонность и недостатокъ жизненности, характеризующіе современную церковно-историческую науку, въ Германіи, составляютъ такіе яркіе признаки состоянія этой науки, что этого явленія не могла не зам'тить, коть отчасти, и наша богословская литература. "Нужно сказать, — говорятъ намъ, — что при всемъ богатствъ эрудиціи, обнаруживающейся преимущественно въ разработкъ частныхъ вопросовъ по проложеннымъ уже направленіямъ, особенно значительныхъ умовъ и талантовъ, способныхъ расширять горизонты мысли и прокладывать новые пути изследованія, въ новой церковноисторической литературъ нъмецкой мало замътно... Тамъ въ ходу (-де) повтореніе стереотипныхъ воззраній и формулъ, переворачиваніе однихъ и тѣхъ же вопросовъ и идей на

различныя манеры, скрупулезное изследование частностей въ намъченныхъ сторонахъ дъла съ опущеніемъ изъ вни-уваженіе къ мнѣніямъ, пущеннымъ въ ходъ значительными авторитетами прежняго времени "1). Соглашаясь въ общемъ съ этимъ замъчаніемъ, поскольку оно отмъчаетъ фактъ оскудънія творческой сильной мысли въ исторической наукъ въ Германіи въ наше время, мы однакожъ не думаемъ, будто свидътельствомъ такого оскудънія служитъ бросающееся въ глаза однообразіе основныхъ направленій и идей въ этой литературъ, живучесть взглядовъ, выработанныхъ прежними десятильтіями, и желаніе держаться ихъ. Это едва ли заслуживаетъ особеннаго порицанія и едва ли служитъ доказательствомъ пониженія уровня науки въ сравненіи со временемъ прежнимъ. Въдь, нельзя считать признакомъ прогресса въ нашей русской церковно-исторической наукъ, доказательствомъ ея жизненности и процвътанія обратнаго явленія, замъчаемаго въ ней. А замъчаютъ въ русской церковноисторической наукъ вотъ что: "общей, русской богословской и церковно-исторической науки еще не существуетъ. Нътъ никакого взаимодъйствія въ воззръніяхъ. Нельзя уловить общаго направленія русской богословской науки, указать тв вопросы и задачи, которыми она въ настоящее время преимущественно занята. Не видно почти, чтобы въ трудахъ одного ученаго отражалось вліяніе трудовъ другого; напротивъ того — каждый какъ будто и не читаетъ того, что пишетъ его сосъдъ. Даже темы докторскихъ диссертацій до того разнохарактерны, что трудно признать въ нихъ сумму литературной даятельности лицъ, одновременно трудящихся на одномъ поприщъ, а скоръе можно считать ихъ набранными изъ литературы разныхъ странъ и народовъ" <sup>2</sup>). Если въ нъмецкой церковно-исторической наукъ весьма часто въ настоящее время читатель встрвчается съ повтореніемъ

²) Изъ библіографической статьи профессора Терновскаго. "Кіевск. Епарх. Вѣд." 1879, № 36, стр. 6.



<sup>1)</sup> Журналъ: *Правось. Обозръміе*, 1880, т. І, стр. 344 (о. прот. Иванцова: "Религіозныя движенія").

однихъ и тъхъ же воззръній и формулъ, кажущееся рабство предъ идеями, пущенными въ оборотъ болъе ранними авторитетными писателями; то это не есть еще признакъ ея оскудънія. Намъ кажется даже совсъмъ наоборотъ — признакомъ ея устойчивости и твердости, ея сравнительной зрълости и увъренности въ себъ. Наука эта выработала извъстныя воззрънія, взявъ ихъ не съ вътра, стоитъ за нихъ, потому что нътъ основаній бросать ихъ и выдумывать новыя. Можно ли назвать наукой такую, которая не имъетъ никакихъ твердыхъ началъ, никакихъ болъе или менъе непререкаемыхъ положеній? Такова дъйствительно наша наука, какъ это и выразилъ, по нашему мнѣнію, совершенно основательно, русскій историкъ (Терновскій) сейчасъ приведенными словами. Главные недостатки современной церковно-исторической науки въ Германіи не тъ. Кромъ отсутствія талантовъ, вялости, сухости въ ней, зам'вчается неохота заниматься вопросами церковной исторіи древней, такъ называемаго отеческаго періода, положительное отсутствіе трудовъ церковно-историческихъ съ широкими задачами, въ которыхъ излагался бы снова и снова весь ходъ Церковной исторіи, вотъ что дівлаетъ ее, на взглядъ русскаго церковнаго историка, маложизненною, оскудъвшею. Протестантская церковно-историческая наука въ Германіи еще довольно внимательно замимается вопросами, близко стоящими къ вопросу о происхожденіи христіанства и канонъ новозавътныхъ книгъ, не мало также появляется сочиненій, касающихся исторіи протестантизма, но что относится до отеческаго періода церковной исторіи (не говоримъ уже о греческой церкви по отдъленіи отъ нея западной), то здъсь большое затишье въ разсматриваемой наукъ. Нельзя не замвчать также и того явленія, что не видно желанія и охоты со стороны ученыхъ посвящать себя обработкъ "общей церковной исторіи. Не требуемъ, чтобы непремѣнно въ этомъ пересмотръ всего хода церковной исторіи было заявлено что либо новое, оригинальное, касающееся всего этого хода: это было бы требованіемъ притязательнымъ. Но вѣдь нельзя намецкимъ ученымъ, кажется, не замачать того, что

большіе церковно-историческіе труды, не исключая трудовъ Неандера, Гизелера и Баура, значительно отстали отъ науки. Это должно сказать и о Бауръ, хотя онъ и моложе другихъ, потому что его церковная исторія въ большинствъ случаевъ есть сводъ того, что сделано имъ самимъ въ сороковыхъ годахъ. Монографическая литература дала немало цѣнныхъ вкладовъ въ науку. Благодаря ей и накоторымъ новымъ матеріаламъ, можно многое въ общемъ ходъ исторіи освътить ярче, съ меньшею субъективностію и тенденціозностію. указать новыя любопытныя стороны въ этомъ ходъ, а главное дать важнъйщимъ историческимъ фактамъ такое мъсто. какого они заслуживаютъ по своему значенію, чего далеко еще не сдълано. Да и вообще исторія церковная весь свой смыслъ имветъ только тогда, когда человвкъ способный къ тому проходить со свъточемъ своего знанія чрезъ весь ходъ исторіи 1), а не освѣщаетъ только разрозненныя явленія и отдъльные уголки. Отъ болъе зрълой литературы, какова нъмецкая, кажется, вправъ было бы ожидать такихъ трудовъ съ такими широкими задачами. Но ничего подобнаго не видно <sup>2</sup>). И это опять-таки потому, что наука въ Германіи значительно поувяла, хотя и не следуетъ слишкомъ преувеличивать это увяданіе: наука нізмецкая, сравнительно, наприм., съ нашей и даже другихъ странъ, все же серьезна и разнообразна и довольно обильна новыми изследованіями, но уступаетъ въ достоинствахъ первой половинъ XIX въка.

Самъ собою напрашивается вопросъ: отчего бы зависило такое нерадостное явленіе, какъ оскудѣніе, о которомъ мы говоримъ? Мы касаемся вопроса лишь мимоходомъ; сдѣлаемъ только нѣсколько бѣглыхъ замѣчаній, безъ которыхъ, мы чувствуемъ, совсѣмъ обойтись неудобно: если фактъ на лицо, то невольно спрашиваешь себя, почему такъ? Есть

<sup>&#</sup>x27;) Es kann Geschichtsforschung geben one Geschichtschreibung; aber dann ist die Geschichtsforschung unfruchtbar für die Kirche; sie dient nur dem forscher selbst. In den Dienst der Kirche tritt der Geschichtsforscher erst, indem er das von ihm erforschte darstellt (Hauck. См. ниже).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если А. Гарнакъ и пускается въ "философію церковной исторіи", то все-же онъ пишеть лишь Lehrbuch, притомъ-же очень тенденціознаго и субъективнаго характера.

причины общія, которыя условливають упадокь богословія въ его совокупности, а въ частности и церковно-исторической науки въ Германіи. Эти общія причины заключаются въ такъ называемомъ духъ времени. Въ послъднее время не одно, а насколько сочиненій можно встратить въ Германіи, разработывающихъ безотрадную тему: "объ упадкъ изученія богословія". Подобныя сочиненія рисують очень невеселыя картины состоянія Германіи въ религіозномъ отношеніи. Авторы сочиненій подъ указаннымъ заглавіємъ констатирують фактъ значительной убыли въ числъ изучающихъ богословіе въ тамошнихъ университетахъ, въ сравненіи со временами еще очень недавними. Такъ, одинъ изъ авторовъ (Ernesti), писавшихъ на сказанную тему, заявляетъ фактъ, что въ такъ называемыхъ старо-прусскихъ провинціяхъ въ 1851 году число студентовъ теологіи восходило до 1,180, а отъ 1862 до 1874 года спустилось до цифры 667 и продолжаетъ упадать еще болъе 1). Разумфется, такой упадокъ числа студентовъ теологіи, ведетъ за собой, какъ естественное слъдствіе, то, что меньшій процентъ учащихся богослововъ даетъ меньшій процентъ и даровитыхъ между ними. Удивительно ли послъ этого, что талантовъ въ средъ церковныхъ историковъ настоящаго времени какъ-то совсъмъ мало? А такой упадокъ числа изучающихъ теологію условливается причинами, которыя едвали скоро перестанутъ оказывать свое дъйствіе. Изучая причины такого явленія, другой изъ авторовъ, писавшихъ на ту же тему (Schlosser), замъчаетъ, что главная причина явленія лежить въ томъ, что "направленіе времени въ цѣломъ существенно-матеріальное и въ крайнемъ своемъ послъдствіи матеріалистическое". "Новъйшее образованіе, даваемое въ гимназіяхъ, стало совершенно (in Grossen und Ganzen) не нъмецко-христіанское, къ христіанству оно равнодушно; здъсь встръчается формальное оспориваніе значенія христіанства, даже насмішки надъ христіанской візрой; поэтому, съ трудомъ найдешь такого ученика, который

<sup>1)</sup> Theologisches Literaturblatt, herausg. von Reusch, 1875, № 16. S. 372.

пожелалъ бы изучать богословіе (впослідствіи въ университетъ). Въ университетахъ сомнъніе проповъдуется съ канедры, и неръдко студентъ богословія переходить на другой факультеть". "Върующій по Евангелію, а также и духовное лицо служатъ предметомъ ненависти въ обществъ. Періодическая печать, быть можеть, половина этой печати, яростно враждуетъ противъ Евангелія и церкви. Должность пастыря (а пастыри въ Германіи, какъ извъстно, берутся съ богословскихъ факультетовъ) встръчаетъ большое къ себъ неуваженіе, даже считается величайшимъ позоромъ, такъ что семьи пастырей совсемъ перестали давать контингентъ богослововъ". "Всемогущее государство съ своей стороны хочетъ, чтобы церковь была униженною рабынею для него " 1). Понятно, какой талантливый молодой человъкъ послъ этого возьмется за изучение такой неблагодарной науки въ его отечествъ, какъ богословіе, и станетъли онъ разработывать эту науку? И вотъ результатъ этихъ общихъ причинъ тотъ, что умныхъ богослововъ, работающихъ надъ церковной исторіей, теперь стало меньше. И, безъ сомнънія, стало бы еще меньше, еслибы въ Германіи не было бы столь много образованныхъ людей, такъ что, говоря языкомъ политической экономіи, предложеніе превышаетъ спросъ, а потому и богословская наука находитъ еще воздълывателей, хотя и не столь высоко одаренныхъ, какъ бы это было желательно. При тъхъ условіяхъ, какія, какъ мы указали, имъютъ мъсто въ Германіи, человъкъ талантливый возьметь на себя неблагодарный трудъ служенія теологіи развіз въ томъ случаів, если онъ чувствуєть особенное призваніе и носить въ себъ даръ апостольства. Мы указали общія причины, которыя вредно отзываются на дъятельности богослововъ въ Германіи, а въ томъ числъ и церковныхъ историковъ, въ этой странъ. Считаемъ необходимымъ добавить эти замъчанія о причинахъ упадка разсматриваемой литературы указаніемъ причинъ паденія въ частности литературы по вопросамъ Церковной исторіи

<sup>1)</sup> Theologischer Jahresbericht, herausg. von Hauck. 1874, S. 40-41.



свято-отеческаго періода, того періода, который съ точки зрѣнія нашей русской науки есть самый важный періодъ Церковной исторіи, поскольку наша церковь въ ея теперешнемъ устройствъ и складъ своихъ воззръній есть прямая наследница этого періода. Намъ кажется, что для протестантства отеческій періодъ церковной исторіи никогда не представлялъ особеннаго интереса. Въ церкви римскокатолической много общаго съ древне-греческой въ устройствъ, учрежденіяхъ, складъ върованій; но какъ скоро латинская церковь для протестантовъ перестала имъть живой интересъ (ее изучали главнымъ образомъ съ цълями полемическими), съ тъмъ вмъсть отошелъ для нихъ на задній планъ и періодъ церкви отеческой. Было нѣкоторое время, когда и протестанты живо интересовались отеческимъ періодомъ, стали серьезно изучать его и написали значительное количество сочиненій касательно этого періода, имъющихъ цѣну и до настоящаго времени, мы говоримъ о тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ текущаго стольтія; но это было временнымъ увлеченіемъ, которое, какъ всякое увлеченіе. проходитъ. Явленіе условливалось, какъ намъ кажется, частію тъмъ, что раціонализмъ XVIII въка съ его насмъшками и глумленіемъ надъ фактами древней церковной исторіи, въ началѣ XIX вѣка, при возбужденіи религіознаго духа въ нъмецкомъ обществъ, вызывалъ на противодъйствіе себъ, и это противодъйствіе побудило людей глубокой въры и глубокихъ научныхъ знаній уяснить настоящій образъ того періода церкви, надъ которымъ такъ издѣвались раціоналисты (при такихъ условіяхъ возникли труды Неандера). Это разъ. Затъмъ, знаменитый Гегель благотворно повліялъ на оживленіе занятій исторіей, онъ указалъ законы развитія міровой исторіи. Идеи Гегеля въ данномъ случав нашли себв большое сочувствіе въ обществв. Многіе богословы съ своей стороны вздумали приложить правила Гегелевской философіи и къ ходу развитія Церковной исторіи. Это казалось деломъ заманчивымъ, обещающимъ богатые плоды (Изъ подъ вліянія этихъ условій возникли труды Баура, Дорнера, и др.). Вообще вся Церковная исторія

получила интересъ въ глазахъ богослововъ протестантовъ послѣ того, какъ приходилось пробовать прилагать законы Гегелевой философіи не къ одной какой-либо части Церковной исторіи, а ко всей. Лишь только возбудился интересъ къ изученію общей Церковной исторіи, явилось не мало дъятелей, которые среди общаго увлеченія — будь то борьбою съ раціонализмомъ, будь то философіею Гегеля-принялись и за спеціальную обработку частныхъ сторонъ исторіи свято-отеческаго періода (Ульманнъ и др.). Но тъ причины, которыя содъйствовали пробужденію интереса къ общей исторіи церковной, съ теченіемъ времени потеряли силу и съ тъхъ поръ наступило очень вялое отношеніе нізмецкихъ богослововъ къ вопросамъ Церковной исторіи періода отеческаго. Теперь больше всего нізмецкіе богословы заняты разработкой исторіи протестантства, безъ сомнѣнія потому, что это отечественная Церковная исторія для нихъ, а также первымъ въкомъ и вообще исторіей первоначальнаго христіанства, думаемъ, потому, что ихъ очень занимаетъ вопросъ о естественном происхождении христіанства.

Полагаемъ, что будетъ не излишне знать, какъ понимаютъ задачу Церковной исторіи нізмецкіе историки послъдняго времени, какими желаніями они воодушевлены, какія требованія предъявляють къ ней. Съ этимъ, по нашему мнѣнію достаточно можетъ познакомить статья Эрлянгенскаго профессора Альберта Гаука, подъ заглавіемъ: "Церковная исторія" (Kirchengeschichte) въ изв'єстной Энциклопедіи Герцога (т. VII, изд. 2-е). Приведемъ нѣкоторыя мысли изъ этой статьи. Указавъ на то, что Церковная исторія есть обнаруженіе двухъ факторовъ — сверхъестественнаго, -- Св. Духа, и естественнаго, -- свободы человъка, Гаукъ пишетъ: "но дъятельность Духа Св. не должна быть изображаема въ исторіи такъ, чтобы съ этимъ исключалась человъческая свобода. Также не слъдуетъ, чтобы дъятельности человъческой свободы придавалось такое значеніе, которое не оставляло бы никакого мъста для дъйствія Духа Св. Не должно поставлять чудо на мъсто естественной

связи человъческихъ явленій. Чудо начала (церкви), установленіе общенія съ Богомъ чрезъ Богочеловіка, лежитъ за предълами церковной исторіи, а чудо конца (церкви), второе пришествіе Богочеловъка должно привести исторію церкви къ ея заключению. Ни то, ни другое не принадлежитъ къ церковной исторіи, ибо ни толчекъ къ движенію, ни конецъ движенія не есть само движеніе. Поэтому, чудо въ церковной исторіи имъетъ такъ же мало мъста, какъ и въ свътской. Ибо дъятельность Духа Св. не есть давленіе совнъ, а есть возбужденіе извнутри. Съ другой стороны церковная исторія не должна разрѣшаться въ сумму только человъческихъ намъреній и дъйствій. Ибо не человъческія, но божественныя мысли приходять въ ней къ исполненію. Она есть и совершенно божественная и совершенно человъческая, она то и другое, по скольку божественное осуществляется чрезъ человъческое" (S. 733). Затъмъ, указавъ, въ чемъ состоитъ содержаніе церковной исторіи и значеніе ея періодовъ, Гаукъ замъчаетъ: "ни одинъ періодъ, въ сравненіи съ предшествующимъ, не можетъ быть шагомъ назадъ, напротивъ, каждый образуетъ скоръе шагъ впередъ, каждый обозначаетъ препобъжденіе задержки. Но во всякомъ случав прогрессъ этотъ относителенъ, въ продолженіе своего бытія церковь стремится къ своей цівли, но она не достигла еще до нея" (S. 735). Въ дальнъйшей ръчи Гаукъ показываетъ, какое отношеніе имфетъ церковная исторія къ свътской, какая задача первой въ сравненіи съ послъдней, и задается вопросомъ: въ чемъ заключается необходимость изученія церковной исторіи? Въ отвѣтъ на послѣдній вопросъ онъ разъясняетъ, что необходимость церковной исторіи заключается не въ наученіи изъ прошедшаго тому, чъмъ и какъ должна руководиться церковь настоящаго времени. Церковь настоящаго времени просто имъетъ потребность ясно сознавать связь свою съ прошедшимъ. "Какъ отдъльный человъкъ не можетъ оставаться безъ воспоминаній, такъ и человівческое общество не можеть быть безъ исторіи" (S. 737). Дальше, по вопросу о методѣ, послѣ обычныхъ разсужденій о свойствахъ церковно-

исторической критики, авторъ далаетъ сладующія замачанія касательно ніжоторых сторон метода церковной исторіи: "чрезъ критическое изследованіе источниковъ пріобрътается матерія для исторіи; оно доставляетъ факты, данныя прошедшаго въ той временной последовательности, въ какой они происходили. Чрезъ это становится возможнымъ историческое знаніе, но самого знанія еще нътъ. Знаніе суммы событій не есть отображеніе дъйствительнаго хода ихъ: ибо въ дъйствительности нътъ ничего разъединеннаго. Поэтому, дальнайшая задача изсладователя исторіи — открыть причинную связь, въ какой происходило прошедшее и чрезъ какую оно было объединено. Однако комбинація фактовъ не всегда удается, если не прибъгаютъ къ помощи гипотезы. Въ этомъ заключается право гипотезы въ исторической наукъ. Если такимъ образомъ дълаются понятными линіи, которыя вели отъ одного факта къ другому, то отдъльное является тъмъ, чъмъ оно было; потому что отдъльное не имъетъ само по себъ никакого значенія, но получаетъ значеніе, какъ звено въ целой цепи" (S. 738). Въ концѣ разсужденій о методѣ нѣмецкій профессоръ высказываетъ такія двѣ мысли: 1) изслѣдователь исторіи долженъ обладать върой, и 2) исторія есть своего рода искусство. "Невърующій, говорить онъ, не способень понять исторію. Для него она станетъ представляться движеніемъ безъ цъли, поэтому безъ прогресса. Будетъ ли удивительнымъ, если таковый наконецъ придетъ къ сужденію, что вся церковная исторія есть ничто иное, какъ сплетеніе глупости и насилія". Другую изъ указанныхъ мыслей авторъ развиваетъ такъ: "можетъ встръчаться изслъдованіе церковной исторіи безъ ея написанія, но такое изслѣдованіе безплодно для церкви, ибо оно служить только самому изследователю. Изследователь исторіи служить церкви только тогда, если изслъдованное имъ онъ излагаетъ. Но это изложеніе полжно быть воплощеніемъ въ образъ, а потому исторіографія граничить съ областью искусства" (S. 739). Мы не входимъ въ разборъ этихъ воззрѣній профессора Гаука, потому что это было бы безцъльно. Хороши они или нътъ, но они

составляють въ нѣкоторомъ родѣ послѣднее слово нѣмецкой науки церковно-исторической въ области идей и желаній. Замѣтимъ лишь, что Гаукъ принадлежитъ къ числу умѣренныхъ богослововъ нѣмецкихъ, не имѣющихъ ничего общаго съ отрицательнымъ направленіемъ въ той же нѣмецкой наукѣ. Будущее должно показать: пойдетъ ли наука по тому пути, какой намѣчается для нея въ указанной статьѣ, и къ чему придетъ, если она пойдетъ этимъ путемъ?

Мы такимъ образомъ ознакомились съ вопросомъ, въ какомъ состояніи находится наука церковно-историческая въ Германіи въ настоящее время, и нашли, что ея состояніе позволяетъ желать лучшаго. Но это не должно исключать нашего уваженія и вниманія къ ней. Конечно, судя потому, какимъ богатствомъ умственныхъ силъ и разнообразіемъ ученой дізтельности она заявила себя въ тридцатыхъ-сороковыхъ годахъ, можно было бы ожидать отъ современнаго состоянія ея большаго, чіть сколько она даетъ. Однакожъ ея скудость есть скудость относительная. Ея скудость была бы нашимъ богатствомъ, если бы русскіе богословы столько же и съ такими же достоинствами писали, сколько и какъ пишутъ нъмцы. Поэтому, литература эта во всякомъ случав для насъ поучительна. И нельзя сказать, чтобы мы ею пренебрегали, напротивъ, мы очень внимательны къ ней. Если церковные историки русскіе читають что, такъ это книги нѣмецкія. Объ этомъ можетъ краснорвчивве всякихъ словъ сказать любой серьезный трудъ по церковной исторіи въ Россіи. Значеніе церковно-исторической науки нъмецкой признается всъми, и неръдко въ литературъ можно встръчать прямыя заявленія въ этомъ смысль. Напримьръ, профессоръ протоіерей Иванцовъ на первыхъ лекціяхъ въ Московскомъ Университеть говориль своимь слушателямь при первомь же ознакомленіи съ ними: "нѣтъ сомнѣнія въ томъ, что многіе замъчательные труды и успъхи западнаго христіанства въ развитіи христіанской науки, христіанскаго искусства, имъютъ большее значеніе не для одного запада, а для всего христіанскаго міра, и для насъ, восточныхъ христіанъ". "Не-

Digitized by 36 Ogle

ръдко въ самыхъ своеобразныхъ и весьма далеко расходящихся (?) съ истиннымъ христіанствомъ системахъ и изслѣдованіяхъ западныхъ мыслителей и ученыхъ мы находимъ указаніе пути къ разъясненію какой нибудь глубочайшей христіанской истины или важнівйшаго церковно-историческаго факта". "Мы можемъ пользоваться богатъйшими матеріалами и пособіями для разъясненія церковной исторіи, не подчиняясь односторонностямъ западныхъ въроисповъдныхъ возэръній". "Намъ остается правильно пользоваться ихъ трудами, прибавляя не ниме возможное по нашиме силаме. У насъ по церковной исторіи не сділано и десятой части того, что сдълано на западъ" 1). Другой ученый, профессоръ церковной исторіи въ Кіевской Духовной Академіи, г. Ковальницкій (теперь архіепископъ Казанскій Димитрій), еще яснѣе выставляя значеніе для русской науки именно нізмецкой богословской литературы, ждетъ отъ возможнаго сближенія Россіи съ Германіей въ наукт очень богатыхъ плодовъ для будущаго объихъ странъ, — для насъ, впрочемъ, имъетъ интересъ только первая его мысль. Онъ говорить: "тогда (въ древности) дълали исторію христіанства двъ главныя національныя силы—Латинскій западъ и Греческій востокъ. Нынъ выступаютъ Славяно-русскій востокъ и Германскій западъ. Только Востокъ и Западъ теперь помвнялись ролью: геній перемъстился на Западъ, а авторитетъ на Востокъ. Глубокомысліе, способность и любовь къ работъ въ сферахъ теоретическихъ, религіозно-богословская производительность народа-философа роднитъ его съ греками. А практическій тактъ Россіи, ея здравый смыслъ, устойчивость въ принятой истинъ напоминаютъ Римъ (т. е. древній), съ его, конечно, лучшей стороны. Взаимодъйствіе Россіи и Германіи дало бы великіе плоды для церкви въ будущемъ. Прекрасно замътилъ нашъ мірянинъ-богословъ, обращаясь въ письмъ къ Деллингеру: "у насъ истина, начало жизни, у васъ наука, но нътъ духа жизни: въ возсоединеніи обрѣтемъ мы полную жизнь духа и полное твор-

<sup>1)</sup> Первыя лекціи по исторіи хр. церкви въ Моск. Университеть, стр. 24. 26. 75. Москва. 1872.

чество истины" <sup>1</sup>). Германія, ея наука дастъ намъ то, чего нѣтъ у насъ, поможетъ нашему религіозно-научному недомыслію,—такова мысль цитированнаго автора.

Итакъ, что же мъшаетъ намъ питаться и воспитываться на богословской наукъ западной, богатъть и духовно кръпнуть мудростію этой науки, пусть хотя бы то была наука церковно-историческая, о которой у насъ рачь? Машаетъ, повидимому, назойливый вопросъ: какимъ образомъ устроить дъло такъ, чтобы западная нъмецкая наука, принося всю мъру пользы намъ, въ то же время не отклоняла насъ отъ нашихъ церковныхъ воззрѣній, -- какія вообще должны быть приняты міры осторожности на этотъ случай и насколько нужны онъ? Не знаемъ, бралъ ли кто-либо на себя ръшеніе этого вопроса въ большей или меньшей полнотъ, но знаемъ, что церковные историки наши, русскіе, всегда встръчаются съ этимъ вопросомъ и при случав стараются дать разрвшеніе его. Однакожъ, нельзя сказать, чтобы это ръшеніе было хоть сколько нибудь удовлетворительно. На этотъ вопросъ наталкивался нашъ знаменитый ученый А. В. Горскій въ своихъ лекціяхъ. Но потребность решенія вопроса не родила у него соотвътствующаго отвъта. "Въ какомъ отношеніи поставляєть нась православіе къ трудамъ церковно-историческимъ другихъ въроисповъданій? — спрашивалъ онъ себя и отвъчалъ: "будемъ слъдовать правилу апостольскому: вся искушающе, добрая держите". Отвъть, конечно, върный, но ужъ слишкомъ растяжимый. Но затъмъ онъ прибавлялъ: "искушающе, т. е. обращаясь къ первоначальнымъ источникамъ" 2). Отвътъ болъе прямой, но и этотъ даетъ мало опредъленнаго: справокъ съ первоисточникомъ, какъ средства опредълить, върно ли написано данное сочиненіе, требуетъ не только книга инославная, наприм.. нъмецкая, но и русская, если только мы хотимъ извлечь изъ нея дъйствительную пользу для своихъ личныхъ работъ. Съ своей стороны проф. прот. Иванцовъ просто рекомендуетъ

<sup>2)</sup> См. ниже отдъльное приложеніе, посвящаемое А. В. Горскому.



О значеніи національнаго элемента въ развитіи христіанства, стр. 43. Қіевъ, 1880.

"правильно пользоваться трудами западныхъ, католическихъ и протестантскихъ ученыхъ, не подчиняться односторонностямъ западныхъ въроисповъдныхъ воззръній 1), не вдаваясь однакожъ въ подробности по вопросу. Повидимому, обстоятельные хочеть обсудить этоть вопросъ проф. церковной исторіи въ Казанскомъ Университетъ Добротворскій (†). Онъ хочетъ указать такую точку зрвнія для историка русскаго, стоя на которой, въроисповъдныя разности не представляли бы никакого стесненія для свободнаго и безпристрастнаго сужденія историка. Онъ говоритъ: "отъ историка требуется наивозможное безпристрастіе и терпимость къ въроисповъднымъ разногласіямъ, несоставляющимъ сущности христіанства. Церковная исторія исключаетъ, какъ не научное, безусловное осужденіе чужого и восхваленіе своего, но черезъ это она еще не сдълается индифферентной относительно исповъданій. Къ счастію, сами иномыслящіе помогаютъ намъ въ ръшеніи въроисповъднаго вопроса въ наукъ. Если сами католическіе историки и особенно католическіе народы своими сужденіями опровергають отличительные пункты католичества; если сами протестантскіе историки и народы откровенно сознаются въ отступленіи отъ древнихъ церковныхъ формъ; если въ Англіи, Америкъ (и прибавимъ: въ Швейцаріи и Германіи—въ последнихъ двухъ странахъ такъ наз. старокатолики) тысячами собираются на митинги для разсужденій о соединеніи съ восточной церковію, какъ наиболъе соотвътствующей Христову ученію и христіанской древности: то церковному историку держаться въ своей наукъ ортодоксальныхъ, католическихъ или протестантскихъ взглядовъ было бы по меньшей мъръ несовременно (?) и гораздо естественнъе держаться началъ, къ которымъ наклоняются въ настоящее время сами иномыслящіе, составляя либеральную партію въ техъ вероисповеданіяхъ 2). Если мы правильно поняли мысль этого ученаго, то онъ находитъ возможнымъ поставить историка русскаго на такой точкъ зрънія, стоя на которой онъ возвышался бы надъ

<sup>1)</sup> Первыя чтенія (см. выше), стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предметъ и методъ церковной исторіи. "Христ. чт." 1868, т. І, 877-8.

встми втроисповтаными разномысліями, — постъ конечно очень почтенный; но мы не совстмъ понимаемъ тотъ путь, какой ведетъ на эту высоту. По сужденію этого ученаго, западная богословская литература, въ своихъ воззртніяхъ идущая навстртну интересамъ нашей церкви, и составляетъ то, что должно поставить историка на высоту, далекую отъ какихъ-либо втроисповтаныхъ крайностей и заблужденій. Но, къ сожалтнію, не даромъ же народная пословица гласитъ: "чужимъ умомъ вткъ не проживещь". Гдт же теперь искать ключъ къ безпристрастію, научности, путь къ высшей точкт зртнія, при разсмотртніи западной церковной жизни и литературы?

Намъ кажется, что хотя вообще вопросъ о томъ, въ какомъ отношеніи долженъ стоять русскій историкъ къ западнымъ и въ особенности болъе серьезнымъ между ними нъмецкимъ протестантскимъ историческимъ трудамъ самъ по себъ натураленъ и неръдко задается каждымъ изъ тъхъ, кто имветъ дъло съ нъмецкой церковно-исторической литературой, но однакожъ лучшее разръшение его даетъ сама практика. Еще со временъ Иннокентія Пензенскаго пользованіе трудами нізмецких в историков проникло въ нравы русскихъ историковъ, и чемъ дальше идетъ съ техъ поръ время, тъмъ это явление становится обычнъе и распространеннъе. Но есть ли хоть малъйшее основание жаловаться на нашу литературу въ томъ, что она злоупотребляетъ обычаемъ, вредитъ интересамъ въры, церкви, духовнаго просвъщенія? Нътъ. Основы православія такъ ясны, что погрѣщить противъ нихъ можно только сознательно, а не случайно или вслъдствіи небрежности и неосторожности. Есть, правда, такъ сказать порубежныя области, лежащія между православіемъ и протестантствомъ, -- говоримъ о вопросахъ научныхъ, --- въ этихъ областяхъ наука православная и протестантская работаетъ часто довольно сходно, такъ что для человъка съ узкими воззръніями можетъ представляться, что писатель православный отклоняется отъ началъ своей церкви; но подобное воззрѣніе складывается именно вслъдствіе неяснаго представленія о томъ: что со-

ставляетъ сущность православія и что не составляетъ его сущности. Напримъръ, критика церковныхъ преданій, критика дъйствій историческихъ лицъ, стоящихъ высоко въ мнъніи церкви, критика сочиненій, уважаемыхъ въ практикъ церковной, но о происхожденіи которыхъ могутъ быть неодинаковыя сужденія (въ родѣ сочиненій, приписываемыхъ Діонисію Ареопагиту), — все это можетъ казаться для иного носящимъ протестантскую окраску, усвоеніемъ пріемовъ протестантской науки. Но въ сущности православіе, какъ такое, ни чуть не страдаетъ отъ того, высказывается ли критика по указаннымъ вопросамъ такъ или иначе. Оно не можетъ считать себя солидарнымъ со всеми преданіями церковными, со всеми сужденіями, какія всречаются въ практикъ церковной о лицахъ историческихъ, и со всъми сочиненіями, которыя часто безъ основаній пріобрѣли вѣсъ въ мірѣ православномъ. Православіе стоить выше фактической жизни церкви и потому оно ничего не теряетъ, если-бы въ этой фактической сторонъ церкви не все оставалось въ томъ видъ, какъ это было раньше. Г. Тернеръ справедливо считаетъ "заслуживающею вниманія мысль, высказанную покойнымъ Самаринымъ въ его сочиненіи: Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Прокоповичъ, — а эта мысль заключается въ следующемъ: церковь не должна отождествляться ни съ какими частными богословскими воззрѣніями. Это даетъ ей съ одной стороны неуклонную устойчивость неизмѣнной истины, а съ другой возможность представлять значительный просторъ богословскому ученію, развивающемуся въ ея сред $\mathfrak{t}^{*}$  1).

Русская церковно-историческая наука, несмотря на значительную зависимость отъ нѣмецкой протестантской, стоитъ на высотѣ своего призванія. Она служитъ интересамъ православнаго просвѣщенія. Она достаточно ясно представляетъ себѣ то, что составляетъ идеалъ православія, и въ тѣхъ вопросахъ, гдѣ ее могли бы сбить съ толку нѣмецкіе авторитеты, выражаетъ значительную долю само-

<sup>1) &</sup>quot;Церк. Въстн." 1880 г., № 37, статья Тернера.



Остается пожелать, чтобы она, русская стоятельности. церковно-историческая наука, росла и кръпла, не переставая питаться тыми соками, какіе находятся въ чужой наукы. Уже и теперь даже въ иностранной литературъ замъчаютъ, что, несмотря на свою зависимость отъ иностранной науки, русская богословская наука представляетъ большій интересъ, чъмъ римско-католическая, и съ достаточной силой заявила себя научностью, проявляющеюся въ отсутствіи тенденцій 1). Нельзя также не пожелать, чтобы русская богословская среда еще съ большимъ вниманіемъ слѣдила за развитіемъ науки въ Германіи, знакомила съ ея лучшими произведеніями публику въ своихъ журналахъ, переводила то, что заслуживаетъ вниманія въ ней, — въ этомъ отношеніи сдълано у насъ очень мало. Доселъшнее положеніе нащей науки показываетъ, что кромъ пользы не можетъ принести намъ серьезное наше знакомство съ нѣмецкой литературой церковно-исторической. Можно ручаться, что здравый смыслъ удержить представителей нашей науки отъ недостойныхъ увлеченій, какъ онъ удерживалъ ихъ и доселъ, несмотря на то, что имъ приходилось работать почти исключительно при помощи чужой науки. Чъмъ дальше, тъмъ меньше можно опасаться такихъ увлеченій: наука еще болье окрыпнеть, еще болье пріобрытеть твердости, устойчивости и самостоятельности взглядовъ.

¹) Liest man lieber als die Geschichtswerke des modernen Katholicismus.. Die Gelehrten tragen in ihre Untersuchungeu keine Tendenzen... (Т. е. русскія церковно-историческія сочиненія "читаются съ большимъ удовольствіемъ, чѣмъ историческіе труды современнаго католицизма... (русскіе) ученые въ своихъ изслѣдованіяхъ остаются чуждыми какихъ бы то ни было тенденцій"). Сказано по поводу магистерскаго сочиненія профессора А. П. Доброклонскаго: "О Факундъ Герміанскомъ". Theolog. Literaturzeitung, 1880, № 26, s. 635.

## ПРИЛОЖЕНІЯ.

## І, Древне-латинскій церковный историкъ Сульпицій Северъ.

Сульпицій Северъ, писатель конца IV и V-го въка (360-420 г.), былъ современникомъ блаж. Іеронима и Руфина; сначала адвокатъ, а потомъ монахъ и пресвитеръ въ Аквитаніи (въ Галліи). Онъ написалъ Священную Исторію-Historia Sacra-въ двухъ книгахъ, начиная отъ сотворенія міра до консульства Стилихона, т. е. до 400-го года. Появилось сочиненіе въ самомъ началь V-го въка. Свящ. Исторія, какъ показываетъ самое названіе, посвящена главнымъ образомъ библейской исторіи и только частію касается исторіи церковной. Эта послѣдняя первоначально не входила въ планъ автора, и онъ присоединилъ ее только между прочимъ, для полноты повъствованія, какъ видно изъ сльдующихъ словъ введенія къ исторіи С. Севера: "многіе требовали отъ меня, чтобы я въ сжатомъ видъ изложилъ содержащееся въ книгахъ божественныхъ, и я не пощадилъ труда, чтобы заключающееся во многихъ томахъ изложить только въ двухъ небольшихъ книгахъ; и притомъ такъ, чтобы при всей краткости почти ничего не было обойдено изъ происшедшаго. Но при этомъ — добавляетъ Сульпицій — мнъ показалось, когда я дошелъ въ своемъ повъствованіи до смерти Христа и дъяній апостоловъ, -- не нецълесообразнымъ присоединить разсказъ и о томъ, что случилось потомъ: описать разрушение Герусалима, гоненія на христіанъ, послѣдовавщія затѣмъ времена спокойствія и потомъ снова наступившія въ церкви внутреннія смятенія" (Migne. Patrol. Cursus, lat. series, tom. XX, p. 95). Отсюда видно, что церковная исторія вошла въ трудъ Сульпиція, какъ совершенно сторонній предметъ. И дъйствительно, собственно церковная исторія занимаетъ у него вторую половину 2-й, не очень большой по объему книги. Это уже одно обстоятельство не даетъ права ждать мно-

гаго отъ церковной исторіи Сульпиція. Но и кромѣ того авторъ ведетъ свой разсказъ до такой степени безучастно, до такой степени мало входить въ смыслъ и значение повъствуемаго, до такой степени скрываетъ свою личность за фактами, какіе онъ передаетъ, что его исторія получаетъ характеръ элементарной хроники, какъ исторія Сульпиція и именуется учеными въ настоящее время. Авторъ положительно боится выступать въ его исторіи съ какимъ либо своимъ сужденіемъ о факть; такъ, сдълавъ одно незначительное замъчаніе отъ себя, онъ уже оговаривается: "если позволительно имъть въ исторіи свое собственное мнѣніе" (Ibid., р. 137). Онъ уже боится, не нарушилъ ли онъ законовъ исторіи, какъ ихъ понимаетъ онъ. При такомъ отношеніи къ дѣлу, авторъ, какъ историкъ и изследователь, почти вовсе невиденъ въ Historia Sacra. Вотъ на перечетъ почти всъ случаи, когда Сульпицій дозволяєть себъ сказать что-либо въ видъ собственнаго сужденія. Это прежде всего при изслъдованіи библейской хронологіи, которой онъ занимается не безъ тщательности и успъха; потомъ — при разсказъ о ветхозавътномъ законодательствъ касательно священниковъ онъ прерываетъ повъствованіе, чтобы сказать нъсколько словъ о томъ, какъ мало христіанскіе священники его времени сообразуются съ этими правилами, будучи объяты страстію стяжанія, только и помышлявшіе объ имвніяхъ, заботившіеся о воздълываніи полей, алчные до золота, занятые куплей и продажей (Ibid., р. р. 109. 152); далѣе, — когда онъ говоритъ о разрушеніи Іерусалима при импер. Адріанѣ: нужно замътить, что авторъ находить въ этомъ событіи то благодътельное слъдствіе для христіанъ изъ Іудеевъ, что съ тъхъ поръ эти христіане навсегда освободились отъ ига закона іудейскаго, подъ которымъ они продолжали еще оставаться (Ibid., р. 147); и наконецъ, —въ разсказъ о прискилліанахъ, современныхъ автору еретикахъ. При такомъ индифферентномъ пріемѣ, Сульпицій не могъ быть историкомъ въ собственномъ смыслѣ: историкъ тѣмъ въ особенности и отличается отъ хрониста, что онъ не только повъствуетъ, но и произноситъ сужденіе.

Въ заслугу Сульпиція, какъ историка церкви, ставятъ слѣдующее: его нерасположеніе къ аллигоризму и типикѣ, его непредвзятое отношеніе къ современности, напримѣръ, его отношеніе къ іерархіи (его сужденія въ этомъ смыслѣ указаны нами выше), его интересъ къ іудейскому каноническому праву, на которое онъ смотритъ глазами римскаго

юриста. Какъ источникъ для историка нашего времени Hist. Sacra имветъ значеніе по вопросу о прискилліанахъ, о которыхъ Сульпицій говоритъ безъ всякаго пристрастія; не теряетъ значенія эта Исторія для разъясненія споровъ аріанскихъ IV-го ввка, она же даетъ очень полезныя указанія для пониманія событія разрушенія храма Іерусалимскаго Титомъ (Herzog. Encyklop., B. 15, S. 64. Aufl. 2-te) и проч. Но все же Historia Сульпиція едва-ли заслуживаетъ имени

Но все же Historia Сульпиція едва-ли заслуживаетъ имени исторіи. Это не больше, какъ хроника, состоящая изъ сбора фактовъ, не связанныхъ единствомъ. Чѣмъ обширнѣе тотъ періодъ времени, какой берется описать Сульпицій, и чѣмъ больше повѣствователь стремится все содержаніе случившагося передать хоть въ краткихъ чертахъ, тѣмъ очевиднѣе становится господствующій характеръ, какой носитъ его "исторія", — это характеръ непритязательной хроники, написанной однакожъ изящнымъ языкомъ, которому отдаютъ дань уваженія знатоки латинской литературы, приравнивая автора къ Саллюстію и Тациту (такъ дѣлаетъ Ebert).

Сульпицій написаль еще два историческія сочиненія: Vita Martini и Dialogi, т. е. "Жизнь св. Мартина Турскаго" и діалоги, служащіе пополненіемъ этой біографіи. Сочиненія эти имъють значеніе для исторіи помъстной Галльской церкви; но не лишены важности они и для общей церковной исторіи, напримъръ, въ нихъ можно находить цънныя критическія замъчанія касательно египетскаго монашества IV-го въка.

## II. Римско-католическіе церковные историки Флери и Тильмонъ.

Католическая французская церковь не богата замъчательными церковными историками. Особенно скудна она такими въ настоящее время. Въ ряду церковныхъ историковъ французской церкви выдъляются лишь два великихъ имени: Флери и Тильмона, но оба эти историка относятся къ довольно-таки далекому прошлому. Оба они жили и дъйствовали въ концъ XVII и началъ XVIII въка. Тъмъ не менъе ихъ заслуги для науки не забыты и понынъ. Ихъ значеніе въ научномъ отношеніи не одинаково: каждый изъ нихъ проявилъ въ своихъ ученыхъ трудахъ своеобразный историческій талантъ, несомнънный талантъ, вслъдствіе котораго труды эти сохранили интересъ, несмотря на то,

что они написаны назадъ тому два стольтія. Сообщимъ нъкоторыя свъдънія объ этихъ двухъ славныхъ историкахъ.

I.

Аббатъ Клодъ Флери принадлежалъ къ тому времени, когда французская литература во всъхъ отношеніяхъ достигаетъ высокаго развитія, а теологія, можно сказать, достигаетъ наивысшаго процвътанія, какого только когда-либо достигала она въ этой странь. Флери былъ современникомъ такихъ теологовъ, какъ Боссюэтъ, Фенелонъ, Массильонъ.

Флери родился въ 1640 году въ Парижъ, былъ сыномъ одного адвоката родомъ изъ Руана, образованіе получилъ въ клермонской коллегіи у іезуитовъ, которымъ онъ за это оставался благодарнымъ въ теченіе всей своей жизни. По волъ отца онъ посвятилъ себя изученію юриспруденціи, будучи 18 лътъ онъ уже становится адвокатомъ и въ продолжение девятилътней практики пріобрътаетъ себъ имя въ Парижъ. Но такъ какъ родъ занятій не удовлетворялъ его глубокому чувству и религіозности, то Флери вступаетъ потомъ въ духовное званіе и въ 1672 г. становится придворнымъ наставникомъ принцевъ Конти, которыхъ Людовикъ XIV избралъ въ сотоварищи дофину. Усердіе новаго учителя настолько было угодно королю, что онъ вскоръ затъмъ поручаетъ ему воспитаніе своего сына. Но такъ какъ этотъ последній вскоре умираеть, въ 1684 г., то Людовикъ даетъ въ награду Флери за его труды аббатство Локдье ордена цистеріанцевъ, въ Родезскомъ діоцезъ. Спустя пять літь король снова вызываеть Флери ко двору и назначаетъ его вторымъ наставникомъ (sousprecepteur)  $^{1}$ ) своихъ внуковъ. Въ 1696 году французская академія наукъ избрала его своимъ членомъ, а затъмъ ему предлагалось епископское достоинство въ Монпелье, но ученый мужъ отклонилъ отъ себя подобное назначеніе. Спустя десять льть, когда закончилось воспитаніе вышеупомянутыхъ принцевъ, король предоставилъ ему бенедектинскій пріоратъ близъ Парижа. Въ 1716 году Флери снова долженъ былъ возвратиться ко двору; по смерти Людовика XIV регентъ сдълалъ его духовникомъ 2) юнаго принца Людовика XV.

Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> Первымъ наставникомъ быдъ знаменитый Фенелонъ.
2) Регентъ, избирая Флери въ духовники, будто бы сказалъ ему: "я потому избираю васъ, что вы не янсенистъ, ни молинистъ, ни ультрамонтанъ".

Однакожъ скоро Флери за старостію льтъ долженъ былъ отказаться отъ этой должности. Это произошло въ 1722 г. А въ слъдующемъ году Флери скончался, достигнувъ восьмидесятидвухъ-лътняго возраста, скончался, пользуясь общимъ высокимъ уваженіемъ за свои познанія, благочестіе, нравственную чистоту и скромность. О нравственныхъ его достоинствахъ одинъ современникъ его выражается такъ: "едва-ли когда былъ человъкъ болъе ученый и болъе простой, болъе смиренный и болъе возвышенный. Каждое слово его было любезностію и каждое дъйствіе добродътелью".

Флери и при самомъ дворѣ велъ жизнь отшельника, былъ далекъ отъ всякихъ мірскихъ стремленій и погони, занимаясь только наукой и дѣлами благочестія. Поэтому-то онъ успѣлъ сдѣлаться великимъ писателемъ, и въ особенности два сочиненія покрыли его имя замѣчательною славою, именно его сочиненіе по каноническому праву (Institution au Droit ecclésiastique) и его обширная церковная исторія. Первое произведеніе еще и доселѣ въ употребленіи во Франціи, а второе пользуется уваженіемъ во всемъ цивилизованномъ мірѣ.

Еще до изданія своей церковной исторіи Флери заявилъ себя почтенными церковно-историческими трудами. Сюда относятся: "историческій катихизисъ" 1) (1679 г.) и два раз-сужденія— "о нравахъ израильтянъ" (1681 г.) и "нравахъ христіанъ" (1682 г.). Наконецъ въ 1692 году появляется въ свътъ первый томъ его церковной исторіи (Histoire ecclésiastique). Вслъдъ затъмъ Флери выпускаетъ томъ за томомъ продолженія исторіи, пока въ 1720 г. двадцатый томъ не заканчиваетъ его гигантской работы. Въ двадцати томахъ Флери разсказалъ исторію церкви отъ Вознесенія Господня до 1414 г. Изложеніе церковной исторіи Флери въ высшей степени просто, онъ только оповъщаетъ о случившемся, а разсуждаетъ весьма ръдко, его стиль почти всегда элегантенъ и точенъ, разсказъ чрезвычайно спокоенъ, чуждъ свойственныхъ французамъ риторическихъ изліяній. Флери не входить во всв подробности церковной исторіи. Ученіе, управленіе, нравы — вотъ главные предметы, которыми онъ вездъ занимается. Любовь къ христіанству, къ церкви ярко отпечатлъвается во всей исторіи его и

<sup>1)</sup> Это исторія религін отъ сотворенія міра до Константина Великаго и полное наставленіе въ въръ христіанской:



придаетъ ей особенную привлекательность. Эту любовь онъ хочетъ поселить и въ своихъ читателяхъ. Онъ пишетъ для такихъ читателей, которые хотъли бы знать о христіанствъ, его величіи и силъ, судьбъ и дъйствіи его и притомъ выдълять его отъ всего того, что суевъріе и невъжество примъшиваютъ къ истинному его содержанію. Флери пишетъ не безъ критики и ему удается очистить исторію отъ многихъ легендъ и вымысловъ. Въ изложени первыхъ въковъ церкви онъ подробнъе и обстоятельнъе; здъсь для него все драгоценно, касательно этихъ вековъ онъ помещаетъ много выдержекъ, взятыхъ изъ первоисточниковъ. Онъ опасается примъшивать къ своему дълу разсказъ о такихъ предметахъ, которые мало имъютъ отношенія къ церковной исторіи, поэтому-то политическимъ событіямъ онъ отводитъ мъсто лишь тогда и постольку, когда и поскольку они стоятъ въ теснейшей связи съ церковно-историческими. Важнъйшіе факты онъ выставляетъ предъ взоромъ читателя съ возможной рельефностію и индивидуальностію. Онъ отвергаетъ не мало мнимыхъ чудесъ, но многія изъ чудесъ вносятся въ его исторію въ томъ убъжденіи, что религія не можетъ обходиться безъ сверхъ-естественнаго элемента, проявляющагося въ чудесныхъ дъйствіяхъ, и что языческій міръ обращенъ къ въръ чрезъ внъшнія доказательства Божественнаго всемогущества, а не чрезъ философемы и диспуты. Исторію Господа І. Христа онъ совсѣмъ опускаетъ въ своемъ трудъ, частію потому, что она всъмъ извъстна, частію же потому, что ее нельзя лучше написать, чъмъ какъ она изображена въ Евангеліи. Историческія матеріи излагаются у него въ хронологическомъ порядкъ. Въ своемъ трудъ онъ показываетъ себя защитникомъ древности и законности галликанскаго церковнаго устройства, но въ этомъ послъднемъ отношении никогда не заходитъ такъ далеко, чтобы отвергать главенство папы въ церкви. Какъ ревностный католикъ, онъ является врагомъ всъхъ еретическихъ партій. Флери не былъ сухимъ ученымъ, пишущимъ для немногихъ избранныхъ, онъ писалъ для лицъ образованныхъ изо всъхъ сословій. Поэтому въ его трудъ нигдь не бросается въ глаза ученый аппаратъ, онъ избъгаетъ критическихъ и хронологическихъ изследованій, и гдъ ужъ необходимо было заняться ими, тамъ онъ указываетъ лишь результатъ, не считая нужнымъ знакомить читателя съ тъми путями, какими пришелъ онъ къ этому результату. Въ этомъ отношеніи онъ составляєть собою різшительную противоположность съ другимъ замѣчательнымъ французскимъ церковнымъ историкомъ, доминиканцемъ Наталисомъ Александеромъ. Последній пишеть въ дуже тогдашней школы, неръдко въ силлогистической формъ, не стараясь избъгать возникающей отсюда тяжеловатости. Напротивъ Флери былъ привлекательнымъ повъствователемъ, пишущимъ стилемъ закругленнымъ, гладкимъ, пріятнымъ, прозрачно-яснымъ. Наталисъ записываетъ то, что читалось имъ на ученыхъ сборищахъ у молодого аббата Кольберта, сына министра, предъ лицемъ первыхъ литературныхъ знаменитостей, Флери имъетъ въ виду всю образованную публику, а не академію съ нъсколькими избранными учеными. Доминиканецъ проявляетъ свою духовную мощь не въ последовательномъ разсказе исторіи, а въ ученыхъ изследованіяхъ отдельныхъ историческихъ пунктовъ и вопросовъ, вообще въ диссертаціяхъ, которыя относятся къ тому или другому стольтію; напротивъ, Флери какъ мы сказали, избъгаетъ такихъ ученыхъ изслъдованій, именно изслъдованій критическихъ и хронологическихъ свойствъ.

Нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что церковная исторія Флери получила высокое уваженіе въ глазахъ его современниковъ и съ разныхъ сторонъ вызвала восторженныя похвалы. Знаменитый Вольтеръ такъ выразился о ней: "Церковная исторія Флери есть лучшая исторія, какая когда-либо написана" 1).

Но не обошлось дѣла безъ враговъ и порицателей церковной исторіи Флери. Одни, какъ напримѣръ аббатъ Лянглэ (Langlet) и нѣкто Лонгерю (Longuerue), нападали на Флери, какъ на ученаго, ибо первый считалъ его исторію скорѣе сборникомъ историческихъ извлеченій, чѣмъ связною исторіею, второй недоволенъ былъ тѣмъ, что Флери былъ въ большой зависимости отъ собранія соборныхъ актовъ Лаббея и Анналъ Баронія. Тотъ и другой упрекъ не безоснователенъ, потому что и въ самомъ дѣлѣ исторія Флери не представляетъ собой собственно прагматической исторіи, она только оповѣщаетъ, а не воспроизводитъ научно факты, такъ что она болѣе знакомитъ съ самыми фактами, чѣмъ съ духомъ церковной исторіи. Это — разъ. Во-вторыхъ Флери слѣдуетъ тому же лѣтописному методу, какъ и Бароній, и большую часть своего матеріала чер-

<sup>&#</sup>x27;) Исторія Флери написана безпристрастно. По отзыву его біографа: , онъ возвѣщаетъ и хвалитъ дъйствительное добро; не скрываетъ, а порицаетъ дъйствительное зло".



паетъ у Баронія и у Лаббея въ его собраніи соборныхъ актовъ, нерѣдко его разсказъ составляетъ извлеченіе изътого или другого (конечно, Флери пользовался и всѣмътѣмъ, что сдѣлано и другими, кромѣ Баронія и Лаббея).

Другіе враги Флери были недовольны его теологическимъ и каноническимъ направленіемъ и ставили ему въ упрекъ слишкомъ сильное его пристрастіе къ устройству древней церкви, его будто бы едва прикрытое неуваженіе къ Риму, преимущественное вниманіе къ такимъ извъстіямъ, которыя не благопріятствуютъ папскому престолу и папамъ, слишкомъ откровенный пересказъ, даже преувеличенный, объ ошибкахъ, недостаткахъ, порокахъ важнъйшихъ представителей церкви 1).

Несмотря на многіе нападки, какимъ подверглась исторія Флери, непререкаемыя достоинства ея были очевидны, и вскор'в явилось желаніе продолжить его церковную исторію. Но продолженіе церковной исторіи Флери, предпринятое разными лицами, не пріобр'вло себ'в никакого уваженія въ ученомъ мір'в.

При такихъ обстоятельствахъ, когда продолжатели историка Флери не находили себъ одобренія, появился слухъ о томъ, что послѣ него осталось продолженіе его исторіи въ рукописи, и это не могло не порадовать почитателей Флери. Слухъ этотъ оказался върнымъ. Но манускриптъ не былъ напечатанъ, онъ былъ пріобрѣтенъ покупкою въ королевскую библіотеку Парижа, гдѣ и хранился до второй четверти XIX-го столѣтія. Въ 1840 году сдѣлано новое изданіе церковной исторіи Флери, въ это-то изданіе и вошло доселѣ неизданное продолженіе труда Флери; оно, это предпоженіе, состоитъ изъ четырехъ книгъ (quatre livres) 2). Въ немъ разсказана исторія церкви со времени открытія дѣятельности констанцкаго собора (1414 года) до заключенія пятаго латеранскаго собора (въ 1517 г.) или до появленія Лютера.

Само собой понятно церковная исторія Флери чрезъ опубликованіе этого продолженія получила законченность,

<sup>1)</sup> Довольно строгая критика по поводу исторія Флери появилась въ 1736 году въ Авиньонъ, разборъ сочиненія Флери сдъланъ іезуитомъ Лантомомъ (Lanteaume). Здъсь подверглись осужденію галликанскіе взгляды историка. Однакожъ нельзя сказать, что Флери былъ крайнимъ галликанцемъ, онъ вообще умъренно преслъдовалъ интересы своей мъстной церкви.

<sup>2)</sup> Церк. Исторія Флери разділена на отділь (livres), таких в отділловъ при жизни его издано сто, а спустя долго послів его смерти еще выдано четыре отділа (4 livr.).

ибо въ теперешнемъ своемъ видъ она простирается отъ начала христіанской церкви до великаго церковнаго раздівленія въ XVI въкъ, слъдовательно заключаетъ въ себъ полную исторію древней и средневъковой церкви. Но дъло другого рода вопросъ: какого достоинства это изданное продолженіе исторіи Флери? Отвътъ на этотъ вопросъ не можетъ быть благопріятенъ. Во-первыхъ, здісь описаніе исторіи XV въка не такъ подробно и полно, какъ подробно и полно описаны французскимъ историкомъ прежнія части исторіи. Хотя пятнадцатый въкъ очень богатъ замъчательными явленіями и движеніями, однакожъ онъ описалъ сравнительно коротко: на половину и даже на двъ трети короче, какъ описанъ каждый изъ предыдущихъ въковъ. Краткость эта зависъла не отъ того только, что Флери скупится здъсь на детали, но отъ того, что онъ многое совсъмъ пропускаетъ, а иного едва-едва касается, напр. исторіи инквизиціи. Притомъ, здъсь мы встръчаемъ лишь внъшній разсказъ о событіяхъ, передачу внъшнихъ фактовъ, о внутреннихъ же пружинахъ, движущихъ исторіей, нътъ и помину. Напримъръ, то, что составляетъ у него исторію констанцскаго собора, есть ничто иное, какъ извлеченія изъ заключительныхъ дъяній того или другого соборнаго засъданія, и читатель остается при томъ впечатлѣніи, что онъ какъ будто читаетъ протоколы: ему даже кажется, что онъ читаетъ не исторію, а перелистываетъ бухгалтерскую книгу. Касаясь здъсь извъстной исторіи Гуса Флери ни слова не говорить ни противъ собора, ни въ пользу его, нътъ никакого изслъдованія о томъ, правъ ли былъ соборъ или нътъ, ни одного обвиненія не выставлено противъ него и также ни одного изъ обвиненій противъ него не устранено.

Вообще послѣднія четыре книги исторіи Флери, изданныя спустя болѣе столѣтія послѣ его смерти, гораздо ниже по своимъ достоинствамъ, чѣмъ предыдущія части его труда. Нужно полагать, что эти четыре книги отъ самого Флери не назначались для печатанія: онѣ составляли для него, должно думать, подробный конспектъ, который въ дальнѣйшей переработкѣ имѣлъ значительно видоизмѣниться къ лучшему. Быть можетъ, этимъ-то и объясняется то обстоятельство, что продолженіе исторіи Флери не было напечатано въ свое время. Люди разсудительные тогда понимали, что опубликованіе посмертныхъ работъ Флери не можетъ ничего прибавить къ его славѣ и даже можетъ повредить ей.

II.

Тильмонъ принадлежитъ къ числу тѣхъ церковныхъ историковъ, которые покрываютъ себя значительной славой еще при жизни, но о которыхъ и потомство вспоминаетъ съ истинной благодарностію. — Людовикъ Себастіанъ Тильмонъ (Tillemont) происходилъ изъ благородной французской фамиліи; онъ родился въ 1637 году, въ Парижѣ. Его отецъ, государственный чиновникъ, былъ человѣкомъ религіознымъ и ученымъ. Родовая фамилія Тильмона была Ле-Нэ, прозвище же: "Тильмонъ", ученый историкъ получилъ отъ имени, принадлежащаго его дому, помѣстья близъ Парижа; въ этомъ помѣстьв онъ прожилъ многіе годы, оно-то и дало ему новую фамилію: Тильмонъ. Когда ему было 9 или 10 лѣтъ, онъ былъ отданъ сво-

Когда ему было 9 или 10 лѣтъ, онъ былъ отданъ своими родителями на воспитаніе ученымъ мужамъ, которые жили въ монастырѣ Портъ-Ройялѣ, въ Парижѣ.

Во главъ ихъ стоялъ Николь и другія лица, друзья янсенизма и сами янсенисты; имъ-то Тильмонъ обязанъ своимъ глубокимъ научнымъ образованіемъ и съ ними онъ не прерывалъ связей во все время своей жизни. Но несмотря на такія близкія отношенія къ янсенистамъ, Тильмонъ самъ не былъ янсенистомъ.

Подъ руководствомъ вышеназванныхъ лицъ молодой Тильмонъ вскоръ сдълалъ значительные успъхи въ наукахъ, особенно полюбилось ему изученіе Тита Ливія, такъ что изъ этого факта его умные учители рано заключили о призваніи Тильмона быть историкомъ и поощряли его въ подобныхъ занятіяхъ. Онъ принялъ на себя трудъ прочитать колоссальную церковную исторію Баронія; когда онъ занимался этимъ дъломъ, у него возродилось сильное желаніе самому изучить тѣ древніе первоисточники, изъ которыхъ черпалъ свѣдѣнія Бароній. Интересъ и любовь къ изученію источниковъ исторіи съ этихъ поръ пліняють, теперь едва еще расцвътающаго, юношу, и этотъ интересъ и эта любовь сдълались върными спутниками всей его жизни. Съ этимъ вмъсть соединялось у него стремленіе къ критикь: каждый историческій предметь онъ хочеть изучить до основанія и дотоль не оставлять его, пока не изслыдуеть и не обхватитъ его со всъхъ сторонъ. Это дало юношъ случай обращаться съ тысячею вопросовъ къ его учителямъ. И какъ ни были учены его наставники, однакожъ, любознательность ученика иногда ставила ихъ въ затрудненіе, такъ

Digitized by GOOGLE

что Николь позднае въ кружка своихъ пріятелей говорилъ: я не могъ безъ трепета встрачаться съ Тильмономъ, я опасался, что онъ опять и опять обратится ко мна съ сомнаніями, которыхъ я не могъ разомъ разрашить.

Онъ обращается къ изучению Св. Писанія и отцевъ церкви, и будучи еще восьмнадцати лътъ, принимаетъ на себя задачу собрать воедино все, что можно найти здъсь касательно апостоловъ и мужей апостольскихъ. Это онъ хотълъ сдълать съ единственною цълію самообразованія, ибо въ то время никто не былъ дальше его отъ мысли, что онъ когда либо выступитъ въ качествъ писателя историка. Планъ своего труда Тильмонъ представилъ на разсмотръніе своихъ наставниковъ, и это еще болье утвердило ихъ въ убъжденіи, что Тильмонъ обладаетъ необыкновеннымъ талантомъ къ изученію исторіи и умѣньемъ разръшать и расплетать трудности исторической науки. Они, поэтому, посовътовали ему раздвинуть рамки его труда, и онъ, внимая внушенію своихъ руководителей, взялъ исторію первыхъ шести въковъ христіанства въ качествъ предмета, который онъ задумалъ изучить внимательно по всъмъ источникамъ.

Тильмонъ не скоро выбралъ родъ дѣятельности въ жизни, онъ остается въ нерѣшительности по этому вопросу, котя ему минуло 23 года. Тогда епископъ Бовесскій (de Beauvais) посовѣтовалъ ему принять на себя духовное званіе. Тильмону этотъ совѣтъ понравился, и въ 1660 году онъ поступилъ въ епископскую семинарію въ Бовэ, гдѣ онъ принятъ былъ съ большимъ уваженіемъ. Именно наставники семинаріи отнеслись съ такимъ вниманіемъ къ молодому человѣку, съ такимъ почтеніемъ къ его историческимъ познаніямъ, что болѣе любознательнымъ семинаристамъ они дали наказъ по возможности искать сближенія съ Тильмономъ. Даже сами наставники, будучи учеными ветеранами, нерѣдко обращались за историческими справками къ своему воспитаннику.

Епископъ Бовесскій принадлежалъ къ числу лицъ, высоко ставившихъ достоинства Тильмона. Однажды онъ такъ выразился: "для меня не было бы большей радости на землѣ, какъ еслибы я могъ надѣяться увидѣть въ лицѣ этого молодого человѣка своего наслѣдника въ епископствѣ". Однакожъ такіе планы не привлекали Тильмона, и, какъ показываетъ вся его послѣдующая жизнь, онъ намѣренно избѣгалъ каждаго іерархическаго мѣста. — По окончаніи

курса въ семинаріи, на что потребовалось три-четыра года, Тильмонъ оставилъ семинарію, не принявъ еще посвященія въ церковный санъ, и поселился въ домѣ каноника Германа, учителя Бовесской семинаріи. Онъ сдружился съ Германомъ и прожилъ у него отъ 5 до 6 лѣтъ, проводя время въ наукѣ и благочестивыхъ упражненіяхъ. Потомъ онъ возвращается въ Парижъ, тогда ему было уже 32 года. Здѣсь въ Парижѣ онъ пробылъ около двухъ лѣтъ. Но желаніе въ Парижъ онъ пробылъ около двухъ лътъ. Но желаніе возможно большаго уединенія увлекло его изъ Парижа въ деревню, недалеко впрочемъ отъ столицы. Здъсь по совъту одного изъ своихъ учителей Портъ-Ройяля онъ принялъ въ 1676 году санъ священника. Затъмъ мы опять встръчаемъ Тильмона въ Парижъ, но недолго. Друзья его въ Портъ-Ройялъ за приверженность къ янсенизму были изгнаны изъ Парижа; покидаетъ Парижъ и Тильмонъ, въ 1679 году. Онъ перебирается въ свое родовое помъстье, разстояніемъ на милю отъ Парижа, извъстное съ именемъ: Тильмонъ, и здъсь остается до послъдняго года своей жизни (въ 1698 голу).

(въ 1698 году).

Прежде чѣмъ перейти къ указанію обстоятельствъ, при которыхъ изданы были главнѣйшіе труды Тильмона и опредѣлить ихъ характеръ, позволимъ себѣ привести нѣсколько характеристическихъ чертъ, которыя должны въ полной ясности освѣтить привлекательный нравственный образъ этого замѣчательнаго историка. Здѣсь мы найдемъ ключъ къ пониманію того, какимъ образомъ онъ успѣлъ сдѣлать такъ много для науки, какъ онъ сдѣлалъ, и вообще найдемъ, что это былъ человѣкъ необыкновенный по своей нравственной строгости — Несомнѣнно. Типьмонъ имѣпъ нравственной строгости. — Несомнънно Тильмонъ имълъ громадную склонность къ литературнымъ трудамъ, чисто желъзное прилежаніе. Но это само по себъ похвальное качество возбуждало укоры совъсти въ душъ Тильмона. Какъ гръхъ онъ оплакивалъ то, что, принимаясь за молитву, онъ только съ трудомъ могъ отгонять отъ себя научныя размышленія. Жилъ онъ въ своемъ сельскомъ уединеніи, вдали отъ всѣхъ заботъ житейскихъ, не желая принимать на себя обязанностей приходскаго пастыря, котя ему моглибы назначить приходъ и очень богатый, и очень легкій. Онъ жилъ съ евангельской простотой на небольшую пенсію, не имъ больше никакого другого имущества. Какъ самое незначительное сельское духовное лицо, онъ путешествовалъ пъшкомъ, съ посохомъ въ рукъ, и былъ чрезвычайно простъ въ одеждъ, домашней утвари, пищъ и питіъ.

Его жизнь была строго урегулирована, расположена была по начертаннымъ напередъ правиламъ. Строго опредъленную норму онъ считалъ дъломъ необходимымъ для человъческой природы при ея непостоянствъ и разсъянности. Ежедневно вставалъ онъ въ одинъ и тотъ же часъ, именно въ четыре съ половиной, а въ посты ровно въ четыре часа. Время отъ утра до полудня, а въ посты до шести часовъ вечера дълилъ между трудомъ и молитвою. Послъ объда онъ давалъ себъ два часа отдыха. Обыкновенно эти часы онъ проводилъ въ прогулкъ. Потомъ снова уединялся до 7 часовъ вечера, когда онъ ужиналъ. Въ 91/2 часовъ онъ отходилъ ко сну.

Обращаемся къ главнъйшимъ ученымъ трудамъ Тильмона. Когда Тильмонъ далеко уже подвинулся въ своемъ изученіи историческаго матеріала и большую часть собраннаго изъ источниковъ привелъ въ систему, его друзья уговорили его издать въ свътъ первый томъ его церковной исторіи. Но этотъ томъ, по несчастію, попалъ въ руки очень страннаго цензора, который придирался къ мелочамъ и не хотълъ его пропускать въ печать. Тильмонъ же не соглашался ни на какія измѣненія и предпочелъ взять свою рукопись назадъ. Это побудило его измънить самый планъ сочиненія и распорядокъ матерій въ немъ. Тильмонъ теперь разделилъ целое на две главныя части, изъ которыхъ первая заключала въ себъ элементъ политическій и гражданскій, а другая специфически-церковный и ускорилъ печатаніе первой части, потому что она не нуждалась ни въ какомъ: imprimatur ("печать позволяется") со стороны теологическаго цензора. Такимъ образомъ въ 1690 году явился первый томъ (in 4 — to) исторіи Тильмона, который доведенъ былъ до временъ императора Веспасіана, подъ такимъ заглавіемъ: "Исторія императоровъ и другихъ принцевъ, царствовавшихъ въ продолжение первыхъ шести въковъ церкви, гоненій противъ христіанъ; писателей свътскихъ и лицъ, знаменитыхъ въ свое время (исторія), -- подтвержденная цитатами изъ оригинальныхъ авторовъ; съ замъчаніями, служащими къ разръшенію главнъйшихъ затрудненій" (Histoire des empereurs et autres princes, qui ont régné dans les six premiers siècles de l'Eglise...) Сочиненіе господина Д. Т. (т. е. Де-Тильмона). Парижъ, 1690.

Какъ видимъ, Тильмонъ выдалъ это сочиненіе анонимно, что, конечно, слѣдуетъ приписать его скромности. Тѣмъ не менѣе истинное имя автора вскорѣ всѣмъ стало извѣстно,

трудъ отовсюду заслужилъ похвалы. Въ слѣдующемъ 1691 г. появился второй томъ, а потомъ—третій, четвертый, пятый же и шестой томы изданы были уже по смерти историка; во всѣхъ этихъ томахъ исторія императоровъ доведена была до Анастасія, который управлялъ византійскою имперією въ началѣ VI вѣка.

"Еще въ первый разъ появилась на языкъ фрацузскомъ истинно критическая исторія, почерпнутая изъ источниковъ, состоящая изъ разсказовъ первоначальной свъжести, чуждая постороннихъ прикрасъ", говоритъ біографъ Тильмона.

Уже первые томы этого труда возбудили всеобщее желаніе видъть въ печати собственно церковную исторію Тильмона. Это желаніе со всехъ сторонъ начало громко высказываться, и въ особенности канцлеръ Бушера производитъ въ этомъ отношеніи давленіе на Тильмона, и назначилъ для Тильмона другого богословскаго цензора. Такимъ образомъ трудъ могъ явиться безъ всякихъ препятствій со стороны цензуры, и вотъ послів изданія третьяго тома "исторіи императоровъ", въ 1693 году, появляется въ свъть первый томъ собственно церковной исторіи Тильмона, подъ такимъ заглавіемъ: "Мемуары, относящіеся къ церковной исторіи первыхъ шести въковъ, подтвержденные цитатами изъ первоначальныхъ авторовъ: съ хронологіей и примъчаніями (Memoires pour servir à l'Histoire ecclesiastique des six premiers siecles...), Парижъ, 1693 г., но опять безъ имени сочинителя. Этотъ томъ обнимаетъ времена I, Христа и 12 апостоловъ. Второй томъ явился въ слъдующемъ 1694 году, заключая въ себъ исторію прочихъ учениковъ Іисуса и мужей апостольскихъ, а также исторію церкви до 177 г. вмъстъ съ длиннымъ посланіемъ къ ораторіанцу патеру Лами о тайной вечери Господа Іисуса и о двухъ посольствахъ Іоанна Крестителя къ Іисусу. Затъмъ, въ 1695 г. появился третій томъ, въ 1696 году четвертый томъ, изъ нихъ первый заключалъ исторію церкви отъ 177 г. по 253 г., а послъдній посвященъ св. Кипріану кареагенскому и разсказу о событіяхъ второй половины третьяго въка.

Кромъ этихъ четырехъ томовъ "Церковной исторіи" Тильмона другихъ томовъ при его жизни не явилось. Но въ рукописяхъ по смерти Тильмона найдены были дальнъйшіе 12 томовъ, которые и были изданы между 1698 и 1712 годами 1).

<sup>1)</sup> Въ частности пятый томъ обнимаетъ исторію гоненій Діоклитіана и Ликинія; шестой исторію донатистовъ до блаженнаго Августина, исторію

Все сочиненіе Тильмона оканчивалось 513 годомъ, слѣдовательно Тильмономъ обработано не полныя шесть стольтій. Матеріаль для остальныхь 87 льть, хотя и собиралъ онъ, но болъзнь и смерть воспрепятствовали ему привести въ порядокъ собранное.

"Сочиненіе, говоритъ его біографъ, заслужило многочисленныя похвалы; это самый большой и самый ученый трудъ, какой только существуетъ касательно первыхъ пяти въковъ церкви; и мы не знаемъ другого труда, который, изследуя ту же столь важную эпоху церкви, отличался бы такою же широтою, глубиною и точностію  $^{*}$  1).

Достоинства собственно церковно-исторической части труда Тильмона ясно открываются уже изъ самаго метода, по какому работалъ этотъ историкъ. Относительно даннаго историческаго пункта онъ старательно собиралъ свидътельства древнихъ источниковъ и позднъйшихъ писателей и такъ искусно группировалъ ихъ, что эта мозаика всегда даетъ возможно полный образъ о томъ или другомъ предметь. У него все почерпнуто изъ источниковъ, при чемъ источниками онъ пользовался во всей ихъ полнотъ, весь разсказъ составленъ изъ выдержекъ, взятыхъ въ источникахъ. Самыя точныя цитаты помъщены на поляхъ сочиненія, изъ этихъ цитатъ видишь откуда заимствованъ историкомъ каждый отрывокъ; а каждое слово, какое вноситъ въ текстъ историкъ отъ себя, въ отличіе отъ того, что взято изъ источниковъ, помъщено въ скобкахъ! "Если ты хочешь знать, что говорять источники о томь или другомь историческом пунктъ, ступай къ Тильмону и ты найдешь у него эти свидътельства, собранными воедино, но только они у него во французскомъ переводъ, а не на языкъ подлинни-

ствовало на свътъ талантливаго и общирнаго труда протестантскаго ученаго Неандера, но въ отношеніи къ римско-католической исторіографіи этоть отзывъ остается справедливымъ и досель.



аріанъ до Өеодосія Великаго, исторію никейскаго собора; седьмой — біографіи знаменитъйшихъ мужей, процвътавшихъ въ церкви между 328 и 371 годами, за исключеніемъ св. Аванасія; восьмой — исторію св. Аванасія и тъхъ святыхъ, которые скончались между 378 и 394 годами, а также исторію прискилліанъ и мессаліанъ. Весь девятый томъ посвященъ Василію Великому, Григорію Назіанзину, Григорію Нисскому и Амфилохію Иковійскому, Десятый заключаетъ біографіи св. Амвросія, св. Мартина Турскаго, св. Епифанія и другихъ св. мужей отъ конца IV до начала V въка; одинналцатый томъ разсказываетъ исторію Іоанна Златоуста и его современниковъ; 12-й бл. Іеронима и его современниковъ; тринадцатый — исторію Августина, донатистовъ и пелагіанъ; четырнадцатый — св. Павлина нолянскаго, св. Кирилла александрійскаго и несторіанства; пятнадцатый — св. Иларія Арльскаго, св. Льва І Великаго и евтихіанства; шестнадцатый, наконецъ — жизнь св. Проспера аквитанскаго и друг.

1) Этотъ отзывъ высказанъ быль еще въ то время, когда не существовало на свъть талантливаго и обширнаго труда протестантскаго учествовало на свъть талантливаго и обширнаго труда протестантскаго учествовало

ковъ. Если ты имѣешь нужду въ свидѣтельствахъ на языкѣ первоначальномъ, то все-же цитаты облегчатъ тебѣ доступъ къ источникамъ", говоритъ извѣстный нѣмецкій историкъканонистъ, епископъ Гефеле.

Каждый томъ церковно-историческихъ мемуаровъ Тильмона заканчивается отдѣломъ примѣчаній; нужно сказать, что это слишкомъ скромное названіе для такихъ ученыхъ, такихъ интересныхъ и остроумныхъ диссертацій касательно отдѣльныхъ пунктовъ, какими въ самомъ дѣлѣ являются его примѣчанія: въ нихъ подробно изслѣдуются такія стороны предметовъ, какихъ въ самыхъ мемуарахъ авторъ касается кратко. Здѣсь Тильмонъ по необходимости отступаетъ отъ своей манеры писать, которая такъ напоминаетъ мозаику, и позволяетъ себѣ говорить, сколько ему угодно. Здѣсь-то яснѣе всего и выражается, что Тильмонъ не созданъ быть простымъ компиляторомъ; въ этихъ примѣчаніяхъ обнаруживается, что онъ въ высшей степени владѣлъ тѣми свойствами, которыя украшаютъ критическаго историка.

Также и его стиль вполнъ историческій, — ясный, точный, простой и удобопонятный. Если за что его можно упрекать здъсь, то развъ за то, что стиль его течетъ слишкомъ однообразно — спокойно и никогда не пріобрътаетъ высшаго паренія. Стиль Тильмона есть отображеніе самого автора, всегда спокойнаго, скромнаго.

Церковно-историческіе "мемуары" Тильмона есть церковная исторія въ біографіяхъ или правильнѣе въ монографіяхъ. Тильмонъ описываєтъ то знаменитыхъ отцевъ церкви, то извѣстныхъ ересіарховъ, но, описывая самымъ внимательнымъ образомъ ихъ жизнь, онъ въ тоже время изображаєтъ исторію того времени, въ какое жили эти лица. Такимъ образомъ трудъ его представляєтъ собою собраніе талантливыхъ монографій. Этотъ методъ исторіографіи нѣкоторымъ не нравился, и въ этомъ смыслѣ дѣлаємы были упреки Тильмону еще при его жизни: ему совѣтовали, чтобы онъ столь богатые матеріалы расположилъ въ формѣ лѣтописи. Къ счастію, Тильмонъ не рѣшился принести такой большой жертвы грубому эмпиризму своего времени, и нельзя не поблагодарить его за то, что онъ заключилъ свои уши для воспріятія подобныхъ внушеній.

Мемуары Тильмона съ самаго начала пріобрѣли себѣ большую славу, и еще первое изданіе не дошло до половины въ печати, какъ понадобилось новое, второе изданіе,

которое затъмъ и появилось, на этотъ разъ съ полнымъ именемъ автора.

Авторъ статьи о Тильмонѣ въ Biographie universelle, котораго мы цитировали выше съ именемъ біографа Тильмонова, пишетъ объ этомъ историкѣ: "очень немного мужей, память о которыхъ была бы столь безупречною, которыхъ благочестіе было бы столь искреннимъ, намѣренія столь справедливы, знанія же столь реальны. Его слогъ не блеститъ, но сухость, какую находятъ у него, въ сущности есть строгая точность, предпочтительная пустымъ украшеніямъ". Другой авторъ статьи о Тильмонѣ въ извѣстной Энциклопедіи Герцога, отдавая должное научнымъ заслугамъ его, замѣчаетъ: "католическая исторіографія во Франціи и теперь еще могла бы многому поучиться у него, еслибы только существовало у ней добросовѣстное стремленіе отыскивать истину и изслѣдовать документы безъ предразсудка" 1).

## III, Церковный историкъ А. В. Горскій.

Имя покойнаго Александра Васильевича Горскаго, ректора Московской духовной академіи, тридцать літь бывшаго преподавателемъ церковной исторіи въ той же академіи, обладавшаго обширной церковно-исторической эрудиціей, слишкомъ хорошо извіть всякому, хотя немного знакомому съ богословской литературой послідняго времени, чтобы нужно было входить въ объясненія съ читателемъ, почему эта знаменитая личность можетъ и должна быть предметомъ научнаго изученія.

О Горскомъ, его трудахъ, его научномъ образѣ воззрѣній, его заслугахъ въ области богословскихъ наукъ, его значеніи въ исторіи духовнаго просвѣщенія, написано немного. Гораздо меньше, чѣмъ сколько можно было ожидать этого, принимая во вниманіе, что Горскій былъ труженикъ науки и труженикъ высоко даровитый.

Съ своей стороны мы не имвемъ никакихъ широкихъ притязаній, въ родв напримвръ изображенія Горскаго, какъ ученаго со всвхъ сторонъ. Подобный трудъ не можетъ быть предметомъ небольшого этюда. Мы намврены сообщить

<sup>1)</sup> При составленіи настоящаго очерка у насъ подъ руками были: кром'є сочиненій Гефеле: Beiträge zur Kirchengeschichte (II Band, Tübing. 1864); еще: парижское изданіе—Biographie universelle (tom. 15 et 46), энциклопедія Herzog'a; Stäudlin'a: Geschichte der Kirchengeschichte, Guettée: Histoire de l'église de France (tome 10), а также, конечно, сочиненія Флери и Тильмона.



нѣсколько свѣдѣній о Горскомъ, какъ профессорѣ церковной исторіи <sup>1</sup>), на основаніи его собственныхъ рукописныхъ лекцій, съ которыми мы имѣли случай ознакомиться при разборѣ бумагъ, оставшихся послѣ Горскаго въ наслѣдство Московской духовной академіи. Къ сожалѣнію, для характеристики Горскаго мы располагаемъ только, такъ сказать, мертвымъ матеріаломъ: его записками по церковной исторіи, но мы не были слушателями его изустныхъ чтеній по указанному предмету и потому лишены возможности сказать что либо на основаніи живыхъ впечатлѣній отъ его чтеній.

Нужно помнить еще, что Горскій не до конца своей жизни оставался профессоромъ любимой имъ науки, церковной исторіи: лътъ за двънадцать до своей смерти († 1875 г.), съ назначеніемъ въ ректора академіи, онъ долженъ былъ разстаться съ нею и посвятить свои силы новому предметудогматическому богословію. Поэтому его лекціи не имъютъ въ виду той церковно-исторической литературы, которая появилась въ послъднія 10-12 лъть его жизни. Многое въ чтеніяхъ Горскаго по церковной исторіи дошло до насъ въ видъ неполномъ, отрывочномъ, что зависило, кромъ другихъ случайныхъ причинъ, еще и оттого, что не малая доля ихъ вошла въ его новыя чтенія по догматикъ, въ качествъ исторіи догматовъ, ассимилировано его новой наукой — догматическимъ богословіемъ и перестало быть главой или отдъломъ его прежнихъ чтеній по исторіи. Послъ этого даже человъку, нарочито принявшему на себя трудъ изучить его систему, едва ли удалось бы возсоздать ее въ полной цалости.

Обыкновенно, когда рѣчь идетъ о какомъ нибудь западномъ церковномъ историкѣ, его достоинства и заслуги оцѣниваютъ *сравнительно*. Берется обыкновенно во вниманіе, что сдѣлано въ наукѣ до времени извѣстнаго историка и что новаго важнаго сдѣлалъ для науки послѣдній. Такой методъ, возможный въ отношеніи къ западнымъ церковнымъ историкамъ, не возможенъ въ отношеніи къ Горскому. Мы совсѣмъ не знаемъ: кого назвать предшественниками Горскаго? Развѣ Иннокентія Пензенскаго? Но онъ былъ не

¹) Нѣсколько замѣчаній объ этомъ можно находить въ некрологѣ Горскаго: "Моск Вѣд." 1875 г., № 265; въ "Журналѣ минист. нар. просвѣщ." 1875 г.; "А. В. Горскій", Филиппова; въ проповѣди Д. Ө. Голубинскаго въ память Горскаго, "Правосл. обозр.", 1875 г., декабрь и проч. Въ недавнее время появился рядъ статей г. Попова о Горскомъ (Богосл. Вѣстн., 1896 г.), но здѣсь Горскій описывается больше всего, какъ высоконравственная и гуманная личность. Слич. выше, стр. 535.

церковный историкъ, а лишь составитель учебника,—но не больше. Другихъ же историковъ на Руси, которые сдѣлали что либо важное для науки общей (древней) церковной исторіи мы вовсе не знаемъ. О Горскомъ можно говорить только само по себѣ, не сравнивая его ни съ кѣмъ. Такъ мы и думаемъ поступить.

Мы намърены сдълать слъдующее: во 1-хъ, на основаніи нъсколькихъ, сохранившихся до насъ и просмотрънныхъ нами, вступительныхъ его лекцій, указать его общіе взгляды на науку, его научные принципы; во 2-хъ, на основаніи его конспектовъ и самой системы его чтеній, ознакомить съ характеристическими свойствами его академическаго преподаванія церковной исторіи, его главными научными пріемами; въ 3-хъ, наконецъ, къ предъидущему присоединимъ наши личныя заключенія и соображенія о Горскомъ, какъ профессоръ церковной исторіи. Первые два отдъла составимъ по преимуществу на основаніи подлинныхъ словъ Горскаго, комментируя ихъ, гдъ это будетъ нужно.

Вступительныя лекціи по какому бы то ни было предмету знакомять слушателей съ pia desideria профессора, съ его идеалами, стремленіями, надеждами, желаніями. Таковы вступительныя лекціи и Горскаго. Какіе же идеалы предносились предъ взорами его, какими стремленіями онъбыль одушевлень, какими надеждами и желаніями исполнялся и руководился?

Горскій быль убъждень, что церковная исторія, какъ наука, подлежить общимъ законамъ вообще исторической истины. Истина у церковнаго историка не есть какая нибудь условная, которая, будучи разсматриваема съ какойнибудь иной точки зрѣнія, оказывалась бы вещью сомнительною. Истина церковно-историческая есть истина безотносительная. Это потому, что церковный историкъ добываеть ее, руководясь тѣми же способами, какими пріобрѣтается всякая историческая истина. Горскій заявлялъ предъ своими слушателями: "нѣтъ нужды говорить, что церковная исторія подлежить общимъ законамъ всякаго историческаго произведенія, что она, напр., должна пользоваться источниками только достовѣрными"... Церковную исторію Горскій понималъ не какъ сборникъ фактовъ, мертвыхъ и сухихъ, но какъ науку, указывающую идею церковно-исторической жизни, смотрѣлъ на факты, какъ на внѣшніе

показатели внутреннихъ отношеній и явленій. Горскій говорилъ, что ц. исторія не должна "собирать только факты. но проникать во внутреннюю между ними связь, извлекать идеи факта изъ самаго факта". Такова должна быть, по сознанію нашего историка, ц. исторія вообще, таковой же она должна быть и тогда, она обзираетъ частныя группы явленій однороднаго содержанія. Вотъ слова Горскаго: "въ каждомъ отдъленіи, содержащемъ въ себъ часть церковной жизни въ извъстную эпоху, всъ данныя должны быть раскрываемы во внутренней ихъ связи между собой, такъ. чтобы целое по возможности представляло изъ себя одно живое органическое развитіе началъ, внутри обозрѣваемой части жизни церковной находившихся, а не простое собраніе фактовъ, никакой другой связи между собой неимъющихъ, кромъ однообразности". Въ этихъ словахъ высказывается предъ нами Горскій, какъ глубокій историкъ, понимающій исторію серьезнымъ образомъ. Исторія церковная должна знакомить не съ фактами церковно-историческими, а жизнію церковно-исторической. Зачамъ приводить фактъ, если онъ стоитъ одиноко, ничего не объясняетъ въ общемъ теченіи жизни, если его можно разсказать, но нельзя имъ ничего объяснить?

Какъ историкъ церкви, Горскій отличался самымъ возвышеннымъ взглядомъ на свой предметъ, взиралъ на него съ религіознымъ одущевленіемъ. Въ одной изъ своихъ вступительныхъ лекцій, сравнивая исторію мысли человіческой, поскольку она проявляется въ философіи, и исторію культуры человъческой, направляющейся къ всестороннему облагороженію людей и, находя, что и въ этихъ областяхъ, если мы отвлечемся отъ частностей, проявленій зла и началъ, не ведущихъ къ цъли усовершенія человъчества, нельзя не видъть обнаруженія "идеи существа Безконечнаго", — Горскій однакожъ заявляетъ, что наиполнъйшее обнаружение эта идея получаетъ лишь въ церковной исторіи, поскольку "церковная исторія представляєть Бога въ самомъ ближайшемъ отношени къ человъчеству". Кратко и характеристично Горскій выражаетъ сущность ц. исторіи по сравненію съ исторіей мысли и культуры человіческой въ такихъ словахъ: "здъсь (т. е. въ послъднихъ областяхъ) идея существа Безконечнаго является гостьею, на время, тамъ (въ первой области) ея домъ".

Въ частности главнъйшія стороны церковно-исторической жизни Горскій разсматриваетъ какъ обнаруженіе хри-

стіанской жизни подъ непосредственнымъ дівйствіемъ св. Троицы; въ одной группъ фактовъ онъ находитъ обнаруженіе дівйствія Бога Отца, въ другой — Бога Сына, въ третьей-Духа Святаго. И съ такой точки зрънія онъ разсматриваетъ всю церковную исторію. Въ распространеніи христіанства, твердости мучениковъ во время гоненій, апологетической дъятельности церкви, направленной ко вразумлънію язычества, не хотъвшаго признать величія христіанства, Горскій примівчаль вліяніе Перваго лица св. Троицы, Бога Отца. Въ одной изъ его вступительныхъ лекцій мы читаемъ: "мы должны видъть, какъ Богъ призывалъ въ нѣдра Своей церкви одинъ народъ за другимъ, какъ охотно или не безъ сопротивленія люди послѣдуютъ сему влеченію. И если, по слову Спасителя, никто же пріидетъ къ Нему, аще не Отецъ привлечетъ его, то здівсь мы должны видъть преимущественное дъйствіе Бога Отца, Который хощетъ всъмъ человъкомъ спастися и въ познаніи истины пріити. Онъ, произведши всѣхъ человѣковъ отъ единыя крови, разселилъ народы по всему лицу земли, опредъливъ жительству каждаго изъ нихъ времена и предплы. дабы они искали Бога 1), и когда по плану общаго міроправленія наступаетъ чреда того или другого народа войти въ составъ обновленнаго человъчества, тогда общими путями своего Промысла или чрезъ извъстныхъ сильныхъ дъятелей прикръпляетъ дикую маслину къ корню плодовитой. Такъ это было при самомъ первомъ явленіи христіанства, такъ и въ послъдующія времена. Новый порядокъ обыкновенно не вдругъ заступаетъ мъсто прежняго, мракъ не вдругъ уступаетъ мъсто свъту. Смотря по тому, какъ человъкъ пристрастился къ своему прежнему образу жизни, какъ духъ его раскрылся къ принятію религіи истины, любви и добра, — для него это бываетъ труднъе или легче. Часто онъ, какъ ослъпленный, вооружается противъ того, что составляетъ его существенное благо. Такъ бываетъ и съ цълымъ народомъ. Такимъ образомъ съ исторіею распространенія церкви тьсно соединена исторія гоненій противъ нее, которыя умиротворяются терпъніемъ мучениковъ, основательнымъ защищеніемъ истины Божественной (апо-

<sup>1)</sup> На поляжь рукописи замѣчено: "времена и предѣлы"—вотъ основаніе исторической жизни и назначенія народовъ. "Дабы они искали Бога",—вотъ доказательство, что все развитіе народовъ политическое, общественное, должно имѣть послѣднюю цѣль въ церкви. Но вмѣстѣ съ тѣмъ отсюда видно, что и церковь Спасителя въ историческихъ условіяхъ опредѣляется отношеніями времени и взаимнымъ положеніемъ народовъ, ее составляющихъ.

логеты) и особенными дъйствіями Божественнаго промышленія". Вступленіе человъка въ церковь и борьба его съ врагами внъшними, по воззрънію Горскаго, совершается по дъйствію силы Божественной, изливаемой на человъчество отъ Бога Отца.

Другія группы церковно-историческихъ явленій, касающихся внутренняго развитія и благоустройства церкви, Горскій поставляєть подъ особенное дъйствіе Второго Лица св. Троицы, Сына Божія, Христа. Сюда онъ относить исторію церковнаго ученія, богослуженія и іерархіи. Горскій обращался къ своимъ слушателямъ съ такими мыслями: "теперь исторія церковная должна показать, какъ введенные въ ограду церкви народы руководствуются въ ней Главой Церкви, Сыномъ Божінмъ, І. Христомъ, Который какъ великій пророкъ открыль міру свъть истиннаго Богопознанія, какъ истинный первосвященникъ даровалъ церкви средства благодатнаго освященія, какъ царь управляеть чрезъ своихъ служителей всемъ теломъ церкви по законамъ Своей Божественной воли". Горскій находить въ исторіи церкви продолжение тройственнаго служения І. Христа, какъ пророка, первосвященника и царя. Раскрывая эту мысль, Горскій говорилъ: "церковь въ одно и тоже время и учимище истины для руководствуемыхъ и храм для ихъ освященія и духовное царство, въ которомъ каждому члену назначено свое мъсто и всъ подчиненные одной верховной невидимой власти управляются на основаніи ея законовъ видимымъ священноначаліемъ". Ученіе церкви, ея богослуженіе, ея іерархическое управленіе, — вотъ предметы, на которые обращена промыслительная дъятельность Христа Спасителя!

Область Духа Св. въ исторіи церкви, по воззрѣнію Горскаго, состоить въ направленіи всей жизни христіанской къ практическому осуществленію идеала добра и истины. "Начатое подъ руководствомъ церкви чрезъ І. Христа, обновленіе довершается—разсуждаетъ Горскій,—подъ вліяніемъ Духа Св. и при пособіи благодатныхъ учрежденій, въ собственной дѣятельности каждаго, которая бываетъ разнообразна, по различнымъ отношеніямъ настоящей временной жизни. Ученіе вѣры опредѣляютъ образъ мыслей частныхъ пицъ, законы благочестія опредѣляютъ образъ жизни, благодатныя пособія, врачуя немощи и укрѣпляя силы, образуютъ въ различныхъ классахъ общества болѣе или менѣе сильныхъ дѣйствователей, которые своимъ примѣромъ, своими наставленіями, своею властію благоустроиваютъ общее направле-

ніе умовъ, вводятъ или по крайней мѣрѣ поддерживаютъ различныя учрежденія, служащія къ сохраненію и распространенію духа благочестія. Исторія церкви собираетъ въ одно цѣлое эти разнообразныя явленія христіанской жизни, которыми заключается на землѣ весь рядъ предшествующихъ дѣйствій Божественнаго руководства".

Сейчасъ указанныя свойства возэръній Горскаго на исторію церкви могутъ приводить къ мысли, что, разсматривая исторію, какъ обнаруженіе Божественныхъ дѣйствій. онъ тъмъ самымъ отказывался отъ изученія естественныхъ дъятелей естественныхъ причинъ и условій развитія церковноисторической жизни. Но эта мысль несправедлива. Горскій никогда не забывалъ той основной истины, что исторія христіанской жизни раскрывалась среди чисто историческихъ, человъческихъ отношеній, и потому можетъ быть изучаема только въ связи съ этими отношеніями. Къ этой истинъ Горскій не разъ обращался въ своихъ вступительныхъ чтеніяхъ. Лучшимъ доказательствомъ этого служатъ его мысли о томъ, какъ слъдуетъ серьезному историку изучать исторію христіанскихъ догматовъ. Исторія христіанской догмы есть важнъйшая сторона для изученія историка. Здъсь центръ тяжести всего развитія церковной жизни. Осторожный историкъ здъсь меньше всего можетъ допускать вліяніе духа времени и историческихъ условій. Потому что, если допущено будетъ, что догма развивается такимъ же путемъ, какъ и всякая человъческая истина, въ такомъ случаъ грозитъ опасность перемъщать откровенную истину съ естественною истиною человъческою — въ представленіи историческомъ. Горскій однакожъ не находитъ ничего предосудительнаго въ томъ, чтобы разсматривать исторію христіанскаго ученія въ связи съ общимъ ходомъ умственнаго развитія человъчества; онъ только старается указать, какіе предалы въ этомъ случав долженъ не переступать историкъ. Горскій объявлялъ своимъ слушателямъ: "въ отдълъ науки о ученіи должно раскрывать направленіе и усп'яхи христіанской догматики. Одного фрагментарнаго собранія изреченій или мість изъ сочиненій отцевъ церкви о какихъ-либо истинахъ христіанскаго ученія недостаточно. И такое изображеніе состоянія ученія въ какомъ либо періодъ не было бы върно. Ученіе имъетъ свою жизнь, свои направленія, движенія, борьбу, успъхи. Догматъ, какъ мысль Божественная, навсегда изреченная человъчеству въ откровеніи, всегда полонъ самъ въ себъ, тождественъ, единиченъ. Но какъ мысль, усвояемая чело-

въкомъ, онъ принимаетъ различные виды; его сфера то расширяется, то сокращается; то она дълается свътлъе, то снова затмевается. Прилагаясь къ различнымъ отношеніямъ человъка, необходимо становится многосложнье; соприкасаясь съ той или другой областію познаній, онъ и ихъ объясняетъ и самъ ими объясняется". При другомъ случав, указывая отношеніе догмы къ многоразличію человъческихъ интеллектуальныхъ отношеній о развитіи исторіи церковнаго ученія Горскій говорилъ: "надлежитъ въ каждомъ времени обращать внимание на развитие, - средства и степень развитія ученія въры и благочестія. На чемъ остановился ходъ развитія ученія въ предшествующемъ періодь? Кто продолжаль его движеніе въ настоящемь? Какъ въ самыхъ движителяхъ оно образовывалось? Съ къмъ или съ чѣмъ оно встрѣчалось и боролось? И что было слѣдствіемъ сего столкновенія?" Предметомъ, заслуживающимъ особеннаго вниманія при изученіи исторіи церковнаго ученія, Горскій поставляєть уясненіе вопроса о "вліяніи индивидуальныхъ качествъ учителей церкви на ученіе церкви". Какъ понимать эту послъднюю мысль — объ этомъ нашъ историкъ въ одной своей вступительной лекціи высказывается очень ясно и вполнъ справедливо. "Біографическія свъдънія о учителяхъ церкви и перечень ихъ сочиненій, при изложеніи исторіи церковнаго ученія, нужны въ такомъ случав и въ такой мъръ, когда и сколько это требуется для раскрытія состоянія ученія, когда и сколько первыми опредъляется образъ дъйствованія какого либо учителя церкви, а последнія служать источникомъ раскрываемыхъ истинъ; вообще указанныя свъдънія должны служить къ раскрытію направленія и успъховъ развитія христіанской догматики. Здъсь говорится о развитіи догматики, а не догматовъ", предостерегаетъ профессоръ легкомысленнаго слушателя. Богоучрежденность церкви, Богооткровенность ея ученія такимъ образомъ, по сознанію нашего историка, не исключають естественнаго хода развитія церкви, послъднее представленіе не противоръчить понятію о ней, какъ организмъ, одушевляемомъ высшими силами.

Серьезный православный церковный историкъ, приступая къ своему дълу, не можетъ обойти весьма существеннаго вопроса: какія задачи налагаетъ на него принадлежность его къ церкви православной? Въ чемъ должны состоять отличія историка православнаго отъ всъхъ другихъ инословныхъ историковъ? Какъ онъ долженъ относиться

къ богатой литературъ, обязанной своимъ происхожденіемъ римско-католическимъ и протестантскимъ богословамъ? Эти вопросы занимали и нашего ученаго. Онъ впрочемъ не пускается въ подробности по этимъ вопросамъ и ръшаетъ ихъ очень просто и коротко. Горскій такъ резюмировалъ свои мысли въ данномъ случав: "Изложеніе исторіи опредъляется взглядомъ на предметъ ея, который долженъ быть выведенъ изъ существа ея. И по теоріи, и по опыту должно согласиться, что изложение исторіи церкви наиболье опредъляется взглядомъ догматическимъ. Характеръ православнаго богословія—утверждать свои истины на словъ Божіемъ и подкраплять свое разумание слова Божія свидательствомъ церкви или преданія въ обширнъйшемъ значеніи. Это уваженіе къ голосу церкви или преданію есть вмѣстѣ уваженіе къ исторіи церкви. Въ этомъ случав мы отчасти сходимся съ церковію римско-католическою, вопреки направленію протестантскому, но имъемъ преимущество предъ римскою церковью въ томъ, что наша церковь върнъе соблюла характеръ древности, первобытныхъ временъ христіанства, не исказила чистоты ея въры, ея богослуженія и іерархическихъ учрежденій — произволомъ и властолюбіемъ, — догматика ея не обременена схоластикой. Въ какомъ же отношеніи поставляетъ насъ православіе къ трудамъ церковно-историческимъ другихъ въроисповъданій? Будемъ слъдовать правилу апостольскому—вся искушающе добрая держите. "Иску-шающе", т. е. обращаясь къ первоначальнымъ источникамъ". Затъмъ Горскій имълъ обыкновеніе сообщать своимъ слушателямъ о характеръ церковно-историческихъ трудовъ римско-католиковъ и протестантовъ, ихъ значени въ церковно-исторической наукъ. Православіе, какъ выходить изъ словъ Горскаго, должно служить руководителемъ и критеріемъ истины, но оно не должно раждать въ историкъ самомнънія и пренебреженія къ церковно-историческимъ трудамъ неправославнымъ. Православіе не препятствуетъ историку пользоваться всѣмъ лучшимъ, что произошло отъ неправославныхъ богослововъ.

Нашъ ученый глубоко любилъ и высоко уважалъ свой предметъ—церковную исторію. Это побуждало его дѣлиться съ своими слушателями представленіями о "важности, пользѣ церковно-историческихъ занятій": отъ избытка сердца невольно говорили уста. Важность и пользу церковной исторіи Горскій указывалъ: 1) въ ней самой. "Исторія церкви, говорилъ онъ, представляетъ съ одной стороны Бога въ

самомъ ближайшемъ отношеніи къ человъчеству, съ другой-человъка въ самомъ высочайшемъ изъ его стремленій. Насколько выше въ человъкъ религіозное стремленіе всякаго другого, настолько же превосходить и исторія его другія". 2) Для каждаго върующаго. "Такъ какъ церковь отъ ея начала досель сеставляеть одинъ великій союзъ, то каждый членъ этого союза, коль скоро имветъ возможность, долженъ позаботиться съ нимъ ознакомиться. Каждый наслъдникъ духа прежнихъ временъ! 3) Для богослова. "Для того, кто самъ избирается въ строители (?) тайнъ Христовыхъ, исторія служитъ необходимымъ руководствомъ какъ въ наукахъ богословскихъ, такъ и въ жизни". 4) Для отечественнаго пастыря. "Въ особенности изучение церковной исторіи полезно для отечественнаго богослова. Она даетъ видъть: а) что мы имъемъ и чего еще не имъемъ по сравненію съ другими церквами, напримъръ самостоятельной учености богословской и церковно-исторической; б) какъ должны дъйствовать на наше время".

Несмотря на сознаніе высокой важности и разнообразной пользы отъ изученія церковной исторіи, Горскій однакожъ хорошо понималъ, что достижение цъли-серьезное знаніе этой науки дізпо весьма трудное. Мысль о трудности изученія предмета побуждаетъ его обращаться съ различными замъчаніями касательно этого предмета къ своимъ слушателямъ. Онъ то разъясняетъ, въ чемъ заключается эта трудность, отчего зависить, то объявляеть, что можно и чего нельзя достигнуть въ изучени науки при ревностномъ занятіи ею въ академіи, то извиняется предъ своими слушателями, что онъ можетъ сдълать для нихъ только то, что въ силахъ сдълать... Одну изъ трудностей при изучени церковной исторіи Горскій совершенно справедливо поставляль въ томъ, что церковный историкъ имветъ двло съ элементомъ едва уловимымъ-съ духомъ человъческимъ въ его исторіи со всіми его тончайшими стремленіями. "Ей (церковной исторіи, какъ наукъ) нужно имъть, восклицалъ Горскій, око серафимово, чтобы такъ свободно читать въ глубинъ сердецъ человъческихъ, такъ безтрепетно взирать на славу Божію. Если вообще наблюденіе явленій, совершающихся въ глубинъ духа человъческаго, сопряжено съ великимъ трудомъ, подвергается опасности многихъ ошибокъ и заблужденій; то чего стоитъ столь глубокое раскрытіе всъхъ силъ дука человъческаго по обоимъ его направленіямъ къ небу и аду, какое принадлежитъ перу цер-

ковной исторіи?" Понимая, какою широтою, необъятностію отличается наука церковно-историческая, какихъ трудовъ, сколько времени нужно на основательное ознакомление съ нею, Горскій не думалъ требовать отъ своихъ слушателей невозможнаго. Что существенно необходимо для изучающаго церковную исторію въ Академіи пріобръсти путемъ школы, это онъ указываетъ въ слъдующихъ словахъ, съ которыми нельзя не согласиться. "Опытный наставникъ можетъ пожелать отъ занимающихся наукой церковно-исторической въ Академіи не знанія ея во вськъ подробностякъ, что невозможно, но чтобы: 1) учащійся зналъ сущность науки, 2) источники, изъ которыхъ должно почерпать свъдънія, 3) методъ правильный. Ex omnibus aliquid, et in toto nihil—не хорошо, non multa, sed multum. Верхомъ желанія для наставника если онъ успъетъ возбудить въ своихъ ученикахъ любовь къ наукъ и желаніе самому основательно изучать ее". Это слова по истинъ опытнаго наставника, какимъ и былъ Горскій. Какою задушевностію, сердечною теплотою, дружественностію отзываются слова, съ какими нашъ ученый обращается къ своимъ слушателямъ, прося извинить его, если бы они потребовали отъ него больше, чемъ сколько онъ въ силахъ дать имъ. Перечисливъ различные виды затрудненій, съ какими долженъ бороться профессоръ церковной исторіи, Горскій заключаетъ свою рѣчь словами: "моя цѣль имѣть извиненіе предъ вами въ томъ случав, когда мои усилія соотвътствовать всъмъ требованіямъ не окажутся удовлетворительными для вашихъ желаній; изъ сего, по крайней мъръ, вы можете видъть, что я понималъ важность своей обязанности, а последующій опыть покажеть, достаточно ли я имълъ усердія соотвътствовать оному". Быть можетъ, эти слова говорилъ Горскій, когда еще только что начиналъ свою профессорскую карьеру, только что начиналъ изучать свою науку, но это не мъщаетъ имъ быть справедливыми и безотносительно.

Эти замѣчанія о Горскомъ въ ихъ совокупности, будучи взяты изъ вступительныхъ его лекцій, знакомятъ насъ съ историкомъ съ очень привлекательной стороны его. Горскій твердо помнилъ непреложные законы исторіи, высокорелигіозно смотрѣлъ на свой предметъ, любилъ свой предметъ и желалъ, чтобы полюбили его другіе...

Познакомившись съ pia desideria Горскаго, какъ профессора ц. исторіи, которыя мы извлекли изъ его вступи-

Digitized by GOOGLE

тельныхъ лекцій, постараемся теперь дать понятіе о самой исторической системѣ Горскаго, ея научныхъ свойствахъ. Что скажутъ объ этомъ самыя его лекціи по наукѣ и конспекты? Мы не одобряемъ тѣхъ характеристикъ касательно какихъ либо ученыхъ, какія можно встрѣчать въ литературѣ и какія ограничиваются бездоказательными возгласами о глубокой "учености", высотѣ "талантовъ", замѣчательномъ "вліяніи" даннаго ученаго дѣятеля. Всѣ подобныя характеристики часто отзываются фразой и не дѣйствуютъ убѣдительно на читателя. Мы поступимъ иначе. Будемъ приводить характеристическіе отрывки изъ системы и конспектовъ Горскаго и, основываясь на нихъ, указывать, какими достоинствами отличался нашъ историкъ.

Горскій поставляль своей задачей не просто излагать научныя свъдънія о предметь, но и старался опровергать невърныя, лживыя сужденія касательно того или другого церковно-исторического явленія или лица. Онъ хотіль быть апологетом истины христіанской и дорогихъ для него христіанскихъ върованій и воззръній, освященныхъ преданіемъ. Лишь только появился первый томъ ц. исторіи извъстнаго Баура, въ которомъ этотъ писатель желаетъ подорвать увъренность въ Богоучрежденность христіанства, какъ Горскій въ своихъ чтеніяхъ съ силою, одушевленіемъ и ученостію, становится на защиту христіанства и его первоначальной исторіи 1). Далѣе. Между церковно-историческими личностями, едва ли можно указать другое лицо, на которое дълалось такъ много различныхъ нападеній со стороны либеральныхъ историковъ, сколько и какія дівлаются на равноапостольнаго Константина. Ръдко можно найдти западнаго историка, который не старался бы очернить образъ этого императора, заподозрить достовърность сказаній о немъ современника Евсевія. Горскій не оставался нъмъ къ крикамъ протестантскихъ и не протестантскихъ историковъ. На пападки ихъ онъ отвъчаетъ защитой Константина. Историки съ особеннымъ постоянствомъ стремились заподозрить извъстный фактъ — видъніе креста Константиномъ. Чудобоязнь заставляла ихъ подвергать разсказъ Евсевія объ этомъ неумолимой критикъ. Горскій такъ разбиралъ предъ своими слушателями возраженія, какія дізла-

<sup>1)</sup> О чемъ и какъ говориль I'орскій своимъ слушателямъ по указанному поводу, объ этомъ точное понятіе сообщаетъ собственная лекція его на ту же самую тему, напечатанная по смерти историка въ Утен. Обш. Любит. Дух. Просвыи. 1877, Янв.



лись различными писателями по указанному поводу. "Сказаніе Евсевія основывается на словахъ самого императора, поэтому ему должно върить болъе, чъмъ другимъ. Словъ императора нельзя подозравать въ лживости отъ того, что, разсказывая объ этомъ происшествіи, онъ клялся: такъ какъ 1) ходъ дъла не показываетъ, чтобы цълое войско видъло дневное явленіе, а видъли только тъ, кои были съ императоромъ, можетъ быть штабъ его, который въроятно состояль изъ язычниковъ, нерасположенныхъ подтвердить слова императора, или, что всего въроятнъе, когда разсказывалъ объ этомъ Евсевію Константинъ, при немъ уже не было изъ тъхъ очевидцевъ, они погибли въ войнъ или и такъ померли. 2) Такъ какъ клятва императора относится не къ одному видънію дневному, но и ночному, котораго свидътелемъ былъ только самъ Константинъ и которое было нужно подтвердить болве, чвмъ простымъ увъреніемъ. Несомнънно, что и Константинъ всего болъе занять быль этимь последнимь виденіемь — ночнымь явленіемъ ему І. Христа. Слъд., для него еще важнъе было доказать дъйствительность сего явленія, чымь знаменія небеснаго". Нужно помнить, что отрицательная критика въ области церковно-исторической одно изъ основаній отвергать видение Константина указываетъ въ томъ, что этотъ последній въ доказательство своего разсказа клялся Евсевію: если Константинъ клялся, то значитъ некому было подтвердить словъ императора — разсуждаютъ историки. Горскій продолжаєть: "нельзя полагать и того, что Константинъ придумалъ это явленіе для одушевленія войска своего противъ Максентія, римскаго императора. Въ галльскихъ его войскахъ христіанъ могло быть весьма немного. Да и послъ Константинъ никогда не пользовался религіею христіанскою для своихъ политическихъ цівлей, хотя къ этому могло быть и довольно случаевъ". Новъйшіе историки раціоналистическаго пошиба, чтобы выставить Константина человъкомъ очень невысокихъ нравственныхъ качествъ, обыкновенно указываютъ на фактъ, сообщенный языческимъ писателемъ Зосимою о томъ, что будто Константинъ убилъ своего сына Криспа и жену свою Фавсту. Горскій дізлаеть разсліздованіе этого дізла и приходить къ результату, который долженъ ослабить и по возможности разсъевать недоумънія и сомнънія, возбуждаемыя въ умъ православнаго человъка задорной исторической критикой. Вотъ, что говорилъ онъ своимъ слушателямъ: "что касается

до отношенія Константина къ сыну его Криспу и супругь его Фавсть, которыхъ смерть приписываютъ ему, то ни чымъ еще не доказано, что Криспъ не былъ виновенъ въ заговорь противъ отца. Константинъ отказывалъ ему въ званіи Августа, между тымъ Криспъ былъ сынъ оставленной Константиномъ супруги. Отсюда могла возникнуть въ Криспъ ревность противъ его братьевъ, дытей Фавсты, и рышимость вступить въ заговоръ противъ отца. Впрочемъ смерть сына отъ руки отца все таки ужасна", замычаетъ нашъ историкъ. "Что касается до Фавсты, то Гиббонъ представилъ значительныя возраженія противъ мнынія о ея насильственной смерти. Она еще была жива и по смерти Константина".

Какъ серьезный ученый, Горскій въ своихъ чтеніяхъ подвергаетъ старательной и всесторонней критикт тв церковно-историческіе вопросы, которые рішаются въ наукі неодинаково и которые поэтому требовали самостоятельнаго разбора. Горскій занимается съ своими слушателями критическимъ разборомъ важнаго вопроса о томъ, въ какомъ году было рожденіе Христово. Конспекты его обстоятельно знакомятъ насъ, какъ именно онъ производилъ разъясненіе этого темнаго въ наукъ вопроса. — Приступая къ изложенію исторіи гоненій, Горскій входить въ критическій разборъ мнънія, возникшаго въ глубокой древности и удерживаемаго нъкоторыми историками и до нынь; что гоненій было и могло быть въ первые три въка только десять. Цълію Горскаго было опровергнуть это не историческое воззрѣніе. Изъ устъ своего профессора студенты слушали слъдующее: "мысль о десятичномъ числъ гоненій противъ христіанъ встръчается еще у писателей IV въка. Сульпицій Северъ въ своей церковной исторіи пишеть: "въ священныхъ книгахъ предвозвъщено, что міръ постигнутъ десять казней, когда девять исполнятся, остальная будетъ послъдняя (разумъется гоненіе антихриста). Блаженный же Августинъ говорилъ (De civit. Dei XVIII, 52): нъкоторымъ думалось или думается, что церковь не будетъ болъе терпъть гоненій, кромъ тъхъ, какія претерпъла, т. е. десяти, поэтому одиннадцатое гоненіе будеть антихристово—послъднее. Но эта мысль не имъетъ твердаго основанія ни въ св. Писаніи, ни въ исторіи. Изъ св. Писанія брали въ основаніе ей Исх. VII — X; Апок. XVII, 1-14. Но противъ перваго (т. е. основанія на кн. Исходъ) еще Августинъ вооружался, называя объясненіе исторіи египетскихъ казней примівнительно къ состоянію церкви-одною догадкою ума человъ-

ческаго. Въ самомъ дълъ между казнями нечестиваго Египта, служившими къ освобожденію избраннаго народа изъ рабства, и гоненіями, воздвигаемыми нечестіемъ язычества противъ св. Церкви, мало соотвътствія. Во второмъ случаъ (Апокал.) стихъ 12 (и десять роговъ, которые ты видълъ, суть десять царей, которые еще не получили царства, но примутъ власть со звъремъ, какъ цари, на одинъ часъ), прямо говоритъ, что десять царей, имъющіе бороться съ Агнцемъ еще не являлись; между тъмъ по толкованію вышеупомянутыхъ лицъ въ число этихъ десяти должны быть внесены и Неронъ и Домиціанъ, тогда какъ Іоаннъ писалъ свое откровеніе послів открывшагося гоненія на христіанъ при Домиціанъ. — Исторія же представляєть, во первыхъ, что многія гоненія противъ христіанъ были воздвигаемы не императорами, во вторыхъ, гоненій мъстныхъ и всеобщихъ было болъе десяти, а всеобщихъ, по указамъ императоровъ, менъе десяти. - Уваженіе къ благочестивому преданію составляеть отличительную черту въ ученыхъ трудахъ Горскаго, но это уважение у него далеко было отъ крайностей. Если преданіе не выдерживало серьезной критики научной, онъ нисколько не сомнъвался отказывать ему въ довъріи. Такъ, подъ его критическимъ анализомъ разръшается въ легенду извъстное сказание о семи отрокахъ, спящихъ въ Ефесъ. Въ лекціяхъ Горскаго встръчаемъ по указанному вопросу очень замъчательный этюдъ такого содержанія, "Исторія семи отроковъ, спящихъ въ Ефесь, по памятникамъ становится извъстною въ западной Европъ черезъ Григорія турскаго (VI в.), который говоритъ, что узналъ ее при помощи сирскаго переводчика. На сирскомъ языкъ дъйствительно извъстно сказаніе Іакова, саругскаго (въ Месопотаміи) епископа (Assem. Bibl. Orient. t. I, p. 288), который жилъ во второй половинъ V въка. Между его произведеніями или бесъдами, писанными стихами, есть De pueris Ephesi (Assem., ibid., 335—337), которое переведено въ Act. Sanctorum, Iul. 27. Итакъ древнъйшій намъ извъстный источникъ этой исторіи есть сирскій и притомъ стихотворный (безъ сомнънія послъднее выраженіе у Горскаго означаетъ, судя по всему послъдующему: поэтическій, легендарный). Да и самый разсказъ показываетъ, что онъ составленъ не на мъстъ. Когда епископъ и другіе граждане нашли отроковъ въ пещеръ, немедленно дали знать о томъ императору Өеодосію (Младшему). Онъ тотчасъ и является. Какъ будто это возможно было при извъстномъ разстояніи

Ефеса отъ Константинополя? Видно, что повъствователь не принялъ этого въ соображеніе. Странно въ этомъ разсказъ: епископъ, а потомъ императоръ Өеодосій находятъ семь отроковъ — живыми и однакожъ императоръ тотчасъже объявляетъ свое желаніе выстроить на костяхъ ихъ церковь въ городъ. Тъ не соглашаются, просятъ, чтобы оставили ихъ въ покоъ, на той же горъ, въ пещеръ. Составитель исторіи направляетъ свою ръчь противъ еретиковъ, отвергавшихъ воскресеніе мертвыхъ, къ числу которыхъ по нъкоторымъ указаніямъ принадлежалъ и самъ Өеодосій.

Излагая свои уроки, Горскій не считалъ деломъ научнымъ наклонять свою мысль въ пользу того или другого ръшенія вопроса, если два ръшенія имъли одинаковую степень въроятности. Онъ просто указывалъ: какіе факты ведутъ къ одному ръшенію и какіе къ другому, какъ бы предоставляя окончательное сужденіе самому слушателю. Это черта научнаго безпристрастія. Подобный примъръ встръчается въ его чтеніяхъ о гонитель христіанъ Маркь Аврелів. Онъ задаетъ себъ вопросъ: "Маркъ Аврелій Антонинъ былъли гонителемъ христіанъ?" И въ отвътъ приводитъ факты pro и contra мивнія положительнаго. "Утвердительный отвътъ основываютъ, говоритъ онъ: 1) на его извъстномъ сужденіи о твердости мучениковъ христіанскихъ (πρὸς ἐαυτὸν, XI, 3); 2) на законажъ его противъ суевърія, къ которому, думаютъ, причислялъ онъ христіанство; 3) на свидътельствъ Мелитона, еп. сардійскаго о новыхъ указахъ (Euseb. IV, 26); 4) на помъщенномъ въ актахъ мученичества Симфоріанова указъ подъ именемъ Авреліанова, но по всей въроятности относящемуся къ Аврелію, именно Марку философу; 5) наконецъ на основаніи жестокаго гоненія въ Ліонъ. — Но этому утвердительному отвъту противоръчитъ: 1) скоръе можно согласить съ историческимъ характеромъ Марка Аврелія непрямое дайствованіе противъ христіанъ, нежели открытое. 2) Такое значеніе имъли законы о суевъріи. 3) Мелитонъ самъ сомнъвался, чтобы это были законы именно императора; самъ проситъ у него защиты какъ у человъколюбивъйшаго и любомудръйшаго. 4) Акты (Симфоріана) представляются не совсъмъ не поврежденными. 5) Өемистій влагаетъ въ уста императора слова, выражающія мысль, что онъ ни у кого не отнималъ жизни. 6) Намъстникъ, дъйствовавшій въ Ліонъ противъ христіанъ, испрашиваетъ ръшенія о нихъ императора. Къ чему это,

если данъ опредъленный указъ противъ христіанъ? (не видно, чтобы дъло шло объ однихъ римскихъ гражданахъ, о которыхъ обыкновенно докладывалось императору)? 7) Авинагоръ, какъ полагаютъ, писавшій апологію предъ гоненіемъ ліонскимъ, въ апологіи проситъ не отмѣны закона, но проситъ обратить вниманіе, принять участіе въ христіанахъ, не позволять ихъ губить, проситъ у закона защиты.

Не всегда однакожъ, какъ въ сейчасъ приведенномъ случав, Горскій оставляетъ своихъ слушателей безъ прямого решенія вопроса, когда церковная исторія представляетъ такія задачи, разъясненіе которыхъ чрезвычайно затруднительно и почти невозможно, вслъдствіе противоръчивости историческихъ показаній, ихъ односторонности и темноты. Выходить изъ затрудненія при подобныхъ обстоятельствахъ можетъ только человъкъ много знающій, много думавшій по вопросу. Горскій именно такимъ и является предъ ними. Онъ умпеть группировать разнородное, несходное и направлять къ одному ръшенію. Если каждое въ отдъльности извъстіе недостаточно для того, чтобы уяснить фактъ, то всв въ совокупности извъстія приводять къ желанной цъли-достаточнаго разъясненія явленія. Вопросъ о началь иконоборчества, вопросъ о томъ, почему Левъ Исаврянинъ вдругъ сделался гонителемъ иконопочитанія, остается въ наукъ темнымъ; вслъдствіе неръшительности указаній, какія дошли до насъ отъ древности. Горскій, занимаясь этимъ вопросомъ въ своихъ лекціяхъ, тъмъ не менъе искусно соединяетъ разнородныя сказанія, касающіяся этого вопроса и приходитъ къ такому уясненію, какого только можно желать. Вотъ что говорилъ онъ своимъ слушателямъ. "Производя начало иконоборчества изъ ученій враждебныхъ церкви, объясняли его: 1) то вліяніемъ іудейскимъ, 2) то сближеніемъ съ мусульманствомъ, 3) то единомысліемъ съ павликіанствомъ. Въ пользу перваго приводятъ: а) предсказанія Льву Исаврянину о престоль, данныя двумя евреями подъ условіемъ истребленія иконопочитанія; б) волненія евреевъ, у которыхъ явился какой-то Мессія; в) указъ Льва Исаврянина, которымъ предписывалось крестить евреевъ, и дъйствительно крестили многихъ, но тъ выставляли особеннымъ препятствіемъ къ обращенію — иконопочитаніе. Въ пользу еторого указывають: а) на изданный въ 723 г. калифомъ Іезидомъ указъ, воспрещающій христіанамъ, въ его царствъ чтить иконы, и б) на вліяніе приближеннаго къ императору Льву человъка Βήσηρ (визирь?), который, по-

павъ въ плънъ, сдълался магометаниномъ, а освободившись изъ плъна, снова обратился въ христіанство. Въ пользу третьню — благосклонное обращение императора съ павликіанами, которые по началамъ своего ученія не могли чтить иконъ. Въ человъкъ, не отличавшемся религіознымъ расположеніемъ, --- какъ былъ Левъ Исаврянинъ, основатель новой династіи, выходецъ изъ низшаго класса, отличавшійся только военными дарованіями, - всего естественнъе искать политическихъ побужденій. Мусульманство стало грозно. Константинополь цълый годъ быль въ осадъ отъ сарацинъ (718 г.). Магометанство, возникши изъ стремленія антиидолопоклонническаго смъшивало иконопочитаніе съ идолопоклонствомъ и видъло въ христіанахъ идолопоклонниковъ, а потому съ особенною ревностію устремлялось противъ христіанъ, къ покоренію и обращенію ихъ. Истребленіе иконопочитанія благовидно устраняло поводъ къ этимъ завоеваніямъ, — и въ тоже время благопріятствовало нам'вренію обратить іудеевъ и привлечь къ себъ сильную партію павликіанъ".

Горскій вообще любилъ простое, но строго-научное изученіе предмета, чуждое гипотезъ, умствованій, проведенія какихъ либо идей. Но это не исключало стремленія входить по мѣстамъ, гдѣ это особенно нужно, в развясненіе причинъ, управляющихъ явленіями историческими. Въ такихъ случаяхъ онъ является предъ нами въ качествѣ историка — прагматика. Такъ онъ непросто изучаетъ факты, относящіеся къ исторіи папства съ IV по XI вѣкъ, но входитъ въ глубокомысленное раскрытіе причинъ, отчего папство этого времени сильно возвысилось. Конспекты Горскаго 1) вкратцѣ даютъ понимать, что по его изысканію явленіе это зависѣло отъ многихъ выдающихся причинъ 2).

Церковная исторія, какъ извѣстно, представляетъ чрезвычайное богатство матеріаловъ для профессорскихъ чтеній съ канедры. Достоинство чтеній по этому предмету зависитъ не отъ широты и подробности изложеній той или дру-

<sup>1)</sup> Мы пользуемся его конспектами вывсто самыхъ лекцій, ради, краткосты.

<sup>2)</sup> Этому—указывалъ Горскій—благопріятствовало: 1) древнее значеніе Рима, 2) большая свобода для папъ съ удаленіемъ императоровъ изъ Рима, 3) превосходство Рима надъ всёмъ западомъ, 4) раздробленіе востока между четырьмя іерархами, 5) на западѣ было менѣе споровъ догматическихъ, 6) истолкованіе въ пользу папъ правилъ собора сардикійскаго, и 7) указъ Валентіана III, 8) возвышеніе папы при остготскихъ правителяхъ, 9) отношеніе правительства греческаго къ папамъ при Юстиніанѣ, и 10) при лангобардахъ.

гой стороны этой науки. Широко и всесторонне можно читать по церковной исторіи по какому угодно вопросу. Искусство чтеній должно выражаться преимущественно въ томъ, чтобы изъ многаго избрать немногое, но жарактеристическое и существенное. Если будемъ разсматривать чтенія Горскаго съ этой стороны, мы должны будемъ отдать полную хвалу ему, какъ профессору своего предмета. Онъ умълъ останавливать вниманіе своихъ слушателей на самомъ существенном и главном, не подавляя мысли и памяти деталями, спеціальнымъ и мелочнымъ изложеніемъ науки. Объ этомъ наглядно свидътельствуютъ его конспекты. Представимъ примъра два. При изученіи знаменитой школы Александрійской онъ разъясняль слідующіе вопросы: "о началі, первоначальномъ назначеніи, средствахъ и учителяхъ этого училища. Цъль, какую впослъдствіи эта школа поставила себъ въ отношеніи къ развитію церковнаго ученія. Климентъ александрійскій, его γνώσις, чистый христіанскій. Чемъ различались его үчюби, и жібти, отъ гностическихъ? Мъсто, какое занимаетъ въ его "въдъніи" философское образованіе. Смѣшеніе точки зрѣнія христіанской съ философско-неоплатоническою въ воззрѣніи на вѣдѣніе и вѣру; причины этого смъщенія и вредныя слъдствія. Оригенъ, которому александрійское училище обязано особенностями своего направленія,—его ученіе о "въръ" и "въдъніи" и соотвътственномъ въръ—христіанствъ плотскомъ; въдънію христіанствъ духовномъ; о Христь, какъ искупителъ для первой степени христіанъ и какъ Словів и премудрости для высшей второй. Главная задача его герменевтики; умозрительное направление всего его богословія: слъдствія всего этого въ отношеніи къ истинному значенію Писанія". Такое же сосредоточение внимания на главномъ и наиболъе цълесообразномъ въ чтеніяхъ встръчаемъ, напр., въ изложеніи Горскаго отношеній церкви и государства въ IV-VI въкахъ. Масса матеріаловъ, относящихся сюда, не отвлекаетъ зоркаго взора наставника отъ сущности дъла. Конспектъ даетъ судить, о чемъ говорилъ Горскій, изучая съ своими слушателями вопросъ объ отношеніи церкви и государства. "О перемънъ въ этихъ отношеніяхъ, со времени Константина Великаго. Императоръ — ἐπίσχοπος τῶν ξξω τῆς ἐχχλησίας. Независимость догматическихъ опредвленій на соборахъ отъ верховной власти. Что значитъ присутствіе императора на соборахъ? Присутствіе его представителей? Утвержденіе императоромъ соборныхъ опредѣленій? Какое

значеніе они имѣли въ гражданскомъ законодательствѣ? Всегда ли однакоже на дѣлѣ соблюдалась неприкосновенность догматическихъ опредѣленій со стороны верховной власти? Вліяніе верховной власти на законодательство церковное въ отношеніи къ внѣшней жизни церкви? Кодексъ Өеодосіевъ и Юстиніановъ. Огражденіе ненарушимости правилъ церковныхъ со стороны свѣтской власти. Мѣры къ ограниченію ея вмѣшательства въ дѣла церковныя" и пр.

Съ какою тщательностію и трудолюбіемъ собиралъ Горскій изъ новъйшей церковно-исторической литературы свъдънія, полезныя для его дъла, объ этомъ свидътельствуетъ интересная статистическая выписка о числъ христіанъ въ Римской имперіи въ началѣ царствованія Константина Великаго. Здъсь читаемъ: "Stäudlin (Geschichte d. Chr. Kirche, р. 41) полагаетъ число христіанъ въ это время возросшимъ до половины народонаселенія всей имперіи. Маттеръ (Hist. de l'Eglise, t. 1, p. 120) полагаеть, что только пятую часть населенія можно считать христіанскою. Гиббонъ (De cadance de l'Empire Rom. c. 15 ad. fin.) считаетъ не болъе двадцатой. Шатель (Histoire de la destruction du paganisme, p. 36) опредъляетъ иначе: пятнадцатая доля на западъ и 10-я на востокъ; -- отсюда средній процентъ въ цълой имперіи 12 доля, какъ предложилъ Ла-Басти (Acad. d. inscript t. 12, p. 77). Не видно, чтобъ Горскій подобныя показанія сообщаль на лекціяхъ, но они во всякомъ случав служили базисомъ для этихъ послъднихъ.

Языкъ чтеній Горскаго былъ спокойный, краткій, чуждый всякихъ украшеній и искусственности. Но это не мъшало его чтеніямъ пріобрътать иногда характеръ одушевленія, какъ бы поэтичности. Это бывало, когда предметъ видимо воодушевлялъ профессора. Его лекціи о восточномъ монашествъ начинались, напр., такимъ образомъ: "идея жизни, постоянно стремящейся къ полному умерщвленію въ себъ всъхъ самолюбивыхъ склонностей и постоянно преданной Божественному, всегда была равно восхитительна для умовъ высокихъ и для простого сужденія обыкновенныхъ людей. Для тъхъ и другихъ понятно, что настоящая наша жизнь не та, которая предназначена намъ въ началъ, и не та, которая должна быть удъломъ избранныхъ впослъдствіи, что ея нужды весьма часто мелки, удовольствія всв способны сдълаться для человъка ядовитыми; что поэтому сокращать число своихъ земныхъ нуждъ, слъдовать какъ можно ближе одному главному и коренному закону духовной при-

роды, искать себѣ удовольствія только въ Богѣ — будетъ значитъ приближаться къ той потерянной и всегда вождельной жизни, какую предназначилъ намъ Богъ. Становясь на эту степень, человѣкъ занимаетъ то мѣсто, гдѣ слѣдовало и слѣдуетъ ему стоять по вѣчному плану творенія. Эта идея христіанской жизни составляетъ основаніе монашества". Съ такимъ же воодушевленіемъ и восторгомъ Горскій читалъ своимъ слушателямъ и о первомъ вселенскомъ соборѣ.

Мы окончили предпринятую нами характеристику Горскаго на основаніи его лекцій. Быть можеть, нашъ очеркъ покажется почитателямъ его не полнымъ, недостаточно выражающимъ высокія качества покойнаго. Въ извиненіе наше мы должны сказать, что всесторонняя характеристика Горскаго возможна на основаніи всъхъ его научныхъ трудовъ, которыхъ такъ много отпечатано еще при его жизни, но такой задачи мы не могли на себя взять. Нашей цълію было дать хотя нъкоторое понятіе о Горскомъ, какъ профессоръ ц. исторіи.

Въ началъ профессорской дъятельности, на Горскомъ лежала обязанность излагать съ канедры всю церковную исторію, начиная съ библейскихъ временъ до нашего времени, - и греческую, и западную, и русскую. Съ теченіемъ времени, на его глазахъ и быть можетъ не безъ его содъйствія, изъ его обширной науки выдълились различные отделы ея въ виде самостоятельныхъ научныхъ предметовъ, которые стали излагать для слушателей отдъльные преподаватели. Изъ общей сферы церковно-исторической науки выдълились во время преподаванія Горскаго въ качествъ самостоятельныхъ наукъ-библейская исторія, русская церковная исторія, новъйшая западно-церковная исторія. Горскій въ послѣдніе годы своей профессорской дѣятельности, въ качествъ наставника церковной исторіи, преподавалъ одну древнюю церковную исторію, изъ которой мы и представляли отрывки для характеристики его, какъ такой научной дисциплины, надъ которой онъ больше всего трудился. Вслъдствіе того, что Горскій преподавалъ сначала церковную исторію во всемъ ея объемъ, отъ него сохранились для насъ его записки по всъмъ отраслямъ церковной исторіи. Горскій, сколько можно судить по его лекціямъ, читалъ ръшительно обо всемъ своимъ слушателямъ:

и по библейской исторіи ветхозав'ятной, и по евангельской и апостольской исторіи, и исторію церковную до раздѣленія церкви, и исторію западной церкви въ періодъ схоластики (и даже очень обстоятельно), и эпоху реформаціонную до окончательнаго образованія первоначальныхъ протестантскихъ обществъ (самую новую исторію западныхъ церквей Горскій повидимому не излагалъ на лекціяхъ, по крайней мара намъ не встрачалось хотя даже отрывковъ въ его бумагахъ по этому предмету), и греческую церковную исторію до самыхъ посліднихъ временъ, и русскую церковную исторію. Горскій былъ профессоръ добросовъстный и внимательный; онъ желалъ ознакомить своихъ слушателей со всемъ объемомъ церковно - исторической науки. Можно представить себъ, какихъ неимовърныхъ усилій это стоило, если взять во вниманіе обширность литературы, и если въ настоящее время въ академіи даже четыре профессора по предмету церковной исторіи не успъваютъ излагать свой предметь сполна предъ слушателями? "Тъмъ не менъе Горскій съ успъхомъ разрабатывалъ свой предметь; въ этомъ ему помогало основательное знаніе языковъ новыхъ и древнихъ и изумительная память. Къ сожалънію, такая раздробленность труда не позволяла нашему ученому сосредоточиться на какой нибудь единой области церковно-исторической и изучить ее до последнихъ основъ. Чтенія его не представляютъ собой научныхъ работъ, которыя могли бы послужить по опубликованіи дальнъйшему прогрессу науки, они представляютъ собой лишь лекціи. Это уроки, въ которыхъ въ сжатомъ видъ передаются главные научные результаты, впрочемъ, добытые большею частію его самостоятельнымъ трудомъ. Въ особенности жаль, что Горскій долженъ былъ перемѣнить свой прежній предметь на другой съ возведеніемъ его въ должность ректора. Къ этому времени Горскій оставался преподавателемъ лишь одной древней церковной исторіи: и нътъ сомнанія, въ посладнія 10-12 лать жизни онъ довель бы свои чтенія по этому предмету до полнаго совершенства, если бы его не перевели на другой предметъ, во имя какой-то странной (теперь уже брошенной) традиціи, что ректоръ непремѣнно долженъ быть преподавателемъ догматики!

Горскій, какъ историкъ, принадлежалъ къ направленію такъ называемому объективному. Объективисты историки отличаются обыкновенно самымъ строгимъ изученіемъ фактовъ, тщательнымъ изученіемъ источниковъ, но въ изло-

женіи, группированіи фактовъ, они избъгаютъ указанія и раскрытія законовъ исторіи, по которымъ движется жизнь человъческая. Это дъло историковъ субъективистовъ-прагматиковъ, задача которыхъ первымъ представляется слишкомъ поспъшною, самонадъянною и фантастическою. Нужно знать фактъ, какъ онъ есть, отличать фактъ достовърный отъ недостовърнаго, -- говорятъ объективисты; этого мало замъчаютъ прагматики: нужно указать, какое значеніе имъетъ онъ въ ряду другихъ фактовъ историческихъ, нужно судить на основаніи факта о движеніи исторіи, иначе не зачъмъ и изучать исторіи. Горскій, говоримъ, былъ объективистомъ-историкомъ. Онъ постоянно былъ занятъ и въ своихъ лекціяхъ и въ своихъ печатныхъ церковно-историческихъ трудахъ фактическою истиною, тщательнымъ изученіемъ фактовъ; но что касается до обобщенія фактовъ въ смыслѣ историческаго прагматизма, до изученія исторіи въ смыслъ развитія церковно-исторической жизни, то такихъ задачъ Горскій не поставляль себъ. Нельзя, конечно, думать, чтобы у Горскаго недоставало таланта для такого рода научной постановки дъла, нельзя утверждать, чтобы онъ не симпатизировалъ подобнымъ пріемамъ (напр. въ его вступительныхъ лекціяхъ встрівчаются, какъ мы знаемъ, мысли, благопріятствующія этому направленію), нужно думать, что Горскій считаль такія работы еще преждевременными на Руси. Въ самомъ дълъ, прагматическая обработка церковной исторіи возможна только тогда, когда солидно обработаны частные отдълы науки, когда уже изученъ матеріалъ, служащій къ ціли, когда наука можетъ похвалиться многосторонностію своихъ свідіній. Всего этого, конечно, не было и нътъ на Руси. Русская церковно-историческая наука только что начинаетъ свое дъло. Разсмотръніе церковной исторіи съ точки зрънія прагматической вещь темъ более трудная, что православный историкъ долженъ выработать свои принципы, независимые отъ западныхъ образцовъ, и съ точки зрѣнія этихъ уже обработывать предметъ. Западные образцы для насъ непригодны, потому что точка зрънія ихъ условная. Писатели эти отправляются отъ протестантства или папства, какъ высшаго проявленія историческаго христіанства, и въ папствъ и въ протестантствъ ищутъ тъхъ высшихъ формъ церковно-исторической жизни, къ которымъ сводится все предъидущее развитіе христіанской жизни. Православный историкъ можетъ только православіе поставить какъ исходную

и совершеннъйшую точку зрънія на историческое развитіе всъхъ сторонъ церкви. Но это есть не болье какъ pium desiderium, которое неизвъстно когда придетъ къ осуществленію въ исторической русской наукъ. Нужно еще помнить, да и много ли историковъ прагматиковъ на самомъ, богатомъ въ научномъ отношеніи, Западъ? Горскій своею научною дъятельностію отвъчалъ насущнымъ потребностямъ времени. Онъ не бралъ на себя широкихъ задачъ, потомучто сначала нужно было утвердить основы для науки, нужно было напередъ разобраться въ научныхъ матеріалахъ. Наука церковно-историческая должна пройти свою исторію".

Намъ неръдко приходилось и приходится слышать, что Горскій читалъ лекціи по Неандеру. Мы не раздъляемъ этого мнѣнія, основываясь въ этомъ случав на довольно внимательномъ просмотръ его чтеній (начиная съ послъапостольскаго въка). Горскій тщательно изучилъ Неандера, уважалъ этого историка, любилъ его. Это несомнънно. Неандеръ историкъ необыкновенный, это высокій талантъ. Не уважать его, не цънить его — нельзя. И доселъ Неандеръ остается драгоценнымъ сокровищемъ для каждаго богослова. Едва-ли можно себъ представить, какое обаяніе производилъ курсъ Неандера, когда онъ началъ по частямъ являться въ свътъ, съ какою одушевленностію, восторгомъ долженъ былъ любитель богословской науки читать и перечитывать новенькіе, свѣженькіе томики церковной исторіи Неандера? Изучать его безъ сомнънія было просто наслажденіемъ. Удивительно ли, если Горскій, тогда молодой, воспріимчивый, весь отданный научнымъ интересамъ, съ жадностію поглощаль богатство научныхь знаній, какое даваль Неандеръ, удивительно ли, если новыя мысли, плодотворныя открытія, научныя истины, новыя свъдънія этого историка, невольно отпечатлъвались на его учебныхъ работахъ, отзывались въ его чтеніяхъ. Да, Неандеръ отпечатлъвался на чтеніяхъ Горскаго, но не больше того. Сказать, что Горскій читаль по Неандеру, значить сказать слишкомъ много. Горскій никогда и ничамъ не пользовался въ своихъ лекціяхъ, безъ критическаго отношенія къ своему источнику. Неандеръ у Горскаго всегда является въ преображенномъ видъ. И это зависило не отъ того только, что Горскій быль человъкомъ православнымъ, а Неандеръ протестантомъ. Нътъ, Горскій самъ много зналъ, много читалъ, прекрасно зналъ святоотеческую литературу. Все это условливало то, что Горскій часто выбираетъ свои собственные пути въ раскрытіи и разъясненіи вопросовъ независимо отъ Неандера. Горскій прекрасно зналъ святоотеческую литературу, въ этомъ можно находить замѣчательную черту сходства его съ Неандеромъ, ибо послѣдній, вслѣдствіе глубокаго изученія патристическихъ писаній, у протестантовъ слылъ "младшимъ изъ отцевъ церкви". Въ сохранившихся до насъ лекціяхъ Горскаго по исторіи исторіографіи церковной встрѣчаемъ самый лестный отзывъ объ этомъ первостепенномъ дѣятелѣ въ церковно-исторической литературѣ, хотя въ тоже время нашъ историкъ зналъ и недостатки Неандеровой исторіи.

Обыкновенно, когда рачь идеть о какомъ нибудь западномъ церковномъ историкъ, открывающемъ собою эпоху въ наукъ, указывается школа, имъ основанная, перечисляются лица, проникнутыя воззрвніями талантливаго ученаго, составлявшія собою его школу. Можно ли говорить о школъ Горскаго? Были ли у него ученики, которые бы слъдовали своему учителю въ научныхъ пріемахъ, взглядахъ, пониманіи Церковной исторіи? Объ этомъ лучше пусть скажетъ послѣдующая русская богословская литература, когда нужно будетъ произнести судъ надъ XIX въкомъ русской жизни, когда настоящее будетъ прошедшимъ. Для насъ достаточно будетъ указать на слъдующій фактъ: всъ авторы церковноисторическихъ сочиненій, пом'вщенныхъ въ "прибавленіяхъ къ Твор. св. отцевъ" писали и раскрывали церковно-историческіе вопросы совершенно въ духь Горскаго. Извъстно, что Горскій во все время существованія журнала: "Творенія Отцевъ съ прибавленіями" при М. Д. Академіи принималъ самое живое участіе въ редакціи церковно-историческихъ статей этого журнала. Онъ былъ во главъ кружка ученыхъ, которые высоко цѣнили руководство и указанія Горскаго. Быть можетъ, ни одинъ церковно-историческій трудъ, назначенный для академическаго журнала не предначинался безъ его въдома. Можно сказать, поэтому, всъ авторы церковно-историческихъ статей названнаго журнала составляютъ школу Горскаго. Эта школа процвътала не менъе 30 лътъ, до времени перваго закрытія журнала (въ 1864 г.). Что сдълано ею, это оцънитъ исторія...



# ОГЛАВЛЕНІЕ

# Сочиненія: Церковная Исторіографія въ главныхъ ея представителяхъ, съ IV-го до XX въка. \*)

# ОТДЪЛЪ ПЕРВЫЙ.

## Греческая церковная исторіографія древнихъ временъ.

### Евсевій, енисконъ кесарійскій, ІУ-го въка.

I`л. I: Нъкоторыя свъдънія о жизни Евсевія и источники его церковной исторіи. — Двѣ фазы въ жизни Евсевія, отраженіе ихъ на историческихъ его трудахъ; -- способы пріобретенія имъ образованія (Доровей антіохійскій, Памфилъ кесарійскій, кесарійская библіотека), отзывы древнихъ и новыхъ писателей о высотв научнаго образованія Евсевія. — "Церковная Исторія" Евсевія въ 10-ти книгахъ. - Источники этой Исторіи: 1. "Достопамятности" Игизиппа, время жизни и черты жизни Игизиппа, было ли это сочиненіе церковно-историческимъ произведеніемъ? вопросъ о духъ и направленіи "Достопамятностей", — отношеніе Евсевія къ этому труду, какъ одному изъ источниковъ его Исторія. 2. Ю. Африканъ и его хронографія, подробная характеристика Африкана, -- содержаніе хронографіи, значеніе ея въ развитіи церковной исторіографіи, отношеніе Евсевія къ этой хронографіи. 3. Древнъйшая литература св. отцевъ, учителей церкви и церковныхъ писателей, быль ли знакомъ Евсевій съ архивами вніпалестинскими? — Сужденіе объ отношеніи Евсевія къ его источникамъ, — степень его критицизма. 4. Личное наблюденіе Евсевія и изустныя сказанія его современниковъ, какъ одинъ изъ источниковъ его церков-

11 - 58

Г'л. II. Евсевій, нанъ отецъ церковной исторіи и подробная характеристина его Церковной Исторіи. — Почему Ев—ій можетъ быть названъ "от-

Digitized by G390gle

<sup>\*)</sup> Или еще точнъе — оглавленіе сочиненія: "Исторіографія древней христіанской церкви и послъдующая Исторіографія относительно той-же церкви".

цемъ церковной исторіи?" въ какомъ смыслѣ онъ считаетъ себя какъ бы путникомъ, идущимъ по пустынной и непроторенной дорогъ? Универсальность его церковно-историческихъ воззрѣнійвъ чемъ она состояла и какое значение имъла въ его пълъ? --Основныя воззрѣнія церковной исторіи Евсевія: ея движущіе принципы — положительный (Богъ или Сынъ Бож.) и отрицательный (діаволъ), - обнаруженіе обоихъ принциповъ въ исторіи, по Евсевію, - достоинства и недостатки этого рода Евсевіева прагматизма. — Содержаніе исторіи Ев-ія: сообразно вышеуказаннымъ движущимъ принципамъ можно различать въ этой исторіи - положительное и отрицательное ея содержаніе. Положительное: исторія канона Н.-завітныхъ книгъ, преемство еписконовъ, изследованіе объ отцахъ и учителяхъ церкви и писателяхъ церковныхъ; достоинства и недостатки этой части Евсевіевой исторіи. — Отрицательное: ереси, — ересь, какъ одинъ изъ элементовъ изследованія Евс-ія, - происхожденіе ересей, характеристика еретиковъ - оцънка всей этой стороны Евсевіева труда: преобладаніе недостатковъ надъ достоинствами; гоненія на христіанъ, - гоненія, какъ одинъ изъ элементовъ историческихъ изследованій Ев-ія, - происхожденіе гоненій, по Ев-ію, - что составляло предметь интереса для Евсевія въ гоненіяхъ, — мученики — и гонители, значеніе его разсказовъ о тъхъ и другихъ. — Общая оцънка основныхъ историческихъ воз-

59 — 91

CTP.

Гл. III. Сочиненіе Евсевія: Жизнь Константина. — Общій характерь труда, — какъ понимать слова Баура, что это сочиненіе заключаєть высокій историческій интересъ, какого не могло имъть никакое сочиненіе изъ прежняго времени? — Очевидныеже недостатки этого сочиненія, подробное ихъ указаніе. — Похвальные и непохвальные отзывы новъйшихъ ученыхъ о сочиненіи: "Ж. К. — Нъсколько замъчаній, смягчающихъ строгія сужденія о недостаткахъ этого труда Евсевіева. — Къ вопросу о взаимномъ отношеніи "Жизни К—на" и ІХ—Х книгъ Евсевіевой "Исторіи".

93 - 110

#### II. Продолжатели Евсевія V-го въка (Сократь, Созомень и Осодорить).

1'л. IV. Общія свъдънія о нихъ. — Кромѣ Евсевія были ли историки, писавшіе исторію первыхъ 3-хъ вѣковъ? — Какія времена описываютъ Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ? — Сходство и еще большее различіе между Евсевіемъ и его продолжателями. — Эти послѣдніе "разнились отъ Евсевія въ равной мѣрѣ и одинаковыхъ отношеніяхъ, сходясь, такимъ образомъ, другъ съ другомъ". — Прочія черты сходства между Евсевіевыми продолжателями.

Общія для Сократа, Созомена и Өеодорита источники: Евсевіева "Жизнь Константина", критическое отношеніе къ ней одного изъ продолжателей Евсевія; "Церковная Исторія" Руфина, свъдънія о ней, достоинства ея и недостатки, — съ какой степенью осторожности и критицизма пользовались Руфиномъ всъ и каждый изъ Евсевіевыхъ продолжателей? — "Церковная Исторія" Филосторгія: точное понятіе о ней, — аріанизмъ исто-

CTP.

рика, — въ какомъ отношеніи труды Сократа, Созомена и Өеодорита находились къ историческому сочиненію аріанина Филосторгія? — Недостатки Евсевіевыхъ продолжателей въ пользованіи свято-отеческой литературою; — "собраніе дізяній соборныхъ" аріанскаго епископа Савина и критическое отношеніе тъхъ-же продолжателей Евсевія къ этому источнику. — Сравненіе Сократа, Созомена и Өеодорита съ Евсевіемъ по части при-

Гл. V. Сократъ схоластикъ. — Ръшеніе вопроса: по какому поводу Сократь взялся за такой трудь, какъ написаніе "церковной исторіи? - Попытки определить точную дату, когда изданъ Сок-иъ его трудъ; - свъдънія изъ жизни Сок-та: его образованіе, родина, постоянное мъстожительство, профессія; - разборъ мивнія о принадлежности Сократа къ новаціанской секть; александрійскія симпатіи Сок-та;-особливый Сократовъ источникъ: "христіанская исторія" Филиппа Сидита, изв'єстія о ней; наблюденіе - и разсказы современниковъ, какъ источники "исторін" Сократа.

Духъ и характеръ церк. исторіи Сок — а: желаніе его написать безпристрастное повъствованіе, отзывъ новъйщихъ ученыхъ, свидътельствущіе объ осуществленіи этикъ историкомъ указаннаго его желанія; — чуждыя крайностей характеристики Сократовъ царственныхъ лицъ: Юліана и Өеодосія II; безпристрастный взглядъ его на ереси, слъдствія этого же взгляда, наблюдаемыя въ исторіи Сок—а;— нѣкотораго рода догматическій индифферентизмъ Сократа, происхожденіе этого индифферентизма; -- сужденія Соқ -- а қасательно споровъ о празднованім пасхи и о постахъ и касательно спора изъ-за Оригена. — Недостатки церковной исторіи Сократа . . . . . . . 146 — 180

Гл. VI. Созоменъ Схоластинъ. — Когда Созоменомъ написана его Ц. исторія? — въ ней "мало интереснаго"; — "бълыя нитки, которыми у Созомена сшито свое съ чужимъ"; - plagiarius, - трили четвертыхъ (3/4) списаны Созоменомъ у Сократа? — "Съ Божісю помощью ... Что заимствовано цъликомъ изъ Сократа? сугубый гръхъ плагіата;-правда-ли (какъ утверждаетъ Гарнакъ), что Созоменъ писалъ свою "исторію" спеціально для палестинскихъ монаховъ? — Нътъ. — Другіе пути въ ръшеніи вопроса о происхожденіи Созоменова труда. - Выводы по этому вопросу.

Характеристика исторіи Созомена по ея особенностямъ: "приступая къ изложенію церковной исторіи, я (Созоменъ) не насиловаль своей природы, эта исторія по своему предмету есть дъло не человъческое", - "тайны (догматы), о которыхъ надобно молчать я (опять Соз-енъ) постараюсь держать въ сохранности, сколько возможно", — "я (онъ же) умолкаю, чтобы и какой-нибудь язычникъ не прочелъ написаннаго"; смыслъ всъхъ этихъ изреченій Созомена; — Соз-нъ имъль въ виду угождать своимъ современникамъ; - "монашеское любомудріе есть самое полезное дъло, нисшедшее отъ Бога къ людямъ" (слова Соз-на); - Соз-нъ, какъ восторженный истолкователь монашескаго института, недостатки его исторіи, отсюда проистекающіе; — утрировка въ изображеніи историческихъ личностей; — исчисленіе достоинствъ 

Гл. VII. Осодорить, епископь Кирскій.— Когда написана церковная исторія Өео — та? — Зависимость его отъ Сократа и въ особенности отъ Созомена; – причина появленія Өеодоритова труда: глубокія антіохійскія симпатіи писателя и его желаніе уравнять въ глазахъ читателя историческое значеніе антіохійской церкви со знаменитой александрійскою и даже показать преимущества въ этомъ отношеніи первой церкви предъ посліднею; доказательства на все это.

Обиліе религіозно-нравственных в сентенцій въ исторіи Өеодорита; — наклонность къ пышнымъ эпитетамъ въ повъствованіи о представителяхъ церкви и къ умолчанію о "погрѣшностяхъ единовърныхъ дъятелей", - признаки безпристрастія въ сужденіи объ этихъ дівятеляхъ;—суровые приговоры Өео-та о врагахъ церкви-и еретикахъ; особливое отношеніе историка къ Несторію и несторіанству. -- Отзывы современныхъ намъ ученыхъ о церкисторіи его; — місто Өеодорита въ ряду прочихъ продолжате-

206 - 228

Гл. VIII. Компиляторы Сонрата, Созомена и Осодорита. — На Востокъ — Өеодоръ Чтецъ (VI в.), замътки о его компиляціи (неизданной); на Западъ — Кассіодоръ (VI-го же в.), необходимъйшія свъдънія о его компиляціи, невысокія качества этого труда. . .

229 - 236

#### Дальнъйшіе продолжатели Евсевія, VI-го въка.

Гл. IX. Өөөдөръ Чтецъ и Евагрій. — Общая харақтеристика ихъ трудовъ. -- Опять Өеодоръ Чтець, -- свъдънія о церк. исторіи его, дошедшей до насъ лишь, въ неполномъ видъ. — Евагрій Схоластикъ, - черты изъ его жизни; - содержание его истории; - ея источники. - большее знакомство цисателя со свътскими, чъмъ церковными историками; - характеристика Евагріева труда: особенность его взгляда на ереси, несопровождавшагося однако должными послъдствіями: — типичность изображеній и стремленіе характеризовать личности на основаніи внутреннихъ ихъ качествъ и свойствъ (примъры); - "одна крайность создавала другую"; герой въ его исторіи; — черты сходства Евагрія съ прежними церковными историками; - суевърія историка; - научная важность церк, исторіи Евагрія. Замічанія о литературів т. н. Византійских в историков в VI-го и дальнъйших в въков в . . . . . 237 — 251

## ОТЛЪЛЪ ВТОРОЙ.

## Исторія протестантской церковно-исторической науки въ Германіи.

І. Магдебургскія центуріи. Готтфридъ Арнольдъ (XVI и XVII в.). Историко-полемическое направленіе церковной исторіографіи. - Магдебургскія центуріи, - происхожденіе ихъ, - планъ центурій, до-

CTP.

стоинства и недостатки ихъ, - главная идея центурій, достоинства и еще больше недостатки въ изображеніи папства, - взглядъ центурій на ереси и еретиковъ, — особенности въ сужденіяхъ объ отцахъ и учителяхъ церкви. - Противодъйствіе центуріямъ со стороны католицизма. — Бароній и его анналы. Арнольдь и его сочиненіе: "безпристрастная исторія церкви и ересей", — условія появленія труда Арнольда, -- сужденіе его о клиръ въ исторіи, -мрачное представленіе исторіи церкви, особенно съ IV въка, чъмъ условливался благосклонный взглядъ его на еретиковъ и ереси и въ чемъ онъ состоялъ?-Оцвика "исторіи" Арнольда.

258 - 294

II. Вейсманиъ. Мосгеймъ. (Первая полов. XVIII в.). - Супранатурально-прагматическое направленіе церк. исторіографіи. — Вейсманна, характеристика его церковно-историческихъ воззрѣній, достоинства и недостатки ихъ. Отношеніе Иннокентія, еп. Пензенскаго къ Вейсманну.-- Мосгеймъ его общія понятія о задачь и содержаніи церк. исторіи, требованія отъ историка, принципы развитія церковной исторіи-вліяніе философіи на исторію церкви; -- критическія замѣчанія о церк. исторіи Мосгейна. -- Отзывъ Менодія, архіеп. Тверскаго о Мосгеймъ.

295 -- 315

III. Зеплеръ. Планкъ. Гэнке. (Вторая половина XVIII и нач. XIX въка).—Прагматико-раціоналистическое направленіе церк. исторіографін. — Землерь, прачный взглядь его на церковь и даже первенствующую, - его собственныя представленія о сущности христіанства и о принципать, которымь подчинялась историческая жизнь церкви, - отрицаніе значенія господствующей церкви въ исторіи и пристрастіе ко врагамъ церкви; - зам'вчанія о достоинствахъ и въ особенности недостаткахъ его трудовъ. --Планкъ, — задача его сочиненія "исторія христіанско-церковнаго общественнаго устройства", - взглядъ на происхождение христіанской церкви, выводъ отсюда относительно его раціонализма н прагматизма; -- характеристика его воззрѣній на дальнѣйшее развитіе христіанскаго общества, въ особенности подъ вліяніемъ папства; — недостатки его историческаго метода. —  $\Gamma$ энке, достоинства его "общей исторіи церкви" со стороны прагматизма;-раціонализмъ его въ разсказъ о жизни Христа; - сужденіе его о сущности ученія Христа; - отклоненіе церкви отъ этого ученія, причины явленія; — жесткое сужденіе его о главивишихъ представителяхъ церкви, примъры. — Реакція въ отношеніи къ 

IV. Августъ Неандеръ († 1850 г.). Возбуждение религиозныхъ интересовъ и религіознаго духа въ Германіи (нач. XIX в.) — Августь Неандера. — Біографическія свіздінія о немъ. — Заслуги его для церковно-исторической науки. -- "Общая исторія христіанской религіи и церкви" Неандера. — Общія замізчанія о достоинствахъ труда. — Характеристика и разборъ его: церковно-историческіе научные вопросы, ръшаемые здъсь. І. Отношеніе христіанства, какъ элемента сверхъестественнаго, къ человъчеству, какъ элементу естественному; - взаимодъйствіе элементовъ; - назидательный характеръ исторіи Неандера. — Замізчанія объ этой сторонъ Неандерова труда.- П. Отношеніе христіанства, какъ абсолютной истины и совершенства, къ измѣнчивости и многообразію явленій человівческой природы; формы христіанской истори337 - 375

V. Фердинандъ Христіанъ Бауръ († 1860 г.) Новотюбингенская школа и ен раціоналистическій характеръ, - въ какомъ отношеніи эта школа стоить къ раціоналистической школь конца XVIII въка? — Церковный историкъ Бауръ, — свъдънія о его жизни и дъятельности, - подъ какими вліяніями развидись воззрѣнія Баура на христіанство и исторію церкви? - Исчисленіе церковно-историческихъ трудовъ Баура. — Отзывы о значеніи Баура. — Общіе взгляды Баура на задачу и методъ церковной исторіи.— Приложеніе принциповъ Гегелевой философіи къ построенію церковной исторіи Бауромъ. — Взглядъ его на происхожденіе христіанства: борьба и примиреніе петринизма и павлинизма.--Значеніе гностицизма и монтанизма въ дальнъйшемъ развитіи церкви. — Взгляды его на развитіе догиы, на христіанство въ борьбъ съ языческимъ государствомъ, на нравственныя отношенія въ христіанствъ — въ первые три въка. — Его исторія церкви отъ начала IV до конца VI въка: язычество и христіанство, -- догнатическіе споры, -- отношенія і ерархіи къ государству. --Критическія замізчанія о церковной исторіи Баура: выспренность его научно-историческихъ представленій, - сужденіе о движущихъ принципахъ въ его исторіи (борьба противоположностей), раціонализмъ Баура.—Послівдователи Баура и упадокъ школы.— Отношеніе русской богословской науки къ Бауру . . . . . .

376 - 426

VI. Гизелеръ. Газе. Ниднеръ. Гассе. Герцогъ и друг. (XIX въка). Обзоръ учебниковъ и руководствъ по церковной исторіи. — Значеніе этого рода литературы въ Германіи.—Гизелерь, краткія свъдънія о немъ; быль ли онъ раціоналистомъ?—Учебникъ Гизелера: понятія его о церкви и церковной исторіи, - задача труда и прениущественная заслуга Гизелера, — критичность, — раздъленіе исторіи и тонъ сочиненія. — Газе, отличіе его учебника отъ Гизелерова, — изображеніе индивидуальностей, — сжатость и обдуманность труда, -- обиліе историческаго матеріала при всей сжатости; недостатки сочиненія. — Ниднерь, — замъчанія о его личности — свойства книги Ниднера — схематичность построенія и искусственность категорій, примъры. Гассе, побщія свъдънія о его личности и учебникъ, - стремленіе къ осмысленному представленію исторіи, -- гегельянецъ, доказательство этого, -- достоинства книги, - русскій переводъ книги и замізчанія о немъ. - Эбрарда, качества его труда. Герцога, - свъдънія объ историкъ и его Abriss'ь, - цьль книги-прагматическое уясненіе развитія общецерковной жизни, - способность характеризовать личности (при-

стр. 427 — 460

мъръ), — недостатки книги (Въ примъчаніяхъ: Гфререръ, — Гагенбахъ, — Шаффъ, — Ротэ, — Энгельгардтъ, — Герикэ, — Меллеръ).

VII. Адольфъ Гарнанъ, нашъ современинъ. — Обстоятельства занятія Гарнакомъ церковно-исторической канедры въ Берлинскомъ университеть, - общія замьчанія о теологическомь направленіи Гарнака.—Его сочинение: Lehrbuch der Dogmengeschichte и раскрытая здъсь философія древней церковной исторіи.—1. Исторія первыхъ трехъ въковъ ("возникновеніе христіанской догим"): исходныя точки зрѣнія, — ихъ крайняя неудовлетворительность; — Іисусъ Христосъ и "первое поколъніе Его учениковъ", -- отчего Гарнакъ почти ничего не знаетъ о Христв и этихъ ученикахъ Христа, тенденціозное примъненіе историкомъ принциповъ свътской исторін къ раскрытію происхожденія христіанства; — эллино-римская культура гностицизма и іудаизмъ въ формъ эллинизированнаго іудейства, какъ факторы дальнейшаго развитія христіанской церкви, — зачъмъ они понадобились Гарнаку, — преувеличенныя и невърныя возэрвнія его касательно значенія этихъ факторовъ, его превратныя сужденія о замічательнійших христіанских в явленіяхъ II и III въка.—2. Тринитарные споры IV-го въка: аристотелизмъ и платонизмъ съ одной стороны и оригенизмъ съ другой, какъ факторы, начавшіе заправлять развитіемъ церкви съ этого въка, по мнънію Гарнака, - критическій разборъ этихъ факторовъ, какъ понимаетъ ихъ этотъ последній; - недовольство Гарнака дъятельностью І-го всел. собора, - Тертулліанъ на І-омъ всел. соборъ,-зачъмъ онъ нуженъ;-западно-аванасіанская партія тринитарныхъ споровъ (она же представительница никейскаго ученія о Сынъ Божіемъ), - кризисъ въ историческомъ бытіи этой партін, — появленіе "новаго православія", — представители этого "православія" (отцы каппадокійцы и Василій, еписк. Анкирскій), второй всел соборъ, какъ важиващій моменть борьбы между "древнимъ православіемъ" и "новымъ православіемъ", — побъда этого последняго надъ "древнимъ православіемъ" (или никейскимъ ученіемъ); -- "отцемъ церковнаго ученія о св. Тронцъ, утвердившагося въ церкви былъ Василій Анкирскій" (полуаріанинъ), по разсужденію Гарнака.—(Гарнакъ предъ судомъ действительной исторіи IV въка).—3. Христологическіе споры V, VI и VII в.— Чрезмърное оригинальничанье Гарнака въ изслъдованіи этихъ вопросовъ,-первая фаза развитія христологическихъ споровъ,-Несторій и монофизитствующій (?) Кириллъ, — извращеніе историкомъ ученія Кирилла и его противонесторіанской дізтельности;вторая половина этой-же фазы: развитіе монофизитства, - похвальный листъ, выдаваемый Гарнакомъ собору монофизитскому "Разбойничему" за его якобы върность "духу греческаго благочестія", — антипатін этого историка къ собору Халкидонскому,— (Г-къ именуетъ его разбойничимъ и предательскимъ), - Тертулліанъ на Халкидонскомъ соборъ, зачъмъ онъ появляется здъсь,инъніе Гарнака о томъ, что халкидонское ученіе было противно "духу греческаго благочестія" и что водворено оно на IV всел. соборъ благодаря папъ Льву и византійскому деспотизму, — (защищеніе исторической истины противъ Гарнака); — вторая фаза христологическихъ споровъ-борьба церковнаго Востока противъ Халкидонскаго въроученія, допускаемая І арнакомъ, -- недоказан-

ность этой борьбы, - Юетиніанъ въ роли возстановителя древняго благочестія въ дужь греческой церкви или что то-же въ роли яраго монофизита, - побъда Юстиніана надъ халкидонской догмой и узурпаторствомъ папъ на V всел. соборъ, или отомщеніе здъсь папамъ за Халкидонскій соборъ (разборъ вышеприведенныхъ результатовъ нъмецкаго ученаго); -- третья фаза тъхъ же споровъ – папство и его заботы объ отомщеніи Востоку за свое поруганіе при Юстиніанъ, - моновелитство и вывшательство папъ въ эти споры, - удача: папы при помощи VI всел. собора насаждають на Востокъ діобелитство (=православіе), это естественное следствіе халкидонской догмы и низвергають моновелитство, родное дътище монофизитства, хранящее въ себъ "духъ греческаго благочестія", — "тріумфъ папы надъ Византіей", —полная же "побъда въ христологическихъ спорахъ – по словамъ Гарнака – досталась на долю (еретика) Аполлинарія" (ошибки и извращеніе фактовъ Гарнакомъ). — Замътка по поводу разсужденія Гарнака о иконоборческихъ спорахъ. — Виъсто заключенія . . . . 461 — 517

## ОТДЪЛЪ ТРЕТІЙ.

Нізсколько свідіній, замічаній и наблюденій касательно хода развитія церковно-исторической науки у насъ, въ Poccin.

І. Русская церковно-историческая наука: — Невысокая степень развитія русской церковно-исторической науки;--позднее появленіе церковно-исторической науки въ ряду другихъ наукъ въ Россіи;проэктъ духовныхъ школъ ӨеофанаПрокоповича (нач. XVIII в.) и мъсто, отводимое здъсь проэктомъ, для указанной науки; -неудовлетворительное состояніе той же науки въ началь и срединъ XVIII въка;-заботы московскаго митрополита Платона о насажденіи церковно-исторической науки въ семинаріи и Славяногреко-латинской академіи во второй половинѣ XVIII вѣка и въ началѣ XIX-го; его распоряженія и инструкціи, изданныя по этому случаю; взглядъ Платона на "просвътительный" характеръ историческихъ наукъ, скромные размъры программы, начертанной Платономъ въ видахъ развитія школьныхъ церковно-историческихъ познаній. — Церк. историкъ Менодій Смирновъ, архісп. Тверскій, характеристика его, церковно-историческій его трудъ: Liber Historicus et cer., награды, полученныя историкомъ за свой трудъ; -- содержаніе этой книги, оценка ея качествъ. -- Наступленіе лучшихъ временъ для церковно-исторической науки, уставъ духовныхъ Академій и семинарій 1814 года, значеніе этого устава для разсматриваемой науки, появленіе взгляда на эту науку, какъ на "общее святилище", возникновение желанія насадить "философію исторіи" въ дух. Академіяхъ, преждевременность полобнаго желанія. — Церковный историкъ Иннокентій Смирновъ еписк. Пензенскій, біографическія свъдънія о немъ, сочиненіе его: "Начертаніе церковной исторіи", условія появленія труда,

источники автора "Начертанія", достоинства и недостатки этого сочиненія; 50-льтняя служба "Начертанія" на пользу науки. — Оцънка устава 1814 года, благопріятное и неблагопріятное вліяніе его на успъхи церковно-исторической науки, -- перечисленіе лицъ, оказавшихъ услуги этой наукъ и воспитавшихся при дъйствін устава 1814 года.—Церковный Историкъ профессоръ Чельцовъ, его сочиненіе: "Исторія христіанской церкви" (томъ I), содержаніе сочиненія, несамостоятельность труда, предпріятіе-оказавшееся безъ продолженія.-Новый уставъ дух. Академій 1869 года, учрежденіе церковно-историческихъ отділеній въ Академіяхъ, введеніе публичной защиты магистерскихъ и докторскихъ диссертацій, оживленіе церковно-исторической литературы при дъйствіи этого устава, общая ея характеристика. - Открытіе канедръ церковной исторіи въ нашихъ университетахъ, разсиотръніе вопроса, съ какой целію это сделано. — Новейшій уставь духовныхь Академій, 1884 года, введеніе имъ новой ученой степени ,докторъ церковной исторіи, мысли по этому поводу; университетскій уставъ того же 1884 года, постановка церковно-исторической науки въ университетъ и чувствительныя ея нужды. — Бъглое разсмотрѣніе вопроса: какихъ успѣховъ достигла церковно-историческая наука при дъйствіи вышеуказанныхъ академическихъ и университетскихъ уставовъ 60-хъ и 80-хъ годовъ XIX въка: перечисленіе русскихъ ученыхъ, занимающихъ видное мъсто въ разработкъ означенной науки, ихъ немногочисленность (замътка относительно церковно-историческихъ учебниковъ); обнаруженіе вниманія со стороны западной церковно-исторической науки къ русской (свидътельство знаменитаго протестантскаго церк. историка). 

518 - 550

ІІ. Отношеніе русской церковно-исторической науки къ протестантской (Германской): — Протестантская церковно-историческая наука послъдняго времени, ея тъневыя стороны, объяснение явления; мысли протестантскаго историка касательно путей, по какимъ должна бы идти эта наука въ дальнъйшее время. — Проявленіе интереса со стороны нашихъ церковныхъ историковъ къ протестантской церковно-истор. наукъ,-призывы усердно изучать эту последнюю, - правила осторожности и критицизма, рекомендуемые нашими учеными по этому поводу, - можно ли усматривать какія-либо опасности, въ пользованіи протестантской наукой, со стороны русскихъ ученыхъ, pia desiderata и заключительныя замъчанія по вопросу объ отношеніи русской церковно-историче-

### ПРИЛОЖЕНІЯ.

| I. Apei   | вне-датинскій | церковный но  | торикъ Сульпи  | цій Северъ . | 570572  |
|-----------|---------------|---------------|----------------|--------------|---------|
| II. Pumo  | ко-католичес  | кіе церковные | нсторики: Флер | амомакит и н | 572586  |
| III. Цері | ковный истор  | икъ Александі | ъ Васильевичъ  | Горскій      | 586-610 |

## СОЧИНЕНІЯ ЗАСЛУЖЕННАГО ПРОФЕССОРА

МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

# А. П. ЛЕБЕДЕВА:

- Т. 1. Церковная исторіографія въглавныхъ ея представителяхъ съ IV въка по XX. Спо. 1903 г., ц. 3 р. Учеби. Комит. при Св. Стнодъ рекомендована къпріобрътенію въ фунд. и ученич. библ. дух. сем. (Церк. Въд. 1899 г., № 49).
- Т. II. Зпоха гоненій на христіанъ и утвержденіе христіанства въ грекоримскомъ міръ при Константинъ Великомъ. Изд. 2-е. М., 1897 г., ц. 2 р. Учеб. Ком. при Свят. Стнодь одобрена для фундаментальныхъ и ученическихъ библіотекъ среднихъ учебныхъ заведеній Мин. Нар. Просв.
- Т. III. Исторія вселенскихъ соборовъ, часть І: Вселенскіе соборы IV и V въковъ. Изд. 2-е. Сергіевъ-Посадъ, 1896 г., ц. 2 р.
- Т. IV. Тоже. Часть II: Вселенскіе Соборы VI, VII и VIII въковъ. Изд. 2-е. М., 1897 г., ц. 2 р. Учебн. Комит. при Свят. Стнодъ одобрена для фундаментальныхъ и ученическихъ библіотекъ духовныхъ семинарій и для ученическихъ библ. средн. учебн. завед. Мин. Нар. Пр.
- Т. V. Исторія разд'вленія церквей въ ІХ, Х и ХІ въкахъ (съ подробнымъ указателемъ русск. литературы, относящейся къ этому предмету— съ 1841 года по 1900). М., 1900 г., ц. 2 р. 25 к.
- T. VI. Очерки внутренней исторіи византійско-восточной церкви въ ІХ, X и XI въкахъ. М., 1902 г., ц. 2 р. 40 коп.
- Т. VII. Историческіе очерки состоянія византійско восточной церкви отъ конца XI-го до половины XV-го въка (Отъ начала крестовыхъ походовъ до паденія Константинополя въ 1453 г.). Изданіе второе пересмотрънное. М., 1902 г., ц. 3 р. 20 к.
- Т. VIII. Церковно историческія повъствованія общедоступнаго содержанія и изложенія (изъ давнихъ временъ христіанской Церкви. Спб. 1903 г., ц. 2 р. Ученый Комитетъ при Свяг., синодъ опредълилъ книгу сію одобрить для пріобрътенія въ ученическія библ. дух. семин. и епарх. жен. училищъ. (Церк. Въдом., 1901 г., № 43).

Т. ІХ. Исторія Греко-восточной Церкви подъ властію Турокъ. Отъ паденія Константинополя (въ 1453) до настоящаго времени. 2 тома. Сергієвъ-Посадъ, 1896 г., ц. 4 р. 50 к.

Тоже, т. II (послъдній). Сергіевъ-Посадъ, 1901 г., ц. 2 р. 50 к.

Въ Константинопольской газет Stamboul, издаваемой на французскомъ языкъ, въ № 228, отъ 30 сентября 1901 года, встречаемъ слъдующій отзывъ о сочиненіи профессора Московскаго университета А. П. Лебедева; Исторія Греко-восточной церкви подз властью Турокъ (отъ паденія Константинополя—въ 1453 году до настоящаго времени). Сергіевъ-Посадъ. Т. І. 1896 г. и т. 11. 1901 г.

"Г-нъ А. Лебедевъ, профессоръ исторіи Московскаго университета, недавно издалъ второй и последній томъ своего сочиненія, которое не знаешь, какъ и похвалить. Въ двухъ томахъ, изъ которыхъ первый появился въ светь въ 1896 г., а второй въ 1901, знаменитый (l'éminent) Московскій профессоръ излагаеть исторію Греческой церкви отъ конца XV-го въка до 1900 г. Церковная литература съ признательностію встретила два прежнія сочиненія г. Лебедева, которыя не скоро устаръють, -разумъемъ: "исторію Византійско-восточной церкви отъ IX-го до XI въка" и нсторію той-же церкви до паденія Константинополя". Два же недавно изданные тома, съ которыми мы хотимъ ознакомить читателей Stamboulla, достойно заключають и заканчивають одно изъ прекраснъйшихъ произведеній русскаго византинизма.

Г — нъ Лебедевъ — глубокій и ученый всторикъ, обладающій основательнымъ знаніемъ судебъ христіанской церкви отъ начала ея до нашего времени. Его безупречная критика не держится банальныхъ взглядовъ. Онъ проводить новые взгляды тамъ, гдв другіе довольствовались старыми путями. Его сужденія, всегда справедливыя, очень часто оригинальныя, показываютъ. что онъ не принадлежить ни къ какой партін. Онъ изучаеть факты, подчиняетъ ихъ своему методу, анализируетъ ихъ при новомъ освещения, и выводы, къ которымъ онъ приходить, сначала поражають лишь своею оригинальностію, но, вдумавшись въ нихъ, начинаешь удивляться ихъ правдивости.

# Въ книжномъ магазинъ И. Л. ТУЗОВА,

С.-Петербургъ, Садовая улица, Гостиный дворъ, магазинъ № 45,

#### МЕЖДУ ПРОЧИМИ ПРОДАЮТСЯ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

Дестунисъ, Софія. Житін святыхъ. Сост. мужск. дух. и женск. епарх. учил. ("Церк. по Четь-Минеямъ и другимъ книгамъ. Съ Въд." № 29-й, 1898 г.). изображен. свят. и празд. акад. Солнцева. 12 кныгь, Спб., 1892 г., п. 6 р., въ кол. пер. кулярные указы Свят. Прав. Сунода 1867— въ 4-хъ кныг. 9 р. Одобр. Уч. Ком. при 1900 гг. Изд. 2-е, дополнен. Спб. 1901 г., Св. Стиодъ для учен. библ. дух. сем. и п. 2 р., въ полушагр. переп. 3 р. училишь въ кач. назидат, чтен. для учаишхся (27 іюля 1886 г., № 428). Одобр. Уч. Апостольск. А. В. Руков. къ наъвен. чтеню шихся (27 іюля 1886 г., № 428). Одобр. Уч. Апостольск. посланій и Апокалипсиса. Изд. зав. Мин. Нар. Про для уч. библ. учебн. 4-е. Одобр. Уч. Ком. при Св. Стн. для сем. № 7623). Собств. Его Импер. Вел. Канц. — Руков. къ наъясн. чтен. четвероеванциркул. реком. мыст. начальст. учебн. гелія и дѣяній Апостольск. Изд. 2-е, съ и восп. зав. впд. Импер. Маріи для библ. прил. карты Палест. во время жизни ввпрен. имт зав. (24 фев. 1887 г., № 2995). І. Христа. Спб. 1894 г., ц. 2 р. 50 к. Уч. — Житія святыхъ, ежедневн. чтеніе для Ств. Ост. одобр. для употр. въ сем.

народа и для церковно-приходск. школъ. Со вкл.: 1) изсяцеслова, 2) объяси празди комъ переводъ съ введеніемъ и примъчаи 3) указанія дней особен. честв. Бож. Мат. Съ 120 изобр. св., 12 книж. Спб., 1897 г., ц. 1 р. 30 к., въ колен. пер. въ 2-хъ кн., ц. 3 р. 30 к. Ученымъ Комит. Мин. Нар. Просв. одобрено для пріобрыт. въ учен. библ. среди. уч. зав. М. Н. П. (21 іюля 1894 г., № 14375).

- Житіе святаго Давида Богоотца, пророка и Царя Іудейск. Съ изображ. его.:

Спб., 1887 г., ц. 20 к. — Житіе свят. отца нашего Николая, арх. Мурл. чуд., съ изоб. его. Изд. 2-е. Спб., 1895 г., ц. 10 к.

Динтріевскій, И. Истор., доги. и танист. изъясненіе божествен. литургін, основ. на свящ, пис., прав. всел. и помъсти, собор, и на писан. св. отцовъ Цер. Съ рис. акад. Солнцева. Спб., 1897 г., ц. 2 р. 50 к., въ кол. пер. 3 р. 50 к. Мин. Нар. Пр. одобр. для фундам. библ. ср. уч. зав. (21 іюля 1894 г., ₩ 14375).

**Добровольскій, И. Канд. Бог. Справочная** книга для православнаго духовенства. Спб., 1898 г., д. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

Добромысловъ, П. П. Оскопленіе предъ судомъ священнаго писанія, каноновъ церковныхъ и здраваго смысла. Изд. 2-е. Спб., 1902 г., ц. 25 к.

Есиповъ, Н. Н. Свят. и чудотв. арх. Черн. Өеодосій Угл. 1) Житіе. 2) Просл. и чуд. 3) Торжество открыт. мощей свят. Съ прил. патріарш. и царск. грамотъ, автограф. и писемъ св. Оеодосія, хронологич. указат. событ. съ 1630 по 1696 г. и опис. собор., гдъ покоились нынъ почив. мощи св. Өеодосія и со мног. рис. Спб., 1897 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 2 р.

Опр. Уч. Ком. при Св. Стн., утвержд. г. Оберъ-Прокуроромъ Св. Стнода, постановлено: допустить къ пріобрътенію въ

Завьяловъ, А. (Оберъ-Секр. Св. Сун.) Цир-

Ивановъ, А. В. Руков. къ изъясн. чтенію

Игнатій Богоносецъ, св. Посланія въ руссніями къ нему прот. П. Преображенскаго. Съ изображ. св. Игнатія Богоносца. Спб., 1902 г., ц. 50 к.

Игнатій, еп. (Брянч.). Сочиненія. Съ прил. портр. авт. Иад. 2-е. 6 т. Спб. 1886-1903 г.,

ц. 13 р., въ кол. пер. 19 р.
— О кончинъ міра. Три поученія: 1) О царствъ Божіемъ. — 2) О причинъ отступленія челов'єковь отъ Бога. - 3) О второмъ пришеств. Христовомъ. Спб., 1899 г., ц. 20 к. — О терпъніи скорбей. Ученіе святыхъ

отцовъ. Изд. 3-е. Спб., 1893 г., ц. 50 к., въ кол. пер. 1 р. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ. средн. и низш. уч. зав.

2 сент. 1881 г., № 12959.
— Отечникъ. Избранныя изреченія св. иноковъ и повъсти изъ жизни ихъ собр. Спб., 1903 г., ц. 3 р., въ кол. пер. 4 р.

– Правила наружнаго поведенія новоначальныхъ иноковъ. Изд. 6-е. Спб., 1903 г., ц. 20 к.

-- Приготовлен. къ таинств. испов. и свят. причастія. Спб., 1899 г., ц. 30 к.

— Слово о смерти и прибавленіе къ нему. Изд. 6-е. Спб., 1900 г., ц. 1 р. 25 к., въ колени. пер. 2 р.

Игнатьевь, П. Благочестивыя размышл. пр. христіанина о своей душть. На каждый день мъсяца. Съ изреч., заимствов. изъ свящ. писан., св. отцовъ и святит. Церква и древн. филос. Спб., 1890 г., ц. 30 к., въ коленк. пер. 75 к.

Избранныя изъ житій святыхъ чудеса и видънія, какъ доказ. различн. истинъ христ. правосл. въры. Матеріалъ для пастыр. при составл. поуч. и назид. чтен. для всехъ прав. христ. Сост. пр. Ө. Л. Изд. 3-е. Спб., 1891 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

Ириней св., еп. Ліонскій. Сочиненія ваданы въ русскомъ переводъ прот. П. А. Преображенскимъ. М., 1900 г., ц. 2 р. Учен. учен. библіотеки духовныхъ семинарій, Ком. Мим. Нар. Пр. одобр. для библ

Digitized by GOOGLE

средн. учевн. завед. Министер. (25-го но-

ября 1898 г., № 28740). Іоаннъ св. Дамаск. Точное изложеніе правосл. въры. Твореніе св. Іоанна Дамаскина. Съ греч. перев. и снабд. перв. предисл., примъч. и указат. А. Бронзовъ. Спб., 1894 г., ц. 2 р., въ пер. 3 р.

 Три защитительныхъ слова противъ порицающихъ св. иконы или изображенія. Съ греч. пер. А. Бронзовъ. Спб., 1893 г.,

ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

Іоаннъ Злат. св. О воспитаніи дівтей. Переводъ Филарета, арх. Чернигов. Спб., 1889 г., ц. 10 к.

— О дъвствъ. Перев. Марін В—вой. Изд.

2-е. Спб., 1892 г., ц. 50 к. Іосифъ, архим. Поученія на великіе праздники правосл. Церкви и на первую недълю велик. поста. Спб., 1881 г., ц. 1 р., въ кол. переплетв 1 р. 75 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ.

средн. и низш. учебн. зав. Іустинь, еп. Зерцало православн. исповъданія свят. Димитрія Рост. въ рус. перев.

Спб., 1898 г., ц. 15 к.

Что такое живнь и какъ должно жить? Статьи для религ. нравств. чтенія. Спб. 1901 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

- Ручная книжка правосл. христ., содерж. въ себъ божеств. слова и ръчи Госп. наш. Іисуса Христа. Изд. 2-е. Спб., 1901 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

**Іустинъ, св., философъ и муч. Сочиненія.** Изд. въ русск. перев. со введен. и примъч. къ нимъ, прот. П. А. Преображен-

скимъ. М. 1891 г., ц. 2 р.

Калашниковъ, С. В. Алфавитный указатель дъйствующихъ и руководственныхъ каноническихъ постановленій, указовъ, опредъленій и распоряженій Святьйшаго Сунода (1721-1901 г. включительно) и гражданскихъ законовъ, относящихся къ духовному въдомству православнаго исповъданія. Изданіе 3-е, исправленное и дополненное содержаніемъ узаконеній и распоряженій последняго времени. Спб. 1902 г., ц. 3 р. 50 к.

- Сборникъ законовъ, I. О порядкъ веденія метрическихъ книгъ о бракахъ, рожденіи и смерти раскольниковъ и выдачь съ оныхъ выписей. II. О судопроизводствъ по брачнымъ дъламъ раскол. Изд.

2-е, Спб. 1902 г., д. 50 к.

Карповъ, П. Системат. указатель статей по основному, догматич., нравств. и сравнят. Богословію, пом'єщ въ журн. Изд. 2-е испр. и дополнен. Спб. 1888 г., д. 1 р.

Кающійся грышникь. Размышленія. Спб. 1900 г., ц. 20 к. Учен. Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ. сред. и низш. уч. зав.

Комарскій, Ф. С. Карта Палестины. Съ план. древи. и соврем. Герусалима и съ прил. алфав. указ. Спб., 1893 г., п. 75 к. **Корелли, М.** Варавва. Повъсть временъ

Христа. Перев. съ англ. Кн. Е. Ф. Кро-практ. Настольная книга для каждаго свящ.

поткиной. Спб., 1902 г., ц. 1 р., въ изящ. кол. пер. 1 р. 75 к.

Печаль сатаны, перев. съ анг. Кн. Е. Ф. Кропоткиной. Спб. 1903 г., ц. 11 р. Ландышевъ Е., свящ. Краткій объяснит. словарь малопон. церк. слав. словъ и выраж., встреч. въ св. Евангелів, часословъ, псалтири и др. богослуж. кн. Спб., 1891 г., ц. 10 к.

Легатовъ И., прот. Беседы о церкви, таинствахъ и исправленіи книгъ, съ опроверженіемъ мивній о семь глагол. старообр. (преимущ. безполов. толка). Изд. 2-е. Спб., 1897 г<u>.,</u> ц. 1 р.

— Дополнительные уроки по закону Божію въ отношенів къ старообрядчеству. Съ приложеніями. Изд. 5-е, исправл. и до-

полн. Спб., 1902 г., ц. 15 к. Леонтій, митр. Моск. бывш. арх. Холи.-Варш. Слова и ръчи. Изд. 3-е, въ двухъ том., съ порт. авт. Спб., 1888 г., п. за

2 т. 3 р., въ кол. пер. 4 р.

Лопухинъ, А. П. Библейская исторія при свъть новъйш. изследован. и открытій. Ветхій и Новый Зав. Въ 3-хъ больш. том., изд. иллюстр., содерж. около 900 полит., снимк. съ древн. памят., ландшафтовъ и картинъ вост. жизни, нъск. рисун. худож. Густава Доре, съ прил. больш. карты Палест. Роск. изд., отпеч. на веленев. глав. бумать. Спб., 1889—1895 г., ц. 26 р., въ изящ. кол. пер. 32 р.

- Руководство къ библейской исторіи Ветхаго и Новаго Завъта. Спб., 1888—96 г. Въ 2-хъ томахъ, ц. 4 р. Одобр. къ пріобр. въ библ. дух. сем. (Церк. Въдом. 1892 г.,

NeNe 18 m 34).

Лунинъ А., свящ. Христіанскій путь (Сборникъ для назидат. чтенія). Спб., 1902 г.,

Атсковъ Н. А. Русскіе богоносцы, религ. бытов. картины. 1) На краю свъта. 2) Владычн. судъ (оба разск. вновь авторомъ пересм. и исправл.). Спб., 1880 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. 25 к.

Лютардтъ, Х. З. ордин. проф. Лейпц. универ. Апологія христіанства. Публичн. чтенія. Переводъ съ XI нъмец. изданія А. П. Лопухина. Спб., 1892 г., ц. 4 р., въ

коленкоровомъ переплетв 5 р.

Манарій арх. (нынъ еп.). Слов. бесъды и поуч. Спб., 1881 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. Уч. Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. для

уч. библ. ср. и низш. учебн. завед. Макаровъ П., свящ. Катихивическія поученія къ прост. народу на сумв. в'вры, молитву Госи., блаж. Еванг. и на десять запов. Бож. Спб., 1892 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. 25 к. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ. ср. и низш. учебн. зав. 2 сент 1889 г., № 12959.

Малевинскій Н., свящ. Инструкція благочин. приход. церквей, изъясн. указ. Св. Сун., распоряж. епарх. нач., сводомъ зак. и церк.

церк.-служ. и церк. старосты. Спб., 1898 г.,

ц. 1 р. 25 к., въ кол. пер. 2 р.

Малиций, П. Руководство по неторіи Русской церкви (Прим. къпрог. для дух. сем.). Вып. І. Курсъ V кл., ц. 90 к. Вып. ІІ и ІІІ (въ одной книгъ). Курсъ VI класса, 60 к. Учебн. Ком. при Св. Стн. книги одобр. къ употр. въ дух. сем. въ качествъ учебн. пос. Мин. Нар. Пр. реком. въ учен. библ. ср. учебн. зав.

**Мансаетовъ Г.**, прот. Краткое изъясненіе на литургію, собр. изъ разн. писат. Снб.,

1894 г., ц. 20 к.

— Обяванности домашняго общества по Слову Божію. Изд. 2-е. Спб., 1894 г., ц. 60 к. Марсальскій, А., свящ. Объясненіе святыхъ тавиствъ въ церковныхъ требахъ въ формъ народ. поучен. Спб., 1892 г., ц. 30 к.

Мартенсенъ, Г., докт. бог. Еп. Зеландск. въ Даніи. Христіанск. ученіе о нравственности. Перев. А. П. Лопухина. Въ 2-хъ т. Спб., 1890г. п. 5 р., въ коленкоровомъ переця. 7 р.

1890г., п. 5р., въ коленкоровомъ перепл. 7 р. Мельвиль Уайтъ. Гладіаторы. Римъ и Іудея. Историческій романъ изъ временъ осады Іерусалима. Въ 3-хъ част. Переводъ съ прим. А. А. Измайлова. Спб., 1898 г., ц. 2 р., въ кол. пер. 3 р.

**Месодій, Іером.** Буддійское міровозвр'вніе или ламанямъ и обличеніе его. Изд. 2-е, исправленное и дополненное. Спб., 1902 г.,

ц. 50 к.

Митрофанъ, монахъ. Какъ живутъ наши умершіе в какъ будемъ жить и мы по смерти. По ученію православи перкви, по предчув. общечел. духа и выводамъ науки. Въ 3-хъ больш. т. Спб., 1889—97 г., ц. кажд. тома 2 р., въ кол. пер. 3 р.

Михайловскій В., прот. Библейскій Богословскій словарь. Изд. 4-е. Спб., 1899 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. переп. 2 р. 25 к.

Москалевичь Р., свящ. Двъ ночи и два дня изъ земной жизни Богочел. Госп. нашего Інсуса Христа. Размышл. христ., посвящ. юношеству. Съ рис. въ текств. Изд. 2-е. Спб., 1894 г., ц. 25 к.

Навиль Эри. Христосъ. Публичи. чтенія.

Изд. 2-е. Спб., 1901 г., ц. 75 к.

наумовичь І., прот. Какъ въ простотъ живутъ люди. Спб., 1900 г., ц. 50 к. Мин. Народ. Просв. одобрено для пріобрътенія въ учемич. бибъ. средн. учебн. завед. 21 іюля 1894 г., № 14375.

— Христіанскія доброд'ятели. Спб., 1900 г., ц. 25 к. 1. В'яра. — 2. Надежда. — 3. Любовь. — 4. Кротость. — 5. Мудрость. — 6. Воздержаніе. — 7. Молчаливость. — 8. Справедливость. — 9. Честность. — 10. Бережды вость. — 11. Богобоязненность. — 12. Смиреніе. — 13. Терп'яніе. — 14. Милосердіе. Мил. Нар. Пр. одобр. для пріобр. дз учен. библ. ср. уч. зав. 21 іюля 1894 г., № 14375.

**Недешевъ**, І., свящ. Зак. Божій для полков. учебн. командъ. Одобр. Главн. Ком. по образов. войскъ. Изд. 5-е. Спб., 1891 г.,

ц. 30 к.

Недатлыниций, І., свяш. Штундиамъ, причины появленія и разборъ ученія его. Изд. 2-е. Спб., 1899 г., ц. 1 р.

— Злой врагъ человъка — вли что посвещь, то в пожнещь (Противъ пьянства). Изд. 3-е. Спб., 1898 г., ц. 5 к.

Неофить, архии. Нравственныя бесёды на Воскресныя Евангелія. Переводъ съ греч. Изд. 2-е. Спб., 1884 г., ц. 75 к.

Никаноръ, еп. Екатеринб. Правосл. Христ. Нравст. Богосл. Сост. примън. къ семин. прогр. Изд. 2-е. Учебн. Ком. при Св. Сун. въ 1891 г. допуш. къ пріобр. въ библ. дух. сем. Спб., 1894 г., ц. 80 к.

Нордовъ, В., прот. Съятель Благочестія вли полный кругъ церковныхъ бесёдъ, поученій и словъ (съ порт. авт.). Въ двухъ т. Спб., 1891 г., ц. 5 р., въ кол. перепл. 7 р. Мин. Нар. Пр. одобр. для пріобр. ез учен. биба. средн. учебн. зав. 21 Іюля 1894 г., № 14375.

— Катих. поученія на Сумволъ въры, мольтву Господню, Божественное Еванг. н на 10 зап. Бож. Изд. 5-е. Спб., 1891 г., ц. 1 р. Мин. Нар. Пр. одобр. для пріобр. въ учен. библ. средн. учебн. зав. 21 Іюля 1894 г., № 14375.

— Беседа самого съ собою, или иысли

на досугъ. Спб., 1868 г., ц. 60 к.

— Бесъды на воспоминаніе священ. событій и приснопамятныхъ лицъ, произнесенныя на всеношныхъ бдівніяхъ. Спб., 1870 г., д. 75 к.

**Нравственное ученіе св.** отца нашего Исаака Сирина. Спб., 1902 г., п. 50 к.

Одинцевъ Н. Порядокъ обществ. и частн. богосл. въ древней Россіи по XVI в. Церк.историч. ввелъд. Одобр. Учеби. Ком. при Св. Сти. для фунд. библ. дух. семинарій. Спб., 1881 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. 25 к.

О Евангеліяхъ. Уч. Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. дая библ. средн. и низш. учебн. зав. (30 Марта 1885 г., № 5188). Изд. 2-е. Спб., 1898 г., п. 20 к.

О подраманіи Христу. Твореніе Оомы Кемпійск., перев. Мъщаниновъ. Напечат. въ 16 д. крупн. и четкимъ шрифт. 700 стр. Спб., 1897 г., ц. 1 р., въ изящн. кол. перепл. 1 р. 50 к.

Оригенъ. О молитвъ и Увъщаніе къ мученичеству, твор. учителя церк.; съ первоначальн. текста перев. съ примъчан. Н. Корсунскаго. 2-е изд. Спб., 1897 г., ц. 1 р.

Писанія мужей Апостольскихъ, над. въ русскомъ пер. со введеніемъ и прим. къ нимъ, прот. П. А. Преображенскимъ. Изд. 2-е. Спб., 1894 г., ц. 1 р. 50 к.

Попровеній, С. Курсъ практич. руков. для пастырей. Часть общая. Сост. прим. къ пр. Изд. 2-е. Спб., 1898 г., ц. 2 р.

— Очерки методыки народной школы. 4-е изд. исправл. Спб., 1900 г., ц. 50 к.

Помисадовъ I., прот. О загробной жизни. Противъ спиритовъ. Слово на Евангел.

Поминанье (для ваписыв, о вдравів в за средн. и низш. учебн. завед. упокой), отпечат. на лучшей почтов. бумагъ. Спб., цъна въ красив. коленк. пер. съ футл. 60 к., въ шангрен. коленк. 1 р.

Поповъ Евг., прот. Земная жизнь Господа нашего I. Хр. Общ. бес. Въ 2 ч. Изд. 2-е.

Спб., 1893 г., ц. 2 р., въ кол. пер. 3 р. — Объ исповъди. Домашнія наставленія духовнаго отца говѣющимъ, съ прилож. свойств. испов'яднику молитвен. возношеній къ Богу во дни причастные. Изд. 2-е. Спб., 1893 г., п. 50 к.

- О святомъ причащеніи. Домашнія наставленія пастыря готовящимся ко свят. причащ, съ прилож. молит. вознош. къ Богу во дни причастные. Изд. 2-е. Спб., 1893 г., д. 50 к.

— По православ.-догматическ. богосло-: вію. Общенар. беседы. Въ 6 ч. Первь, 1880--85 г., п. 6 р.

 Общенародныя чтенія по правосл.нравственному богословію. Въ порядка десяти заповъдей. 2 ч., изд. 2-е. Спб., 1901 г., ц. 3 р., въ кол. пер. 4 р.

Письма по православно-пастырскому богословію. Въ 4 част. Изд. 2-е, эн. доп.

Пермь, 1877 г., ц. 2 р.

Поселянинъ, Е. Божья Рать. Разскавы изъ жизни святыхъ по Четьи-Минев святителя Димитрія Ростовскаго. Съ рисунками въ текств. Спб., 1902 г., ц. 40 к.

— Въ похвалу Богородицъ. (Знаменія Ея благодатной силы, являемыя верующимъ чревъ Ея св. иконы). Съ рисунками въ текстъ. Спб., 1903 г., ц. 40 к.

– Дътская въра и Оптинскій старецъ о. Амвросій. Съ портр. и рисунками. Спб.,

1901 г., ц. 20 к.

– Задушеви. беседы. Спб., 1901 г.,

ц. 20 к. Одобр. Мин. Нар. Пр.

 Русскіе подвижники 19-го въка. Историко-біографич. очерки. Изд. 2-е, значит. дополн., всего 45 жизнеописаній, съ 50 порт. и видами. Спб., 1901 г., ц. 2 р., въ роск. <sup>1</sup> кол. переп. 3 р.

- Преподобный Серафимъ Саровскій. <sup>1</sup> (Съ новыми свъдъніями о немъ). Съ рисунками въ текстъ. Спб., 1903 г., ц. 50 к.

Посліднія минуты православ, христіанина.

Спб., 1886 г., ц. 30 к., въ кол. пер. 75 к. Причастиннъ святыхъ Христовыхъ таинъ. Размышленія, взят. изъ сочинецій — свят. Димитрія, митр. Ростовск., Изнокентія, архісп. Херсонскаго, Дим трія, архісп. Волынскаго, Ософана, епи копа Владимірскаго, протоїерея *Родіона Путятина* Спб., 1887 г., ц. 1 р.

притчу о богатомъ и Лазаръ. Спб., 1881 г., и др. Изд. 2-е. Спб., 1888 г., ц. 20 к. Учен Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ

Путятинъ Р., пр. Полное собр. поученій. Съ портр. автора. Изд. 25-е. Спб., 1901 г., ц. 2 р., въ коленк. пер. 3 р. *Одобр. Мин*. Нар. Пр. для учен. библ. и для народ. чт. (стр. кат. 48, 1882 г.). Внесена въ списокъ кинтъ для библ церков.-прих. школъ (Церк. Въд. № 2, 1896 г.).

Пюшъ Зме. Св. Іоаннъ Златоусть и нравы его времени. Соч., удост. премін франц. акад. вравств. и полит. наукъ. Перев. съ франц. А. А. Измайлова. Спб., 1897 г., ц. 1 р.

Пъвинций В., проф. Служение священияка въ качествъ дух. руковод. прихожанъ. Изд. 3-е. Спб., 1898 г., ц. 2 р., въ кол. пер. 3 р.

Разумовскій, А. Свят. прор. Данішль и его книга. Спб., 1891 г., ц. 1 р. Одобр. учеби. Ком. при Св. Сти. къ употр. въ дух. сем. въ кач. учебн. пособ. по Священ. Пис. (Церк. Въд. № 6, 1891 г.).

Ребертсонъ и Герцогъ. Исторія христіан. церкви отъ апостольскаго въка до нашихъ дней. Перев. съ англ. А. П. Лопухина. Въ 2 т. Спб., 1890—91 г., ц. 10 р., въ кол. пер. 12 р.

Ромдественскій, А. Откровеніе Данінлу о семидесяти седьминахъ. Опыть толкования 24-27 стиховъ 9-й гл. книги пророка Даніила. Спб., 1896 г., ц. 2 р.

Ромдественскій Н. П., проф. Христіанская апологет. Курсъ основ. Богословія 2 т.

Спб., 1893 г., ц. 4 р., въ кол. пер. 5 р.
Романовъ І., прот. Полное собр. поуч.
Два т. Спб., 1887 г., ц. 4 р. 50 к., въ коленк. пер. 6 р.

 Краткія поученія о богослуженін Православной церкви. Спб., 1897 г., ц. 50 к.

— Законъ Божій для русскихъ народн. школъ. Въ 4 вып. Спб., 1882—94 г., ц. 95 к. Мин. Нар. Просв. допуш. къ употр. въ начальн. учил. въ качествъ учебн. руков. 24 сент. 1884 г., № 13237.

— Краткіе уроки о нрав. жизни и о глав. обязан. христ. Спб., 1889 г., ц. 15 к.

- О правильномъ и душеполезномъ приг. къ исповъди. Спб., 1889 г., п. 10 к.

- Уроки Закона Божія по катихивису. Изд. 3-е. Спб., 1893 г., ц. 30 к. Мин. Нар. Пр. одобр. для пріобр. въ учен. библ. средн. учебн. зав. 21 іюля 1894 г., № 14375.

- Уроки о богослуженіи прав. церкви. Съ 98-ю рис. въ текстъ. Спб., 1886 г., ц. 50 к.

— Уроки по церковной исторіи. Изд. 2-е. Спб. 1886 г., ц. 60 к.

Руновскій, П., свящ. Сборникъ поученій.

На пересылку книгъ магазинъ покорнъйше проситъ прилагать по 20 коп. на каждый рубль.

#### Магазинъ снабженъ выборомъ книгъ духовно-нравственныхъ.

Требованія гг. иногороднихъ исполняются съ первою почтою.



Бажановъ В. Б. Протопресвит. О религів. Спб. 1892 г., ц. 60 к. Мин. Нар. Пр. одобр. для пріобр. въ ученич. библ. средн. учебн. гавед. 21 Іюля 1894 г., № 14375.

- Пища для ума и сердца, или собраніе

христ. размыш. Спб., 1889 г., ц. 1 р.

— Примфры благочестія изъжитій святыхъ. Съ 10-ю рисунк. Изд. 9-е, Сдб. 1902 г., ц. 25 к. Включено въ кат. книгь для употр. въ низи. учил. Въд. Мин. Нар. Просвъщ.

- Слова и ръчи. Изд. 3-е. Спб., 1858 г., ц. 1 р.

- Притчи, избр. изъ Круммахера. Спб., 1889 г., п. 25 к.

Сокровище духовное, отъ міра собираемое Изъ твореній святаго отца нашего Тихона, еп. Воронежскаго. Спб. 1889 г., ц. 20 к. *Включ*. въ катал. книгъ для употр. въ низш. учил. Въд. Мин. Нар. Просв. въ отд. III для ученич. библ. и народ. чтенія (Стр. 30, 1882 г.). Бакстръ, Р. Въчное блаженство святыхъ. Пе-

реводъ съ франц. свящ. А. Свътлакова. Спб., 1901 г., ц. 1 р., въ коленк. переплет 1 р. 75 к.

Бернардъ Авва. Правила святой жизни. Спб., 1894 г., ц. 50 к., въ роскоши. кол. пер. 1 р.

Берсье Евг. Беседы, 4 тома. Спб., 1890-1896 г., ц. 3 р. 60 к., въ одномъ коленк. переп. 4 р. 35 к. Мин. Нар. Просв. одобр. для пріобр. въ уч. библ. ср. уч. завед. 21 іюля 1894 г., № 14375. Томъ 5-й. Спб., 1902 г., ц. 80 к.

– Избран. бестды. Перев. А. Забтлинъ.

Изд. 2-е. Спб., 1899 г., ц. 80 к.

Благод танія Богоматери роду христіанскому чрезъ Ея св. иконы. Съ рисунками въ текстъ. М., 1892 г., ц. 2 р. Одобр. Мин. Нар. Просв. Учил Сов. при Св. Стн. одобр. для библ. церк.приход. школъ. ("Церк. Въд." № 31, 1900 г.).

Бобровъ П., прот. Беседы священника съ наставниками молок., въ опровержение мизний по главнымъ пунктамъ в вроученія молоканъ и штундистовъ. Спб. 1896 г., ц. 30 к.

- Поученія сельскаго пастыря на весь Православный Катихизись. Между темъ есть поученія противъ Молоканъ. Изд. 3-е. Спб.

1904 г., ц. 1 р.

Богородскій. О., священн. Голосъ сельскаго пастыря. Поученія и вижбогослужебныя чтенія. Иад. 2-е. Соб., 1893 г., ц. 1 р. 50 к., въ кол. пер. 2 р. 50 к.

Божественное лицо и дело Господа нашего Спасителя Інсуса Христа. Спб., 1882 г., ц. 1 р

Борисъ, еписк. (бывшій рект. Спб. дух. акад.). Въ какихъ отношен. особен. важно для пастыря церк. обладать научн. знаніемъ Богословія? Изд. 2-е. Спб., 1893 г., ц. 10 к.

- Объясненіе XLIX гл. княги Бытія, съ обращеніемъ особеннаго вниманія на апологетическое ея аначеніе. Изд. 2-е. Спб. 1893 г., ц. 20 к.

- О невозможности чисто физіологическаго объясненія душевной жизни человъка. Апологетическое изследование. Спб., 1894 г., ц. 20 к.

- О сравнительной мисологіи Макса Мюллера. Изложеніе и критика нов'вйшей лингвистической теоріи миновъ. Изд. 2-е. Спб., 1893 г., п. 30 к.

Бородиниъ, М. Графъ Л. Н. Толстой, какъ учитель жизни. Спб., 1896 г., ц. 40 к.

Бувье, пасторъ. Письма больного къ другу, также больн. Съ испр. по духу учен. правосл. Церк. Перев. съ франц. А. П. Озерова. Спб., 1894 г., ц. 30 к.

Булгановскій Д., свящ. Знаменіе Божіей Матери. Съ изображ. иконы. Изд. 2-е. Спб., 1893 г., ц. 5 к.

- Молитва царица добродътелей. Изд. 3-е.

1893 г., ц. 10 к.

 Память о покойникахъ. Изд. 2-е. Спб., 1893 г., ц. 5 к.

— Такъли мы живемъ, какъ Богъ велитъ? Изд. 2-е. 1893 г., ц. 3 к.

- Храмъ Божій и его свящ. важн. для хри-

стіанъ. Изд. 4-е. Спб., 1893 г., ц. 10 к. Бутневичъ, Т. Жизнь Господа нашего Інсуса Христа. Опыть историкокритическ. изложенія евангельской исторіи. Съ опроверж. возраженій, указываемыхъ отрицательн. критикою новъйш. врем. Изд. 2-е, исправл. и дополн. Спб., 1887 г., ц. 4 р., въ из. кол. пер. 5 р.

Бутневичъ, Т. Иннокен. Борисовъ, быв. архіеп.

Херсонскій. Спб., 1887 г., ц. 2 р.

Бълоцвътовъ, А., прот. Кругъ поученій (110) на вствоскресные и праздничн. дни въ году и на седьи. Пасхальн., Первую поста и Страстн. Изд. 5-е. Св. Сунодъ опредъл. отъ 1—20 мая 1881 г., одобр. для пріобр. въ церк. библ. Церк. Въст., № 3, 1881 г., Спо., 1894 г., ц. 1 р. 50 к., въ изящ. колен. перепл. 2 р. 25 к.

 О сквернословін. Поученіе. Спб., 1901 г., ц. 2 к.

– Приготовленіе къ исповъди и Св. причащ. св. Христовыхъ Таинъ. Поученія великопостныя (Извл. изъ кн. "Кругъ Поуч."). Спб., 1894 г., ц. 20 к.

Валуевъ П. А., графъ. Сборникъ краткихъ благогов. чтеній на всь дни года. Спб., 1885 г.,

ц. 4 р., въ кол. пер. 5 р.

Веніаминъ, архісп. Нижег. Новая Скрижаль или объясненіе о церкви, о литургіи и о вскую службахъ и утваряхъ церковных і. Въ 4 ч. Съ 77 рис., грав. на дер. В. Съряковымъ. Изд. 16-е. Спб. 1899 г., ц. 2 р., въ кол. пер. 3 р. Вержболовичъ, М. О. Міръ таинственныхъ

явленій. М. 1902 г., ц. 75 к. --- Спиритизмъ предъ судомъ науки и хри-

стіан. Изд. 2-е. Сиб. 1903 г., ц. 40 к.

Виноградовъ і., прот. "Духоборецъ". Изд. 2-е. Спб., 1898 г., ц. 30 к.

Виссаріонъ, еп. (докт. Богосл.). Толкованіе на Париміи. Въ трехъ томахъ. Изд. 2-е, исправл. Спб., 1894-96 г., ц. 5 р. 50 к., въ роск. кол. пер. 8 р.

 О расколъ и по поводу раскола. 17 проповъдей. Изд. 2. Спб., 1901 г., ц. 80 к.

— Толкованіе на Божественную Литургію по чину св. Іоанна Златоуста и св. Василія Вел. Изд. 4-е. Спб., 1895 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.
— Собинкъ для любителей духовнаго чте-

нія. Изд. 2-е. Сиб., 1897 г., ц. 2 р., въ кол. пер. ц. 3 р.

– Слово истины. Изъ поученій. Изд. 2-e. **Мин. Нар. Просв. отг 10—19 но**ября 1901 г., за № 31977, допушено въ учительскія библ. низш. учил. и въ безпл. народ. чит. и библ.

- Уроки покаянія въ велик, канонъ св. Андрея Критскаго, заимствованные изъ биб-лейскихъ сказаній. Изд. 3-е. Спб., 1897 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

— Черты христіанскаго ученія. Сборникъ для назидат. чтенія. Изд. 2-е. Спб., 1898 г., ц. 1 р., въ кол. пер. 1 р. 75 к.

Властовъ, Г. Опытъ изучения Твангелія св. Іовина Богослова. Въ двухъ томахъ. Спб., 1887 г., ц. 3 р. 50 к., въ коленк. переплетъ 4 р. 50 к.

Властовъ. Г. Священная летопись первыхъ временъ міра и человъчества, какъ путеводная нить при научи. изыскан. Въ 3-хъ томахъ. Изд. 2-е, исправл. Все три тома "Священ. летописи" опредъленісмъ Св. Сунода одобр. для пріобр. 61 фундам. и учен. библ. дух. Семин. Мин Нар. Просвти., реком. для фундам. библ. сред. учебы заведеній и для встхъ церковни хъ. Спб., 1879 г., д. 8 р. 50 к.

Вознесенскій А. и Гусевъ О. Житіе и чудеса святителя Николая, архіепископа Мирликійскаго, и слава его въ Россіи. Первое полное нллюстрирован. изд. Съ рис. иконъ, храмовъ и обителей имени свят. Николая. Спб., 1899 г., ц. 3 р., на веленевой бумагь 4 р., въ коленк. пер. 5 р.

Вруцевичь, М. Руководство для консисторій. цух. следов. и дух. Законы о подсудн. и гроизв. слъдствій по проступкамъ священногерковнослужителей. Изд. 3-е. Спб., 1896 г.,

а 1 р. 25 к.

Вътвъницкій І., прот. Руководство къпреподеванію Закона Божія для народных в школъ. городск. учил., дътск. пріютовъ и элем. зан. съ дътьми дома. Изд. 4-е (Одобр. Мин. Нар. Просвышенія). Спб., 1899 г., ц. 75 к.

Гейни К., д.ръ. Святая земля и Библія. Описан е Палест. и нравовъ ея обит. Съ оригин. рис. Г. А. Гарпера. Переск. съ вигл. подъ редак. Ф. С. Комарскаго. Спб., 1894 г. Въ 2 т., ц. 10 р., въ роск. коленк. пер. 12 р.

Георгієвскій, В. Святый Благов'єрный великій князь Андрей Боголюбскій. Уч. Ком. Мин. Нар. Просв. допушена вз учен старш возр. библ. средн. учебн. завед. (28 іюля 1895 г., № 16240). Изд. 2-е, исправленное, съ рисунками въ текстъ. Спб., 1900 г., ц. 40 к.

Гермогень, еп. Минуты пастырск. досуга.

2 т. Спб., 1300—1901 г., п. 3 р.

- О святыхъ таинствахъ Православной

Церкви., Спб. 1894 г., ц. 40 к.

Очеркъ исторіи славянск, церквей. Изд.

2-е. Спб., 1899 г., п. 1 р.

- Утешеніс въ смерти близкихъ сердцу. Изд. 10-е. Спб., 1898 г., п. 30 к., въ кол. пер. 75 к. Мин. Нар. Просв. одобр. для библ. средн. и низш. учебн. завед. 30 марта 1885 г. № 5188. Внесена въ каталогь киигь для безплати. народных читалень, изд. по распо-ряж. Мин. Нар. Пр. 1896 г., стр. 4-я.

Голубинскій, О. Премудрость и благость Божія въ судьбахъ міра и человъка (о конечныхъ причинахъ). Спб., 1894 г., ц. 2 р., въ коленк. пер. 3 р. Учебнымъ Ком. при Св. Стнодп опред. утвержд. г. Оберз-Прокуроромъ Св. Сунода, постановлено: рекомендовать для фундам. библ. средн. дух.-учебн. зав. ("Церк. Въд.", Л. 29-й, 1898 г.).

Граниновъ, М. Разговоръ священника съ прихожаниномъ противъ лъченія заговорами. Спб., Спб., 1893 г., ц. 60.

State of the second of the sec 1894 г., ц. 15. Вкаюч. въ каталого книго с... употр. въ низш. учил. въдом. Мин. Нит Пр. въ отдъль для учен вибл. и для народя **чт.** (Стр. катал. 36, 1882).

Григорій, мит. День святой жизни вли отвітт на вопр., какъ миъ жить свято? Спб. 94 г.. ц. 30 к., въ кол. пер. 75 к. Внесена въ спис. книгь для библ. церк.-прих. школь.

Громачевскій, А. Практическія задачи дізательности сельск. православнаго сващенника

Спб., 1890 г., ц. 1 р.

Дебольскій Г. С., прот. Дни богослуженія православной канолической восточи. Церкви 2 т. въ 6 ч. Изд. 10-е. Спб., 1901 г., ц. 3 р.. въ роск. кол. пер. 4 р. Уч. Ком. Мин. Нар. Пр. одобр. для учен. библ. средн. и низии. учебы завед. 2-го сентября 1884 г., 🤏 12950.

- Житіе свят, равноапост, князя Владеміра. Съ прилож. Беседы о святыхъ въ прагославной церкви. Прот. В Нордова. Спб., 1903 г.

ц. 10 к.

- Житіе святыхъ: Василія Великаго, Гра горія Богослова и Іоанна Златоустаго. изобр. ихъ акад.  $\Theta$ .  $\Gamma$ . Солицева. Спб., 1897 г. ц. 30 к. *Мин. Нар. Просв. одобрено*  $\partial \mathcal{A}$ фунд. библ. средних учебн. зав. (25 ноябр. 1898 i., № 28740).

- Краткое обозръніе богослуж. православной Церкви. Съ рис. въ текств. Изд. 4-е. Спо., 1886 г., ц. 50 к. Одобр. Уч. Ком. Мин. Нар. Пр. для употр. въ гими. и прогимназ.

 Необходимость и важность христіанскаго поведенія и послуш. правосл. Цер. Изд. 2 е. Спб., 1898 г., ц. 50 к. Одобр. для пріобр. в учеб. библ. ор. и низш. уч. зав. М. Н. 11. 21 іюля 1894 г., 🔌 14375.

- О говъни по уставу православ. Церкви. Изд. 3-е. Спб., 1901 г., ц. 50 к. Мин. Нар. Пр. одобр. для пріобр. въ уч. библ. сред. и мизш. уч. эав. 21 іюля 1894 г., № 14375.
— О любви къ отечеству в трудъ по слову

Бож. Спб., 1898 г., ц. 25 к. Уч. Ком. Мин Нар. Пр. одобр. для уч. библ. сред. и низш уч. зав. 2 сент. 1884 г., № 12959.

-- О польжь чтенія Библів, сиръчь книгь священнаго писанія. Изд. 2-е. Спб., 1897 г.,

ц. 60 к.

- Поп**еченіе православи. Церк. о с**пасенів міра, выражен. въ ея богосл., объемлющемь всю жизнь христ. отъ рожден. до смерти, или объясненіе обрядовъ, требъ, таинствъ и богослуж. православ. Церк. Съ рис. въ тек. Изл 4-е. Спб. 1894 г., ц. 2 р., въ наящ. кол. пер. 3 р. Одобр. Уч. Ком. Мин. Нар. Пр. д.я уч. библ. сред. и низш. уч. зав. 2 сент. 1884 г., № 12959.

— Седмица гов'вн., испов вды прич. Изд. 5-е. Спб., 1899 г., ц. 20 к. Впессия из спис книго для библ. цер.-пр. школь (Цер. Выл.

№ 2, 1896 г.).

Дебольскій Г. С., прот. Установленія вентовавьтной Церкви и христіанскія, для колорыхъ первыя служили образцами. Изд. 2-е.

На пересылку книгъ магазинъ покорнъйше проситъ прилагать по 20 коп. на каждый рубль.

Y.C 99649



