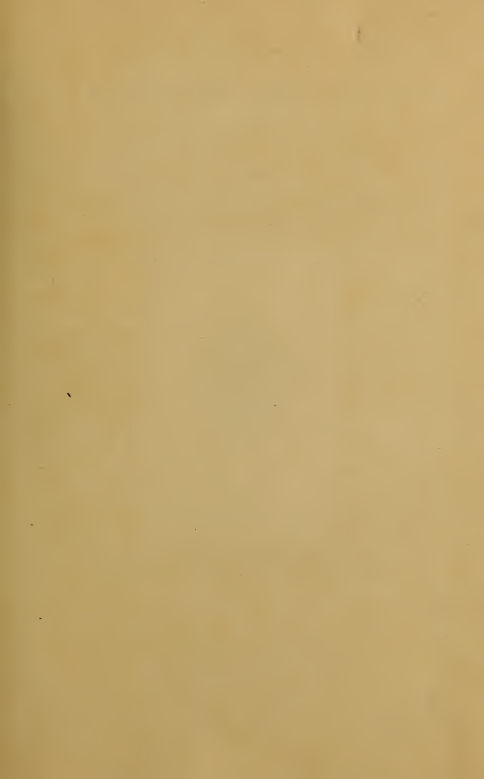




Class\_\_\_\_\_

Book \_\_\_\_\_

PRESENTED BY





# A VOLUME OF THE BOOK OF PRECEPTS

By HEFES B. YASLIAH

Ideleg ben ya, all

EDITED FROM AN ARABIC MS. IN THE LIBRARY OF THE DROPSIE
COLLEGE, TRANSLATED INTO HEBREW, AND PROVIDED
WITH CRITICAL NOTES AND AN INTRODUCTION

By B. HALPER, M.A., Ph.D.



### A THESIS SUBMITTED MARCH 12, 1913

IN PARTIAL FULFILMENT OF THE REQUIREMENTS FOR THE DEGREE OF DOCTOR OF PHILOSOPHY IN THE DROPSIE COLLEGE FOR HEBREW AND COGNATE LEARNING

PHILADELPHIA

31/520 .8 x31

### PRINTED IN ENGLAND AT THE OXFORD UNIVERSITY PRESS

Gift The University MAR 17 1918

## CONTENTS

| INTRODU  | CTION   |       |             |             |             |        |        |       |    | PAGE  |
|----------|---------|-------|-------------|-------------|-------------|--------|--------|-------|----|-------|
|          | er I. T | ho T  | `m.r.m.o.vo | <b>.</b> :. | n 0f        | Dwoo   | onta   |       |    | _     |
|          | R II. I |       |             |             |             |        | epis   | •     | •  | I     |
|          |         |       |             |             |             | •      | •      | •     | •  | 9     |
|          | R III.  |       |             |             |             | -      |        | •     | ٠. | 49    |
|          | R IV.   |       |             | ec          |             | ragme  | ent c  | ompar | ea |       |
|          | h Maimo |       |             | 1           | •<br>. T) - | -1 (   | · D    | •     | •  | 59    |
|          | R V. T  |       | •           |             |             |        |        | -     | •  | 88    |
|          |         |       | Manusc      |             |             | •      | -      |       | •  | 94    |
|          | R VII.  |       |             |             | He          | ieș ar | id his | Rook  | •  | 100   |
| Снарте   | R VIII. | Çc    | nclusior    | 1           | •           | •      | •      | •     | •  | 117   |
| ARABIC T | EXT     |       |             |             |             |        |        |       |    |       |
| Book 3,  | Section | 3,    | Precept     | 8           |             |        |        |       |    | I 2 I |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 9           |             |        |        |       |    | 122   |
| ,,       | ,,      | 4 a   | ,,          | I           |             |        |        |       |    | 127   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 2           |             |        |        |       |    | 130   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 3           |             |        |        |       |    | 135   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 4           |             |        |        |       |    | 137   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 5           |             |        | •      |       |    | 138   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 6           |             |        |        | • ,   |    | 140   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 7           |             |        |        |       |    | 141   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 8           |             |        |        |       |    | 142   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 9           |             |        |        |       |    | 143   |
| ,,       | ,,      | 4 b   | ,,          | I           | and         | 2.     |        |       |    | 143   |
| Book 4,  | Section | та, : | Precept     | Ι           |             |        |        |       |    | 145   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 2           |             |        |        |       | ۰  | 147   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 3           |             |        |        |       |    | 147   |
| ,,       | ,,      |       | ,,          | 4           |             |        |        |       |    | 149   |
| ,,       | ,,      |       | "           | 5           |             |        |        |       |    | 149   |
| "        | ,,      |       | "           | 6           |             |        |        |       |    | 149   |

### CONTENTS

|    |         |         |     |       |    |     |    |   |   |   | PAGE |
|----|---------|---------|-----|-------|----|-----|----|---|---|---|------|
|    | Book 4, | Section | ıa, | Prece |    |     |    |   |   | ٠ | 150  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 8  | •   |    |   |   |   | 151  |
|    | ,,      | "       |     | ,,    | 9  |     |    |   |   |   | 152  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 10 | •   | •  | • | • |   | 152  |
|    | ,,      | ,,      | ı p | ,,    | I  | •   | •  | 0 | • |   | 153  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 2  |     | •  | • |   |   | 154  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 3  | and |    |   |   |   | 155  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 5  | and | 6. | • | • |   | 156  |
|    | "       | ,,      |     | ,,    | 7  | •   | •  | • | • |   | 157  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 8  | •   | •  | • | • |   | 158  |
|    | ,,      | ,,      | 2 a | ,,    | I  |     |    | • | • | • | 158  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 2  | •   | •  | • | • |   | 160  |
|    | ,,      | ,,      |     | ,,    | 3  |     |    | • |   |   | 161  |
|    | "       | ,,      |     | ,,    | 4  |     |    | • | • |   | 162  |
|    | ,,      | "       |     | ,,    | 5  | •   | •  | • | • |   | 162  |
|    | ,,      | ,,      | 2 b | ,,    | 1  | •   | •  | • | • | • | 1.64 |
|    | "       | "       |     | "     | 2  | •   | •  | • | • |   | 164  |
|    | ,,      | ,,      | 3 A | а "   | 1  | •   | •  | • | • | • | 165  |
|    | "       | "       |     | "     | 2  | •   | •  | • | • | • | 167  |
|    | "       | ,,      |     | ,,    | 3  | •   | •  | • | • | • | 168  |
|    | ,,      | ,,      |     | "     | 4  | •   | •  | • | • | • | 169  |
|    | "       | "       |     | "     | 5  | •   | •  | • | • | • | 171  |
|    | ,,      | ,,      | 3 A | b "   | I  | •   | •  | • | • | • | 173  |
|    | "       | "       |     | ,,    | 2  | •   | •  | • | • | • | 176  |
|    | "       | "       |     | "     | 3  | •   | •  | • | • | • | 178  |
|    | ,,      | ,,      | 3 B | ,,    | I  | •   | •  | • | ٠ | • | 180  |
|    | "       | ,,      |     | ,,    | 2  | •   | •  | • | • | • | 180  |
|    | "       | ,,      |     | ,,    | 3  | •   | •  | • | • | • | 184  |
|    | Book 5, | Precept | I   | •     | •  | •   | •  | • | • | • | 195  |
|    | "       | ,,      | 2   | •     | •  | •   | •  | • | • | • | 198  |
|    | "       | "       | 3   | •     | •  | •   | •  | • | • | • | 201  |
| HE | BREW 7  | ΓRANSI  | LAT | CION  |    | •   | •  |   |   |   | 219  |
| СО | RRECTI  | ONS .   |     |       |    |     |    |   |   |   | 278  |
| AD | DITION  | AL NO   | TE  |       |    |     |    |   |   |   | 278  |

# A VOLUME OF THE BOOK OF PRECEPTS BY HEFES B. YAŞLIAH

### INTRODUCTION

Ι

### THE ENUMERATION OF PRECEPTS

ALTHOUGH the Mosaic laws must have been exhaustively summed up during the early tannaitic period, no exact number of precepts contained in the Pentateuch is found in the Mishnah or Tosefta. The first indisputably explicit statement that the Lord gave Moses 613 precepts at Mount Sinai is that of R. Simlai, a preacher of the third Christian century. At first sight one is inclined to assume that R. Simlai is responsible for this far-

¹ This is the traditional pronunciation of this name. In Ezra 2. 46 we have the Ketib שֵׁלְמֵי and Ķerē שֵׁלְמֵי Comp. Gen. 36. 36. Accordingly we ought to pronounce it Samlai.

2 ברש מאות וששים ברי בי שמלאי תרי"ג מצות נאמרו לו למשה שלש מאות וששים בריו וחמש לאוין כמנין ימות החמה ומאתים וארבעים ושמנה עשה כנגד איבריו . R. Simlai preached: six hundred and thirteen precepts were revealed unto Moses, three hundred and sixty-five negative precepts, like the number of the days of the solar year, and two hundred and forty-eight positive precepts, corresponding to the number of the limbs of the human body (Makkot 23 b).

Ι

reaching statement. Moïse Bloch who adopts this view gives an elaborate explanation of this talmudic passage.3 It is well known that many religious disputations took place between Jews and Christians during the third and fourth centuries. To some extent there was a danger that the line of demarcation between Jews and Christians would be removed, especially on account of the Jewish Christians. R. Simlai, a contemporary of Origen with whom he probably had some discussions, foresaw this danger, and in order to guard against the possible abrogation of certain ordinances, declared that just as the organization of the human body and the course of the sun are immutable, so are the Mosaic laws. Accordingly, the number 613 is not to be taken mathematically but symbolically. R. Simlai never meant to convey that all the Mosaic precepts amount to 613, but wished to emphasize their immutability by comparing them with two immutable phenomena of nature whose sum is 613.

However fascinating this theory may appear, there are serious objections which tend to invalidate it. To begin with, this number is found in the Midrashim, and is spoken of by subsequent Amoraim, as a fixed dogma. Had R. Simlai been the originator of this number, this statement would have been ascribed to him in at least one passage. One would expect to find such an assertion introduced by some such words as כראמר ה' שמלאי, as is customary throughout the Talmud. It is almost inconceivable that

³ RÉJ., I, p. 208.

<sup>4</sup> See Tanhuma, Ki Tēṣē, ed. Buber, 2; Exod. Rabba 32. 1; Num. Rabba 13. 16; 18. 21; Shabbat 87 a; Yebamot 47 b; Nedarim 25 a; Shebu'ot 29 a. In all these places the statement that there are 613 precepts is indirectly referred to, and is obviously taken as a well-known fact.

a statement for which an individual preacher is responsible should be quoted as a self-evident truth which requires no support. Nobody in the Talmud or in the Midrash entertains any doubt as to the accuracy of the number. Such a fact would be all the stranger if R. Simlai intended that number to be symbolical. For it is obvious from the midrashic and talmudic passages that this number was taken in its mathematical sense.

Moreover, there are two passages in which Tannaim of the second century are credited with the knowledge of this number. In the Mekilta 5 R. Simon b. Eleazar is reported to have said: והלא דברים קל וחומר ומה בני נח בשבע מצות בלבד לא וכמה וכמה על אחת עשרה ושלש עשרה על אחת כמה וכמה. If the children of Noah could not fulfil seven precepts, how much less will they be able to fulfil six hundred and thirteen! It should be observed that this passage offers no conclusive evidence, since at the beginning the number is not mentioned, and Bloch may be right in considering it a later interpolation. Weiss,6 whom Bloch does not quote, arrives at the same conclusion, because in Yalkut Shim'oni the number is missing. This point, therefore, need not be pressed. The other passage, however, is of greater weight. It occurs in Sifre, and is as follows: אמר רבי שמעון בן עואי והרי ג' מאות וששים וחמש לא תעשה בתורה ואיז בכל המצות כיוצא בזו לומר מה דם שאין בכל המצות קל ממנו הזהירך הכתוב עליו שאר כל מצות עאכ"ו. R. Simon b. 'Azzai says: There are three hundred and sixty-five negative precepts in the Torah, and no such statement is made about any of them; this indicates that, if Scripture warned thee against blood which is the

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yitro, Baḥodesh 5 (ed. Weiss, p. 74 a).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> In a note to that passage.

<sup>7</sup> Deut., § 76 (ed. Friedmann, p. 90 b).

lightest of all precepts, how much more art thou warned with regard to other precepts! Here we even have the exact number of the negative precepts. There is no possibility of interpolation, unless the whole passage is corrupt, or the name of the Tanna is to be replaced by that of an Amora. But as there is no independent reason for doubting the authenticity of this passage, it must be allowed to stand as it is.

A weighty objection to Bloch's view is also furnished by the very passage in which R. Simlai's statement is recorded. The explanation which that Amora offers is too flimsy to have suggested the number. Had he been at liberty to choose any number he pleased, he would have adopted one which would have made the thought of immutability more evident. For few people would associate the days of the year (not the course of the sun) and the members of the human body with the idea of immutability. Moreover, he might have at least chosen the lunar system rather than the solar. The impression one gains from that passage, therefore, is that R. Simlai offered a homiletic explanation for a well-known tradition. The novelty of his exposition does not lie in the number, but in the reason which he assigns to it.

There is accordingly nothing against the view of regarding this number as a tannaitic tradition. The scribes who counted every letter of the law 8 could not have neglected to investigate the number of precepts. Bloch objects to this hypothesis, because by fixing the number of precepts the scribes would have been barred from finding a basis in the Pentateuch for their innovations; and a distinction would have been drawn between Mosaic and later ordinances.9

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ķiddushin 30 a.

This is, however, no weighty objection, as such a distinction would be noticed even if the precepts were not counted. The Rabbis in any case differentiated between Mosaic laws (דברי חכמים) and Rabbinic institutions (דברי חכמים). Nowhere is there a tendency to consider the two as one category.

But beyond a mere statement, no indication is found in talmudic or midrashic literature as to the actual enumeration. Nor is there any reference to a method by which the number 613 is to be obtained. The earliest attempt known to us to give the individual precepts is that found at the beginning of the Halakot Gedolot. The authorship of this halakic work is variously attributed to R. Jehudai Gaon and to R. Simon Kayyara. Hardly anything is known of the life of either of these men, but it is certain that they flourished in the eighth century. Two different recensions have been transmitted, and there can be no doubt that the text, which is sometimes inconsistent, has been tampered with. 10

A number of Halakists must have followed the method of the author of the Halakot Gedolot whom they recognized as the foremost authority. For Maimonides, who severely criticizes this method, remarks: און בל מן עני בעהה או בוצע בוצע בובל מן עני בעהה אלגריל קד תבעו כלהם צאחב הלכות גרולות ולא כתאב פי שי מן ההא אלגריל קד תבעו כלהם צאחב הלכות גרולות ולא יהרפון ען אגראצה יפי עדרהא אלא תחריפא יסירא כאן אלעקול וקפת יחדיפון ען אגראצה יפי עדרהא אלא תחריפא יסירא כאן אלרול וההא אלרול enumerating them (the precepts) or with composing a book on this subject followed the author of the Halakot Gedolot, and they only slightly deviated from his opinions, as if the

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> See L. Ginzberg's thorough and ingenious discussion of this subject in his *Geonica*, vol. I, pp. 99-117.

<sup>11</sup> Sefer ha-Miswot, ed. Bloch, pp. 4 ff.

اغراض اغراض denotes here opinions, views. See Dozy, s. v.

intellects stopped still at the decision of this man. These works, however, are not preserved. Instead, we have a number of Azharot which enumerate the precepts in poetic form. The oldest extant is that which begins אתה הנחלת. The author of this composition is unknown, but it is surmised that he flourished in the eighth century, and was influenced by the Halakot Gedolot. Judging by the number of Azharot that have been transmitted, it seems that almost every liturgic poet took the precepts as his theme. Sa'adya Gaon, with his amazing versatility, composed two such poems. Some writers even tried their skill in employing the Arabic language to enumerate the precepts in metrical and rhyming lines. Fragments of two such attempts, obviously by different authors, are found at the Dropsie College. Although the Azharot seldom had any halakic value, they exercised some influence as liturgic compositions. They reached their culminating point in Ibn Gabirol whose Azharot are still recited in some congregations.

While practically all these writers followed the author of the Halakot Gedolot blindly, Hefes b. Yasliah seems to have questioned the validity of that method. Here again we have the testimony of Maimonides who observes: 13 צאחב בתאב אלשראיע אלמשהור ראיתה תנבה עלי גו יסיר מן והם צאחב בתאב אלשראיע אלמשהור ראיתה חולים וניחום אבלים כמא עד צאחב אלהלכות ועטם ענדה אן יעד בקור חולים וניחום אבלים כמא עד (or the famous author of the Book of Precepts) took notice of the errors of the author of the Halakot Gedolot, and considered it strange that visiting the sick and consoling the mourners should be counted, as did the author of the Halakot. It is the merit of Rapoport to have been the first to suggest that

by 'the author of the famous Book of Precepts' Hefes b. Yasliah is meant.14 This conjecture finds striking confirmation in Judah ibn Bal'am's commentary on Deuteronomy. For in that passage it is explicitly stated that Hefes had objected to the method of a writer who had included the visiting of sick and the consoling of mourners among the precepts.<sup>15</sup> Maimonides, who was in this respect anticipated by Ibn Bal'am, 16 found the method of Hefes inconsistent.<sup>17</sup> He therefore laid down fourteen principles (אצול), in order to guard against all possible fallacies. Although Maimonides is not quite free from inconsistencies, as was shown by Nahmanides in his Refutations or Objections (השנות), it must be granted that for logical enumeration he deserves the palm. Subsequent writers, like Moses of Coucy and Isaac of Corbeil, follow him with but few deviations.

It may thus be said that there are three main systems in enumerating the precepts: (1) that of the Halakot Gedolot; (2) that of Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ; and (3) that of Maimonides.

Against the literal interpretation of the idea that there are 613 precepts in the Pentateuch, protests were now and again heard. Judah ibn Bal'ām was, as far as is known, the first who sounded this protest. He blames all those who enumerated the precepts, and points out that there are two kinds of precepts: those that were enjoined for ever

<sup>14</sup> See Kebusat Hakamim, p. 58.

יוקד כאן [רב חפץ] אנכר עלי מן אדכל פי גמלה אלשראיע בקור 15 [רב חפץ] אנכר עלי מן אדכל פי גמלה (Commentary on Deut. 30. 2, ed. Fuchs).

<sup>16</sup> Loc. cit. 17 Loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Bloch, who wrote before Ibn Bal'ām's commentary on Deuteronomy was published, stated that Ibn Ezra was the first  $(R\acute{E}J_*, I, p. 210)$ .

and those that were given only for one occasion. Now if the former alone are counted, they would not amount to the required number, while if we also include the latter, they would exceed that number. Ibn Ezra 20 deals at length with this question, and employs logical arguments against all systems. His criticism is chiefly levelled at the liturgic writers. He likens them to a man who counts the number of herbs that are mentioned in a book on medicine, without knowing their use. 21

It is noteworthy that the objection came from writers who were not specialists in Halakah. For although Ibn Bal'am cultivated the study of Halakah in his old age. he can hardly be regarded as a specialist in that branch. Moses ibn Ezra in his Kitāb al-Muhāḍarah wal-Mudākarah, while speaking of the Jewish scholars in Spain, says of Ibn Bal'ām: אלמתפקה פי אכר עמרה, who studied Halakah during the latter part of his life,22 but does not style him a Halakist. The only Halakist who was undecided on this matter is Nahmanides—that complex soul combining rationalism and mysticism—who expressed his doubts whether the Talmud meant this number to be taken seriously.<sup>23</sup> But even he, in spite of the difficulties he points out, is inclined to follow the majority. All other authorities have allowed this number to remain as a sort of dogma.

<sup>19</sup> See passage in extenso, loc. cit.

<sup>20</sup> Yesōd Mōrā, chapter II.

והנה בעלי האזהרות דומים לאדם שסופר כמה מספר העשבים <sup>21</sup> (towards) הכתובים בספר רפואות והוא לא יכיר מה תועלת בכל אחד מהם the end of chapter II).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> I take this quotation from Derenbourg, Gloses d'Abou Zakariya Yahia ben Bilam sur Isaïe, p. 7.

<sup>28</sup> See his השנות to Maimonides's Sefer ha-Miswot, at the beginning.

#### II

### HEFES B. YASLIAH

It is the fate of a good many Jewish writers that little or nothing of their lives and activities is known. Jews have always allowed books to supersede their authors. Even in the Bible, where every letter was scanned, many of the writers are not known by name, and it is only when an author accidentally revealed his personality that we know anything about him. This is perhaps to be accounted for by the nation's conception of inspiration. For only canonical books were preserved, and in such books the author is merely the vehicle of the word of God. Wellhausen somewhere accuses the Jews of ingratitude, because they failed to perpetuate the memory of the Maccabaean heroes, and excluded from the Canon the books that relate their triumphs. But this again is in harmony with the Jewish conception. The Maccabees were the tools of the Almighty, and as such they deserved no credit, since God merely chose them to carry out His will, just as in former years He had chosen Assyria to punish His people.

It is, therefore, not to be marvelled at that Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ, whose books were for centuries lost sight of, is nothing more than a mere name. Early Jewish historical works, like Abraham ibn Daud's Seder ha-Ḥabbalah and Abraham Zakuta's Yuḥasin, pass him over in silence. The honour of having drawn the attention of scholars to the existence of this wonderful personality is due to Zunz. As early as 1832 he mentioned the name of Ḥefeṣ among the rational interpreters of the Bible in his Gottesdienstliche

Vorträge, p. 397. Ten years later he gave a brief sketch of this scholar in a note to Haarbrücker's Specimen of Tanhum Yerushalmi's Commentary on Judges. For in his note on Judges 20. 28, Tanhum quotes the Book of Precepts of Hefes. Haarbrücker did not know the existence of such a writer, and he applied to Zunz for information.<sup>24</sup>

When Rapoport wrote the biography of R. Ḥanan'el in 1830, he discussed in note 36 the authorship of the halakic work Sefer Ḥefeṣ, which was up till that time ascribed by most writers to that famous scholar of Ḥairuwān. Rapoport, however, found a number of difficulties, for some decisions quoted from the Sefer Ḥefeṣ are opposed to those that occur in the authenticated works of R. Ḥanan'el. Furthermore, in some passages both R. Ḥanan'el and the Sefer Ḥefeṣ are quoted, which makes it improbable to consider that scholar as its author. To overcome these difficulties, Rapoport made a sort of compromise: R. Ḥanan'el was the author of that book, but his disciples added some decisions and altered others.

In consequence of the suggestions thrown out by Zunz, scholars occasionally wrote about Ḥefeṣ. Fürst was, I believe, the first to connect Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ with the Sefer Ḥefeṣ. In his Literaturblatt des Orients he gave two brief notices of Ḥefeṣ. Using the sources indicated by Zunz, he added two important observations, and one of them is the identification of the Sefer Ḥefeṣ with the Book of Precepts. The other observation related to the place of residence of that author. For Zunz assumed that Ḥefeṣ had lived in Ḥairuwān, whereas Fürst suggested Babylon as Ḥefeṣ's place of residence. Neither Zunz nor Fürst had any valid reasons for their assumptions which they expressed

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> See pp. x, xi and 53, 54.

<sup>25</sup> Vol. X, pp. 110 and 247.

with hesitation; but, as we shall see later on, a recent discovery proved the latter to be right. Two years later Reifmann published a short note in the same periodical, and without referring to any writer, identified the Sefer Hefes with the Book of Precepts.<sup>26</sup>

About 1860 Rapoport wrote three articles on Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ which he sent to Stern. One of these articles, evidently the most complete, was published in Ķebuṣat Ḥakamim.<sup>27</sup> There the view is expressed that Ḥefeṣ lived in Palestine, or rather in Jerusalem. No reference whatsoever is made to Zunz. The Sefer Ḥefeṣ is with great ingenuity and thoroughness ascribed to Ḥefeṣ. One of the other articles subsequently came into the hands of Halberstam who published it in Kobak's Yeshurun.<sup>28</sup> In that article Rapoport refutes the view of Zunz about Ḥefeṣ's place of residence, and adduces proofs that Palestine was the home of that Halakist. Other scholars who wrote a more or less complete biography of Ḥefeṣ are Steinschneider,<sup>29</sup> Ginzberg,<sup>30</sup> and Poznański.<sup>31</sup>

All that could be gathered with certainty at that time was that Hefes was blind,<sup>32</sup> and was styled by various writers Gaon,<sup>33</sup> Resh Kalla,<sup>34</sup> Alluf,<sup>35</sup> and Rosh Yeshibah.<sup>36</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vol. XII (1851), p. 617. Steinschneider, in a note in Benjacob's אוצר הספרים, p. 197, seems to doubt Fürst's priority. See Fürst's remark on Reifmann's note.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Arabische Literatur der Juden, § 62. See bibliography cited there.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Jewish Encyclopedia, s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> אנשי קירואן, pp. 24-8; אוצר ישראל, s. v.; אנשי קירואן, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Solomon Parhon, in his *Maliberet he-'Aruk*, s. v. מצע and עמך, refers to Hefes as מגי נהור ראש ישיבה.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> R. Moses of Coucy, *Sefer Miswot Gadol*, positive precept 48, p. 127b; R. Abraham ha-Yarḥi in *Ha-Manhig*, p. 67 a.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> R. Jonah ibn Janāḥ, Luma', p. 15. <sup>35</sup> Alfasi, Responsa, 109.

<sup>36</sup> Solomon Parhon, loc. cit.

A great deal of ingenuity was spent in attempting to determine the country in which he resided. In the absence of positive facts, imagination was allowed to roam unbridled. To the various opinions mentioned above should be added that of Poznański who suggested that Hefes might have been a native of Spain, since the earliest writers who quote him belong to that country.<sup>37</sup> Fortunately, however, among the Genizah fragments at the Jewish Theological Seminary of America there is a letter which settles this question. The writer of that letter remarks: כי אותן העשרים זהובים שקניתי 38.בהם כתב המצות למרב הפץ אלוף בן יצליח האשורי ממנו לקחתים We thus know that Hefes lived in Mosul, which Jewish writers called אשור. There certainly can be no reason for doubting the accuracy of this remark, as the writer of this letter seems to be well informed, and is very careful in placing the title Alluf immediately after הפץ in order to avoid the possibility of taking Yasliah to be the bearer of that title.

As to the time when Ḥefeṣ flourished, we are less fortunately situated, and some uncertainty still exists. It is usually assumed that he lived towards the end of the tenth century. But despite the consensus of opinion on this point, there is no basis for this conjecture, for it rests on assumptions which proved to be incorrect. No positive evidence was adduced for this view. Zunz hesitatingly suggests that Ḥefeṣ is identical with the Alluf to whom reference is made by R. Hai Gaon in a Responsum.<sup>39</sup> In that Responsum it is stated that R. Hai had some

<sup>97</sup> אנשי קירואן, p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> See *JQR*., New Series, I, p. 439. Professor A. Marx, to whom I am indebted for this sentence, assures me that nothing more can be gathered from that letter in connexion with Hefes.

<sup>39</sup> Haarbrücker's Specimen of Tanhum Yerushalmi, p. 54.

correspondence with an Alluf in the year 997 or 998.<sup>40</sup> Relying on this identification Steinschneider states that Hefes corresponded with R. Hai.<sup>41</sup> But there was not the slightest justification for that identification, and it is more likely that the Alluf referred to is Jacob b. Nissim.<sup>42</sup>

Scholars also attempted to fix the terminus a quo by the circumstance that Ibn Janah is the earliest writer who quotes Hefes. 43 This is indeed a 'broken reed', for there probably was no occasion to quote him. If such an argument should be regarded as valid, we could place many an early writer at a late period. To mention only one glaring example. Nīsī al-Nahrwānī—an older contemporary of Sa'adya-who must have been a prolific hymn-writer 44 and scholar of high attainments, is only known from Nathan ha-Babli's report. When we consider the fact that many a scholar of past generations would have been doomed to oblivion, had it not been for some casual mention, it is impossible to lay stress on such an argument. Moreover, few books dating from the ninth and tenth centuries have been preserved, and, on the whole, writers of that period were not accustomed to quote their predecessors to a great extent. The talmudic and midrashic literatures alone were binding to them, whereas posttalmudic scholars had not yet acquired indisputable authority.

From the references to Hefes nothing positive can be gleaned. He is grouped together with other writers in

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> תמים דעים, 119.

<sup>41</sup> Arabische Literatur der Juden, § 62. See also Ginzberg, Geonica, I, p. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Comp. Poznański, אנשי קירואן, pp. 15, 25, 32.

<sup>43</sup> Op. cit., p. 25.

<sup>44</sup> There are a number of hymns by Nīsī in the Genizah fragments at the Dropsie College. Some of the acrostics spell out נימי בן ברביה.

various ways. Thus Ibn Janah mentions some of the reliable interpreters of the Bible in the following order: Sa'adya, Sherira, Hai, Samuel b. Hofni, Hefes. 45 That no stress can be laid on this order as regards chronology is evident from the fact that Hai is mentioned before Samuel b. Hofni. Then on the other hand Isaac ibn Gayyat places Hefes before Sa'adya.46 Also in a Genizah fragment, which is now at the Jewish Theological Seminary of America, Hefes is casually mentioned before Sa'adya and Samuel b. Hofni. It is a remarkable fragment, written in fluent rhymed prose, and seems to be a description of a trial before a judge. The writer was probably a copyist or bookseller by profession. The passage referring to the Geonim runs as follows: 47 [אראה כי א[ין] לי חפץ ברברי ולא מ[ח]יה בדברי רבינו סעדיה ואין ידי לאל בספרי גאון שמואל. ואין לי ממש כי אם במכירת החומ[ש] ולא מצאתי מנוח ער שמכרתי בראשית ואלה תולדות נוח. That Hefes b. Yasliah is here meant cannot be reasonably doubted. For there is only one other writer bearing that name whose identity has not yet been established. He was a philosopher and is quoted by Ibn Gabirol.48 His full name was Hefes b. al-Birr al-Futi or al-Kuti, and it was suggested that al-Birr is an Arabic translation of the Hebrew יצליח or vice versa.49 However this may be, the writer of the fragment obviously speaks of Halakists, and it is interesting to note that Hefes is classed among the most prolific writers of that period. At all events, owing to the conflicting arrangements, this point

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> I am under obligation to Professor Israel Davidson, who intends to publish the entire fragment, for drawing my attention to this passage, and for copying it for me.

<sup>48</sup> See Steinschneider, Hebräische Übersetzungen, p. 382.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> See Poznański, אנשי קירואן, p. 25.

must be abandoned as a basis for determining the time when Hefes flourished.

Hitherto we have only examined the external evidence. Unfortunately there hardly exists any internal evidence, as no post-talmudic writers are cited in the Book of Precepts. Discussions of a polemical nature, with the exception of one passage which will be explained later on,50 are entirely absent. Yet there is one point which deserves a full Hefes gives in every precept a résumé in discussion. Arabic of the pentateuchal law, and then quotes the verses in Hebrew. The Arabic words he employs are, with rare exceptions, identical with those of Sa'adya's translation. Even the constructions resemble those of Sa'adya, and the deviations are such as one may expect to occur in a résumé as distinct from a literal translation. In order to illustrate this point I shall place in parallel columns Sa'adya's translation and the resume given by Hefes of the first four precepts that are preserved.

Sa'adya

ואן כֿרגֿת נאר פוגדת שוכא ואחרקת כדיסא או סנבלא קאימא או סאיר מא פי אלציאע פליגרם מא יגב פיה.

(Exod. 22. 5.)

ואן נטח תור רגלא או מראה פקתלה פלירגם אלתור ולא יוכל מן לחמה ורב אלתור ברי. (ibid., 21. 28.) HEFES

תוגב עלי מן אצרם נאר וכרגת מן מכאן צרימהא פצאדפת שוכא ואחרקת כדסא או סנבלא קאימא פי מנבתה או גירה ממא פי אלציאע אן יודי קימה דלר.

ן יודי קימה דלך. (Text, fol. 1 a.)

תוגב אדא כאן תור גיר מערוף באלנטאח פנטח אנסאנא פמאת אלאנסאן לדלך אן ירגם אלתור ולא יוכל מן לחמה וצאחבה פברי.

(fol. 3 a.)

<sup>50</sup> Chapter III. See note 157.

תוגב עלי מן לה תורא נטאח מן אמס ומא קבל ונושד ליחפטה פלס יחפטה פקתל אנסאנא אן ירגם אלתור ויסתחק הו מותא אכתראמיא פאן אלזם דיה אלמנטוח פליעטא מא תבת עליה אלתראצי.

(fol. 3 b.)

תוגב מתי אכטת גמאעה ישראל בסהו וגבי אמר ען עיון אלגוק פעמל ואחרה מן אלנואהי פאתמו ועמל בהא אן יקרב אלגוק אלי כבא אלמחצר תורא ללדכוה ותסנד שיוך אלמאעה אידיהם עלי ראסה תם ידבת וינצח אלאמאם אלמסוח מן מנה עלי ארכאן מדבת אלבכור ויצב מלבאקי ענד אסאס מדבת אלצעידה ואל יקתר עלי אלמדבת שחמה וכלאה וויאדה כבדה ויסתנפר ענהם ויגפר להם ויכרג גמיע אלתור כארג אלעסכר אלי מוצע טאהר אלי מטרח אלרמאד פיתרק הנאך.

(fol. 5 b.)

ואן כאן תורא נטאחא מן אמס ומא קבלה פנושר צאחבה ולם יחפטה וקתל רגלא או מראה פלירגם אלתור ואיצא צאחבה יקתל ואן אלום ריה פליעט פרא נפסה גמיע מא ילומה.

(ibid., 21. 29. 30.)

פאן אכטא גמע מן גמיע אסראיל וגאב אמר מן עיון אלגוק פיעמל ואחרה מן פראיץ אללה אלתי לא תעמל פאתמו: תם ערפת אלכטיה אלתי אכטאוהא פליקרב אלגוק רתא מן אלבקר ללדכוה ויאת בה בין ידי אללה וידבח אלרת בין ידי כבא אלמחצר: ויסנד שיוך אלגמע אידיהם עלי ראם אלרת בין ידי אללה: וידבל אלאמאם אלממסוח מו דמה אלי כבא אלמחצר: ויגמם אצבטה פיה וינצח מנה סבע מראת בין ידי אללה קבאלה אלסגף: ומנה יצב עלי ארכאן אלמדבח בין ידי אללה אלדי פי כבא אלמחצר ובאקיה יצבה ענד אסאס מרבח אלצטירה אלרי פי ראב בבא אלמחצר: וגמע שחמה ירפעה מנה ויקתר עלי אלמדבח: ויעמל בה כמא עמל בתור דכוה אלאמאח כדאד יעמל בה ויסתגפר ענהם וינפר להם: ויברג אלתור בארג אלעסבר פיחרקה כמא אחרק אלתור אלאול הו רכוה אלגוק:

(Lev. 4. 13-21.)

It will be observed that the differences in the passages from Exodus are more numerous than in the one from Leviticus. This is to be accounted for by the fact that the former are less technical. Moreover, some differences are only apparent. Thus Sa'adya renders בעל indifferently by מאחב and צאחב. In the passage quoted above Hefes has only the latter; but on the same page he also employs the former. There is no need to quote any further passages, but it may be stated that the Leviticus passage represents the relation between the two renderings more correctly. Now the differences in the Leviticus passage are so insignificant that they may be expected to occur almost in two different manuscripts of one and the same book. two manuscripts of Sa'adya's translation of and commentary on Job, for instance, differ from each other to a very great extent.<sup>51</sup> The same is the case with Bahya b. Pakūda's al-Hidāya ilā Farā'id al-Kulūb.52 In some places the Book of Precepts may help us to correct Sa'adya's text. Thus נאב (Lev. 4. 13) is hardly an accurate rendering of געלם, and it seems quite probable that it is a scribal error for גבי, as Hefes has it. The rendering of שם by הח is very interesting. Although Hefes in the above passage has חוד, in other places he agrees with Sa'adya in using המ.53 Now the ordinary word in Arabic for steer is , ثور صغير, or روفي, whereas is an extremely rare word, and in Mohammedan works its usual signification is hog. There can be no doubt that in the dialect spoken by Sa'adya and Hefes , meant nothing more than bullock or steer. For it is inconceivable

<sup>51</sup> See Bacher's introduction to his edition, p. ix.

<sup>52</sup> See Yahuda's edition, Introduction, pp. 7 ff.

<sup>58</sup> See text, fol. 10 b, l. 12.

that they employed such an ambiguous word which denotes hog in a passage dealing with sacrifices.

The resemblance of these two versions will appear still more striking when we compare them with the independent translation of the Bible printed in Beyrout. The Leviticus passage alone will suffice for our purpose. It is as follows:

وان سها كل جماعة اسرائل فاخفى امر عن اعين المجمع وعملوا واحدة من جميع مناهى الرب التى لا ينبغى عملها واثموا . ثم عرفت الخطية التى اخطاوا بها يقرب المجمع ثورا ابن بقر ذبيعة خطية ياتون به الى قدام خيمة الاجتماع . ويضع شيوخ الجماعة ايديهم على راس الثور امام الرب ويذبح الثور امام الرب . ويدخل الكاهن المسوح من دم الثور الى خيمة الاجتماع . ويغمس الكاهن اصبعه فى الدم وينضح سبع مرات امام الرب لدى لحجاب . ويعمل من الدم على قرون المذبح الذى امام الرب فى خيمة الاجتماع وسائر الدم يصبه الى اسفل مذبح المحرقة الذى لدى باب خيمة الاجتماع . وجميع شحمه ينزعه عنه ويوقد على المذبح . ويفعل بالثور كما فعل بثور الخطية كذلك يفعل به ويكفر الكاهن فيصفح عنهم . ثم يغرج الثور الى خارج المحلة ويحرقه كما احرق الدور الاول انه ذبيحة خطيه المجمع \*

In this version almost every technical expression is rendered differently from the other two, and this would lead one to assume an interdependence of the latter. As Sa'adya is by far the better known of the two as a translator and commentator of the Bible, it seems at first sight reasonable to conclude that Hefes borrowed from him. This, accordingly, would fix the *terminus a quo*, and would indeed place Hefes in the second half of the tenth century, for we must allow some time for Sa'adya's translation to become universally spread.

On reflection, however, this can hardly be considered conclusive evidence. To begin with, the fact that Sa'adya is the most renowned and admired Jewish writer of the

tenth century does not preclude the possibility of an earlier, though less satisfactory, attempt at translating the Bible, at least the Pentateuch, into Arabic. Hefes displays a thorough mastery of Hebrew, Arabic, and Aramaic. He shows great skill and a sense of appropriateness in choosing Arabic equivalents for the most obscure talmudic terms. Even in cases where his explanations lack philological soundness, the Arabic words he uses admirably convey the meaning he intended. And in this branch he has no predecessors known to us. Is it at all likely that a man of the calibre of Hefes would need to borrow from the translation of another writer without due acknowledgement? It, therefore, seems natural to reject the theory that the translation of Hefes is influenced by that of Sa'adya. The striking resemblance of the two translations may be accounted for in a simpler manner. Although we have no data for determining exactly the time when Jews in Babylon adopted Arabic as their vernacular, 54 there can be no doubt that this event took place centuries before Sa'adya. The Jews, accordingly, while studying the Bible, especially the Pentateuch, must have translated it into that language. Some sort of terminology must have gradually developed, and remained fixed to a considerable extent, especially in the case of technical terms. This terminology inevitably had some Hebrew colouring, otherwise such words as صعيدة for burnt-offering, which is a literal translation of שלמים for peace-offering, Hebrew שלמה could not have arisen. Accordingly, if Sa'adya really was the first translator of the Pentateuch, he merely committed to writing that which had been known orally, and it is only

<sup>54</sup> Comp. Steinschneider, Arabische Literatur der Juden, p. xvii.

<sup>55</sup> See Freytag's Lexicon, s. v. סשנ.

for the literary touches that he deserves credit, not for the actual translation. Subsequent writers, who had Sa'adya's translation before them, were no longer aware of the oral terminology that had previously existed, and unduly praised him for his work. For it must be borne in mind that a translation of the Bible made by Jews in their vernacular differs radically from that made by non-Jews. The former are enjoined to 'meditate therein day and night', and as soon as they adopt a new mother-tongue, are bound to find equivalents for Hebrew words. Thus the adoption of the new mother-tongue practically coincides with the translation which may be regarded as raw material for subsequent literary attempts. The first non-Jew, however, who wished to translate the Bible, had to begin with a clean slate, and was obliged to coin new terms.

These considerations, to my mind, completely destroy the evidence to be adduced from the expressions Hefes employs in translating pentateuchal verses.

In this connexion it is convenient to discuss two passages in which Hefes is supposed to quote Sa'adya explicitly, and which would thus conclusively prove that Hefes flourished after that famous Gaon. In FQR., VI, p. 705, Neubauer published an Arabic fragment which he hesitatingly suggested to be part of the Book of Precepts by Hefes b. Yasliah. That fragment begins with a slightly abridged quotation from Menahot, Mishnah, 3, 6. 7.56 Then comes the following passage: אלפיומי נצר אללה וגהה פי רשות לה לאוהרות בה קסם נחן נרכרהא אלפיומי נצר אללה וגהה פי רשות לה לאוהרות בה קסם נחן נרכרהא באפון הקדש בחית לם באכתצאר בלנה אלערב ואן כאן הו אנמא דכר בעצהא וקר מצי לנא כתיר מנהא is followed by an enumeration of twenty sections. After

<sup>56</sup> This was not noticed by Neubauer.

the mention of the twenty-first section there is a gap, and the subject is interrupted. The passage that follows deals with an important principle for enumerating precepts. The gap must have been considerable, for we have to allow room for at least four or five sections.<sup>57</sup>

Another fragment which enumerated the first eight sections of Sa'adya's Reshut was published by Prof. Schechter. 58 That fragment is headed הרא תפסיר אלרשות אלדי עמלה ראם אלמתיבה מרב סעדיה אלפיומי זל קסם פיה אלמצות כד 50 קסם עני בתפסירה טרב שמואל גאון בן חפני וֹצֹל . The remaining lines are, with the exception of a few insignificant variants, identical with those of Neubauer's fragment, and hence Prof. Alexander Marx was led to consider Samuel b. Hofni the author of the latter.60 There is, however, no ground for this identification. That the two fragments do not belong to one and the same book is self-evident. In Saadyana we have the beginning of Samuel b. Hofni's commentary, whereas in Neubauer's fragment we have a direct quotation from Sa'adya's Reshut before it was translated into Arabic. Since the headings alone are quoted, there is no room for divergency in style, and there is nothing to connect the two writers. One feels inclined to agree with Neubauer that 'it is certainly not by Samuel ben Hofni'.61

On the other hand, I am now in a position to demonstrate

<sup>57</sup> There are a few misprints in that passage, and Neubauer, JQR., VII, p. 172, corrected them in the name of Bacher, who had seen the manuscript. One important word, however, was left uncorrected. אמל, p. 707, l. 14, ought obviously to be אמל or אמל.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> JQR., XIV, p. 211; Saadyana, p. 53.

<sup>50</sup> It seems to me that α is the more correct reading, as a slightly obliterated π might easily be mistaken for τ.

<sup>60</sup> Ginzberg's Geonica, I, p. 179, note.

<sup>61</sup> JOR., VII, p. 172.

with certainty that Hefes was not the author of that fragment, and the evidence is furnished by the preserved portion of his Book of Precepts. There is, to begin with, a difference in style. Hefes consistently uses Arabic equivalents for Hebrew technical terms. Thus, he always says נואה, שריעה, שריעה, while Neubauer's fragment has מצוח, מצוח, עשה, עשה, אלא תעשה. Matters of style are always subject to doubt, and those who are loath to rely on them will find convincing proof for my contention in the following consideration. The author of Neubauer's fragment refutes the system of a certain . . . Bar Furkan. 62 In order to make this point clear I shall quote and explain the words attributed to that Bar Furkan, especially as they are of importance for the various systems of enumerating precepts. ... בר פרקאן נע קולה חשוב עשה ולא תעשה בהתחברם כמו בפרסת האחד יורם נכחם במותר בהתקשרם ההתר פנה והאסור רם והדא הו אלדי קאל ענה פי כתאבה פי אלשראיע קאל ולו כא: אטל 60 אכל אלחיואן אלמגתר הו אלנהי עמא לא יגתר ולים במפרק חסבא שרעא ואחרא 64 . . . Bar Furṣān—may his soul be in paradise -says: Count positive and negative precepts when they are combined (as in the case of the hoofs of animals) as one; one of them is sufficient to indicate them both; the opposite is superfluous, since they are joined. Turn to the permitted thing, and cast away the forbidden. And this is [the principle concerning which he said in his book of precepts. He said: If it is permitted to eat an animal which chews its cud, this in itself is a prohibition against the eating of an animal which does not chew its cud and is not cloven-footed; —it is to be counted as one precept.

<sup>62</sup> The name is obliterated, and Neubauer supplied יהושע, while Bacher read it as צרקיה.

<sup>68</sup> Read אחל or אחל; see above, note 57. 64 JQR., VI, p. 707.

The Hebrew quotation is no doubt part of Azharot or Reshut. We have four lines rhyming with Dr. The style is paitanic, and I think that the last word בן stands for בְּמָה, just as 1 is the apocopated form of 1. The Arabic is slightly clumsy, but my interpretation is the only one possible, for it would not do to take שרעא ואחרא as the complement of באן, since there would then be no apodosis. Moreover, the finite verb after באן (for there is no ground to read אטלאק) precludes such an alternative. Accordingly Bar Furkān lays it down as a principle that opposites are only to be counted as one precept. The writer of that fragment refutes this principle from a logical standpoint. Maimonides, too, agrees with the latter, for he consistently counts such cases as two precepts.65 The permission to eat clean animals is positive precept 149,66 and the prohibition against unclean animals is negative precept 172.67 Now Hefes b. Yasliah, as will be explained later on at the end of Chapter IV, is not at all aware of this subtle distinction. He usually reckons such cases as one precept, but sometimes as two. Thus, that a Nazarite must grow his hair is given as a positive precept, but the fact that he must not cut his hair is not given separately. On the other hand, he counts separately the commandment to bring all sacrifices to the special place (Deut. 12. 6) and the prohibition against eating any sacrifice outside that place (ibid., 12. 17). The reason why he counts them separately is because they occur in different passages of the Pentateuch.

The other passage in which Ḥefes apparently quotes Sa'adya is the glossary to published by Horowitz.<sup>68</sup> The passage is headed תפסיר אלאלפאט מפיטום

<sup>65</sup> Sefer ha-Miswot, principle 6, ed. Bloch, p. 20. 66 Op. cit., p. 127.

<sup>67</sup> Op. cit., p. 250. 68 ההלכות ההלכות, II, pp. 63 ff.

and is without any doubt excerpted from, and is without any doubt excerpted from the Book of Precepts, as will be pointed out at the end of this chapter. The note on חלבנה runs as follows: חלבנה אלמיעה ורב סעריה יקול פיה מחלב. It is, however, easy to prove that the explanation attributed to Sa'adya does not form part of Hefes's glossary. For it is impossible that Hefes should quote an opinion different from his own without refuting or accepting it. Moreover, if he wanted to give explanations by Sa'adya differing from his own, he had occasion to do so in the next word. Hefes translates ענבר by , while Sa'adya, according to Solomon Parhon,69 renders it by DDP. Then in this very passage Hefes quotes a talmudic statement on צרי which is against his own explanation. This statement is placed at the end of the passage, after all the difficult words have been explained. It is thus evident that Hefes did not interrupt himself in the middle, otherwise he would have placed the talmudic statement immediately after his translation of צרי, especially as this word occurs before חלבנה. It is also to be observed that Sa'adya does not translate מחלב by מחלב. The text of his translation of Exod. 30. 34 has לבנא, while Derenbourg gives a variant מיעה. We thus see that this note in the glossary to פיטום הקטורת is spurious. The copyist did not have the Book of Precepts before him, but excerpted the passage from Ibn Bal'ām's Kitāb al-Tarjīh.70 To any one who studies Ibn Bal'ām's works it is inconceivable that he should have incorporated the entire passage from Hefes

<sup>69</sup> Mahberet he-'Aruk, s. v. YYP.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> At the end of the passage it is said: וישרח הדה אלאפאט מאכור מן: The editor misread the text. These corrections are by Steinschneider, *Monatschrift*, 1885, p. 288.

verbatim without commenting on it. He usually quotes various opinions side by side. What really happened was this: Ibn Bal'ām gave various opinions among which those of Ḥefeṣ were prominent, and the copyist subsequently collected all of Ḥefeṣ's explanations under the heading collected all of Ḥefeṣ's explanations under the heading. He was, however, unable, in some cases, to differentiate between the words of Ḥefeṣ and the comments of Ibn Bal'ām. It is also possible that that spurious explanation of Sa'adya was added by the 'redactor' himself, who obviously was not well informed.

The result of all these discussions appears convincing enough to enable us to state that for determining the time when Ḥefeṣ flourished we only have a terminus ad quem—he was dead in the first half of the eleventh century, since Ibn Janāḥ, when quoting him, adds the formula שללה —but the terminus a quo must be left open, until further evidence is brought to light. Vague and unfounded assumptions are of no avail.

Out of the four titles, Resh Kalla, Alluf, Rosh Yeshibah, and Gaon, that are bestowed upon Hefes by writers who refer to him, the first is the one that was actually borne by him. This conjecture of Rapoport's 71 is strikingly confirmed by our fragment in which he styles himself twice as סיר אלכל. 72 That Hefes was no Gaon in the technical sense needs no demonstration. In Sherira's Epistle, where a practically complete list of the Geonim of Pumbedita and Sura is given, no mention of this scholar is made. Writers subsequent to the gaonic period gave this term a wider denotation, and applied it almost to any great Talmudist. Thus Nissim b. Jacob of Kairuwān is also dignified with

<sup>71</sup> Kobak's Yeshurun, VIII, p. 58.

that title. Indeed Sherira himself does not always keep to the technical sense, and some of the Amoraim are styled by him as Geonim.<sup>73</sup>

Nothing definite, however, is known of the functions of the Resh Kalla. It is usually considered synonymous with the title Alluf,74 which is also obscure. The prevalent view among Jewish scholars is that he was third in rank to the Gaon. This is based upon the report of Nathan ha-Babli,75 and there can be no doubt that within the constitution of the Babylonian Academies this was actually the case. But there is sufficient evidence for the assumption that the term Resh Kalla was used in two different senses. Here again Rapoport's ingenious conjectures help to clear up many difficulties.76 He drew attention to the prayer in which the Reshe Kalla are mentioned before the exilarchs and the heads of the academies. For it is hard to get reconciled to the idea that the titles are enumerated at random. He accordingly concludes that this prayer was composed in Palestine where the Resh Kalla was the highest dignitary. The words לרישי כלה refer to the preceding words די בארעא דישראל, while לרישי גלותא ולרישי ודי בכבל refer to ודי בכבל. Ginzberg, too, in his Geonica א has pointed out that 'besides the seven ראשי כלות, the title of the seven most prominent members of the Academy, there must have been also the ריש כלא who took an active part in the instruction given at the Academy'. The same scholar gave plausible reasons for his hypothesis

<sup>73</sup> Sec Neubauer, Mediaeval Jewish Chronicles, I, pp. 31, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Rapoport, *loc. cit.*, is undecided on this matter, but Poznański is of the opinion that the terms are identical. See ענינים שונים, p 48. The proofs he advances are, however, not convincing.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> See Neubauer, op. cit., II, pp. 78 ff. <sup>76</sup> See op. cit., pp. 63, 64.

<sup>77</sup> I, p. 8, note 1.

that originally the head of the Academy at Pumbedita was styled Resh Kalla, not Gaon.<sup>78</sup>

Then there is a talmudic passage which tends to prove that the Resh Kalla was higher in rank than the Rosh Yeshibah during the amoraic period. It is stated in Berakot 57a that if one enters a shrubbery in his dream it is a sign that he will become a Rosh Yeshibah, while if he enters a forest he will become 'head of the sons of the Kalla'. Now as a forest is larger than a shrubbery, one is inclined to think that a Resh Kalla was more important than a Rosh Yeshibah.<sup>73</sup>

At all events it seems safe to assume that some Rēshē Kalla were heads of independent academies, and owed no allegiance to the Gaon. This accounts for the fact that some scholars outside the gaonic academies bore the title Resh Kalla. There would then be no need to assume, in some cases at least, that this title was conferred by the Gaon upon foreign scholars as a mark of respect. That Hefes belonged to this class of Rēshē Kalla seems to be clear from the fact that he is styled Rosh Yeshibah by Solomon Parhon. Moreover, the Resh Kalla in the gaonic academy would hardly have ventured to write a comprehensive work on Halakah. We know that they were not even allowed to answer Responsa. §1

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> *Op. cit.*, pp. 46-50.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Rashi, who evidently knew that the Resh Kalla was inferior in rank to the Rosh Yeshibah, explains the passage in the following manner: a shrubbery which consists of big and small trees, and is dense, is a sign for a Rosh Yeshibah, for young and old gather together to listen to his lectures; while a forest which consists of big trees not close to one another is a sign for the head of the pupils, that is to say, the Resh Kalla who explains to the pupils the subject expounded by the teacher. This comparison is, however, too forced.

<sup>80</sup> See above, note 32.

<sup>81</sup> See Ginzberg, Geonica, I, p 8.

It should be noted that the meaning אבל has not been satisfactorily explained. It is usual to vocalize it אבל, and in deference to custom I transliterate it accordingly. But it seems doubtful whether it yields a suitable meaning. To take it to denote crown seems unlikely for various reasons. To begin with, a crown in Aramaic is usually אבליל, not אבל, not אבל, Then even if we connect it with the crown of the law, the sense is still obscure. Rapoport takes it to signify a lecture, but does not explain the etymology. The most plausible suggestion appears to me to vocalize it and בּבּלָא, and assign to it the signification of assembly, gathering. A striking parallel is found in Arabic בולים, both of which denote academy, university.

As a writer Ḥefeṣ is only known by his Book of Precepts. All quotations hitherto found can be traced to that book which was a storehouse of Halakah, philology, and philosophy as it was understood in those days. First and foremost he was a Halakist, and it is chiefly in this branch of Jewish learning that his interests were centred. Philology and philosophy claimed his attention only so far as they had any bearing upon Halakah. His book was the standard work on Halakah in Baḥya b. Pakūda's days. For in enumerating the various authoritative books in all branches, Baḥya names the Book of Precepts by Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ which gave a brief account of all laws as compared with the Halakot Gedolot which contained only those that are obligatory at this time. <sup>83</sup> It is always quoted with the

<sup>82</sup> Jeshurun, VIII, p. 63.

פ וلضرب الثانى مختصر عيري الشرائع امّا كلها مثل كتاب ד חפין הלכות בן יצליח واما ما يلزمنا منها في هذا الزمان مثل הלכות פסוקות והלכות (Duties of the Heart, ed. Yahuda, p. 7. It is also quoted by Kaufmann, Die Theologie des Bahja ibn Pakuda, p. 5).

highest respect, and the author's decisions are usually accepted. There can be no doubt that had the author written this book in Hebrew, the references to it would have been more numerous. As it is, the author was lost sight of with the disappearance of the knowledge of Halakah in Arabic-speaking countries. The few references to R. Hefes that occur in books by writers who did not know Arabic are borrowed from other sources.<sup>84</sup>

Not being satisfied with a mere enumeration of the precepts, as was done by the author of the Halakot Gedolot, and, centuries later, by Maimonides, he gives a lengthy discussion of each detail. In the ethical precepts he had occasion to expound his philosophical speculations which show him to be a clear thinker, well versed in the philosophical doctrines of his times. Whenever he quoted an obscure passage from the Bible or rabbinic literature he appended to it a commentary which is remarkable for its precision. There is sufficient testimony that he was distinguished in all these branches. As a rational commentator of the Bible he is quoted by grammarians, lexicographers, and commentators like Ibn Janāh, Ibn Bal'ām, Solomon Parhon, and Tanhum Yerushalmi. Here, too, as in the case of Halakah, his opinions command the greatest respect, and are usually adopted.85 Even the ill-tempered Ibn Bal'ām who had no regard for authorities 86 is glad to find in Hefes

<sup>84</sup> Thus Pisķē Recanate, 38 b, is a direct quotation from Alfasi's Responsa,

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Solomon Parhon in his Mahberet he-'Aruk, s. v. אָנע, adopts the interpretation of Ḥefes against Sa'adya's.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> See Moses ibn Ezra, al-Muḥāḍarah wal-Muḍākarah, quoted by Derenbourg, Gloses d'Abou Zakariya Yahia ben Bilam sur Isaïe, p. 7, and Fuchs, Studien, p. 23. מֹל מוֹל אחר מון שרכה, Nobody escaped his attacks (lit. his net).

support for his view.<sup>87</sup> Naturally Hefes did not entirely escape the severe criticism of Ibn Bal'ām who in his commentary on Deut. 30. 2 blames him for having counted that verse as a precept and for interpreting R. Simlai's statement literally. And if writers on the Bible are greatly indebted to Hefes, there can be no doubt that he laid under still greater obligation early lexicographers and interpreters of the Mishnah and Gemara. His influence upon Maimonides is evident from the remarks of the latter in *Pe'er ha-Dor*, 140, 142, that his errors in certain matters are due to his having followed R. Hefes.

Some of the philosophic doctrines of Hefes have fortunately been preserved for us by Judah b. Barzillai, a writer of the twelfth century. In his commentary on the Book of Creation, whose value lies more in the lengthy quotations from books no longer extant than in the author's own views, he gives at length the first two precepts of Hefes's Book. This passage is an important contribution to mediaeval Jewish philosophy. In order to appraise Hefes as a philosopher it may not be out of place to reprint the entire passage here, and translate it into English. This is also rendered necessary by the fact that the printed edition is not free from errors. Halberstam who edited the text did not see the manuscript. According to the evidence of the transcriber, the unique copy upon which the edition is based teems with errors. See Add to these disadvantages

קד ראית לרב חפין פי כתאב אלשראיע מא יאיד קולי אן קצה קד ראית לרב חפין פי כתאב אלשראיע מא יאיד קולי אן קצה לפוא פילניט וקעת קריבא מן זמאן אלפתח קאל לאן פיהא הותרו שבטים לבוא I. I saw in the Book of Precepts by R. Hefes something which strengthens my assertion that the narrative of the concubine took place closely upon the time of the conquest. He said: because at that time the tribes were allowed to intermarry (Ibn Bal'ām's Commentary on Judges 20, 28, ed. Poznański).

<sup>88</sup> See Halberstam's preface, p. ix, note.

the circumstance that Judah b. Barzillai did not see the Book of Precepts, but quoted the passage second hand, and the corruptions will be accounted for. Owing to these cogent reasons, I hope to be pardoned for this digression.89 המצוה הראשונה מצוה אותנו ליחד דעתנו ומחשבותינו באמתו של דבר להמציא בוראנו בלבבנו שהוא אדון הכל באין הרהור ספק ובלי שום מחשבה אחרת לדעת שהוא אמת כדכתיב ºº וידעת היום והשבותה אל לבבך וגו. פי' וידעת היום כלומר בעוד שאתה בחיים כי לאחר מיתתו של אדם לא יועיל לו ידיעתו ולא יכול לשלם שננתו אשר שנג בחייו. ופיר' והשבות אל לבבך שתשיב אל דעתר ולראיית לבבך הרבר כדכתיב יי ואתנה אל לבי לדרוש ולתור בחכמה, וראייה שהשבת הלב יבחין בעליו לתוך הדבר כי כן אמר הנביא במי שלא ישיב אל לבו להבחין העקר מן הטפל 92 לא ישיב אל לבו לא דעת ולא תבונה לאמר חציו שרפתי במו אש, ופי' כי ה' הוא האלהים הוא הנמצא באמת כי לשון הוא מורה על דבר המצוי. ופי' אלהים הוא לשון יסוד כי הוא יסוד והוא הכל כדכתיב 8° בראשית ברא אלהים. ולא נקרא בשם ה' אלא אחרי שנברא אדם והעולם. ולשון ה' מפורש שהוא רב ואדון לכל, הלא תראה כי לשון ה' מפורש שהוא אדון על כל המעשים ולא יתקיים שום אדון אלא עד שיתקיים המעשה שהוא אדון לו וגם המעשה לא יתקיים עד שיהיה לו אדון. אבל לשון אלהים שם מיוסד בלי שום קדימא ואיחור ומעשה, אמרו הראשונים <sup>64</sup> הוכיר שם מלא על עולם מלא על מה דכתיב 25 ביום עשות ה' אלהים

<sup>89</sup> Commentary on the Sefer Yesirah, ed. Halberstam, pp. 55, 56. The quotation is introduced by the following remark: וכתב אחד מן המתחברים אלוף ז"ל לאלו שתי המצות בתחלת חיבורו ואלו שהעתיק מדברי חפץ אלוף ז"ל לאלו שתי המצות בתחלת היום והשבות אל לבבך וג' שמע ישראל ה' אלהינו תורף דבריו וידעת היום והשבות אל לבבך וג' שמע ישראל ה' אחד.

<sup>90</sup> Deut. 4. 39.

<sup>91</sup> Eccles. 1. 13. The reading there is ונחתי את. Comp., however, 1. 17.

<sup>92</sup> Isa. 44. 19. 93 Gen. 1. 1.

<sup>94</sup> Bereshit Rabba 13. 3. The reading there is מוכיר. See Theodor's edition, p. 115.

<sup>95</sup> Gen. 2. 4. From Hefes's statement it seems that the midrashic remark

ארץ ושמים. ופי' בשמים יורה על כל מה שבשמים כוכבים ומלאכים כי כולם יעבדוהו ויאמינו באמת בכל כחם ובכל תבונתם כדכתיב 96 ויודו שמים פלאך ה' אף אמונתך בקהל קדושים כי מי 97 בשחק יערוך לה' ידמה לה בבני אלים וכל המזמור. ועל הארץ מתחת יורה על מה שבארץ בעלי לשון וכל מי שיש בו רוח חיים שבכל דבר ניכר כי הוא אל אמת וכל בעלי לשון יודו בכך ויאמינו בדבר ואע"פ שנתחלפו 98 שמותיו ודבריו אצלם דכתי'90 כי ממזרח שמש עד מבואו גדול שמי בגוים. [ומה] 100 שנאמר אין 101 עוד יורה שהוא יחיד באמת כמו שאפרש בזה השער. ואמרו רבותינו ז"ל שצריך אדם להתלמד ראיות שיעלה על לב איש כי הוא יחיד ואין עוד דתנן 102 הוי שקוד ללמוד תורה ודע מה שתשיב was made upon this verse. In the Midrash, however, it is on verse 5. It is naturally more appropriate on the former, where for the first time.

<sup>96</sup> Ps. 89. 6, 7.

<sup>97</sup> The manuscript has מה, and it is corrected by Halberstam.

<sup>99</sup> Malachi I. II.

<sup>100</sup> This word is missing in the text. As it is the method of Ḥefeṣ in this passage, as well as in the fragment of the original, to explain each word and phrase, there can be no doubt that he elucidates the phrase אין עוד of the Deut. verse, and that it has no connexion with the preceding. Hence it is necessary to supply some such word as אוֹם. Ḥefeṣ wrote אַקוֹלה and had one of the Ibn Tibbons translated it he would have put אַקוֹרוֹן But our translator lived before that period in which it was considered fashionable to imitate the Arabic idioms and constructions, and he therefore rendered that word by אוֹמה שנאמר (מוֹר שׁנאמר).

<sup>101</sup> The printed edition has און, which is obviously an error.

<sup>102</sup> Pirkē Abot, 2. 14.

לאפיקרים. והוצרכתי לפרש בזה המקום ראיה להתחזק בה באמת כי הוא יחיד ויוצר הכל. הוי יודט כי כל הנמצא והידוט מצמחים של האדמה וכל בעלי החיים נוסד ונכון מארבעה דברים שהן אדמה ומים אש ואויר מהן נוסד ואליהן הוא שב ונמחה, וזה ידוע בראיות נכונות והיסוד בהן גראה ונבחן, ומאחר שהיסוד נראה ונבחן כי נכונו ונוערו יחד ידענו מבינתנו כי יוצר אחר יסדם ולא נוסדו מעצמם לפי שיש מהם שמתגבר על חבירו ובולעו ומפסידו כגון המים שמכבה את האש והרוח שמיבש את המים וכן כל אחד לחברו. ועוד שנפסדים ושבים לאין, וכן גלגלי עולם והכוכבים ידועים כי אחר יסדם 103 [ולא נוסדו מעצמם לפי שכל אחד לו מעלה וגבורה ומזה אנו יודעים כי אחר 104 יסדם] ולא נבראו מעצמם. ומאחר שירענו מבינת לבבנו כי יש לכל יוצר ויוסד ואין כל דבר נוסד מעצמו ברור וידוע באמת ובודאי כי יוצר העולם ובוראו ומושלו ומנהיגו אדוו הכל בלא ספק ובלא תמיהה והוא אלהים לבדו אשר לא יערכנו דמות ותמונה כדכתיב 105 אל מי תדמיון אל ומה דמות תערכו לו. וכן אמר רבינו 106 ותמונה אינכם רואים זולתי קול, ובאלו הראיות יתקיים בדעתנו ויתברר במחשבותינו שהאלהים נמצא ואין אנו יודעים לו תמונה ודמיון זולתי זוהר כבודו כרכתיב 107 ותמונת ה' יבים והוא דמות זוהר כבודו ומה <sup>108</sup> שהוא קרוב לכבודו לענין אע"פ שאינו דומה זה לזה. בזמן שאנו נכנסין לבית בנוי שאין הבנאי שבנאו מצוי ידענו כאלו היינו מצויין בשעת בניינו כי בנאי בנאו בלי ספק. ואלו היינו משיבין אל דעתנו דמות הבנאי וצורתו וקומתו 109 [וצבע שערו ורב ענייניו] לא היינו משיגין 110 באמונתנו] כל עניינים שהזכרנו. ומאחר שאין משיגים אנו לדעת ענין

<sup>103</sup> The sentences enclosed in brackets were omitted by the copyist through homoioteleuton, and were afterwards supplied at Halberstam's request by two gentlemen who had the manuscript before them. See Halberstam's preface, p. x, and notes on p. 290.

<sup>104</sup> The printed edition has אחד, which gives no sense.

<sup>108</sup> The printed text has ומהו

<sup>109</sup> These words are added in the same way as is explained in note 103. Instead of שערו the printed text has לכוער, which gives no sense. I am not confident about this emendation.

110 See note 103.

בן אדם כמונו ממלאכתו קל וחומר היאך נשיג דמות יוצר חכל ית"ש. והבאתי ראיה זו להתאמן 111 בלבבנו ולהתברר בדעתנו בודאי כי יש לכל מלאכה עושה מעדות המלאכה כאלו היינו רואים אותו בעשותו אותה 21 ביי זה המשל מקרב הרעת את עושה לפי שאינו מצוי עמנו כי זה המשל מקרב הרעת לכך] כרכתיב 113 הלא ידעת אם לא שמעת אלהי עולם ה' בורא קצות הארץ לא ייעף ולא ייגע איז חקר לתבונתו. המצוה השנית מצוה אותנו ליחד הבורא ולהאמין בלי שום ספק כי הוא אחד באמת בלבנו ובמחשבותינו ואין עוד אחר זולתו. לא נחשוב לו מראה ודמות שום גוף רבר בעולם ואע"פ שיזכירו לו כתבי הקדש כגון 114 עיני ה' 115 ויד ה' 116 והארץ הרום רגליו וכהנה רבות כי לא הזכירו כך אלא להמשיל ללשון בני אדם כרכתיב עוד 117 נשבע ה' בימינו ובזרוע עוזו, וחייבים אנו להאמין באמת ובוודאי שהוא אחד בעצמו ובכבודו בלא רבוי ובלא מיעוט ובלא חיבור ובלא פירוד ובלי שנוי ונענוע וכל אחד זולתו יתרבה ויתמעט ויתחלק ויתחדש ויתישן ומתחבר ומתפרד ויש לו תחלה ותכלה ושינוי ונפסד ונתכן. ובוראנו יתעלה זכרו לא ישיגנו אחת מאלה כדכתיב 118 שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד. והרוצה להבחין שאין אחר זולתו על העקר 119 יחפש בחק עניו אחד ורבים והמספר והספור יתברר לנו שהמספר רבים אחד אחד הוא כמו שהורו ראשונים. ומאחר ששנים וג' וד' ועוד אחרי האחד בידוע שהאחד ראשון לכל המספר בלי ספק, וכן יתברר כי 120 הרבים כלל על 121 האחד והאחד מוקדם להם שאחר האחד אנו סופרים המספר האחר <sup>122</sup> ואין אומרים ב' וג' ועוד אלא אחרי אחד מוקדם להם. ומאחר שנתברר לנו אמתת הדבר שבוראנו יתעלה זכרו ראשון לכל

111 Kaufmann, p. 335, emends it to להתאמץ. But there is no need to alter the text. The Hithpa'el is here used as the biblical Niph'al. Comp. Isa. 22. 23.

<sup>112</sup> See note 103.

<sup>113</sup> Isa. 40. 28.

<sup>114</sup> Zach. 4. 10, and many other places.

<sup>115</sup> Exod. 9. 3, and many other places.

<sup>116</sup> Isa. 66. 1, where it is רגליו, not רגליו.

<sup>117</sup> Ibid., 62. 8.

<sup>118</sup> Deut. 6. 4.

على الأصل Arabic على الأصل.

<sup>120</sup> The printed text has 131.

<sup>121</sup> Arabic de Jam.

<sup>122</sup> The printed text has האחר.

ראשון אנו יודעין שאין כמוהו ואין לו שני ודומה שהטועים האומרים שיש לו שני לא יוכלו לכוין בדעת שלימה שהוא אחד. ולפי שנתברר שהוא ראשון לכל ראשון נתברר שאין לו שני. ובורא הכל לא יתכן להיות ב<sup>22</sup> [לו] מכל הפנים שהזכרנו שיש לכל דבר זולתו כי הוא אחד באמת ואין אחר זולתו כאשר הקדמנו לעיל. וכל דבר שיש לו דומה וחיבור ופירוד ושינוי וגוף ונענוע יתרבה ויתמעט ויש לו תחלה וסוף ואינו אחד על העיקר. ומאחר כל הראיות האלו ידענו באמת ובעיקר כי אלהינו אחד כדכתיב<sup>22</sup> ראו עתה כי אני אני הוא ואין אלהים עמדי אני אמית ואחיה מחצתי ואני ארפא ואין מידי מציל. ועוד כתיב<sup>25</sup> הלא ידעת אם לא שמעת אלהי עולם ה' בורא קצות הארץ לא ייעף ולא ייגע אין חקר לתבונתו.

'The first precept enjoins us to unite our mind and thoughts on the truth of the matter; to make our Creator exist in our heart, and to consider Him Lord of all things, without a shadow of doubt, and without any other thought; to know that He is truth; as it is written: Know therefore this day, and lay it to thy heart, &c. The words know therefore this day imply: while thou art yet alive; for after a man's death his knowledge will not avail him, and he will not be able to repair the error which he committed during his life. And the words, and lay it to thy heart, imply that thou shouldst lay this matter to thy mind and the vision of thy heart, as it is written: And I applied my heart to seek and to search out by wisdom. The proof that laying a thing to one's heart makes one understand it is to be found in the words of the prophet, who says concerning a man who does not set his heart to differentiate between the essential and the unessential: He calleth not to mind, neither is there knowledge or understanding to say,

I have burned half of it in the fire. And the meaning of the words, that the Lord (יהוה) He is God, is that He is existent in truth, for the word הוא denotes something that exists. And the name אלהים signifies something fundamental, for He is fundamental, and He is everything; as it is written: In the beginning Elohim created. He was only named after man and the universe were created. The word יהוה explicitly states that He is Master and Lord of all. Seest thou not that the word יהוה explicitly states that He is Master of all created things? Nor can any one be proclaimed Lord until the thing over which he is Lord becomes a fact; similarly no being can be established unless it has a master. But the name Elohim is fundamental, and does not imply priority, or posteriority, or the existence of a created thing. The ancients say concerning the verse in the day when יהוה אלהים made earth and heaven: He mentioned a complete name concerning a complete world. The words in heaven indicate all that is in heaven, stars and angels; for all worship Him, and believe in truth with all their power and understanding, as it is written: And the heavens shall praise Thy wonders, also Thy belief in the assembly of the holy ones. For who in the skies can be compared unto the Lord? Who among the sons of the mighty is like unto the Lord? &c. the words, and upon the earth, signify that which is on earth, rational beings and animals; for it is evident from all things that He is the God of truth. All rational beings acknowledge this, and believe in that thing, although His names and words vary among them. For it is written: For from the rising of the sun even unto the going down of the same, My name is great among the Gentiles. And the words there is none else indicate that He is the only

one in truth, as I shall explain in this section. Our teachers of blessed memory said that a man should learn all proofs that might possibly occur to him that He is one, and there is no other, as it is said: Be diligent to learn the Law, so that thou mayest know what to answer a heretic. I am obliged to explain here this proof in order that one may be strengthened in the truth that He is one, and is the Creator of all things. Know that all things that exist and are known, vegetables and animals, are composed of four elements, which are earth, water, fire, and air: it is from them that they are created, and it is to them that they will return, and become effaced. This is known by true demonstration. The element in them is visible, and can be tested. Now since the element is visible and can be tested, for they are established and blended together, we know from our understanding that another creator moulded them, and they were not created of their own accord. For some of these elements may overpower the others, annihilate and destroy them, as, for instance, water extinguishes fire, and the wind dries up water; and similarly in other cases. Moreover, they decay and vanish. Similarly it is known that the spheres and stars were created by some one else, and were not created by themselves. Now since we know by the understanding of our heart that everything has a creator and a founder, and that nothing is created by itself, it is clear and evident with truth and certainty that He who founded and created the world, who rules and guides it, is Master of everything without doubt or uncertainty. He is God alone to whom no image or likeness can be compared, as it is written: To whom then will ye liken God? or what likeness will ye compare unto Him? And so did Moses our teacher say:

And ye saw no form, only ye heard a voice. By these proofs it is established in our minds, and becomes manifest in our thoughts that God exists, and that we know of Him no form or likeness except the splendour of His glory; as it is written: And he beholds the form of the Lord. And that is the form of the splendour of His glory, and that which is approximately near His glory, though they do not resemble one another.—When we enter a house, although the builder who built it is not present, we know that undoubtedly a builder built it, as if we were present at the time of its construction. But if we try to conjure up in our mind the form and likeness of the builder, his stature, the colour of his hair, and other details, we would fail to accomplish it by mere belief. Now since we are unable to grasp, from his work, the details about a man who is like us, how much less can we conceive the likeness of the Creator of all things, blessed be His name! I give this proof in order that it may be fixed in our heart, and established in our mind with certainty, that the fact that a thing is made is evidence that there is a maker, as if we had seen him make it; and the intellect cannot deny the existence of the maker merely because he is not present, for this parable makes this idea clear to the mind. As it is written: Hast thou not known? hast thou not heard? The everlasting God, the Lord, the Creator of the ends of the earth, fainteth not, neither is He weary, there is no searching of His understanding.

'The second precept enjoins us to consider the Creator as the only one, and to believe in our heart and thoughts that He, in truth and without any doubt, is one, and that there is no other besides Him. We must not attribute to Him any likeness or semblance of any corporeal thing

in the world, although such things occur in Scripture, as for instance, the eyes of the Lord, the hand of the Lord, the earth is My footstool, and many other similar cases. These expressions are only used in order to liken Him in accordance with human speech, as it is also written: The Lord hath sworn by His right hand and by the arm of His strength. It is also our duty to believe with truth and certainty that He is one in His essence and glory, without increase or decrease, without conjunction or division, without change or motion. But everything else besides Him increases and decreases; is divisible; becomes new and old; is joined and divided; has a beginning and an end; is subject to change; decays and is set firm. None of these things, however, apply to our Creator, whose memory is exalted, as it is written: Hear, O Israel, the Lord is our God, the Lord is one. And he who desires to prove that there is no other besides Him at all, should investigate the law of singular and plural, of the number and the numbered. It will become evident that the plural is composed of units, as the ancients have taught. Now since 2, 3, 4, &c. come after I, it is evident that I is without any doubt prior to any other number. It is also established that the plural contains I, and that I is prior to all the others, for after I we count the other numbers, and we only say 2, 3, &c. after we said 1. Now since the truth of the matter has been established that our Creator, whose name is exalted, is prior to anything that is first, we know that there is none like Him, that He has no second or anything similar. For those misguided people who declare that He has a second cannot be consistent with a perfect mind and say that He is one. Since it has been established that He is prior to anything that is first, it is manifest

that He has no second. In consequence of all the reasons we have mentioned, it is inconceivable that the Creator of all things should have any of the qualities possessed by all other beings. For He is one in truth, and there is no other besides Him, as we have stated above. For anything that possesses a similitude, adjunct, divisibility, changeability, corporeality, and motion must necessarily be subject to increase and decrease, and must have a beginning and an end, and hence is not one at all. From all these proofs we know in truth and principle that our God is one, as it is written: See now that I, even I, am He, and there is no God with Me; I kill and make alive; I wound and heal; and there is none that can deliver out of My hand. It is also written: Hast thou not known? hast thou not heard? The everlasting God, the Lord, the Creator of the ends of the earth, fainteth not, neither is He weary, there is no searching of His understanding.'

In this passage the kernel of mediaeval Jewish philosophy is contained, for it is practically on these lines that later Jewish philosophers proved the existence and unity of God. Kaufmann was certainly right in pointing out that Baḥya followed Ḥefes in proving the existence of God from the composition of the four elements. Here again Ḥefes meets with Saʻadya who treats of the same topic in the second chapter of al-Amānāt wal-Iʿtiḥādāt. They both explain the anthropomorphic expressions that occur in the Bible. The difference in temperament between these two writers is clearly marked. Saʻadya was always in a polemical vein, and consequently treated the

<sup>128</sup> See Judah b. Barzillai, Commentary on the Sefer Yesirah, p. 335.

وهذه [الالفاظ لجسمية] ارشدك الله وامشاله مجازات Comp. especially وهذه [الالفاظ لجسمية] ارشدك الله وامشاله مجازات (ed. Landauer, p. 89).

subject from all possible points of view, refuting actual and imaginary doctrines. He is never content to expound his own beliefs, but is always at pains to prove the untenability of any other opinion. Hefes, on the other hand, is calm and impassive. Nothing exists for him but his own convictions. His thoughts and ideas are simple and naive. He does not enter into intricate discussion, but gives illustrations from familiar objects. As his own convictions are to him self-evident, there is no need to refute the doctrines of others. Grant his premisses, and his conclusions will follow quite naturally.

Whether Hefes wrote any special treatise on philosophy is unknown. As such a book is nowhere mentioned, the assertion may be hazarded that he incorporated all his philosophical speculations in the Book of Precepts.

Another book by Hefes is alluded to by himself in the Book of Precepts. 128 This was a treatise on Quantities or Measures (שעורים, i. e. שעורים). But only the intention of composing a book devoted to this subject is recorded there, and it is not known whether he carried out his resolution. It should be observed that the passage in question is slightly corrupt. It is as follows: חשרות הדה אלמעאני פיטול פנכתצרה ולאן קד עולנא עלי בסט שרח אלמקאדיר אעני אלשעורים פי כתאב אן נפרד לה. The explanations of these subjects are long; we abridge them, because we have in mind to treat at full length of all the quantities in a book which we shall devote to this subject. The verb עול is ambiguous, as it usually denotes he relied upon. Accordingly it would be reasonable to assume that the book had already been written. Dozy, however, gives also the meaning of prendre résolution, and this suits most admirably the continuation

<sup>128</sup> Fol. 19 a, l. 1. See note to that passage.

נפרד. It is the latter word, which is imperfect, that forces the conclusion upon us that when Ḥefeṣ wrote that remark the book on Quantities was not yet committed to writing. Whether it was ever written cannot be stated with certainty. It is nowhere else quoted, and in absence of any corroborative evidence about the existence of such a work, this question must be left undecided.

As to the glossary to the words of המסיר) פטום הקטורת הקטורת אלאלפאט מפיטום הקטורת (אלאלפאט מפיטום הקטורת) it can be stated with certainty that it never formed a separate work. It is a very brief commentary, and extends over half a page. It was the system of Hefes to give an explanation of the difficult words that occurred in the biblical or rabbinic passages that he quoted. Such 'commentaries' are found in our fragment. It is to the credit of Steinschneider that he recognized this commentary as an extract from the Book of Precepts. This conjecture is now indisputably verified.

It is unlikely that Ḥefeṣ is the author of the glossary to the Halakot Gedolot (אלפאין גדולת לחבין) which is mentioned in a Genizah fragment containing lists of Hebrew and Arabic books. We know that Ḥefeṣ was no admirer of the author of that work. We have the testimony of Ibn Bal'ām and Maimonides that Ḥefeṣ severely criticized the method of the author of the Halakot Gedolot, and he would have had little reason to help to popularize that work, unless we assume that he wrote the glossary in the early part of his life, while he was still under the influence of that great codifier.

<sup>129</sup> It has been printed in its entirety by Horowitz in בית נכות ההלכות, II, pp. 63 ff.

<sup>130</sup> See fols. 27 b and 29 a.

<sup>131</sup> Arabische Literatur der Juden, § 62.

<sup>132</sup> See Poznański, אנשי קירואן, p. 27, note 2.

Two anonymous works on Halakah have been ascribed to Hefes without any justification. Part of a halakic Midrash was published by Dr. J. M. Freimann under the title הוהיר, Hefes Alluf being given as the author. 133 This assumption rests on faulty, though ingenious, combinations. The identity of the book itself cannot be established with certainty, and there is not a particle of evidence to justify any connexion with Hefes. There is accordingly no need to compare that book with the Book of Precepts in order to show the difference of method adopted in this work. Indeed, Freimann himself saw the weakness of his position, and in his preface to the second volume admits that his assumption is full of serious difficulties. 134 Nevertheless he allowed the name of Hefes to appear as the author. The statement of Freimann that Hefes lived after the author of the Midrash Hashkem 135 rests on a misunderstanding of the passage from Samuel b. Jam's הלכות שחיטה. Freimann had this passage in a Hebrew translation which was very vague. Samuel b. Jam's words do not in the least connect Hefes with the author of that book. He merely gives a certain opinion about הגרמה, and then remarks הברמה ל (!) סלכהא המשלט והי אלטריקה אלדי אלוף ול This is the way which Hefes Alluf entered, that is to say, Hefes expressed the same opinion. 136

The other book is that which is known under the title of מפר המקצעות. Rapoport at first ascribed it to R. Ḥanan'el.<sup>137</sup> But having been confronted with a number

<sup>188</sup> His reasons for this identification are given in his preface, I, § 3.

<sup>134</sup> Chapter V, towards the end.

<sup>135</sup> Preface, vol. I, § 4, end.

<sup>186</sup> See Steinschneider in Geiger's Zeitschrift, II, p. 77; ibid., XI, p. 94; Hebräische Bibliographie, 1869, p. 133; ibid., 1873, p. 4.

<sup>137</sup> See his biography of R. Hanan'el, note 36.

of difficulties, he was obliged to give up that view, and subsequently transferred the authorship to Hefes. 138 even goes to the extent of suggesting that the ספר המקצעות was part of the Book of Precepts, and dealt with civil law. The name מקצעות is accordingly an allusion to the talmudic passage in which it is stated that he who wishes to be wise should occupy himself with civil law, for there is no branch of the law greater than that.<sup>139</sup> There is apparently some support for this view in the fact that one of the quotations from the ספר המקצעות actually occurs in the fragment of the Book of Precepts which has been preserved. Thus it is said in Piskē Recanate, 464: כתבו רי"ף ור"ח ז"ל דאע"ג דאין גובין קנס בבבל מנדין ליה עד דמפיים לבע"ד וכן כתוב כספר המקצעות. The same opinion is expressed by Hefes who gives a more detailed description of the procedure: פאמא אן אסתערא ראובן עלי שמעון פלילום אלחאכם ארצא ראובן ואלרצא פי דלך פגיר מחדוד כאלמחדוד מנה פי ארץ ישראל וחדה פי גיר ארץ ישראל תוסט תקאת אהל אלמכאן חסב חאלתי אלכצמין פי אלומאן אלחאצר פאן תאבא שמעון ען קבול דלך פליחרם לדלך. If Reuben complained against Simeon, the Judge must compel Reuben to satisfy Simeon. The amount wherewith he is to satisfy him is not fixed as it is in Palestine; but it might be determined by some of the respectable people of the town in accordance with the circumstances of the two litigants. If Simeon refuses to comply with the decision, he is to be excommunicated.140 This concurrence of opinion, however, must be regarded as accidental, for a number of authorities are cited who rendered the same decision. In Piskē

<sup>138</sup> Kebusat Hakamim, p. 55.

<sup>139</sup> Baba batra 175 b. See Rapoport, op. cit., p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Fol. 2 b, ll. 12 ff. The case treated of is as follows: Simeon owes Reuben some money which is in the category of *fine*, and hence cannot be collected in Babylon.

Recanate, Alfasi, R. Ḥanan'el and ספר המקצעות are quoted, while R. Meir of Rothenburg ascribes this opinion to the Geonim, Alfasi, Natronai, and Ḥefeṣ. Rapoport, accordingly, might have ascribed the ספר המקצעות to Natronai.

On the other hand the Sefer Ḥefeṣ which is frequently quoted by French and German Halakists should be allowed to have Ḥefeṣ as its author. Although none of the quotations from the Sefer Ḥefeṣ happens to be preserved in our fragment, and there is thus no evidence of a positive nature for this identification, there is no sufficient ground for rejecting this obvious connexion of Ḥefeṣ with that book. This Sefer Ḥefeṣ was in all probability the Book of Precepts which the Halakists who were not familiar with Arabic quoted second hand, and hence the name of the author was unknown to some of them. There is hardly any likelihood of that book having been translated in its entirety into Hebrew. For in that case its disappearance would have been strange indeed.

Two objections have been raised against the identification of this book with the Book of Precepts, but on careful examination they will be found to have no weight. It has been remarked that the quotations from the Book of

<sup>141</sup> Responsa, ed. Prague, 250. See Rapoport, op. cit., p. 56.

<sup>142</sup> I cannot resist the temptation of putting down a suggestion which occurred to me, and might occur to some one else, though I am perfectly convinced it is utterly unfounded, and that is to consider the ספר המקצעות as a translation of the כתאב אלמקאריר. The root אלמקאריר. The root פגע in some is synonymous with פגע in the pool agood equivalent for אינעור in some of its significations. But, as in Hebrew, the technical term is אינעור suggestion cannot be seriously considered.

<sup>143</sup> Abraham of Lunel, who quotes Ḥefeṣ in המנהינ, pp. 61 a and 67 a, took the passage from Isaac ibn Ġayyat. Similarly, in Piskē Recanate, 386, it is explicitly stated that the quotation is borrowed from Alfasi. Comp. especially Judah b. Barzillai's quotation discussed above.

Precepts are of a different nature from those of the Sefer Hefes. 144 This is, however, not borne out by the data at our disposal. It can be safely asserted that all quotations from the Sefer Hefes, with the exception of one or two which will be presently dealt with, may have easily formed part of the Book of Precepts. See especially the passage in Or Zarua, III, Piskē Baba Kamma, 370, where the exact meaning of This is determined by biblical usage of that verb. This is the method of Hefes throughout his Book of Precepts.

The other objection is based upon the fact that Hefes is supposed to be quoted in the Sefer Hefes. R. Moses of Coucy, in his Sefer Miswot Gadol, 145 says: ובספר חפץ כתוב שכך היה נוהג מר חפץ גאון שמביאין שתים וג' כתובות מקרובותיה ונותנין כפחות' שבהן. If Hefes was the author of the Sefer Hefes, it is asked, how is it possible that he should mention his name in this manner? Rapoport, who anticipated this objection, suggests an ingenious, though hardly convincing, solution. Hefes, he says, was blind, and was therefore unable to write. His pupils, accordingly, wrote down whatever he dictated to them, and subsequently added all the customs their teacher observed. As a mark of respect they called the book after their teacher, and dignified him with the title Gaon. 146 The explanation, however, has failed to carry conviction, and scholars are still undecided. But a careful examination of the passage in Sefer Misswot Gadol will not only do away with the objection, but will enable us to use it as proof that Hefes was the author of the Sefer Hefes. That R. Moses of Coucy does not quote the passage verbatim is evident from the fact that

<sup>144</sup> See Poznański, אנשי קירואן, p. 28.

<sup>145</sup> Positive precept 48, p. 127 b.

<sup>146</sup> Kebusat Hakamim, p. 56.

he does not state under what circumstances the marriage documents are to be brought. He only gives the mode of procedure, but does not say when this is to be done. Of course the circumstances are fully explained in the Sefer Miswot Gadol, and hence the reader sees to what it refers. Accordingly the quotation from the Sefer Hefes. is not in oratio recta, but in oratio obliqua, and the original words were וכן המנהג. R. Moses of Coucy, wishing to avoid ambiguity, stated whose custom it was. For if he said it might have been taken to mean that he himself was accustomed to do so. This hypothesis is not without foundation. For this practice in the case of a widow or divorced woman who lost her marriage document is given at full length by R. Meir of Rothenburg in the name of the Sefer Hefes, and is as follows: כתב בעל החפץ אשה שאברה כתיבתה ונתאלמנה או נתגרשה גובה אפי' תוספת ומביאי' ב' או ג' .147 כתובות של קרובותיה ונותני' לה כפחותה מהן ובשבועה וכן המנהג Here we have the same passage from the same book in oratio recta, but instead of the words כך היה נוהג מר חבץ גאון, we simply have וכן המנהג. That the last two words were not added by R. Meir of Rothenburg 148 is evident from the omission of the sentence כך היה נוהג מר חבץ גאון. It thus becomes quite clear that R. Moses of Coucy, who seems to have been well informed, knew that Hefes was the author of the Sefer Hefes, otherwise he could not have amplified the words וכן המנהג in the manner he did.

Further support, though less conclusive, for this view is to be derived from the curious fact that a number of

<sup>147</sup> Responsa, ed. Prague, 852.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Indeed, *Mordekai* on Ketubot IX, § 234 (ed. Wilna), who quotes this very passage, omits these two words. But it is obvious that he borrowed the quotation from R. Meir of Rothenburg, and did not know where it ended.

Halakists of the thirteenth century ascribed this book to R. Ḥanan'el. Rapoport conclusively demonstrated that a number of decisions quoted from the Sefer Ḥefeṣ are opposed to those found in R. Ḥanan'el's authenticated works. It was this consideration that led Rapoport to accept the suggestion of Reifmann, anticipated by Fürst, that Ḥefeṣ was the author of that book. Now this confusion of authors can only be accounted for if the real author of that book had the initials ה"ח, which were intended to stand for אונאל הונאל בין. But to some Halakists who were not familiar with Arabic this name was unknown, and they therefore took these letters to stand for אונאל הונאל had not these letters been the initials of the real author, the confusion could hardly have arisen.

We thus have three arguments in favour of the authorship of Hefes: (1) The obvious connexion of the names; (2) the quotation in *Sefer Miswot Gadol* and Responsa of R. Meir of Rothenburg; (3) the wrong ascription to R. Hanan'el. On the other hand, no evidence whatsoever has been hitherto adduced against his authorship.

There are, however, some quotations from the Sefer Ḥefeṣ which, to my mind, could scarcely have formed part of the Book of Precepts. Thus from the Or Zarua' it seems that the Sefer Ḥefeṣ contained Responsa of Naṭronai and decisions of Palṭoi and the Academies. Now I have often had the occasion to remark that Ḥefeṣ never quotes post-talmudic authorities. Morcover, in some cases this work is called מפר חפר חפר חפר חפר The latter occurs in the passage where Palṭoi is quoted. I therefore

<sup>149</sup> See Rapoport, R. Hanan'el's Biography, note 36.

<sup>150</sup> Kebusat Hakamim, pp. 55 ff.

<sup>151</sup> III, Baba kamma 281, 284.

venture to suggest that there were two books, one called אבר הבים, and the other ספר החבים. The former was the Book of Precepts, and meant the Book by Hefes, while the latter was a collection of gaonic responsa and decisions, and was probably vocalized הַּהְשָּבְיּ , the allusion being to Ps. 34. 13. Later writers confounded these two books, and the distinction was lost sight of. We consequently find extracts from the Book of Precepts headed בהחבר החבץ, בספר החבץ, בספר החבץ while a Responsum is ascribed to the החבץ בספר החבץ.

## III

## THE BOOK OF PRECEPTS

It is fairly certain that Ḥefeṣ b. Yaṣliaḥ's Book of Precepts was the first attempt to codify the talmudic laws in Arabic. Indeed it may claim priority in giving an exhaustive, though brief, account of all ordinances in a logical order in any language. He went beyond his predecessors by collecting all the precepts, and arranging them into groups. Instead of arranging positive precepts in one group and negative ones in another, as is done by practically all writers, including Maimonides, he incorporates all precepts, positive and negative, belonging to one category, in one book (عدا). He then divides them into two or more sections according to their subject-matter.

<sup>152</sup> Or Zarua', Baba kamma 370.

<sup>153</sup> Ibid., 281.

<sup>154</sup> Rapoport (Kebusat Ḥakamim, p. 58) states that Ḥefes arranged the precepts without any order or logical division, but divided them into chapters in accordance with the punishments. That this is incorrect is easily seen from the preserved fragment as well as from the two precepts quoted by Judah b. Barzillai. The passage in Maimonides's Sefer ha-Miswot, p. 55, upon which Rapoport bases his assertion, does not in the least warrant such a conclusion, as will be seen below.

These sections are in their turn subdivided into positive and negative precepts. Where necessary, he assigns different classes to precepts that are obligatory throughout all ages and countries, and to those that are only incumbent during the existence of the Temple, or only in Palestine. It was a monumental work, a code in the real sense of the word, and contained a good deal of material which from the strict point of view of the codifier might have been considered irrelevant. But as a theologian Hefes had to assign reasons for every precept. What other writers did in various treatises, he attempted to incorporate in one book. Our fragment, which consists of sixty-three closely written pages, comprises fifty complete precepts and parts of two others, that is to say, about fifty-one precepts. Although they greatly vary in extent, it will be readily granted that we have here a fair sample of the average length of a precept. We are thus justified in assuming that these sixty-three pages represent a little less than a twelfth part of the book, minus the introduction, so that the enumeration and discussion of the precepts occupied approximately eight hundred pages. Add to this the introduction, which must have been rather lengthy, 155 and it is evident that the entire book contained something like a thousand pages.

As we do not possess Hefes's introduction (مدخل) to this book we cannot state with certainty the reasons that induced him to compose the Book of Precepts. It is, however, easy to see that his purpose was mainly halakic. Not being satisfied with the treatment of the subject in the Halakot Gedolot, which is incomplete, he determined to codify the ordinances in a more convenient manner.

Furthermore, Arabic at that time practically supplanted Aramaic as the vernacular among the bulk of the Jews, and this book supplied a much-felt need. It could be used by the layman who did not care to enter into the minute discussions of the Talmud, which was written in a dialect that few understood in those days; while even the profound talmudic scholar might profit by it, as it contained all the sources upon which the decisions were based. Zunz hesitatingly suggests that it may have been directed against Karaitic works of the same title that were written at that time. 156 But the absence of any polemical allusion militates against this view. There is only one place where Hefes refutes the opinion of another scholar. This is in connexion with the age when a girl attains her majority. 157 But as the dispute turns on the interpretation of the statement of Samuel אין בין נערות לבגרות אלא ששה חדשים , it is obvious that the scholar whose view Hefes refuted was a Rabbanite.

As to the structure of the Book of Precepts we know that it had a lengthy introduction (مدخل) which, apart from defining the author's system and method, gave a survey of the principles underlying the biblical and talmudic ordinances. Hefes states 158 that in the introduction he explained and discussed all cases where option was allowed. It was in that part of the work that his strictures on the author of the Halakot Gedolot were expressed. Although neither Ibn Bal'ām 159 nor Maimonides, 160 from whom we know that Hefes criticized the method of the Halakot Gedolot,

<sup>156</sup> Haarbrücker's Specimen of Tanhum Yerushalmi, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Text, fol. 22 b. <sup>158</sup> Fol. 17 a, ll. 17 ff.

<sup>159</sup> Commentary on Deut. 30. 2 (ed. Fuchs).

<sup>160</sup> Sefer ha-Miswot, p. 5 (ed. Bloch).

states in what part it occurred, it is legitimate to assume that it found place in the introduction. For it is in the introduction to his *Sefer ha-Miswot* that Maimonides criticizes his predecessors.

It is impossible to say exactly how many parts the book consisted of; but there were at least thirty-six of them, for the thirty-sixth part is quoted by Ḥefes himself. 161 In his treatment of individual precepts he is quite methodical, though monotonous. He practically uses the same formula in every case. Positive precepts are introduced by ממסר סר , while negative ones invariably begin with מוסר, all of which verbs are either used impersonally or have מדי as their subject. In a comparatively few words a resume of the biblical law is given. He then goes on to state the ramifications and amplifications added by the Rabbis. He always quotes the passage upon which his decisions are based, first giving the pentateuchal verses and then the rabbinic passages. In this respect he radically differs from Maimonides who does not reveal his sources.

The entire range of tannaitic and amoraic literature is at the command of Ḥefeṣ, and he makes ample use of both Talmudim and of all halakic Midrashim. He refers to the Tosefta, Sifra, Sifre, Sifre Zuṭā, and to both Mekiltas, all of which seem to be of equal authority to him. A curious instance may be given here. The Mishnah in Kelim <sup>162</sup> records a controversy between the schools of Hillel and Shammai concerning the defilement of bands used for wrapping up scrolls. Shammai's school maintain that such bands are subject to ritual defilement, no matter whether they are embroidered or not, whereas Hillel's school are of opinion that only those that are not embroidered are

susceptible to uncleanness. Rabban Gamaliel adds his opinion that in both cases the bands cannot be defiled. The Mishnah gives no decision on this matter, but the Tosefta explicitly states that the matter is to be decided in accordance with the opinion of Rabban Gamaliel. Maimonides in his commentary on the Mishnah, 164 and in his Code, 165 disregarding or overlooking the Tosefta, rejects Rabban Gamaliel's view, and adopts that of Hillel's school, as is usually the case when the Hillelites and Shammaites disagree on a point of law. Hefes, however, decides in accordance with the opinion of Rabban Gamaliel, and quotes the passage from the Tosefta (without indicating the source, as is his custom) as his authority.

With the scanty material at our disposal it is impossible to attempt a reconstruction of this work. Nevertheless from the quotation found in the works of other writers, and from the numerous allusions in the preserved fragment, we are able to glean a few details which give us some idea of the nature and contents of the other parts. The introduction has already been referred to above. The first book contained ethical precepts, as may be seen from the first two precepts quoted by Judah b. Barzillai. The numerous references to this book show that it was of considerable length. In it Hefes had the opportunity of giving utterance to his philosophical and theological speculations. This book also dealt with the relation of God to man, and hence some of the ordinances appertaining to firstfruits and heave-offerings were described there. 166 For the same reason the ethical side of vows was discussed in that book, and a principle was laid down whereby to know

<sup>163</sup> Tosefta Kelim, Baba batra 6, 4.

<sup>168</sup> Hilkot Kelim, 22. 6.

<sup>164</sup> Ed. Derenbourg, p. 217.

<sup>166</sup> See text, fol. 13 a, l. 22.

what kind of vows may be made nowadays, and which are forbidden. 167 It also pointed out that the judges are obliged to urge a man to fulfil his vows, 168 and that the vow is to be carried out during the time set for it; if no time was set, he must carry it out at the earliest opportunity.169 Maimonides, too, preserved a short sentence which is supposed to belong to the first book. It is as ומנהא אתנין ותלתין מעני אכברנא באנה תב ותע יתולי פעלהא: follows לא נחן נמיעהא מצמון. Out of them are thirty-two cases concerning which He informed us that He who is blessed and exalted will supervise their committal, not we; all of them are explicitly stated.<sup>170</sup> Maimonides who explains this passage says that the thirty-two cases are twenty-three persons who are punished with being cut off (כרת), and nine who are put to death by God. We thus know that this book treated of certain transgressions and their punishments. It should, however, be observed that Maimonides does not mention Hefes by name in this passage. It is the plausible

יאלנדור אלתי יצח פעלהא פי הדא אלזמאן ומא לא יצח פעלהא 167 ואלנדור אלתי יצח פעלהא פי הדא הלזמאן ומא לא יצח פעלהא (ibid., 1. 19).

168 See text, fol. 20 b, l. 4.

169 Ibid., fol. 21 b, l. 20.

conjecture of Rapoport; 171 but it has no independent corroboration, except that in the preserved fragment Hefes enumerates twenty actions for which, according to tradition, God, not man, administers punishment.<sup>172</sup> Then even if we grant that Hefes is meant by צאחב כתאב אלשראיע, it is not certain whether the above quotation is from the first book. Maimonides uses the expression פי אול פצל which is not elegant Arabic for the first book, and ought to be אלפעל אלאול. It is only in colloquial Arabic that one says awwal nauba = 'the first time', instead of annauba al- $\bar{u}l\bar{a}$ , or better still, al-marra al-ūlā. Is it not possible that Maimonides merely meant at the beginning of a book, as if he would have said פי צדר פצל? It is true that Ibn Tibbon who rendered it by בשער הראשון took the phrase in its colloquial sense; but then it is quite possible that the translator misunderstood the author.

To the second book we have one allusion by Ḥefeṣ himself. From it we learn that that book dealt with the acquisition of slaves and all the laws appertaining thereto.<sup>174</sup>

The third book, part of which is preserved, dealt with the laws of damages, and contained four sections. Our fragment begins with the middle of precept 8, section 3

<sup>171</sup> Kebusat Hakamim, p. 58.

ותצמן אלנקל באן כ פעלא לם תדכרהא אלשריעה עקאב פאעלהא יותצמן אלנקל באן ל פעלא לם תדכרהא (fol. 4a, l.2r).

<sup>173</sup> The same usage is found in Hefes (fol. 8 a, l. 16), פי אול אלפצל אלב, at the beginning of the second book.

קר שרחנא הדה אלשריעה שרחא שאפיא פי טי שרחנא כי תקנה קר שרחנא ההנא עבד עב פי אול אלפצל אלב נסתגני ען דכר שי מנה ההנא . I have already explained this precept (concerning a man sold into slavery for theft, Exod. 22. 2) satisfactorily in the midst of my explaining the law about the acquisition of a Hebrew slave, at the beginning of the second book; I have thus no need to mention anything here (loc. cit.).

of this book. Further on a detailed discussion of the precepts that are preserved in this fragment will be given. For the present I only wish to remark that it seems to me that precepts 3–8 and 10, 11 of section 4 of this book do not belong here. All the other precepts deal with damages, while those just mentioned treat of sacrifices. Considering the numerous errors that crept into our copy such a supposition is not precluded. Of course the reverse may just as well be the case, that is to say, it is possible that the precepts dealing with damages are misplaced here, while those treating of sacrifices are in their place. This alternative suggestion would find support in the fact that the immediately following book also deals with sacrifices.

The fourth book treats of free-will offerings, vows, consecrations, and a few other priestly laws. It contains thirty-six precepts, which are divided into three sections according to their subjects.

The fifth book is devoted to special kinds of ritual defilement resulting from coming into contact with dead bodies or creeping things. As the ramifications of these precepts are extremely vast, while only a few verses are devoted to them in the Pentateuch, each precept extends over considerable length. Fourteen pages are taken up by the first two precepts and a portion of the third.

There are two references by Hefes to the sixth book, and from them we learn that it dealt with the tithes of corn, &c., <sup>176</sup> and the various kinds of blood. <sup>177</sup> It is very

<sup>175</sup> See, especially, text, fol. 8 a, l. 11.

יאלמעשרות סנדכרהא פי אלפצל אלו (fol. 13 a, l. 18).

וסנדכר צנוף אלדמא פי שריעה וכל דם לא תאכלו פי אלפצל <sup>177</sup> אלה. We shall enumerate the various kinds of blood in the precept 'ye shall eat no blood' in the book which follows this one,

likely that its main subject was things that are permitted to be eaten and those that are prohibited. Tithes and blood would naturally be included under these headings.

The tenth book dealt with various kinds of blemishes found in animals, according to an allusion to it by Ḥefes. 178

The fourteenth book is once referred to, and we learn that its theme was the firstlings of animals.<sup>179</sup>

From the reference to the second precept of the nine-teenth book it seems likely that that book dealt with various kinds of defilement. Hefes quotes a passage from tractate Nazir dealing with certain causes of defilement, and he then remarks: I shall explain this passage in the second precept of the nineteenth book. 180

The thirty-sixth book was similar to the tenth, and treated of blemishes that are found in human beings. According to the allusion to it this book was specially devoted to the elucidation of all the terms used for the various kinds of blemishes.<sup>181</sup>

It will thus be seen that Ḥefeṣ arranged the precepts in a logical order, but tried to follow the Bible as closely as possible. The ethical precepts take precedence of all others, for they are the mainstay of religion. These ordinances disposed of, the author at once takes up the laws in Exodus, which are followed by those of Leviticus. Keeping the logical arrangement in mind, he is obliged

please God (fol. 26 b, 1. 7). As this remark occurs in the fifth book it obviously refers to the sixth.

<sup>178</sup> וסנסתופי שרח דלך ואשבאהה פי אלפצל אלעאשר. I shall complete the explanation of this subject (of blemishes) and similar ones in the tenth book (fol. 12 a, l. 21).

יאלבכורות איצא פסנדכרהא פי אלפצל אליד (fol. 13 a, l. 19).

יוסנשרח הרא אלקול פי אלשריעה אלב מן אלפצל אליט (fol. 20 a, l. 16).

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> See text, fol. 12 a, l. 14.

to deviate now and again from the biblical order. This is naturally unavoidable, as precepts of the same character are found scattered in two or more books of the Pentateuch. Thus the cardinal precepts of the fourth book of Hefes's work occur in Leviticus, for it is in that book that free-will offerings are first mentioned; but there are a few kinds of these offerings that are to be found in Numbers. Similarly in the case of vows. The laws appertaining to a Nazarite are to be included in this category, but they occur in the sixth chapter of Numbers, while other ordinances about vows occur in the thirtieth chapter of that book, and some are in Leviticus.

## IV

## THE PRESERVED FRAGMENT COMPARED WITH MAIMONIDES

While giving a résume of the precepts that are preserved in this manuscript, I find it instructive to compare them with those enumerated by Maimonides in his Sefer ha-Miswot. In his younger days Maimonides regarded Hefes as a reliable authority, and followed him in various explanations of the Mishnah, though he seldom mentions his name. It is only in two places that Maimonides declares his indebtedness to Hefes, and in both cases he throws the responsibility of his errors upon the latter. When asked by his pupils about certain statements that occur in his Yad ha-Hazakah and do not harmonize with his commentary, he replies that the explanations found in his Code are the correct ones, whereas the others are due to the influence This, at all events, is sufficient ground for the of Hefes.<sup>182</sup> assumption that Maimonides readily borrowed explanations from the latter.

Book 3, section 3, precept 8. Only the end of this precept is preserved. We are in the midst of a lengthy quotation

<sup>182</sup> Pe'er ha-Dor, 140, 142. The Hebrew translation by Tama is very vague and sometimes misleading. See Geiger, מלא חפנים, p. 55. The Arabic original of the first reference is given by Munk in his Notice sur Abou'l Walid, p. 198.

from Tosefta Shebu'ot 1, 8, dealing with the case of a man who entered the Sanctuary while ritually unclean, without being aware of it. As the following precepts show, this precept must have dealt with civil matters, and it is hard to see for what purpose such a quotation was introduced. It is, however, possible that this discussion was a mere digression. But I suspect that this section is disarranged, since in any case we have ordinances appertaining to damages and sacrifices in one and the same section. 183

Ibidem, precept 9. He who kindled a fire which went forth and consumed his neighbour's crop or anything lying in the field should pay full damages. If the conflagration was caused by the wind, he who kindled the fire is free. It matters not whether he kindled the fire intentionally or not. If the fire crossed a river or pond which is eight cubits wide, or a public road which is sixteen cubits wide, he is not obliged to pay damages. If a man kindled a fire in his own yard and the flame or sparks flew over and consumed something in his neighbour's yard, it is necessary to investigate and see whether the fire as intended by him who kindled it was sufficiently strong to go over to the neighbour's yard or not. In the former case he is to pay for the damages, but not in the latter. As to the distance a fire is apt to cross while the wind blows, Tosefta Baba kamma 6, 22 is quoted. If while consuming a barn the fire also destroyed something which is customarily placed there, he who kindled it is obliged to pay for it.

This corresponds to Maimonides, positive precept 241, where three lines are devoted to it, reference being made to Baba kamma.

Ibidem, section 4a, precept 1. If an ox which is not in

183 See above, chapter III.

the habit of goring gores a man to death, the ox shall be stoned, and its flesh shall not be eaten; but the owner of the ox shall be free. Thrusting, biting, crushing, and kicking are included in the category of goring. Beasts of prey, or otherwise, and birds are to be treated like an ox. If the owner of the ox sold or consecrated it, before it was put on trial, the action is valid; after that, the action is not valid. It is unfit for a sacrifice; it must therefore be sold, and the price thereof is to be used for repairing the Temple. If the ox was trained to gore, it is not to be killed, and is fit for a sacrifice. It is prohibited to derive any benefit from the body of an ox that was stoned.

Maimonides divides this precept into two: positive precept 237, merely stating that we are commanded to adjudicate the case of a goring ox, and negative precept 188, dealing with the prohibition of eating the flesh of a stoned ox. Hefes regards these two as one precept, because they are the consequences of one deed.

Ibidem, precept 2. If the ox was in the habit of goring, the owner having been warned to guard it, and it killed a man, the ox is to be stoned, and the owner is worthy of death at the hands of God. The owner should also pay ransom, which should be fixed by arbitration. An ox put in this category is one which gored on three consecutive days. The owner must be warned in the presence of the judges. In case the ox is unmanageable, it must be slaughtered. The court is to compel the owner of the ox to satisfy his litigant. Tradition tells us that there are twenty crimes whose punishment, which is not mentioned in Scripture, is to be meted out by God. The different laws, depending upon the ownership of the place where the accident of goring took place, are minutely described in the

name of R. Simeon (Tosefta Baba kamma 1, 6). The proof that these two precepts do not apply to our times is to be found in Sanhedrin 2 a, Shabbat 15 a, and Berakot 58 a.

Maimonides does not count this precept separately. He obviously includes it in the preceding, not differentiating between tam and mu'ad. He no doubt rejects this as a separate precept in accordance with principle 7 which he laid down in his introduction to his Sefer ha-Miṣwot.<sup>184</sup> The key-note of that principle is that the developments and ramifications of a precept must not be counted separately.<sup>185</sup> He goes on to explain at length that the various cases under one heading must not be mistaken for precepts, even if the Pentateuch enumerates them separately.

Ibidem, precept 3. If the congregation of Israel erred unwittingly, and the thing was hidden from the eyes of the assembly; when their sin becomes known unto them, they are to offer a young bullock for a sin-offering and bring it before the tent of meeting. The rites are to be carried out in accordance with Lev. 4. 13-21. By the words the congregation of Israel the judges of the first rank are meant. The words and the thing was hidden imply that part of a law, not the entire law, was broken. The transgression must be such that, if committed wittingly, the transgressor would be cut off from his people, that is to say, his punishment would be not seen as a series of the congregation of Israel the judges of the first rank are meant.

This corresponds to Maimonides, positive precept 68, where reference is made to Horayot and Zebaḥim.

Ibidem, precept 4. If a king sinned, and did unwittingly a forbidden thing; when his sin becomes known unto him, he shall bring a goat, a male without blemish. The rites

<sup>184</sup> Ed. Bloch, pp. 21-6.

יעה אלשריעה <sup>185</sup> (p. 21).

are to be carried out in accordance with Lev. 4. 22-6. It is necessary that he himself should become aware of his sin. This sacrifice is specially prescribed for a king. If he transgressed while being king, and was deposed in the meantime, before he brought the sacrifice, he is to bring it afterwards, as though he were still king.

Maimonides does not count this precept separately, and he obviously includes it in the following. Here again, as in the case of precept 3, 4 a, 2, principle 7 would bar this precept from being reckoned separately.

Ibidem, precept 5. If a layman transgresses unwittingly, and subsequently becomes aware of his transgression, he should bring for his oblation a goat, a female without blemish. The rites are to be performed in accordance with Lev. 4. 27–35. This ordinance applies also to a member of the court of justice who acted on his own decision. If, however, he acted on the decision of the court, he is not obliged to bring the sacrifice. The transgressor is to bring the sacrifice only in the case when he committed the deed alone; but if the deed was committed by more than one person, there is no need to bring an offering.

This corresponds to Maimonides, positive precept 69, where reference is made to Horayot, Keritot, Shabbat, Shebu ot, and Zebahim.

Ibidem, precept 6. A man who commits a sin without knowing it, must bring a ram without blemish for a trespass-offering. The rites are to be performed in accordance with Lev. 5. 17–19. Tradition tells us that this sacrifice applies to a man in whose presence were two kinds of food, one of which was forbidden: he ate one kind and knows not which it was; or to a man in a similar case of doubt. If he subsequently realized that he had trans-

gressed, he should bring a trespass-offering; but if he is still in doubt, he brings a suspended trespass-offering. If, however, after bringing a suspended trespass-offering (before it was slaughtered) he realized that he transgressed, or became sure that he did not transgress, it is necessary to delay the slaughtering of the animal. It must be allowed to graze until it contracts a blemish, so that it might be sold, and for the price thereof another animal be bought and sacrificed as a free-will offering.

This corresponds to Maimonides, positive precept 70, where the case is explained as by Hefes and reference is made to Keritot.

Ibidem, precept 7. If the congregation of Israel erred by worshipping idols, they should bring a young bullock for a burnt-offering and a he-goat for a sin-offering. The rites are to be performed in accordance with Num. 15. 22-6. This precept, like precept 3 of this section, applies to the judges. The proof that this transgression is in connexion with idolatry is to be found in Sifre, p. 31 b, (ed. Friedmann).

Maimonides does not count this precept separately, according to principle 7,<sup>186</sup> and he obviously includes it in 68.

Ibidem, precept 8. One person who sins unwittingly by worshipping idols should bring a she-goat, a year old, for a sin-offering. The rites are to be performed in accordance with Num. 15. 27–8. The proof that this transgression is in connexion with idolatry is to be found in Sifre, p. 32 b.

This precept, too, is not counted separately by Maimonides, according to principle 7,187 and he includes it in 69.

Ibidem, precept 9. A man who stole something, and is

<sup>186</sup> See the preceding two notes, and the page to which they refer.

<sup>187</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

unable to restore the stolen property and its double, or the value thereof, to its owner, shall be sold for his theft.

Maimonides does not count this precept separately, according to principle 7,<sup>188</sup> and he obviously includes it in positive precept 239, which deals with theft.

Book 3, section 4 b, precepts I and 2. He who is commanded to bring a tenth of an ephah of fine flour in connexion with certain sacrifices is forbidden to pour oil or put frankincense upon it. The prohibition against pouring oil is one precept, and the prohibition against putting frankincense is another. Tradition tells us that this prohibition is only against that part which is to be offered up, but the priest may pour oil or put frankincense upon the remainder. If he put frankincense on the part that is to be offered up, he may remove it. This naturally does not apply to oil, which cannot be removed.

Maimonides, too, counts these two precepts separately. They correspond to negative precepts 102, 103, where Menahot 59 b is quoted in order to prove that these two precepts are to be reckoned separately. The reason why Hefes treats of these two precepts in one paragraph is because they are derived from one verse.

Book 4 deals with sacrifices which are offered freely; it is explained that it is forbidden for a man who is not of the seed of Aaron to offer up sacrifices upon the altar; it further treats of vows, consecration of property, estimation of lives, and similar subjects. It contains thirty-six precepts, which are divided into three sections. The first section treats of animal sacrifices, and does not apply to our times. This section is subdivided into two subsections: one containing ten positive precepts, and the other com-

<sup>188</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

prising eight negative precepts. The second section contains seven precepts dealing with meal-offerings, and is also inapplicable to our times. It is subdivided into two subsections: one containing five positive precepts, and the other comprising two negative precepts. The third section consists of eleven precepts concerning the consecration of property and the estimation of lives, and is subdivided into two subsections: one containing eight precepts, five positive and two negative, which do not apply to our times, and the other comprising three positive precepts which are obligatory throughout all ages.

Book 4, section 1 a, precept 1. He who freely offers a burnt-offering of the herd is commanded to bring a male without blemish. The rites are to be performed in accordance with Lev. 1. 3-9. He has to be present while the animal is offered up. The slaughtering may be performed by anybody, including women and slaves, provided they are ritually clean. The offering up, however, must be done by priests. Details of the procedure are given in accordance with tractate Tamid.

This corresponds to Maimonides, positive precept 63, where the whole subject is disposed of in a few lines.

Ibidem, precept 2. He who freely offers a burnt-offering of the flock is commanded to bring a male without blemish. The rites are to be performed in accordance with Lev. 1. 10-13.

Maimonides, according to principle 7,<sup>189</sup> does not count this and the following precepts separately, but includes them in the preceding precept.

Ibidem, precept 3. He who freely offers a burnt-offering of birds is commanded to bring turtle-doves or young

<sup>189</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

pigeons. The rites are to be performed in accordance with Lev. 1. 14–17. Turtle-doves are fit for this oblation only when they become yellow, while young pigeons cease to be fit as soon as they become yellow. The priest must sever the head from the body in the manner described in Tosefta Korbanot 7. 4.

*Ibidem*, *precept* 4. We are commanded to bring our burnt-offerings, sacrifices, tithes, heave-offerings, vows, free-will-offerings, and the firstlings of our herd and flock unto the special place.

Maimonides counts this section of the Bible as three positive precepts (83, 84, 85) and one negative (89). Positive precept 83 of Maimonides is slightly different, but, as he derives it from the same verse, this precept of Hefes may be regarded as covering it entirely.

Ibidem, precept 5. He who brings a peace-offering must bring the fat with the breast upon his hand that it may be waved before the Lord. The rites are to be performed in accordance with Lev. 7. 30, 31. The waving must be done towards all directions.

Maimonides does not count this separately, according to principle 12,<sup>190</sup> and he obviously includes it in positive precept 66.

Ibidem, precept 6. It is commanded that the various kinds of fat of a peace-offering of the flock should be offered upon the altar. The rites are to be performed in accordance with Lev. 3. 9-II. If one who brought a peace-offering thought that it was a firstling or tithe, this thought disqualifies the sacrifice. But if while slaughtering a firstling

190 This principle says that the parts of a ceremony in connexion with a precept must not be counted separately: לא ינבני אן תעד אוֹא צנאעה מא (ed. Bloch, pp. 47–50).

or tithe he intended it to be a peace-offering, the sacrifice is not thereby disqualified.

This precept, too, is included by Maimonides in positive precept 66. It is not counted separately, in accordance with principle 12.<sup>191</sup>

Ibidem, precept 7. It is commanded that we bring fine flour, wine, and oil when we offer lambs, rams, or young bullocks as burnt-offerings, or sacrifices to accomplish a vow, or free-will offerings. The libation is not necessary for all sacrifices, but only for some of them.

This precept is also omitted by Maimonides, in accordance with principle 12.192

Ibidem, precept 8. If the animal brought as an oblation has a blemish, it can only be brought as a gift, but must not be offered for a vow. The various terms mentioned in Lev. 22. 23 are explained in accordance with Bekorot 40 a. Such an animal must be sold, and the price thereof used for repairing the Temple.

Maimonides does not count this as a precept, because that verse in Leviticus really prohibits the offering of animals with blemishes. The permission to use it for a free-will offering cannot be regarded as a separate precept according to principle 7.<sup>193</sup>

*Ibidem*, *precept* 9. A free-will offering and an oblation brought in fulfilment of a vow must be eaten on the day when it was sacrificed and on the morrow.

Maimonides does not count this separately, according to principle  $7.^{193}$ 

Ibidem, precept 10. He who brings a thank-offering is

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> See preceding note.

<sup>192</sup> See note 190.

<sup>193</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

commanded to bring unleavened cakes mingled with oil, and unleavened wafers anointed with oil, and cakes mingled with oil of fine flour soaked, and cakes of leavened bread. He must bring ten pieces of each kind, all of which amount to forty. The quantity of oil is half a log.

Maimonides omits this precept according to principle 12.<sup>194</sup>

Book 4, section I b, precept I. He who sacrifices a thank-offering must not leave the flesh thereof until the morning of the third day, but he must eat on the day when it was sacrificed and on the night of the second day. Tradition tells us that he must not eat of this sacrifice after midnight of the second day in order to avoid a transgression.

This corresponds to Maimonides, negative precept 131, which is of a much wider scope.

Ibidem, precept 2. It is prohibited to sacrifice an animal that is blind or has any other blemish mentioned in Lev. 22. 22. The various blemishes are described and explained in accordance with Bekorot 41 a, 43 a, 44 a.

Maimonides has three negative precepts about sacrificing an animal with a blemish: 92 forbids the slaughtering; 93 forbids the sprinkling of the blood; 94 forbids the burning of the limbs. He derives these precepts from Lev. 22. 22-24 as explained in Sifra.

Ibidem, precepts 3 and 4. It is forbidden to offer up an animal that is castrated or has any other blemish mentioned in Lev. 22. 24. These blemishes are explained in accordance with Bekorot 39 b, Tosefta Yebamot 10. 5, and Sifra. It is forbidden to castrate a human being or an animal. Tosefta Makkot 4. 6 is quoted to explain all cases.

Maimonides omits precept 3 according to principle 7,<sup>195</sup> and obviously includes it in the preceding. Precept 4 corresponds to Maimonides, negative precept 361.

The reason why Hefes groups these two precepts together in one paragraph is because they are both derived from one verse.

Ibidem, precept 5 and 6. It is forbidden to bring for an oblation the hire of a harlot and the wages of a dog. The explanation of hire and wages is given in accordance with Temurah 29 a. If two partners had a certain number of cattle and one dog, and they divided them into two parts equal in the number of the heads, the part without the dog is forbidden, for one of them corresponds to the dog in the other part, and is hence the exchange of a dog. But the share containing the dog is not forbidden. The offspring of the hire of a harlot or the wages of a dog is qualified for a sacrifice.

Maimonides, quite inconsistently, reckons these two cases as one precept (negative precept 100).

These two precepts are again grouped by Ḥefes in one paragraph, because they are derived from one verse.

Ibidem, precept 7. It is forbidden to exchange an animal which has been prepared for a sacrifice for another. If such a thing took place, both animals are holy unto the Lord. If the offspring or exchange was exchanged, the other animal does not become holy thereby. Under no circumstances must the animal be exchanged, even if the first animal had a blemish, while the second was sound. He must not exchange one animal for a hundred animals and vice versa. Even if the exchange was done unintentionally, the other animal becomes holy.

<sup>195</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

This corresponds to Maimonides, negative precept 106 where reference is made to Temurah.

Ibidem, precept 8. It is forbidden that we should eat outside the special place the tithes of grain, of new wine, or of oil, or the firstlings of the flock or the herd, or vows, or free-will offerings, or heave-offerings. Tithes will be explained in the sixth book, firstlings in the fourteenth book; vows of all description were dealt with in the first book, and will be further treated of in this book.

Maimonides counts this as eight separate negative precepts (141, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 149), thus reckoning each case separately. It is quite impossible to assume that Hefes enumerated these cases separately in the other books to which he refers, for no trace of them is found in the present book where vows are dealt with.

Book 4, section 2 a, precept 1. He who brings an oblation of a meal-offering of fine flour is commanded to pour oil upon it and put frankincense thereon. The rites are to be performed in accordance with Lev. 2. 1, 2. The flour must not weigh less than seven hundred and twenty drachmae, and the oil not less than one hundred drachmae. There are ten kinds of meal-offerings from which a handful is to be taken, and all of them are enumerated in Menahot 72 b. The measure of a handful (kemiṣah) is the width of three fingers, that is to say, the hand without the thumb and pointer.

This corresponds to Maimonides, positive precept 67, which is of a more general character. Reference is there made to Menahot.

Ibidem, precept 2. He who brings an oblation of a meal-offering baked in the oven is commanded to bring unleavened cakes of fine flour mingled with oil, or un-

leavened wafers anointed with oil. He has the choice of bringing either cakes or wafers. The oil is to be smeared in the shape of a semi-circle.

Maimonides does not count this and the following two precepts separately, according to principle 7.196 He includes them in the preceding precept.

Ibidem, precept 3. He who brings an oblation of a meal-offering of the baking-pan is commanded to bring it of fine flour, unleavened, mingled with oil; he should part it in pieces, and pour oil thereon. The word מחבת is explained in accordance with Menahot 63 a and Sifra. Each piece must be of the size of an olive.

Ibidem, precept 4. He who brings an oblation of a meal-offering of the frying-pan is commanded to make it of fine flour and oil. The word מרחשת is explained in accordance with Menahot 63 a.

*Ibidem, precept* 5. It is obligatory to salt sacrifices. Only the part which is actually offered up should be salted, not the entire sacrifice. Thick salt is to be used, so that it should not dissolve quickly.

Maimonides makes two precepts out of this one: positive precept 62, which corresponds to this, and negative precept 99, which is a prohibition against offering up a sacrifice without salt. He refers to Menahot and Zebahim.

Book 4, section 2b, precept 1. It is forbidden to burn leaven or honey as an offering. By honey is meant dates. If the slightest quantity of honey or leaven was mingled with anything that is to be offered up, that part becomes disqualified, according to Sifra.

This corresponds to Maimonides, negative precept 98,

<sup>196</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

where a reason is given why honey and leaven are not counted separately.

Ibidem, precept 2. It is prohibited that one who is not of the seed of Aaron should associate with priests in matters wherein they are considered superior to all other men.

This corresponds to Maimonides, negative precept 74.

Book 4, section 3 Aa, precept 1. A man who vows his person unto the Lord should give as his value in accordance with Lev. 27. 2-7. If he is poor, he should pay as much as he can afford. There is a difference between making a vow and promising a value. Thus if a man says: 'I vow the price of my hand', the judge should estimate the excess in value of a slave who has a hand over one who lacks a hand. But if he says: 'I promise to give the value of my hand', he need not give anything. If he vowed one of his vital members, as, for instance, his heart or head, he must pay for his entire body. If he vowed the price of a child a month old, but did not pay until more than five years elapsed, he need only pay the value of the child at the time when the vow was made. If he says: 'I vow half of my value', he is to pay half of his value; if, however, he says: 'I vow the value of half of my body', he is to pay all his value. A poor man must not pay less than a sela'. If after having paid a sela' he became rich, he need not pay any more. But if he possessed less than a sela', and subsequently became rich, he is to pay the value of a rich man.

This corresponds to Maimonides, positive precept 114, where a few lines are devoted to the entire subject, reference being made to tractate 'Arakin.

Ibidem, precept 2. A man who consecrates his house unto the Lord is commanded to have it estimated by the

priest, and in case he wants to redeem it, must pay its value with the addition of the fifth part of the estimation. This ordinance refers to a dwelling-house according to Sifra.

This corresponds to Maimonides, positive precept 116.

Ibidem, precept 3. A man who vowed an unclean beast, which may not be offered as a sacrifice, unto the Lord, should have it placed before the priest, who should estimate its value; in case the former owner wishes to redeem it, he should pay its value with the fifth part of the estimation. By an unclean animal is meant one which is disqualified on account of a blemish, and does not refer to unclean species of animals. Our teachers declare that it is forbidden to sanctify, vow, or consecrate anything nowadays.

This corresponds to Maimonides, positive precept 115.

Contrary to his custom, Hefes disregarded here the biblical order, and placed the consecration of a house before the vowing of an unclean animal. It is, however, not unlikely that the transposition is due to a scribal error. Maimonides follows in this case the biblical arrangement.

Ibidem, precept 4. A Nazarite who unwittingly became defiled by a dead body is commanded to shave his head on the seventh day, and to bring two turtle-doves, or two young pigeons, to the priest, to the door of the tent of meeting. If the seventh day happens to be Sabbath or a Festival, he must postpone his shaving. He has the option of bringing turtle-doves or pigeons. He has to bring the sacrifice, because he did not sufficiently guard himself against defilement. He is to commence counting again the days of his separation from the day when he shaved his head.

Maimonides counts this precept and the following one as one precept, positive precept 93. He explicitly states that these two shavings must not be counted separately,

since the shaving after defilement is a legal development of the ordinances appertaining to a Nazarite, and hence is to be excluded by principle 7.<sup>197</sup>

Ibidem, precept 5. When the days of a Nazarite's separation are fulfilled, he is commanded to bring as his oblation a he-lamb a year old without blemish for a burnt-offering, a ewe-lamb a year old without blemish for a sin-offering, and a ram without blemish for a peace-offering, and a basket of unleavened bread, cakes and wafers, mingled with oil; and the meal-offerings and libations appertaining to them. These ordinances apply to a man who vows to be a Nazarite for a definite period, not to a perpetual Nazarite. As for the cakes and wafers, he must bring ten of each. It is stated that he must put some of the meat upon his hair, and throw them together into the fire. He must wave the offering towards the six directions.

This corresponds to Maimonides, positive precept 93.

Book 4, section 3 Ab, precept 1. It is prohibited for a Nazarite to eat grapes, fresh or dried, to drink anything made thereof, or to eat the husk or kernel. Even unripe grapes are forbidden. There is a difference between the word and and the former specifies only various kinds of vines, while the latter embraces also olive-trees. The leaves of a vine are not forbidden to a Nazarite. If a Nazarite drank twenty-five drachmae of wine, he must be flogged. He is to be flogged for wine separately and for grapes separately.

Maimonides counts this section of the Pentateuch as five negative precepts: 202, a Nazarite must not drink wine; 203, he must not eat grapes; 204, he must not eat dried grapes; 205, he must not eat the kernels of grapes; 206, he

<sup>197</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

must not eat the husk of grapes. He explains the reason why he counts them as five separate precepts, because the transgressor is flogged separately for each transgression.

Ibidem, precept 2. It is prohibited for a Nazarite to shave his head. Our teachers say that the shortest period of separation is thirty days. If a man says: 'I shall be a Nazarite for as many days as the hair of my head, or grains of sand, or dust', he is to remain a Nazarite for the rest of his life. If he says: 'I shall be a Nazarite like the number of the days of the year', he is to be a Nazarite thirty days for each day of the year. He must not cut his hair with a razor or any other instrument. If some of his hair fell out because he rubbed or scratched that place, there is no sin upon him. If a plague of leprosy appears on his head, he must shave his hair when he gets purified, even before the days of his separation are fulfilled. Thirty days are to be discounted from the days which he observed as a Nazarite. These ordinances apply to a man who vowed to be a Nazarite for a definite period, but not to a perpetual Nazarite. The commandment that a Nazarite should grow his hair naturally refers to one who has hair; if he is bald-headed, he must observe the other ordinances appertaining to a Nazarite. Even if the words which he uttered only hint at separation, and do not explicitly express it, he must become a Nazarite. If, however, they merely hint at a hint of separation, he need not become a Nazarite.

Maimonides counts this precept as two: negative precept 209, where the entire subject is referred to tractate Nazir, and positive precept 92, which asserts that the Nazarite must let his hair grow. He quotes a passage from Mekilta which explicitly states that there is a negative and positive precept in this connexion. Thus, if a Nazarite destroyed

his hair with a powder, the negative precept would not be transgressed by him, since he used no instrument; he, however, transgressed the positive precept, which enjoins him to grow his hair.

Ibidem, precept 3. It is forbidden for a Nazarite to enter into the presence of a dead body. He may, however, attend to the burying of a dead body that was found on the road where no other man is present. He must not come in contact with the blood of a dead body, if the blood weighs fifty drachmae, or with a part of a dead body of the size of an olive. The laws of a Nazarite are not applicable to our times.

This corresponds to two negative precepts of Maimonides: 207 and 208. He reckons the defilement through coming in contact with a dead body as one precept, and the entrance into the house where a dead body is lying as another. He quotes tractate Nazir 42 b, which shows that two prohibitions are involved.

Book 4, section 3 B, precept 1. He who makes a vow must fulfil it. The judges are to urge him to fulfil his vow.

This corresponds to Maimonides, positive precept 94, which is rather of a more general character.

Ibidem, precept 2. A man who makes a vow or swears an oath to bind himself with a bond is commanded not to profane his word, but must do all that proceeded out of his mouth. A boy of average intelligence must fulfil his vow, though he is only twelve years and one day old. But if his intelligence is below the average, the fulfilment of the vow is not incumbent on him. Under that age he need not fulfil his vow in any case. If an intelligent boy of thirteen years and one day old made a vow, and afterwards claimed that he had no conception of the meaning of a vow,

he is obliged to fulfil it. It matters not whether the oath is explicitly expressed or merely hinted at. An oath is only valid when it makes a man abstain from doing a permitted thing, but it cannot render permissible anything that is forbidden. His oath can have no effect upon restraining others. If he made an oath to perform an impossible task, he is to be flogged. If he vowed not to eat a certain food, because it is harmful, and it is found to be beneficial to him, his vow is not valid. One who vows not to dwell in a house, even the garret is forbidden unto him. One who vows not to eat meat, the liver, spleen, and entrails are thereby forbidden. He must fulfil his vow at the earliest opportunity, and if he specified a certain time, he must observe it before that time expires. The expression, he shall not profane his word, implies that he may have his vow annulled by some one else, but he himself, though he is a sage, must not annul his vow.

The gist of this precept is included by Maimonides in the preceding (positive precept 94). He, however, has a separate precept which permits the absolution of vows. This is positive precept 95, which is based on Num. 30. 3. Apart from this positive precept he has negative precept 157, which is a prohibition against the breaking of one's word. Naḥmanides 198 agrees with Ḥefes in counting Deut. 23. 24 and Num. 30. 3 separately.

Ibidem, precept 3. This precept deals with the vows of women whether they attained the age of puberty or not. They are divided into five classes:

(1) If a girl in her father's house, who has not attained the age of puberty and is not married, uttered a vow and her father heard it and did not protest, her vow is valid. If,

<sup>198</sup> See his השנות to Maimonides's חפר המצות

however, he protested on the day when he heard it, her vow is annulled. As soon as a girl is twelve years and one day old, her vows are valid, and there is no need to examine her intelligence, unless her mind is known to be defective. A girl who is eleven years old, or less than that, can make no vows. During her twelfth year it is necessary to examine her intelligence: if it is sound, her vow is valid, and her father has the privilege of annulling it; if her intelligence is defective, her vow is not valid. A girl, twelve years and one day old, of average intelligence, who claims that she did not know the purpose of the vow, and is therefore unwilling to fulfil it, is obliged to carry out all that proceeded from her mouth. On the other hand, a girl eleven years old who claims that she understands all about a vow, need not fulfil it. If her father thought at first that the vow was made by some one else, and subsequently realized that it was his daughter, he may annul the vow as soon as he learns this fact.

- (2) If a betrothed girl makes a vow, her fiancé may annul it on the day he hears of it. If he did not protest, her vow must be fulfilled. That the verses Num. 30. 7-9 refer to a betrothed girl, not to a married woman, is explicitly stated in Sifre. If a man married a woman who had a long-standing vow which causes him pain, he may divorce her without giving her any money promised in her marriage document. A man may say to a woman at the time of marrying her: 'I annul all thy vows.' The vows of a betrothed girl who has not attained the age of puberty must be annulled by her father and fiancé. As soon as she attains the age of puberty, her father has no right to annul her vows.
  - (3) As for a married woman, the laws appertaining to

her vows are identical with those of a betrothed girl. The vows a husband may annul are such which cause him mental or bodily pain. If a father or husband did not know that God permitted him to annul the vows of his daughter or wife, and subsequently learned this fact, he may annul a long-standing vow on that day. If she vowed not to eat a certain thing for a month, and he permitted her to eat thereof for a week, her vow becomes automatically void. If she vowed not to eat of two kinds of food, and he permitted her to eat of one kind, she may also eat of the other kind; similarly, if he confirmed her vow with regard to one kind, it is confirmed also with reference to the other kind; provided the two kinds were included in one vow. If a man wanted to annul the vow of his daughter, and it happened that it was his wife who made that vow, but he mistook her for his daughter, the vow does not thereby become void. He may, however, annul it afterwards, if he so desires. The same applies to the case when his daughter made a vow, and he mistook her for his wife. If he heard of the vow on the Sabbath day, he must use different words in annulling it. He should say to her: 'Eat this which you vowed not to eat.' While saying these words, he must mentally annul her vow. The expression used by a husband in annulling the vows of his wife are different from those employed by a sage.

(4) A widow and (5) a divorced woman have to fulfil all their vows. This refers only to women whose marriage was consummated. If a widow or a divorced woman made a vow which should take effect after thirty days, and meanwhile she married, her husband cannot annul it. On the other hand, if while married she made a vow which should take effect after thirty days, and her husband annulled it,

she need not fulfil it, even in case she was divorced or became a widow during that time. If a widow has a brother-in-law, 199 he may annul her vows, but not if she has two brothers-in-law.

Maimonides does not count this as a separate precept, in accordance with principle 7,200 and he includes it in the preceding precept.

Book 5, precept I. One who came in contact with the carcasses of unclean animals and beasts is obliged to be unclean until sunset. If he carried a carcass, he and his garments become unclean. After having a bath and after being washed, he and his garments are to remain unclean until sunset. It matters not whether he touched the entire carcass or only part thereof. Even if he carried the carcass by means of another object, his garments become unclean. If the carcass was upon a vessel, under which lay some food or drink, the latter do not become defiled. The law imposed upon him to remain unclean until sunset is only to prevent him from coming in contact with sacred things. Aquatic animals, with the exception of the sea-dog, do not defile.

This corresponds to Maimonides, positive precept 96. He explains that in calling this a precept he does not mean that it is necessary to become defiled; nor is it forbidden to become defiled, otherwise this would be a negative precept. It merely tells us the ordinances to be observed when a man becomes defiled.

It is to be observed that Maimonides, like Ḥefeṣ, places the laws of uncleanness immediately after those appertaining to vows.

<sup>199</sup> In the Levirate law.

<sup>200</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

Ibidem, precept 2. One who comes in contact with the carcasses of the eight creeping things must be unclean until sunset. A part of the flesh of these animals defiles, as well as the entire body, provided it is not smaller than the size of a lentil. Anything smaller than that size having flesh and bone combined is also defiling. In this case it makes no difference whether the part was severed while the animal was alive or dead. If a rat which is created from the earth had already flesh and skin on one part, while the remainder was joined by the skin, and it was able to move about, it defiles one who comes in contact with it. Aquatic animals belonging to this species do not defile. The garments of him who came in contact with these animals are not unclean.

This corresponds to Maimonides, positive precept 97, which is disposed of in a few lines.

Ibidem, precept 3. Any vessel or instrument upon which one of the eight creeping things fell while dead is to be unclean; it must be dipped in water, and remain unclean until sunset. These vessels are such as are fit for the work for which they were intended. The difficult words occurring in the tannaitic passages quoted in this connexion are briefly explained. Vessels are divided into two classes: (1) those which have a receptacle containing air; (2) those which are of a flat surface and contain no air. In both classes are vessels which are subject to defilement and those which are not. Vessels not subject to defilement, though they have receptacles, are sacred vessels, and those that cannot be moved when filled with the things for which they were made. Children's toys are not subject to defilement, though they can be carried when filled. If, however, these toys are durable, they are subject to defilement. A num-

ber of other cases are mentioned and passages quoted. The difficult words occurring in these passages are briefly explained. All other vessels which have receptacles, not mentioned in the foregoing, are subject to defilement. The minimum measure of a garment subject to defilement is given for various cases in accordance with Kelim 27. 5 and other tannaitic passages. If a garment smaller than the minimum measure was completed, and a piece of material subject to defilement was added to it, the entire garment may be defiled only in the case when the attached piece is of material subject to a stricter defilement than the other. If an unclean vessel decreased in size, and another vessel was made of the material, it remains unclean only in the case when it can be used for the work for which it was originally made. Vessels of a flat surface, not containing air, which are not subject to defilement are wooden vessels which are only used directly, and are not a means of using other vessels. If their usage is indirect, they are subject to defilement. A number of instances belonging to this class are mentioned.

Maimonides does not count this precept separately. He evidently includes it in the preceding precept, according to principle 7.<sup>201</sup> The only surprising thing is that he counts the laws appertaining to the defilement of food and drinks as a separate precept (98).

The following tabular recapitulation of the above discussion will show at a glance the relation of the two systems in enumerating precepts.<sup>202</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

<sup>202</sup> The first number refers to the book (535), second to the section (DDP), the letters to the subsections, and the third number to the precept. The abbreviation p.p. = positive precept, and n.p. = negative precept. Where only two numbers occur there are no subsections.

| Ḥefeṣ                 | Maimonides          | Ḥefes                   | Maimonides            |
|-----------------------|---------------------|-------------------------|-----------------------|
| 3, 3, 9 = p. p. 241   |                     | 4, 1 b, 7 = n. p. 106   |                       |
|                       | p. p. 237, n. p.188 | 4, 1 b, 8 =             | = n. p. 141, 142,     |
| 3, 4 a, 2             |                     |                         | 143, 144, 145,        |
| 3, 4a, 3 = p. p. 68   |                     | 146, 147, 149           |                       |
| 3,4a,4                |                     | 4,2a,1 =                | = p. p. 67            |
| 3, 4a, 5 =            | p. p. 69            | 4,2a,2                  |                       |
| 3,4a,6 =              | p. p. 70            | 4, 2a, 3                | _                     |
| 3, 4a, 7              |                     | 4, 2a, 4                | _                     |
| 3, 4a, 8              |                     |                         | = p. p. 62, n. p. 99  |
| 3, 4a, 9              | _                   | 4,2b, I =               | = n. p. 98            |
| 3, 4b, 1 = n. p. 102  |                     | 4, 2b, 2 = n. p. 74     |                       |
| 3,4b,2 = n.p. 103     |                     | 4,3 Aa, $1 = p. p. 114$ |                       |
| 4, 1 a, 1 = p. p. 63  |                     | 4,3Aa, $2 = p. p. 116$  |                       |
| 4, I a, 2             |                     | 4, 3 Aa, 3 =            | = p. p. 115           |
| 4, 1 a, 3             | _                   | 4, 3Aa, 4               |                       |
| 4, 1 a, 4 =           | p. p. 83, 84, 85,   | 4, 3 Aa, 5 =            | = p. p. 93            |
|                       | n. p. 89            | 4, 3 Ab, 1 =            | = n.p. 202, 203,      |
| 4, 1a, 5              | _                   |                         | 204, 205, 206         |
| 4, 1 a, 6             |                     |                         | = n.p. 209, p.p. 92   |
| 4, 1 a, 7             |                     |                         | = n. p. 207, 208      |
| 4, 1 a, 8             | _                   |                         | = p. p. 94            |
| 4, I a, 9             | _                   | 4, 3B, 2                | = p. p. 95 (?), n. p. |
| 4, 1a, 10             | _                   |                         | 157                   |
| 4, 1 b, 1 =           | = n. p. 131         | 4, 3B, 3                | _                     |
| 4, 1 b, 2 =           | = n. p. 92, 93, 94  | 5, 1 = p                | . p. 96               |
| 4, 1b, 3              |                     | 5, 2 = p                | . p. 97               |
| 4, 1 b, 4 =           | = n. p. 361         | 5, 3                    | _                     |
| 4, 1 b, 5 \ _ n n 100 |                     |                         |                       |
| 4, 1b, 6)             | = n. p. 100         |                         |                       |

We thus see that out of the fifty-one precepts (the first of our fragment is not considered, because it is impossible to ascertain what it dealt with) Hefes and Maimonides agree on thirty. Out of the twenty-one precepts counted separately by Hefes, but omitted by Maimonides, twenty can be accounted for by two of the principles laid down by the latter. Sixteen are excluded by principle 7,203 while four (4, 1a, 5; 4, 1a, 6; 4, 1a, 7; 4, 1a, 10) are omitted by principle 12.204 The remaining precept which Maimonides counts as one (n. p. 100), whereas Hefes reckons it as two (4, 1b, 5; 4, 1b, 6), is the prohibition against offering the hire of a harlot or the wages of a dog upon the altar. This case must be put down, I think, to the inconsistency of Maimonides.

To make up for these twenty-one precepts, Maimonides has twenty-one other precepts which are not counted separately by Hefes. It is true that we cannot be certain about a few of them, for they may have been placed in another part of the book. This is, however, unlikely, for Hefes, according to his method of presentation, would not have neglected to inform us of that fact. Moreover, practically in every case we were able to see the reason of the discrepancy.

As a result of this examination it may be stated that there are three fundamental differences between the systems employed by Hefes and Maimonides, respectively.

(I) The various ramifications and hypothetical cases of a certain group of laws, provided they are explicitly mentioned in the Pentateuch, are counted separately by Ḥefeṣ, whereas Maimonides regards them all as one precept. The latter emphatically differentiates between a law (משפט) and

<sup>203</sup> See above, notes 184, 185, and the page to which they refer.

<sup>204</sup> See above, note 190.

precept (מצוה). 205 Principle 7, in which this point is clearly brought out, seems to have been chiefly directed against Hefes. 206 This principle was sometimes broken also by Maimonides himself. He felt the inconsistency, and when he counts certain precepts which should have been excluded, he defends himself by saying that in the Talmud or in a halakic Midrash it is explicitly regarded as a separate precept. But then this proves that according to the Talmud this principle is not valid.

(2) Hefes does not count contraries twice. He either reckons it as a negative or positive precept. Thus since a Nazarite is prohibited to shave his head, there is no need to reckon as a positive precept that he is commanded to let his hair grow. If a sacrifice must be salted, there is no need to count as a negative precept that it is forbidden to offer up a sacrifice without salt. Maimonides, on the other hand, counts them separately. It is chiefly for this reason that in the part which we have discussed in detail Maimonides has more negative precepts than Hefes. In counting such a case as a positive or negative precept the latter is mainly guided by the context of the Pentateuch, but he probably was also influenced by circumstances, and put the precept in the category he required. It should be stated

<sup>205</sup> Sefer ha-Miswot, ed. Bloch, p. 25.

<sup>206</sup> While reading Pe'er ha-Dor, 140, where Maimonides designates Hefes as הדינין, I was led to believe that there was an intentional slur in that title, as one would say, that Halakist is a good codifier, 'a writer of laws', but is not sufficiently logical to enumerate the precepts. Fortunately, however, Munk (Notice sur Abou'l Walid, p. 198) quotes the Arabic original from a manuscript which is now, I believe, in the hands of D. Simonsen of Copenhagen. There Maimonides calls Hefes 'the author of the Book of Precepts' (صاحب كتاب الشرائع). It is only in Tama's inaccurate Hebrew translation that the words

that Ḥeſeṣ is not quite consistent in this respect. Thus he counts as a positive precept that we are commanded to bring our burnt-ofſerings, sacrifices, vows, free-will ofſerings, and the firstlings of our herd and flock unto the special place.<sup>207</sup> But practically the same thing is reckoned as a negative precept: it is forbidden to eat outside the special place the tithes of grain, or of new wine, or of oil, or the firstlings of the flock or the herd, or vows, or free-will ofſerings, or heave-ofſerings.<sup>208</sup> This inconsistency is, however, due to the circumstance that the Pentateuch stated both cases, the positive and the negative, explicitly.<sup>209</sup> Maimonides, on the other hand, is not guided by the Pentateuch in this matter.

(3) Hefes never makes use of a verse or set of verses more than once. It is only in extremely rare cases that he derives two precepts from one verse, and then there are usually two clauses in that verse. In such cases he groups the precepts together in one paragraph. Maimonides, however, derives sometimes as many as eight precepts from one and the same verse. It

In general it may be stated that Hefes follows the Pentateuch division very closely. If a certain law is repeated twice, it must be counted separately, especially as tradition

<sup>207</sup> Book 4, section 1 a, precept 4 (text, fol. 10 a, l. 11).

<sup>208</sup> Book 4, section 1 b, precept 8 (text, fol. 13 a, l. 15).

<sup>209</sup> Deut. 12. 5, 6 and 12. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> See, for instance, book 3, section 4 b, precepts 1 and 2 (text, fol. 8 a, . 17), where two negative precepts are derived from the two clauses in Lev. 5. 11. Similarly, book 4, section 1 b, precepts 3 and 4 (text, fol. 12 a, l. 16) are derived from Lev. 22. 24. An exception to this rule is book 4, section 1 b, precepts 5 and 6 (text, fol. 12 b, l. 7), where two precepts are derived from one clause.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Thus negative precepts 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 149 are derived from Deut. 12. 17.

usually makes the various paragraphs apply to different cases. Maimonides, on the other hand, while taking the Pentateuch as his basis, is guided by logical principles in the system of enumerating the precepts. Indeed, one may even go as far as to reduce the above three differences to this one only.

From the purely logical point of view the charge of inconsistency might with justice be brought against both Halakists. Maimonides, as was remarked above, pointed out that Hefes had committed the same errors for which he had censured the author of the Halakot Gedolot.<sup>212</sup> The former in his turn did not escape the stricture of subsequent Halakists like Naḥmanides and Isaac of Corbeil, the author of p"dd, neither of whom can be accused of being hostile to him on general principles. The inconsistencies are quite natural in a subject which has no basis in reality. For, although the Tannaim and Amoraim, as was pointed out above,<sup>213</sup> believed that six hundred and thirteen precepts had been revealed to Moses, the writers or redactors of the Pentateuch had certainly no inkling of this number.

### V

## THE STYLE OF THE BOOK OF PRECEPTS

The language of the Book of Precepts is in the usual style of Jewish-Arabic, and shares most of its characteristics. In dealing with manuscripts which are not autographs, but copies of the third or fourth hand, one is at a loss to determine which mistakes emanated from the author, and which are to be ascribed to the ignorance of the copyist. The latter, however, cannot always be made the scapegoat, and

<sup>212</sup> Sefer ha-Miswot, p. 5, ed. Bloch.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Chapter I.

it is a striking fact that almost all texts contain the same kind of mistakes. Even the oldest manuscripts show the usual characteristics. Great caution must be taken in studying the grammatical and lexical peculiarities of Jewish-Arabic. One should not rely too much on the printed texts, for it has been the custom of most editors to consider it legitimate to correct mistakes. It is quite natural to credit an author with a knowledge of grammar of the language in which he writes. But it must be borne in mind that the Hebrew and Aramaic quotations occurring in such texts are sometimes misread, but seldom, or never, tampered with, and this would tend to prove that the copyists tried to be as faithful to the original as possible. Now when due allowance is made for errors for which the copyists can reasonably be held responsible, there still remains a vast number of mistakes which would convince one that those authors were not masters of Arabic diction. This is no doubt to be ascribed to the circumstance that the Jews devoted most of their time to the study of other literatures besides Arabic. Being bilingual they fell between two stools. They seldom wrote a natural Hebrew, and their Arabic never attained the elegance of even a mediocre native writer. Their Hebrew is abounding in Arabic idioms, while their Arabic is interspersed with Hebrew words and phrases which make it unintelligible to the Arab.

When we speak of Jewish-Arabic we mean the dialect spoken and written by Jews who did not assimilate, and were therefore devoting their time and energy to the study of the Bible and the Talmud. Nobody denies the possibility of a Jew being able to acquire elegance of style in Arabic. Indeed, some of the Jews who practically assimilated with the Bedouins wrote elegant verses. It is not

a question of race, it is merely a question of pursuit and surroundings. This is a sufficient reply to those who ask why should not men like Maimonides write as good an Arabic as Heine wrote German.<sup>214</sup> There is no justification in comparing Maimonides with Heine, for the latter had a thorough German training. We ought rather to compare Maimonides with R. 'Akiba Eger. One would certainly not expect the latter to write an elegant German. To my mind the difference between an Arabic classic and the average Jewish-Arabic book is about the same as between Goethe and the memoirs of Glückel von Hameln published by D. Kaufmann.

On the whole the majority of post-biblical writers were slovenly in their syntactical constructions. To them the matter was the dominant factor, and the style played no important rôle. This tendency produced that careless halakic style, a mixture of Hebrew and Aramaic, of which R. Sherira's Epistle is a conspicuous specimen. Of course their Arabic was superior to their Hebrew, for after all the former was their mother-tongue.

The greater bulk of mistakes committed by these writers are such as do not apply to the spoken language. There can be no doubt that at the period from which the earliest Jewish-Arabic production dates, the nunation was no longer pronounced, and hence there were no case-endings. In practically all manuscripts we find the cases wrongly used, the accusative being employed where syntax demands the nominative, or even the genitive, and *vice versa*. They almost invariably used the accusative in the predicate when or its 'sisters' is absent. This is against the rules of

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> See I. Friedlaender, Der Sprachgebrauch des Maimonides, p. xi.

elementary grammar, for the predicate is under such circumstances in the nominative, even when the subject is in the accusative. Numerous examples of such mistakes occur in the text of Hefes, and a few of them will suffice as an illustration.

Accusative for nominative : מן אנכסר לה צרפא (fol. 4 b, l. 20); וצורה אלאתנאן איצא חיואנא יסלמה רגל לרגל (fol. 12 b, l. 11); מן לנסכה (fol. 15 a, l. 14); מן לנסכה (fol. 17 b, l. 22); ואלכלים נועין (fol. 27 b, l. 23).

Accusative for genitive: נהו (fol. 4b, l. 13); (fol. 4c, l. 13); מיך גיר האבתא (fol. 21a, l. 23); מיך גיר האבתא (fol. 22a, l. 11).

Nominative for accusative : יצב עלי הרא אלקרבאן לא דהן לא לא להוא (fol. 8 a, l. 20); איי שריכין אקתסמא אגנאם (fol. 12 b, l. 15); אנאם (fol. 31 a, l. 22).

Nominative and accusative used promiscuously: מן לה (fol. 3 b, 1. 25); אומי הו אעמי היואן היואן הורא (fol. 1 b, 1. 23); ויומא ואחר (fol. 2 2 3, 1. 21).

As in the verbs the mood-endings were dropped in the spoken language, there is great confusion in this respect in Jewish-Arabic works. We find such constructions אן יכן (fol. 16 b, l. 23); אן תכן (fol. 22 b, l. 10); אלשי אלדי ינגסא מנה (fol. 24 b, l. 18); אלשי אלדי ינגסא מנה (fol. 30 b, l. 21). Cases like לם ידרי (fol. 7 a, l. 24, and many other places) and (fol. 7 b, l. 12) may belong to this class, but it is also possible to consider them as that kind of exceptional orthography which Arabs call וشباع, that is to say, the unnecessary lengthening of a vowel.

As an indication of these writers' lack of appreciation for the finesses of the language, it may be mentioned that they employ the particle in without any force whatsoever. Hefes practically uses it instead of 3. The monotonous

repetition of the construction D... By is exceedingly irksome. The copyist cannot be held responsible for such inaccuracies, unless we assume that he deliberately changed the letter, or that the original was written in Arabic script without diacritical points, so that, could be confounded with in many cases, especially when the writing was cursive. Both suppositions are, however, highly improbable. Copyists seldom change such matters, and had the original been written in Arabic script without diacritical points, there would have inevitably occurred some other mistakes of a similar nature. In the absence of such traces, we must hold the author responsible for these confusions. On the other hand the particle j, which is employed with graphic effect by the Arabs to introduce the apodosis, is almost entirely absent in Jewish-Arabic works.

It is to be observed that most of the above-named grammatical peculiarities have been found in the texts of Mohammedan writers. Ibn Abī Uṣeibiʿaʾs History of Physicians is often referred to in this connexion. It is true that that book contains a number of mistakes. But whereas with Mohammedan writers it is a rare exception, with Jewish writers these mistakes are practically the rule. Moreover, the evidence adduced from the mistakes is not to prove Jewish-Arabic is a separate jargon, but to indicate the fact that those writers paid no attention to the study of Arabic grammar. For such forms like אלא האכלין were certainly never used in the spoken language, and were due to want of knowledge. If a few Mohammedan writers also committed such mistakes, they, too, lacked accurate knowledge of their language.

Taking all the lexical characteristics of Jewish-Arabic into consideration, we would not be far wrong if we stated

that it is a kind of a jargon. 215 This is a natural consequence of Jewish exclusiveness. A group of people speaking a language of an alien race, and forming a separate circle, would easily develop a dialect of their own, which, though essentially resembling the parent-tongue, would have a number of words peculiar to itself. Thus when Jews conversed with their co-religionists they naturally employed a number of Hebrew words appertaining to religion, and these terms gradually became part of their Arabic. Furthermore, Jews had a vast literature of their own which they never abandoned, and as some words, especially technical terms, are not readily found to exist in another language, they were compelled either to retain the Hebrew words or to coin new expressions. It was hard to find an equivalent for עלה; but since עלה = Arabic שבר, they coined a form ישאנא. I even suspect the existence of a form צאעדה in Jewish-Arabic. For the broken plural of forms like is usually נَعَايُلُ; but Jewish writers employ צואער 216 which is usually the broken plural of the active participle feminine. This would accordingly be a literal imitation of עוֹלֶה. In some cases they introduced new words where genuine Arabic terms were at hand. For מותר, permitted, they could easily have used "is", but they preferred a literal translation of this word, and used מטלק.

Even nowadays, when public schools tend to do away with dialects, the Arabic spoken by the Jews of Tunis and Algiers differs considerably from that of the natives. A

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> I use this term in no disrespectful sense. I would define a jargon as a dialect which had no natural development. Thus if a nation, while adopting a foreign tongue, still uses words and expressions of its former language, it may be said to speak a jargon, since it would not be readily understood by natives.

<sup>16</sup> See text, fol. 10 a, l. 12; Sa'adyā's translation, Deut. 12. 6.

careful study of Marcel Cohen's book on the Arabic dialect of the Jews of Algiers<sup>217</sup> proves this point. It is true that M. Cohen repudiates the idea that it is a jargon, but this merely depends on the point of view. The natives, who are after all the best judges, regard it as such.

It must, however, be admitted by all that want of stylistic elegance is to some extent compensated for by the marvellous vocabulary these writers have at their command. It is astounding the way Hefes finds Arabic equivalents for the most obscure mishnic words and phrases. It is quite immaterial for our purpose whether these terms were first employed by Hefes, or were in common use among Arabic-speaking Halakists. The fact that they were employed by Jewish writers is sufficient to indicate the extent of their vocabulary. I have no doubt that Jewish-Arabic texts have preserved some genuine Arabic words which long ago became obsolete and are not found in any of the lexica, 218 just as Jewish-German and Jewish-Spanish have retained some obsolete words of German and Spanish, respectively.

### VI

### THE MANUSCRIPT

The manuscript herewith edited was recently discovered by me among the Genizah fragments of the Adler Collection at the Dropsie College.<sup>219</sup> These fragments were acquired by Dr. Cyrus Adler while in Cairo in 1891. The entire codex consists of thirty-six and a half leaves which

<sup>217</sup> Le Parler arabe des Juifs d'Alger, Paris, 1912.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> A good instance is رَاضِعَهُ (text, fol. 1 b, ll. 9, 11), which obviously denotes a pond.

<sup>219</sup> See JQR., New Series, III, 317 ff.

are held together by a string. The first four leaves do not belong to the Book of Precepts. Though the writing of those leaves closely resembles that of the remainder, it is safe to say that they were not originally bound together. They have 18, and sometimes 19, lines to a page, while the number of lines on the other pages ranges from 23 to 27. These leaves are of a lighter hue than the rest. They contain gaonic Responsa dealing with widely different subjects. As the writer of these Responsa is addressed as Gaon, they could not have proceeded from the pen of Hefes, who never bore that title officially.

The thirty-two leaves of the Book of Precepts are made up into four fascicles. Although the fascicles appear now to be unequal in the number of their leaves, I have sufficient proof that originally each fascicle consisted of ten leaves. The last page of every fascicle bears at the bottom the word with which the following fascicle begins. Each fascicle is marked by a letter of the alphabet. Guided by these signs, we can state with certainty that eight leaves of fascicle I are preserved, the first two leaves (not the outer sheet) being lost, while the last two are pasted to the following fascicle. The second and third fascicles are preserved in their entirety, having ten leaves each. The last fascicle has only three and a half leaves of writing, the rest being blank (except the last strip, concerning which see below), and practically torn off. The second, third, and fourth fascicles are marked \$, \$, \$ respectively, on the upper right-hand corner. We thus may safely assume that this volume never contained more than four fascicles, and that, with the exception of the first two leaves, we possess it in its entirety. For, although the last leaf breaks off in the middle of a sentence, the outward appearance makes it

quite evident that no writing is missing at the end, especially as the verso of the thirty-second leaf is blank.

That this was not the first volume of the Book of Precepts is self-evident, for it is inconceivable that the copyist managed to crowd the introduction and nearly three books in the narrow compass of two leaves, especially when we consider the magnitude of the first book. It was, no doubt, customary in olden times to copy separate volumes of a large work, just as pamphlets are issued nowadays. In Genizah lists of books we often come across the expression נו מו כתאב... Among the Genizah fragments of the Jewish Theological Seminary of America I saw a number of lists with such phrases.<sup>220</sup> Indeed, Harkavy announced <sup>221</sup> that such a list registered נו מן כתאב חבץ. These words, however, were afterwards obliterated, for they are missing in Bacher's edition of this list. 222 Our fragment probably was such a pamphlet, and hence I am justified in supplying the title, 'A Volume of the Book of Precepts' (נו מן כתאב) אלשראיע).

The last leaf is a narrow strip which was originally blank. One of the owners wrote on the recto the following words in bold square characters:

ליעקוב ברבי יצחק הלוי לבנו יחידו להגות בו הוא וצאצאיו אמן סלה

Verso was used as an account book by another owner, for it has the following inscription in a different hand, which is a sort of Oriental cursive:

<sup>220</sup> See also RÉJ., XXXIX, pp. 199 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Jüdisches Literaturblatt, 1878, p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> RÉJ., XXXII, p. 127. Comp. Poznański, אנשי קירואן, p. 28.

ענד אבו אלעלא ד דנא ויא קירא ענד אבו אלפרג ב וי קרא ענר יוסף י ורק ענד אלמעלם ז ורק.

The leaves measure  $7\frac{1}{8} \times 5\frac{7}{16}$  in. (= 17.6 × 13.5 cm.), and the number of lines in a page ranges from 23 to 27. The writing, which is in Oriental square with a distinct tendency to cursiveness, is very close, no space being allowed between separate words. It is the context alone that can help us to decide how the words are to be divided. On the whole it is written in a fairly legible hand. The only letters that are not clearly differentiated are D and D, while 7 and 7 are quite distinct, though not always correct. The copyist, however, frequently misread his original, and a vast number of mistakes crept in, apart from the usual errors due to homoioteleuton and dittography. In the original, which was before the copyist, n, n, and n seem to have been subject to confusion. He accordingly wrote מתחאליה instead of מתחאליה (fol. 4a, l. 4), אלמוהל instead of אלמוחל (fol. 7b, l. 12). Similarly 7 and 7, 2 and 5 were sometimes indistinguishable.

The orthography employed in this manuscript is that which may be termed classical, in contradistinction to the phonetic or vulgar spelling which is now and again met with in Jewish-Arabic fragments. It is, however, not quite consistent throughout the book, especially in the case of  $\bar{a}$  at the end of the word. Short vowels are, as a rule, without any signs whatsoever; but in a few exceptional cases  $\check{z}$  is followed by ', as של (fol. 1/b, 1. 6) = ישל (fol. 26a, 1. 11) אל מוחל (fol. 26a, 1. 11) אל מוח

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> This, however, may be a mistake in form: the author or copyist considered this word as a triptoton.

tical errors. As I have pointed out above <sup>224</sup> there are cases which indisputably show that the author or copyist confounded the moods.

In classical Arabic,  $\bar{a}$  at the end of the word is in some cases indicated by I and in others by e, and there are practically fixed rules when to write the one and when the other. Thus it would be regarded as an orthographic error to spell دُعَي or دُعَي. Dictionaries are careful to give the accurate forms, and where tradition wavers the fact is recorded. In this manuscript, as in all other Jewish-Arabic manuscripts, there is no fixed rule in this matter, and even one and the same word is found sometimes with & and sometimes with. Thus is was in the direction, was similar (verb of בהי) is spelt נחא (fol. 2a, l. 22) and נחי (28a, 1.7) indifferently. Even  $\bar{a}$  followed by a hamza is sometimes represented by ', as אלבני (fol. 2 a, l. 22) = ארי ; וلبنآء (fol. 3b, l. 11) = الأستثناء (fol. 20 b, l. 23) = אלאסתתני (lt should be observed that such orthographic inconsistencies occur also in early Mohammedan manuscripts.<sup>225</sup>

A hamza is seldom represented even in the middle of a word. Thus we have אלחרם (fol. 12 b, l. 16) (fol. 12 b, l. 16). It is naturally awkward to represent a hamza at the end of the word by a letter, as it is usually preceded by א. When hamza, however, at the end of the word follows a consonant, is sometimes the bearer thereof, as אלווא (fol. 25 b, l. 1) (fol. 25 b, l. 1). This I then becomes part of the word, and hence remains even in the accusative singular, as שלווא (fol. 5 b, l. 12).

The system of transcribing Arabic words in Hebrew

<sup>224</sup> Chapter V.

<sup>225</sup> See Nöldeke, Geschichte des Qorans, pp. 248-60.

<sup>225</sup> Other manuscripts have 11.

characters employed in this manuscript is that customary in Jewish-Arabic. Diacritical points are only placed over ت and ع to represent ف and ض, respectively, while ع, ٦. 3, and n retain their double nature without any distinguishing mark. Thus the context alone will decide whether 3 stands for or or o, &c. The consistency with which this is carried out proves that this is due to phonetic influences, although this would not account for the omission of the point over I when it represented >, and this is one of the reasons why I did not feel justified in supplying any points. Another phonetic trace is to be found in the confusion of  $\dot{v}$  with  $\dot{v}$ . Thus we have  $\dot{v}$  (fol. 4 b, 1. 20) -  $\dot{d}$ midday, is pronounced duhr; قطارة , spectacles, glasses, is pronounced naḍḍāra. On the other hand غابط, an officer, is pronounced zābit.

The Hebrew quotations, too, offer some interesting peculiarities. Biblical words are in the majority of cases reproduced with masoretic accuracy. But post-biblical words deviate considerably from the system of orthography to which we are accustomed. In these words there is no uniformity, and one and the same word is spelt differently in one passage, as  $\[ \text{Cibid.} \]$  (fol. 2 b, l. 9) and  $\[ \text{Cibid.} \]$  ( $\[ \text{Cibid.} \]$ ). The most striking mode of spelling is the frequent use of  $\[ \text{Cibid.} \]$  ( $\[ \text{Cibid.} \]$ ). In this respect our manuscript resembles the bulk of Genizah fragments. It is quite legitimate to assume that this is due to Arabic influence where such a mode of spelling is the rule.

### VII

# References to Hefes and his Book

As this is the first time that anything by Hefes is published, it will not be amiss to give the passages where he or his book is quoted or merely mentioned. Whether Hefes is the author of the Sefer Hefes or not, it will be useful for easy reference to have also those passages included here. But owing to the fact that there is no unanimity of opinion on this matter, I place the passages from the Sefer Hefes and Sefer he-Hafes separately. Rapoport collected a great many passages that were found in books published up till The literature that appeared subsequently was thoroughly searched by bibliographers, chiefly by Poznański. A few further references from manuscripts and printed books were supplied to me in friendly communications by Professors Davidson, Ginsberg, and Marx, of the Jewish Theological Seminary of America, to whom I give credit in the respective places. One may feel certain that no passage occurring in books printed in modern times was overlooked; but I entertain some doubts whether the halakic literature was exhausted. It is only by mere chance that I was able to add one passage from Mordekai, Ketubot, IX, 234 (Wilna edition).

I have arranged the passages according to the subjectmatter: halakah, philology and philosophy. Authors within the same class are placed, as far as possible, in chronological order. When one passage is quoted by various authors, whether in identical form or not, I thought it advisable to give cross-references.

### A. HALAKAH

- (1) Isaac Alfasi, Responsa, 109.
- שאלה. אם יש מן הרין למי שקנה חצר ומצא בה מומין שיחזור על המום ולפרש לנו מעם רבותינו ז"ל שאמרו אין אונאה לקרקעות ופירש חפץ אלוף ז"ל שדבר זה במה שקנה אדם בעצמו אבל מה שקנה על ידי שליח יש לו אונאה דיכיל למימר ליה לתקוני שדרתיך ולא לעוותי: תשובה. יש מן הדין למי שמצא מום בחצר אם לא הכיר באותו מום בשעת הלקיחה. וזהו שכתב חפץ אלוף ז"ל בענין האונאה יפה אמר.
  - (2) Isaac b. Judah Ibn Ġayyat, Sha'arē Simḥah.
- a. Day of Atonement Laws, p. 63 (ed. Fürth, 1861).
   כיצד היה מתודה אנא השם עויתי פשעתי וחטאתי לפניך דברי ה מאיר וחכמים אומרים חטאתי עויתי פשעתי . . . בהלכות פסק כרבנן וכן נמי
   פסק רב פלטואי. ורב חפץ ומר רב סעדיה פסק[ו] כה מאיר.
  - b. Laws of Lulab, p. 103.
- יבשו רוב עליו ונשתיירו בו כדי ג עלין לחין . . . והכי אמר רב חפץ אם נשתיירו ג עלין כשר. 200
- (3) Samuel b. Jacob b. Jam', Ordinances concerning slaughtering. 230
  הגרמה היכא רמיא כגון דקא שחיט עילוי חיטא דרישא או שחיט

הגרמה היכא דמיא כגון דקא שחיט עילוי חיטא דרישא או שחיט משיפוי כובע ולמטה . . . וצאחב מדרש השכם נקל אלמסתורה לם יזד ולם ינקץ סוי מא אכרגה מלשון ארמית ללשון הקדש והי אלטריקה אלדי (!) סלכהא מר חפץ אלוף ז"ל.

(4) Isaac b. Abba Mari, Ha-'Iṭṭūr, אות גט חליצה, p. 32c. וכן כתב בעל הלכות צריכי למיתב בההיא דוכתא בית דין ה' וכדכתי' גיטא לכתבו במותב תלתא הוינא וכן נמי אמר מר רב חפץ גאון.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> See Pisķē Recanati, 386.

<sup>228</sup> See Abraham of Lunel, Ha-Manhig, p. 61 a.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> *Ibid.*, p. 67 a.

<sup>230</sup> See Steinschneider in Geiger's Zeitschrift, II, p. 77.

(5) Moses of Coucy, Sefer Miswot Gadol, positive precept 48, p. 127 b.

ובספר חפץ כתוב שכך היה נוהג מר חפץ גאון שמביאין שתים וג' כתובות מקרובותיה ונותנין כפחות' שבהן.<sup>281</sup>

(6) Samuel b. Solomon in Responsa of R. Meir of Rothenburg, 250 (ed. Prague).

וכן מנהג של ישראל מנדין על דיני קנסות עד שיפיים עפ"י הגאונים ורב אלפס ומר נטרונאי ומר חפץ ואין מרגישי' על מה שהוקשו לינקטי' בכובסי' וכו'.

- (7) Abraham of Lunel, Ha-Manhig.
- a. p. 61a.

בהלכות פסקו כרבנן וכן פסק רב פלטוי. אך רב חפץ ורבי' סעדיה פסקו כר' מאיר מההוא דנחית קמיה דרב ועבד כר' מאיר ושביק ליה. 282

b. p. 67 a.

וכן כתב רב חפץ גאון אם נשתייר בו בכל אחד ג' עלין לחין כשר.200

- (8) R. Menaḥem of Recanati, Pisķē Recanati, 386. כתב רב אלפס בשם חפץ אלוף ז"ל הא ראמר אין אונאה לקרקעו' הני מילי במה שקנה הוא בעצמו אבל על ידי שליח יש לו אונאה דיכול לומר לתקוני שדרתיך ולא לעוותי. 234.
- (9) Mas'ūd Ḥai b. Aaron, Ma'asē Roķeaḥ, quotes in his preface the following note from an old commentary on Maimonides (p. 6):

ורב חפץ אמר חופר בארץ וקיבוץ העפר ושרייתו. חפר אלארץ וגמעהא וגבלהא ועגנהא ותשכילהא וסכרהא.285

<sup>231</sup> See Meir of Rothenburg, Responsa, 852.

<sup>232</sup> See Isaac b. Judah Ibn Gayyat, Sha'arē Simhah, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> *Ibid.*, p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> See Isaac Alfasi, Responsa, 109.

 $<sup>^{\</sup>mbox{\tiny 235}}$  The text is slightly corrupt, and I corrected the grammatical errors.

### B. PHILOLOGY

## (1) Ibn Janāḥ.

a. Kitāb al-Uṣūl (ed. Neubauer), s. v. אשר, p. 73, l. 31 ff.

ررأیت فی کتاب الشرائع لیقوی. وامّا الهسده فشجرة یعظمونها ویستشفون برونها ویلونها ویستشفون برونها ویطوفون حوالیها کقوله مصروحسات امتصادات فی شرحها سلاس مادلار من مناز الله ماد سدا الهسدات مساحوا و مساحوا و المانه و الناما و سامانه سدات مادات المساحد المانه ملاهم المانه مادات المانه المانه مادات المانه مادات المانه مادات المانه مادات المانه ال

b. s. v. noo, p. 328, l. 3 ff.

הוי למתפרות כסתות. הנני אל כסתותיכנה هذه اللفظة مشهورة في كلام الاوائل 17 في مثل قولهم הכרים והכסתות אין בהם משום כלאים وهي الوسائد: وامّا الدرداء فهي المضربات من كتاب الشرائع لـחפץ 176.

c. s. v. כרר, p. 331, l. 5 ff.

وهى تسمّى في كلام الاوائل در في قولهم הدراه المدمرال ها دمو ما ما درلاما ودر ودما متكرّر عندهم وهكذا فسّر فيه الدام في كتاب الشرائع.

d. s.v. ברכב, p. 337, l. 18 ff.

e. s. v. עמר, p. 535, l. 14 ff.

وقال חפץ رحمة الله في לא תתעמר لا تستخدمها بعنف اكثر من استخدامك للاسرائيلية واستشهد بقول الاوائل לא תתעמר בה שלא תשמשנה.

وفى قول الأوائل ايضا הגונב נפש מבני ישראל אינו חייב עד שיכניסנו לרשותו היהודה אומר עד שיכניסנו לרשותו וישתמש בו שנ' והתעמר בו ומכרו. 256

f. s. v. קצע, p. 642, l. 24 ff.

وهكذا فسر فيه راس المراحة الفيومي رحمه الله. الله أني رأيت في قرام مراحات المراحة والمراحة الفيومي ومناحة المراجة المحتلفين. قيل مراحة المحتلفة ا

g. s. v. ראה, p. 656, l. 19 ff.

وقد قال بعض الاوائل ان דאה بالدال وראה بالرا اسمان لنوع واحد. قالوا מאי שנא הכא דכתיבא דאה ומאי שנא הכא דכתיבא ראה אלא שמע מינה דאה וראה אחת היא وعلى هذا القول عوّل חפץ ראש כלא رحمة الله عليه في كتابه في الشرائع.

h. Kitāb al-Luma' (ed. J. Derenbourg), p. 15, l. 17. אסתכרגת תפסירה (יעני תפסיר אלאסמא גיר אלמשתקה מן אלאפעאל) מן כתב אלעלמא ואלרוסא אלמותוק בנקלהם כרב סעדיה ורב שרירא ורב האיי ורב שמואל בן חפני ראס אלמתיבה וחפץ ראש כלה וגירהם מן אצחאב אלתפאסיר ואלגאונים רצי אללה ענהם אגמעין.

- (2) Judah Ibn Bal'ām.
- a. Commentary on Num. 4. 7 (ed. Fuchs).

ואסתדל רב חפץ גע אן קשות אלואח מן קו וקסת הסופר במתניו. ולים לה פיה דלילא.

b. Commentary on Deut. 30. 2.
ראית רב חפין נֹע קד אדכֹל ושבת עד ה' אלהיך פי גמלה עדד אלשראיע פי אול פצל מן כתאבה ... ואנמא לגא חפץ נֹע אלי תעדיד אלהי דכר אלאולון פי הדה פי גמלה אלשראיע לכי מא יכמל לה אלעדד אלדי דכר אלאולון פי

Sce Solomon Parhon, Mahberet he-'Aruk, s. v. אמר

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> See ibid., s. v. קצע.

קולהם דרש ל שמלאי שש מאות ושלש עשרה מצות נצטוו ישראל...
ולדלך לגא רב חפץ וגירה מן ידכל פיה מא לם יקע אלאמר פי הר סיני
מתל נר חנכה ומקרא מגלה ומא סקט ענא פעלה מתל מעשה משכן
אלדי כאן מתל הורית שעה טול מקאמהם דון בנא אלבית וקד כאן אנכר
עלי מן אדכל פי גמלה אלשראיע בקור חולים וניחום אבלים פדכל פימא
אנכר ובעד דלך פלם תבלג מן קולה איצא אלי הדא אלעדד בוגה.

c. Commentary to Judges 20. 28 (ed. Poznański).

בל קד ראית לרב חפץ נֹעָ פּי כתאב אלשראיע מא יאיד קולי אן
קצה פילגש וקעת קריבא מן זמאן אלפתח קאל לאן פיהא הותרו שבטים
לבוא זה בזה במעני אנה אביח להם אלתזויג למן שאוא באלאכתלאט
פי אלאסבאט עלי גיר מא כאן וצעה פי בנות צלפחד ולא שך אן כאן
ענדהם אסתתנא מתי שאוא אן יפצה פצוה.

## d. Sefer Ha-Tagnis, s. v. חרם.240

e. In his Kitāb al-Tarjīḥ, Judah Ibn Balʿām is supposed to have had the following passage, which was afterwards excerpted by an unknown writer who mistook some of Ibn Balʿāmʾs remarks for those of Ḥefeṣ.²⁴¹ תפסיר אלאלפאט מפיטום הקטורת לרב חפץ ז"ל. הצרי אלאצטראק

תפסיר אלאלפאט מפיטום הקטורת לרב חפץ ז"ל. הצרי אלאצטראק והו צמג אללבני, הצפרן אלטפרה. חלבנה אלמיעה. ורב סעדיה ז"ל יקול פיה מחלב. 242 קציעה אלענבר, שבלת סנבל. כרכם אלועפראן.

<sup>238</sup> See Maimonides, Sefer ha-Miswot, ed. Bloch, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> See Tanḥum Yerushalmi on the same verse.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> This is mentioned by Dukes, *Literaturblatt des Orients*, VIII, p. 680; but the passage is not quoted.

<sup>241</sup> Horowitz, בית נכות ההלכוח, II, p. 63 ff. As the editor did not understand Arabic, the mistakes are exceedingly numerous. I corrected them as far as was possible, but did not consider it worth while to call attention to every correction, as this would require too many notes. The reader interested in the corrections may compare the original publication with this reprint.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> This is an interpolation, as I pointed out above, notes 68-70, and the pages to which they refer.

הקשוט אלקסט, קילופה אלבסבאסה. קנמון אלעוד. בורית כרשינה אלאשנאן. יין קפריסין שראב אלכבא. מלח סדומית מלח דראני. מעלה עשן ראפע אלדכאן וכאנת חשישה מן כאציאתהא אן יצעד דכאן אלקטרת אלתי פיהא צעירה מסתקימא . . . בתוקיף אלראס עליה. פכפי אמרהא וגא פי מסכת יומא א"ר עקיבא כח לי ר שמעון בן גולה פעם אחת יצאתי אני ואחר מבני בניהם של . . . לשרה ללקט עשבים ראיתיו שבכה ושחק אמרתי לו מפני מה בכיתה אמר לי כבוד נזכרתי ומפני מה שחקת שעתיד הקב"ה להחזירו לנו ומה ראית אמר לי מעלה עשן כנגדי אמרתי לו הראהו לי אמר לי שבועה היא בידינו שאין מראין אותו לכל אדם, ואמא הצרי אלדי פסרתה אלאצטראק פהו עלי גיר מא ענד אלאולין ז"ל פאנה ענדהם אלבלסאן וכמא שרח דלך פי שבת ק"ו תניא ר שמעון בן אלעזר אומר אין מדליקין בצרי מאי טעמ' אמר רבא מתוך שריחו נודף גזירה שמא יסתפק ממנו אמר ליה אביי ולימא מר משום שהוא עיף וכו'. ואלדי הו עלי הרה אלצפה פהו אלבלסאן פאן דהנה עטר ויתטאיר ענד וקודה לא יתבת והרה אבדא (אבין ?) מא ראית פי הצרי פאעל מא וכאן אלתבכיר מנה פי כל יום מאיה דרהם סוי מלא חפניו ביום הכפורים.

(3) Solomon Parḥon, *Maḥberet he-ʿAruk* (ed. Stern). a. s. v. עמר, p. 49 d.

והתעמר בו (דברי' כ"ד) לא תתעמר (דברי' כ"א) דרך סחורה. ורבינו חפץ סגי נהור ראש ישיבה ז"ל אמר לא תשתמש בה בפרך יותר משימושך באשתך הישראלית כדתנן הגונב נפש אינו חייב עד שיכנסנו לרשותו ל יהודה אומר עד שיכנסנו לרשותו וישתמש בו שנא' והתעמר בו נמצא עכשיו כי והתעמר בו והשתמש בו.<sup>213</sup>

b. s. v. קצע, p. 60 c.

מר ואהלות קציעות (תהלים מ"ה) תרג' וקדה וקציעתא ובפרק פטום הקטרת קציעה פ' ענברא. ורבי' סעריה ז"ל פ' קשט ונתפס [לפי שנאמר בפטום הקטרת קציעה וקשט לשני סמנים] ורבינו חפץ אלוף סגי נהור ראש ישיבה אמר ענברא והדין עמו.244

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> See Ibn Janāh, s. v. עמר

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Ibid., s. v. קצע. See also Ķimḥi, s. v.

(4) *Tanḥum Yerushalmi*, Commentary on Jud. 20. 28 (ed. Haarbrücker), p. 17.

### C. PHILOSOPHY AND GENERAL REFERENCES

(1) Baḥya Ibn Pakūda, *Farā'iḍ al-Kulūb* (ed. Yahuda), p. 7.

والضرب الثانى مختصر عيون الشرائع اما كلها مثل كتاب ٦' חפץ בן دلائات واما ما يلزمنا منها في هذا الزمان مثل تلادات فحاتات المأدات المأدات وما ماثلها واما جزئ من اجرائها مثل كتب سائر الديمانات في السملالة المسادات في السملات

- (2) Judah b. Barzillai, Commentary on Sefer Yeşirah (ed. Halberstam), pp. 55, 56. This long passage, which gives a Hebrew translation of the first two precepts of the Book of Precepts, was quoted, translated, and annotated above, Chapter II.
  - (3) Maimonides.
  - a. Sefer ha-Miswot (ed. Bloch), p. 5, l. 3 ff.

צאחב כתאב אלשראיע אלמשהור ראיתה תנבה עלי גז יסיר מן והם צאחב אלהלכות ועטם ענדה אן יעד בקור חולים וניחום אבלים כמא עד צאחב אלהלכות ואלדי אסתעטמה פהו עטים לכנה אתי באעטם מנה ותבעה איצא במא הו אשנע כמא סיבין למן נטר פי כלאמנא הדא.

b. Ibid., p. 55, l. 13 ff.
 צאחב כתאב אלשראיע צהח בדלך וקאל פי אול פצל ענד תומילה
 מא ישתמל עליה דלך אלפצל כלאמא הדא נצה קאל: "ומנהא אתנין

<sup>245</sup> See Ibn Bal'am on this verse.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> See Rapoport, *Ķebuṣat Ḥakamim*, p. 58, and Ibn Balʿāmʾs Commentary on Deut. 30. 2.

ותלאתין מעני אלברנא באנה תב' ותע' יתולי פעלהא לא נחן גמיעהא מצמון." אמא קולה ומנהא יעני מן אלשי אלדי ישתמל עליה דלך אלפצל ואלאתנין ותלאתין מעני הם תלאתה ועשרין שלץ אלדי ילזמהם כרת פקט ותסעה מחויבי מיתה בידי שמים כמא עד ומעני קולה גמיעהא מצמון יעני אנה תע' צמן אנה יכרית זה וימית זה. פלא שך אן הדא מא בקי ענדה אן יעתקד שש מאות ושלש עשרה מצות כלהא לאזמה לנא בל מנהא לאזם לנא ומנהא לאזם לה תע' כמא קאל וב"ן אנה יתולי פעלהא לא נחן והדא עלם אללה כלה ענדי אלתלאט מחץ לא ינבגי אלכלאם פיה בונה לאנהא אקאויל ב"נה אלפסאד.

c. Pe'er ha-Dor (ed. Amsterdam), 140, p. 25 d.

תשובה. מא שכתבנו בחבור [בדבר הפרוזבול] הוא האמת אשר אין
בו שום ספק וכמו כן זכרנו בפירוש המשנה וזאת המשנה אשר בידכם
היא הנוסחא הראשונה אשר יצאה מתחת ידינו קודם הגהתה ובארנו שם
כפי מה שראינו במה שכתב כותב הדינין רב חפץ ז"ל.

Munk, Notice sur Abou'l-Walid, p. 198, quotes part of the original of this passage.

وتبعنا في ذلك القول ما ذكرة صاحب كتاب الشرائع ד חבץ ז"ל وهو غلط منة وكان منّا في تبعة دون تصحيع.

d. Ibid., 142, p. 26 d.

ואלו הבלבולים שהוא מבלבל והקושיות שהוא מקשה הם כלם בפי' המשנה אבל אני אתקנם בע"ה במקומותם והשי"ת יודע כי רובם הטעוני בהם המשכי אחרי דברי הגאונים כמו רבינו נסים ז"ל במגלת סתרים ורב חפץ נ"ע בספר המצות וזולתם ממה שאחום על כבודם לזכרם.

(4) A Genizah fragment containing rhymed prose.  $^{247}$  ואראה כי א[ין] לי חפץ בדברי חפ[ץ] ולא מ $[\pi]$ יה בדברי רבינו סעריה ואין ידי לאל בספרי גאון שמואל. ואין לי ממש כי אם במכירת החומ $[\pi]$  ולא מצאתי מנוח עד שמכרתי בראשית ואלה תולדות נוח.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> This fragment is now at the Jewish Theological Seminary of America. I am indebted to Professor Davidson for drawing my attention to this passage, and for copying it for me.

- (5) A Genizah letter at the Jewish Theological Seminary of America.<sup>248</sup>
- כי אותן העשרים זהובים שקניתי בהם כתב המצות למרב חפץ בן יצליח האשורי ממנו לקחתים.
- (6) Abraham b. David of Portaleone, in his preface to Shiltē ha-Gibbōrim, acknowledges his indebtedness to Hefes.

## THE Sefer Hefes

- (1) R. Eliezer b. Nathan.
- מ. אבן העזר ספר ראב"ן, § 30.

וה"נ מצאתי בספר חפץ שטר שחתמו עליו עדים חמש ונמצאו ג ג ראשנים קרובים או פסול תתקיים העדות בשא והוא דאיכא עדים דבמילוי חתמו.24

b. Ibid., p. 115 c.

וכן נמצא בספר חפץ היה חייב לחבירו שבועה ואמר לו דור לי בחיי ראשך יכול לחזור בו עד שיקבל שבועה מפי ב"ר.

- (2) R. Eliezer b. Joel ha-Levi (ראבי"ה). This writer quotes this book, according to Gross. The אבי"ה is now being edited by Dr. Aptowitzer, but the first volume that has hitherto appeared contains no reference to the Sefer Hefes.
  - (3) R. Isaac of Vienna.

## Or Zarua'.

a. I, § 615.

ובספר חפץ נמי הביא דברי הירושלמי על ההיא דר"א פ"ק דכתובות ולא כתב אי סמכי' עלה אי לא.

 $<sup>^{248}</sup>$  See JQR., New Series, I, p. 439. I am indebted to Professor Marx for copying this sentence for me.

<sup>249</sup> See Sefer Mordekai, Makkot, I.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Monatschrift, 1885, p. 561.

b. Ibid., III, Baba kamma, § 281.

בספר חפץ כתוב מצינו בתשובות שאילות של רב נטרונאי גאון שיהודי שמגרים ומאנים את חבירו ומפסידו ומענישו ממון ואין עדות באותו הענוש מה יעשה. והשיב שהמוסר והמגרים לא מצו לאשתבועי ואפקועי דהיכא דאמרי' כל הנשבעין שבתורה נשבעין ולא משלמין היכא דקים להו עלה דמלתא אבל הכא כיון דאמ' דסתם אנס...וממון דישראל כיון דנפל ביד...אין להם חנינה לפיכך נשבע הנגרם והנמסר ושקיל כל הענוש מיד המוסר.

# c. Ibid., § 284.

בספר החפץ. רב פלטואי ראש ישיבה אמר מסור פסול לעדות לא מיבעיא מסור גמור ומפורסם אלא אפי' אינש דסני לחבריה וא"ל בפני רבים אזילנא ומסירנא לך מן דיבריה רשע הוא וכי אמרו רבנן לא נחשדו ישראל על כך ה"מ דסני ליה ושתיק מישתק אבל הכא דקא פעי בפרהסי' מדיבורא קא מזיק ופסול לעדות והכי איפסיקית בתרתי מתיבתא דינא דמסור.

# d. Ibid., § 370.

בספר החפץ. הכהו בנייר בפנקם בעורות שאינן עבודין בטימום שטרות שבידו נותן לו ארבע מאות זוז לא מפני שהיא מכה של צער אלא מפני שהיא מכת בזיון, שנאמר קומה ה' הושיעני כי הכית את כל אויבי לחי. ואומ' בשבט יכו על הלחי את שופטי ישראל, ואומר גוי נתתי למכים ולחיי למורטים.

# e. Ibid., § 380.

ופר"ח זצ"ל הילכתא כרבא דאין אדם מוחל על ראשי אברים שלו. וכן בספר חפץ לא הביא אלא דברי רבא.

# f. Ibid., § 381.

בספר חפץ גליון. החובל בחבירו ומת החובל יתנו היורשין שלו לנחבל. מת הנחבל יתנו ליורשין [של] הנחבל בין שיש שם מענה בין

<sup>251</sup> See R. Meir of Rothenburg, *Responsa*, 252 (ed. Cremona); 307 (ed. Prague); R. Samson b. Zadok, 569; R. Meir ha-Kohen, *Haggahot Maimuniyyot*, *Hilkot 'Edut*, 11. 3.

שאין שם מענה הרי זה נשבע ונומל. היה נשוך במקום שאין יכול לישוך את עצמו הרי זה נומל בלא שבועה. לאחר זמן זה אומר חבלת בי והוא אומר לא חבלתי הרי זה כאחת מן המענות.

## g. Ibid., Baba meși'ā, § 38.

בחפץ הניזקין בגירסת ירושלמי ראובן גזל שדה משמעון ומכרה ללוי ולוי נתנה במתנה ליהודה בא שמעון וטרפה. יהודה לא אזיל בלוי ולוי לא אזיל בראובן א"ל לאו מתנה יהבת א"ל בעינ' תתן כמה משלם לי טיבו אבל בעל מתנה לא יכול למיטרף לנותן דאמר ר יוסי אין שעבוד למתנה וה"מ שלא באחריות.

## h. Ibid., Baba batra, § 76.

ובספר גאונים הנקרא ספר חפץ כתב ואם מת ראובן תחילה ואחר כך מתה אמו אם יש לו בן עומד במקום אביו להנחיל אחיו מאביו. אמר ר יוחנן משום ר יהודה בר שמעון אשה יורשת את בנה דבר תורה דאמר קרא מטות מקיש מטה האם למטה האב מה מטה האב יורש את בנו אף מטה האם אשה יורשת את בנה. וליתא אלא כמתני' קיימא לן.

### i. Ibid., § 78.

ובספר גאונים הנקרא ספר חפץ כתב פסק דינא דמר יהודאי גאון ראובן הוו ליה בני ובת קמנה שכיב בכור בחיי אבוהי ושבק בני וברת ושבק ראובן אבוהון וקא תבעין בני בריה ראובן חלק בכורה דאבוהון. דינא הוא דשקלין בני דבריה חלק בכורה ואע"ג דשכיב אבוהון בחיי דראובן ובת בכור אין לה עישור נכסי אלא בנכסי אביה ואי בעאן מסלקין ליה בזוזי ויהבין לבעלה בדמי נסבא עכ"ל הגאון ז"ל.

# j. Ibid., § 99.

ופסק בספר חפץ דקיימא לן ערעור דחד.

# k. Ibid., § 110.

ובספר חפץ גרסי' האומר תטול בתי כאחד מן הבנים וכו' והא נמי הלכתא היא. l. Ibid., § 112.

ובספר החפץ כתוב ת"ר ל יוחנן בן ברוקא אומר אם אמר על מי שראוי ליורשו דבריו קיימין על מי שאינו ראוי ליורשו אין דבריו קיימין. כיצד אם אמר על בת הבן בין הבנים ועל בן הבת בין הבנות דבריו קיימין אמר על בת בין הבנים ועל האח בין הבנות לא אמר ולא בלום עב"ל.

- (4) R. Moses of Coucy, Sefer Miswot Gadol.
- a. Negative precept 111, p. 36 d.

אבל אם בדקה יום ראשין ויום שמיני בלבד ולא בדקה ביום השביעי בזה נחלקו רב ורבי חנינא בפרק אהרון ואליבא דרבי אליעור ררב מתיר הואיל שבדקה בתחילתן של שבעה אף על פי שלא בדקה בסופן ורבי חנינא אוסר הואיל ולא בדקה בסופן... הואיל ולא נתברר הלכה כדברי מי ראוי להחמיר כדברי רבי חנינא...ובספר חפץ פוסק רב ורבי חנינא הלכה כרב.

- b. Positive precept 107.
  וגרסי' נמי בירו' בפ"ק רסנהדרין ובספ' חפין הביאו בימי ר' שמעון
  בן יוחי בטלו דיני ממונות א"ר שמעון בן יוחי בריך רחמנא דליכא חכם
  מידון רבי יוסי בר חלפתא באו שני אנשים לפניו לדון אמרו לפניו על
  מנת שתדונגו דין תורה אמר להם איני יודע לדון אתכם דין תורה. 252
  - (5) R. Meir of Rothenburg, Responsa.
  - a. (Ed. Cremona), 127.

ומה שתמהת שכתבתי דנכסי בחזקת יתמי קיימי. ר"ח פסק כן בפירושיו ובספר חפץ משום דמסיק לבסוף פרק אלמנה דע"כ נכסי בחזקת יתמי קיימי.

b. Ibid., 252.

כתב בספר חפץ מסור פסול לעדות ולשבועה וכן פסקו בשתי ישיבות עד כאן לשונז.55 לשונז.55

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> I am indebted to Professor Louis Ginzberg for this reference. That Ḥefeṣ in his Book of Precepts discussed such matters is evident from text, fol. 5 a, ll. 13 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> See above, note 251.

c. (Ed. Prague), 175.

[לענין נסכא] כלומר שאם בא להתיכן ולעשות מהן גרוטאות נמצא מרויח. דיהא בהן כסף יותר מן הראשונים והועיל עליו אפי פרוטה אסור משום רבית כך פרש"י וכן נמצא בספר חפץ.

d. Ibid., 307.

נמצא בספר חפץ דהכי אמר רב פלטוי גאון ראש ישיבה מסור פסול לעדות ולא מבעי' מסור גמור ומפורסם אלא אפי' אינש דסני להברי' וא"ל בפניו אזילנא ומסירנא לך הו"ל רשע והא דאמרו רבנן לא גהשדו ישראל על כך ה"מ דסני לי' ושתיק אבל היכא דקצווח בפרהסיא דקמזיק לי' פסול לעדות וכן נפסק בב' ישיבות.

e. Ibid., 852.

כתב בעל החפין אשה שאבדה כתובתה ונתאלמנה או נתגרשה גובה אפי' תוספת ומביאי' ב' או ג' כתובות של קרובותיה ונותני' לה כפחותה מהן ובשבועה וכן המנהג.552

- (6) R. Ephraim b. Jacob, *Responsa* of R. Meir of Rothenburg (ed. Lemberg), 318.
- ובספר חפץ נמצא כתוב שכך נמצא בהלכות פסוקות דר אבא ההוא חביתא דאשתקיל [ברזי'] אתא עכו"ם סכרי' באצבעתי' אתא לקמיה דרב ואמר מברזא ולעיל אסור בהנאה ומברזא ולתחת מותר בהנאה,
- (7) R. Isaac of Corbeil, Sefer Miṣwot Ķaṭan, 82, headed אין פרוטנבורק מרבינו מאיר מרוטנבורק ז"ל, p. 22 b.

רבינו חננאל פסק בספר חפץ שעשה שאפי' אדם שנשבע בנקיטת חפץ שיש לו התרה לדבר מצוה.<sup>256</sup>

(8) Tosafot Baba meṣi'a, 4 a, headed ורב ששת.

אך בספר הפץ משמע דהילך הייב. 257

<sup>254</sup> See above, note 251.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> See R. Moses of Coucy, Sefer Miswot Gadol, positive precept 48, p. 127b; Sefer Mordekai, Ketubot, IX, 234 (ed. Wilna).

<sup>256</sup> See R. Samson b. Zadok, 412.

<sup>257</sup> See Haggahot Maimuniyyot, Hilkot To'en we-Nit'an, 4. 1.

(9) R. Samson b. Zadok, משב"ץ.

a. 412.

וכתב שאם נדר אדם לגרש את אשתו יגרשנה ואח"כ יחזור וישאנה ובשביל שעברו כבר ימים רבים שלא למדו מסכת נדרים בישיבה החמיר בשבועות ונדרים. אמנם ר"ח פסק בספר חפץ שעשה שלדבר מצוה יש לו התרה. 258

b. 569.

נמצא בספר חפץ הכי קאמר רב פלטוי ראש ישיבה מזיק פסול לערות ולא מבעיא מזיק גמור ומפורסם אלא אפילו אינש דסני לחבריה ואמר בפני עדים אזילנא ומזיקנא לך הוי רשע והא דאמור רבנן לא נחשרו ישראל על כך הני מילי דסני ליה ושתיק אבל היכא דצווח בפרהסיא רקא מזיק ליה פסול לעדות והוא הדין לשבועה וכן נפסק בשתי ישיבות. 259

- (10) R. Mordecai b. Hillel, Sefer Mordekai.
- a. Yebamot, II, 6 (ed. Wilna).

זוקא לא פקעא בכדי וכן הלכה וכ"פ רבינו חננאל וכן ספר חפין וכן שאר הגאונים.

b. Ibid., II, 7 (ed. Wilna).

דרבי חייא לא איפשיטא אם יש להם הפסק או לא ואזלינז לחומרא ויחלוין וכ"פ ר"ח וספר חפץ,

- c. Ketubot, IX, 234 (ed. Wilna). כתב בעל החפץ אשה שאבדה כתובתה ונתאלמנה או נתגרשה גובה אפילו תוספת ומביאין ב' כתובות או ג' מקרובותיה' ונותנין לה כפחות' שבהן ובשבועה. 260
- d. X, 243 (ed. Wilna). וששאלתם במילתא דאיכא פלוגתא דרבוותא אם יש לעשות שודא דדייני לא עבדינן שודא אלא מי שהוא גדול הדור ומומחה לרבים מדאמר

<sup>258</sup> See R. Isaac of Corbeil, Sefer Miswot Katan, 82.

<sup>259</sup> See above, note 251.

<sup>260</sup> See above, note 255.

ליה ר"נ לרב ששת חדא דאנא דיינא ומר לאו דיינא אלמא רב ששת לא מצי למיעבד שודא אלא ר"נ שהיה דיין מומחה דהלכתא כוותיה בדיני ועוד לא עבדינן שודא אלא היכא דאיתמר בהדיא בנמרא והיכא דלא איתמר המוציא מחבירו עליו הראיה ושלום מב"ב וכדברי הר"ם. כך כתב בספר חפץ.

e. XII, 265 (ed. Wilna).

וכן כתבתי לעיל פרק הכותב משום ספר חפץ [בדבר אשה שתבעה בתובתה].

f. Kiddushin, I, 488 (ed. Wilna).

והלכתא כרב פפא וכרב שרביא וכו' [דשטר אירוסין צריך להיות מדעתה] אבל בספר חפץ פסק כרבא וכרבינא.

g. Ibid., 489 (ed. Wilna).

ובספר חפץ פסקו דלית הלכתא כשמואל ובעינן דלהוי הכא ש"פ.

h. Sanhedrin, III, 696 (ed. Wilna).

ובספר חפץ משמע דאוהב או שונא פסולין לדון כדאמרינן פרק שני רייני גזירות.

i. Makkot, I, 728 (ed. Wilna).

ובספר חפץ נמצא דלא מכשרינן אלא היכא דאיכא עדים דלמלוי חתמו.<sup>261</sup>

j. Glosses to Mordekai, Yebamot, X.

ובספר חפץ תירץ הא דקאמר מפיהם ולא מפי כתבם כשאינו כתב ידם.

- (11) R. Meir ha-Kohen, Haggahot Maimuniyyot.
- a. Ahabah, end of Seder Tefillot, 4.

ור"ח כתב בספר חפץ שאין להזכיר של ר"ח וכן איתא בירושלמי בריש שבועות עבר קומי תיבות' בריש שתא לא אדכר דריש ירחא וקלסוניה וסיים בספר חפץ כל הפטור מן הדבר ועושהו נקרא הדיוט.

261 See ראב"ן, § 30.

b. Hilkot Shekenim, 3, 5.

וכ"פ ר"ח בספר חפץ [שמגלגלין עליו את הכל אם נגדרה הרוח הביעית של חורבתו].

## c. Hilkot Ishshut, 14, 30.

ואי בעי' למיפק משום דאיתמרעת ולא בעי' דלירו' לה בעל לא דיינינן לה דינא דמורדת וכן בכל הגי דכופין אותן להוציא אי מיתת איתתא מקמי גיטא ירת לה בעל וכן כתב בה"ג ובפר"ח ובדברי ר"י אלפס ובספר חפץ.

# d. Hilkot To'en we-Nit'an, 4, 1.

ורלא כספר חפץ ומהדורא בתרא דר"ת שפסק מכאן דהילך חייב. 202

# e. Hilkot 'Edut, 11, 3.

כתב בספר חפץ שכך אומר רב פלטוי דלא מבעיא מסור גמור אלא אפי' אדם מפורסם ומריב עם חבירו ואמר לו אלך ואמסור ממונך הואיל ומעיז פניו בפרהסיא נחשב רשע ופסול לעדות והוא הדין לשבועה, וכן נפסק דין המסור בשתי ישיבות ס"ה ע"כ.

## (12) A commentary to a Mahzor.264

a. Fol. 37 a.

וכן פסק האילפס דאשמש בהו בכלי שני כגון קערות וכיוצא בהן כי שדי עליהן רותחין בכלי שני ומשהו להו בגוייהו עד דפלטי שפיר דמי וכן פסק נמי בספר חפץ.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> See Tosafot, Baba mesi'a 4 a, headed ורב ששת.

<sup>263</sup> See above, note 251.

<sup>264</sup> I am indebted to Professor A. Marx for his kindness in copying these two passages for me. He also drew my attention to Marco Mortara, Catalogo dei Manoscritti Ebraici della Biblioteca della comunità Israelitica di Mantova, Livorno, 1878, p. 36, where the following note occurs in a description of Responsa mostly by R. Meir of Rothenburg: 'Molte opere ed autori vi sono citati come il PDT 'D (no. 385, 389, 526) di T"7.'

b. Fol. 38 a.

וכן פסק האלפסי בתוך ע"ז ובסיפו של גוי שחותמו חמין בין ביורה גדולה בין ביורה קטנה מותר דקיימא לן נותן טעם לפגם מותר וכן פסק רבינו חנגאל בספר חפץ וכל הגאונים התירו אפילו בקדירה בת יומא.

(13) R. Abraham (brother of R. Meir of Rothenburg) in ספר סיני.

#### VIII

#### CONCLUSION

In copying this manuscript I have endeavoured to give a faithful reproduction of the original. Even in cases where there was an obvious scribal error I preferred to let it stand in the text and correct it in a note, rather than give the emendation in the text and call attention in a note to the error in the manuscript. I felt justified in doing so, because this is a unique manuscript, and I wanted to give the reader the opportunity of seeing at a glance what is actually there. The best emendation, unless it is independently corroborated, necessarily contains an element of subjectivity, and it is hard to draw a line of demarcation between the certain and the probable, for what may appear obvious to one writer may be considered far-fetched by another. giving only 'correct' readings the editor unduly influences the reader. In one minor point, however, I have perhaps deviated from the original. I have joined the definite article to the following word in accordance with Arabic usage. Now the words in the manuscript are not sufficiently separated from one another, and it is hard to tell what was the copyist's intention in this matter. There are one or two cases, however, where אל is at the end of the line, and belongs to the word with which the next line begins.<sup>265</sup> This would seem to indicate that the copyist considered this particle as a separate word. Owing, however, to the rarity of such cases, I did not deem it advisable to disfigure the text.

My omitting to supply diacritical points over the letters was based on very careful considerations. At first sight it seems strange that there should be a consistency in placing dots over 2 and 3, while the other letters are systematically neglected. This characteristic is shared by practically all old Genizah fragments that I examined. That the Jews who employed the Hebrew alphabet for Arabic words adopted a phonetic scheme is evident from the circumstance that خ is represented by and غ by and not by n and v, respectively. They attempted as far as possible to write down the words as they were pronounced. Now we have no means of determining exactly at what period the distinction between some letters differentiated by dots was dropped in pronunciation, but it is safe to assume that this process took place before the Jewish-Arabic period. In colloquial Arabic there is no difference between 3 and 3, ت and ث. This at once explains why no diacritical mark was put over מ and ה. Then ż approximates so closely the pronunciation of the hard g that Arabs (even in Egypt where z has the hard pronunciation) in the majority of cases transliterate the hard g by ¿. European Arabists are sometimes puzzled by such a word as غازيت, which simply represents gazette.266 This would accordingly dispense with the necessity of placing a mark over 3. The pronunciation

<sup>265</sup> See e. g. text, fol. 4 a, l. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Karaite writers who transcribed Hebrew words in Arabic characters employed ל for ג. Thus הנוגע = هنوغيع (G. Margoliouth, 'Abu'l-Faraj Furkan', JQR., XI, p. 207, l. 8).

of without a dagesh coincides with that of Arabic , and there was no need to indicate that no dagesh was in that letter, just as in unvocalized Hebrew texts that mark is omitted.<sup>267</sup>. Had they intended to place a diacritical mark over 2, they might have more judiciously chosen letter 7 with a mark to represent ¿. It is only to represent and لا, which have no equivalents in the Hebrew alphabet, that they were compelled to resort to diacritical marks. Accordingly we have no right to tamper with these texts. It is easy to supply the diacritical points, and to make the language appear more classical. But what benefit would we derive? Our loss is evident; for by altering the text we destroy the only material we possess for the reconstruction of Jewish-Arabic. I wish to lay especial emphasis on this point, for I confess that I attach more value to the linguistic aspect of such texts than to the philosophic or halakic. The reader who is not sure of the values of some ambiguous letters will find sufficient guidance in the translation and notes.

The Hebrew translation follows the original as closely as is compatible with the Hebrew idiom. I did not feel bound to follow the style of the Tibbonites in vocabulary or construction. The Tibbonites have no doubt enriched the Hebrew language, but their conception of the duty of a translator is, to say the least, out of date. Why should one be compelled to write בוה השער merely because the Tibbonites wrote so in conformity with the Arabic construction? The Hebrew idiom is to say כדבריך, where in Arabic would be used. Why, then, should we say, which

 $<sup>^{267}</sup>$  It may be of interest to mention that some old manuscripts place diacritical marks, dots or lines, over  $\mathfrak{D}$ ,  $\mathfrak{D}$ , and  $\mathfrak{P}$ , thus avoiding all possible cases of ambiguity.

is an infinitive, and would convey a different idea? Moreover, Hefes mostly had biblical or talmudic expressions in mind, and I thought it advisable to reproduce these expressions as far as possible. This naturally makes the style slightly uneven, for biblical and talmudic constructions occur side by side. To obviate too great a contrast, I refrained from employing the waw consecutive. Hefes invariably introduces biblical and talmudic passages by and \$\delta\$, respectively. The \delta\$ of \$\delta\$ does not mean because. It is, to my mind, employed as a technical distinction between biblical and post-biblical passages. Considering the various terms by which this distinction may be expressed in Hebrew, I decided to render כמו שכתוב by במו and לפי שאמרו The expression לפי would certainly not have done justice to the latter. The Tibbonites would, I suppose, have rendered these expressions by לאמרם and לאמרו or כאמרו.

I herewith take the opportunity of expressing my gratitude to Dr. Cyrus Adler, President of the Dropsie College, for his kindness in placing the manuscript at my disposal and for encouraging me in my work. I am also indebted to Prof. Henry Malter for reading the proof-sheets and for some valuable suggestions, to Prof. Louis Ginzberg for locating a few passages for me, and to Prof. Alexander Marx for his promptness in forwarding me books, which I needed in connexion with this publication, from the library of the Jewish Theological Seminary of America.

#### ARABIC TEXT

1 a

זכר את הטומאה נעלמו ממנו זה וזה והשתחוה או ששהה כדי השתחואה או שנדבר עם חברו כדי השתחואה או שנכנס לתוספת העזרה ושהה כ[די]
השתחואה חייב על כל אחת ואחת דברי ר' ישמע' שהיה ר' ישמע' אומ' ונעלם
ממנו ונעלם ממנו שני פעמים לחיב על היעלם טמאה ועל היעלם מקר[ש]
5 ר' אליעזר ור' עקיבא אומ' אינו חייב אילא על היעלם טמאה בלבד וקאלו
ונעלם ממנו נעלמה ממנו טמאה או יכול נעלם ממנו מקדש תלמ' לומ'
ונעלם ממנו והוא טמא על העלם טמאה הוא חייב ואין חייב על העלם
מקדש דברי ר' עקיבא ר' אליעזר אומ' השרץ ונעלם ממנו ונעלם ממ'
הוא חייב אין חייב על העלם מקדש ר' ישמ' אומ' ונעלם ממנו ונעלם ממ'
שני פעמים לחייב על העלם טמאה ועל העלם מקדש וקאלו תניא מנין

Fol. r a, l. r. This is the end of the eighth precept of the third section of the third book. As this section evidently dealt with civil matters, chiefly with the laws of damages, the discussion about the punishment for remaining in the sanctuary while unclean, must be regarded as a digression. Owing to the author's scheme of treating every detail from all possible points of view, such digressions are frequently indulged in. See especially fols. 4 a, ll. 21 ff., and 18 b, ll. 8 ff. On the other hand it would serve no useful purpose to speculate as to what this precept actually was. The passage occurs in Tosefta Shebu'ot 1. 8, where it is corrupt, as several words obviously fell out through homoioteleuton. In order to describe all possibilities the text must be נטמא בעורה ונעלמה ממנו טמאה ווכר את המקדש נעלם וונר מת המקדש נעלמו ונו' This emendation is suggested by our text as well as by Babli Shebu'ot 14 b.

- 1. 2. שנרבר] The printed text has ונרבק which is certainly inferior, if not impossible. Z uckermandel] has שמדבר.
- 1. 6. 'ונעלם וגו'] Sifra Wayyikra, chapter 12. 7 (ed. Weiss, p. 23 b). See also Shebu'ot 14 b, Keritot 19 a, Niddah 28 b.
  - l. 10. Shebu'ot 4 a.

שאינו חייב אילא על שיש בה ידיעה בתחלה וידיעה בסוף והיעלם בַּתַיִם

תלמ לומ ונעלם וקאל אלתלמוד פי שרח אלסגרה אמ' רבה לא שנו אילא השת[חוה]

כלפי חוץ אבל השתחוה כלפי לפנים אף על גב דלא שהא: והא השתחוא[ה]

קאתני הכי קאמ איזו היא השתחואה שאין בה שהייה ואיזו היא השתחוא[ה]

15 שיש בה שהיה שאין בה שהייה כריעה שיש בה שהייה פישוט ידים ורגל[ים]

וכמה שיעור שהייה פליני בה ר' יצחק בר נחמני וחד דעימיה ומנו ר'

שמעון בן פזי ואמרי לה ר' שמעון בן פזי וחד דעימיה ומנו ר' יצחק בר נחמ[ני]

ואמרי לה ר' שמעון בר נחמני חד אמ' מכריעה ואילך וחד אמ' כנגד הפסוק

כלו וכל ישראל ראים ברדת הא' וג' ודלך כב לפטה:

בירימהא פצאדת שוכא ואחרקת כרסא או סנבלא קאימא פי מנבת[ה]

או גירה ממא פי אלציאע או יודי קימה דלך כק' כי תצא אש ומצ' וג'

l. II. The בנתים is suspended in the manuscript.

l. 12. Ibid., 16 b. רבה, חכר, is the authority there. Although the passage is corrupt in this quotation, as an essential sentence is omitted after הב" , the phraseology would suggest that Hefes had a slightly different text. In the Talmud two versions of Raba's statement are recorded, and Hefes quotes the second.

l. 19. [25] This is not accurate: the verse in 2 Chron. 7. 3 contains twenty-three words, and there is no possible way of reducing it to twenty-two, for if we omit monosyllabic unaccented words there would be less than that number.

<sup>1. 20.</sup> מנה הקסם The pronominal suffix of מנה refers to הקסם. This verb may be active, having אלשריעה as its subject, or passive, being used impersonally. The Hebrew translator of the first two precepts quoted by Judah b. Barzillai in his commentary on the Book of Creation construed it in the former way. But the dots and space after מנה seem to indicate that the copyist took it to be passive. For the sake of clarity I followed the latter in my Hebrew translation.

l. 21. [סנבלא אלך] Literally: ears of corn standing in the plantation. These four words represent Hebrew קְמָה Sa'adya translates it by סנבלא קאימא.

l. 22. Exod. 22. 5.

צארם אלנאר וגאלבהא פאחרקת סואן פי אדי דלך: פאמא אן כאן אלסבב פי צרימהא הבוב ריח לא גיר פאלגאלב להא בריא לקו' וכי תצא אש ומצ'

#### 1 b

ומצאה קוצ' וג' כי תצא מעצמה שלם ישלם המבעיר את הב' פתח בתוב בניזקי ממונו וסיים בנזקי גופו ואיצא השלח את הבערה ביר חרש שוטה וקטן פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים שלח ביר פקח הפקח חייב אחד מביא את העצים ואחד מביא את האור המביא את האור חייב בא אחר ולבה המלבה חייב לבתו הרוח כלם פטורין: ואלעאמד אתראקהא ואלניר עאמד סיואן פי אדא אלקימה לקו' אדם מועד לעולם בין שושש שוגג ובין מזיד בין ער ובין ישן סמה את עין חברו ושבר את הכלים משלם נזק שלם ואיצא לעשות שאין מתכוין כמתכוין: פאמא אן עברת אלנאר נהרא או ראצעה ערין כל ואחד מנהמא ה אדרע או ערין ולא גירהא פאן כאן אלנהר או אלראצעה ואלגאדה אקל מקדארא מן דלך ולא גירהא פאן כאן אלנהר או אלראצעה ואלגאדה אקל מקדארא מן דלך

l. 23. וגאלבהא I rendered this word by איבור ה one who brings, or transfers from one place to another. Does it, perhaps, represent המלבה Put I have never met غلب or غلب in that sense.

l. 24. Baba kamma 22 b, 60 b. In these texts another passage is inserted before שלט; but Hefes only quotes the interpretation bearing on Exod. 22. 5.

Fol. rb, l. ו. בתוב Scribal error for הכתוב.

l. 2. Baba kamma 59 b.

l. 4. מביא in both places.

<sup>1. 6. [</sup>מיאן] The orthography is exceptional, as usually short vowels have no symbols in this manuscript. (ארם וכוי) Baba kamma 26 a.

<sup>1. 8.</sup> Mekilta d' R. Simeon b. Yohai, p. 141 (ed. Hoffmann).

l. 9. מלולית a pond, but is not recorded in any lexicon in that sense. As رَاضِعَةٌ denotes he sucked, رَاضِعَةٌ may be a place where water gathers.

l. וס. בונים which is an excellent equivalent for בונים. דרך הרבים.

H.

פילומה אלקימה לקו' עברה נהר או שלולית שהן רחבין שמנה אמות פטור ואיצא עברה נהר שהוא גבוה ארבע אמות או דרך הרבים או נהר פטור וקאלו דרך הרבים מאן תנא אמ רבא ל אליעזר היא דאמ שש עשרה זה אמה דרך הרבים ומן אצרם נארא פי מלכה פארתפעת הי או שרארהא או מפרת פאחרקת מלך גירה פלינטר אן כאן מקדאר גסמהא אלדי קצד צארמהא מתי יתעדי מנה אלי מא אחרקתה פילום צארמהא קימה דלך. פאמא אן כאן ליס פי קוה גסמהא דאך מא יתעדי מנה אלי מא אחרקתה בל סבב דלך ריחא ללוקת פקות להיבהא או גיר דלך פאחרקת בן עזריה אומ רואין אותה כאילו היא באמצע בית כור ל אליעזר אומ שש עשרה אמה דרך הרבים ל עקיבה אומ חמשים אמה ל שמעון אומ שלם ישלם המב' אה הכל לפי הדלקה אמ רב נהמן אמ דבה בר אבוה אמ ישלם המב' אה הכל לפי הדלקה אמ רב נהמן אמ דבה בר אבוה אמ

#### 2 a

רב הכל לפי גובהה של דלקה אמ רב יוסף אמ רב יהודה אמ שמואל הלכה כר' שמעון' וקאלת אלתוספה פי כמיה מא תתגאוזה אלנאר אד אצרמ[ת] ואלריח עאצף פאחרקת המדליק בתוך שלו כמה תעבר הדלקה ה אליעזר אומ שש עשרה אמה דרך הרבים בשעת הרוח שלשים 5 אמה ה' יהודה אומ שלשים אמה בשעת הרוח חמשים אמה ה' עקיבה אומ

l. 12. Baba ķamma 61 a.

l. 13. Ibid. The first נהר is no doubt a scribal error for גדר, as these words are graphically similar.

l. 14. Ibid. Instead of אד the printed text has דתנן.

l. וק. ימתי Read אט, as in the next line.

<sup>1.</sup> ווא לים A vulgar combination.

<sup>1. 20.</sup> Ibid., 61 b.

<sup>1. 23. &#</sup>x27;ואמ רב נחמן וכו' Ibid. The word וקאל or אינו וכו' probably fell out.

Fol. 2 a, l. 3. Tosefta Baba kamma 6, 22. 23. There are only a few insignificant variants, as שוב before the second מעשה is omitted in the printed text. Z. has הבעיר instead of .!

המשים אמה בשעת הרוח שלש מאות אמה מעשה בערב שקפץ האור יתר משלוש מאות אמה והויק שוב מעשה שעברה הדלקה את הירדן שחיתה קשה במה דברים אמור בזמן שקפצה אבל אם היתה מסכסכת והולבת או שהיו טצים מצויים לה אפילו עד מיל הרי זה חייב עברה נהר 10 או נדר או שלולית שהן רחבין שמנה אמות פטור: פאן אחרקת כרכא פאחתרק פימא בין דלך אלה אלזרע או גרא או חמלאן מכתופה או גירה ממא פי אלעאדה וצעה הנאך פילום צארמהא קימה גמיע דלך" פאן אהתרק פי כלאל דלך מא לים פי אלעאדה וצעה הנאך פלן ילום עוצה ואן אחרקת מנולא מא פלילום קימה נמיע מא אהתרקת פיה איצא לקו' בז המדליק את הגדיש והיו בו כלים ר יהודה אומ משלם כל מה שבתוכו וחכמ אומ אין משלם אילא גדיש של חטים או גדיש של שערים היה גדי כפות לו ונשרף עמו חייב עבר כפות לו וגדי סמיר לו ונשרף עמו פטור ומודים חכמ לר יהודה במדליק את הבירה שמשלם כל מה שבתוכה שכן דרך בני אדם להניח בבתים: וקאלו ל יהודה סבר ישלם כל מה שבתוכו ואפילו ארק אגרקי ורבנן 20 מברי כלים הראיין לה אין שאין ראויין לה לא ומא אינהו מורגין וכלי בקר פאמא קוֹל או השדה פמא מן רסמה או יוצע פי אלחקול מן כשב וקצב

<sup>1. 15.</sup> Baba kamma 61 b. Differs from the printed text in omitting ודלקו after כלים, and in inserting גריש before של שעורים. Comp. Tosefia 6, 24.

ו. 17. במוך Read [סמיד .

<sup>1. 19.</sup> Ibid. The phraseology, which is different from that of the printed text, seems to indicate that Hefes had another reading.

<sup>1. 21. ...</sup> וא ... אים This sentence offers some difficulty. The most obvious solution is to emend א to א , and to take DD7 in the sense of custom, manner, for which Hefes usually employs the word אין ארה (see above, ll. 12, 13). The translation would then be אין בשרות בשרות להניהו בשרות להניהו בשרות בשרות להניהו בשרות בשרות בשרות בשרות בשרות להניהו בשרות בש

וחגארה אלבני ומא נחא דלך פקימה דלך ילום אלצארם לקו' וכן סוד של ק[נים] ושל קורות וכן מרביך של אבנים ושל צרורות שהתקינן לסיד שנא או הקמה

### 2 b

או האילו בשמע או השדה אפילו לחכה את העפר: והדה אלה אלשראיע
אלמצדר דכרהא וגוב קבין אלארוש משרוח פיהא פפי ארץ יש לא פי אל
נלות לקול רבא אדם באדם ואדם בשור אן גובין אתו בבבל גרין דלך אדם
שהווק באדם ואדם שהווק בשור פאמא אן תמכן ראובן פי גיר ארץ ישרא
5 פקבין מן שמעון אלארש אלואגב לה עליה פי ארץ יש פאסתעדא שמעון לדלך
אלי אלחאכם לן יגב עלי אלחאכם אסתכראגה מן ראובן ורדה אלי שמעון
לקו' השתה דאמרת פלגו נווקא קנאסא האיי כלבא דאכל תמרי ושונארא
דאכל תרנולי משונה הוא ולא מגבינן בבבל ואו תפש לא מפקינן מיניה
וקאלו ההוא גברא דאלם ידא דינוקא אתא לקמיה דראבא אמ לו לושמו
10 ליה כעבדא היכי דאיין רבא הכי והא רבא הוא דאמ כל ששמין אתו כעכד
אין גובין אתו בבבל אין הכי נמי ואילא שאני הכא דאקדים ניוק תפש

1. 22. Mekilta d' R. Ishmael, p. י"ץ (ed. Weiss). סוד should be changed into ארסום, as in that edition. See also Ohalot 3, 7.

1. 23. Both מרביך and מרבך are recorded. But וָרָבֶּן (Ezra 6. 4) would support the second reading.

Fol. 2b, l. ז. או האילו A corruption of אף האילו On the other hand בשמע may be retained as a variant instead of the usual במשמע במשמע. האלו This may be a scribal error for אלנו . It is also possible that one of the nine was not included in this category.

1. 2. אלארוש Plural of أُرْشُ, used here in the sense of fine.

1. ארם וכו' (ארם וכו' 1. Baba kamma 84 a. The printed text has twice נוקי before אין Read און Read ארם.

1. 7. Ibid., 15 b. חכולי and חרנולי are obviously scribal errors for אמרי and הרנגלי, respectively. On the other hand it appears that in the printed text the sentence והני מילי ברברבי אבל בזוטרי אורחיה הוא, which interrupts the logical sequence, is a later insertion, due, perhaps, to the Saboraim.

1. 9. Ibid., 84 a. נברא is a corruption from הורא. The other variants seem to be genuine and are mostly superior to the readings of the printed text.

פאמא אן אסתעדא עלי שמעון פלילום אלחאכם שמעון ארצא ראובן ואלרצא
פי דלך פגיר מחדוד כאלמחדוד מנה פי ארץ יש' וחדה פי גיר ארץ ישראל
תוסט תקאת אהל אלמכאן חסב חאלתי אלכצמין פי אלומאן אלחאצר פאן
ז תאבא שמעון ען קבול דלך פליחרם לדלך פאמא אן קבל שמעון ולם ירין
ראובן פלישהד לשמעון ואן אלתמס ראובן אשכאץ שמעון אלי ארץ ישראל
ליתחאכמא הנאך פלה דלך פאן תאבי שמעון ען דלך פליחרם לקו' ואי אמׂ
אזמניה לדינא בהדא א לארץ ישר' מומנונן ליה ואו לא אזיל מש<del>תמינן</del>
ליה ובין כך ובין כך משמתינן ליה לסלוקי הזיקיה מדר נתן דתניא ר נתן
ביתו תלמ לומ ולא תשים רמים בביתך ביתו ויעמיד סלם רעוע בתוך
ביתו תלמ לומ ולא תשים רמים בביתך משרחנא אלקסם
אלנ אלמשתמל עלי אלם אלשראיע אלמצדר דכרהא"
אלקסם אלד יחוי זא שריעה ליס ילום פעלהא פי הדא אלומאן

#### 3 a

לא פי ארץ ישר' ולא פי נירהא מנהא ט שראיע אמרא ושריעתין נהיא אלשריעה אלאולי מנה מותב אדא כאן תור גיר מערוף באלנטא[ח] פנטח אנסאנא פמאת אלאנסאן לדלך אן ירגם אלתור ולא יוכל מן לחמה וצאח[בה] פברי מן דלך כק' וכי יגח שור את איש וג' ואלנקל פתצמן באן אלצדם ואלע[קׂ]

l. 12. The word אסתערא evidently fell out after אסתערא by mistake.

l. 14. מותו This word is best taken as fifth conjugation, either imperfect third person singular feminine, تَوَسَّطُ , or infinitive تَوَسَّطُ arbitration. The second conjugation is syntactically possible, and perhaps preferable, but is unknown in the sense required here. האף Plural of عَلَيْفَةً (from عَلَيْفَةً ) a faithful man. For the ending comp. عَلَيْفَةً .

1. 15. [פליחרם] The signification he excommunicated is recorded only by Dozy. It would thus not be unlikely that its occurrence here is due to Hebrew influence.

l. 16. משבאץ] Infinitive fourth conjugation = to cause to come, or to appear. See Dozy.

l. 17. Baba kamma 15 b. The superfluous א after מומנונן ought to be '. Instead of מומנינן read מומנינן. The rest are genuine variants.

Fol. 3 a, l. 4. 'וכי ונו' Exod. 21. 28. און After the y the paper is

ז ואלרבץ ואלרפץ מתסאויה פי חכם אלנגיחה לקו' כנום שורך ואני אשמרנו 5 הוזק חייב הזיק פטור כנום שורף ושמרו הוזק פטור הזיק ל מאיר אומ משלם נזק שלם וחכמ אומ על השן ועל הרגל משלם נזק שלם על נגיחה ועל נגיפה ועל נשוכה ועל רבוצה ועל בעוטה מועד משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק ואלקתל איצא פיגב עלי כל ואחד מן אלבהאים אלמפתרם מנהא ואלניך 10 מפתרם וכדלך אנואע אלטאיר מתי פעל פי אלאנסאן מחל פעל אלתור אלנאטח אלדי יגב לדלך קתלה לקו' לעשות שאר בהמה וחיה ועוף כיוצא בשור: ואז באע הדא אלתור צאחבה או אקדסה קבל מחאכמתה עליה פדלך גאיו פאמ[א] פימא בעד פלא לקו' שור תם שהמית עד שלא עמד בדין מכרו מכור והקדש[ו] מוקרש שחטו ונותנו במתנה מה שעשה עשוי קדמו בעלי חובות והנהיגוהו ברין חב עד שלא הויק ובין הויק עד שלא חב מה שעשה עשוי ומשעמר ברין 15 מכרו אינו מכור הקדישו אינו הקדש שחטו ונותנו במתנה לא עשה כלום קרמו בעלי חובות והנהינוהו בין חב עד שלא הזיק ובין הזיק עד שלא חב לא עשה כלום לפי שאין משתלם אילא מגופו פאמא ליקרב לא יגוז בל יבאע ויצרף תמנה פי מרמה אלבית או יחמל ויכדם ללקדשי וקו' את האיש או את 20 האשה פישמל אלממסוח ואלכנתי ואלאטפאל איצא לקו' אין לי אילא איש

torn off. As this word represents נשיכה, there can be no doubt that j' is to be supplied.

- l. II. Mekilta d' R. Simeon b. Yohai, p. 135 (ed. Hoffmann). See also p. 131. The former passage which practically agrees verbatim with this one applies to a different case. It is the latter which Hefes had in mind.
- l. 13. Baba kamma 33 b. See Tosefta 5, 1. There are numerous variants in arrangement of the sentences as well as in individual words.
- 1. 19. מרמה] שליבה which is an excellent equivalent for אברק. In this manuscript הממל are quite different from each other, and the copyist no doubt wrote אותה. But the sense demands אים ביים should be left alone. It seems that in the first manuscript of which the present one is a transcription ה, ה, and ה resembled one another.
  - 1. 20. אלממסוח usually denotes castrated, but it no doubt

ואשה מנין לרבות קטן וקטנה וטומטום ואנדרגנוס תלמ לומ את האיש או את האשה" ואן כאן הדא אלתור קד עלם אן ינטח ועוד ליפעל דלך כתור אלמקאמרין פנטח פקתל פלן יגב קתלה לקו' שור האצטדין אינו חייב מיתה שנ' כי יגח ולא שיגיחוהו" ואיצא שור האצטדין כשר לגבי מזבח מפני

### 3 b

שהוא כמעוסה" וינצ'ם אלי קוה קולה ולא יאכל את בשרו תחרים
אלאנתפאע בה איצ'א וכדלך אלקול איצ'א פי בעין אלמחרמאת אלמקול
פיהא לא יאכל לא תאכל לא יאכלו לא כלהא לקו' אמ ה' אלעזר כל מקום שנ'
לא יאכל לא תאכל לא יאכלו אחד איסור אכילה ואחד איסור הנאה במשמע
5 במשמע עד שיפרוט לך הכתוב בו כדרך שפרט לך הכתוב בנבלה לגר
אשר בשעריך ולגוי במכירה דתניא לא תאכלו כל נבלה ולרבות' לדלך שרוח
ותכציצאת נכתצר דכרהא לטולהא' ובעל השור נקי פברי מן סאיר אל
תבאעאת' ואלאנואע אלואגבה עלי רב אלתור אלמועד אעני אלמשהוד
עליה באלנטאח לא ילום גמיעהא רב אלתור אלגיר מערוף בדלך אעני
אלשהוד עליה בדלך ומנהא אדי פיה דיה כאמלה וקתל אלתור אן כאן למא

represents here ממטם. יואלכנתי which stands for אנדרגנום. אנדרגנום which stands for אנדרגנום.  $Mekilta\ d'\ R.\ Simeon\ b.\ Yoliai,\ p.\ 131.$  The האשה and is to be deleted.

1. 23. אלמקאמרין (בי במשושל = gamblers. But as this word represents here האצטרין, I translated it accordingly. The Hebrew equivalents would be שור וכו׳ משחקים, משחקים (מתערבים, מתחרים Baba kamma 39 a.

l. 24. Ibid., 41 a. The words אינו חייב מיתה are omitted here.

Fol. 3 b, l. 3. לא כלהא This is a further strengthening of the preceding line: the prohibition of deriving any benefit applies only to some cases, not to all. To read it as one word לאכלהא would yield no suitable sense. [אמֹ הֹ אלעור וכו'] Baba kamma 4r a, &c. One במשמע is to be deleted as dittography. The variants are insignificant.

l. rr. ארי אלן The paying of ransom and the killing of the ox are regarded as one point. See the passage from Mekilla quoted below.

פעלה קאצד ואן יכן לדלך קאצדא פלן יגב קחלה כאלדייה ומנהא אן יודי ללעבד ל מתקאלא ומנהא אקאמה עוץ אלמחלוף ומנהא אדי דלך מן אנין מאלה אלגמיע ה אנואע: פאמא אלדי ילום רב אלחור אלגיר מערוף זה באלנטאח פנועאן אלאול מנהמא אדי נצ' קימה אלמחלוף ואלמפסוד פאן נטח פקחל פלם יכן לנטחה אלמקחול קאצדא פלן יגב אן יקחל ואלב אן יכן אדאה דלך מן תמן דאתה לא מן כאץ מאלה לקו' חמשה דברים בין שור חם למועד מועד צריך עדים ותם אין צריך עדים מועד משלם את הכופר ותם אינו משלם את הכופר ותם אינו משלם את הכופר ותם משלם מן מועד משלם מן העלייה ותם משלם מגופו ואיצא יש חייב בכפר ופטור מן המיתה יש שחייב במיתה ופטור מן הכפר יש שחייב בזה ובזה ויש פטור מזה ומזה מועד שלא בכונה חייב במר ופטור מן המיתה מועד שלא בכונה חייב במר ופטור מן המיתה מועד שלא בכונה חייב במיתה אלב מנה" תוגב עלי מן לה תורא נטאח

#### 4 a

מן אמס ומא קבל ונושד ליחפטה פלם יחפטה פקתל אנסאנא אן ירגם אל תור ויסתחק הו מותא אכתראמיא פאן אלום דיה אלמנטוח פליעטא מא

1. וב. יכן The word לם was omitted between these two words by the copyist.

l. 14. [אנץ Read און ... נאין is the ordinary expression in Arabic for cash. There can therefore be no doubt that the author meant this word. See below, l. 17.

l. 15. [۲۵] All other abbreviations in this manuscript are either biblical words or frequently recurring terms like  $\dot{p}$  or  $\dot{n}$ . That that abbreviated seems rather curious. Is it through the influence of colloquial Arabic where  $nus = \dot{c} \dot{c} \dot{c}$ ?

1. ובאץ [תמשה ובה ובאין Read (מאין . See above, l. 14. מון Mekilta, p. 93 (ed. Weiss). The variants are insignificant.

1. 21. Baba kamma 44 b. Comp. Tosefta 4, 6. The four cases that are enumerated are not in the same order as in the printed text.

Fol. 4 a, l. 2. אכתראמיא | ליגילוסע , the literal translation of which is תומפה. It is used here in a more general sense, and is the equivalent of בידי שמים.

תבת עליה אלתראצי כק' ואם שור נגח הוא מתמול שלשום וג' אם כופר יו' ע' וג' או בן יג' וג' מתמול שלשום יריר בדלך תלתה איאם מתחאליה לקו' ר' 5 יהודה אומ מועד שהעידו בו שלשה ימים זה אחר זה ואיצא יום ואמש ושלפניו: והועד בבעליו במחצר מן אלחאכם איצא לקו' העולם אין נעשה שור מועד עד שיעידוהו בפני הבעלים ובפני בית דין העידוהו בפני הבעלים וא בפני בית דין בפני"דין ולא בפני הבעלים אין נעשה שור מועד עד <del>שיעיד</del> עד שיעידוהו בפני בעלים ובפני בית דין העידוהו בפני שנים יום ראשון ובפני זס שנים יום השני ובפני שנים יום השלישי הרי אילו ג' עדיות והן עדות נס אחת ואמא ולא ישמרנו בעליו או לם יחפטה בדביחתה לקו' ר אליעזר אומ אין לו שמירה אילא סכין הוגם בעליו יומת פמותא אכתראמיא לקו' שור שנגח את האדם ומת מועד משלם את הכופר ותם פטור מן הכופר וזה ווה חיבין מיתה וכן בבן או בבת: וקאלו פי שרח דלך אתה אומ בידי שמים 15 או אינו אילא בידי אדם וכשהוא אומ לא תקחו כופר לנפש רוצח וג' הא אין נותנין פריון למומתין בידי אדם אבל נותנין פריון למומתין בידי שמים וקאלו איצא אמ חזקיה וכן תינא דבי חזקיה מות יומת המכה רוצח הוא על רציחתו אתה הורגו ואין אתה הורגו על רציחת שורו' פאמא אם כפר יושת עליו פאלואם בית דין אן ירצי כצמה לקו' יכול אם אמר לו מנה יהא נותו 20 מנה ואם אמ מאה מנה יהא נותן מאה מנה נאמר כן יושת עליו ונאמר להלו יושת מה יושת עליו האמור להלן בבית דין אף האמור כן בבית דין: ותצמו

l. 3. Exod. 21. 29-31.

<sup>1. 4.</sup> מתחאליה [מתחאליה] Read מתחאליה, as the meaning demanded is consecutive. 'וֹ יהודה וכו'] Tosefta Baba kamma 2, 2. See also Babli 23 b.

<sup>1. 5.</sup> Mekilta, p. 93 (ed. Weiss).

<sup>1. 6.</sup> Tosefta Baba kamma 2, 2. See also Babli 24 a. Instead of העולם read לעולם

ו. וו. און Read או וליעור וכו' . און Baba kamma 45 b.

<sup>1. 12.</sup> Ibid., 41 a. 1. 14. Mekilta, p. 1"3 (ed. Weiss).

l. 17. Sanhedrin 15 b.

l. 19. Mekilta d' R. Simeon b. Yoḥai, pp. 132 f. (ed. Hoffmann). The variants are insignificant.

<sup>1. 21.</sup> ושת (first)] Read ישת.

אלנקל באן כ פעלא לם תדכרהא אלשריעה עקאב פאעלהא ליסת אלינא בל אלה תברך מנהא מדהש צאחבה במא ההל לדלך עקלה לקו' המבעת את חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים ומנהא מנפר בהימה צאחבה בהלת לדלך לקו' המבעית בהמת חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים ומנהא מן יעלק בה ילעק בהימה צאחבה טעאמא חארא או מרה

### 4 b

או קדרא או מודיא קתאלא לקו' הלעיטה חלתית הרדופני וסם המות וציאת התרנגלין פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים: ומנהא אלדי יבדל רמאד פרה אדומה ומא ינצח מנהא לכון בעין אלצנאיע או שרב בעין אלחיואנאת לקו' העושה מלאכה במי חטאת ובאפר חטאת והנותן מי חטאת 5 לפני בהמת חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים ומנהא שליח בית דין אמר בגלד מלקות ארבעים פגלד גלדא עניפא לקו' שליח בית דין שהכה ברשות

1. 23. Tosefta Baba kamma 6, 16. See Babli 56 a.
 1. 25. Ibid.

Fol. 4 b, l. i. אורים This word may be either בּבּבּ (fourth conjugation of בּבּבּ he molested, harmed), or בָבּ (fourth conjugation of בּבּב he destroyed). It is, however, more likely that the former is intended here, as the latter is specifically connected with destroying as a result of vengeance. See Lane s. v. Moreover, no adjective or noun בּבּ is otherwise known, whereas Dozy quotes בּבֵּ venimeux, mordant. It seems that it is used here as a noun, and that איר specifies it. I have translated it accordingly.

- 1. 2. اندדל he substitutes or يُبْدِلُ he gives would suit the context.
- 1. 3. שרב This may be either the finite verb בֿרָיָה he gave to drink, or infinitive בُרָיף. In the latter case it would be parallel to לבון.
- l. 4. *Ibid*. The printed text is corrupt, and an entire sentence fell out through homoioteleuton. It should be emended in accordance with this quotation. See also Babli Baba kamma 56 a and Gittin 53 a.

<sup>1. 6.</sup> Ibid.

בית דין והזיק פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים ומנהא טביבא חאדקא

טב באדן בית דין פאוהן פי דלך לקו' רופא אומן שרפא ברשות בית דין והזיק

פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים ומנהא צאחב בעין אלחכאם אמר

10 בתקטיע גנינא מיתא מן אחשא מראה לילא תמות לאנלה פננא עליהא

פי גמלה דלך לקו' המחתך את העובר במעי אשה ברשות בית דין והזיק

פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים ומנהא תאלם גדארא לתסרח מנה בהאים

צאחבה: ומנהא ממיל זרע צאחבה או גירה מן נבאת לה נחו

נארא מחמיה פתיבסה או תחרקה ' ומנהא מסתאגר שהודא לישהדו ומנהא

15 כאתם שהאדה במא יגב לצאחבה ועליה לקו' אמ' ד' יהוש' בן לוי ארבעה

דברים העשה אתם פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים ואילו הן הפורץ גדר בפני

בהמת חברו והכופף קמתו של חברו בפני הדלקה והשובר עדי שקר לחברו להעד

והיודע עדות לחברו ואינו מגיד לו: ומנהא מרסל צרימא ידי אצם או אהוג

או צגיר אלסן פאפסדת לדלך לקו' השולח את הבעירה ביד חרש שומה

#### 1. 8. Ibid.

1. 9. אלחכאם בעיץ אלחכאם This is an awkward phrase. לאלים is usually the plural of אלים שלים which denotes judge or master. This does not suit the context, as the phrase can scarcely represent אליח בית דין, for שליח בית would then be quite unnecessary, and it would be against the Arabic idiom. In colloquial Arabic בולים is the ordinary word for physician, and it is possible that בולים is used in that sense in some dialects (comp. בולים and בולים a servant). In that case, however, it would be required to delete אור אור מון אור שלים ווא בולים ווא אור שלים ווא בולים ווא

<sup>1. 11.</sup> Ibid.

l. ומו The text is rather obliterated; but there can be no doubt that נהו is correct.

l. 15. Baba kamma 55 b. The variants are insignificant.

l. 19. *Ibid.*, 59 b.

l. 20. מَرْفُ = [צרפא a vessel.

פי מסלך אלנאס פלם יצמה פימנע מן דלך אלחאדי בה לקו' נשברה כדו
ולא סלקה פטור מדיני אדם וג' ומנהא מן תגאפל ען שיל חיואן לה ואקעא
פלם ישילה לקו' נפלה גמלו ולא העמידה פטור מדיני אדם וג' ומנהא

מון תנאפל: אלאמר בקתל נפס בריה פקתלת לדלך לקו' תניא האומר
בק לשלוחו צא והרג את הנפש הוא חייב ושלוחו פטור שמאי אומי משום חגי

#### 5 a

הנביא שולחו חייב שנ' ואתו הרגת בחרב בני עמך וג' מאי שלוחו חייב חייב בידי שמים וקאל ה' שמעון פימא ילום אדא אפסד אלחיואן פי חייז מאלכה ופי חייז גיר מאלכה ופי חייז אלמשתרך פימא בין צאחב אלמזיק ואלמוזק וגיר דלך ארבעה דברים היה ה' שמעון בן אלעזר אומ בנזקין כל מקום שיש רשות לניזק ולא למזיק חייב בכל למזיק ולא לניזק פטור מן הכל לזה ולזה כגון חצר השותפין והבקעה על השן והרגל פטור על נגיחה ועל נגיפה ועל נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מועד משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק וכל מקום שאין רשות לא לזה ולא לזה כגון חצר שאינה של שניהם על השן ועל הרגל משלם נזק שלם ועל נגיחה ועל נגיפה ועל נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מועד משלם נזק שלם נזק שלם שלם וחכם אום על השן ועל הרגל משלם נזק שלם נזק שלם וחכם אום על השן ועל הרגל משלם נזק שלם וחכל אום על השן ועל הרגל משלם נזק שלם וחכם אום על השן ועל בעיטה מועד משלם נזק שלם ותם משלם הצי נזק ולדלך נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מועד משלם נזק שלם ותם משלם הצי נזק ולדלך תחריאת דכרהא רבו' וממא ידל עלי אן הרין אלפריצתין גיר לאזמה לנא פי

l. 21. Ibid., 28 b.

1. 23. Ibid.

1. 24. אמר [אלאמר] [תניא וכו' . ועביל [אלאמר] Kiddushin 43 a. Our text is corrupt and should be emended in accordance with printed edition.

Fol. 5 a, l. ו. עמון Read עמון.

l. 4. Tosefta Baba kamma 1, 9. See Babli 14 a.

1. ומחריראת הואח The first הוא above the line in the manuscript. הבינית is second conjugation of הבינית he wrote accurately. See Lane and Dozy s. v. It seems that the author had the word הוא הוא הואח הואח הוא warnings which is textually possible does not suit the context.

הדא אלזמאן קו' דיני נפשות בעשרים ושלשה הרבע והנרבע בעשרים

15 ושלשה שנ' והרגת את האיש ואת הב' ואו' ואת הבהמה תהרגו שור הנסקל

בעשרים ושלשה שנ' השור יסקל וגם בעליו יומת כמיתת הבעלים כן מיתת

השור וקד אנקטע חכם אלנאם בגמיע דלך מנד מ' סנה תבקת מן עמראן אלבית

אלתאני לקו' ארבעים שנה קודם חרבן הבית גלתה לה סנדרי וישבה לה בחנות

למאי הילכתא אמ' ה' יצחק בר אבדימי שלא דנו דיני נפשות וקאלו איצ'א

20 ה' שילא נגדיה לההוא גברא דבעל גויה אזל אכל ביה קירצה בי מלכא איכא

גברא חד בהודאיי דקא דאין דינא כי לא נקוט חד מנא ממלכא אתויה

לה' שילא אמרי ליה אמאי צערתיה להאיי גברא דבעל חמאר אי הכי

בר קטלא הוא אמ' להו מיכי חרוב בית המקדש לית לן רשותא למידן דיני

נפשות' אלשריעה אלג' מנה"

5 b

25 תוגב מתי אכטת גמאעה ישראל בסהו וגבי אמר ען עיון אלגוק פעמלו

ואחדה מן אלנואהי פאתמו ועמלו בהא או יקרב אלגוק אלי כבא אלמחצר תורא ללדכוה ותסנד שיוך אלגמאעה אידיהם עלי ראסה תם ידבה וינצח אלאמאם אלממסוח מן דמה קבאלה אלסגף i מראר ויצע מנה עלי ארכאן מדבח אלבכור ויצב אלבאקי ענד אסאס מדבח אלצעידה ואן יקתר עלי אלמדבח

<sup>1. 14.</sup> Sanhedrin 2 a.

l. 18. Shabbat 15 a, Sanhedrin 41 a, 'Abodah zarah 8 b. The sentence about מנסות, which does not concern us here, has been omitted by the author. The other variants are insignificant.

<sup>1. 20.</sup> Berakot 58 a. Our text is much shorter than that of the printed edition, and the variants are interesting.

<sup>1. 25.</sup> والدت was hidden, concealed. In Sa'adya's translation of the Pentateuch און was absent is used here. There can be no doubt that غبئ is the accurate rendering of Hebrew נעלם, and I therefore suspect that און is a corruption of יוגבי ווגבי ווגבי

Fol. 5 b, l. 1. 18] Read 18.

5 שחמה וכלאה וויאדה כבדה ויסתגפר ענהם ויגפר להם ויכרג גמיט אלתור כארג אלעסכר אלי מוצע טאהר אלי מטרח אלרמאד פיחרק הנאד כק' ואם כל עדת ישראל יש' ונע' וג' ונודעה החטאת וג' וסמכו זקני העדה וג' והביא הכהן וג' וטבל הכהן וג' ומן הדם וג' ואת כל חלבו וג' ועשה לפר וג' והוציא את הפר וג' יחוי קו' עדת ישראל ועיני הקהל וזקני העדה אלטאבקה אלעאליה מן אלחכאם לקו' 10 עדת ישראל העדה המיוחדת בישראל ואיזו זו סנדריז גדולה היושבת בלשכת הגזית ואיצא פר שנא בו קהל ונאמר להלן קהל מה קהל האמור בית דין אף כן בית דין ואמא ונעלם דבר פגזוא לא פרצא כאטלא לקו' ונעלם דבר ולא שתתעלם מצוה כלה וקאלו הורו בית דין לעקר את הגוף אמרו אין נדה בתורה אין שבת בתורה אין עבדה זרה בתורה הרי אילו פטורין חזרו בתורה מקצתן ולבטל מקצתן הרי אילו חיבין כאיוצד אמרו יש בתורה אבל הבא על שומרת יום כנגד יום פטור יש שבת בתורה אבל המוציא מרשות היחיד לרשות הרבים פטור יש עבדה זרה בתורה אבל המשתחוה פטור הרי אילו חייבין שנ' ונעלם דבר דבר ולא כל הגוף הורו לבטל מקצת ולקיים מקצת הרי אילו חייבין כאיזצד יש דם בתורה אבל אין חייבין אילא 20 על הדם הקרב לשמים יש חלב בתורה אבל אין חייבין אילא על חלב הקרב לשמים

l. 6. Lev. 4. 13-21.

l. 10. Sifra Wayyikra, section 4, 2 (p. 19 a, ed. Weiss).

l. זו. 'בר וכו' [פר וכו', section 4, זה. The word שם belongs to the preceding sentence in the printed edition. בן Read [בו Read] Insert להלן after this word.

1. 12. Ibid., section 4, 7; Horayot 4 a.

l. 13. Horayot 3 b.

1. 14. חורו A scribal error for הורו.

l. וז. ויש after this word.

1. 18. הורן The word איצ'א must have fallen out here, for there is no place in which this forms a continuous passage. From הורן onwards is found in Tosefta Horayot 1, 7. In Z. the sentence about הולב is omitted through homoioteleuton.

1. 20. בלשמים Z. has שלמים But this seems to be a genuine variant, and the reading of our manuscript is perhaps preferable: the eating of fat and blood is forbidden in all cases, but the court erred and decided that this prohibition is to be restricted to sacrificial blood and fat. The confusion in Z. may have arisen through שלמים in connexion with למום.

יש פגול בתורה אבל אין חייבין אילא על פגול שבשלמים הרי אילו חיבין וקו' מכל מצות יי פיפצל דלך ממא ליסת מצות יי לקו' מצות יי ולא מצות המלך ולא מצות בית דין: וקו' אשר לא תעשינה מן אלתי מתי פעלת קצדא לא סהוא וגב ענד אללה תעאלא עלי פאלהא קטעה אעני כרת לקו' אין חייבין 25 אֵילָא על דבר שזרונו כרת ועל שגגתו חטאת מן דלך העשה מלאכה ביום

#### 6 a

הכיפורים והאכל חמץ בפסח וערל שלא מל ואשבאההא ואלסמיכה
פתנב פי הדא אלקרבן ופי קרבן שעירי עבדה זרה איצא לא פי סואהא מן
קרבנות ציבור לקו' וכל קרבנות ציבור אין בהן סמיכה חוץ מפר הבא על כל
המצות ושעירי עכודה זרה ואיצא אמ ראבינא גמירי שתי סמיכות בציבור
זינב אן יכון בכלתי ידי אלסומך לקו' סמיכה ידו על הראש ובשתי ידיו ואלדי
יגב פעל דלך עליה ג מן צדר אלעדה לקו' עדה המיוחדים שבעדה וסמכו זקני
הרי שנים ואין בית דין שקול הרי שלשה ויגב אן יכון דאבח אלתור מתונהא
פי דביחתה אלי גהה אלגרב לקו' כהן גדול היה עומד במזרח ופניו כלפי מערב
ואמא אלתור פאנה ידבח אלי גהה אלמדבח אלשמאליה לקו' לפני יי בצפון ואמא
ואמא מחנות פיקתצי כארג גמיע עסאכרהם לקו' חוץ לשלוש מחנות"
אלשריעה אלד מנה"

תוגב עלי שריף אכטא פפעל סהוא בעץ אלמנהיאת פאתם לדלך תם עלם בכטאה אן יאתי קרבאנה עתודא מן אלמעז צחיחא פיסנד ידיה עלי ראסה וידבחה פי מוצע דבח אלצעידה ויאכד אלאמאם מן דמה באצבעה ויצעה

l. 22. Sifra, section 4, 11.

l. 24. Tosefta Horayot 1, 8. See Babli 8 a.

Fol. 6 a, l. 3. Menahot 92 a, Tosefta 10, 9.

1. 4. Ibid., 62 b, 88 a, 92 b.

l. 5. Ibid., 93 a. The reading is slightly different.

1. 6. Sanhedrin 13 b, Sifra Wayyikra, chapter 6, 1. 2 (ed. Weiss, p. 19 b). The passage is abridged, and R. Simeon's view is given anonymously.

1. 8. Yoma 35 b. See also Tamid 30 b. The variant is insignificant.

1. 9. Sifra Wayyikra, chapter 6, 4 (p. 19 b).

1. 10. Ibid., 6, 8 (p. 19 c).

21 עלי ארכאן מדבח אלצעירה ובאקיה פיצבה ענד אסאסה ואן יקתר נמיע שחמה כשהם דבח אלסלאמה ויסתגפר ענה אלאמאם ען כטאה פיגפר לה כק' אשר נשיא יהט' וג' או הודע א' וג' וסמך ידו ולקח הכהן וג' ואת כל חלבו וג' אמא קו' נשיא פיקתצי מלכא לקו' איזה הוא נשיא זה המהלך המלך שנ' ועשה אחת מכל מצות י' אלהיו ולהלן כד הוא אומ למען ילמד במלד את י' אלהיו מה אלהיו האמור להלן נשיא שאין על גביו אילא י' אלהיו אף אלהיו האמור כן נשיא שאין על גביו אילא י' אלהיו פאמא או הודע אליו חטאתו פיקתצי מערפתה הו בכטאה לקו' הודע אליו ולא שיודיעוהו אחרים מנין אפילו אמרו לו שנים תלמ לומ הודע אליו ולא שיאמרו לו אחרים והדא אלקרבאן פאנמא יגב עליה פי כונה מלכא לא קבל דלך לקו' נשיא יחטא והדא אלקרבאן פאנמא יגב עליה פי כונה מלכא לא קבל דלך לקו' נשיא יחטא

### 6 b

אלקרבאן פי כונה מלכא תם כלע מן מלכה ולם יכן קרבה פליקרבה מן בעד דלך לקו' כהן משיח שחטא ואחר כך עבר ממשיחותו וכן הנשיא שחטא ואחר כך עבר מגדלתו משיח מביא פר ונשיא מביא שעיר פאמא אן אכטא אלכטא אלמקדם דכרה וקד זאל מלכה ענה פיגב עליה 5 קרבאן כואחד מן אלעאמה לקו' כהן משיח שעבר ממשיחותו ואחר כך חטא וכן הנשיא שעבר מגדלתו ואחר כך חטא כהן משיח מביא פר והנשיא כהדיוט: אלשריעה אלה מנה" תוגב עלי אחד

<sup>1. 17. &#</sup>x27;וצר ונו' Lev. 4. 22-6. [ירן Insert j) after this word.

l. 18. The first part is in Horayot 10 a, and the second in 11 a. See also Sifra Wayyikra, section 5, 1 (p. 19 c). Perhaps אלהלון fell out before להלון

<sup>1. 22.</sup> Sifra Wayyikra, chapter 7, 1 (p. 20 a). See also Keritot 11 b. The part of the Sifra not necessary for our subject is omitted here. Otherwise the variants are insignificant.

l. 24. Horayot 10 a. See Sifra, section 5, 2 (p. 19 d). The variants are phraseological.

Fol. 6 b, l. 2. Horayot 9 b.

<sup>1. 5.</sup> *Ibid.* The word הוו משיח is omitted before משיח in the printed text. But see Mishnah 3, 2.

עואם.

עראם. אלעאמה אדא אכטא סהוא פפעל בעץ אלמנהיאת ענהא תם ערף כטאה אן יאתי קרבאנה אנתי מן אלמען או אלצאן ללדכוה פיסנד ידיה עלי ראסהא וס תרבח פי מוצע אלצעירה ויצע אלאמאם מן דמהא באצבעה עלי ארכאן מרבח אלצעידה ויצב אלבאקי ענד אסאסה ותנוע שחמהא כמא נוע קראביו אלסלאמה פיקתר עליה ויסתגפר לה אלאמאם פיגפר לה כק' ואם נפש אחת תחטא בשגנה מעם הארץ וג' או הודע אליו חט' וג' וסמך את ידו וג' ולקח הכהו מרמה וג' ואת כל חלבה וג' ואם כבש וג' וסמר את ידו וג' 15 ולקח הכהן מדם החט וג ואת כל חלבו וג' הרא אלקרבן יגב עלי פקיה איצא עמל בפתיאה לא בפתיא בית דין פי דלך פאמא אלעאמל בפתיא בית דין סוא פי דלך פקיהא כאן או לא פקיהא וגוב אלקרבאן סאקט ענה לקו' תולה בעצמו חייב תולה בבית דין פטור כאיזצד הרו בית דין וידע אחד מהם שטעו או תלמיד ראוי להוראה כשמעון בן עואי וכשמעון בן 20 זומא והלך היחיד ועשה על פיהן יכול יהא חייב תלמ לומ בעשותה תולה בעצמו חייב תולה בבית דין פטור ואיצא הורו בית דין לעבור על אחת מכל מצות האמורות בתורה והלך היחיד ועשה שגג על פיהם בין שעשו ועשה עמהם ובין שעשו ועשה אחריהם ובין שלא עשו ועשה

# 7 a

הרי זה פטור מפני שתלה בבית דין פאמא מעם הארץ פליכץ אלמלך ואלאמאם מן אלנפש אלמקול פיהא ואם נפש אחת תחטא ויכרגהמא מן

1. 8. אלעאמה Neither of these words is crossed out, and it seems that the copyist did not make up his mind which was the right reading.

1. 9. אלמען Sa'adya has אורם. But הבבי, which is a collective noun, is a more correct rendering of שנים

l. 12. שחם In the text there is some space after this word. There are traces of an erasure. But no word is missing.

l. 13. Lev. 4. 27-35.

l. 17. Sifra Wayyikra, section 7, 8 (p. 21 d). See Horayot 2 b. The reading of our text יכול יהא חייב may be a scribal error for ממור, or may be a genuine variant involving a different interpretation of this Halakah. The other variants are certainly genuine.

1. 21. Horayot 2 a.

הרא לאחבם לקו' מעם הארץ פרט לנשיא פאמא בעשותה אחת פיקתצי כמאל אלפעל אלדי יגב עליה אלקרבאן לא גזו אלפעל פאמא אן תעאונו ז גמאטה פפעלו סהוא כליה אלפעל אלדי יגב עלי פאעלה אלקרבאן פלם יגב עלי כל ואחד מנהם קרבאן לדלך ולא עלי גמאעתהם איצא לקו' תניא המוציא ככר לרשות הרבים חייב הוציאוהו שנים ר מאיר מחייב ר יהודה אומ אם לא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים חייבין ואם לאו פטורין ל שמעון אומ אף על פי שלא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים פטורין מנא הני מילי 10 רתנו רבנן בעשתה אחת בעשה כלה ולא בעשה מקצתה הא כאיזצר שנים אוחזין במלגז ולוגזין בכדכר ושובטין בקולמוס וכותבין בקנה והוציאוהו לרשות הרבים יכול יהו חיביו תלמ לומ בעשתה בעגול של דבלה והוציאו לרשות הרבים בקורא <del>והקורא</del> והוציאוהו לרשות הרבים ר יהודה אומ אם לא יכול להוציאו והוציאוהו שנים חיבין ואם לאו פטוריו ל שמעון אומ בז אף על פי שלא יכול אחד להוציאו והוציאוהן שנים פטורין לכך נאמר בעשתה יחיד שעשה חייב שנים שעשו פטוריו וקו' פי הדא אלשרע מצות יי ואיצא או הודע אליו פמתסאויין פי אלואגב לקו' מצות יי או הודע אליו איצא אלמקולה פי שרח אלשריעתין אלמתקדמתין להדא אלשרע אלכאמם: אלשריעה אלו מנה: תוגב עלי מז אכטא פפעל בעיז אל 20 מנהא עו פעלה ולם יעלם באנה קד אתם אן יאתי בכבש צחיח מן אלגנם

לקרבאן אלאתם אלי אלאמאם ויסתגפר ענה ען סהוה פינפר לה כק' ואם נפש כי תחטא ועש' וג' והביא איל תמים מ וג' אשם הוא וג' תצמן אלנקל אן הרא אלכטא ואלסהו קד יבדו מן אנסאן מא כאן בחצרתה נועין מו אלטעאם אחדהמא מחטור ואלאכר מבאח פאכל מן אחדהמא ולם ידרי מן אוהמא

Fol. 7 a, l. 3. Ibid., 11 a. Sifra Wayyikra, section 7, 6 (p. 21 d).

<sup>1. 5.</sup> בליה totality, entirety.

<sup>1. 6.</sup> Shabbat 92 b. The variants prove that our author had a different text.

l. II. בכרכר The readings כרכר and בכרכר are recorded in the dictionaries, and now a third variant is added. כרכר, however, appears to be the most likely.

<sup>1.</sup> גבקורא Read בקורה. The following word was crossed out by the copyist.

l. 21. Lev. 5. 17-19.

<sup>1. 24.</sup> איהמא Read איהמא.

## 7 b

אכל או כאנת זוגתה ואכתה ענדה ואתי אחדתהן ולם ידר איהו אתי או עמל עמלא פי זמאן מא ולם ידר הל דלך אלעמל פי זמאן אלבדל כאן או פי זמאן אלחטר לקו' חלב ושמן לפניו אכל את אחד מהן ואין ידוע איזה מהן אכל אשתו ואחותו עמו בבית שגג באחת מהן ואין ידוע באיזה מהן שגג שבת ויום חול עשה 5 מלאכה באחד מהן ואין יורע באיזה מהן עשה מביא אשם תלוי פאמא אן אכל שיא סהוה יגב עלי אכלה עאמדא כרת פיגב עליה מתי תחקק פעלה הדא קרבן חטאת ועלי שכה פי דלך קרבן אשם תלוי לקו' דבר שחייבין על זדונו כרת ועל שגנתו חטאת ספקו אשם תלוי ר עקיבא אומ האוכל חלב מביא חטאת בסלע ספק אכל ספק לא אכל מביא אשם תלוי בשני סלעים חתכה של חלב וחתכה של בשר נותר אכל את אחת מהן ואינו יודע איזו מהן אכל מביא חטא[ת] 10 ואשם תלוי: פאן תחקק בעד אן אתי באלקרבאן אנה כאן קד אכטא או עלם אנה לם יכטי פיגב תאכיר דביחה אלחיואן אלמוהל ללקרבן ליעתרצה פי זמאו רטוה טיבא ליבאע לדלד וישתרא בתמנה חיואנא אכרא ליקרב קרבן נדבה לקו' המביא אשם תלוי ואחר כך נודע לו שחטא או נודע לו ביד דב ה מאיר וחכמ אומ ירעה בעדר דב ה מאיר וחכמ אומ ירעה ב עד שיסתאב וימכר ויפלו דמיו לנדבה: אלשריעה אלן מנה

Fol. 7 b, l. ו. אחדתה] This is very likely a colloquial form. In classical Arabic we would prefer . إحداهن Read איהן.

1. 3. Keritot 17 b. See Sifra Wayyikra, section 12, 3 (p. 26 c).

1. 7. Three separate passages are quoted here. It is possible that the word אינא fell out before מקיבא התכה התכה התכה. The first two passages occur in Sifra Wayyikra, sections 12, 6 and 12, 8 (p. 26 d), respectively, while the third is in Tosefta Keritot 3, 8. Z. has התיכה של חלב וכו׳

1. 14. Keritot 23 b. The few additional words in our text are explanatory.

142

תוגב עלי גמאעה סהת פי שי מן עברה זרה אן יאתו אלי אלאמאם בתור ללצעירה והדיתה ומזאגה כמא יגב ועתוד מו אלמעו ללדכוח ויסתגפר להם פיגפר להם כק' וכי תשגו ולא תעשו וג' את צוה יי' וג' והיה 20 אם מעיני הער' וג' וכפר הכהן וג' ונסלח לכל עדת וג' קד דכרנא פי שרח ואם כל עדת יש' וג' אן דלך משאר בה אלי סנדרון ואלאשארה פי הדה אלשריע[ה] פאליהם איצא לקו' נאמר כן עדה ונא להלן עדה מה עדה האמורה להלן כלם ראויין להוראה אף עדה האמורה כן עד שיהיו כלם ראויין להוראהי והד[א] אלסהו פפי שי מן עבדה זרה דליל דלך קול׳ אתה אומ בעבדה זרה הכתו[ב]

### 8 a

מדבר או אינו אילא באחת מכל המצות שבתורה תלמ לומ והיה אם מעיני העדה נע' וג' ייחד הכתוב מצוה זו ואמרה בפני עצמה והיזו זו אלשריעה אלה מנה תוגב עלי שכץ מוא פי שי מן עבדה זרה אן יקרב שאה אבנת סנתהא ללרכוה (וי] כתגפר ענה אלאמאם ויגפר לה כק' ואם נפש אחת תחטא בשגגה וג' וֹן כפר הכהן על הנפש הש' ואלדליל עלי אן הדא אלסהו מן אלסאהי גרי פי עבדה זרה קו' ואם נפש אחת תחטא בש' עבדה זרה היתה בכלל כל המצות שהיחיד מביא עליה כשבה או שעירה נשיא שעיר משיח ובית [ר]ין מביאין פר הרי הכתוב מוציאה מכללה להחמיר עליה ולדין בקבעה וס שיהא היחיד נשיא ומשיח מביאין עליה עו בת שנתה לחטאת לכך נאמרה

l. 19. Num. 15. 22-6. The words כל אשר (ver. 23) are omitted through oversight.

ו. 21. סנדרין Read סנדרון.

l. 22. Horayot 4 b.

<sup>1. 24.</sup> Sifre Numbers, section III (p. 31 b, ed. Friedmann). The variants are phraseological.

Fol. 8 a, l. 5. Num. 15. 27, 28.

<sup>1. 7.</sup> Sifre Numbers, section 112 (p. 32 b).

מכללם Read מכללה .ו

ו. וס. ושיהו Read שיהו

[פר]שה: תמת שרוח אלט אלשראיע אלתי הי אמר מן גמלה אליא אל

[ש]ריעה אלמצדר דכרהא פי הדא אלפצל דכרהא: אלשריעה אלט

תאמר אי רגל סרק ולם ימכנה אן ירד דלך עלי צאחבה וצעפה

[א] קימה דלך אן יבאע ליודי אלי אלמסרוק מנה דלך כק' שלם ישלם ואם אין

נא] דו' קד שרחנא הדה אלשריעה שרחא שאפיא פי טי שרהנא כי תקנה

[ע]בד עב' פי אול אלפצל אלב נסתנני ען דכר שי מנה ההנא: פאמא אלקסם

[אל]תאני מנה אלמתצמן שריעתין נהיא אלאולי מנהה ואלב איצא תנהא

[אל]מאמור באהצאר עשירית האיפה אלמדכורה פי פצל ונפש כי תחטא

[רש]מ וג' אן יצב עליהא דהנא ואן יגעל עליהא לבאנא כק' לא ישים עליה שמן

[ה]דא אלקרבאן לא דהן ולא לבאן קבל תקריבה פינוז אן יצע אלדהן עליהא

[מ] בעד אן יקרב מא יגב תקריבה ואן וצע עליהא לבאנא מן קבל אן

קרבהא פנאיז אן יקרב מא יגב תקריבה מנהא בעד אכד אללבונה לקו' יכול

אם נתן לבונה פסל תל לומ כי הטאת ה מפני מה מכישיר לבונה מפני שהוא

1. ברשה Insert א after this word. The sentence from המת to the second ההנא is misplaced. It should obviously be put after (1. 16), at the end of the ninth precept.

l. וב. אוד הכרהא דכרהא דכרהא וis redundant, and should be deleted. It seems too awkward to consider the whole phrase בי הרא אלפעל דכרהא as an explanatory gloss.

l. 14. Exod. 22. 2. This precept is given here, perhaps, on account of Lev. 5. 20-26. He does not quote the latter verses here, as they were probably fully discussed in the second book.

1. 15. מרשנים The text is not quite legible here. באר are joined together in a manner which is rather unusual in this manuscript. At first sight one is inclined to read מובאלים. But I have no hesitation in reading מיבאלים, as the former gives no sense. For the expression comp. Khazraji's Pearlstrings, 297, 2; 442, 8. Ordinarily means he cured; but the secondary signification he satisfied is given by Dozy. See also בלאם שאר (Abu'l-Barakāt Hibat Allāh's Commentary on Ecclesiastes, specimen, ed. Poznański, ZfHB., XVI, p. 33, l. 4, text). The St. Petersburg MS. has אבר But there is no doubt that אבר בארך being the rarer word, is the correct reading.

l. 19. Lev. 5. 11.

<sup>1. 23.</sup> Sifra Wayyikra, chapter 19, 5 (p. 25 a). See Menahot 59 b. The clauses unnecessary in this connexion are omitted.

### 8 b

יכול ללקטם ופוסל בשמן שאין יכול ללקטן וקאלו פי אלשמן איצא עליה אין נותן נותן הוא על שיריה תם שרחנא אלקסם אלד אלמשתמל עלי אליא אלשריעה אלמצדר דכרהא<sup>\*</sup>

אלפצל אלד מן אלשריע תאליף ראס אלכל חפץ בן יצליח פי אלקראבין אלמ[פעולה]

5 תטועא ופי מנע תקריב דלך עלי אלמובח מן ליס מן ולד הרון ופי אלנדור [פי]
אלאמואל וקים אלנפוס וגיר דלך יחוי לו שריעה תנקסם אקסאם תלתה
אלאול מנהא יתצמן יה שריעה פי אלקראבין אלתי מן אלחיואנאת לא יל[זם]
פעלהא פי הדא אלזמאן תנקסם קסמין אלאול מנהמא יתצמן ו שראיע
אמרא אלב יתצמן ה שראיע נהיא אלקסם אלב יתצמן ו שראיע פי אלק[ראבין]
אלאול מנהמא יתצמן ה שראיע אמרא פי הדא אלזמאן תנקסם קסמין האלקסם אלב יתצמן שריעתין נהיא אלקסם אלב יתצמן שריעתין נהיא אלקסם אלב יתצמן ווירה תנקסם
קסמין לא ילזם פעלהא פי הדא אלזמאן אלאול מנהמא יתצמן ה שראיע
ה מנהא אמרא ותלתה נהיא אלתאני יתצמן ג שראיע אואמר ילזם
ה מנהא פי כל זמאן ומכאן אלתאני יתצמן ג שראיע אואמר ילזם

Fol. 8 b, l. r. ללקטו (ללקטו Read ללקטו , פעליה וגר' ללקטו (עליה וגר' ללקטו Read ללקטו ) (עליה וגר' ללקטו (עליה וגר' ללקטו Read הביה) (עליה וגר' ללקטו Read ועליה וגר' ללקטו ועליה וגר' (עליה וגר' ללקטו Read ועליה וגר' (עליה וגר') ועליה ועליה וגר' (עליה וגר') ועליה וע

- 1. 4. אלמפעולה] This leaf which is the last of the fascicle is pasted to the following fascicle, and the words at the end of the lines are therefore obliterated. ב and are fairly visible.
- 1. 5. אונא doing something which is not obligatory. The preceding part dealt with sacrifices which one was obliged to bring in order to expiate his sins; but in the present book the author treats of free-will offerings.
- 1. ק. אמן] As a rule צ which = הא has a diacritical point. This word, however, forms an exception.
  - 1. 8. וְקְּמְמֵין here means a sub-section.
- l. 10. [אלבר] The curved line over the ב evidently stands for a damma, which differentiates this word from בָּל".
- 1. וז. The clause לא ילום should be transposed after נהיא in the following line. See below, fol. 15 b, ll. 4 f.

אלשריעה אלאולי מן אלי אלשראיע אלתי הי אמרא״
תאמר אלמתנפל בתקריב צעידה מן אלבקר אן יאתי בה דכרא צחיחא לא עיב
פיה אלי כבא אלמחצר תם יסנד ידיה עלי ראסה ליגפר לה׳ תם ידבה וירש מן
דמה מסתדירא עלי אלמדבח אלדי ענד באב כבא אלמחצר תם יסלך ויעצֹ[י]
20 תם יחרק באלנאר עלי אלמדבח בעד גסל אלגוף מנה ואלאכארע כק׳ אם
עלה קרבנו מן הבק׳ וג׳ וסמך את יד׳ וג׳ ושחט וג׳ והפשיט וג׳ ונתנו וג׳ וערכו וג׳
וקרבו וכרעיו וג׳ קולה אל פתח וג׳ ישיר אלי חצורה תקריבה קרבאנה ש[א]
אם אבא לקו׳ יקריב אתו מלמד שכופין אתו יכול על כרחו תלמ לומ לרצ[ונו]
המ

9 a

הא כאיזצד כופין אתו עד שיאמר רוצה אני וקו' וסמך ידו על ראש הפ' וג' פי אלמוצע אלמכצוץ לא גיר לקו' במקום שסומכין שוהטין וקו' ונרצה לו פגפראן אלתגאוז עלי מצות עשה אלתי לם ידכר לנא אלכתאב עקובה מתגאוזהא ודלך מתל ועשית מעקה ועשו להם ציצית ואשבאההמא:

וגפראן אלתגאוז עלי מצות לא תעשה אלתי ימכן תלאפיהא פתלופית מתל א לא תקח האם על הבנים וג' שלח תשל' וג' ולא תותירו ממ עד ב וג' ואשבאההמ לקו' פי דלך מלמד שהמקום גרצה לו על מה המקום גרצה לו אם תאמר על דברים שחיבין עליהן מיתת בית דין מיתה בידי שמים כרת בידי שמים

l. 19. 'וְעְצֵׁי The last ' is faintly visible. The word is a denominative of a member, limb. The indicative is meant here, unless we assume that the final ' is a mere mater lectionis. Sa'adya has יָיי which is the jussive.

l. 20. Lev. 1. 3-9.

1. 22. הקריבה The ה makes the construction very cumbersome, and should be deleted. שא The ש is faintly visible, while the א is entirely torn off. But there can be no doubt that של is right.

1. 23. Sifra Wayyikra, section 3, 15 (p. 5 c), Kiddushin 50 a, &c.

Fol. 9 a, l. 2. Menahot 93 a, Sifra Wayyikra, section 4, 1 (p. 6 a).

1. 4. ועשית וכו' Deut. 22. 8. ועשית וכו' Num. 15. 38.

1. 6. ולא תוחירו וכו' Deut. 22. 6, 7. ולא תקח וכו' Exod. 12. 10.

1. 7. Sifra Wayyikra, chapter 4, 8 (p. 5 d). The use of מרצה and מרצה, especially the former, of our text is better than רוצה of the printed edition.

מלקות ארבעים חטאות ואשמות הרי ענשן אמור על מה המקום מרצה 10 על מצות עשה ועל מצות לא תעשה שיש בהם קום עשה" ואלגפראו פיתם מע אלאקרא. תם אלאקלאע לקו' פי דלך ופי אלסמיכה איצא כאיוצד סומד אבה של זבח עומד בצפון ופניו במערב ומניח שתי ידיו בין שתי קרניו של זבח אבה ולא היה מניח יריו על גבי החזה ולא היה מניח יריו זו על זו ולא היה דבר חוצץ בין ירים לקרנות ומתודה עליו עון עבירה על חטאת עון חטאת על אשם יוסי להם ודוי דברי ה יוסי נעולה עון לקט ושכחה ופיאה שאין להם ודוי דברי ה יוסי הגלילי אומ לו ר עקיבה על מה עולה מכפרת דברים שיש בהן עונש אמור לא תעשה שלהן אמורה על מה עולה מכפרת על מצות עשה ועל מצות לא תעשה שיש בה קום עשה" ובקולה ושחט קולא מהמלא אגאן לכהן וגירה איצא אן ירבח לקו' שחיטה בכל כשרה בנשים ובזרים ובעבדים 20 ובטמאים ואפילו בקרשי קרשים ובלבר שלא יהיו הטמאים נוגעין בבשר" פאמא והקריבו בני אהרן הכהנים אה פמכצוצה באלאימה לא גירהם לקו' מקבלה והלך מצות כהנה אבל שחיטה כשרה בכל אדם י וקו' סביב יקתצי רש אלדם עלי זאויה אלמדבח אלמגאורה ללגרב ואלגנוב וכדלך עלי אלזאויה אלמגאורה ללשמאל ואלשרק לקו' שתי מתנת שהן ארבע ואיצא

# 9 b

יכול יקיפנו כחוט תלמ לומ וורקו הא כאיוצד הפסיק ארבע מתנות סביב וקו' ונתח אותו לנתחיו פאעצא מכצוצה והו אלראס ואלידין ואלגנבין ואלענק

1. נגלאקלאע ] Removal (infinitive fourth conjugation of בּלֹבּי). It evidently refers to the removal of the hands from the sacrifice. [באיוצר ובן׳]

Tosefta Menahot 10. 12; see also Babli Yoma 36a. A comparison of these two passages with our text will prove the superiority of the latter, where, however, we have to insert the clause אונין במערב ופנין במערב ופנין במערב ופנין במערב ופנין במערב ופנין במערב וואר אונין במערב וואר איין במערב וואר אונין במערב וואר אונין במערב וואר איין במ

l. 19. Zebaḥim 31 b, Sifra Wayyikra, section 4, 2 (p. 6 a). Slight variants in phraseology.

1. 22. Sifra, ibid., Zebahim 32 a. Slight difference in phraseology.

1. 24. Zebaḥim 53 b, Sifra Wayyikra, section 4, 9 (p. 6 c).

Fol. 9 b, l. 1. Sifra, ibid. See Zebaḥim, ibid. Our text differs at the

ואלרגלין ואלקץ ואלמתן ואלגוף ואלפכדין לקו' פי דלך חותך את הראש ונותנו למי שוכה בו חותך את הכרעים וג' חותך את הידים עלה לרגל הימנית ה<del>חוכה</del> מחותכה וג' נטל את הקרבים וג' נטל את החוה וג' עלה לדופן הימנית וג' בא לו לגרה וג' בא לו לדופן השמאלית וג' בא לו לעוקץ וג' נטל רגל השמאלית וג' וערכו אל האש איהא כאן מא סוא כשב זיתון וכרם לקו' כל העצים כשרים חוץ משל זית ושל גפן אבל באלו רגילים במרכוות של תאנה ושל אגוז ושל עץ שמן מלשריעה אלב מנה מאמר אלמתנפל בתקריב צעידה

10 מן אלגנם אן יאתי בה דכרא צחיחא לא עיב פיה תם ידבח אלי גאנב אלמדבח שמאלא בין ידי אללה וירש בני הרון אלאימה דמה עלי אלמדבח מסתדירא תם יעצי תם יחרק בעד גסל אלגוף מנה ואלאבראע כק' ואם מן הצאן קר' וג' ושחט וג' ונתח אתו וג' והקרב והכרעים וג' ונתח פאעצא מכצוצה חסב מא תקדם בה שרחנא פי אלשריעה אלתי קבל הדה אלשריעה תם אצעאדהא עלי מא הי

אלשריעה אלג מנה" תאמר אלמתנפל בתקריב צעידה מן אלטאיר אן יכון דלך שפאנין או פראך חמאם ואן יקדמה אלאמאם אלי אלמרבח תם יחז ראסה ויקתרה עלי אלמרבח וימצו דמה עלי חאיט אלמרבח על תם ינזע מנה אלחוצלה ואלקאנסה ויטרח דלך לזיק אלמרבח שרקיא מוצע אלרמאד

end from the printed edition; but the Yalkut proves that the original reading is here preserved.

- l. 3. Tamid 31 a.
- 1. 5. Instead of חוחה את החוף the printed edition has נקב ונ
- 1. 7. Ibid., 29 a, Sifra Wayyikra, chapter 6, 4 (p. 7 b).
- 1. 8. במרביות Printed editions have במרבוות.
- I. 12. אלאבארע Fol. 8 b, l. 20, Ḥefes uses אלאבארע which is the more regular plural of אُرُاڠ (צאם וכו' . צُرُוڠ Lev. 1. 10-13.
  - 1. 15. Sifra Wayyikra, chapter 7, 3 (p. 8a).
- 1. 18. וֹמֵעוֹן The root מֹם in the second conjugation is given in Muḥīṭ al Muḥīṭ and by Dozy in the sense of draining to the last drop. As the is clear in our text, we may suppose that the first conjugation also existed, though it is quite possible that the author wrote i. In Sa'adya's translation there is ימֵעִי which is obviously a mistake for מַעֵּי. Derenbourg's note there is erroneous.
  - 1. 19. ק'רקבן ביפסב = gizzard. Mishnic פירקבן. That is how Sa'adya

20 תם יפצך גנאחיה ולא יפרזהא ויקתרהא עלי אלמרבח כק ואם מן העוף על ק' וג' והקריבו הכהן וג' והסיר את מ ושסע אתו בכ' וג' אפרנא מן קולה והקריב מן התורים או מן בני היונה אֹק אן כבאר אלשפאנין וצגאר אלחמאם יצלחון ללקראבין לא צר דלך ואלחד פי זמאן אלשפאנין לתצלח ללקראבין פמנד כמאל אצפראר לונהא ואלפראך פמנד תבתרי אצפראר לונהא לא תצלח 25 ללקרבאן לקו' מן התורים ולא כל התרים מן בני היונה ולא כל בני היונה פרט

#### 10 а

לתחלת הציהוב שבזה ושבזה אימתי תורין כשרין משיצהיבו אימתי בני
יונה פסולין כשיצהיבו פאמא ומלק את ראשו פיקתצי חז מפצל אלכרזה
ואלתרקוה תם אלחלקום ואלמרי גמיע דלך בטפרה ואן יפצל אלראס מן אלב[דן]
לקו' מולק בצפורן ואינו מבדיל וכשם ששחיטתה אחד או רוב אחד כך
5 מליקתה אחד או רוב אחד וכשם שמולק בחטאת העוף כך הוא מולק
בעולת העוף אילא שבעלת העוף היה מברילי ולצעובה הדה אלצנאעה
קאלו וזו מעבודת קשות שבמקדש ואלתוספה פקאלת כאיזצד מולקין

ו. 20. יפצל Read ו'פצך Lev. 1. 14-17.

l. 21. און Insert און before this word.

1. 25. Ḥullin 22 b, Sifra Wayyiķra, chapter 8, 5 (p. 8 c).

Fol. 10 a, l. ו. משיצהיבו The printed editions have משיוהיבו here and משיצהיבו in the second place. It is, however, evident that our text has preserved the original reading. The Baraita gives one limit for both: when they become yellow. The D and D admirably indicate the termini a quo and ad quem, respectively.

and *ad quem*, respectively. 1. 2. مَفْصِلُ ٱلْخَرَزَةِ = [מפצל אלכרוה

1. 3. הَرِيُّ or مَرِيُّ = the gullet.

1. 4. Résumé of Tosefta Zebaḥim 7, 4. 8. Perhaps the word ji fell out in a few places.

l. ק. 'ווו וכו' Zebaḥim 64 b, &c. כאיוצר וכו'] Tosefta Zebaḥim ק. 4. Insignificant variants.

חטאת העוף נותן שני גפיה בין שני אצבעותיו שתי רגליה בין שתי אצבעותיו והיה מותח צוארה על גבי אצבעותיו והיה מולק בצפורן ממול ערפה ואינו 10 מבדיל והוה מדמה על קיר המובח וכשם ששחיטתה אחד או רוב אחד כך מליקתה אחד או רוב אחד: אלשריטה אלד מנה תאמר אן נחמל צואערנא ודבאיחנא וטשורנא ורפאיטנא ונדורנא ותברטנא ובכור בקרנא וגנמנא אלי אלמוצע אלכאץ כק' לשכנו תדרשו ובאת שמה והבאתם שמה ע' וג' קו' מעשרותיכם יקתצי אלעשר מן אלבהאים ואלבר 15 לקו' בשני מעשרות הכתוב מדבר אחד מעשר בהמה ואחד מעשר אלשריעה אלה מנה האמר אן יחמל צאחב קרבאן אלסלאמה עלי ידיה אלשחם מנהא מע אלזור איצא ליחרכה בין ידי אללה תם יקתר אלשחם עלי אלמדבח כק' ידיו תביאנה את אש' וג' והקטיר הכהן וג' ואלנקל פתצמן אן אלכהן כאן יצע ידיה תחת יד צאחב אלקרבאן פי וקת אלתחריך 20 לקו' כהן מניח ידו תחת יד הבעלים ' פאמא אלתחריך פאלי גהאת מכתלפה לאסבאב דכרוהא לקו' מוליך מביא מעלה ומוריד וקאלו אמ ה חייה בר אבא אמ ה יוחנן מוליך ומביא למי שהרוחות שלו מעלה ומוריד למי שהשמים והארץ שלו במערבא מתני הכי אמ ר חמא בר עקבא אמ ר יוסי בר חנינה מוליך ומביא כדי לעצור רוחות

# 10 b

רעות מעלה ומביא כדי לעצר טללים רעים: אלשריעה אלו מנה<sup>\*</sup> תאמר אן יוכד מן אלגנם אלצאן אלמקרב סלאמה ליתה ותרבה וסאיר

l. 13. Deut. 12. 5, 6.

l. 15. Sifre Deuteronomy, section 68 (p. 88 b), Bekorot 53 a.

l. 18. Lev. 7. 30, 31.

l. 20. Menahot 61 b. See Sifra Ṣaw, section 11, 3 (p. 39 c). In the latter the word 77 fell out.

l. 21. Menahot 61 a.

<sup>1. 22.</sup> Ibid., 62 a.

Fol. 10 b, l. 2. אלמס This word can hardly be in apposition to אלמס.

We should perhaps prefix or insert א. אלמקרב This is passive participle qualifying אלמס בי וואלמס בי its fat. Dictionaries do not give such

אלשחם אלדי עלי אלגוף וכלותיה ואלשחם אלדי עליהמא ועלי אלאחשא ואלזיאדה מן אלכבד פיקתר דלך עלי אלמדבח כק' והקריב מזבח השלמ וג' זאת שתי הכליות וג' והקטירו הכהן המז' וג' או אעתקד דאבח קרבאן שלמים אנה לא שלמים בל בכור ומעשר פקד אפסדה אעתקאדה דלך ואן אעתקד פי חאל דביחתה בכור ומעשר אן דלך שלמים לם יפסדהא אעתקאדה דלך לקו' הבכור והמעשר ששחטן לשום שלמים כשרין ושלמים ששחטן לשום ואן תכלף איצא צאחבה ען אסנאד ידיה עליה ושלמים אף על פי שלא סמך עליהן" אלשריעה אלו מנה" תאמר אן יקרב מע אלחמלאן ואלכבאש ואל רתאת אלתי הי עולות ונדרים ונדבות וגירהא סמדא וכמרא ודהנא לכל

אלשריעה אלו מנה" תאמר אן יקרב מע אלחמלאן ואלכבאש ואל רתאת אלתי הי עולות ונדרים ונדבות וגירהא סמדא וכמרא ודהנא לכל חמל עשרון יכון תשב דרהם ומן אלכמר רבע קסט יכון ש דרהם ומן אלדהן מתל אלכמר וללכבש עשרין סמד ותלת קסט כמרא ומתל אלכמר דהנא 15 וללרת ג עשור סמד ונצף קסט כמרא ומתל אלכמר דהנא כק' ועשיתם

a noun in this sense; but as there is an adjective مُلْیَتْ fat, we should have no hesitation in considering as a genuine noun. החלב is an excellent equivalent for the phrase החלב המכסה את הקרב. Sa'adya translates every word separately.

1. 3. كُلْيَةٌ for the more usual كُلْوَةً

l. 4. Lev. 3. 9-11. l. 5. 18] Read [8.

1. 8. Zebahim 11 b. The end of the quotation is omitted by mistake.

1. 9. [7] The text is not quite plain, but there can be no doubt that | y is correct.

1. 10. Sifra Wayyikra, section 14, 1 (p. 13 d).

ו. וב. התאח בין ישנו is found only among Jewish writers. See Dozy. It is remarkable that such an ambiguous word should be employed in connexion with sacrifices. It is therefore best to assume that in the dialect spoken by these Jewish writers בין signified only bullock or steer. In Sa'adya's translation of Lev. 4.3 and other passages this word is written חׁת, as if בין, But the latter root denotes was lean, meagre. The correct reading is thus obviously תונים וותר הוא ליים is nowhere else recorded.

l. 13. [עשרון] This is the Hebrew term. In the other cases עשרון אינים is Arabic عُشْرُ.

l, 15. Num. 15. 3-10. In the last verse תקריב is omitted by mistake

אשה ליי עלה או זבח וג' והקריב המקריב קר וג' ויין לנסך רביעית ה' וג' או לאיל
תעשה מ' וג' ויין לנסך של וג' וכי תעשה בן בק' ע' וג' והקריב על בן הב' וג' ויין
לנסך חצי ההין וג' אלנסכים לא תגב לסאיר מא דכרנאה בל לבעצה וקאל רבות
שומע אני כל הקרב לאשים יטען נסכים תלמ לומ עולה אין לי אילא עולה
ס מנין לרבות את השלמים תלמ לומ זבח משמע מביא את אילו ומביא את
חטאת ואשם תלמ לומ לפלא נדר או בנדבה לא אמרתי קדשים הבאים
בנדר ובנדבה משמע מוציא את אילו ומוציא את עולה חובה הבאה
ברגלים כשהוא אומ או במועדיכם להביא את עולה חובה הבאה ברגלים
משמע מביא את עולה חובה הבאה ברגלים ומביא את חטאת חובה הבאה

#### II a

מוצא מן הכלל ולימד על הכלל מה בין הבקר שהוא בא בנדר ובנדבה וטעון נסכים כך כל הבא בנדר ונדבה טעון נסכים יצאו חטאת ואשם שאינם באים בנדר ונדבה שלא יטענו נסכים: אלשריעה אלה מנה מאמר אדא כאן אלמתנפל בה מן אלבקר או אלגנם מסתרכי אלרכבה או 5 משתמרה פליכן תברעא לא נדרא כק' ושור ושה שרוע וק' וג' קולה שרוע יקתצי מסתרכי אלרכבה פיגד מן אגל דלך בעץ קואימה פאמא קלוט פאלדי קד תקלם עצבה פעלא מן אגל דלך בעץ קואימה לקו' השחול והכסול

after pm. By a remarkable coincidence LXX also omits that word. This is perhaps due to the tendency to harmonize that verse with verses 5 and 7.

1. 19. Sifre Numbers, section 107 (p. 29 a). See Menahot 90 b. Read throughout עולה חובה instead of עולה חובה.

1. 21. קרשים Insert אלא before this word.

Fol. 11 a, l. 1. [ ] Read [ ].

1. 5. משתמרה in the eighth conjugation denotes be hastened, a signification which does not suit here. But as מוֹביל means contracted, drawn together, ממביק may signify an animal whose limbs are contracted.

[ [ [ ] ] ] Lev. 22. 23.

1. 6. פֿיגר Read [פיגר].

1. ק. השחול . تَقَلَّص The more usual spelling is [חקלם Bekorot 40 a.

איזה הוא שחול שנשמטה ירכו כסול שאחת מירכותיו נבוהה או רגלה כרגל אלפרס או אלחמאר לקו' שרוע שנשמטה ירכו וקלוט פרסות רגליו 10 דומות לסום פרסות רגליו דומות לחמור וקאל אלתלמ פי שרח דלך קלוטות אמ רב פפא לא תימ דעגילו ולא סדיקו אילא כיון דעגילין אף על גב דסדיקו וקו' נרבה תעש א פיקתצי ביעהא ואצראף תמנהא לבדק הבית לקו' נרבה תעשה אתו אתו אתה עשה נרבה לברק הבית ואין אתה עושה תמימים לבדק הבית מיכן אמרו המקדש תמימים לבדק הבית עובר אלשריטה אלט מנה" תאמר אדא כאן אלקרבאן תברעא או נדרא אן יוכל פי יום קרב פיה ומן גדה כק' ואם נדר או נרבה וג' למא קאל ביום הקריבו את זבחו יאכל וממ ולם יקל עד בקר כקולה דלך פי אלתודה גאן אלאכל מנה פי זמאן אליום אלאול לרביחתה ולילה גדה וגדה לא פי זמאן אלליל אלדי יתלו גדה לקו' יכול 20 יאכל לאחר שלישי ודין הוא זבחים נאמר ליום אחד זבחים נאמר לשני ימים יהא לילו אחריו תלמ לומ עד יום עד יום הוא נאכל אינו נאכל לאוך אלשריטה אלי מנה" תאמר מקרב קרבאן שכרא ללה אן יציף אליה גראדקא פטירא מלתותה בדהן ורקאקא פטירא ממסוחא בדהן וגראדק רפכה מן סמד מלתותה בדהן וגראדק

<sup>1. 9.</sup> Sifra Emor, chapter 7, 6 (p. 98 d). See also Bekorot 40 a which contains important variants.

l. 10. Ibid.

<sup>1. 13.</sup> Sifra Emor, chapter 7, 7. 8 (p. 99 a), Temurah 7 b.

l. 16. Lev. 7. 16.

l. 18. Ibid., 7. 15.

<sup>1. 19.</sup> Sifra Ṣaw, chapter 12, 13 (p. 35 d), Zebaḥim 56 b. Our text is corrupt.

<sup>1. 20.</sup> לאחר [לאחר Read נאמר (twice).

<sup>1. 21.</sup> וימים הנאכלין ליום אחר: Insert after this word: מה זבחים הנאכלין ליום אחר לילה אחריו אף זבחים הנאכלין לשני ימים. This sentence obviously fell out through homoioteleuton.

<sup>1. 24.</sup> מבלה with the signification swelled, was raised (of dough) is found in Muḥīṭ al-Muḥīṭ. Sa'adya, too, translates ברבּך by בורבכת Ibn Janāḥ, however, is more accurate, and renders it by مُرْدُوكُة which means mixed and is etymologically identical with Hebrew אונים.

### 11 b

וון כבז כמיר כק' אם על תודה יקר וג' על חלות לחם חמץ יק וג' ו<del>קו</del> אלכבז אלמכתמר עשרה עשרנים ובאקי אלאנואע אלתי הי חלות מצות ורקיקי מצות וג' וסלת מרבכת וג' עשרה עשרנים לקו' על חלות לחם חמץ כנגד חמץ הביא מצה מה חמץ עשרה עשרונות אף מצות עשרה ב עשרונות" פאמא אלגראדק ואלרקאק פמן כל ואחר מנהא עשרה עדרא 5 פאלגמיע מ דליל דלך והקריב ממנו אחד מכל קרבן וג' לאנה למא סמא אלמדכור מו דלך תרומה צח אנה גווא מן עשרה ואלבאקי יאכלונה אצחאבה לקו' תרומה ליי' איני יודע כמה הריני דן נאמר כן תרומה ונא תרומה בתרומת המעשר מה תרומת המעשר אחד מן עשרה אף זו אחד ום מטשרה וקאלו לא יהו כלם אילא קרבן אחד תלמ לומ והקריב על זבח התודה ואומ והקריב משנו אחד מכל קרבן תרומה ליי' נמצה לחמה של תורה ארבעים חלות נוטל מהן ארבע ונותן לכהן שנא לכהן הזורק את דם השלמים לו יהיה והשאר נאכל לכהנים וכמיה אלדהן חצי לג יבון נ דרהם לקו' חצי לג שמן לתודה ורביעית יין לנויר ויא יום שבן נדה לנדה הלכה למשה מסיני תם שרחנא אלי שראיע אלמצדר דכרהא" פאמא אלח אלשראיע אלחי הי נהיא" אלשריעה אלאולי מנה \* תנהא דאבח קרבאנא שכרא ללה תברך אן יכלף שיא מן אללחם אלי גד צביחה גד יום תקריבה בל יאכלה פי יום תקריבה ולילה גדה כק' ובשר זבח תודת שלמיו וג' וטאהר 20 לא יניח ממנו ער בקר יקתצי אכר אגזא אלליל לכן אלנקל תצמן באנה

Fol. 11 b, l. 1. Lev. 7. 12, 13.

<sup>1. 3.</sup> Sifra Ṣaw, chapter 11. 9 (p. 35 a). See also Menaḥot 77 b.

l. 6. Lev. 7. 14.

<sup>1. 8.</sup> Sifra Ṣaw, section 7, 1 (p. 35 a), Menahot 77 b.

<sup>1. 10.</sup> Sifra, ibid., 7. 9 (p. 35 c). A part unnecessary for our purpose is omitted here. On the other hand the Sifra text should be emended and read מנאמר לכהן ווֹ. See also Menahot 77 b.

ו. 13. לבעלים Read לכהנים.

<sup>1. 14.</sup> Sifra Ṣaw, chapter 11, 6 (p. 35a).

l. 19. Lev. 7. 15.

לא יגב אן יתעדי פי אכלה בעד סלך אלנצ' אלאול מן אלליל לקו' אוכל הוא כל הלילה אם כן למה אמרו חכמ עד חצות כדי להרחיק את האדם מן העבירה: אלשריעה אלב מנה" תנהא אן יתנפל ללקרבאן היואן הו אעמי או מכסורא או מבתורא או דא תאלול או

#### 12 a

גרב או חזאז כק' עורת או שבור או חרוץ או יבלת או גרב או ילפת לא
תק' א ליי' קול' עורת יעם אעמי ואעור איצא לקו' בין הסומדה בשתי עיניו
ובין הסומה באחת מעיניו פאמא שבור פישמל כסר אליד ואלרגל ואלדנב
לקו' שבור כה תלמ לפי שנאמר שבר יד או שבר רגל אין לי אילא שנשברה
5 ידו או רגלו מנין לרבות שבר הזנב תלמ לומ או שבור פאמא חרוץ פאלתא
פאלחאגב אלמתקוב ואלמבתור ואלמשקוק לקו' חרוץ חריץ של עין שנקב
או שנפגם או שנסדק: וקו' יבלת דא שפשגתין אלתי מתלהא פי חלק
גדי לקו' זה בעל היבלת ואמא גרב פיקתצי גרב רטב לקו' גרב זה החרס
פאמא ילפת פחזאז וישבה אן יכון גרב יאבס לקו' ילפת זו חזזית המצרית

1. בו. [סלך] This is best taken as infinitive בול ובול ובול elapsing, passing.

(אלנצ' sifra Ṣaw, chapter 12. 5 (p. 35 c). See Berakot 2 a.

Fol. 12 a, l. 1. Lev. 22. 22.

<sup>1. 2.</sup> בין וכו = blind in general; בין וכו = blind on one eye. 'בין וכו | Sifra Emor, section 7, 11 (p. 98 c), Bekorot 44 a. הסומה Read הסומה, or better still אונה.

<sup>1. 4.</sup> Sifra, ibid.

<sup>1. 6.</sup> Ibid., א, ז2. See Bekorot א Both readings רים and רים are recorded.

<sup>1.</sup> ק. (שמשתת This word is very clearly written; but it is impossible to say whether it is عُفْشَجُهُ or عُفْشَةُ, as neither word occurs in the Arabic dictionaries in the sense required here. There can be no doubt that it is synonymous with عُالُولُةُ a wart.

<sup>1. 8. [</sup>נרב וכו' Ibid., 7, 13. [נרב וכו' ] Ibid., Bekorot 41 a.

<sup>1. 9.</sup> Ibid.

ללקרבאן פתפסדה לדלך לקו' הא יבלת דלא כתיבא באדם דק ותבלול דלא
כתיבא בבהמה מילף ילפי מהדדי דתניא באדם לא נאמר יבלת בבהמה לא
נאמר דק ותבלול מנין ליתן את האמור בזה לזה ואת האמור בזה לזה
תלמ גרב גרב ילפת ילפת לגזירה שוה וסנוצח גמיע מא תקדם בה אלשרח
15 פי הדה אלשריעה וגירה פי מוצעה מן פצל שראיע אללו"

אלשריעה אלג מנה ואלד איצאה מנהא אן יקרב חיואנא ממרוסא ומרצוצא ומנצולא ומקטועא ואן נפעל שי מן דלך פי בלדנא כק' ומעוך וכתות ונ' וג' קולה מעוך חיואן לינת כציתה פרקת וכרג אלבין מנהאה וכתות פיקתצי ממרוס אלכציתין או געל עליהא רוא פתרצצה או תפתרת בי ונתוק פאלמקטוע אלקציב מן אצלה וכרות פאלמקטוע מנה בעין קציבה לקו' ומעוך וכתות ונתוק וכרות כלן בבצים דברי ה' יהודה ה' יוסי אומ מעוך וכתות בבצים ונתוק וכרות בגיד: וסנסתופי שרח דלך ואשבאהה פי אלפצל אלעאשר: ופעל דלך פיחרם פי אלנאס איצא וגירהם לקו' אין לי אילא בהמה וחיה ועוף מנין תלמ לומ בארצכם ואלתוספה פקאלת המסרס

#### 12 b

את האדם ואת הבהמה ואת החיה ואת העופות בין גדולים ובין קטנים בין זכרים ובין נקבות הרי זה ל יהודה אומ המסרס את הזכרים חייב את הנקבות פטור" וקו' ובארצכם פיעם בלד אלשאם וגירה איצא נטיר דלך שפטים ושוטרים תתן לך בכל שעריך וג' לא תעשק שכיר עני ואביון מׁ וג'

<sup>1. 11.</sup> Bekorot 43 a. The variants are slight.

l. 17. Lev. 22. 24.

l. 21. Sifra Emor, chapter 7, 9 (p. 99 a). See Tosefta Yebamot 10, 5, and Babli Bekorot 39 b. The opinion of R. Jose is adopted by Hefes while that of R. Eliezer b. Jacob is omitted.

<sup>1. 23.</sup> Sifra, ibid., 7. 11.

<sup>1. 24. [</sup>וחיה Delete the 1. המסרס וכו' Tosefta Makkot 5, 6.

Fol. 12 b, l. 2. ווה after this word. The other variants are insignificant.

<sup>1. 4. &#</sup>x27;ושפטים וכו' Deut. 16. 18. לא וכו' Ibid., 24. 14.

<sup>1. 5.</sup> Sifra Emor, chapter 7, 11 (p. 99 a).

5 ואשבאההמא לקו' אין לי אילא בארץ מחוץ לארץ מנין תלמ לומ לא תעשו כל מקום שאתם מנין אף באדם תלמ לומ ובכם דברי בן כינאי" אלשריעה אלה מנה ואלו איצא" תנהא אן נאתי

בקראבין מן גדר זאניה ועוץ כלב כק' לא תביא אתנן זונה ומה כל וג'

נקראבין מן גדר זאניה ועוץ כלב כק' לא תביא אתנן זונה ומה כל וג'

נקאל רב' איזה הוא אתנן האומר לחבירו הא לך זה בשכרך הרי זה אתנן

נסנין תלמ לומ לא תביא אתנן זונה מכל מקום: וצורה אלאתנן איצא

חיואנא יסלמה רגל לרגל לה גאריה אגרה מביתהא ענדה פיקבלה מנה

לקו' האומר לחברו הא לך טלה זה ותלין שפחתך אצל עבדי רבי אומ אינו

אתנן וחכמ אומ אתנן פאמא מחיר כלב פחיואן קר עורץ בכלב

נדא שריכין אקתסמא אגנאם להמא וכלב קסמין מתסאויין פי ערר

אלארם פתחרם אלחצה אלתי לם יחצל פי גמלתהא אלכלב לקו' איזה הוא

- 1. 6. כינאי Read (כינאי Comp., however, Shabbat rio b where such a statement is recorded in the name of רבי חנינא
- l. 9. איזה וכו' | Temurah 29 a, Sifre Deuteronomy, section 261 (p. 121 a).A few slight variants. לוונה | Read לוונה
  - 1. 10. Sifre, ibid.
- l. 13. Temurah 29 a, Sifre, ibid. Our text agrees with the latter in ascribing this opinion to ג' מאיך, not to מאיך.
- l. 16. אלארם This stands for (פְלֵּשׁה (plural of רُوשׁה). As Hamzah is usually omitted in this manuscript is not inserted. איוה ובוי Temurah 30 a. See Sifre, ibid.

מחיר כלב האומר לחברו הא לך טלה זה תחת כלב זה וכן שותפין
שחלקו אחד נוטל עשרה ואחד נוטל תשעה וכלב שכנגד כלב אסורין
ושעם כלב מותרין פאמא אי אנסן פעל עכס הדה אלשריעה פאתי

20 ללה תברך אתנן כלב ומחיר זונה פדלך מטלק לקו' תנו רבנן אתנן
כלב ומחיר זונה שניהם מותרין שנ' שנים ולא ארבעה ואולאד
אלאתנן ואולאד מחיר כלב מטלקין ללקרבאן לקו' ולדותיהן מותרין
שנ' גם שניהם ולא ולדותיהן וקאלו פי שרח בית יי' אלהיך לכל נדר להביא
פרת חטאת שאינה באה לבית לכל נדר להביא את העוף שהיה

### 13 a

עוף שאין המום פוסל בו אינו דין שלא יהא אתנן ומחיר חלין עליהן תלמ לומ לכל נדר להביא את העוף"

תנהא אן יבדל בהימה אעדת אן תקרב בבהימה אכרי או תגיר פאן גרי דלך פיציר אלגמיע ללה כק' לא יחליפנו ולא ימי' את' וג' אן אבדל ולד אלנדר לא יציר בדלה לדאך קדש ולא אן אבדלת תרומה יציר בדלה קדש לקו' הקדש עושה תמורה ולא הולד עושה ולא תמורה עושין תמורה: מוב ברע ואן כאן דא עיב במא לא עיב פיה לקו' תמימין בעלי מומין ובעלי

النسان Unusual spelling of الاقلام . إنسان

l. 20. Temurah 30 a, Yebamot 59 b, Sotah 26 b. The reading תנו רבנן is found nowhere. It is indeed a Mishnah in the first-named place.

1, 22. Temurah 30 a.

1. 23. 'בית וכו' [בית וכו' ] Sifre Deuteronomy, section 261 (p. 121 a). See Temurah 30 b. Some sentences are omitted here. להניא This is obviously a mistake for להניא. The printed texts are unanimous in reading ברט There are a few more variants.

Fol. 13 a, l. 4. Lev. 27. 10.

ו. ב. תמורה Read תרומה.

l. 6. Sifra Behukkotai, chapter 9, 5 (p. 113 a). See also Temurah 12 a. The variants are slight.

1. 7. Sifra, Ibid., 9, 6.

ת מומין בתמימין ואם המר ימר מבדרא ליצם אלי דלד אלמראה ואלואר לקו' ואם המר ימר לרבות את האשה ואם המר ימר לרבות את היורש 10 פאמא בהמה בבהמה פלא יבדל ראסה ואחרא בק' ראס או ק' ראס בראס ואחד או אכתר ואקל לקו' אחת במאה ומאה באחת אד אלעבראני יסמי אלחיואן אלבהימי אלכתיר בהמה ואלואחר מנהא בהמה לקו' ה שמעון אומ בהמה בבהמה לא בהמה בבהמות אמרו לו בהמה אחת קרואה בהמה ובהמות רבות קרואות בהמה פאמא יהיה קדש פעלי אלוגוה כלהא מנה מנה לקו' יהיה קדש לעשות שוגג כמזיד: אלשריעה אלה מנה תנהא אן נאכל פי גיר אלמוצע אלכאץ עשור אלבר ואלעציר ואלרהן ובכור אלגנם ואלבקר ואלנדור ואלחברע ואלרפאיע כק' לא תוכל לאכל בשטריר וג' אלמטשרות סנדכרהא פי אלפצל אלו ואלבכורות איצא פסנדכרהא פי אלפצל אליד ואלנדור אלתי יצח פעלהא פי הדה אלומאן ומא 20 לא יצח פעלהא פקד דכרנא עיונהא פי אלפצל אלאול ודלך סוא מא סנדכ[ר] פימא יסתאנף: פאמא ותרומת ידיך פקאל רבות' אילו הבכורים וקד תם שרחנא אלקסם אלאול אלחאוי עלי דלד פי אלפצל אלאול אלקסם אלב יחוי ז שראיע פי אלקראבין מן אלבר אליה אלשריעה: וגירהא לא ילום פעלהא פי הרא אלומאן תנקסם קסמין אלאול יתצמן

# 13 b

ה שראיע אמרא אלב יתצמן שריעתין נהיא" שרח אלקסם אלאול" אלשריעה אלאולי מנה" תאמר מתנפל בקרבאן

1.8. מבררא Read בֹבר מבררא repeated. There can hardly be any doubt that this particular law is derived from the fact that the infinitive absolute is employed, that is to say, from the repetition of the verb.

l. 9. Sifra, ibid. (p. 113 b). See Temurah 2 a, f.

l. 10. ראסה Read Read.

l. 11. Sifra, ibid.

1. 12. Ibid.

158

1. 15. Ibid., 9, 16. See Temurah 17 a.

l. 17. Deut. 12. 17.

l. 21. אילו וכו' Sifre Deuteronomy, section 72 (p. 89 b), Pesahim 36 b and many other places. [וקד after this word.

הדיה מן סמד אן יצב עליהא דהנא ויגעל עליהא לבאנא ויאתי בהא אלי אלאמאם ויקבץ מנהא מלו קבצתה מן סמדהא ודהנהא מע גמיע לבאנהא ז ויקתר דלך עלי אלמדבח קרבאן מקבול מרצי ללה כק' ונפש כי תקריב קרבן 5 מנחה וג' והביאה אל בני אהרן הכהנים וג' אקל אלכמיאת פי הרא אלקרבאן עשרון יכון וזנה תשב דרהמא ואלדהן אקל דלך וזן ל דרהם לקו' ל נתו אומ בנין אב לכל המתנדב מנחה שלא יפחות מעשרון ולג שמן: ואלמנחות אלדי יגב אן יקבץ מנהא עשרה אנואע והי מנחת הסלת והמחבת והמרחשת 10 והחלות והרקיקים ומנחת גוים ומנחת נשים ומנחת העומר ומנחת חוטא ומנחת קנאות ל שמעון אומ מנחת חוטא של כהנים נקמצת והקומץ קרב בעצמן והשירים קרבין לעצמן ואלקמיצה פחדהא בסט ג' אצאבע אלבף אלתי דון אלאבהאם ואלסבאבה אלי מא ילי אלכף לא לילצקהא באלכף פיכבץ בהא מן תחת מלו קבצה לא זאיד עליה לקו' אמ אביי לרבה 15 באיזצד קומצין כדקמצי אינאשי אותיביה זו זרת זו קמיצה זו אמה זו אצבע זו גודל אילא להשוות היכי עאביד אמ רב זוטרא בר טוביה אמ רב חופה שלש אצבעות על פס ידו וקומץ. תניא נמי הכי מלוא קמצו יכול מלוא קמצו מבורץ חלמ לומ בקמצו או בקמצו יכול קומץ בראשי אצבעותיו תלמ לומ מלא קמצו הא כאיזצד חופה את 20 פס ידו במחבת ובמרחשת מוחק באצבעותיו מלמעלה למטה וקאלו

Fol. 13 b, l. 5. Lev. 2. 12.

<sup>1. 7.</sup> Sifre Numbers, section 107 (p. 29 b).

<sup>1. 8.</sup> בנה The printed edition has זה בנה.

l. 9. See Menahot 72 b.

ו. 12. בעצמן Read בעצמן.

l. 14. Menahot 11 a.

l. בז. ברקמצי before this word.

<sup>1. 16.</sup> להשוות After this word there is the following Hebrew gloss in the Talmud: כלומר קומץ מלא היד כדי שלא יהא חסר ואח"כ מוחק באצבע
There can be no doubt that this is a very late addition.

l. וק. אצבעות The printed edition inserts עד שמגיע after this word.

I. 19. וכו הופה וכוי The talmudic text is more elaborate and explicit.
It is as follows: חופה שלש אצבעותיו על פס ירו וקומץ במחבת ובמרחשת
מוחק בגודלו מלמעלה ובאצבעו קטנה מלמטה.

איצא הקומץ הותיר והחסיר פסול איזה הוא יתיר שקומצו מבורץ וחסר שקמצו בראשי אצבעותיו אלשריעה אלב מנה תאמר מתנפל בקרבאן הדיה מן כבז תנור אן יאתי בה גראדק פטירא מן סמד מלתותה בדהן או רקאק פטירא ממסוחה בדהן כק' וכי תקריב מן

#### 14 a

ר[א]
קרבן מנחה מאפה ת' וג' קו' חלות מצות בלולות בש' וג' יקתצי אכתיא
יעני אן אכתאר גראדק או רקאק לקו' אמ ה' יהודה מנין לאומר הרי עלי
מנחת מאפה שלא יביא מחצה חלות ומחצה רקיקים תלמ לומ קרבן
קרבן אחד הוא מביא ואין מביא חלות ורקיקים אמ ה' שמעין וכי נאמר
5 קרבן קרבן שני פעמים והלא לא נאמר אלא קרבן אחד ונאמר בן חלות
ורקיקים רצה להביא חלות יביא רקיקים יביא מצה חלות ומחצה רקיקין
יביא וכשהוא קומץ בולל וקומץ משניהם ואם קמץ ולא עלה בידו
אילא אחד משניהם דין וקאלו איצא אילו מנחות נקמצות ושיריהן
לכהנים מנחת הסלת והמחבת והמרחשת וג' וקאלו אמ רב פפא כל היכא
רקיקין יביא קא משמע לן דלא" וחד אלדהן אלדי ימסח בה אלרקאק עלי

l. 21. Ibid., 6 a. Instead of the verbs הותיר והחסיר the Mishnic text has the adjectives היתר והחסר. It is possible that adjectives are intended also in our text, and we simply have to change היתיר.

1. 24. Lev. 2. 4.

Fol. 14 a, l. 2. Sifra Wayyikra, section 10, 1. 2 (p. 10 c). See also Menahot 63 a. The variants are insignificant.

- ا. 5. [۱] Read ۱۵.
- 1. 6. מחצה Read מצה.
- 1.8. [רין] Read אילו וכו׳ Menaḥot 72 b.
- 1. 9. Ibid.

l. io. אלא Although there is no abbreviation mark in this word, there can be no doubt that it stands for אלאפוקי, otherwise the preposition io of the following word would be impossible. If, however, we wish to regard אלא as a complete word, we ought to read הלא כרי This expression, though quite suitable, is weaker than the other.

כל ואחדה מנהא כנצף דאירה לקו' כאיוצד מושחין מושח פני כל הרקיק

ה' שמעון אומ מושח פני כל הרקיקים כמין כי ושאר השמן נאכל לכהנים
מנחה שהיתה באה מחצה חלות ומחצה רקיקין מביא לג שמן וחוצהו

במין מחצה לחלות ומחצה לרקיקין ה' שמעון אומ מושח את הרקיקין
כמין כי ושאר השמן נותן לחלות וכן היה ה' שמעון אומ רקיקי מנחת ישראל
פְּתִיתְתָן בְּכַוַיִּתִים כדי שיהא שולט בהן לקמצן חצי לג מים לשוטה וחצי
לג שמן לתודה נותן מחצה לחלות ומחצה לרקיקין ה' שמעון אומ מושח
את הרקיקין כמין כי ושאר השמן נאכל לכהנים וכן היה ה' שמעון אומ

במין כי יוני אלשריעה אלג מנה מנין כי אמ רב כהנא
מאמר מתנפל בקרבאנא הריה עלי מאבק אן תכון סמדא פטירא
מלתותא בדהן תם יתרדהא ויצב עליהא דהנא כק' ואם מנחה על המחבת

## 14 b

קר' וג' פתות אותה וג' וממא ידל עלי אן מחבת טאבק קול רבותינו מחבת צפה ומעשיה קשים פתות אתה פת' פכמקדאר אלזיתון לקו' מנחת ישראל קופל אחד לשנים ושנים לארבעה ומבדיל מנחת כהנים קופל אחד לשנים ושנים לארבעה ואינו מבדיל מנחת כהן משיח לא היה ~

<sup>1. 12.</sup> Tosefta Menahot 8, 8-12. The few variants are obviously genuine. See also Babli 74 b.

<sup>1. 17.</sup> לשוטה More accurate than the usual spelling סוטה.

l. 21. 'כואי וכו' Menahot 75 a. Some such word as איצא must have fallen out before this word, as the following is no continuation, but an explanation of the preceding.

<sup>1. 23.</sup> בקרבאנא] A double mistake in orthography: it ought to be genitive and without the nunation. Read בקרבאן.

l. 24. Lev. 2. 5, 6.

Fol. 14 b, l. 1. Menahot 63 a, Sifra Wayyikra, chapter 12, 7 (p. 11 a).

l. 2. Menahot 75 b, Sifra, ibid., 12, 4. The Mishnah uses בָּבָּף, whereas Sifra has בָּבָּף. Our text uses both indiscriminately.

5 מבפלה ר שמעון אומ מנחת כהנים ומנחת כהן משיח אין בהן פתיתה מפני שאין בהן קמיצה וכל שאין בה פתיתה אין בה קמיצה וכלם פתיתתן בכזיתים וקאלו תניא היה עומד ומקרב מנחות בירושלם אומ בר שהחינו וקיימנו וג' נטלן לאכלן אומ המוציא לחם מן הארץ ותנן וכלן פתיתתן בכזיתים וגמיע אנואע אלמנחות תתרד מא סוי שתי הלחם ולחם הפנים לקו' מנחה לרבות כל המנחות לפתים יכול אף שתי הלחם ולחם הפנים תלמ לומ אתה מה לראית לרבות את כל המנחות ולהוציא שתי הלחם ולחם הפנים אחר שריבה הכתוב מיעט מה אילו מיוחדין שיש מהם לאשי יצאו שתי הלחם ולחם הפנים שאין מהם לאשים"

אלשריעה אלד מנה" תאמר מתנפל בקרבאן מצטנע

15 פי טנגיר אן יצנעהא מן סמד ודהן כק' ואם מנחת מרחשת קרבנך וג' חב אלדליל עלי אן מרחשת טנגיר קולה מה בין מ<del>נה</del>ת למרחשת מרחשת יש לה כיסוי ומחבת אין לה כיסוי דברי ר' יוסי הגלילי ר' חנניה בן גמליאל אומ מרחשת עמוקה ומעשיה רוחשים מחבת צפה ומעשיה קשים:

מל מור מל מנה מל מנה מל ממר מליח אלקראבין כק' וכל קרבן
אלשריעה אלה מנה מליס קו' דלך יעם תמליח סאיר אלמנחות בל אלמקרב
מנהא עלי אלמובח לא גיר לקו' יכול תהא מנחה כלה טעונה מלח תלמ לומ
מרבו הקומץ טעון מלח ואין כל המנחה טעונה מלח פאמא ולא תשבית

<sup>1.6.</sup> וכל שאין וכו׳ Read וכל שאין וכו׳. The nouns have changed positions in our text.

<sup>1. 7.</sup> Berakot 37 b, Menahot 75 b.

l. 10. Sifra, ibid., 12, 5. See Menahot 75 a. The variants are phraseological.

l. 15. Lev. 2. 7.

<sup>1. 16.</sup> Menahot 63 a, Sifra, ibid., 12, 7.

l. 19. Lev. 2. 13.

l. 21. Sifra, ibid., 14, 2 (p. 12 a). See also Menahot 20 a. Insignificant phraseological variants.

l. 23. אלמתכאתף المُتَكَادُفُ الْأُجَرَاء is a defensible construction in Arabic (see Wright, Arabic Grammar, vol. II, p. 222 A, and Nöldeke, ZDMG., 32 (1878), p. 402), it is more elegant to say . . . مُتَكَادُفُ. Its literal meaning is thick as to its parts.

23 מלח וג' פיקתצי אלמתכאתף אלאמא מן אלמלח לתבאתה עלי אלממלוח פלא ינחל בסרעה לקו' ולא תשבית לא תשבית מלחביא מלח שאינה

# 15 a

שובתת ואיזו זו סודמית" ומנין אם לא מצא סודמית יביא אסתרקנית תלמ לומ תקריב מלח רבה על קרבנך ת מ פיקתצי תמליח סאיר אלמקרבאת לקו' תניא בשלשה מקומות המלח ניתנה בלשכת המלח ועל גבי הכבש ובראשו של מזבח בלשכת המלח ששם מולחין עורות קדשים ועל גבי הכבש ששם מולחין את האברים ובראשו של מזבח ששם מולחין הקומץ והלבונה ומנחת כהנים ומנחת כהן משיח ומנחת נסכים ועלת העוף וכיפיה מלח אלממלוח פמלח גהתי אלעצו לקו' תנו רבנן כאיזצד הוא עושה מביא את האבר ונותן עליו מלח וחוזר והופכו ונותן עליו מלח ומעלהו אמ אביי וכן לצלי: תם שרחנא אלה שראיע ונותן עליו מלח ומעלהו אמ אביי וכן לצלי: תם שרחנא אלה שראיע

1. 24. בית בי (seventh conjugation of ביב is melted, dissolved. ביל ולא וכו') is melted, dissolved. בי ולא וכו'] Sifra, ibid., 14, 4. See also Menahot 21 a. Important variants. The reading of Sifra להביא inferior, on account of its ambiguity. The Talmud has אבי which is imperative. The omission of the second א חשבית in the printed editions is scarcely defensible. It seems likely that our manuscript has preserved the original reading. Perhaps the reading of Sifra arose through taking מלח להביא as מלחביא as מלחביא שובחת and the second לא חשבית was omitted through homoioteleuton. According to Hefes אונה שובחת שובחת ought to be translated salt which melts not (lit. which ceases not). This is preferable to the explanation of Rashi (Babli, ad loc.) who takes it in its literal sense: which is found in all seasons. For according to this interpretation the second clause is slightly illogical.

Fol. 15 a, l. 1. סלקונדרים Read אסתרקנית [אסתרקנית] Sifra has סלקונדרים, while Babli agrees with our manuscript.

- l. 2. Menahot 21 b. See also Tosefta 6, 2. 3.
- 1. ק. Menahot 21 a. There is no תנו רבנן there. See Tosefta 6, 4.
- 1. 9. לקדירה The printed edition has לקדירה. Our manuscript, however, offers a genuine variant. See Maimonides's Code, Issure Mizbeah, 5, 11, and Kesef Mishneh, ad loc. But Tosafot, Hullin 14 a under heading ונסבין. Comp. also ברסינן אמר רבה וכן לקדירה ולא גרסינן וכן לצלי. 112a, under heading ה"מ. In Pesaḥim 74a, under heading ה"מ, the reading

אלמצדר דכרהא" פאמא אלשריעתין אלתין המא נהיא" אלשריעה אלאולי מנה" תנהא אן יקרב כמיר או עסל כק' כי כל שאר וכל דבש וג' ואלקדמא תסמי אלתמר דבש לקו' איזה הוא דבש זה דבש תמרים וממא ידל עלי אן דלך תמר לא עסלה קו' קרבן ראשית תקריבו א ל ודלך משירא אלי אלבכורים ולמא אסתחאל אן יקרב בכורים זכן עסל עלמנא אן דלך תמר לא עסלה לקו' אין מביאין בכורים משקין אילא היוצא מן הזיתים ומן הענבים ואין מקריבין על גבי המזבח אלא היוצא מן הזיתים ומן הענבים ואן אכתלט שי מן הדין בשי מן אלמקרבאת לא יגח תקריבה לקו' אין לי אילא המרבה הממועט מנין תלמ לומ כל שאר ואין לי אילא הוא עצמו ערובין מנין תלמ לומ כי כל שאר דבש לא תקטירו ערובין מנין תלמ לומ וכל דבש: אלשריעה אלב מנה"
 תנהא אלאנכבי מן אלהרון מדאכלה אלהרון פימא והלו לה דון גירהם כק' תנהא אלאנכבי מן אלהרון מדאכלה אלהרון פימא והלו לה דון גירהם כק'

# 15 b

שהוא אומ והזר הקרב יומת עונש שמענו אזהרה לא שמענו תלמ לומ וזר לא יקרב אליכם: תם שרחנא אלקסם אלתאני אלחאוי עלי i אלשראיע is mentioned, and is refuted, as most copies have לקדירה. In the latter passage , חבה, is the authority for this decision.

וזר לא יקרב אליכם וקאלו רבות' וזר לא יקרב אליכם למה נאמר לפי

l. 11. Lev. 2. 11.

l. 12. Sifre Deuteronomy, section 297 (p. 127b). The words איוה הוא are missing in the printed edition.

l. 13. Lev. 2, 12.

1. 15. Terumot 11, 3. That part of the Mishnah which is irrelevant to our subject is omitted here.

l. 18. Sifra Wayyikra, section 12, 4 (p. 11 d). The unnecessary part is not quoted. See also Menahot 58 a.

ו. 19. ערובו Printed edition has ערובו

ו. 20. בים Sifra has וכל רבש. Our reading appears to be superior, as וכל is required for the following derivation.

1. 22. الترا = (علوا عبو are considered.

l. 23. 'וור וגו' Num. 18.4. 'וור וכו' Sifre Numbers, section 116 (p. 36 b). Some phraseological variants.

אלמצדר דכראה" אלקסם אלג יחוי וא שריעה פי אלאמואל וקים אלנפוס וגיר דלך תנקסם קסמין אלאול יתצמן ה שראיע פעלהא סאקט ענא פי הדא אלתאני יתצמן ז שראיע אמרא אל נהיא מנהא אמרא אלתאני ל ילום פעלהא פי כל ומאו ומכאו" שרח אלה אלשראיע אלתי הי אמרא" אלשריעה אלאולי מנה תאמר אי רגל נדר נפסה ללה אן תכן קימתה מנד ימצי מן עמרה ב סנה אלי סתין סנה ג מתקאלא מן אלורק במתאקיל אלקדם כק איש כי יפליא נדר וג והיה ערכך הו וג פאן כאן אלנאדר מראה 10 פקימתהא מנד ימצי מן עמרהא ב סנה ואלי כ סנה תלתין מתקאלא כק ואם נקבה היא וג פאן כאן אלרגל אלנאדר בן ס סנה ומא פוקהא פאלקימה פי דלך טוֹ מתקאלא ואלמראה אבנת הדא אלסן וֹ מתאקיל כק ואם מבן ששים שנה ומעלה וג וקימה מנדור מנד ימצי מן עמרה שהרא ואלי ה סנין ה מתאקיל מן אלורק פאן כאנת אנתי פג מתאקיל כק ואם מבן חדש ועד בן 15 חמר שנה וג וקימה מנדור מנד ימצי מן עמרה ה סנין ואלי ב סנה עשרין מתקאלא ורקא פאן כאנת אנתי פעשר מתאקיל כק ואם מבן חמש שנים ועד בן עשרים שׁ וגֹ פאן כאן אלנאדר מהינא יעני מן אלקימה פילומה אלאמאם מן דלך חסב מא תנאל ידה כק ואם מך הוא מערכך וג וקאלת אלמשנה הכל מעריכין ונערכין ונודרין ונדרין כהגים ולוים וישראל גרים ונשים

Fol. 15 b, l. 8. [ Read j. وَرَقَ [אלורק leaf, paper, coin. The author found it necessary to specify מחקאל with this word in order to exclude the idea of weight.

l. 9. Lev. 27. 2, 3.

l. 10. Ibid., 27. 4.

l. 12. Ibid., 27. 7.

1. 14. Ibid., 27. 6.

l. 16. Ibid., 27. 5.

ועני (יעני This word may be יעני it signifies, used in the sense of namely or that is to say. It is also possible that Hefes meant it to be גַבּיבֹּב is lowly, is in distress = Hebrew יעני In this case it would have to be regarded as being in apposition to מהינא. In my translation I adopted the former alternative, as the unnecessary repetition is somewhat cumbersome; but for the sake of lucidity I thought it advisable to add אין without intending it to be a double rendering.

l. 18. Ibid., 27. 8.

l. 19. 'הכל וכו' 'Arakin I, I. נרים The printed editions omit this word.

20 ועבדים וטומטום ואנדרגנום נודרין ונדרין ומעריכין אבל לא נערכין
שאינן נערך אילא זכר ודאי ונקבה ודאית חרש שוטה וקטן נודרין
ונערכין אבל לא נודרין ולא מעריכין מפני שאין בהן דעת פחות מבן
חרש נדר אבל לא נערך" סבב קולהם שאינו נערך אילא זכר ודאי
ונקבה ודאית לקו' אללה תב והיה ערכך הזכר וג ואם נקבה היא וג וסבב

### 16 a

קו' איצא פחות מבן חדש נידר אבל לא נערך לקו' אללה תברך פי אלערכים ואם מבן חדש וג' ובין אלנדר ואלקימה פרוק מנהא אן קאל קאיל אן תמן ידי עליי פיקומה אלחאכם זיאדה תמן עבד לה יד עלי עבר מתלה לא יד להי פאמא אן קאל קימה ידי עליי פלא יגב עליה שיא פאן קאל בעין

5 אלראיסה מן אעצאה אעני קלבה או ראסה או כבדה פילומה קימה גמיע
ראתה אד בכל ואחר מן הדה קואם דאתה לקו' דמי ידי עלי שמין אתה כמה
הוא שוה ביד וכמה הוא שוה בלא יד ערך ידי וערך רגלי עליי לא אמור כלום
ערך ראשי וערך כבדי עלי נותן ערך כלו זה הכלל דבר שהנשמה תלויה
בו נותן ערך כלו פאן נדר אבן שהר או אבן כמס סנין או גירהמא פלם יודי
בו נותן ערך כלו פאן נדר אבן שהר או אבן כמס סנין או גירהמא פלם יודי
10 דלך פלא ילומה אלא חסב סן אלמנדור וקת אן נדר לקו' העריכו פחות מבן
חדש ונעשה יתר על בן חמש פחות מבן עשרים ונעשה יתר על בן עשרים

l. 20. [เขาเขา] Delete the waw conjunctivum, as a new sentence begins here.

l. 21. נידרין Read נודרין.

l. 24. Lev. 27. 3, 4.

Fol. 16 a, l. 2. Lev. 27. 6.

1. 6. 'Arakin 19 b. Some phraseological variants.

l. 7. 'ערך וכו'] *Ibid.*, 20 a. Perhaps איצ'א fell out before this word. It is also possible that Ḥefeṣ quotes the Mishnah (5, 2), omitting the unnecessary part.

l. 10. [וקת אן] This is a colloquial expression. In good prose אי would be omitted. [העריכו וכו'] Ibid., 18 a.

1. וו. חמש Read חרש.

נותן כזמן הערך פאן קאל עלי נצ' קימתי פיודי דלך לקו' חצי ערכי עלי נותן חצי ערכו פאן קאל קימה נצפי עלי יגב עליה קימה כלה ואן קאל נצ' תמני עליי יגב עליה נצ' תמנה פאן קאל תמן נצפי עליי פיגב עליה אדי תמנה לקו' ערך חציי עלי נותן ערך כלו חצי דמי עלי נותן חצי דמיו דמי חציי עלי נותן דמי כלו זה הכלל דבר שהנשמה תלויה בו נותן דמי כלו' ואקל מא יגב אן יקום אלפקיר לא אקל מן סלע פאן אסתגני לא ילומה שי אכר' פאן אלתום אקל מן סלע תם אוסר פילומה קימה מוסר לקו' אין בערכין פחות מסלע ולא יתר מחמשים סלע כאיזצד נתן סלע והעשיר אין נותן כלום פחות מסלע והעשיר נותן מומים סלע היו בידיו ה סלעים ה' מאיר אומ אין נותן אילא אחת וחכמ אומ נותן את כלם: אלשריעה אלב מנה" תאמר אי רגל מקדם ביתה ללה פליקומה אלאמאם בחסב גודתה ורדאתה פאן אכתאר מקדים הכאכה פליזן מא קומה אלאמאם וזיאדה אלכמס כֹק ואיש כי יקדיש את ביתו קד וג' ואם המקדיש יגאל וג' קאל רבותינו פי שרח דלך יכול

1. 12. (צצ') Perhaps colloquial nus. See above, fol. 3 b, 1. 15. [חצי וכוי] 'Arakin 20 a. l. 14. Ibid.

<sup>1.</sup> וז. מלחום he owned, possessed. The ordinary signification of this word is he was responsible, obliged, and in modern Arabic it has acquired the idea of ownership, since one is responsible for a thing one owns. This latter meaning is quite frequent in the Egyptian dialect. See S. Spiro's Arabic-English Vocabulary where the meaning to have a monopoly is given. An Egyptian Sheikh who presented me with a copy of an Oriental edition of the Diwan of Muslim b. al-Walīd wrote down of the Diwan of Muslim b. al-Walīd wrote down a said a gift from the owner. See also Dozy who quotes such an expression as الشراعة. He also records the signification he took a farm which approaches the meaning he possessed. The context of our passage clearly proves that this meaning is very old, and is no modern innovation, since he was responsible does not suit here.

l. 22. פליקומה Either a short clause fell out before this word, or we have to read או instead of ב. It is also possible that it is merely a slovenly construction, the author having והעריכו in mind and forgetting that he started with האמר Sa'adya has the same construction.

l. 23. Lev. 27. 14, 15.

<sup>1. 24.</sup> Sifra Behukkotai, section 4, 8 (p. 113 d).

# 16 b

יכול בבית דירה הכתוב מדבר כשהוא אומ ואם המקדיש יגאל את
ביתו הרי בית דירה אמור וקאל ואם המקדיש יגאל את ביתו לרבות
את האשה ואם גאל יגאל לרבות את היורש אלשריעה אלג מנה
תאמר אי אנסאן נדר ללה בהימה נגסה לא יקרב מנהא קרבאנא

5 ללה אן תוקף בין ידי אלאמאם פיקומהא בחסב גודתה ורדאתהא פאן
אכתאר מקדסהא פכאכהא פליזד אלכמס עלי אלקימה כק' ואם כל בהמה
טמאה וג' והעריך הכהן א וג' ואם גאל ינאלנה וג' לים קו' בהמה טמאה
אלנגם מן אלבהאים בל דואת עיוב לא יגז אן יקרב מתלהא לקו' יכול בבהמה
טמאה הכתוב מדבר כשהוא אומ ואם בבהמה טמאה ופדה בע וג' הרי
יכול יפדו על מום עובר תלמ לומ אשר לא יקריבו ממנה קרבן ליי' יצא
בעל מום עובר שהוא כשר למחר: טמאה לרבות את המתה: וקאל
רבות' פי אלאקדאם ואלקיים ואלצואפי תניא אין מקרישין ואין מעריכין
ואין מחרימין בזמן הזה הקריש העריך החרים בהמה תעקר פרות

Fol. 16 b, l. 1. ['C' To be omitted as dittography.

1. 2. Ibid., chapter 10. 2 and 11. In Sifra the inclusion of the wife and the heir is given twice: on verses 15 and 19. Our text, however, derives the wife from verse 15 and the heir from verse 19. But as these two verses treat of different kinds of consecrations this combination is hardly justifiable. On the other hand the Sifra text excites suspicion, as it is not in accordance with rabbinic logic to derive two things from one word.

l. 6. Lev. 27. 11-13.

1.8. ינון Read ינון Sifra, ibid., section 4, 1.2. See also Temurah 32 b. Some phraseological variants.

l. 10. האמורה The first ה is to be deleted as dittography.

עיקור נועל דלת בפניה ומתה מאליה מלשריעה אלד מנה תאמר אי נאסך מאת מעה מית בגתה או גפלה פקד קטע אול נסכה פיחלק ראסה פי אליום אלז ודלך יום טהרה ופי אליום אלח לנגאסתה יאתי שפנינין או פרכי חמאם אלי אלאמאם אלי באב כבא אלמחצר יעמל מחרהמא דכוה ואלאכר צעידה ויסתגפר ענה ממא אכטא מן אגל מית ויקדם ראסה פי דלך אליום תם יעוד אלי נסכה ויאתי ללקרבאן אלאתם חמל אבן סנתה ומא מצי מן נסכה קבל נגאסתה פיסקט מן אלומאן אלדי נדר או יכן פיה נאסכא למא אנקטע נסכה כק' וכי ימות מת עליו ב וג' וביום השמיני וג' ועשה הכהן וג' והזיר ליי' את ימ וג' קו' וכי ימות פיקתצי חציר

### 17 a

נזיר פי מוצע פיה מריץ פמאת בגתה והו האצר פיה או כונה ענד צחיח. פמאת פגאה סאהיא כאן אלנזיר או מאנע מנעה ען אלכרוג מנה לקו' וכי ימות לרבות שנפל הבית עליו ועל המת בפתע פתאם לרבות שמת עמו בפונדק: ואיצא בפתע להביא את האנוס פתאם להביא את 5 השונג דברי וו יונתן אומ בפתע זה שונג פתאם זה אנוס וגלח ראשו ביום מהרתו פי אלסאבע לנגאסתה מן מית תם יגב אן ינצח עליה פי אלתאלת ופי אלז איצא מן אפר פרה כקו' הוא יתחטא בו ביו' הש' וג' וקאל רבות' תגלח ממאה כאיזצד היה מזה בשלישי ובשביעי ומגלח בשביעי ומביא קרבנותיו בה ואם גלח בה מביא קרבנותיו בו ביום דב בשביעי ומביא קרבנותיו בה ואם גלח בה מצורע אמ לו שזה מהרתו תלויה

1. בו. לְלְקרבאן The two dots indicate that the first יוֹ is to be deleted.

1. 23. Num. 6. 9-12.

l. 24. חציר Read חצור infinitive of בֹבֹ was present.

Fol. 17 a, l. 3. Sifre Zuța, ad loc. (ed. Horovitz). See Yalkuț.

- 1. 4. Sifre Numbers, section 28 (p. 9 b). The part irrelevant to our subject is omitted here. See also Keritot 9 a and Bemidbar rabba 10, 13.
- l. 7. Num. 19. 12. This verse does not refer particularly to a Nazarite but to any one who comes in contact with a dead body.
  - ו. 8. Nazir 44 b. Read תנלחת.
- 1. 10. תלויה The following clause fell out after this word by homoioteleuton: בימיו ומצורע מהרתו תלויה.

בתנלחתו אינו מביא את קרבנותיו אילא אם כן היה מערב שמשו'
פאן אתפק יום סאבעה סבת או עיד יוכר דלך אלי גדה לקו' ביום טהרתו
ביום הזאתו בשביעי אין לי אילא בשביעי שמיני תשיעי עשירי מנין
תלמ לומ יגלחנו אין לי אילא ביום בלילה מנין תלמ לומ יגלחנו אין לי אילא
תלחת טמאה תגלחת טהרת מנין תלמ לומ יגלחנו מיכן אמרו תגלחת
טמאה כאיזצד מגלח ואחר כך מביא ואם הביא ואחר כך גולח לא יצא
וביום השמיני יביא שתי ת וג' פתכירה איהם ולדלך נמאיר תקצינא
שרחהא פי אלמדכל אלי הדא אלכתאב והביא יקתצי אלוגוב עליה אתיאן
דלך בנפסה לקו' מלמר שהוא חייב בטיפול הבאתן עד שיביאם אל הכהן
בקלה אחתראסה מן אלנגאסה במית לקו' ה אלעזר הקפר אומ וכי באיזו
נפש חטא זה שצריך כפרה שצוער עצמו מן היין צריך כפרה קל וחומר
למצער נפשו מן כל דבר ה ישמעאל אומ בנויר טמא הכת' מדבר שנ'
וכפר עליו מאשר חטא על הנ' שמיטמא למתים וקדש את ראשו

# 17 b

ביום ההוא והזיר ליי' את ימי נזרו יוגב אן יכון אול איאם אלנסך מן יום אל חלק אעני אליום אלסאבע לקו' ומצאנו למדים שמתחיל למנות מיום שגולה

- 1. 12. Sifre, ibid. Insignificant variants.
- ו. 15. מהרה Read (מהרת).
- 1. וברירה. בול, This may be infinitive fifth conjugation of בולה. But the construction is rather awkward. It would be more natural to read פֿיתכירה imperfect: he shall choose, or select it. [תקצינא] This is fifth conjugation of which has the same signification as tenth.
  - 1. וואראן Infinitive first conjugation of , בֿוֹל.
  - l. 19. Sifre Numbers, section 29 (p. 10 a). See Bemidbar rabba 10, 14.
- 1. 21. Sifre, ibid., section 30. See Nazir 19 a. Some phraseological variants.
- 1. 22. ון Sifre has ב which cannot be correct. שצוער Read שציער היין The following clause fell out after this word by homoioteleuton: והלא דברים ק"ו ומה אם המצער נפשו מן היין.

Fol. 17b, l. 2. Sifre, ibid. Read ומצאנו.

ם והימים הראשונים יפלו אן כאן קד תבקי איאמא מן איאם נסכה לקו' והימי הראשונים יפלו אן כאן קד תבקי איאמא מן איאם נסכה לקו' והימים הראשונים 5 יפלו וג' מי שיש לו אחרונים סותר את הכל מנין שאם אמר הריני נזיר מאה יום נטמא ביום מאה חסר אחד סותר את הכל תלמ לומ והימים הראשונים יפלו וג' פאן אכל שי ממא יכרג אלכרם לא יהדר דלך מא מצי מן זמאן נסכה בל יגלד וכמא סנשרח דלך פימא יסתאנף" אלשריעה אלה מנה תאמר אי נאסך כמלת איאם נסכה אן יאתי פי יום כמאלהא אלי באב 10 כבא אלמחמר ג ארם מן אלגנם מנהא חמלא אבן סנתה צחיחא ללצעידה ורכלה אבנת סנתהא צחיחה ללצעידה וכבשא צחיחא לדבח אלסלאמה וסלה פטיר גראדק פטיר מלתותה בדהן ורקאק פטיר איצא ממסוחא בדהן וברהם ומזאגהם פיקרמהם אלאמאם בין ידי אללה ויצגע דכותה וצעידתה ואלכבש יצנעה רבח אלסלאמה ללה מע סלה אלפטיר תם יצנע אלבר ואלמזאג אלדי מעהא ויחלק אלנאסך ענד באב כבא אלמחצר שער ראסה ויאכדה ויטרחה 15 עלי אלנאר אלתי תחת דבח אלסלאמה ויאכד אלאמאם אלדראע מטבוד מו אלכבש וגרדקה ורקאקה מן אלפטיר וידע דלך עלי כפי אלנאסך בעד חלקה שערה ויחרכהם תחריכא בין ידי אללה וליכן קדסא ללאמאם מע קץ אלתחריך

<sup>1. 3.</sup> Ibid., section 31. See also Nazir 19b. Some phraseological variants.

ו. או (ו. 5) should be omitted as dittography.

<sup>1. 8.</sup> יגלד The slanting line over ' evidently represents a damma.

<sup>1.</sup> וֹבּבֹה = [אַלְמְחְמוֹר. છ is now and again confused with  $\dot{y}$  in Jewish Arabic, and sometimes even in manuscripts written by Mohammedans. This is no doubt due to the pronunciation of these letters. In colloquial Arabic مُقُلُّ midday is pronounced duhr, as if it were مُقَلِّ Similarly, أَقُلُ glasses, spectacles, is pronounced naddara as if it were مُقَادِع a police officer is pronounced zābiṭ, as if it were ظايط عليه المناسخة عند المنا

I. 11. החלה This is correct, as it is החלה. Sa'adya's החלה (Num.
 6. 14) is an error that crept into a copy written in Arabic characters.

וסאק אלרפיעה ובעד דלך ישרב אלנאסך כמרא כק' זאת תורת הנזיר ביום מלאת וג' והקריב את קרבנו ליי' וג' וסל מצות וג' והקריב הכהן לפני יי' וג' ואת האיל יעשה וג' וגלח הנזיר פתח וג' ולקח הכהן וג' והניף אתם הכהן תנופה ל וג' קול ביום מלאת ימי נזרו ירידו בה מן לנסכה זמאנא מחדודא לא נאסך אלדהר לקו' אחד קרבן נזיר ימים ואחד קרבן נזיר עולם לקרבן מהרה או

#### 18 a

אף קרבן טמאה תלמ לומ ביום מלאת ימי נזרו <sup>3</sup>רידו בה מן לנסכה זמאנא מחדורא לא נאסף אלדהר לקו' אחד קרבן נזיר <sup>3</sup>מים ואחד קרבן לא אמר[תי] אילא במי שיש לו פסיק לנזירותו ואלחלות ואלרקיקים אלתי יגב אן יאתי בהא עשרה עשרה לקו' חלות תודה והנזירה שהן באות עשר עשר ואלמסח בכנצף דאירה לקו' ורקיקי מצ' מש' יכול כדרך המשוחים בשמן כדי קיום שמן כאיצד הוא עושה טובל באצבעו ונותן אחת על זו ואחת על זו כמין כי ולקח את שער ראש נזרו ונתן על האש קאלו אנה כאן יציף אלי אלשער שי מן מרק אללהם וילקי אלגמיע עלי אלנאר לקו' תניא ואחר כך נותן את הרוטב ונותן על שער ראש נזרו ומשלח תחת הדוד של שלמים ואם שלח תחת הדוד של חטאת יצא רוטב מנ' לן אמ קרא אשר תחת זבח השלמים מזבח יהיה תחת".

1. 19. Num. 6. 13-20. I fell out before האו.

l. 23. Sifre, ibid., section 32 (p. 10 b). Omit קרבן in both places. The printed edition has a few biblical words after עולם.

Fol. 18 a, l. r. ירידן The scribe noticed that, owing to the confusion of נורן, he had copied twice the sentence beginning with this word. He accordingly deleted all these words by marking them with circles.

l. 4. Menahot 76 a.

l. 5. [ורקיקי וכו' ] Sifre Zuṭa (Yalk̩uṭ) ad loc. See also Bemidbar rabba 10, 19. [המשוחים] It may be an active fa'ūl form, or we have to read המושחים.

1. 8. [תניא וכו'] Nazir 45 b. Instead of תניא וכוי the printed edition has ת"ח. Read נותן

1. וונא חטאח] The printed text has מנהני after this word. מנהני ווירפופים A short irrelevant discussion is omitted after this word. רוטב The printed text has the more general question מנהני מילי, and the answer is given in the name of Raba.

והניף אתם הכהן תנופה לפני יי' פיקתצי דלך תקריבא אלי נחו כל ואחדה מן אל גהאת לקו' מוליך ומביא מעלה ומוריד שנ' אשר הונף ואשר הורם וקאלו אמ ל חייה בר אבא אמ ל יוחנן מוליך ומביא למי שהרוחות שלו ומעלה ומוריד למי שהשמים שלו הוא במערבא מתני הכי אמ ל חמא בר עוקבה אמ ל יוסי בר חנינא מוליך ומביא כדי לעצר רוחות רעות מעלה ומוריד כדי לעצר טללים רעים: לפני יי' פֿי גהה אלמשרק לקו' לפני יי' במזרח שבכל מקום שנא' לפני יי' הרי הוא במזרח עד שיפרוט לך הכתוב"

תם שרחנא אלה אלשראיע אלמצדר דכרהא: פאמא אלג אלשראיע אלנואהי אלאולי מנהא תנהא אלנאסך אכל שי מן ענב אלכרם רטבא ויאבסא ושרב 20 אלמצטנע מנה מן כמר ומסכר וכל כמר ומסכר ונקיע ואכל פרצן ותניר

1. זו. תקריבא Read preferably תחריכא, the copyist having mistaken for p and c for ב.

1. ובו' וכו' וכו' Menaḥot 6r a. אמ וכו' Ibid. 62 a, Sukkah 37 b.

l. 14. שלו Insert והארץ before this word.

1. 16. Sifre Numbers, section 37 (p. 11 a). A phraseological variant.

l. 20. ברצן Although this word is not found in the Arabic lexica, it is attested by its occurrence several times in the Syriac-Arabic glossaries of Bar Bahlul (ed. Duval: 482, bottom; 904, 21; 1421, 1; 1635, 19), and Bar Ali (ed. Hoffmann, p. 184, l. 21). In all these places its meaning is unmistakably kernel, or stone of a grape, or raisin. It is the equivalent of High, Land, Jijan, and My:9. Some of these words, it is is given throughout to denote فرصن is given throughout to denote kernel, and where ambiguity may arise, they take care to avoid it, by saying (BB 904, 1635; BA 184). It is thus synonymous الفرصن وهو عجم الزبيب with فرصد and may be a dialectic variant thereof, like فرصد. Hefes, however, uses it in the sense of skin of a grape, as he explicitly states that M is the kernel, and quotes a talmudic passage which says that הרצן is the external part (see below, fol. 19 a, l. 8). We must therefore assume that in the dialect spoken by Ḥefes فرصن signified a skin of a grape. Sa'adya also renders אלפרצאן by אלפרצאן, but it is not certain what he meant by it. Derenbourg's note to that word is inadequate. Ibn Janah translates and uses, without acknowledgement, the explanation and talmudic فرصد ال passage which Hefes gave. From Bar Ali (p. 184, l. 21) it seems that the correct vocalization is أُرْصُن that which is expressed from grapes, &c., including the dregs. As may be seen from the preceding note, this word is taken here to mean grape-kernel.

איצא כק' דבר אל בֿני ישראל ואמ' אלה איש או אשה כי יפלא לנדר וג' מיין ושכר יויר וג' כל ימי נֹ וג' וינצאף אלי קו' ענבים לחים אלחצרם מן אלכרם לקו' לחים להביא את הבסר: יבשים להביא כל יבשים:

## 18 b

ואלפרק פימא בין לפטה גפן וכרם לאן גפן יכץ אנואע אלכרם לא נירה וכרם פיעם אנואע שגר אלויתון איצא לקו' ויבער מגדיש ועד קמה וע כ ז וקאל רבות' אמ רב פפא כרם זית איקרי כרם סתמא לא איקרא' פקו' מגפן היין לאן אלכרמה מכצוצה בה לא גירה וורק דלך גיר אלאשרה לקו' אלנזיר ולא מחטורא איצא פי אלערלה ונטע רבעי בל ורק שגר אלאשרה לקו' העלים והלולבין מגפנים ומסמדר מותרין בערלה וברביעי ובנזיר ואסורין באשרה ומתי שרב אלנזיר וזן כה דרהמא כמר פמא פוקה ויגב גלדה לקו' אמ ה אלעזר עשר רביעיות נקיט כהנא בתריה חמיש סומקאתא וחמש חיוראתא חמש סומקאתא מאי ניהי נזיר ועשי הפסח הורו ונכנס ומתים נטר רביעית יין לנזיר עושי הפסח דאמ רב יהודה אמ שמואל ארבעה כוסות הללו צריכין שיהו בהן כדי רביעית שהורו

רביעית יין לא יורה במקדש ונכנס שתה רביעית יין ונכנס למקדש

l. 21. Num. 6. 2-4.

1. 23. Résumé of Sifre Numbers, section 23 (p. 8 a).

Fol. 18 b, l. 2. 'לְכְוֹל Judges 15. 5. This is the only case where this word introduces a biblical verse. As this verse merely explains the usage of a term and does not form part of the precept, the directness of בְּלְ is not necessary. It is also possible that the words 'חַבּאל רבות' of the following line are to be omitted, and that the entire passage is a talmudic quotation.

1. 3. Berakot 35 a, Baba mesi'a 87 b. 1. 6. 'Orlah 1, 7.

1. 8. 'אמ' וכו' אמ' וכו' א Nazir 38 a. With the exception of one or two phraseological variants, all the deviations are scribal errors. See following notes. בתריה Insert בתריה before this word and בתריה after it. ביריה

1. 9. (נויר וכו' The mnemonic sign of the Talmud is more skilful. It is נויר ועושה פסח שהורו במקדש ומתו.

ו. וויר Read [נטר ...

l. וו. שתה Insert שתה after this word.

1. וב במקרש] This is the mnemonic word of the talmudic text, and if

חייב מיתה דתניא מנין לרביעית דם שיצאה משני מתים שיהא
מטמא באהל שנא' ועל כל נפשות מת לא יב' חמש חיוראתא חלת נזיר
ז ומצורע שנפסלו בשבת חלת רביעית שמן לחלה נזיר רביעית שמן לנזיר
מצורע רביעית שמן למצורע שנפסלו דתנן ושאר כל המשקין ברביעית
ושאר כל המשקין פוסלין את הגויה ברביעית בשבת דתנן ושאר כל
המשקין ברביעית ושאר כל השפוכים ברביעית להוצאת שבת ותו ליכא
והאיכא מי רביעית נוטלין ממנה לידים לאחד ואפילו לשנים בפלוגאת
סיב לא קא מירי והאיכא היה מביא פולי של חדש ונותנין לתוכה חצי לג
מים מן הכיור ור יהודה אומ רביעית בפלוגאתא לא קא מירי והאיכא
והאיכא כמה מים נותנין לתוכה כל שהוא ר זכאי אומ רביעית
בפלוגאתא לא קא מירי והאיכא מקוה בר מההיא דבטליה רבנן:

**1**9 a

ושרוח הדה אלמעאני פיטול פנכתצרהא ולאן קד עולנא עלי בסט שרח אלמקאדיר אעני אלשיעורים פי כתאב אן נפרדה לה: וקאלו

our mnemonic sign is genuine this word should be deleted. Otherwise ונכנס should be struck out. As it stands we have a fusion of two different readings.

- 1. וז. בחניא Insert מתו or ומתו before this word. It fell out by a sort of homoioteleuton.
- l. 16. [ושאר] Delete to the end of the line. This clause crept in through confusion with בשבת after בשבת.
- 1. 18. להוצאת שבת These two words which appear to be essential are missing in the printed text.

ו. 20. פילי של חרם Read פולי וכו׳.

ו. 23. רבטלוה Read דבטליה.

Fol. 19 a, l. 1. אנו בינ usually denotes he relied upon. But Dozy gives also the meaning prendre la résolution de, which suits here admirably, though one is not precluded from translating this sentence by וסומכים. Whether Hefes actually wrote this book or not is unknown. No reference is made to it in any other place.

1. 2. [N] This is a very loose and awkward construction. To relieve this sentence from its awkwardness we merely have to delete [N. Perhaps

פי דלך ופי תזאיד אלמלקות מן אגלה חייב על היין בפני עצמו ועל הענבים
בפני עצמו ועל החרצנים בפני עצמן ועל הזגין בפני עצמן היין וזג לוקה

5 חרצן לוקה שתים משום חרצן ומשום מכל אשר יעשה מגפן היין וזג לוקה
שתים חרצן וזג לוקה שלש משום חרצן ומשום זג ומשום מכל אשר
יעשה מגפן היין: ואיצא ה אלעזר בן עזריה אומ אינו חייב עד שיאכל שני
חרצנין וזגן אלחרצן הו אלפרצן ואלצג הו אלחב אלדי דאכל אלענב לקו'
אילו הן החרצנין ואלו הן הזגין החרצנין אילו החרצנין והזגין אילו הפנימיים
אילו הן החרצנין ואלו הן הזגין החרצנין שלא תטעה כזוג של בהמה החיצון זוג והפנימ[י]

עבברי ה יהודה ה יוסי אומ כדי שלא תטעה כזוג של בהמה החיצון זוג והפנימ[י]
ענבים במים ויש בהן טעם יין אסור אלשריעה אלב מנה מינה אלנאסך חלק שער ראסה והו נאסכא בל ירביה כק' כל ימי נדר

נזרו וג' קאל רבותינו באן אקל זמאן אלנאסך לקו' סתם נזירות שלשים

- l. 3. Nazir 34 b.
- 1. 4. עצמן Read (צעמן 'אַלתלמוד') אלתלמוד וואפר וכו. 'אַלתלמוד' וואפר וכו. 'אַלתלמוד' Ibid., 38 b. We should perhaps insert אלתלמוד before this word. This passage seems to be corrupt in the printed editions, where it is shorter. This decision is given in the name of Abayya, not Raba. The same passage is quoted in Pesaḥim 41 b, where Raba is credited with this decision. See Tosafot, ibid., under heading אמר רבא
  - l. 7. Nazir 34 b.
- 1. 8. הרצנין Does the pronominal suffix refer to הרצנין, or should we delete the i and read או in accordance with the talmudic text? אלפרצון [אלפרצו] See above, note to fol. 18 a, l. 20. ואלוגו [ Read וואלוגו ].
  - 1. 9. Ibid. אילו החרצנין Read אילו.
  - l. 11. Nazir 37 a.
  - l. 12. אסור The printed text has חייב. l. 13. Num. 6. 5.
- l. 14. אלנאסך] Insert מחון יומא after this word. (סתם וכו' Mishnah 1, 3. Slight variants.

15 יום אמר הריני נזיר אחת גדולה הריני נזיר אחת קטנה אפילו מיכן
ועד סוף העולם נזיר שלשים יום הריני נזיר יום אחד קטנה הריני נזיר שלשים
שעה אחת הריני נזיר אחת ומחצה הריני נזיר שתים הריני נזיר שלשים
יום ושעה אחת נזיר שלשם ואחת יום שאין נוזרין שעות פאן קאל
נאדרא באני קד געלת עדד איאם נסכי כעדד שער ראסי או עדד אגזא
20 אלרמל ואלתראב פיגב נסכה גמיע מא תבקא מן עמרה לקו' הריני נזיר
כשער ראשי וכעפר הארץ וכחול הים הרי זה נזיר עולם ומגלח אתל אחת לשלשים יום ' פאן קאל כעדד איאם אלסנה פילום לכל יום מנהא
תלתין יום לקו' הריני נזיר כמינין ימות השנה מונה נזירות כמנין ימות השנה אמ ר יהודה מעשה היה וכיון שהשלים מת וינצם אלי מעני

## 19 b

תער לא יעבר על ראשו סאיר אלאלאת אלתי יחט בהא אלשער י פאן סקט בעין שערה לחכה דלך אלמוצע או דלכה דלכא שדידא פדלך גאיז לקו' נזיר בין שגלח בין בזוג ובין בתער או שספסף כל שהוא חייב נזיר חופף ומספסף אבל לא סורק ר ישמעאל אומ לא יחוף באדמה מפני שהיא משרת את השער: פאן כאן נאסך אלדהר פיגוז תכפיף שערה מתי תקל עליה פאדאה מע קרבן יקרבה לקו' נזיר עולם הכביד שערו מקל בתער ומביא שלש בהמות" ומתי טהר פי אלנאסך ברצה נגסה פיגב ענד אלטהארה מנה חלק גמיע שערה ואן לם תכמל איאם נסכה לקו' נאסר הנזיר בשלש מצות מלשתות ומלגלח ומטלטמא למתים והותר בשתים מהם מצוה לגלח

Fol. 19 b, l. 3. Ibid., 6, 3. Both readings FDDD and DDDD are recorded; the former, however, is to be preferred.

<sup>1. 16.</sup> ויום אחד Read . . . ויום אחד.

<sup>1.</sup> ועה Read ושעה. Instead of second הריני read הריני.

l. 20. Ibid., 1, 4.

l. 23. Ibid., 1, 7. השנה The printed edition has החמה in both places.

<sup>1. 6.</sup> Nazir 4 a.

<sup>1.</sup> g. Sifre Zuta, as quoted in Midrash ha-Gadol (ed. Horovitz, p. 34).

ו. ומלטמא Read (ומטלטמא.

תגלחת מצוה וליטמא על מת מצוה ויסקט ממא מצי מן זמאן
נסכה תלתין יומא לקו' והתגלחת אינה סותרת אילא שלשים יום ואינן
חייבין עליה קרבן פאמא עד מלאת הימים אן כאן לזמאנה זמאנא
מחדורא לא נזיר עולם י וקו' גדל פרע שער ראשו אן כאן דא שער פאן
נאן אקרעא פילזמה באקי חכם אלנזירות לקו' כי נזר אלהיו על ראשו
בין שיש לו שער ובין שאין לו שער: ואלדי יומי בוגוב אלנסך עליה ואן כני
ען אלאלפאט אלמסתגרקה למעאניהא פילזמה אלנסך בעד אן תכון אלאלפאט
אלתי אטלקהא מן פיה תקתצי נסכא לקו' כל כינויי נזרות כנזירות האומר
איהא נזיר הרי זה נזיר איהא נאה נזיר נזיק נזיח ופזיח הרי זה נזיר
הרי עלי כציפרים ה מאיר אומ נזיר וחכמ אומ אינו נזיר פאן אשאר
באשארה מא תומי אלי הדה אלאשארה פלא ילזמה לדלך ואגבאת אל
נאסך לקו' בית שמאי אומ כינויי כינויין אסורים ובית הילל אומ כינויי

#### 20 a

מנויהנא מיפואנא" אלשריעה אלג מנה" תנהא אל נאסך אן ידכל אלי חצרה מית כק' כל ימי הזירו ליי' ע' וג' יגוז אן יתולי

l. 12. Nazir 44 a.

<sup>1. 15.</sup> Sifre Numbers, section 25 (p. 8b).

<sup>1. 18.</sup> Nazir 2 a. A few slight variants.

l. 21. כציפרים The mishnic text has שפרים without ב. From the amoraic discussion on 3a it would appear that our manuscript has preserved the better reading.

l. 23. Tosefta Nazir 1, 1; Nedarim 10 b.

<sup>1. 24.</sup> היכי דאמי האבון Nedarim 10 b. This does not form a continuation of the preceding. It is hardly possible that Hefe, had an entirely different text, and it is therefore best to assume that some such word as וְמְנוֹלְנִי fell out. מחוקנא The printed edition has מחוקנא. But our reading is preferable. See Nedarim 10 a.

Fol. 20 a, l. 1. מיפוחנא Read מיפוחנא.

l. 2. Num. 6. 6.

אלנזיר דפן מת מצוה אדא לם יכן גירה ממן יגוז לה דפנה לקו' כהן גדול ונזיר אינן מיטמאין לקרובותיהן היו מהלכין בדרד ומצאו מת מצוה ל אליעזר אומ יטמא כהן גרול ואל יטמא נזיר וחכמ אומ יטמא נזיר 5 ואל יטמא כהן גדול אמ להו ה אליעזר יטמא כהן גדול שאינו מביא קרבן על טמאתו ואל יטמא נזיר שהוא מביא קרבן על טמאתו אמרו לו יטמא נזיר שקרושתו קרושת שעה ואל יטמא כהן שקרושתו קרושת עולם: וקאלו איזה הוא מת מצוה כל שאין לו קוברים קורא ואחרין 10 עונין אתו זה הוא מת מצוה: וינצאף אלי תחרים דנוה במית דנוה איצא בדמה או כאן וון כמסין דרהמא פמא פוקה וינגס איצא מן גוו מן מית מקדאר זיתונה פמא פקהא לקו' פי דלך ופי גירה עלי אילו טמאות הנזיר מגלח על המת ועל כזית מו המת ועל כזית נצל ועל מלוא תרוד רקב ועל השררה ועל הגלגלת ועל איבר מן המת ועל איבר מן החי שיש עליהם 15 בשר בראוי ועל חצי קב עצמות ועל חצי לג דם ועל מגען ועל משאו ועל אהלו ועל עצם כשעורה. וסנשרח הדא אלקול פי אלשריעה אלב מו אל פצל אלים וקאלו פי שרח אלרקב תנו רבנן איזה הוא מת שיש לו רקב מת שנקבר ערום בארוז של שיש על גבי רצפה של אבנים זה הוא מת שיש לו רקב ואיזה הוא מת שאין לו רקב נקבר בכסותו בארון של שיש 20 על רצפה של אבנים וזה הוא מת שאין לו רקב אמ עולא אין רקב אילא הבא מן הבשר ומן הגידים ומן העצמות וקאלו תנו כל שבמת מטמא חוץ

<sup>1. 3.</sup> Nazir 47 a. Some interesting variants. See Sifre Numbers, section 26 (p. 9 a).

<sup>1. 9. &#</sup>x27;Erubin 17 b, Yebamot 89 b, Nazir 43 b; see also Semahot 4, 29.

l. 10. הז] Insert אין before this word. It probably fell out, because in the manuscript it resembled אמו

l. 11. אן Read או.

l. 12. Nazir 49 b.

<sup>1. 15.</sup> משאן Read משאו.

<sup>1. 16.</sup> אהלן Read [אהלו.

<sup>1. 17.</sup> Nazir 51 a. There are some variants, and our manuscript offers superior readings.

l. 20. ווה Delete the 1.

l. 21. Ibid. The printed text has תן התם instead of הוא, and ממא instead of אונה. Niddah 55 a has ממא while Ohalot 3, 3 has ממא ממא אונה.

מן השנים ומן השער והצפורן ובישעת חבורן הכל טמא: ושריעה אלנאסך פגיר לאזמה פי הדא אלזמאן דליל דלך קול רבו' כל נזיר עד שלא חרב בית המקדש נזיר משחרב בית המקדש נזיר משחרב בית 25 המקדש אינו נזיר: תם שרחנא אלג אלשראיע אלמצדר דכרהא

## 20 b

פאמא אלקסם אלמתצמן ג שראיע אואמר:

אלשריעה אלאלי מנה מנה תאמר אלוארד איפא באלנדר כק' מוצא
שפתיך תשמר ועש' וג' קולה ועשית יקתצי חתה עלי פעל מא נדר בה
ויקתצי דלך אלזאם בית דין חתה עלי פעל דלך מע עלמהם בה אן כאן פעל
דלך ממכנא לקו' ועשית הרי זו אזהרה לבית דין שיעשוך וקאלו פי
שרח דלך כאשר נדרת זה נדר ליי' אלהיך אלו ערכין וחרמין והקדש
נדבה זו נדבה כאשר נדרת זה הקדש ובדק הבית בפיך זו צדקה:
וקד שרחנא דלך פי אלפצל אלאול אלשריעה אלב מנה
תאמר רגל נדר נדרא ללה או חלף ימינא ליעקד עקדא עלי נפסה אלא
הש' וג' אלעאקל יגב עליה איפא בנדרה ואן כאן בן יב סנה ויומא ואחדא
וקת נדר דלך פאן כאן לא עאלם במא נדר ולא עאקל סקט נדרה פאן
כאן זמאנה אקל מן יב סנה ויומא ואחדא פאן כאן עאקלא פלא יגב
נדרה פאן כאן קאדרא עלי פעלה פאן כאן והו נאדר אבן יג סנה ויומא
נדרה פאן כאן קאדרא עלי פעלה פאן כאן והו נאדר אבן יג סנה ויומא

1. 23. Nazir 32 b. The Mishnah has כל שנזר.

1. 24. The last three words of this line and the first of the following are to be deleted as dittography.

Fol. 20 b, l. 2. אלנאדר Read מוצא וכו'. אלנאדר Deut. 23. 24. l. 5. Sifre Deuteronomy, section 265 (p. 121 b). l. 6. Ibia

1. ק. באשר נדרת Read אשר דברת. The confusion arose through this clause in the preceding line. l. 10. Num. 30. 3.

l. 15. בֹבע [מחצלא = he discriminated, differentiated. I translated this participle by a noun to suit the Hebrew idiom, as לא הייתי מבחין would not bring out the exact force of the original.

ללדי נדרת בה ולא קיים בה ולא עארפא בה פילום איפאה נדרה לקו' בן יב שנה ויום אחד נדריו נבדקין בן יג שנה ויום אחד נדריו נבדקין בן יג שנה ויום אחד נדריו נבדקין בן יג שנה ויום אחד נדריו קימין ובודקין כל שלש עשרה קודם הזמן הזה אף על פי שאומרין יודעין אנן לשם מי נדרנן ולשם מי הקדשנן אין עדריהן נדרין ואין 20 הקדישן הקדש לאחר הזמן הזה אף על פי שאומרין אין אנן יודעין לשום מי נדרנן ולשום מי הקדשנן נדריהן נדרים והקדישן הקדש וקו' כי תידר נדר ליי' יקתצי שרח אלנדר וביאנה ואן יכן אסם אללה אליה מצאפא ודכר אלאסתתני אן כאן אלנדר באסתתני או כאן אלמעני אלדי נדרה ממכנא פאן כאן לא ממכן פאלנדר סאקטא לקו' את שהסמיך את נדרו בדבר שאיפשר כאן לא ממכן פאלנדר סאקטא לקו' את שהסמיך את נדרו בדבר שאיפשר

#### 21 a

לו הרי זה נדר ואם לאו אינו נדר: ואפצאח באלנדר ואלאשארה אליה
סוא פי אלנדר לקו' האומר קונם קונח קונם הרי אילו כנויים לקרבן חרק
חרך חרף הרי אילו כינויין לחרם נזיק נזיח ופזיח הרי אילו כינויין לנזירו
פאן כאנת אלאשארה אשארה אלי הדה אלאשארה פלא יגב לדלך פעל
אלנדר לקו' בית שמאי אום כינויי כינויין אסורין ובית הילל אום כינויי
כינויין מותרין היכי דאמי כינויי כינויים תיני רב יוסף מקנימנה
מקנינא מקניסנה כינויי כינויים דחרם תיני רב יוסף מפשא הרקיא

l. 16. [קוום = he compared, measured. No adjective قَيْسً is elsewhere recorded. 'בן יב ובו ובן יב ובו Niddah 45 b.

1. 17. Delete the last four words of this line and the first three of 1. 18.

l. 19. מן The Aramaic form of the first person plural is quite clear in our manuscript for all these cases.

l. 22. יקתצ'י This infinitive is still governed by יקתצ'י. The clause מנאר יכן אסם... מצאפא is inelegantly thrust in between the two infinitives.

l. 23. אלאסתתני = exception, or condition. או] This word is scarcely correct, as the following clause does not form a parallel to the preceding. We should perhaps read ודלך און.

l. 24. Sifre Numbers, section 153 (p. 56 a).

Fol. 21 a, l. 2. Nedarim 10 a.

1. 5. Ibid., 10 b. Some of the words are corrupt.

1. 6. תיני before this word.

1. ק. מקנינא Read מקניתנא in accordance with the other

הדסיא הרפיא: כינויי כינויים דנזירות תיני רב יוסף מנזיהא מפזאנא
ואלקול פי אלאימאן כדלך איצא לקו' כינויי כינויין דשבועה היכי
דאמי שבואל שביסאל שקוקאל שבואל בן גרשום משמע אילא
שבובאל שביתאל אמ שמואל שיבתא לא אמ כלום אשקיקא לא
אמ כלום כל קדנאסא לא אמר כלום: ואלאימאן עלי סלב שי או
איגאב שי ואלאימא אליה סוא פי אלאימאן לקו' שביתה שקוקא נדרה
במוהה הרי אילו כינויים לשבועה ואלנדור ואלאימאן תלזם אלנאדר
אסר אסר על נפשו ימין יקתצי חצר אלנפס ואנקבאץ ען פעל שי
יגוו פעלה לא אן יחל בדלך אשיא מחרמה עליה לקו' איזה הוא
אסר ביום שחרב בו בית המקדש ביום שמת בו ה' פלוני הרי עלי שלא
לאכל בשר ושלא לשתות יין ואיצא יכול נשבע לאכל נבלות וטרפות
לאכר על נפשו לאסור אני עליו ככל היוצא מפיו יעשה תלמ לומ לאסר

words. הני מפשאה The Wilna edition has הני מפשאה. But according to Rashi it is obvious that the first word ought to be תני. That commentator takes the second word as the name of a scholar. But our manuscript would seem to indicate that ביוסף fell out in the printed text. It appears that both readings are corrupt. הרקים סר חרקיא Read הרקים.

- 1. 8. הרפיא החרכים החרכים הרכים הרכים החרפיא Read הרפיא. הרפיא החרפים פוסף Read מנוחנא מנוחנא מנוחנא See above, notes on fol. 19 b, l. 24, and fol. 20 a, l. 1.
  - 1. 9. Ibid.
- 1. וסאל The printed text has עבותיאל, which is more correct, as may be seen from the following line.
  - l בו. אמן Insert שקוקאל before this word.
  - 1. 12. [25] This word ought to be deleted as dittography.
  - l. ו3. שבותה Ibid., 10 a. Read שביתה.
  - l. 14. במוהי The printed edition has
  - 1. 15. Yerushalmi Nedarim 1.
- l. 17. Tosefta Nedarim 1, 4. The phraseology is entirely different here. See Yerushalmi Nedarim 1, 1.
  - l. 19. Sifre Numbers, section 153 (p. 56 a). Insignificant variants.
  - ו. בו. להתיר Read [להמר . 1. 21.

יגזם עלי גירה כגזמה עלי נפסה לקו' על נפשו הוא אוסר ואינו אוסר על אחרים פאן חלף עלי שי ממתנעא פיגב גלרה לחלפה עלי גיר

## 21 b

ממכן לקו' אמ ר יוחנן נשבע שבועה שלא יישן שלשה ימים מלקין
אתו ויושן לאלתר פאן נדר אלא יאכל אלשי אלפלאני לאנה יודיה וכאן לא
יודיה בל ינפעה פנדרה לדלך מנפסך לקו' קונם בצל זה שני טועם שהבצל
רע ללב אמרו לו והלא כופרי יפה ללב הותר בכופרי ולא בכופרי בלבד
הותר אילא בכל הבצלים מעשה היה והתירו ר מאיר בכל הבצלים
פאן נדר אלא יסכן בית בעינה פיחרם עליה סכאנה ואלגרפה איצא
אלתי עליה לקו' הנודר מן הבית מותר בעלייה דברי ר מאיר וחכם
אומ עליה בכלל הבית הנודר מן העליה מותר בבית פאן נדר אלא
יאכל אללחם פיחרם מעה אלכבד ואלטחאל ואלגוף איצא לקו' הנודר
מפני שהן קרבים ואסור בעופות ומותר בדגים וחגבים: פאן נדר
מלא שוא ולם תעקד ניתה כל שוא פיחרם עליה אללחם אלמשוי פאן
מאל מא ישוא פיחרם עליה כל משוי וכדלד אלקול פי אלמאלח לא

ונום . 22. בינון The omission of או after אין is hardly defensible, and is unusual with Hefes. און נעל נפשו וכוי [ lbid.

Fol. 21 b, l. 1. Nedarim 15 a, Shebu'ot 25 a.

- 1. 2. ויישן Read ויישן.
- 1. א. [קונם וכו'] Nedarim 66 a. שני This is an interesting contraction of אָחָי. Comp. לְחָי (ג בּאַרָי (ג בּאַני) (ג בּאַני).
- 1. 6. סבאנה see Dozy, s. v. The usual infinitive of שבלים is שבלים is שבלים.
- 1. 7. Nedarim 56 a. Hefes naturally decides according to the opinion of the sages.
  - l. o. Ibid., 54 b.
  - ו. ובכבר After this word the printed text has ובלב.
- l. ii. אסור שהן קרבים (מפני שהן These words are missing in the printed edition which continues with בבשר דגים.
  - l. 12. אכל Insert אבל after this word.

יחרם עליה אלא מאלח אלסמך פאן קאל כל מא מלח פיחרם עליה כל המלוח ואלעלה אלתי לאגלהא יחרם עלי אלשכץ כתרה אסתעמאל דלך אלשכץ פימא אמתנע באלנדר מנה לקו' הנודר מן הצלי אין אסור אילא בצלי של בשר דב ה' יחודה עלי שני טועם אסור בכל הצלויין מן המליח אין אסור אילא מן המליח של דג מליח שני טועם בכל המלוחין וקול' לא יחל דברו פיגב אמתתאל פעל דלך מע אלאמכאן פי אלזמאן אן כאן קד יחל דברו פיגב אמתתאל פעל דלך מע אלאמכאן פי אלזמאן אן כאן קד מא וקר שרחנא דלך פי אלפצל אלאול ומעני לא יחל דברו א א פיקתצי פין ולא יגב ללנאדר אן יפין נדרה ואן כאן חכים פי נפסה ב גירה יפצה לקו' לא יחל דברו שלא יעשה דבריו חולין הרי שהיה חכם יפר

#### 22 a

לעצמו והדין נותן אם מפר לאחרים לא יפר לעצמו תלמ לומ לא
יחל דברו ואיצא הוא אינו מוחל אבל אחרים מוחלין לו וקאלו איצא
דבריו אינו מוחל אבל מוחל חפצי שמים ככל היוצא מפיו יעשה
פיקתצי לזום פעל אלנדר אן כאן אלנדר יגוז אן ינדר מתלה וממכן פעלה:
אלשריעה אלג מנה" נדור אלנסא אלבלג ולא בלג והן צנוף כמס

1. ונלי The suspended ה is perhaps a remnant of תולי, as it is quite impossible to read עליה.

1. 16. Nedarim 51 b. The word הנודר is missing in the printed edition, as this paragraph is a continuation of the preceding.

1. ועלי Read צלי.

ו. ווא before this word.

l. 22. בעצמו This seems to be a Hebraism representing בעצמו since this law applies also to an actual sage, and not merely to one who considers himself as such.

1. 23. לא יחל וכו' Sifre Numbers, section 153 (p. 56 a). See Nedarim 81 b. יחל וכור Insert אל before this word.

Fol. 22 a, l. 2. Ḥagigah 10 a, Berakot 32 a. The confusion of שֵׁחֵטֵּ with מֵחֶה, due to the *plene* spelling מִיחֹל, is also in Ḥagigah. מיחל is the only correct reading.

1. 3. Nedarim 16 b. Read מיחל in both places.

1. 5. אלבלג] This is obviously intended as a broken plural of יָוֹעַۼֿ. Such a form is, however, nowhere else recorded.

מנהן גאריה פי בית אביהא לא באלג ולא מזוגה ומנהן גאריה מקדסה
ומנהן מזפזפה אלי בעלהא: ומנהן ארמלה ומטלקה:
פאלאולי מנהן תאמר אית אמראה נדרת נדרא ללה או עקדת
עקדא פי בית אביהא פי חאל צבאיהא פסמעהא אבוהא ואמסך
פגמיע נדורהא ועקודהא אלדי נדרתה ועקדתה עלי נפסהא תאבת פאן
נהרהא פי יום סמע דלך פגמיע נדורהא ועקודהא תיך גיר תאבתא ואללה
יגפר להא אד אנתהרהא אבוהא כק' ואשה כי תדר נדר ל וג' ושמע אביה את
נדר וג' ואם הניא אביה אות' וג' ואלומאן אלדי פיה יגוו ללגאריה אן
תנדר נדרא יגב פעלה מן גיר אן יסתקרא עקלהא פאבנת יב סנה ויומא
מנהן להא יא סנה פמא דונהא פלא יצח נדרהא פאדא אנסלך ענהא
יא סנה פנדרת פיבחת ען מקדאר עקלהא פי גמלה אלסנה אליב פאן
נדלך אן כאן מא נבת פי אלעאנה מנהא שערתין סוד פאן אמסך
ודלך אן כאן מא נבת פי אלעאנה מנהא שערתין סוד פאן אמסך

- 1. 6. מווגה] This word is rather illegible in the manuscript, but the conjecture مُزُوجَةٌ is self-evident. מקרשת] This is a Hebraism representing
  - ו. ק. מופופה Read מופופה.
  - 1. 8. איה Vulgar spelling of איה.
- l. 9. אמסך Sa'adya adds the word אוה after this one. Indeed the Arabic idiom requires it, and it corresponds in this case to Hebrew אוה This word probably fell out by oversight, as Ḥefeṣ uses it below, l. 20, and on fol. 23 b, l. 4.
- ו. דוי (תיך Tulgar spelling of الماقية, due to pronunciation. In a number of Genizah fragments I found this system of transliteration. Thus ולגולט becomes אחיני Read האבתה. אחיני
  - l. 12. Num. 30. 4-6.
- l. 14. אבנת Tenth conjugation of (מתקרא he investigated. אבנת] Incorrect spelling of بُنْتُ by wrong analogy of إبْنَ It may also be a vulgar spelling of ابنة.
- 1. 15. التراك الله This may represent مُنَلَّلُ dullness, or خَلَلَّ deficiency. The latter is naturally preferable by the side of

פאלעאקלה מנהן להא יב סנה ויומא ואחד פמא פוקה תדעי גהלא במא כאנת נדרת פי הדא אלומאן ואנהא לא תפי בה פילומהא מא נדרת אן כאן פעל דלך פי אמכאנהא: ואלקאילה ולהא יא פמא

### 22 b

פמא דונהא באנהא עאלמה באלדי נדרתה פלא ילזמהא נדרהא לקו'
בת יא עשרה שנה ויום אחד נדריה נבדקין בת שתים עשרה שנה ויום
אחד נדריה קימין ובודקין כל שתים עשרה בן יב שנה ויום אחד נדריו
נבדקין בן יג שנה ויום אחד נדריו קימין ובודקין כל שלש עשרה קודם לזמן
נבדקין בן יג שאמרו יודעין אנן לשם מי נדרנן ולשם מי הקדישן אין נדריהם
נדריהם נדרים ואין הקדשן הקדש אחר הזמן הזה אף על פי שאמרו אין אנן
יודעין לשום מי נדרנן ולשום מי הקדשנן נדריהן נדרים והקדישן הקדש
ואדא כאן מן אלצחיח אלבין קול רבו' בת יב שנה ויום אחד נדריה קימין
ובודקין כל יב קולא מעולא עליה לא מרי פיה וגב קול שמואל אין בין נערות
אלי אלנצ' אלאכיר מן אלסנה אליב ואן אלבדיקה פי זמאן סנה אליב ען מענאיין
פי אלנצ' אלאול מנהא מסאלתהא עמא נדרת ולמן אלנדר ופי אלנצ' אל
תאני מנהא פיפחין ען הדא וען אמאראת אלאדראך מן דלך נבאת
שער אסוד פי אלעאנה מנהא אקל דלך שערתין אד דלך ממכנא פי גוארי
שער אסוד פי אלעאנה מנהא אקל דלך שערתין אד דלך ממכנא פי גוארי

1. 21. הרעי Eighth conjugation of נשל he claimed.

Fol. 22 b, l. 1. XDD] To be omitted as dittography.

- 1. 2. Niddah 45 b. The form of the first person plural is Aramaic. See above, note on fol. 20 b, 1. 19.
  - 1. 6. נדריהם To be deleted as dittography.
  - 1. 8, Loc. cit.
  - l. 9. Niddah 65 a, Ketubot 39 a.
- l. 11. 'אלנצ'] Perhaps vulgar nuṣ. See above fol. 3 b, l. 15, and fol. 16 a, l. 12.
- 1. 15. Niddah 52 a. The part unnecessary for our purpose is omitted in the quotation.

האמורות בתורה פאן כאן קר נבתת שערתין יגב עליהא מא תנדרה ממא יצח פעלה ואן כרה אבוהא דלך פאן כאן לם ינבת להא דלך גאיז לואלדהא פסך נדורהא פי זמאן אלסנה אליב וקאל רבות' משל משלו חכמ באשה פגה בוהל וצמל פגה עודה תינוקת בוהל אילו ימי 20 הנעורים ובזו ובזו אביה זכאי במציאתה ובמעשי ידיה ובהפר נדריה צמל בזמן שבגרה אין לאביה בה רשות ואלצבאיא יסמון תינוקות איצא מנד ולארהן ואלי נבאת שערתין פי אלעאנה מנהן לקו' תינוקת בת יום אחד מטמא בנדה וקאלו האב אינו מפר בבגר' וקד

### 23 a

דהב קום אלי אן אלסתה אלאשהר אלתי דכרהא שמואל הי בעד אליב סנה ופימא תקדם מן אלקול כפאיה עלי צחה מא דכרנאה ושרח אלנדר ואלאסר פי הדה אלשריעה ופי אלתי תקדמתהא איצא סואן לא כלף בינהמא וקאל רבות' ואסרה אסר אין אסר אילא 5 שבועה כן הוא אומ או אסרה אסר על נפשה בשבועה וקו' ושמע אביה פיפצל מנהם אלטרש לקו' להוציא את החרש והחריש לה מע עלמה בנדר אבנתה במא נדרת' פאן מן באן אלנאדר לדלך סוא אכנתה תם צח באנהא אבנתה פלה פסך דלך פי וקת עלמה בה לקו' שאם נדרה בתו ואמר סבור הייתי שהוא אשתי הרי זה יחזור

<sup>1. 18.</sup> Ibid., 47 a. A few phraseological variants.

l. 19. בוהל The printed text has בוחל. As in Arabic שֹׁשׁבׁה denotes an unmarried woman, it is quite possible that the original reading is preserved here.

ו. בו. מֹיחִבּّה is plural of مَبايًا [ואלצבאיא a girl.

<sup>1. 23. &#</sup>x27;[האב וכו' ווינוקת וכו' Nedarim 70 a.

Fol. 23 a, l. 4. Sifre Numbers, section 153 (p. 56 b).

<sup>1. 5. [3]</sup> Read [3] in accordance with customary usage.

<sup>1. 6.</sup> Loc. cit.

<sup>1. 9.</sup> Loc. cit. See Nedarim 86 b, Tosefta 7, 4. A few phraseological variants,

או אנאז להא תם בדא לה מן ראיה פלא יגוז לה דלך לקו' וקמו כל נדריה וכל אסר וג' שאם גדרה וקיים וחזר והפר שומע אני יהא מופר מה אני מקיים וקמו כל נדריה עד שלא יפר או אף משיפר מה אני מקיים והפר את נדריה עד שלא קיים או אף משקיים תלמ לומ יקום מגיד והפר את נדריה עד שלא קיים או אף משקיים תלמ להפר: פאן אגאז נדרהא או תבתה תם בדי לה עקיכ אלראי פלה דלך לקו' בעי רבה קיים ומופר ליכי בבת אחת מה הוא תא שמע דאמ רבא כל שאינו בזה אחר זה אפילו בבת אחת אינו חייב פאן אטלק להא דלך זמאן סאעה פאלנדר תאבת לקו' נימא קיים ליכי שעה ואני מפיר ליכי לאחר שעה כמאן דאמ מיה אות הניא אביה אותה ביום שמעו וג' פיקתצי זגרהא פי יום סמאעהא פיה או בלגה דלך פאן בלגה נדרהא או סמעה קבל מלך

1. זה. עקיב. An infinitive בגיי is nowhere else recorded. It is, however, impossible to assume that בבת אחת represents בבת אחת, or תוך בדי רבור, as the sentence would then be corrupt, apart from the difficulty involved in the usage of בעי וכוי. 'רובוי Nedarim 69 b.

1. דוֹה This word is missing in the printed text. The talmudic passage obviously means: a law which is inapplicable to things done one after another, does not apply to them even when they are done simultaneously. Rashi is accordingly right in interpreting Rabba's decision to imply that the father is not allowed to absolve the vow under these circumstances. Hefes, however, quotes this passage in support of his view that the father has a right to absolve the vow, as may be clearly seen from לום ווים (1 16). The addition of the word אונה הלך שלום שלום ווים לובלו הלום ווים לובלו ווים לובלו

1. 19. Ibid., 70 a. A résumé of a long discussion is given here.

אלנהאר פאמסך אלי בעד אנסלאכה פיתבת עליהא לקו' הפרת נדרים כל היום כאיזצד נדרה בלילי שבת מפר בלילי שבת והשבת עד שתחשך נדרה עם חשכה מפר עד שלא תחשך שאם חשכה ולא הפר אין יכול להפר

# 23 b

תניא הפרת כל היום ר יוסי בר ר יהודה ור אלעזר בר ר שמעון אומ מעת לעת אמ ר שמעון בן פזי אמ ר בן לוי אין הלכה כאותו הזוג פאמא אלמתקדסה אמ ר בן לוי אין הלכה כאותו הזוג פאמא אלמתקדסה פאדא אנתהרהא מקדסהא פי יום סמע דלך או בלגה פנדורהא ועקודהא גיר תאבתה פאן אמסך ענהא פקד תבת עליהא כק' ואם היו תהיה לאיש ונ' וג' ושמע לא מזפופה קו' ואם היו תהיה לאישה זו ארושה פאן זפהא והי באלג ועליהא נדר ממא עליה מן אגלה משקה ודלך ממא לא יגוז לה פסכה ואכתאר טלאקהא מן אגל דלך פידפע אליהא כאלץ מאלהא לא מא כתב להא עליה לקו' כנסה סתם ונמצאו עליה נדרים תצא שלא בכתובה ונדריה עליה הופרו ויגוז ללבעל אן יקול לזוגתה וקת תזף אליה אני קד פסכת גמיע אלנדור אלתי נדרת ודלך אלתי יגוז פסכה לקו' ובדריה עלי הבעל עד שלא תכנס לרשותו אומ לה אלתי נדרת עד שלא תכנסי לרשותי הרי הז מופריז לכשתיכנסי לרשותו

1. 22. Ibid., 76 b. A short clause is omitted. Is that clause an interpolation?

Fol. 23 b, l. 2. 'אמֹ הֹ שמעון וכו In the Talmud there is a long discussion between לעת and this sentence. Is the omission accidental, or is that passage an interpolation by the Saboraim?

- l. 4. Num. 30. 7-9.
- 1. 6. Sifre Numbers, section 153 (p. 57 a).
- 1. ק. ממשב = affliction, inconvenience.
- 1. 8. אול = pure. Here apparently it denotes without increase or addition.
  - l. 9. Kiddushin 50 a.
  - 1. 12. 'ובן וכו' Nedarim 72 b. Read ובן וכו'
- 1. ו3. 'כשתיכנסי Delete the last '. It would be more idiomatic to read משתכנס with printed text.

אין יכול להפר פאן נדרת והי מקדסה לא באלג פיפצה אלאב ואלבעל גמיעא

זקו' נערה המאורשה אביה ובעלה מפירין נדריה הפר האב ולא הפר הבעל

הפר הבעל ולא הפר האב אינו מופר ולא יגוז ללאב פסך נדר אבנתה אדא

באנת באלג לקו' יפה כח הבעל מכח האב שהבעל מפר בבגר ואין האב מפר

בבגר ושמע אביה וג' ביום שמע א וג' מסאוי למא תקדם מן קו' ושמע וג' והניא

א וג' וכדלך שרוחהמא ויי' יסלח לה פיקתצי גפראן פעלהא אלנדר מן בעד עלמהא

סליחה תלמ לומ ויי' יסלח לה: פאמא אלמופופה פאלחכם פי נדרהא ופסכה

סליחה תלמ לומ ויי' יסלח לה: פאמא אלמופופה פאלחכם פי נדרהא ופסכה

באלחכם פי אלמקדסה מנהן כק' ואם בית אישה נדרה וג' ושמע אביה וג'

ואם הפר יפר וג' וקו' כל נדר וכל שבועת אסר וג' פיקתצי פין אלבעל כפין

נדור מקדסה באלגה לא מופופה וחסב דכרנא דלך פימא מצא: כל נדר

דאת או כליהמא מן דלך לא תדכל אלחמאם ולא תתזין ולא תגיב אלי אלפראש

דאת או כליהמא מן דלך לא תדכל אלחמאם ולא תתזין ולא תגיב אלי אלפראש

## 24 a

ולא תאכל לחם ופאכהה ולא תכדמה ומא נחי הדה ממא פי תרכהא שקא אלנפס או אלגסם לקו' ואילו נדרים שהוא מפר נדרים שיש בהן עינוי נפש אם ארחץ אם לא ארחץ אם אתקשט ואם לא אתקשט וקאלו אין לי אילא דברים שיש בהן עינוי נפש דברים שבינו לבינה מנין תלמ לומ אלה החקים אשר

l. 15. Ibid., 66 b.

l. 17. Ibid., 70 a.

<sup>1. 20.</sup> ובטלו [הרי וכול Read either ובטלו (pronominal suffix referring to דו understood), or ובטל לה, as in printed text.

l. 23. Num. 30. 11-13.

<sup>1. 26.</sup>  $\aleph^{1}$  This is rather too elliptical. Read perhaps  $\aleph^{1}_{N} = \mathring{\mathbb{Y}}^{1}_{N}$ . The assimilated  $\aleph^{1}_{N}$  would refer to all the following negatives.

Fol. 24 a, l. 2. Nedarim 79 a. Instead of the second נדרים the printed text has דברים.

<sup>1. 3.</sup> Sifre Numbers, section 155 (p. 58 a). Some phraseological variants. Instead of אין לי the printed text has אמרתי.

5 צוה יי' את משה ביו איש לאשתו: ואלתוספה פקאל כל שיש בו עינוי נפש בין בינו לבינה ובין בינו לבין אחרים יפר דבר שאין בו עינוי נפש בינו לבינה יפר בינו לבין אחרים לא יפר כאיזצד קונם שני עושה לפי אבה ולפי אביך לפי אחיך ולפי אחי שאני מטילה לבקרך אין יכול להפר מפני שבינה לבין אחרים שלא אבחיל ושלא אתקשט ושלא אשמש לר מטתי יפר מפני שבינו לבינה סו שלא אמזוג לד את הכום שלא אדיח לד את רגלד שלא אציע לד את <del>חל</del> המטה אין צריך לחפר וכיפה על כרחה רבן גמליאל אומ יפר משום שנ' לא יחל דברו פאן נדרת באנהא לא תאכל מן תמרה אלבלד אלפלאני פנדרהא תאבת אד להא אכל תמר גירה וכדלד אלא תאכל מו טעאם יביעה פלאו אד ימכו שרא מתלה מן גירה פאן כאן דאך אלנוע לא יוגד אלא ענד דאך אלביע פיגוו פסכה בה לקו' אילו הן נדרי עינוי נפש אמרה קונם פרות העולם עלי הרי זה יפר פרות בה המדינה זו טלי אלא לה ממדינה אחרת פרות חנוני זה עלי אינו יכול להפר אם לא היתה פרנסתו אילא ממנו הרי זה יפר באן נדרת אלא תאכל שי אלא ממא בעלהא מאכלהא וכאן פקירא פיגב תתבית נדרהא אד להא אכל בעץ אלמבאחאת ללפקרא לקו' קונם שני נהנה לבריות אין 20 יכול להפר ויכולה היא להנות בלקט ובשכחה ובפיאה" ואב בעל או אב גהל באן אללה תברך אטלק לה פץ נדר אלזוגה ואלאבנה תם עלם דלך

l. 5. Tosefta Nedarim 7, 1. Some phraseological variants. With the exception of the few scribal errors (see the following notes) our manuscript has preserved some good readings, as compared with those of Zuckermandel.

ו. אכחול Read [אכחיל .

ו. וו. Read [וכיפה להפר Read [לחפר Read].

ו. ול. אלביע Read אלבאין.

<sup>1. 15</sup> Nedarim 79 b. Some phraseological variants. The name of R. Jose is omitted here.

ו. וה. אלא Read איביי.

I. 18. מבלהא] This = (מאכלהא. There are many other instances where Jewish writers use N in cases where the rules of Arabic orthography would require א with a hamza. Comp. בُوْيِدُ = יאיד (Ibn Bal'ām's Commentary on Judges, 20, 28, ed. Poznański).

l. 19. Nedarim 83 b.

ו. 20. ואן Read . . . ואן.

בעד זמאן פלה אן יפסכה פי יום עלם לה פאן סמע דלך מנהא ולא יעלם באנה כאן נדרא תם עלם דלך בעד זמאן פלה פסכה פי יום עלמה בה לקו' יודע אני שיש נדרים אבל אֵנִי יודע שיש מפירים יודע אני שיש מפירים בדר אבל אֵנִי יודע שזה נדר ל מאיר אומ לא יפר וחכמ אומ יפר' פאן נדרת אלא תאכל שי מן אלאשיא זמאן שהר מתלא פאטלק להא מנה אסבועא

## 24 b

פקד פץ בדלך נדרהא לקו' ואם הפר יפר אתם ולא מקצתם פאן נדרת אלא תאכל מן נועין מן אלטעאם פאטלק להא אכל אחדהמא פאלנוע אלאכר איצא מטלקא פאן תבת נדרהא פי אחדהמא פיתבת איצא פי אלנוע אלאכר אן כאן נדרהא כליהמא מעא לקו' נדרה מן התאנים ומן הענבים הפר לה הבעל לתאנים ולא לענבים לענבים לוא לתאנים כלו מופר קיים לה לתאנים ולא לענבים לענבים ולא לתאנים כאילו קיים מומת בזמן שהוא נדר אחד אבל אם אמרה תאנה שני טועמת ועוד ענבה ונשאל לחכם והתיר לה לתאנים ולא לענבים לענבים ולא לתאנים אסר לה לתאנים ולא לענבים לענבים לענבים ולא לתאנים הקיום במקומו ולא לתאנים הקיום במקומו

1. 22. בי יום עלם לה On the day when he has knowledge is rather too vague. We should perhaps read הם instead of לה, as in the next line.

l. 24. (ורע וכו') Nedarim 87 b. מפירים (first)] Insert והוי after this word in accordance with the printed text. Should our manuscript present a genuine variant, the controversy of R. Meir and the sages would refer to both cases.

Fol. 24 b, l. 1. I was unable to locate this passage. It may have formed part of one of the halakic Midrashim.

- 1. 4. Sifre Numbers, section 155 (p. 58 b). If the few scribal errors are disregarded, our text offers superior readings to those of Friedmann's edition. Comp. Friedmann's notes to this passage.
  - 1. 5. כולו Read כאילו.
- 1. 6. מימת Read מימת, dialectic for מאימתי. The printed text has more correctly אימתי.
  - 1. 9. וקיים Delete the 1.

10 וההפר במקומו וקאלו איצא נדר שהותר מקצתו הותר כלו ואי רגל אכתאר פסך נדר אבנתה ונדרת מרתה וטן אנהא אבנתה ופסכה פאלנדר תאבת בל יגב אן ירגע פי פסך נדר מרתה אן אכתאר דלך וכדלך אלקול אן אכתאר פסך נדר מרתה וכאנת אבנתה אלנאדרה לקו' נדרה אשתו סבור שנדר בה בתו נדרה בתו סבור שנדרה אשתו נדרה בנזיר סבר סבור שנדרה בקרבן 15 נדרה בקרבן כסבור שנדרה בנויר נדרה מן התאינים סבור מן הענבים סבור שנדרה מן התאנים הרי זה יחזור ויפר: פאן סמע פי יום סבת באנהא קד נדרת פלה פסד נדרהא באלפאט יגירהא עמא ילפט בהא פי אבטאל דלד פי זמאו אלחול מתלא יקול להא כלי מו הדא אלדי קד נדרת אלא תאכליו מנה ודלך בשרט אן יפסך נדרהא פי נפסה פאן דלך יקום מקאם קו' אני 20 קד פככת נדרך לקו' מפירין נדרים בשבת לא יאמר אדם לאשתו בשבת מופר ליכי מבוטל ליכי בדרך שאומר לה בחול אילא אומר לה טלי אכלי טלי שתי הרי זה נדר בטל ובטל מאילין אמ ד יוחנן וצריך שיבטל בלבן וגטל רבות' פרקא פימא בין אלאלפאט אלתי בהא יפסך אלווג אימאן מרתה ונדורהא ובין אלאלפאט אלתי בהא יפסכה אלחכם פקאל אמ ל יוחנן חכם שאמר בלשון בעל ובעל שאמר בלשון חכם ולא כלום בעל אומ מופר ליכי

l. 10. Mishnah Nedarim 9, 6. Babli 66 a has מקצתו instead of מקצתו but our reading is quoted 25 b.

ו. וברה וכו' ו. Nedarim 86 b. שנדרה וכו' Read שנדרה וכו'

l. 14. מבר This word is to be deleted.

<sup>1.</sup> וב. הענבים Insert נדרה מן which fell out after this word through homoioteleuton.

<sup>1.</sup> ווע Indicative after אונין!

<sup>1. 20.</sup> Ibid., 77 b. The first three words are quoted on p. 77 a, and should have been repeated here, for it is on them that the following decision turns. See marginal note in Wilna edition. There are some other slight variants.

ו. במבו Read [בלבן מאיליו Read [מאילין].

<sup>1. 24.</sup> Loc. cit. We have here an essentially different reading, and judging from the trend of the discussion, it appears that our manuscript has preserved the more genuine reading. The last sentence is found in Sifre Numbers, section 153 (p. 55 b).

<sup>1. 25.</sup> חכם after this word.

מבוטל ליכי וחכמ אומ שרי ליכי אבל איפכה לא בעל מפר ואין חכם מפר חכם מתיר ואין בעל מתיר" פאמא אלארמלה ואלמטלקה פגמיע

# 25 a

מא עקדתה עלי נפסהא פתאבת עליהא כק' ונדר אלמנה וגרושה וג' פאן כאנו דואת בעול קד דכלו בהן פיגב עליהמא אלאיפא בגמיע נדורהמא ועקודהמא לקו' ונדר אלמנה וגרושה מן הנשואין ולא מן הארושין פאן נדרת ארמלה או מטלקה מן הנשואין נדרא יתנאוז זמאנה ל יומא פאתפק תזויגהא יקו' ונדר אלמנה וגרושה יקו' זובאפהא קבל דלך פלים ללזוג פסך נדרהא לקו' ונדר אלמנה וגרושה יקו' עליה כאיזצד אמרה הריני נזירה לאחר שלשים יום אף על פי שנשאת בתור שלשים יום אינו יכול להפר: פאן קאלת לבעלהא קד נדרת אן אפעל כדי וכדי מ בעד ל יומא מן יומנא הדא פפצה בעלהא תם תארמלת או טלקת פאלפסך תאבת לק' נדרה והיא ברשות הבעל והפר לה ואמרה הריני נזירה לאחר שלשים יום אף על וסו פי שנתארמלה או שנתגרשה בתוך שלשים יום הרי זה מופר נדרה בו ביום ונתגרש[ה] בו ביום אינו יכול להפר זה הכלל כל שיצאת לרשות עצמה שעה אחת אינו יכול להפר פאז כאז ללארמלה יבם ואחד פלה אז יפסד גדורהא ועקודהא לא אדא כאז לה[א] שני יבמין לקו' שומרת יבם בין יבם אחד ובין שני יבמין ל אליעזר אומ יפר ור יהושע אומ לאחד ולא לשנים ר עקיבא אומ לא לאחד ולא לשנים ואלהלכה פי דלך כר יהושע" תם שרחנא אלקסם אלג אלחאוי עלי אליא אלשריעה אלמצדר ב דכרהא"

מלפצל אלה מן אלשראיע פי נגאסאת מכצוצה תאליף ראס אלכל חפץ בן

ו. 26. וחכם Read וחכמ.

Fol. 25 a, l. 1. Num. 30. 10.

l 3. Sifre Numbers, section 154 (p. 57 b). The second half of the sentence is a résumé

1. 5. Nedarim 88 b.

l. 7.  $\dot{D}$ ] The dot may indicate that the letter is to be deleted, or that it is an abbreviation of D. The latter is rather unusual.

1. 9. Ibid., 89 a. Some phraseological variants.

l. 13. Ibid., 74 a.

1. 14. ואלהלכה See Maimonides's Code, Hilkot Nedarim, 1, 23.

יצליח מנהא פי אלחמל ואלדנו בגתת חיואנאת מכצוצה וגיר דלך יחוי ט שראיע
אואמר תלזם פי כל זמאן ומכאן אלשריעה אלאולי מנה"

20 תוגב עלי מן דנא בגתת אלבהאים ואלוחוש אלנגסה אלי זמאן אלגרוב אלאכבר
פאן חמלהא פינגס ותיאבה ואן יכונא עלי חאל נגאסתהמא בעד אלארתחאין
ואלגסל אלי זמאן אלגרוב אלאכבר כק' ולאלה תטמאו כל הנוגע וג' וכל הנושא
מנבלתם וג' לכל הבחמה וג' וכל הולך על כפיו וג' והנושא את נבל' וג' אמא
קול' כל הנוגע וג' פעלי טאהרה אד יקצד בה נגאסה אלגסם אלראני בהא לא

# 25 b

דלך ובגמיעה סוא פי אלנגאסה ואלגזו מן הדה אלגתת פעלי ג אנחא אלאול מנהא אלעטאס ואלערוק ואלקרון ואלאטלאף וגירהא פאנהא מתי כאנת מגרדה לא לחם עליהא פאלדאני מנהא לא ינגס בחכם נבלה וכדלך אלגלוד אלא מא כאן מנהא גלד כנזיר וגלד סנאם רכץ מן גמל וגלד ראס עגל רכץ וגלד טלף וגלד מואה וגלד גנין וגלד תחת אלאליה פאנהא תנגס כלחמהא פאן דבגת פלא תנגס פאמא גלד אלאנסאן פאנה כאס ומדבוג לקו' בבהמה העור והרוטב

1 בס. אלנוסה אלוחוש As this word is undoubtedly an adjective qualifying אלוחוש. We accordingly miss some such words as או ינגס which should be supplied. אלגרוב אלאכבר [אלגרוב אלאכבר] Literally: the larger sunset. This adjective is to emphasize the fact that he is not to become clean until it gets utterly dark. Owing to the dual form of אַרְבַּיִּס, mediaeval Jewish writers divided the sunset into two parts. See Rashi and Ibn Ezra on Exod. 12. 6.

ו. בונא בונא This is governed by תוגב.

l. 22. Lev. 11. 24-8.

l. 24. אר This word is superfluous and should be deleted.

1. 25. Sifra Shemini, section 4, 7 (p. 51 b).

Fol. 25 b, l. 6. DND] As this word stands it does not suit the context, whether we take it as كاس مناس. We ought therefore to read DND, and regard it as an adjective of باس he was hairy. It would thus be the opposite of مَدُبُونُ In order to make the sentence complete we would have to insert some such word as DND. It is also possible that

ה והקופה והאליל והעצמות והגידים וקרנים והטלפים מצטרפין לטמא טמאת אוכלין אבל לא טמאת נבלות ואיצא ואלו שעורותיהן כבשרן עור האדם ועור החזיר של ישוב ל יוסי אומ אף עור חזיר של בר עור חטארית של גמל הרך עור הפרסות ועור בית הבשת ועור השליל עור שתחת האליה וכלן שעבדן או שהלך בהן כדי עבדה טהורים חוץ מן עור האדם" אלגזו אלב אללחם אלדי אקל מקדארה זיתונה מעתדלה פמא פוקהא פאנה ינגס אלדאני אליה לקו' כזית מן הנבלה: אלגזו אלג' עצו מקדארה אקל מן זיתונה פמא פוקהא קד גמע לחמא ועטמא וערקא מתצל פאנה ינגס אלדאני אליה לקו' אבר כבריתו בשר גידים ועטמא ואיצא האברים אין להם שיעור אפילו פחות מכזית מן המת ופחות כזית מן הנבלה ופחות מכעדשה מן השרץ מטמאין בטמאתן וגמיע אל אלנתת ואלגזו מנהא וכל ואחד מן אעצאהא אלמנגסה פלא תנגס אלדאני מנהא מתי כאן גמיעהא יאבס בל מתי כאנת עלי חאל רטובתהא אן ימכן אן תתרטב מתי כאן גמיעהא יאבס בל מתי כאנת עלי חאל רטובתהא אן ימכן אן תתרטב

ונאס is merely a corruption of כגס, and the 1 of the following word has the force of *even*. In my translation I adopted the first interpretation. [ [ ] Teharot I, 4.

- l. 8. Ḥullin 122 a.
- 1. 9. יוסי ב' יוסי הודה. But in other places where this Mishnah is quoted, this opinion is ascribed to יוסי ב' יוסי אל יוסי ב' אוסי ב' אל יוסי ב' אוסי ב' אוס
- 1. והאליה היה A number of words follow here in the printed text. But they probably were omitted by the author intentionally, as they deal with creeping things, a subject to which Hefes devoted a special precept. See below, note on fol. 26 b, l. 12.
- 1. וב. מעחרלה Eighth conjugation of בענן of middling size. [כוית וכוי] Teharot 3, 4; 5, 1.
- l. 13. פוקהא פוקהא A rather awkward addition. But perhaps the awkwardness was not felt on account of the frequent use of this phrase.
- 1. 14. Sifra Shemini, section 4, 6 (p. 51 b). מן החי is omitted here after אבר.
  - 1. 15. Ohalot 1, 7.
  - l. 16. כוית Read מכוית.
  - l. 18. אן ימכן Read . . . או.

במא פאתר פתרגע אלי אלחאל אלאול פי זמאן כד סאעה לקו' דם הנדה ובשר במא מטמאין לחים ומטמאין יבשים אבל הזוב והנועי והרוק והשרץ—
והנבלה ושכבת זרע מטמאין לחין ואין מטמאין יבשים ואם יכולין לשרות ולחזור לכמות שהיו מטמאין לחין ומטמאין יבשים וכמה היא שריתן בפושרים מעת לעת ואיצא רבן שמעון בן גמליאל אומ פושרין צריכין שיהיו פושרין מעת לעת" וקו' וכל הנושא מנבל' וג' יקתצי נגאסה אלחאמל להרה פושרין מעת לאה מן תוב סוא כאן מבאשרא לחמלהא או בתוסט ואסטה וקאל רבו' איצא מלמר שהנושא מטמא בגדים ואלגתת אלמנגסה אלאהליה

#### 26 a

מנהא ואלבריה ואן כאן פיהא בעין עלאמאת אלמאהרה מנהא ואלנגסה פמתסאויה פי חכם אלנגאסה לקו' אלכתאב לכל הבהמה וג' וקו' וכל הולך על כפיו יחוי אלחיואנאת אלסאלכאת עלי אכפהא מנהא אלקרד ואלקנפד ואבן ערס וענאק אלארץ וכלב אלמא לקו' כל הולך על כפיו זה הקוף כל הולך 5 להביא את הקופד וחלדת הסנאין ואדני השדה וכלב המים" וינדרג פי טי קולה בכל החיה אלפיל איצא לקו' בכל החיה להביא את הפיל וישיר בקו' וכל הנוגע בהם יטמא אלי אלנאס ואלה ואניה לקו' כל הנוגע בהם יטמא בין אדם ובין כלים יומתי כאנת הדה אלנבאיל עלי אלה או אניה ותחת הדה אלאואני ואלאלה אואני אכר או אלה או מאכול ומשרוב פלן ינגס לדלך

l. 19. Niddah 54 b.

<sup>1</sup> ב2. שהיו This is a superior reading to שהין of the printed text.

<sup>1. 23.</sup> Ibid., 56 a. The first פושרים is omitted in the printed text.

<sup>1. 25.</sup> מבאשרא Direct, nothing intervening.

<sup>1. 26. &#</sup>x27;[מלמר ובו'] Sifra, ibid., 4, 8 (p. 51 c). אלאהליה [מלמר ובו'] = domestic.

Fol. 26 a, l. 2. Leviticus 11. 26.

<sup>1. 4.</sup> Sifra Shemini, chap. 6, 5 (p. 51 d).

<sup>1. 5.</sup> המים The printed edition has הים. See, however, Kelim 17, 13.

<sup>1. 6.</sup> Sifra, ibid.

l. 10. Ibid., 6, 10 (p. 52 a). Read לכם instead of והבל

אוכלים ולא משקים ולא כלים במשא ואלמותל אלתי וצעוהא לדלך קדמנא פתטול פנקתצרהא לטולהא: וקו' וטמא עד הערב ילומה דלך לילא ידנו בשי מן אלאקראם לא גירהא מן אלאמור אלעאמיה לקו' הא כאיוצד טהור לחולין מבעוד יום ולתרומה משתחשך ונבאיל אלחיואן אלסאבח אלשביה בנבאיל אלצחראניה בז ואלחצריה אלמנגסה פלא תנגס אלא גתת אלחיואן מנהא אלמסמא כלב אלמא לקו' כל שבים טהור חוץ מכלב המים מפני שהוא פורה מן היבוש תאמר כיתי דני בגתת אשכאץ אלשריטה אלב מנה" חיואנאת ה אלתי הי אלכלד ואלפאר ואלצב ואצנאפה ואלורל ואלחרדון ואל עטאיה ואלחרבא ואלסם אברץ אן יכון אלדאני לדלך נגסא אלי זמאן אלגרוב 20 אלאכבר כק' וזה לכם הטמא הש' וג' והאנקה והכוח וג' אלה הטמאים לכם וג' למא אכרג קו' שרץ מכרג גנס עאד פדכר מנהא אנואעא אלתי הי אלכלד [וג'] וכל ואחד מן אגזא לחום הדה אלאשכאץ מתי כאן מנפצלא פינגס מא כאן ינגס גמלתה ואלחד פי דלך פמא כאן אקל מקדארה עדסה פמא מ פוקהא לקו' כערשה מן השרץ פמא כאן דון הדא אלמקראר וכאן מגתמעא 25 מן לחם וערק ועטם פינגס כגמיע אלגתה סוא פי דלך אנפצל מן אלשרץ

l. בו. הבול", plural of מבול, example, description. The orthography is rather exceptional. Comp. מואן, fol. 1 b, l. 6.

l. 13. *Ibid.*, 8, 9 (p. 53 c). See Yebamot 74 b.

<sup>1. 16. (</sup>כל וכו' Kelim 17, 13. פורה מן היבוש] The printed edition has

<sup>1.</sup> זק. אשראין Read אשראין. This is the broken plural of the Hebrew word שרץ which does not occur in general Arabic. But as אשכאין can only mean bodies, persons, the reading אשראין is the only one possible here. This is how שרצים is rendered in Sa'adya's translation. The singular شرص occurs in Abu'l-Fath's Samaritan Annals (p. 82, 1. 6). See also Dozy.

l. 19. ואלסמם Read אלסאם as in Sa'adya's translation. See also below, fol. 26 b, l. 11.

l. 20. אלתכבר See above, note on fol. 25 a, l. 20. [ווה וכו' | Lev. 11. 29-31.

<sup>1. 23.</sup> i) To be deleted.

l. 24. Hagigah 11 a.

### 26 b

ואלשרץ חי או מיתא לקו' יכול הבשר הפורש מן החי מטמא תלמ לומ במותם מה מיתה שאין להם חילופים אף אבר מן החי שאין לה חילופים מה השרץ בשר גידים ועצמות אף אבר מן החי כבריתו בשר גידים ועצמות וקאלו אברים שאין להם שיעור אפילו פחות מכזית מן המת פחות מכזית מן הנבלה ופחות מכעדשה מן השרץ מטמאין בטמאתן י ואמא דמה פקאלו פי שרחה וזה לכם הטמא שיטמא כבשרוי וסנדכר צנוף אלדמא פי שריעה וכל דם לא תא פי אלפצל אלתאלי להדא אלפצל או שא אללהי פאמא אלעטאם מנהא אלמגרדה מו אללחם וכדלד אטפארהא ושעורהא פלא ינגם לקו' מנבלתם לא מן העצמות ולא מן 10 השנים ולא מן הצפרנים ולא מן השער שלהן האלגלד מן אלורל ואלחרדוו ואלעטאיה ואלחרבא ואלסאם אברץ פתנגם מתי כאנת גיר מרבוגה לא מדבונה כמא תנגם גתתהא לקול אלמשנה ואילו שעורותיהן כבשרן עור האנקה והכח והלטאה והחומט ל יהודה אומ הלטאה כחלדה וכלם שעבדן או שהולך בהן כדי עיבודה טהורין חוץ מעור האדם ר יוחנן בן נורי אומ בו שמנה שרצים יש להן עורות האלתלמור פקאל תנו רבנן הטמאים לרבות עורותיהן כבשרן יכול כולם תלמ לומ אלה וכי בתי אלה על כולהי כת אמ ה למינהו הפסיק העינין וניתני התנשמת אמ ה שמואל בר ה יצחק רב תיני

Fol. 26 b, 1. 1. Sifra Shemini, section 6, 3 (p. 52 d). The names of the Tannaim, as well as the opinion of R. 'Akiba, are omitted here. See Hullin 128 b.

- l. 4. Ohalot 1, 7.
- 1. 6. Ibid., 5, 2 (p. 52a). The wording there is more explicit: להביא
- 1. 9. Ibid., chap. 10, 2 (p. 55 b). There it is בנבלתם which is erroneous, as it refers to Lev. 11. 35.
- l. 12. Ḥullin 122 a. The part relating to animals is omitted here. See above, note on fol. 25 b, l. 10.
  - l. 15. Ibid., 122 b.
  - 1. והא These two words are corrupt. Read וכי בתי.

התנשמת ואליאבסה מן גתת הדה אלאשכאץ פלא תנגס פאמא מתי וקעת
פי מא פאתר כֹּד סאעה פעאדת אלי חאל רטובתהא פתנגס לדלך דליל דלך
פקד דכרנאה פי אלשריעה אלתי קבל הדה פי טי דכרנא לד נבלת בהמה וחיה
פאן יבס בעץ אנזאיהא מע אתצאלה בנירה ובעצ לם יבס וכדלך אן
אחתרק בעץ אנזאיהא ואלבעץ לם יחתרק פאלדי לם יבס ולם יחתרק ינגס
לא מא יבס ואחתרק מן תלך אלגמלה לקו' אמ ד שמעון בן לקיש שרץ
שיבש ושלדו קימת טמא והא אינן תנן מטמאין לחין ואין מטמאין
בן לקיש
שרץ שנשרף ושלדו קימת טמא מותיבי מצאו שרוף על גבי זיתים וכן
שרץ שנשרף ושלדו קיימת טמא מותיבי מצאו שרוף על גבי זיתים וכן

### 27 a

המטלית המהוהה מהורה שכל הממאות בשעת מציאתן אמ ל זורא לא קשיא הא בכלן הא במקצתן ואן כאן אלפאר אלמנפעל מן אלתראב קד אנפעל בעצה לחם וגלד ואלבאקי מנה יעלוה גשא מתצל בגלד אללהם וכאנת אלחרכה קד אנבתת פיה פאנה ינגם מן דנא בה לקו' עכבר שחציו 5 בשר וחציו אדמה הנוגע בבשר ממא ובאדמה מהור אמ ל יהושע בן לוי והוא שהשריץ על פני כלו איכא דמתני לה אסופה ל יהודה אומ אף הנוגע באדמה שכנגד הבשר ממא ואמ ל יהושע בן לוי והוא שהשריץ על פני כלו וקו' על הארץ יריד בה אלחיואנאת אלכאינה עלי אלארץ לא אלתי מנהא פי אלמא לקו' אף אביא עכבר שבים ששמו עכבר תלמ לומ על הארץ בים נגדו בים 10 להוציא את שבים וקאלו תנו רבנן כל שברא הקבה ביבשה ברא כנגדו בים

l. 18. אלאישראץ Read אלאישראן. See above, note on fol. 26 a, l. 17.

ו. 21. אתצאלה Read ובעצה פובעין Read ובעצהא or ובעצהא ובעצהא ובעלה. Read ולם יבס

l. 23. Niddah 56 a.

1. 25. בכולן Read בכולן. The eopyist mistook בכולן for D. אמי ה שמעון וכו' [אמ' ה שמעון וכו']

Fol. 27 a, l. 5. Hullin 126 b.

l. 9. Sifra Shemini, section 5, 4 (p. 52 b). See also Ḥullin 126 b.

1. 10. Hullin 127 a. See also Tosefta Kil'ayim 5, 10. The wording is slightly different.

חוץ החלדה וקו' והצב למינהו פאצנאף אלצב מן דלך אלסקנקור ואלסקאט ואלסמנרל לקו' הצב למינהו לרבות מניו של צב כגון ערוד ובן הנפלים וסמנדרא וקו' כל הנוגע בהם ים אוגב עלי אלדאני בהא והי אמואת נגאסה "דאתה לא מא עלאה מן תוב וקאל רבו' איצא אין השרץ מטמא במשא אלשריעה אלג מנה התאמר אי אניה ואלה וקע עליהא אחד הדה אלאשכאץ אלח בעד מותהא אן תנגם לדלך ואן תגמם פי אלמא ותבקא עלי חאל נגאסתהא אלי זמאן אלגרוב אלאכבר תם תטהר כק' וכל אשר יפל עליו מהם במתם יטמא מכל כלי עץ וג' בעד מא שכצת הדה אלשריעה כלי עץ ובגד ועור ושק עארת פעמת סאיר אלאואני 20 אלמסתעמלאת פקאלת כל כלי אשר יעשה מלאכה בהם לאן מעני קולה אשר יעשה מלאכה בהם יקתצי כלים תאמה רואת חרוד כאמלה לא תנקץ פי דואתהא וכמאל צנעתה תצלח למא הי לה בלים לקו' כלי עץ מאימתי מקבלין טומאה המטה וערסה משישופם בטור הדג גמר שלא לשוף טמאים ר יהודה אומ המטה משיסרג 25 בה שלשה בתים הסלין של עץ משיחסום ויקוב ושל תמרה אף על פי שלא קינב מבפנים טמא שכן מקימין כלכלה משיחסום ויקנב ויגמר

l. בו. אלסקנקור Insert אום after this word. אלסקנקור For the exact meaning of שבּיבּפּע see Ibn Baṭūṭah's Travels, vol. III, p. 103, l. 8. Comp. also Der Islam, IV, p. 436.

l. 12. 'הצב וכו' הצב וכו' (p. 52 b). See also Hullin מנין וברם. The Sifra has חברבר while the Talmud agrees with our manuscript as regards the name of the creeping thing.

1. וז שונדרא which is in accordance with Greek σαλαμάι δρα. But as the same word is in Arabic سَهَنْدَلٌ or the spelling of our manuscript need not necessarily be regarded as a copyist's error.

l. 14. Ibid., 5, 2. See Kelim 1, 1. The wording is slightly different.

l. 16. אלאשכאץ Read אלאשראן. See note on fol. 26 a, l. 17.

l. 17. אלאכבר See above, note on fol. 25 a, l. 20.

1 18. Lev. 11. 32.

l. 23. Kelim 16, 1-4.

1. 24. הורה The Mishnah has ה'.

l. 25. ויקוב Read ויקוב.

## 27 b

את התלויה בית הלגינין ובית הכוסות אף על פי שלא קינב מבפנים

ממא שכין מקימין הקנונים קטנים והקלתות משיחסום ויקנב

הקנונים הגדולים והסיגין הגדולים משיעשה שני דודים לרחב שלהן ים

נפה וכברה וכף של מאזנים משיעשה דוד אחד לרחב שלהן הקופה

משיעשה שתי צפירות לרחב שלה והערק משיעשה בו צפירה אחת

כלי עור מאימתי מקבלין טומאה התרמל משיחסום ויקנב ויעשה את

קיחותיו ור יהודה אומ משיעשה את אזניו סקורטיה משיחסום ויקנב

ויעשה את ציצותיה ור יהודה אומ משיעשה את קיחותיה הכר והכסת

משיחסם ויקנב ור יהודה אומ משיעשה את קיחותיה הכר והכסת

מחמשה טפחים וקאלו איצא כל עין מאימתי מקבל טמאה הסנדל

מחמשה טפחים וקאלו איצא כל עין מאימתי מקבל טמאה הסנדל

מחמשה מפחים ויקנב ור יהודה אומ משיתפרנו וישיר בו פחות <del>מח</del> מחמשה מפחים וקאלו איצא כל עץ מאימתי מקבל טמאה הסנדל משיקמע והמנעל משיגוב על האמום ואם עתיד לכרכם עד שיכרכם ולשרטט עד שישרטט אסקרטיא עד שיטפטף וקיטבליא משירשרטט עור העריסה שהוא עתיד לעשות לו טבור טהור עד שיעשה לו טבור עור העריסה שהוא עתיד לעשות לו טבור מהור עד שיעשה לו טבור 15 תפסיר משיחסום ויקנב מנד יסתכמל עמל שפתיה ויקטע מא יתבקא מן אלקצבאן אלנאתיה מנה כלכלה בניגה בית הלגינין גלאף רטליאת"

Fol. 27 b, l. 2. קטנים Read הקטנים.

1. 3. דורים Read דורים.

1. 4. דור Read דור.

ו. 8. קיטבליא Read קיטבליא.

1. 10. משיחסור Read משיחסור. בו השיחסור The mishnic text has plural suffixes which are more correct.

l. II. [כל עץ וכו' Tosefta Kelim baba meşi'a 6, I. 2. Read כלי עור There are a few insignificant variants.

1. 12. ברכם Some texts have לכרכם to make a rim. The reading of our manuscript is superior, and is satisfactorily explained by Hefes in the following glossary.

l. 15. תפסיר Maimonides in his commentary on this Mishnah (ed. Derenbourg) mostly amplifies the brief explanations of Hefes.

1. 16. בניגה This word is not recorded in the lexica. It doubtless denotes a kind of a basket. ביב hyoscyamus, or herbane; ביב = vinasse. See Dozy.

ואשבאההא הקנונים אטבאק והסינין קפאף כבאר דודין סאפין צפאיר
צפירות דודין הערק נפיה: התרמל שביה בשקבאן קיחותיו ערי
קיטבליא נטע סקורטיא ספרה משינוב על האמום מנד ינשף עלי
אלקאלב לכרכם מנד יזעפר ישרטט יכטט וקאלו קולא אכרא מגמועא
כלי עין אין מקבלין טמאה עד שתגמר מלאכתן כלי עצם מאימתי מקבלין
טמאה משתגמר מלאכתן היו מחוסרין כסויין טמאים כלי חרש מאימתי
מקבלין טמאה משיצרפנו בכבשן והוא גמר מלאכתן "ואלכלים
נועין אחדהמא לה גו יחוי הוא ואלאכר דא סטח לא יחוי הוא ואלתי מנהא
נועין אחדהמא לה גו יחוי הוא ואלאכר מא לא יקבל אלנגאסה" ואלתי לא
גו להא פמנהא קאבלה נגאסה ומנה מא לא יקבל אלנגאסה ומנהא קאבלה

### 28 a

נגאסה כאן להא גו או לם יכי להא דלך" פאלתי מנהא לה גו ולא ינגס פמנהא כלי הקדש גמעא כוי פי דלך באן להא גו או לם יכן להא" ומנהא אואני ממלוה מא קד אעדת לה לא ימכן חמלהא והי מלא מן דלך אלכבאר מן אלכזאין ואלתואבית אלעטימה ופנטאס אלספינה אלמועא

ו. 17. [רורין] Read הובין = a thin lock, or tress. בונים = a thin lock, or tress. הוביע הוביע

1. וורין Read צפירות Although צפירות and דורין are to some extent synonymous, it is quite unusual for Hefeş to give a Hebrew equivalent. Furthermore, דורין in the preceding line seems to have two Arabic equivalents, and this again is out of harmony with the author's method. It therefore seems best to delete דורין in this line and to arrange the words as follows: דורין מאפין צפירות צפאיר. My translation is in accordance with this arrangement. בשקבאן ובשקבאן is a kind of sack for carrying grain. See Dozy. عُرَى [בשקבאן ערי - handles, or loopholes.

1. 21. Hefes explicitly says that the following passage occurs in one place; but I was unable to find it. It may have formed part of a halakic Midrash which is no longer extant. The three component parts of this passage, however, are found in three different places: Tosefta Kelim baba mesi'a 2, 18; 6, 3; Mishnah Kelim 4, 4.

Fol. 28 a, l. 2. [מאן Read [אב] . H.

5 פיה מא ומא יגרי הרא אלמגרי ומנהא מא ימכן חמלה והו מלא ודלך מא אערוה אלצביאן לילעבו בה מנהא קשר אללפת ואלאתרג ואלקרע ומא אשבההא' פאמא מא כאן ממא נחי דלך דא תאבת פי זמאן טויל פינגס לקו' כל הכלים שיש להם אחורים ותוך כגון הכרים והכסתות והשקים והמרציפין וג' כלי הקדש אין להם אחורים ותוך ואין להם בית הצביעה 10 וקאלו שירה ותבה ומגדל וכוארת הקש וכורת הקנים ובור ספינה אל אלכסנדרית אף על פי שיש להם שולים שהן מחזיקין ארבעים כאה בלח שהן כורים ביבש הרי אילו טהורים ושאר כל הכלים בין מקבלין ובין שאינן מקבלין מקבלין טמאה דברי ה' מאיר ה' יהודה אומ דרדור עגלה וקסטית מלכים ועריבת העבדן ובור ספינה קטנה וארון אף על פי מקבליו 15 טמאים שאינן עשויים ליטלטל אילא במה שבהן ושאר כל הכלים מקבליו טמאין ושאין מקבלין טהורין אין דברי ר מאיר לדברי ר יהודה אילא ערבה של בעל הבית וקאלו העשה כלים מדבר שהוא מ של מעמד טמא מדבר שאינו של מעמד טהור הלפת ואתרוג ודלעת יבשה שחקקום תינוקות למוד בהם את העפר או שהתקינום לכף מאזנים טהורים הרמון 20 והאלון והאנוזים שחקקום תינוקות למוד בהן את העפר או שהתקינום לכף מאזנים טמאים ומנהא קאעדה מא תחת מלבן כשכל מכצוץ או כרסי ממא הו מסתעד לוצע אלרגלין לקו' חמור שתחת המלבן והספסלין שתחת הרגלים אף על פי שחקקום ומקבלין טהורים ואין

<sup>1, 8,</sup> Kelim 25, 1.

<sup>1. 9.</sup> בלי הקדש Ibid., 25, 9.

l. 10. Ibid., 15. 1. There are some variants besides one or two scribal errors.

<sup>1.</sup> זהורין. מהורין. מהורין. These two words have changed positions by mistake. The trend of the argument proves that the reading of the Mishnah is the only one possible, and that our manuscript offers no genuine variant. אין Insert בין after this word.

<sup>1.</sup> וקעשה וכו' Tosefta Kelim baba meși'a ק. ק. מֹן This letter is to be deleted.

ו. בו. בשכל Read בשכל. ו. 22. Ibid., 8. 3.

<sup>1. 23.</sup> הרגלים בפותין After this word the printed edition has: טהורים כפותין. These words probably were omitted in this manuscript through homoioteleuton.

בהן משום קבול וקאלו כל המחובר לקרקע הרי הוא כקרקע" ומנהא 25 מא יעמל מן גלד חיואן כאין פי אלמא אלהם אלא" אן יציף אליה גלד או

### 28 b

נירה מן אלתי תקבל נגאסה אמא בלזאק או בכרז או בגירהמא פאמא אלמצנועה מן גלד חיואן מסמי כלב אלמא פאנה ינגס ואן לם ינצף אליה גירה לקו' כל שבים טהור חוץ מכלב המים מפני שהוא פורה ביבוש דברי ל עקיבא העושה כלים מן הגדל בים וחבר להם פורה ביבוש דברי ל עקיבא העושה כלים מן הגדל בים וחבר להם ממא ולבד בארץ ואפילו חום ואפילו משיחה דבר שמקבל טמאה ממא ולבד שיהברנו לו כדרך חבורו לטמאה" ומנהא מא יעמל מן כתי בקר ומנחותאת מן הגארה מנהא קואעד ואגראן ומא שבה הדה לקו' שבעת ימים קודם לשריפת הפרה מפרישין את הכדין השורף את הפרה מביתו ללשכה שעל פני הבירה צפונה מזרחה ולשכת בכלי גללים ובכלי אבנים ובכלי אדמה מאי טעמא וג' תקינו ליה רבנן כלי גללים ובכלי אבנים ובכלי אדמה מאי טעמא וג' תקינו ליה רבנן כלי גללים ובלי אבנים וכלי אדמה דלא מקבלין טמאה כי היכין דלא ליולולו בה' ומנהא טבק מן כשב לה חאפה וגטא קעבה מערה ללביותא מעמולה מן דהב ופצה ונחאם וחדיד וגיר דלך מן אלמסבוכאת לקו'

l. 24. Baba batra 65 b.

Fol. 28 b, l. 3. Kelim 17, 13. Some variants. See above, note on fol. 26 a, l. 16.

1. 6. 'ובלבד וכו' This clause is not found in the mishnic text. See, however, Sifra Shemini, section 6, 10 (p. 53 a).

1. ק. בَثْنَى [כתי = dung.

1. 8. שבעת וכו' Yoma 2 a. See Parah 3, ז. [שבעת וכו'] Read הכהן.

I. ואַ. בֿאָפָטֹבּ [ללביותאת things that remain overnight, and become stale. The 'of this word look like 'ו. But there can be no doubt about the reading.

1. 15. המבלה As Ḥefes treats of the class of vessels which have a receptacle and are not subject to defilement, the reading of our manuscript

של בעלי בתים רבן גמליאל מטמא וחכמ מטהרין בלהפע ומנהא אלמתכדה מן עטאם אלטאיר פאן אציף אליהא מא יקבל אלנגאסה פתקבל לדלך לקו' העשה כלים מעצמות העופות טהורים ואיצא חיבר להם מן הגדל בארץ אפילו חוט אפילו משיחה דבר שהוא מקבל טמאה טמא ומנהא אלתי תכון פי וקת אלעמל רדיפה ותזאל אדא אנקצא אלעמל ודלך כאלה יגשא בהא אלעון ואלכטאם ואל מנכל אלרי יסתר מן אלנחל ואשבאההא פלא תקבל נגאסה פאמא אן כאנת אלאניה מעדה לאניה אכרי לא מפארקה להא פתנגם מן דלך גטא תכת וקמטר וקבה וצרף מכאחל ואשבאההא לקו' המקלוט של בקר והחזסם קמטרא טהור כסוי תכה כסוי טני והמכבש של חרש וכסא שתחת התבה ההור מני והמכבש של חרש וכסא שתחת

## 29 a

התבה והקמרון שלה והאילוגנין של ספר ובית הנגר ובית המנעול ובית המזוזה ותיק נבלים ותק כ[ינור]ות והאמום של גודלי מצנפות והמרכב של זמר ורביעין

is the only one which would suit the context. And yet the view it expresses is diametrically opposed to the decision of the Mishnah, not to speak of the fact that this passage is nowhere to be found. Kelim 27, I reads nearly cach מבלה שאין לה לוביו בכלי עץ ממאה. The only possible solution is that Hefes had in mind the following passage: מבלה העליונה שמרצים עליה את (Tosefta Kelim baba mesi'a 10, 4). He omitted the qualifying clause. מתכת (מחבת Read מתכת מתכת Read)

l. 18. Tosefta, ibid., 7, 5.

1. 19. Loc. cit.

1. 21. אלעון This can scarcely be right. Below, fol. 29 a, l. 11, we have לעין. Read, perhaps, אלפין בערן שנים שנים שנים מלקוט Maimonides explains מלקוט as follows: מלקוט פיהא רוה אלבקר כי לא יפסר אלקמח a vessel in which the dung of the oxen is collected in order not to spoil the wheat. This obviously supports my emendation.

1. 24. וֹצֹרף] Instead of וֹטֹרף. See above, note on fol. 17 b, l. 10. המקלום Kelim 16, 7. 8. Read המקלום. והחזסום Read

٦

של אלית וננוננ[ות הע]ני וסמוכות המטה וכופים של תפילה ואמום של גודלי מסאות הרי אילו טהורים זה הכלל אמ ל יוסי כל המשמש משמשין של אדם 5 בשעת מלאכה לא ושלא בשעת מלאכה טמא וכל שאינו אילא בשעת מלאכה טהור תוק מכחול ובית הכוחל ותיק מכתב ותרונתק והקיטבליא וסקורטיא ובית החצים ובית הפרגושות הרי אילו טמאים תיק סמפוניא בזמן שהוא נותנו מלמעלה טמא ומצדו טהור תיק חללים ל יהודה מטהר מפני שהוא נותנו מצדו וחפוי האלה בית הלגינין ובית הכוסות אף על פי כלים טמא. תפסיר מא שכל מן דלך המלקוט של בקר אלמגשי ללעין כלים טמא. תפסיר מא שכל מן דלך המלקוט של בקר אלמגשי ללעין והחסום שלו אלכטאם המדף של דבורים אלמנכל אלדי יסתר מן אלנחל והמנפה אלמרוחה קפסה אלתכת אלמעיבה קמטרא קמטר מכבש תכת קמרון קבה האלנגין גלאף האמום אלקאלב של גודלי אלפתאלין ורביעין אלמרכוב מן אלה אלכשב ללמחאכי ואלמגני הפרגושות אלקנאדיל

Fol. 29 a, 1 3. ונודלי וטפוס Read נודלי וטפוס The printed text has נודלי עושי means weavers, as Hefes explains it later on. Comp. Arabic בְּּוֹלִים and Hebrew בְּּדְלִים

- 1 4. ממאות, סיאגום, A number of variants are recorded : סותות, סוחות, and חום. But ממאוח is quoted nowhere. We ought, perhaps, to read מסכות woof.
- 1.6. [תוק Read תיק והקיטבליא. Many words are omitted here. והקיטבליא] The printed text has חיק טבלה. But as קיטבליא are usually mentioned together, the reading of our manuscript is to be preferred.
- 1. ק. הפרגושות The mishnic text has הפנושות. Derenbourg has הפגושות.
- l. 9. בית From this word to the end of the quotation is not found in the Mishnah which enumerates other kinds of vessels.
  - 1. בו. [ללעין] Read, perhaps, לערן. See above, note on fol. 28 b, 1. 21.
- 1. ואַ מעיבה This can scarcely be right. Read, perhaps, אלמעי בה, as בּ = he kept, retained.
  - ו. 14. האלננין Read האלננין.
  - 1. וז משר Read משר a doth from which a tent is made.
- 1. 16. למחאכי] This may, perhaps, mean recitations. It seems to be a plural of مُعَكِّى.

מכתב מכתב קיטבליא נטע סקורטיא ספרה האלה דבוס סמפוניא זמארה חלילין נאיין בית הלגינין אלקנאני פאמא אלתי להא גו ותקבל נגאסה פאלכלים אלתי ליס ואחד מנהא משכץ פימא דכרנאה ומא 20 יתתבע מן דלך ממא לו גו ולא יקבל נגאסה מן דלך קמץ ופרש ולחף ומכאר וסטיחה וקרבה וקדר וקצעה וצנדוק וכזאנה ומסינה וגיר דלך ממא יטול דכר אעיאנהא וחד אלמכאט מן אלתיאב אלקאבל נגאסה מא כאן אקל מסאחתה ממא ילי אחד גאהאת אללאבס גֹ קבצאת פמא פוקהא לקו' חלוק של קטן ר אליעזר אומ כל שהוא

# 29 b

וחכם אום עד שיהא כשיעור ונמדד כפול וקאלו העושה חלוק אם ואלנגאסה ואלנגאסה על שלשה טמא ואם לאו טהור ואלי יי ננאסת פתלום פי סאיר אלמעדאת אלמנעטפאת לכדמה אעצא אלבדן וגירה מנהא גורב ודאן וקלום והו סראויל וכמדאן לקו' ואילו נמדדין כפולין אנפיליא גורב ודאן וקלום והו סראויל וכמדאן לקו' ואילו נמדדין כפולין אנפיליא

1. 17. בוֹם [רבוֹם] שריה = a mace, a pin. Sa'adya translates שריה (Job 41. 18) by דור That is the reason why I used that word in my Hebrew translation.

1. 18. טא [נאיין = a kind of flute. See Dozy.

1. בס. אלה Read לו.

l. 21. ומכאר Is it, perhaps, בעצר a turban? Or should we read מנאר, corresponding to מנורה?

l. 23. ונאהאת Read גהאת.

l. 24. פמא פוקהא An unnecessary addition. See above, note on fol. 25 b, l. 13. [חלוק וכו' Kelim 27, 5.

Fol. 29 b, l. 1. [העושה וכו' Tosefta Kelim baba batra 5, 3. הלוק The printed edition has כון הלבר after this word.

l. 2. ואלנגאסה] This word was smudged, and the copyist wrote it above the line. But not being satisfied, he wrote it once more on the margin.

1. 4. וראן Read וראן = (וראן a kind of legging, or boot. וכמראן = a veil. No plural בֹּבּלְנִי is elsewhere recorded. '[ואילו וכו']
Kelim 27. 6.

5 ופלניא ומכנסים וכובע וכים של פונדא ומטלית שטלאה על שפה אם פשוטה נמדדת פשוטה ואם כפולה נמדדת כפולה: פאמא אלתי לא גו להא וקאבלה נגאסה מנהא אכאוין אלכבאזין אלמסתעדה לצנאעה אלכבזי פאמא אלמעדאת מנהא פי אלביות לא מפרדאת לצנאעה אלכבאזין פלן תקבל אלנגאסה אללהם אלא אן תכן מצאפה אלי כלי אכר 10 או מזוקה בזנגפר או זעפראן ואשבאההמא לקו' דף של נקתומין שקבעו בכותל ה אליעזר מטהר וחכם מטמאים ואיצא ארובות של נחתומין טמאות ושל בעלי בתים טהורות סירקן אן כרכמן טמאין וקאלו מפני מה ארובות של נחתומיו טמאות מפני שהו מיוחדות לכלי של בעלי בתים טהורות עד שיחזרום לכלי ומנהא גלוד אלחיואו אלגיר כאינה בי אלמא מתי דבגת ועול עלי אן יעמל מנה כלי לקו' יכול אפילו עור המצה אור החופה במשמע תלמ לומ אשר יעשה מלאכה בהם יצאו עור המצה ועור החופה שלא נעשה בהן מלאכה ומעני קו' עור המצה מא באן מן אלגלוד לם ימלח ולא אדכל אלי צנאעה אלדבאגה ועור החופה פאלממלוח פקט לקו' אמ ל חייה בר אמי משמא דעולה שלשה עורות 20 הו מצה חופה ודפתרא מצה דלא מליח ולא קמיח ולא עפיץ חופה דמליח ולא קמיח ולא עפיץ וקאלו עורות של בעל הבית מחשבה מטמאתן" ומנהא כרקה מסאחתהא ג קבצאת פי מתלהא פמא פוקהא וטאהא מן יטמיהא וטיה או תעד ליצטגע עליהא או תגעל

<sup>1. 7.</sup> أَخُونَ a table, or board, has أَخُونَ and أَخُونَ for its usual plurals. But أَخَاوِين is not precluded.

l. 10. [נקתומין Read [נקתומין 15, 2. [נקתומין [נקתומין ]

<sup>1. 11.</sup> וארובות וכו' Ibid.

l. 12. מפני וכו' Tosefta Kelim baba meși'a 5, 4.

<sup>1. 15.</sup> Sifra Tazria', chapter 13, 10 (p. 68 c). A few slight variants.

<sup>1. 16.</sup> אשר וכו' The printed text quotes מלאכת עור (Lev. 13. 48).

<sup>1. 19.</sup> Shabbat 79 a, Gittin 22 a. A few explanatory clauses which interrupt R. Hiyya's statement are omitted here. There are one or two other insignificant variants.

<sup>1. 21.</sup> עורות וכו' Kelim 26, 8.

# 30 a

עלי מרהם או צמאר או דון גֹ קבצאת פי מתלהא מעדה ליסתכרם בהא כרמה מכצוצה יחתפט בהא לפעל מתל דלך או רקעה מסאחת נ אצאבע פי מתלהא פמא פוקהא <del>תנו</del> תדנו מן מית או תסאקפה או מעולה לירקע בהא או מסאחתה ד קבצאת פי מתלהא פמא פוקהא או 5 נטע מסאחתה ה קבצאת פי מתלהא פמא פוקהא או חציר מסאחתה וֹ קבצאת פי מתלהא פמא פוקהא יטא דלך או יגלם עליה או יצטגע מן יטמיהא או תסאקף מית או תדנו מנה וגיר דלך מן אלאעיאן אל מנגסה ומתי אכד מן הדה אלאעיאן אלמקדם דכרהא קבצה פי מתלהא פמא פוקהא ואעד ליגלס עליה או דון קבצה ליס כדם בה ואן צגר 10 פיקבל נגאסה לקול הבגד מטמא משום שלשה על שלשה למדרם ומשום שלש על שלש לטמת המת השק ארבעה על ארבעה העור המשה על חמשה מפץ ששה על ששה שוין למדרם ולטמא מתי ואיצא תניא קוצע מכלם ועשה בגד למשכב אין פחות משלשה על שלשה למושב טפח ולאחזוה כל שהוא ואיצא ולמעמד כל שהוא: ואיצא 15 הבגר והשק השק והעור העור והמפץ מצטרפין דתנן המקצע מכלן טפח על טפח טמא טפח על טפח למאי חזי אמ ה שמעון בן לקיש משום ד ינאי הואיל וראוי להטלית על גבי חמור" ואיצא אין

Fol. 30 a, l. 1. צׁמאר Read הֹבּוֹב = מֹמאר a bandage.

<sup>1.</sup> אצאבע . This word was intended by the copyist to be deleted.

ו. 4. ממאחתה There can be no doubt that some such word as a sack is to be supplied before this word. See the following quotation from the Mishnah.

<sup>1. 10.</sup> Kelim 27, 2.

<sup>1. 13.</sup> Me'ilah 18 a. Our manuscript is more explicit than the mishnic text.

<sup>1. 14.</sup> ולאחווה Read ולמעמד וכו' ולאחווה I was unable to trace this sentence in this connexion.

l. 15. Sukkah 17 b. Some sentences are omitted here, and it seems that Hefes had a less complicated reading.

l. 17. יוון ובוי Tosefta Kelim baba meşi'a 2, 5.

מטמא אילא המשמש את הצרך ואיצא עור שעשאו לתכריך
אפילו כל שהוא טמא ואיצא שלש על שלש שנמצאת בתוך
20 הבית טמאה שכל הבית מן המוצנע מצאה אחר הדלת כסוחה
או פינדירן צרור בית או מחט תהובה בה או שהיתה פקוקה בכל
או בקופה טהורה ולעולם אינה טמאה אילא עד שיצניעה לבגדי
ואיצא אמ ר אבא היה ר נחמיה מטהר במטלית שאין בה שלש על שלש

## 30 b

דלא חזיא לא לעניים ולא לעשירים והלכה כל נחמיה וקאלו הורו חכמ כל נחמיה ואיצא שלשה על שלשה שעשאה לאספלונית מלוגמא ורטיה טמאה ואיצא שלשה על שלשה שנתמעט אף על פי שטהר מן המדרם טמא בכל הטמאות: ואיצא תניא פחות משלשה על שלשה 5 שהתקינן לפיק בו את המרחץ ולנער בו את הקדרה ולקנח בו את הרחים

1. ו8. 'עור וכו' Ibid., baba batra 4, 9.

l. 19. 'ושלש וכו' lbid., 6, 6. A few phraseological variants, besides the scribal errors.

l. 20. בכסותה This is certainly corrupt. Some editions read או בכסותה, while Z. has או בסוחה . It is the latter which our manuscript presupposes.

I. 21. פינרירן Z. has בפונריין. The construction of our manuscript is decidedly superior, as the ב is almost impossible. בה Read בכל תחובה Read [בכל תחובה].

1. 22. שיצניעה There can be no doubt that our manuscript has preserved the correct reading, since the Tosefta speaks of מוצנע

l. 23. Niddah 60 b. In the printed text אביי, not אביי (is it ראבא?), is the authority. There are a few more insignificant variants.

Fol. 30 b, l. והלכה The printed text gives the name of the authority responsible for this decision. It is possible that Hefes did not intend the last three words to be part of the quotation. But when he himself decides he usually says ומלחלבה. Comp. below, fol. 32 a, l. 18. [הורו ובוי] Ibid.

1. 2. שלשה וכו' Tosefta Kelim baba batra 6, 9.

1. 3. שלשה וכו' Kelim 27, 8.

1. 4. 'חניא וכוי Shabbat 29 a. There are a number of variants besides the scribal errors. Read ותו , as it occurs in Kelim 28. 2.

בין מוכן ובין שאין מוכן טמא דברי ה אליעזר ה' יהושע אומ בין מוכן ובין שאין מוכן טהור ה' עקיבא אומ מוכן טמא שאינו מוכן טהור אמ עולא אמ רבה בר בר חנה אמ ל יוחנן רכולי עלמא הניחה בקופסה דברי הכל דעתיה עילוה ורקה ולאשפה דברי הכל בטולי בטלה לא נחלקו אילא 10 שתלאו בבגדו או הניחו אח:רי דלת ור אליעור סבר מדלא זרקו לאשפה דעתיה עילאויה וקאלו הרר ביה ל עקיבא לגביה דל אליעזר: ואללבוד פחכמהא כחכם אלתוב לקו' ומנין לרבות את הלבדים תלמ לומ בגד ∼ ומנהא איצא סתאיר וקלוע מראכב מתי ערץ פיהא נגע כמקראר באקלאה או תרנו מן מית או תסאקפה לקו' כל הראוי לטמא טמאת בה אף על פי שאינו מטמא טמאת מדרם מטמא בנגעים כגון קלע של ספינה ווילון ושבים של שבכה ומטפחת ספרים וננגלים פאן כאן אלמקראר אלדי ינגם ענדה אלתוב או גירה נאקצא פתמם הדה בוצלה מן גוהר ינגס פלינטר פאן כאנת אלוצלה מן גוהר אתקל נגאסה מן נגאסה אלמוצול בה פינגם לדלך אלוצל ואלמוצול בה אדא ערצת להמא או 20 לאחרהמא נגאסה: ואן כאנת מן גוהר כפיף אלנגאסה פלן ינגסא מן אלשי אלדי ינגסא מנה מתי כאן אלוצל מן גירה אתקל נגאסה לקו' העשה שנים מן הבגר ואחד מן השק שלשה מן השק ואחד מן העור ארבעה מן העור ואחד מן המפין טהור העשה מן המפין ואחד מן העור ארבעה מן העור ואחד מן השק שלשה מן השק ואחד מן <del>הבשר</del> הבגד

ו. ק. ורקה Read ורקה Delete the 1.

ו. ובנדן The printed text has במנוד.

<sup>1.</sup> וו. 'וכו' / lbid., 29 b. The reading there is הדר ביה ר' עקיבא. See also ibid., 40 a.

l. 12. Sifra Shemini, section 6, 8 (p. 53 a), where א is inserted before That seems to be the correct reading, as א is the basis for the derivation.

<sup>1. 14.</sup> Nega'im 11, 11. A few phraseological variants.

ו. וגלגלון The printed text has וונגלים.

l. 21. Kelim 27, 3.

<sup>1. 23.</sup> העיטה Read המיטה.

## 31 a

טמא זה הכלל כל שחיבר לו מן החמור ממנו נטמא מן הקל ממנו טהור: פאן נגסת ונקצת ועמל מנהא כלים אכר תצלח למא צלחת לה והי עלי חאל אלביאן אלאול פהי איצא עלי חאל נגאסתהא תלך מתאל דלך קרבה נקצת פעמל מנהא סטיחה פאמא אן צנע מנהא שכלא אכרא לא יצלח 5 למתל דלך בנטע ואשבאהה פטאהרא לקו' המת שעשאה שטיח ושטיח שעשאו חמת מהור חמת שעשאה תרמל ותרמל שעשאו חמת כר שעשאו סדין וסדין שעשאו כר בסת שעשאה מטפחת ומטפחת שעשאה כסת ממא זה הכלל כל ששינהו לשמו טמא לשם אחר טהור וקאל רבות' פי וגוב אלטמאה באלעזימה ואלקצד כל הכלים 10 יורדין לידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא בשינוי מעשה והמעשה מבטל מירי מעשה ומיד מחשבה והמחשבה אינה מבטלת לא מיד מעשה ולא מיד מחשבה: גרץ בסיט הדה אלהלכה הו או סאיר אלכלים תנגם באלעזימה ולא ירתפע מנהא חכם אלנגאסה מהמא הן כראך אלא בתגיירהא עמא הי עליה ה 15 ונקל<del>ו</del>א מן אלהיאה אלתי הי עליהא אלי הואה אכרי יסקט חכם תלך אלהיאה ואַלעזימה בהא איצא ואלעזימה בנקלהא אלי מא לים בכלי לא יסקט טנהא אלנגאסה מהמא הי כלים ולא עזימה גירהא תקדמתהאי מעני דלך כל הכלים יורדין לידי טומאתן במחשבה הו מתי עום צאחב כלים מכצוצה או יעמל מנהא 20 כלים או ינקלהא אלמעני אכר ואן לם ינירהא מן צורתהא אלתי

Fol. 31 a. l. ז. אמטן The mishnic text has אמט.

ו. ב. ונקצת Read ונקצת.

1. 3. אלביאן Read אלכיאן state, condition.

ו. (נקצת Read נקצת).

1. 5. [בנטע Read תמת Read חמת. Kelim 28, 5.

ו. ק. תכםת Read חבםת.

1. 9. 'ובל וכו' Ibid., 25, 9. Slight variants.

l. 15. היאה Read הואה.

1. 20. אלמעני Delete the א as dittography.

הי עליה פתנגם לדלך מתי דנא מנהא מא ינגסהא" פאן כאן צאחב אלכלים צאנע יצנעהא ליביעהא פלם תותר עזימתה פימא הו עאזם עלי ביעה מן דלך לקו' עורות

# 31 b

של בעל הבית מחשבה מטמאתן ושל עבדן אין
מחשבה מטמאתן של גנב מחשבה מטמאתן
ושל גזלן אין מחשבה מטמאתן מפני שלא נתיאשו הבעלים
וקאלו ואילו עורות טמאות מדרם עור שחשב עליו לשטיח עור

5 סקרטיא עור קב קטבליא עור חמור עור החמר עור הכתן עור הרופא
עור הערסה עור הלב של קטן עור הכר ועור הכסת מדרם עור הסרק
ועור הסורק ה אליעזר אומ מדרם וחבמ אומ טמא מת וקאלו
פימא ינתקל מן אלנגאסאת מן כלי אלי כלי אמ מר לא תצא בהמה
לא בזוג שבצוארה ולא בזוג שבכסותה ולא בחותם שבצוארה ולא
טמאה והתניא זוג של בהמה טמא ושל דלת טהור של דלת ועשאו
לבהמה טמא של בהמה ועשאו לדלת אף על פי שקבעו בדלת וחברו

l, 23. Kelim 26, 8.

Fol. 31 b. The beginning of the first three lines in the manuscript has traces of some writing which was obliterated; but the continuity of the text is not disturbed thereby.

- 1. 3. מפני The opinion of Rabbi Simeon fell out through homoioteleuton.
  - 1. 4. Kelim 26, 5.
- 1. 5. These two words are missing in the printed edition, where they fell out through a sort of homoioteleuton. Maimonides comments upon עור החמר and אור החמר separately. But in the mishnic text printed above the commentary the latter words are missing. The discrepancy escaped Derenbourg. הכתן Insert עור הכתף after this word.
  - 1. 6. הסרוק Read הסרק.
- l. 7. הסורק] After this word, too, there are traces of obliterated writing.
- 1.8. Shabbat 58a. The first sentence is differently arranged in the printed text. There are also a few phraseological variants.

במסמרים טמא שכל הכלים יורדין לידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא בשינוי מעשה לא קשיא הא דאית ליה עינבול דא דלית ליה עינבול: פאמא אלתי לא גו להא ולא תקבל נגאסה פ פמנהא כלי עץ תכדם כדמה קריבה וכדמה בעידה פאמא אלקריבה פלא תנגם והי סלאלים וכלאליב ואגטיה מכצוצה ומנאיר מכצוצה איצא:

פאמא מא יכדם כדמה בעידה פינגם: פאמא אלקריבה פתכדם בדאתהא ואלבעידה פתכדם גירהא מן אלכלים מנהא מנאיר וסמאטאת וגירהא אד הדה 20 כאדמה אלאנסאן ואלכלים אלמסתכדמאת לאכל אלמצטנעאת מן אלאגריה כקצאע ונצאיר ונאמאת וסכאריג וגירהא פמא כאן בהדה אלצפה פינגם מתי ערץ להא מא ינגסהא לקו' העשוי לשמש את האדם כגון הסולם וכגון הקולב ומגורה ואנחותה טהורין העשוי לשמש את האדם ואת משמשי האדם

#### 32 a

כגון השלחן והטבלה והרולפקי טמאים וקאלו איצא כלי עץ יכול הסלם והקילב והנחותה והמנורה תלמ לומ מכל כלי עץ ולא כל כלי עץ או יכול

l. 14. NT] Read NA.

l. 19. ווסממטאת in the sense required here, not سَمَاطَةٌ in the sense required here, not is recorded by Belot. But the latter is probably a nomen unitatis.

l. 20. אלאוריה] This is اغذي, plural of בُנَاءُ, not إغذي, plural of عُدَاءً, as the latter is restricted to food eaten in the morning, that is to say, breakfast.

l. בו. בקצאע (כקצאע Only בּוֹבְּיבּ is recorded in the lexica. But there may be a nomen unitatis בּוֹבְּבּרוּג . בּּוֹבְּבּ זוֹם זוֹם The plural of בּיבּיא is nowhere else given.

1. 22. [העיבוי וכוי] Tosefta Kelim baba mesi'a 6, 7. הסולם] The printed text has את הכלים after this word. This seems to be the correct reading as three classes are spoken of.

Fol. 32 a, l. ז. (כלי וכו') Sifra Shemini, section 6, 4 (p. 52 d). The passage there is corrupt, and a comparison with the preceding citation from the Tosefta will leave no doubt that, with the exception of one scribal error, the original reading is here preserved. See also Tosafot Menahot 96 b under heading לוברי, where this Baraita is quoted, and substantially agrees with our text.

1. 2. מכלי עץ Sifra has מכלי עץ, which does not occur in the Pentateuch.

שאני מוציא את השלחו ואת הטבלה ואת הדולבקי תלמ לומ כל כלי עץ ריבה מה ראית לרבות את אלו ולהוציא את אלו אחר שריבה הכתוב מיעט תלמ 5 לומ כל כלי עץ מה כלי עץ מיוחד שהוא משמש את האדם ואת משמ[שי] האדם אף אני ארבה את השלחן ואת הטבלה ודולבקי שהן משמשין את האדם ואת משמשי האדם ומוציא את הסלם שהוא משמש את האד[ם] ואינו משמש את משמשי האדם והקילב והנחותה והמנורה שהן משמשין את משמשי אדם ואינן משמשין את האדם מנהא כרקה מכאחת[הא] וס בנצאת בי מתלהא דמי בהא בי מזבלה ומא אשבההא ומנהא ג אצאבי[ע] פי מתלהא מתי כאנת עלי צמאר או מרהם לקו' שלשה על שלשה שהשלי[בה] לאשפה טהורה החזירה טמאה לעולם השלכתה מטהרתה והחזרתה~ מטמאתה ואיצא שלש על שלש שעשאה לאספלונית מלוגמה ורטיה טהורה י ומנהא כסיתאת סוא כאנת סאדגה או מרקומה אללהם אלא אן יערץ מצוירות מו מית או תסאקפה לק' מטפחות הספרים בין מצוירות בה ביהא נגע או תדנו מן מית או תסאקפה לק' ובין שאינן מצויריו טמאות דברי בית שמאי ובית הילל אומ מצוירות טהורות ושאינן מצוירות טמאות רבן גמליאל אומ אלו ואלו טהורות ואלהלכה כרבן גמליאל לקו' ל יוסי ול שמעון אומ נראין דברי רבן גמליאל במטפחת ספרים ובדבריו אנו מודים: ומנהא מצראע מתרס וגלק וספוד

<sup>1. 3.</sup> מוציא Sifra has מרבה which gives no sense.

<sup>1. 5.</sup> כל כלי עץ in both cases with Sifra.

<sup>1. 8. &#</sup>x27;והקילב וכו'] This sentence is missing in Sifra, and only the last four words are inserted in brackets. It is obvious that the error there is due to homoioteleuton.

<sup>1. 10.</sup> רמי Read רמי.

<sup>1.</sup> זו. צמאר (צמאר IRead צמאר See above, note on fol. 30 a, l. ז. שלש על שלש על שלש (שלשה וכר). That we have no scribal error here, but a genuine variant, is evident from the preceding line where בֹ קבצאת is explicitly mentioned. Maimonides had the same reading as that of printed edition, for he says: ינהוֹם מנהא שלש על שלש אצבעות ולו כאן מרמי עלי מובלה.

<sup>1.</sup> ושלש וכו׳ Tosefta Kelim baba batra 6, 9.

ו. ואת סרואת Read כסיתאת סר הכליאת ו. ו4.

<sup>1. 15.</sup> Kelim 28, 4. Slight variants. 1. 18. Tosefta, ibid.

<sup>1. 19. &#</sup>x27;וברבריו וכו' This is also the reading of the printed text. But

[ה] אלדי תחת עקב אלבאב ואלעקב ואלדרונד ואלמתעב אדא כאנת מרכב פי אלבנא לקו' כל כלי מתכות שיש לו שם בפני עצמו טמא חוץ מן הדלת והנגד והמנעול והפותה שתחת הציר והציר והקורה והצנור שנעשו בקרקע וסאיר מא תקדם דכרה מעמול מן צוף וקטן וגירה פמתי כאן גול

Elijah of Wilna suggests reading וכדבריו אנו מורים which is preferable as far as the Hebrew is concerned, as the other expression is rather too strong.

1. 20. בֿרָנוֹג [ואלדרונד a bolt of a door. It is a Persian word. See Dozy. בוואלדרונד This word is slightly obliterated, but the restoration, מרכבה inserted, fixed into, is quite obvious.
1. 21. Kelim 11, 2. Slight variants.

ו. 22. והנגר Read והנגר.



#### HEBREW TRANSLATION

Ia

"זכר את המומאה נעלמו זה וזה והשתחוה או ששהה כרי השתחואה או שנדבר עם חברו כדי השתחואה או שנכנס לתוספת העזרה ושהה כדי השתחואה אינו חייב על כל אחת ואחת דברי ד' ישמני שהיה ד' ישמני אומ ונעלם ממנו ונטלם ממנו שני פעמים לחייב על היעלם טמאה ועל היעלם מקדש ה אליעזר ור עקיבא אומ אינו חייב אילא על ממאה בלבר." ה אליעזר ור עקיבא "ונעלם ממנו נעלמה ממנו ממאה או יכול נעלם ממנו מקדש תלמ לומ ונטלת ממנו והוא ממא על העלם ממאה הוא חייב ואינו חייב על העלם מקרש דברי ל עקיבא ל אליעזר אומ השרץ ונעלם ממנו על העלם השרץ הוא חייב אין חייב על העלם מקרש ל ישמ אומ ונעלם ממנו ונעלם ממ וס שני פעמים לחייב על העלם ממאה ועל העלם מקדש." ואמרו: "תניא מנין נס שאינו חייב אילא על שיש בו ידיעה בתחלה וידיעה בסוף והיעלם בינתים תלמ לומ ונטלם." והתלמוד אומר בבאור ההשתחואה: "אמ רבה לא שנו אילא השתחוה כלפי חוץ אבל השתחוה כלפי פנים אף על גב דלא שהא: והא השתחוה קאתני הכי קאמ איזו היא השתחואה שאין בה שהייה ואיזו היא השתחואה בה שהיה שאין בה שהייה כריעה שיש בה שהייה פישוט ירים ורגלים נ5 וכמה שיעור שהייה פליגי בה ר יצחק בר נחמני וחד דעימיה ומנו ר שמעון בן פזי ואמרי לה ל שמעון בן פזי וחד דעימיה ומני ל יצחק בר נחמני ואמרי לה ל שמעון בר נחמני חד אמ מכריעה ואילד וחד אמ כנגד הפסוק כלו וכל ישראל ראים ברדת הא וג." ובפסוק הזה כ"ב מלים.

המצוה התשיעית ממנו. המדליק את הבערה ויצאה ממקום

רליקתה ומצאה קוצים ואכלה גדיש או קמה

או דבר אחר הנמצא בשדה חיב לשלם דמי הנזק, כמו שכתוב: "כי תצא אש ומצׁ וגׁ." המדליק את הבערה והמביא אותה ושרפה שוים בתשלומי הנזק. אבל אם סבת דליקתה היתה נשיבת הרוח, לא דבר אחר, המביא פטור, כמו שאמרו: "כי תצא אש

## ı b

ומצאה קוצ וו כי תצא מעצמה שלם ישלם המבעיר את הבע פתח הכתוב בנזקי ממונן וסיים בנזקי גופו." ועור: "השלח את הבערה ביד חרש שוטה וקטן פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים שלח ביד פקח הפקח חייב אחר מביא את העצים ואחר מביא את האור המביא את האור חייב בא המתכוין להדליק אחר ולבה המלבה חייב לבתו הרוח כלם פטורין," והמתכוין להדליק ושאינו מתכוין שוים בתשלומים, כמו שאמרו: "אדם מועד לעולם בין שוגג ובין מזיד בין ער ובין ישן סמא את עין חברו ושבר את הכלים משלם נזק שלם." ועוד: "לעשות שאין מתכוין כמתכוין." ואם עברה האש נהר או שלולית שרחב כל אחד מהם שמנה אמות, או שהיה רחב 10 דרך הרבים שש עשרה אמה ומעלה ואכלה איזה דבר, אינו חיב לשלם דמי הנזק או זולתו, אבל אם היה הנהר או השלולית ודרך הרבים פחותים מן השעור הזה חיב לשלם דמי הנזק, כמו שאמרו: "עברה נהר או שלולית שהן רחבין שמנה אמות פטור." ועוד: "עברה גדר שהוא גבוה ארבע אמות או דרך הרבים או נהר פטור." ואמרו: "דרך הרבים מאן תנא אמ רבא ל אליעזר היא דאמ שש עשרה , ומי שהדליק בערה ברשותו ונתרוממה היא או ניצוציה, ני אמה דרך הרבים." ומי שהדליק או נתחזקה ושרפה רשותו של חברו, צריכים לראות אם היה בשעור גופה, שרצה בו המדליק, כדי לעבר מרשותו אל הרשות שנשרפה, חיב המדליק לשלם את הנזק; אבל אם לא היה בכח גופה כדי לעבר מרשותו אל הרשות שנשרפה, והסבה הגורמת לשרפה היתה רוח זמני, או דבר אחר, שחזק שלהבתה, 20 המדליק פטור, כמו שאמרו: "המדליק בתוך שלו כמה תעבר הדלקה ל אלעזר בן עזריה אומ רואין אותה כאלו היא באמצע בית כור ר אליעזר אומ שש עשרה אמה דרך הרבים ל עקיבה אומ חמשים אמה ל שמעון אומ שלם ישלם המב א ה הכל לפי הדלקה." "אמ רב נחמן אמ רבה בר אבוה אמ

#### 2 a

רב הכל לפי גובהה של דלקה אמ רב יוסף אמ רב יהודה אמ שמואל הלכה כר שמעון," והתוספתא אומרת ברבר השעור שתעבר אותו הבערה שהרלקה, כשהיתה הרוח מנשבת, ואכלה איזה רבר: "המרליק בתוך שלו כמה תעבר הדלקה ה אליעזר אומ שש עשרה אמה דרך הרבים בשעת הרוח שלשים

> ב אמה ל יהודה אומ שלשים אמה בשעת הרוח חמשים אמה ל עקיבה אומ חמשים אמה בשעת הרוח שלש מאות אמה מעשה בערב שקפץ האור יתר משלש מאות אמה והזיק שוב מעשה שעברה הדלקה את הירדן שהיתה קשה במה רברים אמורים בזמן שקפצה אבל אם היתה מסכסכת והולכת או שהיו עצים מצויים לה אפילו עד מיל הרי זה חייב עברה נהר ואם אכלה גריש אמות פטור." ואם אכלה גריש בס ונשרפו בינתים כלי זריעה או גדיים או כבשים כפותים, או דבר אחר

שדרכו להגיחו שם, חיב המדליק לשלם דמי כלם, אבל אם נשרף בינתים דבר שאין דרכו להניחו שם, אינו היב לשלם.

ואם אבלה בית דירה חיב לשלם גם דמי כל מה שנשרף בתוכו, כמו שאמרו: יהמדליק את הגדיש והיו בו כלים ר יהודה אומ משלם כל מה שבתוכו וחכמ "ב אומ איז משלם אילא גריש של חטים או גדיש של שערים היה גרי כפות לו ונשרף עמו חייב עבר כפות לו וגדי סמוך לו ונשרף עמו פטור ומודים חכמ לד יהודה במדליק את הבירה שמשלם כל מה שבתוכה שכן דרך בני אדם להניה בבתים," ואמרו: "ר יהודה סבר ישלם כל מה שבתוכו ואפילו ארנקי ורבנו

20 כברי כלים הראויין לה אין שאין ראויין לה לא ומה אינהו מורגין וכלי בקר." וענין דבריו או השרה (משום שכתב או) כל רבר שמניחים בשרות כגון עצים וקנים ואבני הבנין והרומה להם; והמדליק חיב לשלם דמי כלם, כמו שאמרו: "וכן סור של קנים

ושל קורות וכן מרביך של אבנים ושל צרורות שהתקינן לסיד שנא או הקמה

#### 2 b

אף האילן בשמע או השרה אפילו לחכה את העפר." ושמנה המצות הללו שנזכרו למעלה, החובה לגבות את התשלומים מפרשת בהן; ורק בארץ ישראל,

לא בגולה, כמו שאמר רבא: "אדם באדם ואדם בשור אין גובין אותו בבבל," כונתו: אדם שהווק באדם ואדם שהווק בשור. ואם עלתה בידי ראובן בחוץ לארץ זה שמעון התשלומים הנגבים בארץ ישראל, והתאונן שמעון על זה 5 אל השופט, אין השופט צריך להוציאם מראובן ולהחזירם לשמעון, כמו שאמרו: "השתה דאמרת פלגא נזקא קנאסא האיי כלבא דאכל אמרי ושונארא ראכלה תרנגולא משונה הוא ולא מגבינן בבבל ואו תפש לא מפקינן מיניה." ואמרו: "ההוא גברא דאלם ידא דינוקא אתא לקמיה דראבא אמ לו לישמו 10 ליה כעבדא' היכי דאיין רבא הכי והא רבא הוא דאמ כל ששמין אותו כעבד אין גובין אותו בבבל אין הכי נמי ואילא שאני הכא דאקדם ניזק תפש." ואם התאונן [ראובן] על שמעון, יכריח השופט את שמעון לרצות את ראובן. והרצוי בזה אינו קצוב כמו שהוא קצוב בארץ ישראל. ושעורו בחוץ לארץ כפי שיפשרו ביניהם הנאמנים שבאנשי המקום, לפי השגת ידי בעלי הדין בזמן ההוא. ואם מאן שמעון לקבל עלין את הדין מנדים אותו. אבל אם שמעון קבל עליו וראובן ב אינו רוצה להתפשר, מעידים לטובת שמעון. ואם בקש ראובן להביא את שמעון לארץ ישראל להשפט עמו שם שומעים לו, ואם מאן שמעון ללכת עמו מנדים אותו, כמו שאמרו: "ואי אמ אומניה לדינא בהדי לארץ ישר מומנינן ליה ואו לא אויל משמחינן ליה ובין כך ובין כך משמתינן ליה לסלוקיה הזיקיה מדר נתן דתניא ר נתן 20 אומ מנין שלא יגדל אדם כלב רע בתוך ביתו ויעמיד סלם רעוע בתוך ביתו חלמ לומ ולא תשים דמים בביתך." נשלם באורנו של החלק השלישי הכולל תשע המצות שנזכרו למעלה,

החלק הרביעי כולל אחת עשרה מצות שאין חובה לעשותן בזמן הזה

## 3 a

לא בארין ישראל ולא בחוצה לה. מהן תשע מצות עשה ושתי מצות לא תעשה.

המצוה הראשונה ממנו. אם שור שלא נודע לנגח נגח
איש, ומת האיש ההוא, חיבים לסקל את השור ואסור לאכל את בשרו. ובעליו
נקי מזה, כמו שכתוב: "וכי יגח שור את איש ונ." ובקבלה נכלל שנגיפה ונשיכה
ז ורביצה ובעיטה שוות בתורת נגיחה, כמו שאמרו: "כנום שורך ואני אשמרנו

הוזק חייב הזיק פטור כנום שורך ושמרו הוזק פטור הזיק ר מאיר אומ משלם נזק שלם וחכמ אומ על השו ועל הרגל משלם נזק שלם על נגיחה ועל נגיפה ועל נשוכה ועל רבוצה ועל בעוטה מוער משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק." וצריכים לסקל את כל אחת מהבהמות בין שדרכן לטרף ובין שאינן 10 מורפות, וכן הדין במיני העופות, כשעשו באדם כמעשה השור הנגח, שסוקלים אותו בשביל זה, כמו שאמרו: "לעשות שאר בהמה וחיה ועוף כיוצא בשור," ואם מכרו הבעלים את השור הזה או הקדישוהו, קודם שעמדו בדין בשבילו מותר, אבל אחרי כן אסור, כמו שאמרו: "שור תם שהמית עד שלא עמר בדין מכרו מכור והקדשן מוקדש שחטו ונתנו במתנה מה שעשה עשוי קדמו בעלי חובות והנהיגוהו בין חב עד שלא הויק ובין הויק עד שלא חב מה שעשה עשוי ומשעמר ברין 15 מכרו אינו מכור הקדישו אינו מוקדש שחטו ונתנו במתנה לא עשה כלום קרמו בעלי חובות והנהיגוהו בין חב עד שלא הזיק ובין הזיק עד שלא חב לא עשה כלום לפי שאינו משתלם אילא מגופו." ואסור להקריבו, אבל ימכר ויוציאו דמיו לבדק הבית, או יעזב לנפשו וישמש לקדש, ודבריו את האיש או את 20 האשה יכללו גם כן טמטם ואנדרגנוס וקטנים, כמו שאמרו: "אין לי אילא איש ואשה מנין לרבות קטן וקטנה וטומטום ואנדרגנום תלמ לומ את האיש או את האשה," ואם לְפָּרוּ את השור הזה לנגח, והרגל לעשות כזה, כגון שור האצטרין, ונגח והמית, אין צריכים להמיתו, כמו שאמרו: "שור האצטרין אינו חייב מיתה שנ כי יגח ולא שיגיחוהו." ועור: "שור האצטדין כשר לגבי מזבח מפני

# 3 b

שהוא כמעוסה." ולחזק דבריו "ולא יאכל את בשרו" נוסף גם האסור להנות ממנו. וכן הדין גם במקצת הדברים האסורים שנאמר בהם "לא יאכל," "לא תאכל," "לא יאכלו," לא בכלם, כמו שאמרו: "אמֹ הֹ אלעזר כל מקום שנֹ לא יאכל לא תאכל לא יאכלו אחד איסור אכילה ואחד איסור הנאה במשמע עד שיפרוט לך הכתוב כדרך שפרט לך הכתוב בנבלה לגר אשר בשעריך ולגוי במכירה דתניא לא תאכלו כל נבלה." ולרבותינו בזה באורים ופרטים שנזכירם בקצרה בשביל אריכותם. ובעל השור נקי — פטור הוא מכל יתר

התוצאות, והדברים שבעל השור המועד, רצוני לומר, שהועד עליו שהנו שור ננח, חיב בהם, אין בעל השור שלא נורע שהנו נגח, רצוני לומר תם, 10 חיב בכלם. והדברים שבעל השור המועד חיב בהם הם חמשה. צריך הוא לעדות ערים שיעידו עליו. חיב לשלם נזק שלם וצריכים להמית את השור אם נגח בכונה: אבל אם לא נתכוין לנגח אינו חיב מיתה, אלא משלם את הכפר. חיב לשלם לעבד שלשים שקלים. חיב להחזיר דמי הנשחת. וצריך לשלם מכספו, וכלם חמשה דברים. והדברים שבעל השור שלא נודע לנגח בהם הם שנים. האחר מהם: חיב לשלם חצי דמי הנשחת והנפסר: ואם נגח והמית ולא התכוין לנגח את ההרוג, אינו חיב מיתה, והשני: צריך הוא לשלם מגוף המויק, לא מכספו, כמו שאמרו: "חמשה דברים בין שור תם למועד מועד צריך עדים ותם אין צריך עדים מועד משלם את הכופר ותם אינו משלם את הכופר מועד משלם שלשים סלע ותם אינו נותו 20 שלשים סלע מועד משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק מועד משלם מו העלייה ותם משלם מגופו," ועוד: "יש חייב בכפר ופטור מן המיתה ויש שחייב במיתה ופטור מן הכפר יש שחייב בזה ובזה ויש פטור מזה ומזה מועד בכונה חייב בזה ובזה תם שלא בכונה פטור מזה ומזה מועד שלא בכונה חייב בכפר ופטור מן המיתה תם בכונה חייב במיתה המצוה השניה ממנו. מי שיש לו שור נגח 25 ופטור מן הכפר,"

#### 4 a

מתמול שלשום והתרו בו שישמרנו ולא שמרו, והמית איש, חיבים לסקל את
השור, וגם הוא ראוי למיתה בידי שמים. ואם חיבוהו לתת כפר הנגח יתן כל
מה שהושת עליו בפשרה, כמו שכתוב: "ואם שור נגח הוא מתמול שלשום וג' אם
כפר יוֹ עַׁ וֹגֹ או בן יגֹ וֹגֹ." כונת מתמול שלשום — שלשה ימים רצופים, כמו שאמרו: "ה
יהודה אוֹמֹ מועד שהעידו בו שלשה ימים זה אחר זה." ועוד: "יום ואמש
ושלפניו." והועד בבעליו — גם בפני השופט, כמו שאמרו: "לעולם אין נעשה
שור מועד עד שיעידוהו בפני הבעלים ובפני בית דין העידוהו בפני הבעלים
ולא בפני בית דין ולא בפני הבעלים אין נעשה שור מועד עד

שיעידוהו בפני בעלים ובפני בית דין העידוהו בפני שנים יום ראשון ובפני סו שנים יום השני ובפני שנים יום השלישי הרי אלו ג' עריות והן עדות אחת." ולא ישמרנו בעליו — אם לא שמרו בשחיטה, כמו שאמרו: "ר אליעזר אומ אין לו שמירה אילא סכין." וגם בעליו יומת – מיתה בידי שמים, כמו שאמרו: "שור שנגח את האדם ומת מועד משלם את הכפר ותם פטור מן הכפר וזה וזה חיבין מיתה וכן בבן וכן בבת." ואמרו בבארם את הרבר הזה: "אתה אומ בידי שמים או אינו אילא בידי אדם וכשהוא אומ לא תקחו כפר לנפש רוצח וג הא אין נותנין פדיון למומתין בידי ארם אבל נותנין פדיון למומתין בידי שמים." ועוד אמרו: "אמֹ חזקיה וכן תנא דבי חזקיה מות יומת המכה רוצח הוא על רציחתו אתה הורגו ואין אתה הורגו על רציחת שורו." אם כפר יושת עליו -- בית דין מכריחים אותו שירצה את בעל דינו, כמו שאמרו: "יכול אם אמר 20 לו מנה יהא נותו לו מנה ואם אמ מאה מנה יהא נותן מאה מנה נאמר כן יושת עליו ונאמר להלו ישית מה יושת עליו האמור להלו בבית דין אף האמור כן בבית דין." ובקבלה נכלל שעשרים דברים שהתורה לא הזכירתם, אין אנו מענישים את העושה אותם, אלא האלהים יתברך יענש אותו. המבעת את חברו בדבר שהטריף את דעתו, כמו שאמרו: "המבעת את חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים." המבעת בהמת חברו 25 ונשתטתה, כמו שאמרו: "המבעית בהמת חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים," המלעים בהמת חברו מאכל רותח או דבר מר

# 4 b

או צאה או סם המות, כמו שאמרו: "הלעיטה חלתית הרדופני וסם המות
וציאת התרנגולין פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים."
הער פרה אדמה ומה שמזים ממנה לעשות בה אחת המלאכות, והמשקה
את אחת הבהמות מי חטאת, כמו שאמרו: "העושה מלאכה במי חטאת ובאפר חטאת
ז והנותן מי חטאת לפני בהמת חברו פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים." שליח בית דין
שנצטוה להכות מלקות ארבעים והכה מכה אנושה, כמו שאמרו: "שליח בית דין שהכה
ברשות בית דין והזיק פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים." רופא אמן
שרפא ברשות בית דין והזיק, כמו שאמרו: "רופא אומן שרפא ברשות בית דין

והזיק פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים." ממחה באחת החכמות שצוה לחתך עובר מת ממעי אשה כדי שלא תמות בשבילו והזיק לה בינתים, כמו שאמרו: "המחתך את העובר במעי אשה ברשות בית דין והזיק פטור מדיני אדם ודינו מסור לשמים." הפורץ גדר כדי שתרעינה דרך בו בהמות חברו. הכופף קמה או תבואה אחרת של חברו בפני דליקה שחממתה ויבשתה או שרפתה. השוכר עדים להעיר.

15 המכחד עדות הצריכה לחברו והיא לרעתו; כמו שאמרו: "אמ' ר' יהוש' בן לוי
ארבעה רברים העשה אותם פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים ואילו הן הפורץ גדר
בפני בהמת חברו והכופף קמתו של חברו בפני הדליקה והשוכר עדי שקר לחברו
להעיד והיודע עדות לחברי ואינו מעיד לו." השולח את הבערה ביד חרש שוטה
או קטן והזיקה, כמו שאמרו: "השולח את הבעירה ביד חרש שוטה
20 וקטן פטור מדיני אדם וחייב בדיני שמים." מי שנשבר כליו

בררך הרבים ולא אספו, וההולך שם יעצר בשבילו, כמו שאמרו: "נשברה כדו ולא סלקה פטור מדיני אדם וג." המתרשל להעמיד בהמתו שנפלה ולא הקימה, כמו שאמרו: "נפלה גמלו ולא העמידה פטור מדיני אדם וג." הַמְצַנְּה להמית נפש נקיה ונהרגה על ידי זה, כמו שאמרו: "תניא האומר בל לשלוחו צא והרג את הנפש הוא חייב ושולחו פטור שמאי אומ משום חגי

## 5 a

הנביא שולחו חייב שנ ואתו הרגת בחרב בני עמון וג מאי שולחו חייב חייב בידי שמים." ואמר ל שמעון בדבר החיובים, כשהזיקה הבהמה ברשות בעליה וברשות שאינה של בעליה וברשות המשותפת לבעל המזיק ולבעל הנזק, וכיוצא בזה: "ארבעה דברים היה ל שמעון בן אלעזר אומ בנזקין כל מקום שיש רשות לניזק ולא למזיק חייב בכל למזיק ולא לניזק פטור מן הכל לזה ולזה כגון חצר השותפין והבקעה על השן והרגל פטור על נגיחה ועל נגיפה ועל נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מוער משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק וכל מקום שאין רשות לא לזה ולא לזה כגון חצר שאינה של שניהם על השן ועל הרגל משלם נזק שלם ועל נגיהה ועל נגיפה ועל נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מועד משלם נזק שלם

25

חתם משלם חצי נזק ה אלעזר וה שמעון אומ ה טרפון אומ על הכל משלם נזק שלם וחכמ אומ על השן ועל הרגל משלם נזק שלם ועל נגיחה ועל נגיפה ועל נשיכה ועל רביצה ועל בעיטה מוער משלם נזק שלם ותם משלם חצי נזק." ויש בזה דיוקים שהזכירו רבותינו. וההוכחה ששתי המצות הללו אינן חובה עלינו בזמן הזה היא מה שאמרו: "דיני נפשות בעשרים ושלשה הרבע והנרבע בעשרים ושלשה של והרגת את האשה ואת הב ואומ ואת הבהמה תהרגו שור הנסקל בעשרים ושלשה של השור יסקל וגם בעליו יומת כמיתת הבעלים כן מיתת השור." והיכלת לדין כל הדברים הללו נפסקה מבני אדם בארבעים השנים חאחרונות שהבית השני היה קים, כמו שאמרו: "ארבעים שנה קודם חרבן הבית גלתה לה סנדרי וישבה בחנות למאי הילכתא אמ ה יצחק בר אברימי שלא דנו דיני נפשות." ועוד גברא חד ביהודאי דקא דאין כי לא נקוט הרמנא ממלכא איתיה לה שלא אמרי ליה אמאי צערתיה להאיי גברא דבעל חמאר אי הכי בר קטלא הוא אמ להו מיכי חרוב בית המקרש לית לן רשותא למידן דיני נפשות."

אם עדת ישראל חטאו בשגגה ונעלם דבר מעיני הקהל ועשו אחד

# 5 b

הדברים האסורים ואשמו בדבר אשר עשו, חיב הקהל להביא אל אהל מועד
פר לחטאת. וסמכו זקני העדה את ידיהם על ראשו. אחר כך ישחט, והכהן
המשיח יזה מדמו אל פני הפרכת שבע פעמים, ונתן ממנו על קרנות
מזבח הקטרת. והנותר ישפך אל יסוד מזבח העולה. והקטיר על המזבח
5 חלבו וכליותיו והיותרת על כבדו. וכפר להם ונסלח להם. והוציא את כל הפר
אל מחוץ למחנה אל מקום טהור אל שפך הדשן, וישרף שם, כמו שכתוב: "ואם
כל עדת ישראל יש ונע וג ונודעה החטאת וג וסמכו זקני הע וג והביא הכהן וג
וטבל הכהן וג ומן הדם וג ואת כל חלבו וג יעשה לפר וג והוציא את הפר וג."
דבריו "עדת ישראל" ו"עיני העדה" ו"זקני העדה" יכללו הכתה העליונה של השופטים, כמו

הנזית." ועוד: "פר שנא כן קהל ונאמר להלן קהל מה קהל האמור להלן בית דין אף כן בית דין." וענין "ונעלם דבר" חלק מן המצוה ולא מצוה כלה, כמו שאמרו: "ונעלם דבר ולא שתתעלם מצוה כלה." ואמרו: "הורו בית דין לעקר את הגוף אמרו אין נדה בתורה אין שבת בתורה אין עברה זרה בתורה הרי אילו פטורין הורו הבתורה אבל מקצתן ולבטל מקצתן הרי אילו חייבין כאיזצד אמרו יש נדה בתורה אבל המשתחוה מרשות היחיד לרשות הרבים פטור יש עבדה זרה בתורה אבל המשתחוה פטור הרי אילו חייבין שנ ונעלם דבר דבר ולא כל הגוף." "הורו לבטל מקצת ולקיים מקצת הרי אילו חייבין כאיזצד יש דם בתורה אבל אין חייבין אילא להכה הקרב לשמים יש חלב בתורה אבל אין חייבין אילא על חלב הקרב לשמים יש חלב בתורה אבל אין חייבין אילא על פגול שבשלמים הרי אילו חייבין." ואמר "מכל מצות י" להבדילן ממה שאינו מצות י", כמו שאמרו: "מצות י" ולא מצות המלך ולא מצות בית דין." ודבריו "אשר לא תעשינה" ענינם דברים שאם נעשו בזדון, לא בשגנה, היה העושה אותם חיב להכרת מאת י" (רצוני לומר כרת), כמו שאמרו: "אין בשגנה, היה העושה אותם חיב להכרת מאת י" (רצוני לומר כרת), כמו שאמרו: "אין בשנגה, היה העושה אותם חיב להכרת מאת י" (רצוני לומר כרת), כמו שאמרו: "אין החיבין אילא על דבר שזדונו כרת ועל שגנתו חטאת." וזה הוא כגון העושה מלאכה ביום

## 6 a

הכפורים והאכל חמץ בפסח וערל שלא מל וכיוצא בהם, והסמיכה
צריכה להיות בקרבן הזה וגם בקרבן שעירי עבדה זרה, אבל לא בקרבנות
צבור אחרים, כמו שאמרו: "וכל קרבנות ציבור אין בהן סמיכה חוץ מפר הבא על כל
המצות ושעירי עבדה זרה," ועוד: "אמ ראבינא גמירי שתי סמיכות בצבור."

זעריכה להיות בשתי ידי הסומך, כמו שאמרו: "סמיכה ידו על הראש ובשתי ידיו."
ושלשה מראשי העדה צריכים לעשות זאת, כמו שאמרו: "עדה המיוחדים
שבעדה. וסמכו זקני הרי שנים ואין בית שקול הרי שלשה." ופני הזובח צריכים להיות
מועדות בשעת השחיטה כלפי מזרח, כמו שאמרו: "כהן גדול היה עומד במזרח ופניו כלפי
מערב." והפר ישחט כלפי המזבח הצפוני, כמו שאמרו: "לפי יי בצפון."

# המצוה הרביעית ממנו.

אם נשיא יחטא ועשה בשגנה אחר הדברים האסורים ואשם, ואחר כך הודע אליו

חטאתו, חיב להביא את קרבנו שעיר עזים תמים. וסמך ידיו על ראשו,

ושחטו במקום אשר ישחט את העולה. ולקח הכהן מדמו באצבעו ונתנו

בל קרנות מזבח העולה. והנותר ממנו ישפך אל יסודו, והקטיר את

כל חלבו כחלב זבח השלמים. וכפר עליו הכהן מחטאתו

ונסלח לו, כמו שכתוב: "אשר נשיא יחט וג או הודע אליו וג וסמך ידו וג ולקח הכהן וג ואת

כל חלבו וג." וכונת המלה נשיא היא מלך, כמו שאמרו: "איזה הוא נשיא זה

המלך שנ ועשה אחת מכל מצות יי אלהיו, ולהלן הוא אומ למען ילמד

בס ליראה את יי אלהיו מה אלהיו האמור להלן נשיא שאין על גביו אילא יי אלהיו

אף אלהיו האמור כן נשיא שאין על גביו אילא יי אלהיו." וכונת או הודע אליו

חטאתו — שידע הוא בעצמו בחטאתו, כמו שאמרו: "הודע אליו ולא שיודיעוהו

אחרים מנין אפילו אמרו לו שנים תלמ לומ הודע אליו ולא אשר יאמרו לו אחרים."

והקרבן הזה חובה עליו בהיותו מלך, ולא קודם לכן, כמו שאמרו: "נשיא יחטא

בס כשיחטא והוא נשיא ולא כשיחטא והוא הדיוט." ואם היה חיב להביא קרבן

#### 6 b

כזה בהיותו מלך, ואחר כך הורידוהו ממלכותו קודם שהקריבהו, צריך להביאו
אחר כך, כמו שאמרו: "כהן משיח שחטא ואחר כך עבר ממשיחותו וכן הנשיא
שחטא ואחר כך עבר מגדולתו משיח מביא פר ונשיא מביא שעיר."
אבל אם חטא את החטא הנזכר למעלה אחר שפסקה מלכותו, חיב להביא
5 קרבן כהדיוט, כמו שאמרו: "כהן משיח שעבר ממשיחותו ואחר כך
חטא וכן הנשיא שעבר מגדולתו ואחר כך חטא כהן משיח מביא פר
והנשיא כהדיוט." המצוה החמשית ממנו. אם אחד מעם הארץ
יחטא בשגגה ועשה אחד הדברים האסורים, ואחר כך הודע אליו חטאתו,
חיב להביא את קרבנו נקבה מן העוים או מן הכבשים לחטאת. וסמך ידיו על
סובת העולה, והנותר ישפך אל יסודו, ויוסר חלבה כאשר הוסר

חלב קרבן השלמים, והקטיר עליו. וכפר עליו הכהן ונסלח
לו, כמו שכתוב: "ואם נפש אחת תחטא בשגגה מעם הארץ וג או הודע אליו חטאתו
וג וסמך את ידו וג ולקח הכהן מדמה וג ואת כל חלבה וג ואם כבש וג וסמך את ידו וג
ז וסמך את ידו וג ולקח הכהן מדמה וג ואת כל חלבו וג." הקרבן הזה חובה גם על תלמיד חכם
שעשה בהוראת עצמו, לא בהוראת בית דין; אבל העושה בהוראת בית דין,
אין הבדל אם היה תלמיד חכם או לא, חובת הקרבן מסתלקת ממנו, כמו שאמרו: "תולה
בעצמו חיב תולה בבית דין פטור כאיזצד הורו בית דין וידע אחד
מהם שטעו או תלמיד ראוי להוראה כשמעון בן עזי וכשמעון בן
בעצמו חייב תולה בבית דין פטור." ועוד: "הורו בית דין לעבור על
אחת מכל מצות האמורות בתורה והלך היחיד ועשה שוגג על פיהם
בין שעשו ועשה עמהם ובין שעשו ועשה אחריהם ובין שלא עשו ועשה

## 7 a

הרי זה פטור מפני שתלה בבית דין." ובדבריו מעם הארץ יחד את המלך והכהן
ולא כללם ב"נפש" שנאמר בה" ואם נפש אחת תחטא," והוציאם מן
הדין הזה, כמו שאמרו: "מעם הארץ פרט לנשיא." בדבריו "בעשותה אחת" רוצה
לומר כל המעשה כלו שחיבים עליה קרבן, לא מקצתו. ואם עזרו אנשים רבים
5 איש לרעהו ועשו בשגנה את כל המעשה שהעושה אותו חיב קרבן, אין כל
אחד מהב, ולא כלם יחדו, חיבים להביא קרבן, כמו שאמרו: "תניא המוציא ככר
לרשות הרבים חייב הוציאוהו שנים ה' מאיר מחייב ה' יהודה אומ אם לא
יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים מורין ה' שמעון אומ
אף על פי שלא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים פטורין מנא הני מילי
אחזין במלגז ולוגזין בכרכר ושובטין בקולמום וכותבין בקנה והוציאוהו
לרשות הרבים יכול יהו חייבין תלמ לומ בעשתה בענול של דבלה והוציאוהו
לרשות הרבים בקורה והוציאוהו לרשות הרבים ה' יהודה אומ אם
לא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים פטורין ה' שמעון אומ
לא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים פטורין ה' שמעון אומ

בעשתה יחיד שעשה חייב שנים שעשו פטורין." ודבריו במצוה הזאת "מצות יי" וגם "או הודע אליו" שוים בחובתם לדבריו "מצות יי" וגם "או הודע אליו" שנאמרו בבאור שתי המצות הקודמות למצוה החמשית הזאת.

המצוה הששית ממנו. מי שחטא ועשה דבר אשר לא מי עשה ולא ידע שאשם חיב להביא איל תמים מן הצאן
לקרבן אשם אל הכהן. וכפר עליו על שגנתו ונסלח לו, כמו שכתוב: "ואם נפש כי תחטא ועש וג והביא איל תמים מ וג אשם הוא וג." בקבלה נכלל שהחטא הזה והשגה קרו לאיש שהיו לפניו שני מיני מאכל,

אחר מהם אסור והשני מותר, ואכל מאחד מהם ולא ידע מאיזה מהם

## 7 b

אכל: או שהיו אשתו ואחותו אצלו, ובא על אחת מהן ולא ידע על איזן מהן בא; או עשה מלאכה ולא ידע אם עשה אותה בזמן התר או בזמן אסור, כמו שאמרו: "חלב ושמן לפניו אכל את אחד מהן ואין ידוע איזה מהן אכל אשתו ואחותו עמו בבית שנג באחת מהן ואין ידוע באיןה מהן שנג שבת ויום טוב עשה 5 מלאכה באחת מהן ואין ידוע באיזה מהן עשה מביא אשם תלוי." ואם אכל בשגגה דבר שהאוכל אותו בזרון חיב כרת צריך להביא, כשהברר לו מעשהו, קרבן חטאת ועל ספקו קרבן אשם תלוי, כמו שאמרו: "דבר שחייבין על זדונו כרת ועל שננתו חטאת ספקו אשם תלוי. ר עקיבא אומ האוכל חלב מביא חטאת בסלע ספק אכל ספק לא אכל מביא אשם תלוי בשני סלעים. חתיכה של חלב 10 וחתיכה של בשר נותר אכל את אחת מהן ואינו יודע איזו מהן אכל מביא חטאת ואשם תלוי." ואם אחרי שהביא את הקרבן הברך לו שחטא או שנודע לו שלא חטא צריכים לאחר את שחיטת הבהמה שהוכנה לקרבן כדי שיפל בה מום בעת שתרעה, ותמכר בשביל זה ויקנו בדמיה בהמה אחרת להקריבה קרבן נדבה, כמו שאמרו: "המביא אשם תלוי ואחר כך נודע לו שחטא או נודע לו ירעה אומ ירעה מאר וחכם אומ ירעה בעדר דברי ה מאיר וחכם אומ ירעה נג המצוה השביעית ממנו. עד שיסתאב וימכר ויפלו דמיו לנדבה." אם עדה תשגה בעבדה זרה חיבים להביא אל הכהן

פר לעולה ומנחתו ונסכו כמשפט, ושעיר עזים לחטאת.

וכפר להם ונסלח להם, כמו שכתוב: "וכי תשגו ולא תעשו וג את כל אשר צוה יי וג והיה

מעיני העד וג וכפר הכהן וג ונסלח לכל ערת וג." כבר הזכרגו בבאור

"ואם כל ערת יש וג" שהכתוב מדבר בסנהדרין, וגם המצוה הזאת מדברת

בהם, כמו שאמרו: "נאמר כן ערה ונאמר להלן עדה מה עדה האמורה להלן כלם

ראויין להוראה אף עדה האמורה כן עד שיהיו כלם ראויין להוראה." והשגגה

הזאת בעבדה זרה היא, ההוכחה על זה היא דבריהם: "אתה אולי בעבדה זרה הכתוב

## 8 a

מדבר או אינו אילא באחת מכל המצות שבתורה תלמ לומ והיה אם מעיני הערה נע וג ייחד הכתוב מצוה זו ואמרה בפני עצמה ואיזו זו עברה זרה "המצוה השמינית ממנו. אם נפש תחטא בשגגה בעבדה זרה חיבת להקריב עז בת שנתה לחטאת.

5 וכפר עליה הכהן ונסלה לה, כמו שכתוב: "ואם נפש אחת תחטא בשגגה וג וכפר הכהן על הנפש הש." וההוכחה שהמשגה הזה של השוגג היה בעבדה זרה היא דבריהם: "ואם נפש אחת תחטא בש עבדה זרה היתה בכלל כל המצות שהיחיד מביא עליה כשבה או שעירה נשיא שעיר משיח ובית דין מביאין פר הרי הכתוב מוציאה מכללה להחמיר עליה ולדין בקבעה שיהו היחיד נשיא ומשיח מביאין עליה ען בת שנתה לחטאת לכך נאמרה

פרשה זו." המצוה התשיעית.

אם איש גנב ואין ירו משגת להשיב את הגנבה והכפל או שוים לבעליה, מְצָנָּה הוא להמכר כדי שישלם לנגנב, כמו שכתוב: "שלם ישלם ואם אין לו וג." כבר בארנו את המצוה הזאת באור מספיק בתוך באורנו "כי תקנה

15 עבד עב" בראשית הספר השני, ואין לנו צרך להזכיר דבר כאן. נשלמו באורי תשע המצות שהנן מצות עשה מן אחת עשרה המצות שנזכרו למעלה בחלק הזה. החלק השני ממנו הכולל שתי מצות לא תעשה. הראשונה והשניה מכול. מי שנצטוה להביא עשירית האיפה, שנזכרה בפרשת "ונפש כי תחטא ושמו וג."

נאסר לצקת עליה שמן ולשים עליה לבונה, כמו שכתוב: "לא ישים עליה שמן

20 ולא יתן עליה לבנה." בקבלה נכלל שאף על פי שאסור לו לכהן לצקת

על הקרבן הזה שמן ולבונה קודם שהקריבהו, מותר לו לשים שמן עליו

אחרי שהקריב ממנו מה שצריך להקריבו. ואם שם עליו לבונה קודם

שהקריבהו, מותר לו להקריב את הצריך הקרבה, אחרי שלקט את הלבונה, כמו שאמרו:

"יכול אם נתן לבונה פסל תל לומ כי חטאת ה מפני מכשיר לבונה מפני שהוא

#### 8 b

יכול ללקטה ופוסל בשמן שאין יכול ללקטו." ואמרו בשמן גם כן: "עליה אין נותן נותן הוא על שיריה." נשלם באורנו של החלק הרביעי הכולל אחת עשרה מצות שנזכרו למעלה.

הספר הרביעי מן המצות שחבר ראש כלה חפץ בן יצליח ברבר הקרבנות

הקרבים לנדבה, ובדבר האסור שחל על מי שאינו מזרע אהרן להקריב קרבנות על המובח,

ובדבר נדרי כסף וערכי הנפשות וכיוצא בזה; כולל שלשים ושש מצות הנחלקות לשלשה חלקים.

הראשון מהם כולל שמנה עשרה מצות בדבר הקרבנות המובאים מן הבהמות ואין חובה לעשותן בזמן הזה; והן נחלקות לשני חלקים: הראשון מהם כולל עשר מצות

עשה, והשני כולל שמנה מצות לא תעשה. החלק השני כולל שבע מצות ברבר הקרבנות ב המובאים מן הדגן וכיוצא בזה, ואין חובה לעשותן בזמן הזה; והן נחלקות לשני חלקים: הראשון מהם כולל חמש מצות עשה והשני כולל שתי מצות לא תעשה.

החלק השלישי כולל אחת עשרה מצות בדבר הנכסים, וערכי הנפשות, וכיוצא בזה,
והן נחלקות לשני חלקים: הראשון מהם כולל שמנה מצות, חמש מהן מצות עשה ושלש
מצות לא תעשה, שאין חובה לעשותן בזמן הזה; והשני כולל שלש מצות עשה שחובה
ז לעשותן בכל זמן ומקום. וכלן שלשים ושש מצות. באור החלק הראשון.

המצוה הראשונה מן עשר המצות שהנן מצות עשה. המתנוב להקריב עולה מן הבקר מָצְוָּה להביא זכר תמים שאין בו מום אל אהל מועד. אחר כך יסמך ידיו על ראשו לכפר עליו. אחרי־כן ישָחט ודמו
יזרק סביב על המזבח אשר אצל פתח אהל מוער. אחר כך יפשט וינתח לנתחיו,

20 וישרף באש על המזבח אחרי שרחצו את קרבו וכרעיו במים, כמו שכתוב: "אם

עלה קרבנו מן הבק וג וסמך את יד וג והפשיט וג ונתנו וג וערכו וג

וקרבו וכרעיו וג." דבריו "אל פתח וג" מכונים שצריך להיות שם בעת שמקריבים

את קרבנו בין שרצה ובין שמאן, כמו שאמרו: "יקריב אותו מלמד שכופין אותו יכול על כרהו

תלמ לומ לרצונו

#### 9 a

הא כאיזצד כופין אתו עד שיאמר רוצה אני." וענין דבריו "וסמך ידו על ראש הפ וג" במקום המיחד, לא זולתו, כמו שאמרו: "במקום שסומכין שוחטין." וכונת דבריו "ונרצה לו" כפרה על עברת מצות עשה שלא הזכיר לנו הכתוב ענש העובר עליה, כגון "ועשית מעקה," "ועשו להם ציצית," וכיוצא בהן; 5 וכפרה על עברת מצות לא תעשה שאפשר לתקנה, ותקנה, כגון "לא תקח האם על הבנים וג שלח תשלח וג," "ולא תותירו ממ עד ב," וכיוצא בהן, כמו שאמרו בזה: "מלמד שהמקום נרצה לו על מה המקום נרצה לו אם תאמר על דברים שחיבין עליהן מיתת בית דין מיתה בידי שמים כרת בידי שמים מלקות ארבעים חטאות ואשמות הרי ענשן אמור על מה המקום מרצה מלח מצות לא תעשה שיש בהם קום עשה." והכפרה תשלם אחרי שהתודה והסיר ידיו, כמו שאמרו בזה וגם בדבר הסמיכה: "כאיזצד סומך של זבח שומד בצפון ופניו במערב וסומך במערב ופניו במערב ומניח שתי ידיו בין שתי קרניו

ולא היה מניח ידיו על גבי החזה ולא היה מניח ידיו זו על זו ולא היה דבר חוצץ בין ידים לקרנות ומתודה עליו עון עבירה על חטאת עון חטאת על אשט בין ידים לקרנות ומתודה עליו עון עבירה שאין להם ודוי דברי ר' יוסי הגלילי אומ לו ר' עקיבה על מה עולה מכפרת דברים שיש בהן ענש אמור לא תעשה שלהן אמורה על מה עולה מכפרת על מצות עשה ועל מצות לא תעשה שיש בהן קום עשה." ומלת "ושחט" סתומה: התיר לכהן וגם לזר לשחט, כמו שאמרו: "שחיטה בכל כשרה בנשים ובזרים ובעבדים

20 ובטמאים ואפילו בקדשי קדשים ובלבד שלא יהיו הטמאים נוגעין
בבשר." אבל דבריו "והקריבו בני אהרן הכהנים א ה" כונתם שהעבודה הזאת מיחדת
לכהנים, לא לזרים, כמו שאמרו: "מקבלה ואילך מצות כהנה, אבל שחיטה כשרה בכל
אדם." וכונת המלה "סביב" שיזה את הדם על קרן המזבח אשר במערב ודרום, וגם
על הקרן אשר בצפון ומזרח, כמו שאמרו: "שתי מתנות שהן ארבע." ועוד:

# 9 b

"יכול יקיפנו כחוט תלמ לומ וזרקו הא כאיוצד הפסיק ארבע מתנות סביב."

ודבריו "ונתח אותו לנתחיו" ענינם אברים מיחדים, והם הראש והידים והדפנים והצואר והרגלים והחזה והגב והקרב והירכים, כמו שאמרו: "חותך את הראש ונותנו למי שזכה בו חותך את הכרעים וג חותך את הידים עלה לרגל הימנית למי שזכה וג נטל את הקרבים וג נטל את החזה וג עלה לדופן הימנית וג בא לו לגרה וג בא לו לדופן השמאלית וג בא לו לעוקץ וג נטל רגל השמאלית וג." וערכו על האש—כל עצים שיהיו, חוץ מעצי זית וגפן, כמו שאמרו: "כל העצים כשרים חוץ משל זית ושל גפן אבל באלו רגילים במרכוות של תאנה ושל אגוז ושל עץ שמן."

במצוה להביא זכר תמים אשר אין בו מום. אחר כך ישחט על ירך המזבח צפונה לפני יי. וזרקו בני אהרן הכהנים את דמו על המזבה סביב. אחר כך ינתח לנתחיו וישרף אחרי שרחצו את קרבו וכרעיו, כמו שכתוב: "ואם מן הצאן קלי וג ושחט וג ונתה אתו וג והקרב והכרעים וג." וענין "ונתח" אברים מיחדים, כמו שאמרנו למעלה בבאורנו במצוה שלפני המצוה הזאת. אחר כך יעלו אותם כמו שאמרנו למעלה בבאורנו במצוה שלפני המצוה הזאת. אחר כך יעלו אותם כמו

המצוה השלישית ממנו. המתנדב להקריב עולה מן העוף מצוה להביא מן התורים או בני היונה. והכהן יקריב אותו על המזבח. אחר כך ימלק את ראשו ויקטירו על המזבח וימצה דמו על קיר המזבח אחרי שהסיר המראה והנוצה. וישליך אותו אצל המזבח קדמה אל מקום הרשן.

20 אחר כך ישסע כנפיו ולא יבדילן, ויקטירו על המזבח, כמו שכתוב: "ואם מן העוף על ק וג והקריבו הכהן וג והסיר את מ וג ושסע אתו בכ וג." למדנו מדבריו "והקריב מן התורים או מן בני היונה א ק " שהגדולות שבתורים ראויות לקרבן משיגמר

מראיהן להצהיב; אבל בני היונה כאשר יתחיל מראיהם להצהיב לא יכשרו לקרבן, כמו שאמרו: "מן התורים ולא כל התורים מן בני היונה ולא כל בני היונה פרט

#### 10 a

לתחלת הציהוב שבזה ושבזה אימתי תורין כשרין משיצהיבו אימתי בני יונה פסולין כשיצהיבו." וכונת "ומלק את ראשו" שיחתך את גידי הגרגרת והערף, וגם הקנה והושט. כל זה בצפרנו. וצריך להבדיל את הראש מן הגוף. כמו שאמרו: "מולק בצפרן ואינו מבדילו כשם ששחיטתה אחד או רוב אחד כך 5 מליקתה אחד או רוב אחד וכשם שמולק בחטאת העוף כך הוא מולק בעולת העוף אילא שבעולת העוף היה מבדיל." אמרו: "ווו מעבורות קשות שבמקרש." והתוספתא אומרת: "כאיזצד מולקין חטאת העוף נותן שני גפיה בין שני אצבעותיו שתי רגליה בין שתי אצבעותיו והיה מותח צוארה על גבי אצבעותיו והיה מולק בצפורן ממול ערפה ואינו 10 מבדיל והזה מדמה על קיר המזבח וכשם ששחיטתה אחר או רוב אחר כך מליקתה אחד או רוב אחד." המצוה הרביעית ממנו. מְצַוְּים אנו להביא עולותינו וזבחינו ומעשרותינו ותרומותינו ונדרינו ונדבותינו ובכורות בקרנו וצאננו אל המקום המיחד, כמו שכתוב: "לשכנו תדרשו ובאת שמה והבאתם שמה ע וג." במלה "מעשרותיכם" יתכון למעשר בהמה ורגן, במן שאמרו: "בשני מעשרות הכתוב מדבר אחד מעשר בהמה ואחר מעשר בז המצוה החמשית ממנו. בעל קרבן השלמים מצוה להביא ביריו את החלב ואת החזה להניף אותם לפני יי. אחר כך יקטר החלב על המזבח, כמו שכתוב: "ידיו תביאנה את אש וג והקטיר הכהן וג." ובקבלה נכלל שהכהן היה מניח ירו תחת יד בעל הקרבן בשעת התנופה, 20 כמו שאמרו: "כהן מניח ידו תחת יד הבעלים." והתנופה צריכה להיות כלפי צדים שונים, בשביל הטעמים שהזכירו חכמינו, כמו שאמרו: "מוליך מביא מעלה מוריד." ואמרו: "אמֹ ל חייה בר אבא אמֹ ל יוחנן מוליך ומביא למי שהרוחות שלו מעלה ומוריר למי שהשמים והארץ שלו במערבא מתני הכי אמ

ה חמא בר עוקבא אמ ה יוסי בר חנינה מוליך ומביא כדי לעצור רוחות

## 10 b

רעות מעלה ומוריד כדי לעצור טללים רעים."

המצוה הששית ממנו.
מצוים אנו לקחת מן הצאן ומן הכבשים הקרבים שלמים את חלבם, ואת החלב המכסה
את הקרב, ויתר החלב אשר על הקרב, והכליות והחלב אשר עליהן ועל הכסלים
והיותרת על הכבר, ולהקטיר אותם על המזבח, כמו שכתוב: "והקריב מזבח השלמ וג
ואת שתי הכליות וג והקטירו הכהן המז וג." אם שוחט קרבן שלמים חשב
שאיננו שלמים אלא בכור ומעשר, פוסלת מחשבתו זו את הקרבן; ואם
חשב, בעת שחטו בכור ומעשר, שהנו שלמים, אין מחשבתו פוסלת את
הקרבן, כמו שאמרו: "הבכור והמעשר ששחטן לשום שלמים כשרין
ושלמים ששחטן לשום וכו'." ואם בעל הקרבן שנה ולא סמך ידיו עליו

המצוה השביעית ממנן. מצוים אנו להקריב עם הכבשים והאילים והפרים, שהנם עולות ונדרים ונדבות, וכיוצא בהם, סלת ויין ושמן; לכל כבש עשרון, שהנו תשב דרכמונים, ויין רביעית ההין, שהנו ש דרכמונים, ושמן כמו יין; ולאיל שני עשרונים סלת ושלישית ההין יין ושמן כמו יין; ועשיתם כמו יין; ולאיל שני עשרונים סלת וחצי ההין יין ושמן כמו יין, כמו שכתוב: "ועשיתם אשה ליי עלה או זבח וג והקריב המקריב קר וג ויין לנסך רביעית ה וג או לאיל תעשה מ וג ויין לנסך של וג וכי תעשה בן בק ע וג והקריב על בן הבק וג ויין תקריב לנסך חצי ההין וג." והנסכים אינם חובה לכל מה שהזכרנו אלא לקצתם. ואמרו רבותינו: "שומע אני כל הקרב לאשים יטען נסכים תלמ לומ עולה אין לי אילא עולה מנין לרבות את השלמים תלמ לומ זבח משמע מביא את אילו ומביא את בנדר ובנדבה משמע מוציא את אילו ומביא את עולת חובה הבאה ברגלים כשהוא אומ או במועריכם להביא את עולת חובה הבאה ברגלים משמע מביא את עולת חובה הבאה ברגלים משמע מביא את עולת חובה הבאה ברגלים משמע מביא את עולת חובה הבאה ברגלים רגלים ולמ וכי תעשה בן בקר עלה או זבח בן בקר היה בכלל יצא

#### II a

מוצא מן הכלל ולימד על הכלל מה בן הבקר שהוא בא בנדר ובנדבה וטעון נסכים כך כל הבא בנדר ונדבה טעון נסכים יצאו חטאת ואשם שאינם באים בנדר ונדבה שלא יטענו נסכים." המצוה השמינית ממנו. אם הבקר והצאן שהתנדב היו בעלי ברכים שמוטות, או שהיו קלוטים, מצוה הוא להקריבת לנדבה לא לודר במו שבתוב: "ושור ושה שרוע ונ." ובונת

סצוה הוא להקריבם לנדבה, לא לנדר, כמו שכתוב: "ושור ושה שרוע וג." וכונת המלה "שרוע" מי שברכו שמוטה, ויגרר את אחת מרגליו בשביל זה. וקלוט הוא מי שנתכוצו שריריו וגבהה בשביל זה אחת מרגליו, כמו שאמרו: "השחול והכסול איזהו שחול שנשמטה ירכו כסול שאחת מירכותיו גבוהה." או רגלו כרגל הסוס או החמור, כמו שאמרו: "שרוע שנשמטה ירכו וקלוט פרסות רגליו והתלמוד אומ בבארו זה: "קלוטות

אמ רב פפא לא תימ דענילן ולא סדיקן אילא כיון דענילין אף על גב דסדיקן." וכונת דבריו "נדבה תעשה א'" שימכרנה ויוציא דמיה לבדק הבית, כמו שאמרו: "נדבה תעשה אתו אתו אתה עשה נדבה לבדק הבית ואין אתה עושה

תמימים לבדק הבית מיכן אמרו המקדיש תמימים לבדק הבית עובר

בעשה." המצוה התשיעית ממנו. אם היה הקרבן נדבה או נדר מְצַנְּה הוא לאכל אותו ביום הקרבו ולמחרתו, כמו שכתוב: "ואם נדר או נדבה וג." כיון שאמר "ביום הקריבו את זבחו יאכל וממ" ולא אמר "עד בקר," כמו שאמר בקרבן תודה, מותר לאכל אותו במשך היום הראשון לשחימתו ובליל מחרת, ובבקר שאחר כך, ולא בלילה שאחר הבקר ההוא, כמו

20 שאמרו: "יכול יאכל לאור שלישי ודין הוא זבחים נאכל ליום אחד זבחים נאכל לשני ימים מה זבחים הנאכלין לשני ימים יהא לילו ימים מה זבחים הנאכלין לשני ימים יהא לילו אחריו תלמ לומ עד יום עד יום הוא נאכל אינו נאכל לאור

שלישי." המצוה העשירית ממנו. המקריב קרבן תודה ליי מצוה להוסיף עליו חלות מצות בלולות בשמן ורקיקי מצות משוחות בשמן וחלות מרבכות מסלת בלולות בשמן וחלות

## II b

לחם חמץ, כמו שכתוב: "אם על תודה יקר וג על חלות לחם חמץ יק וג." משקל לחם החמץ עשרה עשרונים ויתר המינים, שהנם חלות מצות

ורקיקי מצות וג וסלת מרבכת וג, עשרה עשרונים, כמו שאמרו: "על חלות לחם חמץ כנגד חמץ הביא מצה מה חמץ עשרה עשרונות אף מצות עשרה

. עשרונות." והחלות והרקיקים — עשרה עשרה מכל אחד מהם.

וכלם כאחד ארבעים. והראיה לזה מה שנאמר: "והקריב ממנו אחד מכל קרבן וג"; משום שקרא לדבר הנזכר תרומה, הברר שהנו חלק אחד מעשרה. והנשאר יאכלוהו בעליו, כמו שאמרו: "תרומה ליי איני יודע כמה הריני דן נאמר כן תרומה ליי ונא תרומה בתרומת המעשר מה תרומת המעשר אחד מעשרה אף זו אחד

ם מעשרה." ואמרו: "לא יהו כלם אילא קרבן אחד תלמ לומ והקריב על זבח התודה ואומ והקריב ממנו אחד מכל קרבן תרומה ליי נמצא לחמה של תודה ארבעים חלות נוטל מהן ארבע ונותן לכהן שנא לכהן הזורק את דם השלמים לו יהיה והשאר נאכל לבעלים." ומדת השמן חצי לוג שהנו חמשים דרכמונים, כמו שאמרו: "חצי לג שמן לתודה ורביעית יין לנזיר ויאֹ

שהנו חמשים דרכמונים, כמו שאמרו: "חצי לג שמן לתורה ורביעית יין לנזיר ויא 15 יום שבין גדה לגדה הלכה למשה מסיני." נשלם באורנו של עשר המצות שנוכרו למעלה. שמנה המצות שהנן מצות לא תעשה.

המצוה הראשונה ממנו. אסור לזובח קרבן תודה

ליי יתברך להותיר מן הבשר עד מחרת הבקר של מחרת יום שחיטתו,
אבל יאכלנו ביום הקריבו אותו ובליל מחרתו, כמו שכתוב: "ובשר זבח תודת שלמיו
20 ונ." וכונת פשוטו של "לא יניח ממנו עד בקר"—המשמרת האחרונה של הלילה; אבל בקבלה
נכלל שאסור לו להפליג באכילתו אחר חצות, כמו שאמרו: "אוכל הוא
כל הלילה אם כן למה אמרו חכמ עד חצות כדי להרחיק את האדם מן
העבירה." המצוה השניה ממנו. אסור לנדב

לקרבן בהמה שהנה עורת או שבורה או חרוצה או בעלת יבלת או

### 12 a

גרב או ילפת, כמו שכתוב: "עורת או שבור או חרוץ או יבלת או גרב או ילפת לא תל א ליי." במלה "עורת" נכללו סומאה בשתי עיניה וסומאה באחת מעיניה, כמו שאמרו: "ביו

הסומא בשתי עיניו ובין הסומא באחת מעיניו." וב"שבור" נכללו שבר יד ורגל וזנב,
כמו שאמרו: "שבור מה תלמ לומ לפי שנאמר שבר יד או שבר רגל אין לי אילא שנשברה

5 ידו או רגלו מנין לרבות שבר הזנב תלמ לומ או שבר." וכונת "חרוץ"
ריס עין שנקב שנפנם ונסדק, כמו שאמרו: "חריץ של עין שנקב
או שנפגם אי שנסדק." וענין "יבלת" מי שיש לו שתי יבלות כאלו שבצואר
גדי, כמו שאמרו: "זה בעל היבלת." וענין "גרב" גרב לח, כמו שאמרו: "גרב זה
החרס." ו"ילפת" זו חזזית, ונראה שהוא גרב יבש, כמו שאמרו: "ילפת זו חזזית
לקרבן פוסלים הם מותן, כמו שאמרו: "הא יבלת דלא כתיבא באדם דק ותבלול
דלא כתיבא בבהמה מילף ילפי מהדדי דתניא באדם לא נאמר יבלת בבהמה
לא נאמר דק ותבלול מנין ליתן את האמור בזה לזה ואת האמור בזה לזה
תלמ לומ גרב גרב ילפת ילפת לנזרה שוה." ונברר כל מה שבארנו למעלה

במצוה הזאת ועוד ענינים אחרים במקומו, בספר השלשים וששה של המצות. המצוה השלישית והרביעית ממנו. אסור להקריב בהמה

מעוכה וכתותה ונתוקה וכרותה, ולעשות דבר כזה בארצנו, כמו שכתוב: "ומעוך וכתות ול וג." ענין "מעוך" בהמה שנתמעכה ונחלשה ביצתה ויצא הלבן ממנה. וכונת "כתות" מי שהודקו ביציו או ששמו עליהן סם ונמעכו ונחלשו.

20 ו"נתוק" — שנכרת גידו משרשו, ו"כרות" — שנכרת מקצת גידו ממנו,
כמו שאמרו: "ומעוך וכתות ונתוק וכרות כלן בביצים דברי ר' יהודה ר' יוסי אומ
מעוך וכתות בביצים ונתוק וכרות בגיד." ונשלים את באור הענין הזה
והדומה לו בספר העשירי. ואסור לעשות כדבר הזה לאדם ולבעלי חיים אחרים, כמו
שאמרו: "אין לי אילא בהמה חיה ועוף מנין תלמ לומ בארצכם." והתוספתא אומרת:
"המסרס

#### 12 b

את האדם ואת הבהמה ואת החיה ואת העופות בין גדולים ובין קטנים בין זכרים ובין נקבות הרי זה חיב ר יהודה אומ המסרס את הזכרים חייב את הנקבות פטור." ובמלה "ובארצכם" נכללת גם ארץ סוריא וכיוצא בה; ודגמתו "שפטים ושטרים תתן לך בכל שעריך וג." "לא תעשק שכיר עני ואביון מ' וג." זוהדומה להם, כמו שאמרו: "אין לי אילא בארץ בחוצה לארץ מנין תלמ לומ לא תעשו כל מקום שאתם מנין אף באדם תלמ לומ ובכם דברי בן חכינאי."

# המצוה החמשית והששית ממנו. אסור לנו להביא

קרבן מאתנן זונה ומחיר כלב, כמו שכתוב: "לא תביא אתנן זונה ומח כל וג."
ואמרו רבותינו: "איזה הוא אתנן האומר לזונה הא לך זה בשכרך הרי זה אתנן
ואפילו מאה כלם אסורים." ואמרו: "אין לי אילא אתנן זונה אתנן כל העריות
מנין תלמ לומ לא תביא אתנן זונה מכל מקום." ואופן האתנן הוא גם כן
בהמה שימסר אדם לחברו שיש לו שפחה בשכר שתלין אצלו והוא יקבל אותה מידו,
כמו שאמרו: "האומר לחברו הא לך טלה זה ותלין שפחתך אצל עבדי רבי אומ אינו
אתנן וחכמ אומ אתנן." ומחיר כלב כונתו בהמה שנתקבלה תחת כלב.

15 ושני שותפין שחלקו טלאים שלהם וכלב לשני חלקים שוים במספרם, תאסר המנה שלא עלה הכלב בכללה, כמו שאמרו: "איזה הוא מחיר כלב האומר לחברו הא לך טלה זה תחת כלב זה וכן שותפין שחלקו אחד נוטל עשרה ואחד נוטל תשעה וכלב שכנגד כלב אסורין ושעם כלב מותרין." ומי שעשה הפך המצוה הזאת, והביא

20 ליי יתברך אתנן כלב ומחיר זונה, מותר לו, כמו שאמרו: "תנו רבנן אתנן כלב ומחיר זונה שניהם מותרין שנ שנים ולא ארבעה." וולדות האתנן וולדות מחיר כלב מותרות לקרבן, כמו שאמרו: "ולדותיהן מותרין שנ גם שניהם ולא ולדותיהן." ואמרו בבאור בית יי אלהיך לכל נדר: "להוציא פרת חטאת שאינה באה לבית לכל נדר להביא את העוף שהיה

# 13 a

עוף שאין המום פוסל בו אינו דין שלא יהא אתנן ומחיר כלב חלין עליהן תלמ לומ לכל נדר להביא את העוף." המצוה השביעית ממנו.
אסור להחליף ולהמיר בהמה שהוכנה להקרב בבהמה אחרת. ואם נעשה הדבר הזה תהיינה שתיהן ליי, כמו שכתוב: "לא יחליפנו ולא ימי את ונ." אם החליף את הולד של הנדר 5 לא תהיה תמורתו קדש, כמו שאמרו:

"הקדש עושה תמורה ולא הולד ולא תמורה עושין תמורה," "טוב ברע"—
אף על פי שהחליף בעל מום בתמים, כמו שאמרו: "תמימין בבעלי מומין ובעלי
מומין בתמימין." "ואם המר ימר"—שָׁנָה הכתוב לרבות גם את האשה והיורש, כמו
שאמרו: "ואם המר ימר לרבות את האשה ואם המר ימר לרבות את היורש."

10 וענין "בהמה בבהמה" שלא יחליף בהמה אחת במאה בהמות, או מאה בהמות
בבהמה אחת בין שהרבה ובין שהפחית, כמו שאמרו: "אחת במאה ומאה באחת,"
משום שהעברי קורא לבעלי חיים בהמיים הרבה בהמה, ולאחד גם כן בהמה, כמו שאמרו:
"ד שמעון אומ בהמה בבהמה לא בהמה בבהמות אמרו לו בהמה אחת קרואה בהמה
ובהמות רבות קרואות בהמה." וענין "יהיה קדש" בכל האופנים,

יר שמעון אומ בהמה בבהמה לא בהמה בבהמות אמרו לו בהמה אחת קרואה בהמה ובהמות רבות קרואות בהמה." וענין "יהיה קדש" בכל האופנים,

בין מזיר ובין שונג, כמו שאמרו: "יהיה קדש לעשות שונג כמזיד." המצוה השמינית ממנו. אסור לנו לאכל בחוץ למקום המיחד את מעשר הדגן והתירוש והיצהר ובכורות הצאן והבקר והנדרים והנדבות והתרומות, כמו שכתוב: "לא תוכל לאכל בשעריך וג." את המעשרות נזכיר בספר הששי ואת הבכורות נזכיר בספר האבעה עשר. והנדרים שנכון לעשותם בזמן הזה ומה שאינו במה שיבוא אחר זה. ובדבר "ותרומת ידיך" אמרו רבותינו: "אילו הבכורים." וכבר בארנו זה בספר הראשון. לשב מאורנו של החלק הראשון הכולל שמנה עשרה מצות. החלק השני כולל שבע מצות בדבר הקרבנות המובאים מן הרגן וכיוצא בזה, שאין חובה לעשותן בזמן הזה; והן נחלקות לשני חלקים; הראשון כולל וכיוצא בזה, שאין חובה לעשותן בזמן הזה; והן נחלקות לשני חלקים; הראשון כולל

# 13 b

חמש מצות עשה והשני כולל שתי מצות לא תעשה. באור החלק הראשון. המצוה הראשונה ממנו. המתנדב להביא קרבן מנחה מסלת מְצְוָּה לצקת עליה שמן ולשים עליה לבונה; ויביא אותה אל הכהן וקמץ ממנה מלא קמצו מסלתה ומשמנה עם כל לבונתה.

5 והקטיר אותם על המזבת, קרבן מתקבל ומרצה ליי, כמו שכתוב: "ונפש כי תקריב

קרבן מנחה וג והביאה אל בני אהרן הכהנים וג." המדה הפחותה בקרבן הזה עשרון שמשקלו תִשֹּבׁ דרכמונים; והמשקל הפחות שבשמן קׁ דרכמונים, כמו שאמרו: "רֹ נתן אומ בנין אב לכל המתנדב מנחה שלא יפחות מעשרון ולג שמן." והמנחות שצריכים לקמץ מהן, עשרה מינים הן: "מנחת הסלת והמחבת והמרחשת 10 והחלות והרקיקים ומנחת גרים ומנחת נשים ומנחת העומר ומנחת החומא ומנחת קנאות ל שמעון אומ מנחת חוטא של כהנים נקמצת והקומץ קרב בעצמו והשירים קרבין לעצמן." ושעור קמיצה רחב שלש אצבעות הכף, שהן חוץ מן האגודל והאצבע, עד אשר יגיע אל הכף ולא ידביקן בכף; ויקמץ בהן מתחת מלא קמצו ולא יוסיף עליו, כמו שאמרו: "אמ ל אביי לרבה 15 באיזצד קומצין כדקמצי אינאשא אותיביה זו זרת זו קמיצה זו אמה זו אצבע זו גודל אילא להשוות היכא עביד אמ רב זוטרא בר טוביה אמ רב חופה שלש אצבעות על פס ידו וקומץ תניא נמי הכי מלוא קמצו יכול מלוא קמצו מבורץ תלמ לומ בקמצו או בקמצו יכול קומץ בראשי אצבעותיו תלמ לומ מלא קמצו הא כאיזצד חופה את 20 פס ידו במחבת ובמרחשת מוחק באצבעותיו מלמעלה ולמטה." ועוד אמרו: "הקומץ הותיר והחסיר פסול איזה הוא יתיר שקומצו מבורץ וחסר המצוה השניה ממנו. שקמצו בראשי אצבעותיו." המתנדב קרבו מנחה ממאפה תנור מצוּה להביא חלות מצות מסלת בלולות בשמו או רקיקי מצות משוחים בשמו, כמו שכתוב: "וכי תקריב

## 14 a

קרבן מנחה מאפה ת וג." כונת דבריו "חלות מצות בלולות בש וג" שיש לו ברירה, כלומר, רצה מביא חלות, רצה מביא רקיקים, כמו שאמרו: "אמ ר יהודה מנין לאומר הרי עלי מנחת מאפה שלא יביא מחצה חלות ומחצה רקיקים תלמ לומ קרבן קרבן אחד הוא מביא ואין מביא חלות ורקיקים אמ ר שמעון וכי נאמר 5 קרבן קרבן שני פעמים והלא לא נאמר אלא קרבן אחד ונאמר בו חלות ורקיקים רצה להביא חלות יביא רקיקים יביא מחצה חלות ומחצה רקיקים יביא וכשהוא קומץ בולל וקומץ משניהם ואם קמץ ולא עלה בידו אילא אחד משניהם דיו." ועוד אמרו: "אלו מנחות נקמצות ושיריהן להנים מנחת הסלת והמחבת והמרחשת וג." ואמרו: "אמ רב פפא כל היכא

ז רתנן עשר תנן ומאי קא משמע לן לאפוקי מדר שמעון דאמ מחצה חלות ומחצה רקיקין יביא קא משמע לן דלא." ושעור השמן שמושחים בו את הרקיקים, על כל אחד מהם כחצי עגול, כמו שאמרו: "כאיוצד מושחין מושח פני כל הרקיק הישמעון אומ מושח פני כל הרקיקים כמין כי ושאר השמן נאכל לכהנים מנחה שהיתה באה מחצה חלות ומחצה רקיקין מביא לג שמן וחוצהו מזין מחצה לחלות ומחצה לרקיקין ד' שמעון אומ מושח את הרקיקין פתיתתן במיתים כדי שיהא שולם בהן לקמצן חצי לג מים לשומה וחצי לג לשמן לתודה נותן מחצה לחלות ומחצה לרקיקין ד' שמעון אומ מושח את הרקיקין כמין כי ושאר השמן נאכל לכהנים וכן היה ד' שמעון אומ מושח את הרקיקין כמין כי ושאר השמן נאכל לכהנים וכן היה ד' שמעון אומ מושח מוטל מן האמצע ואם נתן ממין על חברו יצא." "מאי כמין כי אמ רב כהנא כמין כי יוני."

המתנדב קרבן מנחה על המחבת מְצְנֶּה להביא סלת מצה בלולה בשמן. אחר כך יָפֿת אותה פתים ויצק עליה שמן, כמו שכתוב: "ואם מנחה על המחבת

# 14 b

קר וג פתות אותה וג." וההוכחה שמחבת היא קערה דברי רבותינו: "מחבת צפה ומעשיה קשים." "פתות אתה פ" — שעורה כזית. כמו שאמרו: "מנחת ישראל קופל אחד לשנים ושנים לארבעה ומבדיל מנחת כהנים קופל אחד לשנים ושנים לארבעה ומבדיל מנחת כהן משיח לא היה אחד לשנים ושנים לארבעה ואינו מבדיל מנחת כהן משיח אין בהן פתיתה מפני שאין אומ מנחת כהנים ומנחת כהן משיח אין בהן פתיתה וכלם מפני שאין בהן קמיצה וכל שאין בהן קמיצה אין בהן פתיתה וכלם פתיתתן בכזיתים." ואמרו: "תניא היה עומד ומקריב מנחות בירושלים אומ בר שהחינו וקיימנו וג נמלן לאכלן אומ המוציא לחם מן הארץ ותנן וכלן פתיתתן בכזיתים." ופותתים כל מיני המנחות חוץ משתי הלחם ולחם הפנים, מנחה לרבות כל המנחות לפתים יכול אף שתי הלחם ולחם הפנים תלמ לומ אתה מה ראית לרבות את כל המנחות ולהוציא שתי הלחם

ולהם הפנים אחר שריבה הכתוב מיעם מה אילו מיוחדין שיש מהם לאשים יצאו שתי הלחם ולחם הפנים שאין מהם לאשים."

המצוה הרביעית ממנו. המתנדב קרבן הנעשה

15 במרחשת מצוה לעשות אותו מסלת ושמן, כמו שכתוב: "ואם מנחת מרחשת קרבנך וג." הראיה שמרחשת היא כלי טגון דבריהם: "מה בין מחבת למרחשת מרחשת יש לה כיסוי ומחבת אין לה כיסוי דברי ר' יוסי הגלילי ר' חנניה בן גמליאל אומ מרחשת עמוקה ומעשיה רוחשים מחבת צפה ומעשיה קשים."

המצות החמשית ממנו. מְצָוִים אנו למלח את הקרבנות, כמו שכתוב: "וכל קרבן

20 מנחתך במלח תמ וג." אין דבריו אלה מרבים כל המנחות למליחה, אלא החלק הקרב על המזבח, לא זולתו, כמו שאמרו: "יכול תהא מנחה כלה טעונה מלח תלמ לומ קרבן הקומץ טעון מלח ואין כל המנחה טעונה מלח." ודבריו "ולא תשבית מלח" ענינם מלח שגרגיריו עבים, משום שהוא נשאר על הדבר הנמלח ואינו נמם מהרה, כמו שאמרו: "ולא תשבית לא תשבית מלהביא מלח שאינה

#### 15 a

שובתת ואיזו זו סדומית ומנין אם לא מצא סדומית יביא אסתרקנית
תלמ לומ תקריב מלה רבה," ענין "על כל קרבנך תמ" — למלח את כל החלקים
הקרבים, כמו שאמרו: "תניא בשלשה מקומות המלח ניתנה בלשכת המלה
ועל גבי הכבש ובראשו של מזבח בלשכת המלח ששם מולחין עורות

5 קדשים ועל גבי הכבש ששם מולחין את האברים ובראשו של מזבח
ששם מולחין הקומץ והלבונה ומנחת כהנים ומנחת כהן משיח ומנחת
נסכים ועלת העוף." ואופן מליחת הדבר הנמלח הוא על שני צדי האבר, כמו שאמרו:
"תנו רבנן כאיוצד הוא עושה מביא את האבר ונותן עליו מלח וחוזר והופכו
ונותן עליו מלח ומעלהו אמ אביי וכן לצלי." נשלם באורנו של חמש המצות

המצוה הראשונה ממנו. אסור להקריב שאור או דבש, כמו שכתוב: "כי כל שאר וכל דבש וג." והקדמונים היו קוראים לתמר דבש, כמו שאמרו: "איזה הוא

דבש זה דבש תמרים." ומה שיוכיח שהכונה כאן לתמר לא לדבשו דבריו "קרבן ראשית תקריבו א ל," וזה מדבר בבכורים; וכיון שלא יתכן להקריב בכורים

15 דבש, למדנו שזה תמר לא דבש, כמו שאמרו: "אין מביאין בכורים משקין אילא היוצא מן הזיתים ומן הענבים ואין מקריבין על גבי המזבח אלא היוצא מן הזיתים ומן הענבים." ואם נתערב מעט משני הדברים הללו בדבר הקרב, אסור להקריבו, כמו שאמרו: "אין לי אילא המרבה הממועט מנין תלמ לומ כל שאר ואין לי אילא הוא עצמו ערובין מנין תלמ לומ כי כל שאר: דבש לא תקטירו ערובין מנין תלמ לומ וכל דבש." המצוה השניה ממנו.

20 אין לי אילא המרבה הממועט מנין תל לומ דבש אין לי אילא הוא עצמו מכון תלמ לומ וכל דבש." המצוה השניה ממנו.

21 אסור לזר שאינו מבני אהרן להתערב בבני אהרן בדבר שנתעלו בו על כל ישראל, כמו שכתוב: "זור לא יקרב אליכם למה נאמרה לפי כמו שכתוב: "זור לא יקרב אליכם למה נאמרה לפי

#### 15 b

שהוא אומ והזר הקרב יומת עונש שמענו אזהרה לא שמענו תלמ לומ

וזר לא יקרב אליכם." נשלם באורנו של החלק השני הכולל שבע המצות

שנזכרו למעלה. החלק השלישי יכלל אחת עשרה מצות בדבר הנכסים

וערכי הנפשות וכיוצא בזה: והן נחלקות לשני חלקים: הראשון כולל שמנה מצות שאין

עלינו חובה לעשותן בזמן הזה, חמש מהן מצות עשה ושלש מצות לא תעשה; והשני

יכלל שלש מצות עשה שחובה לעשותן בכל זמן ומקום. באור חמש המצות

שהנן מצות

עשה. המצוה הראשונה ממנו. כל איש שנדר נפשו ליי מצְנֶּה שערכו יהיה, מיום שמלאו לו עשרים שנה עד יום מלאת לו ששים שנה, חמשים שקלי כסף בשקל הקדש, כמו שכתוב: "איש כי יפליא נדר וג והיה ערכך הוֹ וֹנ." ואם הנודרת היתה אשה יהיה ערכה, מיום שמלאו לה עשרים שנה עד יום מלאת לה ששים שנה, שלשים שקל, כמו שכתוב: "ואם נקבה היא וֹנ." ואם האיש הנודר היה בן ששים שנה ומעלה, ערכו יהיה חמשה עשר שקל; והאשה בת ששים שנה, עשרה שקלים, כמו שכתוב: "ואם מבן ששים שנה ומעלה וֹנ." וערך הנדור מיום שמלאו לו חדש ימים ועד חמש שנים, חמשה שקלי כסף. ואם היתה נקבה — שלשה שקלים, כמו שכתוב: "ואם מבן חדש ועד בן שקלי כסף. ואם היתה נקבה — שלשה שקלים, כמו שכתוב: "ואם מבן חדש ועד בן

15 חמש שנים וג." וערך הגדור, מיום שמלאו לו חמש שנים ועד עשרים שנה, עשרים שקלי כסף. ואם היתה נקבה — עשרה שקלים, כמו שכתוב: "ואם מבן חמש שנים ועד בן עשרים שׁ וג." ואם היה הנודר עני, כלומר, מך מערכו, יכריחנו הכהן לתת כפי אשר תשיג ידו, כמו שכתוב: "ואם מך הוא מערכך וג." והמשנה אומרת: "הכל מעריכין ונערכין ונודרין ונידרין כהנים לוים וישראל גרים ונשים 20 ועבדים טומטום ואנדרגנוס נודרין ונדרין ומעריכין אבל לא נערכין שאינו נערך אילא זכר ודאי ונקבה ודאיתי חרש שוטה וקטן נידרין ונערכין אבל לא נודרין ולא מעריכין מפני שאין בהן דעת פחות מבן חדש נדר אבל לא נערך." הטעם של דבריהם "שאינו נערך אילא זכר ודאי ונקבה ודאית," משום שיי יתברך אמר: "והיה ערכך הזכר וג ואם נקבה היא וג." וגם ונקבה ודאית," משום שיי יתברך אמר: "והיה ערכך הזכר וג ואם נקבה היא וג." וגם

#### 16 a

טעם רבריהם "פחות מבן חדש נידר אבל לא נערך" הוא משום שיי יתברך אמר בדבר הערכים "ואם מבן חדש וג." ויש הבדלים בין נדר לערך. אם אמר אחד דמי ידי עלי יעריכנו השופט כפי היתרון שיש לעבד ביד מן העבד בלא יד. אבל אם אמר ערך ידי עלי אינו צריך לתת כלום. ואם אמר אחד מאבריו הראשים, כלומר, לבו, או ראשו, או כבדו, חיב לתת דמי כל גופו, משום שקיום גופו תלוי בכל אחד מהם, כמו שאמרו: "דמי ידי עלי שמין אתו כמה הוא שוה ביד וכמה הוא שוה בלא יד." "ערך ידי וערך רגלי עלי לא אמר כלום ערך ראשי וערך כבדי עלי נותן ערך כלו זה הכלל כל דבר שהנשמה תלויה בו נותן ערך כלו." ואם נדר בן חדש או בן חמש שנים וכיוצא בהם, ולא שלם, וס אינו חיב אלא לפי שנות הנדור בעת שנדר, כמו שאמרו: "העריכו פחות מבן נס חמש ונעשה יתר על בן חמש פחות מבן עשרים ונעשה יתר על בן עשרים נותן כזמן הערך." ואם אמר חצי ערכי עלי ישלם כזה, כמו שאמרו: "חצי ערכי עלי נותן חצי ערכו;" אבל אם אמר ערך חציי עלי חיב לשלם ערך כלו; ואם אמר חצי דמי עלי חיב לשלם דמי כלו, כמו שאמרו: אבל אם אמר דמי חציי עלי חיב לשלם דמי כלו, כמו שאמרו: ערך חציי עלי נותן ערך כלו חצי דמי עלי נותן חצי דמיו דמי חציי עלי נותן דמי כלו זה " 15 הכלל דבר שהנשמה תלויה בו נותן דמי כלו." וגם העני אינו נותן בערכו פחות

מסלע, ואם הֶעֶשיר אינו מוסיף כלום. ואם היה בידיו פחות מסלע ואחר כך
העשיר חיב לתת ערך עשיר, כמו שאמרו: "אין בערכין פחות מסלע ולא יותר מחמשים
סלע כאיזצד נתן סלע והעשיר אין נותן כלום פחות מסלע והעשיר נותן
סלע היו בידיו ה סלעים ה מאיר אומ אין נותן אילא אחת וחכמ
אומ נותן את כלם." המצוה השניה ממנו. כל איש שהקדיש
ביתו ליי מצוה שיעריכנו הכהן לפי טובתו ורעתו. ואם רצה
המקריש לגאל אותו ישלם את אשר העריכו הכהן ויוסיף חמש, כמו שכתוב: "ואיש
כי יקריש את ביתו קד ונ ואם המקריש יגאל ונ." ורבותינו אמרו בבאור הענין הזה: "יכול

#### 16 b

בבית דירה הכתוב מדבר כשהוא אומ ואם המקדיש יגאל את ביתו הרי בית דירה אמור." ואמרו: "ואם המקדיש יגאל את ביתו לרבות את האשה ואם גאל יגאל לרבות את היורש." המצוה השלישית ממנו. כל איש שנדר ליי בהמה טמאה אשר לא יקריבו ממנה קרבן ליי, מצוה 5 להעמיד אותה לפני הכהן והעריך אותה לפי טובתה ורעתה, ואם רצה המקריש לפרותה יוסיף חמש על ערכה, כמו שכתוב: "ואם כל בהמה טמאה וג והעריך הכהן א וג ואם גאל יגאלנו וג." בדבריו "בהמה טמאה" אינו מתכון לטמאה שבבהמות אלא לבעלת מום שאסור להקריב כמוה, כמו שאמרו: "יכול בבהמה טמאה הכתוב מדבר כשהוא אומ ואם בבהמה טמאה ופרה בני וג הרי 10 בהמה ממאה אמורה הא אינו מדבר אילא בפסולי המוקדשים שיפדו יכול יפדו על מום עובר תלמ לומ אשר לא יקריבו ממנו קרבן ליי יצא בעל מום עובר שהוא כשר למחר: טמאה לרבות את המתה," ואמרו רבותינו ברבר הקדש וערכים וחרמים: "תניא אין מקדישין ואין מעריכין ואין מחרימין בזמן הזה הקריש העריך החרים בהמה תעקר פרות בסות וכלים ירקבו מעות וכלי מתכות יוליך לים המלח איזה הוא עיקור נועל דלת בפניה ומתה מאליה." המצוה הרביטית ממנו. כל נזיר שמת עליו מת פתאם, או שלא נזהר, ונפסקה תחלת נזרו, מצוה לגלח את ראשו ביום השביעי שהוא יום טהרתו ולהביא ביום השמיני לטמאתו

שתי תורים או שני בני יונה אל הכהן אל פתח אהל מועד. ועשה 20 אחד מהם לחטאת ואחד לעולה וכפר עליו מאשר חטא בשביל המת. וקדש את ראשו ביום ההוא. אחר כך ישוב לנזרו ויביא כבש בן שנתו לקרבן אשם. והימים שעברו מנזרו קודם שנטמא, יפלו מן הזמן שנדר להיות נזיר, לפי שנפסק נזרו, כמו שכתוב: "וכי ימות עליו וג וביום השמיני וג ועשה הכהן וג והזיר ליי את ימי וג." כונת דבריו "וכי ימות" שהיה השמיני וג ועשה הכהן וג והזיר ליי את ימי וג." כונת דבריו "וכי ימות" שהיה

#### 17 a

הנזיר במקום שהיה שם חולה ומת פתאם בעת שהוא היה שם, או שהיה אצל אדם בריא ומת בפתע, בין שהיה הנזיר שוגג ובין שדבר מנעהו מלצאת משם, כמו שאמרו: "וכי ימות לרבות שנפל הבית עליו ועל המת בפתע פתאם לרבות שמת עמו בפונדק." ועוד: "בפתע להביא את האנוס פתאם להביא את ". השוגג דברי ל יאשיה ל יונתן אומ בפתע זה שוגג פתאם זה אנום. "וגלח ראשו ביום טהרתו" — ביום השביעי אחרי שנטמא מן המת. אחר כך צריכים להוות עליו בשלישי וגם בשביעי מאפר הפרה, כמו שכתוכ: "הוא יתחטא בו ביום השׁ וֹג." ואמרו רבותינו: "תגלחת טמאה כאיוצד היה מזה בשלישי ובשביטי ומגלח בשביעי ומביא קרבנותיו בה ואם גלה בה מביא קרבנותיו בו ביום דב וס לו שזה מהרתו תלויה בין זה למצורע אמ לו שזה מהרתו תלויה 10 בימיו ומצורע מהרתו תלויה בתגלחתו אינו מביא את קרבנותיו אילא אם כן היה מערב שמש." ואם חל יום השביעי שלו להיות בשבת או ביום טוב מאחרים את טהרתו למחרתו, כמו שאמרו: "ביום מהרתו ביום הזאתו בשביעי אין לי אילא בשביעי שמיני תשיעי עשירי מנין תלמ לומ יגלחנו אין לי אילא ביום בלילה מנין תלמ לומ יגלחנו אין לי אילא תגלחת ממאה תגלחת מהרה מנין תלמ לומ יגלחנו מיכן אמרו תגלחת בה טמאה כאיזצד מגלח ואחר כד מביא ואם הביא ואחר כד גולח לא יצא."

"וביום השמיני יביא שתי תׄ וגֹ "—הבררה בידו לבחר באיזה מהם שירצה; ויש לזה דגמאות שבארנו בשלמות במבוא לספר הזה. "והביא" — כונתו שחובה עליו להביאם בעצמו, כמו שאמרו: "מלמד שהוא חייב בטיפול הבאתן עד שיביאן אל הכהן 20 אל פתח אהל מועד." "מאשר חטא על הנפש" — כונתו שחטא לנפשו

שלא נזהר כראוי מטמאת מת, כמו שאמרו: "ה אלעזר הקפר אומ וכי באיזו נפש חטא זה שצריך כפרה שציער עצמו מן היין והלא דברים ק"ו ומה אם המצער נפשו מן היין צריך כפרה קל וחומר

> למצער נפשו מן כל דבר ה ישמעאל אומ בנזיר טמא הכת מרבר שנ וכפר עליו מאשר חטא על הנ שמיטמא למתים." "וקדש את ראשו

## 17 b

ביום ההוא והזיר ליי את ימי נזרן "- תחלת ימי נזרו צריכה להיות מיום התגלחת, כלומר, היום השביעי, כמן שאמרו: "נמצאנו למרים שמתחיל למנות מיום שנולח." "והימים הראשונים יפלו" -- אם עוד נשאר מימי נזרו, כמו שאמרו: "והימים הראשונים יפלו וג מי שיש לו אחרונים סותר את הכל מנין שאם אמר הריני נזיר מאה 5 יום נטמא ביום מאה חסר אחד סותר את הכל תלמ לומ והימים הראשונים יפלו וג." ואם אכל דבר היוצא מן הגפן לא יַפַּתְרוּ הימים שעברו מנזירותו, אבל ילקה כמו שנבאר במה שיבוא. המצוה החמשית ממנו. כל נזיר שמלאו ימי נזרו מצוה להביא ביום מלאת הימים אל פתח אהל מוער שלש צאן, והן: כבש בן שנתו תמים לעולה 10 וכבשה בת שנתה תמימה לעולה ואיל תמים לזבח השלמים, וסל מצות, חלות מצות בלולות בשמן וגם רקיקי מצות משוחים בשמן ומנחתם ונסכיהם, והכהן יקריב אותם לפני יי ויעשה את חטאתו ואת עולתו. ואת האיל יעשה ובח שלמים ליי על סל המצות. אחר כך יעשה את מנחתו ואת נסכו אשר אתם. וגלח הנזיר אצל פתח אהל מועד את שער ראשו ולקחו והשליכו בשלה מן את הזרע בשלה מן ולקח הכהן את הזרע בשלה מן ב האיל וחלת מצה ורקיקי מצה שלו ונתו אותם על כפי הנזיר אחרי שגלח את שערו והניף אותם תנופה לפני יו ויהיו קדש לכהן עם חזה התנופה ושוק התרומה, ואחר ישתה הנזיר יין, כמו שכתוב: " זאת תורת הנזיר ביום מלאת וג והקריב את קרבנו ליי וג וסל מצות וג והקריב לפני יי וג 20 ואת האיל יעשה וג וגלח הנויר פתח וג ולקח הכהן וג והניף אתם הכהן תנופה

ל וג." בדבריו "ביום מלאת ימי נזרו" רוצה לומר מי שיש לנזרו זמן קצוב, לא נזיר עולם, כמו שאמרו: "אחד נזיר ימים ואחד נזיר עולם לקרבן מהרה או

אף קרבו ממאה תלמ לומ ביום מלאת ימי נזרו לא אמרתי אילא במי שיש לו פסיק לנזירותו." והחלות והרקיקים שצריכים להביא הן עשר עשר, כאו שאמרו: "חלות תודה והנזירה שהן באות עשר עשר," והמשיחה כחצי עגול, כמו שאמרו: "ורקיקי מצ משׁ יכול כדרך המשוחים בשמן כדי קיום 5 שמן כאיזצר הוא עושה טובל באצבעו ונותן אחת על זו ואחת על זו כמין כי." "ולקח את שער נזרו ונתו על האש" -- אמרו שמדביק אל השער מעם מרטב הבשר ומשליך על האש, כמו שאמרו: "תניא ואחר כך נוטל את הרוטב ונותן על שער ראש נזרו ומשלח את הרוד של שלמים ואם שלח תחת הרוד של חטאת יצא רוטב מג לן אמ קרא אשר תחת זבח השלמים מזבח יהיה תחתיו." וס "והניף אתם הכהן תנופה לפני יוֹ" -- כונתו שינענע כלפי כל צד וצד, כמו שאמרו: "מוליך ומביא מעלה ומוריד שנ אשר הונף ואשר הורם." ועוד אמרו: "אמ ר חייה בר אבא אמ ר יוחנן מוליך ומביא למי שהרוחות שלו ומעלה ומוריד למי שהשמים והארץ שלו הוא במערבא מתני הכי אמ ל חמא בר עוקבה אמ ל יוסי בר חנינא מוליך ומביא כדי לעצר רוחות רעות מעלה ומוריד כדי באד מורח, כמו שאמרו: "לפני יו במורח בצד מורח, כמו שאמרו: "לפני יו במורח ב שבכל מקום שנא לפני יי הרי הוא במזרח עד שיפרוט לך הכתוב," נשלם באורנו של חמש המצות שנזכרו למעלה. שלש מצות לא תטשה. הראשונה מהן. אסור לו לנזיר לאכל דבר מענבי הגפן בין לח ובין יבש ולשתות דבר הנעשה מהם, כגון יין ושכר, וכל יין ושכר ועסים, וגם לאכל חרצן וזג, 20 כמו שכתוב: " דבר אל בני ישראל ואמ אלה איש או אשה כי יפלא לנדר וג מיי ושכר יזיר וג כל ימי ג וג." ולדבריו ענבים לחים נוסף הבסר מו הגפו כמו שאמרו: "לחים להביא את הבסר יבשים להביא כל יבשים."

#### 18 b

ויש הבדל בין מלת גפן וכרם, משום שגפן נופל ביחוד על מיני הגפן ולא על זולתם, וכרם יכלל גם עצי זית, כמי שכתוב: "ויבער מגדיש ועד קמה וע ב ז." ואמרו רבותינו: "אמ רב פפא כרם זית איקרי סתמא לא

איקרא." ואמר "מגפן היין" משום שכיון ביחוד לגפן, לא לזולתו. ועליו אינם אסורים על הנזיר ואינם אסורים בערלה ונטע רבעי; אבל עלי עץ אשרה אסורים, כמו שאמרו: "העלים והלולבין מגפנים ומסמדר מותרין בערלה וברביעי ובנזיר ואסוריו באשרה." ואם שתה הנזיר יין משקלו כה דרכמונים ומעלה צריכים להלקותו, כמו שאמרו: "אמ ה אלעזר עשר רביעיות הן נקיט רב כהנא בתריה חמש סומקאתא וחמש חיוראתא חמש סומקאתא מאי ניהו נזיר ועשי וסתים ומתים נזיר רביעית יין לנויר עושי הפסח דאמ רב יהודה נס אמ שמואל ארבעה כוסות הללו צריכין שיהיו בהן כדי רביעית שהורו שתה רביעית יין לא יורה ונכנס שתה רביעית יין ונכנס למקדש חייב מיתה ומתים דתניא מנין לרביעית דם שיצאה משני מתים שיהא מטמא באהל שנא ועל כל נפשות מת לא יב חמש חיוראתא חלת נזיר 15 ומצורע שנפסלו בשבת חלת רביעית שמן לחלה נזיר רביעית שמן לנזיר מצורע רביעית שמן למצורע שנפסלו דתנן ושאר כל המשקין פוסלין את הגויה ברביעית בשבת דתנן ושאר כל המשקיו ברביעית ושאר כל השפוכים ברביעית להוצאת שבת ותו ליכא והאיכא מי רביעית נוטלין ממנו לידים לאחד ואפילו לשנים בפלוגאתא 20 לא קא מירי והאיכא היה מביא פילי של חרם ונותנין לתוכה חצי לג מים מן הכיור ור יהודה אומ רביעית בפלוגאתא לא קא מירי והאיכא כמה מים נותנין לתוכה כל שהוא ר זכאי אומ רביעית בפלוגאתא לא קא מירי והאיכא מקוה בר מההיא דבטלוה רבנן."

## 19 a

והבאורים של הענינים האלה ארכים, ואנחנו נקצר אותם, משום שבדעתנו להרחיב בבאור הקצבות, רצוני לומר השיעורים, בספר שניחד לזה. ואמרו בענין הזה ובדבר הוספת המלקות בשבילו: "חייב על היין בפני עצמו ועל הענבים בפני עצמן ועל החרצנים בפני עצמן ועל הזגין בפני עצמן." "אמר רבא אכל 5 חרצן לוקה שתים משום חרצן ומשום מכל אשר יעשה מגפן היין וזג לוקה שתים חרצן ומשום זג ומשום כל אשר

יעשה מגפן היין." ועוד: "ה אלעזר בן עזריה אומ אינו חייב עד שיאכל שני חרצנין ווגן." החרצן הוא הקליפה, והוג הוא הגרעין שבתוך הענב, כמו שאמרו: "אילו הן החרצנין ואלו הן הזגין החרצנין אילו החיצונין והזגין אילו הפנימיים סם דברי ל יהודה ל יוסי אומ כדי שלא תמעה כזוג של בהמה החיצון זוג והפנימי ענבול," ואמרו בדבר משרת ענבים: "משרת ליתן טעם כעיקר שאם שרה ענבים במים ויש בהן טעם יין אסור." המצוה השניה ממנו. אסור לו לנזיר לגלח את שער ראשו בעת נזירותו וצריך הוא לגדלהו, כמו שכתוב: "כל ימי נדר נזרו וג." ורבותינו אמרו שזמן הנזיר אינו פחות משלשים יום, כמו שאמרו: "סתם בז נזירות שלשים יום אמר הריני נזיר אחת גדולה הריני נזיר אחת קטנה אפילו מיכן וער סוף העולם נזיר שלשים יום הריני נזיר ויום אחד הריני נזיר ושעה אחת הריני נזיר אחת ומחצה הרי זה נזיר שתים הריני נזיר שלשים יום ושעה אחת נזיר שלשים ואחד יום שאיז נוזריז שעות." ואם אמר בנדרו: "הרי שמתי מספר ימי נזירותי כמספר שער ראשי או כמספר גרגירי 20 החול והעפר" צריך להיות נזיר כל ימי חייו, כמו שאמרו: "הריני נזיר כשער ראשי וכעפר הארץ וכחול הים הרי זה נזיר עולם ומגלח אחת לשלשים יום." ואם אמר כמספר ימות השנה חיב להיות נזיר לכל יום ממנה שלשים יום, כמו שאמרו: "הריני נזיר כמנין ימות השנה מונה נזירות כמנין ימות השנה אמ ר יהודה מעשה היה וכיון שהשלים מת," וצריכים להוסיף גם

## 19 b

יתר הכלים שמשירים בהם את השער אל ענין "תער לא יעבר על ראשו." ואם

נפל מקצת שערו, משום שחפף את המקום ההוא או שספספו בחזקה, אין בכך כלום, כמו שאמרו: "נזיר בין שגלח בין בזוג ובין בתער או שספסף כל שהוא חייב נזיר חופף ומספסף אבל לא סורק ר ישמעאל אומ לא יחף 5 באדמה מפני שהיא משרת את השער." ואם היה נזיר עולם מותר לו להקל את שערו כשהכביד עליו ולתת כפרו קרבן שיקריב, כמו שאמרו: "נזיר עולם הכביד שערו מקל בתער ומביא שלש בהמות." ואם נראתה בנזיר צרעת ממאה צריך לגלח את כל שער ראשו ביום מהרתו, אף על פי

שעדין לא מלאו ימי נזירותו, כמו שאמרו: "נאסר הנזיר בשלש מצות מלשתות וו ומלגלח ומלטמא למתים והותר בשתים מהם מצוה לגלח תגלחת מצוה וליטמא על מת מצוה." ומן הזמן שעבר לנזירותו יפלו שלשים יום, כמו שאמרו: "והתגלחת אינה סותרת אילא שלשים יום ואינן חייבין עליה קרבן," וענין "עד מלאת הימים" כשהיה לזמנו זמן קצוב לא נזיר עולם. ודבריו "גדל פרע שער ראשו" כונתם שהיה איש שטיר: ואם ביתר חיב ביתר דיני הנזירות, כמו שאמרו: "כי נזר אלהיו על ראשו ב בין שיש לו שער ובין שאין לו שער." ומי שרומז בחיובי הנזירות עליו, אף על פי שבטא מלים שכונתם סתומה, חיב להיות נזיר, מאחר שהמלים שהוציא מפיו ענינן נזירות, כמו שאמרו: "כל כנויי נזירות כנזירות האומר איהא נזיר הרי זה נזיר איהא נאה נזיר נזיק נזיח ופזיח הרי זה נזיר 20 הריני בזה הריני מסלסל הריני מכלכל הריני עלי לשלח פרע הרי זה נזיר הרי עלי כצפרים ל מאיר אומ נזיר וחכמ אומ אינו נזיר." ואם רמז ברמיזה לדבד הרומו לרמיזה הזאת אינו חיב בחיובי הנזיר, כמו שאמרו: "בית שמאי אומ כינויי כינויים אסורים ובית הילל אומ כינויי בינויין מותרין." "היכי דאמי בינויי כינויין דנזירות תיני רב יוסף מנזיקנא

#### 20 a

מנזיהנא מיפזאנא." המצוה השלישית ממנו. אסור לו
לנזיר להכנס במקום שיש שם מת, כמו שכתוב: "כל ימי הזירו ליי עׁ וג." מותר לו
לנזיר להתעסק בקבורת מת מצוה כשאין אחר שמותר לו לקברו, כמו שאמרו: "כהן גדול
ונזיר אינן מיטמאין לקרובותיהן היו מהלכין בדרך ומצאו מת מצוה

5 ל אליעזר אומׄ יטמא כהן גדול ואל יטמא נזיר וחכמׄ אומׄ יטמא נזיר
ואל יטמא כהן גדול אמׄ להו ל אליעזר יטמא כהן גדול שאינו מביא
קרבן על טמאתו ואל יטמא נזיר שהוא מביא קרבן על טמאתו אמרו לו
יטמא נזיר שקדושתו קדושת שעה ואל יטמא כהן שקדושתו קרושת
עולם." ואמרו: "איזה הוא מת מצוה כל שאין לו קוברים קורא ואחרין

לגעת בדמו שמשקלו חמשים דרכמונים ומעלה; ויטמא גם על ידי חלק מן המת
ששעורו כזית ומעלה, כמו שאמרו בענין הזה וזולתו: "על אילו טמאות הנזיר
מגלח על המת ועל כזית מן המת ועל כזית נצל ועל מלוא תרוד רקב
ועל השדרה ועל הגלגלת ועל איבר מן המת ועל איבר מן החי שיש עליהם

בשר כראוי ועל חצי קב עצמות ועל חצי לג דם ועל מגען ועל משאן ועל
אהלן ועל עצם כשעורה." ואת המאמר הזה נבאר במצוה השניה מן
הספר התשעה עשר. ואמרו בבאור "הרקב": "תנו רבנן איזה הוא מת
מת שנקבר ערום בארון של שיש על גבי רצפה של אבנים זה הוא מת
שיש לו רקב ואיזה הוא מת שאין לי רקב נקבר בכסותו בארון של שיש
הבא מן הבשר ומן הגידים ומן העצמות." ואמרו: "תנו כל שבמת מטמא חוץ
מן השנים ומן השער והצפורן ובשעת חבורן הכל טמא." ומצות
הנזיר אינה חובה בזמן הזה. ההוכחה לזה היא דברי רבותינו: "כל נזיר עד
שלא חרב בית המקדש נזיר משחרב בית

20 b

## החלק הכולל שלש מצות עשה.

המצוה הראשונה ממנו. הנודר מְצְנֶּה לשלם את נדרו, כמו שכתוב: "מוצא שפתיך תשמר וע וג." המלה "ועשית" ענינה שצריכים לזרזו לעשות מה שנדר, והכונה בזה שבית דין חיבים לזרזו לעשות כדבריו כשידעו שיש בידו היכלת לעשותם, כמו שאמרו: "ועשית הרי זו אזהרה לבית דין שיעשוך." ואמרו בבאור הענין הזה: "כאשר נדרת זה נדר לי אלהיך אלו ערכין וחרמים והקדש נדבה זו נדבה אשר דברת זו הקדש ובדק הבית בפיך זו צדקה." וכבר בארנו זה בספר הראשון. המצור השניה ממנו.

איש שנדר נדר ליי או נשבע שבועה לאסר אסר על נפשו מצוה לבל 10 יחל דברו, אלא יעשה ככל היוצא מפיו, כמו שכתוב: "איש כי ידר נדר ליי או הש וג." בר דעת חיב לשלם את נדרו אף על פי שלא היה אילא יב שנה ויום אחר

בעת שנדר, ואם לא ידע מה שנדר ואינו בר דעת אין הנדר חל עליו. ואם היה
מספר שנותיו פחות משתים עשרה שנה ויום אחד, אף על פי שהוא בר דעת, אינו חיב
בנדרו גם אם יכול לקימו. אבל אם היה בעת שנדר בן שלש עשרה שנה ויום
בנדרו ומעלה, והיה בר דעת, ויש לאל ידו לעשות מה שנדר, ואמר: "אין לי שום
הבחנה ומושג במי שנדרתי לו ולא אדענו," חיב לשלם את נדרו, כמו שאמרו: "בן
יב שנה ויום אחד נדריו נבדקין בן יג שנה ויום אחד
נדריו קימין ובודקין כל שלש עשרה קודם הזמן הזה אף על פי
שאומרין יודעין אנן לשם מי נדרנן ולשם מי הקדשנן אין נדריהן נדרין ואין
מי נדרנן ולשום מי הקדשנן נדריהן נדרים והקדישן הקדש." ודבריו "כי תדר
מי נדרנן ולשום מי הקדשנן נדריהן נדרים והקדישן הקדש." ודבריו "כי תדר
נדר ליי" כונתם שהנדר יהיה ברור ומובן, ושצריך לצרף אליו שם אלהים, ולהזכיר
את התנאי אם היה הנדר על תנאי. ודוקא כשהיה הענין שנדר אפשר; אבל אם
לא היה אפשר, אין הנדר חל עליו, כמו שאמרו: "את שהסמיך את נדרו בדבר שאיפשר

#### 21 a

לו הרי זה נדר ואם לאו אינו נדר." והמפרש את נדרו והרומז אליו
שוים בנדר, כמו שאמרו: "האומר קונם קונח קונס הרי אילו כנויים לקרבן חרק
חרך הרף הרי אילו כינויין לחרם נזיק נזיה ופזיה הרי אילו כינויין לנזירות."
ואם היתה הרמיזה רמז אל הרמיזה הזאת, אינו חיב לעשות את נדרו,
נמו שאמרו: "בית שמאי אומ כינויי כינויין אסורין ובית הילל אומ כינויי
כינויין מותרין היכי דאמי כינויי כינויים תיני רב יוסף מקנימנה
מקניתנא מקניסנא כינויי כינויים דחרם תיני רב יוסף מפשא חרקיא
חרכיא חרפיא כינויי כינויים דנזירות תיני רב יוסף מנזיקנא מנזיחנא מפזחנא."
וגם בשבועות דבריהם כך, כמו שאמרו: "כינויי כינויים דשבועה היכי
דאמי שבואל שבותאל שקוקאל שבואל בן גרשום משמע אילא
שבובאל שבותאל שקוקאל אמ שמואל שיבתא לא אמ כלום אשקיקא לא
אמ כלום קדנאסא לא אמ כלום." והשבועה לבלי עשות דבר או
לעשותו והרמז אל הדבר שוים בדיני שבועה, כמו שאמרו: "שבותא שקוקה נדרה

במוהה הרי אילו כינויים לשבועה." והנדרים והשבועות חלים על הנודר

15 והנשבע רק כשהמלים מתאימות לכונתו, כמו שאמרו: "עד שיהא פיו ולבו שוים."

"לאסר אסר על נפשו" — שבועה המתכונת לעצר את הנפש, ולהמנע מעשות דבר שמותר לעשותו, ולא שיתיר על ידי זה דברים האסורים עליו, כמו שאמרו: "איזה הוא אסר כיום שחרב בית המקדש כיום שמת בו פלוני הרי עלי שלא לאכל בשר ושלא לשתות יין." ועוד: "יכול נשבע לאכל נבלות וטרפות 100 ושקצים ורמשים קורא אני עליו ככל היוצא מפיו יעשה תלמ לומ לאסר אסר על נפשו לאסור אתה מותר ולא להתיר את האסור." ואסור לנזר על אחרים כמו שגוזר עליו, כמו שאמרו: "על נפשו הוא אוסר ואינו אוסר על אחרים." ואם נשבע על דבר שאי אפשר לעשותו, צריכים להלקותו על שנשבע

#### 21 b

על דבר שאין לאל ידו לעשותו, כמו שאמרו: "אמ ר יוחנן נשבע שבועה שלא יישן שלשה ימים מלקין אותו ויישן לאלתר." ואם נדר שלא יאכל דבר פלוני משום שהוא מזיק לו, ולא היה מזיק לו, אלא מועיל לו, נדרו בטל, כמו שאמרו: "קונם בצל שני טועם שהבצל רע ללב אמרו לו והלא כופרי יפה ללב הותר בכופרי ולא בכופרי בלבד ואם נדר שלא ידור בבית כמו שהוא, אסור לו לרור בו וגם בעליה אשר עליו, כמו שאמרו: "הנודר מן הבית מותר בעלייה דברי ר מאיר וחכמ אומ עליה בכלל בית הנודר מן העליה מותר בבית." ואם נדר שלא יאכל בשר אסור גם בכבד ובטחול ובקרבים, כמו שאמרו: "הנודר מו מפני שהן קרבים ואסור בעופות ומותר בדנים וחנבים." ואם נדר שלא מפני שהן קרבים ואסור בעופות ומותר בדנים וחנבים." ואם נדר שלא איכל צלי ולא כון במחשבתו לכל צלי, אסור בבשר צלוי, אבל אם אמר "מה שֶיִצְּלֶה," אסור בכל צלי, וכיוצא בזה האמירה בדבר המליח, אינו אסור אילא במליח של דג, אבל אם אמר "כל מה שימלח" אסור

15 בכל מליח. והמעם שבשבילו נאסר האיש הזה בכל רבר, משום שהאיש הזה היה משתמש הרבה בדבר שהוא רוצה לאסר על עצמו בנדר, כמו שאמרו: "הנודר מן הצלי אין אסור

אילא בצלי של בשר דב ה' יהודה צלי שני מועם אסור בכל הצלויין מן המליח
אין אסור אילא מן המליח של דג מליח שני מועם אסור בכל המלוחין." ודבריו "לא
יחל דברו" כונתם שצריך לעמד בדבורו עד כמה שאפשר בזמן המיחד אם
יחל דברו" מועד מתם דבריו צריך להקדים ולעשותו כדי שלא יעצרנו שום
מעצור. וכבר בארנו זה בספר הראשון. וענין "לא יחל דברו" יכלל גם כן
הפרה; ואסור לנודר להפר נדרו, אף על פי שהוא בעצמו חכם, אבל איש
אחר יפרנו, כמו שאמרו: "לא יחל דברו שלא יעשה דבריו חולין הרי שהיה תכם לא יפר

#### 22 a

לעצמו והדין נותן אם מפר לאחרים לא יפר לעצמו תלמ לומ לא יחל דברו." ועוד: "הוא אינו מיחל אבל אחרים מיחלין לו." ואמרו עוד: "דבריו אינו מיחל אבל מיחל חפצי שמים." ודבריו "ככל היוצא מפיו יעשה" כונתם שחיב לעשות נדרו, אם מותר לנדר כמוהו ואפשר לעשותו.

: המצוה השלישית ממנו. נדרי הנשים הבוגרות ושאינן בוגרות, והן חמשה מינים. נערה בבית אביה שלא בגרה ושלא נשאה. נערה שנתארסה.

אשה שֶבֶּנְסָה לבעלה. אלמנה וגרושה. הראשונה מהן. כל אשה שנדרה נדר או אסרה אסר בבית

אביה בעודה נערה, ואביה שמע והחריש לה, מְצְּוָּה שכל 10 נדריה ואסריה שנדרה ושאסרה על נפשה יקומו. אבל אם הניא אותה ביום שמעו זה, כל נדריה ואסריה לא יקומו ויי

יסלח לה, כי הניא אביה אותה, כמו שכתוב: "ואשה כי תדר נדר ל וג ושמע אביה את נדר וג ואם הניא אביה אות וג." והזמן שמותר לנערה לנדר נדר שהיא חיבת לעשותו גם אם לא נבדק שכלה, הוא שתים עשרה שנה ויום

יבת ומעלה, ובלבד שאין בשכלה פחת או פגם. ובת עשתי עשרה ומטה אין נדרה קיםי ואם מלאו לה

עשתי עשרה שנה, ונדרה, צריכים לבדק את מדת שכלה בכל השנה השתים עשרה; אם היה שכלה בריא ושלם יפר אביה נדריה, אם רצה בזה; ודוקא כשהביאה שתי שערות שחורות במקום הערוח, ואם החריש לה, 20 יקום נדרה. ואם היתה בעלת דעת קלה, נדרה לא יקום. ובת דעת שמלאו לה שתים עשרה שנה ויום אחד ומעלה, שטענה שלא ידעה לשום מה נדרה בזמן ההוא, ולפיכך לא תקים אותו, החובה עליה לעשות מה שנדרה, אם יש לאל ידה, ובת עשתי עשרה שנה וממה

#### 22 b

שאמרה שידעה לשם מי נדרה, אין חובת נדר חלה עליה, כמו שאמרו:
"בת יא שנה ויום אחד נדריה נבדקין בת שתים עשרה שנה ויום
אחד נדריה קימין ובודקין כל שתים עשרה בן יב שנה ויום אחד נדריו
נבדקין יג שנה ויום אחד נדריו קימין ובודקין כל שלש עשרה קודם לזמן
הזה אף על פי שאמרו יודעין אנן לשם מי נדרנן ולשם מי הקדישנן אין נדריהם
נדרים ואין הקדשן הקדש אחר הזמן הזה אף על פי שאמרו אין אנן
יודעין לשום מי נדרנן ולשום מי הקדשנן נדריהן נדרים והקדישן הקדש."
וכיון שברור ומובן שדברי רבותינו "בת יב שנה ויום אחד נדריה קימין
ובודקין כל יב" הם דברים שיש לסמך עליהם ואין בהם ספק, מוכח כי ששה

- 10 החדשים שהזכיר שמואל בדבריו "אין בין נערות לבגרות אלא ששה חדשים בלבד" מתכונים אל החצי השני מן השנה השתים עשרה, וכי הבדיקה במשך השנה השתים עשרה על שני אופנים: בחצי הראשון שואלים אותה לשם מה נדרה ולמי הנדר, ובחצי השני שואלים אותה על הדבר הזה ובודקים אותה בדבר סימני הבגרות, כגון צמיחת שערות שחורות במקום הערוה, לכל הפחות שתי שערות, כיון שהדבר הזה אפשר
- 15 בנערות ששנותיהן עשתי עשרה וחצי, כמו שאמרו: "תינוקת שהביאה שתי שערות חיבת בכל מצות האמורות בתורה." ואם הביאה שתי שערות חיבת היא בכל מה שנדרה אם אפשר לעשותו, אף על פי שאביה לא רצה בזה. אבל אם עדין לא הביאה שתי שערות, מותר לאביה להפר נדריה במשך השנה השתים עשרה. ואמרו רבותינו: "משל משלו חכמ באשה פנה בוהל וצמל פנה עודה תינוקת בוהל אילו ימי
  - 20 הנעורים ובזו ובזו אביה זכאי במציאתה ובמעשי ידיה ובהפר נדריה צמל בזמן שבגרה אין לאביה בה רשות." והנערות נקראות גם כן תינוקות מיום שנולדו עד שהביאו שתי שערות במקום הערוה, כמו שאמרו: "תינוקת בת יום אחד מטמאה בנדה." ועוד אמרו: "האב אינו מפר בבגר." ויש

פוברים כי ששה החדשים שהזכיר שמואל הם אחרי השנה השתים עשרה: ומה שאמרנו לפני זה מספיק להוכיח שנכוחה דעתנו שהזכרנו. ובאור הנדר והאסר במצוה הזאת וגם במצוה הקודמת שוה, אין הבדל ביניהן. ואמרו רבותינו: "ואסרה אסר אין אסר אילא 5 שבועה וכן הוא אומ או אסרה אסר על נפשה בשבועה." ודבריו "ושמע אביה" מוציאים את החרש, כמו שאמרו: "להוציא את החרש." "והחריש לה"— אף על פי שירע את הנדר שנדרה בתו. ואם חשב שהנודרת היתה אחרת. ואחר כך הברר לו שזו בתו, הרשות בידו להפר אותו בזמן שנודע לו, כמו שאמרו: "שאם נדרה בתו ואמר סבור הייתי שהיא אשתי הרי זה יחזור ופר שנ והחריש לה עד שיהא מתכוין לה." ואם החריש לה שעה אחת, אן הרשה לה, ואחר כך נראה לו לחזור מדעתו, אסור לו לעשות כן, כמן שאמרו: "וקמו כל נדריה וכל אסר וג שאם נדרה וקיים וחזר והפר שומע אני יהא מופר מה אני מקיים וקמו כל נדריה עד שלא יפר או אף משיפר מה אני מקיים והפר את נדריה עד שלא קיים או אף משיקיים תלמ לומ יקום מגיד בה הכתוב שכל נדר שאם קיים שעה אחת אינו רשאי להפר," ואם הרשה לה לעשות נדרה או קים אותו, ואחר כך נראה לו לשנות את דעתו, מותר לו לעשות כן, כמו שאמרו: "בעי רבה קיים ומופר ליכי בבת אחת מה הוא תא שמע דאמ רבא כל שאינו בזה אחר זה אפילו בבת אחת אינו חייב." ואם הרשה לה זמן שעה אחת, הנדר קים, כמו שאמרו: "נימי קיים ליכי שעה ואני מפיר ליכי לאחר שעה כמאן ראמ 20 לה קיים ליכי לעולם." וכונת "ואם הניא אביה אותה ביום שמעו וג'" שגער בה ביום ששמע או שהוגד לו שנדרה; ואם הוגד לו או שמע שנדרה קודם שעבר היום, והחריש עד אחרי שעבר היום, יקום נדרה, כמו שאמרו: "הפרת נדרים כל היום כאיזצד נדרה בלילי שבת מפר בלילי שבת והשבת עד שתחשד נדרה עם חשכה מפר עד שלא תחשך שאם חשכה ולא הפר אין יכול להפר

תניא הפרת נדרים כל היום ל יוסי בר יהודה ול אלעור בר ל שמעון אומ מעת לעת אמ ל שמעון בן פזי אמ ל לוי אין הלכה כאותו הזוג." והארוסה אם הניא אותה הארום ביום ששמע או שהוגד לו, נדריה ואסריה לא יקומו. ואם החריש לה, יקומו עליה, כמו שכתוב: "ואם היו תהיה לאיש ונ וג ושמע 5 אישה וג ואם ביום שמוע א' וג', והראיה שהאשה הואת היא ארוסה, לא נשואה, דבריהם: "ואם היו תהיה לאיש זו ארושה," ואם כנסה כשהיא בוגרת ועליה נדר שיש לו ממנו צער, והוא מן הנדרים שאסור לו להפרם, ורצה לגרש אותה בשביל זה, יתן לה את הכסף שהביאה, לא את כתובתה, כמו שאמרו: "כנסה סתם ונמצאו עליה נדרים תצא שלא בכתובה." וכונת דבריו " ונדריה 10 עליה" נדר שלא הופר ושלא הוקם, כמו שאמרו: "ונדריה עליה נדרים שלא הוקמו ושלא הופרו." ומותר לבעל לומר לאשתו בעת שתנשא לו: "אני כבר הפרתי כל נדריך שנדרת "- והדברים אמורים בנדרים שמותר להפרם --, כמו שאמרו: "וכן הבעל עד שלא תכנס לרשותו אומ לה כל נדרים שנדרת עד שלא תכנסי לרשותי הרי הו מופרין לכשתכנס לרשותו אין יכול להפר." ואם גדרה כשהיא ארוסה, קודם שבגרה, שניהם, האב והבעל, יפרו אותו, כמו שאמרו: " נערה המארשה אביה ובעלה מפירין נדריה הפר האב ולא הפר הבעל הפר הבעל ולא הפר האב אינו מופר." ואסור לאב להפר נדר בתו אחרי שבגרה. כמו שאמרו: " יפה כח הבעל מכח האב שהבעל מפר בבגר ואין האב מפר בבגר." "ושמע אביה וג ביום שמע א וג" – הדברים הללו שוים לדברים שקדמו "ושמע וג והניא אֹ וגֹ," וגם באורם שוה, "ויי יסלח לה"— כונתו שיסלח לה אם עשתה את הנדר אחרי 20 שידעה שהנו מופר, כמו שאמרו: "הרי שנדרה ובטל לה והלכה ועשתה מזידה מנין שצריכה סליחה תלמ לומ ויי יסלח לה." ודיו הנשואה בדבר נדרה והפרו כדין הארוסה, כמו שכתוב: "ואם בית אישה נדרה וג ושמע אביה וג ואם הפר יפר וֹנ." וכונת דבריו " כל נדר וכל שבועת אסר וֹנ " שהבעל מפר נדרי אשתו כמו שיפר נדרים של ארוסה בוגרת קודם שנשאת, וכמו שהזכרנו במה שקדם. ודבריו "כל נדר 25 וכל שבועת אסר וג" רומזים אל נדרים שיש בהם ענוי נפש או ענוי הגוף,

או שניהם כאחד, כגון שלא תכנס למרחץ ושלא תתקשם ושלא תשַמַע לו במטה

ושלא תאכל בשר ופרות ושלא תשרת אותו, וכיוצא בזה, דברים שיש בעזיבתם ענוי נפש או ענוי הגוף, כמו שאמרו: "ואילו נדרים שהוא מפר נדרים שיש בהן עינוי נפש אם ארחץ אם לא ארחץ אם אתקשט ואם לא אתקשט." ואמרו: "אין לי אילא דברים שיש בהן עינוי נפש דברים שבינו לבינה מנין תלמ לומ אלה החקים אשר ב צוה יי את משה בין איש לאשתו." והתוספתא אומרת: "כל שיש בו עינוי נפש בין בינו לבינה ובין בינה לבין אחרים יפר דבר שאין בו עינוי נפש בינו לבינה יפר בינו לבין אחרים לא יפר כאיזצד קונם שני טועם לפי אבה ולפי אביך לפי אחיך ולפי אחי שאני מטילה לבקרך אין יכול להפר מפני שבינה לבין אחרים שלא אכחול ושלא אתקשט ושלא אשמש לך מטתי יפר מפני שבינו לבינה 10 שלא אמזוג לך את הכום שלא אדיח לך את רגלך שלא אציע לד את המטה אין צריך להפר וכופה על כרחה רבן גמליאל אומ יפר משום שנ לא יחל דברו." ואם נדרה שלא תאכל פרות מדינה פלונית, נדרה קים, מפני שתוכל לאכל פרות מדינה אחרת; וכן אם נדרה שלא תאכל את המאכלים שימכר פלוני, משום שתוכל לקנות מאחר, ואם המין ההוא לא ימצא אלא אצל המוכר 15 ההוא, מותר להפר, כמו שאמרו: "אילו הן נדרי עינויי נפש אמרה קונם פרות העולם עלי הרי זה יפר פרות המדינה זו עלי יביא לה פרות ממדינה אחרת פרות חנוני זה עלי אינו יכול להפר אם לא היתה פרנסתו אילא ממנו הרי זה יפר." ואם נדרה שלא תאכל דבר אלא מה שבעלה מאכיל אותה, והיה עני, צריכים לקים נדרה, משום שתוכל לאכל דברים המותרים לעניים, כמו שאמרו: "קונם שני נהנה לבריות אין 20 יכול להפר ויכולה היא להנות בלקט ובשכחה ובפיאה." ואם בעל או אב לא ידע שיי יתברך התיר לו להפר נדר אשתו ובתו, ואחר כך נודע לו הדבר הזה, יכול להפר ביום שנודע לו; ואם שמע אותה נודרת ולא ידע שזה נדר, ואחר כך נודע לו הדבר, יכול להפר ביום הודע לו, כמו שאמרו: "יודע אני שיש נדרים אבל איני יודע שיש מפירים יפר יודע אני שיש מפירים ברה אומ יפר." ואם נדר ה מאיר אומ לא יפר וחכמ אומ יפר." ואם נדרה 25 שלא תאכל דבר מהדברים במשך חדש ימים, למשל, והתיר לה שבוע אחד,

הפר על ידי זה את נדרה, כמו שאמרו: "ואם הפר יפר אותם ולא מקצתם." ואם נדרה שלא תאכל שני מיני מאכל, והתיר לה לאכל אחד מהם, גם המין השני מותר לה.

ואם קים את נדרה באחד מהם יקום גם במין השני, אם אסרה אותם עליה

כאחד, כמו שאמרו: "נדרה מן התאנים ומן הענבים הפר לה הבעל לתאנים ולא לענבים

5 לענבים ולא לתאנים כלו מופר קיים לה לתאנים ולא לענבים ולא לתאנים כלו

קיים אימתי בזמן שהוא נדר אחד אבל אם אמרה תאנה שני טועמת ועוד ענבה

ונשאל לחכם והתיר לה לתאנים ולא לענבים ולענבים ולא לתאנים אסר לה לתאנים

ולא לענבים לענבים ולא לתאנים הפר לה בעלה לתאנים ולא לענבים לענבים

ולא לתאנים קיים לה לתאנים ולא לענבים לענבים ולא לתאנים הקיום במקומו

10 וההפר במקומו." ועוד אמרו: "נדר שהותר מקצתו הותר כלו." ואיש שרצה

להפר נדרי בתו, ונדרה אשתו, וסבר שזו היא בתו, והפר לה, הנדר קים,

וצריך לחזור ולהפר נדר אשתו, אם רצה; והוא הדין אם רצה

להפר נדר אשתו, ובתו היתה הגודרת, כמו שאמרו: "נדרה אשתו סבור שנדרה

בתו נדרה בתו סבר שנדרה אשתו נדרה בנזיר סבור שנדרה בקרבן

בתו נדרה בתובן נסבור שנדרה בנזיר נדרה מן התאנים סבור מן הענבים נדרה מן הענבים

15 נדרה בקרבן כסבור שנדרה בנזיר נדרה מן התאנים סבור מן הענבים נדרה מן הענבים סבור שנדרה מן התאנים הרי זה יחזור ויפר." ואם שמע ביום השבת שנדרה, צריך להפר נדרה במלים שהנן שונות מאלה שישתמש בהן לבטל נדר בימות החול; למשל, יאמר לה: "אכלי מן הדבר הזה שנדרת לבלי אכל ממנו." ובתנאי שיפר את נדרה בלבו, וזה הוא כאלו אמר: "אני כבר

20 הפרתי נדרך," כמו שאמרו: "מפירין נדרים בשבת לא יאמר אדם לאשתו בשבת מופר ליכי מבוטל ליכי כדרך שאומר לה בחזל אילא אומר לה טלי אכלי טלי שתי הרי זה נדר בטל ובטל מאליו אמ ה' יוחנן וצריך שיבטל בלבו." ורבותינו שמו הבדל בין המלים שבהן יפר הבעל שבועות אשתו ונדריה ובין המלים שבהן יפר החכם, ואמרו: "אמ ה' יוחנן חכם

25 שאמר בלשון בעל ובעל שאמר בלשון חכם לא אמר ולא כלום בעל אומ מופר ליכי מבוטל ליכי וחכם אומ שרי ליכי אבל איפכה לא בעל מפר ואין חכם מפר חכם מתיר ואין בעל מתיר." ואלמנה וגרושה — כל אשר אסרה על נפשה יקום עליה, כמו שכתוב: "ונדר אלמנה וגרושה וג." ואם היו בעולות בעל, וכבר כנסו, חיבות הן לקים את כל נדריהן ואסריהן, כמן שאמרן: "ונדר אלמנה וגרושה מן הנשואין ולא מן האירושיו." ואם אלמנה או גרושה מן הנשואין נדרה נדר לאחר שיעברו שלשים יום, וקודם שעבר הזמן

5 נשאת וכנסה, אין לבעלה להפר נדרה, כמו שאמרו: "ונדר אלמנה וגרושה יקו עליה כאיוצד אמרה הריני נזירה לאחר שלשים יום אף על פי שנשאת בתוך שלשים יום אינו יכול להפר." ואם אמרה לבעלה נדרתי שאעשה כזה וכזה לאחר שלשים יום מן היום הזה, והפר לה בעלה, ולאחר כך נתארמלה או נתגרשה, ההפר במקומו עומד, כמו שאמרו: "נדרה והיא ברשות הבעל והפר לה ואמרה הריני נזירה לאחר

ום שלשים יום אף על פי שנתארמלה או שנתגרשה בתוך שלשים יום הרי זה מופר נדרה בו ביום ונתגרשה בו ביום אינו יכול להפר זה הכלל כל שיצאה לרשות עצמה שעה אחת אינו יכול להפר." ואם היה לאלמנה יבם אחד יוכל להפר נדריה ואסריה, אבל לא כשהיו לה שני יבמים, כמו שאמרו: "שומרת יבם בין יבם אחד ובין שני יבמין ה אליעזר אומ יפר וה יהושע אומ לאחד ולא לשנים ר עקיבא אומ לא לאחד ולא לשנים." והלכה בזה בה כר יהושע. נשלם באורנו של החלק השלישי הכולל עשתי עשרה מצות

שנזברו למטלה.

הספר החמישי מן המצות בדבר טמאות מיחדות שחבר ראש כלה חפץ בן

יצליח בדבר משא ומגע בפגרי בהמות מיחדות, וכיוצא בזה, כולל תשע מצות המצוה הראשונה ממנו. עשה הנוהגות בכל זמן ומקום.

> 20 מי שנגע בנבלות הבהמות והחיות הממאות צריך להיות ממא עד הערב. ואם נשא אותן יטמא הוא ובגריו. ושניהם יהין בטמאתם אחרי הטבילה והכבום עד הערב, כמו שכתוב: "ולאלה תטמאו כל הנוגע וג וכל הנושא מנבלתם וג לכל הבהמה וג וכל הולך על כפיו וג והנושא את נבל וג."

ודבריו "כל הנוגע וג'" הם כפשוטם, כונתם שיטמא הגוף הנוגע בהם, ולא הדבר אשר 25 עליו, כגון בגדים, וכמו שאמרו: "אין הנוגע מטמא בגדים." והנוגע בחלק מן

הדבר או בכלו שוים בתורת טמאה. והחלק של הנבלות הללו על שלשה אופנים. הראשון מהם העצמות והגידים והקרנים והטלפים, וכיוצא בהם. אם היו ערומים, בלי בשר, הנוגע בהם לא יטמא בתורת נבלה. וכן העורות, חוץ מעור החזיר ועור דבשת של גמל הרך ועור של ראש עגל הרך ועור הפרסה ועור

5 הערוה ועור השליל ועור שתחת האליה — והעורות הללו מטמאים כבשרם; ואם עבדו אינם מטמאים. ועור האדם יטמא בין שלא עבר ובין שעבד, כמו שאמרו: "בבהמה העור והרוטב

והקופה והאליל והעצמות והגידים והקרנים והטלפים מצטרפין לטמא טמאת אוכלין אבל לא טמאת נבלה." ועוד: "ואלו שעורותיהן כבשרן עור האדם ועור החזיר של ישוב ר יוסי אומ אף עור חזיר של בר עור חטארית של גמל הרך עור 10 הפרסות ועור בית הבשת ועור השליל עור שתהת האליה וכלן שעבדן או שהלך בהן כדי עבדה מהורים חוץ מעור האדם," החלק השני בשר ששעורו אינו פחות מכזית בינוני ומעלה. וזה יטמא את הנוגע בו, כמו שאמרו: "כזית מן הנבלה." החלק השלישי אבר ששעורו פחות מכזית ומעלה שיש בו בשר ועצמות וגידים מדבקים, וזה יטמא את הנוגע בו, כמו שאמרו: "אבר כבריתו בשר גידים ועצמות." ועוד: "האברים אין להם שעור אפילו פחות מכזית מן המת ופחות מכזית מן הנבלה ופחות מכערשה מן השרץ מטמאין בטמאתן." וכל הנבלה או חלק ממנה או כל אחר מהאברים המטמאם, אינם מטמאים את הנוגע בהם כשהם יבשים, אלא כשהם לחים, או כשאפשר להרטיבם במים פושרים וישובו לכמות שהיו בראשונה בזמן עשרים וארבע שעות, כמו שאמרו: "דם 20 הנדה ובשר המת מטמאין לחים ומטמאין יבשים אבל הזוב והנועי והרוק והשרץ והנבלה ושכבת זרע מטמאין להין ואין מטמאין יבשים ואם יכולים לשרות ולחזור לכמות שהיו מטמאין לחין ומטמאין יבשים וכמה היא שריתן בפושרים מעת לעת." ועוד: "רבן שמעון בן גמליאל אומ פושרין צריכין שיהיו פושרין מעת לעת." ודבריו "וכל הנושא מנב וג" כונתם שהנושא את הנבלות הללו 25 יטמא הוא והבגרים שעליו, אין הבדל בין שלא היה דבר חוצץ בינו לבין הנבלה ובין שהיה דבר חוצץ. וגם רבותינו אמרו: "מלמד שהנושא מטמא בגדים." והנבלות המטמאות בין של ישוב

ובין של בר ובין אלה שיש בהן סימני מהרה ובין שיש בהן סימני ממאה, כלן שוות בתורת ממאה, כמו שאמר הכתוב: "לכל הבהמה וג." ודבריו "וכל הולך על כפיו" יכללו הבהמות ההולכות על כפיהן כגון הקוף והקפוד

וחלדת הסנאין ואדני השדה וכלב המים, כמו שאמרו: "כל הולך על כפיו זה הקוף כל

הולך להביא את הקפור וחלדת הסנאין ואדני השדה וכלב המים." ובכלל דבריו

"בכל החיה" נכלל גם הפיל, כמו שאמרו: "בכל החיה להביא את הפיל." ובדבריו

"כל הנוגע בהם יטמא" ירמו אל אדם וכלים, כמו שאמרו: "כל הנוגע בהם יטמא

בין אדם ובין כלים." ואם הנבלות הללו היו על כלי מלאכה או כלי בית ותחת הכלים

הללו היו כלי בית או כלי מלאכה אחרים או אכל ומשקה אינו נטמא אלא

סז הנוגע בנבלה, כמו שאמרו: "לכם הם מטמאין אינן מטמאין לא
אוכלים ולא משקים ולא כלים במשא." והבאורים ששמו קדמונינו לדבר הזה
יארכו, ואנחנו נקצרם בשביל אריכותם. ודבריו "וטמא עד הערב" מצריכים אותו
להיות כך כדי שלא יגע בקדש, לא בזולתו מן הדברים הכלליים, כמו שאמרו: "הא כאיזצד
טהור להולין מבעוד יום ולתרומה משתחשך." ונבלות בעלי החיים השטים במים, הדומות
זכל לנבלות חיות המדבר והישוב המטמאות, אינן מטמאות, חוץ מנבלת החיה הנקראת כלב
המים, כמו שאמרו: "כל שבים טהור חוץ מכלב המים מפני שהוא פורה מן היבוש"
המצוה השניה ממנו. מי שנגע בנבלות שרצים,

שמנה בעלי החיים, שהם החלד והעכבר והצב ומיניו והאנקה והכח והלמאה והחמט והתנשמת, מצוה להיות טמא עד הערב,

20 כמו שכתוב: "וזה לכם הטמא בש וג והאנקה והכוח וג אלה הטמאים לכם וג."
אחרי שהמלה "שרץ" כללה את כל הסוג שב והזכיר מינים אחדים כגון החלד וג.
וכל חלק מחלקי הבשר של השרצים הללו כשהוא נפרד, מטמא בכל מה
שיטמא כלו. והשעור בזה כל מה שמדתו אינה פחותה מעדשה ומעלה,

כמו שאמרו: "כערשה מן השרץ." וכל מה שהוא פחות מן השעור הזה ויש בו בשר וגידים ועצמות מטמא ככל הנבלה כלה, אין הבדל בזה בין שפרש מן השרין 25

והשרץ חי ובין שהוא מת, כמו שאמרו: "יכול הבשר הפורש מן החי יטמא תלמ לומ במותם מה מיתה שאין לה חילופים אף אבר מן החי שאין לה חילופים מה השרץ בשר גידים ועצמות אף אבר מן החי כבריתו בשר וגידים ועצמות," ואמרו: "אברים אין להם שיעור אפילו פחות מכזית מן המת פחות 5 מכזית מן הנבלה ופחות מכעדשה מן השרץ מטמאין בטמאתן." ובדבר הדם אמרו בבארם אותו: "וזה לכם הטמא שיטמא כבשרו." ונזכיר את מיני הדם במצות וכל דם לא תאכלו בספר שאחרי הספר הזה אם ירצה השם. וברבר העצמות, אלו שאין עליהן בשר, וכן הצפרנים והשער, אינן מטמאין, כמו שאמרו: "מנבלתם לא מן העצמות ולא מן ועור האנקה והכח ולא מן השער שלהם." ועור האנקה והכח וס והלטאה והחמט והתנשמת מטמא כשהוא בלתי מעבד -- אבל לא כשהוא מעבר — כמו שתטמא הנבלה, כמו שאמרה המשנה: "ואילו שעורותיהן כבשרן עור האנקה והכוח והלטאה והחומט ל יהודה אומ הלטאה כחלדה וכלן שעבדן או שהולך בהן כדי עבודה טהורין חוץ מעור האדם ר יצחק בן נורי אומ בז שמנה שרצים יש להן עורות," והתלמור אומ: "תנו רבנן הטמאים לרבות עורותיהן כבשרן יכול כולם תלמ לומ אלה והא אלה אכולהי כת אמ ר למינהו הפסיק העינין וניתי התנשמת אמ ר שמואל בר יצחק רב תיני התנשמת." והיבשה מנבלות השרצים אינה מטמאה, אבל אם נפלה במים פושרים עשרים וארבע שעות וחזרה ללחותה הקודמת, מטמאה, והראיה 20 לזה כבר הוכרנו במצוה שלפני המצוה הזאת בעת שהזכרנו ארבע נבלות בהמה וחיה, ואם יבשו מקצת החלקים אף על פי שהם מרבקים באחרים שעדין לא יבשו; וכן אם נשרפו מקצת החלקים ומקצתם לא נשרפו; החלק שלא יבש ושלא נשרף מטמא, אבל לא החלק שיבש ונשרף מן הנבלה, כמו שאמרו: "אמֹ רֹ שמעון בן לקיש שרץ שיבש ושלרו קימת טמא והא אנן תנן מטמאין לחין ואין מטמאין בי בשים אמ ה' זורא לא קשיא הא בכולן הא במקצתן." ועוד: "אמ ה' שמעון בן לקיש

שרץ שנשרף ושלדו קיימת טמא מותיבי מצאו שרוף על גבי זיתים וכן

המטלית המהוהה טהורה שכל הטמאות כשעת מציאתן אמ ד זירא לא קשיא הא בכולן הא במקצתן." ואם העכבר הנוצר מן העפר כבר נעשה חציו בשר ועור, ועל הנשאר עלה כסוי שנרבק בעור הבשר, וכבר יש בו תנועה, הריהו מטמא את הנוגע בו, כמו שאמרו: "עכבר שחציו בשר וחציו ארמה הנוגע בבשר טמא ובאדמה טהור אמ ד יהושע בן לוי והוא שהשרץ על פני כלו איכא דמתני לה אסיפא ר יהודה אומ אף הנוגע בארמה שכנגד הבשך טמא ואמ ל יהושע בן לוי והוא שהשריץ על פני כלו." ובדבריו "על הארץ" רוצה לומר בעלי החיים שישנם על הארץ, ולא אלו שישנם במים, כמו שאמרו: "אף אביא עכבר שבים ששמו עכבר תלמ לומ על הארץ וס להוציא את שבים," ואמרו: "תנו רבנן כל שברא הֹלְבֹה ביבשה ברא כנגרו בים נגרו חוץ מן החלדה." ודבריו "הצב למינהו" ענינם מיני הצב כגון הערוד ובן הנפילים והסלמנדרא, כמו שאמרו: "הצב למינהו לרבות מינין של צב כגון ערוד ובן הנפילים וסמנדרא." ודבריו "כל הנוגע בהם ים " מצריכים על הנוגע בהם כשהם מתים טמאת נופו, לא טמאת הבגדים שעליו, וגם רבותינו אמרו: "אין השרץ מטמא במשא." כלי בית או כלי מלאכה שנפל עליו המצוה השלישית ממנו. אחד משמנה השרצים הללו לאחר מותו צריך להיות טמא, ויטבל במים;

וישאר טמא עד הערב; ואחר כך יטהר, כמו שכתוב:
"וכל אשר יפל עליו מהם במתם יטמא מכל כלי עין וֹג." אחרי שפרטה
המצוה הזאת ואמרה "כלי עין ובגד ועור ושק" חזרה ורבתה כל הכלים
שענין
במשתמשים בהם, ואמרה "כל כלי אשר יעשה בו מלאכה בהם," משום שענין
דבריו "אשר יעשה מלאכה בהם" כונתו כלים שנגמרו, בעלי מרות קבועות,

שאינם חסרים בגופם ושלמות מלאכתם, וראויים הם לדבר שנעשו בשבילו, כמו שאמרו: "כלי עץ מאימתי מקבלין טומאה המטה והערסה משישופם בעור הדג גמר שלא לשוף טמאים רֹ יהודה אוֹמֹ המטה משיסרג

25 בה שלשה בתים הסלין של עין משיחסום ויקנב ושל תמרה אף על פי שלא קינב מבפנים טמא שכן מקימין כלכלה משיחסום ויקנב ויגמר

את התלויה בית הלגינין ובית הכוסות אף על פי שלא קינב מבפנים טמא שכן מקימין הקנונים קטנים והקלתות משיחסום ויקנב הקנונים הגדולים והסיגין הגדולים משיעשה שני דורים לרחב שלהן ים נפה וכברה וכף של מאזנים משיעשה דור אחד לרחב שלהן הקופה 5 משיעשה שתי צפירות לרחב שלה והערק משיעשה בו צפירה אחת כלי עור מאימתי מקבלין טומאה התרמל משיחסום ויקנב ויעשה את קיחותיו ור יהודה אומ משיעשה את אזניו סקורטיה משיחסום ויקנב ויעשה את ציצותיה ור יהודה אומ משיעשה את טבעותיה קיטבליה משיחסום ויקנב ול יהודה אומ משיעשה את קיחותיה הכר והכסת 10 של עור משיחסום ויקנב ר יהודה אומ משיתפרנו וישיר בה פחות מחמשה טפחים." ועוד אמרו: "כלי עין מאימתי מקבל טמאה הסנדל משיקמע והמנעל משיגוב על האמום ואם עתיד לכרכם עד שיכרכם ולשרטט עד שישרטט אסקרטיא עד שיטפטף וקיטבליא משישרטט עור העריסה שהוא עתיד לעשות לו טבור עד שיעשה לו טבור." בז **פרןש.** משיחסום ויקנב: מעת שיגמר מלאכת שפתיו ויחתוך מה שנשאר מן הקסמים הבולטים ממנו. כלכלה: מין סל. בית הלגינין: תיק של כוסות

והדומה להן, הקנונים: קערות. והסיגין: קופות גדולות. דורין: פתילות דקות.
צפירות: פתילות. הערק: מחצלת. התרמל: דומה לשק. קיחותיו: לולאות.
קיטבליא: מצע של עור. סקורטיא: שלחן עור. משיגוב על האמום: משייבש על
הדפוס. לכרכם: כשישימו עליו כרכם. ישרטט: יציר. ואמרו מאמר אחר כולל:
"כלי עין אין מקבלין טמאה עד שתגמר מלאכתן כלי עצם מאימתי מקבלין
טמאה משתגמר מלאכתן היו מחוסרין כסויין טמאים כלי חרש מאימתי
מקבלין טמאה משיצרפנו בכבשן והוא גמר מלאכתן." והכלים הם שני
מינים, אחד מהם שיש לו תוך מחזיק אויר, והשני שיש לו שטח שאינו מחזיק אויר. ואלו
שאין להם תוך, יש מהם המקבלים טמאה, ויש מהם שאינם מקבלים טמאה. ויש המקבלים

טמאה בין שיש להם תוך ובין שאין להם תוך. ואלו שיש להם תוך ואינם טמאים, כגון כלי הקדש כלם, אין הבדל בין שיש להם תוך ובין שאין להם. וכן כלים שמלאו אותם דברים שהוכנו בשבילם ושאי אפשר לשאת אותם כשהם מלאים, כגון הגדולות שבשדות והתבות הגדולות ובור הספינה ששמים בו 5 מים, וכיוצא בהם, ומהם כלי שאפשר לשאת אותו כשהוא מלא, כגון דבר שהכינוהו התינוקות לשחק בו, כגון קליפת הלפת והאתרג והדלעת והדומה להם. ואם אחד הדברים הללו יכול להתקים זמן רב, יטמא, כמו שאמרו: "כל הכלים שיש להם אחורים ותוך, כגון הכרים והכסתות והשקים והמרציפין וג." "כלי הקדש אין להם אחורים ותוך ואין להם בית הצביעה." וספינה "שידה תבה ומגדל וכוארת הקש וכורת הקנים ובור ספינה וס אלכסנדרית אף על פי שיש להם שולים שהן מחזיקין ארבעים סאה בלח שהן כורים ביבש הרי אילו טהורים ושאר כל הכלים בין מקבלין ובין שאינן מקבלין מקבלין טמאה דברי ה' מאיר ה' יהודה אומ דרדור עגלה וקסטית מלכים ועריבת העבדן ובור ספינה קטנה וארון אף על פי מקבלין ב ממאים שאינן עשויים ליטלטל אילא במה שבהן ושאר כל הכלים מקבלין טהורין ושאין מקבלין טמאים אין בין דברי ה' מאיר לדברי ה' יהודה אילא ערבה של בעל הבית." ואמרו: "העשה כלים מדבר שהוא של מעמד טמא מדבר שאינו של מעמד טהור הלפת ואתרג ודלעת יבשה שחקקום תינוקות למוד בהם את העפר או שהתקינום לכף מאזנים טהורים הרמון 20 והאלון והאגוזים שחקקום תינוקות למוד בהן את העפר או שהתקינום לכף מאזנים טמאים." ומהם מכונה שתחת מלבן בצורה מיחדה, או ספסל שהתקן להניח עליו את הרגלים, כמו שאמרו: "חמור שתחת המלבן והספסלין שתחת הרגלים טהורין כפותין שתחת הרגלים אף על פי שחקקום ומקבלין טהורים ואין בהן משום קבול." ועוד אמרו: "כל המחובר לקרקע הרי הוא כקרקע." ומהם

25 כלי הנעשה מעור בעל הי הנמצא במים, חוץ מזה שחבר אליו עור או

דבר אחר המקבל ממאה, בין שחברו בדבק או בחוט, או בדבר אחר. אבל כלי הנעשה מעור בעל החי הנקרא כלב המים יטמא אף על שלא חבר אליו דבר אחר, כמו שאמרו: "כל שבים טהור חוץ מכלב המים מפני שהוא פורה ביבוש דברי ר עקיבא העושה כלים מן הגדל בים וחבר להם 5 מן הגדל בארץ ואפילו חוט ואפילו משיחה דבר שמקבל טמאה טמא ובלבר שיחברנו כדרך חבורו לטמאה." ומהם כלי הנעשה מגללי בקר והדברים החצובים מאבנים, כגון מכונות ומוריגים והדומה להם, כמו שאמרו: "שבעת ימים קודם לשרפת הפרה מפרישין את הכהן השורף את הפרה מביתו ללשכה שעל פני הבירה צפונה מזרחה ולשכת 10 בית אבן היתה נקראת ולמה נקרא שמה לשכת בית אבן שכל מעשיה בכלי גללים ובכלי אבנים ובכלי אדמה מאי טעמא וג תקינו ליה רבנן כלי גללים וכלי אבנים וכלי אדמה דלא מקבלין טמאה כי היכין דלא ליזלול בה." ומהם קערות עץ שיש להן שפה וכסוי טני שהוכן לשירים הנעשה מזהב וכסף ונחשת וברזל וכיוצא בהם מן המתכות, כמי שאמרו: מתכת "הטבלה שיש לה ליזבין בכלי עץ טהורה." ועוד: "כסוי טני של מתכת של בעלי בתים רבן גמליאל מטמא וחכמ מטהרין." ומהם כלים הנעשים מעצמות העופות; אבל אם חבר להם רבר המקבל טמאה, מקבלים הם על ידי זה, כמו שאמרו: "העשה כלים מעצמות העופות טהורים." ועוד: "חיבר להם מן הגדל בארץ אפילו חוט אפילו משיחה רבר 20 שהוא מקבל טמאה טמא," ומהם כלים שהגם בשעת מלאכה שמוש לכלי אחר, ויפסקו מלהיות שמוש כשנגמרה המלאכה, כגון הכלי שמכסים בו את הצאה, והחסום, והכלי המגן מפני הדבורים, והדומה להם, אינם מקבלים טמאה. אבל אם היה הכלי מוכן לכלי אחר שלא יפרדו זה מזה לעולם, יקבל טמאה, כגון כסוי תבה וקמטרא וקמרון ותיק של מכחול, והדומה להם, כמו שאמרו: "המלקוט של בקר 25 והחסום שלו והמדף של דבורים והמנפה הרי אלו טהורים כסוי קפכה טמא כיסוי

קמטרא טהור כסוי תבה כסוי טני והמכבש של חרש וכסא שתחת

התבה והקמרון שלה והאילוגנין של ספר ובית הנגר ובית המנעול ובית המזוזה ותיק נבלים ותיק כנורות והאמום של גודלי מצנפת והמרכב של זמר ורביעין של אלית וגנוגנות העני וסמוכות המטה וטיפוס של תפילה ואמום של גודלי מסאות הרי אילו טהורים זה הכלל אמ ר יוסי כל המשמש משמשין של אדם 5 בשעת מלאכה ושלא בשעת מלאכה טמא וכל שאינו אילא בשעת מלאכה טהור תיק מכחול ובית הכוחל ותיק מכתב ותרינתק והקיטבליא וסקרטיא ובית החצים ובית הפרגושות הרי אילו טמאים תיק סימפניא בזמן שהוא נותנו מלמעלה טמא ומצדו טהור תיק חללים ר יהודה מטהר מפני שהוא נותנו מצדו וחפוי האלה בית הלגינין ובית הכוסות אף על פי כלים טמא." פרוש המלים הקשות כאן. המלקוט של בקר: המכסה בדיבות שאינו אילא חפוי ומשום חבורי

כלים טמא." פרוש המלים הקשות כאן. המלקוט של בקר: המכסה את הצאה. והחסום שלו: מין רסן. המדף של דבורים: כלי המגן מפני הדבורים. והמנפה: מין רחת. קפסה: תבה שמניחים בה בגדים. קמטרא: ארון ספרים. מכבש:

מין כסא. קמרון: כסוי עגל. האלגנין: תיק. האמום: דפוס. של גודלי: הטוים. ורביעין: 15 חבלים שחורים. גנוגנת: יריעת אהל. תיק: כסוי. תרנתיק: שני כסויים. והמרכוב של זמר: המרכוב הוא כלי עשוי מעץ שמשחקים ומזמרים עליו. הפרגושות: מנורות.

מכתב: קולמוס. קיטבליא: מצע של עור. סקורטיא: שלחן עשוי מעור. האלה: שריה. סמפוניא:

נבל. חלילין: מיני כנור. בית הלגינין: בקבוקים. והכלים שיש להם תוך ומקבלים טמאה, הם הכלים שאין אחד מהם נכלל במה שהזכרנו והדומה להם 20 שיש להם תוך ואינם מקבלים טמאה; כגון כתנות ומרבדים ושמיכות וכובע ושטיח וחמת וקדרה וקערה ותבה ושדה ודוד וכיוצא בהם שיארך להזכיר את מיניהם, ושעור הבגדים התפורים המקבלים טמאה, השעור היותר פחות הוא מה שיעלה על אחד מצדי הלובש לשלשה טפחים ומעלה, כמו שאמרו: "חלוק של קטן ה אליטור אומ כל שהוא

וחכמ אומ עד שיהא כשעור ונמדד כפול." ואמרו: "העושה חלוק אם יש בו שלשה על שלשה טמא ואם לאו טהור." והטמאה נופלת על כל הכלים שהתקנו ושנעשו לשמש אברי הגוף וכיוצא בהם, כגון אנפילא ונעל ומכנסים, שהם שרולים, וצעיפים, כמו שאמרו: "ואילו נמדדין כפולין 5 אנפילא ופלניא ומכנסים וכובע וכים של פונדא ומטלית שטלאה על השפה אם פשוטה נמדדת פשוטה ואם כפולה נמדדת כפולה." והכלים שאין להם תור ומקבליו טמאה הם כגון הדפים של הנחתומים שהוכנו למאפה הלחם. אבל אלה שהוכנו בבתים ולא יחרו למלאכת הנחתומים אינם מקבלים טמאה אלא אם כן חברו לכלי אחר 10 או שקשטו בששר או כרכם, והדומה להם, כמו שאמרו: "דף של נחתומין שקבעו בכותל ה אליעור מטהר וחכמ מטמאים," ועוד: "ארובות של נחתומין טמאות ושל בעלי בתים טהורות סירקן או כרכמן טמאין." ואמרו: "מפני מה ארובות של נחתומין טמאות מפני שהן מיוחדות לכלי של בעלי בתים טהורות עד שיחזרום לכלי." ומהם עורות בעלי החיים שאינם חיים במים שעבדו וגמר בדעתו לעשות מהם כלי, כמו שאמרו: "יכול אפילו עור המצה ועור החופה במשמע תלמ לומ אשר יעשה מלאכה בהם יצאו טור המצה ועור החופה שלא נעשה בהן מלאכה," וענין דבריו "עור המצה" --עורות שלא נמלחו ולא הכנסו למלאכת העבוד: "ועור החופה" -- עור שנמלח בלבר, כמו שאמרו: "אמ ר חייה בר אמי משמא דעולא שלשה עורות 20 הן מצה חופה ודפתרא מצה דלא מליח ולא קמיח ולא עפיץ חופה

## 30 a

על מלוגמא ורטיה, או פחותה משלשה טפחים על שלשה טפחים שהוכנה להשתמש בה שמוש מיחד, שמשתמר בה בשביל עבורה דומה לזו, או התיכה שמדתה

דמליח ולא קמיח ולא עפיץ." ואמרו: "עורות של בעל הבית מחשבה

מטמאתן." ומהם מטלית שמדתה שלשה טפחים על שלשה טפחים ומעלה שדרס עליה אחד המטמא אותה טמאת מדרס, או שהוכנה לשכב עליה, או ששמים אותה שלשה טפחים על שלשה טפחים ומעלה שנגעה במת או האהילה עליו, או שחושבים לתקן בה דבר אחר, או שק שמדתו ארבעה טפחים על ארבעה טפחים ומעלה, או 5 מצע שמדתו חמשה טפחים על חמשה מפחים ומעלה או מפין שמרתו ששה מפחים על ששה מפחים ומעלה שדרם או ישב או שכב עליהם המטמא אותם, או שהאהילו על מת או שנגעו בו, וכיוצא בזה מן הרברים המטמאים, ואם לקח טפח על טפח ומעלה מן הדברים הללו שנוכרו לעיל, והכינו לשבת עליו, או פחות מטפח שאין משתמשים בו, אף על פי שנפחת 10 יקבל טמאה, כמו שאמרו: "הבגד מטמא משום שלשה על שלשה למדרם ומשום שלש על שלש לטמאת מת השק ארבעה על ארבעה העור חמשה על חמשה מפץ ששה על ששה שוין למדרם ולטמא מת." ועור: "תניא קוצע מכלם ועשה בגר למשכב אין פחות משלשה על שלשה למושב טפח ולאחיוה כל שהוא." ועוד: "ולמעמד כל שהוא." ועוד: 15 "הבגד והשק השק והעור העור והמפץ מצטרפין דתנן המקצע מכלן טפח על טפח טמא טפח על טפח למאי חזי אמ ה שמעון בן לקיש משום ר ינאי הואיל וראוי להטלית על גבי חמור." ועוד: "אין מטמא אילא המשמש את הצרך." ועוד: "עור שעשאו לתכריך אפילו כל שהוא טמא." ועוד: "שלש על שלש שנמצאת בתוך 20 הבית טמאה שכל הבית מן המוצנע מצאה אחרי הדלת או בסוחה או פינדירן צרור בה או מחט תחובה בה או שהיתה פקוקה בסל או בקופה טהורה ולעולם אינה טמאה אילא עד שיצניעה לבגד." ועור: "אמ' האבא היה ה' נחמיה מטהר במטלית שאין בה שלש על שלש

## 30 b

דלא חזיא לא לעניים ולא לעשירים." והלכה כד נחמיה. ואמרו: "הורו חכמ כד נחמיה." ועוד: "שלשה על שלשה שעשאה לאספלונית מלוגמא ורטיה טמאה." ועוד: "שלשה על שלשה שנתמעט אף על פי שטהור מן המדרס טמא בכל הטמאות." ועוד: "תניא פחות משלשה על שלשה 5 שהתקינן לפיק בו את המרחין ולנער בו את הקדרה ולקנח בו את הרחים

בין מוכן ובין שאין מוכן טמא דברי ר אליעזר ר יהושע אומ בין מוכן ובין שאין מוכן טהור ה עקיבא אומ מוכן טמא שאינו מוכן טהור אמ עולא אמ רבה בר הנה אמ ר יוחנן דכולי עלמא הניחה בקופסה דברי הכל דעתיה עילוה זרקה לאשפה דברי הכל בטולי בטלה לא נחלקו אילא וס שתלאו בבגרו או הניהו אחורי דלת ור אליעזר סבר מדלא זרקו לאשפה בס רעתיה עילאויה." ואמרו: "הדר ביה ל עקיבא לגביה דל אליעזר." ולבדים תורתם כתורת בגד, כמו שאמרו: "ומנין לרבות את הלבדים חלמ לומ בגר." ומהם גם וילונות וקלעי ספינה כשנמצא בהם נגע כשעור פול, או שנגעו במת או שהאהילו עליו, כמו שאמרו: "כל הראוי לטמא ממאת מת אף על פי שאינו מטמא טמאת מדרם מטמא בנגעים כגון קלע 15 של ספינה ווילון ושבים של שבכה ומטפחת ספרים וגנגלים." ואם היה הבגד וכיוצא בו פחות מן השעור חמטמא והשלימו על ידי שחבר אליו דבר מקבל טמאה, צריכים לראות, אם היתה טמאת הדבר שחבר חמורה משמאת הרבר שחברו אליו, יממאו שניהם, כשנמצאה ממאה בשניהם או 20 באחד מהם. ואם היתה טמאתו קלה לא יטמא מן הדבר המטמא אותו כשחברו לו דבר שטמאתו חמורה, כמו שאמרו: "העשה שנים מן הבגר ואחר מן השק שלשה מן השק ואחר מן העור ארבעה מן העור ואחר מן המפץ טהורה חמשה מן המפץ ואחר מן העור ארבעה מן העור ואחר מן השק שלשה מן השק ואחר מן הבגר

#### 31 a

טמא זה הכלל כל שהיבר לו מן החמור ממנו טמא מן הקל ממנו טהור."
ואם נטמאה ונתמעטה, ועשה ממנה כלים אחרים הראויים למה שהיא היתה
ראויה כשהיתה במצבה הקודם, תשאר במצב טמאתה זו, כגון חמת
שנתמעטה ועשה ממנה שטיח. אבל אם עשה ממנה כלי אחר שאינו ראוי
למה שהיא היתה ראויה מקודם, כגון מצע והדומה לו, טהורה, כמו שאמרו: "חמת
שעשאה שטיח ושטיח שעשאו חמת טהור חמת שעשאה תרמל ותרמל שעשאו חמת כר
שעשאו סדין וסדין שעשאו כר כסת שעשאו מטפחת ומטפחת

שעשאה כסת טמא זה הכלל כל ששינהו לשמו טמא לשם אחר

טהור." ואמרו רבותינו בדבר נפילת הטמאה במחשבה ובכונה: "כל הכלים
יורדין לידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא בשינוי
מעשה והמעשה מבטל מידי מעשה ומידי מחשבה והמחשבה
אינה מבטלת לא מיד מעשה ולא מיד מחשבה." הכונה של באור
ההלכה הזאת היא: הנה כל הכלים נטמאים במחשבה ודין טמאה לא יעלה מהם
כל זמן שהם בצורתם; אלא כשישנה אותם ממה שהיו בתחלה,
בל זמן שהם בצורתם לצורה אחרת, יפל מהם דין אותה
הצורה וגם המחשבה שחשב בהם. והמחשבה לשנותם ולעשותם
לרבר שאינו כלי לא יסלק מהם את הטמאה, כל זמן שהם כלים; ולא מחשבה
אחרת שקדמה לה. ענין "כל הכלים יורדין לידי טמאתן
במחשבה" הוא: כשהחלים בעל כלים מיחדים לעשות מהם

20 כלים או לשנות אותם ולעשותם לדבר אחר, אם לא שנה אותם מצורתם יקבלו טמאה כשנגע בהם דבר שיטמא אותם;
אבל אם בעל הכלים היה אמן שיעשה אותם למכרם אין מחשבתו פועלת כלום על הדברים שחשב למכר; כמו שאמרו: "עורות

## 31 b

של בעל הבית מחשבה מטמאתן ושל עברן אין
מחשבה מטמאתן של גנב מחשבה מטמאתן
ושל גולן אין מחשבה מטמאתן מפני שלא נתיאשו הבעלים."
ואמרו: "ואילו עורות טמאות מדרם עור שחשב עליו לשטיח עור
ז סקרטיא עור קטבליא עור חמור עור החמר עור הכתן עור הכתף עור הרופא
עור הערסה עור הלב של קטן עור הכר ועור הכסת מדרם עור הסרוק
ועור הסורק ה אליעזר אומ מדרם וחכמ אומ טמא מת." ואמרו
בדבר הטמאות העוברות מכלי אל כלי: "אמ מר לא תצא בהמה
לא בזוג שבצוארה ולא בזוג שבכסותה ולא בחותם שבצוארה ולא

טמאה והתניא זוג של בהמה טמא ושל דלת טהור של דלת ועשאו לבהמה טמא של בהמה ועשאו לדלת אף על פי שקבעו בדלת וחברו במסמרים טמא שכל הכלים יורדין לידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא בשינוי מעשה לא קשיא הא דאית ליה עינבול הא

15 רלית ליה עינבול." וברבר הכלים שאין להם תוך ואינם מקבלים טמאה: מהם כלי עץ שמשתמשים בהם שמוש קרוב ושמוש רחוק. אלו שמשתמשים בהם שמוש קרוב, אינם מקבלים טמאה, כגון סלמות וקולבים וכסויים מיחדים, וגם מנורות מיחדות; ואלו המשמשים שמוש רחוק טמאים. השמוש הקרוב הוא כמשתמשים בגופו, והרחוק כשישמש כלים אחרים, כגון מנורות ומפות, וכיוצא בהם, משום שאלה

20 משמשות את האדם ואת הכלים שמשתמשים בהם לאכל את הדברים הנעשים מן המטעמים, כגון קערות ופנכות, וכוסות וקערות קטנות, וכיוצא בהן. וכל מה שהוא מן הסוג הזה יטמא כשקרה בו דבר המטמא אותו, כמו שאמרו: "העשוי לשמש את האדם כגון הסולם וכגון הקולב ומנורה ואנחותה טהורין העשוי לשמש את האדם ואת משמשי האדם

#### 32 a

כגון השלחן והטבלה והדולפקי טמאים." ואמרו: "כלי עץ יכול הסלם והקולב והנחותה והמנורה תלמ לומ מכל כלי עץ ולא כל כלי עץ או יכול שאני מוציא את השלחן ואת הטבלה ואת הדולבקי תלמ לומ כל כלי עץ ריבה מה ראית לרבות את אלו ולהוציא את אלו אחר שריבה הכתוב מיעט תלמ 5 לומ שק מה שק מיוחד שהוא משמש את האדם ואת משמשי

לומ שק מה שק מיוחד שהוא משמש את האדם ואת משמשי את האדם אף אני ארבה את השלחן ואת הטבלה ודולבקי שהן משמשין את האדם ואת משמשי האדם ומוציא את הסלם שהוא משמש את האדם ואינו משמש את משמשי האדם והקולב והנחותה והמנורה שהן משמשין את משמשי אדם ואינן משמשין את האדם," ומהם מטלית שמרתה

10 שלשה מפחים על שלשה מפחים שהשליכוה לאשפה, וכיוצא בה. ומהם שלש אצבעות על שלש אצבעות כשהיתה על רמיה או מלוגמא, כמו שאמרו: "שלשה על שלשה שהשליכה

> לאשפה טהורה החזירה טמאה לעולם השלכתה מטהרתה והחזרתה מטמאתה." ועוד: "שלש על שלש שעשאה לאספלונית מלוומה ורטיה

טהורה." ומהם מטפחות, בין שאינן מצירות ובין מצירות, אלא אם כן נמצא בהן נגע או נגעו במת או האהילו עליו, כמו שאמרו: "מטפחות הספרים בין מצוירות ובין שאינן מצוירין טמאות דברי בית שמאי ובית הילל אומ מצוירות טמאות רבן גמליאל אומ אלו ואלו טהורות."

והלכה כרבן גמליאל, כמו שאמרו: "ר יוסי ור שמעון אומ נראין דברי רבן גמליאל במטפחת ספרים וכדבריו אנו מורים." ומהם הדלת והנגר והמנעול והפותה גמליאל במטפחת הציר והקורה והצנור כשהם קבועים

בבנין, כמו שאמרו: "כל כלי מתכות שיש לו שם בפני עצמו טמא חוץ מן הדלת והנגר והמנעול והפותה שתחת הציר והציר והקורה והצנור שנעשו בקרקע." ויתר הכלים שנזכרו למעלה הנעשים מצמר ופשתים, וכיוצא בו. ואם היה מטוה

#### CORRECTIONS IN ARABIC TEXT OF HEFES

Fol. 7 a, l. 3. לאחכם should read אלחכם Fol. 28 a, l. 1. יכי should read יכי

#### ADDITIONAL NOTE

In the Jewish Review, 1913, p. 212, there appeared an article by Mr. Jack Mosseri describing some Genizah fragments in the library of the Cairo Jewish Community, and mention was made of autograph fragments of Heles b. Yasliah's Book of Precepts. Thus far I have not been able to secure a photograph or detailed description of those fragments.



Deacidified using the Bookkeeper process. Neutralizing agent: Magnesium Oxide Treatment Date: Feb. 2005

# Preservation Technologies A WORLD LEADER IN PAPER PRESERVATION 111 Thomson Park Drive Cranberry Township, PA 16066 (724) 779-2111



