

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

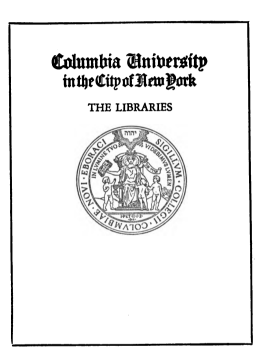
#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

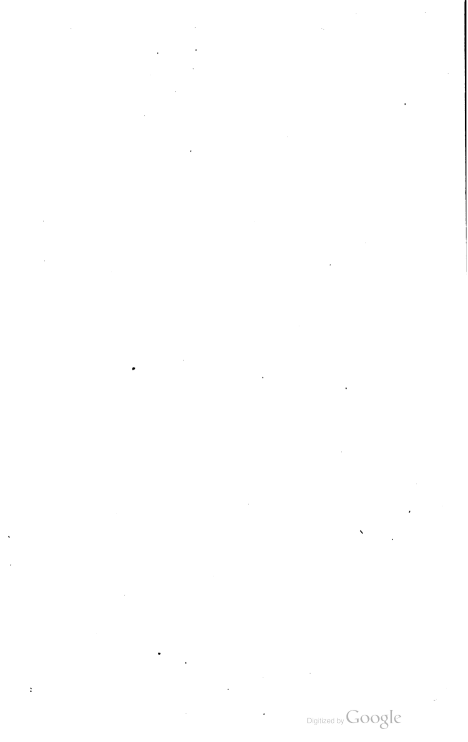


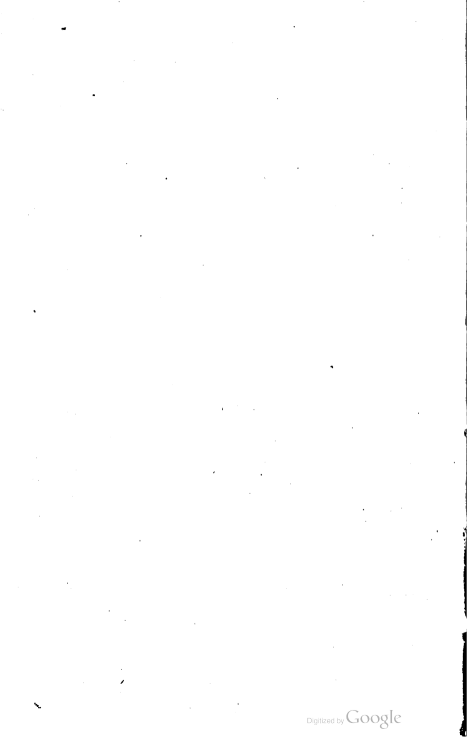
۰.











Н. Карбевъ.

# ПИСЬМА КЪ УЧАЩЕЙСЯ МОЛОДЕЖИ о самообразовании.

Изданіе 4-ое.

Доходъ съ изданія поступить въ кассу Общества вспомоществованія студентамъ С.-Петербургскаго университета.

> С.-ПЕТЕРЬ ГРГЪ. Типографія М. М. Стасюлввича, В. О., 5 л., 28. 1825.

> > · Digitized by Google

KON.

50

БНА

L370.1 K145 ĩ Digitized by Google

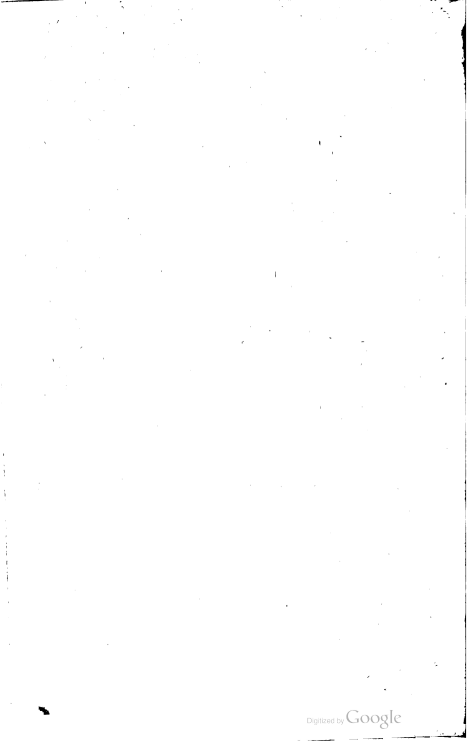
## оглавленіе.

| <b>CT</b>                                                   | PAH. |
|-------------------------------------------------------------|------|
| Предисловіе въ 4 изданію                                    | I    |
| I. О томъ, для кого, съ какою цёлью и почему я пишу эти     |      |
| письма.                                                     | 1    |
| II. О томъ, что главною цёлью самообразованія должна быть   |      |
| выработка міросозерцанія                                    | 23   |
| Ш. О томъ, что должно стремяться въ цёльности, полнотё и    |      |
| стройности міросозерданія.                                  | 50   |
| IV. О томъ, что нужно вырабатывать въ себѣ личность и при-  |      |
| знавать личность въ другихъ                                 | 74   |
| V. О томъ, въ чемъ ваключаются образовательныя средства     |      |
| вообще, въ особенности наука, и какъ следуетъ къ науке      |      |
| относиться.                                                 | 95   |
| VI. О томъ значеніи, какое для самообразованія должно имѣть |      |
| внакомство съ исторіей.                                     | 123  |
| Постѣсловіе.                                                | 152  |
| Краткій указатель самообразовательнаго чтенія               | 160  |

416105 ¢

### ПРЕДИСЛОВІЕ къ 4-му ИЗДАНІЮ.

Это, четвертое, издание "Писемъ о самообразовании" печатается безъ перемёнъ съ третьяго изданія, въ которомъ, сравнительно съ первыми двумя, были сдёланы незначительныя совращенія, но въ воторому зато быль приложень краткій указатель самообразовательнаго чтенія. Послёдній заимствованъ изъ "Бесёдъ о выработве міросозерцанія", представляющихъ изъ себя продолженіе этихъ "Писемъ". Необходимость въ четвертомъ издании настоящей внижки и второе издание "Бесвдъ" служать лучшимъ доказательствомъ, что наше общество, и въ частности учащаяся молодежь, сознаеть важность правильной постановки вопроса о самообразовании и интересуется всёмъ, гдѣ надѣется найти рѣшеніе этого вопроса. Это поддерживаеть автора въ его намёреніи продолжать свою работу въ томъ же направлении, причемъ на очереди теперь стоить вопросъ объ отношения знания въ жизненной практикъ: эта тема была уже намъчена въ "Бесъдахъ о выработвѣ міросоверцанія".



### Письмо первое

о томъ, для кого, съ какою цѣлью и почему я пишу эти письма.

Эти "Письма о самообразовании" я пишу, имъя въ виду преимущественно, - чтобы не сказать исключительно, лишь одинъ весьма опредёленный кругь читателей-ту часть учащейся молодежи, которая чувствуеть или, по врайней мёрё, начинаеть чувствовать потребность въ самообразовании и для которой поэтому вопросъ о немъ долженъ представлять особый, непосредственно жизненный интересъ. Посвящая свои письма такому предмету, я исхожу изъ мысли о громадной культурной и соціальной важности этого вопроса, но обращаясь съ ними къ указанному кругу читателей, я считаю нужнымъ выдвинуть на первый планъ существование въ учащейся молодежи стремленія въ самообразованію, стремленія вполнѣ естественнаго, совершенно законнаго и въ высшей степени симпатичнаго, а потому и заслуживающаго сдёлаться предметомъ самаго серьезнаго вниманія. Здёсь я не стану распространяться на тему о важномъ значении самообразованія съ культурной и соціальной точекъ зр'внія, надбясь, что, вто съ невоторымъ вниманіемъ прочтетъ эту книжку съ первой до послёдней страницы, тому станеть 1

O CAMOOBPASOBAHIH.

совершенно яснымъ, какую роль можетъ играть самообразованіе, — конечно, правильно поставленное, — въ качествѣ одного изъ факторовъ культурнаго и соціальнаго прогресса. Въ данную минуту я чувствую необходимость прежде всего объяснить, что думаю я дать въ своихъ письмахъ тому кругу читателей, для котораго они мною предназначаются, и какимъ образомъ я пришелъ къ мысли написать эту книжку.

Я только-что назвалъ стремленіе въ самообразованію въ учащейся молодежи явленіемъ вполнѣ естественнымъ, совершенно законнымъ и въ высшей степени симпатичнымъ: оно, дъйствительно, и естественно, и законно, и симпатично. Во-первыхъ, я думаю, что каждый молодой человѣкъ (имѣю въ виду одинаково и мужскую, и женскую молодежь), одаренный нормальными способностями, кое-чему учившійся, кое-что читавшій и вмёстё съ этимъ не испорченный воспитаніемъ въ неблагопріятной средь, необходимо долженъ-въ извъстную пору жизни, наступающую у кого раньше, у кого поздние, — обнаружить особый интересъ къ высшимъ вопросамъ человѣческаго знанія и существованія, въ вопросамъ, которые обладають свойствомъ волновать, и мучить и властно требовать своего разрѣшенія. Я буду еще имѣть случай вернуться въ болёе подробной характеристике этой жизненной поры, а туть мнё достаточно только отмётить тоть общій факть, что такая пора переживается весьма значительною частью молодежи, получающей образование въ среднихъ и высшихъ школахъ разнаго типа и наименованія, и что въ эту пору своей жизни юноша прежде всего стремится установить свое теоретическое, моральное и соціальное міросозерцаніе, между прочимъ путемъ чтенія книгъ, которыя, какъ ему кажется, наиболёе соотвётствуютъ той цёли, съ какою онъ къ нимъ обращается. Конечно, далёс, ему приходится искать отвётовъ на волнующіе и

мучащіе его вопросы, главнымъ образомъ, въ книгахъ, имѣющихъ къ этимъ вопросамъ то или другое отношеніе, т.-е. приходится заниматься именно самообразованіемъ, такъ называемымъ въ отличіе отъ образованія, сообщае-маго школою Никакое преподаваніе не можетъ претендовать на то, чтобы дать помимо самостоятельнаго чтенія все, что нужно знать и понимать образованному человъку. Напротивъ того, однимъ изъ признаковъ успѣшности пре-подаванія и можетъ служить пріохочиваніе къ чтенію книгъ по соотвътственной отрасли знанія. Съ другой стороны, общее образованіе дается у насъ только въ сред-ней школѣ, но на то она и есть средняя школа, что не даетъ законченнаго образованія, служа лишь ступенью къ высшей школѣ, — да и давать его не можетъ, тѣмъ болѣе, что въ средней школѣ молодые люди оканчиваютъ свое ученіе какъ-разъ около того времени, когда въ ихъ жизни только-что начинается та особая пора, о которой я сейчасъ говорилъ. Замѣчу вообще, что указаннымъ настроеніемъ учащаяся молодежь характеризуется преиму-щественно въ старшихъ классахъ средней школы и на первыхъ курсахъ высшихъ учебныхъ заведеній. Въ послёднихъ, какъ говорится, происходитъ продолженіе обра-зованія, начатаго въ средней школѣ, но на самомъ дѣлѣ, въ общемъ образования, даваемомъ среднею школою, совершается перерывъ, и начинается уже новое дёловершается перерывъ, и начинается уже новое дъло-усвоеніе разныхъ спеціальныхъ дисциплинъ, преподавае-мыхъ на отдѣльныхъ факультетахъ университета, иногда еще подраздѣленныхъ на секціи, и въ разныхъ самостоя-тельныхъ академіяхъ и институтахъ. Если средняя школа не даетъ и не можетъ давать законченнаго образованія, то школа высшая—всѣ эти факультеты, академіи и инстятуты даетъ образованіе законченное лишь по отно-шенію къ извёстнымъ спеціальностямъ. Конечно, между науками, преподаваемыми на отдёльныхъ факультетахъ и 1\*

3

въ разныхъ академіяхъ и институтахъ, есть имъющія общеобразовательный характерь, но и онъ являются здъсь спеціальностями, пріуроченными лишь въ той или другой высшей школѣ и совершенно исключенными изъ всѣхъ другихъ. Философія и исторія преподаются главнымъ образомъ филологамъ и отчасти юристамъ, но преподаванія этихъ наукъ совершенно лишены натуралисты, медики, техники разныхъ спеціальностей. Общая теорія права, основы государствовъдънія и политическая экономія преподаются только однимъ юристамъ. За то филологи и юристы лишены какого бы то ни было естественно-историческаго преподаванія, да и само послёднее организовано далеко не одинаковымъ образомъ въ разныхъ спеціальныхъ академіяхъ и институтахъ, включая въ ихъ число и физико-математическіе и медицинскіе факультеты университетовъ. То, чего не даетъ и дать не можетъ одна высшая школа, поскольку она есть прежде всего школа спеціальная, но что всегда и вездѣ требуетъ съ большею или меньшею настойчивостью лучшая часть уча-щейся молодежи, можетъ быть поэтому достигнуто только путемъ самообразованія. Не забудетъ еще олного важ-наго обстоятельства: нѣкоторая часть мужской молодежи и почти вся молодежь женская, кромѣ того все школьное образование и оканчивають съ выходомъ изъ среднеучебныхъ заведеній, — образованіе, которое требуеть, ко-нечно, продолженія, да и печально было бы, еслибы средняя школа не развивала въ своихъ питомцахъ стре-мленія къ дальнъйшему образованію. Хотя та часть молодежи, которая бываеть вынуждена ограничиваться среднеучебными заведеніями, и поставлена по отношенію въ образованію вообще въ худшее положеніе, нежели молодежь, имъющая возможность поступать въ иниверситеты, академіи и институты, тъмъ не менъе по отношенію въ извёстнымъ отраслямъ знанія обё эти категоріи молодыхъ

4

людей обоего пола оказываются поставленными въ совершенно одинаковое положеніе, т.-е. и тёмъ, и другимъ

шенно одинавовое положеніе, т.-е. и тѣмъ, и другимъ со многими вопросами знанія и окружащей дѣйствительности приходится знакомиться исключительно путемъ самостоятельнаго чтенія соотвѣтственныхъ книгъ.

Вотъ въ немногихъ словахъ тѣ соображенія, которыя заставили меня назвать стремленіе извѣстной части молодежи въ самообразованію вполнѣ естественнымъ и совер-шенно законнымъ. У этого стремленія есть, кромѣ того, двѣ въ высшей степени симпатичныя стороны. Несомнённо, что поступая на тотъ или другой факультеть, въ ту или другую академію, въ тотъ или другой институть, громадное большинство молодежи въ очень и очень значительной мъръ руководствуется соображеніями, имъющими мало общаго съ стремленіемъ въ чистому знанію; насколько же при выборъ будущихъ спеціальностей играетъ роль и это стремленіе, настолько оно проявляется, въ громадномъ же большинствѣ случаевъ, въ видѣ иногда очень узкаго интереса къ какой-нибудь весьма тѣсной области знанія. Наоборотъ, когда мы имѣемъ дѣло съ ясно выраженнымъ стремленіемъ къ самообразованію, то, съ одной стороны, не можетъ быть и речи о какихъ бы то ни было постороннихъ соображеніяхъ, заставляющихъ юношу интересоваться тъмъ или другимъ знаніемъ, а съ другой --- самый интересъ этотъ необходимо является болёе шировимъ, ибо въ такомъ случав онъ объясняется не особенною любовью даннаго лица въ извъстнаго рода занятіямъ, могущимъ вестись, ничего не давая ни уму, занятнямъ, могущимъ вестнов, ничего не давам на јиј, ни сердцу, а общечеловъческою духовною потребностью понять, что такое окружающій человъка внѣшній міръ, что такое и чѣмъ долженъ быть самъ человъкъ, что такое, наконецъ, и чёмъ должно быть общество, въ кото-ромъ онъ живетъ. Симпатичныя стороны стремленія къ самообразованію и заключаются въ совершенной безко-

Digitized by Google

5

рыстности этого стремленія и въ его несомнённой связи съ высшими потребностями нашей духовной природы. Эти два отличительныя свойства истиннаго стремленія въ самообразованію сообщають признанной нами выше естественности и законности этого стремленія верховную моральную санецію: оно оказывается не только естественнымъ и законнымъ, но и нравственнымъ, ибо вытекаетъ изъ безкорыстной любви къ истинѣ, изъ безкорыстнаго исканія правды. Если выше я упомянуль о важномъ культурномъ и соціальномъ значеніи самообразованія, то прежде всего именно потому, что въ дълъ духовнаго и общественнаго прогресса человѣчества любовь въ истинѣ и исканіе справедливости, безъ коихъ на мой взглядъ, и не можеть быть настоящаго стремленія въ самообразованію, являются весьма могучими факторами первостепенной важности.

Конечно, всякая естественная и законная потребность должна быть удовлетворяема. Тёмъ больше ея право быть удовлетворенной, если она, кромѣ того, имѣетъ за себя моральную санкцію и, наконецъ, является, вдобавокъ, какъ одна изъ силъ, созидающихъ культурный и соціальный прогрессъ человѣчества и, такимъ образомъ, способствующихъ осуществленію конечныхъ цѣлей всемірной исторія, а стремленіе къ самообразованію какъ-разъ и обладаетъ всѣми свойствами явленія нравственнаго и вмѣстѣ съ тѣмъ прогрессивнаго. Вотъ почему я и сказалъ еще въ самомъ началѣ, что предметъ этотъ заслуживаетъ самаго серьезнаго вниманія.

Итакъ, въ учащейся молодежи или, по крайней мъръ, въ лучшей ся части существуетъ потребность въ самообразованіи, и потребность эта должна удовлетворяться и притомъ, разумъется, такъ, чтобы всъ занимающіеся самообразованіемъ по возможности достигали той цъли, какую должно по самому существу дъла ставить самообразова-

HANNES

нію, и чтобы оть этого получались и тв вультурные и соціальные результаты, какихъ слёдуетъ ожидать отъ правильной постановви самого дёла. Еще недостаточно простой возможности, либо большей или меньшей легкости удовлетворенія извёстной потребности, нужно еще, чтобы оно вмёстё съ тёмъ, во-первыхъ, происходило цёлесообразно, а во-вторыхъ, не оставалось безплоднымъ. Всякая потребность можеть быть удовлетворяема или лучше, или хуже не только въ зависимости отъ тёхъ средствъ, какія для этого имъются въ наличности, но и въ зависимости отъ лучшаго или худшаго пониманія самой потребности, т.-е. сущ-ности самого стремленія, его мотивовъ и его цёли, и отъ сиск лучшей иди худшей организаціи удовлетворенія потреб- камера ности, т.-е. отъ того или иного пользованія средствами, какія кавія могуть находиться въ нашемъ распоряженіи для достиженія поставленныхъ цёлей. Ошибка въ опредёленіи той цёли, вакую должно имёть самообразованіе, или ошибва въ выборв путей, ведущихъ къ этой цели, могутъ одинаково оказывать роковое вліяніе на практику самого діла, хотя бы всё другія условія, въ какія мы были бы при этомъ поставлены, и оказались въ высшей степени благопріятными, т.-е., напр., еслибы мы распоряжались и достаточнымъ досугомъ, и знаніемъ иностранныхъ языковъ, и возможностью легко доставать всё необходимыя вниги. Я уже давно интересуюсь этимъ вопросомъ и собираю данныя для его ръшенія-какъ именно понимаетъ сама молодежь цёль самообразованія и каковы обычные способы, посредствомъ коихъ она на практикъ разръшаетъ задачу самообразованія. Это вопросъ далеко не праздный. Каждое практическое дёло, въ особенности дёло скольконибудь сложное, чтобы идти успъшно, нуждается въ хорошей организація: плохая организація или отсутствіе вакой бы то ни было правильной организаціи бывають одинавово гибельны во всёхъ занятіяхъ, имёющихъ тавія

цѣли, воторыя для своего осуществленія требують много времени, немало усилій и труда и даже, скажемъ такъ, извъстнаго искусства. Сравнивая образованіе, даваемое школою, какіе бы недостатки ни встр'ячались въ его организаціи, съ самообразованіемъ, мы должны признать, ОТР послёднее въ отношения въ требованиямъ, которыя въ указанномъ смыслъ слъдуетъ предъявлять важдому практическому делу, расчитанному на сколько-нибудь успѣшное достиженіе цѣли, поставлено вообще въ гораздо худшія условія, чёмъ первое. Начнемъ съ самаго главнаго-съ постановки той цёли, какая имбется въ виду и въ случав образованія школьнаго, и въ случав самообразованія въ томъ смыслѣ, въ какомъ мы говоримъ о послёднемъ, т.-е. не въ смыслё самостоятельнаго пріобрётенія всёхъ тёхъ свёдёній и навыковъ, которые могутъ быть даны тою или другою школою. Каждая школа имъетъ вполнѣ опредѣленную задачу, установленную, конечно, не воспитаннивами, входящими въ эту школу и получающими въ ней свое образование-все равно, будеть ли то низшее, среднее или высшее, общее или спеціальное образованіе. Иное дёло — самообразованіе: тоть, кто приступасть въ нему, находится приблизительно въ такомъ же положении, въ какомъ бываетъ и всякий ученикъ, вступающій въ ту или другую школу, ибо оба они входятъ въ невѣдомую имъ область, въ которой они никогда не бывали, гдѣ многое имъ совершенно незнакомо, — съ тѣмъ лишь весьма существеннымъ различіемъ, что воспитаннику той или другой школы не приходтся заботиться, куда его приведуть, тогда какъ человъку начинающему заниматься самообразованіемъ, самому нужно узнать, къ чему же онъ долженъ придти. Но, спрашивается, можетъ ли юноша, только-что почувствовашій потребность самообразованія, не вполнѣ еще ясно и сознавшій, почему оно необходимо и въ чемъ же должно заключаться, --- можетъ

I

ли онъ вполнѣ точно и, главное, совершенно правильно опредѣлить его конечную цѣль, которая представляется уму въ болѣе или менѣе рѣзкихъ очертаніяхъ и во всѣхъ уму вь оолье или менье разкихь очертанияхь и во всвхъ своихъ подробностяхъ лишь тогда, когда уже находишься очень близко къ этой цёли, когда имѣешь право считать ее достигнутою или почти достигнутою? Недостатоточно еще иочувствовать потребность въ самообразовании, такъ какъ, кромѣ того, нужно вполнѣ ясно и отчетливо поставить себѣ и ту цѣль, къ которой слѣдуетъ стремиться, удовле-творяя указанной потребности. Такъ какъ, однако, у са-сите и силе и си мого начинающаго заниматься самообразованиемъ нътъи быть не можетъ-ни тъхъ знаній, ни достаточно выработанныхъ идей, ни широты взгляда, какія необходимы для того, чтобы понять надлежащимъ образомъ, совершенно опредѣленно и вмѣстѣ съ тѣмъ неодносторонне, цёль самообразованія, и такъ какъ, съ другой стороны, въ этомъ дёлё не существуетъ никакихъ внёшнихъ рамокъ-ни такихъ, которыя стёсняютъ личную свободу, и ни такихъ, которыя помогаютъ идти по върной дорогъ, — то для громаднаго большинства учащейся молодежи цёль самообразованія или остается крайне неопредёленною и даже довольно-таки туманною, или - если делаются попытки болбе точной формулировки — представляется одностороннею и притомъ въ не совсёмъ одинаковыхъ направленіяхъ-въ зависимости отъ личныхъ особенностей, оть первыхъ прочитанныхъ книгъ, отъ случайныхъ встрёчъ, -оть общаго духа той среды, въ которую попадаеть юноша, стремящійся въ самообразованію, наконецъ, отъ тёхъ или преходящихъ вѣяній времени. Отсюда прежде иныхъ всего дёлаются понятными эти вёчные споры между учащеюся молодежью о цёляхъ самообразованія, споры о томъ, о чемъ можно имъть вполнъ ясное и точное представленіе лишь тогда, вогда предметомъ уже въ большей или меньшей степени обладаешь, а не тогда, когда о

немъ знаешь только по наслышкъ. Боже меня сохрани ставить молодежи эти споры въ упревъ или находить ихъ ненужными и безполезными: напротивъ того, я думаюи въ своихъ письмахъ предполагаю особенно настаивать на этомъ, — что все-таки молодежь должна самостоятельно ставить цёли тому самообразованію, которое она считаеть для себя необходимымъ, а обмѣнъ мыслей между собою, необходимо принимающій въ молодые годы форму горячихъ споровъ, въ коихъ отстанваются неръдко діаметрально противоположные тезисы, я именно и считаю однимъ изъ весьма дъйствительныхъ средствъ въ дъле самостоятельной выработки убъждений. Тъмъ не менье факть остается фактомъ; и съ нимъ нельзя не считаться: въчные споры о цёли самообразованія указывають или на неясность отвѣтовъ, дающихся на этотъ вопросъ, или на односторонность этихъ отвётовъ. Конечно, въ такомъ дѣлѣ, какъ самообразование, должна господствовать полная свобода, ибо, какъ показываетъ самое его названіе, оно прежде всего требуеть самостоятельности в самодбительности, но какъ бы вообще ни была хороша свобода сама по себѣ, она не можетъ осуществить своихъ задачъ безъ высшаго руководства со стороны знанія о томъ, что истинно и что цѣлесообразно. У того, вто только еще ищеть знанія, еще и не можетъ быть знанія, и потому нѣть ничего удивительнаго, если вообще громадное большинство учащейся молодежи не имбеть вполнъ яснаго и достаточно широкаго представленія о цёли самообразованія. Довольно, что она чувствуетъ въ немъ потребность, сознаетъ его необходимость, о немъ думаетъ, говоритъ и споритъ, въ нему стремится и имъ занимается, - не хорошо же лишь то, что ей очень часто въ этой области приходится бродить, какъ въ потемкахъ, идти ощупью или наугадъ, вступать на дороги, не ведущія въ предположенной цёли, и сбиваться съ надлежащаго пути. Все это, однако, про-

исходить не по ея винѣ: предоставленная самой себѣ, отданная на произволь всѣхъ случайностей окружающей обстановки и вѣяній времени, она, конечно, и не въ состояніи своими силами и средствами выработать правильную организацію самообразованія; со стороны же въ ней на помощь въ этомъ именно дѣлѣ почти никто не приходить. Пусть, разумѣется, самообразованіе остается дѣломъ совершенно свободнымъ, — и я именно желаю ему наибольшей свободы, — но въ то же время пусть оно выйдетъ изъ того поистинѣ хаотическаго состоянія, въ какомъ оно находится до сихъ поръ, будучи лишено какихъ бы то ни было строго выработанныхъ и общепризнанныхъ руководящихъ идей. Молодежь не только въ этомъ нуждается, но какъ увидимъ еще дальше, сама ощущаетъ въ этомъ потребность; самою же первою и важною руководящею идеей должна быть ясно сознанная и широко поставленная пѣль самообразованія.

и широко поставленная цёль самообразованія. Пойдемъ теперь далёе. Школьное образованіе всегда совершается по извёстной программё и въ извёстной системё, которыя въ разныхъ случаяхъ могутъ быть хорошими или дурными, но безъ которыхъ совершенно немыслимо никакое учебное дёло, и это само собою понятно. Разъ образованію ставится опредёленная цёль, является вопросъ о средствахъ и путяхъ, ведущихъ къ этой цёли, устанавливается тотъ или другой кругъ знаній, считающихся необходимыми въ виду именно данной цёли, устанавливается порядовъ, въ коемъ эти знанія должны и могутъ усвоиваться учащимися. Самообразованіе точно также не можетъ совсёмъ обходиться безъ программы и безъ системы, которыя вытекали бы, во первыхъ, изъ преслёдуемой имъ цёли, а во-вторыхъ, изъ той связи, въ какой находятся между собою различныя знанія, могущія съ наибольшимъ успёхомъ и съ наибольшею пользою восприниматься только въ извёстной послёдовательности. Но

11

Digitized by Google

дёло въ томъ, что въ случаё самообразованія вопросъ о такой программѣ и системѣ значительно затрудняется. Прежде всего, организація школьнаго образованія — дёло весьма старое, имѣющее свою исторію, свои традиціи, свою рутину, тогда вакъ вопросъ о правильной постановеѣ самообразованія есть сравнительно вопросъ новый, мало разработанный въ теоретическомъ отношении и недостаточно выясненный съ чисто правтической точки зрѣнія. Я не буду касаться того, что и какъ въ этомъ смыслѣ дѣлается за границей: я имѣю въ виду только нашу родную дъйствительность и ръшаюсь утверждать, что у насъ вопросомъ этимъ живо интересовалась и усердно занималась всегда сама же учащаяся молодежь, которая по той же причинъ, по какой она не въ состояния собственными силами и средствами съ совершенною ясностью мысли и широтою взгляда опредѣлить конечную цѣль самообразованія, не можетъ, разумъется, ни установить въ подробностяхъ и во взаимной связи кругъ вопросовъ, долженствующихъ входить въ полную программу самообразовавія, ни нам'тить посл'ядовательность и постепенность, необходимыя въ занятіи этими вопросами. Это разъ. Вовторыхъ, каждая школьная программа и система по необходимости представляють собою общій шаблонь, коему должны подчиняться всё учащіеся въ данной школё, какъ бы ни было желательно, чтобы при этомъ принимались въ расчетъ индивидуальныя особенности, склонности и способности воспитанниковъ. Такое свободное дело, какъ самообразование, не можеть быть втиснуто въ слишкомъ опредѣленныя рамки. Хотя съ принципіальной точки зрѣнія и можно установить изв'єстный кругь знаній, существенно необходимыхъ въ виду такъ или иначе понятой цёли самообразованія, и хотя въ ихъ усвоеніи слёдуетъ предполагать возможность нѣкотораго идеальнаго порядка, подлежащаго отврытію и осуществленію въ интересахъ

самаго дёла, тёмъ не менёе то, что въ теоріи будетъ признано совершенно върнымъ, на практикъ встрътитъ массу затрудненій. Школьныя программы и системы отличаются обязательностью, совершенно немыслимою и даже нежелательною въ такомъ свободномъ дёлё, какъ самообразованіе, гдѣ все должно вытекать изъ личной иниціативы. Съ другой стороны, принимая въ расчеть, что значительная часть молодежи, занимающейся самообразованіемъ, учится въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ коихъ имъ, рядомъ съ болѣе спеціальными дисциплинами, преподаются науки, имѣющія и общеобразовательное значение, нужно всегда помнить, что нельзя рекомендовать одну и ту же программу и студенту-фило-логу, слушающему левціи по философіи и по исторіи, но не обязанному изучать ни общей теоріи права, ни политической экономіи, и студенту-юристу, коему двѣ послѣднія науки преподаются, а первыя двё нёть, и студенту-натуралисту, совсёмъ не изучающему гуманитарныхъ и соціальныхъ наувъ, но за то знакомящемуся съ основными истинами естествознанія, о которыхъ, наоборотъ, ничего не слышать съ каоедры филологи и юристы, и, наконецъ, студентамъ разныхъ спеціальныхъ академій и институтовъ, еще менбе, нежели университетские факультеты, ставящихъ своему преподаванію общеобразовательныя цёли въ широкомъ смыслѣ этого слова. Но что особенно затрудняетъ выработку общей программы и системы самообразованія, такъ это крайнее разнообразіе индивидуальныхъ интересовъ, участвующихъ въ зарождении потребности въ самообразованію. Проживши довольно долго сознательною жизнью, многое передумавъ, перечувствовавъ и испытавъ, познакомившись изъ чтенія книгъ и наблюденій надъ дъйствительностью съ большимъ количествомъ идей и фактовъ. не трудно составить себѣ извѣстный идеалъ самообразованія, захвативъ въ его программу все, что можетъ удо-

влетворить самые разнородные духовные интересы, и расположивъ всѣ вопросы, отвѣты на которые должно дать самообразованіе, въ наиболье строгой логической посльдовательности; даже хорошо и полезно это сдёлать, но нужно знать, что непосредственнаго практическаго примъненія ваши программа и система никогда не получать. Если вы, человѣкъ, уже пожившій и многому учившійся, можете сразу охватить однимъ взоромъ весь этотъ кругъ, завлючающій въ себѣ основные вопросы мысли и жизни, то молодежь, едва лишь начинающая жить и жаждущая знанія, естественно и необходимо должна подходить въ этому вругу съ одной какой-либо стороны и овладъть лишь его частью, прежде нежели будеть въ состоянии исходить его вдоль и поперекъ. Какъ ни желательно, мо-жетъ быть, было бы, чтобы всѣ начинали свое съ нимъ знакомство съ одного конца, —а желательно ли это, еще вопросъ, —слѣдуетъ ожидать, что отдѣльныя лица будутъ вступать въ нашъ идеальный кругъ самообразованія съ разныхъ сторонъ, каждый въ зависимости отъ того болѣе частнаго интереса, который толкаеть его на путь самообразованія. Въ томъ стремленіи въ общему знанію, какое обнаруживаетъ лучшая часть нашей молодежи, могутъ на первый планъ выдвигаться или интересы отвлеченнаго знанія или вопросы личной и соціальной этики, или даже болье частные вопросы, входящіе въ каждую изъ этихъ областей, что зависить либо отъ склада ума и характера даннаго лица, либо отъ вліянія, оказываемаго на него ближайшею средою, и пусть каждый подходить къ нашему идеальному кругу съ того края, къ которому его влечетъ господствую-щій въ данное время въ его душѣ интересъ. Всѣ дороги ведутъ въ Рамъ, лишь бы у путника не ослабѣвала энер-гія. Съ какого бы края — въ зависимости отъ своего душевнаго склада, отъ степени своего умственнаго и нрав-ственнаго развитія, отъ содержанія и направленія ранъе

пріобрътенныхъ знаній и идей или отъ внёшнихъ условій и вліяній своей жизни и своего воспитанія, — съ какого бы края онъ ни вошелъ въ идеальный кругъ самообразованія, важно прежде всего, чтобы онъ въ него вошелъ, потомъ, чтобы, разъ въ него вступивъ, въ немъ оставался и чтобы, наконецъ, оставаясь въ немъ, не ограничивался своимъ первоначальнымъ краешкомъ, по чтобы одинъ интересь порождаль въ каждомъ человъкъ, разъ въ этотъ кругъ попавшемъ, другой интересъ, чтобы одинъ вопросъ вызывалъ другой вопросъ — по той тъсной связи, вакая существуеть между отдёльными духовными интересами, между всёми вопросами мысли и жизни. Достаточно тольво, чтобы молодежь прониклась общимъ сознаніемъ объ этой связи, на 9-2 и вотъ для этого то главнымъ образомъ нужна широкая на программа и стройная система; на практикъ же каждому Стан придется вырабатывать свою программу и свою систему, сообразно съ тъмъ, съ вавой стороны то или другое жися лицо, повинуясь свободному влеченію своего ума и сердца, на вступить въ предполагаемый идеальный кругъ самообразованія. Итакъ, единой общей программы и системы самообразованія даже и не можеть существовать, но это не мъшаетъ возможности и необходимости единаго и общаго привципа, который руководиль бы молодежью, стремящейся къ самообразованію, въ выработкѣ ею - каждымъ лично для себя – великаго множества программъ и системъ самообравованія, расчитанныхъ на удовлетвореніе разнообразныхъ индивидуальныхъ интересовъ.

Есть и еще одно затрудненіе, заставляющее съ собою считаться въ дѣлѣ выработки общеобразовательной программы для самостоятельнаго пріобрѣтенія знаній и идей. Эго сравнительно небольшое количество времени, какое каждый можетъ тратить на самообразовательное чтеніе. Имѣя въ виду цѣль, какая мною будетъ поставлена ниже для самообразованія, и тотъ кругъ лицъ, къ нему стре-

мящихся, о коемъ я постоянно веду ризь, я полагаю, что къ моменту вступленія въ настоящую жизнь по окончаніи образованія въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ молодой человъкъ долженъ уже обладать достаточно широкимъ общимъ образованіемъ, какъ результатомъ само-стоятельнаго чтенія книгъ научнаго, публицистическаго и литературнаго содержанія. Полагая, что курсь высшихъ учебныхъ заведеній проходится въ четыре-пять лётъ и что лишь въ сравнительно ръдкихъ случаяхъ молодые люди могутъ приступать въ систематическому самообразованію, сидя на скамьяхъ средней школы, мы получимъ около четырехъ лѣтъ, въ теченіе коихъ юношѣ нужно познакомиться съ цёлымъ рядомъ философскихъ и научныхъ, моральныхъ и соціальныхъ вопросовъ, не говоря уже о необходимости чисто литературнаго чтенія. Не забудемъ при этомъ, что для такого знакомства и такого чтенія у учащейся молодежи можеть быть въ распоряженіи лишь то количество времени, которое остается свободнымъ отъ обязательныхъ занятій и отъ добыванія средствъ къ жизни, поглощающаго у значительной части учащихся каждый день не мало часовъ. Съ этими обстоятельствами нельзя не считаться, и они, дъйствительно, затрудняють дъло выработки программы систематическаго чтенія въ самообра-зовательныхъ цёляхъ. Но я думаю, что нётъ, во-первыхъ, никакой необходимости, чтобы самообразованіе было вполнѣ закончено ко времени вступленія молодого человѣка на поприще практической жизни. Нужно, наобороть, желать, чтобы стремленіе къ усвоенію новыхъ знаній и идей не покидало интеллигентнаго человъка и по его выходъ изъ высшаго учебнаго заведенія, а потому вся задача само-образованія въ учебные годы должна заключаться въ за-ложеніи достаточно прочнаго и широкаго фундамента для дальнъйшаго пріобрътенія новыхъ знаній и идей: въ эти годы юноша внѣ круга своихъ спеціальныхъ занятій, мо-

жеть быть, и не пріобрѣтеть большихъ знаній въ смыслѣ подробнаго ознакомленія съ отдѣльными науками, но онъ долженъ научиться многое понимать посредствомъ усвоенія наиболѣе важныхъ и существенныхъ для личной и общественной жизни идей. Съ этой точки зрѣнія можно установить извѣстный minimum, не гоняясь на первыхъ порахъ за тѣмъ многимъ, что можно узнать о каждомъ предметѣ, изучая его спеціально въ теченіе цѣлыхъ четырехъ лѣтъ. Во всякомъ случаѣ, однако, программа общеобразовательнаго чтенія должна быть строго соразмѣрена съ ограниченнымъ количествомъ времени, какое находится въ распоряженіи учащейся молодежи, и тутъ, конечно, приходится жертвовать однимъ, менѣе важнымъ, въ пользу другого, болѣе важнаго, что́, въ свою очередъ, представяяеть не мало трудностей.

Навонецъ, есть и еще затрудненіе. Я самъ первый сталъ бы возражать противъ возможности цёльнаго общеобразовательнаго курса систематическаго чтенія, еслибы послёднее должно было сводиться къ изученію нёсколькихъ элементарныхъ учебниковъ, которые не могутъ возбудить интереса къ пріобрётенію знаній; но при ограниченномъ количествё времени каждый, стремящійся къ самообразованію, былъ бы поставленъ въ необходимость ограничить себя изученіемъ только подобныхъ учебниковъ, еслибы вся его задача заключалась въ томъ, чтобы нознакомиться со всёми отдёльными науками, какія только встрёчаются въ обозрёніи преподаванія хотя бы однихъ лишь университетскихъ факультетовъ. Съ точки зрёнія общаго, а не спеціальнаго, техническаго и профессіональнаго образованія (причемъ мы не затрудняемся обозначить названіемъ техническаго и профессіональнаго, спеціальное образованіе одинаково и будущихъ научныхъ изслёдователей, и преподавателей разныхъ предметовъ, какъ и будущихъ адвокатовъ и судей, врачей и инженеровъ и т. п.), съ

О САМООБРАЗОВАНИА.

Digitized by Google

точки зрѣнія именно образованія, долженствующаго создавать не академиковъ, профессоровъ, учителей, законовѣдовъ, докторовъ, архитекторовъ, механиковъ, техниковъ, а-позволю себъ такъ выразиться-человъкова, науки, преполаваемыя на отдёльныхъ факультетахъ и въ разныхъ другихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, имѣютъ далеко не одинаковое общеобразовательное значение, а многія даже и никакого значенія не имбють въ этомъ смыслб. Общеобразовательный курсъ систематическаго чтенія вовсе не долженъ быть простою суммою отдёльныхъ наукъ въ сокращенномъ изложении такихъ учебниковъ, которые, действительно, никого не пріохотять къ пріобрѣтенію знаній, но онъ долженъ быть систематическимъ сводомъ всего того изъ отдёльныхъ наукъ, могущихъ имёть общеобразовательное значение, что само по себѣ обладаетъ такимъ значеніемъ. Но разъ мы станемъ на такую точку зрѣнія, самъ собою является вопросъ о томъ, существуютъ ли книги, прямо приспособленныя къ этой цёли. Мић важется, что еслибы имѣлась налицо такая коллекція руководствъ и пособій, которая составляла бы цёльный общеобразовательный вурсъ для систематическаго чтенія съ одною общею философскою основой, этимъ самымъ ришеніе задачи значительно облегчилось бы, такъ какъ не было бы надобности долго искать подходящія руководства. Но въ томъ-то и дёло, что, начертывая программу самообразовательнаго чтенія, нельзя не обращать постоянно вниманія на тѣ средства, какія представляеть научная и популярная литература для того, чтобы рекомендуемый планъ могъ быть выполненъ наиболье целесообразнымъ, плодотворнымъ и удобнымъ образомъ и наиболье общедоступными способами.

Само собою разумъется, я вовсе не хочу сказать, чтобы даже наша русская оригинальная и переводная литература научныхъ трудовъ, годныхъ и для цѣлей самообра-

зованія, и популярныхъ сочиненій, написанныхъ какъразъ въ этихъ самыхъ цёляхъ, была такъ бёдна, что и выбрать-то изъ нея было бы нечего для ознакомленія съ тъми или другими важными вопросами мысли и жизни. Дело въ томъ, что самъ по себе выборъ книгъ для каталога самообразовательнаго чтенія представляеть задачу. удачное ръшеніе которой требуеть преодолёнія немалыхъ трудностей. Существуеть и за границей, и у насъ-и между прочимъ обращается въ рукахъ нашей учащейся молодежи-довольно значительное число списковъ сочиненій, "которыя должны быть прочитаны каждымъ образованнымъ человѣкомъ". Не касаясь недостатковъ или хорошихъ сторонъ существующихъ списковъ-часто совершенно неизвъстнаго происхожденія, составленныхъ иногда довольно неумѣло, носящихъ на себѣ нерѣдко слѣды занесенія лишь тёхъ книгъ и статей, которыя были прочтены случайнымъ составителемъ или просто были ему извёстны по наслышкъ, — нельзя вообще не признать, что дъло это представляеть значительныя трудности. Въ лучшихъ случаяхъ такіе списки могутъ быть лишь результатомъ коллективной работы нёсколькихъ спеціалистовъ, притомъ хорошо спѣвшихся между собою относительно цѣли самообразованія, выработавшихъ сообща цёльную его программу, хорошо обсудившихъ, какія книги, статьи или даже отдёльныя въ нихъ главы должны быть рекомендуемы для прочтенія, и никогда не забывающихъ необходимости дёлать параллельныя указанія съ общею мотивировкою выбора и сравнительною оцёнкою называемыхъ сочиненій. До сихъ поръ, пересмотръвъ въ разное время множество подобныхъ списковъ, я не видалъ ни одного, который я безъ всякихъ оговорокъ, притомъ болѣе или менѣе существеннаго свойства, могь бы рекомендовать для практическаго употребленія. Еслибы лично я взялъ на себя смёлость составить такой списокъ, то счелъ бы первымъ сво-

Digitized by Google

9\*

имъ долгомъ заявить, что самъ же не могу признать его вполнѣ удовлетворительнымъ <sup>1</sup>). Между прочимъ, въ этомъ дѣлѣ пришлось бы руководиться, кромѣ личнаго опыта, который, конечно, не указъ, —чисто теоретическими соображеніями, тогда какъ нужно было бы располагать еще громаднымъ количествомъ данныхъ изъ практики самообразованія. И въ этомъ отношеніи, слѣдовательно, самообразованіе поставлено въ худшее положеніе, чѣмъ образованіе школьное съ его ограниченнымъ подборомъ учебниковъ и пособій и съ живымъ словомъ преподаванія, коего во многихъ отношеніяхъ не замѣнишь никакими книжными руководствами.

Все это я говорилъ къ тому, чтобы выставить на видъ отсутствіе какой бы то ни было организаціи въ самообразовании, потребность въ коемъ ощущается значительною частью учащейся молодежи, и всю трудность внесенія въ это дело правильной организаціи. Вспоминая личный опыть въ этомъ отношения, -- опытъ, въ которомъ я въ сущности былъ предоставленъ самому себъ или дъйствовалъ на основании случайныхъ указаний, заимствованныхъ изъ разговоровъ или прочитанныхъ книгъ, я не могу не сказать, что многое въ моемъ собственномъ самообразования шло не такъ, какъ слёдуетъ: были и важные пробълы, въ свое время не пополненные, и вещи совершенно лишнія, изъ-за коихъ, однако, дёлались весьма серьезныя упущенія. Полагаю, что то же скажуть многіе мои товарищи и сверстники, съ которыми у насъ когда-то велись горячіе споры о цёли, сущности и средствахъ самообразованія. Съ тѣхъ поръ, я думаю, ничто не измѣнилось. Уже болѣе двадцати лёть я наблюдаю учащуюся молодежь въ каче-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Опыть такого списка приложень кь моимь "Беседамь о выработкѣ міросоверцанія", появившимся послѣ второго изданія настояцей книжки.

ствѣ ся наставника-прежде гимназическаго учителя, теперь университетскаго профессора. Понимание цѣли самообразованія, опредѣленіе его значенія и содержанія, выборъ внигъ для чтенія — все это на основаніи моихъ наблюденій представляется мнѣ не вполнѣ яснымъ для молодежи, недостаточно огражденнымъ отъ возможности одностороннихъ и даже прямо невърныхъ ръшеній, и обнаруживаеть только крайнюю степень ся неопытности. Не въ укоръ, понятное дёло, говорю я это молодежи, ищущей знаній и правды и часто остающейся въ этомъ своемъ исканіи безъ надлежащаго руководства со стороны людей болёе свёдущихъ и опытныхъ. Если уже нужно воголибо корить, то только тёхъ, которые, сознавая это, ничего не дёлають съ прямою цёлью - устранить причину этого явленія, и "отъ нихъ же первый есмь азъ". Если я взялся теперь за перо съ намъреніемъ преподать коекакіе совѣты молодежи, ищущей общаго образованія, то именно сознавая весь долгъ, налагаемый на меня такимъ положеніемъ дёла: понимая великое культурное и соціальное значение самообразования, считая вытсть съ тымъ стремленіе въ нему явленіемъ весьма естественнымъ и вполнѣ законнымъ и, наконецъ, глубоко сочувствуя искреннему и безворыстному исканію молодежью истины и справедливости, при всемъ этомъ я не могу, однако, не скорбѣть, видя, какъ несовершенно въ большинстве случаевъ удовлетворяется эта духовная потребность молодежи-и не всегда цѣлесообразно, очень часто съ крайней односторонностью, иногда даже съ совершенно непроизводительною тратою силь. Въ свое оправдание могу сказать, что мысль о настоящей книжкъ зародилась у меня давно, и что я уже раньше пытался осуществлять ее въ отдёльныхъ небольшихъ статьяхъ, и если только теперь я приступилъ къ ея выполненію въ настоящихъ письмахъ, то не потому, чтобы сидѣлъ все время празднымъ, а потому, что рабо-

талъ надъ другими внигами для того же самаго вруга читателей. Задача, которую я теперь себѣ ставлю, заключается именно въ томъ, чтобы помочь молодежи, ищущей общаго образованія путемъ самостоятельнаго чтенія внигь, разобраться въ вопросахъ о цѣли, сущности и средствахъ самообразованія -- съ той психологической и соціологической точки зрѣнія, на какую мнѣ позволяють стать-и стать меня заставляють — и мой жизненный опыть, и мое знакомство со средою учащейся молодежи, и мои научныя знанія, и вакое у меня есть пониманіе основныхъ вопросовъ мысли и жизни. Мало того: я думаю, что своими письмами буду прямо отвѣчать на массу вопросовъ, какіе мнѣ могли бы быть предложены весьма многими изъ моихь будущихъ читателей. Въ дълъ самообразованія молодежь не только нуждается въ извъстномъ руководствъ, но и сознаеть эту потребность въ руководствъ и ищеть его повсюду, гдѣ только надется его найти. Я и вообще это, конечно, знаю, но и заключаю объ этомъ на основаніи обращеній лично во мнѣ, дѣлаемыхъ время отъ времени отдѣльными молодыми людьми или небольшими товарищескими кружками обращеній устныхъ и письменныхъ-и въ томъ самомъ городъ, гдъ я живу, и изъ другихъ городовъ, — обращеній приблизительно одного и того же содержанія, что совътовалъ бы я читать, какія вниги я могъ бы рекомендовать по такому-то предмету, по тавому-то вопросу. Скажу даже такъ: именно такія обращенія и поддерживали всегда во мнѣ мысль о томъ, что долженъ отвѣтить на подобные вопросы не однимъ R только случайнымъ своимъ корреспондентамъ, но и всёмъ тъмъ, которые, какъ и они, нуждаются въ посторонней помощи при разрѣшеніи вопросовъ, касающихся теоріи и практики ж самообразованія 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Послё выхода въ свёть перваго и второго изданій этой книжки, я получиль еще немало писемъ съ аналогичными вопросами.

Вотъ для кого, съ какою цѣлью и почему я принялся за эти письма. Но я былъ бы въ высшей степени доволенъ, еслибы они нашли читателей и среди юношей, еще не ощутившихъ потребности заняться замообразованіемъ: быть можетъ, эта небольшая книжка заставила бы ихъ кое о чемъ подумать и въ концѣ-концовъ признать, что стремленіе къ самообразованію есть прямой долгъ, налагаемый на человѣка его духовною природою и его обязанностями передъ обществомъ-передъ роднымъ народомъ и передъ великою общечеловѣческою семьею.

### Письмо второе

о томъ, что главною цѣлью самообразованія должна быть выработка міросозерцанія,

Нѣсколько лѣть тому назадъ въ одномъ спеціальномъ журналѣ<sup>1</sup>), я, будучи занятъ все тѣми же мыслями, которыя заставляли меня приняться за эти письма, написалъ статью подъ заглавіемъ: "Что такое общее образованіе?" Въ ней, между прочимъ, я коснулся вопроса о томъ, какъ возникаетъ потребность въ самообразованіи у молодыхъ людей извѣстнаго возраста. Такъ какъ, внимательно перечитавъ эту статью, я увидѣлъ, что то же самое я могъ бы, ровно ничего не измѣняя, повторить и теперь, то позволяю себѣ сдѣлать изъ этой статьи нѣсколько выдержекъ.

"И по собственному опыту, и по наблюденію надъ другими я знаю, что есть такая особая пора въ жизни человѣка нашего круга, которая отличается наибольшимъ

1) "Русская Школа" за 1891 г., № 10.

Digitized by Google

развитіемъ умственныхъ запросовъ, наибольшею широтою общихъ интересовъ, впослёдствіи болёе или менёе успокаивающихся на извъстныхъ ръшеніяхъ и ограничивающихся извёстными рамвами, отличается и наибольшею воспріимчивостью въ самому разнородному знанію, соединенною съ отвращеніемъ ко всему навязываемому извнѣ: это есть возрасть общаго образованія по преимуществу, наиболёе для него пригодный въ рукахъ дающаго, наиболѣе самъ идущій навстрѣчу тому, что дается, — воз-расть, имѣющій свою особую психологію, знаніемъ коей не слѣдуетъ пренебрегать ни тому, кто теоретически разне слядуетъ пренеорегать ни тому, кто теоретически раз-суждаетъ объ общемъ образованіи, ни тому, кто практи-чески стоитъ у этого дѣла... Вообще, это годы, искус-ственно, на мой взглядъ, раздѣленные у насъ между старшими классами гимназіи и младшими курсами уни-верситета, своего рода Sturm- und Drangperiode интелли-гентнаго существованія... Я опредѣляю вступленіе въ этотъ возрасть отношеніемъ юноши къ литературѣ въ широкомъ смыслѣ этого слова... Когда мальчикъ перестаетъ чувствовать вкусъ къ чтенію книжекъ, спеціально пишу-щихся для дѣтскаго или такъ называемаго юношескаго возраста, и начинаеть переходить къ общей литературъ, особенно когда онъ начинаетъ интересоваться текущей литературой, а вмѣстѣ съ этимъ и вдумываться въ изобра-жаемую ею дѣйствительность, и особеннѣе всего, когда его начинаетъ манить въ себѣ критическое истолкованіе этой литературы и публицистическое истолкование этой жизни, тогда онъ и вступаетъ въ тотъ возрасть, о коемъ у насъ идетъ рѣчь... Пока юный умъ довольствуется менье захватывающимъ чтеніемъ, онъ еще находится по ту сторону этой поры, а когда остываетъ этотъ пылъ и "проза жизни" вступаетъ въ свои права, начинается уже новая пора индивидуальнаго бытія. Въ эти годы литература бываетъ часто болѣе могучимъ орудіемъ общаго

образованія, чёмъ самая наука, да и въ наукѣ ищется преимущественно то, что составляетъ главную притягательпую силу литературы, — идейность". Два дѣла совершенно разныя — искать въ книгахъ занимательности, читая ихъ для простого препровожденія времени, и искать въ нихъ отвётовъ на высшіе запросы духа, "и вотъ именно, когда юноша, бывшій или не бывшій прежде любознательнымъ мальчикомъ, любившій или не любившій читать занимательныя книжки, начинаеть относиться къ литературѣ со второй точки зрѣнія, онъ и вступаетъ въ тотъ періодъ своей жизни, когда онъ пріобрѣтаетъ вкусъ къ настоящему образованію: литература потому и получаетъ для него значеніе какого-то откровенія, что въ ней онъ находить пищу для своего юношескаго идеализма. Послѣдній, какъ извѣстно, вообще существуетъ и притомъ съ довольно опредѣленнымъ значеніемъ особаго настроенія,

него значение вакого-то откровения, что въ ней онъ находить пищу для своего юношескаго идеализма. Послъдній, какъ извъстно, вообще существуеть и притомъ съ довольно опредъленнымъ значеніемъ особаго настроенія, свойственнаго возрасту, когда впервые и сильнёе, чёмъ когда бы то ни было, — хотя, къ сожалёнію, и не всегда прочно, — возникаеть въ душё человёка безкорыстное увлеченіе знаніемъ, наукою, идеей, и хотя въ смутныхъ очертаніяхъ, какъ нѣчто захватывающее, властно къ себѣ зовущее, рисуется идеалъ всеобъемлющаго знанія и пониманія... Пріучаться искать идейности въ наувѣ и литературѣ можно только въ извѣстномъ возрасть. Навязывать такую точку зрѣнія ребенку, у котораго любознательность ограничивается областью фактовъ, а занимательное въ литературѣ-міромъ образовъ, значить насиловать природу, но также значить и заглушать ся требованія, если въ томъ возрастѣ,- въ коемъ уже возможно пониманіе идейнаго въ наукъ и литературъ, лишать пищи нарождаю-щійся идеализмъ и въ фактъ давать только фактъ, въ образѣ-только образъ. Кто по вялости натуры, по случайностямъ воспитанія, по особенностямъ своей среды не научился въ свое время искать идейпаго содержанія въ

 $\mathbf{25}$ 

фактахъ науки и въ образахъ искусства и съ идейной точки зрѣнія относиться къ жизни, тому впослёдствіи уже поздно будеть наверстывать упущенное въ благопріятный исихологический моменть. Главные интересы, умственныя стремленія и пріемы мысли зрѣлаго человѣка, его философскіе взгляды, основныя моральныя воззрѣнія и общественныя убъжденія, все это является болье или менье сформировавшимся или, по крайней мёрё, рёзко обозначившимся въ концу того періода, который совпадаетъ съ университетскими годами, и то, что не было пріобрѣтено въ этотъ періодъ, такъ и остается пробъломъ во всей остальной жизни человёка... Молодая чуткость, воспріимчивость, напряженность чувства, молодые порывы проходять съ годами безслёдно, если въ свое время человёкъ не пріобрёль того, что, благодаря имъ, украшаетъ молодые годы и позволяетъ впослъдствіи человъку помянуть ихъ добромъ".

"Въ жизни каждаго человъка, поставленнаго въ благопріятныя условія развитія, --- сказано въ другомъ мѣстѣ, -наступаеть пора, когда передъ пробуждающимися высшими проявленіями сознанія отврываются новыя стороны его собственнаго я и съ новыхъ же сторонъ открывается передъ нимъ окружающій міръ, когда уму его дёлается доступнымъ пониманіе тёхъ идей, которыя были для него раньше простыми словами и, пожалуй, словами съ довольно опредвленнымъ смысломъ, но со смысломъ чисто внъшнимъ, — пониманіе того смысла, вавой этимъ словамъ дается въ действительной жизни, и того внутренняго значенія, какое они получають въ высшихъ проявленіяхъ философіи и поэзіи; когда осмысленная и осложненная новыми чертами любознательность превращается въ жажду знанія и чувствуется потребность понять міръ и свое м'есто въ мірѣ, сущность своего я, задачу своей жизни, законъ своего отношенія въ другимъ людямъ; когда начинаетъ

сознаваться связь личности съ обществомъ, ея по отношенію къ нему права и обязанности, и когда впервые молодой умъ начинаетъ разбираться въ общественныхъ вопросахъ и теченіяхъ общественной жизни. И вотъ онъ работаетъ и мыслью, и чувствомъ — и иногда мучительно работаеть. — чтобы имъть по возможности иъльное, . полное и стройное міросозерцаніе, мучась малбишими противорѣчіями, пробѣлами и несообразностями вездѣ, гдѣ только они для него отврываются — и въ мірѣ жизни, и въ мірѣ мысли. Головою философъ, сердцемъ поэтъ -такова въ четырехъ словахъ характеристика каждаго юноши съ такимъ душевнымъ настроеніемъ, какъ нельзя болѣе подходящимъ для того, чтобы увлекаться всёмъ, что говорить заразъ и головъ, и сердцу, поэзіей возвышенныхъ думъ и философіей художественныхъ произведеній, вритическихъ и публицистическихъ статей, научныхъ обобщеній, разъ въ нихъ заключено пониманіе міра и человѣка. и на этой же почвѣ впервые выростають и общественные интересы молодого человъка. Какъ первая любовь дълаетъ его поэтомъ, такъ первое пробуждение настоящаго самосознанія превращаеть его въ философа, и такимъ философомъ бываетъ каждый изъ насъ, — кто больше, кто меньше, кто дольше, кто короче, - философомъ-идеалистомъ, способнымъ къ возвышенному настроенію, склоннымъ прикидывать ко всему идейную мърку, не постигающимъ объективнаго бытія, къ которому нельзя было бы предъявить требованія идеала".

Набрасывая эти строки, взятыя съ разныхъ страницъ указанной статьи, я вовсе не былъ намъренъ дълать полную и всестороннюю характеристику юношескаго идеализма, тъмъ болъе дать общую психологію возраста, коему присуще такое настроеніе. Только-что приведенныя мъста и нъкоторыя другія въ такомъ же родъ мнъ были нужны для того, чтобы опредълить сущность общаго образованія,

содержание воего вообще должно отличаться общеинтересностью и которое въ силу этого не можетъ быть навязываемо, а должно восприниматься совершенно свободно. Для опредёленія свойства знаній, наиболёе возбуждающихъ интересъ въ себв и вместе съ темъ съ наименьшимъ принужденіемъ воспринимаемыхъ молодежью въ годы, вогда она предается самообразованію, -- а такимъ свойствомъ для меня является идейность, -- мнѣ и потребовались нѣкоторыя общія соображенія относительно психологіи возраста, въ коемъ съ особою силою ощущается потребность самообразованія, съ особою настойчивостью сознается его необходимость, хотя бы его цёль и оставалась нёсколько неясной или даже невполнѣ правильно понималась. Выписывая теперь эти свои соображенія насчеть психологіи возраста, наиболье склоннаго стремиться къ самообразованію, я именно хотёлъ показать, откуда слёдуеть выводить цёль, какую этому стремленію должно ставить, и нарочно подчервнуль слова: "чтобы имъть по возможности цёльное, полное и стройное міросозерцаніе". Я именно и стою на этой точкѣ зрѣнія, признавая, что главною цёлью самообразованія должна быть именно выработка міросозерцанія.

Если я только вёрно представилъ мотивы, заставляющіе лучшую часть учащейся молодежи стремиться къ самообразованію, я вёрно опредёлилъ и ту цёль, какую оно должно имёть. Но мнё кажется, что относительно перваго я не дёлаю никакой ошибки: по крайней мёрё, и личныя мои воспоминанія, и наблюденія, какія приходилось дёлать сначала надъ товарищами и вообще сверстниками, а потомъ надъ учениками - слушателями или посторонними молодыми людьми, отвёты, мнё ими дававшіеся на вопросъ, что побуждаетъ ихъ искать общаго образованія, получавшіяся мною письма, въ коихъ юные корреспонденты высказывали свои желанія насчетъ само-

стоятельнаго чтенія, — все это не позволило бы мнѣ вакънибудь иначе понять основной источникъ стремленія въ самообразованію. Я не стану утверждать, чтобы безъ посторонней помощи молодежь-или хотя бы лишь громалное ея большинство-могла сама такимъ образомъ опредёлить цёль, по отношенію къ коей само пріобрётеніе знаній и усвоеніе философскихъ, научныхъ, нравственныхъ и общественныхъ идей, могущее быть разсматриваемо, какъ самодовлёющая цёль, является въ концёконцовъ лишь средствомъ, но я думаю именно, что естественнымъ результатомъ правильнаго, широкаго и полнаго удовлетворенія потребности въ самообразованіи, должна быть понимаемая мною, какъ его главная пёль, выработва міросозерцанія. Она, ціль эта, такъ сказать, заложена въ самомъ интересъ къ идейному знанію, хотя бы люди, начинающіе чувствовать такой интересь, и не подозръвали, куда неминуемо должно ихъ привести удовлетвореніе ихъ потребности въ идейномъ знаніи. Если при первомъ пробуждении идейныхъ интересовъ молодой человъкъ и не можетъ дать себъ яснаго отчета относительно

того, къ чему заставляють его стремиться, такъ сказать, безсознательные инстинкты его духовной природы, то каждый вопросъ мысли или жизни, представляющійся его уму и настоятельно требующій своего рѣшенія, ставить его на ту дорогу, вступленіе на которую есть уже начало выработки міросозерцанія, хотя бы, повторяю, самъ юноша этого на первыхъ порахъ ясно и не могъ сознавать и, конечно, подъ однимъ условіемъ, чтобы, вступивъ на этотъ путь, онъ не сходилъ съ него, пока не создастъ себѣ цѣльнаго, нолнаго и стройнаго міросозерцанія. Я уже выше говорилъ <sup>1</sup>), что обыкновенно первоначальный интересъ къ философскимъ, научнымъ, моральнымъ и со-

1) См. выше, стр. 13.

Digitized by Google

ціальнымъ идеямъ, изъ совокупности коихъ, приведенной въ систему, складывается все міросозерцаніе человѣка, обнаруживается въ видѣ стремленія понять лишь ту или другую обстановку мысли, ту или другую сторону жизни, но въдь выработка міросозерцанія и не можеть быть сразу начата со всёхъ концовъ, какъ бы ни были малы промежутки времени между переходами отъ однихъ вопросовъ къ другимъ. Въ мірѣ мысли, однаво, все такъ тъсно связано одно съ другимъ, что разъ затронутъ пытливымъ умомъ одинъ разрядъ явленій, одна категорія вопросовъ, то рано или поздно интерест переносится на другія, близкія въ нимъ области явленій и вопросовъ. Такъ, по крайней мъръ, должно быть въ теоріи, хотя на практикъ, конечно, бываетъ и иначе, когда по тъмъ или инымъ причинамъ, заключающимся въ самомъ индивидуумѣ или лежащимъ въ совокупности окружающихъ его условій, самъ человѣвъ то сознательно закрываетъ глаза передъ отдёльными проблеммами испытующей мысли, то непроизвольно не заботится о постановкѣ новыхъ и новыхъ вопросовъ, то съ предвзятою мыслью, принятою на въру, но критически не обоснованною, объявляетъ, что внѣ ограниченной сферы предметовъ, его занимающихъ, не можетъ быть ничего столь же интереснаго и важнаго, или же когда онъ, наоборотъ, не видить ничего дальше извъстнаго предъла, не подозръваетъ существованія за нимъ другихъ областей, доступныхъ мысли, и не можеть постигнуть ихъ интересности и важности по причинамъ, отъ самого его совершенно независящимъ. Послёднія причины создаются, главнымъ образомъ, условіями культурной и соціальной среды, кладущей на отдѣльную личность свой отпечатокъ, иногда крайне неблагопріятный для какого бы то ни было индивидуальнаго развитія, или ставящій этому развитію чисто внёшнія препятствія; но если въ интересахъ личнаго развитія

человѣкъ вступаетъ въ борьбу съ окружающею его средою, то, — замёчу здёсь кстати, — онъ долженъ не менёе этого и даже прежде всего заботиться о томъ, чтобы въ себѣ самомъ побѣдить разныя препятствія, которыя могуть мѣшать выработкѣ міросозерцанія, - трусость мысли, лёность мысли, догматизмъ мысли. Впрочемъ, обо всемъ этомъ я буду еще говорить послѣ и говорить подробнѣе. Здёсь я хочу только сказать, что если человёкъ, работающій надъ собою для устраненія въ себѣ самомъ всѣхъ помѣхъ въ дѣлѣ расширенія своихъ духовныхъ интересовъ, оказывающій вмёстё съ тёмъ сопротивленіе растлёвающему вліянію среды и даже вступающій въ борьбу съ внёшними препятствіями для своего развитія, войдетъ только въ идеальный кругъ главнёйшихъ и важнёйшихъ вопросовъ человѣческаго міросозерцанія, съ какого бы края онъ въ этотъ кругъ ни вступилъ, то одинъ вопросъ всегда будеть задъвать другіе вопросы, и естественнымъ результатомъ будетъ именно та выработка міросозерцанія, воторую я ревомендую моимъ читателямъ разсматривать, какъ главную цёль самообразованія.

Прошу обратить особое вниманіе на самое выраженіе—, выработка міросозерцанія". Я говорю именно— "выработка", хотя, повидимому, могь бы замѣнить это слово другими, какъ-то: полученіе, усвоеніе, пріобрѣтеніе и т. п. Нѣтъ, я какъ-разъ постановленное слово нахожу наиболѣе подходящимъ для того, чтобы отмѣтить чисто активный характеръ, какой должно имѣть пріобрѣтеніе путемъ самообразованія философскихъ, научныхъ, нравственныхъ и общественныхъ воззрѣній, изъ коихъ слагается человѣческое міросозерцаніе. Въ противоположность къ той выработкѣ міросозерцанія, о которой идетъ у насъ рѣчь, всякое иное усвоеніе какихъ бы то ни было идей отличается чисто пассивнымъ характеромъ, какъ это и бываетъ обыкновенно въ культурной средѣ, стоя-

щей на низкой ступени развитія. Въ самомъ дѣлѣ, здѣсь человѣкъ усвоиваеть извѣстныя воззрѣнія. — съ коими потомъ не разстается всю жизнь, -- не прилагая къ этому съ своей стороны ни малейшаго усилія. Онъ совсемъ готовыми получаетъ всё отвёты на разные вопросы мысли и жизни прежде, нежели сами эти вопросы предстануть предъ его умомъ, какъ вопросы. Такимъ образомъ, въ его голову помимо его сознанія и воли входить опредбленное количество идей, въ коихъ заранъе дано разръшение всёхъ вопросовъ, какіе могутъ представиться его уму. Этотъ умъ самъ не ставилъ вопросовъ, и потому ему не-чего было искатъ на нихъ отвѣтовъ; онъ пассивно воспринялъ извъстныя понятія, идеи, сужденія и формулы, просто лишь вращаясь въ извѣстной средѣ, слыша, какъ онѣ постоянно повторяются, привыкая къ нимъ, подпадая подъ ихъ власть, лишаясь постепенно способности представить себь, чтобы могли быть иныя понятія иден, сужденія и формулы, кромѣ тѣхъ, какія вошли въ его умъ, — даже способности понимать что бы то ни было иначе, чёмъ привыкъ онъ понимать самъ или чёмъ понимають всѣ его окружающіе. Это, конечно, тоже есть міросозерцаніе, и разумѣется, оно тоже постепенно выработалось, но является оно результатомъ коллективной и безсознательной дёятельности цёлаго ряда послёдовательныхъ поколѣній, дѣятельности, суммирующей мелкіе индивидуальные вклады, но если въ такомъ случав данное міросозерцаніе мы встрѣчаемъ въ умѣ одного человѣка, въ немъ оно является результатомъ не собственной работы мысли, а пассивнаго усвоенія слышаннаго и видённаго, хотя бы это усвоенное вошло въ плоть и кровь человъка, срослось со всёмъ его духовнымъ существомъ, стало частью его собственнаго я. Такое міросозерцаніе я назову традиціональнымъ, ибо носителемъ его является традиція, предание-въ широкомъ смыслъ безсознательной и непро-

извольной передачи одними другимъ всего его содержанія, соединенной со столь же безсознательнымъ и непроизвольнымъ его усвоеніемъ со стороны воспринимающихъ. Изучение всемирной истории съ философской точки зрѣнія показываетъ, что на низшихъ ступеняхъ культур-наго развитія именно такимъ образомъ возникаютъ, пе-редаются и усвоиваются міросозерцанія. Изъ того же изученія явствуеть, что весь умственный прогрессь, состоящій въ замёнё первобытныхъ міросозерцаній болёе истинными и справедливыми воззрѣніями на природу, на че-ловѣка и на общество, создается усиліями личной мысли <sup>1</sup>). Если личная мысль сама ставить вопросъ, то потому, что или не находить на него отвѣта въ традиціональномъ міросозерцанія, или начинаеть сомнѣваться въ върности даваемаго тамъ отвъта. Здъсь, въ этомъ моментъ и лежить начало той деятельности мысли, венцомъ которой можеть быть только выработка индивидуальнаго міросозерцанія, существеннымъ образомъ отличающагося отъ міросозерцанія традиціональнаго. Первое дёло-человъкъ самъ задается вопросомъ: онъ, значить, переросъ окружающую его среду, открывъ важный пробыть или отвёть сомнительной истинности въ міросозерцаніи, коимъ среда живеть и удовлетворяется. Этимъ отврывается передъ умомъ человъка новый путь, въ концъ коего, если только идти въ данномъ направлении все впередъ и впередъ, можетъ быть только одно- въ идеалъ, конечно,возбужденіе по собственной иниціативь всьхъ основныхъ вопросовъ міросоверцанія и самостоятельная работа надъ ихъ рѣшеніемъ, хотя бы по существу своему все дѣло сводилось въ усвоенію уже имѣющихся отвѣтовъ (не про-

О САМООВРАЗОВАНИИ.

8

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объ этомъ см. подробнѣе въ монхъ книгахъ: "Основные вопросы философін исторіи", "Сущность историческаго процесса и роль личности въ исторіи", "Философія культурной и соціальной исторіи новаго времени".

стому, однако, усвоенію, а къ усвоенію, оправдываемому критикою личной мысли). Усвоеніе міросозерцанія традиціональнаго отличается характеромъ пассивнымъ и догма-тическимъ, выработка личнаго міросозерцанія, немыслимая, разумѣется, безъ усвоенія чужихъ воззрі ній, имѣетъ ха-рактеръ активный и критическій. Въ способахъ пріобрѣ-тенія людьми знаній и идей это — два полюса, двѣ діаметральныя противоположности, между коими-цёлая градація относительнаго преобладанія пассивности и догма-тизма или активности и критики. Умственный прогрессъ -въ исторіи ли всего человѣчества, или въ жизни отдѣльнаго человъка — состоитъ въ усилении вторыхъ на счетъ первыхъ. Культурный рость личности и цёлаго общества (послъдняго съ точки зрънія условій, благопріятствующихъ индивидуальному развитію) измёряется прежде всего степенью развитія активной и кричической мысли. Не каж-дая общественная среда бываеть, такъ сказать, одина-ково приспособлена къ тому, чтобы въ ней могли появляться и успёшно дёйствовать отдёльныя единицы, работающія надъ собственнымъ своимъ миросозерцаніемъ, и не всякое общественное положеніе этому способствуетъ. Въ этомъ послъднемъ отношения учащаяся молодежь, проходящая черезъ среднюю и высшую школу, поставлена въ сравнительно наиболѣе благопріятныя условія въ виду именно своего положенія, какъ учащейся молодежи, ибо научныя занятія при правильной постановкъ дъла особенно способствують развитію тёхъ пріемовь мысли, ко-торые необходимы въ дёлё самостоятельной выработки міросозерцанія. Съ другой стороны, масса новыхъ идей, если можно такъ выразиться, вторгающихся въ молодыя головы и съ каеедры, и изъ книгъ, и изъ товарищеской среды съ ся нескончаемыми спорами, играетъ роль сред-ства, особенно сильно и возбуждающимъ образомъ дъйствующаго на умъ и чувство — и все это какъ-разъ въ

то время, когда въ своемъ духовномъ ростѣ личность вы-ходитъ ивъ дѣтскаго или полудѣтскаго періода, характеризующагося большею пассивностью и склонностью КЪ догматизму, чтобы вступить въ новый періодъ жизни, періодъ болѣе самостоятельнаго и сознательнаго отношенія въ вопросамъ человѣческаго знанія и существованія. Молодой умъ ставить вопросы и ищеть на нихъ отвѣтовъ. Понятное дело, что на первыхъ порахъ это иначе и не можеть быть, какъ подъ возбуждающимъ действіемъ и подъ рёшающимъ вліяніемъ среды: и въ постановкѣ своихъ вопросовъ, и въ даваніи на нихъ отвётовъ онъ въ сильной степени зависить отъ другихъ, такъ какъ нельзя же ожидать, чтобы сразу юноша могь отрёшиться оть пассивнаго усвоенія ходячихъ вокругъ идей и отъ догматичеснихъ привычекъ. Да, на первыхъ порахъ это вполнъ естественно и понятно, но весьма было бы печально, потомъ все было такъ же. Въ смысле личеслибы и наго развитія еще не сдёлано рёшительнаго шага впередъ, если молодой человѣкъ однѣ пассивно усвоенныя и принятыя на въру идеи замънить другими, но столь же несамостоятельно и догматически воспринятыми. Сущность самообразованія не въ томъ состоить, чтобы овладёть извёстнымъ фактическимъ и идейнымъ содержаніемъ, пребывая попрежнему па той ступени развитія, которая соотвётствуетъ пассивному и догматическому усвоенію чужихъ мыслей. Самообразование должно быть не только самостоятельнымъ, безъ помощи учителя пріобрѣтеніемъ извёстнаго запаса знаній и идей путемъ одного чтенія подходящихъ книгъ, но и самовоспитаніемъ въ смыслѣ развитія въ себѣ умственной самодѣятельности, въ смыслѣ искорененія въ себѣ привычекъ, созданныхъ пассивнымъ и догматическимъ усвоеніемъ чужихъ идей, свойственнымъ раннимъ періодамъ въ жизни не только всего человѣчества, но и отдёльнаго человёка. Хотя, конечно, очень 3\*

35

Digitized by Google

. . важно, какія идеи усвоиваются человѣкомъ, но не менѣе важно и то, какима путема ихъ человъкъ пріобрътаеть. Самодёятельность и самостоятельность мысли встрёчають главныхъ своихъ враговъ не только въ подражательныхъ инстинктахъ и стадныхъ привычкахъ, присущихъ человѣческой природѣ: хотя безъ помощи окружающей культурной среды единичный умъ не въ состоянии ничего создать. однако, каждая культурная среда, всегда болѣе или менѣе навязывающая индивидууму господствующія въ ней идеи, является въ большей или меньшей степени тоже врагомъ для развитія самодѣятельной и самостоятельной мысли. Вступая въ борьбу во имя истины, отврываемой только путемъ приложенія въ вопросамъ знанія пытливой и свободной мысли, — вступая, говорю я, во имя истины въ борьбу съ своими подражательными инстинктами и стадными привычками, лежащими въ основъ пассивнаго и догматическаго усвоенія чужихъ идей безъ личной провърки ихъ истинности, и развивая въ себѣ активную и критическую мысль, не слѣдуетъ ограничиваться распространеніемъ ея дѣйствія на то старое, которое покидаешь, по отношенію же къ новому, начинающему постепенно составлять содержаніе нашей мысли, сохраняя старыя привычки, осуждаемыя самымъ понятіемъ самообразованія, саморазвитія. Да, говоря о томъ, что цѣлью самообразованія должна быть выработка міросозерцанія, я особенно настаиваю на томъ. что это именно должна быть выработка, предполагающая и развитіе необходимаго въ такомъ дёлѣ орудія — самой активной и вритической мысли.

Все, что мною сейчасъ было написано, въ данномъ случав не есть простое теоретическое разсужденіе, но представляетъ изъ себя и практическій совётъ, вызванный опять-таки не соображеніями отвлеченнаго свойства, а указаніями, полученными изъ многочисленныхъ наблюденій надъ дёйствительностью. Если въ основъ стремленія къ самообразованію лежить желаніе узнать истину о при-родѣ, о человѣкѣ и объ обществѣ, порождающее выработву міросозерцанія, необходимо помнить, что каждое міросозерцаніе складывается не только изъ знанія, но и изъ въры. Тъ истины, въ обладанію коими стремится мо-лодежь, прибъгая для ихъ достиженія въ самообразованію, должны говорить не одному уму, но и сердцу — и въ сущности, можетъ быть, въ юношескомъ идеализмъ именно чувство и преобладаеть надъ мыслью. Сколько разъ мнѣ приходилось отмѣчать тотъ фактъ, что стремленіе въ самообразованію получало характеръ исканія, во что върить, предпочтительно передъ исканіемъ объектив-наго знанія! Сколько разъ точно также приходилось на-блюдать, что та или другая въра, — подъ которою нётъ надобности непремённо разумёть только того, что связано съ представленіями сверхчувственнаго міра и загробнаго существованія, — сразу давала извѣстное успокоеніе душевной тревогъ, заставляющей искать истины! Каждое міросозерцаніе складывается изъ идей о томъ, что есть, и изъ идей о томъ, что должно быть: то, что есть, представляетъ изъ себя предметь знанія, науки, изслёдованія, а то, что должно быть, есть предметь въры, религи въ самомъ широкомъ смыслѣ слова, и творчества идеаловъ. Міросозерцаніе, изъ котораго изгнано всякое по-нятіе о томъ, что должно быть, что можетъ быть названо добрымъ и прекраснымъ, нравственнымъ и справедливымъ, во что слёдуетъ вёрить, на что надёяться, что любить, въ чему стремиться, ради чего жить, во имя чего работать, - такое міросозерцаніе не можеть удовлетворить ни вообще подавляющаго большинства людей, ни подавляющаго же большинства молодежи, стремящейся къ самообразованию не изъ одного холоднаго и спокойнаго желанія узнать объективныя отношенія жизни природы и человъка. Міросозерцаніе должно быть цёльнымъ и пол-

нымъ, т.-е. удовлетворить потребностямъ всего человъка, какъ существа, которое нельзя брать лишь съ одной какой-либо его стороны. Человекъ состоить изъ ума, чувства и воли; онъ живетъ не только самъ въ себъ и съ самимъ собою, но и рядомъ съ другими людьми и въ данномъ обществъ, составляющемъ часть человъчества, --и вотъ въ виду того, что у него есть чувство, заставляющее его одно одобрять и любить, другое порицать и ненавидёть, есть воля, ищущая руководства, какъ ей поступать по отношенію въ другимъ людямъ, въ родному народу, ко всему человъчеству, -- онъ и желаетъ, чтобы его міросозерцаніе было не простою совокупностью идей относительно того, какъ слёдуетъ понимать явленія окружающей его дёйствительности и въ зависимости однихъ оть другихъ, но и системою убѣжденій съ нравственнымъ и общественнымъ содержаніемъ. Поэтому, если молодежь, --какъ я постоянно наблюдалъ, --стремясь къ самообразованію, ищеть, во что ей върить, то съ указанной точки зрѣнія это вполнѣ естественно, совершенно понятно и заслуживаеть величайшаго сочувствія, ибо убвжденіе есть одно изъ явленій нравственнаго характера, и для общественнаго блага нужно, чтобы было побольше людей, способныхъ дъйствовать по убъжденію. Но у исканія въры есть и другая сторона, имъющая совсъмъ уже иной характеръ. Я не буду здёсь говорить о такомъ исканіи вёры, которое, сосредоточивая всё помыслы людей на иномъ мірѣ, весьма часто отвлеваеть ихъ отъ интереса въ другимъ людямъ и въ общественнымъ дёламъ. Нётъ, не эту сторону дёла имёю я теперь въ виду, а нёчто совсёмъ другое, далекое отъ только-что намъченной темы. Нужно вообще понимать, что можеть быть предметомъ въры,и не переносить на предметы знанія того, что можеть относиться лишь къ предметамъ въры. Привычка къ пассивному и догматическому усвоенію чужихъ идей, т.-е.

привычка принимать на въру какія бы то ни было воззрвнія, сама по себв въ высшей степени гибельна въ дълъ самостоятельной выработки міросозерцанія, а между тъмъ исканіе въры весьма часто принимаетъ характеръ не только желаніи знать, во что слёдуетъ върить, но и стремленія вёрить тамъ, гдё рёчь можеть идти только о знаніи и объ изслёдованіи, -- стремленія, вытекающаго изъ привычки принимать на втру, безъ всякаго сомнтнія, размышленія и изслёдованія, съ своей стороны готовые отвёты на вопросы, подлежащие именно только знанию съ его доказательствами и способами провёрки. Что среди молодежи, ставящей себъ задачи самообразованія, исканіе вёры тамъ, гдё рёчь должна идти о знаніи и только о знаніи, получаеть характерь прямой противоположности исканія знанія, прежде всего требующаго анализа и критики, доказательствъ и провърки, это, конечно, --- явленіе довольно естественное и не непонятное, но о немъ уже нельзя сказать, чтобы оно заслуживало одобренія. Совсъмъ напротивъ даже, совсъмъ напротивъ. Въра не въ смыслѣ даннаго содержанія, не могущаго, напр., по самой сущности своей быть предметомъ знанія, а въ смыслъ извёстнаго отношенія въ содержанію мысли, отличнаго отъ тото, что называется знаніемъ, есть результатъ дёйствія подражательныхъ инстинктовъ и догматическихъ привычекъ, т.-е. отсутствія критики, анализа, изслёдованія. Я не сталь бы говорить здёсь объ этомъ, еслибы не встрёчался съ многочисленными случаями стремленія въ самообразованію, въ коихъ значительную роль играло исканіе въры именно въ такомъ значеніи, враждебномъ дъйствительному знанію, настоящей наукъ, правильному самообразованію. Когда такое исканіе въры является преобладающимъ и даже господствующимъ мотивомъ въ означенномъ стремлении и не даетъ развернуться настоящему желанію знанія, могущему даже совсёмъ заглохнуть, не

Digitized by Google

. سکمور можеть быть и рѣчи о приближеніи въ идеальной цѣли самообразованія. Правда, путемъ принятія на вѣру извѣстныхъ формулъ можно себѣ составить міросозерцаніе и даже скорѣе, чѣмъ инымъ путемъ, путемъ самостоятельной выработви объективныхъ взглядовъ и субъективныхъ убѣжденій, но, во-первыхъ, это не будетъ свое міросозерцаніе, хотя и добытое потомъ и кровью, цѣною мучительныхъ сомнѣній и горькихъ разочарованій, но и соединенное съ свѣтлыми и радостными воспоминаніями о преодолѣнныхъ трудностяхъ и добытыхъ истинахъ, а вовторыхъ, полная и всесторонняя истина есть идеалъ, въ коему вѣчно нужно стремиться, не успокоиваясь на полученныхъ результатахъ; догматическое же отношеніе въ истинѣ, состоащее въ вѣрѣ, будто данное міросозерцаніе заключаетъ въ себѣ всю истину и будто тому, кто ею обладаетъ, болѣе ничего знать не нужно, такъ какъ все остальное можетъ быть только заблужденіемъ, —такое отношеніе къ истинѣ обнаруживаетъ въ человѣкѣ лишь непониманіе самаго существа истины.

Стремленіе въ знанію при отношеніи въ его предметамъ, свойственномъ собственно въръ, есть явленіе, повторяю, довольно обычное во многихъ случаяхъ стремленія въ самообразованію. Давно уже замъчено, что человъкъ весьма охотно въритъ въ то, чего желаетъ. Если онъ желаетъ того, что должно существовать съ точки зрънія индивидуальной и соціальной этики, онъ имъетъ полное право въритъ въ это подъ условіемъ, чтобы оно не было невозможнымъ съ точки зрънія данныхъ и результатовъ положительнаго знанія. Но представьте себъ, что человъкъ въритъ въ то, что нъчто было или есть такъ, какъ ему было бы желательно, чтобы оно было въ прошедшей и настоящей дъйствительности: это будеть уже совсъмъ иная вещь, чъмъ въ первомъ случаъ, ибо о томъ, что было или есть, нужно судить по тому, къкъ оно на самомъ дѣлѣ было или есть, руководствуясь исключительно данными дёйствительности и пользуясь прісмами научнаго изслёдованія, а не тёмъ, какъ намъ, вслёдствіе какихъ бы то ни было мотивовъ, было бы желательно, чтобы это было. Сов'ятуя всёмъ развивать въ себ'я въру въ первомъ смыслъ съ тъми ограниченіями, какія на нее должно налагать знаніе, я, разумбется, о вбрб въ послёднемъ смыслѣ долженъ сказать совершенно противное. Вотъ здёсь я и считаю возможнымъ коснуться нёкоторыхъ недостатковъ мысли, о коихъ упоминалъ выше и объщалъ поговорить подробнъе. Однимъ изъ свойствъ исканія въры во второмъ, мною, какъ читатель видитъ, совсъмъ неодобряемомъ значении, является нёкоторая боязливость мысли. Сущность этого явления заключается въ томъ, что человѣкъ боится прикосновенія къ содержанію своей вѣры малъйшей критики ся основныхъ и второстепенныхъ положеній. Ему хочется вѣрить, онъ дорожить своей вѣрой и боится ее потерять, но кто твердо въритъ, тотъ, конечно, не боится, чтобы его могли легко разувърить: только слабая въра при сильной потребности върить оказывается върою трусливою. Разумная и сознательная въра -въ вопросахъ ли религіозныхъ, какъ о томъ свидѣтельствуетъ вся исторія, или въ вопросахъ нравственнаго и общественнаго характера, — наоборотъ, только и возможна послѣ того, какъ взвѣшены всѣ pro и contra, и на основаніи этихъ pro и contra постановлено то или другое рѣшеніе, которое человѣкъ и признаетъ обязательнымъ, по крайней мъръ, лично для себя (ибо доказательствъ, имъющихъ характеръ научной очевидности, для всъхъ одинаково обязательной въ данномъ случав быть не можеть). Положимъ, я върю въ исторический прогрессъ, долженствующій осуществить въ челов'ячеств'я принципы истины и справедливости, но что бы я сказалъ объ этой своей върв. -потому что это все-таки въра. -если бы,

Digitized by Google

боясь ее утратить, я умышленно устраняль отъ себя всякую критику идеи прогресса и данныя исторической науки. свидѣтельствующей о томъ, какъ въ дѣйствительности совершалась исторія, а не о томъ, какъ ей слёдовало бы совершаться, чтобы совпадать съ моими желаніями.--да, что бы я сказалъ при этомъ и о самомъ себъ, какъ человѣкѣ, боящемся быть разувѣреннымъ? Потребность въры такъ глубоко заложена въ природъ человъка, и можетъ существовать такое большое количество предметовъ въры (которые наукою не могутъ быть ни доказаны, но за то и ни опровергнуты), что въ общемъ въра, разъ въ ней чувствуется потребность, т.-е. существують для нея ть или другія психологическія основанія, всегда выйдеть съ успѣхомъ изъ вритическаго испытанія, -- вонечно, если только ся предметъ не является съ точки зрънія положительнаго знанія совершеннёйшею нелёпостью. Итакъ, побольше смёлости мысли, и если ся критика разрушить принятыя на въру положенія изъ категоріи тъхъ вопросовъ, которые подлежать вёдёнію научнаго знанія, — по-ложенія, принатыя на вёру, но наукой не доказанныя или даже прямо ею опровергнутыя, тёмъ лучше, ибо въ такомъ случав ложное знаніе будеть замвнено истиннымъ знаніемъ или, по врайней мёрё, не будеть служить препятствіемъ въ полученію или выработкѣ истиннаго знанія. Родною сестрою трусости мысли и такимъ же врагомъ самостоятельной выработки міросоверцанія является лё-ность мысли. Въ первомъ, случаё, овладёвъ извёстнымъ умственнымъ содержаніемъ, человъкъ боится его потерять и поэтому бережеть свое добро оть всего, что, по его, мнѣнію, можетъ это добро у него отнять, во второмъ-онъ не хочетъ самъ трудиться для пріобрѣтенія добра и полагается во всемъ на чужой умъ, лёнясь даже поста-вить вопросъ: а не дёлаетъ ли онъ ошибки? Мнѣ часто приходилось встрёчаться съ случаями нёкотораго нетер-

,

иёнія въ дёлё составленія своего міровоззрёнія. Въ иныхъ случаяхъ тутъ дёйствовала извёстная живость ума, желаніе все поскорѣе узнать, понять, охватить, — живость, служащая ручательствомъ, что человѣкъ, обладающій такимъ умомъ, не успокоится на первомъ опытъ своего міро-созерцанія, но будетъ постоянно его перерабатывать, и это хорошо, вогда человёкъ сразу хочеть овладёть н ото хорошо, погда человых сразу хочеть овладны всёмъ, — но въ иныхъ случаяхъ дёло представляется мнё въ совершенно другомъ свётё, что бываетъ именно тогда, когда у человёва не хватаетъ энергіи мысли передъ та-кою задачею, оказывается ли нужнымъ сразу положить большой трудъ на эту задачу, или растянуть этотъ трудъ на слишкомъ продолжительный срокъ. Съ другой стороны, при лёности мысли очень легко полагаться на чужой умъ, не доискиваясь основаній, почему этоть умъ, хотя бы даже не единичный, а болье или менье коллек-тивный (въ родъ общественнаго мнънія, взглядовъ, гос-подствующихъ въ товарищеской средъ и т. п.), совътуеть, напр., заниматься только такими-то и такими-то предме-тами, интересоваться только такими-то и такими-то вопросами, читать именно такія-то и такія-то книги. Лінивая мысль очень легко мирится со всякою рутиною, со всякими проторенными дорожками, боясь личной иниціа-тивы и неизвѣданныхъ путей. Сама рутина есть продуктъ лёности общественной мысли, а что въ практикѣ самолъности оощественной мысли, а что въ практикъ само-образованія рутина играетъ большую роль, это не подле-житъ никакому сомнѣнію — по винѣ, къ сожалѣнію, тѣхъ, которые могли бы бороться съ этой рутиной. Нѣтъ, кто чувствуетъ настоящую потребность въ знаніи и сознаетъ все его значеніе, никогда не будетъ избѣгать знакомства съ наибольшимъ количествомъ основныхъ во-

просовъ мысли и жизни и ограничиваться лишь нѣкоторою ихъ частью подъ вліяніемъ ли опасенія за свои вѣрованія, въ виду ли трудности дёла, или просто потому, что вто-

нибудь сказаль, что воть этимъ заняться стоить, а остальное все никуда не годится. Решительные приговоры подобнаго рода, въ сожалению, тоже не редкость. Правы ли, нътъ ли-ихъ произносящіе, принимать на въру такія заявленія не слёдуеть: вёдь все это легко можеть быть продуктомъ личнаго недомыслія, кружковой исключительности, односторонней традиціи, превратившейся въ своего рода рутину. Приступающій къ самообразованію еще не знаеть и знать не можеть ни всего круга вопросовъ, опредъляющихъ собою общее міросозерцаніе, ни ихъ взаимоотношеній и связи, ни наукъ, разрабатывающихъ отдёльныя части и стороны міра мысли и міра жизни, и онъ не долженъ върить никому, если ему скажуть, что вотъ только такая-то наука и можеть дать все, а въ остальныя лучше совсёмъ и не заглядывать: пусть, напротивъ, онъ самъ посмотрить и рёшить, дёйствительно ли одна эта наука все въ себъ содержитъ и такъ ли на самомъ дѣлѣ безсодержательны и безплодны всѣ другія науки. Такой провърки я требую и по отношению къ тому, что говорю самъ и буду еще говорить.

Я уже довольно много говориль по поводу того, что міросозерцаніе развитого и образованнаго человѣка должно вырабатываться имъ самимъ, а не быть предметомъ пассивнаго и догматическаго усвоенія; но тема эта мною еще не исчерпана. Мнѣ пока хотѣлось показать только, что однимъ изъ результатовъ самообразованія и въ то же время орудіемъ, совершенствующимся отъ собственнаго своего употребленія, должны быть, извѣстные пріемы и привычки мысли, безъ коихъ самообразованіе не можетъ достигнуть своей цѣли. Какъ это должно дѣлаться, это уже другой вопросъ, отъ отвѣта на который я не отказываюсь, отлагая его разсмотрѣніе до другого мѣста. Еще не кончена главная тема этого письма, не сказано о томъ, что же такое само міросозерцаніе, о необходимости выработки, а не просто усвоенія коего, столько говорилось.

Мнё могуть возразить, что, разсуждая о цёли общаго образованія, я упускаю изъ виду вообще любознательность, удовлетворение воей, обогащая умъ фактическими знаніями, само по себѣ, однаво, можетъ и не имѣть ничего общаго съ выработкой міросозерцанія съ его чисто идейнымъ содержаніемъ. Каждое стремленіе человъва, важдый родъ его дѣятельности — дѣло сложное, имѣющее разныя стороны, и я, конечно, не буду отрицать того, что любознательности въ смыслѣ желанія пріобрѣтать новыя фактическія свъдънія и пополнять и расширять старыя новыми подробностями принадлежить немаловажное значение въ дълъ самообразованія, но полагать ее въ основу всего зданія я рышительно бы отказался. Какія бы важныя услуги ни оказывала въ данномъ дёлё эта склонность, во всякомъ случав она сравнительно съ выработкою міросозерцанія представляеть изъ себя влеченіе низшаго порядка. Любознательнымъ можетъ быть уже ребеновъ, воему еще недоступенъ міръ идей. Удовлетворяя одну любознательность, можно прочитать громадное количество книгъ описательнаго и повёствовательнаго содержанія и о природё, и о челов'вкъ, и ни на одинъ шагъ не подвинуться въ своемъ міросозерцаніи, если все это чтеніе будеть безъидейнымъ или не будетъ вызывать на размышленія скольконибудь философскаго характера. "Образованіе <sup>1</sup>) есть не столько обладание фактическими знаниями, сколько способность пониманія, предполагающая обладаніе извёстными идеями. Можно знать много фактовъ, но вращаться въ самомъ тёсномъ кругу идей, быть весьма ученымъ и очень мало образованнымъ. Можно и наоборотъ, соединить очень

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Позволяю себѣ еще сдѣлать выписку изъ статьи "Что такое общее образованіе"?

шировое образование съ весьма ограниченною ученостью. Высшій идеаль образованности вовсе не въ этомъ заключается, чтобы знать все, что только знають всё ученые міра, но въ томъ, чтобы умёть понимать всё идеи вёка, имѣющія общій интересь и могущія быть доступными важдому. И въ цёломъ обществе образование измёряется не суммою знаній, накопленныхъ въ головахъ отдёльныхъ ученыхъ, а количествомъ и качествомъ идей, находящихся въ общемъ обращения. И отдѣльный человѣвъ пріобщается въ образованному обществу чревъ усвоеніе его идей, его умственныхъ стремленій, правственныхъ воззрѣній, общественныхъ убъжденій, содержащихся въ его идеяхъ. Говоря такъ, я, однако, вовсе не разлучаю обладанія идеями отъ обладанія фактами: часто знаніе идей бевъ знанія относящихся въ нимъ фавтовъ само по себѣ немыслимо, и разъ человъкъ усвоилъ извъстныя идеи, онъ не могъ при этомъ не усвоить извъстнаго количества фактовъ: въ силу уже одного этого долженъ существовать извъстный комплевсъ фактовъ, который въ каждомъ обществъ обязателенъ для образованнаго человѣка, но комплексъ этотъ опредѣляется прежде всего совокупностью идей, изъ коихъ складывается образованность даннаго общества". Сами факты вёдь въ области каждой отдёльной науки имёють весьма различное значение, есть факты важные и неважные, значенія болье общаго или относящіеся въ числу подробностей, ближе и дальше стоящіе оть основныхъ вопросовъ науки, и то, что интересно и доступно спеціалистамъ и можетъ удовлетворять самую неразборчивую любознательность, не всегда служащую доказательствомъ высоты и широты умственныхъ запросовъ, въ громадномъ большинствъ случаевъ бываетъ лишено значенія для людей, не чувствующихъ желанія сдёлаться спеціалистами или не обладающихъ способностью находить все одинаково любопытнымъ. И для настоящаго ученаго, понимающаго истинныя задачи науки, все второстепенное получасть интересь лишь по его связи съ главнымъ, все частное-по связи съ общимъ, все единичное – по связи съ цѣлымъ; на первомъ же планѣ стоитъ это цѣлое, общее и главное, совпадающее или находящееся въ ближайшемъ сосвдствь съ идейнымъ содержаніемъ науки. Не-спеціалисть, желающій познакомиться сь какой-либо наукой, конечно, прежде всего обратится въ ней къ общему и идейному, а не къ каталогу фактовъ, входящихъ въ ся составъ. Совершенно также поступитъ и ученый спеціалисть, когда ему придется преподавать науку съ казедры, изложить ее въ учебникъ или популяризировать въ книгъ для того или иного вруга читателей. Онъ даже нарочно не станетъ загромождать свое изложение большимъ фактическимъ аппаратомъ, чтобы дать возможность своему слушателю или читателю схватить яснёе и прочнёе удержать въ своей памяти идейныя очертанія цёлаго его науки. Не всѣ науки одинаково общеннтересны, и въ каждой общеинтересной наукѣ не все обладаетъ этимъ свойствомъ. Въ важдой наукъ есть свой каталогъ фактовъ и есть своя философія въ смыслѣ основныхъ положеній и конечныхъ выводовъ. Къ чему же стремится ищущій общаго образованія — въ первому или ко второй? Двухъ различныхъ отвътовъ на этотъ вопросъ быть не можетъ, а какой отвътъ нужно считать единственно возможнымъ, это само собою ясно. Но если каждый не-спеціалисть въ той или другой наукъ прежде всего интересуется ея философіей и фактическими основаніями, на коихъ она строится, а не каталогомъ фактовъ, коими обладаетъ наука, или не спеціальными задачами, стоящими въ ней на очереди, то въдь каждая такая философія въ сущности есть не что иное, какъ извѣстное міросозерцаніе, относящееся къ опредѣленной области вопросовъ Если только человъкъ стремится въ дъйствительному знанію, онъ, разумъется, не станетъ

Ξ.

Digitized by Google

1

принимать на въру положенія такой философіи, не позна-комившись съ основаніями, на коихъ она зиждется, т.-е. не обратившись въ совокупности научно провъренныхъ и обобщенныхъ фактовъ. На необходимости такого обращенія я даже особенно считаю нужнымъ настаивать, являясь вообще противникомъ чисто догматическаго усвоенія идей безъ интереса къ тёмъ основаніямъ, какія у этихъ идей имъются; но это мнъ нисколько не мътаетъ признавать, что знаніе фактовъ не можетъ быть главною цёлью само-образованія, что оно является преимущественно средствомъ по отношенію къ той цёли, каковая лежитъ въ идеяхъ, въ философіи отдёльныхъ наукъ, въ общемъ міросозерцаніи. Скажу даже, что знанія фактовъ нужно прямо цани. Скажу даже, что знания фактовъ нужно прамо искать, дабы имёть въ рукахъ орудіе активнаго и крити-ческаго отношенія къ научнымъ теоріямъ, часто односто-роннимъ и противорёчивымъ. Уже по одному тому при-ходится вырабатывать свое міросозерцаніе, а не получать его совсёмъ готовымъ изъ какой-либо книжки, что въ философіи наукъ человѣкъ имѣетъ дѣло обыкновенно съ нѣсколькими между собой несогласными теоріями. Нельзя допустить въ интересахъ истины, чтобы онъ совершенно случайно усвоивалъ извѣстную теорію, какая первою подскучанно усвоивал в извыстную теорию, какал первою под вернется подъ руку или какую ему подсунуть другіе: онъ долженъ выбирать самъ. Но въдь нужно же, чтобы онъ чъмъ-нибудь руководился при этомъ выборъ, и нужно, чтобы это "что-нибудь" не было основаніемъ совершенно произвольнымъ въ родѣ большей ся легкости, кажущейся простоты, новизны, большаго ся соотвѣтствія субъектив-ному настроенію выбирающаго лица или чисто внѣшней распространенности въ данную минуту. Нельзя въ дёлё выработки міросозерцанія ссылаться на то, что такъ представлять себё дёло или удобнёе, или пріятнёе, или со-гласнёе съ мнёніями большинства лицъ извёстной категоріи: это могутъ быть резоны вёры, именно вёры въ то,

что наиболье истинно- наиболье простое, наиболье желательное, наиболье разделяемое въ известной средъ, но таковы не могуть быть резоны знанія. Истинность каждой теоріи о томъ, что есть, опредѣляется ея отношеніями въ соотвётственнымъ фактамъ дѣйствительности: абсолютно върною можетъ считаться только та теорія, которая въ данной области все объясняеть и которой ничто въ этой области не противорѣчить. Понятно, что для того, чтобы имъть критерій ценности техъ теорій, какія представляются отдёльными науками, нужно обладать и запасомъ фактическихъ знаній, которыя могутъ пріобрётаться вакъ въ силу толково направленной любознательности, такъ и попутно при ознакомлении съ научными теоріями, поскольку послёднія основываются на фактахъ, а ихъ критики также ссылаются на факты, и фактамъ въ нихъ принадлежитъ рътающее значение. Даже нужно съ самими фактами знакомиться по возможности съ разныхъ точекъ зрѣнія, т.-е. въ освѣщеніи со стороны разныхъ идей, ибо каждый фактъ есть не только то, что онъ есть на самомъ дѣлѣ, но и то, что въ него вкладывается человъческою мыслью. Итакъ, читатель, конечно, не поставитъ мнѣ въ упрекъ, будто я, выдвигая на первый планъ идейное содержание самообразованія, отношусь съ пренебреженіемъ въ фактамъ. Нѣтъ, я признаю въ стремлени въ самообразованию и дъйствие простой любознательности съ чисто фактическимъ направленіемъ, какая, напр., заставляетъ человѣка читать газеты, посъщать музеи, путешествовать и т. п., и важное значеніе обладанія фактическими знаніями, какъ одного изъ условій возможности самостоятельнаго огношенія въ идеямъ. И темъ не менее я продолжаю утверждать, что главною цёлью самообразованія должна быть выработка міросозерцавія.

О САМООВРАЗОВАНИИ.

4

Digitized by Google

## Письмо третье

## о томъ, что должно стремиться къ цѣльности, полнотѣ и стройности міросозерцанія.

Изъ самаго понятія міросозерцанія, конечно, нельзя вывести, въ чемъ должно заключаться его содержаніе, но зато можно вывести, какими качествами оно должно отличаться независимо отъ своего содержанія, могущаго или инымъ. Самое слово "міросозерцаніе". быть тёмъ или "міровоззрѣніе" (Weltanschaung, conception du monde) указываеть на то, что оно должно быть извъстнымъ пониманіемъ міра, т.-е. всего, что существуетъ, можетъ существовать и должно существовать. Что существуеть и чего не существуеть, что въ существовавшемъ, существующемъ и имѣющемъ существовать возможно или невозможно, должно быть или быть не должно, что можетъ стать предметомъ точнаго знанія и чему приходится оставаться предметами предположеній и гаданій, чаяній и въры, что подлежитъ доказыванію и опроверженію, и что, наобороть, не можеть быть ни доказано, ни опровергнуто, — вотъ вопросы, рѣшеніе коихъ въ ту или другую сторону владетъ извъстный отпечатовъ на все міросозерцаніе, будеть ли оно традиціональнымъ міросозерцаніемъ цвлаго народа, цвлой эпохи, цвлаго культурнаго или соціальнаго класса, или будеть индивидуальнымъ міросозерцаніемъ кавого нибудь знаменитаго философа или самаго обывновеннаго смертнаго. Идеалъ міросозерцанія въ томъ, чтобы оно было цёльно, полно в стройно: цёльно, т.-е. чтобы охватывало весь міръ, всё области мысли и жизни какъ природы, такъ и человъка, полно, т.-е. чтобы каждая область была изслёдована во всёхъ своихъ сторонахъ, и стройно, т.-е. чтобы всѣ идеи были приведены въ систему, исключающую противорѣчіе между ними. Это-

идеаль. Если въ чему стоить стремиться, такъ именно къ идеалу. Идеалъ вытекаеть изъ сознанныхъ потребностей человѣческаго духа на высшихъ ступеняхъ его развитія. Въ творчествѣ идеаловъ участвуютъ умъ, чувство и воля. Идеалъ не есть предметь простого созерданія, онъ есть цёль желаній и стремленій. Каждый шагъ, сдъланный на пути, ведущемъ въ идеалу, доставляетъ духу высшее удовлетвореніе, сопровождается сознаніемъ возвышенія собственнаго мыслящаго существа, чувствомъ какого-то исполненнаго долга, стремленіемъ идти далѣе по тому же пути. Самообразованіе есть какъ-разъ Одинъ изъ видовъ стремленія къ идеалу: оно возникаеть именно изъ глубокой потребности человѣческаго духа, хотя бы идеалъ, достиженіе коего могло бы дать удовле-твореніе этой потребности, и не былъ совершенно ясно и отчетливо сознанъ. Разъ такая потребность даетъ себя чувствовать, нужно ее развивать, не ограничивать ее тесными рамками, не давать ей односторонняго направленія, не оставлять ся на степени безсознательнаго влеченія, — нужно ее осмыслить и поставить ей высшую цёль. Такою высшею цёлью, такимъ идеаломъ самообразованія и является цъльное, полное и стройное міросозерцаніе. Отклоненіе оть пути, ведущаго къ этой цёли, можетъ вносить въ дёло самообразованія лишь одни искаженія.

Идеальное міросозерцаніе можно сравнить съ художественнымъ произведеніемъ архитектуры, совершенно въ самомъ себѣ законченнымъ, вполнѣ соотвѣтствующимъ своему назначенію и гармонически связаннымъ въ своихъ частяхъ. Въ мірѣ мысли все должно быть столь же гармонически между собою связано, одно отъ другого зависѣть, одно на другое опираться. Убѣжденія, касающіяся общественной жизни, зависятъ отъ воззрѣній моральнаго характера и сами въ свою очередь придаютъ имъ извѣстную окраску, а такія или другія рѣшенія нравствени\*

ныхъ вопросовъ опираются на извъстныя представленія о природѣ человѣка и его назначении въ мірѣ, которыя сами оказываются связанными съ идеями, относящимися въ основнымъ вопросамъ знанія и бытія. Тутъ все должно держаться одно о другое, какъ это бываетъ съ фундаментомъ и стънами, колоннами и сводами зданія. Человъческая мысль не терпитъ сознанныхъ противоръчій и стремится ихъ примирить, какъ бы ни были иногда недостаточны имѣющіяся для этого въ ея распоряженіи средства и какъ бы ни были подчасъ несогласимы между собою открываемыя ею противоречія въ самой действительности. Всявое внутреннее несоотвѣтствіе въ области върований человъка мучительно на него дъйствуетъ, в, тронувши одинъ вопросъ, ризръшивъ его въ извъстномъ смыслѣ, человѣкъ не можетъ оставить другія положенія своихъ върований несогласованными съ тъмъ, что онъ вообще или въ данную минуту считаетъ главнымъ, если только его взглядъ отличается ясностью и онъ сознаетъ, что между разными вопросами существуетъ внутренняя связь. Заинтересуется ли онъ вопросами характера чисто соціальнаго или чисто моральнаго, или же васающимися самыхъ основаній бытія и знанія, онъ, если только ясно видитъ вещи, не можетъ, локализировать обасти своихъ интересовъ однимъ обществомъ, одною личною моралью, однимъ объективнымъ бытіемъ, одною познавательною способностью человѣка. Это значило бы строить зданіе, въ коемъ былъ бы лишь одинъ фундаментъ или однъ стены и колонны безъ фундамента, или своды безъ какихъ бы то ни было точекъ опоры, или крыша, которой пришлось бы висъть въ воздухъ. Конечно, чисто индивидуальныя причины могутъ заставить человѣка болѣе интересоваться тъмъ или этимъ, но пусть это будеть интересъ лишь преимущественный, а не исключительный, пусть станетъ онъ своего рода центромъ, къ которому будутъ тянуть другіе интересы, но пусть они вообще будуть, и пусть центральный интересъ не представляеть изъ себя чего-то, стоящаго одиново и особнякомъ, внѣ всякой связи съ чѣмъ бы то ни было вокругъ.

Ведь и отдёльныя категоріи явленія въ окружающемъ насъ мірѣ находятся въ извѣстныхъ между собою отношеніяхъ, однѣ отъ другихъ зависятъ и на другія опираются, однъ другими дополняются и осложняются. Несомнѣнно, что высшую ступень міровой эволюціи, доступную нашему познаванію, представляеть собой человѣческое общество, какъ оно дано въ дѣйствительности, но столь же несомнѣнно, что въ основѣ общественныхъ явленій, понятыхъ въ смыслѣ всего относящагося къ внутренней организаціи общества, лежать духовныя и матеріальныя взаимоотношенія между отдёльными членами общества, явленія характера психологическаго (въ томъ числѣ и моральныя) и экономическаго. Понять, что такое общество въ его организаціи и въ духовныхъ и матеріальныхъ взаимоотношеніяхъ его членовъ, нельзя, не понявши, что такое индивидуумъ, отдѣльная человѣческая личность, состоящая изъ души и тъла, въ ея отношеніяхъ въ внёшней природё и въ другимъ такимъ же личностямъ. Человъкъ зависить отъ природы, и къ эгой природѣ у него есть, вромѣ того, автивныя отношенія духовнаго и матеріальнаго свойства: онъ стремится ее понять — въ религіи, въ философіи, въ наувъ, стремится идеально ее воспроизводить – въ поэзіи и искусствъ, стремится подчинить ее себъ, прилагая къ ней свои усилія, знанія, трудъ, умѣніе, чтобы извлекать изъ нея средства къ жизни. Между природой и отдёльнымъ человёкомъ существуетъ самая тъсная связь: природа — среда, отъ которой онъ зависитъ, природа — объектъ, надъ коимъ работаютъ его духовныя и физическія силы, а черезъ отдѣльнаго человѣка съ природою связано отношеніями

53

взаимодъйствія и человівческое общество. Съ другой стороны, у отдёльной личности есть духовныя и матеріальныя отношенія въ другимъ личностямъ, порождающія различныя формы обмѣна мыслей, разныя чувства, — включая въ ихъ число то, что называють любовью, симпатіей, альтруизмомъ, — мораль съ ся представленіями о правдѣ, справедливости, уважении въ человѣческому достоинству и долгѣ, право съ охраняющей его организаціей, экономическія отношенія и государственныя учрежденія, и въ то же время отдёльная личность сама зависить отъ общества и не можеть быть понята безъ того, чтобы не были при этомъ приняты въ расчетъ отношенія общественныя. Таковы тёснёйшія связи, какія существують у личности съ природою, съ одной стороны, и съ обществомъ, съ другой, а черезъ личность существующія, вромѣ того, между явленіями общественными и явленіями внѣшней природы. Высшій интересъ для человѣка, конечно, представляеть онъ самъ, но не въ эгоистическомъ только смыслѣ своего отдѣльнаго, индивидуальнаго я, а въ общемъ смыслё человёческой личности, ибо и вопросами общества онъ интересуется совершенно иначе, чёмъ вопросами природы, по той причинь, что общество состоитъ изъ такихъ же человъческихъ личностей, какъ и онъ самъ, въ воихъ онъ предполагаетъ такую же, какъ и у него, духовную природу, и потому можеть интересоваться внутреннимъ ихъ міромъ, относиться въ нимъ съ чувствами, немыслимыми въ бездушнымъ предметамъ, признавать за ними извёстныя права. Задача "познать самого себя" есть по существу дѣла центральная задача міросозерцанія. Одною изъ важнъйшихъ наукъ, безъ которыхъ не можеть существовать цёльнаго, полнаго и стройнаго міросозерцанія, является поэтому наука о духовной сторонъ человвческой природы, психологія, а она есть, кромв того, съ политической экономіей, входящею, впрочемъ,

уже въ составъ науки объ обществъ, настоящая основа послёдней, т.-е. соціологіи. Духъ человёческій соста-вляеть такую же неразрёшимую загадку знанія, какъ и матерія въ области наувъ естественныхъ. Исторія философіи есть нескончаемый споръ между спиритуализмомъ и матеріализмомъ, изъ коихъ каждый занимаетъ неприступную позицію, гдѣ можеть легко защищаться отъ нападеній, но отвуда безсилень нанести ударь своему противнику. Хотя критическая философія оставляеть вопросъ открытымъ, заявляя, что познанію человѣка доступны не вещи въ самихъ себѣ, или сущности, а лишь явленія, духъ же и матерія суть лишь высшія обобщенія двухъ категорій явленій, одна на другую несводимыхъ, -- однако, въ виду теоретической потребности въ цельности, полнотѣ и стройности міросозерцанія и особенно въ виду существованія моральныхъ стремленій, челов'явъ не мо-жетъ остаться безучастнымъ въ этомъ спорѣ и обойтись безъ той или иной въры, будеть ли то спиритуализмъ или матеріализмъ или же трансцедентальный монизмъ, признающій въ духі и матерія лишь два развыя проявленія одной и той же непознаваемой сущности. Безъ такой метафизики, хотя бы безсознательной и ограничивающейся самымъ небольшимъ воличествомъ положеній (или отрицаній) и безъ теоріи познанія, т.-е. общаго взгляда на то, что, какъ и почему доступно человъческому знанію и что ему недоступно, — не можетъ обойтись ни одно выработанное міросозерцаніе. Эти вопросы о человѣческомъ духѣ—о его существѣ и его силахъ--имѣютъ весьма важное значеніе въ дѣлѣ выработки моральныхъ воззрѣній и соціальныхъ убѣжденій, ибо тѣ и другія, будучи по существу дёла не знаніями, а вёрованіями, нуждаются въ нѣкоторыхъ философскихъ пред-положеніяхъ, будутъ ли послѣднія сознаны и ясно формулированы или будуть представлять собою безсознатель-

ную подкладку нравственнаго и общественнаго міросозерцанія. Но если въ существъ своемъ духъ, совершенно такъ же, повторяемъ, какъ и матерія въ своей сущности, -не можеть быть объектомъ научнаго знанія, душевныя явленія, какъ явленія, т.-е. нѣчто такое, что доступно знанію, дёлаются предметомъ науки психологіи въ совер-шенно такой же мёрё, какъ явленія общественныя изучаеть соціологія. Посвольку общественныя явленія немыслимы тамъ, гдѣ не существуетъ духовной жизни, --напр., лёсъ – не общество, – мы обязаны видёть въ явленіяхъ соціальныхъ продолженіе и осложненіе явленій психическихъ. Но отдъльный человъкъ состоитъ изъ души и тъла. Въ какую бы сторону мы ни ръпали вопросъ о взаимныхъ отношеніяхъ духа и матеріи за предълами міра явленій, опыта, знанія, науки, въ этомъ самомъ мірѣ нашему изученію подлежать реальныя взаимоотнопенія, существующія между душой и тёломъ. Подобно тому, какъ въ мірѣ, доступномъ опытному знанію, намъ неръдко дается психическая жизнь безъ продолженія и осложненія своего въ жизнь соціальную, но никогда не наблюдается общественныхъ явленій безъ духовной подкладки, такъ точно въ этомъ же мірѣ, изучаемомъ наукою, мы не встръчаемся съ психическими явленіями, которыя совершались бы внё какого-либо живого организма, хотя и имфемъ передъ собой массу организмовъ, въ коихъ не обнаруживается никакихъ признаковъ духовной жизни. Съ этой точки зренія — и только съ этой, не долженствующей переноситься за границы міра явле-ній въ міръ "вещи самой въ себъ", — психическая жизнь ( является такимъ же продолженіемъ и осложненіемъ жизни органической, какимъ по отношенію къ ней самой является жизнь общественная. Психологія такъ же опирается на біологію, какъ на нее самоё опирается соціологія. Съ біологіей мы переходимъ изъ области наукъ

соціальныхъ и гуманитарныхъ въ область естествознанія, которая сама раздѣляется на ученія о природѣ органической и неорганической. Эти ученія имѣють также каждое свою философію въ великихъ открытіяхъ нашего -XIX в., свазавшихся могущественнымъ образомъ на современномъ міросозерцаніи: говоря это, я имѣю въ виду эволюціонное ученіе въ біологіи, которая сама опирается на физикъ и химіи, и ученіе объ единствъ силъ природы въ этихъ двухъ послёднихъ наукахъ о неорганизованномъ веществъ. Физика и химія приводять насъ, наконецъ, къ философскому вопросу о матеріи, наивное представление о коей можеть быть разрушено только психологіей и теоріей познанія. Философія (главнымъ образомъ въ смыслѣ теоріи познанія съ логикой), физика и химія, біологія, психологія и соціологія — воть рядъ наукъ, тёсно связанныхъ между собою въ опредѣленномъ порядвѣ и по опредѣленному закону и обнимающихъ собою все, что доступно человѣческому знанію, т.-е. міръ явленій, то, что есть. Если мы въ этому прибавимъ философское ученіе о должномъ-этику и притомъ не въ одномъ только смыслё теоріи личной нравственности, то и получимъ весь циклъ теоретическихъ наувъ, охватывающій собой міръ мысли и міръ жизни.

Перейдемъ теперь къ особеннымъ условіямъ цѣльности, полноты и стройности міросозерданія <sup>1</sup>).

Для цѣльности міросозерцанія недостаточно еще, чтобы оно охватывало все мыслимое и существующее, взятое въ цѣломъ; нужно еще, чтобы оно представляло изъ себя нѣчто цѣлое въ смыслѣ нѣкотораго внутренняго единства. Каждая сторона міросозерцанія должна быть объединена

<sup>1</sup>) Объ этомъ сравни также статью нашу "Философія, исторія и теорія прогресса" (помѣщена въ "Историко-философскихъ и соціологическихъ этюдахъ").

вакимъ-нибудь основнымъ принципомъ. Внесеніе единства въ міръ мысли человѣка всегда было одною изъ задачъ философіи, которая на догматической ступени своего развитія постоянно колебалась между началомъ матеріальнымъ или духовнымъ, какъ объединяющимъ принципомъ, изъ коего должно было вытекать объяснение всего существующаго и мыслимаго, пова не вознивла критическая философія, указавшая знанію его границы, за которыми изслёдованіе дёлается невозможнымъ и начинается господство творчества. Признание того, либо другого догматическаго начала или, наоборотъ, принципа вритической философіи, проведенныхъ послёдовательно черезъ все міросозерцаніе, и сообщаетъ ему внутреннюю цълостность, независимо отъ того, въ какомъ основномъ воззрѣніи заключается истина. Считая лично вритическую философію наиболье соответствующею самой задачь философія, вакъ изслёдованія основныхъ вопросовъ знанія и бытія, я бы рекомендовалъ всякому ознакомиться съ ея положеніями и ея отношеніемъ въ вакимъ бы то ни было догматическимъ принципамъ. Предоставляя знанію одинъ міръ явленій, она тёмъ самымъ переноситъ центръ тяжести всего міросозерцанія въ ту область, которая доступна научному изслёдованію, въ свою очередь вносящему одно и то же отношение къ изслёдуемому предмету во всё частныя сферы этой областивъ явленія неорганизованной природы, органической жизни, духовной стороны человѣка и общественнаго его существованія, разсматриваемыя, какъ отдёльныя ступени міровой эволюціи. Понятно, что нужно хорошо уяснить извёстныя основныя начала мысли, чтобы послёдовательно провести ихъ въ ръшении всъхъ вопросовъ знания, не прилагая различныхъ мѣрокъ къ явленіямъ однороднымъ, по-скольку именно они однородны. Но критическая философія ни въ коемъ случаѣ не можетъ считаться принципіальною противницею творчества идеаловъ, лишь отличая его

отъ изслёдующаго знанія и не позволяя этому творчеству вторгаться въ ту сферу, которая должна быть предметомъ лишь одного изслёдованія. Основной принципъ міросозерцанія долженъ быть настолько широкъ, чтобы имъ оправдывалось существование въры въ принятомъ нами значении рядомъ съ знаніемъ, существованіе творчества идеаловъ рядомъ съ изслёдованіемъ дёйствительности. Міросозерцаніе не можетъ быть полно, если имъ не будутъ удовлетворяться всё главныя духовныя стремленія человёка. Пова ръчь идетъ о неорганизованной матеріи или объ органической жизни, человъкъ желаетъ только знать для того, чтобы понимать и чтобы умъть извлекать изъ этого пониманія матеріальную выгоду. Но разъ дёло васается духовнаго бытія личности, взаимныхъ отношеній между людьми и общественнаго устройства, одно знаніе того, что есть въ дъйствительности, человъка удовлетворить не можетъ, ибо человъческая жизнь интересуетъ человъка не только со стороны представляемыхъ ею фактовъ, но и со стороны требованій, какія ей могуть быть и должны быть предъявляемы. Міросозерцаніе, въ коемъ нѣтъ мѣстъ для моральныхъ и соціальныхъ идеаловъ, не можетъ считаться міросозерцаніемъ полнымъ, но разъ мы допускаемъ въ него тавие субъективные элементы, и они должны быть объединены однимъ верховнымъ принципомъ. Въ міросозерцаніи полномъ, всестороннемъ, т.-е. теоретическомъ и этическомъ согласованы между собою объективные и должны быть субъективные элементы, идеалы истины и справедливости, и подобно тому, какъ все міросозерцаніе теоретическое общихъ основаніяхъ. должно покоиться ва извёстныхъ воторыя проникали бы собою всё его отдёльныя части. тавъ и этическое міросозерцаніе нуждается въ извёстной основной идеб-въ нѣкоторомъ высшемъ принципѣ, принятіе воего только и можеть сообщить цёльность совокупности моральныхъ воззрѣній и соціальныхъ убѣжденій

Digitized by Google

человѣка. Между верховнымъ вритеріемъ этиви и исходнымъ пунктомъ теоретическаго міросозерцанія не должно быть противорѣчія.

Міросозерцаніе должно отличаться полнотою. Мы уже видёли, въ вакомъ смыслё слёдуетъ понимать это требованіе, но по этому пункту не все еще было сказано. Самую главную проблемму міросозерцанія представляеть собою человѣкъ и міръ человѣческихъ отношеній, личность и общество, на которыя можно смотрёть и съ объективной точки зрвнія, какъ и на внёшнюю природу, и съ точки зрѣнія субъективной, къ внѣшней природѣ неприложимой. Человъкъ и общество должны быть поняты во всей полнотѣ ихъ бытія, а не въ какихъ-либо одностороннихъ проявленіяхъ своей природы. Критическая философія, не повволяющая какому бы то ни было догматизму-матеріалистическому или спиритуалистическому, все равно --- вторгаться въ ришение вопросовъ знания, и положительная наука, строящая свои теоріи на основаніи наблюденій надъ абиствительностью и изслёдованія фактовъ, одинавово осуждають всякую односторонность въ отношения въ явлениямъ и общественной жизни человѣка. Матеріализмъ и спиритуализмъ имѣютъ каждый свое особенное представление о томъ, что такое человѣкъ, что такое общество, но представленіе неполное, върное лишь на половину и по одному уже тому дѣлающееся невѣрнымъ, что ему, этому неполному представленію, хотять придать значеніе всеисчерпывающаго объясненія. Знаніе человѣка, взятаго со стороны лишь одной его физической природы или лишь со стороны его природы духовной, не есть полное знание о человъкъ. Знаніе о немъ, лишь какъ объ отдёльномъ индивидуумъ, внѣ его отношенія къ обществу, или лишь какъ о членѣ общества безъ малъйшаго вниманія въ тому, что онъ представляеть собою въ качествѣ самостоятельной личности, не есть полное знаніе ни о человѣкѣ, ни объ обще-

ствѣ. Знаніе объ обществѣ, понятомъ или въ смыслѣ извъстнаго единства жизни многихъ лицъ, основаннаго только на матеріальной, экономической между ними связи, или въ смыслѣ такого же единства, покоящагося лишь на чисто духовной, правственной связи между индивидуумами, не есть полное знаніе объ обществъ. Нельзя утверждать по этому, чтобы вся истина о человъкъ дана была въ одной, напр., психологіи, чтобы вся истина объ обществѣ заключалась лишь, положимъ, единственно въ политической эко-номіи. Человъческая личность не есть только духъ; обще ство обязано своимъ проосхожденіемъ не однимъ только заботамъ о добывания средствъ въ жизни. Нельзя точно также утверждать, будто достаточно знать лишь выводы наукъ объ индивидуальномъ человъкъ, оторванномъ отъ общественной среды, и по той же причинъ нельзя утверждать и того, будто можно ограничиться однѣми соціальными науками безъ тёхъ наукъ, которыя изучають отдёльную личность, какъ таковую, т.-е. не какъ матеріалъ, идущій въ общественную стройку. Само общество слишкомъ сложный факть для того, чтобы возможно было получить о немъ полное понятіе, смотря на него исключительно лишь съ одной какой-либо стороны. Жизнь общества выражается или въ его духовной культурѣ, имѣющей свое происхождение въ духовныхъ потребностяхъ отдельныхъ личностей и психическомъ взаимодъйствии, происходящемъ между ними, или въ его экономической структурѣ, генезись коей нужно искать въ физическихъ потребностяхъ и въ матеріальныхъ взаимоотношеніяхъ тёхъ же личностей, или, далье, въ его правъ и въ его государственной организации, выростающихъ на почвѣ тѣхъ же индивидуальныхъ потребностей и соціальныхъ отношеній. Если, наконецъ, не можетъ считаться всестороннимъ по-ниманіе человѣка и общества, взятыхъ такими, каковы они были или суть, т.-е. въ ихъ реальныхъ отношеніяхъ безъ

вакого бы то ни было представленія о томъ, чёмъ они должны бы быть и могли бы сдёлаться, то не менёе того одностороннимъ пониманіемъ личности и общества будеть одно лишь идеальное представление о нихъ, какъ они должны мыслиться съ этической точки зрѣнія. Истина не есть истина, когда она не вся истина, когда она только половина истины, и она даже дълается заблужденіемъ, вогда, будучи неполною истиною, она стремится поставить себя на мѣсто всей полной и всесторонней истины. Особенно слёдуеть это помнить въ отношении міросозерцанія моральнаго и соціальнаго, гдѣ важдая теоретическая ошибка или заблуждение есть не только такая теоретическая ошибка и заблужденіе, но можеть еще оказать неблагопріятное вліяніе на характерь практическихъ стремленій, на результаты практической деятельности; ибо не только принципіальное отрицаніе важности какой-либо стороны индивидуальнаго бытія или соціальной жизни, но даже непреднамъренное ся забвеніе или безсознательное ся игнорированіе наносять вредъ этой самой сторонь, а чрезъ него (при существовании взаимной зависимости между отдёльными сторонами личнаго и общественнаго существованія) и той, можеть случиться, сторонь, которую считають самою и даже единственно важною.

Говоря о необходимости стремиться въ полному знанію, я не могу не сказать, что — въ интересахъ именно этой полноты особенно — нужно стараться развивать въ себѣ ясность мысли и широту взгляда. Люди, мало искушенные въ правильныхъ пріемахъ мышленія, легко принимаютъ слова за самыя понятія, ими обозначаемыя, а понятія — за самыя вещи, подъ ними разумѣемыя; лишь анализъ понятій, воторый не слѣдуетъ, однако, смѣшивать съ анализомъ вещей, да и этотъ послѣдній также могутъ привести къ открытію въ изучаемыхъ явленіяхъ нѣсколькихъ различныхъ сторонъ, кромѣ стороны, бросаю-

щейся въ глаза при первомъ взглядѣ на вещь, или подчеркнутой въ понятіи о вещи, или же, наконецъ, отмъ-ченной въ самомъ названіи, даваемомъ явленію. Какую громадную силу иногда самыя слова по ихъ ассоціаціи съ тъми или другими представленіями или настроеніями имъютъ надъ умомъ и всею душою человъка! Слово есть обозначение явления или понятие, какъ понятие есть символъ вещи: нужно ясно видъть самое явленіе, самую вещь, чтобы она не застилалась передъ умственными взорами нашими твиъ, что только знаменуетъ явленіе или вещь, но не есть ни то, ни другое. Подъ однимъ и тёмъ же словомъ, напр., "народъ", мыслятся весьма различныя вещи аристократомъ и демократомъ, ретроградомъ и прогрессистомъ и т. п., и въ громадномъ большинствъ случаевъ это не есть реальный народъ съ его сложными и многосторонними отношеніями, могущій сдёлаться предметомъ изученія лишь подъ условіемъ анализа этихъ отношеній въ ихъ совокупности и взаимной связи, а символъ народа, взятаго только съ извёстной, условной точки зрѣнія. Чтобы достигнуть возможно полнаго міросозерцанія, нужно подходить къ соотвѣтственнымъ явленіямъ съ твмъ предположениемъ, что каждое явление есть нъчто сложное и многостороннее, что въ понятіи, ему соотвътствующемъ въ мірѣ мысли, не завлючено ни этой слож-ности, ни этой многосторонности, что еще менѣе можно найти ихъ въ словъ, коимъ разные люди, притомъ между собою несогласные, обозначаютъ далево несходныя вещи. Отсутствіе ясной мысли въ сужденіи о вещахъ всегда приводить въ односторонности, т.-е. къ неполнотѣ пониманія. Нужна, вром'я того, и широта взгляда, способность сразу открывать разныя стороны предмета, смотрёть на него съ разныхъ точекъ зрёнія, умёть отыскивать долю истины во взглядахъ, во всемъ остальномъ отвергаемыхъ. обнаруживать пробълы въ воззръніяхъ, наборотъ нами

принимаемыхъ, дабы постигать истину наиболѣе полнымъ образомъ, находить ее вездѣ, гдѣ только надъ стремленіемъ къ ней работала человѣческая мысль, не воображать, что истина вся, безъ малѣйшаго остатка, была уже гдѣ бы то ни было дана.

И вотъ предстоитъ еще немногія общія основныя истины, коими создается цёльность міросозерцанія, согласовать съ тъми многочисленными частными истинами, въ которыхъ заключается полнота міросозерцанія, а эти послёднія еще согласовать между собою. Истина не терпитъ противоръчія. Если между двумя положеніями, кажущимися одинаково върными, возникаетъ несоотвътствіе, то или одно изъ нихъ невърно, или оба суть только полуистины, т.-е. односторонности, върныя лишь отчасти, но не могущія одна вытёснить другую, или же противорёчіе между ними есть только кажущееся и снимается въ высшей истинь, если только оно не есть одно изъ тъхъ неустранимыхъ для знанія противоръчій, которыя или приводять человёка къ скептическому выводу, или заставляютъ искать успокоенія въ примиряющей върв. Во всякомъ случаѣ, идеаломъ вполнѣ удовлетворяющаго умъ и сердце міросозерцанія является отсутствіе въ немъ внутреннихъ противорѣчій или, что то же самое, гармоническая стройность его частей, его систематичность. Человъкъ стремится внести въ свои мысли порядокъ, хотя, вонечно, не всегда умбеть это сдблать, и сознаеть хаосъ, какой въ нихъ подчасъ господствуетъ. Слѣдуетъ поэтому почаще разбираться въ своихъ мысляхъ, сопоставлять ихъ однъ съ другими, сравнивать ихъ между собою, производить имъ взаимную провёрку-заботиться о томъ, чтобы между ними не было противорѣчій, чтобы частныя и второстепенныя истины подчинялись общимъ и основнымъ, чтобы каждая отдёльная идея была органическою частью цёлаго, стоящею на своемъ мѣстѣ, вытекающею изъ предыдущаго 7.W. (

и обусловливающею собою послёдующее. Ясность мысли и широта взгляда необходимы и здёсь, дабы отчетливо могли представляться уму истинныя отношенія — согласія или противоръчія — между отдъльными идеями и дабы умъ могъ, съ одной стороны, находить надлежащій въ каждомъ данномъ случав способъ устранения или объяснения обнаруженнаго противоръчія, а съ другой --- сразу охватывать цёлое и въ его внутреннемъ единствё, и въ его расчленении на гармонически соединенныя части.

Если человёкъ относится къ своему знанію не внёшнимъ только образомъ, если онъ хочеть объединить въ высшемъ принципѣ свою мысль и свою жизнь, придать жизни ту полноту, которую она можеть получить только въ томъ случав, вогда міросозерцаніе не будеть оть нея оторвано, какъ изчто для нея постороннее, могущее существовать само по себъ, — и если онъ хочеть внести въ свою дбятельность внутреннюю гармонію, извёстный планъ жизни, въ коемъ выразилось бы все его міросозерцаніе, -то идеи, какія онъ вырабатываеть себь относительно внутренняго міра личности, смысла ся жизни, ся духовныхъ и матеріальныхъ связей съ другими личностями, равно какъ природы и цёлей общества, не будуть лишь простымъ содержаніемъ теоретическаго знанія или отвлеченными предположеніями, а сдёлаются его уб'яжденіями; т.-е. онъ станутъ руководить имъ какъ въ отдельныхъ его поступкахъ, такъ и во всемъ его поведени въ смыслъ связнаго, послѣдовательнаго и пронивнутаго одной идеей выступанія въ жизни. Міросозерцаніе не можеть быть ни цёльнымъ, ни полнымъ, ни стройнымъ, если оно не существуетъ заразъ и для удовлетворенія потребностей мысли, и для руководства въ жизни. На опредъленной высоть умственнаго развитія, при извъстныхъ нравственныхъ задаткахъ, подъ вліяніемъ тёхъ или другихъ импульсовъ, идущихъ изъ окружающей среды, у человѣка 5

о самообразования.

является стремленіе осмыслить свою жизнь, поставить ей для выполненія высшія задачи, выяснить тѣ отношенія, въ какія ему нужно стать къ явленіямъ лѣйствительности. Въ работъ надъ міросозерцаніемъ, когда она ведется не одностороние, участвуеть не только мысль, но и совъсть человъка, --- совъсть, которая нуждается въ цёльномъ, полномъ и стройномъ міросозерцаніи совершенно такъ же, какъ въ немъ нуждается и умъ. Въ томъ стремлении молодежи къ самообразованію, которое заставило меня писать эти письма, даже особенно слышится голось совъсти. Интересуясь вопросомъ о самообразовании молодежи, я постоянно отмёчаль въ своей памяти тё заявленія, кавія мий дёлались мимоходомъ о цёли этого самообразованія, или нарочно добивался отвёта на этотъ вопросъ, и если среди разныхъ опредѣленій можно указать на такое, которое отличалось бы наибольшею ясностью и вмѣстѣ съ тѣмъ искренностью, идущею отъ сердца, наименьшею надуманностью или недомысліемъ, то это были именно указанія на желаніе узнать назначеніе человъка и цъль жизни. Поэтому, утверждая, что задачею самообразованія является выработка міросозерцанія, я долженъ прибавить, что особежно важное значение въ этомъ дёлё принадлежить выработке убеждений. Чисто объективное міросозерцаніе, коему приписывается иными предивать научности, не могущей имъть никакого дъла до того, что выходить за предѣлы знанія дѣйствительныхъ отношеній, не можеть удовлетворить всего человѣка, если тольво самъ человъкъ не получилъ однобокаго развитія.

Только самъ человъкъ не получилъ односокаго развити. Въ духовной жизни человъка не можетъ—да и не долженъ— господствовать одинъ только умъ: человъкъ обладаетъ еще совъстью, голоса которой нужно слушаться не только въ вопросахъ псведенія, но и въ вопросахъ міросозерцанія. Убъжденія прежде всего суть дѣло совъсти. Кавъ нужно смотрѣть на такія явленія жизни, къ коимъ

приложима мърка должнаго, это не можетъ быть опреавлено однимъ умомъ безъ участія совести. Міръ внутренней жизни человѣка и проявленія ся во-внѣ, міръ взаимныхъ отношеній между людьми и общественныхъ порядковъ, изъ нихъ возникающихъ, подлежитъ не только познаванію со стороны послёдующаго и строящаго теоріи ума, но и суду совёсти, производящей оцёнку поведенія личностей и общественнаго устройства и творящей идеалы высшей правды. Самъ юношескій идеализмъ, разсматри-ваемый не только какъ извёстное умственное состояніе, но и какъ извъстное душевное настроеніе, —а его именно такъ и слёдуетъ разсматривать, -есть не иное что, какъ особая чуткость совѣсти, только-что себя осмыслившей и еще не потерявшей свой свъжести, исвренности и интензивности отъ слишкомъ долгаго сопривосновенія съ грубою дъйствительностью, ослабляющею ея силу и вынуж-дающею ее на уступки. Въ весьма значительномъ количествѣ случаевъ голосъ совѣсти одинъ почти только и слышится въ юношескомъ стремлени въ идейному знанию. Не всёмъ присуща пытливость ума, на высшихъ ступе-няхъ своего развитія создающая мыслителей въ области вопросовъ философіи и науки, и для многихъ людей вопросы теоретическаго знанія прямо отступають на задній иланъ, но вёдь и центръ духовной жизни всякаго чело-въка, его "святая святыхъ", конечно, заключается не въ его познавательной способности, но въ его совъсти, вото-рая одновременно есть и знаніе, — именно знаніе того, что должно быть, -и чувство и воля человъка. Вотъ почему съ угрызеніями сов'єсти не могуть идти въ сравненіе мучительныя состоянія другихъ сторонъ духовнаго бытія людей. Воть почему по голосу совъсти человъкъ способенъ бываетъ приносить величайшія жертвы и не дорожить самою жизнью. Вотъ почему, какъ это лучше всего довазываеть исторія вакихь бы то ни было рели-

5\*

Digitized by Google

гіозныхъ преслѣдованій, человѣкъ съ такимъ упорствомъ можетъ отстаивать свободу своей совѣсти, не останавливаясь передъ страхомъ гоненій, наказаній, смерти, и почему, конечно, какое бы то ни было насиліе надъ чужою совѣстью противно всякой просвѣтленной совѣсти. Если стремленіе къ выработкѣ міросозерцанія вытекаетъ изъ всего существа человѣка и если духовнымъ центромъ этого существа является его совѣсть, то лишь тогда въ состояніи то или другое міросозерцаніе вполнѣ удовлетворить человѣка, когда оно даетъ отвѣты на вопросы совѣсти, когда предъявляетъ ей верховный принципъ, связывающій въ одно цѣлое отдѣльныя требованія личной и общественной этики, устанавливаетъ критерій для всесторонней оцѣнки отдѣльныхъ сторонъ индивидуальнаго и общественнаго бытія и вноситъ извѣстную гармонію въ совокупность всѣхъ волнующихъ и мучащихъ человѣка вопросовъ.

Вопросы, имѣющіе соприкосновеніе съ человѣческою совёстью, могуть также ставиться, охватывая собой и менће, и болће обширную область, смотря по тому, въ чемъ полагаетъ человъкъ цъль жизни. Существуетъ своего рода утонченный эгоизмъ съ весьма чуткою и иногда азже до послёдней степени щепетильною совёстью, но лишь по отношенію въ вещамъ, касающимся лично самого человѣка, если онъ поставилъ цѣлью своей жизни достиженіе извѣстнаго идеала чисто индивидуальнаго совершенства. Примъръ такого состоянія совъсти, иногда достигавшей наивысшей интензивности, представляли многіе аскеты, сторонившіеся отъ жизни съ другими людьми, слагавшие съ себя какия бы то ни было общественныя обязанности. Стремиться къ личному совершенству, --- не насилуя и не калѣча своей природы, чего требуетъ аске-тизмъ, — разумѣется, дѣло хорошее, но оно слишвомъ эгоистично, когда только о своемъ собственномъ соверę.

шествѣ человѣвъ и заботится. Тотъ, у кого нѣтъ ни интереса, ни сочувствія въ себѣ подобнымъ, ни уваженія въ ихъ человѣческому достоинству и ихъ правамъ, не можеть считаться всестороние развитою личностью. Кавъ бы ни волновали и ни мучили человъка такъ называемые "провлятые вопросы" его человѣческаго бытія, что бы ни считаль онъ для себя обязательнымь во имя того или другого пониманія своего назначенія и цёли своей жизни на землё, если только въ вругъ своихъ обязанностей онъ не включаеть извёстныхъ отношеній къ другимъ людямъ. -его этическое міросозерцаніе всегда будеть поражать своимъ холоднымъ эгоизмомъ, будетъ ли онъ полагать цъль своей жизни въ спасенія души, въ стоической побёдё высшихъ влеченій своей природы надъ низшими, въ достижени личнаго совершенства въ смыслъ моральной безупречности и т. п. Съ моральной точки зрънія, вонечно, у человѣка есть обязанности и по отношенію къ самому себь, но ему приходится жить въ обществъ себъ подобныхъ, въ которымъ у него возникають весьма разнообразныя отношенія: вопросомъ совёсти является не только то, чёмъ долженъ быть человёкъ самъ для себя, т.-е. къ какому идеалу личнаго совершенства долженъ онъ стремиться, но и то, чёмъ долженъ быть онъ въ своихъ отношеніяхъ въ другимъ людямъ; да и трудно было бы представить себѣ идеалъ личнаго совершенства, въ которомъ не было бы ни малъйшаго намека на поведеніе человъка по отношенію къ другимъ. Не можетъ быть признано совершенство ни за аскетическимъ эгоизмомъ, бъгущимъ отъ людей и міра, ни за стоическимъ безразличіемъ въ человѣческимъ радостямъ и горестямъ, ни за твых утилитаристическимъ эгоизмомъ, полагающимъ, что достаточно всёмъ стремиться только въ личной пользё,вавъ бы ни были лично святы, мудры и полезны люди, держащиеся такихъ принциповъ, ибо совершенство есть

иолнота, а не односторонность; полнота же человѣческаго существованія заключается въ томъ, что его я не есть нёчто, заключенное лишь въ самомъ себе, что оно связывается съ другими я, ему подобными, съ безкорыстнымъ интересомъ и къ внутренному міру другихъ, дѣятельнымъ сочувствіемъ къ ихъ страданіямъ и печалямъ, принимающимъ характеръ обязательности, и уваженіемъ въ ихъ естественнымъ и завоннымъ правамъ, въ тому самому человѣческому достоинству, которое каждый стремящійся въ личному совершенству необходимо долженъ признавать въ самомъ себъ. Совъсть предписываетъ человъку извъстныя отношенія въ другимъ людямъ, и это всегда было главнъйшимъ содержаниемъ этики. Вопросы о происхожденіи, основномъ принципъ, верховной саньціи правственности въ смыслъ отношенія человъка въ самому себъ съ точки зрѣнія идеала личнаго совершенства и въ смыслѣ отношеній, долженствующихъ существовать между отдёльными людьми, сколько мнѣ извѣстно, всегда живо интересують молодежь, заставляють ее думать на эти темы, читать относящіяся въ этому предмету вниги и спорить, защищая ть или иныя воззрения на самыя основы нравственности. Теоріи "разумно понятаго эгоизма", симпатіи или альтруизма и долга, какъ "категорическаго императива", и т. п., дають, дъйствительно, немалый матеріаль для спора, и на самомъ дѣлѣ, все это-вопросы основные, капитальные, какъ и вопросъ, играющій столь важную роль въ морали, взятой съ личной точки зрънія свободна ли воля человѣка. Что молодежь интересуется этими вопросами, весьма понятно и естественно: объясненія требовало бы явленіе обратное, которое иногда и наблюдается, въ тъхъ именно случаяхъ, когда, при свойственной человеческому уму склонности впадать въ односторонность, эти вопросы, несомнѣннѣйшимъ образомъ имѣющіе капитальное этическое значеніе, объявляются нестоющими большого вниманія въ виду существованія другихъ вопросовъ-тоже этическаго характера.

Я не знаю почему, но только я всегда чувствую врайнее нерасположение, чтобы не сказать болѣе рѣзкаго слова, ко всёмъ отдёльнымъ случаямъ постановки вопросовъ въ смыслѣ выбора между или тѣмъ, или этимъ, когда между тёмъ и этимъ не существуеть ни малёйшаго противоръчія и одно другимъ не исключается, т.-е. вогда, говоря другими словами, можно и даже должно принять и то, и это. Область этическихъ вопросовъ можетъ быть раздълена на вопросы этики индивидуальной и вопросы этики соціальной. Въ чемъ заключаются первые -- толькочто было намъчено. Но человъкъ есть не только человъкъ, поставленный рядомъ съ такими же, какъ онъ, людьми, но и гражданинъ, членъ извъстнаго общества, вакъ такового, къ которому онъ также стоитъ въ извёстныхъ отношеніяхъ. Не только человъкъ, заботящійся лишь о личномъ совершенствѣ, но и человѣвъ, этически относящійся въ другимъ людямъ, -- съ воими онъ приходитъ въ соприкосновеніе, случайно ли, или нарочно ища этого сопривосновения (вакъ то бываеть въ делахъ благотворительности), --- можетъ быть лишенъ всякаго интереса въ общественнымъ дѣламъ, лишенъ того, что называется гражданскимъ чувствомъ и другими подобными именами, въ сожалѣнію, часто опошленными вслѣдствіе несоотвѣтственнаго употребленія, какъ это случилось, напр., съ словомъ "патріотизмъ". На самомъ дълѣ о личномъ совершенствъ, конечно, и ръчп быть не можетъ, если въ человёкё отсутствуеть элементь соціальной этики: личное совершенство и соціальный индифферентизмъ столь же плохо важутся между собою, какъ и личное совершенство съ полнымъ отсутствіемъ альтруизма. Совершенная личность есть прежде всего личность всесторонне развитая-не только съ богатымъ внутреннимъ содержаніемъ,

но и съ способностью живо относиться въ овружающему ее міру моральныхъ существъ и моральныхъ отношеній, т.-е. когда эта личность есть и человѣкъ, и гражданинъ. Кто говорить, что нужно выбирать — или быть человькомъ, *или* быть гражданиномъ—тотъ страннымъ обра-зомъ какъ бы разсъкаетъ живую человъческую личность на двъ равныхъ половины, коихъ въ ней нътъ: нужно быть и человъвомъ, и гражданиномъ, ибо гражданинъ есть лишь извѣстная сторона человѣка, лишающаяся своего человѣческаго значенія, разъ она отъ него отрывается, и, наоборотъ, человѣкъ, который не есть въ то же время и гражданинъ, не есть полный человъвъ. Самый интересъ къ общественнымъ дѣламъ, одобреніе или неодобреніе тѣхъ или другихъ фактовъ соціальной жизни, постановка извёстнаго общественнаго идеала, взятые съ этической точки зрёнія, суть лишь видоизмёненное и осложненное продолжение интереса въ чужой личности, сочувствія ся радостямъ и страданіямъ, уваженія въ ся человѣческому достоинству и правамъ, требующимъ своего осуществленія и во внѣшнихъ формахъ общества. Если я морально отношусь къ себѣ, т.-е. вижу въ себѣ не простое двуногое животное изъ рода homo sapiens, a существо, одаренное духовными способностями и стремленіями, способное въ умственному и нравственному совершенствованію, имѣющее высшее достоинство и обладающее извъстными правами, и если я морально же отношусь въ другимъ, т.-е. и въ нихъ вижу не простые экземпляры животнаго рода homo sapiens, а такія же существа, какъ и я самъ, т.-е. съ такими же способностями, стремленіями, правами, то я не могу не переносить этого своего моральнаго отношенія къ человѣву вообще и на общество; поэтому вся его организація должна мнѣ представляться приспособленною для существованія не животныхъ особей все изъ того же рода homo sapiens, а для человъческихъ

личностей со всёми тёми свойствами, какія я имъ при-писываю. Такимъ образомъ для меня этика индивидуальная и соціальная представляеть одно неразрывное цёлое, которое должно быть пронивнуто однимъ принципомъ, брать моральныя отношенія, какія только возможны, во всей ихъ полнотѣ, опредѣлять важдому стремленію и важдому отношенію человѣка свое мѣсто въ личномъ и общественномъ бытіи. Доходить въ своемъ этическомъ міросозерцании до порога, отдёляющаго отношения въ отдёльнымъ единицамъ, взятымъ каждая особнякомъ, отъ отношеній къ цёлому обществу, какъ особой формѣ бытія, и не идти далёе значить обрывать естественную и логическую послёдовательность въ развитіи принципа, долженствующаго управлять всёмъ міромъ человёческихъ отношеній. Но что сказать о томъ, вто сталь бы утверждать, что теперь не время вопросовъ индивидуальной этики, когда сама жизнь ставить для разръшенія вопросы соціальные? Да, жизнь ихъ ставить. Скажу даже болёе: вся исторія есть не что иное, какь візчная постановка жизнью общественныхъ вопросовъ. Но гдъ же она (а она, т.-е. историческая жизнь, это-мы), гдъ же она можетъ найти принципы для ихъ рътенія, какъ не въ индивидуальной этивъ, представляющей изъ себя учение о нравственной природѣ человѣка, о возможной для нея мѣрѣ совершенства, о достоинствѣ и правахъ личности, о ея обязан-ностяхъ и отвѣтственности передъ велѣніями долга? Кто обрываеть ходъ своихъ этическихъ размышленій передъ порогомъ, за которымъ начинается область соціологіи, тоть оставляеть свое моральное міросозерцаніе, такъ сказать, безъ конца, а кто сознательно ограничиваетъ себя областью одной соціальной этиви, не заботясь о моральной личности, тотъ въ сущности думаетъ начать свою постройку съ середины. Ни въ томъ, ни въ другомъ случат у міросозерцанія нъть ни цёльности, ни полноты, ни

стройности. Нормальна лишь такая выработка моральнаго міровоззр'внія, гдѣ дѣло ведется съ начала и доводится до конца. Какъ часто, однако, приходится, къ сожалёнію, говорить—однимъ: "доходите до конца", а другимъ: "не начинайте съ середины". То же самое можно повторить

и по отношенію къ міросозерцанію вообще и къ теоретическому въ частности: вто разъ вступилъ въ ихъ идеальный кругъ, съ одного конца, тотъ долженъ дойти до другого конца—не останавливаться на серединѣ, но и не отправляться отъ середины только къ одному концу.

## Письмо четвертое

## о томъ, что нужно вырабатывать въ себѣ личность и признавать личность въ другихъ.

Расширеніе образованія, выработка міросозерцанія, пріобрѣтеніе убѣжденій формирують въ человъкъ личность. То, что мы называемь въ человѣкѣ личностью, можеть имъть разныя степени самостоятельности и по отношенію въ его телесной природь, и по отношенію въ его положению въ обществе. Съ биологической точки зренія, въ основѣ коей можеть лежать хотя бы самый безсознательный матеріализмъ, стремятся иногда свести человѣческое я безъ всякаго остатка на извѣстное отправленіе организма съ его измёнчивыми состояніями, въ силу чего это я представляется не чёмъ инымъ, какъ общимъ именемъ цѣлой вереницы отдѣльныхъ психическихъ актовъ. сводящихся въ послёднемъ анализё въ тёмъ или другимъ состояніямъ тёлеснаго организма. Во внутреннемъ нашемъ опыть наше я дается намь, однако, совсымь инымь: наше самосознание, наше непосредственное чувство заставляють

насъ видёть въ этомъ я единое и самостоятельное духовное существо, именно то, что называется личностью, и даже тотъ, кто на основании теоретическихъ соображеній признаеть такое представленіе объ единичномъ я за иллюзію, не можеть отдёлаться никакими способами отъ этой иллюзіи, какъ не можеть отделаться и отъ иллюзіи свободы воли, когда, напримёръ, убёжденъ, что въ мірѣ явленій все, не исключая и индивидуальной воли, подчинено строгому закону причинности, тогда какъ подъ свободою воли разумъется способность начинать совершенно новый рядъ измѣненій безъ всякаго предыдущаго ряда причинъ и слёдствій. Личность есть прежде всего явленіе внутренняго опыта, и объ иллюзорности его можно говорить съ такимъ же точно основаніемъ, какъ и объ иллюзорности опыта внёшняго, свидётельствующаго намъ о существовании материи съ такими-то и такими-то присущими ей свойствами, хотя и философія, и наука (именно психо-физіологія) доказывають, что въ свойствахъ, приписываемыхъ нами самой матерін, вакъ совершенно объективно существующихъ, мы имвемъ дёло лишь съ на-шими субъективными способами воспріятія дёйствій на насъ всего того, что внё насъ существуетъ и является намъ, какъ ме-я. И, однако, въ силу этихъ соображеній някто же не станеть отрицать, что впѣшній міръ является ему протяженнымъ, наполненнымъ веществомъ, осязаемымъ, видимымъ въ извёстныхъ очертаніяхъ и окраскъ, въ извъстныхъ случаяхъ издающимъ звуки, способнымъ иметь такой или иной вкусъ или запахъ. Итакъ, личность есть явленіе внутренняго опыта, который намъ, вромѣ того, свидѣтельствуеть, что она способна господствовать надъ твломъ или, наоборотъ, ему подчиняться, рости и умаляться, развиваться и идти назадъ. Каждый въ повседневной практикъ своей и въ цълой исторіи своей жизни имфеть возможность наблюдать эти изменения своей

Digitized by Google

личности. Все существование наше складывается изъ мѣняющихся состояній нашего я, колеблющихся между наибольшимъ временнымъ ослабленіемъ личности во время сна и наиболе сильнымъ ся напряженіемъ во время энергичной дёятельности, между пассивнымъ отношеніемъ ея къ окружающему міру и слабовольнымъ подчиненіемъ требованіямъ твлесной природы и, наоборотъ, активнымъ выступленіемъ во внёшнемъ мірё и силою воли, побёждающею низтія стремленія человѣческаго существа. То же самое мы наблюдаемъ и внъ себя, поскольку имъемъ возможность проникать во внутренній видъ другихъ по внёшнимъ проявленіямъ чужой мысли, чужого чувства, чужой воли. Мы наблюдаемъ паденіе личности, когда челов'явъ "опускается", погрязаеть въ лёни, въ порокѣ, въ преступленіяхъ, хотя бы тёлесно онъ и процвёталъ; мы наблюдаемъ разрушеніе личности въ извъстныхъ душевныхъ болёзняхъ, связанныхъ съ опредёленными патологическими состояніями органовъ тёла; мы наблюдаемъ исчезновеніе личности въ мірѣ явленій, сопровождающее разложение тъла, т.-е. смерть. Съ другой стороны, озираясь на свое прошлое, мы видемъ, какъ наша личность росла и развивалась, и въ годы наибольшаго роста и развитія личности, когда этотъ ростъ, это развитіе чувствуются и сознаются, т.-е. именно въ молодые годы непосредственное чувство и сознание человыва говорять ему, что внутреннее его существо возвышается, совершенствуется. И внутренній нашъ опыть, и наблюденія надъ другими непосредственно утверждають насъ въ той мысли, что личность призвана въ жизни и дъятельности, къ развитію и совершенствованію, и тоть, кто обладаеть дийствительно живою, дёятельною, развитою и способною къ совершенствованію личностью, —а все это въ большей или меньшей степени присуще каждому нормальному человъку, --- тотъ необходимо будетъ стремиться къ идеалу личности, ибо личное начало, какъ начало духовное, вѣчно творитъ свой идеалъ. Какія бы ошибки ни дѣлали умъ и совѣсть человѣка, въ какія бы заблужденія они ни впадали, какіе бы односторонніе идеалы личнаго совершенства они не создавали, всегда этимъ идеаломъ была пооѣда духа надъ матеріей, побѣда разума, совѣсти, долга, побѣда личнаго начала, такъ или иначе понимаемаго, надъ всѣмъ мѣшающимъ этому началу быть тѣмъ, чѣмъ оно быть должно. Съ этой точки зрѣнія, — кому она доступна, — должны представляться невѣрными, хотя бы, быть можетъ, только вслѣдствіе своей односторонности и неполноты — всѣ теоріи, которыя игнорируютъ личное начало, какъ таковое, или желаютъ свести его на нѣчто, ему посторонвее и даже враждебное.

Такой теоріей нужно признать, напримъръ, стремленіе свести духовныя явленія безъ остатка на явленія чисто матеріальныя. Какъ ни велики услуги, оказанныя физiологіей психологіи, какъ бы ни была хорошо изслёдована зависимость психическихъ явленій отъ тёлесныхъ состояній, вопросъ о томъ, что такое духъ и каково отношеніе его къ матеріи, рёшенъ на этой почвё быть не можеть, да и вообще не можеть быть рёшенъ никакой наукой. Критическая философія <sup>1</sup>) учитъ насъ видёть въ духё и матеріи не сущности, а лишь обобщенія двухъ разныхъ категорій, на какія для насъ раздёляются всё явленія, —и запрещаеть сводить одинаково какъ матерію на духъ, такъ и духъ на матерію. Съ другой стороны, сознаніе, непосредственное чувство и самая воля наша заставляють насъ вёрить въ единство и самостоятельность нашего я, хотя бы мы и считали невозможнымъ знать, откуда оно приходитъ и куда уходитъ, и не имѣли никакихъ представленій—даже въ формѣ чаяній и упованій только—о томъ,

<sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 55.

что становится съ этимъ я по смерти тѣла. Послѣдовательно проведенный теоретическій матеріализмъ, отвергаемый, впрочемъ, критическою философіей и осуждаемый непосредственнымъ чувствомъ, есть ученіе, враждебное принципу личности и ея моральной сторонѣ, хотя такъ велика бываетъ человѣческая непослѣдовательность, что среди людей, исповѣдывавшихъ теоретическій матеріализмъ, весьма часто встрѣчались люди съ весьма твердымъ, стойкимъ я и съ высокою нравственностью (напримѣръ, Дидро), какъ столь же часто люди, бывшіе въ теоріи настоящими спиритуалистами, на практикѣ оказывались самыми заправскими матеріалистами, въ коихъ духовное начало находилось въ плѣну у инстинктовъ животнаго происхожденія и нравственное чувство блистало своимъ отсутствіемъ.

Враждебны личному началу и теоріи иного рода. Уже въ старыя времена существовали религіозныя и метафизическія системы, которыя принято называть пантеистичесвими. Одною изъ ихъ особенностей является то, что въ нихъ совершенно уничтожается личность, самостоятельное я, индивидуальный духъ-во имя извёстнаго высшаго начала. Такую же тенденцію мы обнаруживаемъ въ нівоторыхъ научныхъ теоріяхъ нашего времени. Если съ физіологической точки зрѣнія многіе склонны видѣть въ отдѣльномъ я не единое нѣчто, а нѣчто собирательноевереницу отдёльныхъ психическихъ состояний и актовъ, зависящихъ отъ телесныхъ состояний, то для другихъ, становящихся на точку зрѣнія соціологическую, отдѣльпое я есть не цёлое нёчто, а нёчто частичное, лишь единичный отпечатовъ данной культурно-соціальной среды. атомъ и продукть общественнаго духа. Кто вникнеть поглубже въ суть объихъ теорій, изъ коихъ одна уничтожаеть единство, а другая — цёльность индивидуальной души, тоть пойметь, какимъ путемъ возникають эти противоположныя теоріи и оцёнить ихъ относительное зна-

ченіе. То, что мы называемъ личностью, какъ она дана намъ въ мірѣ явленій, связано всегда, съ одной стороны, сь единичнымъ тёлеснымъ организмомъ, съ другой-съ опредёленнымъ обществомъ. Индивидуальный духъ зависить поэтому оть тёлесной организации, являющейся его носительницей, и отъ общества, которое играетъ по отнопенію къ нему роль особой духовной среды, и поскольку эта зависимость личности оть физической организаціи и психической среды существуеть, какъ явленіе, какъ фактъ, доступные наблюденію и изслёдованію, постольку — и лишь постольку — личность есть только функція тёла или только продуктъ общества или же только то и другое вмъсть. Такъ можетъ казаться съ точки зрънія физіологіи и соціологіи, но такъ не можеть казаться съ точки зрънія психологіи съ ея основными фактами-сознанія единства и цёльности нашего я, чувства его раздёльности, самостоятельности и свободы какъ по отношенію въ собственному тёлу, такъ и по отношенію въ обществу, и его стремленія быть самимъ собою. Эти несомнѣнныя явленія непосредственнаго внутренняго опыта должны вѣдь тоже быть приняты въ расчеть при объективномъ определении духовнаго существа человека, какъ одного изъ явленій міра. Пусть будеть это существо отчасти функціей твлесной организаціи человѣка, отчасти же и продуктомъ его общественной среды, но за всемъ темъ останется еще нѣчто, и вотъ чѣмъ большее значеніе пріобрѣтаетъ въ каждомъ данномъ случай это нѣчто, тѣмъ большее развитіе личнаго начала мы и предполагаемъ. Человъкъ, ко-нечно, не можетъ жить внъ своего тъла и внъ какоголибо общества (хотя бы лишь до извёстнаго возраста), и потому его личность всегда будеть имъть тъ или другія физіологическія и соціологическія опредѣленія, но чѣмъ развитѣе въ человѣкѣ его индивидуальность, тѣмъ само-стоятельнѣе и оригинальнѣе выступаеть онъ, какъ личность,

которой всеуравнивающая культурно-соціальная среда не помѣшала развить всё прирожденныя (въроятно, данныя прямо съ тёломъ) способности и которую вмѣстё съ тёмъ эти самыя способности заставляютъ самостоятельно пользоваться всёми духовными средствами данной среды для развитія въ себё личнаго начала.

Образованіе и есть именно пользованіе въ цѣляхъ личнаго развитія средствами той великой, всемірной и общечеловѣческой духовной среды, которая называется цивилизаціей. Где и когда нёть образованія, напр., у дикихъ и некультурныхъ народовъ, въ низшихъ классахъ общества отсталыхъ странъ, въ дътскомъ возрастъ и т. п., тамъ и тогда нётъ самаго могущественнаго орудія лич-наго развитія. Человёкъ есть всецёло лишь продуктъ своей непосредственной культурно-соціальной среды, когда онъ вынужденъ догматически усвоивать только ся традиціонное и ходячее міросозерцаніе, когда онъ лишь пассивно воспринимаеть идущія на него извнѣ вліянія, невольно повторяетъ въ себъ то, что неизмѣнно и безконечное число разь повторяется внё его другими такими же "продуктами" данной среды, когда безсознательно подражаеть тому, что видить вокругъ себя въ области духовныхъ явленій. Такую жизнь нельзя даже назвать личною жизнью, въ высшемъ значени слова: это жизнь роевая, стадная, даже не общественная — опять-таки въ высшемъ значени слова. Если бы человъвъ былъ на самомъ дълъ только продуктомъ среды, т.-е. если бы въ немъ не заключалось личнаго начала, люди нивогда не могли бы выбиться изъ заколдованнаго вруга разъ установившихся привычевъ и традицій, постояннаго повторенія однихъ и тѣхъ же мыслей и поступковъ и въчнаго подражанія другъ другу. А люди между тёмъ изъ этого заколдованнаго круга все-таки вышли, и благодаря чему же, какъ не дъйствію личнаго начала, разлагающаго своею самостоятельностью и актив-

ностью, своею оригинальностью и критивою всякій традиціонализмъ? Противъ своего рода пантеистическаго представленія общественной среды я готовъ стать даже на матеріалистическую точку зрвнія и доказывать, что такъ какъ твлесныя свойства людей неодинаковы, то культурносоціальная среда и не въ состояніи всвхъ уравнять, хотя, съ другой стороны, противъ этого самаго матеріализма можно возразить, что культурно-соціальная среда, подчиняя себѣ человѣка, освобождаетъ въ той же мѣрѣ его душу отъ рабства тѣлу, не говоря уже, что среда эта сама имѣетъ дѣло пе съ тѣлами, а именно съ душами людей, которыя и цсихологіей не признаются отлитыми въ одну форму.

Если нужно работать надъ развитіемъ въ себъ личности, то не только въ смыслѣ возведенія ея на степень духа, господствующаго надъ плотью (хотя и не отрицающаго ея, какъ въ аскетизмѣ), но и въ смыслѣ возведенія ея на степень индивидуальнаго я, имбющаго самостоятельное положение въ обществъ (хотя и не отрицающаго жизни въ обществѣ съ налагаемыми ею обязанностями, какъ у анахоретовъ). Культурная среда прежде всего складывается изъ извёстныхъ ходячихъ идей, по отношенію въ воимъ личность должна занять самостоятельное положеніе, чтобы быть личностью, а не продуктомъ среды, хотя ничто не заставляеть ее идти въ разръзъ съ этими идеями, лишь бы онѣ были приняты сознательно и послѣ взвѣшиванія всѣхъ pro и contra. Культурный индивидуализмъ-великая историческая и прогрессивная сила, ибо всѣ знанія, всѣ идеи, всѣ изобрѣтенія современной цивилизаціи обязаны происхожденіемъ своимъ работь личной мысли. Съ этой точки зрвнія, изученіе всемірной исторіи въ общемъ и цѣломъ представляетъ поучительное и утѣ-шительное зрѣлище, сколько бы мрачныхъ мыслей она ни навъвала другими своими сторонами. Культурный ростъ личности шелъ всегда рядомъ съ ростомъ образованности.

о самообразования.

6

Образованіе, — и чёмъ оно шире, тёмъ больше это дѣлаетъ, — образованіе вводитъ человёка въ идеальную культурную среду, создающуюся личною мыслью великаго множества философовъ, ученыхъ, художниковъ, общественныхъ дѣятелей, работою массы поколѣній, опытомъ вёковъ и народовъ, жизнью человѣчества.

Человѣкъ не можетъ стать продуктомъ такой среды, лишь сама воспользоваться результатами онъ можетъ исторической работы человичества для того, чтобы возвести себя на высшую, какая ему только доступна, ступень личнаго развитія. Самообразованіе есть поэтому одно изъ средствъ выработки въ себѣ личности, и кто чувствуетъ себя личностью, тотъ не станетъ пренебрегать этимъ средствомъ, какъ не станетъ считать и самой цёли выработки личности не имѣющею никакой цѣны. Кто, не признавая себя ни простымъ животнымъ, ни простымъ органомъ соціальнаго тёла, въ каковой можеть превратиться на самомъ дёлё только животное (да и то изъ низшихъ-въ родѣ медузы), станетъ говорить, что работа надъ собственною личностью --- между прочимъ путемъ самообразованія — есть занятіе праздное, ни въ чему ненужное, а можеть быть, прибавить-и вредное, тоть или еще самъ не очень далеко ушелъ въ развити своемъ, какъ личности, или же въ силу какого-либо недоразумънія не понимаеть того, что говорить.

Одно такое недоразумѣніе существуеть въ дѣйствительности, и мнѣ не разъ приходилось, встрѣчаясь съ нимъ, убѣждаться въ его силѣ. Да, я признаю его силу, но сила всякаго недоразумѣнія имѣеть тоть же характеръ, какимъ отличается сила и всякаго заблужденія: она заключается не во внутреннихъ основаніяхъ односторонней или невѣрной мысли, а лишь во внѣшнихъ условіяхъ, благопріятствующихъ распространенію этой мысли и ея господству надъ умами. Цѣль самообразованія въ выра-

боткъ міросозерцанія, убъжденій, самостоятельной лично-сти. Мнъ говорять (и даже пишуть): знаемъ мы это, стара штука! Это все по части личнаго совершенствованія! Нѣтъ, не такого самообразованія мы хотимъ: говорите намъ, ваково должно быть общество, учите насъ, что намъ дёлать въ качествё общественныхъ дёятелей и т. п. Въ подобнаго рода заявленіяхъ я различаю двъ стороны. Одна сторова мнѣ очень симпатична. Я не поклонникъ того индивидуализма, — зам'вчу, что индивидуализмы бывають разные-того, повторяю, индивидуализма, который въ сущности есть не что иное, какъ соціальный индифферентизых въ смыслъ пословицы: моя хата съ краю, ничего не знаю. Это только другая форма эгоизма. Я понимаю, что лучшую основу стремленія къ соціальнымъ знаніямъ и общественной дбятельности составляеть безкорыстный интересь въ судьбѣ людей и альтруистическій порывъ придти въ нимъ на помощь, — понимаю и одобряю, ибо еще съ дѣтства научился цѣнить святыя слова: "больше сея любве никто же имать, да вто душу свою положить за други своя". Особенно понимаю я и то, что молодежь считаеть себя призванною готовиться въ веливому двау общественнаго служенія. Въ разныя времена юношескій идеализмъ принималь различный характерь, смотря по тому, какіе вопросы выдвигала на первый планъ въ ту или другую эпоху общественная жизнь. Нътъ ничего мудренаго, что въ наше время, вогда и правительства, и образованное общество, и литература, и народныя массы поглощены теоретическимъ и практическимъ разръщеніемъ вопросовъ общественнаго свойства, это отражается и на настроеніи молодежи, порождая даже разнаго рода увлечения. Но вотъ въ чемъ дѣло. Обществен-ная дѣятельность есть воздѣйствіе личности на соціальную среду, а это требуеть, чтобы дѣятель, т.-е. личность удовлетворяла извёстнымъ условіямъ; всё же эти условія

6\*

сводятся въ тому, чтобы дѣятель прежде всего выработаль въ самонъ себе развитую и приспособленную въ общественной деятельности личность. Юность вообще способна увлекаться, преувеличивая свои силы и не зная настоящей силы общественныхъ условій. Между прочимъ, легко не принимать въ расчетъ, что если личность можетъ воздѣйствовать на среду, то и среда способна дѣйствовать на личность; въ отдёльныхъ случаяхъ еще вопросъ, на чьей сторонѣ долженъ оказаться перевѣсъ. Кто мало еще жилъ сознательною и самостоятельною жизнью, вто не успёлъ въ себё выработать личности, тотъ особенно легко подчиняется средь. Въ самомъ дълъ, сколько разъ приходилось каждому, имѣющему дѣло съ молодежью, наблюдать быстрыя превращенія, какимъ подвергаются молодые люди, попавъ, напр., въ студенческую среду съ хорошими стремленіями, свойственными юношескому идеализму и прививаемыми научнымъ дёломъ. И самъ юноша считаетъ себя перерожденнымъ-и думаетъ, и чувствуетъ иначе, и строитъ новые планы будущей своей жизни и дъятельности. Хорошо, когда это, дъйствительно, результать внутренняго духовнаго развитія, а не результать пассивнаго и догматическаго воспріятія вліяній, идущихъ со стороны новой окружающей среды. Къ сожалению, не всегда такъ бываетъ. Когда не самъ человъкъ работалъ надъ собою, а былъ только объектомъ передѣлывающаго вліянія среды, то другая среда — по окончании курса въ высшемъ учебномъ заведени-тоже въдь обладаеть свойствомъ передълывать по образу своему и подобію, если не встрётить сопротивленія во всемъ міросозерцаніи, вошедшемъ въ плоть и кровь человѣка, въ его убѣжденіяхъ, разъ они дѣйствительно убѣжденія. а не подражательное повтореніе чужихъ мнѣній, во всей, наконецъ, выработкъ личности, начиная съ пріемовъ мысли и съ идей и кончая интересами и привычками. Что та-

кое, въ самомъ дѣлѣ, тѣ многочисленные случаи измѣны убъжденіямъ молодыхъ годовъ и разнаго рода превращеній въ дурную сторону, которыя столько разъ отмёчались чи въ литературъ, какъ не слёдствіе слабости въ чело-въкъ личнаго начала? Думалъ, повидимому, человъкъ весь міръ передѣлать, а міръ-то его самого по своему передълалъ, предметъ злорадства для однихъ, вому не симпатичны самыя мечты о самостоятельной и шировой дбятельности, предметъ сердечнаго сокрушенія для тѣхъ, вому дороги эти мечты въ самомъ себѣ и вто умѣетъ ихъ цёнить въ другихъ! Пусть же не говорить нивто, будто забота о выработве въ себе личности есть пустое дѣло, съ общественной точки зрѣнія не нужное и даже будто бы мѣшающее болѣе плодотворной тратѣ силъ. Нётъ, это дёло нужно и для самой личности, какъ нрав-ственнаго я, и для общества, ибо только такое я можетъ устоять противъ всеуравнивающаго и всепринижающаго вліянія жизненной среды съ ся прозой, съ ся пошлостью, съ ся низменными интересами, и только такое я во все-оружіи знанія, пониманія и ум'внія можеть стать д'яствительнымъ фавторомъ общественнаго прогресса. Работать надъ собой такимъ образомъ нужно не только для самосовершенствованія, напрасно отождествляемаго иногда съ какимъ-то "самоуслажденіемъ": такой работы требуеть и общественный интересь, для чуткой совести получающій значеніе нравственнаго долга. Въ этомъ отношеніи наука вообще и въ частности самообразованіе получають очень важное значение, лишь бы они развивали привычки пріемы самостоятельнаго и критическаго мышленія, И обогащали умъ знаніями и идеями, тъмъ прочнъе утвер-ждающимися въ умъ, чъмъ яснъе ихъ основанія и путь, который въ нимъ приводитъ, пріучали въ ясности мысли и широтъ взгляда, укореняли въ душъ моральныя и соціальныя уб'яжденія, подсказываемыя голосомъ сов'єсти, и

Digitized by Google

¥

лишь бы тотъ упорный и систематическій трудъ, воего требуетъ всякое долговременное и умственное занятіе и, понятно, занятіе самообразованіемъ, воспитывалъ способность воли дъйствовать по мотивамъ высшаго порядка.

Съ той же общественной точки зрѣнія и стремленіе въ ръшению вопросовъ и пріобрътению знаний, не имъющихъ непосредственнаго отношенія въ интересамъ общественной деятельности, отнюдь не являются какой-либо помѣхой. Общественныя явленія суть самыя сложныя, какія только приходится распутывать человёческому знанію: понимание ихъ требуетъ наибольшей ясности мысли и широты взгляда, которыя не могуть быть пріобрётены кавимъ бы то ни было одностороннимъ занятіемъ. Чтобы имъть возможность оказывать воздъйствіе на соціальную среду, нужно не только развить въ себъ силу сопротивленія всёмъ идущимъ съ ся стороны вліяніямъ, дёлающимъ личность совершенно безсильною и въ смыслё наступленія, и въ смыслъ обороны, т.-е. спасенія себя отъ уподобленія этой самой средь, а нужно еще хорошо знать эту среду; знаніе же соціальныхъ отношеній, какъ наи-болёе сложное, опирается лишь на знаніе явленій и отношеній менёе сложныхъ, лежащихъ въ основѣ общественнаго бытія <sup>1</sup>). Между прочимъ, туть необходимо самое внимательное отношение именно въ вопросамъ индивидуальной психологіи и индивидуальной этики. Видь общество есть не что иное, какъ извъстная система и организація духовныхъ и матеріальныхъ отношеній между отдёльными личностями. Въ обществё лишь онё однё реальны -однѣ онѣ мыслять, чувствують, наслаждаются и страдають, любять и ненавидять, желають, стремятся, дъйствують. Лишь въ личностяхъ и чрезъ личности существують въ обществе все отдельныя стороны духовной

1) Ср. выше, стр. 53 и след.

культуры и общественной организаціи—религія, мораль, философія, наука, литература, искусство, право, народное хозяйство, государство,—въ нихъ и черезъ нихъ суще-ствують, но вмъстъ съ тъмъ существують и для нихъ. Опять-таки лишь черезъ личность связаны между собою въ одно цълое общественнаго бытія всъ эти отдъльныя стороны культурной и соціальной жизни, религія—съ го-сударствомъ, право—съ моралью, наука—съ народнымъ хозяйствомъ, это послёднее—съ государствомъ, государ-ство съ правомъ, право—съ наукой и пр. и пр. Нельзя дъйствовать съ успъхомъ на общество, не понявъ того, что такое представляетъ изъ себя человъческая личность; понять же послъднюю съ совершенною ясностью мысли и широтою взгляда можно, только въ себъ самомъ выработавъ личность. Кто занимается общественными вопросами изъ интереса и участія въ судьбѣ отдѣльныхъ личностей, изъ воихъ свладывается общество, тотъ по чувству отвѣтственности своей передъ веливимъ множествомъ людей не ръщится дъйствовать на такой объекть, не понявъ его существа, если только онъ не ослъпленъ какимъ-либо фанатическимъ догматизмомъ, при которомъ человъкъ превращается въ слъпое и часто безнравственное орудіе какой-либо в'ры, требующей даже челов'я-скихъ жертвъ во имя той или другой отвлеченности. Развитіе личности въ себъ и работа надъ выработкою

Развитіе личности въ себѣ и работа надъ выработкою исихологическаго и этическаго міросозерцанія и съ другой стороны нужны для плодотворной общественной дѣятельности. "Не человѣкъ существуетъ для субботы, а суббота для человѣка". Въ обществѣ все и есть именно такая "суббота", за исключеніемъ личностей, его составляющихъ. Всякая общественная цѣль въ концѣ-концовъ должна осуществлять какое-либо благо, имѣющее бытіе не само по себѣ, а по отношенію къ человѣческимъ личностямъ. Кто не выработалъ въ себѣ развитой личности или

Digitized by Google

кто не признаеть въ другихъ такой же личности, какую онъ сознаетъ и чувствуетъ въ самомъ себъ, тотъ весьма онъ сознаеть и чувствуеть въ самомъ сеоъ, тоть весьма легко склоненъ изъ "субботы для человѣка" дѣлать "чело-вѣка для субботы", хотя бы эта суббота носила самыя привлекательныя имена. Реформаторы XVI вѣка провоз-гласили великій принципъ свободы совѣсти, обязывающій уважать чужія религіозныя вѣрованія, но этимъ правомъ хотёли пользоваться только сами, считая лишь себя обладателями истинной вёры, а всёхъ, несогласно мыслящихъ, достойными принужденія и наказанія, ибо изъ своей в тры они дѣлали субботу, которой долженъ былъ подчиняться человъкъ. Такую же субботу сдълали въ эпоху французской революции явобинцы изъ политической свободы, для осуществленія которой требовали истребленія всёхъ, кто только велъ себя несогласно съ ихъ пониманіемъ свободы. Въ обоихъ случаяхъ отрицалось право личности и допускалось принужденіе и принесеніе людей въ жертву во имя правой вёры или отечества, причемъ въ фанатиче-скомъ ослёпленіи своими догматами и люди XVI вёка, и люди XVIII столѣтія думали, что они дѣйствують во имя индивидуальнаго и общественнаго блага. При этическомъ отношении въ реальной человъческой личности и въ обществу, какъ совокупности такихъ реальныхъ человъческихъ личностей, при интересѣ къ ихъ внутреннему міру, при альтруистическомъ желаніи имъ добра, при уваженіи къ ихъ естественнымъ и священнымъ правамъ, возможномъ лишь при ясномъ взглядѣ и широтѣ мысли въ вопросахъ о человѣческомъ достоинствѣ, такого пониманія религіи и государства, при коихъ личность является лишь вакимъ-то средствомъ по отношенію въ цёлямъ, внё ея лежащимъ, быть и не должно, и не можеть быть. Въ вопросахъ политики такое затемиъніе основныхъ принциповъ двлается сплошь и рядомъ: сначала тъ или другія учрежденія мыслятся въ вачествѣ средствъ, существующихъ

для удовлетворенія тёхъ или иныхъ цёлей, находящихся въ жизни личностей, но потомъ эти средства сами начинають приниматься за цёли, и реальныя личности разсматриваются уже, какъ средства, служащія этимъ цёлямъ. Такъ, напр., возникла античная идея государства, подновлявшаяся въ новое время Гоббзомъ, Руссо, якобинцами.

8 BYE

CLU

eie

MAL

B03-

шiž

015

18.

ΧЪ,

sp∎

ься V3-

BL:

**T**0

Ы.

y-

BO

**H** 

8

Ъ

ţ-

Ъ

Ø

5

5

j

Въ комъ сильно развита внутренняя личная жизнь, тоть не можеть не чувствовать интереса въ внутреннему міру другихъ личностей, хотя бы это былъ чисто теоретическій или эстетическій интересь безь малбишаго альтруизма и соціальнаго инстинкта, какъ это было у итальян-скихъ гуманистовъ XIV-XV вв. Это внимательное отноmenie въ тому, что представляютъ изъ себя другіе я, есть первый шагь въ признании личности и въ другихъ людяхъ. Можно быть проникнутымъ по отношенію къ нимъ альтруистическими и соціальными чувствами и вмёстё съ темъ все-таки глубово ошибаться относительно того, что людямъ нужно, чего они хотятъ и что могутъ сво-бодно принять, отъ чего отвращаются и къ чему принудить ихъ возможно лишь силою, можно желать людямъ добра и тъмъ не менъе вредить имъ, не зная именно ихъ внутренняго міра, не стараясь въ него проникнуть, не интересуясь имъ, а зная лишь вообще, напр., что върить нужно такимъ-то образомъ, или что государство должно быть такимъ-то. Всё соціальныя понятія и знанія могуть получить весьма одностороннее, не соотвѣтствующее ни цёли своей, ни дёйствительности примёненіе, если будеть при этомъ игнорироваться внутренній міръ личностей. Къ счастью, интересь въ этому міру вообще очень веливъ и нуждается только въ правильномъ примёнении. Вся литература, этотъ въ высшей степени важный органъ самообразованія, существуеть потому, что одни люди находять интересь въ изучении внутренняго міра другихъ людей для его воспроизведенія, а другимъ интересно читать или

Digitized by Google

видёть на сценё эти воспроизведенія. Но чёмъ болёе будеть человёкь относиться со вниманіемъ къ чужому внутреннему міру подъ условіемъ симпатичнаго и моральнаго отношенія къ людямъ и подъ условіемъ творчества идеала совершенной личности, тёмъ болёе будеть онъ уважать человёческое достоинство и человёческія права въ другихъ, разъ онъ открылъ это достоинство и эти права въ самомъ себё. Моральный ростъ личности сопровождается уясненіемъ для нея этого достоинства и этихъ правъ, присущихъ ей не на томъ основаніи, на какомъ человёкъживотное признаетъ нёчто лишь за собою, что за всёми другими отрицаетъ, а на томъ, что это достоинство и эти права составляютъ неотъемлемыя свойства человёка вообще. Вся культурная и соціальная исторія человёкчества есть исторія постепеннаго признаванія за личностью ен достоинства и ея правъ, борьбы личностей за свои и за

эти права составляють неотъемлемыя свойства человѣка вообще. Вся культурная и соціальная исторія человѣчества есть исторія постепеннаго признаванія за личностью ся достоинства и ся правъ, борьбы личностей за свои и за чужія достоинство и права и осуществленія ихъ въ мо-ральныхъ и соціальныхъ отношеніяхъ. Такъ пало рабство и крѣпостничество; такъ установились въ цивилизованныхъ странахъ міра свобода совѣсти, свобода мысли, свобода слова и свобода жизни отъ мелочной опеки полицейскаго государства; такъ возникъ вопросъ о правъ каждаго человъка на болъе его достойное и болъе справедливое матеріальное обезпеченіе. Въ этомъ смыслѣ особенно поучительна въ дёлё самообразованія исторія послёднихъ стольтій на западь Европы, разсмотрыная съ точки зрыня развитія и удовлетворенія требованій законнаго индивидуализма, въ число воихъ входитъ и болёе равномёрное и справедливое распредѣленіе земныхъ благъ. Кто хочетъ понять правильное отношение въ человъческой личности съ соціальной точки зренія, тому положительно следуеть ревомендовать внимательное ознавомление съ ходомъ событій и развитіемъ идей въ новое и новъйшее время. Впрочемъ, объ этомъ ръчь будетъ еще идти впереди.

Я остановился на этой темѣ, между прочимъ, въ виду того, что отношеніе индивидуальнаго къ общественному всегда представляетъ предметъ горячихъ споровъ среди молодежи. Конечно, это одинъ изъ кардинальныхъ вопросовъ соціальной этики — въ сущности вопросъ о правахъ личности и о границахъ этихъ правъ во имя такихъ же правъ другихъ личностей. Неръдко мнъ приходилось наблюдать, что индивидуализмъ въ этихъ спорахъ является пунктомъ обвинения со стороны однихъ и предметомъ, отъ обвиненія въ коемъ другіе открещиваются всёми силами. Признавая высовое значение личнаго начала въ жизни единицы и въ жизни общества, въ историческомъ процессъ и прогрессъ культурныхъ и соціальныхъ формъ, считая личное развитіе однимъ изъ источниковъ и требованій морали и критеріемъ того, насколько общественныя формы служать безпрепятственному проявленію и развитію личности, владя этотъ принципъ въ основу своихъ истори-чесвихъ и философскихъ сочиненій, я всегда, разумѣется, интересовался мотивами, заставляющими быть столь нелестнаго миёнія объ индивидуализмё; и думаю, что это имёетъ два источника въ соображеніяхъ этическаго и яместь два источника вы соображениять этическаго и эвономическаго свойства. Всякій, кто внимательно дочи-таль эту внижку до настоящей страницы, долженъ хорошо понимать, что я порицаю эгоизмъ и соціальный индиф-ферентизмъ: между тёмъ многіе лишь и понимають подъ индивидуализмомъ не положительное нѣчто, а именно отри-цательную противоположность альтруизма и общественнаго инстинкта. Но въ томъ-то и дѣло, что индивидуализмъ имътъ и положительное содержаніе, ибо это есть прин-ципъ личности во всей полноть ея бытія, слъдовательно, съ ея способностью къ альтруизму и съ ея соціальными инстинитами, принципъ человъческаго я не какъ одного изъ безличныхъ отраженій какой-либо культурной среды или безправнаго члена какой-либо соціальной органи-

заціи, но начало, объясняющее намъ историческую роль личности и содержащее въ себѣ основаніе правъ личности на уважение ся достоинства, на ся неприкосновенность и свободу, на матеріальное благосостояние. Я не думаю, чтобы у такого пониманія индивидуализма могли найтись противники, кромъ лицъ, цинически, пессимистически и матеріалистически смотрящихъ на человъческую природу, которые одни, конечно, и были бы способны принципіально защищать эгоизмъ и соціальный индифферентизмъ (индивидуализмъ въ отрицательномъ смыслѣ), какъ норму. Люди, настроенные альтруистически и съ развитымъ чувствомъ общественности, наоборотъ, должны признавать принципъ личности, ибо если его отрицать, то что же останется предметомъ ихъ альтруистическихъ и соціальныхъ чувствъ, къмъ имъ тогда будетъ интересоваться, кого любить, чье достоинство и права уважать и защищать, а также за кого же имъ пришлось бы признавать и самихъ себя? Ставлю вопросъ и предоставляю читателю самому на него отвѣтить. Замѣчу только, что такъ я объясняю себѣ одно (на мой взглядъ, очевидное) недоразумѣніе, заставляющее такъ враждебно относиться въ индивидуализму, --- недо-разумѣніе, имѣющее весьма симпатичный источникъ, но крайне прискорбное, ибо всякая проповѣдь противъ развитія и правъ личности есть пропов'єдь по своимъ результатамъ въ культурномъ и соціальномъ отношеніяхъ реак-ціонная. Всемірная исторія, особенно исторія новаго времени съ ея реакціями противъ того, что создавалось историческимъ движеніемъ, доказываетъ, что одинъ изъ первыхъ ударовъ, какіе эти реакціи стремились нанести, приходился именно на долю личности, на долю личнаго начала, индивидуализма. Есть и другой источникъ нерас-положенія въ индивидуализму, гдё послёдній тоже берется съ отрицательной стороны по своимъ экономическимъ послёлствіямъ. Въ этомъ смыслё онъ отождествляется съ

свободной конкурренціей, эксплуатаціей экономически сла-баго (труда) экономически сильнымъ (капиталомъ), пре-слѣдованіемъ въ промышленности лишь частнаго интереса и отсутствіемъ какой-либо организаціи солидарности между рабочими (какъ то было въ эпоху запрещенія рабочихъ ассоціацій). И здѣсь индивидуализмъ берется съ своей антиальтруистической и антисоціальной стороны, т.-е. антиальтруистической и антисоціальной стороны, т.-е. источникъ нерасположенія къ индивидуализму и здѣсь тотъ же, что и въ первомъ случаѣ, осложненный лишь соображеніями объ экономической выгодности коопераціи, ассоціаціи, солидарности. Но можно спросить и туть, во имя какого же принципа отрицается конкурренція, эксплуа-тація и т. д. и рекомендуется солидарность, ассоціація и т. п., какъ не во имя опять-таки интересовъ и правъ "труждающихся и обремененныхъ", во имя ихъ человѣческаго достоинства и ихъ личнаго развитія? Если инди-видуализмъ долженъ значить только то, что вытекаетъ изъ эгоизма, конечно, не можетъ быть и спора о его значеніи въ жизни, но, повторяю, это есть, если брать индиви-дуализмъ въ болѣе широкомъ смыслѣ, начало положительное и въ психическомъ, и въ культурномъ, и въ моральномъ, и въ соціальномъ отношеніяхъ. Не подавлять слѣдуетъ личность, а содёйствовать ся развитію и въ самомъ прин-ципѣ личности видѣть основаніе интереса, расположенія къ людямъ, уваженія къ ихъ достоинству, признанія за ними извѣстныхъ правъ. И въ этомъ отношеніи исторія ними извъстныхъ правъ. И въ этомъ отношении исторія свидѣтельствуетъ, что съ прогрессомъ личной и обществен-ной этики совершалось все большее и большее утвер-жденіе личности въ ея правахъ. Въ прежнія времена какое бы то ни было значеніе личности, какъ таковой, не при-знавалось: въ человѣкѣ видѣли лишь представителя того или другого сословія, и онъ пользовался лишь сословными правами; видѣли гражданина извѣстнаго государства, внѣ коего у него не было никакихъ правъ; видѣли едино-

22 -

Digitized by Google

вёрца, отрицая какія бы то ни было моральныя обязанности по отношенію къ людямъ, молящимся другимъ богамъ. Лишь длинный процессъ личнаго развитія привелъ въ тому, что за личностью, какъ таковой, были признаны, такъ сказать, естественныя, прирожденныя права, и обязанность уважать эти права перестала обусловливаться принадлежностью лица въ тому или другому сословію, государству или въроисповъданію. Принципъ индивидуализма разложиль ть отношения, въ коихъ лицо разсматривалось не въ человёческомъ своемъ достоинствё, а въ качествѣ составной части сословія, государства, вѣроисповёданія. Разъ человёкъ отъ нихъ получилъ всё свои права, а не приносиль ихъ съ собою на свъть Божій при рожденіи, онъ и не имёлъ никакихъ правъ по отношенію къ тому цёлому, къ которому принадлежалъ: античное государство поглощало гражданина; средневѣковая церковь держала въ абсолютномъ повиновении умъ, совъсть и волю вѣрующихъ.

Совѣтуя вырабатывать въ себѣ личность и признавать ее въ другихъ, я имѣю въ виду и указаніе на единственно законный субъективизмъ въ оцѣнкѣ общественныхъ явленій независимо отъ субъективизма вѣроисповѣднаго, національнаго, политическаго и т. п., часто устанавливающихъ двѣ различныя мѣрки для себя и для своихъ, съ одной стороны, и для чужихъ, съ другой. Внѣ принципа равнаго достоинства человѣческой личности и прирожденныхъ ей правъ не можетъ быть никакой общей мѣрки для этическихъ отношеній въ частной и общественной жизни. Истина едина, и одна только справедливость, а не много справедливостей—такая-то по отношенію къ другу, такая-то по отношенію къ врагу, по отношенію къ своему и къ чужому, къ правовѣрному и невѣрному и т. п. Лишь подъ условіемъ справедливости возможно и безпристрастіе въ сужденіяхъ о фактахъ дѣйствительности въ общенной жизни и въ исторіи, — безпристрастіе, къ которому обязываетъ и любовь къ истинѣ, создавшая науку и наукой требуемая, и любовь къ справедливости, породившая мораль и ею же поддерживаемая. Только широкое гуманитарное образованіе, занятія философіей, псилологіей, этикой, исторіей, литературой сообщаютъ человѣку то пониманіе принципа личности, которое нужно считать безусловно необходимымъ и для правильнаго міросозерцанія, и для нравственнаго поведенія въ частной жизпи и въ общественной дѣятельности. Пренебрегать такимъ образованіемъ и думать, что безъ него можно обойтись при помощи однѣхъ естественныхъ наукъ или такихъ отдѣловъ обществовѣдѣнія, какъ политическая экономія, значитъ сознательно отказываться отъ того, что наиболѣе соотвѣтствуетъ задачѣ познать самого себя.

## Письмо пятое

о томъ, въ чемъ заключаются образовательныя средства, въ особенности наука, и какъ слѣдуетъ къ наукѣ относиться.

Это письмо я посвящаю разсмотрѣнію образовательныхъ средствъ, относя къ числу ихъ литературу (художественную съ критикой и публицистикой) и науку (подъ понятіе коей подводится здѣсь и философія). Въ особенности я считаю нужнымъ говорить подробно о наукъ, отношенія къ которой, встрѣчающіяся въ дѣйствительности, требуютъ спеціальнаго вниманія: съ литературой дѣло обстоитъ проще.

Литературу пазывають отраженіемъ дъйствительности, зеркаломъ жизни. Кромъ того, литература сама собою представляеть одно изъ важнъйшихъ явленій культурно-

Digitized by Google

£

соціальной жизни: она есть мысль и слово общества и эпохи, а мысль и слово и въ этомъ случав имъютъ такое же значеніе въ бытіи и діятельности народовъ, какъ и въ индивидуальномъ существовании. Кромѣ того, общая литература въ отличіе отъ спеціальныхъ наукъ, съ одной стороны, и отъ дѣловой нисьменности, съ другой, отличается общеннтересностью и общедоступностью по своему содержанію, не говоря уже объ особенныхъ условіяхъ формы, которая такъ и называется литературностью. Вотъ почему литература вообще и въ частности то, что, такъ сказать, составляеть ся центръ, — поэзія и беллетристика -и привлекаетъ къ себъ внимание общества въ гораздо большей степени, нежели все остальное, что только пишется. Чёмъ ближе стоить вритива и публицистива въ самому существу общеинтересной и общедоступной литературы, тёмъ и они сильнёе привлекають къ себё общественное внимание. Исключительно эстетическая критика, особенно, если она занимается преимущественно вопросомъ формы, и критика ученая, разбирающая произведение со стороны его генезиса, мъста среди другихъ аналогичныхъ произведеній, его отъ нихъ зависимости, вопроса о заимствованіяхъ и т. п., не можеть никогда пользоваться такой шировой популярностью, вакъ вритика, воторую у насъ-правильно или неправильно-называють публицистическою, - критика, делающая предметомъ обсужденія не само только произведение литературы, но и вопросы жизни, коихъ произведение касается. Это общеинтересно и общедоступно, тогда какъ критика строго эстетическая и особенно ученая предполагають въ читателъ и спеціальный интересь въ трактуемымъ въ нихъ предметамъ, и особую подготовку, необходимую для ихъ пониманія. Я не отрицаю значенія и необходимости критики эстетической и ученой, но указываю лишь на то, что въ сравненіи съ вритикой публицистической, порожденной нашимъ демо-

вратическимъ въкомъ и развитіемъ умственныхъ интеречитателей, эстетическая и совъ среди обывновенныхъ ученая критика всегда будуть имъть нъсколько аристопратическій и болье или менье академическій характерь. Особыя условія русской жизни сдёлали изъ литературной критики одинъ изъ наиболѣе могучихъ способовъ прове-денія въ жизнь культурныхъ и общественныхъ идей, — и въ этомъ смыслѣ наша критика особенно близко стояла къ жизни, тогда какъ интересы критики эстетической и ученой уже болёе оторваны отъ жизни, будучи связаны больше съ литературою въ ся противоположеніи дёйствительности и съ интересами чисто ученаго изслёдованія литературы. Никто не станеть отрицать образовательнаго значенія литературы, какъ одного изъ наиболье общеинтересныхъ и общедоступныхъ отражений жизни, подъ условіемъ, конечно, чтобы жизнь отражалась въ ней съ своими идеями и получала идейное освъщеніе (не въ смыслъ непремѣнно тенденціозности, которой, напр., и слѣда нѣть у Шекспира, этого въ высшей степени идейнаго воспроиз-водителя жизни въ литературѣ). Въ той же мъ́рь орудіемъ образованія — и не спеціально литературнаго только, слу-жащаго очищенію вкуса--можеть быть и критика, разъ она близко стоить къ вопросамъ жизни. Публицистика уже прямо порождается этими самыми вопросами жизни, но поскольку послёдніе имёють далеко неодинаковое значе-ніе, и публицистика публицистикё бываеть рознь. Съ одной стороны, она можеть имёть чисто дёловой, спеціальный, техническій характерь, и тогда она относится не въ литературѣ, а въ общирной области письменности дѣловой, но съ другой стороны, она можеть — инымъ только образомъ и въ иной формѣ — трактовать тѣ же самые жизненные вопросы, коими занимается поэзія, беллетристика, критика, или вопросы равносильнаго значенія, во-просы не спеціальные, дёловые, техническіе, а общіе,

о самообразовании.

97

Digitized by Google

идейные, принципіальные. Если только вёрно наше опредёленіе цёли образованія, какъ выработки міросозерцанія, то важность общей литературы, какъ общеобразовательнаго средства, и заключается въ томъ, что она является наиболёе близкой къ жизни, наиболёе интересной по содержанію и наиболёе доступною по формё выразительницей міросозерцаній народовъ и эпохъ.

Въ этомъ смыслѣ нельзя не порицать той, къ счастью, весьма незначительной части молодежи, которая пренебрегаеть литературнымъ чтеніемъ. Это встрѣчается особенно часто среди тѣхъ молодыхъ людей, которые дѣлаютъ своимъ идоломъ науку, понимаемую въ такихъ случаяхъ въ смыслѣ узкихъ занятій спеціальными предметами: кто интересуется наукою съ болѣе широкимъ пониманіемъ ея задачъ, кто стремится къ общему образованію и не думаетъ, что занятіе какой бы то ни было спеціальностью освобождаетъ человѣка отъ необходимости и обязанности имѣть общее образованіе, тотъ литературою пренебрегать не станеть. Къ счастью, интересъ къ литературѣ весьма развить въ молодежи. Молодежь даже составляетъ весьма значительный контингентъ читающей публики. И это не требуетъ объясненій.

Нужно, однако, чтобы литературное чтеніе было правильно поставлено. Есть прежде всего всемірная литература, какъ достояніе всего человѣчества, т.-е. лучшія произведенія всѣхъ странъ и народовъ; есть, далѣе, литература національная, какъ совокупность всего того, что̀ написано на извѣстномъ языкѣ; есть, наконецъ, и въ чужихъ литературахъ, и въ родной произведенія періодовъ минувшихъ и текущая литература, отражающая на себѣ лишь данный моментъ времени. Весьма понятенъ тотъ интересъ, который возбуждаетъ къ себѣ текущая литература: лишь въ немногихъ случаяхъ пришлось бы совѣтовать учащейся молодежи слѣдить за текущею литерату-

рой. Это делается само собою; во многихъ случаяхъ, наобороть, слёдовало бы ограничивать интересь въ современнымъ произведеніямъ лишь вслѣдствіе ихъ современности и доказывать, что одного знакомства съ текущей литера-турой еще недостаточно. Слёдить за нею важно лишь постольку, поскольку она уясняеть намъ современность, ея явленія, существующія въ ней идеи, и даеть руководящіе принципы для сужденія обо всемъ этомъ. Но сколько въ то же время пишется безъидейныхъ, безсодержательныхъ, прямо пошлыхъ книгъ и статей, которыя, благодаря своей, напр., пикантности или прямо пошлости, пользуются популярностью и успёхомъ въ пошломъ обществё и заставляють говорить о себѣ въ печати. удовлетворяющей низменные инстинкты quasi-образованной Мађ толпы. всегда бываеть больно видъть произведение такой литературы въ рукахъ юноши: мнѣ жаль того времени, которое онъ тратить на чтеніе пошлой книги, когда остается непрочитанными еще столько хорошихъ книгъ; мнѣ страшно за самого читателя съ его неустановившимися взглядами на жизнь и интересами, на котораго действуеть эта пошлость, вливая въ него свой растлѣвающій ядъ. Это — одно, а другое воть въ чемъ. Время на время не походитъ. Счастливъ тотъ, кому приходится жить въ эпохи сильнаго біенія общественнаго пульса, когда современность есть жизнь и движеніе впередъ, а не прозябаніе и застой, и когда текущая литература отражаеть на себъ эту жизнь, это движение. Мы увидимъ, что ограничения своего интереса текущею литературою даже въ такія эпохи съ ихъ неизбъжными увлеченіями и односторонностями ни въ воемъ случав нельзя одобрать, но еще болве заслуживаеть порицанія самоограниченіе предблами текущей литературы въ періоды вялости общественной жизни и соотвѣтственнаго паденія общественной мысли, когда, замівчу встати, пошлость именно и овладъваеть и широкими кругами об-

7\*

щества, и литературой. Зачёмъ питаться гнилью лишь потому, что ее вамъ подставили подъ носъ, когда стоитъ только протянуть руку, и въ вашемъ распоряжении будутъ вкусныя и здоровыя явства въ изобили? Но знакомство съ текущею литературою тёмъ не менёе всегда необходимо и неизбёжно: совсёмъ отъ нея уйти, даже если бы она представляла собою лишь одну сплошную пошлость, невозможно, какъ невозможно уйти изъ своей среды, въ которую вы поставлены основными условіями своего существованія.

Я выше говорилъ о томъ, что человѣка формируетъ окружающая его среда. Текущая литература составляетъ весьма существенную сторону этой среды, даже вонцентрирующую въ себѣ ея внутреннее содержаніе. Какъ бы даже ни была эта среда благопріятна для умственнаго и нравственнаго развитія, она всегда страдаеть большею или меньшею ограниченностью, заключаеть въ себѣ тѣ или другіе недостатки. Замкнуть себя добровольно въ предёлы современной общественной и литературной среды значить обречь себя въ сущности на то, чтобы быть продуктомъ этой среды <sup>1</sup>). Въ мірѣ нѣтъ абсолютнаго совершенства, и самыя свътлыя эпохи въ исторіи не чужды ошибокъ и заблужденій, въ коихъ впослёдствія сознаются безпристрастные современники и которые вскрываются, уясняются и выставляются на видъ правдивою исторіей. Человъкъ, стремящійся быть вполнѣ самостоятельною личностью по отношенію во всему и между прочимъ въ своей средъ, долженъ не только разобраться во всёхъ ся теченіяхъ. дабы не подчиниться совершенно случайно, безсознательно и непроизвольно одному изъ такихъ теченій, но и выйти мысленно изъ этой среды, взглянуть на нее со стороны, войти въ болѣе широкую и менѣе ограниченную условіями,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. выше, гл. IV.

даннаго м'ёста и времени среду, что только и можетъ по-мочь ему — по сравненію — понять недостатки, увлеченія и односторонности, заблужденія и ошибки своего времени. Для многихъ современность — законъ, но современность не есть ни послёднее, ни лучшее слово исторіи, не божество какое-то, коему слёдуеть повиноваться или поклоняться. Ссылки на "наше время" для оправданія,— "въ наше-де время нельзя уже", "въ наше-де время позволяется", "наше-де время требуетъ", —ссылки неразумныя: мало ли, что наше время позволяеть и чего требуеть, но не все, что имъ дозволяется и вынуждается, хорошо, правственно и справедливо. Однимъ изъ лучшихъ средствъ для того, чтобы возвыситься надъ современностью, нужно признать толковое ознакомление съ историей. О громадномъ образовательномъ и воспитательномъ значеніи исторіи я буду го-ворить еще особо, а туть у насъ рѣчь должна идти о литературь. Мы остановились именно на текущей литературѣ, какъ на отраженіи современной среды, насъ окружающей, и на одномъ изъ элементовъ этой самой среды. Но въдь, кромъ текущей литературы, есть еще литература прежнихъ историческихъ періодовъ и въ жизни родной національности, и въ жизни другихъ народовъ, составляющихъ человѣчество.

Дописавъ эти строки, я посмотрѣлъ, что ставится пѣлью изученія литературы въ извѣстныхъ программахъ московской коммиссіи по организаціи домашняго чтенія, и вотъ что прочиталъ сейчасъ тамъ: "изученіе всеобщей литературы въ домашнемъ чтеніи должно быть сосредоточено на тѣхъ явленіяхъ художественнаго творчества, которыя съ особенною яркостью и полнотой характеризуютъ нравственныя и общественныя теченія историческихъ эпохъ". Это, конечно, сказано хорошо, но здѣсь говорится объ изученіи исторіи литературы, тогда какъ у насъ рѣчь ведется о непосредственномъ чтеніи самихъ лите-

Digitized by Google

ратурных произведений. Я соглашаюсь, однако, съ тою мыслью автора программы, что въ такомъ изучении "боль-шая часть времени должна быть отдана ближайшему знакомству съ произведеніями авторовъ, руководившихъ общественною мыслью въ данное время", и только думаю, что прежде всего это нужно не для того, чтобы имъть матеріалъ для живой характеристики историческихъ эпохъ, — задача, конечно, важная не только въ ученомъ, но и общеобразовательномъ смыслё, — а нужно для того же, для чего человёкъ читаетъ произведенія и текущей литературы, т.-е. ради содержащихся въ ней образовъ и идей. Съ точки зрѣнія характеристики правственныхъ и общественныхъ теченій историческихъ эпохъ можетъ быть и интересно, и важно то, что въ смыслѣ просто общечеловѣческаго интереса и общеобразовательныхъ цёлей окажется не имъющимъ особенно большого значенія. То, что сказано въ программѣ, относится уже въ образованію историческому, въ коемъ явленіямъ литературы должно быть отведено лишь извѣстное мѣсто, а не въ образованію чисто литературному и притомъ въ цѣляхъ выработки міросозерцанія и убѣж-деній. Тутъ, конечно, произведеніямъ литературы прихо-дится произвести извѣстный смотръ — для выбора, какія изъ нихъ могутъ считаться наиболёе уясняющими мысль, расширяющими взглядъ, могущими содъйствовать умственному, правственному и общественному развитію читателя. Одно дёло — историко-литературное изученіе (коему и я приписываю величайшее значеніе, разъ дёло идетъ о пониманіи прошлаго), другое дёло—непосредственное насла-жденіе и поученіе самимъ литературнымъ произведеніемъ. Разъ дёло заключается, главнымъ образомъ, въ этомъ, а не въ томъ, чтобы получить асное и полное представление объ эпохё, нётъ необходимости слёдовать какой-либо хро-нологической системё при чтеніи знаменитыхъ произведеній литературы, знакомство съ коими более или менее обязательно для каждаго образованнаго человъка, а нужно читать, вогда есть соотвётствующее настроеніе; нётъ также необходимости брать произведение въ связи съ разсмотръніемъ литературныхъ взглядовъ, господствовавшихъ въ эпоху его появленія, или разсматривать въ подробности среду или обстоятельства, его породившія. Можно даже сказать, что чёмъ болёе произведение нуждается въ литературномъ и историческомъ комментаріи, тёмъ менёе оно пригодно для простого чтенія, т.-е. такого, какъ чтеніе современныхъ намъ романовъ. Иначе читаетъ, напр., Шекспира спеціалисть или человѣвъ, изучающій исторію литературы, и совсёмъ иначе тотъ, кто хочеть просто прочесть Шекспира, считаетъ это занятіе полезнымъ и пріятнымъ. Съ этой точки зрвнія, конечно, всякій отдасть предпочтеніе писателямъ болѣе новымъ, намъ болѣе понятнымъ, болѣе намъ близкимъ или такимъ, которые и въ средніе въка, и въ древности разрабатывали вѣчныя темы человѣческаго существованія. -- передъ такими авторами, на произведеніяхъ воихъ черезчуръ свазались обстоятельства мёста и времени, придающія этимъ произведеніямъ въ глазахъ потомства только чисто исторический интересь. Именно произведенія съ содержаніемъ, остающимся вёчно новымъ, всегда общеннтереснымъ и общедоступнымъ, и привлеваютъ въ себъ наибольшее внимание читателей, не стремящихся черезъ нихъ проникнуть въ особенности той или иной эпохи, хотя особенности эти сами собой отражаются и на такихъ произведеніяхъ и невольно запечатлъваются въ умъ читателей. Тотъ интересъ къ чужому духовному міру, который представляеть изъ себя одну изъ важныхъ сторонъ развитія въ человѣкѣ личности 1), и только-что указанная необходимость перенести себя изъ той тесной среды, въ какую ставить нась окружающая нась современность

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 86 и слѣд.

Digitized by Google

и текущая литература, и должны заставлять читателя обращаться въ литературъ иныхъ въковъ и иныхъ народовъ. Широкое знакомство съ литературою чужихъ національностей, кромъ того, есть одно изъ прекрасныхъ средствъ для воспитанія въ себъ— не на словахъ только — интереса, симпатіи и уваженія въ общечеловъческому, гдъ бы оно ни проявлялось. Лучше не читать многихъ произведеній отечественной словесности, особливо старыхъ и имъющихъ только историческій интересъ, чъмъ не дать себъ возможность нознакомиться съ нъкоторыми произведеніями литературы, получившими всемірное значеніе и не съ исторической только точки зрънія.

Изящная словесность составляеть центръ литературы каждаго народа, каждой эпохи. Чёмъ ближе въ ней и въ тёмъ сторонамъ жизни, которыя могутъ сдёлаться предметомъ литературнаго воспроизведенія, стоять вритика и публицистика, тъмъ важнъе ихъ общеобразовательное значеніе, а чёмъ болѣе принимаютъ онѣ ученый и дѣловой характеръ, тёмъ болёе сближаются съ спеціальными и техническими, теоретическими и практическими дисциплинами. Но то же можно сказать и о наукъ, какъ общеобразовательномъ также средствѣ. Съ точки зрѣнія самообразованія въ наукѣ, конечно, важно только общеннтересное, а въ области наукъ гуманитарныхъ и соціальныхъ-особенно такія стороны жизни, коихъ могуть касаться, вромъ изящной литературы, и критика съ публицистикой, оставаясь на идейной высоть. Если въ системъ общаго образованія средствами, ведущими въ его цёли, являются литература и наука, то должно, конечно, существовать нёчто, что ихъ сближало бы, что позволяло бы группировать около одного центра и философію, и естествознаніе, и психологію, и соціальныя науви, и этиву, и исторію, и публицистику, и вритику, и изящную литературу. Конечно, мудрено найти непосредственную связь

между поэзіей и такимъ предметомъ науки, какъ, положимъ, торговое право, но въдь никто торговое право и не назоветь общеобразовательной дисциплиной. Я думаю, что сдёлать отдёльныя науки орудіями общаго образова-нія и, слёдовательно, самообразованія и поставить ихъ въ тъснъйшую связь съ литературою можетъ только та же близость къ жизни, та же общеинтересность и та же общедоступность содержанія, а этимъ качествомъ могутъ отличаться далеко не всъ отдёлы и вопросы тёхъ наукъ, которыя вообще способны быть орудіями самообразованія. Въ поэзіи господствуетъ, если такъ можно выразиться, методъ чувства, въ наукѣ-методъ мысли, и между ними философія занимаеть среднее положеніе: чёмъ болѣе прочикнуто литературное произведение философскимъ смы-сломъ и чёмъ болёе философскихъ элементовъ заключаетъ въ себё научный трактать, тёмъ ближе подходять одна къ другой поэзія и наука, тёмъ менёе онё являются удаленными отъ своего общаго источника въ цѣльности че-ловѣческаго духа, какъ удалены, напр., другъ отъ друга красивое лирическое произведеніе, лишенное идейнаго содержанія, и какая-нибудь математическая формула, ни-чего не говорящая нашему чувству. Й въ частности у изящной литературы весьма много общихъ задачъ съ фиизящной литературы весьма много общихъ задачъ съ фи-лософіей, психологіей, этикой, съ исторіей, а въ послѣднее время и съ обществовѣдѣніемъ (не забудемъ существова-нія соціальнаго романа); съ публицистикой же, — которой вообще слѣдуетъ проникаться научнымъ духомъ, — стоятъ въ тѣсной связи исторія, государствовѣдѣніе, юриспру-денція и политическая экономія. Наконецъ, элементъ творчества въ философіи и наукѣ и въ этомъ отношеніи роднитъ ихъ съ поэзіей. Представимъ себѣ вѣкоторый общій центръ, степенью близости къ которому будетъ опредѣняться важность необхолимость интересность поопредѣляться важность, необходимость, интересность, до-ступность чтенія: разъ такой центръ найденъ, уже не

Digitized by Google

представляеть большого труда рёшить вопросъ о литературныхъ и научныхъ элементахъ общаго образованія.

Среди учащейся молодежи приходится неръдко встръ-чаться съ явленіемъ, которое нельзя иначе назвать, какъ въ высшей степени печальнымъ. Еще туда-сюда, если бы дёло шло о молодыхъ людяхъ, относящихся къ наукъ болѣе или менѣе ремесленнымъ образомъ, хотя бы даже и съ влеченіемъ въ спеціализаціи; но очень часто юноши, обладающіе духовными стремленіями или, по врайней мъръ, о такихъ стремленіяхъ говорящіе, несомнѣнно ищущіе правды и мучительно работающіе надъ своимъ міросозерцаніемъ, — если только иногда это не есть простая видимость, объясняющаяся вліяніемъ среды, — относятся и въ жизни цёлаго общества, всего человёчества, не съ тёми чувствами, которыя долженъ быль бы питать къ ней всякій, кого только она коснулась уже и передъ къмъ открыла свои широкіе горизопты и освётила ихъ яснымъ свётомъ. Не будемъ закрывать глаза на это патологиче-ское явленіе: какъ часто къ наукѣ относятся съ разочарованіемъ, съ негодованіемъ, даже съ презрѣніемъ и враждою! Какъ явленія патологическія, конечно, это случая исключительные, но и въ качествѣ таковыхъ они заслуживають вниманія. Во-первыхъ, о разочарованіи прихо-дится слышать особенно часто. Объ этомъ у меня имѣются и вое-какія письма. Изслѣдовавъ этотъ вопросъ, я пришелъ въ тому выводу, что молодежь требуеть отъ науки того, чего она иногда не можетъ дать или по существу дъла, или по современной организаціи преподаванія. Къ наувѣ молодежь иногда свлонна относиться съ тавими требованіями, какія можно предъявить только къ какомулибо катехизису непреложныхъ истинъ въры, т.-е. съ требованіями чисто догматическаго характера. Я часто наблю-

даль и уже отмѣтиль это, что молодежь ищеть вѣры <sup>1</sup>)--и въ смыслѣ желанія знать, во что слѣдуеть вѣрить, и въ смыслѣ принятія на вѣру готовыхъ положеній. Но наука не можетъ вполнъ удовлетворить первой потребности, такъ какъ многаго еще не знаетъ, во многомъ колеблется, многаго только ищеть, а второй потребности и не должна удовлетворять, потому что путь науви не есть путь въры, а есть путь знанія. Не слъдуеть преувеличивать своихъ ожиданій отъ науки или, лучше сказать, предъявивъ наукъ свои требованія, не слёдуеть давать такой власти надъ собой разочарованию: оно неизбъжно, какъ неизбъжна и масса другихъ разочарованій въ жизни, но вто върить въ жизнь, того не отвратятъ отъ нея никакія разочарованія. Съ другой стороны, многое въ организаціи нашего образованія способствуетъ такому разочарованію. Молодежь ищеть знанія идейнаго, а ей часто этого знанія не отпускають въ достаточной мёрё, слишкомъ рано и слишкомъ въ большомъ количествъ заставляя ее входить въ чисто спеціальные интересы той или другой науки. Я вообще въ этихъ письмахъ не ставлю вопроса о томъ, какъ слёдуетъ, по моему мнёнію, организовать преподаваніе, такъ какъ говорю исключительно о самообразовании, но мнѣ важется, что и преподавание, которое, конечно, должно быть и спеціальнымъ, могло бы болѣе внушать довѣрія къ наукѣ, какъ средству самообразованія. Наиболье общія идеи той или другой спеціальности излагаются съ канедры иногда лишь въ вступительномъ отдёлё, который притомъ сокращается, чтобы осталось больше времени для чисто спеціальнаго изложенія. Между темъ такія введенія, заключающія въ себ'в нередко философію той или другой науки, могли бы быть предметами особыхъ курсовъ: разъ эти введенія считается

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 39 и слѣд.

Digitized by Google

возможнымъ предпосылать спеціальному изложенію, значитъ, предполагается, что они могутъ быть поняты начинающими. Тёмъ болёе нельзя бояться развитія фельетонизма и верхоглядства (о воторомъ мнѣ приходилось слышать, какъ о возможномъ вредъ отъ такихъ курсовъ), потому что въ цёломъ курсё можно подробнёе развить и прочнёе обосновать многія идеи, которыя въ вступительныхъ частяхъ спеціальныхъ курсовъ поневолѣ приходится излагать воротко и слишкомъ догматически. Есть въ нашемъ университетскомъ преподавани даже особые предметы именно такого общаго значенія, но и они пріурочиваются къ потребностямъ спеціально факультетскаго образованія. Такова, напримёръ, энциклопедія права, которая разсматривается, вавъ юридическая пропедевтика, хотя общая теорія права могла бы сдёлаться предметомъ общеобразовательнымъ, если бы при построеніи и изложеніи курса имѣлись въ виду не одни будушіе студенты юридическаго факультета. Пусть знанія, могущія быть вынесенными изъ такихъ общихъ курсовъ, будуть не особенно глубовими и основательными, но разъ потребность есть, она должна быть удовлетворена, и во всякомъ случав важно, чтобы такія збанія, а главное идеи были предложены людьми науки и въ системъ, а не подбирались учащеюся молодежью на-лету, изъ случайныхъ и не всегда достаточно вомпетентныхъ источниковъ. Я даже думаю, что въ первые годы университетскаго образованія должно быть отведено какъ можно болёе мёста именно курсамъ съ наиболье шировимъ, общимъ, идейнымъ и жизненнымъ содержаніемъ, дабы ожиданія, какія возлагаеть молодежь на науку, оправдывались и, по крайней мёрё, намёчались съ каоедры правильные пути для самообразованія. Между прочимъ, наука не должна оставаться молчаливою въ техъ теоретическихъ вопросахъ, о которыхъ идутъ разговоры въ обществѣ, въ товарищескихъ кружкахъ, въ періоди-

ческой печати, въ литературъ. Она должна быть отзывчивой, хотя бы ей приходилось по многимъ вопросамъ имъть иное мнѣніе сравнительно съ тѣми воззрѣніями, которыя въ данную минуту могутъ считаться ходячими: сповойная, безпристрастная, неодносторонняя, т.-е. настоящая научная критика, — я это знаю по опыту, — привлекаеть КЪ себѣ такое же вниманіе, какъ и разсужденія въ тонъ тому или иному, въ данную минуту популярному мибнію. Вообще снискать довъріе въ наукъ могуть и должны сами ея представители — исвренностью и безпристрастіемъ. Но иногда причина недоверія лежить не въ нихъ. Къ наукъ неридко предъявляютъ требованія, удовлетворить коихъ она не можеть, да вдобавокъ въ самой наукъ указывають на такіе предметы, которые наиболбе далеки оть этихъ требованій: я хочу, чтобы наука меня научила жить, а наука считаеть, сколько звёздъ на небѣ и сколько ножекъ у сороконожки! Подобный пріемъ разсужденія мы встрёчали и въ литературѣ. Такъ говорилъ еще Руссо, а въ наши дни то же повторялъ на разные лады одинъ русскій веливій писатель съ всемірною извѣстностью. Немудрено, что среди молодежи попадаются единицы, разсуждающія въ подобномъ же родъ. Противъ такихъ аргументовъ и возражать не стоить, хотя иногда они соединяются съ обобщеніями дёйствительныхъ фактовъ, какъ будто бы и дающихъ имъ силу. О цёломъ судять по части, о наувъ вообще - по нѣкоторымъ существующимъ въ ней ученіямъ или отдёльнымъ заявленіямъ отдёльныхъ ученыхъ и т. п. Когда въ дёло вступають еще полемические приемы, --- а нало ли травили у насъ науку, образование, интеллигенцію и т. п., и притомъ съ довольно различныхъ сторонъ, -- то туть на науку вообще, на науку, какъ таковую, на самый принципь науки сыплется цёлый рядъ обвинительныхъ кличекъ за грёхи, въ коихъ повинны отдёльныя ученія отдёльныхъ представителей науки, которые иногда, можеть

Digitized by Google

быть, и руководились-то не самою наукою, по самой сущности своей искреннею и правдивою, а соображеніями, настоящей наукѣ совершенно посторонними, — и вотъ наука дѣлается и "оффиціальною", и "бюрократическою", и "бур-жуазною" и т. д., смотря по тому, что ставится въ упревъ наукъ отчасти по недоразумънію, отчасти на основании поспѣшнаго обобщенія частныхъ случаевъ, отчасти въ пылу полемики, отчасти, наконецъ, просто по наслышкъ и по подражанію. За послёднія десятилётія немало произносилось хулы на науку, и шла ли эта хула изъ крайней правой или изъ врайней лёвой, во всёхъ случаяхъ, когда сама наука объявлялась дёломъ пустымъ и вреднымъ, такая проповѣдь имѣла реакціонное значеніе. Но когда противъ науки выступаетъ ретроградство, по крайней мѣрѣ, понимаешь, чёмъ предполагается замёнить науку по ся упраздненіи; когда же презрѣніе и вражда къ наукъ проповѣдуется изъ другого лагеря, ставишь вопросъ: а чъмъ же ее-то замѣнить? Лишь туманныя по своей неопредѣленности, неясныя по своей цёли стремленія могуть возставать противъ науки и, вмёсто нея, рекомендовать какой-то мистицизмъ, хотя бы и не религіознаго характера, какимъ всегда отличался сектантскій мистицизмъ съ его враждою къ свётскому образованію. И туть, я думаю, нерёдко дъйствуетъ исканіе въры, - исканіе, прямо принимающее болѣзненныя формы, пренебреженіе во всему ясному и опредѣленному, способность удовлетворяться всѣмъ туманнымъ, расплывчатымъ, лишь бы оно говорило тому или другому чувству. Впрочемъ, это - вопросъ сложный, ръшеніе коего можеть быть дано лишь анализомъ культурносоціальной среды, способной порождать такія мибнія, и того психологическаго состоянія, которое позволяетъ ихъ принимать. Наука, однако, должна всячески противодъйствовать подобному направлению мысли, такъ какъ оно является очень соблазнительнымъ для всякаго, кто временно разочаровался или усумнился въ наукѣ. Но, спра-пивается, кто не сомнѣвался и не разочаровывался на своемъ жизненномъ пути? Настоящая вѣра въ истину, въ знаніе, въ науку, въ образованіе и познается тогда, когда прошла черезъ испытаніе разочарованій и сомнѣній, но для каждаго, кто приходитъ въ уныніе или колеблется, въ высшей степени важно, чтобы его въ такую минуту поддержали и ободрили, и весьма опасно, когда, наобоподдержали и осодрали, и весьма опасно, когда, нассо-ротъ, противъ науки начинають гремъть филиппики. Всего, конечно, одна наука въ жизни сдълать не можетъ, что должно быть сдълано; но и безъ нея не можетъ быть ни-чего важнаго сдълано. Часто разочарованіе наступаетъ потому, что дъйствію науки на жизнь предъявляются чрез-мърныя требованія, — она должна все сдълать и сдълать немедленно, — и, видя, что наука этихъ ожиданій не оправдываетъ, разочаровываются въ наукъ. Иные разочаровываются въ ней и потому, что она не даеть отвѣтовъ-да и прямо отказывается дать – на тѣ вопросы, рѣшеніе воихъ по существу дѣла знанію не можеть подлежать, т.-е. можеть быть только предметомъ въры. Вообще по многимъ причинамъ-и по самому своему существу, и по организаціи высшаго образованія, и вслёдствіе требованій, къ нему предъявляемыхъ, и по особымъ условіямъ культурно-соціальной среды и пр. и пр. — наука, или, вѣрнѣе, — довѣріе къ наукѣ подвергается у насъ довольно тяжкимъ испытаніямъ, что въ значительной мѣрѣ вредитъ самообразованию.

Соразованию. Ко всему этому прибавляется то обстоятельство, что понятію науки дають нерёдко узкое и весьма ограниченное опредёленіе, и эта условная мёрка примёняется затёмъ къ отдёльнымъ предметамъ, многіе изъ которыхъ оказываются забракованными, вслёдствіе чего объявляются совершенно ненужными въ дёлё самообразованія. Разсужденіе ведется такъ: образованіе должно быть научнымъ, наука есть то-то и то-то, такой-то предметь не есть то-то и то-то, значитъ, онъ не наука, а потому онъ совершенно не можеть имѣть образовательнаго значенія. Наука есть знаніе законовъ явленій, позволяющее предсвазывать послёднія. Придожите это ходячее опредёленіе науки въ разнымъ предметамъ знанія: сколько бы такихъ предметовъ пришлось бросить за бортъ! Наука основывается исключительно на непосредственномъ опыть: физиканаука, химія — наука, анатомія — наука, физіологія — наука, только имъ и нужно учиться, ибо здёсь сама настоящая жизнь, а не то яко бы подобіе жизни, которое думають изучать "книжники" въ своихъ книгахъ. И вотъ, положимъ, если такія рёчи слышитъ молодой человъкъ, не имъющій понятія ни о жизни, ни о книгахъ, и если слышить это или оть многихъ, или отъ лица, которому имъетъ основание довърять, въ его умъ создается догматъ: онъ въритъ, что вужно заниматься только опытными науками, хотя и не понимаетъ, какимъ образомъ онѣ дадутъ ему то, что, повидимому, должны были бы дать результаты мысли "книжниковъ". Конечно, вѣра эта пройдетъ, замѣнится новою, можетъ быть, вѣрою, но время, дорогое время, которое нужно ловить, будеть упущено, и въ результать отъ одностороннихъ занятій получится только то, что и можеть отъ нихъ получиться. Или вотъ другая формула: наука должна существовать для общественной жизни, въ которой въ данную минуту, да и вообще главный вопросъ — экономический, а потому самая важная

ный вопрось — экономическій, а потому самая важная наука — политическая экономія, всё же другія науки "сочинены" въ то время, когда этого не знали, и только запутывають дёло. Понятно, что такія формулы находять вёрующихъ (говорю — вёрующихъ, повторяю и настаиваю на томъ, что это вёрующіе) среди очень юныхъ людей, только-что начинающихъ думать, но не выработавшихъ въ себё критической способности. Мысль, повидимому, доказывается, но весь вопросъ въ томъ, правильно ли до-казательство, и нётъ ли опроверженій, которыя человёку неизвёстны? Иногда такая вёра получаетъ прямо фанатическій харавтерь, и тогда, конечно, разуб'ядить трудно. Лёзешь точно на высокую-высокую и крутую-крутую гору, постоянно скатываясь внизъ и снова карабкаясь: вотьвотъ, кажется, у самой вершины, —значитъ, убъдилъ, но въ моментъ наибольшаго торжества слышишь упрямый отвътъ: "а все-таки"...-и снова скатываешься въ самый низъ, побъжденный не логическими доводами, а чисто стихійною силою, которая заставляеть скатываться съ слишкомъ крутой горы. И въ этомъ: "а все-таки" слышится не галилеевское "e pur si muove", а другое изреченіе и изъ другихъ временъ: "credo, quia absurdum". Наука, однако, и есть на то наука, чтобы учить прежде всего не върить абсурдамъ, чтобы учить относиться съ сомнѣніемъ и недовѣріемъ ко всякой исключительности, односторонности, ко всякому абсолютизму, догматизму, деспотизму мысли. Не противъ тъхъ или другихъ частныхъ мнѣній я вооружаюсь здѣсь, а противъ самаго принципа -порабощения живой человъческой личности узкой формуль, будеть ли то формула религіозная, политическая или научная. Наука — явленіе сложное и многостороннее: это-тьло, которое нельзя распластать въ одну плоскость, какъ нельзя отдёльныя ся стороны вытянуть въ линіи, а линіи, разграничивающія между собою эти стороны, сжать въ математическія точки. Что же сказать о тёхъ, которые все это тѣло стремятся помъстить въ одной точвъ? Настоящія письма прочтуть, быть можеть, юноши, которые еще мало думали о томъ, что такое наука, и не слышали еще отвѣтовъ на этотъ вопросъ въ родѣ приведенныхъ мною: я одного хотёлъ бы-не навязывая никакого услов-наго отвёта, предостеречь ихъ отъ узкихъ и одностороннихъ формулъ и указать на то, что наука такъ же ши-

о самообразовании.

1

рока, какъ жизнь, которую она изучаетъ, какъ человѣчесвій духъ, который ее создаеть. И если съ этой точки зрёнія въ моемъ пониманіи науки или въ томъ, по врайней мёрё, которое я счель нужнымь изложить въ этихъ письмахъ, вто-либо изъ читателей, для коихъ я ихъ пишу, найдеть узвость и односторонность, я буду только радоваться: значить, и мой, быть можеть, уровъ о необходимости широко смотрѣть на предметь не пропаль туть даромъ. Будемъ разумѣть подъ наукою болѣе или менѣе точное и достовърное знаніе законовъ или явленій міра, добытые путемъ опыта, наблюденія или изслёдованія и имѣющее цѣлью удовлетворить пытливость человѣческаго ума и служить практическимъ цёлямъ человёческой жизни. Это-наиболье шировое понимание науки, а потомъ уже могуть начаться подробности, раздиление наукъ на точныя и неточныя, на науки о законахъ и на науки о явленіяхъ, на науки опытныя и опирающіяся на одни наблюденія или свидётельства, на науки чистыя и прикладныя, на науки о природѣ и науки о человѣкѣ.

Одною изъ задачъ научнаго образованія нужно считать пріобрётеніе научныхъ пріемовъ мышленія въ примёненіи не только къ вопросамъ знанія, но и къ вопросамъ жизни. Путь науки есть путь опыта, наблюденія, изслёдованія, критики, осторожности въ выводахъ, провёрки добытыхъ результатовъ, постояннаго движенія впередъ. Каждая наука имёетъ свои достоинства и свои недостатки въ сравненіи съ тёмъ, что составляетъ идеалъ науки, не говоря уже о различіи ихъ предметовъ, т.-е. лишь отдёльныхъ сторонъ дёйствительнаго міра, взятыхъ въ ихъ отвлеченіи отъ другихъ сторонъ. Для усвоенія пріемовъ научнаго мышленія вообще въ высшей степени важно спеціальное занятіе одною какою-нибудь наукою; но ограничиваясь только одной наукой, можно пріобрёсти одностороннія привычки мысли, которыя, будучи перене-

Digitized by Google

сены въ другія сферы знанія, могутъ дать совершенно невѣрные результаты. Работая спеціально надъ химіей или анатоміей, нельзя выработать въ себъ пріемовъ мысли, необходимыхъ для юриста или политико-эконома. Если есть какая-либо наука, особенно благопріятствующая вы-работкъ научныхъ пріемовъ мышленія въ примѣненіи къ жизни человѣка, то это есть именно исторія, о важномъ значени коей, какъ образовательнаго предмета, я, впро-чемъ, буду говорить особо. Но и здѣсь нужно различать разные моменты исторической работы — работу мысли надъ источниками историческаго знанія, дѣло, доступное лишь спеціалистамъ, которые въ этому готовятся долгимъ тру-домъ, и работу мысли надъ самыми предметами истори-ческаго знанія — характерами отдѣльныхъ лицъ, ихъ дѣй-ствіями съ мотивами послѣднихъ, событіями и обществен-ными движеніями, культурными и соціальными формами и т. п. Только вникать въ работу послъдняго рода и представляетъ интересъ съ точки зрънія общаго образованія, ибо туть человікь является не техникомь извістнаго діла, а живою личностью, судящею о томь, что было, совершенно такь же, какь судить онь о томь, что совершается вокругъ него въ частной и общественной жизни, вершается вокруга него ва частной и сощественной шлони, доступной его наблюденію. И въ другихъ наукахъ есть пріемы мысли, примёнимые только къ даннымъ областямъ знанія, т.-е. пріемы спеціальные и техническіе, и наобо-ротъ, пріемы наиболёе общіе, свойственные всёмъ наукамъ и правильному мышленію вообще. Говоря о научной сто-ронѣ самообразованія, я имѣю въ виду не только важ-ность ознакомленія, — хотя бы и поверхностнаго съ точки зрѣнія спеціалистовъ, — съ идеями основныхъ наукъ, НO и съ тъмъ, какъ одинъ и тотъ же научный методъ, научный духъ проникаетъ собою всѣ науки, несмотря на различіе предметовъ и несходство техническихъ пріемовъ, воими должны владёть представители отдёльныхъ спеціаль-

8\*

ностей. Съ точки зрѣнія точности понятій и выводовъ и съ точки зрѣнія строгости метода, конечно, слѣдуетъ отдать первенство естествознанію, которое оказало, несомнѣнно, громадное вліяніе на внесеніе научнаго духа въ науки гуманитарныя и спеціальныя. Однако, желанные результаты въ этомъ отношеніи получались лишь въ тѣхъ обыкновенно случаяхъ, когда пользовались научными пріемами естествознанія спеціалисты наукъ о человѣкѣ, а не сами натуралисты, въ рукахъ которыхъ ихъ же собственные методы въ примѣненіи къ несроднымъ имъ вопросамъ знанія давали большею частью далеко не такіе результаты. Если цѣлью самообразованія является пониманіе жизни человѣка, какъ существа духовнаго и общественнаго, взятаго въ его національной и государственной жизни, то пониманіе это требуетъ примѣненія къ явленіямъ этой жизни научныхъ методовъ, какъ именно и занимаются такимъ дѣломъ науки гуманитарныя и соціальныя и между ними особенно общая исторія, берущая общественную жизнь во всѣхъ ея главныхъ проявленіяхъ, притомъ конкретно и даже образно.

Итакъ, науки даютъ тому, кто ищетъ общаго образованія, извѣстныя идеи и сообщаютъ извѣстные пріемы мышленія. Кромѣ того, они даютъ еще фактическое знаніе. Обладаніе идеями ставитъ человѣка въ возможность пониманія дѣйствительности, знатъ же ее можно лишь, владѣя фактическимъ матеріаломъ. Есть науки абстрактныя, теоретическія, науки о законахъ (номологическія), коимъ подчиняются явленія, и есть науки конкретныя, повѣствовательныя и описательныя, науки о самихъ явленіяхъ (феноменологическія). Съ точки зрѣнія выработки міросозерцанія, конечно, наибольшую важность имѣютъ науви перваго разряда, какъ наиболѣе основныя, общія, идейныя, заключающія въ себѣ философію каждаго крупнаго отдѣла знанія, позволяющія понимать всѣ однород-

ныя явленія, гдѣ бы и когда бы они ни происходили, но не разсматривающія опредёленныхъ явленій, данныхъ намъ въ извъстномъ мъсть и въ извъстное время. Распозагая эти науки въ извёстной послёдовательности по степени убывающей общности и возрастающей сложности и по той зависимости, въ какой каждая послёдующая наува находится отъ каждой предыдущей <sup>1</sup>), мы получимъ такой ихъ рядъ: математика, физика (съ механикой земною и небесной), химія, біологія, психологія и соціологія <sup>2</sup>), т.-е. науки о законахъ пространства и времени, вещества, органической жизни, духа и человъческаго общества, — науки, совокупность коихъ составляетъ всю философію міра явленій и, слёдовательно, все научное міросозерцаніе, необходимо дополняемое міросозерцаніемъ философскимъ, которое могутъ дать теорія познанія съ логикою и этика. Но, вромѣ наукъ номологическихъ, съ которыми по своему основному, общему и идейному характеру находятся въ родствѣ и философскія дисциплины, существують еще науки феноменологическія, имѣющія своимъ предметомъ не общіе законы пространства и времени, вещества и органической жизни, духа и человѣческаго общества, но тъ или другія конкретныя явленія физикохимическаго, біологическаго, психологическаго и соціологическаго характера, данныя въ извёстномъ мёстё и въ извъстное время и въ своей индивидуальности не повторявшіяся нигдѣ и никогда. Такова описательная астрономія, отличная отъ небесной механики, геологія и минералогія рядомъ съ физикой и химіей, физическая географія, ботаника и зоологія при біологіи, антропологія, этнографія, политическая географія, статистика и исторія, т.-е. все такія науки, въ коихъ фактическій матеріалъ

») Съ нею теоріи политики, юриспруденціи и народнаго хозяйства.

<sup>1)</sup> Ср. выше, стр. 53 и слёд.

играетъ уже гораздо болѣе важную роль, нежели въ наукахъ перваго рода. Конечно, шировія задачи общаго образованія требуютъ знакомства съ главнымъ и существеннымъ содержаніемъ и этихъ наукъ, но это возможно лишь въ самомъ ограниченномъ объемѣ, и исключеніе приходится сдѣлать только для наукъ, соотвѣтствующихъ соціологіи въ другомъ ряду, т.-е. для политической географіи, статистики, въ особенности же для исторіи, знакомящихъ насъ съ соціальною дѣйствительностью въ ея настоящемъ и прошедшемъ.

Отнюдь не отрицая значенія естествознанія въ дёлё общаго образованія и сожалёя о томъ, что эта отрасль знаній въ средней школѣ находится въ пренебрежения, признавая важность номологическихъ естественныхъ наукъ, какъ философіи природы, считая методы этихъ наукъ по ихъ точности образцовыми, находя важнымъ хотя бы эле-ментарное знаніе астрономіи, геологіи, физической географіи, ботаники и зоологіи въ ихъ описательномъ зна-ченіи, я все-таки буду настаивать на томъ, что главная забота самообразованія должна быть направлена на усвоеніе фактовъ и идей, относящихся къ личной и обществен-ной жизни человѣка, равно какъ усвоеніе пріемовъ на--учной мысли въ примѣненіи именно къ явленіямъ этой жизни. Пусть это науки менте точныя, но развѣ только возможность точности знанія заставляеть насъ стремиться къ пріобрѣтенію знаній? Науки философскія и науки со-ціальныя находятся въ наибольшемъ сродствѣ съ жизнен-ными интересами знанія и самообразованія. Наука о законахъ духа, т.-е. психологія съ теоріей познанія, логи-кой и этикой и наука о законахъ общества съ теоріей политики, общей юриспруденціей и политической эконо-міей, — вотъ двѣ номологическія науки, особенно важныя въ дѣлѣ выработки міросозерцанія, и рядомъ съ ними изъ наукъ феноменологическихъ—всемірная исторія, наука о

Digitized by Google

дъёствительныхъ явленіяхъ духовной (культурной) и общественной жизни человъчества. Мало того: исторія должна быть особенно могучимъ орудіемъ самообразованія, ибо при правильной организаціи занятій этою наувою можно особенно хорошо познакомиться съ внутреннимъ міромъ человъка въ смѣнѣ его міросозерцаній, выразившейся въ исторіи религіи, философіи, литературы, искусства и науки, и съ перемѣнами внѣшней организаціи общества, составляющихъ исторію государства, права и народнаго хозяйства, не говоря уже о мотивахъ личной дѣятельности въ ихъ соотношеніи съ данными міросозерцаніями и общественными формами. Но, повторяю, объ этомъ я буду говорить особо.

Воть, что такое наука, какъ образовательное средство, и какъ слёдуетъ къ ней относиться. Конечно, отъ меня могли бы теперь потребовать указаній на то, въ какомъ объемъ считалъ бы я нужнымъ ознавомление съ отдёльными предметами и по вакимъ руководствамъ и пособіямъ. И я хотёль бы самъ представить то и другое, но это вопросъ правтическій, а не принципіальный; мнѣ же желательно было разсмотреть самообразование лишь съ принципіальной стороны, оставивъ его практическую сторону до другого раза, причемъ, конечно, удобнѣе это сдѣлать будеть не одному, а въ компаніи спеціалистовь, которые считали бы возможнымъ стать на изложенную здёсь точку зрѣнія. Практически вопросъ сводится къ тому, чтобы составить нѣкоторую общую программу съ возможностью измѣнять ее самыми разнообразными способами 1) и чтобы намѣтить списокъ книгъ, принимая въ расчетъ, что программа должна быть выполнена и книги должны быть прочитаны ко времени окончанія курса въ высшемъ учебномъ заведении, причемъ все это разсматривалось бы,

•) Ср. выше, стр. 14-15.

Digitized by Google

лишь какъ фундаменть для дальнъйшаго пополненія и расширенія знаній, коему не должны мъшать занятія спеціальными науками или какимъ-либо практическимъ дѣломъ. Было бы желательно, дъйствительно, чтобы тотъ интересъ къ наукъ, который заставляетъ молодежь искать не только общаго образованія, но и привязываться съ особымъ интересомъ къ отдѣльнымъ предметамъ знанія, не пропадалъ по выходѣ изъ школы, по вступленіи въ лругую среду. Вѣдь въ сущности при теперешнемъ рас-

не только общаго образованія, но и привязываться съ особымъ интересомъ въ отдёльнымъ предметамъ знанія, не пропадалъ по выходѣ изъ школы, по вступленіи въ другую среду. Вёдь въ сущности при теперешнемъ распространения высшаго образования молодой человъкъ, кончившій курсь въ высшемъ учебномъ заведеніи, попадаеть въ среду лицъ, большею частью прошедшихъ такую же высшую школу, но что то есть такое, что сильно измёняеть характерь тёхъ же самыхъ людей въ двухъ различныхъ обстановкахъ. Здёсь не мёсто производить изслёдованіе этого предмета, но мнѣ важется небезполезно указать на то, что вто пріобрѣтеть прочную любовь къ литературѣ и наукѣ, того ни возрасть, ни проза жизни, ни злобы дня не отвлекутъ отъ умственныхъ интересовъ. Великое дёло полюбить литературу и науку, хотя бы и не такъ полюбить, какъ должны любить ихъ настоящіе писатели и ученые, относящиеся въ своимъ профессиямъ не ремесленно, ибо не всёмъ эго доступно, и можно сдёлаться даже дёятелемъ литературы и науки безъ особенной къ нимъ любви, — великое дёло полюбить ихъ такъ, чтобы интересоваться ими не только въ молодые годы и въ атмосферъ, насыщенной идейными стремленіями, но и въ течение всей жизни и во всякой обстановкъ. Для такихъ людей, которые долгіе годы слёдять за успёхами литературы и науки, уже не нужны ни совъты, ни списки внигъ: иногда и у нихъ самихъ, наоборотъ, можно многому научиться, хотя бы съ точки врвнія спеціалистовь они были только дилеттантами и даже профанами безъ тонкостей эрудиціи. Но для молодежи совѣты нужны и

нужны списки книгъ: она вольна ихъ принимать и не принимать, вольна ихъ критиковать, выбирать между ними, но нужно только, чтобы было, что критиковать, выбирать и принимать или отвергать во имя чего-нибудь лучшаго.

Въ смыслѣ принципіальной постановки вопроса я на этомъ могъ бы и покончить, если бы не считалъ нужнымъ сказать еще объ особенномъ общеобразовательномъ значении встории. Во-первыхъ, сама по себѣ наува эта, какъ было уже отчасти показано, обладаетъ многими свойствами предмета, особенно пригоднаго для цёлей общаго образованія. Перебирая въ своей памяти обстоятельства, воторыя сдёлали меня историкомъ, - хотя я совсёмъ не собирался имъ быть, поступая на историко-филологическій факультеть, — я положительно могу сказать, что въ концё-концовъ наука эта оказалась наиболёе удовлетворявшею мое стремленіе къ самообразованію. Во-вторыхъ, теперь, когда уже болёе двадцати лётъ я неустанно занимаюсь исторіей, я особенно ясно вижу ся общеобразовательное значеніе, о которомъ считаю даже нужнымъ говорить въ началѣ каждаго курса студентамъ, выставляя имъ на видъ, что учеными изъ нихъ будутъ немногіе, а образованными должны быть всё, и что въ числу общеобразовательныхъ средствъ относится исторія <sup>1</sup>). Въ-третьихъ, я нахожу вообще, что взятая въ цёломъ учащаяся молодежь, стремящаяся въ самообразованию, слишкомъ мало обращаетъ вниманія на исторію. Мнъ даже ясны причины этого факта. Въ печати, напр., уже не разъ указывалось на то, что постановка этого дёла въ средней школѣ и особенно учебники, въ ней господствующіе, развиваютъ отвращение къ этому предмету и неуважение къ нему. "Это отвращение въ предмету, - говорить одинъ пре-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. мон "Историко-философские и социологические этюды". Спб. 1895.

подаватель исторіи, разбиравшій недавно самый распространенный у насъ учебникъ <sup>1</sup>), — это отвращение въ предмету помѣшаетъ ученику обратиться къ изученію историческихъ сочинений и, благодаря этому, на всю жизнь свяжеть въ умѣ ученика представление объ истории съ представлениемъ о томъ, что онъ узналъ изъ (такого-то) учебника, а это въ концъ-концовъ вызоветь неуважение къ самой наукъ исторіи". Это замѣчаніе глубоко вѣрно: помню самъ, что, поступая на историво-филологический факультеть, я какъ-разъ наименве думаль объ исторіи, ибо въ гимназіи учился по скучнёйшему, въ высшей степени сухому, напичканному собственными именами. хронологическими датами и внёшними фавтами учебнику (маленьвому) Вебера. Съ другой стороны, вонечно, дъйствують и внёшкольныя вліянія и между ними традиція, образовавшаяся уже довольно давно, въ силу которой повторяется до сихъ поръ мнёніе, что исторія даже не есть наува. Вмёстё съ этимъ съ исторіей конкуррируютъ другіе предметы, которые въ силу тёхъ или иныхъ причинъ, лежащихъ какъ внѣ самой молодежи, такъ и въ ней самой, вызывають къ себъ особое внимание. Были годы особеннаго увлечения естествознаниемъ, наступила полоса политической экономіи и т. д. Я попробую поднять голось въ пользу исторіи и могу ув'єрить, что сдёлаю это не въ качествъ спеціалиста, желающаго, чтобы его предметь считался наиболье важнымъ, а исходя изъ той общей идеи, какую я оставилъ себѣ о стремлении въ самообразованію на основаніи массы наблюденій, производившихся очень долгое время.

1) Г. Герасимовъ въ VIII т. "Историческаго Обозрѣнія".

## Письмо шестое

о томъ значеніи, какое для самообразованія должно имъть знакомство съ исторіей <sup>4</sup>).

Исторія есть наука, потому что она есть болье или менве достовврное знаніе явлєній, составляющихъ прошчеловѣчества, добытое путемъ критической лую жизнь провърки извъстій объ этомъ прошломъ, которыя замъняють непосредственное наблюдение этихъ явлений, и путемъ изслѣдованія самихъ явленій въ нихъ самихъ и въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, — знаніе, удовлетворяющее нашъ интересъ къ прошлому родной страны и всего человѣческаго міра и могущее служить морэльнымъ и практическимъ потребностямъ жизни. Факты, составляющіе матеріаль исторіи, суть, во-первыхь, действія людей съ ихъ причинами и слёдствіями, заключающіяся, между прочимъ, въ другихъ дъйствіяхъ, событія в движенія въ жизни народовъ (все это — факты прагматические), а вовторыхъ, явленія матеріальнаго, духовнаго и общественнаго быта народовъ съ ихъ перемънами, совершающимися по законамъ эволюціи (факты культурные и соціальные), другими словами, жизнь, дѣятельность и развитіе человѣчества. Это та же жизнь и та же двятельность, воторыя изображаются въ литературъ, и вотъ почему изъ всъхъ видовъ науки исторія самый близкій къ литературь видъ, что и сообщаетъ ей общеобразовательное значение: недаромъ часто проводилась параллель между исторіей и поэзіей, изъ коихъ одна воспроизводить жизнь на основаніи фактическихъ данныхъ и нутемъ изслёдованія; дру-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. статью "Объ общемъ значении историческаго образованія" въ указанныхъ "Историко-философскихъ и соціологическихъ эткодахъ".

гая—на основании общихъ впечатлёний отъ жизни и путемъ чистаго творчества. Примыкая съ этой стороны къ поэзіи, но будучи отъ нея отличною, исторія имжетъ много общаго и съ публицистикой, хотя и отъ нея значительно отличается: объ стремятся понять и уяснить общественную жизнь, но одна — въ прошломъ, другая — въ настоящемъ, одна -- съ цѣлью открытія истины, другая -имћя въ виду тѣ или другія общественныя задачи, и если жизненность сообщается исторіи ся связью съ вопросами жизни, то научный духъ, т.-е. духъ истины и безпристрастія, или справедливости (безпристрастія, а не безстрастія, апатіи, индифферентизма, лишающихъ и исторію жизненнаго значенія) можеть быть внесенъ въ публицистику, когда она относится въ своимъ предметамъ съ пріемами научнаго историческаго изслёдованія, т.-е. основывается на фактахъ, критически провёренныхъ, и дъластъ выводы по законамъ логики, а не по предвзятымъ мнёніямъ догматическаго характера или указаніямъ безсознательнаго инстинкта, интереса и страсти. Поэтическій и публицистическій элементы, элементы художественнаго творчества и живого отношенія въ религіознымъ, національнымъ, политическимъ, экономическимъ вопросамъ ---подъ условіемъ, конечно, прежде всего строгаго соблюденія требованій научности, вёрности изображенія, логичности выводовъ и обобщеній, совершеннаго безпристрастія придають особый интересь и особую силу историческимъ сочиненіямъ, хотя въ этомъ иногда и кроется опасность для читателя: послёдній можеть быть введень въ заблужденіе, вогда для враснаго словца или въ угоду какой-либо идев, или же, наконець, ради достижения какой-либо практической цёли историкъ измёняетъ духу своей науки. Я не скрываю этого недостатка исторической литературы, чтобы быть вёрнымъ дёйствительности и безпристрастнымъ и чтобы вмёстё съ тёмъ предостеречь

отъ слишкомъ довърчиваго отношенія къ поэтическимъ и публицистическимъ элементамъ исторіографіи, выдвинувъ на первый планъ научный характеръ исторической литературы. Особенно опасны въ смысле невольнаго даже искаженія исторической истины разнаго рода компиляціи, когда за нихъ берутся люди безъ серьезнаго историческаго образованія, хотя бы сами они и были одушевлены наилучшими намбреніями. Всегда, однако, даже въ тёхъ случаяхъ, когда мы имбемъ дело съ крупными произведеніями мастеровъ историческаго изслёдованія и изображенія, необходимо отличать мнѣнія историка отъ данныхъ и выводовъ самой исторіи, для чего лучше всего знакомиться или съ самими сочиненіями разныхъ историковъ объ одномъ и томъ же предметѣ, или, по крайней мѣрѣ, съ мнёніями ихъ и даже съ исторіей техъ мнёній, какія высказывались о томъ или другомъ предметъ. Когда событіе очень сложно, очень близко и можеть быть предметомъ односторонняго или пристрастнаго освѣщенія, положительно необходимо не довъряться одному какому-либо историку, а по врайней мёрь, знать наиболее важные взгляды другихъ историковъ, всю исторію сужденій о данномъ событи. Таково должно быть отношение читателя, напр., къ исторіи французской революціи, им'вющей столь богатую и разнообразную литературу. Впрочемъ, мы еще увидимъ, что вообще исторія мнѣній по разнымъ вопросамъ мысли и жизни имъетъ и сама по себъ громадное образовательное значение.

Если въ исторической литературѣ могуть (и подъ условіемъ совмѣстимости съ научностью должны) существовать поэтическіе и публицистическіе элементы, то съ другой стороны, и изящная литература пользуется историческимъ матеріаломъ, какъ предметомъ чисто художественнаго воспроизведенія, да и публицистика даже въ случаяхъ крайней тенденціозности и пристрастности счи-

Digitized by Google

таеть нужнымъ опираться на данныя исторіи. Это точно такъ же указываетъ на ту близость, какая существуетъ между общей литературой и исторіографіей, а если тольво вѣрно то, что общеобразовательное значеніе того или другого научнаго предмета можетъ быть опредвлено по степени близости его въ общей литературъ<sup>1</sup>), то за исторіей въ виду этого должно признать такое значеніе въ весьма большой мёрё. Исторія (какъ и философія), далёе, является связующимъ звеномъ между общею литературою и общественными науками — соціологіей, политикой, юриспруденціей, экономикой, ибо исторія въ широкомъ значеніи этого слова есть исторія, между прочимъ, и общественнаго строя, и государства, и права, и народнаго хозяйства, и всѣхъ вмѣстѣ съ тѣмъ теорій соціальной науки и соціальной этики въ ихъ общихъ и въ ихъ спеціальныхъ (т.-е. политической, юридической и экономи-ческой) постановкахъ. Связь исторіи съ названными наувами выражается въ XIX в. и въ томъ, что и политика, и юриспруденція, и экономика, прежде изучавшія госу-дарство, право и народное хозяйство лишь отвлеченно, стали на историческую точку зрѣнія, начали пользоваться сами историческимъ матеріаломъ и историческимъ мето-домъ. Въ такомъ же точно смыслѣ связана исторія и съ литературою, и съ философіей, помимо связи, которая была указана по отношенію къ литературѣ, а по отно-шенію къ философіи будетъ указана послѣ. Исторія интересуется не только развитіемъ соціальной организаціи, взятой съ политической, юридической и экономической сторонъ, но и развитіемъ духовной культуры, въ понятіе коей входять сь религіей, моралью и искусствомъ и лите-ратура, и философія. Мало того: сами спеціалисты по изу-ченію литературы и философіи стали въ XIX в на исто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 95 и слѣд.

рическую точку зрѣнія, подобно политикамъ, юристамъ и экономистамъ, равно какъ спеціалистамъ по изученію религіи, искусства и отчасти морали. Но у исторіи съ философіей есть и еще одна связь: не только существуетъ исторія философіи, но есть еще и философія исторіи, въ коей задачи исторической науки сливаются съ высшими проблеммами философіи по вопросамъ о назначеніи человѣка и о цѣли историческаго прогресса, какъ субъективнаго идеала, предъявляемаго нами съ точекъ зрѣнія разума и совѣсти, истины и справедливости всему тому, что съ объективной точки зрѣнія и реально стремится воспроизвести и объяснить исторія. Здѣсь историческая наука соприкасается съ областью соціальныхъ идеаловъ, моральныхъ истинъ, чаяній сердца и вѣрованій ума.

Такъ богато и полно, такъ разнообразно и разносторонне содержаніе исторической науки! И если изъ нея не дѣлаютъ образовательнаго средства ни тѣ, кто призванъ давать образованіе, ни тѣ, которые его ищутъ, то это одно изъ печальнѣйшихъ явленій, которыя подлежатъ устраненію изъ жизни.

Общеобразовательное значеніе преподаванія исторіи, приспособленнаго въ возрасту учащихся, признается средней школой и недостаточно цёнится, на мой взглядъ, организаціей высшаго образованія <sup>1</sup>). Здёсь не мёсто разсматривать, какъ ведется преподаваніе исторіи въ средней школё: каждый, прошедшій эту школу, знаетъ самъ это хорошо по собственному опыту, хотя, конечно, изъ общаго правила могутъ быть и исключенія. Но вотъ любопытно показать, какъ понимаются задачи историческаго преподаванія лучшими представителями этого преподаванія, коимъ дорога наука и дорого обучающееса наукъ юно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. первую часть статьи "Объ общемъ значении историческаго образования" въ указанныхъ выше "Историко-философскихъ и соціологическихъ этюдахъ".

шество. Приведу цѣликомъ нѣсколько положеній, выработанныхъ и принятыхъ недавно цѣлой коммиссіей преподавателей исторіи, составившихъ историко-педагогическую секцію при учебномъ отдѣлѣ московскаго Общества распространенія техническихъ знаній <sup>1</sup>).

1. "Курсъ исторіи въ средней школѣ, при сохраненіи необходимой для достиженія общаю образованія связи съ другими предметами, предполагается, какъ нѣчто цѣльное, въ себѣ самомъ заключающее опредѣленныя задачи, помимо примъненія сообщаемаю матеріала въ дальнъйшихъ спеціальныхъ занятіяхъ.

II. Цёль преподаванія исторіи въ средней школѣ развитіе во учащихся историческаго отношенія ко жизни, которое должно выразиться въ пониманіи процесса историческаго развитія и значенія важнёйшихъ его моментовъ и результатовъ, причемъ не должны быть упускаемы изъ виду характеристики особенностей эпохъ, отдёльныхъ національностей и личностей.

111. Что касается воспитанія моральнаго или политическаго посредствомъ историческаго преподаванія, то оно никоимъ образомъ не можетъ быть поставлено цёлью, хотя бы и второстепенною, а должно быть разсматриваемо, лишь какъ естественный результатъ всякаго разумнаго преподаванія исторіи.

IV. Указанная цѣль преподаванія исторіи дълаетъ единственно возможною всемірно-историческую точку зрънія при выборѣ в распредѣленіи матеріала. Въ изложеніи отечественной исторіи рядомъ съ всемірно-исторической точкой зрѣнія выступаетъ національная, требующая выдѣленія и такихъ сторонъ исторической жизни, которыя не имѣли культурнаго вліянія на другіе народы, но сказались важными послѣдствіями въ историческомъ развитіи народа русскаго.

<sup>1</sup>) См. въ I т. "Историч. Обозрѣнія".

V. Всемірно-историческая точка зрѣнія опредѣляетъ въ каждомъ частномъ случаѣ выборъ матеріала и выдѣленіе той или другой группы фактовъ: для одной эпохи или въ жизни одного народа будутъ выдвинуты на первый планъ явленія внѣшней или внутренней политической и соціальной жизни; для другого момента— явленія литературы и искусства, для третьяго — религіозныя движенія и т. д., смотря по тому, какія стороны жизни въ данную эпоху и у даннаго народа имѣли наибольшее значеніе съ всемірно-исторической точки зрѣнія.

VI. Въ виду того, что преподаваніе исторіи должно по преимуществу развить въ учащихся пониманіе процесса историческаго развитія, наилучшей канвой для группировки матеріала необходимо признать внёшне-политическую исторію; характеристики религіозных возэртній, политическиха, философскиха и другиха ученій, политическаго, соціальнаго и экономическаго устройства и т. п. должны быть по возможности связаны съ выдающимися моментами внёшней жизни и судьбой замёчательныхъ личностей".

Въ этихъ шести пунктахъ, по моему мнѣнію, совершенно вѣрно формулированы главныя положенія, касающіяся общеобразовательнаго значенія исторіи. Выписывая ихъ, я нарочно подчеркнулъ тѣ мѣста, на которыя хотѣлъ бы обратить особое вниманіе читателей. "Развитіе въ учащихся историческаго отношенія къ жизни" можетъ быть достигнуто лишь дѣйствительною историческою наукою, по отношенію къ которой моральное и политическое воспитаніе должно быть не цѣлью (ибо тогда въ преподаваніе нужно было бы внести извѣстный догматизмъ), а лишь "результатомъ разумнаго преподаванія"; разумность же эта дѣлаетъ "единственно возможной всемірно-историческую точку зрѣнія", т.-е. точку зрѣнія общечеловѣческую, не узко-національную, причемъ должно

о самообразовании.

Digitized by Google

быть обращено особое вниманіе на "характеристики религіозныхъ воззрѣній, политическихъ, философскихъ и другихъ ученій, политическаго, соціальнаго и экономическаго устройства и т. п.". Это—цѣлая программа школьнаго преподаванія исторія, и можно радоваться за молодежь, для которой осуществляется или будетъ осуществляться такая ясная и широкая программа. Я думаю, что было бы очень хорошо, если бы такою программою руковод ствовалась и молодежь, учащаяся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, но лишенная историческаго преподаванія: шесть приведенныхъ пунктовъ и для нея могли бы слу-

шесть приведенныхъ пунктовъ и для нея могли бы служить программою историческаго самообразованія. Что касается до систематическаго чтенія по исторіи, то въ общемъ весьма върно опредѣлена его цѣль московскою коммиссіей для организаціи систематическаго чтенія. Читатель не посѣтуетъ на меня, если я выпишу изъ ея отчета слѣдующее мѣсто, снабдивъ его своими примѣчаніями.

"Цёль курса систематическаго чтенія по исторіи должна состоять въ ознакомленіи читателей 1) съ общимъ ходомъ историческихъ событій, 2) съ важнёйшими характерными чертами главныхъ историческихъ эпохъ. Достиженію этой цёли можетъ содёйствовать, съ одной стороны, изученіе нёсколькихъ хорошихъ историческихъ учебниковъ; съ другой стороны, рядъ хорошо подобранныхъ отрывковъ изъ литературы и источниковъ, освёщающихъ наиболёе типичныя черты различныхъ моментовъ историческаго прошлаго. Въ интересё большинства читателей ознакомленіе съ общей нитью историческихъ событій должно быть сведено къ вовможному минимуму, и центръ тяжести при занятіяхъ долженъ быть перенесенъ на историческое чтеніе.

Что касается послёдовательности историческаго чтенія, наиболёв естественнымъ представляется порядокъ хронологический. Внё хронологическихъ рамокъ стоятъ только отдѣлы по методикѣ и по философіи исторіи. Введеніе этихъ отдѣловъ безусловно необходимо, но примкнуть ихъ къ началу или къ какому-либо изъ четырехъ курсовъ исторической программы оказывается одинаково неудобнымъ. Поставленные въ началѣ историческаго чтенія, эти отдѣлы не могли бы быть пройдены съ достаточной основательностью, такъ какъ они предполагають уже въ читателѣ предварительное знакомство съ историческими фактами. Присоединенные въ послѣднему курсу, они сильно стѣснили бы его содержаніе, между тѣмъ, какъ именно для этого четвертаго курса <sup>1</sup>)—новѣйшей исторіи—желательно отвести возможно болѣе времени. Самымъ удобнымъ исходомъ изъ этихъ затрудненій будетъ—сдѣлать изъ методики исторіи и изъ обзора философско-историческихъ системъ пятый—дополнительный—курсъ историческаго чтенія".

Къ этимъ словамъ я добавилъ бы только, что къ "отрывкамъ изъ литературы и источниковъ" я, конечно, присоединилъ бы и цѣльныя сочиненія, такъ какъ отрывками можно пользоваться лишь по хрестоматіямъ, что очень уже будетъ имѣть школьный характеръ, или располагая находящеюся подъ руками цѣлою библіотевою историческихъ сочиненій, не говоря уже о томъ, что есть историческихъ сочиненій, не говоря уже о томъ, что есть историческихъ сочиненій, не говоря уже о томъ, что есть историческіе труды, которые важно и полезно, интересно и доступно прочитать цѣликомъ всякому образованному человѣку. Далѣе, въ виду того, что философія исторіи имѣетъ общеобразовательное значеніе, методика же исторіи есть дисциплина, необходимая лишь для спеціалистовъ, занимающихся исторической наукой, а не людей, читающихъ историческія книги въ цѣляхъ самообразованія, я бы счелъ возможнымъ признать безусловную необходимость

9

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсъ чтеній по плану коммиссіи распредёляется на четыре года.

чтенія лишь по философіи, а не по методикѣ исторіи, которое притомъ, дѣйствительно, можетъ совершаться независимо оть чтенія чисто историческаго. Навонець, признавая естественность хронологическаго порядка въ изученіи исторіи, я думаю, что порядовъ этотъ можетъ быть и нарушенъ тъмъ, кто "понимаетъ процессъ историческаго развитія и значеніе важнёйшихъ его моментовъ" и обладаеть "канвой для группировки матеріала", чего слёдовало бы требовать отъ всякаго молодого человёка, кон-чившаго курсъ въ средней школё. Въ дёлё самообразованія желательна наибольшая свобода, да одна она только возможна: всякій, несомнѣнно, набрасывается на то И чтеніе, которое въ данный моменть его должно наиболѣе интересовать <sup>1</sup>). Конечно, самою интересною должна быть именно новая и новѣйшая исторія, особенно съ XVIII в., которою нужно знакомиться и основательние, и по-СЪ дробнѣе, хотя каждому юношѣ, который хотѣлъ бы себя ограничить чтеніемъ однихъ сочиненій по XVIII и XIX въку, я сталъ бы, конечно, доказывать въ видахъ цъльности, полноты и стройности историческаго образованія, въ видахъ самаго пониманія исторіи XVIII и XIX вв. важность знанія всей исторіи, хотя бы болёв ранніе ся отдёлы могли быть пройдены менёе обстоятельно-въ болёе общихъ чертахъ, безъ подробностей и со средоточеніемъ всего вниманія лишь на наиболёе крупныхъ и важныхъ съ всемірно-исторической точки зр'внія явленіяхъ.

Перехожу теперь къ болёе подробному разсмотрёнію общеобразовательнаго значенія исторіи. Что идеи и знанія, которыя доставляеть человёку

Что идеи и знанія, которыя доставляеть человёку знакомство съ исторіей, имёють въ высшей степени важное теоретическое и практическое значеніе, — это не требуетъ доказательствъ. Нужны только разъясненія этой мысли.

<sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 13-15 и 53.

Весьма важна, во-первыхъ, исторія для надлежащаго пониманія тёхъ моральныхъ и политическихъ идей, совокупность коихъ должна составлять міросозерцаніе человъка. Иначе человъкъ относится къ своимъ идеямъ, когда не подозрѣваетъ существованія другихъ идей и думаетъ, что его идеи всегда существовали, т.-е. имъють харавтеръ абсолютный. На самомъ дёлё этого вёдь нёть, и послъднее обстоятельство нужно знать и помнить. Для уясненія своей мысли и расширенія своего взгляда на всъ вопросы міросозерцанія нужно познакомиться съ нанбольшимъ количествомъ разныхъ на нихъ отвётовъ, ко-нечно, не для того, чтобы раздёлять ихъ всё (что невозможно и даже немыслимо), а чтобы сравнить ихъ между собою, сдёлать имъ взаимную провёрку, имёть возможность разсматривать вопросъ съ разныхъ точевъ зрѣнія и т. д. А вромѣ того, вѣдь и интересъ въ чужому внутреннему міру долженъ влечь человѣка къ тому, чтобы знакомиться съ разрѣшеніемъ вопросовъ мысли и жизни въ разныхъ историческихъ міросозерцаніяхъ, хотя бы онъ заранње зналъ при этомъ, что съ известными отвътами никогда не согласится: важно именно то, что многія ръшенія проблеммъ философскаго и научнаго міро-созерцанія остаются спорными. Вотъ что, напр., читаемъ мы все въ тёхъ же программахъ московской коммиси и съ чёмъ нельзя не согласиться. Дёло идетъ объ изучении философіи. "Что касается вопроса о томъ, какз слъдуетз изучать философскія науки? — то рѣшеніе его зависить оть того, въ вакомъ состояния находится въ настоящее время каждая изъ философскихъ наукъ. Разсматривая ихъ съ этой точки зрёнія, мы видимъ, во-первыхъ, что ло-гика и психологія организовались въ отдёльныя самостоятельныя науки, а потому могуть быть изучаемы въ томъ видѣ, въ какомъ онѣ находятся въ настоящее время; вовторыхъ, что тавія науви, вавъ этика, метафизика и

теорія познанія, представляють собой только выраженіе мнѣній того или другого философа, а потому должны изучаться не иначе, какъ въ курсъ исторіи философіи". Это замъчаніе приложимо не къ одной отвлеченной философіи. То же самое можеть быть сказано также и объ ученіяхъ политическихъ и экономическихъ. "Особенно,— говорить одинъ русскій экономисть въ пособіи, предназначенномъ для студентовъ <sup>1</sup>), - особенно важно считаться съ исторической преемственностью идей въ общественныхъ наукахъ. Когда механикъ или астрономъ изучаетъ исторію своихъ наукъ, это есть лишь удовлетвореніе научной любознательности; ученый, обладающій полнымъ знаніемъ законовь природы, можеть свысока смотръть на прежнія неудачныя попытки постигнуть эти законы. Не то въ общественныхъ наукахъ: онъ до сихъ поръ не пришли еще къ завершенію; въ нихъ истина раскрывается человѣчеству медленно и по частямъ; уму человъческому неръдко приходится идти здёсь ощупью, бросаясь изъ одной крайности въ другую. Неудивительно поэтому, что неръдко старыя теоріи, сданныя, повидимому, въ архивъ, снова всплывають на поверхность жизни. Эта связь послёдующаго съ предшествующимъ дълаетъ особенно важнымъ въ экономической литератур' преемство идей, см'ыняввъ экономической литературъ преемство идеи, смъняв-шихъ одна другую въ ходѣ исторіщ". Далѣе, "экономи-ческія (и вообще соціальныя, прибавлю я) теоріи, касаю-щіяся практическихъ, матеріальныхъ нуждъ человѣка и человѣческаго общества, имѣютъ ту особенность, что онѣ находятся въ самомъ тѣсномъ соприкосновеніи съ жизнью. Общественный быть страны и народя кладеть неизгла-димую печать и на взгляды ученыхъ. Современная политическая экономія составляеть прямой результать и вбрное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Чупровъ въ "Лекціяхъ по исторія политической экономін".

отраженіе тёхъ перемёнъ, которыя въ теченіе двухъ по-слёднихъ столётій произошли въ строё хозяйственной жизни и въ организаціи промышленности. Каждая изъ крупныхъ системъ была или выраженіемъ нуждъ, вызванныхъ свершившимися перемёнами, или проявленіемъ протеста противъ вызванныхъ ими бъдствій; теорія явля-лась или помощницей, или противницей того, что совер-шалось въ жизни. Эта тъсная связь теорія съ жизнью побуждаеть изучать первую не иначе, какъ параллельно съ послѣднею". Это совершенно вѣрно и остается только прибавить, что то же самое можно сказать и о политикъ съ правовъдъніемъ. И вотъ оказывается, что идеи философскія, этическія и соціальныя приходится усвоивать исторически, т.-е. въ ихъ преемственности и въ ихъ связи съ порождавшею ихъ дъйствительностью. Догматическая въра въ абсолютныя формулы, унаслъдованныя раціона-лизмомъ XVII и XVIII въковъ изъ временъ схоластики съ ея бевусловнымъ и неизмённымъ авторитетомъ, — хотя содержаніе новыхъ формулъ было діаметрально-противо-положнымъ, — эта вѣра въ истину, разъ навсегда данную въ отвлеченномъ разумъ, была разрушена въ XIX сто-лътіи историческимъ знаніемъ, которое поняло идею, не какъ нѣчто неизмѣнно существующее внѣ человѣческаго сознанія и открываемое чистою дѣятельностью разума, а какъ нъчто развивающееся въ человъческомъ сознании и относительное. Историческая точка зрѣнія, понятіе развитія или эволюціи, ученіе объ относительности знаніявотъ великое умственное пріобрётеніе XIX в., кладущее печать на все наше міросозерцаніе. Лишь въ XIX столътіи исторія стала настоящею наукою, и въ то же время предметы человъческаго міра стали изучаться съ истори-ческой точки зрънія, совершенно неизвъстной XVIII в. ни въ изучении языка, ни въ изучении философии, ни въ изучении права, ни въ изучении народнаго хозяйства. Точка

Digitized by Google

£

зрънія исторіи есть точка зрънія развитія, эволюціи: она господствуетъ во всёхъ изученіяхъ культурной и соціаль-ной жизни человёчества, какъ обязательная для всёхъ, стоящихъ на уровнё требованій современной науки. Эволюціонная точка зрънія въ XIX стольтіи проникла въ науки объ организованной и неорганизованной матеріи: міръ животныхъ и растеній является въ сознаніи современнаго человѣка, какъ продуктъ постепенной эволюціи, и такимъ же продуктомъ эволюціи представляется весь земной шаръ, вся наша солнечная система, все мірозданіе, однимъ словомъ, весь міръ явленій. Сама философія XIX въка эволюціонна, будеть ли она объяснять міръ идеалистически (какъ у Гегеля), или реалистически (какъ у Спенсера). Точка зрънія эволюціи есть ученіе объ относительности всего существующаго и объ относительности нашихъ знаній. Среди этого измѣненія, этого движенія, этой относительности остаются въ сознании нашемъ незыблемыми, неизмёнными и безусловными лишь идеалы истины и справедливости, къ коимъ мы стремимся, но знаніемъ коихъ не обладаемъ, лишь въря въ то, что есть истина и есть справедливость, и что открытіе ихъ началось съ первыми шагами исторіи и совершалось въ исто-рической эволюціи міросозерцаній. И наше міросозерцаніе есть продукть исторической эволюціи и отличается относительностью знанія; но если оно соотвётствуеть нашему пониманію истины и справедливости, оно получаеть для насъ силу подлиннаго знанія, удовлетворяющаго нашъ умъ, и вѣры, удовлетворяющей нашу совѣсть. Мы обязаны вёрить въ истинность и справедливость нашего міросозерцанія (а какое же міросозерцаніе можеть быть безъ въры въ него?), но мы должны знать, что внъ насъ самихъ оно имъетъ лишь относительное значение, въ силу чего никто не даетъ намъ права ни навязывать его кому бы то ни было, ни насиловать жизнь во имя его догматовъ. **।** जुम् र

> Прибавлю, однако, что и при отсутствіи фанатизма можно быть стойкимъ и твердымъ въ своихъ убъжденіяхъ и стремиться въ торжеству этихъ убъждений въ жизни путемъ свободнаго распространенія ихъ вокругъ себя и путемъ дъятельности, ведущей въ ихъ осуществленію. Такое отношение въ собственному миросозерцанию, чуждое духа нетерпимости, фанатизма, деспотизма и тираннии, одно только и соотвётствуеть тому уваженію къ чужому достоинству и чужимъ правамъ и интересамъ, которое должно лежать въ основѣ моральнаго поведенія, —соотвѣтствуеть идеямъ свободы мысли, свободы совъсти и свободы жизни, по отношению въ воимъ былъ враждебенъ всякий абсолютизмъ и догматизмъ, мистическій или раціоналистическій, во имя ли сохраненія старины или во имя движенія впередъ. Но чтобы такъ умѣть относиться къ собственному міросозерцанію, нужно воспитать въ себ' исто-рическое отношеніе къ міру мысли, а оно можетъ быть дано лишь правильно поставленнымъ историческимъ образованіемъ въ соединеніи, думаю еще, съ философскимъ вритицизмомъ.

> И въ правильное отношеніе къ міру жизни можетъ насъ поставить только историческое образованіе. Какъ отъ того, кто хочетъ лёчить больного человёка, требуются знаніе человёческаго тёла и разнаго рода болёзней, съ нимъ случающихся, и тщательное изслёдованіе человёка, коего нужно лёчить; какъ отъ того, кто берется воспитывать ребенка, нужно требовать, чтобы онъ зналъ вообще дётскую природу и владёлъ недагогическими пріемами, ведущими къ цёли, а вмёстё съ тёмъ и изучилъ самого маленькаго человёка, отданнаго подъ его опеку, такъ и отъ того, кто хочетъ дёйствовать на общество въ цёляхъ его измёненія въ ту или другую сторону, слёдуетъ требовать, чтобы онъ зналъ, что такое общество вообще и какъ оно измёняется, и зналъ еще ту ближайшую среду,

которая дѣлается объектомъ его дѣятельности. Современ-ное понятіе объ обществѣ есть понятіе историческое, эволюціонное, въ извёстномъ смыслѣ органическое, тогда какъ старое воззрѣніе было раціоналистическимъ, догма-тическимъ и механическимъ. Это понятіе создано примѣненіемъ въ обществу исторической точки вренія. Общественныя измёненія не суть результаты человёческаго произвола, хотя и не обходятся безъ человёческой дёятельности: эти измѣненія подчинены законамъ причинности и эволюціи, и эти законы долженъ прежде всего знать и понимать всякій, кто желаеть дёйствовать цёлесооб-разно. Ихъ стремятся открыть отдёльныя науки, но не-посредственное, хотя бы и неуловимое дёйствіе ихъ мы наблюдаемъ лишь въ исторіи, которая поэтому только и можетъ воспитывать въ насъ надлежащее пониманіе того, какъ происходитъ историческій процессъ. Знакомясь съ прошлымъ человѣчества подъ руководствомъ науки, поставившей своею задачею "понимать, изследуя" (forschend zu begreifen), мы воспитываемъ въ себъ исторический смыслъ, который есть въ то же время и жизненный смыслъ, ибо исторія и жизнь—одно и то же. Перенесеніе пріемовъ исторической науки въ публицистику и въ обще-ственную дѣятельность можетъ быть только полезно и для пониманія современности, и для воздѣйствія на нее. Кто привыкъ судить научнымъ образомъ о жизни вообще на привыкь судить научнымь ооразомь о жизни воооще на основании историческихъ примъровъ, тоть перенесъ эту привычку и въ сужденія о современности, а отъ такого или иного направленія нашихъ о ней сужденій зависитъ и наша дъятельность. Постановить правильно діагнозъ и сообразно съ нимъ предписать лъченіе, вотъ что важно. Общественный дъятель не долженъ уподобляться внахарю, съ его фантастическими представленіями о причинахъ бо лѣзней и шарлатанскими средствами ихъ излѣченія: ему нужно еще больше знать и понимать причины общественныхъ недуговъ и способы борьбы съ ними, чѣмъ тѣлесному врачу, ибо это — дѣло и болѣе сложное, и болѣе трудное. Конечно, лишь немногіе являются общественными дѣятелями, ставя себѣ прямо тѣ или иныя цѣли, но безсознательно — и это прямо даетъ понять исторія, изучаемая съ философской точки зрѣнія — каждый изъ насъ всѣмъ своимъ поведеніемъ такъ или иначе, хотя бы и въ самой малости, дѣйствуетъ на общество. Кто хочетъ сознательно относиться къ своей жизни, тотъ не можетъ не поставить себѣ вопроса о томъ, какую роль онъ играетъ въ исторіи; но что такое исторія, какъ она совершается, и какое значеніе въ ся ходѣ имѣютъ поступки обыкновенныхъ смертныхъ, — все это, конечно, требуетъ знанія и пониманія.

Врачу нужно знать того человѣка, котораго онъ лѣчить, педагогу-того ребенка, котораго онъ воспитываеть, гражданину — ту общественную среду, въ коей онъ живеть и дъйствуеть, и притомъ не такъ, какъ воть она мнѣ представляется, по личнымъ наблюденіямъ и въ на-стоящій моментъ, а на основаніи данныхъ науки и въ ея историческихъ силахъ, начавшихъ дъйствовать не со вчерашняго дня. Образованный человъвъ отличается отъ необразованнаго, и культурныя націи-отъ некультурныхъ тёмъ, что знаютъ прошлое своей родной страны, и чёмъ ближе это прошлое, тёмъ лучше его они должны знать, ибо въ немъ только и заключается пониманіе окружающей среды, позволяющее избъгать прежнихъ ошибокъ, понимать которыя учить исторія, — и находить подходя-щія средства для достиженія поставленныхъ цёлей. У нашего русскаго общества, въ сожалёнію, память вообще коротка, и оно часто не знаетъ и не интересуется знать свое прошлое, если дёло заходить далёе простыхъ анекдотовъ. У насъ, впрочемъ, и мало внигъ, подходящихъ для этой пёли-по разнымъ причинамъ, разбирать вото-

рыя здёсь не у мёста. По условіямъ преподаванія исторіи въ средней школё и въ университетё, — на которыя (условія) опять можно смотрёть различнымъ образомъ, какъ-разъ ближайшія къ намъ времена менёе всего обыкновенно и затрогиваются этимъ преподаваніемъ: дёло предоставляется самообразованію, и вотъ, несмотря на то, что все-таки книги для ознакомленія съ нашимъ прошлымъ есть, онё—за немногими исключеніями — гораздо менёе привлекаютъ къ себё вниманіе, чёмъ того заслуживаютъ и чёмъ привлекаютъ статьи о современныхъ отношеніяхъ.

Мив кажется, что у насъ, кромв того, недостаточно интересуются и исторіей европейскаго Запада. Быть можеть, отчасти, но только отчасти, дъйствуеть туть то соображеніе, будто Западъ для насъ дёло далекое, а потому что же имъ и заниматься, вогда нужно прежде всего знать свое, родное, какъ это приходится иногда слышать и со стороны людей, настроенныхъ націоналистически или, наоборотъ, чуждыхъ націонализма, но желающихъ оть образованія непосредственно приложимаго знанія. Но, во-первыхъ, при томъ вліяніи, какое Западъ воть уже два выка оказываеть на нашу русскую дыйствительность, мы совсемъ не можемъ считать его совершенно для себя чужимъ, а во-вторыхъ, съ точки зренія историческаго опыта знание западно-европейской истории особенно важно въ виду того обстоятельства, что во многихъ отношеніяхъ данныя исторіи другихъ цивилизованныхъ народовъ могуть служить для насъ уроками и предостереженіями. тёмъ болёе, что въ нёкоторомъ смыслё мы переживаемъ такія же эпохи развитія, какія Западомъ переживались ранбе. Далбе, особенно важно то, что въ запално-европейской, или, говоря вёрнёе, въ европейской цивилизаціи, во главѣ которой стоить Западъ, въ наибольшей полнотѣ и въ наиболее высокой степени развитія проявились на-

140

чала того культурнаго и соціальнаго прогресса, который можеть быть названъ всемірно-историческимъ. Какъ-никакъ, а приходится признать, что въ области всёхъ идей и наукъ, съ коими приходится знакомиться путемъ историческаго ихъ усвоенія, т.-е. въ философіи, въ этикъ, въ политическихъ и экономическихъ теоріяхъ, могущихъ быть хорошо понятыми только подъ условіемъ знанія причинъ ихъ возникновенія и слёдствій ихъ приложенія, главное и существенное сдёлано мыслителями, учеными и общественными дѣятелями западно - европейскихъ народовъ. Масса идей, находящихся въ обиходъ нашего общества, -происхожденія западнаго, но каждая идея лишь тогда можеть быть надлежащимъ образомъ понята и оцёнена съ точви зрения своей приложимости, вогда она воспринимается съ знаніемъ обстоятельствъ, которыя ее вызвали въ жизни, и результатовъ, какіе она въ этой жизни породила, т.-е. съ знаніемъ того, какое значеніе имъла она, помимо внутренняго своего содержанія и своей цённости, въ качествъ историческаго продукта и историческаго фактора. Наконецъ, нужно указать и на то, что и свое-то познается и понимается лучше по сравненію съ чужимъ, вогда безъ предвзятыхъ идей и съ однимъ только желаніемъ узнать объективную истину отмѣчается все хорошее и все дурное въ фактахъ жизни, по какую бы сторону національной и политической границы это дурное и это хорошее ни находилось. Мив немножко совестно говорить такія избитыя вещи; но что же дёлать, когда приходится слышать, вакъ съ тономъ глубоваго убъжденія и, повидимому, безъ малъйшаго подозрънія, чтобы это могло быть неправдой, говорятся прямо противоположныя вещи. Повторять послёднія только и можно развё подъ условіемъ дъйствительнаго незнанія того, что представляетъ собою исторія Запада, и слишкомъ узкаго взгляда на отношение своего въ чужому, будетъ ли такое отно-

Digitized by Google

шеніе вытекать изъ крайне несимпатичной національной исключительности или изъ симпатичнаго стремленія прежде всего знать свой народъ, служить своему народу.

Здъсь я касаюсь еще одной стороны вопроса объ историческомъ образованіи, не затрогивавшейся раньше. Общественный интересъ въ томъ кругѣ лицъ, который я имѣю въ виду, выражается именно въ формѣ изученія народной жизни и стремленія служить народнымъ интересамъ. Это глубокая и важная черта, заслуживающая величайшей симпатіи. Ею объясняется для меня и особое внимание, которое посвящается ознакомлению съ народнымъ бытомъ и съ политической экономіей. Ставится и рёшается —и притомъ разно ставится и разно рёшается — вопросъ объ отношения къ народу такъ называемой интеллигенціи. Это — вопросъ моральный и соціальный, а поскольку онъ есть вопросъ соціальный, онъ есть и во-просъ историческій. Что въ основѣ интереса къ народу и желанія быть ему полезнымъ лежить не то практическое соображеніе, что народъ, какъ говорилось въ былыя времена, есть необходимвищая опора государства и са-мый полезный классъ гражданъ, а лежитъ простой интересъ къ человъку, альтруистическое чувство, стремление къ справедливости и сознаніе долга, это не требуетъ до-казательствъ, и въ этомъ-то заключается моральная сто-рона явленій. Но одной моральной стороны мало. Недостаточно еще интересоваться и желать приносить пользу во имя любви въ ближнему, во имя справедливости и долга, нужно еще рѣшить практическую сторону вопроса и понять прежде всего, что такое народъ, какъ совершается народная жизнь, какую роль интеллигенція играєть въ народной жизни. Все это требуеть знанія фактовъ, но гдб же найти эти факты, какъ не въ исторіи? Не слу-чалось ли слышать объ отрицаніи науки и образованія ради того, что они не приносять непосредственной пользы

народу, объ отрицаніи интеллигенціи, какъ излишнемъ и безполезномъ будто бы бремени, лежащемъ на народѣ? Если наука и образованіе не приносять народу непосред-ственной пользы, нужно не отрицать ихъ, а стараться о томъ, чтобы они эту пользу приносили, и прежде всего стремиться къ тому, чтобы, развивъ себя посредствомъ науки и образованія, сдѣлаться полезнымъ и умѣлымъ дѣятелемъ, который могъ бы сказать, что на своемъ мѣстѣ дѣлаетъ дѣло, могущее въ концѣ-концовъ принести пользу народу. Если интеллигенція не исполняеть своей обязан-ности по отношенію къ народу, не отрицать се слѣвуетъ. ности по отношенію въ народу, не отрицать ее слёдуеть, а заботиться о томъ, чтобы она исполняла свои обязанности, и прежде всего стараться все о томъ же-о выности, и прежде всего стараться все о томъ же—о вы-работкѣ въ себѣ дѣятеля на поприщѣ стремленія къ на-родному благу—и о томъ, чтобы понять, откуда и какими путями это благо создается. Исторія есть между прочимъ исторія дѣятельности людей, и въ ней существуетъ масса примѣровъ того, что и какъ слѣдуетъ дѣлатъ и чего дѣ-латъ не слѣдуетъ для народнаго блага, масса указаній на то, въ чемъ это благо завлючается и какъ оно достигается, масса частныхъ отвётовъ на вопросъ, можетъ ли народное благо достигаться безъ свёта знанія и безъ дёя-тельности людей, получившихъ этотъ свётъ. Нужно, далёе, знать этотъ народъ, что представляетъ онъ собою, какъ реальная историческая сила съ своими хорошими и дурными сторонами, знать его безъ прикрасъ, въ томъ освѣ-щеніи, какое только и можетъ дать ему историческая наука. Въ XIX столѣтіи исторія сильно демократизированаука. Бъ дла стольти исторня сильно демократизарова-лась — стала интересоваться народомъ, его нуждами и стремленіями, его ръдкими, но всегда знаменательными выступленіями въ эпохи крупныхъ историческихъ движе-ній, вліяніемъ на него тъхъ перемънъ, которыя совер-шаются въ культурной жизни верхнихъ слоевъ общества и въ сферъ политической. Только беря народъ въ цёломъ

исторической жизни, можно избѣжать тѣхъ односторонностей, какія должны встречаться при изученіи лишь одной какой-либо стороны народнаго бытія и притомъ въ ея обособлении отъ цълаго культурно-соціальной жизни всей нація. Народъ-одно для фольклориста, у котораго онъ лишь поетъ, разсказываетъ сказки, задаетъ загадки, исполняетъ разные обряды и т. п., и совсъмъ другое онъ для экономиста, смотрящаго на то, какъ народъ работаеть и насколько пользуется онъ матеріальнымъ достаткомъ. Лишь въ исторіи, не очень-то интересующейся по-дробностями фольклора и заботящейся о разъясненіи не однихъ условій матеріальнаго существованія низшихъ клас-совъ общества, но о томъ, чтобы узнать, кавъ понималъ народъ и оцёнивалъ свое положеніе, къ чему стремился въ эпохи особаго напряженія своихъ силъ, какъ вліяли на него культурныя и политическія перемёны, какое отношеніе встрѣчалъ онъ къ себѣ со стороны интеллиге аціи, правящихъ классовъ и правительствъ и пр. и пр., -- ляшь въ исторіи, говорю я, разъясняющей все это, народъ является реальною величиною, а не нъкоторымъ отвлеченіемъ отъ реальнаго народа, разсматриваемымъ съ извёст-ной точки зрёнія. Конечно, въ жизни народовъ добываніе средствъ къ существованію и условія, въ какія постав-лено это добываніе, играютъ роль первостепенную, откуда — особенная важность экономической точки зрѣнія при изученіи этой жизни; но лишь исторія помимо живого наблюденія надъ дъйствительностью и его выраженія въ литературѣ можетъ показать, какъ относится народъ въ религіознымъ, политическимъ, соціальнымъ и національнымъ вопросамъ своего времени, имъющимъ для него не только значение знаменъ или предлоговъ при ришении эвономическихъ вопросовъ, но и значение самостоятельныхъ жизненныхъ интересовъ, ибо не о хлъббъ единомъ живъ будетъ человъкъ. Съ односторонней точки зрънія

можеть повазаться, что одинь экономическій интересь является источникомъ всёхъ значительныхъ народныхъ движеній; но вёдь народъ состоить изъ отдёльныхъ личностей съ потребностями не только матеріальными, но и духовными, и стоить, напр., лишь познакомиться съ исторіей религіозныхъ движеній, чтобы видѣть. какую. съ одной стороны, силу имъютъ надъ народными массами върованія, удовлетворяющія ихъ исканіе высшей правды, какъ велико само это исканіе и какъ дороги народу его убъжденія и свобода его совъсти и какъ, съ другой стороны, севтантскій мистицизмъ и фанатизмъ, безъ свъта знанія и безъ ясной мысли, безъ широты взгляда, могущихъ быть результатомъ лишь просвъщения, приводить къ цёлому ряду нецёлесообразныхъ и жестовихъ дёйствій. Служить народу значить просв'єщать его и изслідовать условія, безъ коихъ онъ не можетъ просв'ящаться, а потому каждый, кто себъ ставитъ такую задачу, долженъ прежде всего просвъщать себя самого, изучая народъ не только въ его настоящемъ и въ условіяхъ его матеріальнаго существованія, но и съ исторической точки зрънія и въ его отношеніяхъ къ разнымъ сторонамъ культурной и соціальной жизни. Особенно нужно хорошо понимать это въ наше время, когда сама жизнь выдвигаеть на первый планъ соціальные вопросы, касающіеся народнаго быта. Сколько недоразумѣній (не говоря уже объ умышленныхъ искаженіяхъ) породили неправильное теоретическое отношеніе къ народу, къ народности, къ народничеству, ссылки на народъ, на его желанія, нужды, интересы, стремленія и права, и они, недоразумънія эти, возможны во всёхъ случаяхъ, когда мыслятъ словами, а не понятіями, когда понятія принимаются за самыя вещи <sup>1</sup>). На народъ ссылаются во всёхъ странахъ и реакціонеры,

10

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше стр. 62 и слёд. о самоовразования.

и консерваторы, и либералы, и радикалы, и революціонеры, не только различнымъ образомъ понимая народное благо, что относится въ различію ихъ соціальныхъ идеаловъ и вожделѣній, но и разумѣя подъ народомъ далеко не одно и то же съ чисто объективной точки зрѣнія. Къ народу слёдуетъ относиться этически и научно, — а научно — значитъ, исторически, — слёдуетъ относиться съ ясностью мысли и съ широтою взгляда. Народъ не есть что-то отвлеченное, какая то надчеловеческая сущность, будемъ ли мы разсматривать ее съ точки зрѣнія, напр., Руссо, идеализировавшаго народъ въ своей радикальной политической метафизикъ, чтобы сдълать изъ него какое-то всевластное и непогрѣшимое земное божество, или будемъ смотрёть съ точки зрёнія въ культурномъ отношении всегда реакціоннаго національнаго мистицизма, видящаго въ народной массе носительницу какихъ-то высшихъ истинъ, передъ которыми должна смолкнуть гордая наува и долженъ преклониться кичливый своимъ знаніемъ интеллигенть. Реальный народъ не есть народъ политичесвихъ метафизивовъ и національныхъ мистиковъ, ваковы бы ни были цёли ихъ стремленій-прогрессивныя или регрессивныя. Исторія своимъ научнымъ реализмомъ разрушаетъ и эту метафизику, и этотъ мистицизмъ. Народъ, въ которому думали примѣнить идею Руссо о непогрѣшимомъ верховенствъ націи, на самомъ дълъ оказался совсёмъ не тёмъ, чёмъ былъ онъ въ представления Руссо, не совокупностью какихъ то отвлеченныхъ гражданъ, въ которой воплощается самъ разумъ, и вотъ когда замѣтили, что дъйствительный народъ совсъмъ не то, чъмъ онъ долженъ былъ бы быть, его силою думали заставить сдёлаться добродѣтельнымъ и непогрѣшимымъ. И тотъ народъ, о которомъ говоритъ мистицизмъ націоналистическаго или народническаго характера, не соотвётствуетъ дѣйствительному народу, а между темъ, во имя въры въ то, что въ

народѣ уже заключена вся правда, многіе готовы мѣшать его свободному развитію, немыслимому безъ измѣненій въ его быту, готовы препятствовать проникновенію въ него свъта, невозможному безъ того, чтобы народъ учился у образованныхъ классовъ общества. Лишь одно освъщение съ научно-исторической точки зрѣнія той дѣйствительности, какую представляеть собою народь, можеть спасти оть теоретическихъ заблужденій, которыя, будь они вполнъ искренни по своему происхожденію и благородны по своимъ мотивамъ, останутся все-таки заблужденіями ума, въ концѣ-концовъ, конечно, неполезными и по своему практическому значенію. Кто хочеть служить народу, долженъ изучать его, но и для изученія еще недостаточно непосредственныхъ надъ нимъ наблюденій, важенъ еще методъ, важна точка зренія, а то и другое возможно пріобръсти не иначе, какъ подъ условіемъ развитія въ себѣ историческаго смысла и знанія реальныхъ стношеній не одной только окружающей дъйствительности. Лишь правильный научный взглядъ на народъ можетъ помъ́шать тому, чтобы подъ вліяніемъ какой-либо, хотя бы самой этической и прогрессивной идеи, не забыть одной капитальной вещи: народъ есть совокупность живыхъ личностей, мыслящихъ и способныхъ заблуждаться, чувствующихъ, а потому могущихъ испытывать страданія, желающихъ себѣ и своимъ близкимъ счастья и требующихъ, чтобы ему помогали въ достижении этого счастья. Становясь въ этическое отношение къ такому народу, а не къ отвлеченному понятію, переработанному метафизической или мистической фантазіей, въ народу, который существуетъ и можеть сдёлаться предметомъ знанія, а не къ народу, созданному нашимъ воображеніемъ для удовлетворенія потребности нашей върить во что-либо, хотя область въры должна имъть свои опредъленныя границы, --- становясь въ этическія отношенія къ реальному народу, нужно интере-

10\*

соваться внутреннимъ міромъ отдёльныхъ его личностей, сочувствовать ихъ страданіямъ, уважать ихъ человѣческія права. То-есть, во-первыхъ, нужно проникать въ этотъ внутренній міръ, не думая въ гордынѣ своего образованія, что тамъ лишь одна тьма и заблужденіе, но и не воображая, что тамъ самъ разумъ, сама истина: всв люди какъ люди, и коллективный разумъ лишь потому, что онъ воллективный, не есть еще обладатель истины, когда единицы, являющіяся носительницами этого разума, остаются жить во мракъ самаго безпросвътнаго невъжества. А иногда въ массъ дъйствуютъ стихійные порывы, стадное чувство, въ которомъ человѣкъ утрачиваетъ свое я, свою личность, разумъ свой и свою волю, и тогда, конечно, не можетъ быть и ричи о непогришимости и объ обладании высшими началами человѣческаго духа. И вотъ если подъ вліяніемъ зрѣлища событій, въ которыхъ народъ дѣйствуетъ въ качествъ толпы въ особомъ значени этого слова, создается представление о народъ, какъ о многоголовомъ звѣрѣ, то опять-таки исторія этоть взглядъ опровергнетъ и вмъстъ съ темъ объяснитъ, гдъ причины того, что народъ можетъ временами превращаться въ такого звъря. Во-вторыхъ, нужно, помпить, что народъ состоитъ изъ живыхъ личностей, способныхъ чувствовать и страдать, и что всё поколёнія народа имёють одинаковое достоинство и одинаковыя права на счастье и свободу. Любить народъ отвлеченный и оставаться глухимъ въ бъдствіямъ дъйствительныхъ личностей, его составляющихъ, зпачитъ, что называется, изъ-за деревьевъ не видъть лъса. Что бы вы сказали о человъкъ, который всею душою болълъ бы, напр., объ осворблении, нанесенномъ національному самолюбію хотя какой-нибудь глупой выходкой газетчика враждебной намъ державы, или сталъ особенно печалиться о томъ, что, положимъ, выходитъ изъ употребленія старый костюмъ и этимъ же дълается ущербъ національной фи- - 1

зіономіи, но который оставался бы равнодушнымъ къ тавимъ народнымъ бедствіямъ, вакъ голодъ, и кого не трогало бы то, что масса живыхъ, созданныхъ по образу и подобію Божію людей зишена духовной пищи и коснбеть во мракѣ невѣжества? Тутъ нѣтъ любви къ народу, нѣтъ этическаго къ нему отношенія, ибо нѣтъ любви и этиче-скаго отношенія къ живой человѣческой личности. Такому человѣку можно было бы только сказать словами синайской заповёди: "не сотвори себё кумира" и напомнить евангельскую заповѣдь: "возлюби ближняго своего, какъ самого себя". И можно еще сказать о людяхъ такого рода: "приближаются ко мнѣ людіе сіи устны своими и устами своими чтуть мя, сердце же ихъ далече отстоитъ отъ Мене". Но разъ уже я. сталъ ссылаться на священные по содержанію своему тексты, извѣстные важдому изъ насъ съ дътства и которые должны оставаться памятными всю жизнь, напомню еще одно великое изречение: "не дѣлайте другимъ того, чего не хотѣли бы, чтобы другіе вамъ дѣлали". Конечно, никто изъ насъ не захотёль бы, чтобы на него смотрёли, не кавъ на живую человѣческую личность, а какъ на средство для какой-либо ему неизвѣстной и посторонней цѣли, чтобы распоряжались безъ его ведома и согласія его личностью, жертвовали имъ. Мы имѣемъ право жертвовать только собою, но принуждать къ жертвамъ другихъ или другими жертвовать никакого права не имвемъ, потому что не допустили бы или нравственно возмутились бы, если бы нашею личностью стали распоряжаться, ничего намъ о томъ даже не сказавъ и насъ совсёмъ не спросивъ, хотимъ ли мы • этого, для цёли намъ невёдомой и чуждой. Достоинство и права всёхъ людей одинаковы, и это должно лежать въ основѣ моральнаго поведенія и въ отношеніи къ отдъльнымъ личностямъ и въ отношении въ народу. Между прочимъ, всѣ поколѣнія народа равноцѣнны въ общечело-

вѣческомъ смыслѣ, и нельзя, оставаясь на этической точкѣ зрѣнія, говорить, наприм., такимъ образомъ: "принесемъ въ жертву два-три поколѣнія или хотя бы одно даже поколѣніе, чтобы осуществить такую-то цѣль"; даже если бы расчетъ былъ сдѣланъ вѣрно и правильно, чего никогда нельзя утверждать, не будучи по натурѣ своей фанатикомъ и деспотомъ, "не человѣкъ существуетъ для субботы, а суббота для человѣка". Да ,только съ яснымъ міросозерцаніемъ и широкимъ образованіемъ можно правильно смотрѣть на пародъ и дѣйствительно служить ему; въ вопросахъ же народной жизни и народнаго блага компетентна лишь одна наука, которая въ наше время все болѣе и болѣе становится на историческую точку зрѣнія.

болбе и оолбе становится на историческую точку зрънія. Историческое міросозерцаніе, коему я приписываю столь важное значеніе, пе можеть не быть не-философскимъ, и поэтому я положительно сов'тую знакомиться съ фи-лософіей исторіи. Что такое историческій процессь въ своей объективной сущности и какую роль играеть въ немъ личная д'яятельность людей? Это одинъ изъ вопро-совъ, р'вшеніе коихъ въ высшей степени важно для пониманія жизни. Другой вопросъ тоже очень важный: можно ли поставить этому процессу какія-либо цёли, въ чемъ онё должны заключаться и какъ обязанъ вести себя челов'явъ по отношенію въ этимъ цёлямъ? Тутъ мы вступаемъ въ субъективное творчество идеала, безъ котораго тоже въдь нельзя понимать жизни. Наконецъ, изучивъ объективно ходъ исторія, мы можемъ поставить вопросъ, насколько этотъ ходъ осуществлялъ тотъ умственный, насколько этотъ ходъ осуществляль тотъ умственные, нравственный и общественный прогрессъ, который есть и факть объективнаго, историческаго наблюденія и изслѣдо-ванія и предметъ субъективнаго, этическаго чаянія и творчества. Вопросъ объ историческомъ прогрессѣ есть одинъ изъ важнѣйшихъ вопросовъ философскаго и на-учнаго, моральнаго и соціальнаго міросозерцанія, особенно заставляющій обращать взоры свои на исторію и въ ней искать разръшения если не всъхъ, то очень многихъ и весьма существенныхъ загадовъ жизни. Мало того. Старый догматическій оптимизмъ, утверждавшій, что все ділается наилучшимъ образомъ въ семъ наилучшемъ міръ, пережилъ свое время, и возвращение въ нему невозможно. Въ послъдней трети XIX в. сдълали даже большой успъхъ прямо пессимистическія ученія, эта психическая бользнь нашего времени, порожденная отсутствіемъ этическихъ идеаловъ, слабостью вёры въ жизнь и въ истину. Противъ такой болёзни нужно лёкарство, и самымъ лучшимъ средствомъ противъ нея является именно въра въ прогрессъ, въра, оправдываемая историческимъ внаніемъ, въра, въ воторой можеть быть сосредоточено цёлое міросозерцаніе. Идея прогресса даетъ намъ извъстное представление о жизни, удовлетворяеть наше чувство, ставить высшія цёли нашей воль. Тоть всеразъдающий скептицизыт, тоть удручающій поссимизмъ, та разслабляющая слабость воли, въ которыхъ обвиняютъ знанія, науку, образованіе не одни лишь люди, воздыхающіе о тахъ временахъ, вогда господствовали только вера, только положительное отношение въ действительности, только безсознательность воли, но и многіе изъ молодежи, готовые утверждать, что наука сушитъ умъ, истощаетъ чувство, разслабляетъ волю, -- эти дъйствительныя бользни духа могутъ получить врачевание такого не-пессимистическаго міросозерцанія, лишь отъ которое, не будучи оптимистическимъ, а, какъ выражаются теперь, меліористическимъ, питало бы собою всю духовную сторону человъческой природы и помогало бы ей осуществлять высшее ся назначение, какъ его поняли въ своемъ историческомъ развитіи высшія проявленія религіи, морали, поэзіи, философіи и науки. Исторія, какъ наука, можетъ вскрывать передъ нами всё недостатки и печальныя стороны дъйствительной жизпи, но она же свидътельствуетъ

Digitized by Google

×

намъ о томъ, что жизнь улучшается, — и показываетъ, какимъ путемъ и въ какомъ направленіи это дѣлается. Юношескій идеализмъ ищетъ себѣ пищи, и ему должна быть дана эта пища: такою пищею является идея прогресса, міросозерцаніе, построенное на этой идеѣ, подтвержденіе этой идеи исторіей, какъ подтверждаетъ ее съ другой стороны и уже въ объективномъ пониманіи— современное эволюціонное естествознаніе. Но чтобы понять идею прогресса во всемъ ся величіи и во всей ся благотворности, понять ся истину и ся справедливость, нужно знаніе и прежде всего то знаніе, коимъ часто пренебрегаютъ, именно знаніе исторіи.

## Послѣсловіе.

Я кончилъ. Когда я перечту все, что вылилось изъподъ моего пера на эту бумагу, я увижу, нуждаются ли эти мои письма въ какомъ-либо предисловіи или нѣтъ, но въ данную минуту я чувствую потребность написать послѣсловіе.

И я чувствую потребность обратиться непосредственно къ тёмъ, къ кому адресую эти свои письма, какъ будто бы видя здёсь, передъ своими глазами всёхъ васъ, собранныхъ вмёстё, русская учащаяся молодежь, поколёніе, идущее къ намъ на смёну, будущіе граждапе родной страны.

Чисто человѣческое чувство заставило меня написать къ вамъ эти письма, въ которыхъ я повторилъ и соединилъ во-едино все, что когда-либо говорилъ вамъ на лекціяхъ, въ частныхъ бесѣдахъ, въ рѣчахъ, которыя приходилось передъ вами держать, все, что только писалъ, расчитывая на читателей изъ вашей среды.

Во-первыхъ, это былъ глубокій интересъ къ вашему внутреннему міру, въ которомъ такъ ярко возстаеть передо мною ваше стремление въ самообразованию, въ выработкѣ міросозерцанія, къ выработкѣ убѣжденій, интересь въ этому міросозерцанію и въ этимъ убъжденіямъ. Не скрою того, что не все здъсь, по крайней мъръ, съ моей, быть можеть, исключительной и односторонней точки зрвнія, не все обстоить благополучно. Да и можеть ли быть иначе? Я отношусь въ вамъ, какъ человъкъ науки, наблюдающій и изслёдующій дёйствительность, а не какъ метафизикъ или мистикъ, который думаетъ, что молодежи, какъ молодежи, на все то время, пока она остается молодежью, дана привилегія на непогръшимость. И если я вижу, что не все туть обстоить благополучно, я должень сказать это въ той формѣ, какую счелъ наиболѣе удобной для того, чтобы никто-ни въ вашей средъ, ни внъ среды вашей-не обвинилъ меня въ огульномъ осуждении молодежи или въ клеветъ на нее.

Во-вторыхъ, именно не простой теоретическій интересъ къ вашему внутреннему міру руководилъ мною, но и то альтруистическое чувство, которое вы можете сами обозначить подходящимъ словомъ — симпатія, сочувствія, дружбы, любви. Увѣрять васъ въ томъ, что это такъ, я не стану. Пусть почувствуетъ это каждый изъ тона моихъ къ вамъ писемъ, но если даже я не съумѣлъ передать въ этомъ тонѣ своихъ чувствъ, мое сознаніе остается при мнѣ.

Въ-третьихъ, руководило мною чувство долга моего передъ вами, чувство долга человъка, взявшаго на себя обучение юношества, и чувство гражданскаго долга---передъ тъмъ обществомъ, въ которое вы вступаете; передъ тъмъ народомъ, коему вы должны служить; передъ родной страной, всъмъ намъ близкой и дорогой.

И я хотълъ бы только, чтобы вы поняли меня такъ, какъ мнѣ слѣдуетъ быть понятымъ по прямому смыслу

Digitized by Google

монхъ словъ безъ предвзятой мысли, что я говорю не то, что думаю, а что думаю, то сврываю, и безъ примѣненія къ толкованію моихъ словъ какихъ бы то ни было исключительныхъ точекъ зрёнія. Въ этихъ письмахъ я выска-залъ по вопросу о самообразованіи тё убёжденія, къ коимъ меня привели жизненный опыть (и между прочимъ наблюденія надъ вами), знаніе исторіи и пониманіе мое того, что истинно и что справедливо. Я не требую вѣры: на-противъ, разбирайте и критикуйте меня, и будьте именно вритиками, а не догматиками, воторые, упершись въ одну точку, ничего не видять и ничего не понимають изъ того, что дѣлается вокругъ и что имъ говорится. Я говорилъ вамъ нарочно голосомъ науки, которая убъждаетъ, въря, что именно такъ нужно распространять истину, а не то-номъ приказанія или гипнотическаго внушенія, положимъ, иногда и быстръе, и върнъе достигающаго цъли, но отиногда и оыстрые, и вырные достытающаго цыл, по от нюдь не способствующаго развитію личности въ человѣкѣ, подвергаемомъ дѣйствію внушенія. Я вѣрю въ живую че-ловѣческую личность и въ то, что она должна самостоя-тельно и свободно развиваться. Въ истинѣ убѣждаютъ, а не приназывають, и лучшимъ способомъ борьбы съ тёмъ, что считають заблужденіемь, является спорь, основанный на научномъ исканіи истины. Я вёрю, что въ средё сво-ихъ читателей, достигшихъ уже извёстной ступени раз-витія личности, я встрёчу и человёческое къ себё отновитія личности, я встрѣчу и человѣческое къ себѣ отно-шеніе—интересъ къ внутреннему міру человѣка, насколько этотъ внутренній міръ выразился въ этихъ письмахъ, ин-тересъ, заставляющій относиться къ чужимъ словамъ съ должнымъ вниманіемъ и осторожностью; встрѣчу и со-чувствіе къ себѣ, поскольку думаю, что иден, развиваемыя въ моихъ письмахъ, не могуть быть несимпатичны хоро-шей молодежи, и поскольку связь, покоящаяся на едино-мысліи, является одною изъ основъ дружескаго расположенія въ другимъ.

1. E.

ί<u>ι</u>,

Но разъ я буду правильно понять и мои взгляды найдуть сторонниковъ, я думаю, что моя книжка принесеть и свою практическую пользу. Правда, я не даю въ ней ни опредъленной программы, ни указаній на объемъ знаній, ни на вниги, но мнѣ казались болѣе важными самые принципы самообразованія. Конечно, я могь бы написать программу и назначить пособія, но вёдь я могъ бы сдёлать это односторонне и неумёло; притомъ въ сущности дать программу и назначить пособія, не развивъ основаній, по коимъ это дёлается, значило бы требовать вёры, навязывать извёстный догматизмъ, приказывать и внушать, а я принципіальный противникъ подобнаго способа распространять то, что считаю истиннымъ и справедливымъ <sup>1</sup>). Пусть поэтому нивто меня не обвиняеть въ томъ, что я не далъ такихъ указаній, на какія иной изъ васъ, можеть быть, расчитываль. Кто ждаль найти въ моихъ письмахъ практическихъ указаній, и нашедши одни только разсужденія, сказаль бы, что они совсёмъ не нужны, тотъ, значить, ищетъ въ сущности не знанія, а въры. Дъло не въ догматизмъ, ищущемъ готовыхъ рёшеній, а въ идеализмѣ, ставящемъ цёлью усилій человъка самостоятельное развитіе.

И именно къ нему, къ этому вашему юношескому идеализму, который долженъ положить неизгладимую печать на всю духовную природу каждаго изъ васъ въ теченіе всей его жизни, обращаюсь я, когда совётую вамъ поддерживать въ себѣ и въ другихъ стремленіе къ самообразованію, когда ставлю этому самообразованію задачею выработку цѣльнаго, полнаго и стройнаго міросозерцанія и прочныхъ убѣжденій, когда рекомендую вамъ работать :535

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ настоящее время указанія на главные вопросы разныхъ наукъ и на общеобразовательныя книги даны мною въ "Бесёдахъ о выработкѣ міросозерцанія", причемъ эти указанія мотивируются въ самихъ "Бесёдахъ".

надъ развитіемъ въ себѣ личнаго начала и надъ умѣніемъ признавать личность въ другихъ людяхъ, когда указываю на литературныя и научныя средства, къ этому ведущія, когда выдвигаю на первый планъ образовательное значеніе исторіи, понятой въ наиболѣе гуманномъ смыслѣ, и когда, наконецъ, открываю пищу для вашего идеализма въ ученіи о прогрессѣ, ученіи, возвышающемъ мысль, облагораживающемъ чувство и бодрящемъ волю.

въ учени о прогрессв, учени, возвышающемъ масло, облагораживающемъ чувство и бодрящемъ волю. Поддерживайте въ себѣ этотъ идеализмъ и не давайте ему односторонняго направленія. Въ немъ одномъ источ-никъ стремленія въ знанію, которое вѣдь великая сила въ жизни, и въ немъ одномъ, идеализмѣ этомъ, направленномъ надлежащимъ образомъ, только и можетъ быть основа для стремленія выработать изъ себя развитую личность. Вы интересустесь общественными вопросами, дорожите народнымъ благомъ, мечтаете о будущей своей дъятельности на этомъ поприщъ, воображая иногда, что вамъ легко передѣлать будетъ окружающую среду. Но не забывайте указаній реальнаго опыта, свидѣтельствующаго о томъ, какъ это трудно, какихъ знаній это требуеть, вакая нужна туть подготовка, и показывающаго, кромъ того, какъ часто получается противное, т.-е. что, наобо-ротъ, среда часто передълываетъ человъка по образу своему и подобію, опошляеть его и развращаеть. Противъ такой печальной перспективы есть одно только средство—именно самовоспитаніе, выработка въ себъ самомъ твердой воли и прочныхъ убъжденій, яснаго міросозерцанія и широкихъ духовныхъ интересовъ. Стойкій и убъжденный человъкъ только и можетъ быть энергичнымъ дёятелемъ въ жизни и устоять отъ губительнаго дёйствія вакой бы то ни было среды. Въ былыя времена, напримёръ, въ эпоху рефор-маціи, когда общество охвачено было религіознымъ движеніемъ, исторія выдвинула цёлый рядъ характеровъ, коимъ цёльность и твердость сообщали религіозныя идеи,

имѣвшія, однако, отношеніе къ иному міру, а не къ тому, въ которомъ мы живемъ. Стойкихъ и убъжденныхъ людей выставилъ и XVIII в. съ своимъ философскимъ "просвѣ-щеніемъ", обращеннымъ къ вопросамъ этой земной жизни человѣка, но съ ненаучнымъ способомъ трактованія этихъ вопросовъ. Въ наше время, когда на первый планъ выдви-нуты именно вопросы культурнаго и соціальнаго бытія личности и народныхъ массъ, только и началось научное рёности и народныхъ массъ, только и началось научное ръ-шеніе этихъ вопросовъ; лишь наука можетъ дать руководя-щіе принципы для жизненной дѣятельности, содержаніе — потребности вашей въ убѣжденіяхъ. И это будутъ убѣжде-нія лишь тогда, когда не будутъ вложены совсѣмъ готовыми въ вашъ умъ по способу, подобному гипнотическому вну-шенію, а будутъ выношены вами въ глубинѣ души, вы-работаны и даже выстраданы дѣятельностью головы и сердца съ неизбѣжными разочарованіями, сомнѣніями и колебаніями мысли вашей и вашей совѣсти. Знайте еще, что лишь дѣйствительно научныя убѣжденія и убѣжденія дѣйствительно этически настроеннаго человѣка бываютъ чужды догматизма и фанатизма въ своихъ словесныхъ про-явленіяхъ, чужды деспотизма и тиранніи въ своихъ при-ложеніяхъ въ дъйствительности. Этическое отношеніе въ человѣку заключается въ уваженіи къ правамъ чужой мысли, совъсти и воли и потому не допускаетъ никакого фанатизма и деспотизма къ другимъ людямъ; научное же образованіе съ своимъ принципомъ относительности знанія и необходимости считаться съ реальными фактами сои неооходимости считаться съ реальными фактами со-здаетъ умственныя привычки, наиболёе способныя поддер-живатъ такое моральное настроеніе уваженія къ чужому внутреннему міру и къ чужому счастью. И еще разъ— и много разъ еще—я буду указывать на важное значеніе гуманитарнаго образованія вообще и образованія истори-ческаго въ частности въ дёлё выработки человёческаго, этическаго и научнаго міросозерцанія. Вы всё учились въ

средней школѣ исторіи и всѣ должны были вынести чтолибо изъ преподаванія вамъ этого предмета. Кто былъ настолько счастливъ, что ему исторія представлялась съ интересной и живительной своей стороны, тотъ пусть поддерживаетъ въ себѣ стремленіе къ историческому знанію, а кто былъ настолько несчастливъ, что знакомился съ исторіей не надлежащимъ образомъ, тотъ пусть не представляетъ себѣ этой науки по тому, какъ понялъ ее на школьной скамъѣ. Нельзя же вообще вамъ, желающимъ судить о дѣлахъ общественныхъ и готовящихся стать общественными дѣятелями, ограничиваться знаніемъ (да и то плохимъ въ большинствѣ случаевъ) какого-нибудь гимназическаго учебника.

Обращаясь къ вамъ, я имѣлъ въ виду, что вы всѣ чувствуете потребность самообразованія и къ нему стремитесь, но въ числъ читателей моихъ писемъ могутъ быть и такіе, которые по молодости лѣть и по условіямъ ближайшей обстановки еще не сознали необходимости самообразованія. И вотъ, если васъ на вопросъ этотъ не навело еще ни собственное размышление, ни разговоры, какіе вамъ приходилось слышать, ни чтеніе тёхъ внигъ, воторыя вамъ попадались подъ руку, какъ бы я желалъ, чтобы эта маленькая внижка пробудила въ васъ спящую еще мысль и дремлющую совъсть и поставила передъ. ними во всемъ ихъ значении великие вопросы миросозерцанія, какъ они понимаются послё столькихъ вёковъ челов'яческой исторіи! Пусть возбудять въ васъ эти письма интересъ къ вопросамъ этого рода и сознаніе необходимости научнаго въ нимъ отношенія для вашего собственнаго блага и въ интересахъ культурнаго и соціальнаго прогресса народа, въ которому мы принадлежимъ, который насъ вскормилъ и выростилъ, который духовно близовъ намъ и съ которымъ мы тёсно связаны узами общаго отечества.

И пусть каждый изъ васъ, къ кому я обращаюсь съ этими словами и въ комъ они найдутъ доступъ къ уму и сердцу, пойметъ еще, что самообразованіе нужно не только для него самого, но что это—исполненіе великаго общественнаго долга передъ тѣми, чьими трудами созданы матеріальныя средства, на которыя существуемъ мы сами, существуютъ наши книги, наши гимназіи, институты, академіи и университеты. Во имя же этого долга предъ родной страной и я счелъ нужнымъ побесѣдовать съ вами о самообразованіи съ той точки зрѣнія, какую, повторяю, подсказали мнѣ жизненный мой опытъ, мои занятія наукой и доступное мнѣ пониманіе высшей правды.

С. Аносово. 3—11 іюля 1894.

## КРАТКІЙ УКАЗАТЕЛЬ

### CAMOOBPASOBATEJEHARO TEHIS 1).

## А. Теоретическое чтеніе.

1. Общіе философскіе вопросы: *Паульсенъ*. Введеніе въ философію.

2. Йсторія философіи Вебера или Фуллье, посл'я чего древняя философія Виндельбанда и новая Фалькенберга.

3. Вопросъ объ единствѣ силъ природы: Фикъ. Силы природы въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Тельмюльцъ. Законъ сохраненія силы и О взаимодѣйствіи силъ природы.

4. Образование солнечной системы и исторія земли: Клейнъ. Астрономические вечера. Котта. Геологія настоящаго времени. Питтель. Первобытный міръ.

5. Основныя понятія по біологіи: Клодъ Бернаръ. Жизненныя явленія, общія животнымъ и растеніямъ. Мензбиръ. Введеніе въ изученіе зоологіи. К. Тимирязевъ. Жизнь растенія.

6. Теорія развитія органическаго міра: К. Тимирязевъ. Дарвинъ и его ученіе.

7. Мѣсто человѣка въ ряду живыхъ существъ: Дареинъ. Происхожденіе человѣка. Тэйлоръ. Антропологія.

<sup>4</sup>) Перепечатывается безъ измёненій изъ "Бесёдъ о выработкё міросозерцанія". Выше, въ предисловіи было уже упомянуто, что этотъ указатель не можеть считаться полнымъ, тёмъ болёе, что онъ пріуроченъ прямо къ тексту "Бесёдъ". Болёе полная, энциклопедическая программа, составленная спеціалистами разныхъ отраслей научнаго знанія, помёщена въ VIII томѣ "Историческаго Обозрѣнія", издаваемаго Историческимъ Обществомъ при С.-Петербургскомъ Университеть.

14

8. Взаимныя отношенія между духомъ и тѣломъ: Дигенъ. Физіологическая психологія.

9. Психологія Гефдинга или Снепирева. — Вундтъ. Душа человѣка и животныхъ.

10. Этика: Кавелинъ. Задачи этики. Спенсеръ. Основанія науки о правственности. Селли. Пессимизмъ. Вундтъ. Этика. Циглеръ. Что такое правственность?

11. Основные вопросы соціологіи и теоріи исторіи: Н. Карыевъ. Соціологическіе и историко-философскіе этюды. Основные вопросы философіи исторіи. Милль. Система логики, т. П. кн. 6. Н. Михайловский. Что такое прогрессъ? — Герои и толпа и др. (въ Сочиненіяхъ, т. IV — VI). Спенсеръ. Изученіе соціологіи. С. Южаковъ. Соціологическіе этюды. Эспинасъ. "Общественная жизнь животныхъ" (вступленіе). 12. Политическая экономія: Н. Карышевъ. Экономическія

12. Политическая экономія: *Н. Карышев*э. Экономическія бесёды, а потомъ одинъ изъ курсовъ или *А. Исаева, или И. Иванюкова, или А. Чупрова. — Ланче.* Рабочій вопросъ. *Лавелэ.* Современный соціализмъ.

13. Общая теорія права: Н. Коркуновъ. Левція по общей теорія права. Р. Іериньъ. Цѣль въ правѣ и Борьба за право.

14. Государственное право: Курсы русскаго и иностраннаго государственнаго права А. Градовскаго или Н. Коркунова. Дайси. Основы государственнаго права Англіи. Э. Лабулэ. Государство и его предёлы. Милль. О свободѣ.

### В. Историческое чтеніе.

#### 1. Всвовщая история.

1. Учебники: древняя исторія — Виноградовь или Гуревичь, средняя исторія—Виноградовь; новая исторія—В. Шульгинь или (подробнѣе) Петровь (Лекціи по всемірной исторіи, т. Ш — IV).

2. Доисторическій быть: Липперть. Исторія культуры и Тэйлорь. Антропологія.

3. Культурный и соціальный быть древняго Востока: *Н. Карпевъ.* Введеніе въ курсъ исторіи древняго Востока. — *Масперо.* Историческія чтенія (Египеть и Ассирія). Ольденберьъ. Будда.

О САМООБРАЗОВАНИИ.

4. Общественный и государственный строй античнаго міра: Н. Карпевъ. Введеніе въ курсъ исторіи древняго міра. Фюстель де Куланжъ. Гражданская община античнаго міра.

5. Историческое значение Римской имперіи: *Ешевскій*. Римскій центръ и его провинціи (въ "Сочиненіяхъ").

6. Паденіе язычества и торжество христіанства: Ешевскій. Очерки христіанства и язычества (въ "Сочиненіяхъ") или *М. Корелинъ.* Культурный кризисъ въ Римской имперіи (въ "Рус. Мысли"; выйдетъ отдёльной книжкой).—Буасъе. Паденіе язычества.

7. Феодальное общество и государство: *Н. Карпевъ.* Введеніе въ курсъ исторіи среднихъ въковъ. *Н. Карпевъ.* Исторія западной Европы въ новое время<sup>1</sup>), т. І, гл. 4—11, 13— 19. — Гизо. Исторія цивилизаціи во Франціи (вторая половина: феодальная эпоха). — Фриманъ и Стебсъ. Опыты по исторіи англійской конституціи. — Брайсъ. Священная Римская имперія.

8. Средневѣвовое міросозерцаніе: И. З. Е., т. І, гл. 22— 26.—В. Герье (статьи въ "Вѣстн. Европы"; будутъ переизданы отдѣльно).—I. Вызинскій. Папство и Священная Римская имперія.

9. Гуманизмъ: И. З. Е., т. І, гл. 26—33.— М. Корелинъ. Гуманизмъ (статья въ ІХ т. Энциклопедическаго словарн Брокгауза и Ефрона). — Буркиардтъ. Культура Возрожденія въ Италіи.

10. Реформація: И. З. Е., т. І, гл. 35 — 39 и т. ІІ, гл. 2 — 26 или Гейсеръ. Исторія реформаціи (главы І—VI) съ вступительною статьею В. М. Михайловскаго (Предвёстники и предшественники реформаціи въ XIV и XV вёкё).

11. Развитіе представительной системы въ Англіи: И. З. Е., т. І, гл. 7—9; т. ІІ, гл. 32—38, 44—46 и т. ІІІ, гл. 5—6 или А. Градовскій. Государственное право важнѣйшихъ европейскихъ державъ (т. І: часть историческая. Кн. І: развитіе англійской конституціи). Исторія первой англ. революціи изложена и въ "Реформаціи" Гейсера (глава XIII).

<sup>1</sup>) Въ основу этой книги положены мон университетские курсы, но издавая ее въ свётъ, я имёлъ въ виду и потребность въ самообразования, существующую въ нашемъ обществё. Въ дальнёйшемъ будутъ указываться далеко не всё отдёлы этой книги, которая будетъ отмёчаться такъ: "И. З. Е."

12. Экономическая исторія новаго времени: Зеворть. Исторія новаго времени (однѣ дополнительныя главы проф. И. В. Лучицкаго). См. также въ разныхъ мѣстахъ И. З. Е., гдѣ экономической исторіи отведено надлежащее мѣсто.

13. Просв'ящение XVIII в'яка: И. З. Е., т. II, гл. 46 и т. III, гл. 11—17 или (подробн'ев) Геттнеръ. Исторія всеобщей литературы XVIII в'яка, т. II, а также книги Морлея (о Вольтер'я, о Руссо и о Дидро).—А. Шаховъ. Гете и его время.

14. Французская революція: И. З. Е., т. III, гл. 2—4, 7—9, 29—42 и т. IV, гл. 2 или одна изъ популярныхъ исторій французской революціи Минье, Гейсера, Карно. Сверхъ того: И. Тэнъ. Происхожденіе современной Франціи, т. І и А. Сорель. Европа и французская революція, т. І. 15. XIX вѣкъ: И. З. Е., т. IV, гл. 5—27 (доведена до

15. XIX вѣкъ: И. З. Е., т. IV, гл. 5 — 27 (доведена до 1830 г. и будетъ продолжена до 1871 г.). — Файфъ. Исторія XIX вѣка или Веберъ. Всемірная исторія, т. XIV—XV (особенно съ 1830 г.) — Н. Осокинъ. Политическія движенія въ Европѣ въ первой половинѣ нашего вѣка. — А. Шаховъ. Очерки интературнаго движенія въ цервую половину XIX в

Очерки литературнаго движенія въ первую половину XIX в. 16. Общіе философскіе обзоры европейской исторіи: Гизо. Исторія цивилизаціи въ Европъ (здъсь главное содержаніе средніе въка). — Н. Карпевъ. Философія культурной и соціальной исторіи новаго времени (общіе выводы изъ первыхъ Ш томовъ "Исторіи западной Европы").— Дрэперъ. Исторія умственнаго развитія Европы.

#### 2. Русская история.

Руководства: В. Сиповскій. Родная старина или Н. Костомаровъ. Русская исторія въ жизнеописаніяхъ.—В. Водовозовъ. Очерки изъ исторіи XVIII в.—Григоровичъ. Очерки новѣйшей исторіи, гл. IV — VI, XII — XIII, XX, XXVI — XXVIII.

Общія сочиненія: П. Мимоковъ. Очерки изъ исторіи русской культуры <sup>1</sup>).—В. Сертевичъ. Русскія юридическія древ-

<sup>1</sup>) Печатаются въ "Мірѣ Божіемъ".

ности. — В. Кмочевский. Боярская дуна. — В. Антоновичъ. Исторія литовско-русскаго государства.

XIX вѣкъ: Лоренцъ. Исторія новѣйшаго времени, гл. VI— VII, XXII—XXIII.—А. Пыпинъ. Общественное движеніе при Александрѣ I и Характеристика литературныхъ мнѣній съ 20-тыхъ по 50-тые годы.— Головачовъ. Десять лѣтъ реформъ.— В. Семевскій. Крестьянскій вопросъ въ XVIII и XIX вѣкахъ (Введеніе).

-JOCE-4



r ·

•

.

•

•

`

# COLUMBIA UNIVERSITY LIBRARIES

٤.

This book is due on the date indicated below, or at the expiration of a definite period after the date of borrowing, as provided by the library rules or by special arrangement with the Librarian in charge.

| DATE BORROWED  | DATE DUE | DATE BORROWED | DATE DUE |
|----------------|----------|---------------|----------|
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
| C28 (946) MICO |          |               |          |

