

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





|  |  | ! |
|--|--|---|
|  |  | i |
|  |  |   |
|  |  | • |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

45 962 P524 V. 55.

## СБОРНИКЪ

# ОТДЪЛЕНІЯ РУССКАГО ЯЗЫКА И СЛОВЕСНОСТИ

императорской академіи наукъ.



## СБОРНИКЪ

# ОТДЪЛЕНІЯ РУССКАГО ЯЗЫКА И СЛОВЕСНОСТИ

императорской академіи наукъ.

55

томъ пятьдесять пятый.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОІ СЕОЙ АВАДЕМІН НАУБЪ. Выс. Остр., 5 лип., № 19 1803.

# \* AHITTORD

# SPECIAL PROPERTY AND PERSONS ASSESSED.

A TOTAL MINNESONAL TRADSCRIPTOR CORNES

A service of the serv

### СБОРНИКЪ

## ОТДВЛЕНІЯ РУССКАГО ЯЗЫКА И СЛОВЕСНОСТИ

### императорской академіи наукъ.

55

томъ пятьдесять пятый.

### CAHKTHETEPSYPT'S.

THEOГРАФІЯ ВИВЕРАТОРСКОЙ АВАДЕМІВ НАУКЪ.

Bod. Corp., 9 mm., 36 12

1893.

KRAUS REPRINT LTD.
Nendeln, Liechtenstein
1966

Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. С.-Петербургъ, ноябрь 1893 года.

Непремънный Секретарь, Академикъ Н. Дубровинъ.

Printed in Germany

Lessing-Druckerei - Wiesbaden

### оглавленіе.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CTPAH.     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Извлеченія изъ протоколовъ засёданій Отдёленія русскаго языка п словесности:                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| за январь — май 1893 года                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | I—V        |
| Приложенія къ протоколамъ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| I. Л. Ө. Зићева: «Къродословной митрополита Евге-                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| нія Болховитинова»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VI—XII     |
| Приложенія къ этой статьв: Списокъ Коротояк-<br>скихъ воеводъ XVII въка (с. XIII). Родослов-<br>ная Кольцовыхъ (с. XIV).                                                                                                                                                                                                                     |            |
| ІІ. Члена-корреспондента П. В. Знаменскаго:                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| «Понъсть о преподобномъ Варлаамъ Керетскомъ».  (Преднеловіе с. XV—XVI). «Повъсть о преподобнью Варлаамъ Кърецкомъ вкратцъ наложено».  (с. XVII—XVIII). «Попъданіе отъ чюдесъ преподобнаго Варлаама Керецкаго чюдотворца».  (XVIII—XX). Тропаръ, гласъ ъ (с. XX.). Кондакъ, гласъ ъ (с. XX—XXI). Молитва препод. Варлааму Керецкому (с. XXI). | XV—XXI     |
| ІІІ. Ординарнаго академика Н. С. Тихоправова:                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| «Два хожденія въ Іерусальнъ іерононаха Варсонофія».                                                                                                                                                                                                                                                                                          | XXII—XXIII |
| Сочиненія Петра Хельчицкаго. Трудъ Ю. С. Анненкова:<br>І. Съть върм.—П. Реплика противъ бискупца. Окон-<br>чилъ по порученію Отдъленія русскаго языка и<br>словесности ординарный академикъ И. В. Ягичъ.                                                                                                                                     | IJ 549     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,          |

|                                                 | CTPAH.    |
|-------------------------------------------------|-----------|
| Введеніе (акад. И. В. Ягича)                    | I—LI      |
| I. Sief'viery: Predmluva                        | 1-4       |
| Часть I                                         | 5-216     |
| Часть II                                        | 216-339   |
| Содержаніе «Съти въры» по главанъ (на рус. яз.) | 341-408   |
| II. Replika proti Mikulási biskupci Táborskému  | 409 - 501 |
| Содержаніе «Реплики» по главамъ (на рус. яз.)   | 503-542   |

OHALITY CONTROL MARK

### навлеченія наъ протоколовъ засъданій

### ОТДВЛЕНІЯ РУССКАГО ЯЗЫКА Н СЛОВЕСПОСТП,

январь — май 1893 года.

Г. предсвательствующій сообщиль о полученій оть вдовы П. Н. Батюшкова, С. Н. Батюшковой, письма, на имя Его Императорскаго Высочества Августвішаго Президента Академій, съ выраженіемь желанія ея учредить при Императорской Академій Наукъ премію въ память покойнаго ея мужа. Для сего г-жа Батюшкова предоставляеть капиталь въ десять тысячь рублей и, намівчая оть себя нівкоторыя изъ условій, которымь должны будуть удовлетворять труды, имівющіе въ будущемь быть представленными на сомсканіе преміи, просить, чтобы Академія сама выработала правила о срокахъ и порядків присужденія означенной вповь учреждаемой преміи. — Положено принять предложеніе С. Н. Батюшковой въ принципів, а по представленій означеннаго ея предложенія на обсужденіе въ Общее Собрапіе, выработать программу и проекть самыхъ правиль совмістно съ членами ІІІ-го Отдівленія Академіи.

Читана копія съ отношенія г. Министра Народнаго Просвъщенія, отъ 30-го декабря 1892 г., о Высочайшемъ соизволенія на продолженіе отпуска изъ Государственнаго Казначейства пособія на изданіе историческихъ памятниковъ и документовъ, относящихся до Россів, въ теченіе трехъ лѣтъ, начиная съ 1893 года, по пяти тысячь рублей, со внесеніемъ сего расхода въ подлежащія подраздѣленія финансовой смѣты Министерства Народнаго Просвѣщенія. — Положено принять къ свѣдѣнію.

Академикъ М. И. Сухомлиновъ, оканчивая печатаніе II-го тома «Сочиненій Ломоносова», возбудніъ вопросъ, сл'єдуетъ ли прилагать русскій переводъ къ такимъ трудамь Ломоносова, которые писаны на датинскомъ или н'ємецкомъ языкъ. Отд'єленіе, находя,

что всё такія сочиненія им'єють научное содержаніе и что въ каждомъ ученомъ надо предполагать достаточное знакомство съ означенными языками, чтобы понимать писанным на нихъ сочиненія, считало палишнимъ присоединять къ нимъ русскій переводъ.

Г. предсёдательствующій сообщиль о желаніи одного изъ сотрудниковъ «Словаря русскаго языка» д-ра Л. Ө. Змёвва прочитать въ Отдёленіи статью его о родословіп митрополита Евгенія (Болковитинова). Д-ръ Змёввъ познакомиль гг. членовъ Отдёленія съ результатами своихъ разысканій по этому предмету. Въ виду того, что авторъ хотя и не пришель ни къ какимъ особеннымъ выводамъ, сравнительно съ своими предшественниками, но все-таки ему удалось сдёлать болёв многочисленный подборъ данныхъ по предмету его разысканій, Отдёленіе положило читанную г. Змёввымъ статью отпечатать въ приложеніяхъ къ протоколамъ.

Г. председательствующій заявиль, что имъ получень изъ Швейпарін весьма півнный литературный документь. Извістно. что Карамзинъ, до своего заграничнаго путешествія, вель изъ Москвы переписку съ Лафатеромъ, но до сихъ поръ никто не предполагаль, что любопытная переписка эта сохранилась. Нынъ живущій въ Цюрих в г. Вальдманъ, бывшій директоръ гимназія въ Феллинъ, интересующійся русскою литературой и напечатавшій въ швейцарскихъ журналахъ несколько статей, касающихся путешествія Каранзина, открыль въ Лафатеровонь архивів какъ письма нашего знаменитаго исторіографа къ швейцарскому физіономисту, такт, и отвёты на нихъ этого последняго. Г. Вальдманъ присладъ ть и другіе въкопін съсвоими примічаніями къ академику Гроту при письмъ, въ которомъ выражаеть желаніе, чтобы они были напечатаны въ академическомъ изданіи. Къ этому академикъ Гротъ присовокупиль, что подъ его наблюденіемь будеть изготовлень переводъ этихъ писемъ, которыя такичъ образомъ могутъ явиться на обоихъ языкахъ въ ближайшемъ томъ Записокъ и Сборника. — Одобрено.

Попечитель Кавказскаго учебнаго округа Яновскій въ письмъ на пмя г. предсъдательствующаго передаетъ просьбу статскаго совътника Е. Г. Вейденба ума довести до свъдънія Отдъленія, что онъ обладаеть нъкоторыми матеріалами, касающимися пребыванія Пушкина на Кавказъ, и выражаетъ готовность безмездно служить ими для предпринятаго Отдъленіемъ изданія сочиненій нашего поэта. Кромъ того г. Яновскій предлагаеть обратиться къ

нему съ вопросами относительно сказаннаго времени, которые могли бы быть разръшены въ Тифлисъ, при помощи Е. Г. Вейденбаума. — Положено предоставить акад. Л. Н. Майкову войти по этому поводу въ сношеніе съ г. Вейденбаумомъ.

Читано письмо академика Ягича изъ Вѣны, въ которомъ онъ сообщаетъ, что въ нынѣшнемъ году чехи и словаки собираются чествовать первое столѣтіе со дня рожденія поэта Яна Колара, пѣвца знаменитой Slavy dcery (Дочь Славы). Кружкомъ мѣстныхъ славистовъ затѣвается въ память поэта изданіе альбома, въ которомъ предполагается собрать въ стихахъ и въ прозѣ на всѣхъ славянскихъ нарѣчіяхъ возможно большее количество матеріаловъ для оцѣнки дѣятельности знаменитаго чешскаго романтика. Въ виду того, что и въ Россіи могутъ быть подобные матеріалы, Игнатій Викентьевичъ обращается къ членамъ Отдѣленія съ просьбою не отказать въ своемъ содѣйствіи и сообщить что можно для предполагаемаго сборника; съ своей же стороны академикъ Ягичъ обѣщаетъ наблюсти, чтобы всѣ доставленные тексты были отпечатаны исправно. — Принято къ свѣдѣнію.

Императорское Московское Археологическое Общество, извѣщаетъ Отдѣленіе, что съ 10-го ноября (29 октября) 1892 года начала свои изучныя занятія учрежденная при этомъ Обществѣ Славинская Комиссія подъ предсѣдательствомъ профессора Императорскаго Московскаго университета М.И.Соколова. Цѣль Комиссіи — изученіе славянскихъ древностей въ самомъ широкомъ смыслѣ, для чего Московское Археологическое Общество и проситъ оказать Комиссіи содѣйствіе путемъ обмѣна мыслями, равно какъ и учеными трудами и періодическими изданіями. Вмѣстѣ съ тѣмъ заявлено, что Общество предприняло съ января 1893 года изданіе періодическаго органа по русской археологіи подъ названіемъ: «Археологическія извѣстія и замѣтки» подъ редакцією дѣйствительнаго члена А. В. Орѣшникова. Подписная цѣна этого изданія — три рубля въ годъ. — Положено принять къ свѣдѣнію.

Извёстный чешскій музыканть и этнографъ Л. Куба, письмомь на ния г. предсёдательствующаго изь Подебрадъ, извёщая о высымі въ Императорскую Академію Наукъ новаго выпуска своего изданія «Slovanstvo ve svých zpěvech» (пісень далматинских славянь), напоминаеть о своемь желаніи найти средства для продолженія своихъ поёздокъ для собиранія славянскихъ пісенъ. Отділеніе, въ виду того, что еще въ одномъ изъ прошлогоднихъ засёданій г. Кубі, вслёдствіе ходатайства помощника предсёда-

теля Славянскаго Благотворительнаго Общества П. А. Васильчикова, была подана надежда получить отъ Отдёленія русскаго языка и словесности нівкоторое пособіе для продолженія его полезной дівятельности, положило выслать ему триста руб. изъ средствъ Отлішенія.

Читано переданное г. непремъннымъ секретаремъ письмо членакорреспондента Академін Наукъ, профессора Казанской Духовной Академін П. В. Знаменскаго съ выраженіемъ признательности за избраніе его въ члены-корреспонденты по ІІ-му Отдъленію. Къ письму приложена замътка объ одномъ малоизвъстномъ
памятникъ нашей древней агіографін, приготовленномъ къ печати
по единственному извъстному списку Соловецкой библіотеки (см.
Сборникъ житій Соловецкой библіотеки при Казанской Духовной
Академін за № 182, по печатному описанію 551, писанный разными
руками въ концъ XVIII и началъ XIX столътій на 239 дл. въ 4-ку),
«Повъсть о Варлаамъ Керетскомъ»; при чемъ кромъ выписаннаго
(съ дл. 155—162) текста самой повъсти даны еще выписки тропаря, кондака и молитвы «преподобному Варлааму Керетскому». —
Положено напечатать эту замътку въ приложеніяхъ къ протокодамъ

Академикъ Л. Н. Майковъ сообщилъ о получени имъ письма отъ П. А. Ровинскаго изъ Цетинья съ извъщениемъ, что тамъ собираются праздновать юбилей типографской дънтельности въ краъ (Октоихъ 1494 г.) и потому желательно бы имъть въ виду, какіе матеріалы по этому поводу можно ожидать изъ Россіи; вслъдствіе чего Леонидъ Николаевичъ полагалъ бы послать въ Цетинье экземпляръ 34-го тома Сборника Отдъленія, гдъ помъщено «Описаніе славяно-русскихъ книгъ, печатанныхъ кирилловскими буквами, съ 1491 по 1652 г.», составленное Каратаевымъ (1884 г.), что и одобрено.

Академикъ Н. С. Тихонравовъ, въ письмѣ на имя г. предсѣдательствующаго, извѣщаетъ о недавно сдѣланномъ имъ пріобрѣтеніи любопытнаго рукописнаго сборника XVI—XVII столѣтія, въ которомъ оказался, по имѣющимся пока у него подъ руками свѣдѣніямъ, неизвѣстный доселѣ памятникъ второй половины XV столѣтія, именно «Два хожденія (второе безъ конца) во св. градъ Ігрусамим» ігромонаха Варсонофія. Посылая при письмѣ своемъ «записку» о текстѣ этого памятника, его содержаніи и значеніи, Николай Саввичъ обращается къ гг. сочленамъ по Отдѣленію съ просьбой сообщить: неизвѣстны ли кому-либо изъ нихъ означенныя хожденія

въ другомъ спискъ. — Положено отвътить академику Тихонравову о полной неизвъстности найденнаго имъ памятника и автора его; краткую же замътку Николая Саввича напечатать въ приложени къ протоколамъ Отдъленія.

Академикъ Л. Н. Майковъ доложилъ о ходъ своихъ работъ по приготовленію порученнаго ему изданія сочиненій Пушкина. Въ последнее время Леонидъ Николаевичъ имелъ случай получить отъ П. Я. Дашкова нъсколько автографовъ Пушкина, именно десять его стихотвореній, дві прозаическія статьи и двізнадцать писемъ. Все это издано; но полученные автографы послужили академику Майкову для провърки и исправленія напечатанныхъ текстовъ. Такая же работа произведена имъ при изучении автографовъ Пушкина, храницихся въ Императорской Публичной Библютекъ. Въ библіотекъ Императорскаго Общества любителей древней письменности Леонидъ Николаевичъ списалъ съ собственнопучнаго подлинника непаданное письмо Пушкина къ О. Н. Глинкъ, полученное отъ Тверского губернатора П. Д. Ахлестышева, который доставиль въ означенную библіотеку общирный и любопытный архивъ Глинки. Отъ П. Н. Полевого получено объщание доставить рукописные матеріалы по изданію «Литературной Газеты» барона Дельвига. Кроме того акад. Майковъ вощель въ сношения съ генералъ-майоромъ М. Н. Раевскимъ въ надежив получить отъ него письма Пушкина къ его отцу и дядъ. Сверхъ того Леонидъ Николаевичъ сообщиль, что по свъденю, доставленному П. Я. Дашковымъ, несколько автографовъ Пушкина хранится въ Стокгольме. въ собраніи автографовъ барона Клинковстрема, и что копін съ этихъ документовъ могли бы быть получены чрезъ посредство перваго секретаря нашей миссін въ Брюссель Александра Христіановича Кудрявскаго, женатаго на дочери барона Клинковстрема. Наконецъ, А. А. Бахрушинымъ прислана фотографическая копія съ акварельнаго портрета, рисованнаго въ 1825 году Ch. (или CL) Perier, и будто бы изображающаго Пушкина. По разсмотрении копін предположеніе г. Бахрушина признано ошибочнымъ.

١.

١,

Тоть же академикъ сообщиль, что имъ окончательно приготовлена къ печати переписка князя А. Д. Кантемира, изданіе которой предположено въ Сборникъ Отдъленія, и выразиль желаніе присоединить къ этой перепискъ нъкоторые другіе матеріалы, собранные имъ, о князъ Антіохъ Кантемиръ и отцъ его князъ Днмитрін. — Одобрено.

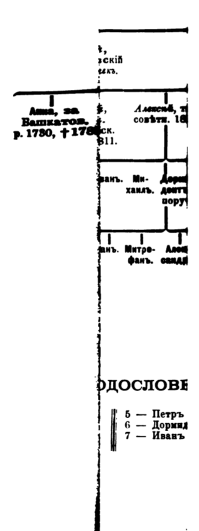
### Къ родословной митрополита Евгенія Болховитинова.

(Л. О. Зивева).

Источниками для составленія этого родословія, въ нашей литературів, кокъ извістно, служили, главнійшимъ образомъ, юбилейная річь, 1867 г., настарника Воронежской семинаріи Николаєва, основанная на взятомъ лишь на віру сказанія инспектора Воронежскихъ духовнихъ училищъ, въ 1820 годахъ, Андрея Пвановича (Иванъ Андреевичъ — Шмурло) Волховитинова, да пожалуй еще на указаніяхъ о ноздивійшихъ членахъ рода (Самбикина и архим. Геннадія). Всіз остальние, существующіє въ нашей довольно не біздной о томъ литературів, суть коминляцій безъ указанія основнихъ источниковъ и безъ критическаго отношевія къ приводимому авторами (Шмурло, Ивановскій). Унущено изъвида, что Евгеній былъ дворяннях, сліздовательно документи его должни быть въ дворянскомъ собранів.

Прежде всего г. Николаевъ неточно понимаетъ простую формулу: «По указу В. Г. Ц. и Вел. Ки. Алексвя Михаиловича», приписывая ей твиъ, по отношению въ Болховитиновыиъ, какой-то исключительный смислъ, какъ будто именного указа, даннаго одному лишь Стефану Болховитинову, 1663 г., съ приглашениеть его на вольния Коротоявския земля. Что ни слово, то неточность. «По указу В. Г.» и пр. это обычвый, такъ называемый, титуять и теперь каждой канцелярской бумаги. Никакихъ вольныхъ земель им въ Коротоякћ, ни во всей этой линіц врвностей, не било. Земли видавались лишь служилинь людянь, и инъ часто есъ тугою» (т. е. чрезъ 2, 3 года). Стефанъ въ 1663 г. не могъ нолучить земли, потому что къ тому же 1663 году г. Николаевъ (точнае Андрей Ивановичь Болховитиновь инспекторь) относить и пожадованіе смну его Оедосею. А встарь не писались не только отдільнид лица одной семья въ такихъ винисяхъ, но наоборотъ въсколько семей означались, напр. такъ: «дано Ефрему Расторгуеву, съ товарищи 10 человъдъ. Да и Стефавъ Болковитивовъ лицо для Коротояка мисическое. ,РЯ4, . **1** 

дъяконъ собора.



т. е. его пикогда тамъ не бывало, а могли прибыть лишь синовыя его, Стефановичи (остальная же семья, если таковая была, значилась за этимъ синомъ). Перебирая весь архивъ съ основанія города, этого Стефана не найдено. Въ 1661 г., а не 1663 г., дъйствительно отведена земля, но не Стефану, не Өедосею, а боярскому смну Трифону Артемьену, который могь уже родиться въ Коротоявћ. Къ тому же Өедосу не нужно было отдавать въ монастырь земли «чтобы детей его приняли въ духовпое званіе» уже потому, что онь самь быль дыячкомь и сыномь священника н въ 1663 г. не могъ отдать земли въ монастирь, оспованный лишь въ 1675 г. Да и епархія то Воропежская основана въ 1682 г. Къ тому же есть локументь этой отдачи, висино въ 1678 г. Г. Инкодаевъ упоминаетъ грамоту подъ заглавіемъ: «Родословная фамилін Болховитциова 1836 г. 26-го октября». Нужно-ли доказывать, что такихъ грамотъ никогда не даналось. При Екатеринъ II-в, за подписомъ ея, данались грамоты лишь на гербъ, гдъ приводилась пратил родословия, а съ 1780 г. нкъ стали выдарать дворянскія депутатскія собранія. Такой только такъ называемый протоколь о дворянскомь происхождении и могь видеть г. Ниводаевъ; и то не того года, такъ какъ въ Воропежскомъ депутатскомъ собраніи въ 1836 г. его Болховетнеову не выдавалось, следова-TELEBO TO MOIJA ONTE JUME VACTHAN BOUIN UJE TODOGUN. III MYDJO BAKE будто укоряеть Евгевія за то, что онь о своихь предкахь, даже о дідів, нигдъ не упоминаетъ. Это лишь малое знакомство съ дъломъ. Въ Воронежскомъ дворянскомъ собранія при ділі хранится поколінная роспись не только поданная Евенијемъ съ братомь Алексвемъ въ 1791 г., но н вся цъликомъ руки Евгенія. Вотъ она, Напечатанное обивновеннымъ (не курспьомъ) прифтомъ мон прибавки. (См. таблицу на отдъльномъ JHCTB).

Префектъ Евоний, продставля вышеписанную родословную, указаль на записаніе дяди Семена въ 6-ю ч. родословной криги и придожиль свидътельство Семена Родіоновича въ томъ, что Евенмій принадлежить къ роду Болховитиновыхъ. Въ свою очередь Евонийй, съ дядей Захаромъ, выдаля такое-же свидътельство ісромонаку Гавріплу (въ міръ Григорію Андресвичу), котораго ІПмурло записаль въ родине братья Евгенію, съ званісив Задонскаго монаха. Тогда какъ то быль экономъ архісрейскаго въ Воропеже дома, строитель Спасо-Толшевского монастыря іеромонахъ Гаврінать, въ міру священникъ Григорій Андресвичь, женатый на дочери священника же, Марь'в Степановив Спесаревой, отъ которой двукъ дочерей, Едисавету и Одыгу, отецъ въ 1805 г. просидъ записать въ 6-ю часть дворянской книги. — Оедота Родіоновича (Шмурло) тоже никакого не бываю. Сниодикъ купца Едистева оказался шаткинъ документомъ. Епископъ Тиховъ III могъ хоронить въ 1782 г. лишь секретаря своей консторіи, титулярнаго сов'ятника Фелора Родіоновеча съ женой, о смерти копхъ, вменно въ 1782 г., имфемъ документальныя сведения. -Вообще Болковитеновы, если только упоминалась тогда фамилія какъ прозвище (что было очень редко), появились въ Коротояве много раньше.

Умъстно здъсь коспуться самаго прозванія Болковитинъ. Остроумно и почти въроятно толкованіе его отъ г. Болкова, Орловской губернік. Но діло-то въ томъ, что въ строенной книгъ г. Воротояка 1648 года, стольника Данным Семеновича Яконлева, когда пришель родоначальникъ Болхонитиновихъ, перечислени служилие люди всёхъ городовъ (Данковци, Епифанци, Ефремовци, Лебедянци, Таличане, Чернавци и переселенци по мёстностямъ, но Болхонитянъ межъ ними, какъ и въ 1661—1663 гг. вътъ. Била-би питересна разработка вопроса, не прибилъ-ли родоначальникъ изъ Пскова или Новгорода; такъ какъ, но случаю бунта тамъ, многихъ виселяли, а съ другой сторони, естъ указани, что иткоторие изъ семльнихъ посажени въ Коротолкъ. Тогда Волховитинъ могъ мегко обратиться въ Болховитина. Сколько номинтся, въ нисьмахъ Евгения, за время его Псконскаго архіерейства, есть намеки, что онъ встръчалъ тамъ свою фамилію, а въ сивскахъ населеннихъ мъствостей встръчаемъ и деревню Болховитинову. Можетъ бить тогда подтвердится и догаква Русскаго Архина, что фамилія эта била на мъстъ въ кунцахъ.

Но для пашего (т. е. Коротоявскаго) представителя этого рода метрополита Евгевія — вачало вийдемъ въ вышесказанной строенной вингъ. Именю: «первви Дмитровскаго могоста (выборка пе дословна), что въ Покровской слободъ, отведено мъсто подъ усальбу попу Ортемію Степанову съ причтомъ. Попу, противъ дътей боярскихъ, 7 х 6 сажень, а вричту (т. е. дьячку, пономарю, проскурпицф), противу козаковъ, по 6 Х 5 саж..., вемля церковная распашная и свнокосы и всв угоды... дана 4-го апръля 7156 (1648 г.) за ракою Сосной, из рядъ съ слобожапы». «Въ томъ же 7160 (1652 г.) испомъщени за р. Довомъ въ Ногайской сторовъ (а за Сосвой называлась Крымской сторовой) въ дикомъ водъ воъ попи, соборные Андреянъ Идъниъ (2-го след. еще не было) и 4 слободскихъ: Никольской церкви Игнатій Алексвевъ; Миханлоархангельской — Мелентій; Динтровской — Ортемій Степавовь: Повровской— Явовъ Оедоровъ, съ причтами (т. е. дъячками и попомарями, такъ вавъ дьяконь быль лишь въ соборь). — Такъ-же противу детей болрскихъ создатского строя, т. е. •по 20 (а можеть быть и больше) четвертей в ноле, а в дву нотомужь (т. е. въ двухъ иливахъ но 20 четвертей) и съ съпнин повоси вводи того (т. е. 20 же четв.)» съ ліси и всіми угоды. усадьбы, огородины, пчельники и пр. Въ тонъ именно мъсть, гдъ, судя во гранямъ въ поступномъ нисьмъ Ослоса и вишеся Трифона и Расторгуева, вноследствии образовался пелый поселокъ Болховитиновка.

«7169 (1661 г.) іюдя въ 1 день но Г. Ц. и В. Кн. Ал. М.... указу и но отинскъ съ Бългорода окольпичаго и воеводи квязя Григ. Григ. Ромодановскаго и но вриказу воеводи, Дениса Инановича Сухотина, наъ Коротоянской приказной изби, нодъячей Павелъ Сергъевъ отвелъ съиние покоси, за ръкою за Дономъ на Ногайской сторонъ, коротоячения сиву боярскому рейторскаго строю Оедосу сыну Болховитинову, въ урочищъ на усть Бавнова затона, .... и тъ съниме покоси въ тъхъ урочищъ ему Оедосу дани и въ коротоянскихъ строельнихъ внигахъ записани, и изъ квигъ дана ему на тъ покоси выписъ, почему ему виредъ владъти». Замътинъ при этомъ, что въ первой поколънной росписи, поданной Захаромъ Андреевичемъ въ 1787 г., ви Артемій ни Оедосъ ме названи Степановичами, а просто «отецъ умре»; т. е. вредыдушій дожументъ составителямъ не былъ еще извъстенъ. Подлинной выниси, во всёхъ квигахъ тъхъ лътъ, не найдено.

«Ноября 80 дня 7170 (1661 г.) по указу Г. Ц. и В. Кн. Ал. Мих.... и по приказу и но намяти воеводы Девисья Ивановича Сухотина, Коротоящкой приказной избы подъячей Навель Сергфевь, да пушкарь Григорій Татаринцовь отвели, за р. Дономь на Погайской сторонів, нав дикаго поля на нашию, въ рядъ съ церковними, нововерстанному (т.е. только линь принятому на службу и большею частью изъ другой містности пли другого сословія) смиу боярскому коротояченну Трифону Артемьеву с. Болховитинову, земли въ его окладъ 20 четв. в нолів а в дву потонужъ в межа его пахотной земли.... и на ту землю и стание новосы и на дворовие усадьбы и на всякое угодье выпись ему дана, по чему ему виредъ тімъ помістьемъ владіти».

«Точная конія стросппой (можно приравнять ихъ из теперемнимъ межевынь) вниги. Въ РОА (7171, т.е. 1662, а въдокументь дворянскаго собранія ошибной 7161 году) ноября въ 20-й день написань, быль испомішень, въ Коротолискомъ убяді, в діти болрскіл деревни Песковатив Василій Турицинъ, п тоть синъ боярскій съ Коротоява совжаль съ жемой и с дътьми и почнокъ деревни Песковитки отданъ, по указу В. Г. И. в В. Кв. Ал. Мих. в. В. и М. и Б. Р. самодержца, коротояченину сыну боярскому Трифопу Артемьену сыпу Болховитивову, земля и съпиме нокосы м дворовую уславбу и всякое угодье, что было начисано за нимъ синомъ боярскимъ Василіснъ Туриценымъ, а ему Трифону дана вынесь вочему ему впредъ тъмъ помъстьемъ владъти». О годъ этой дачи, поправяльно прочитанномъ, какъ часто и теперь бываетъ, и могла быть рачь у г. Николаева, потому что годъ первой вывиси и съ ошибкой нельзя прочесть 1663. Изъ этого пожалованія въ двукъ містакь ясно, что Трифонъ верстанъ не менће 100 четвертей и 10 руб, жалованья, такъ вавъ вонаме верстались лишь вратнымъ числомъ отъ 50, 100, 150 и пр. четв., а отводелось, по желанію, и меньме, за недостающую въ натуря доплачивалось депьгами.

«Ковія строенной книги, 7171 года февраля дия, по Г. Ц. и В. Ки. Ал. Мих.... указу и во отниски изъ Вилгорода окольничаго и воеводи кваза Григор. Григор. Рокодановского и по приказу воеводы Ленисья Ивановича Сухотина, Коротоянской привазной избы подъячей Игнатко Кондратьевь смеь Останковь, да пушкарь Петрь Игнатовь, отвели на вашию земли въ Коротояцкомъ убядь за р. Дономъ, на Ногайской сторовъ, Коротояциявъ посадскимъ людемъ, Ефрему Расторгуеву, с товарищи десяти человакомъ, а на той ихъ нахатной земли стоитъ кустъ беревовый, а въ томъ мусть стоить берева на одномъ морени, а на той березь насечено две грани, одна грань указываеть по снорному гребию кърва Дону на яблонь, которая яблонь, что стоить три яблони на одновъ кореви, а на той яблови пасечено две грани, одна грань указываеть на осиновый вусть, на грань же Коротоякского нововерстаного сина боярскаго Трифова Болховитинова, а другая грань.... а владёть ниъ тою своею нахотною землею в дворовыми усадьбами, чрезъ межу съ Трифовомъ Болховитивовимъ....». Затъмъ во всъхъ архивнихъ бумагахъ на о какой дача, не одному Болхонетинову, найти не удалось убздпову судьт Башпатову, спеціально запятому подобними дізани літь съ де-CETOES.

«По Г. П. и В. Кн. Оед. Алс. в. В. и М. и Б. Р. с. па указу, воевода Иванъ Александровичь Масловъ велълъ записать, новаго Вознесенскаго монастиря, за чернимъ попомъ Іосифомъ з братьею поступние свиние новосы коротояченина, ценвовнаго дъячка Осдоса Болховитинова, по заручной его Оедосвевой челобитной в урочищахъ за ріжою за Доновъ на Нагайской сторопъ, внизъ по р. по Дону противъ Царевой Луки па усть Ваннаго затону верхнее пзголовъ полянка, баннаго озерка полянка жъ. на впизъ по Лону промежъ Мајаго Капапища и Турлучного озера помянка жъ. Ла ему жъ черпому попу Іосифу з братьей по пув заручной челобитной даны сенные покосы въ Царевой Лукъ, оснвовая поляна и морозисе місто вверхъ по р. по Лопу на верхней изголовъ гостинаго затову подъторами бугринка дана подъ огородъ и подъ пчельникъ и ему черному попу Іоснфу... и вто по немъ въ томъ монастыръ будетъ... владъть по Г-ву указу и по дачъ и по выписи... какона выпись ему попу Госифу дана съ сихъ съ Коротоявскихъ строенныхъ кингъ за ружою воеводы Ивана Александровича Маслова. Мая II (8) дия PПS (7186 т. е. 1678) году».

Изъ этого документа яспо, что Коротоякскій Вознессновій монастыпь основань по въ 1682, а въ 1675 г. Затвиъ что Ослосъ быль пе боярскій сынь а дьячекь, такь какь неизвістно ни одного случая, чтобы служние люди, часто владтвшие перкованками на криностномъ правт, шли въ приходские (перковине) дъячки; а припомяниъ, что па этомъ документь основывалась вся тяжба монастыря, доказывающая его подлинное существованіс. Вілядимся хорошенько въ конію съ вынися о дачъ Өелосу тахъ стапихъ покосовъ. Самая запись пе сохранилась въ строенвыхъ кпигахъ. Инкогда не бывало чтобы покосы давались безъ пахатной вении уже по тому одному, что размерь ихъ обусловливался дачей пашии евь полы. Да еще конпику, верстанному по меньшей мірі 100, 150 четвертей, а туть дано всего три полянки. Затімь нововерстаннями знались лишь принимаемые въслужбу мъстимъ воеводой, какъ видимъ на выниси тогожь года Трифова, следовательно не было надобности вь отвискъ изъ Быгорода, она даналась лишь группамъ, конмъ мъстний воевода не питать права давать, а не едипичимъ лицамъ. Въ іюлъ 1661 г. воеводой въ Коротоявъ едва-ин быль Денисъ Ивановичъ Сухотипь, заступая обычно съ сентября. Одинъ подьячій безъ пушкаря, игравшаго роль землемвра, едва-ли и могъ отводить землю. Слова «и въ Коротоявскихъ строенныхъ впигахъ записаны», прямо делани, какъ противимя духу тогдашвей кавцелярщины, и пигдъ пикогда миъ не повадались. Потомъ Осдосъ, по-мосму, не быль Стенаповичемъ а Артемьевичень. Притти въ 1663 году и быть верстапцынь съ Трифономъ опъ не могь, потому Трифонь быль смиъ священника Артемія, ножеть быть даже и родился въ Коротоявъ, а придя съ Артеміемъ, онъ могь быть верстанъ лишь въ 1652 г. со всемъ духовенствомъ (чего я писколько не отвергаю). Нбо поздаже въ помъстье земель духовному чину, ин въ Коротоявъ, ви но всей линін тахъ краностей не давали, а довольствовались они большпип участками церковной земли. Да однихъ свинихъ покосовъ такому небольшому чину и не давалось. Следовательно естественно заключеніе, что Федосъ землю получиль въ наследство отъ отца, кониъ не могъ быть

Стефанъ, не получившій вичего да и не бывшій въ Коротоявѣ, а ставо быть Артемій. Можно допустить, что Оедось отдавъ монастырю землю, не за пріємъ, копечно, дѣтей въ духовное званіе или училище, тавъ кавъ самъ былъ дьячевъ, а въ Воронежѣ не только семпиаріи, но и епархіи не било; но за ходатайство нгумена, болѣе близкаго къ епархіальному (въ Рязапѣ) начальству, о назваченія сина Оедосова, дьячка же Стефана, на мѣсто только умершаго отца Оедосова, Дмитровской цервви священника, Артема Степановича. ІІ хотя мы знасмъ, что Стефанъ Оедосесвичъ быль попомъ той церкви, но это предположеніс, кавъ дѣло частное, довольно смѣло.

Я рѣшительно не могу понять чего ради суетплись довазать боярство Оедоса, вогда для довазательства дворянства довольно было и Трифона, умершаго безъ потомства. Хотя и для сына Трифона есть сближеніе. При жалованіи придаточной земли въ деревит Голдаевкт, Коротоявскаго утзда, упоминается боярскій сынь Стенанъ Трифоновъ Б...., но далье прозваніе такъ не разборчиво, за встхостью, что я не ртшился читать его Болховитиновъ. Но и этогь сынь, если только онъ существоваль, быль бездітень, такъ что его помістье перешло къ потомству Оедоса.

Въ 1768 г. секретарь Воронежской духонной консисторіи, Коротоявскій поміщикь Оедорь Родіоновичь Болховитиновь, подасть допессийс въ консисторію по поводу своей Коротоявской земли, что дана предку его Трифону. — Въ 1775 г. опъ губерпскій секретарь, а въ 1777 г. коллежсвій секретарь. — Въ 1779 г. онъ покупасть у Фролова въ деревив Песковатив 30 четвертей земли. Она досталась второй его дочери Марьв Максимовой, а та въ 1793 г. продала ее городинчему Бершову и въ вущчей говорить, что земля ей досталась въ 1783 г. по смерти отца. Въ 1779 же году по геперальному межеванію, въ кпигв межевой на дачу Болховитицыхъ, подъ г. Коротоякомъ, во 160 десятинъ, пазвани кромъ Өедора, Ссменъ Родіоповичь и Прасковья Оедорова дочь Воронова. По воводу этиха-то 160 дес., выросшихъ будто изъ 20 четвертей, коротоячане, забывь дачу попу Артему и др., и тягались съ Оедоромъ Родіоповичемъ и наследниками его, и не безуспешно. — Сергій Гавриловичъ, священнить Казанской, что быль прежде женскій монастырь, церкви получиль свою часть въ деревив Песковатић, что дапо Трифопу Артемьеву и отдаль въ приданое за дочерью Анной, капитана Башкатова женой. Отъ нея перешла въ дочери Александровой и впувъ Змъевой. И теперь ею владъють мои племянники. Этотъ-то Башкатовь пріобраль, въ половина прошлаго въка, всв документы, въ коніяхъ, ночти вськъ Коротоявскихъ владћльцевъ.

Жена Евгенія, Апна, паъ состаней какъ видите и родственной даже фамилія Расторгусва. Спошенія нкъ не прерывались со времени того, какъ внукъ Ефрема Расторгусва, косму ножалована зомля рядомъ съ Болковитиновымъ 1661 г., набранный городомъ въ маркитанты Петровской армін въ Азовт, не вернулся отголь въ Коротоякъ, а поселняся въ Липецкт, продавши свою коротоякскую землю Болковитиновымъ.

Тяжба Семена Родіоновича съ Коротоявскимъ мужскимъ монастиремъ возникла изъ вышесказаннаго подаренія Оедосомъ покосовъ. Діло въ томъ, что монастирь во времени азовских походовъ запусталь и земли его норазбренись по старымъ владъльцамъ. Возобновлений въ 1726 г. монастирь не скоро опознался и началъ рядъ тяжбъ съ завладъвнами, такъ какъ заливные луга сильно поднялись въ цёнф. Есть преданіе будто отщу Евгенія, Алекство дано м'ясто въ Воронежф, какъ-бы въ возмездіе за отошедшую тогда къ понастирю эту венлю, а, по-моему, не нужно забывать, что со временъ митрополита Пахомія въ Воронежской духовной ковсисторіп не переводились чиповники изъ Болховитиновыхъ, свой же своему, какъ изв'ястно, попевол'я другъ.

Тутъ истати о легендъ Литке, булто отецъ его, служа въ слободъ Реньевиъ управляющить, уговарпвалъ священника, тогда Реньевскаго, Евения. Евгений викогда нагдъ не былъ приходскииъ священнякомъ, промъ собора г. Павловска, да и то почти номинально. Воспоминания Литее могли отвоситься къ реньевскому, того времени, свящеи. Евению Савниу, дъйствительно уходившему, какъ вдовецъ, въ монастирь — Дивногорский кажется, — но не постригшемуся. Впоследствии Башкатовъ, бивши предводителевъ дворянства, вмироскать его у архіерея на должность свящевника въ с. Россошки, гдъ самъ жилъ. Да и ісреемъ Евгеній не билъ, а постриженъ, какъ прадполагаетъ Шмурло, а и теперь обычьо.

Что Евгеній бываль въ Бутуранновий безснорно. Въ пройздъ тамъ въ 1863 г. инй ноказывали въ саду фангель въ двй комнаты, гдй проживаль Евгеній дза літа. Въ столі хранилась тамъ бумага, кажется письмо, съ подписью: Евфиній Болховитиновъ.

Изъ всего вышесказаннаго, вром'в неизв'встних въ нечати св'яд'вній, нозволю себ'в нока сділать лишь одинь выводь, что митрополить Евгеній биль чисто изъ духовнаго, а не какого другого сословія. Хотя, какъ видите, вс'в священник, даже мовахи успленно старались о внесеніи даже дочерей въ дзорянскія книги, что вонечно не им'вло для дівниъ никакого практическаго симсла. А между прочить переписнованість своего единственнаго родного иземявника въ семинарів Алекс'я Алекс'я въ Болковскіе, митрополить прекратиль свою линію врямыхъ насл'ядниковъ.

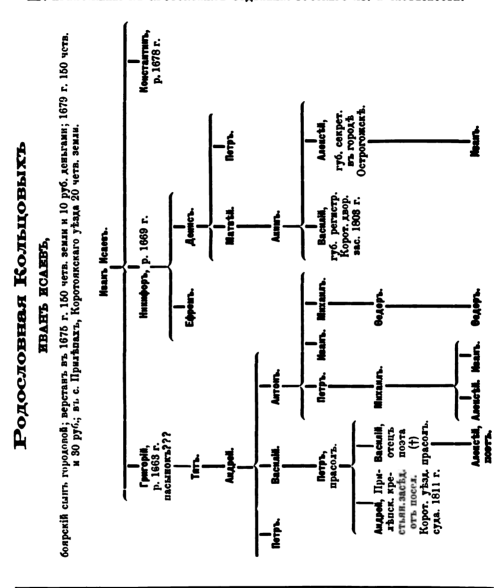
Л. Зиtess.

18-го оспраня 1898 г. С.-Петербургъ, Прибавию здёсь истати списоих Коротоянских воеводъ 17-го вёка, коть и не совсёмъ полный, но все-таки не безъ интереса, такъ какъ, въ другихъ, до сихъ поръ напечатанныхъ, источникахъ им встрётниъ одного, много двухъ, изъ числа собранныхъ здёсь мною, изъ старыхъ дёлъ, именъ.

- 1. Стольнивъ Ланило Семеновичъ Яковлевъ 1647-49 г.
  - » Микифоръ Осниовъ с. Нащовииъ 1649—50 г.
  - » Никита Алексвевичъ Зуринъ 1650 52 г.
  - Осинъ Ивановичъ Сувинъ 1652 г. Демядъ Александровичъ Хомяковъ 1656 г. Депнсъ Ивановичъ Сухотинъ 1662 г. Иванъ Палицынъ 1664 г.?? Миханлъ Ознобишинъ 1670—72 г. Василій Ивановнчъ Философовъ 1676 г. Иванъ Александровичъ Масловъ 1677 г. Апдрей Федоровичъ Чаплыгинъ 1678—80 г.
  - Стольникъ Миханлъ Андреевичъ Опуктинъ 1684 г. Дмитрій Тимофеевичъ Левшинъ 1684 г.
  - Стольнить Миханить Семеновичь Любичаниновь 1691 г. и, наконоць, въ 1711 г. коменданть Миханить Михайловичь Еропкинь.

Л. О. Зивевъ.

При семъ прилагаю, почеринутую изъ техъ же источниковъ, поколънную роспись рода нашего поэта Кольцова, поданную Василіемъ и Алексвенъ Акамовичами, въ 1803 г., за подписомъ Василія.



Ниже черты въ 1803 году были живы.

Л. О. Зивевъ.

<sup>(†)</sup> Пошелъ въ г. Воронежъ на жену, единственную дочь прасола же и приписался тамъ въ мъщане.

### Повъсть о преподобномъ Варлаамъ Керетскомъ.

Члена-корреспондента II. В. Знаменскаго.

Преподобний Варлаамъ Керетскій одинъ изъ самихъ уважаемихъ угодинковъ на съверъ среди поморскихъ промишлениямовъ Терскаго и Мурманскаго берега студенаго моря. Къ нему обращаются съ молитвою при всъхъ опасностяхъ, особенно при плаваніи вдоль Терскаго берега и среди страшнихъ сувоевъ у Св. Носа. Имя его досель окружено благочестивнии сказаніями объ его тяжкомъ гръхъ—убійстить изъ ревности своей жени—и еще болье тяжкомъ поканіи, объ его чудесахъ на морти о томъ какъ онъ заклялъ у Св. Носа червей (молюскъ teredo), протачивавшихъ суда изъ самаго кръпкаго лъса и заставлявшихъ прежде всъхъ судовщиковъ проходить Св. Носъ не моремъ, а волокомъ. Нъкотория черти его чествованія у поморовъ и преданія объ немъ записани у С. В. Максимова въ его книгъ: Годъ на съверъ, п у В. И. Немировича-Дапченко (см. Живоп. Россія Вольфа, т. І, ч. І, стр. 154).

Новъсть о преп. Вармамъ составляеть большую ръдкость въ нашей рукописной литературъ. Нашъ извъстень только одинь ен списокъ, находящися въ сборпикъ житій Соловецкой библіотеки при Казанской академій за № 182, по печатному описанію 551. На одинь этоть списокъ указывають въ своихъ изследовавіяхъ о литературъ русскихъ житій и наши смеціалисти по этой части, В. О. Ключевскій (Житія русскихъ святихъ, стр. 342) и Н. П. Барсуковъ (Источники русской агіографіи, столб. 76—77) 1). Последній указывають еще на краткія упоминанія о преп. Вармамъ въ «Кингъ глаголемой о святихъ», въ Мъсяцесловъ архим. Сергія, гдъ замъчено, что преп. Вармамъ не канонизованъ, и въ «Иконописномъ Подинникъ», гдъ подъ 7 ноября онъ описывается такъ: «Подобіемъ съдъ, илъшивъ, брада курчевата, ризи поповскія, въ рукахъ Евангеліе». Озна-

Ł

<sup>1)</sup> Списокъ краткой повісти о преп. Вармаамі Керетскомъ, безъ чудесъ, имістся въ одномъ сборникі второй половины XVII віжа, принадлежащемъ Императорской Публичной Библіотекі. (См. И. А. Бычкова, Каталогъ сображія славяно-русскихъ рукописей П. Д. Богданова, выпускъ первый [Спб. 1891], стр. 198).

ченный сборинкъ Соловенкой библіотеки разнообразнаго и довольно интереснаго содержанія состонгь изъ нівсколькихъ тетрадей, написанныхъ разпыми руками въ разпое время XVIII и начала XIX столітій и переплетенныхъ интетів въ количестві 239 листовъ въ 4 долю. Повітсть о Варлаамі вийсті съ приложеніми къ ней написана скорописью XVIII віжа и запимаеть въ сборанкі 8 листовъ (лл. 155—162). Приложенія къ пей состоять изъ 4 чудесъ преподобнаго, тропаря, кондака и молитвы ему. По словамъ Н. П. Барсукова (стр. 77), въ числі рукописей Е. В. Барсова имівется будто бы даже цілая служба прен. Варлааму (за № 216 XVIII віжа).

Объ авторъ и времени первоначального составления Повъсти опредъленныхъ свъдъний не инвется. Изъ описания посмертныхъ чудесъ пренодобного, принидлежащого самому автору Повъсти, видно, что чудеса эти занисани на мъстъ, въ самой Керети, въроятно, какъ догадивается В. О. Ключевскій, одникъ изъ соловецкихъ монаховъ, служившимъ при перетской церкви въ качествъ приходскаго священника и исправлявшимъ должность монастирскаго приказчика Керетской волости, которая принадлежала Соловецкому монастирю съ 1635 года. Первое чудо помъчено 1664 годомъ, а такъ какъ нев эти чудеса записани авторомъ въ очень небольшой прочежутокъ времени, то но указанной датъ можно довольно опредъленио судить о времени самаго происхожденія Повъсти.

При настоящемъ падапін ся нъ текств ся удерживаются только особенности ся языка, но не правописанія, — опускаются всв тетла и сокращенія и употребляется болье новая пунктуація.

П. Значенскій.

#### Новасть о преподобивив Варлаама Карецкома вкратив изложено.

Преподобный отець Варлаамь въ лета бе царя и веливаго внязя Іодина Васильевича всея Россін самолержиа. Рожденіе и воспитаніе им'я нъ Къредкой волости на моръ окіянъ, наученъ же бысть кингамъ, и Божіниъ судомъ поставлень бысть презвитеромъ въ Колскомъ градв въ церкви Николи чюдотворца, и тамо пребываще, добрѣ подвизаяся на ненедимаю врага козни, и люди закону Божію, яко истинный пастырь, ноучаще, и бысть ходатай Богу и человекомъ. Видевъ убо его діаволь всяческими добродътелии украшена, свою же окаянную немощную силу, яко научину, раздираему отъ него, простре стть во удовление праведнаго, якоже древле и Адама, вложивъ бо его во убійство супружницы его. Онъже по сотворении греха разумевъ, яко завидевъ ему врагь, плакався велми и недостойна себе судивъ, еже священия действовати, но паче изволиль страдати за грехъ, еже съ мертвимъ теломъ по морской пучинь съмъста на мъсто плавати, донлеже оно мертвое тъло тленію предастся. И бъ видъти праведнаго труды, единаго по морю въ карбасъ ъздяща съ мертвинъ телонъ отъ Коли около Святаго Носа даже и до Керети. И пе яко протчів человінці ожидаху наруснаго плаванія, но онъ наваще противъ залаго обуревація и весла изъ рукъ своихъ не випущаше, во тружданися ведии п псадмы Давидовы пояще, то бо ему инща бяще. Во дви убо труждаяся по морю, въ ноши же безъ сна пребываще, моля Бога со слезами о отпущеній гріха. И понеже доволно время потрудився, хотя извъщение пріяти, донде прежереченнаго мъста Святаго Носа, ту бо глаголють непроходну місту тому быти ради множества червей морскихъ, иже творяху многи накости надъ лодіями мореходдемъ. Еще (аще?) бо и онь безь вреда пребываше оть нихь, но восхоть и протчемъ человікомъ путь безъ вреда сотворити; ставъ на молитву и руцв воздввъ на небо, услышанъ бысть. И абіе черви безъ въсти сотворишася, и путь мореходцемъ около Святаго Носа сотворися даже и довынъ. И понеже преподобный извъщение приемъ отъ Бога, вскоръ оставляеть міръ и биваеть инокъ, н въ пустиню вселився и Божіею помощію бісовскія полки побідявь, съ миромь во Господу отънде въ Чюпской губъ. Оттолъ же пренесено бысть святое тъло его въ Кереть и ногребено близъ церкви святаго великомученика Георгія съ восточной страны за одтаремъ.

По въкоемъ же времени восхотъ Богъ явити труди своего угодняка преподобнаго Вардаама. Нъкоему убо купцу, именемъ Евонию, каргополцу, иловущу по морю въ лодін и отъ зілнаго обуреванія потопающи лодін его и всімъ ненадежно плачющимъ погибели своем, тогда представъ имъ святий и отъ потоплевія избавилъ, и себе пов'ядалъ, кто бъ явивыйся. Евоний же и сущін съ нимъ, вид'ввше преславную помощь отъ преподобнаго ко всімъ, и прійха въ Кереть и пов'яда всімъ, яко молитвами преподобнаго Варлаама Керецкаго вебави Богъ отъ потопле-

пін морскаго, и повель отъ ямьнія своего поставити свиь падъ гробомъ святаго и свіщу предъ святителевымъ образомъ вжигати. И отъще въ путь свой радуяся, благодаря Бога и угодинка Его преподобнаго отца нашего Варлаама Керецкаго.

#### Нопъдание отъ чюдосъ преподобнаго Варлаама Корецкаго чюдотворна.

Въ лето доров году прия въ и день поведа намъ нежей мужъ имепемъ Петръ Васильевъ по рекломъ Буторинъ: юну ми сущу, въ первоснадесять ието возраста моего, упражилющемеся со отцемъ въ рыбимъ ловитвать въ Сопостровать, видение таковое во сие виде, яко пловущу намъ со отцемъ мониъ въ карбасв, противъ Шарапова наволока, напрясно возъярися море волиами, и наполнися судно паше води, и азъ быхъ яко но езступленій, и навя видівь шну волоу прущу и хотящу покрыти судно наше: и озръхся и видъвъ въ судин пашемъ старца съда брадою. зашищающа насъ отъ волны тол; и абіе внезану обрѣтеся судно паше во отимів за коргою; и егда набави насъ отъ потопленія, и рече намъ: потопути было бы вамъ, аще не бы азъ Варлаамъ изъ Керети, и повелъ не повъдате дюденъ. Азъ же возбнувъ и пачатъ повъдате отпу моему бывшее видене, онъ же, яко младенцу, мяв не вниваше себв но умъ. Наутріе же узрахомъ лодію въ мора ндущу, и егда близь насъ бывшей, пиъ сосъдъ прімле въ намъ съ другіе тони и повъда, наша де керепкал врошла лодья. Но азъ не смелше вхати къ ней, понеже змен на море много. Отецъ же мой внезаву начатъ глаголати: вобдемъ мы въ волость хивба ради, и повхаща, ввтру сущу велику. И егда бывшимъ намъ у Шарапова наволока, напрасно пришедъ волна и наполне карбасъ нашъ воды: намъ же въ недоумънін велецемъ бывшемъ и ужасшимся, и паки видехомъ вторую волну, лютве той ярящуся и покрыти насъ хотящу. Навъ же до конца отчалвшимся живота своего, и абіе впезапу судно наше, нивниъ же направляемо, обрътеся за коргою у брега. Мы же возрадовахоися велин и выливше воду изъ карбаса и пдохомъ въ волость. По пяти же днехъ явинися паки той же старсцъ во сев въ трацезв. нопошая ил инв и ужасая, и хотяше ия бити дубцы и глаголаше: что ты мною бызшее вамъ не повъда всъмъ человъкомъ дъявія моего? и повелать повышати люгемь.

Ипо чюдо. Той же мужъ новъда намъ: бысть прито отъ велиожъ царевыхъ правя въ Колскомъ острогъ воеводскую власть при благовърномъ царъ Михаплъ Оеодоровичь всея Россіи, литовскія войни, емуже ния Гурій Инановъ синъ Волинцовъ. Бисть же ему черная бользнь. И ведоуньющуся, како би ему бользни тоя избиги, и явися ему святий Варлаамъ въ той бользни во образъ иноческомъ, глаголя: не спорби, человъче, избавить тя Богъ отъ тоя бользии. Той же мужъ начатъ глаголати ему: вто еси ти, господине мой, и откуду? Онъ же отвъща ему: азъ есмь Варлаамъ изъ Кереги. Той же велиожа, возбиувъ отъ бользии своея, яко отъ сиа, и начатъ повъдати, еже видъ, и воирошати, ито есть той Варлаамъ. И новъдама ему во градъ живущін: той въ древияя льта таковъ

мужъ священствовать въ Колскомъ острогв и после жилъ въ Керети неокомъ, тамо и преставися. Той же велможа посла на взысканіе, ето есть тоя веся живущін въ томъ градѣ, и обрѣте пришелца, Керецкія волости жилца именемъ Василія, пореклу Мухина, и вопрошая его о святьмъ Варлаамѣ, како и гдъ положено честное тѣло его. Онъ же Василій мовъда ему подробну вся, яже о святьмъ, и яко въ небреженіи ему на мѣстъ, на немъ же ноложенъ, тамо и почнваетъ. Той же предреченний велможа Гурій вача съ тѣмъ Василіемъ совъщати, даби сотворити сънь надъ гробомъ святаго Варлаама и крестъ поставити, и дастъ ему сребро на устроеніе. Василій же вземъ сребро и прінде въ Кереть и по повельнію онаго воеводи содѣла гробиму падъ гробомъ святаго. Велможа же той набавленъ бисть отъ духа нечистаго молитвами преподобнаго Варлаама.

Ино чюдо преподобнаго. Виншаго 1) нации мужін купцы града Каргоноди, ими единому Ілковъ по рекломъ Посновъ, другому же пми Евенмій Болинщевъ, повъдаща сице рече: пдущимъ намъ на лодін весною отъ Онежскаго устья въ куплю, и егда пробіжавшимъ Соловецкой островъ и бывшямъ на большомъ моръ, и наъхаща ледове много и обыдоща лодью MAMBY OTECYTY IZY, SEO HE HDOTHCHYTHCS MOLYMUND HAND CKBOSE HHXD, и ледовомъ идущимъ на лодью и погубити насъ хотящимъ, и много намъ трудинися и ничто же намъ успъншимъ, всвиъ живота своего отчаявшнися: преждереченному же опому мужу Евению стоящу въ кормв н опершуся о палубы, отъ великія печали воздремавшу, абіе явися ему на лодін старець, вопрошая его: далече ли путь валь, братіе? Онъ же глагола: ндемъ въ поморіе торговати, и ншев ледомъ насъ затерло и вси вогибнути хошемъ. Старцу же рекшу: не скорби, брате, но повдете вы въ Кереть и Богь дасть вамъ путь чисть, самъ же иде на нось и нача иди расинхавати. Евенмію же возбичвшуся и не виді никого же, токмо дружину свою сущую съ цими на лодьи, и нача имъ повёдати, еже видё во сић. И внезапу бысть яко дорога сквозћ лодьи (льдовъ?). Опи же возрадоващася и начаща проспоятися, и абіе пов'явшу в'тру поноспому и вывхаща на море пичиме вредими. И пріндоща въ Кереть и пов'єдаща ниъ въ слухъ живущимъ ту явление святаго Варлаама, како ихъ Богъ избави отъ тол погибели молитвами его; и того ради чудесв мужъ той Евовий сольза надъ гробомъ преподобнаго часовию, оттоль въру держа во святому велію.

Чюдо нео преподобнаго. Той же мужъ новъда намъ: Двиненину нѣвоему, именемъ Никифору, со своими влевреты идущу съ мурманского рыбнаго промыслу, и егда бывшу ему противъ Святаго Носа, начатъ труждати ихъ вътренная буря, и древо сломило парусное у нихъ и парусъ унесло въ море, волим же вливахуся на лодью и снесло у нихъ съ лодье все волнами и отнесло ихъ на лодью въ морскую пучину, и уже имъ отчаявнимся живота своего, и занесло ихъ въ плавации въ пучну морскую. И многимъ днемъ минувшимъ явися тому Никифору во снъ и начатъ ему глаголати: что вы впадосте во отчаяние и не промышляете о

<sup>1)</sup> Здівсь ная пропущена хронологическая дата, или слово «бывшаго» нужно читать «бывшее» и приложить его къ заглавію «ино чюдо».

себъ? Парусъ вашъ подъ лодьею, а древо и съ ногами тутъ же подъ лодьею, и вы того древа не ставьте. Промышляйте, не плошитеся; Богь васъ вынесетъ. Никифору тому въ недоумвнін бывшу о видвнін, начать новъдати дружнев. Глаголаху: гдъ, братіе, парусь? им не видъхомъ, и пачаща папрасно съмо и овамо пскати. И абје обрътопа парусъ и една извлекоша на лодью, тако же и весла истиръ 1). Опи же, много трудившеся, пзнемогоша и совъ объять ихъ. Паки явися пиъ той же мужъ, глагодя: промишляйте, призывайте еще Вога на помощь и вынесеть Господь Богъ. Накифору же оному вопрошающу его: вто ты, господпне мой, свис въ промишлении нашемъ твориши и о насъ печешися; той же отвёща: азъ есмь изъ Керети Вардаамъ, Никифору же оному певъдящу его, и начатъ вопромати у дружний своей о немь, такожде невыдущимь имъ всемь его. Начаша обычная на лодь в уготовляти и промышляти о путпемъ писствін своемъ, и видёма яко дорогу расплывающуся предъ пими в), и абіе вітру возвілявшу поносному шиз, въ третій день достигоша Ровдинскаго устья. Во второе льто по явленін томъ пріпде мужъ той Никифоръ въ Кереть, вопрошая, вто есть и гдв таковъ мужъ, парицаемый Варлаамъ, чая бо еще жива его суща. Живущін ту новъдаша сму, яко той святый во успеніц явися, и избанця тя Богь модитвами его отъ потопленія, и повазаща ему гробъ святаго. Той же Инкифоръ принесс свъщи мпоги и подожнив на гробъ сго, модя преподобляго о избавленіи CBOOM'S.

### Тронарь преподобному Варлааму Керецкому чюдотворну. Гласъ 7.

Вожественною свыше просветився благодатію, преподобне, міръ оставыль еси, житейскую печаль и всявь мятежь міра сего любве ради Христовы со дериновеність отвергать еси, свашгелски Христу послівловаль еси, и Того ярень во всемь воли Его повишулся еси, и весь разумъ и сердце на Пего неувлонно возложиль еси Христа ради, и тъло свое изнурвя постомъ и бавніемъ, въ молитвахъ своихъ не усиная, Вога милостива творя и пречистую Богородицу молебницу предлагая, и сего ради отъ Вога воспріємъ силу на сопротивнаго врага, не уболся воздушимя и морскія тягости и студени ниже уклопися, и морскою пучикою въ магъ дадінців по водамъ мествіе творя, противъ зілиаго обуревамія илаваме, промишленіемъ божественнаго разума наставляемъ, и около Святаго Носа непроходимый путь морскій оть адовитаго червіл благопроходень человъюмъ безъ вреда сотвориль еси, и равноалгельное житіе поживъ, твиъ же и по преставление источаеми чидесь благодать, иже върою приходяще въ рацв честных нощей твонхь. Варгааме преблажение отче вамъ, и воніемъ ти: моли Христа Вога, да свасеть души наши.

### Kongana, Praca 1.

Все умное свое желаніе въ Вогу внернят, я Т

<sup>1)</sup> Стырь-руль, правило. Словарь Востс.

<sup>2)</sup> Здёсь нами опущены неидущія из тепе

слезахъ и злостраданихъ плоть свою изнуряя, добре подвизався противу невидимаго врага кознемъ и побъдивъ я, исселяся прешелъ еси къ небеспимъ чертогомъ, и вышь со ангелы Святъй Тропцы предстоя, отнуду же и всевидящее Око твоя труды видывъ, даромъ чюдесъ по преставленіи обогатило тя есть, иже тебе върою почитающимъ, приходящимъ же и честнымъ мощемъ твопиъ поклоняющихтися (поклоняющимся) отъ честнаго ти гроба исцъленіе подавлени пенидимо, и молишися непрестанно, сохраняя отечество свое и люди отъ врагъ видимыхъ и певидимыхъ ненавътвы, да вси тебъ воніемъ: преподобне отче пашъ Варлааме, Христа Бога моли непрестанно о всъхъ насъ.

### Молитва преподобному Варлааму Керецкому.

О преподобие отче пашъ Варлааме, яко имъя дерзиовеніе ко Творцу избавителю веткъ, иже въ Троицъ Святъй поклапяемому истипному Христу 1) Богу нашему, и помящи насъ въ молитвахъ своихъ и всъхъ насъ моленія Богу возсылаемыя прінии и припеся я ходатайствення; молитва, избави и сохрани насъ отъ всякихъ напастей, и на мори отъ зѣльнаго обуреванія и отъ истоиленія морскаго непредим сохрани и отъ всѣхъ видимыхъ и невидимыхъ врагъ пепавътим, яко да твоими, святе, молитнами согрѣшеніемъ нашимъ оставленіе получимъ и вѣчныхъ благъ сподобимся благодатію и человъколюбіемъ Господа нашего Інсуса Христа, съ Нимъ же Отцу слава и со Святымъ Духомъ ныять и приспо и во вѣки вѣковъ. Амины

т) «Христу» — дубет — то повланиемъ въ Тронції, а пужно тожн

### Два хомденія въ Іерусалимъ іеромонаха Варсонофія.

Ордин. акад. II. С. Тихонравова.

Заглавіє: «Изволеніємъ Отца I поспівшеніємъ Сына И совершеніємъ Святаго Луха

Милостію Божією и Пречистыя Богоматерс, хоженіе странніческое и смиреннаго сиящепнаго ппока Варсонофія ко сиятому граду Іерусалиму.

И пондохъ отъ Кнева въ Белуграду. . . . »

Время перваго хожденія опредѣляется такъ: «Пріндохъ же во святый градъ Іерусалинъ на намять нже во святыхь отца нашего Афапасѣя, архісинскопа Александрѣйскаго і святыхъ мученнкъ новоявленныхъ Бориса и Глѣба, Рускихъ князей, міа маія во .к. днъ в яѣто .эц. ..эд. (1456); пребысть же во Іерусалинѣ 2 мѣсяца и обходихъ вся святая мѣста».

Время второго хожденія Варсопофія опреділено столь же точко.

1) Начальныя строки второго хожденія: «Сотворих» другое поу<sup>т</sup>шествіе ко святому граду Ерусалиму по ш'ти літех» прихода моего на Русь»; 2) въ другом» місті: «Пріндох' же ермонах» Варсонофіе во святий монастырь Синайскій, въ землю Аравитокую и Мадиамску въ літ. ... ... ... ийа генвар. к.з. днь».

И такъ, открывается вовое Русское хожденіе во св. Землю, относящееся ко второй половивъ XV въка, — небогатаго подобными произведеніями. «Хожденіе» Варсонофія отличается важимым достоинствами: сиободное отъ праздной болтовни, краткое какъ дневникъ, оно очень обстоятельно и точно. Особенно обращаетъ на себя нинманіе его измъреніе лъстинцъ (ступевями) и разстояній (саженями и милями). Описанія отдальныхъ зданій и церквей полем подробностей, не встръчаемыхъ у другихъ паломинковъ. Есть любопитвие отрывки изъ восточныхъ легендъ: 1) «На той же страпъ, на лъвой, есть кладязь сладкія воды: ту же есть кузнецъ, пже гвозди коналъ на Господа нашего Исуса Христа нодъ мостоиъ церковнымъ и бия молотомъ о наковальню стонучи и воздихая»; 2) «П входящи человъци поклонници перьвие каются Богу всёхъ гръховъ своихъ у гроба ед (св. Пелагіи) и тако единъ по единому обхо-

деть трекраты вкругь гроба святыя Целагве. Преподобная жъ чрдотворить ниовъ: человъка за тяжескія гръхи притиснеть п держить единь част. или два часа и отпустить»; 3) «Идохъ же до монастыря, зовемо Хапень. во цервви св. Егоргія, страстогерица, щавже его на колеси вертиль (Новг. = вертын). И на томъ мъсть перковь стоить во имя ведикаго нученика Егоргія и ту же и колесо лежить возлів перковь, во преділи. Въ первы же во правой странъ, нежю дву ствиъ каменных утвержена в' вугив чень желвзва долга и на концв тоя ченя желвзиня отгорвлокь съ железнимъ замкомъ и ту влжуть немощнихъ человекъ, иже ума иступають, и пребудуть три дни или болши. И видостію божією, пречистыя Богоматери и святаго страстотерица Христова Егоргія мнози человъщ пемощени прісмяють прощеніе испъленія на томъ же стиь місти. И выше чепів на ствии отъ полудии написанъ святый Егорей на копипрободе концемъ злаго змъя; а на другой же степени паписацъ святый Егорей Галилейски на колеси протяжень, вознавь лицемъ привязапь по колесу рукама и ногама».

Изложение отличается точностию и простотою; лишинго—ничего. Варсонофій заботится прежде всего о фактической достовърности описаній: считаеть ступени лістинць, измітриеть саженний и нядьми разстоянія зданій и ихъ отдільнихъ частей. Во второмъ хожденіи опъ даеть самый подробный перечень церквей Синайской горы.

Въ рукописи господствуетъ Новгородское парачіс: а) см $\pm$ па и па  $\pm$ п обратио; b) зам $\pm$ на  $\pm$  черезъ  $\sigma$  п обратио.

### СВОРНИКЪ

### OTABLENIA PYCCKAFO ASIIKA U CHOBECHOCTH UNDEPATOPCKOÑ AKADEMIN NAYKI.

TOME LV.

## СОЧИНЕНІЯ

# ПЕТРА ХЕЛЬЧИЦКАГО

L СВТЬ ВЪРЫ. — IL РЕПЛИКА ПРОТИВЪ ВИСКУПЦА.

трудъ Ю. С. АННЕНКОВА

окончиль по поручению

отдъленія русскаго языка и словесности

ординарный академикъ И. В. ЯГИЧЪ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ГИПОГРАФІЯ ИМПВРАТОРСКОЙ АКАДЕМІН НАУКЪ. Red. Oerp., 9 лип., 20 12.

1893.

Напечатано по распоряженію Императорской Академів Наукъ. С.-Петербургъ, Ноябрь 1893 г.

Непремінный секретарь, Академикъ Н. Дубровикъ.

### ВВЕДЕНІЕ ').

По смерти мистра Іоанна Гуса въ Костницъ (Konstanz) 6-го іюля 1415 года, настало среди Чеховъ сильное броженіе, начало котораго относится еще ко второй половинь XIV стольтія. Знаменитые пропов'єдники Конрадъ Вальдгаузеръ (Waldhauser), Янъ Миличь, возвъщавшій въ пылкихъ рычахъ своихъ пришествіе антихриста, Матоей Яновскій (z Janova), неустрашимый радикальный мыслитель, и особенно самъ Янъ Гусъ, --- всъ стояли за всеобщее исправление церкви во главъ и въ членахъ ся (v hlavě i v udech), сообразно съ церковными правилами. Мистръ Якубекъ ввелъ, кромѣ того, еще причащение подъ обоими видами — хліба и вина, что и Гусъ, находясь уже въ темниці, одобриль. Чаша (kalich) стала знакомъ приверженцевъ Гуса, которые съ этихъ поръ получаютъ прозвище «калишниковъ». Народъ собирался громадными толпами подъ открытымъ небомъ слушать проповеде своихъ священниковъ и принимать отъ нихъ причащение хлабомъ и виномъ. Въ то же время (до 1420 года) поднимаются также вопросы другого рода, волновавшіе еще болье и безъ того уже возбужденный народъ. Такъ, проповъдывалось

I

<sup>1)</sup> Для этого Введенія я воспользованся рукописною, по чешски писанною статьей моего ученика г. Іосноа Карасека, переділать которую по русски взять на себя М. Н. Сперанскій въ бытность его въ Вінів. Въ изложенія моего ученика я сділаль дополненія и поправки, а отчасти и сокращенія, по собственному ускотрівнію.

даже, что съ кончиною шестого тысячельтія вновь придеть Христосъ, но не затемъ, чтобы судить людей последнимъ судомъ своимъ, а чтобы стать царемъ тысячельтняго царства, въ которое войдуть только избранные. Возстануть, чтобы войти въ это парство Божіе, и мертвые, и въ числъ ихъ прежде всего, разумьется, Янъ Гусъ. Всь дурные должны погибнуть, тогда останутся только ть, которые, следуя слову евангельскому, быгуть въ годы, въ тѣ «пять городовъ», которые одня останутся. Въ этомъ царствъ люди будуть такъ совершенны, что обойдутся безъ законовъ, безъ наказаній. Разумъ ихъ просвътится світомъ божественнымъ, такъ что законъ библейскій, какъ излишній, будеть упразднень. Поэтому не будеть также различія сословій и состояцій, настанеть всеобщее блаженство (о которомъ, кстати сказать, было тогда довольно наивное представленіе, напримітрь, что охога и рыбная ловля будуть дозволены всякому). Тогда перестануть существовать школы в наука, государства и церковь. Последствіемь этихъ мечтаній явились новыя недоумёнія; главнымъ образомъ спрашивалось: нужно-ли истреблять всёхъ невёрныхъ безбожниковъ еще до начала этого парства, или неть? можно-ли браться за оружіе въ питересахъ въры? Последній вопрось решался угвердительно, и решеніе это встретило вообще одобреніе. Разсуждали также особенно о томъ, имъетъ-ли право христіанская община бороться за правду Божію, если світскія власти колеблются. Дело было перенесено даже на судъ ученыхъ мистровъ, которые и решили, что это дозволяется, но только въ томъ случать, есля сватскія власти действують прямо противно этой правда, А когда въ 1420 году былъ объявленъ общій крестовый походъ противъ чешскихъ еретиковъ, и Сигизмундъ подступиль къ Прага, вст сощинсь на одномъ решеніи, что борьба должна быть сочтена перабъяною. Крайній радикаль, священникь Янь (ze Želiva), в по главт преследуемыхъ пражскихъ «подобоевъ», на пона которыма стеклинсь со всёха сторова Чехів вооружениритники. Начальниками ихъ являются Николай изъ Гусинца

(Mikuláš z Husince) в Янъ Жижка (z Trocnova). Напрасно старался Ченекъ z Wartenberka уладить дёло миромъ, ведя переговоры съ Сигизмундомъ. Сигизмундъ отвергъ всё предложенія пражскихъ посланцевъ, что и стало вызовомъ къ борьбё противънего, какъ врага закона Божія и чаши. Страшное пораженіе императорскаго войска на Жижковой горё (14-го іюля 1420 г.) послужило началомъ знаменитыхъ гуситскихъ войнъ.

Рядомъ со всѣмъ этимъ волненіе умовъ усиливалось иконоборствомъ, опустошеніемъ церквей и монастырей по смерти короля Вячеслава IV (1419 г.) и ересью пикардовъ, проявившею свою дѣятельность еще годомъ раньше. Эти пикарды проповѣдывали, что хлѣбъ и вино — только простыя знаменія (обозначенія) тѣла и крови Христа. Самою крайнею степенью возбужденія, вызваннаго предстоящимъ хиліазмомъ, явилась хиліастическая ересь адамитовъ, которые ходили нагими и имѣли общихъ женъ; они были истреблены въ 1421 г. Жижкой. Изъ священниковъ таборскихъ дальше всѣхъ зашелъ Мартинекъ Гуска (Martinek Húska), съ прозвищемъ «Loquis», который тѣло Божіе называлъ «проломъ и мотылемъ» и «говорилъ намъ, что царство святыхъ на землѣ будетъ новое» 1).

Среди этого боевого грома и смятенія умовъ слышимъ мы одинокій голосъ человѣка, прославившагося многочисленными разсужденіями по вопросамъ вѣры и нравственности, которыя потомъ легли въ снованіе ученія такъ-называемыхъ чешскихъ братьевъ. Это — Пегръ Хельчицкій, который протестуеть противъ всѣхъ проявленій враждебности и насильственныхъ дѣйствій, не соглашаясь даже съ миѣніемъ университета. Вмѣсто вопроса: слѣдуетъ-ли сражаться за вѣру, онъ сдѣлалъ шагъ дальше, разсуждая: слѣдуеть-ли вообще браться за мечь? согласна-ли вообще война съ христіанскимъ закономъ? Отвѣтъ его на это быль отрицательный. Мысль эта, именно, что война не допу-

Wysnalt g(es)t pred nami, zet giz kralowstwie swatych na zemi bude nowe» звемущкой рукописи Хельчицкаго).

скается ни на какихъ условіяхъ, повторяется въ сочиненіяхъ Хельчицкаго не разъ.

### Петръ Хельчицкій.

О Хельчицкомъ вообще до самыхъ недавнихъ временъ было извъстно весьма мало даже въ Чехіи.

Въ Россіи работали надъ этимъ важнымъ періодомъ чешской литературы и исторіи уже довольно многіе, именно: Елагинъ, Новиковъ, Надлеръ, Гильфердингъ, Невоструевъ, Бильбасовъ, Ламанскій, Клевановъ, Васильевъ, Кочубинскій и особенно Пальмовъ 1). Исторію Жижки знаемъ изъ сочиненія проф. Томка, которое имъется и въ русскомъ переводъ. Знакомствомъ же съ П. Хельчицкимъ мы обязаны столь рано похищенному смертію Ю. С. Анненкову.

1. Добровскій въ своей «Исторіи Чешскаго языка и литературы» сообщаеть о Хельчицкомъ только слідующее: «Самое извістное его сочиненіе разбито на 40 главъ; онъ, какъ сапожникъ по ремеслу, назваль ихъ Корута (т. е. сапожная колодка); поэтому онъ былъ прозванъ своими противниками «Doctor kopytarum» 3). И Юнгманнъ въ «Исторіи литературы чешской» (1825 г.) говорить о немъ весьма немногое: «Хельчицкій, Петръ, старшій изъ братьевъ чешскихъ; по ремеслу своему сапожникъ, почему и прозванъ своими противниками «Корута», уже въ преклонныхъ літахъ (выступилъ на поле ділтельности), во время гуситской войны» 3). Даліє перечисляются восемь его сочиненій.

Только въ 1854 году, когда была открыта Парижская рукопись Хельчицкаго, содержащая въ себт важное сочинение его «Реплика противъ Рокицаны», и когда изследована была Фр. Палац-

<sup>1)</sup> Въ книгъ посаъдняго «О чашъ въ Гуситскомъ движени» (С.-Пб. 1881) приведены заглавія сочиненій упомянутыхъ писателей (стр. 5, прим. 1); сл. также «Čas. с. Mus.» 1882: «Ruské bádání o přičinách a účelích hnutí husitského».

<sup>2) «</sup>Geschichte der böhmischen Sprache und Literatur» (II 1834., стр. 229).

<sup>3) «</sup>Historie literatury české» 1849 r., стр. 569.

кимъ Оломуцкая рукопись, вопросъ о Хельчицкомъ подвинулся впередъ.

Фр. Палацкій въ IV том' своей «Исторін народа Чешскаго» (Dějiny národu českého, Díl IV částka I. W Praze—1857 вып. I. стр. 91-109) уделель довольно места целой эпохе и разбору главныхъ дъятелей того времени (о Хельчицкомъ на стр. 408-425), опънивъ впервые по достоинству это важное въ чешской исторін явленіе. Послі него писаль о Хельчицком в Гиндели въ своей «Исторін Чешскихъ братьевъ» 1). Въ 1874 году Іоснфъ Иречекъ поместиль въ «Часописе Чешскаго Музея» статью о Хельчицкомъ П. І. Шафарика, найденную имъ въчисль бумагь покойнаго знаменитаго слависта; затымь самь I. Иречекъ несколько подробнее изложиль сведения о Хельчипкомъ въ своей «Rukověti» (1875 г.). Вътомъ же году появилось подробное изследование о немъ, изданное проф. Фердинандомъ Шульцемъ<sup>2</sup>), а въ 1881 г. вышла въ свёть статья проф. Ярослава Голля по чешски 3), который кром'ь того издаль и отд'ільное изсл'ядованіе о Хельчицкомъ и его ученін на німецкомъ языкі (въ «Quellen und Untersuchungen» II) 4). Съ точки зрѣнія католицизма сочиненія Хельчицкаго разобраны священникомъ Ленцемъ 5).

О жизни Петра Хельчицкаго мы не имбемъ никакихъ прямыхъ сведеній изъ современныхъ ему источниковъ. Все, что мы о немъ знаемъ, почерпается то изъ отдельныхъ намековъ въ его собственныхъ писаніяхъ, то изъ указаній на него въ сочиненіяхъ ближайшаго времени. Только этимъ путемъ мы узнаемъ некоторыя, и то довольно скудныя, черты его жизни. Ни «Братство», ни его основатели не оставили почти никакихъ свёдёній о

<sup>1) «</sup>Geschichte der Böhmischen Brüder». I, crp. 13, 17, 25, 49, 489-90.

<sup>2) «</sup>Osvěta». 1875, díl I, č. 1—6.

<sup>3)</sup> Časopis Musea království Českého, V, 1881, cpp. 1-32.

<sup>4)</sup> Это сочиненіе проф. Голля и служнаю главнымъ пособіємъ при составленів этого очерка.

<sup>5)</sup> A. Lenz: «Učení P. Chelčického o svátosti oltářní» v Praze 1886 m m Č. č. m. 1885: «Učení Petra Chelčického o křtu, zvláště o křtu nemluvňat a učení katolické.

человькь, ученіе котораго положено было ими въ основу братскаго ученія. Только брать Лука (Lukáš), епископь «Братства». проговаривается о Хельчицкомъ, но такъ, что оказываетъ плохую услугу памяти этого деятеля; въ «Ответе противъ раскольнековъ, которые называють себя Малою Стороной» (1524 г.), онъ сообщаеть, что Хельчицкій, будучи вызвань на Кутногорскій (Kuttenberg) сеймъ 1443 года, «такъ боялся креста Христова, что со страху готовъ былъ сжечь всъ свои сочиненія. Иные утверждають даже, что онь быль причиною гибели накоторыхъ изъ таборскихъ священинковъ» 1). Разумбется, извбстію этому, какъ тенденціозному, направленному противъ «Малой Стороны», нельзя вполнѣ довѣрять; да и самъ Лука прибавляеть при этомъ: «я не утверждаю». Поздиве о Хельчицкомъ вспоминаетъ братъ Благославъ въ грамматикъ Чешской (изданной І. Иречкомъ н Градиломъ въ Вѣнѣ въ 1859 г.), гдь, разсуждая о чешскихъ писателяхъ, говорить о немъ следующее на стр. 279: «Chelčický (sic nezłý Čech) w postilli syllabam pro syllaba posuit: Pominugice: puerilis archaismus, měř říci: pomigegice», п на стр. 285: I. Chelčický také není złý Čech». Чешскій брать Іафеть въ «Hlas strážného» (1605 г.) указываеть и на утраченное сочинение Петра Хельчицкаго «О rotách českých». Dr. I. J. Hanuš «Quellenkunde und Bibliographie der böhmisch-slovenischen Literaturgeschichte 1348—1868» приводить на стр. 53 сочинение Joach. Camerarii. De fratrum orthodoxorum ecclesiis in Bohemia, Moravia et Polonia, въ которое включено также небольшое повъствование Erasmi Rudigeri Narratiuncula de fratrum ecclesiis scripta Evanzizii (Evančice) in Moravis a. 1578; по словамъ Гануша, въ этомъ повъствованія также идеть рычь о Хельчицкомъ и его сочиненияхъ.

Петръ Хельчицкій, по предположенію Фр. Палацкаго, родился около 1390 года; П. І. Шафарвкъ предполагаль, что онъбыль священникомъ, но предположеніе это было опровергнуто

<sup>1) «</sup>Odpis proti Odtržencuom, jenž se Malou Stránkou nazývají».

проф. Ферд. Шульцемъ. Хельчицкій быль несомнінно мірянигь, свободный крестьянинь или земець (zeman — дворянинь незшаго разряда), какъ в Оома Штетный. Вопроса, учился-ли онъ въ университетъ и когда, нельзя разръшить съ точностью, потому что дія того н'тть положительных данных : мы им'темъ здёсь дёло только съ предположеніями и догадками, которыя далеко не всеми признаются справедливыми (напр. проф. Я. Голлемъ). Мы еще вернемся къ этому вопросу. Далъе извъстно, что Хельчицкій въ 1419 году быль въ Прагь, гдь онъ имель споръ съ М. Якубкомъ «въ его квартиръ въ Виелеемъ» 1) (рукоп. Парижская), и также въ 1420 г., когда онъ говорилъ противъ «убійцъ» (proti těm zabiječům) во время войны, между тыть какъ ихъ оправдываль тоть же Якубекъ. Въ это время Хельчицкій познакомился также съ Мартыномъ «z Volyně», который содбиствоваль ему въ его литературныхъ занятіяхъ. Къ тому же времени относится ссылка Хельчицкаго въ его сочиненіяхъ на какого-то «mistra» Противу. Затімъ онъ удалился въ деревню Хельчицы (Chelčice), недалеко отъ Воднянъ (Vodňany), въ южной Чехів, отъ чего и получиль названіе Хельчицкаго (z Chelčic). Здёсь онъ углубился въ богословіе, однако не упуская изъ виду и того, что совершалось въ это время кругомъ. Здёсь навъщали его таборскіе священники и спрашивали его мифній о различныхъ спорныхъ вопросахъ; въ числѣ посѣщавшихъ упоминаются Микулашъ Бискупецъ, Лукашъ Коранда. У него нашель также прибъжище Мартинъ Гуска. Здёсь собраль онъ около себя кружокъ людей особенно развитыхъ и образованныхъ, которые называли себя «братьями Хельчицкими» («Bratfi Chelčičtí»), подобно тому, какъ въ другихъ мъстахъ намъ извъстны «братья» Вилемовскіе, Дивишовскіе, Колинскіе, Клатовскіе, Жатецкіе, Никольскіе (Mikulášenci или Pecinovské), Оребиты и т. п. Забсь Хельчицкій посвящаль свое время тихимъ занятіямъ литературнымъ, изъ которыхъ видно, что онъ стоялъ въ непре-

<sup>1)</sup> На Виолеемской площади.

рывныхъ сношеніяхъ съ мистрами пражскими, ссыдаясь преимущественно на одного изъ нихъ, имени котораго впрочемъ не упоминаетъ. Затёмъ Хельчицкій выступаетъ опять на сцену только въ 1437 г., когда у него въ теченіе года гостиль изгнанный изъ Праги англичанинъ Petr Payne (изв'єстный подъ именемъ Engliš). Въ то время Хельчицкій столкнулся съ Рокицаною, который также б'єжаль изъ Праги, скор'єе всего — въ 1437—1438 годахъ. Годъ смерти Хельчицкаго вовсе неизв'єстенъ. Посл'єдній сл'єдъ его жизни относится къ выше упомянутому факту 1443 года.

Существовало прежде о Хельчинкомъ несправедливое мибніе. будто онъ быль сапожникомъ по ремеслу. Впервые встръчается это извъстіе въ сочиненіи Генриха Инститора, инквизвтора: «Щить святой Римской церкви противь ереси вальденсовъ или пикардовъ» 1), гдѣ въ спискѣ запрещенныхъ книгъ сказано: «Первая и знаменитая написанная ими книга, которая называется книгой Copitorum, потому что главы ея раздёляются «соріта'ми, т. е. примърами. Основаніе, почему она такъ называется, то, что авторъ этого сборника быль по ремеслу сапожникомъ, который имълъ сына, который писалъ со словъ отца» 2). Генрихъ, вмісті съ священникомъ изъ Klosterneuburg'a, быль въ 1500 году въ Оломуцѣ н, въроятно, видълъ здъсь существующую тамъ и до сихъ поръ рукопись Хельчицкаго, или же отъ враговъ «Братства» узналъ, что кипга эта, витсто главъ (kapitoly), раздълена на «kopyta» (сокращение слова «kapitola») 3).

<sup>1)</sup> Henrichus Institoris «Sanctae Romanae eccelesiae fidei defensionis clypeus adversus Valdensium seu Pikhardorum haeresim» (a. 1501).

<sup>2)</sup> Primo ex quodam famoso ab eis conflato libro, quem Copitorum nominant eo, quod capitula illius per copita, id est paradigmata, distinguuntur... Et ratio, quare sic appellatur, est, quia auctor illius collecturae fuit sutoris artis magister, habens filium scribentem ex ore patris.

<sup>3)</sup> Въ Оломуцкой рукописи, действительно, встречаемъ часто это слово.

### Сочиненія Хельчицкаго.

Петръ Хельчицкій быль трудолюбивымъ писателемъ, и после него остались многія сочиненія. Самыя важныя изъ нихъ следующія: «Сёть веры», «Реплика противъ Рокицаны», «Реплика противъ Николая изъ Пельгржимова» и трактатъ «Объ антихристе» («О Šelmě a obraze jejím»); последнія два сочиненія въ рукописи Оломуцкой.

Время, когда писалъ Хельчицкій то или другое сочиненіе, можно опреділить приблизительно только по отдільнымъ намекамъ въ этихъ сочиненіяхъ.

1) «Postilla». «Постильь» были въ чешской литературъ очень распространеннымъ родомъ сочиненій; поэтому извъстны и другія сочиненія съ этимъ заглавіемъ, писанныя разными предшествовавшеми Хельчецкому вле современныме ему песателями богословани. Конрадъ Вальдгаузеръ, Миличъ, Гусъ, Якубекъ, Рокицана, такъ же какъ и мірянинъ Хельчицкій, были авторами «Постиль», «Постила» Хельчинкаго была напечатана еще въ XVI в. въ Прагъ (у Северина): I часть въ 1522 и 1529 гг., II ч.—въ 1522 и 1532 гг. Она носитъ заглавіе: «Knijha wykladuow spasytedlnych na Cžtenie Nedielnij czelehoroku. Wierneho a dobreho Muže a Cžecha Petra Chelssiczkeho: milownika horliweho prawdy pana Krysta; W kterychžto knihach mnoho potrzebnych wystrah a trestanije y vžitecžnych navcženije vprziemie podle smyslu Zakona božie(h)o polože(n)o gest». Во введенія авторъ объявляеть, что чтенія онъ излагаль такъ, какъ онъ ихъ понималъ, изучивъ объясненія вныхъ учителей. И такъ какъ священники не исполняли своихъ обязанностей, то онъ, если на то будетъ Божія воля, будетъ писать на пользу техъ, которые любять истину. Начинаетъ онъ съ первой недъли поста (Матоея, глава 11-я), приводить сперва евангельское чтеніе, которое (post illa verba) и объясняеть. Въ «Постиль»

даже, что съ кончиною шестого тысячельтія вновь придеть Христосъ, по не затемъ, чтобы судить людей последнимъ судомъ своимъ, а чтобы стать царемъ тысячельтняго царства, въ которое войдуть только избранные. Возстануть, чтобы войти въ это парство Божіе, и мертвые, и въ числъ ихъ прежде всего, разумьется, Янъ Гусъ. Всь дурные должны погибнуть, тогда останутся только ть, которые, следуя слову евангельскому, быгуть въ горы, въ тѣ «пять городовъ», которые одне останутся. Въ этомъ царствъ люди будуть такъ совершенны, что обойдутся безъ законовъ, безъ наказаній, Разумъ ихъ просвътится свытомъ божественнымъ, такъ что законъ библейскій, какъ излишній, будеть упразднень. Поэтому не будеть также различія сословій и состояній, настанеть всеобщее блаженство (о которомъ, кстати сказать, было тогда довольно наивное представленіе, напрямівов, что охога и рыбная ловля будуть дозволены всякому). Тогда перестануть существовать школы н наука, государства и церковь. Последствіемь этихъ мечтаній явились новыя недоуменія; главнымъ образомъ спрашивалось: нужно-ли истреблять встять невтрных в безбожниковъ еще до начала этого царства, или нътъ? можно-ли браться за оружіе въ интересахъ въры? Последній вопрось решался угвердительно, и решеніе это встретило вообще одобреніе. Разсуждали также особенно о томъ, имъетъ-ли право христіанская община бороться за правду Божію, если светскія власти колеблются. Дело было перенесено даже на судъ ученыхъ мистровъ, которые и решили, что это дозволяется, но только въ томъ случат, если светскія власти действують прямо противно этой правде. А когда въ 1420 году былъ объявленъ общій крестовый походъ противъ чешскихъ еретиковъ, и Сигизмундъ подступиль къ Прага. всь соплесь на одномъ решеніе, что борьба должна быть сочтена нензовжною. Крайній радикаль, священникь Янь (ze Želiva), сталь во главѣ преследуемыхъ пражскихъ «подобоевъ», на помощь къ которымъ стекались со всёхъ сторонъ Чехім вооруженные защетники. Начальнеками ихъ являются Николай изъ Гусинца (Mikuláš z Husince) и Янъ Жижка (z Trocnova). Напрасно старался Ченекъ z Wartenberka уладить дёло миромъ, ведя переговоры съ Сигизмундомъ. Сигизмундъ отвергъ всё предложенія пражскихъ посланцевъ, что и стало вызовомъ къ борьбё противъ него, какъ врага закона Божія и чаши. Страшное пораженіе императорскаго войска на Жижковой горё (14-го іюля 1420 г.) послужило началомъ знаменитыхъ гуситскихъ войнъ.

Рядомъ со всёмъ этимъ волненіе умовъ усиливалось иконоборствомъ, опустошеніемъ церквей и монастырей по смерти короля Вячеслава IV (1419 г.) и ересью пикардовъ, проявившею свою дёятельность еще годомъ раньше. Эти пикарды проповёдывали, что хлёбъ и вино — только простыя знаменія (обозначенія) тёла и крови Христа. Самою крайнею степенью возбужденія, вызваннаго предстоящимъ хиліазмомъ, явилась хиліастическая ересь адамитовъ, которые ходили нагими и имёли общихъ женъ; они были истреблены въ 1421 г. Жижкой. Изъ священниковъ таборскихъ дальше всёхъ зашелъ Мартинекъ Гуска (Martinek Húska), съ прозвищемъ «Loquis», который тёло Божіе называлъ на «повориль намъ, что царство святыхъ на землё будетъ новое» 1).

Среди этого боевого грома и смятенія умовъ слышимъ мы одинокій голосъ человѣка, прославившагося многочисленными разсужденіями по вопросамъ вѣры и нравственности, которыя потомъ легли въ снованіе ученія такъ-называемыхъ чешскихъ братьевъ. Это — Пегръ Хельчицкій, который протестуеть противъ всѣхъ проявленій враждебности и насильственныхъ дѣйствій, не соглашаясь даже съ миѣніемъ университета. Вмѣсто вопроса: слѣдуетъ-ли сражаться за вѣру, онъ сдѣлалъ шагъ дальше, разсуждая: слѣдуетъ-ли вообще браться за мечь? согласна-ли вообще война съ христіанскимъ закономъ? Отвѣтъ его на это былъ отрицательный. Мысль эта, именно, что война не допу-

<sup>1)</sup> Wyznalt g(es)t pred nami, zet giz kralowstwie swatych na zemi bude nowe» (58 b. Оломуцкой рукописи Хельчицкаго).

скается ни на какихъ условіяхъ, повторяется въ сочиненіяхъ Хельчицкаго не разъ.

### Петръ Хельчицкій.

О Хельчицкомъ вообще до самыхъ недавнихъ временъ было извъстно весьма мало даже въ Чехіи.

Въ Россіи работали надъртимъ важнымъ періодомъ чешской литературы и исторіи уже довольно многіе, именно: Елагинъ, Новиковъ, Надлеръ, Гильфердингъ, Невоструевъ, Бильбасовъ, Ламанскій, Клевановъ, Васильевъ, Кочубинскій и особенно Пальмовъ 1). Исторію Жижки знаемъ изъ сочиненія проф. Томка, которое имъется и върусскомъ переводъ. Знакомствомъ же съ П. Хельчицкимъ мы обязаны столь рано похищенному смертію Ю. С. Анненкову.

1. Добровскій въ своей «Исторіи Чешскаго языка и литературы» сообщаєть о Хельчицкомъ только слідующее: «Самое извістное его сочиненіе разбито на 40 главъ; онъ, какъ сапожникъ по ремеслу, назваль ихъ Корута (т. е. сапожная колодка); поэтому онъ былъ прозванъ своими противниками «Doctor kopytarum» 3). И Юнгманнъ въ «Исторіи литературы чешской» (1825 г.) говорить о немъ весьма немногое: «Хельчицкій, Петръ, старшій изъ братьевъ чешскихъ; по ремеслу своему сапожникъ, почему и прозванъ своими противниками «Корута», уже въ преклонныхъ літахъ (выступилъ на поле ділтельности), во время гуситской войны» 3). Даліве перечисляются восемь его сочиненій.

Только въ 1854 году, когда была открыта Парижская рукопись Хельчицкаго, содержащая въ себъ важное сочинение его «Реплика противъ Рокицаны», и когда изслъдована была Фр. Палац-

<sup>1)</sup> Въ квигѣ послѣдняго «О чашѣ въ Гуситскомъ движеніи» (С.-Пб. 1881) приведены заглавія сочиненій упомянутыхъ писателей (стр. 5, прим. 1); сл. также «Čas. č. Mus.» 1882: «Ruské bádání o příčinách a účelích hnutí husitského».

<sup>2) «</sup>Geschichte der böhmischen Sprache und Literatur» (II 1832., crp. 229).

<sup>3) «</sup>Historie literatury české» 1849 r., crp. 569.

кимъ Оломуцкая рукопись, вопросъ о Хельчицкомъ подвинулся впередъ.

Фр. Палапкій въ IV том' своей «Исторіи народа Чешскаго» (Dějiny národu českého, Díl IV částka I. W Praze — 1857 вып. I, стр. 91-109) удёлиль довольно міста ціблой эпохів и разбору главныхъ дъятелей того времени (о Хельчицкомъ на стр. 408-425), оціння впервые по достоинству это важное въ чешской исторін явленіе. Послі него писаль о Хельчицком в Гиндели въ своей «Исторін Чешскихъ братьевъ» 1). Въ 1874 году Іоснфъ Иречекъ поместиль въ «Часописе Чешскаго Музея» статью о Хельчицкомъ П. І. Шафарика, найденную имъ въчисль бумагъ покойнаго знаменитаго слависта; затъмъ самъ І. Иречекъ нъсколько подробнъе изложилъ свъдънія о Хельчипкомъ въ своей «Rukověti» (1875 г.). Въ томъ же году появилось подробное нзследованіе о немъ, изданное проф. Фердинандомъ Шульпемъ<sup>2</sup>), а въ 1881 г. вышла въ свётъ статья проф. Ярослава Голля по чешски 3), который кром' того издаль и отд'ильное изсл'ядованіе о Хельчицкомъ и его ученін на німецкомъ языкі (въ «Quellen und Untersuchungen» II) 4). Съ точки зрвнія католицизма сочиненія Хельчицкаго разобраны священникомъ Ленцемъ 5).

О жизни Петра Хельчицкаго мы не имъемъ никакихъ прямыхъ свъдъній изъ современныхъ ему источниковъ. Все, что мы о немъ знаемъ, почерпается то изъ отдъльныхъ намековъ въ его собственныхъ писаніяхъ, то изъ указаній на него въ сочиненіяхъ ближайшаго времени. Только этимъ путемъ мы узнаемъ нъкоторыя, и то довольно скудныя, черты его жизни. Ни «Братство», ни его основатели не оставили почти никакихъ свёдъній о

<sup>1) «</sup>Geschichte der Böhmischen Brüder». I, crp. 13, 17, 25, 49, 489-90.

<sup>2) «</sup>Osvěta». 1875, dil I, č. 1-6.

<sup>3)</sup> Časopis Musea království Českého, V, 1881, crp. 1-32.

<sup>4)</sup> Это сочиненіе проф. Голля и служило главнымъ пособіємъ при составленів этого очерка.

<sup>5)</sup> A. Lenz: «Učení P. Chelčického o svátosti oltářní» v Praze 1886 n st. Č. č. m. 1885: «Učení Petra Chelčického o křtu, zvláště o křtu nemluvňat a učení katolické.

Хельчицкій просить этихъ священниковъ, чтобъ они были вѣрными и осторожными слугами Божіими и убѣждаетъ ихъ заботиться о ввѣренной имъ паствѣ. При этомъ онъ нападаетъ на тогдашнее духовенство: «Ибо священники сдружились и со свѣтомъ и соединились съ нимъ, преподавая искаженно міру божественную святыню, вслѣдствіе своего искаженнаго нониманія Бога и Его святыни и неправильнаго пониманія своихъ служебныхъ обязанностей; за это они пользуются въ міру благами земными».

Посланіе это издано въ «Časopis' ть Чешскаго музея (1874 г., стр. 99—102), рукопись же находится въ братскомъ архивт въ Охрановт (Herrenhut). А. Коменскій называль это сочиненіе «золотымъ» (List zlatý).

5) Оба упомянутые священника были друзьями Хельчицкаго и «возлюбленными о Господъ» («v Pánu Bohu milí): одинъ изъ нихъ, именно Николай, просилъ Хельчицкаго, чтобъ онъ преподаль ему поученіе далье, что Хельчицкій и исполнилъ. Письмо его излагаетъ объясненіе истиннаго покаянія и ученіе о чистилищь. Здъсь встръчается мъсто, которое свидътельствуетъ о томъ, что Хельчицкій не былъ священникомъ: «....это я сдълаю на столько, на сколько позволяетъ мое скудоуміе и безсиліе, которыя далеко отъ того, чтобъ учить сеященниковъ» 1).

Копія письма, сділанная упомянутымъ выше Станкомъ, находится въ Чешскомъ музей вмісті съ «Репликой противъ Рокицаны».

- 6) «Výklad na čtení sv. Jana v 1. kapitole» (Объясненіе 1-ой главы св. Іоанна). Рукопись въ библіотект Пражскаго университета, содержить въ себт толкованіе словъ: «Въ началт бъ Слово в Слово бъ къ Богу» (Іоан. І, 1). Сочиненіе это не что иное, какъ богатое собраніе цитать изъ Священнаго Писанія.
- 7) «Traktat o sedmi svátostech» (О семи таинствахъ). Трактатъ переведенъ цъликомъ въ «Quellen» (см. соч. Ленца

<sup>1) ....</sup>to ted' učiním podlé toho, což má chudoba a nemoc môž stačiti, kteráž daleka jest od toho, aby kněží učila. Цятата приводится съ новочешскою транскрищцей въ виду упомянутой непоследовательности копій Станка.

«Petra Chelčického učení o sedmeře svátostí a poměr učení tohoto k Janu Husovi» 1889).

- 8) Въ княжеской архіепископской библіотекѣ въ Прагѣ есть извлеченія (ехсегрtа) изъ сочиненій Петра Хельчицкаго, сдѣлан ныя, вѣроятно, кѣмъ-нибудь изъ читавшихъ ихъ (ср. Čas. č. Mus. 1882: Jiří Anněnkov a Adolf Patera «O nově nalezeném rukopise Petra Chelčického»).
- 9) Сочиненія Хельчицкаго находятся также въ одной рукописи библіотеки Пражскаго капитула (Sign. D. 82. 4°), и между ними здёсь есть трактаты: «Толкованіе словъ св. Іоанна апостола во второмъ посланін его» (на лл. 50—77), «О троякомъ сословів» (О trojím lidu) на лл. 77—106, и др. Ср. «Čas. č. Mus.» 1881— Jar. Goll: Petr Chelčický (стр. 23—30).
- 10) Сочиненія Хельчицкаго, пом'єщенныя въ Оломуцкой ру-
- a) Replika proti Mikuláši z Pelhřimova (Реплика противъ Николая изъ Пельгржимова; издается въ этомъ томъ). Это трактать большой важности, потому что онь даеть, во-первыхъ, много біографических данныхъ, съ помощію которыхъ мы можемъ, хотя отчасти, осветить темную личность Петра Хельчикаго. Во-вторыхъ, здѣсь находимъ указанія на отношенія Хельчинаго къ таборитамъ и къ ученію ихъ о таниствъ евхаристіи. У насъ нътъ до сихъ поръ ни одного сочиненія (даже въ родъ катехизиса), которое прямо, непосредственно излагало бы ученіе таборитовъ о таинствъ евхаристін. Извъстія объ этомъ важномъ догмать выры почерпали мы до сихъ поръ для эпохи среднихъ въковъ главнымъ образомъ изъ полемическаго сочиненія мистра Яна изъ Пржибрама (Jan z Příbramě) противъ таборитовъ 1). Издаваемое сочинение является новымъ важнымъ пособиемъ в псточникомъ для историка этой эпохи, темъ более важнымъ, что Хельчицкій въ началь каждой главы приводить буквально тексть ученія своего противника. Въ-третьихъ, изъ этой «реп-

<sup>1)</sup> Въ немъ изложенъ образъ жизни таборскихъ священниковъ (1429 г.).

лики» выясняются отношенія Хельчицкаго къ Виклефу, ученіе котораго объ евхаристіи онъ принимаеть.

Укажемъ несколько чертъ личности этого Николая изъ Пельгржимова, противъ котораго написанъ трактатъ. Николай изъ Пельгржимова (Pelhřimov — мъстечко въ южной Чехіп) учился въ Прагъ, гдъ въ 1409 г. сдъланъ былъ бакалавромъ. Онъ считался однимъ изъ самыхъ ревностныхъ приверженцевъ Яна Гуса и послѣ смерти послѣдняго является главой самой крайней партіи «калишниковъ». Обыкновенно носить онъ прозвище «Biskupec», потому что въ 1421 г. былъ выбранъ въ епископы таборитами. Съ вожаками умъренной пражской партіи, Пржибрамомъ и Якубкомъ, онъ приходилъ въ частое столкновеніе. Для насъ особенно важенъ споръ его съ Пржибрамомъ и Пражанами въ Конопишти (na Konopišti) 1423 г. 24-го іюня, гдѣ шла рачь о пресуществлении и употреблении даровъ. Здась Николай отрицалъ пресуществленіе, хотя до сейма въ Пискъ (Písek, въ 1422 г.) защищаль его. Затемъ известна его деятельность на Базельскомъ соборъ, гдъ онъ ръшительно защищаль чешскія сочиненія. Когда Юрій Подфорадскій сталь правителемъ въ Чехін (1452 г.), Николай не захотълъ признать его, за что былъ заключенъ въ Подъбрадахъ въ темницу, гдъ и умеръ въ 1459 году.

Іос. Иречекъ (Rukověť, стр. 288) предполагалъ, что только послѣ 1443 г. (послѣ Кутногорскаго сейма) Николай пріѣхалъ къ Хельчицкому; «но встрѣча эта не повела ни къ чему, кромѣ враждебнаго горячаго столкновенія». Предположеніе это не справедливо: «Реплика» написана была въ 1423—1424 гг.; слѣдовательно, первая встрѣча ихъ падаетъ на 1420 годъ (за три года до написанія «Реплики»; см. гл. ІІ). «Реплика» раздѣляется на 36 главъ, которыя по своему содержанію распадаются на три части:

І) Въ первой (гл. 1 — 8) Хельчицкій говоритъ, какъ онъ встрѣчался съ Николаемъ, Лукой и Конрадомъ, которые сами искали съ нимъ знакомства, при чемъ энергически защищается противъ обвиненія Николая, будто онъ, Хельчицкій, хитростью отъ обвиненія Николая, что опъ, Хельчицкій, выманиль у него его сочиненіе объ евхаристій и умышленно исказиль его мысли, чтобы воспользоваться пиъ для полемической цёли. Поэтому Хельчицкій приводить мысли Николая, цитуя ихъ дословно.

Точное, ясное представленіе о содержаніи этой части составить себ'є теперь довольно трудно, потому что намъ неязв'єстны сочиненія, относящіяся къ этому спору; трактать же Хельчицкаго предполагаеть изв'єстными: 1) взапилые личные споры его съ Николаемъ; 2) сочиненіе Хельчицкаго, писанное раньше къ тому же Николаю; 3) р'єзкій отв'єть Николая Хельчицкому, послужившій поводомъ къ настоящей «Репликі» послужившій поводомъ къ настоящей «Репликі»

- II) Вторая часть (съ половины 9-й гл., кончая гл. 26-ю) излагаетъ ученіе Николая о тайнств вехаристій, которое Хельчицкій опровергаетъ при номощи Священнаго Писанія и собственныхъ разсужденій. Здісь Хельчицкій цитуетъ уграченное сочиненіе Мартинка, основателя секты адамитовъ.
- III) Вътретьей части (гл. 27 36) онъ излагаетъ положенія Виклефа объ евхаристій и доказываетъ таборитамъ, что они или дурно поняли Виклефа, или своевольно исказили его примѣнительно къ своимъ цѣлямъ. Такимъ образомъ, Хельчицкій защищаетъ противъ учениковъ таборскихъ ихъ же учителя, «мистра» Виклефа. Въ концѣ концовъ онъ опровергаетъ ученіе таборитовъ, сводя все виѣстѣ, и объясняетъ, что нобудило его писать свою «Реплику».

Ученія Хельчицкаго объ евхаристій, параллельно съ ученіемъ католической церкви и съ ученіемъ Виклефа и таборитовъ, не будемъ здѣсь излагать подробно; напомнимъ только, что эта «Реплика» и трактать о тѣлѣ Божіемъ пользовались особенною нопулярностью среди читателей, которые частыми глоссами на поляхъ рукониси отиѣчали свое сочувствіе или несочувствіе къ читаемому, тогда какъ остальные трактаты, помѣщенные въ рукописи, почти вовсе не имѣютъ подобныхъ помѣтъ. Эго указываетъ на одинъ изъ религіозныхъ вопросовъ, которыми интересовались въ средніе вѣка, да и ноздиѣс.

в) Далье въ рукописи (съ л. 88<sup>b</sup>) помыщенъ подъ киноварнымъ заглавіемъ трактать: Tuto se pocina gina rec s(wateh)о Pawla o stare(m) clo(wiek)u (т. е.: Здысь начинается слово святого Павла о ветхомъ человыкы. Статья эта разбита на 12 параграфовъ, изъ которыхъ каждый начинается словами: «Далье говорить апостоль....».

Ветхій человікь, это не старець вообще, а Адамь, первый человькь, умершій въ глубочайшей старости; поэтому всь происходящіе отъ него старбются и умирають. Ветхій человінь такимъ образомъ равняется старой жизни (жизни въ гръхахъ). Милости Божін напоминають человіку о кресті Христовомъ и о его свойствахъ. И наше тъло подвержено гръху, поэтому и въ нашемъ теле долженъ быть распять ветхій человекъ, почему тогда только и является въ насъ живой Христосъ. Пока этого распятія плоти нътъ, пока гръшная плоть не уничтожена, до тъхъ поръ ны — служители діавола. Поэтому, кто умеръ съ Христомъ на крестъ, свободенъ отъ гръха, который и удерживаеть человека отъ распятія со Христомъ. Если же мы умремъ во Христь, то возстанемъ съ нимъ и изъ мертвыхъ; такимъ обравомъ смерть уже не будеть иметь власти надъ Христомъ. А такъ какъ Христосъ вторично уже не умреть, то въ смерти христіанинъ находить освобождение отъ граха.

- На л. 140° читаемъ: «Теперь мы видимъ, какія несчастія послаль Богъ на чеховъ: всѣ города и мѣстечки окружилъ злодѣями и сыщиками, чтобъ они грабили, убивали, вытаскивали изъ домовъ, вязали, продавали въ рабство, бросали въ темницу, потому что Богъ предалъ всѣхъ людей великимъ бѣдствіямъ». Трактатъ этотъ напечатанъ по тексту Оломуцкой рукописи г. І. Карасекомъ въ Comenium III. Vědecký odbor, číslo 2. V Praze 1892, на стр. 1—58.
- г) На л. 146°. Pocina se řec o zakladu zakonow lidskych (Объ основанів законовъ человъческихъ). Трактать состовть изъ 18 главъ в писанъ послъ сочиненія «Объ антихристь» (О Šelmě a obraze jejím), ибо авторъ въ самомъ началь заявляеть: «Уже я

кое-что сообщиль о враждё и соблазнахъ антихристовыхъ, что я могъ сказать о нихъ.... Нъкоторые изъ этихъ соблазновъ повторю. Священийковъ и докторовъ следуетъ слушать только до тьхъ поръ, пока они говорять со словъ закона Божія. Между Ветхимъ и Новымъ Завътомъ большая разница: Ветхій есть законъ тълесный, Новый же — духовный». Гл. IV посить заглавіе (писано киноварью): Podpora zakonow lidskych. Церковь учить, что обычай церковный долженъ быть сохраняемъ, даже если о томъ не говорится въ Писаніи. Поколеніе Кавново отступило отъ закона Божія и живеть по закону людскому, основанному на самоволін; законы, прибавляемые къ установленіямъ Христовымъ, негодны, напримъръ, пепелъ въ первую среду поста, чтобы не представляться такими обжорами и пьяницами, какъ вчера. или паніе перковное и глухая исповадь на ухо. Гл. VIII озаглавлена такъ: Tato rec bude o ocistcy, но полемическое разсуждение о чиствлещь продолжается и въ следующихъ главахъ до самого конца. Въ этомъ отделе Хельчицкій значительно расходится съ ученіемъ католической церкви; онъ вообще отрицаетъ существованіе чистилища, равно какъ и діленіе ада на три части, по ученію Оомы Аквината, т. е. на 1) адъ проклятыхъ (погибшихъ), 2) дётей неокрещеныхъ и 3) чистилище. «Невозможно, чтобы душа несла мученія изъ-за тела. Праведникъ достигнеть царства небеснаго, а совершившій смертные грахи пойдеть въ адъ. О чистилище нигае неть и речи, но мірь не минуеть его, потому что онъ долженъ каяться за свои несправедливыя дёла, въ которыхъ «онъ погрязъ, какъ свинья въ дужб». Кром в того, прекратилось бы для священняковъ «задушное», псалмы и молитвы за умершихъ. «Такимъ образомъ остановилась бы ихъ торговля свитокупная... не могли бы они глодать мяса живыхъ на костяхъ ихъ умершихъ братій». Священники должны учить истиному покаянію, которое и приводить въ царство небесное. Грышники потому и остаются закоренілыми во гріхахъ, что надъются на то, что они еще будуть въ чистилищь. Справедливые в кающеся очищаются во Христь уже на этомъ свыть. Такимъ

образомъ чистилище выдумали священники только ради собственныхъ выгодъ». По этому трактату можно судить о большой начитанности Хельчицкаго: онъ знаетъ Ремигія, Өому Аквината, св. Григорія, толкованіе Августина «О дит Господни», отвіть св. Петра Клименту. Кромі того, приводить онъ легенду о Паскасіи и докторі Евсевій, который быль ученикомъ блаженнаго Іеронима.

Хельчицкій еще прежде писаль что-то объ этомъ предметѣ, какъ видно изъ его же словъ въ главѣ XII-ой; но мистры не приняли его трактата; кое-что изъ пего они отвергли, кое-что оставили безъ вниманія.

Весь этотъ трактатъ, какъ кажется, есть отвѣтъ на писаніе какого-нибудь мистра, либо новый трактатъ, написанный тогда, когда первый отвергли мистры. Мѣстами онъ буквально сходится съ отрывкомъ Парижской рукописи, напечатаннымъ Ю. С. Апненковымъ въ Čas. čes. mus. 1885, на стр. 401—402. Цѣликомъ статья, о которой здѣсь рѣчь пдетъ, напечатана г. І. Карасекомъ по тексту Оломуцкой рукописи въ Comenium II. Vèdecký odbor číslo 1. V Praze 1891, на стр. 72—104.

д) На л. 176 ндетъ рачь о работавшихъ на веноградника (Ев. Maro., rs. XII): Tato rec stogi psana ve dvadcaté Kapitole swatcho Matuse. Изъ притчи о двухъ сыновьяхъ онъ заключаеть, что жиды — это старшій сынь, который съ самаго начала пребываль въ въръ Божіей, а младшій — язычники, которыхъ апостолы привели ко Отцу, когда они приняли вечерю Христову. Старшій брать ропталь на отца и брата. Какъ прежде законники завидовали язычникамъ, такъ теперь священники завидують грашникамъ, которые обратились къ Богу. Поэтому они выдумали чистилище, будто бы Богъ не быль бы справедливъ, если бы грешникъ не терпелъ за грехи свои въ чистилищь. Справедливый Господь не допустить, чтобы человъкъ терпълъ больше, нежели онъ можетъ снести; Онъ даетъ людямъ возданніе не по заслугамъ нхъ, а по безграничной доброть и щедрости Своей. Народъ избранный быль все-таки пародъ іудейскій, — таковъ в человікь, который служить Богу

въ уничижени своемъ. Люди должиы съ покорностью исполнять повельния Божии, пикогда не роптать на справедливость Божию и стараться осилить, одольть тыло, но оно служить причиной къ многимъ роптаниямъ.

Этотъ краткій трактать заключаеть въ себѣ 10 главъ; въ каждой объясняется приведенный въ ея началѣ текстъ изъ Евангелія. И этотъ трактатъ нанечатанъ г. І. Карасекомъ въ Со-menium III, č. 2, на стр. 59—79.

e) На л. 199° киноварное заглавіе: Tuto se počina řeč a zprawa o tiele boziem (о тълъ Божіемъ).

Въ этомъ обширномъ разсуждении Хельчицкій систематически излагаетъ свои взгляды на тайнство евхаристій, тогда какъ въ «Репликъ противъ Николая Бискупца» опъ полемизируетъ противъ ученія таборитовъ. И изъ этого сочиненія можно видъть большую начитанность Хельчицкаго и хорошее знакомство его съ сочиненіями мистровъ.

«Противъ таинства гръщатъ двоякимъ способомъ: 1) недостаткомъ уваженія в 2) еще болбе— валишнимъ уваженіемъ: свфчами, кольнопреклоненіемъ, звономъ, паданіемъ ницъ, моленіемъ. Ради первыхъ Христосъ назваль хлёбъ теломъ своимъ, чтобъ онъ былъ воспоминаніемъ о Немъ; другіе (папа н его церковь) полагають, что делають тело Христово изъ хлеба, что хлебъ прелагается вътьло Христово и вино въкровь Его». Въгл. VII приводятся ученіе Гуса и церковная ибснь: «подъ различными видами — только знаменія, а не предметы». Въ гл. ІХ, приводя цитату изъ Св. Писанія о сыповьяхъ Илін, авторъ папоминаетъ людямъ, чтобъ они остерегались священниковъ, которые дълаютъ Христа. Гай выставляется святыня для молитвъ и при этомъ нётъ священника, здъсь люди, «поклонившись наскоро, спъщать въ корчму и пьють до объда, не оставаясь долго за объдней, начинають съ утра пить, и тело Божіе остается безъ внимація, служить имъ поводомъ для сиденья въ корчие». Изъ этого сочиненія видно основательное знакомство Хельчицкаго съ жизнью первыхъ христіанъ. Кром в того, онъ сообщаеть, какъ молятся люди

Богу, но мало людей молится Богу какъ следуеть: «люди обыкновенно въ этомъ отношенін не выше скота по разуму». Особенно нападаеть онъ на ханжество, которое было распространено въ его время. Этотъ трактатъ кончается главой XXII-ю. За нею науть главы XXIII—XXXVI, которыя не имъють отабльнаго заглавія и составляють, на видь, одно цілое съ сочиненісмъ о теле Божіемъ. Въ сущности же, это отдельное сочиненіе «Объ антихристь» (o Šelmě a obraze jejím), которое, судя по ипдексу запрещенныхъ книгъ, было напечатано; но не сохранилось не одного экземпляра ни печатнаго, пе рукопеснаго, если не считать рукониси Оломуцкой, гдв оно страннымъ образомъ оказывается писаннымъ два раза подъ рядъ. Это свидетельствуетъ. конечно, о большой популярности этого сочинения. Кром'ь того, въ гл. XXXVI й того же сочененія находемъ новое киноварное загла-Bie: Tuto se giz počina gina reć o šelmie a obrazu gegie(m). съ текстомъ, небольшого объема, въ двухъ нараграфахъ. Всъ христіане, говорится здёсь, дёлятся на два сословія: духовное и свътское. Къ свътскому принадлежатъ: ремесленники, крестьяне. кунцы, мъщане, государи, госнода, рыцари, князья и короли. Эти вст по гл. 17-й Апокалипсиса Іоаннова пазваны волами (ст. 2), ибо они полны стремленія къ блуднымъ деламъ, иначе великимъ хищникомъ (šelma) или звъремъ жестокимъ и кровожаднымъ. Другое сословіе-духовное, «которое на встять своихъ соборахъ, канитулахъ, собраніяхъ ничего иного не постановляетъ, кромѣ того, что сводится къ почестямъ ихъ и уважению къ нимъ, роскошеству и бездъйствію, умноженію доходовъ в богатствъ. Жена эта (апокальпеческая) украшена златомъ, какъ царица, хотя она величайшая противница Бога. Затычь имбеть она златой кубокъ, изъ котораго опанваеть всехъ виномъ разврата».

Весь трактать этоть есть толкованіе на тѣ главы Апокалипсиса, гдѣ говорится о послѣднихъ временахъ рода человѣческаго (т. е. главнымъ образомъ гл. 17). Іоаннъ видѣлъ звѣря, изъ моря выходящаго и имѣющаго семь главъ и десять роговъ; ему далъ силу и мощь великую драконъ. Кромѣ того, видѣлъ онъ и иного звѣря, который вмѣлъ два рога, подобныхъ бараньниъ: этотъ дѣластъ все по волѣ нерваго звѣря. Толкованіе «антихрпста» н «звѣря» очень пространно и неопредѣленно, то очень общее, то узко спеціальное, и всякій разъ разное. Мистическое настроеніе это вполнѣ соотвѣтствуетъ общему во всей Чехіи XIV и XV вв. направленію (Миличъ з Кготеў́тіžе (Кремзира), Гусъ).

Объ части сочиненія, упоминаемаго здъсь, напечатаны г. І. Карасекомъ по Оломуцкой же рукописи въ Comenium II, č. 1, на стр. 1—72.

s) J. 293 Tuto se pocina wyklad na pasigi swatcho Jana. Этоть трактать содержить въ себь толкование мъста Евангелія св. Іоанна о томъ, какъ со Христомъ были расияты два разбойника. Хельчицкій по обыкновенію береть для толкованія тексть по фразамъ. Христосъ для большаго позора распять между двухъ разбойниковъ: это должно научить насъ избъгать гордости. Какъ съ Христомъ были распяты два разбойника, такъ и между христіанами два рода людей: 1) истинные н 2) тъ, которые, хотя и страдаютъ во Христъ, но не инстотъ пастоящаго познанія Его. Слова: «Истину глаголю тебі»: диесь будения со мною въ раю» — утьшение гръшныхъ, которые ищуть милости Божіей, и гибель злыхъ, которые возлагають надежду на милость Божію. Уксусъ обозначасть, что свъть не познать Его, вначе же можеть быть объясняемъ какъ то питье, которымъ мы напонли Христа чрезъ грахи свои. Смертію Христа завершился старый законъ и спасеніе наше. Христіанинъ должень умереть со Христомъ, долженъ вибств съ нимъ страдать. Воины перебили голени разбойникамъ, по не Христу: по этому можно судить, что Христосъ соединенъ съ нами особенною **любовью.** Кости суть дары Духа Святого, руки — въра, которая обусловливаеть даянія, поги — желанія, спина — разумъ, который при помощи глазъ — горній світь — познаеть всликое. Въ этомъ случа в особенно важенъ разумъ: «нбо темный разумомъ народъ не знаетъ, что такое въра въ истинномъ значени слова, а знаеть только то, что делають священники въ церквахъ, и что

одобрять священнеке, то оне и считають вфрой». Съ другой стороны авторъ исчисляеть грахи, творимые народомъ, который, хотя и имбеть въру Христову, не имбеть однако въры живой. Человъкъ не долженъ жить въ зависимости отъ окружающаго: это сотворено для него, а не онъ для окружающаго. Кто любить мірскую хвалу, тоть не радбеть о себб. Мысли о кончинъ міра, подобныя высказаннымъ въ «Обновленія ветхаго человъка», высказываются в здъсь. Огирытіе бока (отъ прободенія), который находится на сторон'в сердца, указываеть на особую любовь Христа къ намъ. Христосъ смертію своею выказаль къ намъ безграничную любовь. Какъ Ева происходить изъ ребра отъ бока Адамова, такъ и Христосъ по любви открылъ бокъ свой всёмъ вёрующимъ, которые суть жены его. По этому случаю говорится о бракъ: «Тотъ, кто видълъ, свидътельствуетъ. Теперь люди хотять имъть въ рукахъ письменное свидътельство: Господи Боже, ивтъ въ Прагв табляцъ, гдв люди этого свъта вписывають на пихъ свое имущество, а потомъ съ большимъ трудомъ в пошлинами стараются узнать, какъ на таблицахъ этихъ записано объ имбий ихъ, чтобъ оно не пропадо». Гат итть любов, является гитьвь, ссоры, непріязнь. При этомъ авторъ входить въ разсуждение о последствияхъ того.

На взглядъ проф. Голля это сочинение Хельчицкаго отличается глубиной мыслей и хорошимъ, законченнымъ изложениемъ, не изобилующимъ черезмфриыми отступленіями, къ чему столь скловенъ Хельчицкій въ прочихъ своихъ трактатахъ. Сочинение это сохранилось, кромф Оломуцкаго текста, въ рукописи Пражской; оно издано г. І. Карасекомъ по первой рукописи, съ разночтеніями изъ второй, въ Сошеніиш III, č. 2, на стр. 80—132.

Кром'в перечисленных сохранившихся сочиненій Хельчицкаго, можно предполагать, что еще пісколько сочиненій его пропало. Такъ, вітроятно, утрачены: а) посланіе къ Рокицані; впрочемъ, можно, кажется, предполагать, что это самое послапіе есть то, которое напечатано въ «Čas. č. mus.» 1874 г., хотя въ немъ на концѣ помъта: Янъ Роквцана Пстру Хельчяцкому; б) посланіе къ Няколаю z Pelhřímova; в) о присягѣ; г) о клятвѣ чешской (о rotách českých); д) о сылѣ свѣта (о moci světa).

### Оцѣнка дѣятельности и сочиненій П. Хельчицкаго.

Познакомпвшись съ жизнію и сочиненіями Хельчицкаго, постараемся выяснить значеніе его для чешской литературы.

Хельчицкій отпосится песомпітию къ выдающимся явле. ніямъ въ чешскомъ пародъ. Его интересную личность характеризують главным образомъ двѣ черты: 1) самостоятельныя, оригинальныя иден философскія, особенно соціологическаго направленія, которыя ставять Хельчицкаго въ число самыхъ выдающихся мыслителей чешскихъ XV стольтія; принадлежи опъ въ напіональности нёменкой, французской или англійской, онъ несомитыно выбать бы значение и вліяние въ европейской исторіи права и соціальной науки; 2) то, что ученіе его приняли, какъ свое собственное, Чешскіе братья по сов'ту Роквцаны 1). Это косвенио составляеть заслугу Хельчицкаго; такимъ образомъ опъ сталь духовнымъ отномъ этого главнаго источника и колыбели чешской литературы, которая въ лиць Амоса Коменского оказала такія услуги обще-европейской литературѣ и наукъ. Удачнъе другихъ оцънилъ «Чешскую братскую общину» Zeschwitz (Herzog, Real-Encyklopedie der protestant, Kirche, II, 650): «Besпристрастный историкъ увидить себя припужденнымъ призпать, что со временъ апостольскихъ ни одно церковное общество, приближаясь такъ пли иначе къ этимъ временамъ, не постигло въ такой март эту чистую высокую жизнь, какъ Чешскіе братья». Такъ оцениваеть ивмецкій инсатель этоть замічательный разцвътъ духовныхъ сплъ чешского породо. Сочинения Хельчицкого

<sup>1)</sup> Suma historie o protivenstvích církve české. Kau. XVIII:

On (Rokycana) přátelsky je přijav horlivost schvaloval, spisů některých zvláště Petra Chelčického proti ohavnostem v církev vešlým ku přečtení propůjčil a tím horlivost jejich více roznitil.

были въ данномъ случат основой, красугольнымъ камнемъ «Братства».

Если мы сопоставниъ Гуса съ Хельчицкимъ, то придемъ къ тому выводу, что Гусъ въ общемъ былъ только сыномъ своего времени, и что въ силу своего возвышеннаго характера, чистой жизни и непреклопности онъ заслуживаетъ удивленія. «Гусъ, это луна, которая вращается около земли, которой для Гуса служить Виклефъ» (Lechler: Wiklif, Hus. 1890). Гусъ есть отраженіе всеобщаго стремленія къ реформ' церковной жизни (іп capite et in membris); опъ проповъдуетъ противъ упадка правовъ своего времени, но все-таки въ вопросахъ догматическаго свойства остается вполить на почвъ Римской церкви (только въ темницт въ Костинцт опъ призналъ нужными иткоторыя перемыны, напримыры, причащеніс подъ обонин видами — sub utraque specie). Хельчицкій сходится съ шиль въ томъ, что также прямо осуждаеть упадокъ и безправственность духовенства и всего общества; и для него также во многихъ отношеніяхъ Виклефъ является учителемъ; по Хельчицкій не только пошелъ дальше Гуса въ большей части вопросовъ догнатическихъ (онъ отвергъ, какъ ны видели, чистилище, почитание свитыхъ, многие обряды), но главнымъ образомъ выдвигается еще тімъ, что центръ тяжести его основъ лежить въ этикі, на основаніи которой онъ создаетъ новое устройство не только церкви, но и гражданскаго общества. Такниъ образомъ Хельчицкій приходить къ реформ в и государства, благодаря чему становится соціалистом въ истинномъ значенів этого слова (по пе въ томъ, какъ это слово понимается обыкновенно теперь). Это выясняется особенно взъ разбора принциповъ, выработанныхъ Хельчицкимъ.

Прежде всего остановнися на зависимости и которыхъ ученій его отъ Виклефа. Основой віры для Виклефа служить Священное Писаніе; законъ Христовъ вполнѣ достаточенъ, такъ что въ законахъ мірскихъ надобности нѣтъ. Въ Ветхомъ Завѣтѣ господствуетъ страхъ и угроза, въ Новомъ — любовь. Большое значеніе придастъ онъ свободѣ воли. Покаяніе есть необходимое

условіе для отпущенія грібховъ. Человінь можеть доствуь отпущенія граховъ, можеть достичь падежды на жизпь вачную только милостію Бога, но отпюдь не безъ правственнаго труда, святости и справедливости передъ Богомъ. Церковь есть, по его мивнію, общество избранныхъ; онъ кончаеть отрицаніемъ отожествленія церкви съ духовенствомъ (clerus) и іерархіей. Иконопочетанія прямо опъ не отвергаеть, но онъ протевъ такехъ святынь и обычаевъ, которыхъ нельзя доказать изъ Св. Писанія, напримъръ, противъ паломинчества. Заупокойнымъ объдиямъ и молитвамъ за умершихъ онъ придаетъ мало значенія. Съ 1380 г. начинается его энергическая борьба противъ нищенствующихъ орденовъ. Ученіе объ евхаристій сводится въ общихъ чертахъ къ следующему. Спорный вопросъ о томъ, когда после освященія (consecratio) хлібов и вино претворяются въ тіло и кровь Хрпстову, такъ что остается только подобіе, образъ (accidentiae) хльба и вина, по своимъ последнимъ, конечнымъ выводамъ противоръчить смыслу Писанія: этого вопроса не существова 10-де у отцовъ церкви первыхъ въковъ. Съ помощію діалектическихъ тонкостей Хельчицкій доказываеть, что пресуществленіе вообще не попятно, сслп видимыя качества хліба продолжають существовать. Собственное, положительное учение Виклефа о тавиствъ евхаристін таково: въ таниствъ есть истинный хльбъ (и истинное вино), но вийсти съ тимъ есть и тило Христово (и кровь). Но опъ пигав не утверждаетъ, что видимое нами въ таниствъ есть исключительно только образъ; на оборотъ, во многихъ мѣстахъ своихъ сочиненій онъ учигъ, что Христосъ присутствуетъ въ таниствъ на самомъ дъль, истинио. Но тъло Христово тълесно и містно не находится на престоль: субстанціонально и тьлесно Христосъ находится на небесахъ. Присутствуетъ же тызо Христово въ освященной гостій трояко: 1) д'ятельно (virtualiter), 2) духовно (spiritualiter) и 3) святостно (sacramentaliter), в вменно чрезъ милость въ душахъ вірующихъ и въ освященной гостін, — въ этомъ последнемъ случа в чудесно. Освященная гостія сама по себь не есть тыю Христово, но въ ней есть тайно тыло Христово (sacramentaliter in ipsa absconditum). Поэтому Виклефъ и даеть такое опредъленіе: «тайнство евхаристій есть тъло Христово подъ видомъ хліба». Поэтому и принимать тъло Христово можно не тълесно, а духовно черезъ віру.

Съ этпиъ ученіемъ въ сущности согласенъ и Петръ Хельчицкій. И онъ полагаетъ единственнымъ основаніемъ въры Св. Писаніе и старшихъ отцовъ церкви, а «баснямъ п легендамъ» върить не желаетъ. Для него достаточно закона божественнаго, который обнимаеть собою все. Человеку неть нужды въ законахъ мірскихъ, сочиненныхъ учеными. Законы божественные исходять оть Христа, который есть единственный настоящій посредникъ между Богомъ и человъкомъ. Точно также ученіе о свободь воли и о добрыхъ дълахъ, способствующихъ спасенію человька, взято виъ у Виклефа: только ть дьянія хороши, которыя совершаются добровольно, безъ принужденія. Но однимъ этимъ человъкъ не достигаетъ спасенія; для этого необходимы еще милосердіе и любовь Божів, а также спасительная діятельность Інсуса Христа. Затімъ, различіе закона стараго и новаго. ученіе объ истинномъ покаяній, взглядъ на молитвы за умершихъ, враждебное отношение къ монашеству, все это заимствовано Хельчицкимъ или непосредственно изъ сочиненій Виклефа, которыя были уже тогда переведены на чешскій языкъ, или изъ сочиненій Виклефовыхъ послідователей (Гуса, Якубка и др.). При этомъ следуетъ заметить, что иногія положенія Виклефа были популярны и хорошо извъстны въ Чехіи.

Относительно евхаристів Хельчицкій признаєть, что въ таинствѣ присутствуєть Христосъ истипно, дѣйствительно, сущно (vere, realiter et substantialiter), какъ учитъ и католическая церковь. Но въ то же время онъ не признаєть пресуществленія, а принявъ ученіе Виклефа, отрицаєть пресуществленіе хліба и вина въ тѣло и кровь Христовы. Согласно съ Виклефомъ онъ утверждаєть, что въ таинствѣ двѣ субстанціи: одна божеская—Христосъ, другая земная — хлібъ и вино. Христу въ евхаристіи можно молиться только тогда, когда ее освятить пастоящій свя-

шеннякъ, не совершившій смертнаго граха, согласно съ завъпаннымъ отцами обычаемъ; въ противномъ случав на престолв остается простой хаббъ, и тотъ, кто ему покланяется, совершаетъ идолопоклонство. Евхаристія доставляеть милость, но только истиннымъ христіанамъ, а отнюдь не невърующимъ людямъ и не тыть, которые считають святыню идоломь. Хельчицкій указываль на необходимость принимать причастіе какъ можно чаще, но при этомъ прибавлялъ, что церковь ограничиваетъ это принятіе, установивь на это опредъленное время. Согласно съ таборитами онъ требоваль всеобщаго причащения подъ обоими видами. Служение литургін въ честь святыхъ, и особенно за души умершихъ, находящіяся въ чистилиць, онъ рашительно отрицаль. Противъ евхаристів согращають, по взглядамь Хельчицкаго, двояко. Во-первыхъ, гръщатъ тъмъ, что не оказываютъ ей должнаго почтенія. какъ дълаютъ это таборитские священники, которые отрицаютъ тьло Христово въ освященной на престоль жертвь, говоря, что никто не вкушаль тіла и крови Христовыхъ, даже апостолы, а также тімъ, что Христосъ назваль хлібов своимъ тіломъ только въ воспоминание своей смерти. Истинное тъло Христово въ тапиствъ есть, но только духовно в святостно, субстанціонально же в тыесно оно на небь одесную Отца. А потому и нельзя вкушать его, нбо Христосъ уже не будеть на земль до дня суднаго, хотя бы в самъ св. Петръ служиль литургію. При вкушеній нолучаемъ мы только милость и дары Христовы, которые стали доступны намъ чрезъ Его мученіе. Это вкушеніе духовное исключаеть вкушеніе телесное, видимое. Кроме того, невозможно, чтобы целое тело Христово вийстилось въ куски хлиба, и чтобы въ одно и то же время опо могло присутствовать на безчисленныхъ престолахъ. Во-вторыхъ, грешатъ также, впадая въ наолопоклонство, чрезъ валишиее уважение къ тавиству, какъ это делаетъ Римская папская церковь, употребляя колокола, свётильники, колёнопреклоненіе, паданіе няцъ, молптвы, пося тіло Христово на войны, по рынкамъ, въ различныхъ процессіяхъ. Особенно возстаетъ Хельчицкій противъ того, что священники «творятъ, делаютъ

и освящають тело Христово». Таковы были мысли Хельчицкаго.

Важиве и самостоятельные учение его, относящееся къ преустройству общества на началахъ первоначальнаго христіанства. По его ученію, законы мірскіе должны постепенно упраздниться. Во всякомъ случат на свътъ должны настать иные порядки: государство долбе существовать не можеть при теперешнемъ положения вещей. Образцомъ для новаго устройства жизни служили ему первые христіане, которые не принимале некакого участія въ государственныхъ ділахъ. Жезнь этихъ христіанъ Хельчицкій изучиль и зналь хорошо. Этоть образцовый строй жизни длился, по его словамъ, до времени Константина Великаго, когда изменились отношения церкви и государства: дарованіемъ правъ церкви Константинъ впервые внесъ въ нее порчу (tu byl vlit jed do církve). Попы и духовенство сами присвоили себъ власть, которая до тъхъ поръ принадлежала мірянамъ. Но при всемъ томъ Хельчицкій касался пока только исправленія государственных порядковъ. Государство, по его мивнію, есть «необходимое зло», нбо оно поддерживаетъ порядокъ и усиливаетъ христіанина въ въръ, грозя ему наказаніемъ. Наказаніе, которое налагаетъ свътская власть, есть только отмщеніе, ибо судья не заботится объ исправленін преступника (ср. различныя теоріи о наказавіяхъ; нічто подобное является въ воззрѣніяхъ юристовъ значительно позднье). Но до величайшей несправедливости доходить государство тогда, когда оно пачинаеть вести войну и понуждаеть къ ней другихъ, особенно когда ведеть оно эту войну въ интересахъ церкви. Туть совершають преступление не только ты, которые воюють для распространенія церкви, но и ть, которые силой и насиліемъ стараются отстоять старую церковь, нбо человікъ вибеть свободную волю в не можеть быть попуждаемъ извиб даже къ добру.

Вообще государство (начиная съ короля и кончая простыми людьми) грозить христіанину такшии несчастіями и поводами къ

грѣху, что въ установленіяхъ его нѣтъ в мѣста «настоящему» христіанину. Но и отдѣльные промыслы не могутъ быть доступны истинному христіанину; напримѣръ, онъ долженъ избѣгать торсовли, потому что она ведетъ къ обману. Для истиннаго христіанина годенъ болѣе всего бытъ сельскій и ремесленный. Противъ дворянскаго сословія возстаетъ Хельчицкій довольно часто; это потому, что дворяне ничего не дѣлаютъ. Онъ возстаетъ также вообще противъ всякаго кастоваго дѣленія общества, потому что любовь христіанская требуетъ равенства и братства.

Если эти его теорін и мечтанія могли бы быть приведены въ исполненіе, тогда церковь (что у пего то же, что и общество человіческое) должна была бы принять иныя формы; но осуществить эти формы было бы трудно. Чиновники, по его же словамъ, не захотіли бы отказаться отъ своихъ должностей, а съ помощію насилія и революціи нельзя ихъ къ тому принудить, ибо это опять-таки запрещено закономъ Божівмъ.

Въ параллель этому переустройству мірской жизни Хельчицкій создалъ в программу устройства церковнаго. Онъ рѣшительно возстаетъ противъ отшельниковъ и монаховъ, особенно ѣдко пишетъ противъ нищенствующихъ монашескихъ орденовъ, которые-де грѣшатъ противъ заповѣди апостольской: «кто не трудится, не долженъ ѣсть». Мпогіе священники-бѣльцы также не суть истипные преемники св. апостоловъ, которые жили въ бѣдности. Они любятъ свое сословіе только ради богатыхъ доходовъ и большихъ фундацій. Еслибъ эти доходы вдругъ прекратились, не многіе остались бы священниками по убѣжденію.

Опъ былъ также противъ безполезной учености мистровъ, которые, въсилу своей богословской тепденціи, стоятъ вътъсной зависимости отъ церкви: опи искажаютъ законъ Божій и толькуютъ его въ свою пользу.

Государство в церковь представляются у Хельчицкаго главнымъ образомъ виператоромъ и папой: «это тѣ два кита, которые прорвали сѣть вѣры». Папа Сильвестръ получилъ отъ императора Константина власть и богатство и съ тѣхъ поръ присвоиль онъ себѣ вполнѣ и власть Божію, отпуская грѣхи и продавая индульгенціи. Съ этого-то времени начинается порча въ церкви; ученіе церковное обратилось въ пустой формализмъ, — нельзя уже найти истинной любви, истинной вѣры.

Въ силу словъ Христовыхъ мы не должны слушаться дурного священника: преподаваемыя имъ таинства не дъйствительны. Но мірянинъ не имъетъ права совершать таинства, ибо это есть право и обязанность духовенства. Но поучать онъ все-таки можеть.

Вотъ, такъ сказать, соціальный катехнінсъ Хельчецкаго, который онъ постровлъ на основахъ Св. Ппсанія. Этв его правила относятся и къ церкви, и къ государству, и отношенія къ нимъ «истиннаго» христіанина весьма интересны сами по себѣ. Этимъ отличается Хельчецкій отъ Виклефа и отъ Гуса. Кромѣ того, эти мысли его важны и тѣмъ, что онѣ проводились и въ дѣйствительности, въ жизни. Эту соціальную реформу приняла «Малая Сторона», старшіе брятья въ Общинѣ, противъ непрактичности которыхъ писалъ братъ Лука, епископъ братства. Да и въ позднѣйшія времена дѣлался упрекъ братству, что де оно не признаетъ законовъ и государственныхъ учрежденій.

При всемъ томъ следуетъ сказать, что иден Хельчицкаго о церкви и государстве не были совершенно самостоятельными и оригинальными, что онъ не былъ первымъ и единственнымъ человекомъ, который высказалъ ихъ: мы паходимъ ихъ также у вальденсовъ.

Этому вопросу, именно: явились ли эти мысли у Хельчицкаго самостоятельно, или заимствованы имъ у вальденсовъ, посвящали свои труды и чешскіе, и нѣмецкіе историки (ср. Яр. Голля «Nové spisy o Valdenských» — Atheneum 1888); но послѣднее слово по этому вопросу еще до сихъ поръ никѣмъ не сказано.

Палацкій высказался объ этомъ вполіт точно: «Я не сомніваюсь, что онъ (Хельчицкій) давно, именно до 1420 года, былъ хорошо знакомъ съ ученіемъ вальденсовъ и разділяль его, хотя нигді ясно объ этомъ не высказался», потому что «Хельчицкій еще въ 1420 или 1419 г. защищаль противъ М. Якубка положеніе

вальденсовъ о запрещеніи пролитія крови человѣческой и всякой борьбы, хотя самостоятельный духъ его не подчинился (этому ученію) внолиѣ».

Доказано, что вальденсы еще до этого времени жили въ свверной Австріи и южной Чехін. При этомъ весьма возможно предположеніе, что Хельчицкій усвоиль себів ихъ ученіе. Сверхъ того, онъ самъ въ одномъ місті: «Реплеке противъ Рокицаны» упоминаетъ Петра Вальда: «Сначала Сильвестръ п Петръ Вальденскій скрывались въ лісахъ и оврагахъ, но когда Сильвестрь пустиль его (льва, т. е. римскихъ императоровъ) въ лоно върующихъ, тогда императоръ посадилъ Сильвестра на ослицу, водилъ ее по Риму». Но, во-первыхъ, Хельчицкій, который охотно указываеть на свои источники, нигат не высказывается въ томъ смысать, что онъ заимствоваль что-либо у вальденсовъ, хотя бы это была н крупная вещь; во-вторыхъ, не всегла можно утверждать, что тожественныя положенія разныхъ секть заимствованы одною у другой. Допускать это можпо только въ техъ случаяхъ, когда есть возможность констатировать прямыя, непосредственныя связи, какъ напримъръ, между Виклефомъ и Гусомъ. Но нельзя найти этого въ каждомъ данномъ случав сходства. Почва и всь условія времени могуть быть до такой степени сходны, что изъ практическихъ условій и сходныхъ обстоятельствъ могуть возникать одинаковыя последствія. Напримеръ, богомилы. Чешскіе братья и русскіе жидовствующіе имфють много общаго въ ученін, н при всемъ томъ теорія взавмодійствія въ этомъ случав можетъ быть оспариваема. Точно также до сихъ поръ не удалось доказать прямыхъ сношеній Хельчицкаго съ вальденсами. Если мы сравниваемъ учение Хельчицкаго съ ученіемъ вальденсовъ, то должны имъть въ виду только первый періодъ исторіи этой секты, т. е. отъ конда XII в. до 1400 года, потому что во второмъ періодѣ (1400—1523 гг.) сами вальденсы завиствовали многое у таборитовъ п Чешскихъ братьевъ. Какъ не безопасно утверждать, что та нле ннал секта есть плодъ развитія извістнаго народа, такъ на обороть нельзя утверждать

безъ прямыхъ доказательствъ, на основаніи одного сходства **ученій**, чтобы Хельчицкій зналь ученіе вальденсовъ и воспользовался виъ. Вопросъ этотъ могъ бы быть разръшенъ только па основанів отлільных указаній въ сочиненіяхь Хельчицкаго в вальденсовъ, которыя (указанія) окажутся сходными у того и другихъ. Если бы при сопоставлении оказалось, что трактатъ «O šelmě a obraze jejím», на сколько это касается порядка доказательствъ и мыслей, сходится съ вальденскимъ «Антихристомъ» и отклоняется существенно отъ «Антихриста» Милича, Виклефа, Штитнаго, Гуса, то действительно, мы могли бы допустить, что Хельчицкій черпаль свои мысли изъ вальденскаго оригинала. Но въ данномъ случат мы не имтемъ вальденскаго «Антихриста» въ рукопесяхъ и изданіяхъ, и только въ XVII стольтій есть на него указаніе. . . .

Какъ смотрълъ Хельчецкій на присягу, мы не знаемъ. Упоминается, и то разъ, объ его сочинении, которое трактуетъ о присягь, но оно не дошло до насъ.

Сочиненія Хельчицкаго (псключая сочиненія чисто догматическаго характера) носять на себь отпечатокъ, совершенно современный эпох т по своему народному и демократическому характеру, такъ что могутъ заинтересовать и современнаго читателя. Но будеть ошибочно, если мы захотимъ перенести на наши времена. только въ силу тенденцін, мысли Хельчицкаго, напримітрь, о его вражде къ дворянству, о монашестве, о испорченномъ духовенствъ, войнъ, соціальномъ быть: о сочиненіяхъ Хельчицкаго надо судить съ точки зрвнія его времени. Хельчицкій не имъль такъназываемыхъ демагогическихъ стремленій (въ нашемъ современномъ смыслъ), а потому мы не въ правъ навязывать ихъ ему. Последствія могуть быть одни и ті же, но основы, изъ которыхъ оне происходять, предшественнике и характеръ ихъ развитія вныя. Поэтому-то мы и должны разсматривать Хельчепкаго. постоянно основываясь и опираясь на вю сочинения. Така, в примъръ, Хельчицкій является противним

казательства почерпаеть онь ват

уничтожиль заповёди: «не убій», не слёдуеть воевать. Канть пришель къ тому же результату: воевать нельзя; но пришель онъ къ этому выводу на основаніи другихъ мотивовъ, чисто человёческихъ и культурныхъ. На оборотъ Фихте нашель возможнымъ отстанвать право войны.

Наиболье аналогичный съ Хельчицкимъ мыслитель — графъ Л. Н. Толстой. Его мысли о государствъ, церкви, первыхъ временахъ христіанства очень похожи въ своихъ основаніяхъ на мысли Хельчицкаго о томъ же, и оба они опираются на одинъ источникъ, Библію; оба они, возставая особенно противъ формализма, указываютъ человъку, какъ бы онъ долженъ жить, но не указываютъ однако будущаго распорядка общественной жизни и пути, по которому человъчество могло бы перейти изъ стараго порядка вещей въ новый.

Строй жизни, о которомъ мечталъ Хельчицкій, былъ бы возможенъ только въ обществъ абсолютно совершенныхъ людей. Мысли его не имъютъ реальной подкладки и не расчитаны на примънение къ дъйствительности. Тъмъ не менъе, должно признать, что Хельчицкій не быль вполнѣ мечтателемъ; на оборотъ его характеризуетъ необыкновенная трезвость. Поэтому мь, стами онъ представляется різкимъ, саркастичнымъ, иронически настроеннымъ, не стесияющимся въ своихъ сравненіяхъ. Сильнъйшая сторона сочиненій Хельчицкаго — доказательства (dóvody), которыми громить онъ противника или обнаруживаеть его слабость. Въ полемикъ онъ необыкновенно оживленъ, и потому читается съ интересомъ. Изъ остроумныхъ посылокъ онъ выводить не менте остроумные выводы, которые поражають нногда своею откровенностью, прямотой и неожиданностью. Вездъ онъ старается утверждать свои мысли на «доказательствахъ» (dóvody) и здравомъ смыслѣ; тамъ же, гдѣ этого недостаточно, основывается на авторитеть Св. Писанія. Въ своихъ «доказательствахъ онъ не щадить некого, не таборитовъ, къ кото-

**быль** особенно расположенъ, ни даже Гуса. Безприго простирается до того, что онъ часто принимаетъ положенія противниковъ Гуса, если они, по его митнію, заслуживають втры и вниманія. На всякое ученіе смотрить онъ не съ точки зртнія буквы, а главнымъ образомъ съ точки зртнія практическаго осуществленія закона Божія; поэтому заповтдь любви и послідованія Христу везді у него на первомъ планть. Въ общемъ онъ представляется глубокимъ знатокомъ человтической природы и замтичательно наблюдательнымъ мыслителемъ.

Хельчицкій не быль реформаторомь въ томъ смыслё, какъ его обыкновенно представляють себь, т. е. что онь отдылася отъ католической церкви съ темъ, чтобъ основать свою новую секту. По своимъ убъжденіямъ онъ оставался членомъ католической перкви, но такъ какъ ему представлялось, что она не сохранила строго истиннаго ученія, то онъ желаль возвращенія ея къ утраченному ученію, именно — къ первоначальному апостольскому положенію; поэтому онъ и выставляеть на видъ тѣ перемыны, которыя произошли въ церкви съ течениемъ времени. И такъ какъ онъ не находить «истиннаго» христіанства въ церкви и тыть болье въ государствь, которое преследуеть свои спеціальныя ціали, то не можеть поэтому съ своей точки зрівнія счесть христіанъ истинными христіанами. Имбя эту общую точку зрѣнія, Хельчицкій не могъ пристать ни къ одной изъ партій, явившихся въ гуситскомъ движенін въ Чехін. Свои мысли о чистелнщъ, о таенствъ евхаристін и т. д. онъ повторяеть не разъ, но всегда остается самостоятелень, не старается примынныся къ какому-либо толку, а доказываетъ, какъ это должно было бы быть само по себъ.

Какъ было указано, Братство (вменно братъ Григорій) приняло въ основу своего ученія сочиненія Хельчицкаго, и случилось это уже по его смерти. Поэтому Петръ Хельчицкій съ полнымъ правомъ можетъ быть названъ духовнымъ отцомъ Братства. Хельчицкій не игралъ выдающейся роли во время грозныхъ кровавыхъ смутъ; но во всякомъ случать онъ пользовался извъстностью не только въ своемъ округъ, но и въ Таборть и между мистрами въ Прагъ. Онъ встръчался и былъ знакомъ съ выдающемися людьми въ Чехін того времени. Быль онъ повидимому знакомъ и съ Гусомъ, какъ можно бы вывести изъ того мъста его «Репляки противъ Николая», гдф онъ напоминаетъ, что читываль де Виклефа: «по больше разговариваль я объ этомъ (т. е., объ евхаристін) съ върными чехами, которые Бога любять и правду.... каковъ былъ доброй е блаженной памяти местръ Янъ Гусъ, местръ Якубекъ, которые дучше другихъ чеховъ понимали это». О своемъ знакомствъ съ Якубкомъ говорить онъ самъ неоднократно (см. «Реплеку протевъ Рокицаны»). Изъ Табора приходили къ нему свищенники, чтобы просить у него совъта (см. «Реплику противъ Николая»: «и одинъ изъ вашихъ товарищей, придя отъ васъ ко мић, сказалъ намъ»). Другіе находили у него прибъжище, какъ напримъръ, Мартинекъ, англичанинъ Раупе, епископъ Рокипана. Точно также были у него сношенія и съ пражскими мистрами. Въ несколькихъ местахъ вспоминаеть онь о своихъ разговорахъ съ однимъ пражскимъ мистромъ, котораго, впрочемъ, не называетъ по вмени: «поэтому этотъ местръ своеми разсужденіями хотьль навести на то, чтобъ я ему поверняв.... но я ответняв ему, что я не саблаю этого...» (л. 208°). Въ другомъ месть: «писалъ я мистрамъ, но они не приняли писанія...» (166°).... «Давно доходили до меня свідівнія о вась отъ многихъ лицъ изъ Праги, изъ Табора и иныхъ мъстъ, держащихъ вашу сторону....» (15°).

Въ качестве пособій при своихъ работахъ Хельчицкій имель, какъ кажется, подходящій подборъ рукописей и между ними, весьма вероятно, полную Библію. Библіей онъ пользуется постоянно, цитуя текстъ дословно. Къ этому предположенію, весьма правдоподобному, невольно приводить то, что мы знаемъ чешскій переводъ полной Библіи еще отъ 1400 года 1). Доставаль Хельчицкій, кроме того, рукописи современниковъ, подлинныя или въ копіяхъ, чрезъ отдёльныхъ лицъ, между коими онъ упоминаетъ прямо мистра Противу, Якубка, Мартинка, Сигизмунда изъ

<sup>1)</sup> Такъ-называемая Лесковецкая Библія (въ Дрезденской библіотекѣ), которую L Добровскій относиль къ 1390—1410 гг. (см. Č. č. m. 1864 г., стр. 139).

Рженанъ, Мартина съ Волыни, который преимущественно списывалъ для него книги.

Вообще мы съ полнымъ правомъ можемъ сказать, что Хельчицкій стоялъ на высоть тогдашняго образованія, котораго онъ достигъ трудолюбивымъ ученіемъ и тщательнымъ наблюденіемъ окружающаго.

Источники Хельчицкаго главнымъ образомъ слъдующіе:

- 1) Священное Писаніе ветхаго и новаго завѣтовъ, о превосходномъ знаніи котораго свидѣтельствуетъ чуть не каждая страница его сочиненій.
- 2) Церковные писатели, не только отцы церкви, но и еретическіе: св. Августинъ, Діонисій, Амвросій, Ансельмъ, Евсевій, Григорій, Іоаннъ Златоустый, Оома Аквинскій (противъ него онъ часто полемизируетъ), Фульгенцій, Ремигій, Арій.
- 3) Современные писатели чешскіе и чужіе ему изв'єстны, изъ посл'єднихъ тѣ, которые ближе другихъ касались интересныхъ для чеховъ вопросовъ; упоминаются у него: Гусъ, Якубекъ, Мартинекъ, Сигизмундъ изъ Ржепанъ, Станиславъ изъ Знойма, Палечъ, Виклефъ, Протива.
- 4) Возможно также предположеніе, что свои положенія о войнѣ, почитанім святыхъ, чистилищѣ, о пѣніи церковномъ, о праздникахъ Хельчицкій замиствовалъ у вальденсовъ, хотя много онъ передумалъ и самостоятельно. При всемъ томъ, связей Хельчицкаго съ вальденсамя доказать нельзя, хотя вальденсы вообще имѣли большое вліяніе въ средней Европѣ.
- 5) Пользовался Хельчицкій в современными ходячими мыслями и мижніями, каково, напримюрь, мижніе о началю порчи въ церкви со временъ Константина Великаго и папы Сильвестра; хорошо зналъ онъ также происходившее въ его время въ Чехіи и на соборахъ.
- 6) Наконецъ, многимъ Хельчицкій обязанъ своему уму, остроумію, ччености.

Ръмъ и слота Хельчицкато. Хельчицкій быль выдающимся чешскимъ писателемъ; слогь его есть лучшее отраженіе тогдаш-

ней живой рѣчи. Взята она прямо изъ устъ народа, всь обороты ен чисто чешскіе. Латинскій стиль, особенно въ сочетанін предложеній, построеній періодовъ, вовсе не нашель у него приміненія. Поэтому языкъ его такъ різко отынчается отъ языка Библін и другихъ цитатъ; еще ясиве видна эта разница, если мы сравнить его самобытный слогь съ датинскимъ стелемъ писателей «золотого въка». Цитаты изъ Св. Писанія носять на себъ черты старшаго періода 1): imperfectum и aoristus попадаются здісь постоянно, тогда какъ самъ Хельчицкій употребляеть только сложныя формы прошедшаго времени. Стиль его вообще очень живой, переходить иногда даже въ форму діалогическую (см. гл. 3-ю. Реплики). Періоды у него подчась достаточно длинны и связываются иногда тремя или даже чегырымя союзами; часто удленяется періодъ частыми опредъленіями, которыми достигается большая ясность главной мысли періода. Поэтому, рядомъ съ прекрасно развитымъ и искусно построеннымъ періодомъ, находимъ не оконченное предложение (анаколутъ), хотя и не часто. Тъмъ не менъе, чтеніе и пониманіе этого писателя для современваго читателя затрудняется довольно значительно отсутствіемъ точной, подходящей къ смыслу интерпункців, а также и тымъ, что многіе союзы и частицы подчасъ имбють совершенно иное значение въ современномъ чешскомъ языкъ, нежели имъли они во время Хельчицкаго.

Особенно характерно для рёчи Хельчицкаго изобиліе пословиць, поговорокь, прекрасныхь, иногда весьма картинныхъ сравненій, наприм'єрь: had je mu ohyzdnější nežli blecha neb veš;—jako osla nazvati andělem,—hnáti vlka na kosu—vzácný jako sůl v oči,—učinil tak marný skutek jako opilec, ktery v opilosti prodá dům, a žena a čeled' o tom nevěděly и т. п. Благодаря острот'є річь его пріобрітаеть еще больше живости, наприм'єрь, такими фразами: pošleme onu svátost chleba a vína do Němec, ježto boha neznají, at' je jí tam blázni klanějí. Въ остальныхъ случаяхъ онъ выражается просто, чужихъ словъ не заимствуеть.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Č. č. m. 1864, стр. 139, 146 и сабд.

## Объемъ и исторія этого изданія.

Не всі: сочиненія Хельчицкаго вошли въ пастоящее акалемическое изданіе. Было ли у покойнаго Ю. С. Анненкова наибреніе пздать со временемъ вст сочиненія взучаемаго имъ знаменитаго чешскаго мыслителя -- сказать трудно. Но онъ доказаль на деле, рядомъ васледованій на русскомъ и чешскомъ языкахъ, что изучаль Хельчицкаго очень внимательно. Подъ его же редакціей началось, по опредъленію Второго Отдъленія Императорской Академія Наукъ, печатаніе главнаго труда Хельчицкаго «Съть Въры». Когда же въ 1885 году последовала внезациая, преждевременная кончина издателя, Отделеніе русскаго языка и словесности поручило мит продолжать недоконченное издание. Я нашель его въ следующемь виде: Чешскій тексть сочиненія «Съть Въры» быль уже отпечатанъ. Передача содержанія его по русски, о которой издателю было заявлено желаніе Отафленія. была въ рукописи уже окончена, и первые листы этого текста были уже набраны. Такимъ образомъ на долю мою выпало прежде всего окончить печатание русского извлечения «Сти Втры» (до стр. 408). Но въ то же время мић доставлена отъ вдовы покойнаго Юрья Семеновича новая рукопись, отпосящаяся къ Хельчицкому, найденная посль смерти усерднаго труженика между его бумагами. Оказалось, что это была кошія сочиненій Хельчицкаго по рукописи Оломуцкой. Выходя изъ предположенія, что самъ Юрій Семеновичъ хотіль, должно быть, воспользоваться п этимъ матеріаломъ для изданія, я предложиль Отделенію: не следуеть ли включить и этоть матеріаль въ академическое изданіе, на что носятдовало политишее согласіе. Но вскорт посят того состоился мой переводъ въ Въну, п въ течение первыхъ двухъ лътъ я не могъ и помышлять о продолжении этого труда. Только въ 1889 году успълъ я съездить въ Оломуцъ для проверки содержанія рукописи Анненкова. Я тотчась уб'єдился, что списокъ его быль сабланъ не съ подлинной Оломуцкой рукописи, а

съ копін, хранящейся уже со времени П. І. Шафарика въ библіотекъ Чешскаго музея въ Прагъ. Конія же эта не отличается филодогическою точностью; не только ореографія Оломуцкой рукописи замънена въ ней новъйшею, нынъшнею, но не соблюдены н кое-какія другія особенности подлинника. Увильвъ, что пельзя продолжать печатаніе по находившейся у меня рукописи покойнаго Апненкова, я попросиль г. д-ра Іосифа Кахпика, видесуперіора Оломуцкой духовной семинарів, взять на себя провърку и исправление врученной ему рукописи Анненкова по подленнеку или же приготовление новаго точнаго списка съ подленной рукописи Оломуцкой. Д-ръ Кахникъ нашелъ (въ чемъ и я съ немъ соглашался), что будеть удобите и надежите сдтдать новую точную копію по поддвинику, но состоявшееся въ то время назначение его на новую должность лешило и его возможности принять на себя этотъ трудъ. Тогда я обратился съ просыбою въ австрійское министерство народнаго просвъщенія и въроисповеданій, в оно разрешело пересылку Оломуцкой рукописи въ Выну, въ славянскую филологическую семинарію, гдт на досугт можно было изучить рукопись и приготовить новый списокъ.

Я поручиль этоть трудь одному изъ моихъ учениковь, заявившему желаніе нозаняться Хельчицкимь, д-ру І. Карасеку.
Онь собирался какъ разъ въ то время издать иткоторыя сочиненія Хельчицкаго въ Прагт, гдт но случаю предстоявшаго юбилея знаменитаго Амоса Коменскаго стали снова обращать винманіе и на труды Хельчицкаго. Мы портшили такъ, что, кромт
уже отнечатанной «Стти Втры», изъ Оломуцкой рукописи войдетъ въ академическое изданіе еще первый и самый важный
трактать Хельчицкаго — «Реплика» противъ Николая изъ Пельгржима, епискона таборскаго». Прочее же содержаніе рукописи
пусть выйдеть въ Прагт, подъ редакціей д-ра І. Карасека.
Такъ и сатлано. «Реплика» напечатана въ нашемъ изданіи на
стр. 411 — 501, прочіе же трактаты Оломуцкой рукописи
вздаются въ Прагт (до сихъ поръ вышли два выпуска). Сообразно плану изданія «Стти Втры», надо было и это второе

сочиненіе Хельчицкаго представить читающему русскому обществу въ сжатомъ русскомъ извлеченів. Задачу эту исполниль въ дужт покойнаго Ю. С. Анненкова молодой русскій ученый М. Н. Сперанскій, во время заграничной командировки, въ бытность его въ Втит. Приношу ему сердечную благодарность за эту любезную, превосходно исполненную услугу.

Такъ какъ Оломуцкая рукопись въ настоящее время представляеть одинъ изъ самыхъ важныхъ источниковъ для Хельчицкаго (она хотя и не автографъ, но все-же — самая древняя рукопись сочиненій его, написанная несомить по во второй половинъ XV стольтія), то стоить остановиться на ней нъсколько подробнье.

Рукопись Оломуцкая переплетена въ доски, обтянутыя кожей. Переплеть когда-то былъ снабженъ двумя застежками, теперь утерянными (остались только гвозди). На объихъ доскахъ было по пяти гвоздей (жуковъ), предохранявшихъ переплеть отъ тренія; изъ нихъ на передней доскѣ осталось два вверху и на задней четыре по угламъ, на корешкѣ три рубца, на краяхъ по капители; на верху корешка приклеенъ клочекъ бумаги съ надписью: Hagiographa Wikleff, на средниѣ — № 1232, вплзу сигнатура библіотеки — G. 18. На передней доскѣ вверху по кожѣ написано также: HAgiographa Wikleff.

Рукопись писана на плотной бумагь убористымъ письмомъ. Всёхъ листовъ — 341; листь 40-й вырванъ, цифрой 247 помечены два листа (247 а и b). Внутри рукопись по корешку переплетена въ пергаменный листъ—отрывокъ латинскаго миссала или, можетъ быть, какой-нибудь другой богослужебной книги. На внутренней сторонъ передней доски переплета наклеена красивая виньетка (т. н. ex libris) съ гербомъ бывшаго владъльца рукописи и подписью: «Ex libris Bibliothecae Generosi Domini Dni Ferdinandi Hoffmann Liberi Baronis in Grüenpuhel et Strechaw, Domini in Grevenstain etc. Sacrae Caes. Māitis Consiliarii et Praesidis сатегае Aulicae». Кромъ того здёсь, по уже на самой доскъ, написанъ кантъ въ 8 стиховъ. На первомъ листъ рукописи

также одинъ стихъ изъ канта и съ трудомъ читаемый рецептъ для льченія огнестрывной раны (ústřelům), затымъ опять нысколько строкъ кантовъ, въ родь Ау рап(n)а росспе а porodi syna.... ап-diel Gabriel rzekl ku pan(n)ie marigi... На обороть перваго листа иною рукой: diwna wiec proc se toho lide chapagi, čehoż Krystus nepowiediel, уако při teto řečy. Tat g(es)t tielo me.... Toto hadani gest wice svara.... Эта выписка кончается цитатой изъ апостола Павла. Половина послыдней страницы занята цитатой изъ Св. Писанія, опять вною рукой: Ау geden przystupyw, rzekl gemu: Музтге dobry, czo dobreho budu czynyti, abych mėl ziwot wiecznay.... На задней доскы внутри — два стиха изъ пысни и рецептъ для приготовленія какой-то микстуры: wosladyć, lekořice, anez, kopr, kawiar, strbak, traskawećz, čakanka, gelenie yazik, řazy, salwieg, bop, petrzel, oman, rmen, gecimen. Ныкоторыя названія на поль написаны еще разъ.

Въ рукописи находится весьма много приписокъ на полихъ (глоссъ), что указываеть на усердіе и вниманіе читавшихъ. «Реклика противъ Николая», преимущественно тамъ, гдъ идетъ рычь о таниствы евхаристія и объ ученіи Виклефа, и «Рычь о тыть Божіемъ» особенно испещрены приписками; остальныя сочиненія — гораздо менье, последнія — совсемъ чисты. Читатели такимъ образомъ указали на свое согласіе или несогласіе съ тъмъ вле другимъ мъстомъ текста (ср. нъчто подобное въ Оломуцкой Библін 1417 г.). Глоссы эти писаны въ большинствъ случаевъ по чешски, не многія по латыни; многія изъ нихъ свидетельствують о значительной начитанности ихъ авторовъ. Особенное вниманіе читателей обращали на себя собственныя вмена и важные вопросы: они выписывали ть и другіе на поляхъ, напримъръ: kniez lukass, другою рукой прибавлено — w wodnanech (2a), піеmec (3a), mistr Jan Hus (5a); при словахъ: w one piesni: tut su wiecv poswatne s kostmi, s wlassy, s żilami, приписано: mistr przibra(m), — kniez yan zatecky, kniez Koranda (11a), — poniewadz duch prawdy (n garbe) Tuto poczatek rzeći knieze yana zatecke(h)o (15a), — внизу въ скобкахъ: Martinek taborsky a zykmud z rzepan (46a), — Mistr Martin z Betlema przymi wolynie 60a), — Mistr Jakaubek (64a) и т. д. Приписки эти бываютъ иногда и выразительны: ale o ċemż pak wieżiś, chytrost (116); при словахъ—а ċinie gemu tu poklonu—глосса: ba czinimy (12a). Иногда писавшій соглашается съ прочтеннымъ: To g(es)t p(ra)wda; иногда отвергаетъ. Żalude nevzraly, chyba (9a); при словахъ— ale tot ted diem: woba ste tussim byli bludnij (9a), — tiezke a hrozne rzeċi (16a), — bidnicy taborssk (19a), — mlċ, mlċ (23b), — neni prwe slychano takowe(h)o rauhani (24a). Часто читаемъ нападки на пикардовъ: Ba pikharte leczi zenu krowotoku (24a), — czerta ziwe(h)o pikharte mohau powyssamati nad swatost (27a), — pikharte smilni (27a), — kriwdu czinite wikleffovi (87a). Вивзу на л. 14а написано: ohleday owoce, серу a palice. Глоссы эти писаны итсколькими руками—таборитскою, католическою, братскою.

Оломуцкая рукопись относится ко второй половин XV в. и есть уже копія. Достаточно сказать, что трактать объ антихрист (О šelmě) списанъ два раза, чего бы, конечно, не сталь дёлать самъ авторъ. Кром того, на это же указывають ошпбки писца, напримъръ, па пері поправлено киноварью zemi, dne — приписано киноварью, у winie — также (16а), w kterakem гозити Krystus — chleb poswatny tielem swym nazywa — написано дважды (17а), poswane — передълано изъ чего-то (19b) и т. п.

Каждая страница содержить въ себъ 28 строкъ текста; ленейки были проведены острымъ орудіемъ по точкамъ, намъченнымъ иглой на краю листа. Самое письмо пишется между линеекъ. Заглавныя буквы писаны киноварью, изъ нихъ Р (въ «Репликъ») и N (въ «Ръчи о тълъ Божіемъ») значительно больше другихъ величиной. Киноварью же писаны заглавія трактатовъ и отдъльныхъ главъ; нъмоторыя буквы, преимущественно k, w, p, раскрашены точками красною же краской. Рубрикаторъ ставиль также знаки, которые однако не имъютъ никакого значенія для пониманія смысла написаннаго. Отдъльныя предложенія, которыя писцу представлялись особенно важными, подчеркнуты киноварью. Изъ буквъ

особенно трудно узнать а, пбо писецъ для этой буквы употребляль четыре начертанія.

По правописанію Оломуцкая рукопись стоять въ промежуткъ двухъ школъ — Гусовой и братской.

Надъ č, ž, š, ř, d, ň, ť вмѣсто современныхъ значковъ писецъ ставилъ по теорін Гуса точки, и ставилъ достаточно послѣловательно, если за этою согласною не слѣдовало і, напр. і еċ; но эта точка иногда совершенно безъ причины пропускается, какъ можно убѣдиться изъ сравненія текстовъ трактата «О šelmě». Еще менѣе можно видѣть послѣдовательность писца тамъ, гдѣ за č, ž, š, ř слѣдуетъ і : иногда иѣтъ точки ни на і, ни на согласной, иногда точка поставлена въ промежуткѣ надъ буквами, иногда же надъ тою и надъ другою. Особенно рѣдко стоитъ точка на č, которое верхнею частью сливается съ послѣдующимъ і 1).

Надъ d, t, n (на концѣ слова) точка ставится рѣдко. Послѣ c, z, s пишется по братской теоріи у, напримѣръ: i·ecy, musyl, lacyna, по tisicow, ибо форма возникла изъ суженія, tisiecow; послѣ č, ž, š, ř пишется, какъ и теперь, i, но есть исключенія: i·ecy (i·eci). Въ иноземныхъ словахъ пишется у: Krystus, Augustyn, Berankaryus.

ј передается разнообразно: 1) чрезъ у послѣ гласной: naywysiemu, bayte, tayny; 2) чрезъ і :  $\alpha$ ) въ началѣ слова, путаясь, впрочемъ съ y: ia, iako и yako, и  $\beta$ ) между двумя гласными: obyćeie, boiowati; 3) черезъ g: obyćeg, nedagte, do kolege.

Вмѣсто іе и є пишется одно іе: horucie, zriece, dietie, но также и wyezte.

Витьсто v постоянно почтп w, исключая: odpoviete (36b), dauid (38a), но сейчасъ же — dawid.

и въ началь слова и какъ предлогъ изображается v : vkaze,

<sup>1)</sup> Въ томъ случаћ, когда точка была въ рукописи по срединћ, въ печати поставлена она надъ согласною, — иначе эта непоследовательность затрудняла бы и чтеніе, и типографскую работу. Въ остальныхъ случаяхъ точка поставлена какъ въ рукописи, безразлично, приставлена ли она писцомъ, или рубрикаторомъ, или позднейшимъ читателемъ.

včinili; передъ р — обыкновенно v, хотя иногда и w: v prawdie и w prawdie. Послъ предлоговъ k и w, которые пишутся слитно съ слъдующимъ словомъ, начинающимся съ u, пишется u: ku-żitku, wussi¹). Въ остальныхъ случаяхъ, въ срединъ и концъ слова, пишется u.

f удвояется: Wikleff, ffigura, officiech, Ffulgencyus.

- s въ началь словъ и въ среднив изображается s (f); на концъ какъ прописная буква и передъ слъдующимъ f (иногда)—округлое 6: nesstupi; иногда удванвается: до lessow, sstala.
- š передается двойнымъ ss: prissed, sslechetnost, nerussili, s nassie strany, risse и т. д.
  - р также иногда удвояется: ppomahal, Appostol.
  - t также вногда: zlatto, на концъ th: kath, leth.
  - l удвоено въ словъ : chlleb.
  - t ассимилировано следующему d paddesat.

Долгота вообще не означается, исключая редкіе случан, наприм'єръ: posslee, milostii, dusij, mluwij.

Мягкость 1 означена нѣсколько разъ: o tielie (31b), mdlie (42b), k skalie (45a), dokonalie (71a)

о́ изръдка раскрыто и означено черезъ uo: duom, suol, ruozno.

Сокращенія перечисляются ниже, при чемъ выпущенныя буквы показаны въ скобкахъ:

h: ge(h)o, naše(h)o

m: to(m)v, bożie(m)u, tie(m), wze(m), ne(m)oz, die(m)

n: vwi(n)nen, aspo(n), w stwore(n)i

ro: p(ro)to, p(ro)rocy, p(ro)

ra: p(ra)wda ch: du(ch)a

w: v podobenst(w)i

<sup>1)</sup> Въ печати предлогъ отделенъ, но и оставлено.

<sup>2)</sup> Раскрыты сокращенія, во-первыхъ, для удобства типографін, во-вторыхъ, для удобства при чтеніи.

wa: nasledo(wa)ti, krysto(wa)

re: kte(rez), ge(re)miasi

ři : p(ři)šel es : g(es)t u : Dyonysi(u)s

Слово člověk пишется: clo(wie)k или clow(ie)k; kapitola — kapi(tola), w kapi(tol)e; svatý—s(wateh)o, swa(teh)o.

Во всемъ остальномъ текстъ «Реплики» напечатанъ буквально, какъ въ рукописи. Поэтому остались въ текстъ и всъ ошибки рукописи не пособенности, какъ тъ и другія находятся въ рукописи, напримъръ, постоянно zlechka, slechzena, w prirozeny (27a), swe y slechtile (27b), zpogeny (28b), ali (30a), znemenie (39a, 45b), k te(m) milosti (40b), dewatynadsta, множ. ч. им. пад. mily, mrżky; hmyzdawych и т. д.

Такъ какъ при печатаніи принята была логическая разстановка знаковъ препинанія, то помимо внесенныхъ въ печатный текстъ знаковъ сділаны необходимыя пзміненія: слова, писанныя въ рукописи съ большой буквы (напримітръ: Tehdy, Jakoz, Вуt), переданы строчною и обратно, есля этого требовалъ смыслъ и разстановка знаковъ препинанія.

Считаемъ своею обязанностью посвятить итсколько словъ памяти зачинщика этого изданія, Юрія Семеновича Анненкова. Источникомъ мит послужила небольшая статья, напечатанная въ «Извістіяхъ» С.-Петербургскаго славянскаго благотворительнаго общества за 1885 годъ, стр. 93—94, и въ «Часопист» Чешскаго музея за 1885 годъ, стр. 394—395. Моя просьба, обращенная во вдовт покойнаго, вызвала отвітъ, въ которомъ сказано, что вышеупомянутая статья составлена съ ея словъ, къ которымъ она и въ настоящее время не можетъ ничего прибавить.

Юрій Семеновичъ Анненковъ происходиль изъ дворянъ Курской губернін; отецъ его быль инженеръ путей сообщенія, а мать — француженка изъ фанилін Дебаръ (Débart). Онъ родился 1-го декабря 1849 года въ С.-Петербургъ, образование получиль въ 5-й С.-Петербургской гимназіи и затымь въ С.-Петербургскомъ университеть по историко-филологическому факультету, въ которомъ окончелъ курсъ 22 летъ, въ 1871 году. Еще въ университеть опредълнась спеціальность Юрія Семеновича. Подъ руководствомъ профессоровъ И. И. Срезневскаго н Вл. И. Ламанскаго у него проявилась любовь къ изученію славянщины, въ частности чешскаго языка и литературы. Будучи студентомъ 4-го курса, онъ написалъ на тему, предложенную факультетомъ, сочинение «Іоаннъ Гусъ. Обзоръ его чешскихъ сочиненій», за которое быль удостоенъ награжденія золотою медалью. Сочинение это осталось не напечатаннымъ, но авторъ воспользовался имъ для статьи, появившейся въ Журналь Министерства Народнаго Просвыщенія, ч. ССХІІ, отд. 2. стр. 253—266: «Чешскія сочиненія Іоанна Гуса и время шхъ написація».

Окончивъ университетскій курсъ, Юр. Сем. Анненковъ быль оставлень при университеть для приготовленія къ степени магистра по славянской филологіи, но недостаточность средствъ жизни заставила его поступить на службу по учебной части; онъ сталъ преподавателемъ русскаго языка и словесности въ разныхъ заведеніяхъ — въ Смольномъ институть, въ Училищь правовъдънія и въ педагогическомъ классь Павловскаго института. Чесло уроковъ доходило иногда до 36-ти въ недёлю. При такихъ условіяхъ научныя занятія не могли успѣшно подвигаться, но последняя пель все-таки не терялась изъ виду. Для достиженія ея Юрій Семеновичь и обременяль себя непосильной работой. Какъ скоро уроки прекращались, онъ употреблялъ трудно пріобрѣтенныя сбереженія на поѣздку въ любемую Прагу, гдф у него начинались новыя занятія въ библіотекахъ по части чешской литературы XV и XVI стольтій. Въ теченіе многихъ льтъ онъ успыть не только отлично изучить чешскій языкъ, которымъ владълъ въ совершенствъ, но и усердно

поработать въ избранной имъ области чешской литературы. Въ особенности въ последние годы все внимание его было сосредоточено на изученій трудовъ знаменитаго чешскаго богослова и мыслетеля Петра Хельчипкаго. Онъ готовель общерное изследованіе о сочиненіяхъ, по большей части не изданныхъ, этого автора, которыя собираль по разнымъ рукописямъ и намъревался издать. Желаніе это исполнилось только отчасти. Въ настоящемъ изданій выходить подъ редакціей его «Сѣть Вѣры», а ваъ выписокъ съ Оломуцкой рукописи — «Реплика противъ бискупца». Въ замънъ общирнаго изследованія, затьяннаго покойнымъ труженикомъ, мы можемъ указать лишь на рядъ его предварительных статей, относящихся къ Хельчицкому и отдельнымъ его сочиненіямъ. Въ Часопись Чешскаго Музея за 1880 годъ Анненковъ напечаталь по чешски «Příspěvek k životopisu Petra Chelčického» (537—541); тамъ же, годъ спустя, появился составленный имъ сообща съ А. Патерою общирный реферать о солержанів вновь (тогда же) найденной Пражской рукописи Хельчикаго: «O nově nalezeném rukopise spisů Petra Chelčického podávají zprávu Jiří Annenkov a Adolf Patera» (crp. 270-288); ваконецъ, въ 1885 году (уже послѣ смерти Анненкова) вышла танъ же статья его «Vypisky z Pařížského rukopisu spisů Štítného a Chelčického podává Jiří Annenkov» (394—402). Первая изъ перечисленных здесь чешских статей его переделана также по-русски въ юбилейномъ «Сборникъ», изданномъ въ честь Вл. И. Ламанскаго учениками его (С.-Петербургъ 1883), подъ заглавіемъ: «Мистръ Протива, «новый» чешскій писатель XV въка». Объ статьи касались Противы, писателя, цитуемаго Хельчицкимъ въ следующихъ выраженіяхъ (въ Оломуцкой рукописи на л. 151<sup>b</sup>): «поэтому забсь укажемъ на мысль местра Противы, который быль весьма свёдущь въ законе Христовомъ и многихъ докторовъ заставиль убъдиться въ немъ, зналь также и старое Можсеево законодательство (Movžiešowu stolicu take ohledal), и который ставить вопрось: законь Христовъ достаточень ли безъ законовъ человъческихъ, назначаемыхъ для основанія и

поддержанія здісь, на землі, благочестія вполит христіанскаго? кажется, что такъ и есть...». Кром'в того, упоминается онъ нѣсколько разъ и въ «Сѣти вѣры». П. Шафарикъ дѣлалъ предположеніе, что подъ именемъ Противы у Хельчицкаго скрывается Пржибрамъ или Гиларій. І. Иречекъ (Rukovět, стр. 154) говорить о Противъ, что онъбыль проповъдникомъ въ Виолеемской часовив въ 1391—1396 гг., а въ 1407 г. былъ священникомъ у св. Климента на Поржичи (Poříč). Сначала онъ былъ приверженцемъ Гуса, но съ 1408 г. сталъ его противникомъ. «Однажды Гусъ, увидавъ его въ Виолеемской часовить, одътаго въ стрый плащъ и съ надвинутою шапкой слушающаго его, среди проповеди сказаль ему: «ты, шапочникь, напиши это и снеси на страну». Для Ю.С. Анненкова было ясно, что Хельчицкій подъ Противой разумбеть Виклефа; на деле же допустить это трудно по следующимъ причинамъ: 1) здесь речь идетъ о чешскомъ писатель: говорить въ смысль аллегорическомъ, переносномъ нъть надобности; 2) Хельчицкій самъ не разъ цитуеть Виклефа, называн его настоящимъ именемъ. Какъ высоко ставиль онь его, свидетельствуеть Парижская рукопись: «при всемъ томъ Виклефа я ставлю особенно высоко, слыша о немъ, что никто изъ первыхъ учителей и современныхъ не говорилъ такъ истинно и никто не писалъ такъ противъ яда, влитаго во св. церковь...». Такого ученаго никогда не назваль бы Хельчицкій «Противой», ибо съ этимъ выраженіемъ, если оно употреблено иносказательно, въ чешскомъ соединяется понятіе браннаго эпитета. Весьма возможно, что и Протива имблъ сочиненія Виклефа въ основъ своего ученія. Это было, въдь, въ ту эпоху, когда писатели, заимствуя и усвоивая себь чужія мысли, еще не думали о правахъ авторской собственности и о плагіать.

Къ чешской литературѣ отпосятся также другія статьи Анненкова, напечатанныя въ разныхъ русскихъ журналахъ. Въ «Странникъ» напечатаны: «Сказаніе о чешскомъ святомъ Іоаннъ Непомукъ» (1877 г.) и «Гуситы въ Россіи въ XV и XVI стольтіяхъ» (1878 г.); въ «Журналъ Министерства Народнаго

Просвёщенія» напечатанъ критическій разборъ изданія старочешских отрывковъ Александрін, подъ редакціей Гатталы и Патеры; наконецъ, въ «Извёстіяхъ С.-Петербургскаго славянскаго благотворительнаго общества» за 1884 и 1885 гг. онъ помістиль нёсколько библіографических замістокъ о чешских изданіяхъ, послёдняя изъ нихъ (о книгі д-ра Ленца, касающейся Хельчицкаго) вышла уже послі смерти его.

Въ сожальнію, Юрій Семеновичъ не придавалъ значенія своей горловой бользин, довольствуясь гомеопатическими средствами льченія; когда же, за ньсколько неділь до смерти, приглашенные противъ воли больного спеціалисты констатировали безнадежность его состоянія, онъ, не подозрывая того, не захотыль покинуть свои занятія и продолжаль ихъ до последняго дня своей жизни. Въ то время онъ быль занять корректурою уже находившагося тогда въ печати русскаго извлеченія изъ «Сти Вёры»; печатаніе чешскаго текста шло медленію, потому что одна корректура была посылаема въ Прагу для окончательной провёрки текста по старопечатному изданію; этотъ трудъ взяль на себя проф. М. Гаттала. Не будь этого обстоятельства, которое останавливало ходъ печатанія, изданіе главнаго сочиненія могло бы выйти еще при жизни покойнаго.

Юрій Семеновичъ скончался 8-го февраля 1885 года.

Всѣ знавшіе покойнаго уважали въ немъ человѣка сердечнаго, искренняго, вѣрно преданнаго своему дѣлу, очень скромнаго въ своихъ житейскихъ потребностяхъ, но строгаго и требовательнаго по отношенію къ своей научной дѣятельности. Это была весьма почтенная, симпатичная личность. Миръ праху его!

И. Ягичъ.

Въна, 2 (14)-го іюля 1893 года.

## PŘEDMLUVA.

Knicha tato v tyto velmi zavedené a zašlé časy potřebná jest a obdržala jest jméno aneb titul Sieť viery, kteráž sepsána (a) složena jest od muže ctného a šlechetného a v naději boží svatého, k tomu dary páně a múdrostí Ducha svatého bohatě naplněného, iménem Petra z Chelčic, kterýžto muž stkvěl se vnitř dary božími za času mistra Rokycana, mistru velmi známý, v časté přietomnosti jej mievaje, kterýžto Petr mnoho jiných rozličných a velmi potřebně užitečných knih z zákona páně sepsal a zuostavil jest cierkvi svaté ku prospěchu proti antikristu a zavedení jeho; a protož ktožkoli v knihách těchto často čítati a v ně se nahlédati budeš, řieci musíš, že všemohúcí Buoh a pán nad předky našimi neráčil se zapomenúti, ale že jest ráčil v nich Ducha svého svatého složiti a jím je naplniti, aby písmóm svatým zákona jeho podle ducha pána Ježíše rozumějíce, jiným také potomním památky těch daruov sobě svěřených pozuostavili. Ač knichy téhož muže Petra z Chelčic na světle tak zhusta až dosavad nebyly, to nescházelo jiným než kněžstvem od antikrista papeže svedeným, kteréžto kněžstvo, sami nepřiekladně a nešlechetně mnozí živi jsúc, nepřestávali jsú a i podnes nepřestávají mnozí antikristovi kněží knih téhož muže výborného a dary božími naplněného hyzditi lidu obecnému, bludnými a kacieřskými je nazievati, a to pro nic jiné ho, než že jim prebendy s taléřuov ujímá a od tučné polévky je odhání, pravě o nich, že by umění zákona božieho projedli za tučnými stoly a světlo přiekladného života že jsú ulili a zadusili drahým a rozkošným pitím. Ti a takoví kněží na Petra

1 b.

se hněvajíce za bludného jej z nenávisti odsuzují, ale dobří a ctnostní kněží—ti jej milují i knih jeho požievají. Alc že všemohúcí pán a velmi milosrdný Buoh milostí svých hledajícím nezapierá. z štědrého obdaření svého vnuknutí jim ráčí dávati, aby antikristových pohrúžek a strachuov jeho málo škodných daleko na stranu odložíc, pravdy v knihách těchto sepsané a složené Duchem páně chytiece se, ji milovali a jí se spravovali, jakož z daru pána Boha všemohúcieho v časích těchto posledniech a ve dnech antikristových.

Tyto kniehy i jiné Petra Chelčického mnozie lidé a téměř všech stavuov: stav kněží Kristových, stav panský i stav rytielský, stav městský i mnohých učených i z lidu obecného, oblibují, přijímají a pravdě místo dávají, aniž sobě Petra voškliví proto, že by laik a v latině neučený byl; nebo ač nebyl mistr sedmera umění, ale jistě byl plnitel osmera blahoslavenství i všech božských přikázaní i byl jest také pravý doktor český v zákoně páně Zalm XCIII. vyučený bez poblúzení od pravdy. Na něm se vyplnilo písmo proroka: Blahoslavený člověk, kteréhož by ty vyučil, hospodine, a z zákona svého naučil by ho. | A opět v jiném žalmu: Bože, učil Žalm LXX, si mě od mladosti mé, a až dosavad budu vypravovati divné věci tyé až k starosti i do šedin. Bože, neopúštějž mne. – Ano i sám Jan, VI, 45. pán Ježíš die ve čtenic svatého Jana: Budou všickni učiti se od Boha. Každý, ktož jest slyšel od Otce a naučil se, přijde ke mně. – O, co to šťastni a blahoslaveni učedlníci jsú, kteříž se tak od pána Boha učí ve škole Ducha svatého, mistra najlepšieho, v zákoně páně se vyučují a smysl i rozum Kristuov mají! Ti a takoví ku pánu přicházejí a v pravdě učedlníci páně bývají, následujíc pána Ježíše v pokoře a v tichosti, jakož tak sám ráčil vy-Luk: X, 21. sloviti: Rozveseliv se v Duchu svatém řekl: Chválím tě, Otče, pane nebe i země, že jsi skryl tyto věci před múdrými a opatrnými a zjevil jsi je maličkým. Ovšem Otče, neb se tak líbilo před tebú. - To se plnilo na prorocích svatých, na samém Synu Boha najvyššieho, pánu Ježíšovi, na apoštolech svatých ze všeho světa vyvolených, když ne ze školy lidského učení toliko ani z koleje

12. II a.

17--18.

loikařského a pohanského umění, ale z řádu chudého a z řemesla rybářského, z prostých lidí jsú povoláni k apoštolství, jakož v skutcích apoštolských o tom svědectví máš: Vidúce přistalosť 8kut. IV, 1 Petrovu a Janovu, shledavše, že jsú lidé bez litery a sprostní, divili se-totiž takové moci v učení páně a v diviech, kteréž pán Buoh skrze ně puosobil; nebo velmi daleké a vysoké jest učení boží od lidského, i jako nebe od země, nebo umění boží činí člověka tichého a pokorného, ale uměnie lidské — to nadýmá a povyšuje se pýchú. A protož tento muž výborný Petr Chelčický, nádoba vyvolená páně, maje dary veliké a sobě svěřené z milosti boží, učiv se také v té škole najvyšší Ducha svatého, vynáší staré i nové věci z pokladuov páně, sepsav a složiv tyto přeužitečné a velmi potřebné kníhy jednomu každému člověku ze všech stavnov. Neb všech stavuov v nich dotyče, počna od najvyššiech ciesařských, královských, kniežeciech, panských, rytieřských, městských, řemeslných i všeho lidu rozličného stavu: i sedlákóm neodpúštěje a všecky z neřáduov treskce, ale zvláště a nade všecky stavuov duchovních jméno majíciech papežuov, kardinaluov, biskupuov, arcibiskupuov, opatuov i všech řeholniech mnichuov a bosákuov, také děkanuov, farářuov, střiedníkuov i všeho pokolenie kněžského neřádného, nešlechetného, pyšného, lakomého, smilného, svatokupeckého, vožralého a všech hřiechuov smrtedlných a bluduov kacieřských, kteříž sú a neústupně v tom leží. Proti takovým všem Petr píše a jich neřády ohlašuje, kazí a ruší je. Dobrých pak a ctných a věrných kněží—těch nedotýče. ale proti nálezkóm papežským a ustavení(m) lidským nejistým i proti jiným všem nejistotám zmuži(l)e píše a mluví. Neb ti a takoví všickni svrchu jmenovaní trhají a dráti nepřestávají sietí apoštolských, až jich knoty a kvantery visí etc.

První pak strana knih těchto zavierá v sobě, kudy a kterak zavedení tak hrozné přišlo v cierkev svatú, a také, kto by chtěl pravého gruntu a základu, jenž jest Kristus Ježíš, dokopati se, musil by mnoho rumu, jenž jsú nálezkové v cierkev svatú lidmi vnešeni a uvedeni, ven za město vvvézti, a tak se dobeřeš pravého gruntu.

II b.

III a.

Druhá pak strana kněh těchto zavierá v sobě, kterak jsú povstaly a náramně se rozmnožily roty mnohotvárné rozličného učení a nekřesťanského náboženství, a ty všecky roty jsú veliká překážka pravému poznání u vieře pána Ježíše, neb jsú ducha pýchy oblekli na se, pokornému a chudému pánu Ježíši pokudž mohú se protiví.

#### KAPITOLA PRVNIE.

A když přestal Ježíš mluviti, vece k Šimonovi Petrovi: vez 1 a. na vysoko, a rozestřete sieti k lovu. A odpověděv Šimon Petr vece Luk. V, 4-jemu: Přikazateli, přes celú noc pracujíce nic sme nepopadli, a však v slovu tvém rozestru siet. A když to učinichu, zahrnuli jsú ryb množstvie veliké, i trháše se siet jich.

Ta slova pověděna jsú ve čtenie napsaná, jakožto založenie těch věcí, kteréž by měli potom potřebně pověděny býti snad k některým potřebně a některým k sváru a ku potupení a ku popůzení hněvuov a nepřiezně, ale však nic jiného nebude jednáno v té věci s pomocí božie, jediné, že my poslední žádáme opatřiti prvnie věci a k nim se přivinúti, ač nám toho Buoh popřeje. Nebo již jest došel čas najhorší, čas búře, čas volánie a pláče hodný a čas všelikého oklamánie, tak že by to mohlo byti, aby všickni do každého člověka skrze znamenie a zázraky, kteříž jsú uvedení od falešných kristuov, před nimiž by nižádný neostal, kdyby Buoh pro své vyvolené těch časuov neukrátil. Protož my najposlednie jako po spálení: když duom spálený sespe se a učiní se hromada ssutin, a jediné znamenie nějaká zde i onde ještě se ukazují, že tu někdy pokoj stál jest, ale na základ se všecko ssulo a porostlo lesem, v němžto zvieřata se pasú a přiebytek mají. Protož kto se základu dobeře u tohoto domu, kterýž jest spálen a základ se hluboko zasul a svrchu dávno protivnými věcmi zarostl? A najviece proto nesnadno v tom zasutí základ pravý muož nalezen býti, že ty věci protivné, kteréž sú na tom zasutí základu vyrostly, nazvány bývají mnohých ústy základ, aby mno-

zie táhnúce k sobě ten vzrost nasutý zbořenie domového i řiekali: totoť jest základ a cesta, jíž majé všickniť jíti, a jiní opět též. A tak do mnohých jest, jenž základ zasutý v novinách vyrostlých a základu odporných ukazujé rozdielně základ. Protož to jest obtiežení k nalezení pravého základu. Nebo by jeho nižádný nikdež neukazoval, a byť pravili to, že se jest zasul základ, i nenie nač stavěti, snad by mnozie kopali chtiece se základu dobrati, izdr. IV. aby pravé dielo zřiezenie mohli stavěti, jako po spálení Idumských pohanuov chrámu božieho Nemiáš a Zorobabel s proroky po sedmdesáti letech vrátivše se z vězení Babylonského i dělali isú nesnadno město a chrám po spálených zbořeninách, ale tuto tieže duchovní obořenie dávno zašlé opraví se a zase navede, k němuž základu jiného nižádného položiti nemuož, jediné Krista Ježíše, od něhož jest množstvie uteklo k jiným bohuom a v nich jsú sobě základuov nadělali a zapřevše Jezukrista Syna božieho pod pokrytstvím.

# KAPITOLA DRUHÁ.

Ale majíce předloženie slov čtenie svatého, o nichž chceme mluviti, tři stránky budem v nich znamenati: jednu, kdež die Šimon Petr: Přikazateli, přes celú noc pracujíce, nic sme nepopadli; druhé to, jenžto die: Však v slovu tvém rozestru sieť; třetie to, kdež se die: A když to učinichu, popadli jsú aneb zahrnuli sú ryb množstvie veliké, až se s nimi sieť jich trháše.

To tělesně položivše, obrať mež se k rozumu duchovnímu při těch slovích, a zvláště, kdež ta slova duchovně nejsú jako tělesně. Lovení pracovité Petrovo prázdné, v němž přes celú noc v vodách kúpě se nic nepopadl jest, znamenie i příklad jest noci duchovnie, v niež všeliké práce lidské daremnie jsú, tak že nic k odplatě nebeské nižádný uloviti nemuož. Protož nám k užitku se praví: Noc jest pominula a den se jest přiblížil, protož odvrhúce skutky temnosti oblecme se v odění světla, abychom ve dne poctivě cho-

m. XIII, 12-18.

2 a.

dili. – Noc jest nevědomí pohanského a slepoty židovské minula. když Kristus, syn božie, pravé světlo, přišel na svět, aby osvietil ty, kteříž v stienu smrti bydléchu. Protož z řeči počaté ty věci k užitku mnohému opatřme: najprvé přední řeč, že v noci slepotv duchovnie všeliké práce lidské daremnie jsú těch, kteříž jsú nedošli světla v Kristu, jako dne jasného. A v tom se dotýče stránky najpotřebnější, k niežto křesťan rozumný prvotně z viery má zřieti. poněvadž všeliké pokolenie lidské zaneprázdněno jest usilími těžkými a (z) těch usilí čekaje užitkuo časných, a mnozic věčných užitkuo nadějí se, ale v noci to vše jednají. Protož rozumní lidé, ješto věří, že nynie jest čas práce, kterúž se zasluhuje věčné radosti, vždy se mají báti, aby v noci nevědomie a slepoty diela jich nebyla děllána, nebo daremna jsú. A tu se škoda pozná daremních 2 b. děl, když se přestěhuje člověk na onu stranu s prazdnýma rukama, čeho se chytí tu, kdež se die: Kopati nemohu, žebrati se Luk. XVI. stydím. — nebo tam bohatec nemohl jediné kruopě mieti ani užebrati. Protož co hroznějšího než to: upadnúti u věčnosť chudoby s prazdnýma rukama, kteréžto věci lením se přihodie, ješto čas užitečný zameškají pro lenosť; nebo lení nechtěl v letě dělati, Přísl. XX, protož v zimě bude žebrati, a nebude jemu dáno. A druhým se přihodí upadnúti u věčnosť chudoby s prazdnýma rukama, o nichž jest již pověděno, jenžto ač mnoho dělajé prací těch, o nichž se domnievají, že by radosti nebeské za ně hodni byli, ale v noci hřiechuov a slepoty přebývajíce, neuloví toho, což se domnievajé. Protož prvnějšie potřeba jest v tom se opatřiti sluzě pečlivému, aby dèlaje ve dne dèlal.

Ale k těm věcem, kteréž jsú pověděny o nedostatku lovu a práce daremní nočnie, dostatečna jest tato řeč svatého Petra, ješto die: Ale však v slovu tvém rozestru sieť.—V tom oznamuje moc slov Kristových, že což noc nemohla mieti, to slova Kristova v hojnosť rozmnožila, nebo jeho slova tak jsú dokonala a mocna, že netoliko ty věci, kteréž jsú učiněny, skrze ně prospěch a užitek mohú mieti, ale také i ty, kteréž nejsú k jeho přikázaní, musie býti, podle písma, ješto die: Slovem božím nebesa utvrzena jsú a 6, 8—9.

duchem úst jeho všecka moc jich, protož boj se hospodina všecka země a před ním pohněte se všickni, kteříž bydlé na zemi na svěltě, nebo jest on řekl a stalo se jest, přikázal jest a stvořeno 3 . jest. — Taková slova sama se oznamujé, kteraké moci jsú, aby mohla přikazovati takovému bytí na zemi a zřiczenie nebcskému a ustavení všeho světa s jeho plností. Protož písař tohoto písma die: Boj se hospodina všecka země, a před ním pohněte se všickni, kteříž na světě bydlé, nebo poněvadž přikazuje tak mocně nebesóm i všemu světu, aby nebyvše ihned k jeho přikázaní ustavili jsú se se vší krású a plností svú, mnohem viece vám hliněným lidem, ješto jste jako komáři před ním, muož přikazovati, a jako krúpě, ješto z okovu na zemi tekú. Ale snad slova Ježíšova id. I. 8. nejsú tak mocna, die svaty Pavel o moci slova jeho: Jenž jsa blesk slávy a zpuosoba podstaty jeho a nesa všecky věci slovem moci své. Všeckny věci nosie aneb spravuje, nebo jim přikazuje, aby nebyvše k jeho slovu byly. Nebo skrze něho svět učiněn jest, protož slova plná moci maje. Ale tuto svatý Petr o zvláštní moci jeho slov rozuměje die: Ale však v slovu tvém rozestru sieť. Opatřiv práci daremní celé noci i držie, že v slovích jeho rozestra siet hojně uloví.

Tyto věci jsú založenie, na nichžto má přestati mysl lidí rozumných, že toliko v slovích Kristových jest moc dobrým a zaslúžilým skutkóm u věčnosti k radování dostatečných. Nebo jediné jsú mohla jeho slova přikazovati dobré skutky a moc jim dáti, aby bylo platné to, což se bude dělati. Druhé proto sú dostatečna slova jeho k zřiezení skutkuo | dobrých, nebo slova jeho jsú cxviii, světlo v sobě podle písma, ješto die: Svitedlnice nohám mým jest slovo tvé, pane Bože. To jest: kam bych měl kročiti nohami mými v světle slova tvého, to uzřím uprostřed temností jsa postaven, spravím kroky noh mých, abych nepadl a nezablúdil. A netoliko cestu dobrým skutkóm ukazuje světlo slova božího, ale také ukazuje to, kterakým zřiezením má člověk dobré skutky činiti, aby s nimi vzácen byl. Nebo ktož v boji bojuje, nebude korunován jinak, leč řádně bude bojovati. Třetí proto jsú

dostatečna slova boží k dělání dobrých skutkuov, nebo Buoh nic nemiluje aniž se jemu co líbí, jediné to, což on zvoluje a čemu chce. Protož nic nemiluje aniž se jemu co líbí, jediné to, což on přikazuje co velí a čemu učí. To jest zvolil, tomu chce a to se jemu líbí. Protož najprvé nalezl sám u sebe sobě libé věci; těm chce a ty přikazuje a k těm jest všeliké slovo své vydal, aby činíce je, vuoli jeho naplnili, a netoliko aby vuoli jeho tak naplnili, ale aby z slov jeho mohli znáti, kde a v čem jeho vuoli plniti mají, a kdyby v čem odešli od jeho vuole, nebo ji potupili přestúpením. aby věřili, že jsú jeho rozhučvali, milosť jeho ztratili a v hřicch smrtedlný že jsú upadli. Protož ku poznání a k naplnění líbezné vuole božie jest slovo jeho, protož kterakékoli skutky veliké svatosti anebo slavné pověsti měl by člověk, a nepošli-li jsú z pravdy slov Kristových, nemuož v nich vuole boží naplniti ani se ií slíbití. Nebo nižádný člověk ze všech lidí nebyl jest v radě božie. aby se otázal na dobré skutky a ukázal lidem pravější cestu než tu, kterúž jesti on prvotně sám u sebe nalezl, zvolil a v slovích přikázaní vydal a oznámil jest všem, ktož chtie jeho vuoli líbeznú naplniti a milosť jeho nalézti, aby to činili, a pakli těmi pohrzejí, aby jeho hněv nad sebú ustavili a jej věčně s ďábly protivnými nesli; na tom jest viera člověku zavázána. Protož tuto potřebné promluvenie jest svatého Petra, ješto die: Však v slovu tvém rozestru sief, aby nás naučil pravému užitku v úsilí dobrých skutkuo, abychom se nepokúšeli sieť púštěti k dělóm duchovním, jediné toliko v slovích Kristových, neb jinak daremná práce bude. kterýchžto prací daremních nynie pln jest svět, ješto podle zámysluo dávných a slovutných pokryteuov tak je koná svět a naděje se spasenie v nich, a każdy podle svych zámysluov hledá Boha v činech soběvolných, jakž chec a když chec a v čem chec, nedbaje na to, mnoho líbí-li se Bohu s tiem, či nelíbí.

Třetic stránka té řeči předloženo jest toto: A když to učinichu, zahrnuli sú ryb množstvie veliké, i trháše se sieť jich. Ta slova mají stránku divu tělesného z moci slov Kristových v polapenie množstvie ryb, pro něž se trhala sieť Petrova; a mohú ty 4 4.

věci zevnitřnie tělesné Petrovy býti přieklad jiných duchovních jeho, jakožto lovu jeho duchovního, sietí jeho duchovních a dranie těch sietí duchovnie, nebo zievno jest tuto i jinde ve čtenie, Mat. IV. 19. že pán Ježíš, povolav jeho od lovu tělesného, rvb tělesných, řekl 4 b. jest: Poďte po mně, a učiním vás rybáře lidské. Protož polněvadž Petra a jiné apoštoly zdělal jest rybáře, aby lidi lovili, tehdy i sieti k tomu lovenie dal jest jim. A ty sieti najprvé sú Kristovy a potom Petrovy, a tv sieti sú slovo Kristovo anebo zákon jeho. a tak všeliké písmo svaté od Boha vydané, z něhož rozumnie lidé mohú naučeni býti. Protož ta svatá písma podobně jako sieť tělesná plete se a vieže: jeden uzlík k druhému, až veliká a celá sieť bude. Takéž pravda písma svatého jedna druhé se přídrží, až tak všicku spolu osáhnú množstvie věřících a každého zvláště se všemi jeho věcmi duchovními i tělesnými, aby jsa celú okročen sietí, vytažen mohl býti z moře tohoto světa. A muož to sieť vytáhnúti z moře hlubokých hřiechuo a těžkých, když se sietí táhnúti dá. Ale že se trhala sieť pro množstvie, muožem rozuměti, že ne pro množstvie věřících trhala se sieť viery, jenž jest Petrova sieť, ale jako v moři tělesném v sieť mnohé věci odporné vcházejé; taktéž se namiesí zatracencuov, kacieřuo a pohoršiteluov, jenž najprvé vcházejí u vrš viery povolujíce některak vieře a v času pokúšenie pohoršie se aneb v kacieřstvie se obrátie, a takoví sieť viery trhají; a čiem viece takového zlosynstvie v sieť viery vejde, tiem viece tu sief zderú, tak že mezi nimi viera božie spojená s slovy božími zahyne, tak že jediné ústy vyznávajé Boha a pána Jezukrista, a znamenie posvátná na nich zuostanú zevnitř, nebo ďábel opatrně vuokol jde s těmi poběhlými lidmi, jenž v sieť viery vcházejí falešně a derú ji však tak, aby některé 5 a. stránky těch sietí na sobě měl, jakožto křest tělesný a jiné věci

> Ale množstvie věřících a vyvolených muož osáhnúti ta sief. A byť jich bylo bez čísla tisícuov, oniť pro to množstvie nederú sieti viery té, spojené z mnohých pravd písma svatého; nebo se

> posvátné, aby tak hole nah neostal, jako zjevný pohan, ale jinak

všeliké pravdy písma dere.

5 b.

neumdlevá, ani sužena bývá viera množstvím věřících, ale vicce se posiluje a pevnějšie i tvrdšie bývá, nebo každý z nich sám z sebe rozmáhá tu vieru a tvrdí ji, nebo z viery živ jest a jest příčina pomocná i přiekladná jiným k věření. Pakli by kto polehčil z nich viery, ihned jiní hledie opraviti to. Protož množstvie věřících jest moc a síla viery. A že tato sieť viery jediné ty vytáhne z moře tohoto světa a z hlubokosti hřiechuov, kteříž konečně ostanú v sieti, netrhajíce nižádné stránky těch sietí, nebo kdežkoli protrhnú tu sieť zrušením které pravdy, z nichž jest ta sieť svázána, tuť tak neostanú aniž mohú ostati v té sieti, a hlubokosť moře potopí je, aniž také bude vytažen kto tauto sietí, jediné ten, ktož se dá táhnúti sietí tam, kamž správa rybářuov Kristových sieť miení táhnúti, a nedá-li se kto táhnúti tau sietí viery, nemuož vytažen býti.

## KAPITOLA TŘETÍ.

Ale tuto jest pochyba o rybářích, kteří jsú Kristovi, nebo mnozie jsú, o nichž se zdá, že by Kristovi byli a púštějí sieť v moře v noci rok, dvě letě, deset let neb viece a nic nemohú uloviti, ne|bo v noci loví a sieti majé zedrané a splácené provázky shnilými, s smysly smiešené rozličných lidí a nejisté, z nichžto sobě sieti vieží. A mnozie by mohli řieci: Po vše časy v noci loviece, ne muožem jisti býti, bychom jednoho ku pokání ulovili. A mnozie uloví celú obec sobě k užitku, aby břicho pásli jich statky a aby vlny střihli a mléko dojili a stádo na roztrhánie najhoršie zvěři dali. Běda jim bude s takým lovem.

Ale že tuto mluvíme, že sieti Petrovy jest viera Kristova, založená na sloviech jeho, kterúžto sietí má človiek vytažen býti z moře hlubokého tohoto světa a z jeho nepravostí; nebo podobně jako v moři tělesném ryby kdes tam v hlubinách temných přebývají, takéž lidé zde v světě jakožto v husté tmě přebývajé, nemohúce viděti ani za se ani před se anižto na levo ani na

pravo, ničehož nic nikdež nemohau jistiti ani jednú nohú bez-

pečně stúpiti, kdež by pád, úraz a blud nebyl jim přítomen. Protož Petrova sieť viery jedina k zachování života ostává člověku v takovém nebezpečenstvie, aby v takové tmě, jako v hlubokosti mořské, mohl se viery chytiti a utéci zlého, ješto jest obklíčilo člověka na každém miestě, aby jeho pochytě v zahynutí postavilo. Nebo člověk naplněný proměn, jimiž se pudí sem i tam, jako lodi prudkými vietry, jemuž ty proměny nepřepustie za malú chvieli v témž postáti, vždy jim hýbají a jakás chtěnie nová jemu přinášejé, aby něčemu jinak chtěl, pro něco se rozpúštěl z sebe v daremnosti vycházeje, v lehkosti se obraceje, | pro něžto se popúzeje horlivostí, bez moci ostává v lehkosti, pro něco se mútic, nèčeho se bojé a v něčem se bláznivě raduje, něčím obtiežen jsa, s tiem sobě styště, a tak tiem i jiným zlým vždy hýbán bývá a s tiem stojé v přiečínách světa, pomocných tomu všemu zlému, a uprostřed dábluov, jenž patřie na člověka, aby jej v těch věcech umrtvili nebo skrze zlé libosti ancho skrze zisk tělesný nebo skrze stud a utulnosť nebo skrze pýchu a smělosť nebo skrze bázeň a pochybenie uebo skrze nevěru a zuofanie anebo skrze jiná přestúpenie chtiece člověka od Boha odraziti; to kromě těch osídl, kterážto v světě běžie, skrze svody a bezprávie čitedlná. Protož sicti viery Petrovy potřebie jest, jež on mnoho vytáhl jest z hlubokosti moře, ukrutných vlnobití ďábelských. Protož ktož jsú v té sieti a ktož se jé dadie táhnúti z hlubokosti toho more, a nemuoż o jiném to rečeno byti než o tom, ktoż myslic a žádá z viery živ byti, v každé stránce svých věcí, aby mohl porozumětí z viery, kam aneb kterými proměnami anebo ďábly hybán byvá, aby se v tom na vieře písma svatého zachovával jako slopy, ješto by v husté tmě byl, že by nemohl nikam jistě kročiti, lečby kto jemu ruky podal a vedl jeho bezpečně. Tak jest vlora jeho; nemuožem bez nie ničemuž řieci zlé ani dobré, leč myd na to skrze vieru pohledíme a poznáme skrze ni, co dobré anebo xlé. Takéž o duchovních a božských věcech nie nemuožem liatiti prave, jediné věřiti, jakož die svajty Pavel: Viera jest o

věcech nevidomých, k nimžto naději máme. Věříme, že Buoh žid. XI, 1 jest Trojice svatá: Otec, Syn a Duch svaty, jeden Buoh, stvořitel nebe a země, a že Kristus, svn božie, jest pravý Buoh a pravý člověk, Duchem svatým počatý v životě panny Marie a z nie narozeny; a tak i o jiných věcech duchovních a nebeských a o budúcích, o vzkřiešenie dobrých i zlých. A těch všech věcí dalekých a nevidomých muožem se dotýkati skrze vieru, položenú v sloviech božiech, postavení jsúce jako ve tmě, daleko od těch věcí, o nichžto ani viděti ani co jistiti muožem, jediné skrze vieru mdle. Protož ke všem věcem viery potřebie jest, nebo bez nie nižádný se Bohu líbiti nemuože: kamž se bez ní pohue člověk. jako by se v temnú propasť vrazil, že ihned tudiež blud pochytí člověka.

### KAPITOLA ČTVRTÁ.

Ale že se o vieře tato rozumnosť potřebná předkládá, že na sloviech božích stojé, aby snáze člověku bylo, když věřie Bohu, tchdy věřie i slovóm jeho; jakož věřic, že jest pravý Buoh, takéž věřic, že jeho slova pravá jsú, a jakož věřic, že on neproměnný Buoh jest, takéž věří, že jeho slova nemohú se proměniti v tom, čehož potvrzuje, a že jinak nemuož byti to, čehož ona potvrzujé, jakožto v tom: kto je učinie, má milosť božie a jest požehnaný se vším, což má. A že tato jedna stránka viery mohla by mnoho do brého přivésti lidem, aby takéž zavázanie drželi z viery, že nepochybně padají v hněv božie a u vinu hřiecha smrtedlného zrušeniem kteréhožkoli slova božieho, a zachováním jeho činie vuole božie a mají milosť boží a požehnánie jeho-toliko těm sú, ješto tak věřie a tak činie. Ale ty věci mohú státi v těch, v nichž viera rozumná a živá jest, v nichž bázeň boží a milovánie jeho přebývá: mrtvá viera a slepá toho nemuož mieti.

Ale že svatý Pavel o vieře die, že viera z slyšení jest, a sly- Řím. X, 17 šenie z slova Jezukristova, tu rozum muož byti, že ač viera na

7 b.

každém slovu božiem založena jest, ale toliko podle úmysluo Kristových užitečně nám viera na nich stojí, to jest: nám křesťanuom. Nebo zákon židovský má nedostatek v zákoně Kristově podle následovánie tělesných, v obětech a v jiných spravedlnostech těla, kteréž jim zákon starý tělesný v podobenstvie ukazoval, a jakož ta podobenství znamenala sú Krista aneb ukazovala svým znamenáním, tak v Kristu pravdu mají. Protož k těm věcem hledíce, muožem rozuměti, že mnohá slova božie v zákoně prvním nejsú víra nám k následování telat, ale jelikož telata znamenala sú Krista, oběť pravú za hřiechy, protož v Kristu jsú nám viera telata, nebo on nám hodnú vieru těch telat přivedl jest sám sebú. Protož pravě jest, že viera z slyšenie slova Jezukristova, aby piesma tak slyšal a tak držal, jakož jich smysl z slov Kristových a jeho pravdy nám k užitku potvrdí, jakožto všemi věcmi, kteréž se k naučenie předkládají, málme se ujistiti v slovích Kristových, aby nám jako viera ostala, uzřieme-li, že nám slova Kristova toho potyrdí, že ta naučenie mají spojenie s slovy Kristovými a v nich jsú založena neoklamaně, nebo i piesma židovská i jiná lidská mohú zakládána býti v slovích Kristových i v jeho přiekladu lstivě s oklamáním, jež proto přiměšují ta piesma k Kristovi a k jeho slovúm, aby lhali oděnněji lidu v těch písmích a skrze Krista. Protož z potřeby musí všeliké učenie zkušeno býti skrze slova Kristova a skrze jeho život, měří-li se k jeho příkladóm i slovúm. Ty věci opatře múdrý, srozumieť, stojí-li ta naučenie v slovích Kristových: tehdyť budú viera. Ale že et cetera.

# KAPITOLA PÁTÁ.

Ale že mnohé věcí k věření přieslušejé a mnohé se otevřeně pravie nebo potvrzujé o věření, jenž nejsú viera ani k věření podobné, nebo čas najhoršie přišel jest, že se tak zle na vieře lidé znají, že vieru pravú křesťanskú za blud a za kacieřstvie mají a ve mnohých stránkách půhé kacieřstvie za vieru držie. A toto

jest rozdělenie veliké v lidu nynie, a dvě straně jsta, ješto se kaceřujeta jedna druhů; nebo hnutí veliké stalo se jest oddávna a záští u vieře, že lid tak daleko zašel jest od viery, že jediné obyčeje lidmi uvedené, mrtvé a bludné, za vieru má a viery pravé tak velmi nezná, že se jemu zdá bludem kacieřským. A o to již bojové a svárové, mordové, pálenie a mno|hé hřiechy stali jsú se mezi tiem lidem, a tiem viece zatvrdili jsú se zlí lidé s těžší nenávistí proti pravé vieře, a z té přiečiny nesnadně nynie poznajé vieru: ana již smrdí všicka kacieřstvím a nepřiezní; hanění pro ni všudy rozmnožené.

Ale tento smysl dávný múdrých lidí potřeben jest zachovati v takových zapleteních, kdež se bludové ctie jako viera, aby hotovi byli rozumně věřiti všemu, což Buoh chce, aby věreno bylo a nic aby nevěřili, což Buoh nechce, aby věreno bylo, a takť se sjednají s Bohem u vuoli, u věření, nic nechtiece držeti za vicru, což jim on nerozkázal za vieru mieti, a což jim on věřiti velí, tomu věřie. Pak komu se zdá v takých věcech pochybení, že by řekl: nevím, co on chce, aby věřeno bylo, a čemu nechce, aby nebylo věřeno, k tomu má pravý rozum požieván býti; nebo kdy by to nevědomé bylo, tehdy nikdy od nižádného nebylo by naplněno. Ale že jest množstyie věřících již přeběhlo, ješto jsú věřili, jakož jest on chtěl, nebo viera, jednú daná svatým, mnoho jest již následovníkuov měla, a poněvadž jednú dána jest viera, z tohoť muoż známo byti, v čem a kterak dána jest, a že ne jinde, jediné skrze Jezukrista, rozmnožitele viery, a to v zákoně svém skrze apoštoly své. Protož toť chce, aby věřeno bylo, což jest v zákoně svém skrze apoštoly své za vieru ostavil, a co prvnie písma za vieru o Bohu neb o jiné pravdě za vieru věřícím v Krista ukázati mohú. Toť jest viera božie a křesťanská. | Nebo při těch při všech věcech, kteréž se přikazují a majé držány býti, vierať musí býti, nebo ani držeti ani plniti muož kto, musíť najprvé věřiti Bohu a jeho slovóm, jakož ona učie a vedú člověka. Protož čině člověk tak a drže, jakožto jemu Kristus v zákoně svém přikazuje, z viery jest živ. Protož uptánie na vieru jest v zákoně božím

8 a.

ostaveno, a což jest on za vieru ostavil, to chce, aby věřeno bylo,

a což nám ten zákon za vieru neukazuje, abychom nevěřili. Nebo jakož by viera od Boha vydaná pohaněna byla, ktož by jé pohrzel, nechtě jé povoliti a jí držeti v skutku. Takéž bývá pohaněna viera božie od toho, ktož držie za vieru věci cizie, vieře božie odporné. A poněvadž jest on vydal jednú vieru svatým dostatečnú, tehda každá viera, kteréž jest on nevydal jednú svátým, jest odporna vieře božie. Protož on nechce tomu věření, jako sobě Mar. XI, 22. protivnému, nebo dic pán Ježíš: Měite vieru boží. A pouěvadž tak mnohotvárná věřenie a cizie dávno rozsáta jsú, a množstvie lidské pudí se k ní a zavazuje pod klatbami k těm novým a uvcdeným věřením, pečlivým lidem o své duše se tiem pilněje ptáti slušie na vieru božie v zákoně jeho a k nie se srdcem přivinúti a ta věřenie nová pilně opatrovatí a jim porozuměti, kamť množstvie lidí vedú; neb papež chce, aby jemu věřili, listóm jeho a zákonóm jeho nad zákon božie, nebo píše na svých listech zemiem a krajinám, posielaje jim na listech za pení ze všem hřiechóm odpuště-9 4. nie a muk zbavenie, a ktož by v tom nevěřil a on jeho dosáhl, upálil by jeho. Takéž o jeho listech a o zákoniech rozmnožených jest, že chce, aby jim věřeno bylo viece nežli zákonu božímu, nebo on pro své zákony mstí, ale pro božie zákon nemstí, ale pálí lidi proň, ty, ktož jej činie. A netoliko ta věřenie jsú, ale množstvie knih jest, ješto jsú zjevné proti zákonu božiemu, a ty se jako viera drží. Co divuov lživých v pasionaliech a v jiných nápisiech, ješto je za vieru drží lidé svedenie, a co jest domnění nejistých v lidských písmiech a rozumuov nejistých i nepravých, ješto jsú za vieru utvrzeny lidem. A přieliš jsú zapletli lid věrú i těmi rozumy a domněními nejistými, ješto pro dávné držení ti zápletkové, jako viera utvrzená stojé, a viera živá zatměna jest Jud. I, 3-4. a pohrzena pro ně. Protož z potřeby apoštol die: Prosím, abyste se vadili o viere jednú dané svatým; nebo jsú podešli někteří lidé, ješto někdy znamenání jsú v tom saudě nemilostivi. Boha našeho milosť přenášejíce v smilstvie. Napomenuv anebo prosiv, aby se vadili o vieru jednú danú svatým, přiečinu pravie, proč by to

měli učiniti. A že proto, poněvadž jsú vešli tak nemilostiví lidé, milosti Boha našeho přenosiece v smilstvie a pána Ježíše Krista zapierajíce. Ti jsú přieliš škodlivě porušili vieru. A byť dnes měl kto ohledati, co jest takých odpuorcí našlo pod vieru, a zrušili jsú ji mnohonásobně a zapletli jsú, že jé počátka ani I skonánie lidé nemohau věděti, a nasáli jsú v ni zlých věcí, odporných té vieře. Toť by měl proč řieci: Vaďte se o vieru jednú danú svatým. Ale s kým by se o ni vadili, ano jsú velicí odpuorce, ješto panujé nad věrú i nad lidem, a viera jest to, což oni chtie. Protož nebude-li kto trpěti od nich pro vieru, krátký jest svár s nimi; nebo jsú mocnie nepřietelé viery pod kóží viery, a malý se s nimi nevaď, neb nalezneš odpovědi rovné. Ale nemáť rozuměno býti tak, byť se kto měl vaditi o vieru kostkařským během, ale muož-li kto pravdau přemoci nemúdré odpuorce viery, bez haněnie svárlivých učiň to. Protož tuto z toho vazenie o vieru muožem sobě zachovati k užitku, že odpierati nepovolujíce takovým, ješto jsú zedrali sieť viery, každý chtě po sobě vieru táhnúti a nad ní panovati a jiné tak učiti vieře, jakž jest ji sobě vhod skrojil a obrúbil. Protož takovým nepovolovati, aby chtěl tak věřiti, tak viery následovati, jakož se mětežníkóm líbí, znaje pravě vieru i šel by po nevěrném.

## KAPITOLA ŠESTÁ.

Ale této řeči následuje ihned nepřiezeň, poněvadž mocní odpuorce viery, ješto oni panujé nad věrau a cíle jé ukládají a činie z ní což chtie, a nebude-li hubený věřiti, jakož jemu velicí odměřie, upadne jim v ruce, jako kacieř soběvolný, ješto po své hlavě v bludiech kálí se a staré a plné hlavy zamietá, a tuť pod tiem stienem smrť sedie, a bude-li kto z nás, ješto by z toho stienu smrť vy|stúpiec, udávila jeho, zstrašie se jiní. Protož u pokoji zdá se některým, že jsú bohatější u vieře nežli velicí kněžie, ješto panujé nad věrú, ale když budau zrazeni, Buoh vládne tiem, kto

10 a.

ostojé v času pokušenie, než bez pochyby diem, ktož nebude moci umřieti od domácích pepřátel pro vieru, neostane u vieře, leč Buoh ukrátí nad kým toho času zlého.

Ale že tyto řeči, kteréž jsú pověděny napřed o věření, na tom jsú založeny, že Petr jest rybář duchovnie, a sief jeho jest zákon Kristnov anebo viera Kristova na něm založená a na zákonu jeho svázaná nebo spletená uzlíky rozličné pravdy slov božiech, aby celá sieť súci a dostatečná i mohla uloviti hřiešné a vytáhnúti je z hlubokosti mořské hřiechuov a světa tohoto a konečně ryby připraviti svatých lidí k užitkóm pána nebeského. To držme z viery o svatém Petru i o jiných apoštolech, žeť jsú rybáři ustaveni takového lovu od pána Ježíše a že on jim dal takovú sieť viery Jan XV. v slovích svých, jakož jest o nich řekl: Já sem jim dal řeč tvů, a oni jsú ji přijali, a svět je v nenávisti měl, a proto jim poslal Ducha svatého, kterýžto Duch svatý spuosobil jest v nich všelikú řeč božie, v niežto viera dostatečná i ustavena jest v apoštolech k spravování všcho světa anebo všech, kteříž jsú měli naučeni býti vieře, k spasení dostatečné. Protož ti rybáři duchovního lovu, maiíce sieti spravené skrze Ducha, posláni isú od pána Ježíše, aby jdúce po všem světě kázali čtelnie všemu stvoření rolar. XVI, zumnému lidskému, a ktož ze všech věří čtenie a bude křtčn, spasen bude, a ktož neuvěří a jeho skutkem nenaplní, zatracen k. II, 26. bude. Nebo viera bez skutkuov mrtvá a marná jest, daremná a ďábelská jest; viera skutečná jest živá, užitečná a křesťanská jest. A tak s tú věrú a s tú správú poslal jest pán Ježíš apoštoly na vešken svět, aby naučili všelikého člověka, skrze pravdu čtenie Kristova hodného, k každému skutku dobrému prospěšného. Kolos. I. jakož svatý Pavel o sobě i o jiných apoštolech vyznává řka: Kristus Ježíš, jenž jest u vás, jehož my zvěstujeme vám, učiece a treskcíce każdého člověka ve všie múdrosti, abychom vydali každého člověka dokonalého v Kristu Ježíši.

> Protož neumenšeně apoštolé skrze praydu čtenie naučili sú lidi věřící. A poněvadž jsú tak naučili, aby skrze jich učenie byl každý člověk dokonalý v Kristu Ježíšovi, protož, poněvadž jim jest řekl

10 b. 15-16.

27-28.

pán Ježíš: Jáť sem vás zvolil, abyste šli a užitek přinesli a užitek Jan. XV. váš aby ostal, protož poněvadž pán Ježíš ustavil a poslal Petra a iiné apoštoly s tau sietí viery, aby 'v tom lovu prospěli a užitek mnohý přinesli a užitek jich aby ostal: tu vizme, kde v kom jich práce padla, zuostala a prospěla k životu věčnému, kterýžto lid, jsa skrze kázanie apoštolské dokonalý ustaven u vieře i v životě. ostal jest na přieklad všem věrným budúcím křesťanóm, aby se potomní jako k cíli utiekali na první, v nichžto neoklamaně práce i kázanie apoštolského ostala a prospěla jest k užitkóm u věčnosti trvajíciem a k zastavenie budúciem na jich jistotě. Rozum to muož spraviti, že práce apoštolská tu jest ujištěna, od kterýchžto potomně jest přijata, kteříž vieru čtenie svatého od nich sú přijali a v nie prospěli podle úmysluov apoštolských: v těch ujištěna jest viera Kristova a apoštolská, k níž potomnie -přistúpíce mohú bezpečně čekati života věčného.

Protož již dále slušie opatřiti, kde by ten lid byl ujištěný skrze apoštoly u vieře a kterak by zřízen byl? To z skutkuov apoštolských a z jevných nápisuov muožem poznati, že lid věřície za časuov apoštolských, jakož i jich kázanie, šlo jest po všem světě, a nebyl jest lid, v němž by slyšán nebyl hlas jich. Protož podle toho řečeno muož býti, že všudy mezi každým národem a jazykem byl jest některý, ješto jest věřil čtenie v kázanie apoštolském. Neřku, byť všichni všudy včřili čtenie, kdež jsú je apoštolé kázali, ale někteří, které jest Buoh vyvolil, někde viece a někde méně. Protož podle skutkuov apoštolských slúli sú sborové věříciech po městech, po vsech a po krajích světa, kteřížto sborové a shromážděnie mnohých věříciech v jednu vieru — ty sbory vylúčili sú apoštolé z jiných lidí nevěrných obláštně. Ač neřku, byť tělesně miestem mohli mnozie věrní v jednu ulici v městě odlúčení býti, ale v jedno tovaryšstvo viery aby se spojilia spolu účastnosť miestem v duchovniech věcech a v slovu božiem měli. A podle takového tovaryšstvie a účastenstvie u vieře a v duchovniech věcech nazvání jsú sborové věříciech. A že za času kázaní apoštolského Římané a kniežata římská panovali jsú široce

Žalm XVIII, b.

po světě, jakožto se shledává z skutkuov apoštolských, v zemi židovské, v Řecích i v sirské zemi a jinde, kdež šlo kázanie apoštolské, že zmichku činie o Římanech a o jich panstvie, a s tiem také všudy smiešeni byli Židé s pohany, protož věřície třetí stránka byli, jakožto podruzi mezi pohany a mezi Židy, platíce dani Římanuom. A když jsú apoštolé kázali, tehdy tomu dvojímu lidu kázali jsú čtenie. Protož někteří uvěřili jsú z Židuov i z pohanuo kázanie jich, a ti věřície, odlúčení od pohanuov a od Židuov, byli jsú třetie lid a jiné viery.

A ten lid věřície v Krista apoštolé zřídili jsú dvojím obvěciem aneb dvojí stránkú: jednú zevnitř k přebývanie tělesnému, aby mezi tiem dvojím lidem nepřicznivým, sobě protivným, mezi pohany a mezi Židy, mohli hodně přebývati, jakož slušie na svaté. Protož najprvé, aby mocem najvyšším daně platili a jinak v hodných věcech a služebných jim poddáni byli tak, jakož jsú je učili apoštolé, aby odtud útoku na ně nemohli učiniti páni pohané těch zbožie řkúce: Pyšní jsú, chtie sami páni býti, v našich zbožích sediece. A tak by ihnedky sáhli na ně i na vieru a nedali by viery Kristovy v svých panstvích kázati. A protož to s pilností opatřili jsú apoštolé, aby jim poddáni | byli u věcech služebných těla: dani a mýta jim platili a poctivosť na ně slušnú jim činili. Druhé v obcování mezi pohany a Židy aby pokorně s dobrými přieklady byli, jakož jim svatý Petr takové naučenie dával řka: Dobré obcovánie majíce mezi pohany, aby v tom, ješto mluví o vás jako o zlých, z dobrých skutkuov vás poznajíce, chválili Boha z toho, když je Buoh také navštieví milostí svú. – Protož tiem obcováním pravým a krotkým mohli jsú snáze mezi pohany přebývati a mezi Židy, aby neměli na ně útoku pro jich přiečiny nepokojné a žalobné, když by jim na čem škodili, nebo jich popúzeli k hněvóm, rozbroje nepřiekladné nebo nepoctivé před pohany jednajíce. Protož dobrotivé přebyvanic a neškodné i pohany mohlo jest ukrotiti, aby se nepopúzeli a nesáhali na ně. A to přebývanie pokorné a milostivé bylo jest přiečina k obrácení pohanuov i Židuov k vieře, nebo přiekladové dobří k obcování někdy hnú

Ž a.

I Petr II, 12. nevěrnými vicce nežli zjevné kázaní samau řečí, nebo obecně skutkóm viece věří a hýbají se jimi nežli samau řečí. A apoštolé těmi přiečinami ustavili jsú je zevnitř, aby mezi tiem lidem protivným bez žaloby byli, aby svú nemúdrú příčinú zlých lidí proti sobě nepopúzeli k hněvóm, ale viece svú dobrotú aby jim k dobrému přiečina byli. Pakli by jim ta dobrota neprospěla, že by z božího dopuštěnie na ně sáhli pohané s Židy, aby nebráníce se pokorně trpěli hezprávie od nich. To tak zevnitř ustalveni jsú, ale k Bohu zvláštnímí řády jsú ustaveni dostatečně. Jakož jsú sami apoštolé sieť viery dokonale měli, tak jsú je v tu dokonalosť z hlubokosti moře hřiechuov a bluduov táhli, aby v samé sieti viery ostali, nebo kohož jest ta sieť vytáhla z hlubokosti moře, jinde jest jeho neostavila než v sobě, aby z viery živ byl, čistě k Bohu vieru a milosť zachoval a u sebe svědomie nevinné, jakož se ty věci hojně v učení apoštolském, jako v jich sieti nalezajé. Ale prvnie dobrota na obrácené z pohanuo k Kristovi slušie, aby Efez. IV. obnovení byli, svlekúce s sebe starý život Adamuov porušený a prokletý a přieliš žalobný před Bohem i oblekli se v nového člověka Jezukrista. Jakož jsú prvé obtiežení byli modloslúžením a Řím. XIII. životem nestydatým: v smilstvích, v hodováních, v opilstvích, v rozkošech těla, v nemilostech, v svářiech i v vraždách a v jiných zlostech, jenž jsú skutkové starého člověka, prvnieho člověka prokletého, skrze něhož všickni mrau a v hněvu božím se rodí: protož toho hřiešníka poškyrněného s sebe aby najprvé svláčeli, vždy svláčiece, svláčeli jeho a v nového člověka Jezukrista se oblekli, poctivosť života jeho na se berúce, což kto najviece muože podle obdarovánie milosti boží, aby se podobnal kto takové poctivosti života jeho nevinného v pokoře, v pokloně božské, v spravedlivostech jemu podobných. Toť muož někto hojněji mieti nežli jiný, ješto menšie dar má, ale vždyť musí přijíti k | novotě života, tak aby starý život miesta neměl, na němž by hřiech smrtedlný miesto měl; nebo kdežkoli ctnosť bývá zrušena, kterúž člověk z núze měl zachovati, tu na tom miestě vždy hřiech smrtedlný ostává. Protož tak mnoho člověk musie starého člověka

13 b.

s sebe svláčeti, aby jeho činové nestáli na člověku s přestúpením přikázanie božiech, nebo kteréž by přestúpil podle žádosti starého člověka, vždy by smrtedlně hřešil, ale v nový život se obléci, Krista následuje, muož jíti svrchovaným obyčejem a muož jíti nižším obvčejem, držíce přikázanie boží v každé stránce, v které jest zavázán k němu pod pokutú hřiecha smrtedlného.

Tv věci prvotně lidu tomu byly jsú předloženy, ale však na základ Krista, nebo by i Žid mohl takové věci nebo k těm podobné činiti, kteréž jsú pověděny, ale poněvadž nemá základu Krista, mrtvé by byly Židu. Protož základ, Kristus, musie založen byti, aby se na něm skrze vieru a milosť ustavili a živé věci naň dělati budů. Protož svatý Pavel ten základ těm prvotniem lidem 1 Kor. III, 11. předkládal jest řka: Základu jiného nižádný nemuož položiti mimo ten, kteryž jest položen, jenž jest Kristus. Ale každý viz, kterak na to stavie. Protož základ najpravější a najjistější položen jest tomu lidu, aby všeliké dielo dobré a jisté mohlo bezpečně naň bez oklamánie stavěno býti. Tak jim předkládá základ, naňž sú založeni pravie apoštolé Kristovi a proroci, jenž i ti prvotnie byli jsú na Kristovi založeni. Protož i my poslednie tyto lidi prvotnie sobě předkládáme k ujištěnie, poněvadž oni na základu Kristovi a na základu apoštoluov a prorokuov založeni sú byli, abychom na tom stáli, na čem nezklamáni skrze apoštoly oni založeni jsú byli. Nebo potom jiných základuov nejistých mnoho jest založeno, na nichž zle stojí množstvie a zle stojí. Papež chce býti základ cierkve svaté i hlava i kámen úhelnie; roty mnichové každá jednoho mnicha prvního základu svého zákona má, a již mnoho základuov jiných. A lid poběhlý nehledá jediné obyčejuov mrtvých následuje, jichžto následují jakož i jich otcové, kteréž jest nalezl, narodiv se v nich jako i pohané v svých modlách. Protož v takých mierách múdrým slušie najpilněje hleděti k tomu základu, na němž jsú apoštolé prvotnie lidi založili, aby s nimi mohli jistě dobrá diela dělati.

#### KAPITOLA SEDMÁ.

Dále muožem znáti, že jsú apoštolé ten lid v rovnosti ustavili, aby ničím sobě dlužni nebyli, jediné aby se spolu milovali a skrze lásku sobě slúžili, jako jedno tělo spojené z mnohých úduov, hlavu Krista majíce, jakož jsú učeni tomu, že mnozí jedno tělo jsme, jenž z jednoho chleba účastnosť těla Kristova přijímáme, protož aby jako mnozí údové jednoho těla spolu sobě povolni bez puzení bezděčného slúžili skrze lásku a užitečni sobě byli, napomínajíce se jedni druhymi. Nebo v ten čas panovánie pohanské s mocí připúzejície mezi tiem lidem nebylo jest ani těch správcí s úřady pohanskými, rychtářuov, konšeluov k saudóm svárlivým. Ač jsú pod mocmi pohanskými byli, ti jsú kromě viery byli, a oni jim s platy poddáni byli, ale moci viery a mravuov skrze moc pohanskú neřídili isú, protož úředníkuov pohanských, katuov, biřicuov a konšeluov, rychtářuov ani kniežat s panovaním pohanským sú neměli z sebe, jenž by též viery byli, bratřie jich, spolu účastni Krista, ale ciziem kniežatóm poddáni jsú byli u věcech služebných podle těla. Nebo ti sborové Kristovi trvali jsú mezi pohany bez moci světské viece než tři sta let až do Konstantina: ten najprvé umiesil se mezi křesťany s panovániem pohanským a s úředníky takými, jakož na pohany slušejí; ale apoštolé ten lid k věcem vyšším a dokonalejším přivedli jsú, než je pohané mají k svým správám, jakož se z učenie apoštolského shledává, ješto je učí, aby duostojně chodili v tom povolání se všic pokorú, s tichostí, s trpělivostí, shovívajíce sobě v lásce. Pilni buďte zachovati jednotu ducha v svazku pokoje, nebo jste jedno tělo a jeden duch, jakož jste povoláni v jedné naději povolánie vašeho, jeden Pán, jedna viera, jeden křest, jeden Buoh a otec všech. Ta správa daleko jest od správy pohanské, jenž se děje skrze práva městská a skrze úředníky pohanské, ale býti jedno tělo a všickni týmž duchem božím se spravovati u věcech božských a duchovních i mravných, majíce jedlnoho pána Jezukrista, toť jest vysoko pře-

14 a.

Efez. IV

výšenější zákon nežli mocí pohanských, ješto pravdu zemskú nemocnú činie s připuzením bezděčným v lidu nemúdrém, dobrému nechtivém; ale aby skrze milosť a dobrú vuoli dělali pravdu Bohu milú a lidem užitečnú ku přebývanie zdejšiemu i k věčnosti: tať daleko přesáhá správu pohanskú a světskú.

### KAPITOLA OSMÁ.

A že křesťané nemohú viery Kristovy následovati podle jiné správy pohanské a městské na rathauziech pod žalobami stojíce, nemohau Krista účastní býti aniž spaseni mohau býti v tom umierajíce, ale tento odpuorce, maje duch pohanský a světský, muož přieti toho řka: Poněvadž ti sborové Kristovi nejsú zřiezeni skrze moci pohanské u věcech viery a mravuov, jediné toliko skrze lásku měli jsú všecky věci řiediti mezi sebú, kterakž tehdy, když se jim lásky nedostalo a bezprávie se jim přihodilo, čiem jsú to zřiedili? Však jsú saudy někteří ještě mievali. Protož jim 1 Kor. VI, 4. řiekal svatý Pavel: Budete-li mieti světské saudy, potupnějšie jenž jsú v sboru, ty ustavte k sauzení. Protož jsú požievali úřadu pohanského i úředníky k tomu jsú stavěli, a tu jim láska nestačila.

K tomu tato odpověď muož býti: že jest pravé to, že apoštolé k dokonalým věcem ten lid přivedli jsú a v nich je ustavili, aby se v nich všecky věci skrze lásku božie jednaly, ale však ta správa není proto pohaněna, že sú v nie | někteří nedokonalí jako mladé děti, ješto nemohau tvrdého pokrmu jísti, mléka žadajíce. Protož ten obrácený z pohanuov a z Židuov k vieře Kristově, zlému obvyklý a k časným věcem nezřiczeně přichýlený, ač jest uvěřil v Syna božího i pravdě jeho, ale však v tom věřenie nebyl jest dokonalý ihned. Ale při té vieře měli jsú někteří nedostatky ve mnohých stránkách, pro něž jsú tresktáni od apoštoluov a diel

shovieváni do času pro naději opravení potomnicho těch nedostatkuov, jakož tuto svatý Pavel, vida neřád některých těch věřících, ještě nemocných, ano křesťan s křesťanem na saud chodí před úředniky pohanské, tresktal je z toho, že oni vieru majíce i chodí ku pohanóm na saud s pohoršením pohanuov, a řekl jest jim: Zdali neviete, že svatí tento svět sauditi budau, protož 1 Kor. VI, 2 poněvadž skrze nás svět sauzen bude, nehodni jste, jenž byste o najmenších věcech súdili. A potresktav jich těmi slovy, ještě shovievaje jich nemoci v naději polepšení, dopauští jim saudy doma, aby nechodiece před pohany na saud, některé z sebe potupnějšie k sauzení ustavili. Poněvadž pro jich nemoc nemohl jich ovšem k dokonalosti přivésti ihned, aby nechajíce těch sauduov bezpráví trpěli na časném statku, aspoň tu vybierá, aby zlé větčie opustiece, menšie zlé drželi, dokudž i toho neopustie. Větčie zlé křesťanóm sváry vésti na saudě před pohany o časné věci, ale menšie zlé jest doma před svými hanbu | svú odkryti, ale vždy jest zlé bylo. A že jich hanba byla takové zlé, ihned jim to pověděl, když jim dopustil saudu skrze domácí. Die: Toť k vašie hanbě pravím, protož vám za zákon věčný nedopauštiem sauduov, ale hanbuť vám dopauštím, abyste ji nesli, dokudž by mysl vaše neobřezaná, k zemským věcem neřádně přiechylná, hanbu nosiecí, zarděla se studem a odešla od zlého, pro hanbu jsúci obtiežena, tak že by potom mohl rozumný samau hanbau od toho odehnán býti, anebo pravěje z daru milosti boží tiem pohrzeti, což jest jeho k saudóm táhlo. Protož z toho známo jest, že zákon věčný těch sauduov k hanbě jich nedopustil jest, nebo byť jim za zákon saudy s hanbú ostavil, tak by věčně chtěl, aby saudem sváricce se o zemské věci i věčně se za ten zákon styděli, a stydiece se zaň nemohli by naděje mieti z něho budaucí odplaty, ale strach pekla. Ani svatý Pavel nemohl by se chlubiti v sbořiech božích pro jich vieru a poslušenstvie, když by vždy tak s hanbú stáli, svářiece se na saudě o statky tělesné, protož potom jim pravějšie věc die a k opravení ruoznice mezi bratřími bližšie, i die jim: Tak nenie mezi vámi nižádný múdrý, jenž by mohl súditi řeč

mezi bratrem a bratrem svým, ale bratr s bratrem saudem se vadie a to před nevěrnými. Již jistě hřiech jest mezi vámi, poněvadž saudy máte mezi sebau: proč radějši oklamánie netrpietc, ale vy křivdu činicte i oklamánie a to bratřím. Nenie mezi vámi 16 a. nižádný | múdrý, jenž by mohl sauditi mezi bratrem a bratrem. Tuť nemienie o saudu rathauzném pohanském, aby někto múdrý z nich, rychtářem se učině, saud osadil mezi bratrem a bratrem, nebo k takému saudu musí býti moc připuzujície z potřeby, aby musili uředníkóm poddání byti ti, ješto se chtie vaditi na saudě. Protož skrovnějšie věc toto jest a pravdy bližšie, ješto die: Nenie tak nižádný mezi vámi múdrý, aby mohl sauditi mezi bratrem a bratrem: tak jste jiż chudi v múdrosti. A nemieníť toho, byť s to smysla neměli, poněvadž jim napřed die, Bohu za ně děkuje, že jsú se bohati ve všem učinili, v každém slovu i v každém umění. Protož bohatým v umění každém k trestání die: Proč, majíce múdrosť a uměnie, nesaudíte mezi bratřími podle rozumu čtenie rozděliti mezi bratry o bezprávie a ukrocenie toho bezprávie, protož to súzenie jest rozeznánie bezprávie a ukrocenie toho bezprávie najviece tresktáním, a přivésti potom bratry ku pokoji smířením, a bezprávie odpuštěním? Pakli jest takové bezprávie, jesto je muož opraviti navrácením tělesné věci, to má učiniti bratr vinný druhému, a pakli jsú haněnie křivá, že jeden druhého na dobré pověsti ohyzdí před jinými křivě, má k tomu nucen býti, aby pro své svědomie to haněnie opravil tu, kdež jest bratra ohyzdil, aby tu ohyzdu anebo pověsť zlú s bratra sùal, muož-li opraveno byti; pakli jest uteklo opravenie, rozlivši se pověsť po celém kraji, ale i to zlé majé sobě odpustiti, nebo ke všelikému bezpráví, kteréž se mezi bratřími přiházie, najviece 16 b. tresktánie má předcházeti vinného, a vinný, poněvadž by nemohl jinak bratru křivdy odčiniti, má odprositi pokorně, a s tiem majé sobě odpustiti z srdce a smíření byti, aby tak zlé věci ukroceny byly, a mezi bratřími aby milosť a pokoj ostal. Tak rozumnějšie mezi bratrem a bratrem majét bezpráví rozsúditi a k miestu nesnáze přivésti, a ta věc jedině mezi lidmi dobré vuole muož

byti, jesto pokoru a bázeň boží v sobě mají a mohú se pravdě pokorně poddati, kteráž jim od rozumných ukázána byvá o těch přech, kteréž mají mezi sebú. A k také dobrotě chylí smysl apoštolsky ty, ješto mají spolu bratřie v Kristu byti, jsúce od světa odlúčeni; ale kozlové rohatí, ukrutní, lakomí a mstiví, ješto jsú oděni maudrostí tělesnú, umějéce se z viny v saudech vyvoditi, zlosti své přikryvati a na jiné je cpáti: tiť na rathauz slušejé na saud, kdežto je rovné potká, aby se zapálili, stojéce před bohy, k nimž jsú se s žalobami utekli, ano je přemietají a šacují, v kládu sázejí. Ale prvnie saud mezi bratřími byl by najpotřebnější podle dobroty, nebo ten by ctnostně s polepšením svědomí bratrských mohl jednán byti.

## KAPITOLA DEVÁTÁ.

Ale rathauzní saudové s hřiechy se jednají, a ač v nich časných statkuov zase dobývají, ale na svědomí v škody hřiechuov padají. Protož svatý Pavel treskce mladé křesťany jako dietky v Kristu, proto že jsú se saudili před nevěrnými pohany o statky tèlesné, die jim: Již zajisté ovšem hi iech jest mezi vámi, poněvadž saudy máte mezi sebú. Proč oklamánie netrpíte raději? Tu je zjevně pokládá v hřiechu pro saudy o statky tělesné. A ponèvadž jest hřicch na nè upadl pro saudy, což tehda viera jim platna jest? Však proto jsú uvěřili v syna božího, aby skrze smrť jeho vysvobozeni byli od hřiechuo a tak z moci ďáblovy; a poněvadž pro zisk tělesný uvalé se v hřiechy, již to ztracují, čcho jsú dobyli skrze smrť Kristovu, a smrť Kristova není jim nie platna, leč by k nie opět práva dosáhli skrze pokání. A z těch hřicchuo, v kteréž jsú skrze saudy upadli, nemohú jinak pokání činiti, leč konečně od sauduov přestanú. Protož z těch věcí muož známo byti, že člověk nemuož křesťanem byti v této straně, o níž mluvíme, leč by křivdy a oklamánie nižádnému nečinil, a kteráž

17 a.

17 b.

křivda a oklamánie na něho upadá od jiných, aby ji strpěl, zlého za zlé nečině podle přikázanie Kristova; aniž smrť jeho nemá moci v nižádném.

Tyto věci z přiečiny prodleny jsú, aby mohlo známo býti, že anoštolé, dokonalé věci uvodíce v tv prvotnie lidi, ne ihned k té dokonalosti jich mohli isú mieti, diem některých, protož shovievali jsú jim do času, majéce naději, že k lepšiemu přivedú ty lidi, jakož teď svatý Pavel i sauduov těch dopúštie přinajméň doma kromě ciziech pohanuov, a ještě i ty s hanbú jim ostavil; ale z posledních psaní jeho k těm lidem shledává se, že jest to všecko opraveno na nich. A také tato věc těm déle se píše, abv známo bylo, že všecky roty saudné zákon jsú sobě k saudóm a k sváróm v saudech ustavili na těch slovích, ješto die svatý Pavel: Máte-li saudy mezi schú, potupnějšie v sboru obeřte k tomu sauzení. To k hanbě vašie pravím. Protož tyto roty saudné na té hanbě zákon svým sváróm v saudech jsú nalezli, jinak zpět to obracujíce proti slovóm svatého Pavla, najpotupnějšiech nevybierají k saudóm, ale kteříž se zdají najdrahnějšie mezi těmi poběhlci, a kuěz, jenž by měl býti vuodce čtenie a ten blud měl by skrze čtenie potupiti, vejda na rathúz, čte jim tu hanbu za zákon a volí konšely k té hanbě, maje to za prospěch u vieře, když oni maudře tu hanbu provedau.

## KAPITOLA DESÁTÁ.

Ale že počátek těchto řečí jest o tom, kterak apoštolé ten lid prvotnie u vicře zřiedili jsú skrze dokonalosť práva božského kromě těch řiezení, kteráž se skrze moci světské dějí podle práv pohanských, to muože známo býti v tom, k čemu je zákon Kristuov učie tu, kdež se zlá věc urodí mezi věrnými křesťany, z domácích svých když se zjevie odpuorce, pohoršitelé, kacieři. A k tomu přikázanie Kristovo jest, aby takové učili, napomienali

a tresktali, žádajíce opravenie jich. A to rozumně učie pán Ježíš, 18 a. Nat. XVIII aby sám samého napomienal a potresktal, a jestli že uposlúchá 15-17. a přijme tresktání, die pán Ježíš, získal si bratra svého, a pakliť by se zatvrdil a nechtěl povoliti tresktánie, přijmi k sobě jednoho nebo dva, aby v ústech dvú nebo tří plné svědectvie bylo, a uposlúchá-liť těch, získal jsi jeho; pakliť se na ty neobrátí, ale pověz celému sboru věrných, ať se množstvie věřících ustydí, a mnohú pravdau jich přemožen jsa, muož získán býti; paklit mnohých napomienanie a tresktánie zhrzí, ale buď tobě jakožto pohan a zjevný hřiešník, varuj se jeho, neměj s ním tovaryšství křesťanského. K témuží rozumu svatý Pavel die: Psal jsem vám 1 Kor. V, v epištole, abyste se nepřiměšovali k smilníkóm, ovšem ne k smilníkóm tohoto světa anebo lakomcóm nebo dráčóm nebo modlosluhám; ale nynie psal sem vám, abyste se nepřiměšovali, jestli že ten, ješto bratrem slove mezi vámi, jest smilník nebo lakomec nebo modlosluha neb zlomluvce nebo opilec neb dráč: s takovým ani pokrmu beřte. Velí s nimi neobcovati ani jésti ani píti a tak se od nich lúčiti a je od sebe; kteříž by nemohli podle prvnie správy Kristovy napomienaním a tresktáním opraveni býti z takých hřiešníkuov, aby se od nich odlúčili a měli je za odpuorce svého stavu a své viery křesťanské. Též mluvie o 2 Tes. III, zahalcčích, jenž by se mezi věrnými obraceli prázdníce a dvorsky činiece, aby s nimi neobcovali, nechtí-li dělati a s mlčením svého chleba jésti nehledíce na cizie chleb.

Tyto věci pověděny jsú podle čistoty a dokonalosti Kristovy, kteréž jsú apoštolé Kristovi řiedili v prvotních lidech, jenž jsú prostě na slovích Kristových založeni; kteréžto věci když se řiedí podle dokonalosti Kristovy, mohau rozumní poznati, kterak ta správa čtenie padlému pokolení lidskému jest užitečna k opravení jich padlosti nad správu pohanskú skrze krále zemské a rychtáře městské. Nebo to, což napřed pověděno jest o zlých, podle správy Kristovy k ničemuž zlíl po svém proviněnie hřiechuov nemajé puzeni býti aniž čiem nad nimi přikazuje mstíti, jediné skrze dobrotivosť bratrskú aby opraveni byli a ku pokání přivc-

19 a.

deni. A to jest prostě dobrá správa, podle niež hřicšný muož milosti božie dobyti zase, kterúž jest ztratil svými hřiechy, a muož spasen býti, kdežto zpět podle správy městské všudy takovým smrť postavena jest za taková protivenie bez polepšenie. A jest skutek nemilostivých lidí tohoto světa, ješto, želejéce bezpráví a škod tělesných, hotovi jsú mnohé lidi umrtviti pro ně. Protož to mrtvenie lidí jest věc světských lidí, kteřížto svět obmýšlejí, svět milují, světa želejí, která křivda se jim na něm děje, kteřížto Krista nemohú účastni byti. Ale u prvnie správě Kristově nemuož-li koho dobrota bratrská opraviti, ale muož jeho neškodně pominúti, varuje se jeho, když jest jemu nemohl dobře učiniti, ku pokání naveda, aby jemu také zlé neučinil, v hřiešiech jeho zabíjeje, ale aby se | jeho zbavil, drže přitom nevinu. Ale správa městská a pohanská—ta zpět proti tomuto nic dobrého zlému nečinie, jediné aby zlého umrtvila a hřicchy jeho prvotně uvalila na ty, kteříž zlé za zlé činí.

## KAPITOLA JEDENÁCTÁ.

Protož, hledíce na ty křesťany prvotnie, viděti jest, že dostatečně u vieře byli jsú zřiezení skrze apoštoly podle zákona Kristova, nebo ten zákon prostě jest užitečen k správě spasitedlné lidu božímu; nebo toliko skrze správu toho zákona muož přivedena byti nevinnosť pravá lidu božiemu, kterúž Buoh miluje na nich, aby neomylně plným srdcem hledali jeho a držali pravdu a milosť ke všem lidem, ku přátelóm i k nepřátelóm, nižádnému zlého nechtěli ani činili a bezprávie, sobě učiněná od jiných, strpěli bez pomsty, nečiníce zlého za zlé ani dobrému ani zlému, nebo takové věci i k těm podobné s pilností učie zákon Kristuov. A ktož takých věcí nechtí držeti, nemohau spravedlivi býti před Bohem. Protož nepodobné jest, byť lid světský, ješto svět miluje a chce živ býti světu, aby ten zákon podnikl: musieť se ovšem

sveta pustiti, chce-li ten zákon plniti; nebo tak jsú prospěli prvotnie sborové božie v zákoně Kristově, opustivše úplně bludy pohanské i nevěru židovskú a všelikú marnosť tohoto světa, a rostli jsú v prospěchu duchovním a rostli jsú ve množstvie, až do každého spravedlivého, nebo až do počtu najvyššieho mezi toliko protivenstvími bez práva městského a bez zákona kněze najvyššieho, toliko sprostně spravováni jsú zákonem Kristovým.

19 b.

Ale potom, když jsta tato dva zákony, městký a papežuov, umiešena, ihned stav křesťanský v své pravé dobrotě menšil se a hynul. A to vážie ti, kteřiež píšie kroniky, a my to okem vidíme, že ta dva zákony jsta najškodlivější porušení a umrtvenie viery a zákona božieho. Protož my poslední, sediece jako pod stienem těch zákonuov, mdle mluvíme o zákonu božiem anebo správě ieho, ano nám tma těch zákonuov zastřela oči. Protož nějak se šámajíce a domýšlejíce se diem: Jestli zákon Kristuov dostatečný bez zákonuo lidských přidaných založiti a spraviti zde na cestě náboženstvie plné křesťanské? To, snad třasúce se, diem, že tak jest podle toho, že ten zákon Kristuov byl jest dostatečný spraviti člověčenstvie Kristovo se všemi jeho učedlníky bez přimiešení ustavení lidských. Protož ten zákon nenic méně nynic dostatečný. než jest v tu chvieli byl, aniž se umdlevá odporností nebo množstvím obrácených k tomu zákonu, ale tiem se posiluje, protož vždy jest dostatečný. Opět poněvadž dostatečnosť zákona Kristova nenie vyprázdněna z obcování, jímž jest obcoval lid velmi odporný v prvotnie cierkvi svaté, k životu apoštolskému byl jest dostatečen obrátiti jich viece a tak až do každého vyvoleného božieho, neboť nemohau jinak, jediné skrze ten zákon obráceni byti. Protož dokavadž jest byl dostatečen obrakovati nevěrné na vieru, také byl jest dostatečen v životě i v mraviech spravovati, neb to jest lehčejšie. Protož zákon Kristuov u sebe jest byl dostatečný založiti a spraviti všicku cierkev Bohu v každé stránce tělesného spuosobu i duchovního. A že správa náboženstvie Kristova jest lepšie nežli správa lidských přimiešení, protož kto pochybuje, že choť Kristova byla by dokonalejší, to jest podle správy zákona

26 a.

božicho, než se napájející zákony přimiešenými jako jedem, dokonalejšie by byla podle správ zákona Kristova. Aniž jé život boží
jest bezpečný, v ty zákony se uměšující, pro něž brzy nemuož
srozuměti zákonu božiemu aneb jej opustiti, zapletena a umdlena
jsúci zákony ciziemi, kterýžto zákon Kristus přikázal jest zachovati choti své pod pokutú hřiecha smrtedlného, to jest, že jeho
nikdy nemuož opustiti anebo zrušiti jinak než s hřiechem
smrtedlným.

## KAPITOLA DVANÁCTA.

Protož my tuto, jakž muožem, mdle tak mluvíme o dostatečnosti zákona Kristova, přiměšujíce jej k bolestem raněných, jenž jsú kromě toho zákona, upadše mezi lotry pro holené ranění. Ač však ten zákon všudy jako světlo ve tmách svietí jasně, ale apoštolé neomylně dostatečnosť toho zákona oznámili jsú tomu lidu protivnému prvotniemu, a v tom je ustavili tak jistě a tak daleko a tak široce postavili jsú je v správě toho zákona, že jsú potom mohli řieci: tak stuojte, najmilejšie! Jinak by nemohli toho ilip. IV, 1. řieci, když by měli nedostatek v správě nebo v ctnostech aneb u vieře neb v čemkoli stání bezpečného nemohli by jim potvrditi, když by již v tu chvieli dobře nestáli. A netoliko tak, jakož jest pověděno o stání jistém, ale ještě výše je zavazují, čemu jsú je al. I, 8-9. naučili, tak velikú jistotu pravie a řkú: Ale bychom pak my neb angel z nebe kázal vám jinak, než jsme kázali vám, buď proklety. Jakož jsem napřed řekl a nynie opět řku: Bude-li vám kto kázati mimo to, ješto jste od nás přijali, bud prokletý. — Tu netoliko potvrzuje těch řečí, kterým jsú je naučili skrze čtenie Kristovo, aby v něm tak stáli, ale také klatbu na ty vydává, kto by jimi pohnul od toho kázanie nebo naučenie, jinak chtě naučiti je. A netoliko tv klne, ale by již sám jinak chtěl je čemu jinému učiti. než jest je prvé učil, aby i sám proklety byl, a netoliko on sám. ale by angel z nebe chtěl je jinak učiti, aby i ten v klatbě ostal.

Tiem utvrzuje to učenie v prvotniech, které jest šlo podle zákona Kristova, že by angel z nebe nemohl lépe učiti, nežli jest syn boží učil a apoštolé jeho slovo učili jsú. Protož kde jest to slovo čtenie přijato od nich, tu jest viera jistá a zákon božie tu jest byl utvrzen. Kteřížto sborové Kristovi mezi pohany stáli jsú, následujíce čtenie s velikými pokušeními viece než třista let po vstúpenie Kristovu na nebesa toliko v naučenie apoštolském podle učenie Kristova, a trvajíc v tom naučenie velmi prospěváchu v duchovních dobrých vělcech nebo stkviechu se v častých a vietězných mučedlnictviech, nebo pro vieru trpiechu všickni najvyšší biskupové, kteríž jsú byli od Petra až do Silvestra, jichžto jest bylo v římském městě pět a třidceti v počtu na místě svatého Petra, jedni do druhých až do nadánie Silvestra, trpiece mučedlnictva od kniežat římských, a množstvic veliké kněžie a duchovních, také i sprostných obojého pohlaví. Ti všickni pro jméno Kristovo muky, ukrutenstvie směle až do najukrutnějšie smrti s radostí jsú trpěli. A v těch dokonalých skutcích křesťanských známo jest založenie pravé u vieře, nebo ta jest jistota pravé viery trpěti mučedlnictvo pro ni a jiná bezprávie od světa. Jakož nypie jistota jest velikého odstúpenie od viery, netrpělivosť kněžská i jiného lidu; všecko jakús ošemetí a lstí jdau v tom, což viery dotýče, aby v ní lecjaks stáli a břicho hojně pásli; přiezni a pokoje s světem hledajíce, aby od něho nic netrpěli, libé věci světu mluvie. Protož náš běh nynie u vicře proti prvniemu, jako tma proti světlu nejistý. Protož tuto sobě přivodíme na paměť ty prvnie, v nichž neomylně viera ustavena jest skrze apoštoly, zdali by ještě někteří křesťané napravili se na ty cesty prvniech křesťanuov, aby beze lsti viery následovali v trpělivosti a v upriemnosti srdce.

21 4.

### KAPITOLA TŘINÁCTA.

Ale což sem tuto pověděl pochvaly o prvnie cierkvi Kristově, to vše smrdie v cierkvi | římské jako ohyzdné kacieřstvie, nebo 21 b. takoví duovodové v Bazilei potupeni jsú byli od mistra auditora, kdvžto Čechové dovodili jsú kalichu božieho prvotní cierkví svatú, že ta cierkev v skutku držala jest tu pravdu o kalichu božiem. Protož ten mistr poslucnač sauduo papežových potupil jest ten duovod, jako kiehký, mdlý a škodlivý, a mnoho chytrých odpor a těžkých proti tomu dovodil jest a to die o cierkvi prvnie mezi mnohú jinú řečí, že cierkev svatá prvnie byla jest hlúpá a zarmúcená, ačkoli ve mnohých věcech svatých a v horlivosti viery byla I Mojžíš, jest divná; nebo jakožto po barvených kožiech stánku neb chrámu XVI, 14. sláva jest přišla, takéž po sprostném naučenie první cierkve svaté stkyèlosť v božské poctivosti a při obyčejích svátosti uhlazená a rozkošná a krása přišla jest. Netoliko při poctivosti božské a obyčejích svátosti, ale i při vieře u prodlení časuov mnohé jsú věci oznámeny aneb vyloženy, kterézto v prvotnie cierkvi svaté v pochybení aneb v neznámosti byly jsú; ty všecky věci od cierkve svaté až do konce světa oznámeny budú a jsú též moci a pevnosti, jako ty věci, kteréž jest držela a učila prvotnie cierkev svatá, nebo přietomnosť pána našeho Ježíše Krista pevně jest zaslíbila . XXVIII, řkúci: S vámi sem až do skonánie světa. Neb to vykládá svatý Augustin, jehož přivodie svatý Tomáš: z celé cierkve svaté, v niež jedni mrú a jiní se rodie, až do nynějšie chviele i do konce svějta řečeno jest: S vámi jsem až do konce světa. To vše auditor 22 a. mluvie.

Protož k těm věcem pověděným od toho mistra měla by vážnosť býti od rozumných lidí, nebo když tak smyslně dělí poslední
stav cierkve od prvnie cierkve a povyšuje poslednie nad prvnie
stav ve mnohých věcech slavně a přidává prvnie ten nedostatek,
že jest hlúpá byla, ale potomnie že jest ji přesáhla máudrostí a
že v prodlenie časuov mnohé věci sú oznámeny aneb vyloženy

skrze múdrú cierkey, kteréžto věci v prvotní cierkyi svaté v pochybenie anebo v neznámosti byly jsú, protož to jest ujma a škoda na prvnie cierkvi, hlúposť s pochybením, pro nižto nebezpečně stála jest, poněvadž poslednie cierkev popravuje po ní hlúposti a pochybení jejich. Viece die ten mistr: Nebo jakožto po barvených kožiech stánku Mojžíšova sláva jest přišla, že jest jej opěknil kožemi rozličných barev, zlatem a jinými okrasami, taktéž po sprostném naučenie prvotnie cierkve svaté stkvělosť v božských poctivostech a při obyčejích svátosti uhlazená a rozkošná a krása přišla jest skrze múdřejšie cierkev poslední, ješto se uměla domysliti pravé poctivosti božie a řáduov při svátostech. Prvotnie hlaupá bez ornátuov slaužila a bez oltářuov i bez kosteluov, jediné páteř při slúžení říkajíci, ale poslednie, ješto umie Boha ctíti, kamenie veliké a nákladné, kostely a oltáře zjednala jest a ornáty krásné a všecko zsvětila, modlit|by a zpievánie na mšech rozmnožila jest a to vše stkvostně ozdobila a zřiedila, aby poctivosť božic hojná hyla skrze okrášlené kostely, malované stěny, koberci oděné s světly, zvony, varhany, písněmi s vysokými hlasy a s notami prolamovanými. To vše opatřila maudrá cierkev na česť Bohu, nebo on velmi žádá tak ctěn býti a túžeben jest, když málo vosku shoří a stěny se nestkvie pěkně. Protož v takém ctěnie mèl jest ujmu v hlúpé cierkvi, a poslednie cierkev řád svátostem veliký vymyslila jest, aby všecko zsvětila, což slušie k těm svátostem, skrze vážné žehnánie a řiekanie velikých biskupuo a potom po všem užehnánie těch svátostí aby je sprostným lidem za penieze rozdávala. To jest veliká poctivosť Bohu při těch svátostech, běh svatokupecký a kacieřský, a tiem smyslem bludným převyšuje cierkev hlúpú múdřejší posleduie. Hlúpá blázně darmo jest dávala svaté věci, ale maudrá umie se potržiti o ně, aby své sebrala na nich. A die ten mistr, že prvnie cierkev byla jest zarmúcená, ale já řku, že jest nebyla zlá v zarmúceních svých, nebo od času umučení Kristova až do času Konstantinova ciesaře všickni ti, nad kterými jest jméno Kristovo vzieváno bylo, byli sú živi zavrženě a pod velikymi pokušeními byli jsú jakéž od Židuov takéž od po-

hanuov, tak že iméno Kristovo i jeho věrných u všech prokleté a všickni věrní Kristovi od jiných národuov trápeni až do smrti 23 a. biechu. Protoż ty veci mela jest prvotnie cierkev, jenż nemúdrým bez pochybenie byly by veliké zarmúcenie, ale poslednie cierkev múdrá v Kristu a prvnie bláznivá pro Krista a zarmúcená, ale poslednie utěšená zakvetla bohatstvím a chválú tohoto světa, utěšená, ohradila se mocí a obranú tohoto světa, aby za tiem v pokoji odpočievala, ano za ni meč pokušení snášie; utčšená v kostele zpievajíci sladce Bohu na česť, utěšená za stoly rozkošnými a na ložích měkkých, utěšená a maudrá cierkvi v Kristu, kterak si najlepšie stránku zvolila, dokud od tebe nebude odjata! A die ten mistr, že což jest maudře vymyslila poslednie cierkev, že takéž moci a pevnosti jsú ty věci jako ty, které jsú apoštolé drželi a učili. By to lež nebyla, přieliš by lidem rozmnoženo bylo spasenie skrze poslednie cierkev a chvála božie široce by vzrostla od ní, kdyby ji Buoh přijímal od ní, od té škaredé cierkve, jesto jest sama plná nemilych věcí Bohu. A této řeči potvrzuje ten mistr, že s tau cierkví přítomně jest Kristus a Duch syaty, a nynie, u Bazilii se usadiy, v té cierkvi řiedí skrze ni spasenie lidské, jakož sbor ten píše na listu a die: Svatosvatý sněm obecny Bazilejsky, v Duchu svatém správně sebrany, obecnú cierkev znamenaje. Protož ta cierkev, kterážto se spravuje Duchem pravdy, majéc jeho s sebú přebyvajícieho na věky a také z nieżto Kristus prietomne jest aż do skonánie světa. By nelhal, dobrá by píseň byla. A ta cierkey, maljící Ducha svatého, má řiediti a spuosobiti spasenie lidské, nebo ta v saudě nepoblaudí aniż umensie rozmnożovati poctivosti bożie a chvály jeho, kdyż u ní odpočinul jest Duch svaty a poklady své složil jest v jejím pokoji, na věky mieně své utěšenie v jejích staních ustaviti hojněji než v apoštolech. Lhánie tohoto, kto jest jemu kdy podobně lhal, a ktery čert kdy vyše a daremně a lživě chlubiti se mohl jest, jediné ten, jenž se povyšuje nade všecko, což slove Buoh! Protož muož-li kto rozuměti, pohleď, kterakát sú to znamenie, jimiž množství jako povodní veliků pojato bude, taků slávů a bo-

hatstvím Ducha svatého přiděditi sobě, aby všecko Duchem svatým jich dielo zřiezeno bylo a tak všem tu spasenie bez omyla jisto jest, kdežto Duch svatý s přiebytkem věčným složil se jest. A kto tu horu přeskočie z nynějšího lidu zapleteného, ješto po znameních leze, kteréžto znamenie s takým bleskem se vleče jako puol nebes otevřených, aby se divili a báli všickni opilí země tak jasnému divadlu? Protož jest-li kto maličký, poď a viz tak vysoké zvedenie pýchy, nebo sbor kurevníkuo všel jest v smlúvu s Duchem svatým a Duch svatý spravuje je v zástupiech kurev, prolevatele krve spravedlivých lidí, a tèch správce jest Duch svatý, ješto sú postavení ve všelikých přestúpeních přikázaní božích. A však ten naháč hanby plný nechtěl se lacinějším oděti než Duchem svatym, a správcí se činí všech dobrých věcí Kristových ne hlaupě, ale skrze Dukha svatého, neměň, ale nad apoštoly hojněji a múdřeje. Protoží se má ďábel več odievati, přehývaje tu jako pod stienem; a ktoż odkryje tvár odevu jeho, ponevadž jeho pád tiem stienem Duch svatý chránie, tvář svú jemu dávaje?

21 a.

### KAPITOLA ČTRNÁCTÁ.

Ale jiż při těch věcech pověděných k řeči počaté vrátím se, jenž jest o sieti Petrově, jenž jest sieť viery, s niež jest poslán na lov duchovnie, v nižto jest množstvie ulovených vešlo. A kterak ti ulovení v té sieti viery skrze ty lovce apoštoly zřiezení jsú byli, to již napřed pověděno jest, ale že tu řeč jest, že pro množstvie ryb polapených sieť se trháše.

Ač nic v jich lovu přietomném nenie svědomo, by množstvie odporných polapila ta sieť viery, neb dlúho ulovení od Petra a jiných apoštoluov trvalí jsú v celé sieti, ale po nich u prodlenie časuov, když jsú lidé spali a ubezpečili se, přišel nepřietel jich v noci a nasál jest kaukole mezi pšenicí. A potom ten kaukol vzrostl

24 b.

25

a rozmnožil se jest ve množstvie, tak že již přemohl jest pšenici a umdlil ji, že jedvy muože zde i onde nalezena býti pšenice pro množstvie silného kaukole. Protož kde by tak tvrdé spánie po apoštolech mohlo nalezeno býti jako tu, kdež se jest nadánie kněze zbožím a panstvím stalo od ciesaře? Ti lidé spali jsú a snem těžkým otrápeni jsú, že jsú směli po své chudobě, kterúž jsú z viery drželi a to kázali o chudobě Kristově i všech jelho apoštoluov i jiných kněží věrných po apoštolech, a zavrhše tu chudobů přijali isú panstvie a česť ciesařskú a vyše nad ciesařskú, kterúžto chudobu přijali sú za vieru z přikázanie Kristova i jeho přiekladu. A když jest to ten kněz snadně a směle učinil, musilo jest to býti z velikého otrápenie sna a zatměnie srdce, aby se pokusil po té biednosti o takové zvelebenie a povýšenie v světě. Prvé po jamách, po skaliech, po lesiech se kryv pro jméno Kristovo, nuž potom anoť jeho ciesař po Římu vodie, vsadiv jeho na bielú kobylu aneb nechť jest biely kuoň, vždy jest zle bylo; učinil jemu česť na odivu všemu světu. Nebo tak praví ti, ješto sú ty věci na paměť budúcie psali, že mnozie v Římě běželi jsú na ten div řkúce: «Papa, papa! Co je to? Co je to?» Ano ciesař osedlav kuoň a vsadiv kněze i vodie se s ním po městě. Protož zdá mi se, když jest to tak směle učinil, že jest tiem velmi pohaněl čistotu a nevinnosť stavu apoštolského, že jest sám nic pravě a upřiemo viery nenásledoval. A podobné jest k tomu, že jest sobě stýskal s tiem, kryje se po jamách a po lesiech před pohany, neb sú je zabíjeli pro vieru Kristovu v tu chvieli, a protož jsú se kryli, kdež jsú mohli.

A to i dnes těžké kněžím rozkošným s teplým srdcem, ješto jsú obvykli cti a svobodě těla, býti jako zběhem najpotupnějším na světě a jsa správcie najvyšším v úřadu apoštolském i býti miesto psa na světě, kryje se před Konstantinem. A k takému přebývaní v úřadu kněž ském vzali bychom, by dva chtěla v Čechách kněžími býti. Ale syty a prázdný život množstvie jich nasvětí na kněžstvie. Protož tuto srdci tělesnému Silvestrovu a neplnému u vieře libo bylo, ano již ciesař kuoň pod ním vede. Již

v tu chvieli se jeho nebál jako prvé. Protož tu jest sieť Petrova velmi zedrána, když jsta ta dva velryby veliká v mi vešla, to jest kněz najvyšší s panováním královským a se ctí nad ciesaře a druhý velryb ciesař s panováním, s úřady a s mocí nohanskú pod kóži viery uvalil se. A když ista se ta dva velryby hrozná v té sieti již obracela, tehda jsta ji tak zedrala, že jest je málo co v celosti ostalo. A od tú dvú velrybú tak odporná sieti Petrevě narodilo se rot šibalských přieliš odporných té sieti, od nichž jest tak velmi zedrána ta sieť, že jediné jé znamení jsú ostala a jméns křivá. A najprvé roty šibalské, mnichové mnohotvárného kroje a peřestiny, potom roty školnie kolejatské, potom roty farářské, pak z neučených mnohé tváři erbové, potom roty a šibalstvie městská a s těmi rotami šibalskými všel jest všecek svět v sleť viery Petrovy se vším zlosynstvem, což jeho muož ten svět mieti v sobě. A že ta všecka šibalstvie těch rot mnohých všecka sobě osobujé panovánie pohanské a světské a táhnú se k němu všemi sílami chtiece každy panovati, což najdále muož kto z nich zemi osáhnúti, o to usilujé, jakúžkoli mocí neb lstí neb násilím sobě osobují panství | mdlejších anebo kaupením anebo po dědictví, chtiece vždy panovati, což najšíře muož kto. Protož v tom panovánie dělé se: jedni sú páni duchovní a druzí světští. Páni duchovní: papež, pán nad pány, kardinal pán, legat pán, arcibiskup pán, biskup pán, patriarcha pán, farář pán, opat pán, probošt pán, a těch opatuov a proboštuov tak mnoho jest pánuov, jakož mnoho jest klášteruov a zákonuov nadaných panstvím; jest provinciál pán, převor pán, mistr universitatis pán. Pak světský pán ciesař, král pán, knieže pán, páni korúhevní, pán purkrabě, pán rytieř, pán panoše, pán rychtář, páni konšelé, pán purgmistr, páni měštané. A ti všickni páni tak k sobě ta panování táhnúce, že netoliko jsú tak zedrali vieru mezi sebú, ale i královstvie zemské tak jsú rozsápali mezi se, že hlavní pán král nemá nad kým panovati aniž zbožie muož k tomu dosti mieti, aby se živil s svú čoledí: nebo pani opatové osáhli sú zemi široce, kanovníci, jeptišky města, hrady, krajiny, vsi a pani korúhevní a panoše na

druhů stranu, že zde v celém kraji ve mnoho mílech jediné vsi nemá král k svému panování. Protož ti pani zemané chtěli by králi nějakému ciziemu, Němci bohatému, ješto by cizí země dral k svému panství, nebo oni osáhše královo panství nepustí se jeho než chtěli by králi tomu, aby jim přidával, nadera na jiných zemiech.

16 A.

H .

Protož zjevno jest, že mezi pohany lépe stojé královstvie zomské | nežli mezi těmito zamatenými křesťany, jenž jsú sobě osobili ta panstvie, nebo mezi pohany nenie těch duchovních pánuov rozmnožených a velmi zbytečných jako v těle hlíz. ješto jediné bolesť přivodie. Protož králové pohanští snáze panují, nemailco nižádných pánuov duchovních, ješto sú bohatější, osáhnúce nami zemi k svému panství. A u Židuov také nebylo těch panstvie roalitych, jediny pán hlavní král byval jest. Pánuov korúhevních nebylo, jediné rytierstvo aneb lid hrdinný, kterýž král držal k avô ruce, viece anebo méně, a z těch sobě úředníkuov nadělal. Ale knôží židovští z přikázaní božího neměli jsú nižádného panování mletí ani dedictvie na dědinách, než toliko desátky na lidech jim k Alvent pán Buoh oddal. Protož u Židuov i u pohanuov snáze mohlo jíti královstvie zemské nežli mezi těmito změtenci, jenž se mulo nôco byti v Kristu, nedosahujíce najmenší pravdice s pohany, z nichżto se jest tak mnoho zvláštních pánuov nadělalo vielikómu úmyslu Kristovu odporných. A poněvadž panování zomakó nemuoż státi pravě pro množstvie pánuov, čiem viece viera nemuože státi ani zachována býti pro množstvie rot šibalakych a pro mnożstvie pánuo zbytečných a vieře odporných, pro net must byti rozdělenie, nerovnosť, pohrdánie, utieskánie, nenávinti, nyárové, sahání jedněch na druhé. Ač vyznánie jedné vierv maió, ale nad pohany dále jsú jednotú a naruozno ji trhajé svými aibalakymi rotami. Nebo ačkoli viera naše muož osáhnúti množutvie větketch užitečně k spasení, takové, jenž jsú jednoho srdce a jednoho duchu, ktoréžto věci nikdež viece nejsú vzdáleny od jedwaty duchu nežli mezi tėmi rotami roždělenými: daleko se dělé wł duchu Jeżisova, daleko jedni od druhých, daleko mezi těmi

pány mnohými, ješto všickni žádajé dále a dále povýšeni býti v panstvie nad jiné, pýchú se nadýmajíce, ješto jest to ihned z sebe věc najprotivnější vieře. A že ty všecky roty šibalské a ti páni mnozie všecky zvláštnosti mají na sobě a každá jiné a jiné, ješto jimi měří na vieru, aby ji těmi zvláštnostmi porušili a zedrali sief Petrovu: protož jakož ty roty jsú zliezeny pod rozličné zákony a pod práva lidská, každá z nich jakož jest zvolila sobě zákon zvláště nad zákon Kristuov, jakoby pravější jich byl než Kristuo. Tiem činem postúpá každá od zákona Kristova nebo od něho ovšem odstúpá. A jakož každá skrze svuoj zákon chvlí se od zákona božího a tak se chylí od viery, a jakož se od nie chylí a dělí jedna rota od druhé, tak ji trhá aneb ji deře. A jakož muož každá chyliti se od zákona Kristova pro zvláštnosť svých zákonuov, tak se chylí a dělí jedna rota od druhé, každá svuoj zákon velebieci nad jiné zákony, ano se jé zdá, by větčího zaslúžení jich zákon byl pro rúcho laciné, ješto jich zákon velí takové nositi, oni že masa nejedie, oni že nemluvie, oni že smutnými notami zpievají, oni že ráno vstávajé, oni se mnoho postí, oni dlúhé hodiny | řickajé. Ty i jiné zvláštnosti jich zákonuov dělé naruozno ty roty, aby se każdá sobe najlépe libila skrze svuoj zákon a jiné roty aby sobě zlehčila a jimi pohrdala, zle o nich mluvila a jich nenáviděla; a jakož se tak s pohrdáním dělé jedni od druhých, tak se dělé od jednoty, kterůž viera zvoluje a osahá. A jakož se dělé od pravé jednoty, kterůž viera držie v sobě, tak daleko vieru urážejí a rušejí. Takéž ti všickni páni, jenž jsú se vylehli z Konstantina a ustaveni jsú skrze lež pod vieru, poněvadž milují panování pohanské i život pohanský sodomský a těmi skutky dělé se od Krista a nemohú jeho účastní byti a nadymají se jední nad druhé pýchú nad ďábly a tisknú se mezi sebú bezprávím skrze moc a dávie mdlé násilím, ti všickni s svými zvláštnostmi odpornými urážejé vieru, derúce tu sieť viery tak daleko, jakož jich zvláštnosti nepravé vzdáleny jsú od viery a jé odporny.

Protož i to shodení(sic) i rozsúzení těla Kristova duchovnieho aneb cierkve římské nebude pravé v této straně, k vieře jejé

27 a.

hanuov, tak že iméno Kristovo i jeho věrných u všech prokleté a všickni věrní Kristovi od jiných národuov trápeni až do smrti 23 a. biechu. Protož tv věci měla jest prvotnie cierkev, jenž nemúdrým bez pochybenie byly by veliké zarmúcenie, ale poslednie cierkey múdrá v Kristu a prvnie bláznivá pro Krista a zarmúcená, ale poslednie utěšená zakvetla bohatstvím a chválú tohoto světa, utěšená, ohradila se mocí a obranú tohoto světa, aby za tiem v pokoji odpočievala, ano za ni meč pokušení snášie: utěšená v kostele zpievajíci sladce Bohu na česť, utěšená za stoly rozkošnými a na ložích měkkých, utěšená a maudrá cierkvi v Kristu, kterak si najlepšie stránku zvolila, dokud od tebe nebude odjata! A die ten mistr, że coż jest maudre vymyslila poslednie cierkey, že takéž moci a pevnosti jsú ty věci jako ty, které jsú apoštolé drželi a učili. By to lež nebyla, přieliš by lidem rozmnoženo bylo spasenie skrze poslednie cierkev a chvála božie široce by vzrostla od ní, kdyby ji Buoh přijímal od ní, od té škaredé cierkve, jesto jest sama plná nemilých věcí Bohu. A této řeči potvrzuje ten mistr, že s tau cierkví přítomně jest Kristus a Duch svatý, a nynie. u Bazilii se usadiv, v té cierkvi řiedí skrze ni spasenie lidské, jakož sbor ten píše na listu a die: Svatosvatý sněm obecný Bazilejský, v Duchu svatém správně sebraný, obecnú cierkev znamenaje. Protož ta cierkev, kterážto se spravuje Duchem pravdy, majéc jeho s sebú přebývajícieho na věky a také z nieżto Kristus prietomne jest aż do skonánie světa. By nelhal, dobrá by píseň byla. A ta cierkey, maljící Ducha svatého, má 23 h. řiediti a spuosobití spasenie lidské, nebo ta v saudě nepoblaudí aniž umenšie rozmnožovati poctivosti božie a chvály jeho, když u ní odpočinul jest Duch svatý a poklady své složil jest v jejím pokoji, na věky mieně své utěšenie v jejích staních ustaviti hojněji než v apoštolech. Lhánie tohoto, kto jest jemu kdy podobně lhal, a který čert kdy výše a daremně a lživě chlubiti se mohl jest, jediné ten, jenž se povyšuje nade všecko, což slove Buoh! Protoż muoż-li kto rozumeti, pobled, kterakát sú to znamenie,

jimiž množství jako povodní velikú pojato bude, takú slávú a bo-

hatstvím Ducha svatého přiděditi sobě, aby všecko Duchem svatvm jich dielo zřiezeno bylo a tak všem tu spasenie bez omyla jisto jest, kdežto Duch svatý s přiebytkem věčným složil se jest, A kto tu horu přeskočie z nynějšího lidu zapleteného, ješto po znameních leze, kteréžto znamenie s takym bleskem se vleče jako puol nebes otevřených, aby se divili a báli všickni opilí země tak jasnému divadlu? Protož jest-li kto maličký, poď a viz tak vysoké zvedenie pýchy, nebo sbor kurevníkuo všel jest v smlúvu s Duchem svatým a Duch svatý spravuje je v zástupiech kurcy, prolevatele krve spravedlivých lidí, a tèch správce jest Duch svatý, ješto sú postavení ve všelikých přestúpeních přikázaní božích. A však ten naháč hanby plný nechtěl se lacinějším oděti než Duchem svatým. a správcí se činí všech dobrých věcí Kristových ne hlaupě, ale skrze Dulcha svatého, neméň, ale nad apoštoly hojněji a múdřeje. Protožť se má ďábel več odievati, přebývaje tu jako pod stienem; a ktož odkryje tvář oděvu jeho, poněvadž jeho pád tiem stienem Duch svatý chránie, tvář svú jemu dávaje?

21 a.

### KAPITOLA ČTRNÁCTA.

Ale již při těch věcech pověděných k řeči počaté vrátím se, jenž jest o sieti Petrově, jenž jest sieť viery, s niež jest poslán na lov duchovnie, v nižto jest množstvie ulovených vešlo. A kterak ti ulovení v té sieti viery skrze ty lovce apoštoly zřiezeni jsú byli, to již napřed pověděno jest, ale že tu řeč jest, že pro množstvie ryb polapených sieť se trháše.

Ač nic v jich lovu přietomném nenie svědomo, by množstvic odporných polapila ta sieť viery, neb dlúho ulovení od Petra a jiných apoštoluov trvali jsú v celé sieti, ale po nich u prodlenie časuov, když jsú lidé spali a ubezpečili se, přišel nepřietel jich v noci a nasál jest kaukole mezi pšenicí. A potom ten kaukol vzrostl

24 b.

25

a rozmnožil se jest ve množstvie, tak že již přemohl jest pšenici a umdlil ji, že jedvy muože zde i onde nalezena byti pšenice pro množstvie silného kaukole. Protož kde by tak tyrdé spánie po apoštolech mohlo nalezeno byti jako tu, kdež se jest nadánie kněze zbožím a panstvím stalo od ciesaře? Ti lidé spali isú a snem těžkým otrápeni isú, že jsú směli po své chudobě, kterúž isú z viery drželi a to kázali o chudobě Kristově i všech jelho apoštoluov i jiných kněží věrných po apoštolech, a zavrhše tu chudobů přijali jsú panstvie a česť ciesařskú a vyše nad ciesařskú, kterúžto chudobu přijali sú za vieru z přikázanie Kristova i jeho přiekladu. A když jest to ten kněz snadně a směle učinil, musilo jest to býti z velikého otrápenie sna a zatměnie srdce, aby se pokusil po té biednosti o takové zvelebenie a povýšenie v světě. Prvé po jamách. po skaliech, po lesiech se krvy pro jméno Kristovo, nuž potom anot jeho ciesař po Římu vodie, vsadiv jeho na bielú kobylu aneb nechť jest bielý kuoň, vždy jest zle bylo; učinil jemu česť na odivu všemu světu. Nebo tak praví ti, ješto sú ty věci na paměť budúcie psali, že mnozie v Římě běželi jsú na ten div řkúce: «Papa, papa! Co je to? Co je to?» Ano ciesař osedlav kuoň a vsadiv kněze i vodie se s ním po městě. Protož zdá mi se, když jest to tak směle učinil, že jest tiem velmi pohaněl čistotu a nevinnosť stavu apoštolského, že jest sám nic pravě a upřiemo viery nenásledoval. A podobné jest k tomu, že jest sobě stýskal s tiem, kryje se po jamách a po lesiech před pohany, neb sú je zabíjeli pro vieru Kristovu v tu chvieli, a protož jsú se kryli, kdež jsú mohli.

A to i dnes těžké kněžím rozkošným s teplým srdcem, ješto jsú obvykli cti a svobodě těla, býti jako zběhem najpotupnějším na světě a jsa správcie najvyšším v úřadu apoštolském i býti miesto psa na světě, kryje se před Konstantinem. A k takému přebývaní v úřadu kněž ském vzali bychom, by dva chtěla v Čechách kněžími býti. Ale sytý a prázdný život množstvie jich nasvětí na kněžstvie. Protož tuto srdci tělesnému Silvestrovu a neplnému u vieře libo bylo, ano již ciesař kuoň pod ním vede. Již

v tu chvieli se jeho nebál jako prvé. Protož tu jest sieť Petrova velmi zedrána, když jsta ta dva velryby veliká v ni vešla, to jest kněz najvyšší s panováním královským a se ctí nad ciesaře a druhý velryb ciesař s panováním, s úřady a s mocí nohanskú pod kóži viery uvalil se. A když jsta se ta dva velryby hrozná v té sieti již obracela, tehda jsta ji tak zedrala, že jest je málo co v celosti ostalo. A od tú dvú velrybú tak odporná sieti Petrevě narodilo se rot šibalských přieliš odporných té sieti, od nichž jest tak velmi zedrána ta sieť, že jediné jé znamení jsú ostala a jména křivá. A najprvé roty šibalské, mnichové mnohotvárného kroje a peřestiny, potom roty školnie kolejatské, potom roty farářské, pak z neučených mnohé tváři erbové, potom roty a šibalstvie městská a s těmi rotami šibalskými všel jest všecek svět v sieť viery Petrovy se vším zlosynstvem, což jeho muož ten svět mieti v sobě. A že ta všecka šibalstvie těch rot mnohých všecka sobě osobujé panovánie pohanské a světské a táhnú se k němu všemi sílami chtiece každý panovati, což najdále muož kto z nich zemi osáhnúti, o to usilujé, jakúžkoli mocí neb lstí neb násilím sobě osobují panství | mdlejších anebo kaupením anebo po dědictví, chtiece vždy panovati, což najšíře muož kto. Protož v tom panovánie dělé se: jedni sú páni duchovní a druzí světští. Páni duchovní: papež, pán nad pány, kardinal pán, legat pán, arcibiskup pán, biskup pán, patriarcha pán, farář pán, opat pán, probošt pán, a těch opatuov a proboštuov tak mnoho jest pánuov, jakož mnoho jest klášteruov a zákonuov nadaných panstvím; jest provinciál pán, převor pán, mistr universitatis pán. Pak světský pán ciesař, král pán, knieže pán, páni korúhevní, pán purkrabě, pán rytieř, pán panoše, pán rychtář, páni konšelé, pán purgmistr, páni měštané. A ti všickni páni tak k sobě ta panování táhnúce, že netoliko jsú tak zedrali vieru mezi sebú, ale i královstvie zemské tak jsú rozsápali mezi se, že hlavní pán král nemá nad kým panovati aniž zbožie muož k tomu dosti mieti, aby se živil s svú čeledí: nebo pani opatové osáhli sú zemi široce, kanovníci, jeptišky města, hrady, krajiny, vsi a pani korúhevní a panoše na

26 a.

druhú stranu, že zde v celém kraji ve mnoho mílech jediné vsi nemá král k svému panování. Protož ti pani zemané chtěli by králi nějakému ciziemu, Němci bohatému, ješto by cizí země dral k svému panství, nebo oni osáhše královo panství nepustí se jeho než chtěli by králi tomu, aby jim přidával, nadera na jiných zemiech.

Protož zievno jest, že mezi pohany lépe stojé královstvie zemské l nežli mezi těmito zamatenými křesťany, jenž jsú sobě osobili ta panstvie, nebo mezi pohany nenie těch duchovních pánuov rozmnožených a velmi zbytečných jako v těle hlíz, ješto jediné bolesť přivodie. Protož králové pohanští snáze panují, nemajíce nižádných pánuov duchovních, ješto sú bohatější, osáhnúce sami zemi k svému panství. A u Židuov také nebylo těch panstvic rozlitých, jediný pán hlavní král býval jest. Pánuov korúhevních nebylo, jediné rytieřstvo aneb lid hrdinný, kterýž král držal k své ruce, viece anebo méně, a z těch sobě úředníkuov nadělal. Ale kněží židovští z přikázaní božího neměli jsú nižádného panování mieti ani dědictvie na dědinách, než toliko desátky na lidech jim k živení pán Buoh oddal. Protož u Židuov i u pohanuov snáze mohlo jíti královstvie zemské nežli mezi těmito změtenci, jenž se mnie něco býti v Kristu, nedosahujíce najmenší pravdice s pohany, z nichžto se jest tak mnoho zvláštních pánuov nadělalo všelikému úmyslu Kristovu odporných. A poněvadž panování zemské nemuož státi pravě pro množstvie pánuov, čiem viece viera nemuože státi ani zachována býti pro množstvie rot šibalských a pro množstvie pánuo zbytečných a vieře odporných, pro něž musí býti rozdělenie, nerovnosť, pohrdánie, utieskánie, nenávisti, svárové, sahání jedněch na druhé. Ač vyznánie jedné viery majé, ale nad pohany dále jsú jednotú a naruozno ji trhajé svymi šibalskými rotami. Nebo ačkoli viera naše muož osáhnútí množstvie věřících užitečně k spasení, takové, jenž jsú jednoho srdce a jednoho duchu, kteréżto věci nikdeż viece nejsú vzdáleny od jednoty duchu nežli mezi tèmi rotami roždělenými: daleko se dělé od duchu Ježíšova, daleko jedni od druhých, daleko mezi těmi

pány mnohými, ješto všickni žádajé dále a dále povýšeni býti v panstvie nad jiné, pýchú se nadýmajíce, ješto jest to ihned z sebe věc najprotivnější vieře. A že ty všecky roty šibalské a ti páni mnozie všecky zvláštnosti mají na sobě a každá jiné a jiné, ješto jimi měří na vieru, aby ji těmi zvláštnostmi porušili a zedrali sieť Petrovu: protož jakož ty roty jsú zřiezeny pod rozličné zákony a pod práva lidská, každá z nich jakož jest zvolila sobě zákon zvláště nad zákon Kristuov, jakoby pravější jich byl než Kristuo. Tiem činem postúpá každá od zákona Kristova nebo od něho ovšem odstúpá. A jakož každá skrze svuoj zákon chylí se od zákona božího a tak se chýlí od viery, a jakož se od nie chýlí a dělí jedna rota od druhé, tak ji trhá aneb ji deře. A jakož muož každá chyliti se od zákona Kristova pro zvláštnosť svých zákonuov, tak se chýlí a dělí jedna rota od druhé, každá svuoj zákon velebieci nad jiné zákony, ano se jé zdá, by větčího zaslúžení jich zákon byl pro rúcho laciné, ješto jich zákon velí takové nositi, oni že masa nejedie, oni že nemluvie, oni že smutnými notami zpievají, oni že ráno vstávajé, oni se mnoho postí, oni dlúhé hodiny | řickajé. Ty i jiné zvláštnosti jich zákonuov dělé naruozno ty roty, aby se každá sobě najlépe líbila skrze svuoj zákon a jiné roty aby sobě zlehčila a jimi pohrdala, zle o nich mluvila a jich nenáviděla; a jakož se tak s pohrdáním dělé jední od druhých, tak se dělé od jednoty, kterůž viera zvoluje a osahá. A jakož se dělé od pravé jednoty, kterůž viera držie v sobě, tak daleko vieru urážejí a rušejí. Takéž ti všickni páni, jenž jsú se vylehli z Konstantina a ustaveni jsú skrze lež pod vieru, poněvadž milují panování pohanské i život pohanský sodomský a těmi skutky dělé se od Krista a nemohú jeho účastní býtí a nadýmají se jední nad druhé pýchú nad ďábly a tisknú se mezi sebú bezprávím skrze moc a dávie mdlé násilím, ti všickni s svými zvláštnostmi odpornými nrážejé vieru, derúce tu sieť viery tak daleko, jakoż jich zvláštnosti nepravé vzdáleny jsú od viery a jé odporny.

Protož i to shodení(sic) i rozsúzení těla Kristova duchovnieho aneb cierkve římské nebude pravé v této straně, k vieře jejé

27 a.

přiměřiece, kdež to se ta cierkev na tré dělí, mající pány, krále, kniežata-stránku prvnie, ješto bránie, tepe a hájí; druhú stránku má duchovnie kněžstvo, ješto se modlí; třetie stránku má robotné dělníky a ti mají chovati tělesnú potřebú těto dvě. A jest-li to tělo Kristovo duchovnie takým řádem rozdělené, kteraký nerovenstvie v něm jest! Dvěma stranoma chutno jest, nebo obě práznita a mnoho žeřeta a snadně utrácí ta nebo ležita na třetie stránce podkasavše ji pod se, a ona nese na svých bolestech rozkoši těch dvojích žráčuov, jichžto přielišné množstvie jest, nebo jako u veliké vedro žádají pocestní odpočinutie pod střechú v chladu, takéž žádostivě chvátají k tomu, aby páni byli. A nemohau-li páni býti, ale žádajé sluhami u nich býti, aby jich stoluov hojných a rozkošných účastni byli, u prázdnosti postávajíce a posedajíce. Takéž kněžie velmi v kněžstvie pospiechají, mnozie i služie rádi u kněžie pro syté stoly. Protož ti dvojí prázdní žráči hojně pijí krev robotných lidí v svých rozkošech a tlačie je jako psy s velikým pohrdáním. Protož mělo-li by to tělo Kristovo býti neb jeho cierkev, velmiť by to nepodobné bylo, hledíce k řeči svatého Pavla, ješto mluví o duchovním těle Kristově i o zvláštnosti úduov toho těla. A že v tom těle neukazuje takových bezpráví, aby jedni druhé tiskli, násilé jim činjece. 1 Kor. XII, ale die o nich: Raduje-li se jeden úd, radují se s ním všickni, pakli co trpí jeden, trpí s ním všickni, nebo se milují spolu. A protož mají-li co dobrého mezi sebú, rozdělí se o ně: pakli co hořkého na ně upadne, pijí spolu, litujíce jedni druhých. Ale v tom těle trérohém jedni se rmútí plačiece, a druzí se jim posmievají; jedni se potie v těžkých robotách, a druzí v prázdnosti leží v chladu. Protož tv všecky věci nerovné a pravdě odporné stojé v těch rotách šibalských roztrhaných, kteréžto rotv těmi všemi zvláštnostmi dělé se od slov Kristových, v nichžto viera křejsťanóm jest postavena, a zvláštně v těch sloviech, kteréž mluvil jest na smrť se připravuje a modle se za zvé učedlníky, aby u vieře zuostali, i za všecky vyvolené, kteříž spaseni Jan. XVII. majé byti. Protož die v té modlitbě: A netoliko za ně prosím, to

28 a.

jest za učedlníky, ale i za ty, kteříž skrze jich řeč majé uvěřiti v mě, aby všickni byli jedno: jakož ty, otče, ve mně a já v tobě, aby i oni v nás jedno byli, aby svět uvěřil, žes ty mě poslal. A já slávu, kterúž si mi dal, dal sem jím, aby byli jedno, jakožto i my jedno sme. Já v nich a ty ve mnè, aby byli dokonalí v jednotu.—V té řeči Kristově dává se znáti, že ten lid, kterýž se má Bohu libiti a spasen byti skrze smrt Kristovu, za kteryż se modli tuto, má býti v jednotu božskú sjednán a v té jednotě dokonalý býti, za niž se tuto modlí otci, aby ti všickni, kteříž jsú měli vělití v něho skrze kázaní apoštolské až do nás, aby spolu jedno byli a v té jednotě dokonalí byli, podobní k té jednotě, jakož mnozie údové v těle mohů srovnání býti milostí, povolností, pomocí, shovievaním, a coż tu muož nalezeno býti zřiezenè v takové jednotě, to k nim přiesluší: aby měli ti jednoho Boha, jednoho pána a otce všech, jednu vieru, jeden zákon k svým správám; poněvadž jsú jedno všickni, všem jedna každá věc božská přieslušie. Nebo jinak by nemohli jedno byti, když by se dělili v božských věcech, nějaké zvláštnosti v nich sobě osobujíce nebo se povyšujíce jedni nad druhé anebo se tisknúce násilím. Takovúť jednotu | z viery Kristovy máme za správu, a což z té viery vycházie, všecko hřiech jest. Protož ty roty napřed pověděné, jeuž se mczi sebú dělie zvláštnostmi svých zákonuov a panováním pohanským, žádajíce každá panovati a na jiných se voziti, takoví všickni nepřieslušejí k modlitbě Kristově, poněvadž nejsú spojeni v jeho duchu a v jeho zákoně s ním, nebo ač v také jednoty takovie šibalé vešli, ne pro tyť jednoty mohú Kristovi učedlníci býti, ale kterú jednotu muož uvésti zákon Kristuo a srovnati je u pravé dobrotě ctnostné, jakož má býti srovnán lid boží, skrze pravdu slova jeho u vieře a v milosti jako čeleď jednoho hospodáře, u pravém poslušenstvie božím stojíce, toliko všickni jeho za pána majíce. A že nic tak nemuož ujistiti velikého odstúpenie od Boha a od jeho zákona, jakož to rozdělenie těch rot a osobení tèch zvláštnostie. Bohu i jeho zákonu odporných: každá rota táhnúci sobě zvolené zvláštnosti, jimiž se dělie od zákona Kristova a

urážie jej. A že takové roty, v sobě rozdělené, nemohau podjíti pod zákon božie, nebo zákon božie nepotvrdie jich zvláštností sobě odporných, aby každá rota potáhla jeho k sobě, chtieci své zvláštnosti potvrditi zákonem božím, nebo zákon božie toliko těch věcí muož potvrditi, kteréž rostú z něho, a což z jiného kořene roste, toho nemuož potvrditi. A že zákon božie jest jeden a jedno má v sobě a má takovú dobrotu, v niež muož množstvie najvětčie ustaviti, aby všickni jedno byli. By celý l svět věřil 29 a. zákonu božímu a jemu povolil, mohli by všickni jedno býti v Kristu, nebo to uvodí ve množstvie, aby rovností přistúpil jeden k druhému a miloval jeden druhého jako sám se, jeden druhého břímě nesl a což každý chce od jiných, to aby jim činil. A ta věc mohla by učiniti z tisíce světuov jedno množstvie, jedno srdce a jednu duši. Protož nemuož lepšie správa býti pokolenie lidskému, putujícímu zde na světě, nebo uvodie člověka v najpravější život a činí člověka najvzácnějšího Bohu a činie člověka člověku v zisk, aby jemu druhý on byl. Protož kto by jej právě poznal, nesměl by jeho zákona ustaviti ani jeho zvoliti ani v něm ostati, nebo nemuoż niżádny pravý býti, kdyż jeden pravý jest od Boha pošlý; nemuož jiný takýž býti, ale jemu odporný. A v tom se odpornosť zákonuov lidských oznamuje zákonu božiemu, nebo když sprva jeden věřící lid byl pod zákonem božím, potom když jsú ti zákonové vznikli, nadělali jsú rot mnohotvárných pod jednu vieru s domněními a s uměním mnohotvárného smysla a zvláštnostmi, následováními od sebe rozdělenými, aby na ta rozdělenie, domněnie mohly mnohotvárné nepravosti vzruosti, jako ze zlého semene aby rozličných snopuov kaukole narostlo a všecky aby poškyrnilo. Zalm. XVIII, Ale zákon božie jest nepoškvrněný, obracuje duše, protož jest té dobroty a dokonalosti, aby jakéžkoli poškvrny nebo hřicchy nalezne na lidech, přichýlí-li se k němu a uvěří jemu, očistí je 29 b. ode všech hřiechuov a zachová je v nevinnosti bez hřiechuov a obrání je, aby jich nemohli přemoci hřiechové; a muož opraviti a srovnati, jakéžkoli roty rozdělené kacieřské na-

lezne, jestliže uvěrie zákonu božiemu, on je ustavie u pravé

viery, v jednu milosť, v jednu naději, aby všickni týmž věcem povolili, jakož pán za to prosil, aby všickni jedno byli, jako my, jakož Otec a Syn jedno jsú. Protož zákon božie muož obrátiti hřiešného člověka k Bohu a muož jeho očistiti od hřiechuo a všecky věci jeho spraviti a ustaviti podle vuole božie, jehožto zákonové lidští nemohú učiniti. Protož kterakúkoli dobrotú stkvěli by se lidé podle správy zákonuov lidských, nebudú-li mieti té dobroty, kterúž jest Buoh zvolil v naplnění svého zákona, vždyť ostanú poběhlí a oddělení od Boha i od jeho zákona, nebo Buoh zvolil jest jedinu dobrotu všelikému lidu, tomu, kterýž chce mieti milosť jeho v naplnění zákona jeho, a jiných nižádných zákonuov neustavil jest ani zvolil, pod nimiž by se rovnaly ty roty mnohé od sebe rozdělené domněnými obyčeji, smysly i skutky.

Tyto věci pověděny jsú společně o rotách mnohých, pod jednu kóži viery ješto jsú poběhli od zákona božieho a zedrali jsú sieť viery, toliko pod jménem viery a vyznávaním ústným stojéce, zakryvše se znameními posvátnými jako pod bleskem viery, pod nímž jsú přikryti, jakoby byli křesťané, jsú ce domácí nepřátelé viery i božiech zvolených.

30 a.

#### KAPITULA PATNÁCTÁ.

Protož o těch rotách šibalských o každé zvláště bude řeč, kterak každá zvláště urážie zákon boží svými zvláštnostmi, jimiž dělie se jedny od druhých a derú jimi sieť viery, ale najprvé o dvú velrybú silnú, ješto jsta najtieže zedrala sieť viery a vždy ji derú, to jest o pánu duchovním a hlavním a o pánu zemském a hlavniem.

Najprvé o pánu duchovniem, jenž se jest uvalil v běhy zemské a v panovánie pohanské, chtě s tiem následovati viery apoštolské aneb úřadu apoštolského a chtě vlásti světem i věrú. Ale že ten kněz veliký tiem najprvé urazil jest zákon Kristuov, opustiv pocti-

30 b.

vosť a nevinnosť stavu apoštolského, kterúž jest měl z dluhu viery držeti do smrti, aby v chudobě jsa, v práci, v kázaní a v jiných služebnostech, jenž příležie úřadu apoštolskému, v těch trval. Protož tu sprostnosť pracovitú v chudobě a v pokoře zavrci nenie lehké uražení zákona božího a stavu apoštolského. A jinak by nemohl uraziti tiem tak velmi zákona božieho a stavu apoštolského, když by sám nebyl na miestě apoštolském v jich úřadu. A druhé proto nemohl by tak uraziti zákona božieho odstúpením od sprostnosti, od chudoby, od pokory a od práce, kdy by k těm věcem nebyl zákonem božím zavázán, aby je do smrti držal, nebo to jest pohaněti zákon božie, opustíce jej i činiti odporné věci jemu. A že jest | zavázán člověk apoštolský k chudobě, ku pokoře a ku práci kázanie zákonem božím, příkladem Kristovým i apoštolským, to jest ve čtenie velmi zjevné, že jest tak povolal Mat. IV, 19. apoštoluo od věcí zemských a řekl jim: Poďte po mně a učiním vás rybáře lidí. – A oni tak přijemše slova Krištova drželi jsú je do smrti: obchoduov zemských v dědinách a v hospodářských pečlivostech ani panství světského sobě sobiece tak jsú drželi přikázanie Kristovo. Protož i ten dluh na Silvestra sáhl jest, a protoż čiem dlužen byl jest, to jest pohaněl odstúpiv od toho. Druhé knèz veliký urážie zákon Kristuov a služebnosť apoštolskú tiem, že vstúpiv u velmi odporné věci stavu apoštolskému i domnievá se hodně požievatí služebnosti apoštolské, přijem panstvie ciesařské a chválu světskú nad ciesaře, najvyššie pýchú jsa obtiežen, aby před ním klekali, padali jako před Bohem; upletše se v spravování panstvie, v rozkoši tělesné a s tiem se vším domnie se náměstek apostolský býti a jich služebnosť konati tak odpornými včcmi, zkydav kněžstvie své a pohaněv těmi odpornými zvláštnostmi tu služebnosť. Neb čiem odpornější věci apoštolóm držie, tiem viece pohanění jich služebnosti uvodí, jichž se náměstkem nazievá, jehož málo jich služebnosti v skutku vede: mšeť řiedko slauží a nekáže nikdy ani jiné práce s lidem vede, jediné jest sobě za práci ustavil žehnati a kléti ty, kto se jemu nelíbí. Protož obecně ležie v rozkošech a žeře jako svině v krmníce le-

31 a.

žieci. Pakli se zdá, že Silvestr z práva v své osobě v takový svinský život nevcházel jest, ale uvedl jest po sobě všecko pohanstvie, přijav panovánie pohanské a slávu světskú nad ciesaře, tu všecko zlé vkořenil v tu stolici, jižto nazievajé stolicí svatého Petra, neviděvše by on kdy tak pyšně seděl na nie. Protož ponèvadž jest štěpován od ciesaře v takovém panování pohanském ku požievaní najvyššieho kněžstvie, to má větčie vážnosti byti, nebo v němí jest všecko štěpeno, coží po něm roste na té stolici. A o tom štěpení ciesařském též stolice knèz vyznává papež Melchiades, že Konstantin prvnie přijatý u vieru dal jest odpuštění a svobodu po všem světě tèm, kteříž jsú byli v jeho království, aby netoliko byli křesťané, ale aby dělali kostely a poplužie aby dávali k tomu kostelu. Takéž týž ciesaž dary veliké dal jest a kostel prvnie stolice svatého Petra jest ustavil a tak, že stolici ciesařskú opustiv svatému Petrovi a jeho náměstkóm ji budúcí ostavil, a tak kořen hluboký, silný a roští všeho jedu vsadil jest, aby z něho ovoce smrti mnohotvárnie silně rostlo a umrtvilo svět.

## KAPITOLA ŠESTNÁCTÁ.

Protož z těch věcí i z jiných zjevno jest, že ten najvyššie kněz skrze ciesaře štěpen jest a u panstvie uvalen a tak v najvětčím kněžství moc přijal skrze panstvie ciesařské tak, aby netoliko sprostně najvyššieho kněžstvie k sobě požiejval, ale aby z jeho moci všelikému aneb každému musilo jíti, aby jinak nižádný lid ani jazyk nemohl kněží mieti než toliko z jeho moci a z povolení. A muož zastaviti kněžstvie, by pak najhodnějšie byli, jakž by proti jeho pyšné stolici mluvili. Protož musie téhož úmysla i téhož ducha býti jako on, panstvie přijímajíce s kostely jako on a opravnjíce vždy jeho stolici, aby všudy se ctí zuostali a moci jeho vždy povyšujíce již nad Krista jako synové toho těla. Protož tu

jest rána neulečená vieře Kristově od toho kněze a lidé bolesti té nečijí ani želejí, umrlí a nečitedlní všech škod, v nichžto duše hynú. Protož ten kněz veliký jest studnice, z niežto moc kněžstvie všelikému lidu teče a netoliko moc kněžství, ale plné spasenie všem teče z té studnice odporné proti Kristovi. Protož jakož on sám ctěn jest od ciesaře skrze panstvie v najvyššie kněžstvie. takéž on kněžstvo v témž ďuchu štěpuje, aby u vieře Kristově kněžstvo v služebnostech vierv štěpeno bylo z kořene, od ciesaře založené na zemských věcech a na ciziem duchu protivném a vzdáleném od duchu Ježíšova, ovšem plní duchu antikristova. Protož poněvadž ciziem duchem vcházejé v ty služebnosti apoštolské a křesťanské z moci toho kněze najvyššieho, ktož muož při tom mluviti o škodách viery aneb o úraziech, poněvadž z něho plove jako z studu a všeliká rota toho kněžstvie škodlivého, ješto se tiehne v kněžstvie pro zemské věci, pro sytý život a prázdny, aby mohl v tom | kněžstvic ujíti úsilie těch, v nichž sobě lidé pracně chleba dobývají, ješto takovému lotrovstvu kromě dveřie v kněžstvie vešlému nenie nižádná péče o dušiech lidských, jediné, že jest kostelóm mrcha přidána, protož se havranové k mrše táhnú. Tu kdež by měli státi svědkové Kristových utrpení, tu stojé Jidášové, aby Krista a jeho pravdu zrazovali a prodávali a lid aby trávili jedem bluduov mnohých. A to vše stojé velikým knězem i rodí se z něho, nebo on sám takový jest, moc sobě osobiv mezi křesťany, aby jediné z jeho moci kněžstvo křesťanóm mohlo pojíti. Protož kterak jest skrze něho v té straně viera urážena, kto by to vypravil, nebo již najsnáze to mohú všickni opatřiti, zě již viery nenie, že jest skrze takové lotrovstvo poběhlé a z ciesaře vyrostlé vieru umrtvilo na světě: kdež jest prvé byla, již uhlazena jest, protož hřiech hlavy všudy po údech rozlit jest.

32 a.

# KAPITOLA SEDMNACTA.

Třetie zvláštnosť kněze velikého, jíž jest vieru velmi pohaněl a netoliko vieru, ale i samého spasitele, rozmnożitele viery, v tom, že v svém kněžstvie bohatém a velmi pyšném osobil jest sobě moc božskú aneb moc samého spasitele, aby hřiechy lidem odpúštěl, což jest sobě Buoh ostavil a osobil i lidem svědčil, že on sám hřiechy odpúštie a neprávosti lidské shlazuje a Kristus, syn božie, jenž jest za hřiechy lidské umřel. O tom jest svědectivie viery, že on jest beránek boží, jenž snímá hřiechy aneb je odpúštie světu, maje právo vlastnie k odpúštění hřiechuo, proto Jan. 1, 29. že jest spolu Bohem i člověkem, a protož člověcky umřel jest za hřiechy a tak se v oběť za hřiechy Bohu dal na křieži, protož sebú a svými bolestmi dobyl jest odpuštěnie hřiechuov světu. A tak jediný on toliko má moc a právo odpúštěti hřiechy lidem. Protož kněz veliký lúpežem sáhl jest v to právo Kristovi z pýchy najvyšsie, jíž se povyšuje nade všecko, což slove Buoh. A to hojně vede II Tea. II, 4. otevřev pauť do Říma všem zemiem, kteréž pod jeho korúhev slušejé, dávaje a svědče všem k sobě putujícím odpuštěnie všech hřiechuov a muk zbavení. Měj kto kterakékoli hřiechy najtěžšie a najvětčie, jediné jich dodaj tam, budeť čist od nich pravě jako by se z své mateře narodil. To se tak mluvie a tak se slibuje bláznu, jenž se jest opil vínem smilstvie kurvy veliké. Protož ze všech zemí zástupové opilí a on, otec všech zlostí, pěkně se připravě a opna rukavičky perlované na ruce, vysoko stojé i dá požehnánie všem zástupóm, aby měli odpuštěnie všech hřiechuo a muk zbavenie; což by měli v očistci po smrti trpěti muky, ty již nepřijdú těm, kterýchž jest on požehnal a vše spolu jim odpustil. Protož on muož svú mocí zbaviti pekla i očistce, poněvadž hřiechy všecky odpauští: již nemajé proč do pekla jíti. A že očistec jediné proto jest: ktož sú zde za hřiechy dosti neučinili po káním, to již musí trpením v očistci doplniti, aby se vždy dosti Bohu ode-

33 a.

stalo. Protož ty muky kněz veliký odpustí i nepuojde nižádný ani do pekla ani v očistec. A netoliko jest tak štědrú pauť do Říma otevřel všem zemiem, ale ještě jim domuov posielá na svých listech za zlaté odpuštěnie všech hřiechuov a muk zbavenie, aby se netrudiece k němu, jediné jemu peněz dodali: on jim vše odpustie. Pakli se těch věcí nedostane, ale jest svoboda u něho, aby i jednomu člověku takové odpuštění za zlaté na listu napsal, aby hřešil svobodně kterými chce hřiechy za toliko let, jakož kto žádá aneb jakož on leta položie anebo do smrti člověka. Protož na smrtedlné posteli kterýžkoli kněz muož rozhřešiti těch všech hřiechuov mocí papežovú; na tu svobodu hřešení takové listy kupujé u kněze velikého.

Protož z těch věcí jest známo: poněvadž Kristus má právo božské a vlastnie, aby hřiechy odpúštěl světu, kterakéhoť má úředníka, jenž se činie úředníkem jeho služebnosti i uvázal se u právo pána svého? Což pánu vlastnie jest, to na se vzděl a své moci to přičítá ten úředník a z toho na se chválu béře, kteráž na pána slušie a tiem se bohatí podle světa a zbohatie je skrze prodávanie odpustkuov, obrokuov a jiných záduší i uvede války, na to zavodí se s králí, vydá odpustky po zemiech, aby jemu pomohli penězi na válku za ty odpustky, jakož jest zjevno bylo za času toho, když válel Bonifacius s králem Napulským a klatbu naň vydal, aby l ani se pohřebovati mohli: tak jim zemi zaklel. Protož takový učedlník Kristuov vyprázdnil jest pána svého a potlačil jeho, nebo čemu jest nám Kristus, poněvadž kněz veliky, úředník jeho, muož nám odpustiti všecky hřiechy i muk nás zbaviti, spravedlivy učiniti, posvětiti? Což nám Kristus viece přidá? Nebo nám k spasení jediné hřiechové překážejé. Protož když kněz veliký nám je odpustie, což pán Ježíš chudy ostane, proč by jeho svět tak zanedbal a svého spasení u něho nehledal? Jediné proto, že tento kněz veliky svú velebností jeho zaslonil a postavil jeho jako tmu na světě, a sám ten kněz velikého jest jména a slávy převýšené, přijatý od světa, činie spasenie hojně tomu světu a snadně, jakož sám svět chce. Protož pán Ježíš již ukřižovany, na

33 h.

smiech připravený, stojé před světem, ale jediné toliko sám kněz veliký v ústech světu jest, u něhož svět spasenie hledá a věřie je tu.

# KAPITOLA OSMNÁCTÁ.

Ctvrtá zvláštnosť kněze velikého jest, jíž jest viery pohaněl nebo ji vyprázdnil v tom, že jest zákony své rozmnožil, odporné zákonu božímu a tak i vieře, že za těmi zákony jeho zapomněli jsú lidé zákona božího a tak i viery aniž již mnějí lidé, by co jiného viera byla než toliko ti zákonové kněze velikého. Nebo všecko duchovenstvie zevnitř citedlné mezi všemi rotami těch duchovníkuov spravuje se anebo řiedie podle zákonuov jeho: jakož on cestu nalezl jest kterým činóm v duchovenstvie, tak se dějí v služebnostech svátostí, v náboženstvích služeb, v modlení, v služeních mší. Protož kněžstvo ciesařské neumie se jinak modliti ani mši slúžiti, jediné podle zákonuo jeho hodiny bublati skládané, že jich veliké kníhy sepsány jsú. Toť majé za modlitby, kdyžto vyrozpráví jeden kněz druhému, postíhaje jeden druhého slovy a verši. Protož světí, postí se i jiné řády a poklony tak jednajé, jakož jim kněz veliký zákon v tom ustavil. Protož lid nevědomý zákona božieho a odešlý od něho mnoho věkuov nevědí křesťané o zákonu božím nic. Poněvadž ti zákonové papežovi jdú skrze zřiezenie náboženstvie chvály božie a pod jménem písem božích, jiného v tom neumie súditi lid nevědomy, jediné vieru křesťanskú dostatečnú. Protož ty věci ustavené vyplně i mnie, že jest vieru vyplnil. Aniž div jest, že tak mnie lid, nebo aniž jest kdy co jiného slýchal o vieře než to, aby Boha opatřil v kostele a v neděli aby orat nechodil. Aniž jest viděl, by kto jinak viery následoval neb co o ní smyslil. Protož na těch zákoních vykrmen jsa za vieru je má. Protož ač ti zákonové stkvie se zřením velikým, náboženstvím, poklonú a poctivostí božskú zevnitř k oku bláznóm, však

9 .

34 a.

34 b.

35 a.

jest pravé, že jest nebylo nižádného prostředka takového, ješto by stál na tom miestě: ovšem Boha zapřieti a od něho ovšem odstúpiti anebo ovšem se jeho srdcem přiedržeti, a toho obého nesnadně | lidé učinie, nebo nenie tak zlý člověk, byť chtěl ovšem Boha zapřieti a zbaviti se jeho, aniž opět mnohých nalezneš snadně, byť se chtěli celým srdcem Boha přiedržeti. Protož ten prostředek zlořečený poslúží obojím, aby odpočinul na něm. A to jsú ty dobroty omylné a domněné, v zákoniech papežových zakryté, jenž se stkvie velikými řády, náboženstvími, poklonami božskými zevnitř. Tèm, ješto jsú Boha nikdy nepoznali, ti zákonové slavně uvedení jsú, ten prostředek, aby všickní lstivě mohli na něm pod věrú státi, vyznávajíce Boha toliko ústy samými, poklony a poctivosti činiece jemu tělem zevnitř, ponižujíce těla trpením podle nalezenie knèze velikého. Tot jest mohlo uvésti neznámosť Boha a odstúpenie od jeho zákona takové, žeť nenie k tomu nic podobného, co by ďábel mohl lstí vymysliti: neměl by takové, kterúž by tak zbavě lidi pravé dobroty, kterážto jest v následování zákona božího, ustavil je na dobrotě mylné a oklamané, kterúž se stkvie slavně v zákoniech kněze velikého, ozdobena jsúci písmy božskými, aby se zdála pod barvú písem, že se ta písma plnie pod tak slavným lháním skrze ta písma.

Protoż z toho se zná, kterak velmi jsú zákonové papežovi proti zákonu božímu, berúce na se barvu zákona božieho, i sleptali jsú zákon božie ostřeji nežli zubové lvovi. Protož tak jest velmi pohaněl papež zákony svými zákona božieho, jakožto daleko zákon boží zapomněn jest a v nerozum všel a přestúpen jest skrze následovánic jeho zákonuov. A netoliko tak jest pohaněl zákon boží, rozmnožuje zákony své zákonu božímu odporné, ale také skládaje zákon boží; nebo poněvadž panuje nad věrú, v čemž chce, v tom ji ustaví, jakož čeleď jeho vyznala jest v Bazilii o kalichu božím, že by pak bylo přikázaní Kristovo k tomu, aby lid obecný pil z kalichu krev Kristovu, cierkev svatá muož to proměniti a složiti to, což zákon má anebo ukazuje a muože ustaviti věci tomu odporné, kteréž nemohú jmieny býti nikdež v zákoně božím.

Protož panujíce nad věrú i nad zákonem božím, skládají jej, v čem se iim líbí, a činie z něho což chtie. Protož viera a zákon boží jest u nich, což oni chtie: a jakož o něm saudie, tak o něm mohau jiným mluviti. A že jsú domácí najhoršie nepřietelé zákona božího, protož o něm mlčie a lidi proň mučie. A protož ciesař, králové a páni, nadavše a vyzdvihše mezi křesťany tak velikého kněze s panstvím a s zvelebením v světě nad ciesaře i nad krále světské, aby všelikú pýchú stoje panoval i nad králi, tak jeho nadávajíce skrze pyšného ďábla svedeni jsú, aby skrze ten blud ďáblu poslúžili, takého pána k obořenie viery vyzdvihše, aby tak silně mohl panovati nad věrú i nad zákonem božím, aby jej skládal a tupil a miesto něho aby své zákony odporné zákonu božímu množil a ustavoval, plné jedu a trávenin, aby jimi lidi mořil a trávil.

Protož nenieť malá věc povělděna v čas počátku toho nadánie: Dnes jest jed vlit v cierkev svatú. A když ten jed počátkem vlit jest v cierkev svatú, přieliš se jest rozmohl a rozšel u veškeren svět skrze toho kněze bohatého, v světě zvelebeného, a skrze jeho zákony jedovaté. Protož otekli jsú po něm a rozduli jsú se přemnoženú zlostí. Otekl jeho život otevřený bez studu v zlosti, život poběhly, v zuofalstvie obráceny, život rúhavy, všeliké poctivosti božské umrtvený, ztrativ život božský, a vyrostlý z bluduov trávenin kurvy veliké. Protož svatý Pavel patře k takovým věcem nemohl jest tieže promluviti o něm než to, že jest člověk hřiechu a syn zatracenie. Jakož jest Kristus Ježíš člověk ctnosti II Tes. II, 4. a přišel na zkaženie hřiechuov, tento odporně jemu člověk hřiechu, jako břicho, ješto jiného rodu nemá v sobě, jediné hřiech, a všemi činy svými svět postaviv na cestě hřiechuov, ve všech svobodách k hřiechóm, všecky přiečiny dávaje, aby svobodně celý svět skrze ně hřešil, snadně poželmáním snímaje hřiechy s lidí bez pokánie, bez proměněnie vuole zlé, bez polepšenie života: tak vždy odpúští a lid svědomie z hřiechuo nemá ani předtiem ani potom. Protož již hřiechové nejsú hřiechové, vyňato jest svědomie z lidí o všelikých hřieších, a pakli jsú komu hřiechové z čeho a svědomie z nich má, on vše odpustí za penieze. Protož otec

hřiechuov jest, svymi úřady i služebnostmi hřiechy rodí a, vyprázdniv z lidí zákon božie, postavil jest je ve všelikém přestúpení. aby jinak nemohli činiti než vždy hřešiti, přestupujíce zá-36 a. kon božie všemi cestami. Protož pravé jest, že člověk hřiechu jest, dav světu všelikú cestu k hřešení. Protož ten velryb zedral jest sieť Petrovu, tak že jé loviti nemohau po jeho zedránie. A pakli ji kto pracně spláceje s strachem chtěl by jé loviti lidi k spasení, hledíť jemu k hrdlu, nebo viery nenávidie, jenž jest sieť Petrova. Protož uvaliv se sám v tu sieť viery nedarmo jest ji ztrhal, nebo jest jeho hnětla a sužovala. Protož, chtě širokú cestú jíti, zedral jest sieť viery, aby jeho zlé svobody nesužovala, aniž chce toho trpěti, aby kto s celú sietí viery lovil, neboť by tiem lovem jeho obnažil a zbořil, nebo všecka sieť viery jest hanba tváři jeho a jest smrť jeho pýchy a rozkoši jeho. Protož on chtě panovati najvýše a zveleben býti ctí a chválú a panstvím v světě nad ciesaře i musie sobě uprostraniti tu sieť ztrhaje ji, jediné hadry jejé znamená, kde by se měla jeho nahota s hanbú ukázati, tu hanbu zakrývá záplatami té sieti. Ale jižť u něho tak dávno hanba přebývá, že se jest jemu v slávu obrátila, že za nic hanby nechce mieti, nebo Bohem jest, oděn jsa všudy slávú, a sluší jemu učiniti což chce. Protož kdežť muož sobè loviti zisk tělesný sietí viery, tu nějakých ztrhání požievá, mše a jiné svátosti penèžie cenú trhovú a klíčuov požievá, klna nevinné a mstě se skrze ně nad těmi, ktož by chtěli loviti celú sietí viery.

# KAPITOLA DEVATENÁCTÁ.

Druhý velryb, jenž se jest uvalil v sieť viery a zedral ji přieliš, jest ciesař s panováním pohanským i s úřady pohanskými a s právy neb s zákony pohanskými. A on jest kořen pohanstvie, v něž se jest obrátilo křesťanstvie, a on jest ránu otevřel všeliké

krve, kteráž jest vylita mezi křesťany až sem, i té, kteráž se vylé do konce. Protož když se jest uvalil v tu sieť vierv s takými věcmi, jakož jest pověděno, zarmútil jest tu nevinnosť a čistotu. kteráž jest stála na těch, kteříž jsú v sieti viery byli, tak u vieře zřiezení jsúce skrze apoštoly, jakož u prvních řečech bylo pověděno, že ti sborové boží, obrácení k vieře Kristové z pohanuov a z Židuov, stáli jsú všudy po zemiech, po krajích, po jazyciech mezi pohany viece než za tři sta let, toliko se spravujíce k vnoli boží a k poctivosti jeho líbezné zákonem čtení Kristova bez přimiešenie zákonuov papežských a zákonuov ciesařských, nemajíce z sebe pana krále s právy městskými, ale jsúce podruhové mezi pohany pod jich pány s daněmi a s jinými služebnostmi k užitkóm jich tělesným, toliko jsú poddaní byli až do ciesaře Konstantina. Protož ten když jest přijat u vieru. Konstantin ciesař, s panováním pohanským, s právy i s úřady pohanskými, tehda ta nevinnost pravých křesťanuo zarmúcena a pohaněna jest, jako kdy by lotři a rufiani čelednosť s pannami poctivými a | stydlivými přijali a moc nad nimi obdrželi, aby jimi vládli, jim cesty v jich příbytku panenském svými zákony, rufianskými uložili, aby čistotu svého panenstvie podle správy jich zákonuov drželi: tu by v té příhodě panny poctivé a stydlivé velmi se zarmútily, vidúce, že nebrzy a velmi nesnadně tu čistotu a vieru, kterúž jsú uložily nebo slíbily Bohu do smrti držeti, tu jé nezachovají mezi těmi rufiany, ješto s nimi čeledně bydlé a panujé nad nimi a mohú jim přikazovati, aby tak Bohu zachovaly čistotu, jakož jim rufiani přikáží: málo by tu panen ostalo pravých. Tak podobně k tomu, když jest ciesař všel pod vieru s panováním pohanským, s právy a s úřady pohanskými a přijal tovaryšstvie a účastnosti s křesťany u viere a v božských věcech jako jeden z nich. Protož jsúce spolu jedno, byli jsú sebe účastni, on jich a oni jeho, on jich věcí křestanských a oni jeho pohanských, nebo kněz Silvestr, chtě jeho u vieru pustiti, neustavil na tom ciesaře, aby chtě křesťanem býti najprvé pohanstvie všecko úplně opustil, panovánie pohanské s úřady a s zákony pohanskými, ale s tiem se vším jako s jedem

87 a.

37 b.

38 a.

umiesil se mezi křesťany. Nebo jsa již křesťanem panoval jest nad pohany, nebo kromè toho sboru Kristova zvláštnieho pravých kresťanuov v Římě všecko jiné množstvie pohané jsú byli. Protož saudy a jiné nesnáze mezi těmi pohany řiedil jest skrze moc ciesařskú připuzujície podle práv a zákolnuov pohanských. ačkoli potom dal jest svobodu všem, ktož chtie z pohanuov byti křesťané, že jich již zabíjeti nebude, jakož prvé krev křesťanskú proléval jest. Protož jakž jest najprvé všel mezi křesťany pod vieru s panováním pohanským, s úřady i s právy, tak jest viec ostal a potom jiní po něm, učiniv se účasten křesťanuov i jich věcí duchovních křesťanských. A bez pochyby v tom on zase učinil jest je účastna (sic) svých věcí pohanských, kterými se jest umiesil mezi ně. dokudž jsú ovšem neobráceni větčie stranau v pohanstvie. A toho jest duovod skutkové pohanští: kto chce, počti počet té šelmy a hledaje nenalezneť na nie nic Kristova. Protož v tom umiešenie ciesaře u vicru s tiem pohanstvím pověděno jest: Dnes jest vlit jed v cierkev Kristovu.

# KAPITOLA DVADCÁTÁ.

Ale však proto ty věci ciesařské a pohanské, s nimiž se jest umiesil mezi křesťany, neobrátily jsú se u věci křesťanské aniž jsú se obrátily u vieru v tu chvieli aniž potom u prodlení časuov až do sie chviele. Protož jakož zprva byly jsú pohanské a z pohanuov pošlé, takéž jsúce přimiešené k vieře v tovaryšstvie i v následovánie křesťanóm uvedené, vždyť jsú proto pohanské. A tiem činem všeliká přimiešenie cizie k vieře křesťanské a uvedená mezi křesťany jim k následování nejsú viera křesťanská, ale jsú lež oklamaná a jsú osiedlo zbarvené písmy, aby se skrze ně uráželi a přiečiny aby | měli odchyliti se od Boha skrze ně a skrze ně aby se uráželi. Protož ciesař, všed pod vieru v účastnosť křesťanuov s pohanskými zvláštnostmi, učinil je účastny pohanských

zvláštností a přijal moc nad nimi s panováním pohanským a vložil na ně břímě práva králova, aby jim ostaly jeho zvláštnosti i právo královo jakožto kteří článkové viery, jakož nynie cierkev římská všech těch věcí potvrzuje za pravé křesťanóm, jakožto viery skrze apoštoly jednú dané svatým.

Ale tuto muož někto řieci: však ti křesťané, ješto jsú v Římě byli aneb jinde pod mocí Konstantinovú, když ještě pohanem byl v tu chvieli, musili jsú poddaní býti jeho panovánie pohanskému a břiemě práva králova nésti: což by pak mělo jim uškoditi jeho panovánie pohanské, když jest byl s nimi křesťanem, aneb co jest břímě práva králova viece je než prvé obtěžovatí mohlo? Ovšem pravé jest: jelikož o právu královu mluvíce, tak jest jakéž prvé takéž potom stáli jsú pod břemenem práva králova. Nebo poněvadž ti křesťané byli jsú v jeho panství a drželi neb užievali jeho zbožie a byli mezi pohany jako podruzi a jako vytržení lidé z jich cíluov, velmi jim protivní, protož apoštolé přikázali iim v těch věcech poddati se těm mocem pohanským v poslušenstvic s daní a s tú služebností, kterážto k jich užitkóm tělesným přicsluší, aby takovým poddáním dosti učinili tomu zřiezenie božímu, kteréž v tèch mocech stojé anebo se děje skrze ně, | a také aby iich proti sobě k sobě k hněvóm nepopúzeli odpor činiece v poslušenstvie jich v hodných věcech. Ale jich zákonuov a úřaduov pohanských k saudóm neb k jiným právóm nepožievali jsú, nebo ta nevinnosť na těch křesťanech, kteráž jest skrze vieru byla zřiczena v nich, bez žaloby je ustavivši před Bohem i mezi pohany, neměla jest potřeby polepšena býti skrze pravdu úřaduov a zákonuov pohanských, nebo skrze pravdu viery jich neviunosť dokonale jest uvedena, aby se stkvěla svú jasností nad spravedlnosť, kteráž skrze moc a správu ciesařskú jde, jako den jasný nad noc. Protož kresťané ač jsú stáli pod mocí ciesařskú, ale nemiesili sú se k jich zvláštnostem pohanským k správě svého bytu křestanského. Ale když ciesař všel jest pod vieru s panováním pohanským, s právy a súřadý pohanskými, ty všecky zvláštnosti pohanské přimiešeny jsú k vieře a křesťané jsú se umiesili v ty zvláštnosti

následováním, protož tiem jsú pohoršeni. Proč oni prvnie křesťané trpěli sú od mocí pohanských, toho nynie křesťané následuié iako viery. Protož těmi zvláštnostmi Konstantin pohaněl jest viery. že kteréž jsú věci zvláště pohanské, z pohan pošlé, ty věci jsú učiněny vlastnie křesťanské skrze něho, aby ty zvláštnosti pohanské zprva nečitedlné u prodlenie časuov snědly vieru v křesťanech, aby v nich byla nečitedlná a umrlá, a samy dostatečnosti pohanské živy byly v nich jako viera. Protož daleký rozdiel oněch 39 a. křesťanuov, kteříž trvajíce pod panováním pohanským tak jsú byli vzdálení od jich zvláštností, pro něž vždy jsú trpěli od těch mocí nátisky veliké i smrti, ale nynější, přidědivše sobě nezřiezeně pány pohanské, nemajíť proč trpěti od nich pro vieru, nebo těch pánuov pohanských nevěru drželi za vieru tak daleko, aby pro ni uběhli v neznámosť božskú, v neznámosť viery, aby již nevěděli, co jest viera, toliko majíce vážnosť k zákonóm pánuov rozmnožených pohanských.

# KAPITOLA JEDENMEZCIETMÁ.

Ale jakož jsem řekl o zvláštnostech pohanských, jimiž jest pohaněna viera a poslušenstvie k Bohu zavrženo jest, poctivosť jeho oblúpena jest a dána jest ciziem, ty zvláštnosti jsú mnohé, kteréž by dlúho bylo všecky šířiti, ale tyto z mnohych jakožto mluviece k vážnosti a ku poctivosti pána hlavnieho, kterýž by slušně anebo spravedlivě chtěl panovati nad křesťany jim k polepšení a k přiekladu dobrých věcí, poněvadž křesťané podle svého povolánie měli by převyšovati svatým obcováním pohany i Židy. Protož kteraké pohanění takové poctivosti mezi křesťany skrze Konstantina a skrze takové potomnie jeho náměstky, jenž chtiece býti křesťany a hlavními pány mezi křesťany, k najvyššie poctivosti božské prvotně zavázáni jsú mezi křesťany, proti tomu zpět stojé mezi nimi v najvyšší poběhlosti a v najtěžšiech odpor-

nostech proti Bohu k l naitěžším úrazóm vierv. Takéž i služebníky a čeledi držie při sobě najodpornější obcování a poctivosti křesťanské, najvyššie poběhlosti lotrovské, nepoctivé, nestydaté, pýchy a ukrutenstvie plné, jichžto oči otevřeně sta na vše, což kde vidí, aby k sobě přitáhli bezprávně, plní dvornosti, hesovánie a vymyšlovánie za obyčej nová nalezajíce v těch potvorováních a nepoctivých hesováních, v prázdnosti a v lakotě za obyčej, v řečech smilných, v obcováních nestydatých, postavy vzteklé a nestydaté a pyšné, všecky lidi s pohrdáním v smiech maiíce. Protož mluvíce jelikož o poctivosti, kteráž přiesluší na křestany a na pány hlavní křesťanské i na jich služebníky, zpět isú pravá mrcha mrtvá, z pohanuov skrze Konstantina přivlečená mezi křesťany, jenž svým smradem muož mořiti všelikého nemocného povoněním, kteříž se jé dotknú, plní pohoršených úrazuov škodných i břemen lidských, o nichžto přieliš jest mnohé uraženie na mraviech mezi křesťany přišlo pro jich škaredé obcovánie. A jest těch rot dvorových všudy plno, ješto tak mořie vieru vymyšlenými zlostmi nad jiné rufianstvo, ješto se obracují v poběhlostech mezi křesťany. Tyto roty dvorské všecky ty poběhlosti převyšujé, a to všecko s panováním pohanským pod vieru uvlečeno jest, jakožto trpkého smradu mrcha, na veliké potupenie viery. Ale všeť to omlúvajé kněží a mistrové, jako třetí stranu cierkve satanovy, řkúce: Takť na jich řád slušie; tiť lidé dvorští musí tak býti: veselí, svobodní a dvorští, ale nebožští musíť tak byti, jakož je mistři spravují a svého života za nimi kryje. Ale nám jest tuto řeč o vieře, kterážto nestojí podle poběhlosti dvorských lidí, ale podle pravdy Kristovy, želejíce toho zlosynstva zpohanilého, ješto jsú v ni napustili a učinili je účastna (sic) viery, jenž toliko všech ďábluov mohau účastni býti s nimi.

39 b.

10 a.

#### KAPITOLA DVAMEZCIETMA.

Druhá zvláštnosť jest, kterauž jest Konstantin pohaněl pravé vierv a následovánie Boha v prvotních křesťanech pravých, kterúž já mezi jinými za těžkú mám, kdvž jest všel pod vieru s panováním pohanským a vzal moc nad křešťany i tovaryšstvie s nimi, jakožto domácí jeden z nich učiněn isa, že jest toho nepožieval nic. že stav těch křesťanuov zavázán jest v poslušenstvie Bohu tak tvrdě, aby nemohli se pochýliti nikamež od zákona božieho, skrze kterýž zákou má vyplniti poslušenstvie k Bohu, k nižádným zákonóm jiným se neobracujíce, jimiž by byli odvedeni od zákona božího a tak od jeho poslušenstvie. Protož Konstantin. všed pod vieru s úřady i s právy pohanskými a vzav moc nad křesťany i podvedl je pod práva pohanská, aby podle těch práv městkých a pohanských obvykl ty potřebnosti řiediti, jimž se u bezprávie přiházejí, kteréžto potřebnosti dlužni sú byli řiediti jinak podle správy zákona božieho. Tak že když se jim přihodie žaloba anebo pře v kterém bezpráví, aby s těmi bezprávími utiekali se k úředníkóm pohanským v saudy, aby ta bezpráví místo nebo poklid brala skrze moc a práva pohanská. A netoliku tomu jsú obvykli, ale i pomoci hledajé v ciesaři k obraně svých bezpráví, aby se bránili a mstili skrze jeho moc nad těmi, ktož na ně sahají, činíce jim bezprávie na statku aneb životě a provedúce takové věci skrze moc ciesařovu a skrze jeho úředníky i položie naději v ciesaři, kterúž jsú měli položiti v samém Bohu, i budú nešlechetnie jako pohané, kladúce naději v člověku a poctivosť na něho vznášejíce, kterúž sú měli na pána Boha vznésti a v nèm samém naději mieti a všecka svá bezpráví podle jeho zákona řiediti, jinak zpět nežli práva ciesařská a pohanská řiedie trpiece bezpráví a nižádnému zlého za zlé nečiníce. Protož tomu lidé odporně činiece skrze moc pohanskú bezprávie zahánějíce skrze sváry v saudech, těmi činy odstupujé od Boha a od jeho zákona. a obvykše tomu křesťané již z těch věcí svědomie nemajé. A tu ránu vzali jsú skrze Konstantina, jenžto všed mezi ně přijal s

10 D

nimi účastnosť viery a vzděl na ně účastnosť bluduo pohanských. A že vždy i podnes učie kněžie a mistři křesťany tomu, aby se nedali svésti ciziemu učenie. Protož toto jest cizie učenie, ačkoli skrze moc uvedeno jest.

Protož mistr Protiva die, že kdyžkoli člověk zvoluje sobě viece ustavenie nebo zákony lidské nežli zákon božie, v tom so|bě zvoluje jiné a cizie bohy, nebo cožkoli člověk miluje zvoluje viece nežli Krista Ježíše, to jest jeho buoh. A protož člověk, zvoluje sobě práva ciesařská k svým správám pro milosť statku svého, aby jeho dobýval aneb bránil skrze práva a moc ciesařovu a v tom opúštějíce zákon Kristuov, tiem činem sobě zvoluje cizího boha ciesaře a jeho zákony, kterážto věc mezi křesťany tak jest vlastnie, že netoliko z nie svědomie nemajé, ale nechtie slyšeti ani věriti tomu, co by jim proti tomu řečeno bylo. Opět die mistr Protiva, že nenie pochybení, kdyby všecko lidské pokolenie zachovalo zákon nebo správu lásky, zbytečné anebo nepotřebné bylo by přiedržetí se ciesařských a městkých práv aneb zákonuov. Protož čiem viece pokolenie lidské vzdaluje se od správy čtenie Kristova, tiem viece potřebuje, aby těch práv městských a ciesařských se přídrželo a v nich se podpieralo, tak že by se mohlo přihoditi, že krmeným jedem, jakožto že by tolik tak vydánie lidská přijal lid, jakožto spravedlivá, za tiem zavrha zákon čtenie Kristova jako neužitečné.

V těch sloviech dobře rozumné věci oznamuje v tom, že die: Nenie pochybenie, nebo mnozie z pokolenie lidského, kdyby pravě zachovali zákon lásky, nepotřebné by bylo jim přiedržeti se zákonuov městských a lidských k svým správám, nebo zákon lásky tak by je dokonale spravil ve všech věcech, že by jim té správy městské nebylo potřebie. Protož jediné přestupníkóm zákona lásky ocet kyselý, správy městské jest potřebie. Protož od hřiechu přišla jest potřebnosť úřaduov králových a jich zákonuo na pomstu hřiecha a neposlušenstvie Boha. A čiem viece pokolenie lidské vzdaluje se od Boha a od jeho zákona, tiem viece potřebie jest, aby se těch práv přiedržalo a v nich podpieralo. Nedie,

A1 a.

42 a.

by v nich stálo pravě pokolenie lidské, ale podpierá se jimi, aby ovšem nepadlo. Nebo odstúpivši od Boha pokolenie lidské i má toliko život tělesný, velmi umdlený a na všech stranách schromený, protož nemoha státi ani před se jíti i jako tresť nepevnú práva lidská vezma v ruku podpierá se jimi, aby nepadl podle časných úžitkuov; když jich jemu potáhnú bezprávně z rukú, poběhne na žalobu před moc a moc osadie saud a připudí obě straně mocí k saudu a rozdělie je o to bezprávie podle práv městských. A tak zpodpieraje se na tu tresť nepadne ovšem škoden jsa všeho, ale ukrotie se hněvy, jako pes lačný lapě kosť ohlodanú. Nebo nebylo-li by toho podpieranie tomu pokolenie odešlému od Boha, padlo by tak v čas bezprávie, nemaje se na čem zastaviti, padlo by jedno na druhé pomstú a zabilo by jedno druhé, a tak by se spolu zabíjeli, ažby pokolenie lidské zahynulo. Protož tiem podpieraním nějak se kolebe a trvá podle prospěchu tělesných věcí. Ale ktož stojé podle zákona lásky, tiť majé život duchovní zdravý a silný, protož v čas bezprávie, pokušenie a zlých přiehod mohau státi silně, strpiece bezprávie a neči|níce zlého za zlé, nepotřebujé saudce žalobných sauduov, aby v čas zlé přiehody jimi se podpierali. Die viece mistr Protiva: Tak že by se mohlo přihoditi, že krmeným jedem, že by toliko ta vydánie nebo ustavenie lidská přijal lid jakožto spravedlivá a zatiem zavrha zákony čtenie Kristova jako neužitečné. Rozum tento chce oznámiti, že pokolenie lidské anebo zmatené křestanské tolik má těch ustavenie a zákonuov ciesařských, městskych a pohanskych, jimiž se jest přivyklo krmiti jako jedem. po kterémžto jedu život vnitřnie pravý mře, vzdaluje se od Boha a od jeho milosti, a již po tom otrávení toho jedu, ješto jsú jej vždy píti obvykli a jim se krmiti v těch žákoních lidských rozmnožených a vykrmivše se jedem bluduov v těch zákoních přenesení su v to, aby se přiedrželi těch zákonuov jako spravedlivých anebo od Boha vydaných, aby s chválú a s užitky pod nimi stáli. Nebo krmiece se jedem bluduov z těch zákonuov okúšejí z nich své vuole a svobody tělesné, aby podle nich netrpěli protivenstvie křieže Kristova, bráníce se bezprávie v saudiech, nejsúce škodni tělesných věcí, a mohú se podle nich mstíti a zlé za zlé činiti. Protož vuole tělesná tiem jedem krmie se z těch zákonuov, aby svobodně prošla v zlých věcech, a nemuož takovému řádu pohanskému jinak řieci, jediné že dobrý a spravedlivý jest, protože volně procházejé po svých cestách zřiezením těch zákonuov. Protož nebude div, že tak otrávení jedem krmeným | mohau potupiti a zavrci zákon čtenie Křistova jako neužitečný, nebo tení by je opak obrátil a zarmútil by je tu, kdežto onen jedovatý utěší je. Zákon čtenie chtěl by, aby trpěli políčky, a kto by chtěl saudem uvázati se v sukni, aby nechaje saudu i pomsty přidal i plášť a tak aby škodu k škodě přidal. Protož vykrmení jedem, kterýž vlit jest v cierkev svatú, ukydajé takový zákon jako slinami česenkovými haněními múdrých mužuov rathauzných, jenž smrdí múdrostí rathauznú jako česenkem na štítrobu jedeným, aby múdře uměli uhaněti sprostnosť čtenic Kristova v jeho správách dostatečných a životných.

Protož, vrátiece se ku počaté řeči, co dieme o tom, že jest ciesař všel pod vieru s panováním pohanským a s právy a s úřady pohanskými? A z skutkuov poznánie, že jest to ten jed, ješto jest v ten čas ohlášen, že «dnes jest vlit jed v cierkev svatú». Protož když jest vlit jed v cierkev svatú, nedarmo vlit jest, ale aby jej pijíce pili, krmiece se vykrmilo se množstvie zemí, lidí i jazykuov, aby ztráveni byli a zemřeli, aby z toho otrávenie opili se maudrostí tělesnú a světskú, kterýžto jed maudrosti tělesné a světské stojé v moci ciesařské a v jeho zákoních, aby z nich pijíce tu múdrosť jako jed i všechen smysl obrátili k ostřiehaní těla v jeho soběvolné svobodě a k dobytí časných věcí, maudře je osahujíce a ziskujíce a rozmnožujíce v úraziech nebo skrze svobody ztracených, skrze moc královskú zase jich dobývajíce anebo jich mstíce a na to aby múdře obrany a ohrády vymyšlovali, aby se za těmi věcmi bránili. Ten jed leje se z moci světské a z jich zákonuov v křesťany a obrátil je v pohany, pro kterýžto jed nelze jest krmeným tiem jedem poddati se zákonu Kristovu, přieliš 42 b.

Mat. V,

43 a.

protivnému těm, kteříž jsú nakrmeni tiem jedem múdrosti zemské a tělesné; jest jim to bláznovstvie posměšné ten zákon a bezživotie jich teřichuov tučných, protož netoliko by jim pohrzeli jako neužitečným, ale hotovi jsú proti tomu každému postaviti se, kto by jim podkúřil pod nosem zákonem Kristovým nelibým jako hutrýchem. A v tom se oznamuje jed múdrosti tělesné, kterak raní skodně lidi a odlúčí je od smysla božího nenávistně, aby mohli s hněvy povstati proti pravdě, ana se jim zdá najhoršie, těm, v nichž panuje jed múdrosti zemské, rodě se z zákonuo ciesařských a městských, jenž jest umrtvil křesťanstvo v pravé dobrotě jich a odvedl je od viery; že ještě i to muožem řieci, že to vstúpenie ciesařovo pod vieru s panováním pohanským jest pravé siemě vsáté, aby množstvie přiestupníkuov vyrostlo mnohotvárných z něho pod vieru, aby se tak silně ujali a rozmnožili až do najvyššieho vrchu všecka zlosynstva, kterýchž se jest ďábel mohl domysliti, a všecky roty šibalské a posvátné, zmalované svatostí lstivú, aby toliko přestúpení mohlo nalezeno býti, že by viery řiedký následoval a jiné všecko množstvie v polhanstvie se obrátilo. Nebo se jiného nic nemohlo uroditi než to, co jest vsáto. Ciesař s panováním vsát jest mezi křesťany, maje silný vzrost, aby brzce vzrostlo až by se ujalo a rozmnožilo se to, což jest vsáto, až by se bezmála všecko v pohanství obrátilo, aby pak již ta moc s panováním, s právy a s úřady pohanskými stála uprostřed. Nebo poněvadž to pohanstvie poběhlé od viery a od zákona Kristova všicku vieru a čtenie Kristovo zamietá a jí se posmievá a bydlé v také smělosti pyšné a v smělosti a v zúfalství lotrovém beze všie miery a srovnání, jiz z potřeby takým poběhlostem jest ta moc ukrutná, aby trápila, drala, šacovala, vězela, aby mysl neobřezaná takového zlosynstva poběhlého musila se ukrotiti a na rovném přestati. Ale ten běh nenieť viera ani cesta spasenie, ale toliko užitečné jest k ukrocení nepravých lidí v časném životě a v dobrých věcech těla, aby v těch věcech ovšem nepadli a nezahynuli pro svú přielišnú nemúdrosť a zlosť.

#### KAPITOLA TŘIMEZCIETMÁ.

Třetie zvláštnosť jest, s niež ciesař všed pod vieru skrze ni pohaněl viery v těch, kteří následují viery, to jest požievaje moci pohanské soběvolně s pyšnú hojností a smělostí neváže nic toho, že jest křesťan a že moci požievá nad křesťany, jenž jsú kúpeni krví Kristovú, aby jemu v sluhy byli, a že jsú pod mocí najvyššieho pána nad pány. A on najprvé chce nad nimi panovati, jimi vládnúlti a je spravovati. Protož pýcha smělá ciesařuov, králuov a jiných pánuov jest! Kdv by na to pomyslila, nesměla by nad tiem lidem tak soběvolně panovati, jako když v čem zamyslé, bojíce se toho, že ten lid má pána nade všecky pány zemské a jestli že tito páni budú panovati soběvolně v které věci nad tiem lidem proti najvyššiemu pánu, upadnú jemu v ruce s tiem, nebo jest to vědomé, že netoliko by toho požievali, že jsú křesťané a že pána v nebi majé, ale svini nebo psa viece váží než člověka. A to v nich stojé z pýchy a z přielišného pohrdánie stvořením sobě podobným.

Ale já bych nic tak mnoho nevážil, co činie lidem bezprávie u věcech tělesných, platy s nich berúce anebo šacuňky na ně vzkládajíce v služebnosti diel robotných: ty věci sú podle těla přiečina k ochuzení a umenšenie statku a k obtieženie pracovitému těla roboty jich, ale tyť by věci na svědomí neurazily jich, kdy by pokorně strpěli; ale totoť má viece váženo býti, že ty moci a věci tak jsú poběhlé a od dobroty vzdálené jelikožto k vieře hlediece: té dle nic nechtie dělati ani k svému svědomí ani k těm, jimiž vládnú, jenž jsú křesťané, jenž asi někteří podle viery majé svědomie zlé činiti zabíjejíce a násilé činiti jiným a je lúpíti z jich statkuov. A že ty moci u sebe nemajé těch věcí za hřiech, protož z pýchy svadiece se s jinými o zboží, o česť světskú, anebo někdo sáhne jim na zboží a oni ihned válku o to zdvihnú spolu a zajmúce lid jako stádo i ženú je na boj, kdežto se dějé mordové, luopežové jedni druhých. Protož kterakť nebezpečné

44 a.

jest křesťanóm dobrým pod takými mocmi přebývati, aby skrze nè puzeni byli k činění zlého, aby pro jich přikázanie přestupoval(i) přikázanie božie. A to ještě horšie jest, že k těm bojóm ženú křesťany, jenž s obú stranú mohú někteří dobřie byti, majíce svědomie zabíjeti a lúpiti jiné. J puojde bratr na bratra, aby jemu bezprávie činil, jenž by měl z viery zaň umřieti, i jde jeho zabíjet a lúpit, připuzen jsa nešlechetnú mocí k tomu a rozumu a milosti nemá s tolik, aby raději sám od pána umřel než by takovů věc zlú učinil. Protož takové moci vzteklé isú osiedlo dobrým křesťanóm v tom, což najhoršieho zamyslé, k tomu pudie poddané, aby jich zl(é) zámysly skutečně dokonali. Ale tuto jest k najhoršímu přišla ta moc: v najvětčie poběhlosti a v pohanstvie pod pokrytstvím uběhla v tom, že již byvši mnohotvárně odporná Kristovi, naposledy mrtvie spravedlivé křesťany pro vieru a krev jich prolévá, nebo apoštolé antikristovi slisali jsú se s tau mocí a ji sobě osobíli jsú k svým úmyslóm a k užitkóm a vždy s ní v radách ležie. Protož pravé křesťany zradili jsú ty moci zkydavše je kacieřstvím. Ona sama jakož neví co jest viera, takéž neví co by kacierstvie bylo. Ale duchovní slídníci, ješto nenávidie sluh Kristových i jeho zákona, což chtí, to kacieřstvím spraví a vnesú je v ucho té moci a naučie ji, aby nábožnú ostrostí ta kacieřství vy|plenila. Protož ta moc jest síla antikristova proti Kristovi a proti jeho zvoleným. Aniž antikrist skrze odpornosti tajně pod duchovenstvím mohl by tak daleko proti Kristovi tisknúti, by tak silné moci světské sobě na pomoc neměl. Protož ta moc, majíci kořen mezi křestany z Konstantina, k čemu z toho kořene dorostla jest, aby skrze ni všecky odpornosti proti Kristu konaly se, aby všecka zarmúcenie a pokušení stála v ní svatým jeho. Tak daleko zlosť antikristova k hněvóm se popúzie proti Kristovi a proti zvoleným jeho, aby ten hněv antikrist vyléval na zvolené Kristovy skrze tu moc světskú, kterúžto moc příliš velebí antikrist, pravě, že cierkev svatá stojé v své pevnosti a v dobrotě skrze tu moc.

45 a.

#### KAPITOLA ČTRMEZCIETMÁ.

Potom již dále jiné puojdú řeči podle toho, jakož někteří křestané rozumějí a za to majé hlediece k upřiemnosti viery, že moc světská, nebyvši sprva v cierkvi, po dlúhém času potom jiz přicházie k cierkvi Kristově nebo v nie jest umiešena po jejém plném a dokonalém bytu. Protož moc světská cierkvi Kristově jest přiepadná, nebo cožkoli přicházie některé věci po jejém prvotním a dokonalém bytu, toť ješt jé přiepadné a nenie jé vlastnie věc. A že cierkev Kristova prvé, než jest k nie moc světská přimiešena, měla jest svuoj byt dokonalý aneb plnosť svú od času umučenie Kristova, v kterémžto stavu a v své celosti trvala jest za dlúhý caš až do Konstantina ciesaře, protož chce tato řeč, aby rozuměno bylo o cierkyi Kristově toto: poněvadž o ní to smyslé někteří, že jejé pevnosť a plnosť stojé skrze moc světskú, protož tomu odporná jest řeč napřed pověděna, že cierkev Kristova prvé nežli jest moc ciesařská a papežská přišla pod vieru v tovaryšstvie a v účastnosť s křesťany, že jest cierkev Kristova měla svuoj byt dokonalý a plný a že jest dostatečně stála anebo přebývala ve všech věcech, kteréž jé viera ukazovala a kterým ji Buoh zavázal zákonem svým: tv všecky neumenšeně měla jest a to jest byt jejé prvotní, dokonalý a vlastnie, na němž jest od Boha založena prvé, nežli jest k ní moc světská přimiešena. Protož jest jé ta moc přiepadná, nebo jest jé po jejé plné dokonalosti přišla, a mohla by ta moc odlúčena býti od cierkve Kristovy beze všeho umenšenie jejího u vieře a v dobrotě, skrze niž cierkev Kristova má svú plnosť dokonalú, kteréž Buoh žádá od té cierkve a k ní ji zavazuje. Protož moc světská nenie vlastnie dostatečnosť cierkve Kristově, bez niež by nemohla mieti toho, což potřebuje k své dokonalosti aneb k naplněnie dlužné vuole božie.

Ale toto, což se pravie, nenie svobodné ani lehké, ale zapletené a bolesti plné. Protož tuto puojdú řeči obyčejem sváru aneb 10 \*

hádanie mezi osobami sobě odpornými: jedna se rodie z čeledi Kristovy a to bude Pavel řečený a v hádanie umělý, a druhá se osoba rodí z čeledi anjtikristovy a to bude kněz svatokupecký, 46 a. náměstek Jidášuov. Protož Pavel potvrzuje a spravuje nesnáze v té při, o niež napřed pověděno jest o tom, že cierkev Kristova měla jest svuoj byt anebo dostatečnosť plnú u viche a v pravdě bez moci světské, ale kněz silně bránie moci, jenž se pod ni valí s velikým břichem jako v chladu pod stienem. Protož ten kněz zuořivě odpierá Pavlovi a řka o tom: Kterak muožeš jistiti, že cierkev Kristova mėla jest svuoj byt dokonaly za času apoštoluov a jiných po nich učedlníkuov Kristových, dokudž jest moci od ciesaře nepřijala? To zajisté jest zjevný faleš a blud a nepodobné všem písmóm, kteráž o tom mluvie. Nebo od času umučenie Kristova až do času Konstantina ciesare všickni ti, nad kterymi jest vzieváno jméno Kristovo, byli jsú živi zavrženě aneb biedně a pod velikými pokušeními trvali sú jakož od Židuo takéž od pohanuov, tak že iméno Kristovo a jeho učedlníkuov bieše mezi všemi prokleté, a všickni jeho včrnie od jiných národuov trápeni až do smrti biechu, tak že netoliko jsú panovánie neměli, ale biednějšie jsú byli než sluhy; neb sluhy od svých pánuo zbraňováni bývají, aby nebyli zbiti od jiných, ale křesťané toho času jsúce i od svých pánuov byli jsú mučeni až do smrti rozličnými mukami jsúce zabíjeni. Protož posměšné jest řieci to, že cierkev Kristova mèla jest svuoj byt dokonalý za času apoštoluov a jiných učedlníkuov, ale dosti jest tobě řieci, odpuorce, že cierkev Kri-46 b. stova v těch časích prvotních počínala se jest, nemajíci svého bytu dokonalého, ale v tu chvieli jest cierkev Kristova počala mieti svuoj byt dokonaly, když jest moc světskú od ciešare přijala. Protož ta moc, od ciesaře přijatá, zvláště slove podstatná v cierkvi Kristově, nebo jest skrze tu moc svuoj byt dokonaly měla, takéž i dnes skrze tu moc má své dostatečenstvie dokonalé. — To vše mluvie knèz, náměstek Jidášuov, proti Pavlovi a ukazuje dobré cierkyi Kristově v moci ciesaře. Protož z těch řečí umrlych Pavel s jinú čeledí Kristovú rozuměje, co ležie v srdci

antikristovi i jeho rotám i všemu množstvie slepých a tělesných křesťanuov, protož odporné věci proti knězi Pavel oznamuje, že kněz bludně proti pravdě moci pohanské tak silně brání a mnoho dobrého v nie skládá, dostatečnosť i duostojenstvie viery i cierkvi svaté v ní ukazuje, a že cierkev Kristova bez té moci ciesaře neměla jest své dostatečnosti plné, tomu kněz zuořivě odpierá, že jest to faleš a blud proti písmóm, by cierkev Kristova, trvající v chudobě bez panstvie a v pokušeních mnohých, měla svuoj byt dokonaly, ale velmě biedný byt měla jest. Protož Pavel proti knězi odpieraje die: že jest to v sobě bludné a vieře odporné řieci, že dostatečnosť cierkve božie jest dostatečnosť z moci ciesařovy a z moci jiných králuov a pánuov, ale dostatečnosť cierkye II Kor. III, 5. svaté z Boha jest a z moci kříže | Kristova. Protož ten smvsl knězuov, v němž potvrzuje prospěchu a dostatečnosti cierkvi svaté z moci ciesaře, přieleží lidem zemským a tělesným, ješto milujé svět, milujé život tělesný, milujé rozkoši tělesné a milujé zbohacenie a zvelebenie v světě a vždy myslé utéci zlých věcí na těle i na statku. A že moc světská a panovánie jich těch všech věcí dopomáhá lidem miluiícím svět a brání jich, aby nebyly odiaty nižádným bezprávím, protož kněz toho duchu jsa a napájeje se z lochu studeného i potvrzuje moci ciesaře cierkvi svaté ku prospěchóm a tu stránku zvláště potupuje za biednú na prvotní cierkvi svaté, že nemajíci obrany v moci světské byla jest povržena a potlačena ode všech miesto psa na světě, ode všech mučena, lúpena a vždy ode všech prokleta pro iméno Kristovo a v smiech poddána. Aleť jest kyselo píti knězi z toho korbelíka nalezena, ano nenie tak nižádný lid biedný jako ten a která sláva aneb dokonalosť u vieře jeho, ano nelze Bohu poslúžiti u pokoji, ale poslednie cierkev dosáhši moci ciesaře a panstvie ode všech od těch zlých věcí odpočinula jest aniž se toho bojé, by ji vodili před krále pro jméno Kristovo, nebot má dosti měst a hraduov tvrdých a ciesařovu moc s rytieřstvem i muož dobře života chovati a brániti se všelikému bezprávie bojem, pomstami. Protož všickni milovníci světa poodpočinú pod stienem té cierkve přemú-

48 ..

dré v Kristu, že se jest tak opatřila, aby všechen svět | ukojila pod vieru, aby nebyl truchliv nasazuje líce a lúpež statku trpě, ale aby odehnal od svých vrat toho, ktož chce naň sáhnúti a na jeho věci, maje moc světskú na to, aby se bránil všemu zlému skrze moc a v saudech dobýval těch věcí, na kteřýchž škodu béře. Protož v tomto prospěchu pod mocí odpočivajé milovníci světa a milovníci rozkoši, nebo v těch věcech, kteréž milujé, ostřiehá jich moc světská. A k tomuto smyslu přistúpie mistři i všecko kněžstvo ciesařské, nebo to knežstvo toliko mocí ciesařskú a královskú stojé nepevně jako na písku a jako pod stienem v chladu, chovaje života a pasa jej hojně; a kdež se té moci nedostane, tudiežť prchnú jako olšovi klíni, když zaslabnú: malá rána přijde, ažť vypadnú. Na skálě nezaložili jsú se, ale na zemských věcech nepevně jako na písku.

## KAPITOLA PĚTMEZCIETMA.

A toto jest rozumné, coż Pavel odpoviedá knèzi sytému k jeho smyslóm řka jemu: Tohoť puojčím, že apoštolé a jiní učedlníci Kristovi od času umučenie jeho až do času Konstantina a papeže Silvestra, kterýžto čas trval jest za tři sta let a ještě viece, v tom ve všem času velmi zarmúceně živi jsú byli a u velikých osiedlech a v mukách až do vylitie krve životy své jsú konali, nižádného panstvie časného nemajíce ani se skrze kterú věc bezprávie bráníce, ale najtvrdšie služebnosť trpiece; ale z těch věcí protivných nemuož se dovésti, že by | pro ně cierkev Kristova neměla svého bytu dokonalého anebo duostojenstvie plného až dotud, když jest moc světskú od ciesaře přijala: toť nenie pravé. Protož jakožť sem tobě prvé řekl, že dobré věci skrze Krista slíbené duchovnie toliko nečasné, kteréžto zajisté dobré věci dnchovní převyšujé v duostojenství a v pravém užitku všechny dobré věci časné, protož moci anebo královstvie světská

prostě anebo ovšem jsú zemská a časná. Protož jakož sem řekl. že Kristus vyznává, že nepřieslušie k němu v jeho prvním přieští královstvie světské, protož die: Královstvie mé nenie z tohoto Jan XVIII, 36. světa. A o tom zjevněje mluvě učedlníkóm svým, jenž se svářiechu o velikosť, takto praví: Králové pohanští panují nad nimi. Luk. XXII. kterýmiž vládnú, ale vy netak. Z toho zjevno jest, že duostojenstvie cierkve Kristovy nezáležie u velikosti časných věcí. A netoliko dosti jest na tom, aby nezáleželo u velikosti časných věcí jejé duostojenstvie aneb pevnosť jejé, ale záležie dokonalosť jejé v protivenstvích bezprávných od světa pro jméno Kristovo trpělivě snesených a v tom duostojenstvie cierkev Kristova najzvláštněje prospievá, jakožto někdy tato slova oni mudrci tvořili řkúce: Tuto má zvláštnosť cierkev svatá, když protivenstvie trpí, ktve, a když se utieská, roste; když se tupí, prospievá; když se urážie, přemáhá; když se treskce, srozumievá, a tehda stojé, když se jé zdá, že by byla přemožena. Potom ukazuje se, že Kristus učil slovem i přiekladem, že blahoslavenstvie člověka záležie v ztracení zemských věcí a v přiedržení nebeských, kterýchžto v naučeních jeho pravie učedlníci následovali jsú. A že v prvotnie cierkvi svaté, kdežto nižádné moci světské věrní neměli jsú, dokonalejšie s větčie strany biechu, nebo se nalezali v cierkvi, nežli nynie, kdyžto královstvími a mocmi světskými cierkev se jest rozmohla aneb jich hojnosť má, protož Kristus zjevně a světle mluvil jest a učil tomu, že poslední věci, kterýchž žádáme anebo kteréž žádány bývajé od rozumného stvořenie, netoliko záležie v jedné vèci časné, ale viece záležie v opúštěnie mnohých věcí časných nebo v pohrzenie jich a v trpenie protivenstvie až do smrti pro iméno Jezukrista. Protož blahoslavenstvie, jenž jest poslednie věc žádostivá, ne v zemských, ale v nebeských věcech záležie. A protož učedlníky své, v nichžto základové cierkve žáleželi, k tomu blahoslavenství spravoval skrze duchovnie věci, kteréžto v potupenie časných věcí pro milosť nebeských záleží, kteréhožto zajisté naučenie Kristus přiekladem zjevným skrze život svuoj a smrt najsvětější potvrdil jest. Potom die: Z toho se jest ukázalo.

IN b.

19 a.

49 b.

že moc viery a čistoty jest v nich, kteréžto věci sú pravé a najlepšie dobré duchovnie v cierkvi svaté. Protož v tom času velmi se rozmáhali věřiecí v dobrém duchovním v času těch protivenství, když jest cierkev svatá neměla mocí světských, viece než potom, když se jest | moc ciesařská umiesila mezi ně. Ale potom cierkev bohat(l)a, zapletši se v panství světské a rozmnoživši se široce v královstvie světská. Těmi řečmi Pavel oznamuje prospěch a plnosť i dokonalosť prvotnie cierkve svaté v chudobě, v trpělivosti a v jiných činech duchovních hojněji nad bohatú cierkev potomnie. To proti knězi velikého břicha tvrdie, kterýžto kněz odporně proti tomu potupuje cierkev prvotnie v jejéch biednostech. že jest byla poražena mezi pohany i mezi Židy v nenávisti, v nepřiezni, ano ji tepau, laupí, honí, mrtví. Protož v těch biednostech byla jest umenšena a potlačena, ale potomnie cierkev skrze moc světskú jest povýšena panstvím světským a stkví se ctí a chválú v světě. Z těch řečie znáti jest kněze tučného, co jemu v srdci ležie, že jemu smrdí, ano cierkev chudá a s zedranými boky a s zbitú hlavú, tohoť nenávidí jeho život měkký, rozkošný, ale poslednie cierkev bezpečná, pokojná, za niž meč ciesařuov pokušení snášic, majíc muže apoštolské poctivé, rumné, pláštuov dlúhých a čepic vysokých: tuť jest srdce knězi vychovalému v chladu. Protož Pavel, hledě k upřiemnosti viery, die proti knězi, že jest to byl pravý prospěch té cierkve prvnie, když jest ta moc pohanská ukrutná kromě cierkvi vně byla mající cierkev Kristovu v nenávisti i byla jest příčina cierkvi svú nenávistí a ukrutností, aby od nie trpieci bezprávie byla hojná v dobrých věcech duchovních | a stkvěla se v častých vietěžstvích mučedlnictva. Tu ukazuje u vietěžství a trpělivosti prospěch. Protož bližšie přiečina k prospěchu pravému cierkvi Kristově nenávisť a ukrutnosť moci pohanské nežli přiezeň moci domácí pod věrú, již má s ní pokoj a přiezeň od nie a skrze to zašla jest v rozmařilosť lenieho života a v pokrytstvic a v čas pokušenie nenese kříže svého, nebo miesto políčka meč má moci ciesařské a sama již boje vede a bránie se zlym věcem skrze moc, protož vietěžstvie v mučedlnictvie ztratila jest. A poněvadž vždv do saudného dne zavázána jest cierkev Kristova, aby v trpělivosti vládla duší Luk. XXI, 19. svú a přemáhala bezprávie skrze trpělivosť, takéž poslednie cierkev jako i prvnie pod pokutú hřiechu smrtedlného a pod pokutú ztracenie milosti božie zavázána jest k tomu, aby svuoj kříž nesla a skrze trpělivosť přemohla všeliká bezprávie, kteráž na ni přepuštěna bývajé. Protož poslední cierkev, osobivši sobě moc světskú k obraně, v času zlých věcí svrhla jest kříž s sebe opúštějíci trpělivosť a v času bezprávie mstí se sama a činie zlé za zlé a v tom přestupuje přikázanie božie, nebo požievaní obrany skrze moc jest opúštěnie trpělivosti v té věci, kteráž jest z dluhu viery měla strpěna býti, a opustieci cierkev to, což z dluhu viery jest měla držeti, shřešie smrtedlně a odstupuje od Boha. Protož každá netrpělivosť, pro niž se opúštie anebo přestupuje přikázanie božie, jest hriech smrtedlný a ztracenie | milosti božie; protož cierkev poslednie nemohla dále zahnati od sebe ničímž všeliké trpělivosti, kterúž z dluhu viery měla nésti, než tu, kdež sobě osobila moc světskú k obraně v času pokušenie, aby se mstila a zlé za zlé činila. A tak v každém pokušenie, kteréž jest měla z dluhu viery trpěti, hřešila jest smrtedlně a tak skrze moc aby od Boha odstúpila. Protož sem řekl napřed, že nenávisť a ukrutnosť kniežat pohanských cierkvi prvnie byla jest bližšie přiečina ku pravé dobrotě ctnostné, aby majíci přiečinu jich nenávisti ukrutné skrze trpělivosť vietězila a zkušena byla a skrze to vietězstvie přemáhajíci zlé a bezprávné věci tak se Bohu liebila a bezprávie trpěla a jeho vuoli plnila, zdržujíci přikázanie jeho v času protivných věcí.

# KAPITOLA ŠESTMEZCIETMA.

Ale proti tomu poslednie cierkev, mající moc svú doma, i má s ní pokoj a přiezeň tělesnú a ta přiezeň jest jé přiečina škodná, aby bránieci se skrze ni zlým věcem i odvrhla jho boží od sebc,

50 h.

51 8.

.

kteréž jé Buoh přikázal nésti, a tak tratieci trpělivosť i Boha ztratila jest. Protož z skutkuov se zná, že nenávisť pohanských kniežat věrné cierkvi Kristově blízká přiečina jest, aby viera jistá a zkušená v ní nalezena byla, ale přiezeň domáciech kniežat cierkve poslednie bohaté a netrpělivé přiečina jest nevěry, aby v ní hojně ustavena byla a shledána a bez pochyby aby umrtvena viera byla a | zapomenuta ostala; jako blud pověsť jejé hořká ostala, nebo úplně činové pohanští křesťanóm přiestojé skrze tu moc z pohan kořenem vyrostlú. Protož Pavel knězi konečně odpověď činí o tom, že cierkev Kristova prvotnie, stojéci u vieře kromě mocí světských, měla jest byt dokonalý a dostatečnosť plnú v každé pravdě, kterúž jest Bohu i lidem dlužna byla. Protož tiem se dovodie, že moc světská nenie věc podstatná cierkvi Kristově, nebo bez ní mohla jest i nynic muož svú pravdu držeti i vésti i svú pevnosť i plnosť mieti bez nie, ale kdy by byla podstatná věc moc světská cierkvi Kristově, nemohla by bez té počieti viery vésti, jakož jsú klíčové z podstaty nebo z základu potřebnie biskupóm a kněžím, bez nichž nemohau počíti viery vésti, nebo bez nich nemohau dėliti zlého od dobrého, nemohau zlym zavřieti královstvie nebeského ani dobrým otevřieti. Protož tuto o moci nenie taková vèc. Protoż dic, że nenie z podstaty viery, ač jest přimiešena k vieře, protoť nenie vlastnie jejé potřebnosť. Nebo moc držie úřad pro skutek sobě hodný, kterýž se skrze moc s připuzením koná, a držie pomstu pro přestúpenie spravedlnosti. Protož kterak muož potřebně státi svým úřadem skutkóm viery, jenž jsú duchovnie a nevidomí a nemohú děláni býti skrze přiezně aneb připuzenie bezděčné moci, ale toliko z dobré a z svobodné Rim. XIII, 10. vuole a z milosti božie, nebo činové viery jsúť milování Boha a bližnieho: plnosť zákona jest milosť, a té milosti ne|muož uroditi v srdci lidském meč moci světské, ale jest sstupujície s huory od otce světlosti v srdce dobré vuole, ješto jim jest rozkoš milovati Boha a činiti vuoli jeho v přikázaních jeho. A opět kterak úřad moci světské přieležie k těm, kteříž jsú zavázáni přikázením božím, aby v čas bezprávie sami se nebránili zlému, aby jsáce

zašijkováni a poličkováni, aby i druhého líce nasadili a nižádnému zlým se za zlé neodpláceli a pomstu Bohu poručili, nepřátely aby milovali, dobře jim činili: jsú-li lační a žiezniví, aby je krmili a napájeli a Boha za ně prosili. Toť jsú činové vierv našie a sú přikázanie božie. Protož úřad moci světské kdež k nim stane? Nebo následovánie Kristovo všecko se v pokoře děje a v trpělivosti koná, v poslušenstvie, v pokoji a v povolenie dobrým věcem, v obcovánie poctivém, bez žaloby mezi lidem přebývanie, následovánie Kristova. Protož úřad moci světské skrze svú tvrdosť ukrutnú nemuož řiediti takých činuov, následovánie Kristova, nebo ne každému řemeslu každý přiestroj se hodie, ale každé sobě hodného přiestroje potřebuje: kovář vřetenem v ohni nemuož železa držeti a bába nemuož na kleště přiesti, protož kováři kleště dobřě slušejé a bábě vřeteno. Také podobně moc světská k jiným dielóm jest připravena nežli k řiezení následovánie Krista, kteréž se koná v pokoře, v trpělivosti a ve všeliké nevinnosti. Než toliko z přiečiny muož moc světská prospěti v následování Krista, bezprávím tisknúlci sluhy Kristovy anebo je mrtvieci pro iméno Kristovo: tak nevinně trpieci od nie dobře následujé Krista. Také prospievá dobrým, jelikož jest všem dobrá v obecném dobrém, rovnost a pokoj riedieci a jemu chtieci, tak zlvm i dobrvm jest dobrá. Ale najviece potřebnosť té moci přiestojé odpuorcem soběvolným, ješto chtie nemilostivě činiti, jiné bezprávím utiskati, aby takové krotila a pudila, v zemských věcech řiedila. Protož jest světská, ješto pro chlipnosť panovánie zemského, pro chválu světskú osáhnúce množstvie hřiešníkuov chtie nad nimi panovati pro své zbohacenie a zvelebenie v světě a pro své mnohé rozkoši. Protož ta moc z potřeby chtieci tak panovati nad mpožstvím přestupníkuov, ješto chtie nepravě činiti, jiné rušiti a bezprávím tisknúti, spolu sobě krásti, bráti, zabíjeti se, sáhajíce jedni na druhé, musíť proti nim tvrdé moci požievati a v těch zivch věcech je krotiti a řiediti skrze moc a skrze pravdu takovú, kteráž zevnitř k časným věcem dobrým užitečna jest. A tak v mocech zřiezenie božie stojé podle časných a dobrých zem-

52 a.

52 b.

ských věcí, za nimiž pokolenie lidská chovajé se v časném životě a v časných věcech těla.

#### KAPITOLA SEDMMEZCIETMÁ.

Protož ještě i to muožem řieci z viery hlediece na takové věci napřed pověděné, že veliké zlé a rána lidu božiemu stala se jest skrze to, když ta moc světská s panováním, s úřady i s prálvy pohanskými puštěna jest pod vieru, byvši prvé kromě nie a přičtena jest pod vieru s tiem se vším v účastnosť křesťanských a duchovních věci, ješto s takými věcmi aneb běhy nadutými a ukrutnými, ješto v nich nic poctivého podle viery nemuože viděno býti než jako i v zjevných pohanech. Protož k nim nepřieslušejí křesťanské a duchovnie věci aniž jich mohů spasitedlně požievati s těmi pohanskými mrzkostmi účastnosť majíce. Protož ti. ktož sú sprva tu moc s jejém pohanstvím pod vieru pustili, bez viny sú býti nemohli, poněvadž ta dvoje věc naruozno jest stála, každá v svých cíliech jakož na její stav přieleželo: pohané nic neměli jsú s křesťany a křesťané s pohany kromě přebývanic tělesného miestem. Protož pohané v slepotě a v bludiech a v nepoctivosti života podle žádostí svých, jakož se jim chce, tak přebývajé a mohli jsú tak vždy býti k vierě se nepřiměšujíce, jako již pod vieru všedše i nechtie jinak státi než jako zjevní pohané aniž co chtie mieti Krista z viery, jediné křest u vodě jakožto kuoži ovčie svrchu a pod tú kóží chtie vždy vlci hltaví býti. A křesťané také jsú stáli v té dobrotě, kteréžto dobrotě viera Kristova učila jest je, a stáli jsú pravě a bezpečně v té čistotě a v nevinnosti, které jsú skrze milosť Krista Ježíše dosáhli, odlúčeni súce od všelikého tovaryšstva hřiešniekuov, od pohanuov i od Židuov i od domácích přestupníkuov, kteříž jsú se mezi nimi zjevili. Ač pak v úzkosti a v nelpřízní veliké mezi pohany i Židy zevnitř podle těla byli jsú, ale podle vnitřnieho člověka z vierv živi jsúce v naději budúcieho života, tak jsúce i mřieti od pohanuov nelekali jsú se. Protož tak stojíce mohli jsú až do dnes státi, byť ten jed nebyl mezi ně vlit, dvoje panovánie pohanské skrze jednánie satanovo a slepotu těch lidí, kterými jest vešlo dvoje panovánie pod vieru jakožto jed, jímžto otráveno jest všecko křesťanstvo v cierkvi římské. Protož jakož někdy Židé jsúce uvedeni do země slíbené stáli jsú bezpečně v obraně samého pána Boha a v správě čisté jeho zákona a v svobodě, nemajíce nižádného pána zemského s právem pohanským, jenž by jemu úroky dlužni byli, a trvali jsú v té svobodě, jakož muož z písma shledáno býti, jako za čtyři sta let, ale potom skrze jednánie satanovo a skrze zaslúžení jich hřiechuov zavrhše pána Boha svého s jeho obranú, aby nad nimi nekraloval, prosili jsú krále od proroka Samuele řkúce: Ustav nám krále, ať nás saudie, jakožto I Král. VIII, všickni pohané okolo nás majé. Ta řeč neslíbí se Samuelovi i pověděl to pánu Bohu, a pán Buoh die k němu: Poslúchaj všech řečí, kteréží jsú mluvili k tobě, ustav jim krále jakožto žádajé; nebo, žádajíce krále takéž jako pohané, ne tebeť toliko zavrhli jsú, ale i mne, abych nekraloval nad nimi podle všech zlostí jich, které jsú činili od toho času, jakž sem je vyvedl z země Egyptské až do tohoto dne. Protož lid chtě králi zemskému najprvé zavrhl jest krále nebeského, aby on sám nekraloval nad nimi dokonale a pravěji nežli král zemský. Protož tak prosíce krále nad sebú těžce sú shřešili a na znamenie jich hřiechu div se veliky stal ku prosbě Samuelově na svědectvie jich hřiechu: déšť a hromobitie se stalo. Pro kterúžto věc řekl jest ten lid židovský: Dnes I Král. XII, přičinili sme všem našim hřiechóm tento hřiech, prosíce krále nad sebú. Protož nemuož to nikdy malý hřiech býti, kdyžto páu Buoh lid, který sobě odlúčí od jiných lidí a (za zvláštie) lid, a chce sám nad ním kralovati a jím vlásti. Jakož teď Židy byl sobě zvolil a oni jím pohrzevše i zechtěli králi člověku, tak podobně anebo ovšem tak právě tomuto lidu přihodilo se jest, kterýž jest sobě pán Buoh zvolil a vybral z Židuov i z pohanuov. Ale to slovo. iešto sem řekl: tak podobně se přihodilo tomuto lidu jako i Židóm to slušie vážněji rozuměti, nebo s jedné strany jinak v tomto.

53 a.

18-19.

53 b.

Nebo Židé s sebe isú hnuti k tomu, aby zavrhúce kralovánie božské nad sebú i žádali isú krále člověka, hnuti isúce z žádosti nezřiezeného přichýlenic k zemským věcem, domnicvajíce se, že jim puoidú prospěsně u pokoji skrze krále zemské lépe nežli skrze krále nebeského, protož jsú řekli: Daj nám krále, ať nás saudie, jakož všickni pohané okolo nás majé; ale v tomto lidu nenie taková pře, ahy pohrdaje Bohem žádal krále s panováním pohanským, aby mezi ně umiešen byl s takým panováním, ale to jim jest přišlo jiným obyčejem pod | spuosobem dobroty, aby ciesa? přichýle se věrú jich k nim uchýlil se mezi ně s panováním pohanským. Protož tuto miením, že se jim přihodilo podobně anebo takým nebezpečnstvím jako Židóm, a to jest podle spuosobu odlúčenie a zvolenie božieho: Jakož onen lid ze všech národuov lidských sobě zvláště odlúčil a zvolil, aby sám nad nimi kraloval a správy zvláště k svému kralování na nè vzložil, aby jim mohl přikazovatí to, což chce od nich mieti, protož k tomu podobně nebo tak právě jest o prvotnie cierkvi Kristově, ze ji jest odlúčil ode všech hřiešníkuo tohoto světa, ač ne miestem, ale čistotú a nevinností a postavil ji jako pannu čistú, jakož jsú k nim apoš-II Kor. XI, 2. tolé mluvili, že jsú je usnúbili jako pannu čistú jednomu choti Kristovi, aby již nebyli svoji, ale toho, kteryž jest umřel za ně.

Protož zde na světě aneb v právích k vuoli božie líbosti nemohl jest lid k lepšiemu přijíti než tak, aby v té celosti viery jemu odlúčen byl z prostředka hřiešníkuov drže plné poslušenstvie k Bohu, každý podle správy, kterú jim Kristus, syn božie, ustavil v zákoně svém, aby tak stojíce k líbosti božie byli jemu lid a on Ziev. XXI, s. jim Buoh, aby jemu byli jakožto chrám zvolený ku přebývaní.

A tak stojíce mohli by vždy státi; by nebyli zklamáni pod dobrotú a pod přieznie společného tovaryšstvie u vieře, z toho by vyprázdnění nebyli. Protož nižádný jest neměl smieti uvésti v ně to, což jsú od pohanuov trpěli, břemene panovánie pohanského, aby to lich vlastnie bylo, a l jakož na ně to panovánie uvedeno jest a w umoskom tak skrze to poškyrny pohanské k porušenie jich La me imposti. Čehož ciesai nemohl mukami uvėsti, to pak

pod přiezní uvedl jest, věrú se s nimi spojiv i uvlekl jest v ně nevěru svého pohanstvie. Protož jelikož se lidí dotýče ten běh, lidé isú shřešili. A kto vie velikosť jich hřiechuov a kdy jim konec bude? Oni isú nasáli a široce po nich roste. A protož Buoh zná, co sú zlého lidu božímu učinili Silvester a Konstantin: nebo u právě isú napsali vinu Konstantinovu, z toho řkúce: Konstantin nemohl jest přinésti panovánie ciesařské na syrchního biskupa: jiní řkú: Ač jest to mohl učiniti, ale neměl jest učiniti tak velikého zlého. Protož kto vie, v čie radě byl jest i s knězem to čině. Poněvadž ciesar pro hřiech neměl jest toho učiniti, aby kněze chudého v panování ciesařské uvedl a kněz chudý a k chudobě jsa věrú zavázán neměl jest nijakž takového panstvie přijíti, a poněvadž sám se jest upletl v panovánie pohanské, aby stál s ním hlavní správce viery, jed vlit jest, (když) ciesař s druhým panováním ciesařským umísil se jest k té nevinnosti, kteráž jest stála na sluhách Kristových. Protož ta dva pány s panováním pohanským umíšena jsta mezi ně, abysta jimi vládla podle těla i podle duše. Protož v čie ista radě stála tak zlé věci jednajíce, aby v jich osobách neskonaly? Ale počátek v nich vzevše mnoho set let trvají | přezlými diely se konajíce. Ale to by ještě tak veliký div na nich nebyl, že by jsúce zklamáni bez rady boží to činili, ale viecet to protivné jest, že potomní křesťané, ješto se zdajé najlepšie a najmúdřejšie v smyslu viery, ješto jsú ji převrhli na ruby i na líce svými smysly. Jakožto jsú najvětčie doktorové, ti jsú toho panování potvrzovali i sami v něm byli a tak velmi moci světské potvrzují u vieře k užitkóm viery, že by bez té moci nemohla viera v své pevnosti a v dobrotě státi ani cierkev v své spravedlnosti, by ji moc ciesařova neštěpovala a nehájila. A ještě viece vedú, že ktož by tak nesmyslil anebo proti tomuto mluvil. že jest kacieř a tak oddělený od viery. Protož méně muož divno byti na Konstantinovi takové jednánie, že by je skrze blud jedmal, toliko knih o vieře napsav jako doktorové. Protož tau řečie dicho jsú duchu ti doktorové. tak silně potvrzujíce toho pohan-

mezi křesťany?

Ĺ

55 a.

#### KAPITOLA OSMMEZCIETMA.

Protož mistr Protiva znamenaje, kterak škodlivě ta panovánie pohanská umiešena sú u vieru, že již bezmála všecka viera zahvnula jest skrze ta nanovánie a všecko veliké množstvie křestanuov opilo se jest jedem a umřelo a od vierv odešlo a někteřie isú tak zemdleni od toho jedu. že se jedva kolebí podle viery a ještě pochybujíce o upřiemnosti viery, ana se jim zdá podle své upřiemnosti viece bludem než věrú a jed vypitý zdá se jim, by viera byl, proto že jest zbarven svatostí mylnú, protož mistr Protiva žádaje, zdali by kto tak škodlivému umiešenie těch panování urozuměl, a dělí ta panování, že jsú jedna podle pravdy Kristovy a jiná podle toho umiešenie těch pánuov z pohan vyrostlých, škodně umiešených u vieru, a die: Jiné jest panovánic božské, jiné lidské a jiné angelské. A lidské se dělí na dvé, nebo jiné jest městské připuzujície a jiné čtením spravujície. Prvním obyčejem městským s připuzením kostelním to nemá panovati, to jest správce čtenie. Protož prorokové byli sú králové těch, jimž jsú byli Bohem předložení anebo za správce dáni, a prelátové praví času zákona milosti jsú králové těch, jimžto duchové sú předložení aneb v správu dání a tiem pravěje správu jednajé nežli králové světa, nebo úřad správy jednají k dušem, ale králové správu činie k vècem těla. A jakožto králové pohanští a světští požievajé práv městských k své správě, takéž majé králové duchovní požievati k své správě zákona čtenie svatého nesmiešeně. A tak má se rozuměti písmo, kdežto přidává se Kristu nápis správy aneb jméno královské, nebo on převýšeně slove král. jakožto syn přirozený k přirovnání jiných synuov vyvolených.

Najprvé z té řeči jako ještě zavřené potřebno jest rozuměti, že správce čtenie jsú duchovní králové a že správu čtenie při-38 b. dává samému králi Kristovi, nebo od něho jest | ta správa vydána. A král jméno má od spravování jiných aneb mnohých, protož Kristus najpravěje jest králem, nebo najpravěje spravuje člo-

věka k spasení, aby se mohli ještě někteří zastaviti na té správě pro jed umicšený se dvěma pánoma. Protož tuto nazievá krále ty duchovnie, jenž majé spravovati lid podle rozumu čtení Kristova. To se má rozuměti, že úřad krále najvyššieho. Krista, drží a od něho správu jednají jako úředníci jeho služebnosti. Protož jakož král najvyššie správu položil jest, takéž úředníci majé spravovati duše lidské čtením svatým a páni nebo králi jich býti. Protož těm panóm die, aby lid čtením spravovali nesmiešeně. A tuť se má praviti oklamánie nebezpečné umiešení dvú pánuov s zákony pohanskými, ješto se miesíta ke čtení Kristovu jako jed. Protož to přidal jest těm, kteříž majé spravovati lid boží čtením Kristovým, aby k němu nemiesili správy těch pánuov pohanských. Protož jich dva zákony přimiešena jsta u vieru: zákon městský anebo pohanský a zákon papežský, aby ten, jenž má čtenie kázati, nemiesil ve čtenie těch zákonuov jedovatých, pro něz jest lid od viery čtenie odstúpil a ztrávil se jimi smrtedlně. Protož nesměšuj jedu s medem, nebo jed ač i s dobrú věcí byvá přijat, neproměníť se v lékařsky pokrm, ale vždyť jedem ostane. A jinéhoť nemuož učiniti jed, jediné lidi mrtviti, a tuť se jeho najtieže ostřehů, když se ve čtení uměšuje a když i čtenie tomu jedu svú tvář dává, aby jej pili jako správu čtenie, k níž se obecně každý věrný táhne a na ní by chtěl konečně odpočinúti, a nemuož-li toho zkusiti, když pod slovy čtenie smysl křivý a jedovatý se vylévá, tehdy skrze čtení jedu se napí. Protož s namiešením jedu správa čtení, nerozumný táhna se k ní, neuteče jedu, vypí jej jako čtenie. A protož nynie miesíce toliko jedu ve čtenie, viece mohú jeho vypojiti nežli sám holy jed načali by, a mohú pod jménem Ježíšovým všechen svět v pohanstvie uvésti, nebo skrze něho napájejé svět jedem. Protož správce čtení praví neměli by tak miesiti jedu v najdrážšie pití, jako apoštolé antikristovi všechen duch antikristuov, odporny duchu Ježíšovu, propojí skrze čtenie. Protož panovánie městské s připuzením podle práv městských nepřieslušie panujícím skrze čtenie, nebo jest správa pohanská skrze ciesaře uvedena mezi křesťany jako jed.

56 4.

# KAPITOLA DEVĚTMEZCIETMÁ

Ale v této řeči počátek jest o králi Ježíšovi, jehož správa ovšem odporna jest správě králuov světských a správě městské. A jeho správa jest správa života a královstvie jeho právem božským uvedené a všeliké dostatečnosti plné. Protož jeho královstvie od Boha opověděné jest, když skrze angela zvěstován jest Luk. I. 31matce jeho, řekl jest angel: A budeš nazievati jméno jeho Ježíš, RR ten bude veliký a syn najvyššieho bude nazván a dá | jemu pán 56 b. Buoh stolici Davida, otce jeho, a bude kralovati v domu Jakobově Mat. II. 6. na věky a královstvie jeho nebude konce. A jinde die pán Buoh: Mich V. 2. Ont bude spravovati lid muoj Izraelsky. A on sám jest to vyz-Jan. XIII, 87. nal, když Pilat řekl jemu: Tv jsi král židovský. Odpověděl Ježíš řka: Ty dieš, že já král sem. Já sem se k tomu narodil a proto sem přišel na svět, abych svědectví vydal pravdě. Každý, ktož z pravdy jest, slyší hlas muoj. Ta všecka písma ujišťujé všemu světu, že Kristus Ježíš jest pravý král nad králi a pán nad pány a že jest král na věky a že má kralovati v domu Jakobovu. Duom Jakobnov byli jsú najprvé synové Izrahelští podle těla a podle slibuov, a nynie jsú duom Jakubuo duchovní, vyvolení božie z křesťanuov, jsúce v držení slibuov božích. Protož kdež jsú koli z viery Kristovy živi, jsúť vespolek duom Jakobuo. Protož onť jest králem v tom lidu najvyšším právem, nebo Bohem jest a stvořitel všech, král nad králi zemskými, a sauditi bude všecky podle upřiemnosti své. A jest zvláště králem věčným v domu Jakobovu podle moci života pravého, obživiv a dobyv sobě toho lidu v krvi své, v najsilnějším vítězstvie trpké smrti. A dobyl jich sobě z moci Tit. II. 14. ďáblovy a ze všeho vězenie jeho i ze všech zlostí tohoto světa, dav se sám za ně, aby je vyprostil od každé zlosti a očistil je v krvi své, lid sobě vzácný a následovný dobrých skutkuo. Protož kraluje nad tiem lidem s velikú mocí života du chovního, mrtvým život 37 a. milosti dal jest a vždy dává a muož brániti lidu svého od bezprávie lidského i ďábelského úplně, aby vlas s nich nebyl sňat bez jeho vuole. A ten král Ježíš má správu k tomu lidu, nad nímž chce kralovati, přivázanú tak, aby skrze ni jediné k němu samému přivázáni byli, aby jemu samému živi byli, nikam se neuchylujíce, všelikú mocí těla i duše k němu se obrátiece, všecky věci těla i duše k němu a jemu v službu poddávajíce a najpilněje aby jemu celé srdce s milováním poddali. Protož taková správa jeho k tomu lidu jest ostřiehajície člověka, aby pod nižádnú moc neupadl jemu protivnú, pod moc ďáblovu, pod moc hřiechuo, pod moc stvořenie, kterékoli mohlo by odjíti člověka Kristu, aby on nekraloval nad ním; nebo všeliká moc aneb stvořenie, které by vzalo moc nad člověkem s přimiešením zlosti odporné Kristovi, to by odjalo člověka Kristu skrze poškvrnu hřiecha, kteráž se přiměšuje k člověku skrze stvořenie poddaného pod moc hřiechu člověka. Tak mnoho a tak daleko svú správú král Ježíš sahá na ten lid, nad nímž chce kralovati, každú cestu zastúpaje jim svým učením, kterúž by se mohli od něho odchyliti. Protož i moci světské mohú v to uvésti, aby skrze ně odjat byl člověk Kristu. Protož v časných věcech má jim člověk poddán býti s vuolí Kristovú, a pakli obdržie právo aneb moc nad člověkem, kterýmžto právem a mocí má Kristus panovati nad člověkem, tiem moc svět|ská odejme člověka Kristu a ostane člověku ta moc bohem, to v něm obdrževši, což na Buoh sluší. Protož jakož prvé pověděno jest, že učenie anebo správa Kristova zastúpá člověku každú cestu, kterúž by od něho mohl odjíti a kralováním jeho nad sebú pohrzeti, protož cožkoli člověk smyslí o svém spasenie, to má smysliti o tomto kralování Ježíšovu, nebo nad kymť stojé jeho královstvie aneb kralovánie, tomu bude božie spasenie. A to vše jest zavázáno na pravém poslušenstvie krále Ježíše. Jinakť nemuož kralovati podle dobroty a užitka nad nižádným, jediné skrze poddání pravého poslušenstvie; a za tiem poslušenstvím spasenie. A v kterékoli straně zrušie kto poslušenstvie jeho, ztracuje spasenie; nebo ktož odcházie a neostává v naučení Kristovu, ten Boha II Jan. I, 9. nemá.

3N A.

58 b.

Protož z těchto řečí rozumný muož znamenati velikú dokonalosť krále Ježíše a s kterakú pilností každý měl by jeho za krále mieti, poněvadž každé dobré člověka i všech lidí y jeho rukú jest, aby všecko dobré přišlo každému skrze moc a dokonalosť toho krále zde, na tomto světě i na budúciem. A také mohli by lidé z těchto věcí snadně rozdiel mieti mezi panováním králuov tohoto světa a mezi panováním Kristovým, kterak jest převýšené a životné, lepšie člověka na duši i na těle a mocně jeho spravuje na cestě putovánie jeho, aby bez úrazu i bez bludu mohl dojíti do své vlasti a bezpečen jsa, všudy pod jeho obranú stoje. Ale kterak malé a jalové | jest panovánie králuo pohanských proti Kristovu panování, nebo viece břemene a bolesti přichodie skrze ně poddaným nežli svobody a utěšení, a velmi řiedko se s tiem potkajé, což v nich hledají, a čeho se nadějé obecně, to utieká před nimi ta věc. Ale panovánie Kristovo tak jest mocné a dokonalé, že když by celý svět chtěl jeho za krále mieti, mohl by pokoj mieti a všecky jich věci dobre by prošly aniž by jim králuov zemských potřebí bylo, nebo by všickni stáli podle milosti a pravdy. Nebo od zlé viny jest potřebnosť královská pro přestupníky, ješto by chtěli mnoho zlého činiti, kdyby jich moc nesetřela, ale kdyby král Ježíš panoval, všecko by zlé padlo, nebo té moci a dobroty jest kralovánie Kristovo, aby skrze ně hřiech zahynul, nebo on na zkaženie hřiechuov přišel jest i královstvic přijal. Protož kdežkoli jeho královstvie stojé, tu musí hřiech vyvržen býti; ne s připuzením moci pohanské vymietá se hřiech v jeho království, ale z vuole svobodné puštěn bývá, aby každý sám od sebe opustil hřiech pro milosť krále, chtè dáti miesto kralování Kristovu v sobě. Protož buď jeden nebo dva anebo jich viece, kteříž by chtěli se poddati jeho kralovánie, musie dobrovolně od hřiechuov odstúpiti, nebo on tak chce panovati nad lidmi s jich polepšením, aby dobrovolně k jeho přikázanie od hřiechuov odstúpili a jich nenáviděli. Protož počátek jeho kralování v lidech jest hřiechuov z vuole vyvrženie, nebo proto jest sobě dobyl lidu z moci I ďáblovy, aby jej omyl od hřiechuov jich ve krvi své a

ustavil je v milosti své, aby vždy skrze milosť lúčili hřiech od Ziev. I, i sebe. Protož jeho kralovánie činie, aby bylo z vuole hřiechuov vyvrženie skrze milosť, kterúžto milostí majé se jeho přiedržeti, nad nimiž on kraluje, ale když bývá pohrzeno kralovánie jeho, tak hřiechové ihned zrostú a rozmnožie se, protož ihned bude potřebie panování králuo zemských, kteréž na pomstu hřiechuov uvedeno jest, aby skrze moc ukrutnú ukrotila (se) taková bezprávie. aby se všecko nezetřelo, aby lid na lid neupadl násilím, až by všickni jedni od druhých zhynuli. Protož moc ukrutná to ukrotí a mstí nad přestupníky bez milosti. To již potom, když jest pohrzeno královstvie Kristovo, kteréž jest mělo jéti podle milosti s užitkem spasenie, ihned přicházie ukrutné tresktánie královské. jenž často bývá počátek zatracenie. Jakož se jest přiházelo Židóm tvrdé šíje, ješto jsú pyšně pohrzevše kralováním božím nad sebú a sobě k velikému dobrému i chtěli jsú králi člověku i musili mnoho zlého trpěti, jimžto k trestání pán Buoh die: Zhvnutie tvé. Izraheli, od tebe jest, ale ode mne jest toliko spomoc tvá anebo spasenie tvé. Kdež jest král tvuoj? Nynie vysvoboď tě ve všech městech tvých. A saudce tvoji, o nichž ste řekli: daj nám krále a kniežata? Dám tobě krále v prchlivosti mé. Protož poněvadž tomu lidu dával jest krále v prchlivosti své, tehda na pomstu jich mnohých a těžkých hřiechuo, aby byli tresktáni člověcky odpuorce zákonuo božských v lidu Izrahelském, uvedena jest moc královská, ne(b) ovšem pro hřiechy lidu rostla jsú ukrutenství královská, že netoliko domácie králi trápili jsú je svú ukrutností, ale i pohanské krále na ně uvedl jest, aby je sužili násilím a nedali jim nižádného odpočinutí. A že ani pokrmuov mohli jsú mieti někdy, ano jim sleptali pohané jako kobylky. A pro hřiechy mod- Jer. XXV. loslužebné i pro jiné byli jsú u vězenie krále Babilonského sedm- Jer. XXII desáte let. Protož toť dielo králuov zemských na ta nevděčná pohrzenie, jimiž pohrzen jest král Ježíš s svým královstvím božským, milostivým a spasitedlným, pro kteréžto pohrzení, potupenie (a) hřešenie proti Kristu netoliko spaseni nebudú přestupníci, milostí jeho mnohých nevděčnie, ale i podle těla musí mnoho

Ozee XII

59 b.

60 2

trpěti. A mohl by i svět zahvnútí pro jich mnohú zlosť. Protož mocmi ukrutnými kroceni bývajé anebo zachováváni jako plotem opleteni, aby ten svět mohl do vuole boží postáti. A někdy Buoh pro hřiechy tu pomoc odejme světu, aby ani dobrota mohla nalezena býti, kteráž se děje skrze moc kniežat, aby jedni proti druhym povstávali, aby se spolu tiskli násilím, sahali na se, jímali se, lúpili se, zabíjeli se, v zbožie se vázali jedni druhým, jakožto zievno jest nynie v této zemi, a to vše pro mnohé hřiechy toho lidu poběhlého od Krista, nevděčného jeho mnohých milostí. I dopúští na ně pán Buoh násilníkuov pokrytých, aby je drali mezi sebú, aby panovali nad nimi k jich zatracení. A někdy nižád ných nedá, aby se sami spolu drali, ktož s koho muož býti, aby se neměli na koho zpodpierati, opustivše pána Boha svého a spomocníka ufajících v se. Protož všecko, cožkoli takového bezprávie trpí ten lid nemúdrý od těch mocí násilných, nespomuož jim k spasení, poněvadž jsú odvrhli kralování Kristovo nad sebú. Nebo jakož napřed pověděno jest, že jest v něm toliko život věčný dán lidem dobré vuole, protož nad kýmť on kraluje, tomuť muož prospěti k spasení dobrota i zlosť králuov zemských, nebo budú-li dobří králi, mohú svú přiečinú dobrotivú pomocni býti ku pokoji časnému, jehož spravedliví dobře poživú ku prospěchu časnému, pakli jsú zlí králové nebo jiné moci a protivie se dobrotě spravedlivých. strpie-li je pokorně, budú jím přiečina k velikému zaslúženie. Ale nad kýmť nekraluje král Ježíš ukřižovaný, tomuť nebude nic platno, byť pak svatý Petr nad ním kraloval obyčejem králuov zemských. Protož ani zlí ani dobří páni zlým lidem neprospějé: vždyť po tom po všem musejé do pekla jíti. Protož nic na světě jiného nenie užitečné člověku rozumnému, jediné to, aby byl na službě u krále Ježíše, aby se přikázal k jeho dvoru a rád jemu slúžil a za krále jeho měl, věda, že se jemu dobře stane, setrvá-li na jeho službě. Protož z těch věcí pověděných muož známo býti, co jsú ta panovánie světská a co jest panovánie Kristovo, jesto ustavuje v pravé dobrotě člověka k Bohu zde na světě a řiedie jeho u vělcech duchovních i v tělesných i v světských pravěje než řád králuov zemských.

#### KAPITOLA TŘIDCATA.

Ale že isú nynie mnohé nesnáze a těžké pře o tu moc s nanováním pohanským a mohúť ještě těžšie býti a tv nesnáze z toho se rodí, že nynějšie křesťanstvo oslepené jediné toliko své dobré podle časných věcí v té moci skládá, ač i nemá toho užitka skrze tu moc tak, jakož se domnievá. A ještě větčie přiečina a těžšie stojé v duchovním kněžstvu a v mistřích, že tu moc viery držie jakožto vlastní věc viery z najvyššie potřebnosti viery a že by bez té moci prospěchové cierkve svaté nemohli státi. Protož podle takového rozumu položili sú tu moc třetie stránku cierkve svaté a tak sú ji v se večtli jako vlastní věc viery z najvyššie potřebnosti, aby se viera skrze ni řiedila a zachována v své pravdě byla. A poněvadž jé stojé prospěchové cierkve svaté, tehda ze třie stránek těch tato najpotřebnější jest, aby skrze ni viera silně stála. A dělé ty strany, čím která prospievá: Páni aby bránili a bili a pálili a věsili, aby nižádný vieře nepřekážel; kněžie aby se modlili, (mšili a jiné páteře, hodinky odříkávali) a sedláci aby dělali a krmili tato dva Beele široká a přieliš nesytá, ješto žeřeta a zžieráta všicku zemi. Jeden Beel široký a rozmuožený: páni světští, druhý Beel široký a rozmnožený: páni duchovní. Ta spolu Beele hltáta zemi a krev píta potu z třetie stránky, kteráž potem se zalévajíci plní rozkoši | dvú Beelí.

Protož z prvního založenie ti duchovní mistrové a kněží dále myslé, aby ti králové, kniežata a jiní páni rozmnoženi byli dobří, k zákonu božiemu přichylení, jakož slušie na věrné křesťany, aby skrze věrné moci prospěšně šel řád božie a chvála božie, jakož od starodávna od starých svatých uveden jest: najprvé skrze Ducha svatého řád boží uveden jest a nynie skrze moc s panováním pohanským. Protož zdá se jim podle toho založenie, že by najlepšie křesťan měl králem býti mezi křesťany, aby viera prospěch najvětčí skrze krále vzala. Tuto znamenaj pilně, ktož má rozum, coť ten myslí a v čemť brodie. Protož, znamenajíce taková

založení v lidech, stuojmež v takové při podle viery a seznánie, žeť nám viera takových zámysluov nepotvrdí, a najviece toho základu držiece se, kterýž již přišel jest o králi Kristovi, že ten král Bohem opověděn jest anebo osvědčen cierkvi Kristově tiem Luk. I, 58. svědectvím. že on bude kralovati v domu Jakobově na věky a bude spravovati čeleď Jakobovu. A tu nemuož jiného mluvenie byti o domu Jakobovu než toliko o sboru spravedlivých, jenž sú Jan. XVIII, ovce Kristovy, kteréž jeho hlas slyšie. A tak on králem se znaje 37. die: A ktož z pravdy jest, ten slyšie hlas muoj, a opět: Ovce mé Jan. X, 27. slyšie hlas muoj. Protož kozluov smrdutých aneb křesťanuov poběhlých nemuož spravovati, poněvadž hlasu jeho neslyšie ani jemu věřie. A protož svět nemuož jeho správy přijíti pro převýšenú | 61 a. dokonalosť, nebo nemuož nikdež tak užitečně spravován býti člověk v tom, což k Bohu slušie i v tom, což k lidem slušie, i v tom, což k duši i k tělu slušie, jakožto muož spraven býti skrze krále Ježíše. Protož správa královská nemá nižádné stránky k tomu podobné v svých správách, což má král Ježíš. A tv věci z vierv muožem o něm vyznávati. Protož jakožto prvé řečeno jest o dobrém křesťanu, kterýž z viery živ jest a následuje Krista v skutcích, a že podle prvnie řeči mistruov měl by takový křesťan králem býti s panováním pohanským nad jeho ovcemi, nemuož se podobně srovnatí s jich řečmi v tom, že jsú pominuvše krále Efer. I, 23 – Ježíše s jeho plností, jenž jest hlava cierkve svaté, jéžto všeliká dostatečnosť i správa pocházie od té hlavy jakožto vlastním údóm těla té hlavy, ty věci mistři pominuvše i myslie krále křesťana dobrého zjednati s panováním pohanským, aby skrze něho jednáni byli užitkové a prospěchové cierkve svaté. To se hodie cierkvi římské, ješto na to moci královské hledá, aby jé hájil mečem a zahnal od nie protivné věci, nepřáteli jejé silně bil, nebo ta cierkev nechce nic protivného trpěti, vždy chce za se bíti a krev z lidí cediti. A k tomu prospěchu jest jí lepí král šibalský člověk, ješto se jest opil tráveninami jejémi: také pevněje udeří pro ni nežli pokorný křesťan, nebo křesťan dobrý nesměl by se

s panováním pohanským uvázati v úřad královský k spravováním

a ku prospěchóm cierkve Kristovy, aby jé bránil mocí světsků od nepřátel, věda křesťan dobry, že král Ježíš jinak chce mieti cierkev svú, aby ona svú krev prolévala pro jméno jeho. Protož pravý křesťan nesměl by tak odporných věcí proti Kristu činiti iedno proto, že by rozumu nemohl mieti k tomu, druhé proto nesměl by toho učiniti, jakož toho učiniti nesmie, k čemuž moci nemá, třetie proto by nesměl, jakoby nesměl pro svědomie dělati toho, čiem by mnoho zlého uvedl a mnoho dobrého porazil nebo zkazil. Také proto by nesměl, jakoby toho pro svědomí učiniti nesměl, čiem by velmi Boha potupiti měl. Protož sluha verný Kristuo i kterak by mohl hledě na krále pána svého, an pravě kraluje nad svým lidem zvoleným, i chtěl by nad tiem lidem osobiti sobě královstvie s odpornými úřady i s správami tomu králi i lidu jeho. To lidsky mluviece podle světa nesměl by opatrný takové věci učiniti proti králi člověku, nebo o to války bývajé, kdvž jeden pán druhému vieže se v lidi a chce nad nimi panovati. ale tuto větčie hnèv bývá, kdyby čeledín králuov pode lstí chtèl se uvázati v královstvie pána svého, nebo pro takový účinek Absalon zabit jest, že pode lstí získav sobě lid židovský i chtěl II Král. Xv. otce odtisknúti od královstvie a sám miesto něho kralovati chtěl. Protož ovšem viece pravý křesťan pro poctivosť pána svého Krista Ježíše jemu na potupu nesměl by toho učiniti, aby s panováním pohanským chtěl kralovati nad jeho lidem, nad nímž on sám kralluje pravě a dokonale jakožto pravý Buoh a pravý člověk, aby pak směle chtěl v ten lid kročiti s panovaním pohanským, nad nímž on sám kraluje pravě a dokonale. Protož chtieti králi zemskému kralovati nad takým lidem s panováním pohanským, s takú mrzkostí, aby jemu lid naprznił tiem panováním, nebo úřadové pohanští odporní jsú správě Kristově a nehodie se k nim k zřiezení království Ježíšova: protož člověk Ježíšuov chtě se spravovatí právy pohanskými poškyrnil by se jimi. A protož nižádný z křesťanuov pravých pro tv věci pověděné nesměl by v takovú odpornosť Kristovi protivnú uplésti se, než úředníci jeho duchovní potřební jsú k správě duchovnímu království, jakož jest prvé o

62 A.

62 b.

63 a.

nich řečeno bylo, že také jsú králové správce praví čtení Kristova, majéce správu převýšenú nad správu králuov pohanských, aby duchy rozumné lidské spravovali, nic jiného jim nemluvíce než slova života krále jich Ježíše, aby je tomu králi v poslušenstvie uvedli a oznámili jim krále jich v jeho mnohých milostech, které jim jest ukázal mra za ně, a kterak jest dokonalý v těch věcech, kterýchž ten lid potřebuje od toho krále, a těmi správami majé těšiti ten lid, aby se rád přiedržel svého krále, aby milosť měl k němu a naději plnú položil v něm, jakožto v mocném králi, ješto muož všecko hojně učiniti, což ten lid žádá a potřebuje od něho: muož darovati a obrániti před každým jich a vvsvoboditi je z rukú nepřáltel jich, aby vlas i jeden nebyl sňat s hlavy jich bez vuole královy. Protož takových duchovních múdrých úředníkuov potřebuje král Ježíš k zřiezení královstvie svého, nebo úřadové pohanských králuo nepříleží k zřiezení těch věcí. Protož co hýbá tělesnými a slepými kněžími a mistry, aby těch věcí potvrzovali a za vieru je v lid rozsívali, velebíce moc pohanskú k takým užitkóm viery? Nic jiného, jediné to, že se s tělem rozkošným chovajé za tú mocí jako pod stínem, aby na ně nemohlo nic protivného přijíti pro tu moc, s níž sú se slili v jeden duch praviece v ní užitek cierkve svaté dosáhše jich svému tělu v té moci: a druhé proto, že správu majé smiešenú k lidu, práva papežská a práva městská skydavše s vèrú i držie lid v cíliech tělesných podle těch smiešení na tělesných obyčejích mrtvých, kterýchž sú jim natvořili z těch zákonuov smiešených. Protož panujéce nad věrú i nad lidem tělesně poskytajé lidu viery v tom smiešení jakož chtie, nebo ta smiešení nejistá jako vieru v nich tvrdí. A jestli že by kto jé nechtěl tak držeti, jakož jsú ji oni vhod světu připravili, aby naň mohli tisknúti mocí spraviece kacieřství naň, že řádnov božiech nedrží a chválu božie tupí. Protož vědúce, že by ani lid tělesný k těm správám a břemenóm, kteréž jsú na ně uvázali, nestál by, kdyby jich moci se nebál, i předkládají jim moc světskú veliké potřebnosti cierkvi svaté. Nebo ty věci, kteréž oni tak jednajé na veliké oklamání svěltu tomuto, majé za

prospěch cierkve svaté, nebo sami i se všemi těmi řády a služebstmi mohú skrze moc státi a k tomu, což za vieru ohlašují,
mocí světskú puditi. Druhé proto pravý křesťan nesměl by se
vázati v královstvie pána svého Ježíše, jelikožto s strany správy
odporné, kterú majé králové s panováním a s právy pohanskými,
nebo ta správa jich ovšem aneb úplně jest odporna správě krále
Ježíše Krista. Protož sluha věrný Kristuov, kterýž by z viery
měl čeleď krále Kristovu napomienati i ostřieci, aby se chovala
toho, aby nepřijémala správy odporné svému králi, ovšem sám
takový nesměl by králem býti nad lidem pána svého s tú správú,
ješto se jé pohané spravujé, aby skrze moc pudil je tak živu býti,
jakož sú živi pohané, zákony odporné majéce zákonu Krista krále
Ježíše.

#### KAPITOLA TRIDCATA PRVNIE.

To mistr Protiva široce oznamuje, děle správy městské, jenž jsú správy králuov pohanských nebo světských od správy čtení Krista Ježíše, skrze něž on spravuje své královstvie hodně, k líbosti božie a k spasení lidu jeho.

A najprvé v tom se oznamuje odpornosť správy králuov pohanských správě krále Ježíše, jenž jest čtenie jeho, nebo Buoh jest ustavitel jejé i syn jeho jednorozeny, jenž jest tu správu ustavil lidu svému zvláštnímu a jinú pohanskú správu zavrhl jest. Proti tomu správa pohanská má své uvedenie z zámysla aneb z domněnie slepých hřiešníkuov, jenž podle múdrosti zemské mysléce zachovatí se u pokojí a prospěchu časných věcí, naležlí jsú zákony, těm věcem posluhujíce, aby skrze moc mohli připudítí množstvie k zřiczenie pod ty zákony. Protož Buoh takový běh zavrhl jest jako nemocný aneb ovšem nespravedlivý, jelikožto k správě toho lidu, kterýž sobě jest za zvláštní lid vyvolil a zákon

4 a.

svuoj převyšené spravedlnosti k správě tomu lidu ustavil, aby činiece ten zákon mohli se úplně Bohu slíbiti. Ale onoho zákona, iešto iest nalezen skrze smysl hřiešníkuov slepých, nechal jest pohanóm, aby se řídiece skrze něi zachování byli při životě tělesném některak pracně, jako nemocný, ješto jedva leze podpieraje se holí. Protož nad to zákon božie má býti veliké vážnosti, nebo Buoh jest ustavitel jeho s takým zámyslem, který jest nalezl v radě své, s takú vážností, aby jinak nižádného člověka nepřijal, aby se jemu nižádný člověk nemohl slíbiti ani spasen býti jinak, jediné podnikna ten zákon a plně jej. A že na tom zákonu má dosti každý člověk k svému spasenic i k- časnému přebývaní na světě, neplcta se v jiné zákony, aniž Buoh a Kristus syn jeho žádá co viece od člověka, jediné toho, aby ostal v tom, což jemu přikazuje; protož Kristus, pravý Buoh a pravý člověk, v němžto všecka plnosť a dokonalosť přebývá, nic nežádá od člověka, jediné lásky a prostředkuov k ní. Ale že všecky ty prostředky spravuje úplně a mocně zákon Kristuov, a protož cožkoli Kristus žádá od člověka, to jest dokonalé a plné. Nebo poněvadž Kristus jest mistr najlepšie a saudce najspravedlivějšie, cožkolivěk má činiti, bývá spraven najmocněje zákonem Kristovým, nebo on najmistrněje uměl jest naučiti člověka tomu, čiem by se Bohu slíbil ve všech věcech, kteréž má činiti a čiem by člověk sám sobě prospěl. Protož mluvíce o dokonalosti umėnie jeho mistrovstvie, že netoliko bývá všemu naučen úplně, což má činiti člověk: v jeho zákoně to nalezne, ale také i to, čím by odšel od pravé dobroty, to zví. Nebo nemuoż niżádny hřicch učiněn byti, jediné tak, když žádáme těch věcí, kteréž jest Kristus potupil, anebo utiekáme těch věcí, kteréž jest on podstúpil. Nebo veškeren zajisté život jeho na zemi skrze člověka, kteréhož na zemi ráčil jest přijéti, kázeň neb naučenie mravuov byl jest. Poněvadž tehda všecky věci, kteréž jest činil v skutku a učil je v reči, jakožto čtenie ukazuje, a každy hřiech, jehož jest zbraňoval, učil jest, kterak se jeho máme varovati, také každú pravdu, kteréž žádá, učil ji naplniti. A z toho rozum jest, že najmocněje a najpilněje učil jest v zákoně svém nespravedlnosti se varovati a ctnosti konati. Protož pončvadž jiny zákon nemuož takéž ani viece učiniti, z toho zjevno jest, že nižadny zákon nemuož dokonalejšie býti než jest zákon Kristuov. Protož křesťan věrný, znamenaje pevnosť utvrzenú a dokonalosť | zákona božieho, kterúž jest Buoh nalezl v radě své, a přivázal tiem zákonem k sobě lid svuoj, aby se jinam nemohl hnúti pod ztracením milosti jeho, pravý křesťan nesměl by s panováním pohanským kralovati nad tiem lidem, nad nímž on sám kraluje, s tú správú, která jest nalezena od slepých hřiešníkuov, proto, aby v tom lidu neporušil správy samého Boha správú hřiešníkuov slepých, podle niež pohané pracně život konajé.

### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ DRUHÁ.

Druhy rozdiel mezi správú zákona Kristova a mezi správú pohanskú, die mistr Protiva o tom rozdielu dvú správú: Ale že právo městské aneb králuov pohanských jest právo z přicčiny hřiechu od lidí vymyšlené k učinění spravedlivé věci obecnie s připuzením skrze moc. jelikožto k dobrým věcem těla a statku tělesného, ale právo čtenie svatého spravuje člověka podle duše ctnostně v dobrých věcech milosti a prospěchuov duchovních v zasluhování blahoslavenstvie: protož ta dvoje strana v rozdielu těch správ daleko sta od sebe. A že ta správa městská a královská poněvadž stojé s připuzením k učinění spravedlnosti k dobrym věcem těla a statku tělesného, tehda i pohané na té správě stojé podle dobrých věcí těla a statku, nebo jediné ty věci milujé a za své dobré je majé. Takéž i křesťané poběhlí, v pohanství obrácení a najhoršie, zahnavše Boha od sebe i zákon jeho zavrhše, moci pohanské hledajé s jejími právy; nebo poněvadž jsú tělesní a podle žádostí tělesných chodie jako pohané, hledajíce rozkoší tělesných, svobody a pokoje na světě i zbohacení mnohého

64 h.

**6**5 a.

65 b.

a protivných věcí se kryjé a utiekají před nimi, kdež mohú a kterakkoli mohú, protož na to založenie moci světské žádají a hlcdají, nebo ta moc posluhuje jich žádostem, ač však tak, jakož a dokudž vuole božie dopustie k tomu prospěti v žádostech jeho skrze moc neb jinak. Ale jediné k tomu jest zhieti, že tělesný lid tak žádá moci a někdy jim přijde jich žádosť, aby v tuku rozkoši ležali za mocí, pokoj a prospěch posluhujície rozkošem jich majíce, jakož žádajé, a pakli se přihodí protivenstvie a bezprávie na životě nebo na statku, aby se tomu bránili skrze moc královu bojem anebo jiným zlého odehnáním, pomstami, jakož práva ukazujé; pakli domácie bezpráví sausedské přihodie se, to moci obžalujé a saudem se vadie o to a dobývajé zase skrze moc podle práv městských. A nad to jiných ctností neuvodí správa městská a královská na ty, kteříž jsú dobří toliko podle správy královské, kromě této stránky, že jim zbraňuje bezpráví jiným činiti: zlodějstva, násilé, aby jedni na druhé nesahali, tepúce je neb jinak bezprávie činíce jedni druhým, nebo to již musí král sám pro se učiniti, aby jemu království nepadlo: když by jeden lid druhý zkazil, tak by jeho panstvie přestalo. Kromě takových hřiechuov jinét všecky mohů | přestupníci činiti, pro něž ani moc králova ani práva městská nesáhnú na člověka: všecko zlé muož činiti pro ně. Protož tu jest rozum potřebný, kdež se die, že právo městské jest k učinění pravdy na těch věcech, ješto prospějé toliko tělu v jeho svobodě a statku jeho chrániecí, aby nebyl odjat bezprávím. Protož křesťané poběhlí od Jezukrista i od jeho zákona pod těmi právy toliko mohú dobřie byti a potud chtie spravedlivi byti jako i pohané, pokudž jim mužie rathúzní odměřie, ale s pravdú Ježíšovú nie nechtí mieti činiti ani jé na sobě nositi, nebo prokyselela jest u nich nechutí protivnú: pravda Ježíšova nic jiného nenie než bláznovstvie pyšných, odpornosť, pohoršenie, bolest a hanba.

Ale o tom potřebno jest znamenati: čiem jest správa Kristova lepšie než ta správa těla pohanská? Tiem, že se člověk řiedí podle duše v ctnostech skrze ni a uvodie takovú nevinnosť na člověka.

skrze niž muož se člověk Bohu libiti a u věčnosti odplaty zaslúžiti. Nebo uměnie, kteréž tento skutek, to jest spasení duší, spravuje a jej rozsuzuje, jest nad jiná uměnie najvlastnějšie a najdokonalejšie a to jest uměnie čtenie Kristova, jenž muož od duše odlúčiti škodu a poškvrnu a muož ji spuosobiti dokonale skrze dary milosti božie a tak ji uvésti v účastnosť Boha, aby jeden duch spolu byla. Ale když duše přijde k umění podle správy čtenie, kterakť nazpět stojé při škodách časných věcí proti oněm, ješto se právy a mocí pohanskú řiedí při svých škodách! Nebo takoví majéce uměnie podle čtenie, protož městské ostřiehanie zamietajé a všicku pečlivosť na Buoh vzkládajé. Městské ostřiebanie jest časných věcí, nedati se oklamati o ně, pakli budú oklamáni o ně, ale mocí v saudě zase jich dobývajé. Protož ten, ktož uměnie podle čtenie má, jenž tak neostřiehá věcí zemských, ale raděje na nich škodu trpí než by jich městsky dobývaje urazil duši tiem. Protož se přidává, aby takový všecku pečlivosť u Buoh uvrhl maje naději v něm, když ztratie bezprávím časné věci, že Buoh jeho opraví, opatřie a zživí jeho po těch škodách. Ta správa prostě duše ostřiehá, aby skrze škody zemských věcí neurazil duše své a škody na ni neuvedl takové, ješto převyšuje škody na zbožích všeho světa. Protož takový čistě anebo prostě nade všecky jiné věci Boha miluje a časné věci jakožto potom přieležie. Protož pro zemské zbožie pracně neusiluje, nebo jeho nenásleduje aniž jeho zase dobývá v saudech s svárem a s právem podle práv městských, ale věda, že ne těmi právy aneb podle těch práv městských jimi vládne, ale z lásky lúpež když se jemu stane na těch věcech, radostně přijímá, neboť nedie, by bylo zbavenie, když lásku zachovává, strpí bezprávie: bude mieti za čašnú škodu věčný zisk. Protož všecka kupectvie městská a jiná ziskovánie zamietá, aby v nich nezášel v škodu duše. Protož tuto se prostě chýlí správa k zachování duše od úra zuov mnohých, pohrzeiíce zemskými věcmi strpěti na nich škody, aby pro ně v sváry nezašel a v jiná zapletenie osídl. Protož ta správa odporná jest spravám městským a pohanským, nebo ctnosti

66 a

ostřichá na člověku, aby duše v nevinnosti ostanúci zachovávala milosť hožie.

# KAPITOLA TŘIDCÁTÁ TŘETIE.

Ale ona správa jediné škody na těle a na statku ostřiehá nezřiezené s hřiechem a protož potom s nižádným ziskem neostaví člověka ta správa, když jeho skrze hřiech Boha zbaví. Protož tato správa podle zákona Kristova proto lepší jest, nebo čiem viece správa v stavu pádu bližší jest stavu nevinnosti, tiem lepšie a dokonalejšie. Ale správa ta podle zákona Kristova byla by stavu nevinnosti podobnějšie než správa městská. A že se tuto dotýče stavu pádu a stavu nevinnosti, to jest že jsú lidé poražení pádem a že sú skrze ten padly život vždy hotovi padati a od nevinnosti se vzdalovati. Protož v tom majé padúcí život, jímž se chýlic zlými žádostmi k rožličným zlostem, k zemským věcem, aby je osáhli nezřiezeně, zle jich dobývali, zle požievali, po ztracení zle jich zase dobývali lakomú žádostí skrze boje, tepúce se, mstiece se jedni nad druhými, zabíjejíce se a v saudech o ně svárem hanějíce se, lsti proti sobě vymyšlejíce, křivá svědectvie, přiesahy jedni proti druhym jednajíce. Ti i jiní hřiechové z prvního pádu člověčieho rostú, protož padlý vždy padá a z | jednoho pádu ve mnohé požřenie klopoce. Protož správa městská a králuov pohanských tomu pádu lidskému posluhuje a v pádu je rozmáhá a od nevinnosti je daleko činie, nebo skrze správu městskú vždy koná svuoj pád, lakomie se, saudí, mstí, zlé za zlé činí, křivá svědectvie, lsti, lži, přiesahy jednajíce, v nenávisti a v sváry padajíce, trpělivosť ztracujíce. A kto by ta padánie lidská početl, kteřížto nemohúce a nechtiece bezprávie trpěti na životě nebo na zbožie podnikajé pod ta práva, ješto posluhujé jich padúciem žádostem, kteréžto majé k zemským věcem! Protož toto muožem vzjeti netoliko o správě městské, že ona posluhuj(e) padlosti lidské, aby

67 a.

skrze ni rostli v padáních mnohých, ale muožem to vzieti o každé správě, o každém zákonu, o každém naučenie, o každé radě, kterážto naučenie anebo rady oslabujé a měkčí pravú upřiemnosť a trpělivosť kříže Kristova, pod nimiž ta padlosť lidská muož pokoj mieti a odpočinúti u věcech slabých, nejistých. A takými věcmi roste ta padlosť a rozmáhá se, nebo kdežkoli nic protivného neruší té padlosti, tu pokoj má, a kdež pokoj má, tu roste, a čiem viece roste, tiem viece od nevinnosti se zdaluje.

Protož založenie těchto věcí jest, že správa zákona Kristova lidem v stavu pádu najpotřebnějšie jest, nebo ta správa držie odpornosť té padlosti lidské a jakož daleko odpierá té padlosti v nich, tak se mohú mnoho přiblížiti k nevinnosti. A že ta padlosť má v lidech kořen smrti, z kteréhožto kořene všecky smrte|dlné věci rostů: přichýlení k zlému, chtivosť žádosti, líbosti ve zlém, nestydatosť, oplzlosť, vylití k zlosti, hněvové, svárové, nenávisti, pomsty, lakomstvie, pýcha, vraždy, lotrovské poběhlosti, nevěry a všeliké převrácenie kořenem v té padlosti stojé. Protož správa čtenie Kristova postavena jest proti té padlosti i proti všem činóm, kteříž se rodie z té padlosti; ty všecky správa čtenie zapovídá a velí jich nenáviděti, mrtviti a křižovati je a jim umřieti. A v tom slovu všecka odpornosť se zavierá: To vědúce, že náš Řím. VI, 6. starý člověk spolu ukřižován jest až do smrti hřiechuov. Protož ta správa jest smrť té padlosti a zdraví života pravého, nebo když hyne moc té padlosti skrze správu čtenie, tehda novota a nevinnosť života roste, ona nepravosť padúcie ukřižovaná pod núzemi stojé v mukách a život milosti roste a rozmáhá se. Protož ta správa prostě jest dobrá, ješto tak člověka polepšuje, aby se skrze ni Bohu líbil a blahoslavenstvie skrze ni dojíti mohl. Protož přieliš jest protivna ta správa správě městské a daleko od nie i od každé jiné správy, pod niež život padúcie muož státi na svých cestách.

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ ČTVRTÁ.

Třetí zvláštnost, v niež se dělí odporně správa čtenie od správy městské a od správy králuov pohanských, to jest v tom, že což žádá pravého správa městská aneb královská, k tomu mocí pudí bezděky. 68 a Protož slove moc světská při puzujície, že ona pudí k té dobrotě, bez niež by svět nemohl státi v své celosti ani trvati. A to ona ještě muož učiniti, když chce tomu moc svrchní božská, aby svět stál v své celosti, a když Buoh chce zetřieti ten svět na zemi pro jeho zlosť, všickni králové zemští toho nezastaví svú mocí. Protož oni jediné chrání světa u pokoji, dokudž se naň hněv božie nevylé. A ta dobrota, kteráž skrze krále k užitku světu muož jíti, ta skrze připuzenie bezděčné děje se a protož nenie dokonalá k zaslúžení blahoslavenství. Protož proti tomu odpornú správu čtenie Kristova budeme znamenati, že on svrchovanú dobrotu chce mieti od svého lidu, nad nímž kraluje, a tu dobrotu aby každý z milosti a z dobré vuole činil, a nechce k ní nižádného bezděky puditi. Protož všem, ktož chtie u jeho dvoru slúžiti, po-Mat. XVI. 24. dal jest tć služby na vuoli každému ika: Ač kto chce po mnè Luk. 1X, 28. přijíti, zapřiž sám sebe a vezmi svuoj kříž, podiž po mně, maje v tom svobodnú vuoli, chce-li to učiniti: jáť tebe puditi nebudu. A nechce-liť tvá vuole tělesná a odpierá tomu, sám ji k tomu připuď, zapři sám sebe, odejmi se sám té vuoli, následuj rozumu, drž se Boha skrze milosť a naplň jeho vuoli dobrú, odejma se své vuoli zlé pro milovánie pána Boha svého. Protož u každého na dobré vuoli stojé bez připuzenie ku pravé dobrotě, aby ta sama od sebe připudila vuoli zlú, aby neměla moci odvésti vuole rozumné od následovánie pána Ježíše. Protož nemuož jíti po pánu Ježíšovi nižádný, leč chce sám z milosti a z dobré vuole. Pakli 68 b. v sobě má odpornosť, sám ji kaz a protiv se jé. A nebude-li sám v sobě té odpornosti kaziti a neposadie jí na chvostě, kto jiný molil by ji zkaziti? Protoż sám, chce-li moci své požievati nad vuoli zlú tělesnú, muož ji podrobiti pravdě, nebo die pán Buoh:

Pod tebú bude žádosť tvá a ty nad nie panovati budeš. Jinak jé 1 Mojž. IV, 7. nižádný nepřipudie k tomu aniž muože, čemuž ona nechce, leč sám nad nie panovati budeš; nižádná moc jé k tomu nepřipudí, aby se zlosti pustila, k níž jest líbostí a obyčejem přivázána, nepustí-li jé sama od sebe. Život muož moc odjíti, ale vuole přenésti v jiné nemuož. Protož ani Buoh chce puditi bezděky k své dobrotě, nebo u něho nenie ta dobrota vzácna, kteráž by musením připuzena byla, nebo ta dobrota, kteréž on chce, nemuož nižádný dobrý býti, leč ji z dobré a z svobodné vuole chce učiniti, aby svobodná súci z té svobody zvolila sobě pravé a najlepšie dobré aneb najhoršie zlé. To obé před člověkem stojé. K najlepšímu dobrému pán Ježíš volá a oznamuje, a k najhoršiemu zlému ďábel a svět volá. Protož zvol radosť anebo peklo: máš volenie v své ruce k obému.

A protož z těchto řečí porozumíme, kterak správa Kristova jde k dobrotě dokonalé, kterážto ne všem obecně se přihodie aniž jé všickni povolie. Protož na onom ohlášenie angelském správa Kristova zuostane, kdežto v den narozenie jeho provolána jest: Pokoj všem na zemi skrze Jezukrista, jenž jsú dobré vuole, Luk. II, 14. ješto z milosti poddadie své vuole Kristově vuoli a jeho pravdě, tak dobrú vuoli majíce, aby všeliké dobré a libé tělu, kteréž s hřiechem jest, vypustili z vuole a zvolili mieti líbosť a utěšenie v samé dobrotě božské a v Kristu Ježíši ukřižovaném. Těmí takovým provolán jest pokoj na zemi skrze něho, nic jiným. A toť se jediné stane ovcem jeho, kteřiež radostně hlas jeho slyšie a následují jeho a zde na světě jediné v tom hlasu pastvu nalezajé a jinde všudy jed smrtedlný vidie, v němžto svět mře, jím se napájeje ve všech cestách svých. Ale ovce jeho hlas jeho slyšie a ná-Jan. X, 3-4. sledujé jeho a on jim dává život věčny a nižádný jich nevydře z rukú jeho; hlas jeho slyšie a pastvu v něm nalezajé vší chutnosti, všech ctností a následujé jeho v času zámutkuov a radují se, jdúce od tváři rady z toho, že jsú hodni jmieni trpěti pro jméno Skut V, 41. jeho pohaněnie, potupenie. Protož toť jest pokolenie těch, kteříž dobrú vuoli majé, za malú věc majíce mnoho zlého podstúpiti

7\*

pro jméno Ježíšovo, nebo dobrú vuolí a milostí pravú přivázáni jsú k Ježíšovi, vědúce, že jediné v něm odpočinú a v něm život věčný obdržie. Protož i onoť písmo nám toho rozumu potvrdie,

- Kaz. III, 1. ješto die: Synové múdrosti sbor spravedlivých jest a jich národ poslušenstvie a milování, aby známi po svém rodu byli. To jest sláva jich, jich rodu poslušenstvie pravé přikázanie Kristových a milovánie pravého, toť jsú synové té múdrosti vtělené a jsú sbor
  - Kol. I. těch spravedlivých, které jest on sprave|dlivy učinil v krvi své.
- 60 b. Opět ona řeč přieleží tomu, ješto die písmo: Ktož ufají v pána Moudr. III, 9. Boha, srozumějí pravdě, a věrní v milovánie přivolí jemu to, což chce král Ježíš. Kto jest, aby to učinil? Ten, ktož jest věrný v milování, muož přivoliti úmyslóm jeho, a ktož nenie takový, nechť jeho rychtář připraví k tomu kládu, ať přivolí Ježíšovi.

Protož z těchto řečí muožem poznati rozdiel správy městské a králuo pohanských, že jináč jich správa prokysalá jako šťáva, jenž by neměli nižádné moci v poddaných, kdy by jich mocí nepřipudili k tomu, což chtí. Ale správa Ježíše, krále nebeského, na těch ostává, ješto z milosti přivolie jeho pravdě nesmrtedlné a vděčně rádi přivolie jemu. A to jest pravá ctnosť, ješto ji Buoh vzácně přijímá od lidí, z milosti přivoliti jemu (a) pravdě jeho. Protož věrný křesťan, sluha Kristuov, s strany té správy dokonalé nesměl by tu králem býti s panováním pohanským, s právy odpornými právu Ježíšovu, aby v sluhách jeho nezarmútil utěšení vinného kvasu pomyjemi smrdutými. Tak veliký jest rozdiel mezi úřady pohanskými a městskými a mezi těmi úřady, jimiž se řiedí královstvie Ježíšovo podle správy čtenie jeho.

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ PÁTÁ.

Čtvrté se praví, že křesťan dobrý, sluha Kristuov, nesměl by se v to vázati, aby králem byl v tom lidu, nad nímž sám Kristus 70 a. kraluje, s panováním pohanským: chtě povýšen a zveleben býti | mezi nimi, toho by neučinil, jelikožto s strany zřiezení toho lidu,

70 b.

nebo v tom lidu, v němž on sám kraluje, jest převýšené zřiezenie nad jiné lidi. Ač mnohým obyčejem to zřiezení jiné lidi převyšuje, však zvláště v rovnosti ustaveni jsú, aby se jedni nad druhé nepovyšovali nižádným nadutím pýchy aniž také mezi se uvodili úřaduov s panováním pohanským ku pohrzení a k obtiežení mnohých. Protož dobrý křesťan, jsa jeden z nich, nesměl by pomysliti na jiné než na to, aby se všemi rovnosť držal bratrskú, nemaje nižádného skutku, s nímž by pravú rovnosť bratrskú držal Mat. XXII, 89. s každým jediné, aby každého z nich miloval jako sám se, a ne- Řím. XII. toliko tak, ale aby se ctí předcházel a jeden druhého za duostojnějšieho sebe aby měl. A ty věci mysle, kterak by směl povýšiti sebe úřadem královým nad ty, kteréž za hodnější má než sám jest: spieše by dobrý křesťan hodnějším sebe chtěl slúžiti nežli nad nimi panovati. A opět mezi dobrými křesťany toto přikázanie stojí: Jeden druhého břiemě neste a tak naplníte zákon Kristuov. Gal. VI, 2. A poněvadž dobrý křesťan to přikázanie drže, měl by břímě bratrské nésti, jich těžkosti s nimi děle, i kterak by jim sám chtěl břemenem býti, uvale na ně úřad s právem králuo pohanských? A že ten úřad jest břiemě těžké s právem králuov pohanských i židovských, toto se oznamuje na Šalomúnovi, kterýžto III Král, XII. když jest umřel a syn jeho měl po něm kralovati, přistúpil jest lid židovský předeň prosíce, aby jim byl milostiv a umenšil přikazolvání a břemen těžkých, kteráž jest otec tvuoj na nás vzložil. A on poradiv se s blázny, jakýmž jest sám byl, odpověděl jest lidu tvrdě řka: Že muoj prst bude vám těžšie nežli hřbet otce mého, mieně ještě viece břemen na ně uvaliti nežli otec jeho. A pro tu odpověď bláznivú deset pokolení odstúpilo od něho a on v jediném pokolení králem ostal. Protož z toho známo jest, že i najmúdřejší Šalomún s tiem úřadem břemena těžká na lid uvalil jest. A protož křesťan dobrý, maje břiemě bratrské nésti, nesměl by sám na ně břiemě králuov pohanských uvaliti. A netoliko podle těchto řečí, kteréž jsú pověděny, nesměl by toho učiniti, ale viece podle zjevné zápovědi Kristovy. Když se jest byl stal svár mezi učedlníky o tom, kto by z nich větčie byl, vece

Lak. XXII. jim Ježíš: Viete-li, že králové pohanští panují nad nimi a kteříž moc mají, úředníci slovů, ale vy ne tak, ale ktož větší jest mezi vámi, buď jako menší, a kto předchuodce, buď jako sluha. Tu zjevno jest, že vida pán Ježíš, ano učedlníci jeho vadí se o povýšení anebo o velikosť, kto z nich nad jiné měl by povýšen býti, řekl jim: Viete-li to, že tak králové pohanštie panujé nad množstvím, povýšení, cti a zbohacenie v světě hledajíce. Protož žádajé kralovati, nebo pohané to za dobré majé zde v světě, aby cti a chvály hledali a zbožie velikého, aby v rozkošech byli a silně aby panovali. A protož pán Ježíš zapovídá to učedlníkóm, to panování pohanské s jich úřady, s právy i s jich pýchú a s ukrutnolstí, skrze niž pudí poddané své, k čemuž oni zamyslé. Kteréžto 71 8. věci nepříslušejí na učedlníky Kristovy, aby se v takové panování pohanské pletli, jedno proto, že on jest králem nad nimi hodněji nežli pohané kralujíce nad pohany; druhé proto, poněvadž král Ježíš tak jest zřiedil čeleď svého království, aby pokorně a srovnaně, jako sluší na bratřie, spolu se milovali, nepovyšujíce se jedni nad druhé pýchú, cti a chvály hledajíce a úřaduov pohanských k svému zvelebení v světě; třetie proto, aby se nepletli v panovánie pohanské, aby pohanóm rovni nebyli, nebo s kýmž rovnosť kto v skutciech a v úmyslech drží, s těmi jho nosie a těm roven jest a v též věci jest všel, jako i ten, jemuž se rovná. Protož křesťané dávno poběhlí od Krista i od jeho zákona, hledajíce se uvésti v pýchu všemi cestami, kterýmiž by mohli se v ni uvaliti, podobni jsú ďáblóm pyšným i pohanóm, jenž najviece pohané po ďáblech lezú v pýchu, chtiece zvelebeni býti v světě. Protož křesťané již přieliš stuchlí, v nichž téměř nižádné vláhy Kristovy nenie číti; již ti nad pohany dále jsú utonuli v pyše, jediné o to stojé jeden mimo druhého, aby se nadýmali pýchú a výšili se nad iiné. Protož na to myslie ti lidé zpohanilí, kde by kto kterého úřadu pohanského mohl dosíci, aby tiem zvelebenie v světě dosáhl. Protož takový lid ďáblóm i pohanóm roven jest pýchú i jinými bludy. Protož pán Ježíš vida učedlníky své, ani se vadie o

povyšenie a chtí seděti na pravici | a na levici podle krále a

kniežaty najvyššími byti u něho, řekl jest jim: Viete-li, že králové pohanští tak činie a vy chcete jim rovní býti v tom: ne viete, co prosite, ani toho, oč stojite. Protož jim zapoviedaje die: Ale vy ne tak. Ale takové panovánie pohanské neslušie na čeleď Ježíšovu, ješto má v rovnosti bratrského milovánie státi a ješto má nad sebú krále Ježíše. A toto nám věrný Žid potvrdí, Gedeon. Byl jest věrný Žid a když veliké vítězstvie a pobitie nad pohany učinil, potom lid, vysvobozen jsa z ruky pohanuov skrze něho. přišel k němu žádaje toho, aby nad nimi kraloval on i synové jeho po něm. I řekl jest k nim: nebudu já kralovati nad vámi ani synové moji, ale pán Buoh váš budeť kralovati nad vámi. Viz šlechetnosti v člověku věrném, kterakť jest jemu to vážno bylo, kdež sám Buoh kraluje a kdež on sám kralovati má, jakož nad nimi kraloval jest, nebo v tu chvieli nižádného krále zemského neměli jsú než samého Boha za krále. Protož kdyžto na něho podáno jest toho, aby on kraloval nad těmi, nad nimiž sám Buoh kraluje, odrazil jest to tiem od sebe, že proto nechce nad nimi kralovati, poněvadž sám Buoh kraluje nad nimi dokonale, aby on svým kralováním nezastúpil miesta Boha jako noc temná polednímu světlu. A to jest poctivosť pravá k Bohu od člověka věrného, kdež on sám miesto držie v panování nebo v přebývaní anebo v kterém dělání, aby v to nevcházel anebo se v to nepleti, což jest sobě Buoh | osobil a k čemu on právo božské má. Protož z tohoť muož známo byti, žeť nepřieležie křesťanóm panování pohanské v tom lidu, v kterém sám král Ježíš kraluje, maje právo od Boha, aby nad těmi, které jest kúpil sobě, sám kraloval. Protož pán Ježíš zavrhl jest bláznový smysl pohanský na učedlnících a die jim: Ale vy ne tak jako pohané, ale ktož mezi vámi jest větčie a chce býti první, budiž sluha jiných. Jakožto syn člověka veliký, a však nepřišel jest, aby jemu slúžili jako králi pohanskému padajíce před ním, ale aby on slúžil a dal duši svú na vykúpenie mnohých. Protož zpětnú řeč pokládá k naučení učedlníkuov proti běhu pohanskému. Oni svú dobrotu nebo všelikosť duostojenstvie v tom majé, když moc a panovánie majé a

Soud. VIII, 22—23.

72 a.

72 b.

podrazí jiné mocí pod se a dělajé se jako bohové nad nimi, aby třasúce se padali před nimi; ale vy ne tak myslete o svém duostojenství, ale ktož jest větčie v smysle a v ctnosti a chce býti úředníkem mezi vámi, ten buď sluha jiných a buď najpokornější a uměj jiným prospěti svú služebností, ať tebú rostú a prospěch vezmú v dobrotě duchovnie. Králi pohanští čekajé skrze poddané dokonánie své dobroty, aby vždy strojili jich pýchu, rozkoši a nezbednosti, nosíce jedno tam a jiné pryč, obcházejíce jako-okolo modly, ale tito svú pokornú služebností biedně táhnú z jich hubenstvie a ustavují je v dokonalosti ctnostné. Tak zpětnie dobrotě učie pán Ježíš a přieklad toho na sobě praví, že on v tom své dobroty požieval jsa veliký a k potupným věcem přistúpil jest, aby biedným poslúžil, dav se na smrť za ně, aby jich z moci ďáblovy dobyl. Protož z těch nepřemožených řečí spasitele muožeme poznati, kterak daleko jest od pravých křesťanuov panovánie pohanské. Ač pak nynie vieře křesťanské tak k užitku přičteno jest, že by ona bez něho nemohla státi v své pevnosti a v dobrotě, a to jestě duchem svatým zapečetěno jest skrze staré a plné až do vrchu, než vlk oblekl se v kóži ovčí i hltá a dáví a však mléka jako ovce dojiti nebude.

# KAPITOLA TŘIDCÁTÁ ŠIESTÁ.

Páté ještě odpora, že dobrý křesťan nesměl by kralovati ani nad zlými, jakož jsú nynie křesťané poběhlí, a to řku polože úmysl najlepšie, aby tím kralováním prospěl těm zlým lidem a opravil je anebo navedl k některaké dobrotě a odvrha od sebe všecky přiečiny nepodobné, kteréž se přiedržie králuov pohanských. A to diem proto, že by toho učiniti nesměl i s pravým úmyslem vida takovú odpornosť a dalekosť, že i jeho najlepší úmysl daremný by byl a netoliko daremný, ale i sám by mohl zahynúti upleta se v osiedla, z nichž by snadně nevyšel, a že měl-

li by jim prospěti ku polepšení podle dobrého úmysla, musil by se přiedržeti některého zákona, ješto by jej přikazoval a přikazuje takovú věc, kterúž by jich polepšiti mohl; nebo bez toho nižádný král nemuož kralovati, ale musí vždy nějaký zákon mieti, aby podle něho přikazoval, a přikazuje takovú věc, kterúž by jich polepšiti mohl a řiedil lid v té pravdě, kteráž skrze krále bývá. Protož dobrý křesťan chtě býti nad zlými králem pro jich polepšenie, k tomu cíli nemuož býti jiný zákon než jest božie, neb jinak nižádný nemuož polepšen býti na svědomie skrze jiný kterýžkoli zákon lidský než toliko skrze zákon boží, ješto obracuje duše k Bohu. Protož řku tiem polepšením, s nímž by se mohl Bohu slíbiti. Jiná polepšení, ješto se lidem zdajé, že by se někdo polepšil, to muože před Bohem odporné býti, že v pokrytstvie a v slepotu najškodnější uběhl jest i má za to, že by polepšen byl. A protož pravé polepšení zlých lidí nemuož jinak jíti než skrze jistú správu zákona božieho. A protož ten, ktož chce králem býti pro polepšenie zlých lidí, vezme-li zákon starý k správě? To jest zákon dobrý, nebo jest jej Buoh vydal lidu svému zvláštnímu a někteřie králi židovští dobře jsú sami stáli činiece ten zákon a úřad svuoj mohli jsú dobře k lidem vyplniti podle slov zákona božího, saudy spravedlivé činíce, jakož jim zákon božie ukázal, též i pomsty nad přestupníky, též i bojovati mohli jsú podle naučení toho zákona a tak zlé mocí připuditi mohli jsú k tomu, aby zákon činili, pakli jsú nechtěli, mohli jsú je zbíti. Protož úřad králuov mohl jest úplně vyměřen býti zákonem božím a protož sobě i jiným mohl jest král ku polepšení požievati toho zákona. Ale pak křesťan, chtěl-li by tiem zákonem se | v úřadu spraviti anebo k němu lid puditi mocí, aby jím polepšen byl, nemuož, nebo jest zákon přenesen a konec zákona židovského jest Kristus k spravedlnosti věřících. Protož svatý Pavel die: Ktož se obře- Gal. V, 2, 4. zuje podle toho zákona, Kristus jim neprospívá, a die, že jsú vypadli od milosti božie. A poněvadž pro jeden skutek zákona starého, obřezánie, ztratil by milosť boží a Kristus by jim nebyl platen, ovšem viece když války vedú a mordy i lúpeže jednajé podle

78 a.

74 =

správy toho zákona aneb kteréžkoli pomsty, to jsú vše těžšie věci a větčie potupy nežli to obřezování tělesné. A poněvadž ti lidé věřili jsú v Krista, jediné toliko toho obřezování požievali jsú podle zákona židovského, avšak těm lidem to věřenie v Krista neprospělo a všecko ztratili jsú pro samo obřezánie, tak aby jim Kristus svú smrtí nic platen nebyl: ovšem viece bojové, mordové, lúpežové a jiná prolevánie krve, jenž se dejé podle toho zákona, ty řeči mnohem tieže oddělie od Krista, aby těm mordeřom nebyl platen Kristus k spasení. Protož křesťan pravý chtě králem býti pro polepšení zlých lidí, nemuož toho učiniti podle správy zákona židovského, nebo již jest zákon Kristuo ostaven k správě a k polepšení zlých lidí i dobrých, nebo ten zákon má moc, aby pohany obrátil na vieru a má moc aby hřiešné a zašlé obrátil ku pokání a opravil je v životě dostatečně. Protož jestli že by král chtěl opraviti a polepšiti zlého lidu, v tom by dobrý skutek ukázal podle toho zákona, | nebo jediné ten zákon mezi všemi zákony jest, ješto lepší a muož polepšiti lidi podle svědomie. A že ten zákon všechen záležie na milování Boha a bližního svého, protož král navede-li zlé lidi na to, aby milovali pána Boha ze všeho srdce svého a bližního svého jako sami se, tehda bez pochyby velmi jest polepšil zlých lidí.

Tutoť má těžkosť ta věc, že k milování božímu puzením skrze moc nesnadně muož zlý člověk přiveden býti, nebo to milovánic božie u vuoli svobodné záleží na srdci Boha milovném, jenž se rodie z slova božího. Protož ve zlé lidi nesnadně uvede puzením, nebo zlí lidé majé v sobě slepotu, pro niž nemohú rozuměti milování božímu, a majé k vuoli přivázanú zlosť. Protož když král nemuož připuzením jim dáti světla vnitřnieho v duši, aby srozuměli tomu milování, aniž muož připuzením proměniti jich vuole, aby se pustila zlosti a dala miesto milování božímu, protož skrze puzenie nedostává se jemu moci, aby lid přivedl k milování božímu a tak jeho polepšil, leč by chtěl kázati slovo boží lidu zlému, aby světlo múdrosti božie přijma skrze slovo božie, z toho by srozuměl milovánie božiemu a opraven byl u vuoli, nebo muož

vuoli opraviti, nebo slovo božie jest jako oheň zapalujície, ješto muož vuoli zapáliti ohněm milosti božie, aby se v ní ihned milování božie zarodilo. Protož král, tak káže slovo božie, muož zly lid některý navésti k milování božímu, jinak puzením nic tomu neučinie. A má-li kázaním tak polepšiti lid zlý, téměř | by knězem byl, nechaje toho úřadu, ješto skrzeň nemuož zlých polepšiti než je zvěsiti. Nebo jest prvé pověděno, že nemuož takový zámysl dojíti nižádnému králi, by pak najlepšie byl, aby chtěl lid zlý opraviti jinak než skrze zákon Kristuov, jenž on sám tu moc má, aby lidi hřiešné na svědomích opravoval. Pakli král nemá. moci připuditi lidí k tomu zákonu, takéť nemá moci připuzením jich na svědomí polepšiti, ovšem pak nemá té moci, aby je lepšil skrze práva ciesařská a městská, nebo jako zaktvení štěpuov v času zimním s mrázy ukrutnými nemá moci ani prospěchu, tak pravá dobrota nemá moci skrze práva ciesařská, pod nimiž pohané jednají své dobré, protož, ne aby dobře živi byti uměli pod nimi, ale aby méně truchliví byli skrze ně, když padnú v škody na statku tělesném, bráníce se škodám skrze ta práva.

Protož křesťan, hledě k svědomí svému, nesměl by se plésti v ten úřad: poněvadž jiných lepšiti nemuož, ovšem pak aby nie zlého k škodė svėdomi nedokonal skrze ten úřad, jakožto sauduov nepravých aby nekonal, ješto jsú hotovi podle nevěry lidské. Nebo saudce najmúdřejší pochybuje o nespravedlnosti toho, jenž žaluje, i o spravedlnosti toho, kterýž brání žaloby, protož pochybuje o spravedlnosti saudu i žaloby. Ale že nižádný bez poznánie spravedlnosti sauditi nemčl by, to jest vědomé z zákona božieho, nebo to pán Buoh přikazuje saudcom, aby spravedlivý saud saudili sirotku, vdově i jiným všem. Protož saudce neb pán hlavní král v osídlo padá při saudech pro nevědomie spravedlnosti, nebo nevěda o nespravedlnosti toho, ktož žaluje, ani o spravedlnosti pře toho, kterýž žalobě odpierá, i musí konati saud podle svědkuov, kteréž postavie na saudě k svědomí každý své pravdy, jenž mohů všickni lháři býti. Ten, ktož žaluje v saudě na druhého, muož křivě žalovati a na to křivě svědky postaviti najaté aneb po

74 b.

75 A

přiezni křivdy pomahajíc(i)e; takéž na druhú stranu muož býti na tom, ješto žalobě odpierá, jakož ten běh nynie se zjevuje mezi tak přezlými a zpražilými chytrci, ješto znajé běhy saudné, že na se navodie taková svědomie a převýšie onen tohoto podobnějším svědomím a jsa křiv jako ďábel, až se saudci steskue s tiem saudem, že jeho nemuož snadně skonati, ano se bránie jedni chytrci druhým skrze svědky křivé. Protož saudce kterak muož takové saudy konati a jich potvrditi, stoje při nich jako ve tmě. A netoliko nevědomie muož uškoditi saudci, pro něz muož poblúditi v saudě, ale i přiezeň anebo nenávisť, lakomstvie mohů v něm zlámati pravdu saudu. Jsú-li přátelé aneb tovaryšie a stojé před ním na saudě žalujéce na někoho, tu přiezeň chýlie srdce saudce, aby tiem přemohl a pravdu saudu přisúdil proti pravějším, a tuť přiezeň zlámá v něm pravdau saudu. A pakli se ti saudic před ním, z nichž některých nenávidie, takéžť saud pravý prvě bude pro nenávisť. A jest-li lakomý, tehda po dařiech puojde saud, nebo darové oslepujé oči múldrých a převracujé slova spravedlivých, a nenie-li múdrý ani spravedlivý a jest lakomý, tehda ještě převrácenějšie saud povede; chtě někoho odřieti polože nah šacuňky, jakéž chce, a osadie saud proti němu a položie žaloby naň a posadie konšely takové, ješto, bojéce se jeho, odsaudie podle vuole jeho a doženú jemu saudem šacuňku.

Protož k těmto věcem majéce založenie toto, aby dobry křestan vázal se v úřad královský nad zlými lidmi pro jich polepšenie, k tomu jest pověděno, že skrze služebnosť toho úřadu nemuož zlých polepšiti a je opraviti jinak, jediné přiveda je k tomu zákonu, který muož hřiešných na svědomie polepšiti a je opraviti, a že s tolik nemá moci, aby je k tomu zákonu přivedl puzením anebo hruozami. Protož jeho úmysl nemuož dojíti. Tehda takový pustie ten úmysl i ostane v tom úřadu podle práv ciesařských a městských, tak již sám pada v osídla mnohá tak, jakož při tom úřadu mnohá osídla mohú upadnúti na člověka skrze zlé požievanie moci, skrze zlá přikazovánie a skrze saudy převrácené, nebo nelze jest utéci nikdyž pravdy a upřiemnosti zákona božího:

buď člověk kde chce, drž stav aneb úřad aneb zákon jaký chce. všeckoť to na nè změřeno jest zákonem božím. Protož cožkoli odporného jedná skrze ten stav, úřad anebo zákon, zákonu božímu odporný, to vše zákon boží nám za hřiech přestúpenie odsaudie. Protož neskryje se před zákonem božím král, kniežata, páni pod svými právy, úřaldy: cožkoli skrze ta práva, úřady et cet. jednajé odporného zákonu božiemu, to jest hřiech, nebo nenie z viery, a vše, což nenie z viery Kristovy, to jest hřiech. Protož dobry křestan nesměl by se v ta osídla plésti a těch hřiechuov na se bráti, kteříž při tom úřadu mohú na člověka upadnúti, nebo břímě těžké jest ten úřad: obtěžuje hřiechy netoliko svými, ale i poddaných hřiechové na něho upadnú, kteréž sú jeho přikázaním anebo připuzením činili a kterých jest dopustil, moha zbrániti jich. Protož podle tèchto řečí za podobné se zdá, že v těch úřadech s panováním pohanským jediné ti s utěšením pokoj mohú mieti, kteříž pravdy nedbajé a milosrdenstvie nemají, aby jim moc zákon nespravedlnosti byla, aby činili, což se jim libie a což podle moci a zbožie mohú, nevkládajíce v to svědomie nižádného, aby jich nermútilo ani na jich vuoli překáželo: cožkoli ukrutenstvie a násilé jednajé a kterákoli přestúpenie pášie, ta na jich řád slušejé. Protož nižádnému svědomí řád nedopustí na jich mysl vstúpiti, ač by je kto i mnoho haněl pro jich přestúpenie mnohá, ale řád je utěšie v tom a die: «Pane, takť na vaši milosť slušie, toť jest rád váš». Tu pak ani Buoh ani jeho apoštol nepřistúpaj s jiným naučením. Protož takoví ukrutníci pobčhlí od viery najpravěje přieslušejí k tomu panování pohanskému, aby lid nemúdry, od Krista poběhly, všech milostí jeho nevděčny, ješto v ničemž Boha nectí ani se jeho bojé, dřeli ukrutně, šacovali, drali | a rozkoši sladké sobě jednali na jich bolesti. Protož podobně muož o nich státi toto podobenstvie v zákoně židovském napsané, kteréž se takto vypravuje řka: Smluvilo se dřieví se dřievím, aby ustavilo nad sebú krále. I řeklo jest dřieví k olivě: Kraluj nad námi. Jimžto jest odpověděla: Zdá-li mohu ostati tučnosti své, jéžto bohové požievajé i lidé, a přijéti, abych mezi dřievím povýšena

76 a.

76 b.

Soud. IX, 8—15.

77 a.

byla. I řeklo jest dřieví k stromu fikovému: Poď a přijmi nad námi královstvie. Jenž jest odpověděl jim: Zdá-li mohu ostati sladkosti své i ovoce přechutného a jíti, abych nad jiným dřievím povýšen byl. I mluvilo jest dřieví k kořenu vinnému řká: Poď a kraluj nad námi. Jenž odpověděl jim řka: Zdá-li mohu ostati vína svého, ješto těší Boha i lidi, a mezi jiným dřievím povýšen býti. I řeklo jest všecko dřieví k bodláku: Poď a kraluj nad námi. Jimž odpověděl bodlák: Že jste mě věrně králem ustavili sobě, poďte a pod stínem mým odpočievajte a pakli nechcete, vyjdi oheň z bodláku a schlti dřieví cedrové Libanské.

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ SEDMÁ.

Najprvé dřievie k olivě přišlo, chtě, aby nad ním kralovala, a nechtěla jest oliva: má tučnosť, ješto se u pokrmiech lidem hodie, a lékařstvie užitečná a znamenává lidi tučné v milosti božie, v niež nasycenie ducha majé, a jsú lékařstvie zámutkuo a bolestí lidských. Ale fik přechut né ovoce má, jenž množstvie jadérek má a strdí sladkosti své v jedno je spojuje a jest milovánie bratrství, aby mnozie jedno tělo Kristovo byli. Vinny kořeň utěšenic má a to přieleží k dobrému svědomí, aby toliko v tom ostalo utěšenie božské jakožto hodování kvasu na víně, nebo to samo svědomic jest ustavičné hodovánie a mysl tu bezpečna muož byti. Protož ta přechutná ovoce nechtěla kralovati a povýšena býti nad jiným dřievím planým proto, aby své tučnosti a sladkosti a svého utěšenie pro povýšenie neztratila. Vizme, coť by to podobenstvie mohlo dobrého ukázati, že ti lidé, ješto jsú božských daruov účastni, neopúštie jich pro dobré věci těla a světa, pro panstvie a povýšenie a pro rozkoši zde v světě, vidúce, že v tom panování ukrutenstvie, nemilosrdenstvie, násilé, drání nad bratřími děje se. Protož fik, jenž má své utčšenie v milovánie bratrském, nechtěl přivoliti k takému panování zběhóm podobnému, ješto jsú nási-

lím lidským živi. Ani oliva k tomu přivolí, aby se posmívala bolestem lidským, obvykši je léčiti a hojiti a nad nimi se rmútí. Ale bodlák jako hloh ostrý a ukrutný ten směle die: Poněvadž jste mne za pána zvolili, zviete, žeť sem já pán váš a žeť nad vámi tak panovati budu, žeť na některých kuože celá neostane: ujmuť jemu, odruť chlapa jako lípu. A druhý die: deř sedláky, neboť se otaví brzy jako vrba u vody stojecí. Protož taková poběhlosť, ješto jest kromě lidského pokolenie, s ďábly duch přijala, muožť taková ukrutenstvie s chutí dělati a vždy jako hloh ostrý buosti a hroziti. Ale die k těmto věcem člověk rozkošný širokého břicha a tukem prorostlého: Však jsú naši lidé: otcové naši kúpili je k dědictvie věčnému nám; máme je ve dskách a zápisy pevné na ně: proč bychom nepožievali moci a panovánie nad nimi? Kto nám jich brániti muož, abychom chlapuov svých nekázali, jakž se nám hodí? Ta řeč s některé strany muož velmi pravá býti, že pravě dědicky přieležie ta zbožie a panstvie k nim, kterýchž jich první otcové dobyli jsú a zápisy pevné na ně ujistili jsú vám, aby se nazí z nich rodiece nazí odsud šli. A k tomu smrť a peklo v zápisích ostavili a vždy z těch zápisuov neustavičnosť, hubenstvie, prokletie, bolesť a hanba, zámutky, dokudž smrť nerozdělí s těmi biednostmi. To dědictvie přirozené máte od svých otcuov: bieda a hoře, smrť a po ní peklo. Tuť jsú vám otcové erby zavěsili a mimo to niti jedné k dědictví na zemi nemáte. Pakli otcové vaši kúpili jsú vám lidi s dědictvím, s dědinami, to cizie a na ciziem kaupili sú vám, nebo toto jest pravá řeč božie: Páně jest země i plnosť jejé, hory i doly, země, krajiny, neb on jest pán, ješto vládne zemí i nebem najpravěje jako stvořitel jich. Protož co jsú otcové vaši dali za jeho zemi, aby vás dědicky nám nepřátely jeho usadili? Však ktož sám nenie božie, nic božieho nemuož pravě požievati ani držeti, než jako násilník cizie bezprávně držie a požievá. Protož zmatečně na ciziem kaupilli jsú vám otcové vaši, nevyhostivše u Boha vám k dědictví. A toť vás potká v den smrti vaší. Z toho napomenuti budete, že ste bezprávně boží věci drželi a užievali jich tupiece pána těch zboží pravého.

77 b.

Žalm XXIII,

·78 a,

na jeho velikú potupu jeho dobrých věcí požievajíce. Protož pán Buoh obleče to všecko stvořenie v odění a bude bojovati s nepřáteli svými, ješto jsú jeho dobré věci osobivše sobě jakožto zrádce jeho zle jsú těch věcí požievali k rozkošem svým a k jiným hřiechóm na jeho potupu. Kdež su jemu měli chválu vzdávati z dobrých věcí jeho a viece jeho milovati pro ně, to zpět na zlé věci jsú je obraceli a skrze ně větčiemi nepřáteli jeho sú se zdělali. Protož nechlubte se tiem, že jsú vám to otcové kúpili na ciziem, neočistivše vám toho nižádnými listy ani svědomím, že vám Buoh své dobré propúští za svobodné a vašemu rúhavému životu, abyste jej vedli na jeho panství a skrze jeho panstvie. A že dieš, člověce, tukem prorostlý: Otcové naši kúpili sú ty lidi i s dědinami k dědictví, tu sú ovšem zlý trh vzděli a těžký okup. nebo kto muož lidi kúpiti s takým bezprávím, aby se tak robil a trápil bezprávími jako dobytek, k zabití připravený, a tak se pásl rozkošně na jich bolesti a tak jimi pyšně hrdal, psy ochotněji maje než ty lidi kúpené, chlapaje jim, frceje, tepa, sázeje, šacuje, lově šacuňky. A psu svému dieš: Myslivý, poď sem. lež tuto na polštáři! Protož tak lidi kupovati, pohleď, tučný, kohos kúpil a čehos kúpil. Však ti lidé prvé jsú boží, nežs ty je kúpil. On je sobě k líbosti stvořil, jakož jest chtěl, a váží sobě viece jednoho člověka nežli zbožie, což jeho celá země má. A Kristus Ježíš ten jest kúpil sobě lidi ty ne střiebrem ani zlatem, ale krví svú drahú a bolestmi těžkými. Protož kto jest měl takovú kúpí kupovati tak protivně prvniemu kúpení? Prvé pán nebeský i sám skrze se kupuje je umřel za ně a tau smrtí ukrutnú kúpil je sobě k dědictví. A druhý pán zemský opět je kupuje k tomu, aby jich bolestmi své rozkoši rozmnožil, aby sobě z nich most udělal, posteli měkkú ustlal jimi a stuol bohatcuo skvostný ustavil a oděvy světlé a měkké a všicku líbosť tělesnú tu aby v nich složil. Protož pohlediž, tučný, v č(i)em jsi lidu založil tak sodomský život? Co dieš v ten den, když on na saudě sedě proti tobě a všecka ta bezprávie postavie proti tobě, která jsi činil tomu lidu, který jest on sobě stvořil a kúpil krví svú? A die tobě: Co si mému naj-

79 a.

menšímu učinil, mněs učinil: jdiž do pekla. Protož bezpochyby poněvadž tu lidé z lehkých slov musí počet vydati, mnohým viece z takých tvrdých věcí, kteréžto saudce sobě přičte řka: Mně jste Mat XXV, učinili. Protož tv všecky věci tak tvrdě súzeny budú, jakož jsú zceněny tú smrtí a bolestmi Kristovými a jakožto mnoho odporny jsú byly přikázaním božím. A nepomuož tu nic kaupení ani zápisové ve dsky vepsaní aniž to zpomuož, že jsú se lidé velikými pány zdělali a v takových kupováních lidí, prvé od Krista vykúpených kryí jeho. Všecko tu bude súzelno na těch pániech a kupciech lidu božího a změřeno bude každé jich bezpráví přikázaním božím. Co jsú tu proti němu učinili lidu božiemu bezpráví ti hlavatí páni, tu budú počteni v těch ukrutnostech přikázaními božími, a ta Buoh postaví na jich odsúzenie.

### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ OSMÁ.

Ty všecky věci, kteréž tuto od počátku isú pověděny proto. aby známo bylo, v kteraké čistotě a nevinnosti ustavena jest cierkev Kristova prvotně skrze apoštoly podle správy čtenie Kristova a v té správě čtenie Kristova stála jest v té nevinnosti třista let a dvadceti let. A po těch letech umiešeno jest v tu cierkev dvoje panovánie pohanské, dva pány veliká umiešena jsta mczi nè: pán světský, ciesař, pán duchovnie, kněz veliký, papež, kterážto dva pány panujeta nad věrú i nade vším lidem podle zjednání satanova odporně proti Kristovi. A ta pány svými odpornostmi pohanskými tu cierkev porušila jsta, jejé panenský stav a čistotu, naprznivše ji tiem jedem, kterým otrávena jest ta cierkev. Protož aby známo bylo, že to umiešenie tú dvú pánuov s tiem panováním pohanským, ač jest přijato od lidu mnohého dávno jako nžitek viery a prospěch, všakť proto to pohanstvie odporné a ten jed k trávení vylitý jakož ihned na počátku nebyl věrú ani po-

Сберинъъ ІІ Отд. И. А. Н.

80 a.

moc viery, takéž vždy potom nebude věrú ani pomoc viery, ale vždy bude jedem k trávení lidí a k umrtvení viery. A to má byti památné, že křesťané viery následujíce a věrú se 79 b. spravujíce nemohú v pravdě panovati jedni nad druhými obyčejem panování pohanského, jakož napřed pověděno jest, aby pán křesťan kupoval jiné křesťany a panoval nad nimi jako jiný pohan s ukrutenstvím, dera je a jiné bezpráví čině a věře spolu s nimi, že jest je všecky spolu kúpil Kristus a váží sobě tak mnoho pastyře jako pána, nebo jest tolikéž krve vylil za pastyře jako za pána. Protož nijakž z viery toho nemohú dělati, aby jedni druhé sobě kupovali a vozili se na nich tak soběvolně a tak s potupným pohrdáním a činili sobě takové rozkoši z jich bolestí. Protož aby známo bylo, žeť to již jde podle převrácenie a podle poběhlosti zběhové a podle odstúpení od viery, žeť v tom samého pohanstvie následujé, a apoštolé, antikristovy takové nasilníky, ješto jsú posedli lid křesťanský s takými bezprávími, počtli jsú třetie stránku cierkve svaté jako vlky, pastýře ovcí.

# KAPITOLA TŘIDCÁTÁ DEVÁTÁ.

Než tyto věci pověděné jsú posmievaní a rúhanie a k hněvóm popúzenie pro davní držení od slavných mužuov cierkve římské. Protož tuto již puojdú odporné věci tomu, co jest napřed pověděno o moci světské připuzujície, nebo cierkev římská zpět proti tomu všecko vede o moci světské připuzujície a na čtenie je zakládajé a na písmech apoštolských tak tvrdě jako úřad apoštolský, u vieře potřebný, a že by cierkev ta nemohla bez té moci zuostati v své pevnosti a v spravedlnosti. A toho puojčíme cierkvi římské, ješto se jest jedem opila a chce války vésti a z lidí krev točiti a zlé za zlé činiti: i jest jé veliká moc královská potřebna, aby s celú hlavú mohla ostati a z bojuov na města se a na hrady

vrátiti. Protož z potřeby se v tom na čtenie zakladá: najprvé tuto sobě na čtenie cestu stele k bojóm, kdežto rytieři tázali jsú Jana řkúce: Což učiníme i my? Vece jim Jan: Nižádného nepo- Luk. III, 14 tlačujte ani hanějte a dosti mějte na svých žoldiech.

#### KAPITOLA CTYŘIDCÁTÁ.

Ale ty věci samy v sobě nic by velmi nemolily meče nabrúsiti křesťanóm, aby jím hojně krev cedili z lidí, ale veliký slúp cierkve římské, ješto ji silně držie, aby nepadla, dal jest tomu čtenie duch ostrého meče mezi křesťany řka takto: By křesťanská kázeň ovšem boje hyzdila, viece tato rada spasitedlná prosícím ve čtenie dána by byla, aby oděnie složili a rytieřstvie opustili; ale kterýmž na zvláštním žoldu velí dosti mieti, rytieřstvie nezamictá a bojuov netupí. Takť jest vytáhl ten slúp veliky ze čtenie miesto mléka krev. A kdy by naše viera založena byla na takových krvavostech, kteréž jsú rytieři jednali a co jsú krve vylili po tomto naučenie, tak by tehdy pravý výklad tento byl: Pakli viera naše zavazuje ránu, aby z nie krev l netekla, skrze čtenie, tehda násilím bez práva táhne se krey z lidí skrze čtenie. I die tuto o kázni křesťanské: Kdy by ta kázeň aneb dobrota měla ovšem boje u vieře tupiti, tehda Jan byl by rytieře tomu naučil anebo jim poradil, aby toho rytieřstvie nechali, že se nehodí kázni křesťanské toho rytieřstvie s oděním železným; ale poněvadž Jan ostavil je při tom rytieřstvie i při žoldiech, darmo kázeň předčí hyzdieci dielo rytieřské, nebo když jsú řemeslníci umělí k kterému dielu přivedeni, i ktož by jim hyzdil dielo jich potřebné? Protož podle těchto duovodov dielo potřebné jest cierkvi římské bojovati a krev z lidí vylívati a mečem pokoje dobývati. Protož k takým dielóm potřebie jest uředníkuov rytieřuov, aby boje konali za cierkev svatú a za svú vlasť. A podle toho již jest dobrý

Aug. proti Faust. LXXIV.

80 b.

81 b.

81 a.

boj mezi křesťany a na čtenie založený. Protož nevytasuj se, kázni křesťanská, aby směla boje potupiti založené na čtenie, nebo tak by musila i čtenie potupiti, chtieci viece nábožná býti nežli tobě čtenie ukazuje. Protož když tento slúp stál jest v Římě, drže a podpieraje cierkev římskú a opatruje ji bojem ve čtenie, jakožto dobré té cierkve u bojích obmýšleje, protož někteří za něho vytasili sú se s tú kázní, hyzdiecí boje a jiné krvavosti mezi křesťany, a on je potupil za kacieře a odvolal jich kázeň za kacieřský blud. Protož i nynie s tú kázní dušno bude, bude-liť v kom; kteréžto kázni bojové a jiné krvavosti se nelíbí; nebo tento slúp silně drží boje | na čtenie založené, že všecko to kněžstvo ciesařské, ramenem se zapřevše, držie silně boje, pomáhajíce tomu slúpu, aby nepadl s svým naučením. Protož nevíme, coť se kázni přihodie od toho množstvie, ještoť v krvi tápá skrze čtenie o rytieřiech, než všakť vždy sluší z potřeby ke čtenie hleděti, ačť sú jemu pak i velmi múdrý duch krvavosti vdechli. A toto jedno jest potřebné: ač velmi máme čtenie věřiti, však s tiemto rozumem, abychom ty všecky věci, kteréž sú ve čtenie napsány, múdře opatřili, cot nás učie a k čemuť táhnú a žeť ne všecky nás k následování Krista vedú; nebo některé věci ve čtenie napsány isú, ješto sú tu ostaly, komu a o kom pověděn(v) sú, a potom jsú v jiných nižádné moci neměli. Jakožto když pán Ježíš, očistiv malomocné, kázal Luk XVII. 14. jim, aby se kněžím ukázali a obětovali dary podle zákona Mojžíšova kněžím. Protož takový skutek stal se jest tělesně na těch, kterým jest mluvil a o čem jest mluvil, a potom nižádný apoštol téhož jest neučinil, aby odsýlal malomocné k biskupóm židovským, ani kto z křesťanuo potom byl zavázán obětovati takých obětí podle zákona Mojžíšova za své očištěnie. Protož ač jest ve čtenie napsáno to, ne k činění budúciem křesťanóm, neb to jest skutek kněží starého zákona a jest skutek moci Kristovy vyzdravení malomocných. Ale oběti biskupóm slušely podle toho zákona, protož potom, když kněžstvie přeneseno jest, nižádných lidí nevieže k takovým věcem. Takéž o Janovi i o jeho rytiejřiech má rozuměno býti, že jest on zvlástnie věci měl činiti i mluviti, jichž

jest pán Ježíš nemluvil ani činil ani činiti přikazoval apoštolóm svým. Protož tak daleko dlužni sme řeči aneb skutky Janovy držeti, jakož pán Ježíš po něm přišed jich nám k činění potvrdil řečie anch příkladem. A z toho muožem rozuměti, že Jan poslán jest před pánem Ježíšem, aby jemu cestu jeho připravil, to jest lid spuosobil ku pokání a k poznání pána Ježíše, pravě, že má po něm přijíti silnějšie nežli on jest a že má dokonalejšie skutky činiti nežli Jan činil jest. Protož Jan, předcházeje pána Ježíše, časem byl jest ustaven pod zákonem Mojžíšovým, kterýžto v tu chvieli měl zachován býti se všemi skutky svými i s řečmi, kromě křtu a svědectvie, které jest měl vyznávati o pánu Ježíšovi: to jest zvláště bylo na něm mimo zákon, ale co jest měl obci židovské mluviti potřebných věcí, to najviece o pokání a o křtu, kterýž ku pokání byl spuosoba, ale aby stavóm aneb úřadóm zákon který jiný ustavil než ten, pod kterým jest sám byl a který lid v tu chvieli měl zachovávati, toho jest Jan nemohl proměniti ani jiného mohl jest ustaviti stavóm a řádóm ani k vinám ani k spravedlnostem jiným než jim zákon učil. Protož toho toliko, pod nímž jest lid stál, potvrdil jim a k němu napomienal jest, dokudž jest živ byl, v němž lid měl státi, dokudž čtenie Kristovo nebylo ohlášeno skrze apoštoly.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ PRVNIE.

82 **a.** 

Protož rytieri, kteříž sú Jana tázali o tom, co by měli činiti, byli jsú kromě viery křestné. A on, vida, že sú lidé, ješto moci požicvajé a slúžie u vyššiech pánuov aneb u vladařuov, k tomu stavu naučenie hodné dal jim podle zákona Mojžíšova, aby nižádného mocí a násilím nepotlačovali ani z pýchy koho haněli a dosti aby na svých platech měli, aby nelúpili na cestách ani jinak mocí chudiny nedrali, neboť ti hřiechové najviece těch se držie, ktož moci požievajé. Protož jakož jest viděl, čiem ti lidé najviece

Jan. 1.

Jan. I. 8.

82 b.

Boha hněvajé, proti tomu jim zákon božic položil, nebo takové věci zákon Mojžíšuo zapoviedal jest, aby násilé nečinili jedni druhým ani mocí sužovali koho. A že jich Jan netáhl od rytieřstvie, nebo Židé podle zákona mohli rytieřstvie požievati aneb moci a skrze moc mohli boje vésti a nepřátelóm se brániti, protož nepoložil za zlé rytieřství, ale hřiechuov jich zbránil, kteréž jsú mohli činiti skrze moc rytieřskú. Protož, ustaviv je na přikázaní zákona Mojžíšova, dále jich pod nižádný zákon nemohl vésti ani jim zákona jiného ustaviti, nebo on nebyl jest ustavitel zákonuov; nebo čtenie jeho chválí v tom, že jest byl poslán od Boha na to, aby svědectvie vydal o světlu, ale to ihned zamietá čtenie řka: Nebieše on světlo, ale aby svědectvie vydal o světlu. A pán Ježíš sám chvále Jan. V. 35. jeho die o něm, že jest byl svietedlnice hořiecic a svietiece, alc vy jste se nechtěli veseliti na čas v světlu jeho. Die o něm, že jest byl | svietedlnice hoříccie a svieticcie na čas, ale světlo světa nebyl jest: to již samému pánu Ježíšovi ostalo jest, aby on byl světlo světa, moha všem na světě svietiti dokonale jako slunce životem svatým a nevinným a učením přepravým zákona svého. Protož jemu jakožto Bohu toliko přieležie zákony ustavovati všem lidem o všech věcech jich: k stavóm, k úřadóm i ke všelikým skutkóm; nebo on jest proměnil zákon židovský tělesný a ustavil duchovní dokonalý. Protož Jan nemohl jest řieci rytieřóm: Nechajíce rytieřstvie, poďte po mnè. Ale pán Ježíš kniežeti řekl: Mat. XIX, 21. Prodaj všecko, co máš, a daj chudým a poď a následuj mnc. I stav na něm mohl změniti kniežecí i od ženy jeho mohl odvésti a za sebú jemu kázati choditi. A nepřikázal jemu, aby on mečem oháněl cierkev svatú, aby na ni zlý vietr nevál. Protož tuť jest o rytieřiech řieci, že tak velikú jistotu majé u vieře s boji a s vylévaním krve, jakož jich daleko pán Ježíš potvrdie s těmi krvavostmi, jakožto aneb s tiem mečem k obraně pravdy své s boji a s pomstami, tak-li jest on lid svuoj stavěl, aby skrze moc rytieřskú bránil se bezprávím svým. Ale tohoť nesnadně kto pravdú Ježíšovú ukáže, leč bude mečem a žalářem dovoditi. Protož již by

dosti bylo pověděno o těch rytieřiech, kterým jest Jan naučenie

dával podle zákona Mojžíšova, jakož v tu chvieli jemu přieleželo i těm rytieřóm, kto by chtěl, mohl by porozuměti, žef to nenie ve čtenie proto napsáno, aby z toho rytieři mezi kře stany základ měli, leč by prvé z viery Kristovy ukázáno bylo, by byla potřebnosť rytieřuov k obraně viery nebo některých při vieře; nebo najprvé to musí byti ukázáno z viery, na čem služebnosť ryticřská státi má: učie-li viera bojovati, mocí se bezprávím brániti, zlé za zlé činiti, tehda snadný duovod o rytieřiech bude podle správy Janovy; pakli bojuov a prolévanie krve nepřátel svých z viery neukáží, darmo rytieřuov k tomu hledajé. Nebo hlediece toho k samému Kristovi, coť on tu o rytieřích myslie, když políček velí trpěti: když v jedno líce udeří, aby hotov byl též i na druhém Mat. V, 39. trpěti, a velí, aby se nebránili všelikému bezpráví, aby nižádnému Luk. VI, 29. zlým za zlé se neodpláceli; velí nepřátely milovati a dobře jim činiti: jsú-li lačni a žíznivi, velí je krmiti a napájeti. V těch věcech ustavil pán Ježíš lid svuoj. Což tehdy u těch lidí rytieři s mečem učinie? Však dielo zabitie u nich padlo jest, poněvadž se zlym věcem nemajé mečem ani palicí brániti. Protož dovodiece rytieřuov k obraně takému lidu, pustili jsú se břehu i plovú bez vesla, kam je vietr nese.

Protož co nám již prospěje táhnúti se v takovú při na základ Krista, poněvadž ten slúp, ješto držie cierkev římskú v jejéch krvavostech, chce, aby kázeň křesťanská nekvapila s hyzděním bojuov. Ten prostě široce zakládá boje u vieře křesťanské na králiech židovských i na jich zákonu a ještě i na králiech pohanských a to přieliš široce vypisuje, uče krále křesťanské přiekladem králuo ži dovských moci požievati k obraně cierkve svaté, aby se bojem postavila proti zjevným nepřátelóm a domácie kacieře s báznie křesťanskú ven plenila, aby bojuov bláznivě netupili. Protož již protrhl sief siroce, lově ve čtenie z smysluo onde i onde, aby na čtenie ustavil to hovado s desíti rohy a s sedmi hlavami s jeho krvavostmi, aby jsa opatřeno skrze zákon starý i nový nelekaje se cedilo krev z lidí, ano jemu plní ducha svatého dosti písma na to shromáždili. Protož tuto jest těžkosť, když již ne83 a.

83 b.

muož prospeti lidem to, aby se zastavili na základu Kristovi s pravú dobrotú, poněvadž pohanstvie púhé pevně odpočievá na ní tvrdě, ano již jemu také základ Kristus tak pevný jako stavu apoštolskému. Poněvadž Duchem svatým štípeno jest pohanství na ten základ, ktož tehda co šlechetnějšího muož na tom základu chváliti než to pohanství chválí? A již tak silně stojé na tom základu Kristovi to pohanství, že chce již samo chválu mieti na něm, jakoby ono samo viery následovalo, stoje na základu Kristovi. A jestli že by kto chtěl co jiného stavěti anebo chváliti na tom základu, jižto oslavené pohanství na základu Kristovi chce jeho tisknúti a praví o něm, že blúdí, vytrhaje se z pravých šlapějí cierkve svaté. Protož co jest mluviti a komu, ano již nenie sláva pravému Kristu, ale ti, kteříž přestupují, zvelebeni jsú v něm.

#### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ DRUHÁ.

Již potom budem se svářití skrze svatého Palvla v těchto 84 a. Rim, XIII, 1. sloviech, ješto die: Všeliká duše mocem vyšším buď poddána, nebo nenie moc, jediné od Boha a které věci od Boha zřiezené jsú. V těch sloviech jakožto hlavnie založenie majé ciesařští kněží té moci světské u vieře křesťanské z toho berúce, že nápis tento pošel jest od svatého Pavla k věrným křesťanóm římského města a že podle toho písma mají spravována býti knížata křesťanská v svých úřadiech. A to chtie mistrové, aby tak držáno bylo za vieru ode všech křesťanuov. Jakož mně to jest řekl jeden mistr pražského učenie, že tak mám držeti: pakli bych tomu nevěřil, že sem kacieř. Protož tiem pilněji mělo by rozuměno býti těm slovóm svatého Pavla, což on tu mluví, že to pravé jest, že sboru věrných lidí, kterýž jest byl sebrán v Římě v Kristu za pohanuov a Židuo k vieře křesťanské Kristově, těm jest psal napomínaje je, aby mocem vyšším poddáni byli, ciesařóm pohanským, kteříž v

tu chvieli v Římě panovali, jsúce kromě viery. Protož rozdiel veliký jest mezi tiem: učiti tomu věrné křesťany, aby tèm mocem pohanským poddáni byli v hodných věcech, v jichž jsú panství přebývali, a jiné jest, aby tomu učil apoštol ty křesťany, aby z sebe jednoho křesťana vyzdvihli za pána aneb za krále, aby nad nimi kraloval obyčejem králuo pohanských, bráně jich od bezprávie. Těch věcí nenaleznú mistři v slovích svatého Pavla, nebo jiné jest učiti věrné křesťany, aby poddáni byli mocem ciziem v holdných věcech, a jiné jest panovati a pány ustavovati odporné těm panóm, pod nimiž dávno přebývali sú. Protož musíť býti odporný smysl apoštolóm zakládati tu panovánie, kdež oni přikazujé pokorné poslušenstvie pánóm. Protož divná jest věc a přieliš hrozná do těch mistruov některých, ješto tak slavně mohú kázati pravé věci z viery Jezukrista světu protivné, že jsú blízko k mučedlnictvu, a učie křesťany, aby byli hotovi k smrti pro vieru a hlásí jim, aby neufali v kniežata, neboť v nich nenie spasenie, a že lépe jest ufati v pána Boha než ufati v kniežata, jakož písmo ty věci praví. Ty i jiné věci svrchované mluviece k lidem i chápajé se křivě pravých písem, aby v nich vytáhli odpornosti pravdě, aby na nich založili moc světskú připuzujície s panováním pohanským mezi křesťany, aby je posedla jako lev a prodávala je jedna druhým jako hovada k zabití. Protož musíť v nich veliká tma býti z toho duovodu. Protož podle těch kázanie tak slavných zdá se, že křesťany i sami se připravují od kniežat přezlých k smrti pro vieru, kterážto kniežata majé již u vieře a vidí v nich nebezpečenstvie smrti pravých křesťanuov pro vieru, na něž sú mohli očima hleděti, ano je stienají pro vieru a v žalářiech držie. A někteří z těch mistruov spáleni sú pro vieru od těch najhorších kniežat, která sú pod věrú hotova k vylití krve svatých, když by jim Buoh dopustil. Avšak i podnes hotovi sú mistři s kněžími ciesařskými, pominuvše to vše cko bezpráví, ještě lstivě z písma duovody činie k založení takových kniežat u vieře. Ano ji již tak zežrala ta kniežata, v zlosti přemnožené stojíce pod věrú, že což na jich zlosti záležie, již by pro ně neostal živ nižádný křesťan

81 b.

Kā a.

pravý. Nebo tak jest zrazena pravá dobrota křesťanuov věrných před těmi kniežaty a mocmi skrze apoštoly antikristovy, že již tu majé pilnosť, zda by mohli vypleniti ta kacieřstva sobě nelibá. Nebo jim jinak nevoní ta pře pravých křesťanuov než toliko kacieřstvím.

Protož těch všech zaslepení na mistřích i na jiných kněžích a lidech nenie nižádná větčí přiečina než staří a plní ducha něčího, ješto jsú přieliš oslavili tu moc najhoršie pohanskú pod věrú na věčné osídlo spravedlivých křesťanuov, že jim bude nelze ostati s věrú jinak, leč se strhnú s těch plných ducha něčího a zemrú proti jich jednáním mnohým a duovodóm křivým. Protož jich duovodové u veliké tmě stojé, kteříž chtie moc světskú s panováním pohanským utvrditi mezi křesťany k jich prospěchu u vieře, stavějíce ji na těch mocech, kteréž tu svatý Pavel jmenuje a napomíná věrné křesťany, aby byli poddáni těm mocem pohanským Rim. XIII. v hodných věcech. Nebo ty moci ciesařské v Rímě v tom času byli jsú pohanské kromě viery, protož panování pohanské má pravé založení na pohanech, protož to panovánie pohanské založiti u vieře k užitku viery, jakoby čerta založil u vieře ku prospěchu viery. Nebo když koho pokúšeti budau ďáblové, přemúžli jich pokúšenie, tehdy prospějé jemu ďáblové, že bude skrze ně zkúšen u vieře a bude dokázán, že jest dokonalý u vieře: takéž moc ukrutná s panováním pohanským, osiedl mnohých naplněná, křesťanóm pravým zakryvši se věrú lstivě, muož býti věrným přicčina k trpělivosti a k mučedlnictvu, jako věrnému Husovi a Jeronymovi král uherský vydav je na smrť i byl jim veliká přiečina, aby skrze ruce jeho došli slávy nebeské.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ TŘETIE.

A že jest toto tak, že ty moci v Římě, kterýmž svatý Pavel poslušenství přikázal, byly sú moci pohanské, mordujíce křesťany pro vieru, oznamuje to čas, v kterém sú trvaly moci pohanské v

83 b.

Římě. Jakož praví ti, jenž majé v paměti popsáno o mučedluíciech a o těch běziech, kteréž jsú v těch časiech byli, že od kázanie apoštolského třinácte ciesařuov jeden po druhém až do Konstantina trvajíce v Římě v pohanstvie a křesťany věrné mordujíce pro vieru Kristovu. Najprvé apoštoly pro kázanie čtenie zmordovali sú a-po nich náměstkuo svatého Petra, najvyšších biskupuov, pěť a třidceti do Silvestra: ty všecky zmordovali sú pro vieru a jiných kněží i z obce lidí množstvie, jimž počtu nesnadně muož býti, jakož kníhy jedné prorokyně ukazujé i jiní nápisové. A čas ten, v němž jsú ti ciesařové pohanští trvali, byl jest tři sta let a dvadceti let až do Konstantina, v němzto věrní Kristovi nižá|dné moci světské nepožievali ani vyzdvihujíce z sebe pána zemského, ale všudy po světu mezi pohany a pod jich mocí trvajíce s mnohými zámutky a s pokušeními toliko v naději utěšení svá majíce skrze vieru Jezukristovu. Protož na těch slovicch, která jest tu svatý Pavel promluvil o moci ciesařuov pohanských v Římě panujících, založiti moc světskú u vieře Kristově a ji těmi písmy tvrditi to pravdě nepodobné jest: to muož býti toliko od těch kněží mluveno, kteří jsú se opili jedem vlitým v cierkev boží, ješto dovodie té moci sobě k užitkóm a skrze niž dovodie, což chtie, ano jich nižádný nemuož tresktati z jich duovoduov, nebo oni panujé nad věrú a ukládajé o ni duovody, jako o Ježíšovi v radném sněmu židovském. Oniť jsú obdrželi proti spravedlnosti chudého Ježíše a ven jsú jeho vystrčili: již on ničím nevládne, a oni z jeho viery nadělali jsú sobě rozkošie tělesných, panstvie a chvály na světě a vždy a všudy praví jsú skrze moc, kteréž isú sobě dovedli.

#### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ CTVRTÁ.

Ale že svaty Pavel řka: Všeliká duše mocem vyšším buď poddána, těmi slovy napomenul jest ten sbor věrných křesťanuov v

Římě z pohan i z Židuo k vieře Kristově obrácených pod mocí ciesal uov pohanských trvajíce, ty učie, aby poddáni byli. A to iest učinil svatý Pavel z potřebných přiečin tomu lidu, opatruje jich potřebnosť, kteráž jim přieležela jest v tom přebývaní mezi polhany a Židy, a pod mocí pohanuov, aby se tak ohradili spravedlností mezi nimi, aby nižádná žaloba na ně nemohla upadnúti před ty moci ani před jiné lidi i jich přiečinami nemúdrými, nepřickladnými. Nebo súce odlúčení od pohanuo i od Židuov zvláště věrú a obcováním, v nenávisti sú byli a brzy z té nenávisti mohli jsú je uloviti s vinami, ač by i nebyli vinni; neboť nenávisť brzy nasbierá zaviněnie a žalob křivých. Protož tu jest bylo potřebí múdře choditi před těmi, ježto vně jsú krom viery, aby svú neopatrností nedali přiečiny proti sobě pohanóm zlobiti se a popúzcti se na se. A což sú nemohli svú dobrotú ukrotiti zlosti pohanské, již jsú musili ostatek dotrpěti, jakož jsú trpěli i mřeli od nich netepúce zase pohanuov, nebo je tomu učil v epištole svatý Pavel, aby se sami nebránili a nižádnému zlým za zlé se neodpláceli. Protož pak podle té opatrnosti, kteréž požievajíce mezi pohany aby některak mohli státi s těmi pokušeními, na to ie vede, aby poddání byli těm mocem a to u věcech rovných, jenž by neurazily pravého poddání a poctivosti božie, jakož sú služebnosti tělesné a dávaní platuov, kteréžto věci neurážejí svědomie ani viery v dobrých lidech, když těm pánóm dani platí těm mocem a jiné služebnosti k nim ukazujé, kteréž přieslušejé k dobrému těch pánuo. Taková poddání na dobrých lidech sú z pokory a z trpělivosti pocházejíce a jsúce v sobě pokora, kteréžto věci na sluhy božie slušejí, aby z pokory poddáni byli těm. ješto u povýšení jsú netoliko dobrým, ale i zlým v těch věcech rovných, kteréž slušejí na lidi poddané, jenž nerušie poslušenstvie Bohy v nich než toliko pokoru ukazujé v nich jakožto v sluhách božiech. Z toho sú ty služebnosti pracovité podle těla a jsú umenšenie statku, když se rozmnožie právo královo, že časté dani berú na lidech: někdy chtie dva úroky pojednú a berně časté a nové zámysly, naplněnie ustavičné: jdi, přines ono, udělaj to. A těmi

Řím. XII, 13,

87 a.

87 b.

břemeny zchudí lidi chudé a obtieží velmi. A že zvláště k takovému poddánie zavazuje je svaty Pavel mocem pohanskym, ty věrné lidi jakožto z práva, poněvadž v jich panstviech přebyvajíce požievali jsú jeho: domy, dědiny a jiné požitky tělesné majíce za nimi. Tím činem z práva sú byli zavázáni pánóm pohanóm, aby je za pány jměl(i) a platili jim dani z jich panství a jiné služebnosti i poctivosti hodné na ně jim ukazovali.

## KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ PÁTÁ.

Druhá přiečina potřebna byla jest a ještě jest, pro niž mají poddáni byti mocem, jakožto pro dobré to, kteréž se děje aneb mělo by se dieti skrze ty moci, že oni někdy dobrym věcem chtie na poddaných, aby pokoj měli spolu, jedni druhým nepřekážejíce a bezpráví nižádných nečiníce, silnějšie mdlejších netlačieče. A to ovšem poddaní mají činiti, nebo i viera takovým věcem učie, jéž se od Boha učí věrní křesťané. Ale páni pohané takové spravedlnosti přikazujé a k nim pudí a pro ně mstí pro své panování; nebo kdy by nepřipudili poddaných, k takovým | spravedlnostem, nemohla by státi jich panstvie, nebo lid proti lidu zdvihna se zkazil by jeden druhý a tiem by jich panstvie zahynulo. Ale lidé ti, kteříž viery následujé, bez připuzení moci z milosti a z viery takové spravedlnosti i vyšší činie, prvé Boha v tom poslúchajíce nežli pánuov pohanuo.

Než pak ještě tato přiečina byla jest s strany těch lidí věrnych, pro niž je napomiená svaty Pavel, že vyšším mocem mají poddáni byti jakožto pro dobré to, které se děje aneb mělo by se dieti skrze ty moci, že oni někdy dobrým věcem chtie na poddaných, aby pokoj měli spolu, jedni druhým v ničemž neškodiece; nebo někteří z nich hýbali jsú se k nepoddání těch mocí svobodú, v nížto sú ustaveni skrze pána Jezukrista, jsúce skrze něho vysvobozeni z moci ďábelské a z služebnosti břemene zákona sta-

rého, kteréžto břiemě těžce sú nesli, až sú s něho vyproštěni skrze milosť pána Jezukrista, v svobodu povoláni jsúce. Protož z toho mohli jsú se hnúti i tuto k svobodě, aby panóm pohanským nebyli poddáni a pod jich břemena aby nepodnikali, Takými myšleními mohú i podnes hybáni byti dobří lidé i zlí, chtiece svobodě veliké a mnozí jsú myslili pány bíti a s zebe je ssaditi, aby se na nich nevozili. Protož svaty Petr vida v té straně takovú I Petr II, 26. svobodu i nazievá ji zástěrú zlosti, že zastierajíce se pravú svobodú nepravě uběhli by v zlé věci: chtiece svobody Kristovy příliš tělesně požievati, odpierali by mocem vyšším poddáni býti i upadli by jim v ruce s vinú a ztratili by ka|ždú svobodu v svědomie i v tèle. Protož vida to svatý Pavel, co by zlého vyšlo z nepoddání jich, vede je k němu, nebo ihned pohanóm a mocem jich z té přiečiny byla by viera v nenávisti, tak že by pohané za to měli, že ti, ktož se k nim táhnú, chtie svoji páni býti, protož nedali by jé v svých panstvích kázati, aby jim nenarostlo množstvie panství takých pánuov skrze to kázanie a tak by všecky plenili napořád s tú věrú. A protož velmi hodně jim přikazuje to poddánie, kteréž u dobrých muož ctnostně držáno býti a bude přiečina i pomoc k držení dobroty i ctnosti, poněvadž by opustíce to poddání, byli by přiečina a odpornosť ctnostem i vieře, kdy by jé pro to neposlušenstvie pohané nedali kázati v svých panstvích. Protož i posledními řečmi ještě viece v nich potvrzuje toho po-Rim. XIII, slušenstvie k mocem vyšším rka: Nebo nenie moc. jediné od Boha a které věci sú, od Boha zřiezené sú; protož ktož se moci protiví. božímu zřiezenie se protiví a ktož se protiví, sami sobě zatracenie dobývajé. A těmi všemi řečmi v těch věrných lidech potvrzuje poslušenstvie k vyšším mocem, pod zatracením pravě jim, že ktož se moci protiví, zřiczenie božiemu se protiví a proto sobě zatracenie dobyvají. A že die: Nenie moc, jediné od Boha, to jest, že z sebe nenie nižádná moc aniž muož býti dobrá ani zlá, pohanská ani kacieřská, nebo nic nemuož býti, čemu on nechce podle písma. Ale však ne každý, ktož se v moc vieže aneb jé požievá, Bohem se v to vede, ač i přitom z dopuštěnie božího toliko

NN a.

muož se vázati v moc; nebo některé moci od Boha sú k zřiezení země a některé povstávajé k zetření země, aby Buoh hněv svuoj skrze ně vylil na zemi jako přieval krupný k zetření semena na zemi. Jakož teď za nás to stalo se jest jednak patnácte let vzteklá moc ukrutná k zetření všech věcí nedbající aneb péče o tom nemající, aby dědiny osazeny byly a saudy aby prošly k srovnání lidu spravedlivě, ale viece k tomu horlivosť té moci, aby vše zetřela, bořila a pálila, zabíjela, lúpila, u vězenie sázela a všecko iako kobylka sleptala a opustila, nebo pán Buoh dopustil jest takové moci, aby prchlivosť svú vylil na lid hřicšný, ješto v ničemž Boha nectí a ve mnohém pokrytstvie stojé tupíc Boha. A ta moc nemohla by povstati ani trvati, by on nechtel, nebo die prorok, že nebude zlé v městě, by jeho neučinil pán. A že kněžstvo ciesařské nechce povoliti, by jiná moc v pohanech aneb jiná jim protivna byla od Boha, jediné ta, kteráž jich a stolice římské hájé, za kterúžto oni sedí jako pod stínem: ta jest zvolena cierkvi římské. A tak každé šibalstvie utvrzené od jiných sobí moc zřiezenú chtě od Boha a chtie jiné roty skrze ni třicti, jako by Buoh každé rotě zvláště moc řiedil, aby spolu války vedli, majíce moc zřiezenú a pravdu napřed, aby tiem lépe bili jedni druhé. Protož v těch slovích svatého Pavla již najsilnějšie založenie mají moci světské mezi křesťany pod věrú a utvrzují z toho, že die: A které věci od Boha jsú, zřiezené jsú a ktož se moci protiví, zřielzenie božímu se protiví: majíce za to, že k nižádné moci, kteráž prvé kromě viery před tiem byla jest, že nepříležie ta slova svatého Pavla k ní, by od Boha byla zřiezena, než toliko tu přiestojé zřiczení božic moci, když křesťané poběhlí od Krista chtie se krvaviti a jedni z druhých krev točiti skrze moc: tu již těm mocem přiestojé zřiezení božie a ty sú od Boha. A že na té moci stojé toliko zřízení boží a již tolikéž muož jako blahoslavenstvic anebo jako ctnosť, skrze niž se zasluhuje blahoslavenstvie, a že jinde nestojí nikdež ctnosť zasluhujície blahoslavenstvie, jediné mezi křesťany: protož takové zřiezení ctnostné a zaslúžilé a od Boha pošlé nikdež jinde nemuož státi než na mocech, kteréž jsú

88 **b.** 

89 a.

nazvali najkřesťanštější, ješto svatú cierkev mají spasitedluč zří-

diti a ji hájiti od zlých lidí, aby svaté matky našie nezarmucovali a nerušili jejého pokoje a v svatých náboženstvích a v božských řádiech aby ona na věky zpívala Bohu na česť. Protož těmi slovy najslavněje muož moc u vieru umiešena býti, jako by ona vlastní byla vieře, poněvadž v ní přiestojí zřiezení boží jako ctnosť zasluhujície blahoslavenství; a poněvadž taková ctnosť stojí na té moci, s nížto muož vjíti král do blahoslavenství. Tím činem nižádný z těch, ktož moci požívá, nebude zatracen, nebo zřiezení boží stojí v něm s tau mocí od Boha pošlú. A tak ono písmo vyloudr. VI. 7. padne, ješto die: Mocní mocné muky trpěti musí, neboť mnozí 89 b. násilníci seděli sú na stoliciech povýšení, Bohu ne milí, i dnes sedí. Protož nepřiedrží se ctnosť zasluhující spasenie toho zřiezenie, kteréž na mocech stojí, leč by prvé tu moc od Boha měli, aby jim dal syny božími býti. Nebo viera Kristova vyššie jest nežli to zřiezenie, kteréž na mocech světských stojé, a nebude-li na kom svnovstvie boží státi, nebude spasen, ač jest i věřil v syna božieho. Protož muož tuto na při býti to zřiezenie a brzo bude shledáno, žeť i na pekelnících muož státi, kdvž přijdem k slovóm svatého Pavla, ješto die, že nenie moc jinak, jediné od Boha a kteréž věci od Boha sú, zřízené sú. Protož těmi slovy i na mocech pohanských potvrzuje zřiezenie božieho, nebo v tu chvieli nižádných mocí křesťanských nebylo jest než samy pohanské od počátku panujíce, a v těch mocech stálo jest vždy zřiezení božie, jakož i moc jich od Boha jest vždy byla. A byť tak nebylo, nemolil by svatý Pavel lidu věrného v Římě zavazovati u poslušenstvie ciesaře římského, Nero pohana, a řieci jim: Nenieť moc jinak, jediné od Boha, a které věci od Boha jsú, zřiezené jsú. Protož to zřiezenie, kterakkoli skrze ty moci jest, velebiti mnoho aneb jich povyšovati u vieře chtic, však nemohú viece nad moci pohanské jim dobroty přidati skrze to zřiezenie božie, kteréž skrze moc v nich stojí, leč skrze vieru kto z nich co viece dobroty dosáhl by, že by syna božieho přijal živú a skutečnú věrú, aby jemu Buoh dal moc, aby synem božím byl: tiem by mohl lepšie byti než pohan s tú mocí. Ale v skutku toho nevidíme, by takovú dobrotú | pohany přesáhli, ale spíše zlostí pohany přesahují; neb ač u vieře zevnitř jsú tovarystvím, vyznáním ústním Krista Ježíše, ale v pravdě viery nenávidie a nic nechtie Krista na sobě mieti, jediné vodu židkú, aby se v ní máčeli ve jméno Ježíšovo, a tau samú vodú aby se přivázali k němu jakožto k umrlci, když jeho k hrobu nesú: tak se jeho držie, žádajíce, aby spíše do kostela došli a tu postaviece v zemi spieše uvalili jej, a tak jsú jeho přerádi s očí prázdni. Takéž ten lid vyprázdněný z Boha, jimž Kristus Ježíš jako mrtvý jest: všudy jim smrdí, všudy je mrzí, všudy jim hanbú jest, všudy jako bezpráví života jich, protož jako pohřebený umrlec smrdutý odvržen jest od srdce jich. Pakli jim bývá v paměť uveden, tu najspieš k sváru, aby se ihned vyvodili řády a právy svými, že na ně slušie pýcha, lenosť, prázdnosť a všeliká poběhlosť a že nemoliú byti tak pokorní, jakož slušie na křesťany; a by tak mělo býti, telidy by nižádný spasen nebyl. Protož vyčtú se z něho jako z dluhu, jehož nemají čiem platiti. Protož zřiezenie božie samo v sobě, kteréž v jich moci stojé, nemuož převýšiti pohanuov, v nichž též zřiezení božie stojé, nebo jich moc s týmž zřiezením božím stojí. Poněvadž nic nad pohany nemají, tehda nemohú skrze to zřiezenie božie spaseni byti, nebudú-li jeho z viery hledati, nebo die písmo: Nepra- III Ezdr. II vým jest král a nebude spasen král v moci síly své. Die, že jest nepravý, ač i zřiezenie božie stojé v jeho moci; i s tiem zřiezelním muož nepravý býti a pro tu nepravosť nebude spasen.

### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ ŠIESTÁ.

Než mluvíce o tom zřiezení božím, to stojé u velikém zapletení a protož muož se chybiti pravdy při něm a škodu vzieti, nebo má jakés přivázanie k syrchovaným věcem, k nimž přilípá smysl tělesný těch, kteříž své dobré v moci světské jsú složili v křesťauském přebývaní. Protož tato slova jímají se té moci k

90 b.

svým úmyslóm, jako by ta slova úplně slúžila jich úmyslóm tělesným. Protož hledíce k slovóm svatého Pavla, ješto die: Nenie moc, jediné od Boha, a kteréž věci od Boha jsú, zřiezené jsú, to slovo toliko k moci světské patří, ale ke všem věcem, kteréž jsú od Boha zřiezené a jsúce zřiezené řády jednajé anebo zřiezení nějaké v nebi anch v zemi, v lidech anebo v jiných stvoreních. Protož poněvadž úzko jest při tom, musí tiem viece řeči o tom sířeno býti a o některých zřiezeních, ješto od Boha isú, porozumčti. Nebo to slovo zřiezení božie někdy sáhá k věcem svrchovaným nebeským a duchovním a pravým a někdy také k duchovním a pravym, ale však nieže stojí nežli nebeské. A někdy to slovo stojé ke všem stvořením, nebo všecky stojé a trvajé podle zřiezení božího a nemohú z něho ničímž odchylována býti; nebo v tom řádu, v kterém je Buoh postavil, přirozeně trvajé a nemohúce proti svému přirození v neřád (upadají). Protož o těch zřiczeních božích mnohých nemíniem aniž umiem štriti reči, než o lidech zde přebývajících, u nichž by mělo dokonale zřiezení boží státi u věcech duchovních i v nižších zemských. Jakož jest je Buoh najprvé od počátku zřiedil, ten řád jsú již ztratili, protož po ztracení toho řádu ostali jsú u velikém nchádu. A i v tom nehádu jsúce, ještě potřebují nějakého zřiezení aneb rádu, aby nemuoż-li jich dále uzdraviti aneb ovšem, aby skrzeň molili trvati a zachování býti při životě tělesném. Nebo poněvadž Buoli chce, aby svět trval tak dlúhé věky, a chce, aby na něm lidé trvali po všecky věky, dokudž ten svět trvá: protož k takovému trvání dlúhému pokolení lidskému z potřeby nějaký rád od Boha měl jest zjednán byti, aby to pokolenie skrze ten řád trvati mohlo, dokudž Buoh chce mieti ten svět s tiem pokolením lidským. Protož toto jest první přirození od Boha tomu pokolení k trvání dlúhověkému, aby se rodilo ze dvú člověkú, aby jedno hynulo a druhé povstávalo skrze rození, až by tak setrvalo po všecky věky skrze rození. A to by jinak státi nemohlo, by toho zřiezení nebylo, jakožto dvú člověkú, aby každým dětem ostali otec a mátě, aby je zrodivše chovali jich a vychovali je do

91 a.

jich síly a opět o ně myslili, aby je k témuž přivedli, co jsú sami, aby jich synové pojímali se s ženami jiných lidí a dcery jich s mužmi jiných lidí. A tak puojdú tiem řádem pokolenie lidská jedna po druhých, majíce základ takého zřiezenie v otci a v materi. Nebo když by každé děti neměly manželky otce a mateře, jenž by svazkem jednoho těla nebyli v manželství spojeni, aby l sobě vlastní byli jako jedno tělo, nemohly by jinak ty děti odchovány býti ani jistého otce mieti, lecjaks by přebývaly jako psi, a což by se od nich narodilo v tom psím běhu, nižádný by nechtěl dětí chovati, maje za to, že nejsú jeho, poněvadž mátě jich jest účastna jiných mužuov. A tak by nižádný nechtěl dědice syna po sobě ostaviti ani o nèho péče mieti. A tak by se pokolenie lidské spletlo tiem neřádem, že by musilo zahynúti. Protož k tomu konečnému trvání na dlúhé věky pokolenie lidskému potřebí bylo jest zřiezení manželského, aby otec a mátě byli sobě vlastnie jako jedno tělo a děti aby měly otce a mátcř vlastní, aby je milovali a odchovali a obmyslili jich byt k dalšímu trvání v dobrých věcech časných. A měli by jim pilněje obmysliti dobré věci věčné, kdy by je sami znali a z viery v nich stáli a to mnozie činili z viery dětem svým. Protož v této straně takové zřiezení od Boha jest, jenž zřiedí pokolenie lidské skrze rozenie tak, aby mohlo vždy trvati. Ale poněvadž v hřiechu se rodí ta pokolenie a isú naplněné zlosti, tak že ďáblové je osobujé sobě a vládnú jimi: protož svatý Pavel die o ďáblech, že sú kniežata povětřie, kteříž dělají Efez. II, 2 nyní svú zlosť v synech nevěrných, a jsú kniežata temnosti a vládaři světa a jich nenávistí vešla jest zlosť a smrť na okršlek všie země. Protož die o nich písmo: Nepravi sú všickni synové lidští III Ezdr. IV. a nepravi jsú všickni skutkové jich a nenie v nich pravdy a v své nepravosti zahynú. A protož podle takové poraže né zlosti ďábel dělá v nich zlosti rozmnožené a zvláště nenávisti, nesvornosti, rozdělenie, svády, boje, zabíjení a povstávaní lidu proti lidu, tak že kdy by nižádné pomoci a zastavení neměli, ten lid zhynul by jeden od druhého, protož to pokolenie lidské podle takových zlostí přestalo by býti na zemi. A protož k tomu jest moc světská

91 b.

92 a.

92 b.

Bohem uvedena, aby mohla pokolenie lidská skrze ni trvati v

časném životě, dokudž vuole božie chce. Protož k tomu rozumu mluvie svatý Pavel, že nenie moc jinak, jediné od Boha, a které věci od Boha jsú, zřiezené sú. Protož poněvadž zřiezené sú, tehdy zřiezenie jednajé, aby skrze jednoho množstvie mohli se srovnati a k něčemu jednomyslně táhnúti. Protož pán Buoh poddal králóm a kniežatóm země, krajiny i s lidem ku panství, aby množstvie zástupuo mohlo se srovnati v přebývaních svých a u věcech časných pokojně. Nebo jinak by řád ve množstvie nemohl býti, kdy by všickni jednostajně rovné moci byli a nic by se srovnati nemohli aniž by sobě povoliti chtěli. A nemohúce se srovnati, svadili by se a srotili jedni proti druhým a nebyl by nižádný řád ani zastavení ani ukrocenie. Protož k takému množstvie, kteréž se milostí a pravdú boží nemuož srovnati ani na čem pravém přestati, musí býti jeden hlavnie pán, knieže neb král s mocí velikú, aby což on všem k užitku pochce, mohl je mocí připuditi k tomu. Nebo jinak takové zlosynstvo poběhlé a soběvolné neobrátilo by se i na krále, kdy by se nebálo moci jeho. Protož slove | moc světská připuzujície pudieci všecky soběvolné, aby na rovném přestali. Pakli kto se zpěčí, ihned ruka moci světské naň s pomstú a někdy musí i hlava doluov. Protož skrze moc zbraňuje, aby jedni proti druhým nemohli povstati k svádám a k mordóm, aby se roty nepozdvihly a násilím mdlých netlačily. Protož rovná množstvie, aby svorně u pokoji mohla státi, bezpráví jeden druhému nečiníce, a musí k tomu práva městská mieti, aby žaloby a bezpráví skrze ně saudil a nesnáze a žalobám konec učinil a pře dělil mezi tiem lidem nemúdrym, maje smysl vyšší a moc k tomu, aby těmi věcmi ukroceni jsúce nepovstávali jední proti druhým a měli dosti každý na svém. A tyto věci musí každá moc pohanská mieti k správě lidu, aby tiem lid nemúdrý řiedila a krotila, aby mohl skrze moc kralovú při životiech a při statku do vuole božie státi, jakož se ukazuje, když král Asverus sa pohanem avšak dobře to znal, kterak skrze jeho panovánie XVI. množstvie národuov koná své věci u pokoji, protož die: Když

mnozie národové mému přikázanie isú poddáni a vešken svět mému panstvie jest podroben, nikoli sem nechtěl moci velikosti své s ukrutenstvím požievati, ale milostivě a dobrotivě spravovati sobě poddané, aby oni beze všeho strachu, věk svého života pokojně přeběhnúce, žádajícieho ode všech smrtedlných odpočinutie požievali.

## KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ SEDMÁ.

Protož z toho známo jest, v čem a k čemu ti králové pohanští pokolenie lidská zřiedili jsú skrze ty moci své, aby je u pokoji zachovali, až by žádající věc všech smrtedlných přišla, to jest, aby je u pokoji zachovali, až by odpočinuli skrze smrť od běhu nynějšího zaneprázdnění. A tak se skrze tu moc muož zachovati pokolenie lidské v časném životě do vuole božie; nebo kdv by to pokolenie lidské ztratilo skrze svú zlosť všelikú pravdu, musilo by zahvnúti: zlosť by je strávila. Protož poněvadž jiné pravdy nezná aniž by jé přijalo, tehdy té pravdě musí poddáno býti, kteráž se skrze moc uvodie. Protož všeliká moc, když chce panovati. musí mezi množstvie tu pravdu uvésti, aby skrze ni množství mohlo se srovnati v běhu zemském a v té dobrotě aby jedni na druhé nesáhali zlostně, násilím bezpráví mdlejším činíce, a jedni druhým aby musili právi býti v učiněnie křivdy podle nálezu pravdy královské a městské. A pakli kto zruší cíle pravdy jich. na to oni meč nosí a moci požievajé, aby mstili smrtí nad přestupníky zákonuov svých. A protož to zřiezenie božie, kteréž se děje skrze moc králuov zemských a pohanských, jest taková dobrota, skrze niž se řiedí a zachovává pokolenie lidské v časném dobrém těla a statku, bez kteréžto dobroty pokolení lidské již tak padlé a strávené a ďáblóm poddané, od Boha odlúčené, nemohlo by živo na zemi přielišnú zlostí ostati, nebo dva vlastní I Mojš, IV. bratry prvních lidí uvedl jest ďábel-v tu zlosť, aby jeden druhého

93'a.

zabil z nenávisti. A potom v jinych pokoleních vždy tak dělá, 93 b. veda je v zalbití. Protož zřiezením božím ta moc světská uvedena jest jako plot aneb ohrada, ješto skrze ni muož se zachovati to pokolenie padlé jako ovce ztracená podle svrchnieho života a dobroty jim pohodlné k času nynějšímu těm, ješto o životu pravém a budúcím nic nevědie. Ale to diem, že nic jinak nemuož moc světská zachovati v té dobrotě časného života a v prospěchu časných věcí pokolenie lidského, jediné tak a dotud, dokudž pokolení lidské nepopudie proti sobě prchlivosti pána Boha všemohúcieho svými hřiechy tvrdými: dotud moc královská jim prospievá k pokoji a k jinému řiezení zemských věcí. Ale kdyžto na se hněv božie přivolají, tehdy se od králuov počne jich obořenie, aby jednáním ďábelským králové, jedni s druhýmí se svadíce, proti sobě boje zdvihli a, shromáždíce množstvie zástupuov, táhli jedni proti druhým a spolu se zmordovali a mnoho tisícuov jich pojednú aby zhynulo, aby sobě lid zhubili na těle i na statku, zbořili a zlúpili krajiny, země do zahynutie, jakož o takových věcech v písmích zjevno jest v knihách králových i jinde a před očima nám se děje. Protož to zřiezení božie skrze moc královskú tak mnoho chránie pokolenie lidského v časném dobrém, kterak dlúho hněv boží nebude popuzen na nich hřiechy jich; nebo pán Buoh jest král nad králi všie země a nad národy všech zemí: onť ustavuje krále a ssazuje. Protož v rukú božiech jest moc zemská a ohavna jest všeliká nepravosť národuov, a užitečného správce neb krále svým | časem ustaví nad nimi. Protož onť ustavuje 91 a. krále národóm k dobrému časem svým a také jeho ssadí pro nepravosť ohavnú národuov proto, že jeho samého, krále najvyššího, nectie a věděti o něm nechtie toho, že on jest král nad králi zemskými a nade všemi národy panuje a vládne jimi a že jím toliko stojí všecko dobré všech národuov. A když na něm potupí všecka dobrodění jeho a popudí na se hněvu jeho, králť tělesný neodvede hněvu božího od nich, ale i s nimi zetřien bude, jakož I Král. XII, prorok řekl jest lidu židovskému: Aj toť váš král, jemuž jste 18, 25. chtěli, a nebudete-li se Boha báti, zahynete vy i s králem vaším

Protož marní sú všickni lidé i s králi svými, v nichžto nenie Moudr. XIII, uměnie božího, jenž opúštějíce Boha, krále nebe i všie země, i kladú náději o své dobré v králi, člověku smrtedlném. A když se nebojé krále najvyššieho, málo a řiedko naleznú to v králi zemském, čehož se nadějé v něm: spieše jeho metlu tvrdú uzřie nad sebú.

Ale muož k těmto věcem řečeno býti: kterak ti králové pohanští, slepoty a bluduov plní súce, mohú řiediti lid sobě poddaný v té dobrotě, v níž by mohl asa v časném dobrém zachován býti? Však oni s tiem nehledie k Bohu aniž jeho znajé. A na to muož rozum býti, že jest to pravé, že on je ustavuje s tú mocí k řiezení během zemským a národuov lidských, ač oni na to i nemyslie, což skrze ně Buoh myslí; protož při jedné věci puojde Buoh a počnú lidé: Buoh jiné myslie při té věci a lidé jiné. Avšak při té věci duojde úmysl boží, ale lidé v tom | hledajé svých věcí zemských: kralové zemští, chtiece kralovati nad množstvím, žádajé bohatstvie a mnohého povýšení, vysoko nad mnohé, žádají cti, chvály a zvelebenie v světě, žádajé rozkošie sladkých hojnosť bez nedostatkuov mieti a svobody tělu ve všem. Protož mistr Protiva die, že počátek moci královské a městské počal se z chlipnosti panování, nebo v prvních knihách Mojžíšových psáno jest, že Kain pro vraždu bratra svého udělal jest město, jehožto vzdělání přiečina podle kroniky Jozefa byla jest, že, lúpežem a násilím zboží shromažďuje, svých měst k zlodějstvie jest požieval, města zdmi ohrazoval jest a boje se těch, kteréž jest urážel a zlúpil s svú rotú, v svých městech jest shromažďoval. Protož počátek moci aneb panování s strany žádosti lidské ihned lúpežem a násilím kvetl jest. A Šalomún kralóm die: Protož slyšte, krá- žalm II, 10. lové, a srozumějte, učte se, saudce krajin zemských, přikloňte Moudr. VI, svoji uši vy, ješto panujete nad mnohým lidem a líbí se vám prvními býti v zástupích národuov. V tom oznamuje, co tiehne k panování nad mnohými národy krále a kniežata. Nic jiného než to, aby prvními v najvětčie cti a v rozkoši byli. Protož jiné myslie chtiece kralovati nežli Buoh, ale měli by ovšem tak mysliti

I Mojž. IV. 17

95 b.

spolu s Bohem, aby podle jeho vuole kralovali, nebo tím budú potkáni najposléze, když se otieže na jich skutky a přeptá se na jich myšlenie a dá jim vinu z toho, že sú nepravě saudili a zákona spravedlnosti neostřiehali sú. A to jim tie|že puojde po libém panování nežli by zde stádo sviní pásli.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ OSMA.

Než v tom ku první řeči patřiece, že oni súce daleko od úmysluov božích, když chtie kralovati, avšak toho nemohú minúti: vždyť musí lid srovnati k té spravedlnosti, v niež by se mohli upokojiti vespolek skrze jich připuzení, aby pod jich bázní stojéce nesměli jiným překážeti ani škoditi: bez také spravedlnosti nemohli by kralovati ani lidu sobě poddaného zachovati, kdy by lid nebyl ukrocen mocí pod práva saudná a pod tu spravedlnost, jíž se muož množstvie srovnati pokojně pod jednoho pána hlavního. Protož bez toho byl by křik a rozdělenie v lidu, jakž by pří žalobných nepokojil pomštěním nad těmi, jenž činie bezpráví a saudem pravým rozdělujé žalobné pře podle práv, skrze něž řiedí lidi v saudech. Protož buď pohan aneb jakýžkoli poběhlec, bez těch věcí nemuož kralovati ani lidu srovnati k svému panování, než vždy se mocí postaviti proti zlým o všecky poddané až do najmenšího člověka, aby jemu nižádným bezprávím od jiných nezhynul, aby jemu panstvie nesešlo na něm. Protož ten král pohan aneb kterýkoli poběhly křesťan v takých zřiezeních lidí svých viece v tom hledaje také přitom ostřiehá, což Buoh chce skrze něho mieti, jakožto zachování lidu v časném dobrém. A to diem najnieže: v tom časném dobrém. Ale David i jiní králové spravedliví, ješto jsú měli známosť boží v sobě a milosť k němu. následujíce zákona | božího, mohli jsú i podle svědomie lid řiediti skrze zákon boží, učiece jemu lid, a podle zákon(u)o mohl jest král spravedlivý moci připuzujície požievati nad neposlušnými, nebo zákon židovský tělesný byl jest, protož tělesně mohli jsú k němu puditi mocí neposlušné.

### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ DEVÁTÁ.

Tež tuto jest řeč o králích, kteříž, súce pod zákonem starým, mohli jsú lid řiediti i podle svědomie, i o těch, kteříž sú kromě viery i pohané byli, mohúce lid řiediti zevnitř podle dobrých věcí těla a statku tělesného. Protož pak ty moci, kteréžto pod věrú stojé samým iménem, tv nedrží ani zákona starého ani nového ani v pomstách ani v súdech, nebo to všecko rovně s pohany rovnají aneb jednajé podle práv městských a ciesařských. A ještě by něco bylo, by se s králi pohanskými srovnali v řádu saudném: nebyl by taký křik od vdov, sirotkuov a od jiné chudiny, ano se jim téměř nižádná pravda nemuož státi od těch mocí, jediné najviece mstí zlodějstvie věšením a tú pomstú, ješto zákon starý minul jest; neb v tom zákoně nedal Buoh mrtviti zlodějuo, ale škodu navrátiti: to čtvero, což jest ukradl, aby navrátil, když v II Mojž XXII. tom byl popaden. A v zákoně novém jest naučenie: Ktož jest Efez, IV, 28 kradl, již aby nekradl viece, ale dělal rukama svýma to, což dobrého jest, a z toho dobytí k potřebě nuzným dával. Protož ty moci, jenž slovú křesťanské, nižadnému zloději káti se nedadí: vše zvěsí. Protož ani starého ani nového zákona nedržie v | pomstách ani v saudiech ani v bojích ani v mravích, ale všecko dělajé podle zákona svých ukrutenství a podle zákona lakomstvie nestydatého a podle zákona roskoší tělesných a podle zákona pýchy Luciperovy. Protož to zřiezenie božie, kteréž v jich mocech stojé, ve mnohých stránkách nemocněji stojé nežli v mocech pohanských, nebo v některých často nenie smysla, aby dva sedláky uměl(y) o malú nesnázi rozděliti. Protož křik a svárové vždy v jich lidech sú a vždy neřáduov plno v jich panstvích jest. A protož to obé zřiezenie skrze manželstvie a skrze moc světskú, jenž se děje na pokolení lidském podle dobrých věcí časných a tělesných, nedosáhajíce dokonalosti, v níž by mohlo pokolenie lidské spaseno býti, protož s takým zřiezením, skrze něž se spasenie koná, poslal jest Buoh Syna svého, spasitele světa, abychom skrze něho živi byli. A ktož má Syna božího, má život věčný. Protož on dokonaleji skrze pravdu životnú řiedí královstvie své nežli králové zemští, množstvie veříciech uvodě v jednotu takovú, aby jednoho srdce a jedné duše byli, aby sobě skrze lásku slúžili a činili spravedlnosť k Bohu i k lidem bez připuzení bezděčného, ale z milosti a z dobré vuole. Protož takého zřiezenie každý by měl pilen býti, aby podle něho řiedil život svuoj tau spravedlností, kterúž Kristus řiedí lid svuoj, ktož chce život věčný mieti a zhynutie věčného ujíti.

# KAPITOLA PADESÁTÁ.

96 b. A že to zřízení Syna božího sáhá na člověka | v duši i v těle, aby se celú duší i celým srdcem zřiedil v milování božím a bližních svých a všecko tělo i moci jeho aby poddal pod kázeň zřiezení jeho, aby celý člověk zřiezen byl ke cti boží: protož to zřiezení, skrze Syna božieho uvedené, pokolení lidskému jest životné, ctnostné a zasluhujície života věčného a uvodie člověka v tovarystvie božie a činie člověka jednoho ducha s Bohem, mrzkosť všicku snímaje s člověka, kteráž upadla jest na pokolení lidské akrze prvního člověka, a uvodí pravý život milosti člověku hledajíciemu milosti. Protož z zavázaní všelikého dluhu pokolení lidskému jest, aby pod to zřiezení božie skrze vieru Kristovu vešlo a život jím zřiedilo k vuoli božie, nebo malá věc jest chovati života tělesného pod stienem zřiezenie božího, kteréž se skrze moci světské koná, nebude-li potom náděje věčného života v blahoslavenství. Tentof život rychle zhyne, ale onen vècne ostane. A že zriezenie boží, kteréž skrze moci stojé, najviece anebo ovšem patří k čas-

nému životu podle těla, ale zřiezenic, kteréž jest uvedeno skrze Syna božího, málo patří k časným věcem a někdy nic. To zřiezenie die: Majíce pokrm a oděv, na tom dosti mějte; pakli se přihodie bezpráví na oděvu a na jiném statku a chce-li se kto sukně jíti v saudě, opusť sukni a přidaj raději i plášť k té škodě. Mat. V, 40. A poberú-li násilím statek, raduj se, věře, že nenie ztracenie, když v nebi hojnějšie statek ostává za ten časný. Protož to zřízení Kristovo ostavuje člověka v náději boží, aby | všicku pečlivosť u Buoh uvrha, nikdy nehřešil pro statek časný, věře, že jemu jest péče o člověku. Protož beze všeho přirovnánie jest svrchovanějšie zřiczenie skrze Syna božieho uvedené nežli to, kteréž (skrze) moci světské jde; nebo ono, kteréž skrze Jezukrista ide, muož úplně uzdraviti lidi v duši i v těle, úplně spravedlnosti Bohu libé i světu užitečné. Aniž co muož přidati ta spravedlnost, kteráž skrze moci ide, těm, kteří se řiedí skrze Jezukrista. A to zřiezení, jímž svět pod bezděčí se řiedí s připuzením mocí světských, to oni pravěji a ctnostněji s zaslúžením plní a nesú a nebývajé horší, když padne zřiezení skrze moci, nebo najviece pro přestupníky, ješto by chtěli mnoho zlého činiti, by se nebáli moci, stojí zřiezení mocí světských.

97 a.

#### KAPITOLA PADESATA PRVNIE.

Jestè viece té moci reci potvrzuje svatý Pavel rka: Protož ktož se moci protiví, božiemu zřiezení se protiví, a ktož se protiví, sami sobě zatracenie dobývajé. Aby to rozumně vzato bylo: Ktož se moci protiví, božiemu zřiezení se protiví, tak se protiví škodně, když to potupuje, což moci podle zřiezení božího jednají. A čím by dlužen byl poslúchati moci podle zřiezenie božieho, to poslušenstvie ktož by zhrzel, zatracenie by sobě sám dobýval. Ale což by ty moci činily skrze blud, skrze pýchu a skrze jinú kterúkoli zlosť převrácenú proti Bohu, toť nenie zřiezení boží v

38 a.

nich, ale pyšná smělosť v dělání bludu a požievanie neprav(é) 97 b. moci proti zřiezení božímu a jest v sobě hřiech. V|šeliké požievanie moci nepravé jest, v čemžkolivěk ruší přikázaní božie skrze moc: vždy jest nepravé požievaní moci a vždy hřeší smrtedlně. A že v hřiech smrtedlný jinak nemuož skrze moc uběhnúti, jediné přestúpením přikázaní božích skrze moc, lakomstvie, násilé, vraždy, pomsty jednaje. A že die: Ktož se protiví moci, zatracenie sobě dobývaji, to múdrý vždy těžce má vážiti, čím by koli měl sobě zatracenie dobývati: pro celý svět neměl by sobě zatracenie dobývatí ani pro svuoj život, nebo nic jemu neprospěje svět ani život, upadne-li proň v zatracenie. Protož ani to protivenstvie prospěje, jímž by se moci protivě upadl proto v zatracení. A chudému pak nenie zdrávo takové protivenstvie: někdy se sprotiví slovem nemúdrým i sede pro ně den nebo dva v kládě anebo bit bude i obrácen pro ně. Ale těžším během protivenstvie od moci byti muož, když z této nenávisti pochodie, že poněvadž od Boha jest každá moc zřiezeně uvedena na pomstu hřiechuov, nemá-li kto vážnosti v tom ani poctivosti k těm mocem, ihned přidává: potupě takovú moc, zřiezenie božímu se protiví, utrhá, hanic, poklíná, nenávidí, mrzkosť má k nim a zlého žádá těm pánóm. A to zlé z slepoty muož jednati, neváže Boha v tom ani těchto slov, ješto die: Zřiezenie božímu se protiví a u něho jest jako zlá věc a škodná. A příčina takého protivení někdy muož byti, že jemu někdy nelibého něco stane se od moci. Protož nižádnú lehkostí nemá potupovati moci z nenávisti maje za to, že by nepotřebna anebo škodna byla.

### KAPITOLA PADESÁTÁ DRUHÁ.

Opět v tomto těžké jest prouvení moci, když sú od nich spravedlivá přikazování k poddaným, aby pokoj a svornosť mezi sebú měli a spravedlivosť sobě činili, smlúvy sobě drželi. A zapovídá jim, aby niżádného bezpráví jeden druhému nečinil, a přihodie-li se mezi nimi jaké bezpráví, aby ne o vše ihned ku pánu na žalobu nebo na saud běhali, ale sami mezi sebú o tom dobrotivě naložili a odpustili sobě. A oni z pýchy pohrzejí takovými přikázaními a zapovědmi: tuť netoliko pánem pohrzejí, ale i Bohem, nebo takové věci Buoh přikazuje lidem. Protož k tomu měříce najblíže puojde: ktož se moci protiví, zřiezenie božímu se protiví, nebo k té stránce najblíže zřiezení božie přiestojé skrze moc srovnati lid v dobrém přikazování dobrých věcí a pravých a přestupníky mocí pudě k tomu, aby převráceně nesměli činiti a jiných rušiti.

Ale tuto jest najvětčie přiečina, pro niž se moci protiví mnozie, že jim jest těžka svým ukrutenstvím a že je dáví platy velikými, šacuňky, robotami těžkými a mnohými bezprávími, pro něž netrpěliví stoní, repcí, hanějí a poklínají; aby mohli pomysliti zlé pána svého, to by jich radosť byla. A že i v tomto hřešie netrpěliví, mstiece se nad svými pány a poklínajíce jich a nic sobě nevyklnů. Páni hřešie nad nimi bezpráví jim činiece, a oni hřeší nad pány se mstíce. Ale to jest těžké na váhu převésti a to sobě k vuoli pochotně připraviti, když by jednoho člověka kto | měl, ješto by jednú rukú jeho krmil a druhú jeho poličkoval; něco by musil zvoliti: nebo krmení opustiti a políčkno zniknúti aneb se krmiti a políčky trpěti. Chce-li kto ujíti ukrutenstvie toho pána, nemějž nic za ním, a pakliť se líbí dědiny a oprava za pánem, trpiž roboty a platy a budeš-li pokorně trpěti, ta bezpráví přijdút k dobrému, pakli nebudeš trpělivý a budeš se protiviti, reptati, klieti, nic tiem neuléčíš toho neduhu, ale neobrátíť se na to, že ty repceš: nechceš li jeti do lesa v čas metelice zpívaje, ale musíš pláče jeti, ant po hlavě tepe. Protož darmo se protivíš praudú řiečnému: nepoživeš-li jeho pokorú, nic reptáním neoslabíš.

Protož takými přiečinami protiví se moci mnozic a někteří se i mstí nad mocí, hledajíce jiné moci proti nim. Protož lidé zle živi jsů, nectí Boha v ničemž aniž jeho chtic mieti za pána v které

95 b.

moci, nikdy nic nechtí na něho podati. Protož takový lid poběhlý a všemi stranami odešlý od Boha zaslúží svými hřiechy pánuov tak ukrutných a nemúdrých jako někdy lid židovský, aby je tiskli a drali opak drtí a vše jim činili, což oni nechtí a čehož nenávidí a čehož vždy repcíce želejí. A z toho jich hřiechové opèt zrostú noví, aby netrpiece pokorně bezpráví, zlostně se protivili moci a tak sobě zatracení dobývají neužitečnými hřiechy. Protož tuť ledva pokorní a trpěliví lidé utekú zatracenie, nebo ty moci ukrutné na pomstu hřiechuo bývajé uvedeny od Boha, a toliko bezpráví od nich puojde mnoho, že nebude-li trpělivosti v lidu, bu|dau se protiviti těm ranám, v nichžto se posmievajé jich bolestem a nepřestanú proto, že je bolí velmi.

#### KAPITOLA PADESÁTÁ TŘETIE.

Také mnozie se protiví moci i my se protivíme moci z některych přiečin, majíce to z viery, že sú hodné přiečiny. Nebo nepřejem té moci tu, kdež nenie a kdež býti nemuož, a tu jé přejem, kdež jest, a tu, kdež má byti, a tu, kdež musí byti z potřeby. Nebo poněvadž kněžstvo ciesařské, skrze ciesaře v světě zvelebené, zbohacené a skrze ciesaře štěpené, spojilo se jest s tú mocí a chová za ní svého zlého a pokrytého života; tak tu moc k užitkóm viery velebí a chce ji včiesti u vieru jako vlastní věc viery, jakožto takovú dostatečnosť viery, že by bez té moci viera v své pevnosti a v spravedlnosti nemohla státi, by jé ta moc neoháněla. Ale toho jediné nastrká jako cizieho líce to kněžstvo ciesařské poctivosti božie a řáduo jeho i viery, že to vše dobře stojé skrze moc, to oni praví. Ale spíše jest to ten užitek, že oni za tú mocí břicha svá tukem rozšiřují a hojně je pasú. Protož my v ten smysl moci nepřijímajme s nimi, neboť to nenie pravé, byť takoví užitci viery a poctivosti boží v moci světské stáli; nebo viera a poctivosť Bohu stála jest prvé, když ta moc kromě viery byla jest a zjevně se vieře protivila, ale nynie jsúci pod věrú mnohá osiedla vieře i těm. ktož se viery přiedržie, uvedla jest a množstvie křesťanstva v polianstvie obrátila jest. Protož my dieme, že jest to moc světská, jakož to jméno ode všech má, že jest světská moc připuzujície, kterážto netoliko by mohla vieře mnoho prospěti, ale velmi nemocně řiedie ten svět v jeho bězích aneb v malých dobrotách, aby ovšem nepadl ten svět poběhlý pro svú rozmnoženú nepravosť, jenž jest odvrhl jho božie od sebe. Protož světu jest ta moc jako základ a pevnosť, nějaký velmi mdlý základ, na němž stojé svět, dokudž vietr neudeří naň, jenž hory boří a základy zemské z kořen vyvracie. Protož někdy muož za čas ta moc pozdržeti ten svět, aby ovšem nepadlo jedno na druhé, a muož popásti hřiešníkuo tohoto světa mečem svým, aby se nevylili jako povodeň veliká z břehuo svú mnohú nepravostí. Takové věci moci krotie s některých stran a někdy mnohým zlostem svoboda a pomoc jest přiečinú, kteréž jsú jé k utěšení aneb k zbohacení. Protož daleko jest ta moc od prospěchuov viery, mnohá osiedla a úrazy vieře činieci aneb uvodieci. Protož kněžstvo lstivé křivě nastrká na to miesto viery a poctivosti božie a užitkuo cierkve svaté, že by ty věci stály dobře skrze moc světskú v svém pokoji. A to muož býti tak, jakož oni smyslé o cierkvi svaté, nazicvajíce všecko množstvie hřiešníkuov oklíčené světem, a že by takové množství zlosynstva byla cierkev svatá. A jest-li to cierkev svatá, přielišť daleko jest od skutkuov viery, že jé již všickni kněžie nemohú ukrotiti ani zkaziti skrze vieru, aby stála u pokoji a v pravdě viery: již ledva moc s mečem, s ukrutností poběhlosť toho zlosynstva něco | pokrotí, aby se nezkazilo spolu. A jest-li to prospěch té cierkve, tehdy moc světská toliko té cierkve jest k správě potřebna, ale úřad kněžský, jenž by měl skrze vieru cierkev svatú spraviti a ukrotiti, ten odvržen jest. Kněžie! Nejezte chléba darmo, poručte stádo pánóm, ať oni skrze meč popásají kozluo smrdutých, a vy, synové holí, sedte, kajte se v rolí toho, co ste lid klamali o duše i o statky. A pániť s mečem lipe upasú tu cierkev příliš drsnú, neboť jim toliko prileží to dielo mocí dáviti zpupnosť nebojatú takových hřiešníkuo.

99 b.

100 a.

Dan. III.

100 b.

### KAPITOLA PADESÁTÁ ČTVRTÁ.

Ale ještě té řeči povážíme, ješto die svatý Pavel: Ktož se moci protiví, zřiezení božímu se protiví, a ktož se protiví, sami sobě zatracenie dobývajé. Tu sem napřed řekl, že což moc podle zřízení božího chce aneb přikazuje, tiem činem pohrzeti neposláchajíce jest se zřiezení božímu protiviti, ale co by t(a) moc podle bluduov, podle pýchy a podle jiných zlostí jednala aneb přikazovala něco proti Bohu nebo pudila k kterým bludóm aneb zlostem, toť vše nenie zřiezení božie na té moci, ale jest odpornosť zřiezení božímu a jsú jich vlastní hřiechové. Protož člověk protivě se moci v takových odpornostech převrácených, nehřešil by aniž sobě zatracenie dobýval, nebo z písma muožem mieti přieklady o tom na dobrých lidech. Nabochodonozor, král pohanský, pýchú sa podnesen, kázal sochu vysokú v poli udělati a posvěcení slavné kázal je učiniti: všelikú hudbu a pišťbu je na l česť připravil a lidi všecky na posvěcení k sobě přivolati kázal: a kdvž isú počali pískati a hústi na česť soše, aby všecko množstvie padlo před sochú a modlilo se jé, a ktož by nechtěl v tom krále poslúchati, aby byl vyržen do peci hořícieho ohně. Protož všickni sú uposlúchali krále v tom, jediné třie mládenci nechtěli se klanèti soše. Protož kázal je vmetati král do peci hořícieho ohně. A ti mládenci protivili se moci a nezhřešili jsú a byť byli krále uposlúchali v tom bludu, byli by modlosluhami a upadli by v božie hněv. Protož radějše se odvážili životuov než by upadli v božie hnèv. Jiný přieklad máme na Mardocheovi a takto se praví: Ester. III. Tehda král Asverus zpaněl jest Amana, syna Amadaty, jenž jest byl z pokolenie Agag, a postavil jest stolici jeho nade všecka kniežata, kteráž mějíše, a všickni komorníci královi klaněli se Amanovi, klekajíce na svú kolenú, nebo tak jim byl přikázal ciesař, jediné Mardocheus neklekal před ním na kolenú ani se jemu klaněl. Jemužto pověděli sluhy královy, ti, kteříž dveřie síní králových ostřiehali, řkúce: Proč ty jediný nezachováváš přikázanie králova? A kdyžto též jemu pravili a on jich nechtěl poslúchati, i pověděli to Amanovi, chtiece zvěděti se, trval-li by proti přikázanie královu. A když to uslvšel Aman a tiem se ujistí, že Mardocheus nekleká před ním na svú kolenú ani se jemu klanie, rozhněval se jest velmi a z toho hněvu umienil netoliko na Mardochea sáhnúti, ale i na všecky Židy a tak dobude povolelnie od krále svú lstivú a mnohú řečí, aby všickni Židé po všem panstvie Asverovu byli zmordováni jeden den, by toho byl Buoh jinak nezměnil. Protož vizme vieru svatých lidí, kterakť jest jeden člověk zavrhl přikázanie krále velikého, ješto všechen svět nesměl odpoviedati jeho ústóm: on jediný pohrzel jím, nechtě cti na člověka hřiešného vznésti. Takéž král Antiochus, ukrutník veliký a vrah židovský, vjev s velikú mocí do jich země, učinil na nich veliké potřenie a mnohý lid zmordoval z nich a zapověděl jim činiti zákon božie: obřezovánie dietek, obětovánie obětí a hodnov přikázaných od Boha světiti nedal a přikázal jim držeti zákony, kteréž jsú drželi národové pohanštie, aby, nechajíce zákona božieho, srovnali se s pohany. A mnozie báznie jsúce připuzeni skrze jeho ukrutnosť, povolili sú bludóm pohanským a mnozie také z lidu židovského, jenž jsú úplně vieru Bohu drželi a zákon jeho milovali, zvolili sobě radějše zemřieti nežli od zákona božieho odstúpiti a bludy pohanskými pohrzeli sú a protož jsú zmordováni od ukrutníka. A protož z těch přiekladuo svatých lidí znáti jest, že jsú se moci královské protivili v tom, což jsú oni podle svých bluduov odporně proti Bohu přikazovali. Ale takové odpornosti proti mocem ukrutným činiti nenieť cesta lehkých a bláznivých lidí, ješto jimi bázeň vládne a strach mýlí těch věcí, ješto nevědí, přijdú-li, povrže je. Protož tací u malé věci nemohú se moci v zlém protiviti: polezú po ní, byť | jim kázala stolici Trojice svaté zvrátiti, byť to mohlo byti, a před sochami padati. Co je tu tisícuov bylo, když Nabochodonozor, sochu postaviv, kázal před ní padati! A jediné třie nepadali před ní. Pane Bože! Ty víš, kdoť dnes nalezen bude, by pro bázeň smrti neklaněl se šelmě a obrazu jejímu, aby v tom pohrzeje přikázaním mocí najhoršiech.

101 a.

101 b.

Gal. I. 8.

nebo tu jest modla taková, převyšujície sochu Nabochodonozora krále, v těžšiem bludu postavená.

#### KAPITOLA PADESÁTÁ PÁTÁ.

Také někteří z doktoruov o těch věcech sú učili lidi a řkúce:

Pokorní napomenuti majé býti, aby ne viece nežli sluší poddáni byli, také aby hřiechuov jich připuzením ctíti nebyli povinni, když by chtěli vicce nežli slušie lidem poddáni byti, nebo vědomo má býti, že skrze poslušenství nikdy nemá zlé činěno býti. A opět k témuž rozum jest: Učiniti zlého cožkolivěk, ač přikázanie velí, zjevno jest, že to poslušenstvie není, ale viece neposlušenstvie proti správě: v nehodných věcech nižádný nenie povinen poslúchati. A opět: Ač ten, jenž nad jiné povýšen jest, přikázal by něco, ješto od Boha jest zapověděno, anebo učiniti bránil, což Buoh přikazuje, svatého Pavla saud vydán buď proti němu, jenž die: Bychom my nebo angel z nebe jinak vám kázal než sme my vám kázali, buď prokletý. Z těch řečí muož známo býti, že boží zřiezení v mocech světských nemá odpornosti u vuoli božie, jestli že se ty moci samy spravujé zřie zením božím podle vuole boží. Pakli co proti Bohu přikazují, to jest jich smělosť pyšná a zámysl bludný, proti zřiezení božímu odporný. A že v těch odporných věcech poslúchati vyšších kniežat neb prelátuov jest jich hřiechy ctíti a tak i ďábly, protož, položíce tyto rozumy doktoruov o tom, že nemají poddaní poslúchati v tom vyšších, což jest Buoh zapověděl, s kým by páni na vojnu jeli? Nebo na vojny běží, aby činili to, což jest Buoh zapověděl bližním, co by od nich Mat. VII, 12. nerádi doma trpěli, nebo to přikázanie božie jest: Což chcete, Luk. VI, 81. aby vám lidé činili, takéž i vy jim čiňte, a že by každý chtěl ode všech, aby jemu dobře činili, takéž on všem by měl dobře činiti. A běhaje na vojnu, činí zlé takovým, od nichž by vždy rád dobrému, a čemuž by nerád doma byl, to jiným činí z přikázanie pánuov svých. Protož snadno jest hýbati přikázaním božím bez

vážnosti. Ale byť měl lid křesťanský konečně zavřien byti na přikázaních božích, musiliť by potokové krve jíti od mučedlníkuov od těch mocí zpohanilych, nehoniliť by se s nimi jako s stádem ke zdi, k šturmóm a k bořením, k mordóm a k lúpežóm, nebo podle viery radějše by šli pod meč, nežli by takové věci odporné zákonu božiemu činili. Ale tento dobytek bláznivý, v boží vodu omáčený, odvržený od Boha i od jeho zákona, všecko zlé s radostí činie jakožto dávno svedený od cierkve římské a opily z vína kurvy veliké, kteráž skrze slavné muže postavila jest svět ve krvi a ve všem svodu nepravosti.

#### KAPITOLA PADESÁTÁ ŠIESTÁ.

102 b.

Potom dále die svatý Pavel: Nebo kniežata nejsú k bázni Řím. XIII, dobrého skutku, ale zlého. Chceš-li se nebáti moci, činiž dobře a budeš mieti chválu z něho, nebo sluha božie jest tobě k dobrému.— Tu všudy vězíme jako mezi ploty zapletení, hlediece k smyslóm cierkve římské, z ciesaře vyrostlé. I nesnadno muožem praviti těchto řečie podle rozumu svatého Pavla, o nichž cierkev římská smyšlí, že ji v hod kniežata řiedí těmi slovy, jako by o jiných nic nepravil než o těch, skrze něž se ona krvaví a z lidí krev točí; jako by prvé kniežat v Římě nebylo než se jest ta cierkev na stolici ciesařské rozhostila. Ale že všecka slova svatého Pavla, pověděná v této epištole, jsú o těch kniežatech, kteráž od počátka římského města byla v něm daleko před narozením Kristovým, kromě viery v pohanství stojíce, a o křesťanech ještě nic nebylo slýcháno, protož z této epištoly svatého Pavla cierkev římská nemuož sobě jinak kniežat dovésti a vieře je přičiesti, leč také kniežata pod věrú chce mieti, jakož sú je pohané v Římě měli. o nichž jsú ta slova v epíštole, jakož se vidí z skutkuov, že takáž ona má, jakáž i pohané majé. Ale že jiné jest při těch slovích svatého Pávla rozuměti, že ona mluví o ciziech kniežatech věr-

ným lidem, kteráž jsú byla kromě viery, a jiné jest věřiti to, že on spravuje těmi slovy běh těch kniežat, kteráž uprostřed věříciech stála sú aneb státi měla | spolu s jinými křesťany, zákona 163 a. Kristova následujíci. Nebo měli jsú všickni puojčiti, kdy by chtěli. že nižádný lid z práva nebýval jest púštien u vieru, leč by prvé svolil pod zákon Kristuov podniknúti. Protož jsú-li ty správy k následovníkóm zákona Kristova, to by mělo rozsúzeno býti, byloli by od koho; ale z skutku, kterýž následoval jest apoštoluo podle času přítomného jich přebývaní a kázaní v Římě čtení, musili by puojčiti, že ta kniežata, o nichž tuto mluví svatý Pavel, byli jsú pohané kromě viery Kristovy, mrtviece věrné křestany pro vieru, k kterýmžto knížatóm zavázal svatý Pavel věrné křesťany v poslušenstvie z hodných přiečin, poněvadž jsú přebývali v jich panstvie, a tomu je učil, kterak se mají k nim mieti opatrně s dobrými skutky, s dobrým obcováním, aby jim nebyli k bázni, ale snad k užitku, aby se tak spravedlivě jměli před nimi jako před cizími u vicře a před těmi, ješto sú páni jich, aby jich ničímž nepohoršili ani jich proti sobě popúzeli s hněvy kterú nemúdrostí svú.

Ale toto najpilnějši by mělo rozuměno byti při této řeči, ješto die, že kniežata nejsú k bázní dobrého skutku, ale zlého. A poněvadž sú byli pohané, kterak sú mohli znáti skutky dobré nebo zlé, aby se zlým protivili a dobré chválili? Těm slovóm delšie řeči potřebie jest, nebo rozličně muož rozuměno býti i mluveno o dobrých skutcích. Jsú někteří svrchovaní skutkové, jimž viera učí, a někteří jsú, ješto bez nich i pohané nemohli by býti aneb státi v ro vnosti života tělesného. Protož kniežata pohanská a zvláště římská měla jsú známosť dobrých skutkuov té spravedlnosti, skrze niž kniežata musí množstvie řiediti a srovnati k přebývaní pokojnému, ačkoli skrze moc musí připuditi k té spravedlnosti, skrze niž majé množstvie řiediti a srovnati pokojně v jednotu. A to puojde, v tom ukrotí všeliké bežpráví: násilé, zlodějství, svády, vraždy, roty šibalské a zběžské, padúchové i cizoložstva. To musí každé knieže znátí a rušiti ty věci

103 b.

mocí, neb by jinak nemohl panovati, pustè cestu těm zlým věcem: povstal by lid proti lidu, město proti městu, a zhynulo by jemu království. Protož toť muož snadno znáti knieže, kto sú bez žaloby v jeho panství, nebo všeliké bezpráví aneb křivota nespravedlivá uvodí žalobu a křik a tv všecky věci musí knieže anch jeho úředník věděti a slyšeti a skrze moc krotiti a skrze práva městská o nich súditi, nebo což se kde bezprávného přihodí aneb stane, s tiem běžie na žalobu a saud před úředníky kniežecí. Protož znaje lidi žálobné, ješto sobě bezpráví činie, svády jednajć, tepú se, lajé sobě, hanějé se, hrozie sobě, tepú děti aneb sluhy jedni druhým, škody sobě činie na poli pastvami, krádeží, mezi jedni druhým rušie, ploty boří, přeorují, přesekají meze v lukách a jiná bezpráví těm podobná sobě činie, ženy cizie žádají k cizoložství, a to vše k svádóm a k sváróm táhne a těmi věcmi vždy běžie žaloby před úředníky kniežecí a na to žalostné nokolenie kyše jako kvas zlý v svých nepravostech, bez pokoje, bez dobrotivosti, bez pravdy, v samých ďáblech přebývaje. A protož kniežata s mocí a s mnohú múdrostí pracně na saudech musí tv zlé věci jednati, povnati a děliti mezi tiem nemúdrým lidem skrze práva ustavená k ukrácení těch bezpráví, aby mohli panovati pokojně nad množstvím. Protož i mezi pohany jest vzácná ctnosť, ktož bez žaloby muož mezi lidem býti pokojně, spravedlivě a poctivě, nebo i ve čtenie svatým lidem, Zachariášovi a Alžbětě. Luk, I, 6. z toho chvála jest, nebo oba spravedlivá byla před Bohem i před lidmi, chodíce ve všech příkázaních a v spravedlnostech bez žaloby. Tak právě přebývali jsú, že nižádná žaloba nebyla nalezena na nich, aniž komu škodili jsú aniž sú koho horšili; protož nižádný nemohl na ně žalovatí pro vinu, leč z nenávisti lživě. Protož k takovým skutkóm dobrým puojde řeč svatého Pavla, ješto tu die, že kniežata nejsú k bázni dobrého skutku, ale zlého. Chceš-li se nebáti moci, čiň dobře a budeš mieti chválu z ní, nebo on nemuož se protiviti takové dobrotě, ale chválí ji, nebo ta dobrota činie pokoj a svobodu kniežatóm a mnohých teskností a lopoty i úsilé zbaví je; nebo když nenie žalob, nenie potřebie seděti na

104 a.

101 b.

105 a.

saudě puol dne aneb celý den, slyše žaloby, sváry, svědectvie nerovná jedněch proti druhým, ano sedú někdy potiec se, nemohúc k místu přivésti nesnadných lidí, a někdy rokovati musí o jich svády a o vraždy s jinými mocmi, s prácmi a s náklady. Pakli pomsty je|dná nad kým, musí se s nimi katovati, až se jemu steskne s tiem. Protož ktoží jest bez žaloby v takových spravedlnostech, tení veliké břímě a zaneprázdněnie snímá s kniežat a s jiných saudcí, kteréž žalobný lid na ně uvodí. Protož oni takým činem pokojně a snadně panují, když se žaloby utají v jich panství; ale když žaloby vzniknú a křik se rozmnožie v jich lidu, tehda se oni obtieží tiem, krotiece, rovnajéce, saudiece, rokujéce a někdy i boje jednajéce. Protož neupadá bázeň od nich na toho, ktož jest bez žaloby v jich panstvie podle těch spravedlností, jimiž pokojně stojé panství jich, ale viece chvály má od nich i milosti. Protož právě die: Chceš-li se nebáti moci, činiž dobře a budeš mieti chválu z ní. To pak pověděl svatý Pavel o té pravdě, skrze niž mohli isú pohané v Římě i jinde pokojně panovati nad množstvím a zřiediti je v takých činech, o nichž jest napřed pověděno, a člověk jich, čině takovú spravedlnosť, mohl se jim slíbiti skrze ni.

# KAPITOLA PADESÁTÁ SEDMÁ.

Ale o té pravdě, kteráž z viery Kristovy jest, a o těch dobrých skutcích, kteréž Buoh přikazuje, nenie tak. Ač jest svrchovaná spravedlnosť, že by ji i pohané měli ctíti, ale ueznajíť jé, daleko jest od nich a pro jich nemúdrosť zdá se jim převrácená a škodná, protož hotovi sú pro ni zmordovati najnevinnějšie lidi. A tuť nenie řeči: Čiň dobře a budeš mieti chválu z ní. Kristus i jeho apoštolé dobře jsú činili a neslíbili jsú se těm mocem, ale zmordováni sú | od nich pro své dobré činy. Svatý Pavel dobře činil, vyznávaje jméno Kristovo v Římě, a neslíbil se Nerovi ciesaři ani chvály obdržel od něho, ale hrdlo ztratil od něho pro své dobré činy. Sbor ten spravedlivý v Římě, kterýž svatý Pavel při-

vedl k viere skrze kázanie čtenie, a k témuž psal jest tuto epištolu, dobře jest učinil podle viery Kristovy a nedošel jest chvály aniž milosti nalezl u ciesařuo římských pro své dobré skutky, nebo ti ciesaři pohanští v Římě najprvé apoštoly zmordovali sú pro jich dobré činy a po nich viec vylévali sú krev těch křesťanuov věrných, za třista let a za dvadceti let ty moci v Římě od apoštolnov trvajíce v pohanství a vždy vylévajíce krev nevinných pro jich dobré činy. Protož těm skutkóm, kteříž z viery Kristovy sú, již zbyv a řieci to: čiň dobře a budeš mieti chválu z něho, nebo ti činové z viery Kristovy daleko jsú od mysli kniežat pohanských a netoliko pohanských, ale i od těch mocí pokrytých, kteréž pod věrú jsú. Nebo ty moci dávno mrtví lidi spravedlivé: pro jich dobré skutky pálic, stienajé a jinak mrtví zjevně pro čtenic Kristovo. A nynie, v tento čas, velmi blízko jest k tomu naměřeno: když by Buoh dopustil těm mocem, mnohá krev spravedlivych byla by od nich vylita. Protož nicť viece nemajé známosti o dobrých skutcích, kteríž z viery Kristovy sú než jako kniežata pohanská. Protož svatý Pavel daleko dělí pravdu vierv od kniežat tohoto světa a die: Ale my pak múdrosť mluvíme melzi dokonalými, ale ne muodrosť tohoto světa ani kniežat tohoto světa, kteříž zkaženi bývají, ale mluvíme božie muodrosť, v tajemství ješto jest skryta, kterúžto jest předjednal Buoh před věky k naší slávě, kteréžto jest nižádný z kniežat tohoto světa nepoznal, nebo by byli poznali, nikdy by nebyli pána slávy ukřižovali. A protož tu příčinu najtěžší oznamuje, proč by ten lid svatý kniežata pohanská v Římě mordovali. Jediné proto, že ta múdrosť viery Kristovy skryta jest od nich a nižádny z nich nepoznal jé ani z jinych kniežat tohoto světa ani celý svet nepoznal spasitele ani jeho múdrosti. Protož neuctili sú ani samého spasitele s najpravějšími činy. Ač jest i mrtvé křiesil, vždyť sú jeho ukřižovali; a potom komu sú odpustili z jeho čeledi? A protož tak jest protivna ta múdrosť viery kniežatóm pohanským i všem zkaženým křesťanským, že by je úplně zkazila v tom panování pohanském: kdy by se jé poddali, musili by to panstvie násilné a dravé opustiti. Pro-

105 b. I. Kor. II, G—8.

tož ten sbor v Římě mnohými stranami musil se jest děliti od kniežat pohanských i od jiných pohanuo pro svú vieru, kterúž jest od Boha poznal a v tom prvotně a zvláštně, že sú podle své viery nemohli se poddati jich poslušenství u věcech bludných pohanských, jako jiní pohané poddávajé se kniežatóm beze všeho svědomie, k čemužkoli jich ponuknú i k najhoršímu. Jakožto i Nabochodonozor pudil všecky lidi i Židy, aby se jeho soše klanèli Dau, III. padajíce před ní: takéž Asverus přikázal, aby jeho uředníku naj-105 4. vyššiemu klaněli se, klekajíce před ním na svú kolenú jako před II Makab VI. Bohem. Též opět Antiochus lidu božímu zapověděl činiti zákon božic a přikázal jim, aby následovali zákonuo pohanských. Protož v Římě aby toliko bylo vylito krve svatých od těch ciesařuov pohanských velikého panstvie a veliké pýchy, jako kohož nechtie mieti, což najhoršího zamyslé, nebyla jest tak veliká přiečina a tak blízká k vylévaní krve jako neposlušenství takových převrácených přikazovánie těch pyšných ciesařuov. Ač sú nepomeškaně poslúchali jich v hodných přikazováních, ale byť se jednú zpíčili nepravému přikázanie podle své viery, tehda ta pýcha tak se jest Ester. III. zakrvavila, že mnoha tisícuov krev vylili proto; jako Aman tak se rozhněval velmi proto, že jeden Mardocheus nechtěl klekati na svú kolenú před ním, že to za malú věc položil sobě uetoliko na samého Mardochea ztáhnúti ruce svoji, ale na všecky Židy, co jich bylo v panství Asverově ve stú a v sedmmezcietma krajinách. Co by tu krve vylito bylo pro jednoho neklaněnie!

# KAPITOLA PADESÁTÁ OSMÁ.

Také ta přiečina, kterú jest viera Kristova učinila na těch křesťanech v Římě, pro niž sú upadli v nenávisť ciesařóm i všem pohanóm, to jest rozdělenie veliké od nich všemi zvláštnostmi tak na pohanech, majíce všecka obcovánie nepoctivá jako mrzkosť a nečistotu a od těch z jich zvláštností se odchylujíce jakožto od

nečistot jich, bolhy jich za ďábly majíce a všecko jich jednánie poběhlé cestú zatracenie vyznávajíce. Protož málo lidí proti množstvie pohanuo velikého města římského oddělili se s takými odpornostmi a byli u prostředních. Tehda podle jich zlosti div jest, že jest kto z křesťanuo mohl živ potrvati. Ale i tu jest Buoh pánem byl a vládl i pohany i jich ciesaři silnými, protož bez jeho vuole nemohli sú vlasu s věrných spíti. Protož i mrtveni jsú podle vuole božie tak, jakož on chtěl zkusiti sluh svých a slávu jich rozmnožiti skrze časné muky a jakož viece nebo méně viděl stálosti na nich, aby s pokušením učinil prospěch, aby mohli užitečně strpěti. A protož z těchto věcí muožem znáti zvláštnosť z skutkuov viery, kterak daleko jest skryto před kniežaty i přede vším světem a ovšem před zkaženými křesťany, kteřížto zkaženci slavní skrze Boha v ďáblech ustaveni sú, cestu najvyšších bluduov nazievajíce spasenie své; od takých, jenž se Boha držie jako malování stěny, a od kniežat i ode všeho světa daleko jest skrytu známosť a múdrosť u vieře Kristově, kteréž z viery sú. A protož nižádný toho skrytí nemuož poznati, jediné podle samého daru božího, s huory od Boha daného. Protož jsúci skryta a oddělena odporně od světa i musí býti vždy světu protivna. A což se jé drží svět zmalovaný Bohem, to zevnití k oku hloze jako koza na vrbě. Ale tajnosť, moc a užitek viery skryta jest od očí jich. Protož o pravých činech viery vzdalujé se řieci: Čiň dobře a budeš mieti chválu z ní, leč by ten sám z viery živ byl, u toho by chválu měli věrní z dobrých činuov, ale nie u ciesaře Nery.

106 b.

107 a.

### KAPITOLA PADESÁTÁ DEVÁTÁ.

Protož ještě k tomu přidává svaty Pavel řka: Neb sluha boží jest tobě k dobrému. Tuť na tom slovu všecko ujištění cierkve římské i s doktory stojí i všecko kněžstvo ciesařské utěšenie své skládá v slovích svatého Pavla, že jím jest těmi slovy ohlásil,

107 b.

potvrdil i ujistil u vieře Kristově sluhu božího s mečem, pána hlavního ciesaře, k velikému dobrému té svaté mateři, cierkvi římské, i všem jejím synóm, ješto se z nie rodí, aby cierkev s svými syny protivenství kříže netrpěla, nebo sluha boží mečem ji brání od zlého větru, aby nesl za ni pokušenie na svém meči, aby ona u pokoji svaté hodiny řiekala, řády božie a chválu jeho zpievala a řiedila. Protož sluhy božího s mečem netreskci nižádný, neb sluha božie jest k velmi velikému dobrému cierkvi, nebo meč sluhy božieho jestiť život pokojný té cierkve. Netreskci nižádný množstvie oděncuo, neb sú k dobrému cierkve; netreskci nižádný rychtářuo, konšeluov, biřicuov, katuov, rathúzuov, šatlav, klád, skřipcuov, neb sú to vše nástrojové sluhy božího, aby tiem a skrze to Bohu slúžil k dobrému cierkve. Protož ty věci rathúzní a katovské skrze sluhu božieho jsú bohatstvie a dostatečnosť cierkve. Apoštolé a prvotní cierkev Kristova nástroje rathúznie a katovské a meč sluhy božieho nosili jsú na | svých hrdlech, na bocích i na všem těle, jsúce v krev obalení i v smrti ustavení pro jméno božie skrze nástroje katovské, a nynie sú k dobrému cierkve vylévajíce krev z těch, kteříž se protiví cierkvi, hanějíce její lakomství svatokupecké skrze pravdu čtení Kristova.

# KAPITOLA ŠEDESÁTÁ.

Než ještě přistúpíce k tomu slovu, ješto die: Nebo sluha božie jest tobě k dobrému, — rozumu viery písem božích k tomu požívajme, nebo to slovo «sluha boží» nemuoží k jedné věci vzato býti, žalm CXVIII, ale ke mnohé, jakožto písmo praví: Ustavil si zemi i stojíť, zřiezením tvým trvajíť dnové, nebo všecky věci slúžie tobě. Tak všecky věci slúžie jemu, jakož konajé to, což on chce, než ta služba Bohu, v niež ony činí líbeznú vuoli boží, zasluhujíce blahoslavenství, ta jest zvláště a nemuož státi nikdež než tu, kdež jest jí ukázal Kristus, syn božie. Jiné služebnosti Bohu mohú

státi některými stránkami i na ciesařích pohanských v Římě i jinde, a tiem činem všecko stvoření muož slúžiti Bohu konaje každé to, což on clice v něm mieti. Protož Buoh chce, aby ptáci do skonánie trvali, a pták navláče hniezdo i nanese vajec a vysedí ptáčence i poslúží vuoli boží, ješto jest chtěla, aby ptáci do skonánie světa rodíce se jedni z druhých trvali. Chce Buoh, aby lidé byli skrze rozenie, protož že narodieci děti lidi činí vuoli boží a slúží Bohu. A tak o všech věcech vezměm, že jemu slúží činiece to, což on chce, a musíc činiti. Protož lidé zlí i dobří slúží Bohu, ale velmi nerovně a daleko od sebe vyplnie vuoli božie, a zlí vyplní vuoli boží a nevědúce Boha vyplní pravú vuoli boží, hledajíce své vuole, i vyplní s tiem vuoli boží a poslúžie jemu. Protož též věci muožem shledati v těchto slovích svatého Pavla, ješto die: Nebo sluha boží jest tobě k dobrému, -tak jakož z prvních řečí muožem jistě držeti, že ta kniežata v Římě byla sú pohanská, o nichž tato slova svatý Pavel pověděl jest: Nebo sluha božie jest tobě k dobrému. A protož kterak římský ciesař pohan, modlosluha nevěrný, mordéř a prolevatel krve svatých apoštoluov i jiných mnohých křesťanuo, takový kterák muož býti sluha božie? Takéž beřme ta slova o takých sluhách božích, že i takoví najhoršie mohli sú mieti velikú stranu, v niež jest služebnosť boží mohla státi podle těch věcí, kteréž sú napřed povědíny, že v zřiezení lidu v spravedlnostech svrchních a zemských řiedieci množstvie v rovnosť spojenie, aby pod jich opatrnosti množství národnov běh života nynějšího pokojně konati mohli, ješto by jinak bez nich nemohli. A protož v takových požievaních moci velikú služebnosť Bohu mohú ukazovati nad jiné lidi. Ač se jinak v slepotě své bludy mnohými Bohu protiví, ale tiem, že skrze řád zemský stojí v pokoleních lidských, slúžie Bohu a jsú-li živi z viery, tehdy svrchovaně a líbezně slúžie Bohu.

Protož najprvé založíce z viery, že sám Buoh jest král najmocnější všeho světa i nad králi vší země panuje mocně a chce panova|ti nade všemi, protož on kralóm jako úředníkóm poddal jest svět, krajiny, národy, jakož die písmo: Slyšte králové a při10% a.

105 b. Moudr. Vi 2—5.

kloňte svoji uši vy, ješto panujete nad množstvím a líbie se vám prvními býti v zástupiech národových, nebo vám dáno jest vládnutí od pána a moc od najvyššího, a když ste byli úředníci jeho království, nepravě ste súdili: protož otiežeť se na vaše skutky a zeptáť se na vaše myšlenie. Ta slova přiestojí králóm a kuježatóm všie země, jenžto písmo o nich vyznává, že panují nad mnohými národy a že jest to panování poddáno od pána Boha nad množstvím národuov a že oni sú uředníci jeho královstvie. On sám králem všeho světa jest, protož skrze ně kraluje, aby oni člověcky vládli a řiedili to královstvie. On skrze ně muož činiti cožkoli chce s těmi národy, ješto jeho neznají a nectí: anebo je zřiediti ancho je zetřieti a s světa zahladiti pro jich hřiechy. A protož písmo die: Srdce královo v ruce boží jest a kamžkoli chce, tam iím pohne: napravo nebo nalevo nebo ustaví anebo zkazie skrze něho, což chce. A protož znamenitě muož býti sluha boží jako úředník královstvie jeho, slúže jeho vuoli řiedí to království v běhu svrchním podle pravdy, k tomu potřebné. Ač snad mnohý i nezná jeho, krále nebeského, najvyššicho nad sebú, však jsa jako pluh v rukú rataje nerozumie, co jím rataj dělá. A někteří sú také znali vuoli boží a z dobroty jsú slúžili Bohu těmi úřady, řídiece královstvie jeho podle pravdy svrchované, kteříž | jsú stáli pod zákonem starým. A že tato strana najvětčí má potřebnosť jich služebnosti—hřiech přemnožený a zúfalý v pokolenie lidském, nebo tak jest Bohu protiven, že by neměl nijakého zastavení a trestání skrze tu moc připuzující, netrpěl by Buoh těch národuov přezlých na té zemi ani oni sami mohli by vládnúti tú zemí pro svú zlosť, ale jedni druhé by zkazili: ale když on sám kraluje nad nimi a chcc, aby lidé trvali do skonánie světa, přisadil jest ten flastr k tomu nežitu, aby tak nemohl soběvolně a svobodně kysati hnisem svých šeredstvie rozmnožených, kterýchž žádá konati, aby se krotili skrze moc ukrutnú královskú, aby nemohli tak daleko prospěti v svých zlostech, jako by chtěli. Pakli i to lékařstvie neprospěje takému pokolenie přezlému, ale pošle na ně jiné krále, aby jako pomyje nečisté s zemi splákli je i s jich

Příslov. XXI, 1.

králi, jakož jest to Židóm tvrdohlavým činil, aby je pohané zmordovali i s jich králi a do vězenie vodili. Protož on jest králem nade vší zemí a sám rozumí, kterak to pokolenie má spravovati, a on sám ví, proč ten svět vždy trpí, zaneprázdněný hřiešníky poběhlými, ješto jediné jeho potupují.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ PRVNIE.

Ale že by králové pohanští ukrutní v takových bězích byli sluhy božie, to máme z slov božích oznámeno. Nabochodonozor, král Babylonský, byl jest veliký král a velmi zlý ukrutník a pán Buoh přikázal všie zemi, aby se poddali moci krále | Babylon-109 b. ského; pakli by se který zpíčil, že chce pán Buoh zetříti jej rukú krále Babylonského. Protož když sú se Židé zatvrdili a nechtěli sú poddáni byti Bohu, toto jest kázal mluviti k Židóm proroku Jeremiášovi řka: Proto že ste neuposlúchali slov mých, aj toť já Jer. XXV, pošli a puojmu všecky národy od puolnoční štrany, praví hospodin, a Nabochodonozora krále Babylonského, sluhu mého, a přivedu jeho na tu zemi i na bydlitele jejé i na všecky národy, kteříž okolo ní sú, i ztepu je a položím je na odivu a na pohvízdaní a v puštiny věčné a zatratím z nich hlas radosti a hlas veselé. Tak jest poslúžil Bohu Nabochodonozor král, zetřev a zkaziv to zlé pokolenie, nevděčné všeho dobrého pánu Bohu svému, položiv zemi jich v puštiny a na pohvízdanie, aby každý, ktož puojde přes ni, podivil se a pohvízdal nad ní řka: Proč jest učinil pán Buoh toto zkaženie zemi této? Proto, že neposlúchali hlasu pána Boha svého. Protož pomysl rozumný služeb takových pánu Bohu a že v té službě božie nepřekáží zlosť králova, nebo tento zlý král byl jest, jehož pán Buoh nazývá sluhú svým, to vězňové u něho isúce vyznávají, pokořujíce se u vězení Bohu řkúce: Učinil si to pravým saudem tvým a poddal si nás v ruce nepřátel nepravých a najhorších přestupníkuov a králi nepravému a přezlému nade

110 a.

všickú zemí. Avšak ten najhorší, převyšuje všecky na zemi zlostí, mohl býti sluha boží v takových činech. Proto, že Židé nechtěli sú z milosti Bohu slúžiti, ustavil sobě služeblníka, krále najhoršího, aby jemu v tom poslúžil, a tiem zmorduje ty soběvolné a tvrdohlavé Židy a zkaze je do konce aneb do kořen. Nebo v takové službě boží čím najukrutnější jest, tiem najlépe poslúží Bohu, beze všeho smilovánie zabíjejíce, páliece, stínajíce, oči lupajíce, po kusiech sekajíce, tv tryzně činiece té naduté a nepoddalé poběhlosti, ješto se nechce styděti pána Boha svého. A v tom se oznamuje služebnosť králuo pohanských i ciesařuov římských; že v těch věcech činie služebnosti Bohu, činiece hněv jeho nad těmi, kteříž se protiví Bohu. Protož svatý Pavel k tomu rozumu nazievá ty ciesaře římské, pohany ukrutné, sluhami božími, že sú postaveni od Boha jako úředníci jeho království na pomstu hřiechuov a neposlušenství. mnohých v takých národech, ješto Boha nevědí, nectí a protiví se jemu. Najprvé dobrotivě řiedí je v rovnosti a v pokoji podle spravedlnosti k tomu zřiezení posluhujície; pakli jsú hřiechové povstali obecného dobrého aneb k zkažení lidu, nad tiem sú mstili podle zákonuov městských a ciesařských.

Ty věci široce sú psány protož, aby srozuměl kto chce, v čem ta služebnosť Bohu záleží ciesařuov pohanských v ľtímě i jinde. A žeť sú ty sluhy božie od sluh božích, kteréž podle naděje budúcie slúží Bohu v jinych činech než tito, protož to vše neprospěje kněžstvu ciesařskému, že tu moc pohanskú večtli sú u vieru a velebí ji za najpilnější sluhy boží u vieře k obraně cierkve svaté, aby ji bránili | od nepřátel jejéch a od násilníkuov, aby nezahynula.

# KAPITOLA ŠEDESÁTÁ DRUHÁ.

Ti všickni duovodové anebo smyslové, co jich ta cierkev se všemi doktory má, vyvodieci sobě moc pohanskú k obraně, nejsú nám viera křesťanská. Ač by takových ciesařuo mnoho vešlo pod vieru s panováním pohanským, protoť by nebyli ustavitelé té viery ani základové. Protoť nemá nižádný od Kristovy cesty odstúpiti a ciesaře s jeho mečem následovati, neboť nenie odvolána cesta Kristova proto, že jest ciesař křesťanem. A protož jakož sú před tiem křesťané zavázáni byli následovati Krista Ježíše v trpělivosti a v pokoře, takéž za ciesaře dlužni jsú. Pakli sú odvrhli trpělivosť a pokoru pro obranu ciesaře, tehda sú svedeni od viery skrze ciesaře a již nejsú viery Kristovy, ale ciesařovy, a on jest mečovú vieru přijal mezi křesťany i navedl na ni křesťany. Prvé jsú na políčcích stáli a na políčky vykúpeni sú od Krista, ale již s mečem stojé, ciesařovy odplaty čekajíce, a kdež ciesař bude, tu oni s ním. Komu jest kto věřil, čiem ten bude platiti: ta odplata jeho bude.

# KAPITOLA ŠEDESÁTÁ TŘETIE.

Ale že těchto řečí počátek jest o sluhách božiech, tu by rozumu potřebí bylo zvláště proto, poněvadž cierkev římská všecek svět s jeho poběhlostmi zřiedila jest slavně v službě božie a množstvie rozličných rot natvořila pod věrú a přilsvědčila jim zvláštie služebnosti Bohu. Protož pravá služebnosť Bohu velmi jest skryta mezi takovým množstvím, mnohotvárným pokolením sluh božích. Protož má rozumný člověk pilně se ptáti na tu službu boží, ješto se muož líbiti v ní Bohu jakožto syn otci v naději budúciech slibuov čekaje. A že taková služba Bohu nenie jinde ukázána lidem, jediné z viery Kristovy živu býti, a ještě i to položíce, mohú oklamáni byti někteří. Nebo cierkev římska, řiedicci cely svět i s mnohými rotami v spasení, takéť v to miesí vieru Kristovu a všecka svá oklamání zavěšuje na Kristu, na jeho slovích, že ta oklamání tak sú okrášlena slovy Kristovými, písmy i Duchem svatým, že se zdá úplně, by ta slova Kristova byla a tak i služba Bohu zvolena od něho. Jedinéť toto zastavení k jistotě

111 b.

112 a.

zuostává těm, ktož by chtěli v takových tenetích oklamánie utéci, že to množstvie rot lživých kterak své služebnosti slavné Bohu vedú, zákony povýšené k nim vymýšlejí a velmi se na slovích Kristových zavěšují a Duchem svatým jim barvu dávají, že se zdá jich služba Bohu u vieře Kristově jako bleskové světla angelského a že všecko množstvie to, vyrostlé z té cierkve s těmi službami, v tom chybá, že jest daleko od šlapějí Kristových a od jeho přiekladuo. V svět a v hřiechy se příliš všecko zapletlo, v pýchu, v povýšení, v lakomstvie, v panstvie, a protivenstvie kříže nechtí trpěti: všecko chce bíti od sebe, zlé za zlé činiti, moci proti moci hledá všecko množství. Protož jakžkoli slúží | Bohu, však tak nechtie slúžiti, jakož jest Kristus přikázal a příklad na sobě dal. A Jan. XIV. přikázal těm, ktož chtie jemu slúžiti řka: Ktož mně slúží, následujž mne, a kdež sem já, tu i sluha muoj bude. Protož slúžiti Bohu z viery Kristovy jest následovatí jeho v trpělivosti, v pôkoře, v chudobě a v práci spasitedlné. To jest tak zvláštní věc, že jí svět nijakž nemuož poznatí ani přijíti ani žádný zly člověk, jediné zvolený jeho; nebo stojí ta služba Bohu v pravém milování božím. jehož svět nemá ani zná ani jeho v se přijíti muož, nebo jest naplněn zlých milostí, protivných milovánie božiemu, jako sud nečistý s pomyjemi smrdutými nehodí se k vinu novému. Tak slúžení Bohu, podle milosti poddánu jemu býti a vuoli líbeznú jeho v tom činiti, tohoť svět nemuož znáti ani přijíti. Protož pravá služebnosť božie totoť má v sobě, žeť lidi odlúčie ode všech věcí poškyrněných tohoto světa i těla a postaví je u pravé nevinnosti svědomie i života podle správy Kristovy a podle přiekladu jeho. Jiné všecky služby Bohu vzdalujé se od této, neboť stojé na tèch lidech s poškyrněným srdcem a s přestúpením přikázanie božích a stojé na zlých smyslech písem a na základu lidí slovutných. Kniežata a rytieřstvo zmalované viery má založení své služby na pohanu ciesaři římském Nerovi a na tom se základu tvrdí v své službě těmito slovy svatého Pavla, o niež teď řeč máme, že sluha božie jest tobě k dobrému, nebo k němu i k jeho náměstkóm tu řeč svatý Pavel pověděl jest, | že oni s mečem Bohu slúžili sú jako úředníci krále najvyššího a všecko mnichovstvo na dávných mniších slovutných, kteříž sú jim ty zákony zvláště zamyslili, majé na nich založení služby své Bohu, a jiné množstvie na papeži a jeho zákoniech rozmnožených mají založenie služby božie.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ ČTVRTÁ.

Potom viece die svatý Pavel o těch služebnících: Pakli zle učiniš, boj se, neboť nedarmo meč nosí, neboť sluha božie jest, mstitel hněvu božieho nad tiem, ktož zle činie. A tak jest již zjevno, co jest tuto s. Pavel pověděl věrným křesťanóm o pohanu ciesaři římském z přiečiny hodné těch křesťanuov, to již jest naše vlastnie: což jest byla dostatečnosť pohanuov k zřiezení jich, to již jest dostatečnosť křesťanuo k zřiezení jich-meč ciesaře římského pohanského, aby sláva jich mravuo byla vyměřena skrze moc pohanuov, jakož i pohané aby zle nečinili, bojíce se meče. Ale že jest to pověděl svatý Pavel těm věrným lidem z přiečiny potřebné jim tak, jakož jim příleželo v tom přebývaní mezi pohany a pod jích mocí ukrutnú, ne aby v nich jediné v tom dobroty ostřiehal, aby bojíce se meče ciesařova dobré věci činili a zlých se chovali, nebo to by malá dobrota byla, pohanóm podobná, dobře činiti pro bázeň meče ciesařova, aby proto dobré věci činili a zlých se chovali. Byť svatý Pavel nevěděl lepšího založení k dobrým činóm v těch lidech, aniž by jich mohl užitečně k spasení v té do brotě mečové ostřiehati, aby toliko pod bázní meče stojíce řiedili se v dobrotě křesťanské, nebo napřed v epištole psal jest o bázni pravě jim, že sú tak prvé pod bázní stáli, i die jim o vyššie dobrotě: Nebo nepřijali jste ducha slu-Kim. VIII, 15 žebnosti opět v bázni, ale vzali ste ducha zvolenie synuov, v němžto voláme: Otče, otče! Protož věděl jest, že v nich jest založenie ducha milosti synovské, aby jako synové z milosti Otce nebeského dobře činili, nebo jediné takoví činové dobří líbí se Bohu

a statčie k spasení; ale ktož ostřiehá dobroty pro bázeň meče. ten ostřiehá života tělesného od zabití meče. Protož sem řekl. že svatý Pavel, maje v těch lidech založenie lepšie z Boha k dobrým činóm, toto z příčiny pověděl jest o bázni meče ciesařova, jelikožto zevnití přieleželo jim opatrnosť zvláštie dobroty pro pány; pod nimiž sú obývali. Ale by ti lidé byli v zemi slíbené, jakož sú byli synové Izrahelští sprva v svobodě, nemajíce nižádného pána světského s právem královým, nikoli svatý Pavel této správy nepsal by jim, aby se bojíce meče dobré činili a zlého se chovali, nebo k tomu, aby se od zlého chovali a činili dobré. Příliš dokonalú správu měli sú od apoštoluov, cožkoli slušie k dokonalým skutkóm dobrým i ke všeliké poctivosti božské bez puzení mečového. Aniž by v také svobodě lidem božím svatý Pavel ustavil krále s panováním pohanskym a jich právem násilnym, nebo Samuel prorok želel jest takové věci, kdyžto lid nemúdrý židovský, neváže té svobody, kterúž jest měl bez | krále, i chtěl vždy králi s jeho právem. Protož tuto svatý Pavel z příčiny klade na lidi věrné bázeň moci světské, poněvadž sú jich páni byli a oni v jich pauství měli sú časné zbožie a přebývaní své, protož aby za nimi přebývali s dobrými skutky bez žaloby, aby nižádnú zpurností jim se nezpíčili ani co žalobného před nimi jednali. Nebo oni, chtiece pokojně panovatí nad množstvím, proto meč nosí, aby pomstili žaloby smrtí, kterážto žaloba k smrti odsúzena jest jich právy. Protož pohané, bojíce se smrti aneb jiné pomsty od jich meče, i nesmějí přestupovati práv králových. Protož oni tím činem pokojně panujé, držiece lid pod bázní meče, a tak i Bohu slúží, jelikož mstí nad hřiechy, a s tiem také zachovávají pokolenie lidské padlé a vždy padající, aby mohlo trvati na zemi podle časného života, a tiem velikú služebnosť Bohu činie ostříhajíce těch pokolení pod mečem, když je on chce mieti: ont ví, proč ta pokolení v pohanství zadržená chce míti.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ PÁTÁ.

Takéž i tito ještě pod věrú stojé v slepotě s každú nevěrú, s každým přestúpením, jedva pod mečem držáni súce, na zemi stojé. Ont vic, čemu jsú jemu taká množství nemilostivých, po vše časy svět sebú zaneprazdňujíce. Protož tuto svatý Pavel viece ostřiehá dobré lidi, aby jim s žalobú v ruce neupadli a jich meče na se neuvedli, nebo škodlivější věc byla by upadnúti v ruce nevěrným lidem, těm lidem, kteříž se z viery učie takové dobrotě, aby s ní bez | žaloby byli před Bohem i před lidmi, než by táž žaloba na pohanech byla, nebo žaloba nevěrných před nevěrnými nenie takové popuzenie, ale tuto netoliko hněv proti věrným pro žalobu, ale jest i horšenie nevěrných a pohaněnie viery od nevěrných, poněvadž věrní z viery dobrotě se učiece padajé v žaloby, kteréž i pohané nenávidí, a mstí pro ni, tím zlehčie svú dobrotu před pohany. Protož s. Pavel ty věci znaje, co činie žaloba stojécí na věrných před nevěrnými, tyto věci věrným k opatrnosti psal jest o moci kniežat pohanských, aby se pilně chovali žaloby před nimi, té, kterú by meč jich na se uvedli, dokudž by mohli jich vuoli činiece, od vuole božie se nepohnúti, a najviece aby věrných ta přiečina neodtrhla od poslušenstvie kniežat pohanských, jakož napřed pověděno jest, že svoboda, kteréž sú věrní dosáhli skrze Krista Ježíše, aby jimi nehýbala od poslušenství kniežat, jako by je Kristus i z moci kniežat vysvobodil, poněvadž jest je z moci ďáblovy vysvobodil i z břemene zákona starého, a s tiem tak mysléce o svobodě veliké skrze Krista podle těla pohrdali by i kniežaty a zpíčiece se jim s hodným poslušenstvím, kteréž by k nim měli zachovati, upadli by jim v ruce a ztratili by svobodu, kteréž by chtěli neřádně dobyti s nadutím duchu a s zrušením zřízení božího, které v mocech světských stojí. K tomu sú tyto řeči s. Pavla k věrným lidem o mocech pohanských.

### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ ŠIESTÁ.

114 & Ale již sú naše moci pohanské, protož se jich drží | kněží ciesařští tvrdě jako břehu, nebo sú za nimi ustlali cestu svým rozkošem a svobodám tělesným nad pány. A tak sú se s tú mocí slísali přiezní tělesnú, že jim nic nenie potřebí této správy, kterú jest svatý Pavel učinil k sboru věrných, v Římě přebývajíciech pod mocí Nerovú a jiných ciesařuo pohanských; nebo již nenie těmto řieci: Chceš-li se nebáti moci, čiň dobře, tak jedno proto, že sú kněží skrze ciesaře dosáhli moci světské a sami sú se zdělali pány mnohotvárnými, aby byl pán papež, kardinal pán, legat pán, arcibiskup pán, opat pán, probošt pán, pán farář. A témèř všickni clitie moci požievati a páni býti, protož se jiné moci nebojí zlé činíce, nebo se mohú brániti svú mocí moci sobě protivné a mocí moc zahnati. Protož nepřistúpaj, svatý Pavle, k nim řka: Pakli zle činíš, boj se, nebo nedarmo meč nosí. Jižť se pro svú zlosť nižádného meče cizieho nebojí, majéce svuoj na obranu hřiechuo svých, aby se nižádného meče nebojíce páchali všecky zlosti svobodně, směle a bez studu: kurevstvie, cizoložstvie, opilství, hodovánie, kacieřstvie svatokupecké a všeliké oklamání lidu o duše i o statky. A druhé proto nenie potřebie řieci: Chceš-li se nebáti, čiň dobře, nebo tak sú pojali moc na svú stranu svými dobrými skutky, že již ta moc nemá jim proč hroziti z přestúpenie dobrých skutkuov, poněvadž s jiné strany nemá naděje k svému spasení, jediné toliko skrze jich dobré skutky: skrze jich mše, žaltáře, vigiljí, hodiny a skrze | jiná náboženství. Na to na 114 b. vše spolehá ta moc svým spasením netoliko na tomto světě, ale i po tomto životě, když sstúpí do pekla v očistec. Tu jsú již plnú naději zavěsili na jich mšech a na věčných prosbách, že oni věčně za ně zpívají žaltáře za jich duše a vždy je konečně vyzpívají z pekla. A na t(u) naději i zbožie jim přidávají, aby tiem silněji modlitby jich táhly k Bohu za duše panské, čím sytější bude břicho kněžské. Protož již ta moc nemá proč hroziti jim, že by opúštěli dobré skutky, poněvadž je z pekla mohú vykúpiti svými dobrými skutky.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ SEDMÁ.

Protož již k tèm slovóm hledíce, která sú z příčiny potřebné svatý Pavel pověděl věrným křesťanóm Kristovým v Římě přebývajícím o mocech pohanských, kterak ony stojí s mečem ku pomstě zlých a k zřiezení lidu odporného dobrotě a spravedlnosti přinajméň takové, bez niež pokolení lidské nemohlo by trvati na zemi na dlúhé časy, že pak to pověděnie svatého Pavla o těch mocech pohanských jest založení mocí těch, o nichž se zdá, že sú křesťanské a že majé vicru křesťanskú s mečem provésti, aby jdúci na dlúhé časy nepadla nikdy v bláto, když by jé moc cesty neprázdnila mečem: protož, aby tak ujištěna byla k užitkóm viery mezi křesťany, tak jest moc ta na ciesaři římském, na pohanu, založena; to utvrzenie a pevnosť má skrze doktory najmúdřejšie, najsvětějšie a Boha najpilnějšie, kteřížto | ji najprvé u vieře mezi křesťany zakládají na tom pověděnie svatého Pavla o mocech pohanských, na ciesařovi Nerovi a po něm na jiných založenú. A potom ji odievají piesmy zákona starého i nového tak hojně, aby u vieře křesťanské stála tak užitečně a poctivě jako který apoštol, řiedieci pomsty a boje podle piesem sobě připravených skrze múdré doktory, ač pak nevidíme, by kterého následovala zákona ta moc v pomstách aneb v bojích, než má v ní založení, jakž chce a jakž muože vicce aneb méně zástupuov mieti sobě na pomoc: tak tepe a zabíjí.

115 A.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ OS. A.

Ale k těm potvrzením, kteráž má od doktoruo ta moc, poznáme v sváru, který jest šel mezi mistrem Jiljím v Bazilei a mezi knězem Mikulášem, biskupem pieseckým, na ten artikul o kažení hřiechuo, kteraké duovody a moci skrze doktory a jiné rozumy činil jest ten městr Jiljí, vydaný od sboru proti knězi

Mikulášovi. Těch věcí některý diel poviem, aby ty věci lépe poznány byly, kteréž jsú se tak dávno tkaly, ale ne skrze duch muoj, die pán. I die mezi mnohymi duovody mistr Jiljí, že zákon lidský muož mstíti některých věcí skrze moc připuzujície slušně smrtí a v tom neprotiví se zákonu čtenie. A toho jest dúvod tento. Nebo výklad die na slovo «nezabieš», že saudce nezabije vinného, ale zákon ponukaje aneb ukazuje to, že moci spravedlnosti slušné jest; nebo by nižádnú mocí toho neslušalo učiniti, nadarmo by dořekl | výklad: protož muož Buoh zabiti, poněvadž jest rozmnožitel života i smrti, jakož sám praví: Já zabím a živa učiním. Protož králové, jimž Buoh puojčil jest, aby kralovali, to mohú učiniti skrze spravedlnosť, to jest smrtiti. Takéž k Římanóm die, že ktož činie takové věci, hodni sú smrti. A o Mm. XIII. 4. súdci die, že darmo meče nenosí: v tom Bohu slúžie. Protož kteréž jest Buoh odsúdil k smrti, muož súdce slušně zabiti, a zvláště ty, kteřížto zákonem božím odsúzeni sú k smrti, jakož die uk. XIX, 27. čtenie: Nepřátely mé, kteříž sú nechtěli mně, abych nad nimi kraloval, zbite je přede mnú. Potom přivodie Cypriana, kterýž mluví na to písmo starého zákona, ješto Buoh přikazuje řka obci: Uslyšíš-li v jednom z měst tvých, an die jeden druhému: Poďme a služme bohóm ciziem, ztepa zabíš jeho: všickni, kteříž sú v městè, ranú meče zabijí jeho. To vykládaje die na to slovo: Přikázanie pamatuje Matatiáš zbil jest ty, kteříž na oltáři modlám obětovali. A poněvadž před přiestím Kristovym tyto věci přikázány sú, mnohem viece po jeho přieští mají zachovány býti. Pakli kto die, že jest to saudné přikázaní, ješto již nemá zachováno býti, nebo jest umřelo, ale buď to, že tiem rozumem, poněvadž súdné jest, nemá zachováno byti, ale jelikož s té strany, že jest v zákoně novém založeno, má zachováno býti, jakož jest již dovedeno z řeči svatého Pavla: Ktož činí hřiechy, hodni sú smrti.

115 b. V Mojž. XXXII, 39.

#### KAPITOLA ŠEDESÁTÁ DEVÁTÁ.

Již pak svatý Augustin o městu božím mluvě | stavil se ve krvi i die: Když kto zabit bývá spravedlivě, zákon zabíjí jeho, ale ne súdce. Svatý Jeronym die: Nenie ukrutnosť hřiechov pro Boha mstíti, ale milostivosť; a že o mštění smrtí miení, z toho jest zievno, nebo jest předložil pomstu Finesovu a Eliášovu horlivosť, Šimona Kananejského, kterýž na dva čarodějníky ohnivé hady poslal jest pro Petrovu smělosť na Ananiáše a na Zafiru. Pavlovu ustavičnosť, kterýžto Elmiáše čarodějníka potupil jest, a potom tato slova přidává: Jestli že bratr tvuoj nebo přietel anebo žena tvá chtěli by pravdu potupiti, buď ruka tvá na ně a vylíš krev jich. To Jeronym. Shrnuli staří plní stravu meči, aby krvi lačen nebyl. A již se tuto strhli s onoho sluhy božího s mečem u prolití krve. Již bratr na bratra i na přítele, muže proti ženě popúzejí na prolitie krve, kteříž pravdu potupujé. A nynie řiedký člověk na zemi živý ostal by podle jich učenie, nebo sú na zemi pravdu potlačili všickni. Svaty Augustin o hoře božie mluvě, stavil se dole nízko die: Eliáš mnohé smrtí zbil vlastnie rukú svú a ohněm od Boha uprošeným, o kterémžto zjevno jest, že jest byl Duchem svatým naplněn, jakož se čte o Janovi křtiteli, že on předejde jeho v duchu Eliášovu. A jiní mnozie světí velicí, týmž duchem radíce věcem lidským, nevšetečně toho sú činili. Tu již Duch svatý a svátosť velikých svatých odvierá ránu krve. Čehož by se vražedlníci s velikými hněvy někdy polekli, tu na ně Duch svatý ruku vzkládá, aby se nelekajíce | krev z lidí cedili. Svaty Jeronym die: Ktož zlé zabíjé, jelikož sú zlí, a má přiečinu aneb moc zabití, aby zabil najhoršie: sluha boží jest. Blaze nám tèch sluh, kteréž jest tak Duch svatý vyseděl!

116 a.

# KAPITOLA SEDMDESÁTÁ.

Svatý Řehoi die: Bránie se aneb zapoviedá tímto přikázaním «nezabíš», aby každý svú mocí k zabití jiného nestrojil se, ale ne přikázaním zákona vinné smrti vydati. Nebo ktož zjevné moci požievaje přikázaním zákona, zlé treskce, aniž toho přikázanie «nezabíš» přestúpník jest ani od věčné vlasti cizie jmien budc. Svaty Augustin o městu božím mluvě ve krvi se kalí řka: Rytieř když, posluhuje moci, pod niež správně postaven jest, zabí člověka, nižádným miesta svého zákonem vinen vraždú nebude, alc jediné leč to učinie, aby nezabil, vinen bude přikázaní opustiv. Rytieř má zákon, aby vždy zlé lidi bez milosti zabíjel, pakli se slituje, přestupník zákona bude. Toť praví plný. Opět svatý Augustin die, že duom Daviduov pokoje nemohl jest mieti, leč jest Absolon uhašen, i die: Poněvadž muží svatí zjevně boje podle moci vedúce, nebyli sú přestupníci toho přikázaní «nezabieš», ačkoli nad některými hřiešníky mstili jsú hodnú smrtí: protož když rytieř moci své posluhuje, nenie vinen vraždú, jestli že prikázaním jejím každého hřicšníka zabie. Poněvadž vražedluíky a smilníky zabiti nenie vylití krve, ale služebnosť zákonuov, když pokoj cierkvi jedná se, když oni horlivolstí matky cierkve svaté zapáleni súce kleté a vražedlníky zabíjeli sú. A s tiem nesúdie se aneb nemají súzeni byti za vražedlníky. Z toho zjevno jest, že zlých netoliko mrskati, ale zabiti je sluší.

Těch i jiných duovoduov mnoho jest přivedl ten mistr Jiljí tvrdě moc světskú u prolévaní krve skrze doktory, kterýchž sem některý diel tuto popsal, jenž by bylo nač hleděti, by byl kto, kamť jest krev sáhla mezi křesťany skrze doktory. A že ti doktorové kterakkoli svobodně a široce vylévaní krve dovodili sú mezi křesťany, však se v tom smyslně tarasují a ohrady takové činie v tom, aby jim nižádný za zlé těch věcí nepřičetl. Najprvé králóm, kniežatóm, rytieřóm a rychtářóm a jiným rathúzným mužóm to přikázaní «nezabíš» s očí sú uprázdnili, aby zabíjejíce nebáli se přestupníci jeho býti. Jiný zákon k zabití v slovích

Kristových a apoštolských položivše tu, ješto die pán Ježíš: Nepřátely mé, kteříž jsú nechtěli, abych nad nimi kraloval: zbite je přede mnú. To již přikázaní mají samého Krista, aby zabíjeli nepřátely jeho: ktožkoli jemu nepřeje, aby živ neostal. A postavivše tu moc na tom přikázaní s pilností to ohánějí ti doktorové. aby po zabití vražda na nich neostala ani hřiech vraždy na svědomí, alebrž naplněnie zákona a služebnosť Bohu. A tak chtí učiniti Boha se dvěma ústy, aby jedněmi řekl: nezabieš, a druhými: zabieš. Kto by věděl, co Buoh chce, polože dvě cestě sobě, odporné lidem? Vzdalujeť se to od něho.

#### KAPITOLA SEDMDESÁTÁ PRVNIE.

117 b.

Druhé se tarasují při svém učenie o vylití krve velikými a slovutnými muži a s vysokú svatostí a těmi, jenž sú byli plni Ducha svatého. A ti svýma rukama zbili sú mnohé, nevšetečně to jednajíce, a tak sú Duchem svatým zapečetili všelikú krev, co jé ta cierkev prolévá a co jí prolévají milovníci její, zapáleni súce horlivostí její; za pokoj svaté matky cierkve té všeliké krvi Duch svatý žily otevřel. Protož aby ti duovodové doktoruo slušně a jistě stáli mezi křesťany, múdře sú založili zákon k jistotě svých učení v sloviech svatého Pavla, ješto, mnohé hřiechy vyčítaje, die: Kteřížto poznavše spravedlivosť boží, neurozuměli sú, že ti, Řím. 1, 32. kteříž takové věci činie, hodni sú smrti. Tu chtie mieti doktorové, že by to řka: hodni sú smrti, tím vydal súd na přestupníky a tak otevřený zákon zabíjenie, ale tak by i na se súd smrti vydal, byv veliký protivník Kristuov, hoden byv smrti i pekla, jakož každý přestupník zákona božieho hoden jest smrti i pekla. A jestli že Kristus Ježíš poslal jest Pavla svatého na to, aby provolal na přestupníky saud smrti, i kdež by místo mělo pokánie, k němuž všudy všecky lidi, hodné smrti i pekla, volal jest svatý Pavel, aby pokánie činili, klada se jim na příklad, že jest byl vražedlník,

protivník a že nad ním Kristus Ježíš ukázal všicku trpělivosť, přijav jeho na milosť pro naučení těch, kteříž majé uvěřiti v Syna božího a pokání činiti za to, ješto sú zaslúžili smrti | i pekla. Protož vydán sa na přieklad kajícím hřiešníkóm nepodobně, by na ně saud smrti provolal. Protož doktorové nepravé založení mají k mrtvenie lidí na těch sloviech a zákon z nich učinili sú k vylévaní svobodnému krve a přidědili ten zákon úřednikóm všeliké krve.

#### KAPITOLA SEDMDESÁTÁ DRUHÁ.

Druhy duovod o úředníku krve také zavěšen jest na té řeči svatého Pavla, ješto die: Pakli zle činíš, boj se, neboť nedarmo meč nosí: sluha božie jest, mstitel hněvu božího nad těmi, ješto zle činie. Tuť nic zákona jistějšieho nemohú té moci poddati než toho, kterýž jest Nero, ciesař pohanský, v Římě sa držel; nebo o něm i o jiných ciesařích to jest pověděl s. Pavel vyznávaje, že on jest s svým mečem sluha božie a mstitel nad těmi, na kteréž se Buoh hněvá, i on sám, rozhněvav se na Pavla, smrštil jemu hlavu. Než maláť jest naše řeč proti široké cierkvi a proti jejím doktoróm přemúdrým: onať s nimi muož založiti na čem chce mrtvení lidí. Poněvadž spravedlivé lidi pálí pro kázaní čtenic, tehda u ní v rukú saud smrti proti všem, ktož jejé kurevství obmazují. Protož snadné jest u ní zákon založiti na Nerovi pohanu ke všelikému vylévaní krve a nazvati ta založení v zákoně novém v naučenie apoštolském a v tom ustaviti úředníky krve u vieře Kristově a tu je ujistiti, že tak mstiece a krev z lidí točíce, že tak slavně Bohu slúžie a že v tom nižádného oklamání nemohú mieti, když jim jest apoštol Kristuov potvrdil v pomstě | zlých služebností Bohu. A kto jest ten, ješto by směl řieci, že kniežata zle činie zabíjejíce zlé? Poněvadž tiem slavně Bohu slúžie a v té službě božie utvrzení sú skrze apoštoly, skrze doktory a skrze

všicku cierkev: protož nemuož nižádná vina upadnúti na rytieře, když plní zákon sobě dany od Boha skrze apoštoly a vóli jeho v tom činiece: bezpečně sú mohli odvrci všeliké svědomí rychtáři a jiní súdce věsíce, stínajíce, páliece a na škřipciech mučíce, poněvadž je tomu učie doktorové a v tom je bezpečie řkúce jim k utěšení: Ne ty zabíš, ale zákon, ještoť velí zlé mrtviti. Též rytieři tu nižádného svědomie nemohú na se bráti, poněvadž vražedlníky, smilníky, kacieře aneb kterékoli jiné přestupníky zbíti nenie vylití krve, ale služebnosť zákonuo těch, kteříž učie zabíjeti, a tak i Bohu slúžie, a na to na vše jako zámky tvrdé přijíti svátosť velikých svatých a plných Ducha svatého, to vše odejme svědomie zlé, ale je v naději ustaví takové rathúzné sluhy božie.

# KAPITOLA SEDMDESÁTÁ TŘETIE.

Již pak puojde řeč o pomstách velikého Albrechta, nějakého doktora, a ta rovnè na nás upadne a žabami nás ostaví. Dic, že z hlubokosti propasti, to jest z hlubokosti ďábelského nalezenie pošla jest za našich časuov křesťanského hovoru nebo štěbetánie žabka, smělosť mající škřehtati proti božie spravedlnosti a zákonu, že by nižádným obyčejem a z nižádné přiečiny neslušelo zabiti člověka tělesného. | Protož jakožto velmi tresktáni mají býti a velmi nespravedliví mají býti nazváni ti, kteřížto spravedlnosti činiti zapierají, a jakožto nespravedliví a nepřietelé spravedlnosti mají jmieni byti: tak velmi mají trestáni byti, kteříž tresktání pro nespravedlnosť zapierají a kázni odpírají. Přotož všecka spravedlnosť a kázeň proti té nespravedlnosti a nekázni všelikú pilností a všemi mocmi jakožto v oděnie má se obléci; nebo co jiného chce tohoto bludu bláznovství, jediné aby každá spravedlnosť byla nespravedlnosť a každá kázeň byla nepravá ukrutnosť. Nebo ponèvadž nenie spravedlivé, jakož oni praví, ale nespra-

vedlivé, tehdy bez pochyby každá spravedlnosť bude nespravedlnosť. A takové věci velmi široce vede pan Albrecht proti žabce, ješto jemu tak nelibě škřehce. Ještě dále die: Ale že každý život vzal jest od Boha a když se jemu protiví, má jej zatratiti, ale že každý zlostně sa živ protiví se Bohu a zvláště kacieř aneb pohan, neb ti zjevně se Bohu protiví, odjímajíce jemu dědictví duše své i jiných, jeho chválu a poctivosť rušíce: protož takovým má býti odjat život tělesný i duše, kdy by byla smrtedlna, ještě viece, poněvadž smrt věčná dává se za hřiech, čiem viece tělesná muož učiněna býti. Protož tiežem žabky, má-li bojováno býti proti nepřátelóm božím čili nic? Jestli že má, tehda spravedlivý boj proti nim jest a tak dlúho má bojováno býti proti nim, jakož se dlúho protiví. A jestli že bojují až do smrti těl svých, nechtiece přestati od | bezpráví božicho, má býti bojováno proti nim až do smrti, jakož se dlúho protiví. A protož zjevno jest, že spravedlivým bojem mají zbiti býti. Pakli die žabka, ze nemá býti bojováno proti božím nepřátelóm, tehdy před nimi utéci nebo ustúpiti má. Protož z toho puojde vyhlazenie poctivosti boží a tak ustúpiece mohú upadnúti a zkaženi býti. A to sú věci nepodobné a hřbetu rozkošnému velmi těžké. Protož z toho zjevno jest, že takové žabky bludné pod spůsobem falešné milosti chtiece trpěti na svých tělech, tuto najnešlechetnějšie nemilostivosť myslé uvésti, kaziece zjevně chválu boží a křesťanské náboženství z prostředka chticce vypleniti. Nebo toho hledá ta nemilostivosť té žabky, aby miesto božie zuostalo bez obrany a lúpeži a roztrháním násilníkuov aby bylo vydáno a život těl smrtedlných, každý den mrúcích, život biedný aby byl předložen životu blahoslavenému. Viece die pan Albrecht: Jestli to, že drahota života jest přiečina, aby nebyl zabit, tedy mnohem dražšie jest život duchovní, pro kteryžto, aby byl zachován, nemá býti odpúštieno tělesnému.

# KAPITOLA SEDMDESÁTÁ ČTVRTÁ.

Již z těchto věcí zjevno jest, kterakú nemilostí proti Bohu i dušem lidským tyto bludné žabky pod spůsobem milosti činie, praviece, aby bylo odpůštieno tělóm lidským, neznamenajíce toho, že jim nesmierně více odpůštějí, časně jich těla zabíjejíce. Ne|bo což by koli zlého učinili živi súce a muky věčné zasluhujíce, to jim vše stavujé, těla jich zabíjejíce, nebo súce živi hřiechóm, hřiechuov by přičíněli a tak i muk k mukám. A protož aby viece nebyli mučeni ne toliko na duši, ale i na těle, života se jim ukracuje smrtí tělesnú. Ale že každá muka pekelná nesmierně těžší jest nežli smrtedlná tělesná, protož viece se jim odpůštie, když se tepú na těle, než by živi ostali. Protož kdežkoli nemilostiví rostú na zkaženie aneb na umenšenie lidu božího, mají býti vyhlazeni a to skrze smrt tělesnú. Tyto věci mluvíme o žabkách, kteréž pod spuosobem svatosti zklamávají svú nepravostí věrné a chtie zkaziti vinnici pána všech zástupuov.

#### KAPITOLA SEDMDESÁTÁ PÁTÁ.

To vše veliký pan Albrecht praví. Protož již z těchto řečí velikého pana Albrechta znamenaj rozumný od počátka apoštoluov u prodlení časuov jednácti set let a viece, kdeť se jest stavil lid po vylitie jedu v cierkev Kristovu jedem krmeným, za také časy kterak jest všecko zteklo a opuchlo a od zdraví prvního tak daleko odešlo, že o něm již nic nečije lid a již sám jed jest život lidem a lékařstvic k zapuzení jedu, jest jed tak smrtedlný, že již ti, kteříž sú vykrmeni jedem, pravé zdraví v nenávisti mají a vyrostlé věci z jedu životem nazievají, nebo mysl ta ihned s počátku jedem tráveným se jest opila. Protož v tom jedu život chvalitebný u vieře zakládá, ale odporně proti vieře, proti apoštolóm i proti všem mučedlníkóm ten jed z sebe vyleve. Nebo

jest-li smysl Albrechtuov práv, tehda Kristus a apoštolé i všickni 120 b. mučedlníci blúdili sú. Ale že zjevno jest, že apoštolé tak sú posláni od Krista na všicek svět, aby všem kázali čtenie, i potomní všickni mučedlníci, a na tom aby všecky lidi ustavili, aby skrze mnohé zámutky vešli do královstvie božího, trpiece všeliká bezpráví až do vylití krve, a jinak nižádným obyčejem lidí u vieru nepřijímali jsú aniž sú jim které naděje k životu věčnému slibovali jinak, jediné tak, aby, bezpráví trpiece, vládli dušemi svými v trpělivosti nasazujíce těla na smrť pro jméno božie. Protož znamenajme již z řečí pověděných Albrechta velikého, apoštolóm odporných, ješto jest za slavného mistra v umění křesťanském počten, že se již mní kněz mnohý bohat býti v umění, když ptylé smysly Albrechta velikého na kázaní mezi sedláky. Již tu chyby nelze než tak, že jest umělý kněz, zbolratěv knihami Albrechtovými. I nezdá se tu knězi, by která chudoba byla v jeho knihách. Protož vizme, kterakť daleko stojí od apoštoluov, že kdež oni utěšení měli sú a naději v tom, že jich práce daremna nebude v těch, kteříž sú pro vieru nasadili těl svých pa smrt, a tento zpět pak nalezl nějaké lidi ani jediné mluvie o tom, že by křestané měli trpěti bezpráví na tělech do smrti, nebráníce se a zlého za zlé nečiníce. Vizte, jakúť jest kuopu na ně skladl: žabkú z propasti vyšlú nazval je, jenž velikú smělostí škřehce proti boží spravedlnosti a chce učiniti, aby boží spravedlnosť byla nespravedlnosť. Protož kydá tu žabku bludy najtěžšími, | že nižádný blud nemohl by tak 121 4. škodně spravedlnosti božie zkaziti, jako ta žabka pod spuosobem falešné milostivosti chtieci na těle trpěti, aby pak z té trpčlivosti dále vyšlo vyhlazení poctivosti boží. Jakž by obrana cierkve mečová padla, tak by mužie velicí musili kostela ustúpati a pokrývati se před nepřátely: nemohli by tak mnoho Bohu na česť zpívati. Protož z toho by mnoho zlého pošlo, že by lúpežem a rozstrháním násilníkuov bylo by miesto boží zpuštěno, nemaje obrany mečové. A život těl smrtedlných, na každý den mrúcích, život biedný aby byl předložen životu blahoslavenému, to by již najvětčí škoda byla život biedný předložiti životu blahoslavenému. Zdá se Al-

brechtovi, že by bylo lépe předložití blahoslavenství život sytý a rozkošný a tukem prorostlý, širokého břicha a rumných lící a bezpečný, ješto sedí na hradě pod obranú meče, neboje se pokušenie, zavěsiv svá protivenstvie na meči i vede řády božie v pokoji, šíře chválu boží a poctivosť jeho. Takový život zdá se Albrechtovi podobnější k dobrému nežli Silvestruo, ješto se kryl po jamách a po lesích před mečem ciziem, až jest svého meče i dosáhl a po něm Albrecht, jakožto múdřie muží v Kristu. Ale apoštolé, blázni pro Krista, ješto sú drželi takový život biedný, pokrývajíce se, ustúpajíce, honěni súce z města do města, řkúce: Pro tě mrtvíme se celv den a jako ovce zbité domnění sme. A jakž by nynie k témuž se táhlo, tak by miesto boží bylo opuštěno a chvála boží a řádové, kteříž se v písních | a v lámaných notováních konají, padli by, nebo moc těch řáduo a té chyály notované stojí na mnohých kopách platuov a na sytých teřiších, a když se těch věcí nedostane, tehda chvála přestane a kantorové se rozletie jako motyli. Protož jiného tu nevidím, jediné, že tento rozum tělesný Albrechtuov upřiemo jest odporný vieře apoštolské, nebo za blud potupuje to, což viera apoštolská přikazuje; a což pohané za dobré mají, to on za boží spravedlnosť nazievá. Oni se tepú o život tělesný, aby v pokoji svým bohóm slúžili, a tento také netrvá službě božie dále, jediné dotud, dokudž meč nad ní stojí, oháněje sluhy božího. A bez toho miesto božie bylo by zpuštěno a služby boží by se rozběhly následujíce bídného života. a chvála boží a poctivosť jeho by zhynula. Protož dosti mdle stojé ta chvála, když jediné mečem dobře stojí a v něm prospěch svůj má. Ale toto jaks neodievá Albrechta velikého, že na jiné hojně smrti popúzie, ale které se zdaleka domnievaje na se čeká, že by snad se na něho mohla přiblížiti skrze žabky škřehot, jakž by meč odpadl, pod nímž on života chová. Protož smělosť žabky k zemi tlačí a volá proti ní, aby všelikú pilností a mocí jako v odční se oblekli a ústa jejého škřehotu zavřeli, aby snad její škřehot meče neodvolal a Albrechta na cestě utiekaní a pokrývaní nepostavil u biedném životě, jehož by se rád pochoval, dokudž meč v

zdraví jest a nastrká proti žabce chvály božie a poctivosti jeho jako cizieho líce, pravě, že by ta padla pro jejé štěbet. Jaks | 122 a. poctivějí se zdá jemu, než by svého boku naskytal řka, že na tom se úrazu lekám proto, že trpělivosti nemám, neobvykl sem bit býti, ale proti jiným saudy k bití vydávati. Protož v té při poctivé jest pod chválú boží svú hanbu zakrývati a svým bezprávím říkati, že sú bezpráví chvály boží, než toliko bezpráví Albrechtova, aby se lidé tiem spieše hnuli proti žabce, želejíce zkazení chvály božie. A tiemto hlasem velmi popúzie proti žabce, že ona směle štěbece proti spravedlnosti boží a chce převésti svým skřehotem potlačení spravedlnosti boží, aby spravedlnosť boží byla nespravedlnosť a nepravá ukrutnosť. A mieníť tu spravedlnosť boží, kterúžto cierkev římská vede v bojích, v pomstách a v smrtech kterýchžkoli, odhánějíci od sebe bezpráví, kterážkoli proti ní povstávají, mocí světskú: boji, pomstami i smrtmi, což najdále muož, a to teď Albrecht za boží spravedlnosť pokládá, nebo jest syn té cierkve a napil se jest z jejího koflíka trávenin jejích.

### KAPITOLA SEDMDESÁTÁ ŠIESTÁ.

Ale že ta spravedlnosť, kterú ta cierkev vede v pomstách a v vylévaní krve, jest pohanská i tohoto světa, nebo i ta cierkev jest svět, stojécí v šlapějích pohanských, nebo pohané i tento svět toliko tu spravedlnosť má, krvavě se po vše časy o svá bezpráví, v kterěžto krvavosti ta cierkev hojněje pohanuo následuje. Protož přiměříce k té spravedlnosti cierkve spravedlnosť Kristovu dokonalú a hojnú, kterú jest přikázal aby milovali nepřátely | a dobře jim činili, nižádnému zlého za zlé nečinili: proti té spravedlnosti Albrechtova spravedlnosť bude před Bohem počtena veliká nespravedlnosť a ohavnosť před očima božíma. Protož jestiť bezpečněji s žabkú držeti, ačť i mdle škřehce v d(ř)vích sedieci, nežli s Albrechtem, ještoť velmi silně vyje, nebo i Ježíš ukřižovaný potvrdie hlasu mdlého žabky a oznámí všemu světu, že Al-

brechtova spravedlnosť jest před Bohem nespravedlnosť, ač on o ní jako žalostivě mluvě nazievá ji spravedlností zpětně proti bratrskému milování, poštívaje na krev lidskú bez miery, nad mistry pohanské i židovské. Aniž jest mezi křesťany nalezen taký lítý kat na krev lidskú jako ten Albrecht veliký, by tak svobodně otevřel cestu k vylití krve lidské tak odporným smyslem lásce bratrské, za lepšie klada zbití přestupníkóm nežli živu býti, jimž Buoh za lepšie položil z milosti své cestu pokánie v živote zdejším, aby nezahynuli zatracením bez pokánie, a die: Nechci smrti hřiešného, ale aby se obrátil a živ byl. Ale Albrecht nic jináč, než aby vše zmordovali.

Ezech. XXXIII, 11

# KAPITOLA SEDMDESÁTÁ SEDMÁ.

Ještě tuto položím některé řeči mistra Jiljí, z nichžto pilné anebo potřebné věci mohú seznány býti a nebezpečenství, v něž lid křešťansky dávno jest uveden a bez Boha ustaven jest. I die ten mistr Jiljí mezi mnohými svými duovody tento rozum vymlúvá: Zákon položen neb vydán má býti lidem podle jich položení neb povah, protož podle rozličných lid|ských obyčejuov rozliční zákonové mají uloženi býti, ne podle rozličnosti časuov mají změnění býti. A že nenie jednostajné položenie aneb povaha dokonalých a nedokonalých a některé věci podobné sú dokonalým, kteréžto nejsú podobné nedokonalým: protož vydavač zákona, jenž množstvím vládne, jemuž i zákon vydává, v němž by obcovalo množstvie, a že větčie strana jest nedokonalých, protož podobné věci množstvie musí přikazovati, nebo jinak učinil by je horšie, kdy by přikázanie dokonalosti přestupovali. Protož ten, ktož zákony ustavuje, těchť věcí zbraňuje, od nichžto podobně a lehce množstvie muož se zdržeti. Protož zákon má býti poctivý, spravedlivý i podobný podle obyčeje vlasti, miestu i času podobný, užitečný, zjevný, aby nic skrytého k polapení nedržel v sobě, pro nižádný zvláštní užitek, ale pro obecných všech popsaný. Nebo

kdy by zákon množství, v němžto větčie jest strana nedokonalých, těžké věci nebo nesnadné přikazoval, přieliš by chtěl vytáhnúti krev odporností a potupenie aneb zarmúcenie pokoje, nebo kdy by množstvie dokonalých a nedokonalých takový zákon těžký a nepodobný byl uložen, bylo by vlito víno nové v sudy staré a bylo by víno rozlito. Nebo kteřížto sú starému životu poddáni a v hřieších jsú se vykrmili, když by k novému životu ctnosti prikázaním dokonalosti byli súženi, v horší by věci upadli a víno přikázaní dokonalosti skrze nevážení bylo by vylito. Protož cizoložstvie, zlodějstvie, vraždy, že zarmucují obecné dobré, od nichžto množstvie nemuož se snadně zdržeti. lidský a městský zákon zbraňuje a mstí proto. Ale prostého smilství aneb kurevstvic, ačkoli jest hřicch smrtedlný a urážie velebnosť božskú, to trpí zákon městský a nemstí nad tiem, nebo skrze to nezarmucuje se obecné dobré. Aniž také množstvie, poddané rozkošem a marnostem, muož se snadně zdržetí od toho, nebo svatý Jeronym die: Břicho pálě se nápojem opilým klopoce k smilství. Protož kdy by bylo mštěno nad tiem hřiechem, dalo by přiečinu větčiem hřiechóm a spuosobilo by v obecném dobrém veliký úraz aneb pohoršenie. A k tomuto rozumu mistr Jiljí přivodí staré plné: Augustina, Tomáše, že oni řku: Vyprázdníš-li kurvy z obce a všecky naplníš chlipnosti? Staří plní obmýšleli sú obecné dobré kurvám aneb kurevstvím; aby se nezarmútila obec, túžiecí po smilstvie, kurvy to upokojé. Takých věcí potvrzuje mistr Jiljí těmi doktory. A opět die mistr Jilií: Protož tu nenie odpornosti, nebo nenalezá se, by zákon lidský pravil, že by kurevství bylo slušné, kteréž zákon božie nazievá neslušné. Nebo pravda jest, že zákon božie v svém obecném dobrém duchovním, podle něhož kto skrze lásku řiedie se k Bohu aneb k bližním, ten zákon netrpí nižádného smrtdlného hřiechu; ale zákon lidský v svém obecném dobrém, kteryžto v spravedlnosti a přátelství a v ctnostech zakládá se, ten trpí hřiechy smrtedlné. (V)tak veliké spravedlnosti a v ctnostech zakládá se zákon lidsky, že muož strpěti všecky hřielchy smrtedlné: nenie rozdělen od hřiechuo smrtedl-

123 **b**.

ných, muož s nimi pokoj mieti a protož jest odporný zákonu božímu. Viece die mistr Jiljí: Nebo každý, který vydává zákon. miení některý konec přivésti, protož všecky věci, kteréž k tomu konci slušejí, řiediti má podle žádosti aneb spuosobu toho konce. Ale že konec božího zákona jest věčné blahoslavenstvie, jemužto každý hřiech smrtedlný jest odporen, zjevný i tainý, protož ten zákon každého hřiechu smrtedlného zbraňuje netoliko zjevného. ale i v duši tajného, jakož die pán Kristus: Řečeno jest starým: nesesmilníš; ale já pravím vám: Ktož uzřie ženu ku požádaní jé. již jest sesmilnil jé v srdci svém. Protož tomu odporně činie zákon lidský, neb konec zákona lidského jest upokojení obce, k kterémužto upokojení ctnosti mravné přieslušejé anebo pomáhají. Protož ten zákon těch věcí zbraňuje, kteréž by tomu pokoji odporny byly, ale ty věci trpí, jichžto zbráněnie aneb mštěnie zarmútilo by ten pokoj, ale že mštěnie obecného smilstvie dalo by příčinu cizoložstvu nedokonalým a z toho by nemalé zarmúcení povstalo aneb jiné věci těžší, tajné, jimiž by Buoh byl viece uražen nežli kurevstvím.

#### KAPITOLA SEDMDESÁTÁ OSMÁ.

Již potom aby mohlo rozuměno býti, co jest tu od toho mistra praveno, ktož je bude čísti, nebo ty věci šly sú obyčejem hádanie odporného v sboru Bazilejském mezi mistrem Jiljím a mezi knězem Mikulášem z Písku. Jedna strana držela jest při zákona božieho řkúci, že mezi křesťany měly by všecky věci podle zákona božieho jednány býti a což by odporného bylo tomu zákonu, aby ty věci rušeny byly mezi křesťany, aby nebyli jako pohané v mrzkostech. A těch věcí tu podává, kteréž sú neslušné mezi křesťany a sú zjevně odporné zákonu božiemu. Ale druhá strana, zdá se, že tomu múdře odpierá, že by prostředkem chtěla jíti: ani chutně zamietá ani chutně svoluje té při prvnie. Nebo mistru křesťanskému hanba by byla a snad i proti svědomí pohaněti

125 .

aneb zavrci tak poctivú při, zákon boží, protož lysým duchem upadl jest v to, aby některak puojčil té pře zákona božího a některak ji odvrhl jakožto oděným smyslem, rozděliv lid na dvé, i položil jedny v tom dokonalé a druhé nedokonalé, a položil těch nedokonalých množstvie, takových, ješto mohú o sobě miesto zavříti. Protož dokonalým toliko puojčie zákona božieho, přidávaje tomu zákonu pravdu svrchovanú a že ten zákon brání každého hřiechu smrtedlného, zjevného i tajného, a že ten zákon vede upřiemo k cíli blahoslavenstvie věčného. Ale o nedokonalých jinak mluvie, že těm toliko k správě zákon lidský příslušie, a ten zákon má jim ustaviti ten, ktož nad nimi panuje vhod podle jich povahy a obvčeje a kraje, a skrze ten zákon nic jiného nemienie jednati v nedokonalých, jediné upokojenie obecného dobrého: čím ta obec nedokonalá upokojena muož byti, k tomu pokoji zákon přiměřený aby jim ustavil pán jich. A že se nenalezá mezi zlymi věcmi, co by takové upokojenie nedokonalých zarmútilo, jakožto zlodějstvo, vražda, cizoložstvo, těch věcí mstí zákon lidský; ale jiné věci zlé trpí ten zákon, když se o ně muož obec neb množství pokojně srovnati, ač by bylo modloslúžení, rúhaní, kacieřstvie, sodomští hřiechové, pýcha, rozpuštění, nestydatá veselé, pohoršení, lakomstvie, lesť, lichvy i cožkoli takového jest: o toť o vše množstvie nedokonalých muož se pokojně srovnati, strpěti i miesto o tom o všem zavříti, když v tom jediné k upokojení obce miesto má zavřieno býti; bohatce ovšem chyba.

Protož ti všickni duovodové, ač se zdají muďřie, však nic viece nad pohany nemají, nebo všickni králové pohanštie pod takové ctnosti musí množstvie, nad nimiž panují, podvésti a srovnati v jednotu pokoje skrze zákony městské, aby mezi nimi mohlo státi obecné dobré v tom pokoji, kteryž se muož skrze moc mečovú mezi pohany řiediti. Tuť nic viery nedotyče ani těch, kteříž viery následují, než těch nedokonalých a zpohanilých lidí, ješto skrze puzení moci musí něco dobrého činiti a těch zlých věcí nechati, pro něž by na se pomstu meče uvedli. Protož takovým poběhlým ač bý kto podal zákona božího, všetečně a nemúd-

ře by učinil, kterýžto zákon má v sobě dokonalosť nad povahy a nad obyčeje poběhlých. Protož kto by takovú nemúdrosť chtěl jednati, aby takovým podával dokonalosti zákona božieho, jako by víno nové v sudy staré vlieval, i bylo by víno rozlito a sudové staří zlúpali by se: | nebo ti, kteříž sú starému životu poddáni a v hřieších sú se vykrmili, když by k novému životu ctnosti přikázaními dokonalymi byli súzeni neb obtieženi, v horší by věci upadli. Toť jest smysl cierkve, jenž jest božie zákon opovrhla jako daremný a pohanuo následuje v hřieších tohoto světa. Protož zdá se tomu mistru, jenž jest řečníkem té cierkve, podobna odpora skrze nedokonalosť množstvie poběhlého, aby tiem zákon božie mohl odvrci jako neužitečný a podati jeho dokonalým. jichžto nevie, kde by byli, a sám zákonu božímu lidu neučí ani ví, kto z té cierkve učil by jemu. Protož nic nevěda o té dokonalosti, kteráž stojé na lidech skrze zákon boží, a těch nedokonalých vidí všudy plny kúty: po městech, po zemiech, po krajích, i znikají odpory jako poctivé těmi nedokonalými, i mní, že jest tiem najlépe zákonu znikl, jako v lúži pokrytie vrhl jím a ustavil všeliké množství městské všudy pod zákony rychtářskými, ješto pod nimi se řiedí množství městské, toliko ostřichaje zuostati v pokoji jednoty městské, jako i pohané túž správu majíce. A to množstvie poběhlé od Krista zákony pohanskými se spravuje i slove cierkev svatá. Protož kdy by teuto mistr Jiljí pohanem byl, nic by to veliký div nebyl, kdy by se kto s ním o zákon boží potkal, že by jeho tak posměšně a rúhavě znikl anebo jej zjevně potupil: to by pohan mohl učiniti z nevěry a z nevědomie, nebo nevěřil by v Boha ani by věřil jeho zákonu aniž by věděl potřebnosti zákona božího, to jest té potřebnosti, že nižádný bez něho nemuož spasen býti; druhé, že by slyše, které břímě klade na člověka zákon boží, nechtěl by jeho podstúpiti, protož by jím zjevně pohrzel: to by vše malá včc byla na pohanu. Ale na mistru křesťanském těžká věc jest na tom, ovšem ješto se zdá plný umění až do samé obruby a známosť o Bohu a o jeho zákonu, velmi pravé věci vyznal jest i vrhl jím na ty, ješto jich neví, a

125 b.

jiné množstvie pod zákony rychtářskými ostavil a zákon boží jim osídlo ku obtiežení a k zarmúcení oznámil, jenž jest z viery měl vyznati, že té potřebnosti jest zákon božie, že bez něho nižádný spasen býti nemuož, nevkládaje v to vykrmených v hřieších a přivyklých starému životu ani toho množstvie městského, ješto chce zákonu podobnému svobodě těla svého, ani vkládaje jako osídlo zákon k slúženi vuole tělesné. Všeho toho obina se, jediné tu pravdu poviedá o zákonu božím, že z núze jest potřeben zachovati od každého, ktož chce spasen byti, a jestli že by se kto zepřel jemu, že jeho nemuož držeti pro svú nedokonalosť. Pohleď, mistr koho spravuje u vieře a čiem púští zákon božie, jenž v něm viera stojé a jenž jest dán k správě věříciech. Pakli by měl opuštěn býti pro nedokonalosť lidskú, tehdy prvé neměl jest od Boha vydán býti ani kázán od apoštoluov lidem pohanským pro jich přielišnú nedokonalosť. Nebo všickni lidé přivázáni sú k zlosti žádostmi, libostmi od svého narození a zákon boží všem jich žádostem a rozkošem nepravým jest protiven a brání | jich pod pokutú věčného zatracenie; protož to jest viera svatých, aby věřili Bohu a jeho zákonu, sami proti sobě a proti svým žádostem, proti rozkošem, proti obyčejóm i proti svému životu aby hotovi jej vydali k smrti prvé, než by co chtěli zvoliti proti zákonu božímu, nebo dokud se jeho kto drží, dotud viera živá v něm stojí, a bez zákona božího viera mrtva jest a ďábelská v lidech stojé. Protož nepříleží ta věc k vieře odvrci zákon božie od lidí pro jich nedokonalosť: takť jest je v smrti ostaviti a na věky zklamati o jich duše.

A z těch věcí muož snadně známo býti, kterakí tito lidé učenie u veliké tmě stojé, jsúce plní jako sudové trávenin kurvy veliké, ledajaks s lidem stojé, trávíce jej a držiece jej pod zákony rychtářskými ve všelikém přestúpenie zákona božieho. A na to je křtí a pokánie falešná na jich hřešící život vkládajé a jiné svátosti za peníze jim prodávají a vylévají na ně hojně tráveniny kurvy veliké, odpustky a jiný jed jim píti dávajíce a skrze očistec naději spasenie po tomto životě jim v pekle slibujíce. Protož ten

lid duchovní velmi slepý a tělesný jako cizie u vieře tak nalezl v prvních ten běh odvržený od viery a sám také ani jiný lid, jejž spravuje nižádného zastavenie ani zřiezenie kterého skrze vieru nemajíce, z núze se již chytajíce moci světské, aby asa skrze tu nějaký poklidec mohli mieti. A což předloží lidu za dobré, k tomu aby mohli mocí připuditi. A když by toho již neměli aniž by těch bluduov, kteréž za cestu spasení maljí, bez připuzení mohli by přivésti, nebo ten lid, vykrmený tráveninami, již v takové lotrovství a v poběhlosť všel jest až do zúfanie, bez kázně, bez poctivosti, že ten, což by nemusil bezděky pro bázeň mocí v nižádných věcech, jiným poddán by nebyl, ale v šibalství se sbera jeden proti druhému, tak by se spolu zkazil; nebo nenie toho málo vážiti, že lid tak dávno u velikém opuštěnie stojé a vždy čas od času u větcie opuštěnie vcházie a nižádného opravení skrze vieru nebeře ani světla božího v se prijímá, protož vždy jako mrcha počnúcí smrděti dále a viece smrdí, až se pak červy rozleze.

127 a.

# KAPITOLA SEDMDESÁTÁ DEVÁTÁ.

Takéž ten lid, ubèhlý v najvětčie zkaženie, vždy v dobrotě hyne, stoje pod zákony rychtářskými a pod těmi najslepějšími pokrytci, ješto je vždy moří svým jedem. Protož ani ještě o té moci mohú co stalého ukázati, ač v ní své dobré skládají, jedno chtie skrze ni provésti a opět jiným duovodem i to by zkazili. Najprvé ji písmy utvrdivše jako zákon viery křesťanské v těch slovích, že darmo meče nenosí a že sluha božie mstitel jest hněvu nad těmi, ktož zlé činie, i položili sú ke mštění tomu sluze všeliký hřiech smrtedlný nebo všeliké přestúpení přikázanie božích, nebo na to na všecko se Buoh hněvá. A pohleděvše na to opatrněji, uzřeli, že by jim to dobře nestálo, kdy by se roznábožnilí sluha boží s mečem a jal se Bohu slúžiti a mstíti hřiechuov

smrtedlných, pro něž se Buoh hněvá na každého: tak by jich no-127 b. ložil hroma du, že by celá krajina pustá ostala, ne v celých Čcchách málo by lidí živých ostalo i těch pokrytcuov, ješto se pod mečem kryjí a proti jiným jeho směle popúzejí, jenž sú plni hřiechuo smrtedlných: lakomstvie a svatokupectvie kacieřského, kuběnařství, oklamání lidí o duše i o statky. Kdy by podle jich saudu tento sluha boží, mstitel hněvu na jich hrdlech, jal se Bohu slúžiti a zpraskal mečem takové lotrovstvo, děrami vešlé, zdá mi se, že by málo toho kněžstva falešného v Čechách ostalo. A podle jich saudu, poněvadž jest mstitel hněvu nad přestupníky, tehdy oni najprvé na se přivolali by ten meč k pomstě svých najtěžších hřiechuov smrtedlných a přestúpení mnohých. Protož pohleděvše na ten zákon, kterýž sú v meči postavili všem přestupníkóm, opět sú jinak ten zákon předělali v jiné smysly: ulevili sú prvnie spravedlnosti, vidúce, že by meč hltavý všicku zemi zpustil i na jich hrdla by upadl pravějším duovodem nežli na zloděje. Protož vybrali sú z toho, aby ten sluha nade třmi hřiechy stál slúže Bohu s mečem, mstě hněvu božieho nad těmi, kteříž obecné dobré rušie zlodějstvím, vraždú a cizoložstvím, ale jiné přemnožené hřicchy, což jimi Boha tupí, na něž se Buoh hněvá tak mnoho jako na onv tři aneb viece, protož ten sluha boží s mečem má s těmi hřicchy pokoj a smlúvu, na něž se Buoh hněvá. Protož nepravě Bohu slúží svým úřadem, opúštěje skutky svého úřadu, sveden sa od mistruov, ješto sú jeho ustavili na službě božie jediné při těch hřielších. A když by sluha kostelní, ješto se mní býti námě-128 a. stek apoštolský, pochtěl podle přikázaní Kristova hřiešníky zjevné i tajné vésti ku pokání řka, že jest nepřišel Kristus pro spravedlivé, ale pro hřiešné, aby je obrátil a navedl ku pokání, a potiehne-li takých hřiešníkuov ku pokání, nad kterýmiž onen sluha boží (má) s mečem poslúžiti, provodie je na onen svět: tiem by sluha chrámový překazil sluze mečovému, obrátě ku pokání ty, nad nimiž on měl by Bohu poslúžiti s mečem. Pakli sluha mečový smrská hlavy těm, kteréž jest měl sluha chrámový k pokání přivésti, zbaví jeho služebnosti spasitedlné. A tak dva služebníky božic

budeta sobě překážeti a jeden druhému služebnosť rušiti a jsúce jednoho pána služebníci. A ten neřád odporný v jedné čeledi bude pánu k hanbě. Ale tato posměšnosť v skutku se shledává. Když sluhy rathúzné některé chtie zvěsiti, tehda sluhy chrámové běží tam, chtiece to staviti a hřiešníky ku pokání napraviti, a chtí, by tu smilování stalo se, kdež sluha mečový z úřadu s hněvem stojé nad těmi, kteříž saudem svatého Pavla smrti hodni sú. Protož onen má písmo plniti, života hledaje těm, kteréž onen z přikázaní písma má mrtviti; protož nerovně jednomu pánu služebnosť ukazujeta. A protož z toho posmievánie muož známo býti, že když se lidé s pravdú chybie, jako slepí ve tmách točie se a šámají se, chytajíce se toho i onoho, ano jim oba kraje krátká, protož již z núze dělají, jakž kdy mohú a jakž v ruce připadne, i duovoduo i písem i doktorno nechajíce. Ale i v tom jest škoda mnohá, rozmnoženie hřiechuo a zahvnutie lidu, když se jest tak mnoho pánuov nadělalo pod jednú věrú, majíce všickni jednoho pána a otce v nebi, a oni jako jedna čeleď měla by býti. Tu jsú mnozie páni duchovní i světští a všickni sobě osobují meč k službě božic a chtie jej všickni včísti v záhubí cierkve svaté, jako by každý chtěl opravovatí podolky cierkve svaté svým mečem, i činí se každý práv s svým mečem na tu při, že příleží ten meč vlastně cierkvi svaté. Ale ta lež vždy v té sukni chodí, aby každý ufaje v svuoj meč i nadul se pýchú a byl hotov k sváróm a k bojóm proti jiným o všeliké bezpráví, aby nižádný s druhým rovně nenaložil než s velikými sváry, s povyky, s nesnadnými rokováními, s svádami. Protož tiem činem přílišné rozmnoženie sváruov, hřiechuo narodí ten meč mnohotvárných a pyšných pánuov pod jednú věrú stojíce. A muoží pohany v zlosti převýšiti, nebo oni skrovněje tím mečem miesto zaměstknávají, nemajíce tolik pánuov těch zbytečných duchovních: křižovníkuov, opatuo, biskupuo, papežuo, ješto držie panstvie veliká a vedú války s mečem jako i jiní páni světští a všickni chtí po meči sluhy božie byti: kde kto kterú jeskyni zběhovú vosadí zloději, násilé, lúpeže, mordeřstvie jednajíce, a vždy sluha božie jest a meče darmo nenosí. A ovšem pravé

jest, že jeho darmo nenosí, ale ke všelikému bezpráví, k násilí, k lúpcžóm a k potlačení chudiny robotné. A s tiem ti páni mno-129 4 zie roztrhali sú lid a rozlitili jeden proti druhému a každý svuoj lid žene stádem v boj proti jinému. Protož skrze ty mnohé pány již všechen lid sedlský v mordeřstvie uveden jest, chodě v zástupiech s brannú rukú, připravě se s střelbami i s jinú braní šibalsky, jako k boji připravený. A skrze takové běhy všecka láska bratrská vražedlnú krvavostí jest prolita, aby z takých namieřenie snadně bojové povstávali a jiní mordové aby všudy husti byli; nebo na to jest připraven ten lid, poněvadž s pány musí hotov býti na vojnu a na to sobě braň kupovati, aby pak vždy tak chodil jako rytjeřský lid šibalský v zástupiech a v rotách, spuosobený k mordeřství a po posvíceních, po jarmarcích, po svadbách, hotový sa krev prolévati. Protož tiem všiem viera naše ponížena iest a ohyžděna před pohany i před Židy a v sobě jest lid tak porušen a obtiežen hřiechy těžkými a slepotú a zápletky osídl těžkých, že viera již v něm nemuož nižádného dielu mieti, aniž jest podobné u lidí, by ten lid kterak věrú mohl opraven býti, mnohonásobkrát zkažen sa skrze Boha i skrze svět. Protož v tom jiného viděti nemuožem, jediné jed rozlitý v cierkvi boží skrze papeže a ciesaře, aby z nich narostlo sluh božích na meči ustavených, aby tak dlúho a široce rostli, až by se všecko v meč obrátilo a oteklo ranú zpuchlú a zsinalú, až by ohyzdno bylo pohanóm pohleděti na to, aby jediné samo jméno prázdné bez pravdy nazváno bylo křešťan malovaný na stěně i ustaveni súce na tom jedu trálveném. 129 b

Protož jinéhoť nevidím v těch ve všech věcech podle duovoduov doktoruov, v prvních i v nynějších, jediné zjevné odstúpenie od viery. Nebo podle jich smysla nijakž viera Kristova nemuož státi, poněvadž on přišel pro hřiešné na svět jako pravý lékař pro nemocné, aby je k pokání navedl svú dobrotivostí. A to jest v skutku ukázal, jeda a pije s nimi a reptavým zakonníkóm odpoviedaje za ně i die, že nenie potřebie zdravým lékaře, ale nemocným; nepřišel sem pro spravedlivé, ale pro hřiešné volati je

ku pokání. A ty, kteréž zákon stary kázal mrtviti pro přestúpení, ty vysvobodil z ruky sledníkuov duchovních řka: Kto z vás bez Jan. VIII, 7hriechu jest, ten vrz na ni kamenem, i nenie nalezen nižádný, kdo by to odsúzení naplnil: všickni zlosynové, vinnější súce, utekli sú pryč hanbú a on sám ostal s vinnú ženú. I vece jé Ježíš: Zeno, kde sú ti, jenž na tě žalovali? Nižádný tebe neodsúdil. Kterážto vece: Pane, nižádný. I řekl jest jé Ježíš: Aniž já tebe odsúdím: jdi a již viece neroď hřešiti. Toť jest zákon Ježíšuov, kterýž sám nad hřiešnými plnil jest skutkem a tak činiti přikázal a vieru na tom postavil všem, ktož jemu slúžiti chtí. A ktož z té viery nejsú, hřiech nevěry na nich zuostává a v pohanství ubčhli sú, následujíce doktoruov v jich učení, nebo oni moc ciesařskú s mečem sobě osobivše, služebnosť božskú položili sú jemu v zabití takových, kteréž pán Ježíš na milosť přijímal, a že takové zmorduje ciesař aneb rytieř, poslúží Bohu v tom a že potom neolstává vražedníkem ani prolevatelem krve, ale služebník zákonuo sobě daných od Boha, jsa sluha božie, mstitel hněvu božího, a že nemá býti pro to zabití zlých súzen jako cizic aneb zavržený od vlasti nebeské, ale jako vlastnie měštěnín svatých. Protož jeho služebnosť Bohu v zabití zlých tak poctivá ujištěna blahoslavenstvím věčným jako služba kněze u oltáře, ač pak vždy na šlepěji pohanuo stojí s tú služebností. Protož toť sta dvě cestě velmi dalecie od sebe a ovšem odporné sobě: jedna Ježíšova a druhá doktorská. Protož kto nynie jest v pochybě a nevie, komu jest uvčřil: Ježíšovi-li čili doktoróm, v zámutku ostane.

130 a.

# KAPITOLA OSMDESATA.

Ale že Ježíš nynie velmi jest chud, nemá zástupuov valných, jesto by po něm chodili, jediné jestli kto zavržený a nemúdrý, ješto se po něm vleče jako múcha z pomyjí hubeně přieliš. Ale doktorové sú přieliš bohati a slavní na světě, mnoho jsú porodili 130 b.

sluh božích s mečem, protož k nim všechen svět hledí. A protož pohledě múdrý světa na Ježíše, an všechen opuštěný život má, všechen hubenstvím oděný a nebezpečenstvie naplněný, nechá jeho a puojde k doktoróm, ješto podle učenie valně Bohu slúží v kostelech, na vojnách, u biřice, na skřipciech, na rathúziech, pod pranéři i na šibeniciech. Takové služby boží široké chytíť se všeliký múdry světa, ale za Ježíšem leč blázen púhý obrátí se na pohvízdanie všemu světu.

#### KAPITOLA OSMDESÁTÁ PRVNIE.

A že ještě v tomto viece ukáže se odpornosť Ježíšova založíce služebnosť mečovú, ta najvíce na to zří sobě protivné věci zahnati od sebe skrze boj nebo skrze jiné pomsty a odbití. Protož mocí postaviti se proti nepřátelóm a bojovati proti nim a činiti jim zlé za zlé a zmordovati je pro své bezpráví a pro pokoj, aby jej sobě učinili před nimi, to jest úsilé služby mečové. Ačkoli tento nálepec napřed vždy běží: ne pro svú při, ale pro boží, ten nálepec Buoh zná a lidé také, že bylo-li by pro při božie tak skrze moc Bohu slúžiti, jisté by bylo, kdy by pro svú při trpěli bezpráví a pro boží při bili: tak by lidé srozuměli, že ti lidé na Boha laskavi sú, mnoho jich ztepúce pro jméno jeho; ale že doma slova lehkého bez pomsty minúti nemohú a proti Bohu ruhánie i mnohého potupení zanedbají, v tom ukazují, že lží a zmeškaně skrze meč Bohu slúžie. Ale jakož sem řekl, že pán Ježíš této cestě upřímo odporen jest na své čeledi a onu druhú pohanóm ostavil jest a pokrytcóm zmalovaným věrú lstivě: protož přikazuje svým sluhám, aby nepřátely své milovali a dobře jim činili za jich zlé činy: když by lačni a žiezniví byli, aby je krmili, napájeli a za ně se Bohu modlili řkúce: Pane Bože, odpusť jim, neboť nevědí. co činie. Protož tať pře nepopúzie k boji nepřátely, ale krotí v nich hněv i boj. A protož tu jest člověku pomysliti: s Ježíšem-li

má ostati v takové při čili s doktory a s tiemto světem. Podle těchto řečí s Ježíšem jiného nenalezneš, jediné | pohlavek aneb kyjovú ránu, ale drže se s doktory natepa se jiných ještě s tiem slavně Bohu poslúžíš.

131 a.

Ale těch věcí všech, kteréž se praví o při Ježíšově, ktož se chtie ujistiti pravdú toho, najpilněji mají zříti na jeho přieklad, kterú cestu držal jest v času bezpráví svých. A že jest on počal činiti a potom učiti, protož prvé sám bezpráví trpěl a potom nám přikázal. A když sú jeho nepřijali Samaritanové, Jan a Jakub Luk. 1X, 54řekli sú: Pane, chceš-li, at dieme, at by oheň sstúpil a spálil je, jakož jest Eliáš učinil? A obrátiv se řekl jima: Nevíte, čieho jste duchu, nebo Syn človčka nepřišel jest duší lidských zatratiti, ale spasiti. Tuť jest zjevno, co by v té boží při jistého bylo zachovati, že když jemu samému bezpráví se dálo nebo nemilosrdenstvie od nemúdrých, na to podali sú jemu učedlníci Eliáše, že on na zlé uprosil oheň s nebe a spálil jest jich po dvakrát sto; ale IV Král. I. pán Ježíš proto vzlál těm učedlníkóm řka: Nevíte, čieho ste duchu; zdali vy mniete, že bych přišel na svět lidi páliti: nepřišel sem duší lidských zatratiti, ale spasiti. Těm, ješto jemu zlé učinili, hospody s cesty přišlému nedali sú, chce dobře učiniti, duše jich spasiti. Protož nechť přijde anjel s nebe a nalezne lepší cestu lidem k spasení, nežť jest Syn boží nalezl, a ktož pak nenie anjel s nebe, ale člověk vyrostlý z ciesaře, neuměje Krista, ale ciesaře, protož vracuje ciesaři, což jest od ciesaře vzal: vzav od něho panstvie světské i vracuje jemu za dicku meč jeho, služ|bu boží utvrzuje k obraně panstvie jeho a k obraně života toho, kto jemu tak pěkně líčí meč k službě Bohu skrze písma mnohá a skrze opatrnú umělosť smysluov mnohých. Protož takovému, jenž jest štěpen skrze ciesaře, ačí slove plny Ducha svatého a sstaralého smysla, méně má věřeno býti než anjelu s nebe, neboť muož pochybiti, zaplet se v svět a daleko se pustiv od sprostnosti Kristovy, opravuje cesty ciesarovy s mečem jeho a šlapčje bosic Jezukristovy nohu zasypaje, aby jich nižádný nemohl opatřiti, ano již Duch svatý na tom zasutí sedí ostřiehaje toho, aby nižádný

pji.xxxi, mimo Ducha svatého neptal se na šlepěje Ježíšovy, jako Laban nemohl se uptati na své bohy, ano Rachel na nich sedčla. Protož onť cesta iest, a kto ji zakrývá svatostí svú a Duchem svatým zancčetěnů, ten křivdu činí těm lidem, kteříž žádají cestů jíti, proto že jim ji zastínil aneb zatměl Duch svatý v člověku, nazváním svatý. Ducha svatého plný. Ale poněvadž pán Ježíš má nám cesta ostati, vizme tuto, kterak na přieklad nám požievá zřiczenie milosti sám proti sobě, když se jemu bezpráví přihodilo od nemúdrých lidí: opustiv své bezpráví, obrátil milování k vinným, viece váže duše těch sobě vinných než své bezpráví. A tak viece drahú věc převýšil milostí nad (méně) drahú věc. A že duše Samaritanuov, kteříž sú jím pohrzeli a hospody jemu nedali, dražšie sú byly aneb větčie vážnosti nežli to bezpráví tělesné kratičkého času, kteréž jemu učinili, protož, minuv svú při velikú, kročil k 132 a jich dušem, viece váže prospěch jich duší než svú velikosť, i chce jich duše spasiti k své nelibosti, chce zlým a nevděčným dobře učiniti, chce se dobrým za zlé odpláceti. A to slove zřiezená milosť přichýliti se prvé k té věci, kteráž větčie drahoty a vážnosti jest, a tu minúti, kteráž méně vážna jest. Protož choť die: Zfiedil jest ve mně lásku. I jest tuto smysl: následujíce spasitele, jest pominúti škody tělesné a bezpráví, která se přiházejí, a milovati nepřátely a dobře jim činiti za jich zlé, viece jich škody na duši želejíce než své na těle. A na tomtoť všecka pře meče stojé a odpornosť všeho křesťanstva svedeného a od Krista dávno poběhlého, ješto nechce nižádného bezpráví bez pomsty pominúti a Krista Ježíše v pokoře a v trpělivosti následovati. A že pro jiné pro nic o meč se nesvářie a duovoduov mnohých z písem a z doktoruov k vyvedení meče pro jiné nehromáždí a moci nepovyšujé než tak že sú již Krista zavrhše i s jeho přikázaním v pohanství chtie státi, jakož sú dávno obvykli. Protož tutoť všecka težkosť křesťanuov poběhlých stojí, jéžto se dělé od Krista, to přikázaní milovánic nepřátel. Nebo kdy by věřili tomu přikázaní a dali jemu miesto mezi sebú, ihned sám od sebe vypadl by jim meč z rukú a tak by všickni svárové, bojové přestali mezi nimi, nižádný by na

druhého s bitiem meče nesahal, ale s milostí by dobře činil za zlé a, pakli by kto křivdu učinil komu, trpěl by bezprávie netelpa mečem a viece želeje jeho škody duchovnie než své tělesné. Protož ihned by mír a pokoj byl o to bezpráví. Ale svět nepoznal ani přijal spasitele aniž také těch jeho přikázaní převýšených přijme: vždyť v krvavostech meče stane. Nebo meč vždy stíhá přestúpenie a opuštěnie toho přikázanie jako chvoštiště: což urodilo opuštění a přestúpení toho přikázanie, toť vše meč smete; což sváruov a jiných zlostí narodilo opuštění toho přikázanie, to meč musí rovnati. A některé hrdla zbavie v bojích nebo jinde. Protož bojové a jiní mordové a nezřiezené sahánie jedněch na druhé a všeliké činěnie zlého za zlé jinde se nepočíná, jediné z nemilování nepřátel a z netrpenie bezpráví. A to jde z nezřiezeného milování samého sebe a z nezřiezeného přichýlenie k časným věcem. Toť všecky nesnáze uvodie na svět proto, že nevěří Svnu božímu a jeho přikázanie nechtie držeti i musí ihned na tom micstě zlé a hořké držeti. Nebo když pohynú pravé věci, tehdy ihned musí na tom miestě zlé vzruosti a meč je ihned stíhá hladě z světa. Protož křesťané slepí a odlúčení od pravdy Ježíšovy, jenž svět jsů, již jediné ta diela mezi nimi stojé: přestúpenie a stihánic meče mstivého neb jiné rány od Boha k trestánie jich přestúpenic.

#### KAPITOLA OSMDESÁTÁ DRUHÁ.

Než pak odporně tomu hledicce k zřiezenie, kteréž z viery Kristovy příleží k pravým křesťanóm podle povolání a dobroty, kteráž na ně slušie: vzdalu jeť se meč od nich s svými diely jakožto s boji a s jinými krvavostmi odpornými jich povolání. Nebo čím sú vyššie podle dobroty božských věcí, tiem majé vzdálenější býti od věcí odporných té dobrotě. A že se činie vlastní jedni druhým skrze vieru, v túž rovnosť dobroty božské spolu vchodíce

132 b.

jakožto vyznávaní, kteréž spolu řkúce praví: Věřím v Boha, otce všemohúcího, stvořitele nebe i země, i v Jezukrista, syna jeho, jediného pána našeho etc. Tiem se spolu sčítají v jednom věřenie a jednoho všech spolu pána Jezukrista vyznávají, jeden spolu křest mají a jiné dobroty duchovní aneb dobré věci duchovnie; a spolu jedinú krví Kristovú vykúpeni a obmyti sú, spolu se modléce jeden za druhého řkúce: Otče náš, jenž si v nebesích, odpusť nám naše viny, jako i my odpúštíme svým vinníkom. A tak spolu jednoho otce vyznávajíce řiekají: Odpusť nám, jako i my odpúštíme. Protož jedno sú učiněni v Bohu a jsú sobě vlastní v je(h)o dobrotě a účastní dobroty jeho. Protož okročiece takovú účastnosť bratrskú svazkem milování a pokoje, kto jest takový ze všech mnichuo dávních, slovutných v svatosti, aby mohli z viery dovésti bojuov a morduo mezi takými křesťany, svazkem lásky spojenými? Pakli die kněz ciesařský: I nejsú tak všickni, ale sú odporní a neposlušní a jinak zlostní, ješto spolu zdvihajé války a zabíjejé se spolu: tohoť puojčím zlostným, ješto sú od viery odstúpili, Boha neposlúchajíce v jeho přikázaní: tiť nemohú býti v pravdě křesťané než samým jménem; tiť v poběhlosti lotrové následujíce pohanuo, mohú to činiti, a následujíce bludu pohanuov mnohotvárných, sobě odporných, následují rot šibalských mnohých pod jednu vieru, jenž sú víru rozsápaly mezi sebú a ustavily sú lid proti lidu. Protož takoví pustivše se ovšem od úmysluov viery Kristovy i od jeho zákona obrátie se v běh lotrový, v boje, v mordy, v lúpeže, svadiece se o zbožie a o cesť tohoto světa i činie násilé jedni druhým a potlačují, chtiece zbohatiti lúpežem bratří svých, i učinie násilé jedni druhým skrze najodpornější zlosť a poběhlosť své dobroty, kterúž sú z viery měli mieti spolu jako vlastní, jednú krví Kristovú kúpení. Protož jich bojové a lúpežové nemohú takovi býti jako sú lúpežové a bojové mezi pohany, nebo pohané skrze takové povýšenie v božských dobrotách nejsú sebe účastni, k nimž křesťané přiznávají se, auiž známosti boží v nich jest. Protož to podle slepoty z pýchy a z lakomství mohú se o zemské věci vaditi, spolu o ně bojovati, lúpiti jedni

druhé a sáhati mocí jedni druhým na zbožie. To vše v nich lehká věc jest proti křesťanóm, když by mohli požievati svého povolánie k vieře; ale když sú zavázáni u velikém svedení skrze cierkev, nemohú se pohnúti od šlapěje pohanuov. Aniž také ti bojové křesťanuov podobni sú bojóm židovským, neb jim jest bylo dopuštěno bojuov i zabitie u bojích skrze zákon, ale nám netoliko zabití zapověděno jest skrze zákon, ale i hněv srdečný.

### KAPITOLA OSMDESÁTÁ TŘETIE.

134 a.

Druhé boj židovský tiem se dělí od bojuov poběhlých křesťanuo, nebo oni toliko proti pohanóm meli sú bojovati, ale sami mezi sebú neměli sú bojovati z božské zapovědi proti svým bratřím Židóm. Nebo když po Šalomúnovi deset pokolení odstúpilo III Kral. X od stolice Davidovy a krále Jeroboam ustavili sú nad sebú, chtěl jest Roboam, syn Šalomúnuov bojovati s desíti pokoleními. A prorok boží vyšed k nim řekl jim: Nebudete bojovati proti bratřím vašim; vratte se domuo. Protož bojové mezi křesťany, jenž by měli sobě vlastní býti skrze vieru v božských věcech, vzdalují se netoliko od zákona Kristova dokonalého, ale i od židovského. Protož chybivši se pravdy zákona nového i starého i převyšují lotrovú pobčhlostí bojuov pohanských, hanějíce najpotupněji tau poběhlostí Jezukrista a své povolánie. Nebo kdyžto dva křesťany jednu vieru máta a jednú krví Kristovú vykúpeni jsta a tak spojena jsta tu krví v svazek milosti, aby dlužen byl umříti jeden za druhého, protož odstúpíce od té milosti bratrské i od účastnosti krve Kristovy, v niež jsta spolu osviecena a umyta, kteráž stojé na každém z nich, potom potupíce tu krev na sobě, pro malú věc tělesnú svadíce se, obrátíta se v běh lotrový i chceta spolu boj vésti, spolu se zabíjeti. Což jsta měla velmi ctíti jeden na druhém jakož tu věc drahú, kteréž jim Kristus dobyl svú smrtí a

Сборших II Отд. И. А. Н.

135 a.

položil to dobré na nich a tím jich polvýšil jest nade všecko stvo-134 b. řenie, to jsta měla ctíti jeden na druhém a pro nižádné věci zemské nesáhati jeden na druhého mečem ani bojem, aby nezkazil jeden na druhém diela Kristova, poněvadž on každého z nich sobě jest kúpil a dielo bolestí svých na nich jest položil a jim to poručil, aby toho ostřiehali každý jakož na sobě takéž na bratru. Protož nižádnú příčinú nemá diela Kristova kaziti jeden na druhém. V těch věcech dokonalých měla by státi viera a pravda Kristova mezi křesťany, kdy by nebyli svedeni od antikrista a nezpili se z vína kurvy veliké. Ale nynie opivše se odstúpili sú od viery Kristovy a obrátili sú se v boje jedni proti druhým během lotrovým, převyšujíce pohany bludem svým. Nebo čiem bližší účastnosti kto se připojí božské dobrotě, tím viece tu dobrotu pohanie, čiem odpornějšie věci té dobrotě činie. A protož méně jsú zlí ti pohané tak proti sobě boje vedúce, nebo sú nikdy nepoznali Boha ani sú účastni milosti jeho. Protož mezi křesťany nic protivnějšího nenie smrti Kristově než to zabití bratra z hněvu a z nenávisti, za něhož jest Kristus umřel z veliké milosti.

#### KAPITOLA OSMDESÁTÁ ČTVRTÁ.

Ale těmto věcem muož někto řieci: Však ti křesťané, ješto se v bojích tepú, nejsú účastni božských věcí, ješto ani jich znají aniž mohú s těmi odpornými vražedlnostmi účastni býti božských milostí. Těch vècí já na ně podávám, aby se sami k nim znali aneb se jich odsuzovali. A řkú-li oni, že my s těmi | věcmi duchovními nemáme nic činiti ani tèm účastnostem božským muožem rozuměti: máme mnoho s světem činiti a během rytieřským sme se zaneprázdnili, protož duchovním věcem nemuožem rozuměti ani se na ně mnoho ptáti: k těm věcem krátká odpověď jest. Jest-li kto křesťanem a má účastnosti s hřiechy a jiné věci světské na péči maje, opúští Krista a pro ty věci nemuož rozu-

měti užitkóm viery Kristovy ani jich účastnosti má kdy hledati pro jiné pilnosti, tehda jest daremná viera jeho, darmo se křtí, darmo v očistec věří. Nebo nebude-li účasten Krista skrze vieru a milosť, aniž jeho z očistce vyprostí. A pakli se oni znají k té účastnosti bolestí Kristových a užitek krve Kristovy táhnú na se, chtiece v tom dobrém diel mieti, což jest on věrným lidem dobyl svú prací a smrtí k jich spasení, tehda bez pochybení padá na ně pomsta a prokletí větčie nežli na pohany, když tak vražedlnými hřiechy v bojích křižují v sobě Krista a všecky milosti, kteréž by vzali, o nichž vyznávají neb praví, že je majé, ty pohrzením potupují. A protož s těmi potupnými hřiechy leč zapří ovšem Jezukrista aneb leč se k němu tak potupně přiměšují s takými krvavostmi, jeho bolestem protivnými, vždy v něm naděje nemohú mieti budúcie.

## KAPITOLA OSMDESÁTÁ PÁTÁ.

Druhé řekl sem, že ti bojové mezi křesťany o časné věci ani o jiné na Buoh zamyšlené pře nemohú státi mezi nimi podle zřiezenie milosti, kterúž oni mají se spojiti v jednotě viery a pravdy Kristovy podle naučení a přiekladu jeho. Nebo v takových věcech těžkých, jimiž pojednú mohú z viery vyvráceni býti křesťané, musí z potřeby řeči Kristovy sobě v tom je předložiti a přieklady jeho, aby po něm bezpečně mohli kročiti, uchylujíce se od nejistých a nebezpečných věcí. A že tato jedna řeč k správě potřebna jest všem, aby nižádnému ze všech lidí křivdy nižádné neučinil na těle i na duši, na statku, na cti ani na řeči ani skutkem ani přiečinami škodě pomocnými a tak by nežádal, nebral, násilím neodjal ani lstí koho zklamal tak mnoho, jakož by sám tiem ničímž nechtěl zklamán býti od jiných. Druhá řeč jest Kristova a jeho apoštoluov, škodu a bezpráví sobě učiněné aby strpěl, nemstě se ani zlého za zlé čině. A nemuož-li pokojně v rovnosti o

36 a.

škody naložiti a smířiti se s druhým, bezpráví odpúštěje jeden druhému a ostává vždy odporný nepřátelóm, o kteréžkoli věci tu jest řeč Kristova, založíce nepřiezně bližního trpěti bezpráví a milovati nepřietele a dobře jemu činiti, majíce slitování nad ním, nebo u něho škoda duchovnie těžší ostává. Protož viece milovati jeho duši než své tělo a jeho tělo viece než svuoj statek tělesný a tiemť činem muož ukrocen býti nepřietel a polepšen: ty věci z viery Kristovy sú k ukrocení všech sváruov i bojuov mezi křesťany i mezi pohany o časné věci, o kteréžkoli bezpráví a na to slibové božie sú: cožkoli strpí škod na těle nebo na statku proltivenstvie, za to jim jest slíbeno královstvic nebeské. A protož těm křesťanóm, kteříž slibuov božích čekají za svá bezpráví, bylo by hanba bojovati aneb které sváry vésti o bezpráví těla aneb statku tělesného; poněvadž po ztracení těch věcí trpělivým slíbeno jest království nebeské. Aniž jim tu ztracenie má počteno byti, v čemž jim jest rozmnoženie slávy připraveno; neb ti křesťané, kteříž sú svět, a také slovú cierkev svatá. A poněvadž ta cierkev svět jest, ten svět nepřijme těch věcí, nebo sú smrť tomu světu. Protož svět v své nákvase bude kysati a z jedné mrzkosti v druhú bude pospiechati, až i splyne jako voda v zatracenie. Protož tyto věci z viery Kristovy jsú pověděny, aby opatřil ktož muož, že bludové tohoto světa najsvrchovanější, kteříž se dějí v bojích a v jiných krvavostech, ustavení sú službú boží a prospěchem cierkve svaté skrze staré a plué ducha nècieho.

### KAPITOLA OSMDESÁTÁ ŠIESTÁ.

Potom dokonává řeč svatý Pavel a die: A protož z potřeby poddání buďte netoliko pro lněv, ale i pro svědomie, nebo proto i dani dáváte, nebť sluhy božie sú, z toho slúžíce; protož dávajte všem dluhy: komu daň, tomu daň; komu clo, tomu clo; komu bázeň, tomu bázeň; komu česť, tomu česť. Již z těchto slov svatého Pavla konečně mohú rozumní poznatí, že tato správa, kte-

rúžto činí svatý Pavel túto epištolú k sboru božiemu, kterýž jest v Římě byl sebrán ve jméno božie uprostřed pohanstva, že ta sprálva nechýlie se k kniežatóm domácím viery, jenž by s nimi z počtu věřících byli, ale že sú kromě viery cizie byli. Protož takovú správu dává jim o nich, jakožto slušie k ciziem a jakožto k těm, jenž sú povýšeni nad množstvím a jsú páni jich a vládnúce zemí a spravujíce svět. Protož ti věřící, majíce svá bydla za nimi v jich panství: dědiny, domy a jiné užitky tělesné, byli jsú dlužni k svým pánóm tělesným zachovati ty věci, kterým jest je učil tuto svatý Pavel, jakožto poddané anebo poslušenstvie hodné, kteréž na lidi povýšené sluší podle vuole božie, dokudž a pokudž muož státi, neviece než Boha, ale dotud lidé mohú poslúchati podle vuole božie a tak dále, což sú dlužni byli takovým dávati: dani, platy neb jiné služebnosti, mýta nebo cla; pak bázeň a poctivosť aby k nim zachovali skrovnú, jakož na lidi povyšené slušie, ne tak se jich báti jako Boha ani takové poctivosti k nim ukazovati jako k Bohu. A tiemto slovem je zavazuje, aby z potřeby poddáni byli netoliko pro hněv, ale i pro svědomie. Jedno die: pro hněv; nebo, poněvadž páni sú, moci požievajíce nad poddanými, jestli že by poddaní kterúkoli přicčinú jim se zpíčili, nechtiece poddáni býti, ihned jich hněv na se uvedú s jich mocí, žeť právem panství svého sáhnú na ně jako na své s pomstú meče svého na hrdla anebo na statek anch u vězení dadí a zvláště v té při, jelikož sú křesťané byli oddělení věrú zvláštní a obyčeji zvlaštními od svých pánuov i od jich bojuov i od tovaryšstva jiných pohalnuov, svých súseduo. A pro takové oddělenie protivné pohanóm spiešně by těch mocí popudili na se s hněvy nad jiné lidi, že by ti páni za to měli, že to šibalstvo křesťanské nechce nižádného za pána mieti na světě, chtí sami páni býti a tak pro to samo zmordovali by je, jakožto jest Pilat učinil oněm Židóm, ješto sú nižádného na světě za pána nechtěli mieti, jediné samého Boha: ti odlúčivše se obětovali jsú oběti Bohu a Pilat je zbil a smiesil krev jich s obětmi jich. Protož takové věci vystřichá svatý Pavel lidi věrné, aby takým duomyslem nemúdrým nepopúzeli hněvu jich na se, ciesaře Nero pohana

136 b.

aneb jiných pohanuov, ješto sú prolévali krev věrných kresťanuov. Druhé die: ale i pro svědomí aby pánóm těm poddáni byli tak, že křesťan, opustě jich poslušenstvie, netolik by jich hněv na se uvedl, ale také podle svědomie by upadl, nedrže přitom pravdy, k niež jesti Bohem zavázán. Nebo svatý Pavel to teď dluhem nazývá a velí jej platiti v tom, že sú páni jich a věci své tělesné za nimi mají a páni ti i péči o nich mají jako o své, aby za nimi dobře probyli. Protož již dluhem zavázáni sú všecko to zachovati k svým pánóm, což jim tuto jmenuje svatý Pavel, nebo jinak, zrušíce to, svědomí by uvinili aneb urazili hřiechem, a druhé proto, že v těch věcech zřiezení boží stojé, jímž se množství světa řicdí v dobrých věcech nynějšího životá, zdejšího přiebytka, Protož jelikož podle toho zřiezenie božího dobrým věcem chtí. dobré věci přikazuje podldaným svým: tomu se protiviti, tiem pohrdati jestiť i božím přikázaním zhrzeti, neboť Buoh takové věci přikazuje, aby se všemi pokoj měli, což na nich jest, a ke všem spravedlnosť, tichosť a pokoru zachovávali. Protož tv moci pro užitek svého panovánie musí takové věci poddaným přikazovati, aby spravedlnosť jedni k druhým drželi a pokoj aby mezi sebú měli, nebo jinak by nad množstvím nemohli panovati užitečně, kdy by jedni proti druhým povstali v rotách šibalských a tak by kazili jedni druhé, a jich panstvie nad pohany nemúdrými nemohlo by státi a nad křesťany poběhlými od viery, ješto by z milosti nic dobrého neučinili, což nemuscjí bezděky, mocí připuzeni súce jako i pohané nemúdří; protož ostré a múdré moci potřebují, aby je za obyčej rovnala. A když se nedostane mezi nimi spravedlnosti té svrchní, k níž moc pudí, ale proto meč nosí, aby mstil nad těmi poběhlými od viery pokrytci, ješto jsú dávno utekli od Jezukrista. Protož k tomu jde tato reč svatého Pavla, aby v těch pravých věcech, kterýmž moci chtí a je přikazují, poddáni jim byli pro svědomie, aby jeho neurazili odporností pravdy, kterúž sú podle vuole boží dlužni byli činiti, a pro takové pravdy zrušení, urazíce svědomí, ztratili by milosť boží a viera by jim nic neprospèla.

## KAPITOLA OSMDESÁTÁ SEDMÁ.

Ale při těchto věcech jest tiemto nynie najpilněji, aby té pravdě bylo srozuměno, co by s. Pavel z základu viery učil křestany, bez niež by oni nemohli křesťany býti ani v Kristu užitku mieti v přebývaní společném sami mezi sebů; a druhé tomu aby mohli rozuměti, čemu jest učil z přiečin potřebných zachovati k těm, kteří sú vně kromě viery. Protož poněvadž věci ty v prodlenie časuov, kteréž jest z přiečin hodných přikazoval zachovati k pohanóm, učiněny sú již vlastnie křesťanóm skrze křivý smysl: tuť se jest stal veliký pád kresťanóm, kdy by snad chtěli mieti za pád. Ale nynie, majíce pád za stálosť utvrzenie svého, i daleko sú od toho, by to měli za pád, že sú zvláštnosti pohanské sobě osobili jako vieru apoštolskú. To kdy by mohli seznati, musili by řieci, že sú odstúpili od viery Kristovy pro ta osobení zvláštností pohanských a ustavení sú ve všelikých přestúpeních zákona Kristova. A napřed kněží se vším množstvím té poběhlosti, jenž se pod vieru obracie, naplnění sú krve skrze to osobenie zvláštností pohanských jako viery. Protož tato slova svatého Pavla, kterýmiż učil jest sbor věřících v Krista, v Římě trvajících pod mocí pohanskú, z přiečin hodných je spuosobuje k poslušenství těch mocí pohanských, aby před nimi bez žaloby stáli, což najviece mohú, držíce k nim pravdu, kteráž přikázána jest k nim zachovati jako k svým pánóm. Protož ty věci, kteréž jsú měli z přiečiny zachovati k pohanóm, ty věci sú nebyly zákon od Boha daný mczi nimi doma tak, aby bratr k bratru požieval tech práv, kterýchž moc pohanská požievá ke všemu množství pohanuo auch jiných národuo; nebo svatý Pavel sám o sobě die, že jest nesměl, jsa v poslušenství Krista, ničehož jednati slovem ani skutkem, kterýchž věcí Kristus jemu jednati nepřikázal a že v domácích viery neporučil jemu pánuov takových nadělati, aby bratřím svým k strachu a k břemení byli. Nebo panovánie polianské sám pán zapověděl jest čeledi své. Vida, ani se k panování strojí, řekl jim: Králové pohanští panují nad tèmi, kteréž sú mocí osáhli, ale vy

138 a.

138 b.

Luk. XXII 25—26. ne tak. A poněvadž čeleď Kristova jinak má živa býti a svrchovaněji zřiezena než pohané, tehdy musí k nim správa býti jinaká než k pohanóm, aby v rovnosti bratrské spojili se milováním, nejsúce jedni druhým k bázni, ale k utěšení a k pomoci, ani súce jedni druhým břímě, ale zpět jedni druhého břemena nesúce, tak aby naplnili zákon Kristuov. Ale byla-li by tato slova s. Pavla k správě čeledi Kristovy, tehda svatý Pavel z potřeby podle těchto slov měl by v každém sboru Kristovu, kterýž jest k vieře navedl kázaním svým z pohanuo a s Židuo, pána jednoho z nich ustaviti nad nimi s mečem, aby se jeho báli bázní obtieženější nad zákon starý, a druhé, aby je zavázal tomu pánu pod právo královo, podle něhož by jemu daň nenasycenú dávali, což by kdy na nich pochtěl, neb tak právo královo žádá, žádosť maje bezednú.

# KAPITOLA OSMDESÁTÁ OSMÁ.

Třetie, poněvadž mýta přikazuje dávati, tehdy jest správa, aby přikázaním tiem ten pán mohl položiti mýta na přievoziech, na silniciech a v branách. | A byla-li by ta správa čeledi Kristově společné mezi bratry, tchdy by těžšie byla nad zákon starý a nic převýšenější by nebyla nad pohany. Ale že ty všecky věci vzdalují se od viery Kristovy i od jeho sluh, ačkoli viera Kristova učí ty věci nésti a trpěti od pohanuo z pokory, ale neučí takých věcí činiti spolu kúpeným bratřím jeden druhému ani jednoho i mnohým bratřím. Aniž opět mohlo by to státi, aby s. Pavel káže čtenie v panstvie ciesaře římského, obrátě k vieře dva tisíce neb tři jeho lidi i ustavil jednoho pána z nich s mečem proti ciesaři a tak by válku počal o vieru Kristovu. Protož toť sú věci k smicchu podobné. Avšak mistrové chtie na nich základ najpevnějšie aneb najpravější králóm u vieře Kristově založiti a řkú, že svatý Pavel tím, což mluví tuto o knížatech, dává správu kniežatóm křesťanským. A již to bude pravé, ponèvadž tato kniežata, zma-

lovaná jménem křesťanským, stojé na šlepějích kniežat pohanských i mohú na nich zakládati svuoj byt.

## KAPITOLA OSMDESÁTÁ DEVÁTÁ.

Než potom ješto se praví, že právo královo aby chtèl svatý Pavel uvésti na lid boží, na němž by nestálo prvé skrze panování pohanské, to nenie pravé. Však jest viděl, že na Židech prvé nestálo jest právo královo, ale když sú chtěli králi, tehda na pomstu hřiechuo jich osvědčeno jim právo královo, jehož se domnicvají naši páni křesťané, že jim to právo jich nesmiernému drání položil za zákon a na tom | právu své panovánie mezi křesťany tvrdí. Ale majíce v rukú panování, nemnohoť se na písma ptají, která je panovati učí; dostiť mají k tomu naučenie břicho své: to jim svědectvie vydává, že jest dobro panovati, poněvadž těmi panovanými lahodnými rozkošemi břicho obecně pasú. Na bolesti robotné chudiny, ale aby na to myslili, kterak panují nehodně nad křesťany kromě rozumu viery, toť jest daleko od nich.

139 b.

## KAPITOLA DEVADESÁTÁ.

Než pak že jest tuto zmienka o právu královu a že tak se jest přihodilo u Židuov, že prvé krále s právem pohanským neměli sú za dnuo Samuele proroka. Sebravše se všickni urozenější Židovstva do Rameta i řekli k němu: Aj tots' ty se sstaral již a syny tvá nedržíta se těch cest, jakos' ty činil, ustav nám krále, af nás súdí, jakožto všickni národové mají. Tehda se ta řeč Samuelovi neslíbila, proto že biechu řekli: Ustav nám krále, ať nás saudí. I pomodlil se jest Samuel Bohu. I vece pán k Samuelovi: Poslúchaj hlasu lidí těchto ve všem, což mluvie k tobě, neboť sú ne tebe zavrhli, ale mne, abych nekraloval nad nimi. Podle všelikých

I Král, VII 4-20.

skutkuov jich, kteréž sú činili od toho dne, v němžto sem je vyvedl z země Egyptské, až do toho dne, v němžto sú mne nechavše i slúžili sú cizím bohóm, takéž tobě tak činic. A protož poslúchaj nynic hlasu jich, ale však osvědči jim právo královo, jenž má kralovati nad nimi. Tehda Samuel pověděl ta všecka slova božie k lidu, kterýž u něho krále prosil, i vece: Toť bude královo 140 A. právo, kterýž má nad vámi kralovati: Vezmeť syny v(a)še a upřežeť je v své vozy a učiníť sobě z nich jezdce a předběhače vozuo svých a ustavíť sobě z nich starostv a vládaře a oráče rolí svých a žence obilie a kováře odění a vozuo svých a dcervť vaše učinie sobě mastidělnice a ohněnětice, pekařky, súkenice. A rolet vaše i vinice i nailepší dřívie olivové pobeře i dá svým sluhám a nad to símě vašeho i vinic vašich; s platuo vašich desátky bude bráti. aby dal sluhám svým, a vaše sluhy i dievky i lepší mládence i osly vám odejme a oddá je na své dielo. A na vašeť stáda desátky položie a vy budete poddaní jeho. I přijdeť tento den, že zvoláte na vašeho krále, jehož ste sobě zvolili, a neuslyší vás pán toho dne, proto že ste sobè krále uprosili. Tehdy lid nechtěl uposlechnúti hlasu Samuelova, ale vece: Nijakž, ale vždy král nad námi bude, a my budeme jakožto všickni národové pohanští. Ty věci teď písmo široce vypravuje, kterakým během král s svým právem všel mezi Židy, že když sú byli dobře spravování skrze súdce podle zákona božího, jednak za tři sta let svobodu majíce beze všeho práva králova, nebo sám pán Buoh kraloval jest nad nimi. dobře jim čině a bráně jich od jich nepřátel, když sú toho neztratili na něm hřicchy svými, a když Samuel súdil je podle zákona božího a potom se sstarav nemohl té práce nésti i zjednal syny své k těm saudóm a ta jsta dary brala a saudy nepravě jednala a z té příčiny lid sebra|vši ihned králi zechtěl, jako želeje bez-140 b. práví, kteréž se jim dálo od synuov Samuelových v tom, že sú dary brali od nich, a protož když sú pro ta bezpráví krále žádali: ilmed pán Buoh kázal Samuelovi, aby jim osvědčil právo královo, kterýž má nad nimi kralovati, a že přieliš daleko přesáhlo jest to právo svú těžkostí onu těžkosť daruo, kteréž sú brali od

nich synové Samuelovi, nebo dránie, násilé a podrobení Egyptského plno jest to právo. A to ještě předně položil, chtě ještě je odhroziti, zda by pustili od krále, slyšíce právo plné bezpráví. když je má tak podrobiti, syny a dcery pobera jim i obrátí je k svým službám a k užitkóm, dievky a pacholky, osly pobera, obrátic na své dielo a vy pohledíte po nich a desátky na všecky statky vaše, některéť tak, neceně se o to, pobeře. Protož ten lid bláznivý, přeslyšev to právo bezprávné i nepohnul se, vždy dále mluvil: Nijakž, ale vždy král nad námi bude. Protož ten lid těžce jest shřešil, krále nad sebú žádaje, v tom najviece shřešil, že jest Boha zavrhl, aby nekraloval nad nimi; viece ten lid zvolil jest člověka než Boha, chtě naději položiti v králi o takovú věc, jéž jest velmi řiedko došel. Nebo přieliš sú u veliké hřiechy modloslužebné zašli skrze krále své a velmi sú je obtěžovali tiem právem nepravým a málokdy pokoje požili sú skrze krále, nebo na pomstu jich hřiechuo těžkých v prchlivosti své pán Buoh dával jim krále přezlé s tiem právem, pod nímž sú velmi stonali.

Protož ty věci tam přeběliše tiem neřádem | s hřiechy tèżkými, u nás sú tím zákon učinili, aby na nich ta moc usnula s tèmi bezprávími, kteráž činie lidu křesťanskému. Ač v ta slova nejdú ta bezpráví, jakož právo židovské jmenuje, ale jinak je derú, šacují, ne jako zlé činiece, ale jako práva božího následujíce. Ale jakož mistrové řků, že jediné toliko jménem právo slove a stíhá ukrutnosť bezpráví a násilé, jímž jest chtěl odhroziti od krále ten lid. Ale byť jim to za právo dal, aby je ctnostně s zaslúžením činili, derúce tak lid králi židovští, tehdy by jim viny nedával z těch ukrutenství řka skrze proroka: Slyšte, kniežata domu Jakobova a vývody domu Izrahelského! Zdali ne na vás sluší uměti saud, ješto v nenávisti máte dobré a milujete zlé, ješto násilím deřete kuoże jich s nich a maso jich s kostí jich, jesto sú jedli maso lidu mého a kóže jich sedrali sú s nich a kosti zlámali sú a zsekali sú jako v kotle a jakožto maso prostřed hrnce. A protož volati budú k hospodinu a neuslyší jich a skryje tvář svú od nich v tom času, jakož sú nešlechetně činili v zamyšleních svých. Tot

141 b.

jim odplatí za to, že sú plnili právo královo nad jeho lidem. A tuť konečně králové, kniežata a páni okusí práva králova, podle něhož sú násilím drali lid boží a činili sú z něho, což sú chtěli; tuť poznají každé bezpráví, kteréž sú učinili lidu božiemu: tak mierně převáženo bude, jakož velmě odporné jest lásce bratrské a jakož velmi to bezpráví pohanělo jest bolesti Kristovy v tom každém chlapu, na něhož pyšné oko pro mrzkosť nemuož hleděti nynie: tot vše Buoh počte u mieru i u váhu. Nyniet jest sladko právo královo, nebo hojně teřichy sádlem prorostlé v rozkošech a v svobodách těla ustavuje, ano výrové nesú a vezú a stojé zapalujíce se, ano se pýcha sápá na ně křikajíci, ano jí chlap v ústech brní. Protož dokudž tak chlapati muož, dotud právo královo sladko jest, ale když na ně přijde upřiemnosť těchto řečie božích, ješto jim položie násilím a bezprávím to právo, a co jsú komu učinili bezprávného, spolehajíce na to právo, to vše ku pomstě přisúzeno bude. I přijde na ně za to právo přílišné nezdraví, auvech, hoře, běda, že nás kdy mátě na svět porodila!

Protož ovšemí se to vzdaluje od svatého Pavla, aby on přikazuje sboru Kristovu, přebývajíciemu v Římě, aby ciesaři Nerovi dani a mýta dávali, aby pak takovými slovy chtèl mezi křesťany uvésti a potvrditi práva králova, aby podle toho práva věřící v Krista jedni druhé násilím tiskli a lúpili je z jich statkuov. Odstup to od svatého Pavla mezi pohany a když jest přišlo od pohanuo mezi křesťany, tak jsú pro ně odešli daleko od viery křesťanské, jakož jest to právo daleko od lásky bratrské. Protož chtěli, nechť toho práva uleví, nebo se pro ně na věky v pekle šklebie, tu, kdežto bude pláč očima a skřehot zubuom. Protož toto jest pravé, že s. Pavel přikázal tu věc věříciem v Krista, trvajícím pod mocí ciesaře římského, pohana, aby jemu dani dávali; to jest proto, že nemohl s nich sníti těch | daní, kteréž prvé ciesaři dávali sú, nežli sú křesťané byli a měli sú zbožie svá na jeho panstvie. Protož těch věcí nemohl jest na jiné svésti, než aby poddáni byli s těmi daňmi ciesaři a tiem jest je ohradil před ciziemi, aby pravě bez žaloby přebývali, aby neměli přiečiny sáhati na vieru. A že

jsú tiem i dlužni byli podle zřiezenie božího, protož ty věci, kterýmž k ciziem dlužni sú byli, v těchto sloviech učil jest je: Dávajte aneb platte všem dluhy: komu daň, tomu daň; komu clo, tomu clo; komu bázeň, tomu bážeň; komu česť, tomu česť.

### KAPITOLA DEVADESÁTÁ PRVNIE.

Ale toto pak domácím bratřím svým, sluhám Kristovým, ihned po oněch die: Nižádnému nic nebudete dlužni, jediné, abyste se spolu milovali. Nebo ktož miluje bližního, zákon jest napluil. To svým odtud vyvrženo jest právo královo se všemi šacuňky, s robotami, s desátky, ze všech statkuo svých, s podrobením bratra svého, aby jeho schnali s jeho diela i hnal jeho na své. Nebo milování bližního nic takového zlého neučinie bližniemu. Také bázeň nenie v lásce bratrské: vyhoní ven bázeň láska bratrská, aniž mýta na bratru, nebo spieše by jeho na pleci přenesla přes vodu než by s něho mýta brala. Protož z těchto věcí mohli by známi býti skutkové viery a skutkové panovánie pohanského, že ono nemuož byti toto a toto ono. Protož příčestí pohanstvie k křesťanstvie nemohlo jest prvé státi spolu. Jelikož se jest kresťanství obrátilo v pohanství, tehda již spolu volně kvasíta na jednom | řádu, spolu sobě nalevajíce z vinice Sodomských, točíce hrozen jich hořky. Žluč draková víno jich a najhroznějšie opití jich, aby spolu z jednoho kalichu pili krev Kristovu a z jednoho boku cedili krev bratrovu. Bysta asi podál v sausedstvie kvasila, jeden by za utěšenie měl píti krev Kristovu z kalichu a druhý v krvi lidské kochal by se jako pes krámny, ale již spolu vše děláta a již spolu všudy Bohu slúžíta, krev Kristovu pijíce i z bratřie krev točíce.

#### KAPITOLA DEVADESÁTÁ DRUHÁ.

Též ještě tuto znamenitě moc světskú s panováním pohanským u Tim. II, 1-8. vieře zakládají, ješto přikazuje svatý Pavel, aby se modlili za všecky lidi, za krále i za všecky, kteříž sú u povýšení postaveni, abychom pokojný a tichý život činili ve všie dobrotě a čistotě, nebo to dobré jest a vzácné před spasitelem Bohem naším. I zdá se tu základ pravý tomu všemu, což u nás vrže, jako by s. Pavel již nakřtiv sobě králuov a kniežat, i připomáhal jim svú modlitbú a jiných k témuž že by napomínal, aby pilně za svých časuov králové křesťanští bránili mečem matku svú, cierkev svatú, z niež sú urozeni, aby ona na římské stolici seděla, pokojný a tichý život činila, aby sedieci na hradě spala a nebyl by kto jé probudě: na toť rovně chýlie slova s. Pavla, ať by se mocí ohradě jako zdí i kázal pokojně čtenie za přiekopy. Ale tohoť rozumu mistři neukážie o apoštolech tiem, že tak sami stojé, by oni sobě moc tak k obraně osobili, aby řiekali | po kázaní: Poprostež Boha za pána 143 a. poddacieho, za jeho paní, za jeho dietky i za jeho věrné sluhy. Tak opětuje cierkev nynějšie modlitby své za ty, ješto u povýšenie jsú. A to jest zdravo bokuom jejém a břicho jí prorostlo tukem po takých prosbách u stoluov panských. Protož byť svatý Pavel měřil v ten pytlík, netrpěl by byl od mocí světských ani jiní apoštolé ani po nich krev mučedlníkuov prolévala by se po všem světě více než za tři sta let od mocí pohanských, kdež nižádné moci ani panovánie pohanského křesťané mezi sebú neměli sú, vždy ciziem mocem byli sú poddáni a trpěli jsú od nich, když jest vuole božie chtěla. Protož jiný smysl jest o modlitbě té, kterúž přikazuje svatý Pavel, aby se dály od věrných křesťanuov za krále a za jiné, kteříž u povýšení postaveni jsú, a tím známo jest, že jiný smysl svatý Pavel měl jest při té modlitbě než cierkev nynějšie má, poněvadž jsú moci pod věrú neměli aniž sú obrany mečové od moci hledali: tehda za ty moci, kteréž jsú vně byly krev křesťanskú prolevajíce, modlitba jich v tu chvieli šla jest,

jinak užitka v mocech protivných hledajíce nežli toho, aby skrze jich moc bránili se jiným mocem, ale pravějšího užitka svú modlitbú hledali jsú v nich nežli obrany těla svého skrze bití mečc jich. A že modlitba věrných lidí muož vlásti i protivnú mocí a ukrotiti zlosť jich více nežli meč, protož modlitba věrných lidí před Bohem mnoho muož a on vládne mocmi najhoršími a má je jako | sekeru v ruce. Protož sekera prvé neudeří nižádného, jelikož on chce: pakli on chce. muož sekerú brániti. kohož chce. Protož kterak velikú nepřízeň měla jest viera mezi pohany, však podle miery, Bohem umieřené, mohli sú jé pohané škoditi a na věrné sáhati, nebo tento štít měli sú, modlitbu k Bohu, aby on učinil pokušenie vhod, aby prospěch z něho byl, když by je mohli strpěti, jakož se praví o věřících v Jeruzalemě, na něžto sú (se) pohané sebrali. Tu die písmo, že mnozie z věrných pozdvihli sú hlasu svého k Bohu a řekli sú: Pane! ty, jenž si učinil nebe i zemi, moře i všecky věci, ješto v nich sú; jenž s Duchem svatým skrze ústa otce našeho Davida, sluhu svého, řekl si: Proč sú prchali národové a lidé vymyslili sú marné věci? Sjeli sú se králi zemští a kniežata, sjeli sú se v jednotu proti pánu a proti Kristu jeho. Nebo sú se zajisté sebrali v tomto městě proti svatému dietěti tvému Ježíšovi, jehož si pomazal, Erodes a Pontský Pilat s pohany a s lidem Izrahelským učiniti to, což jest ruka tvá a rada tvá spuosobila učiniti. A již, pane, zezdři na hrúzy jich a daj sluhám svým se vším doufaním mluviti slovo tvé v tom, aby ruku tvú rozprostřel k uzdravenie a k znamením a k záztakóm, aby dáli se skrze jméno svatého syna tvého, Ježíše. A když se pomodlichu, pohnulo se jest město, v němžto sú se byli sebrali, i naplněni sú všickni Ducha svatého a mluviechu slovo božie s doufaním.

Tytoť včci sú k vieře podobné a prostěji ukazují: poněvadž má užitek pokoje skrze modli|tbu přijíti, tehda nikdyž lépe nemuož poznán býti než zlá kniežata ukrotiti a bezpráví skrze modlitbu viery; pravější a spasitedlný užitek jest modlitbú viery ukrotiti bezpráví zlých nežli ten odpierati mečem, chtiece se odbiti bezpráví zlých. A to teď přieklad viery ukazuje, k němuž dluhem

143 b.

Skut. IV, 24—31.

viery přivázáni sme, že když sú se sebrali s kniežaty proti Kristu Ježíši, aby jeho sluhy rozptýlili anebo je s krví smiesili, a Buoh skrze jich modlitbu proměnil radu nepravých. Protož hledati pokoje skrze moc světskú jest věc světská, ale odvésti bezpráví zlých kniežat skrze modlitbu viery jest věc duchovnie a přiestojí k vieře; nebo tuto prostě Boha ku pomoci se hledá, aby on, ráčí-li, vysvobodil, pakli se jemu líbí, aby sluhy jeho trpěli a zkušeni byli skrze bezpráví zlých, aby jemu v tom povolili. Protož to na váze má býti v sluhách božích, aby se tak modlili a tak pomoci od Boha hledali v svých pokušeních, aby s nimi podle vuole své učinil, že on muož je vysvoboditi, vidí-li jich dobré v tom. A jest takových přiekladuov dosti v písmě, ješto sú věrní lidé skrze modlitbu mohli sobě přivésti nevěrná a ukrutná kniežata k užitku a zlosť jich ukrotiti proti sobě, jakož to Ester s jiným lidem židovským v svém pokušenie učinila jest a toto mluví k Bohu v své modlitbě řkúci: Pane Bože Abrahamuo, Bože silný nade všecky! Uslyš hlas

- t. XIV. řkúci: Pane Bože Abrahamuo, Bože silný nade všecky! Uslyš hlas těch, ještoť nižádné jiné nemají naděje kromě tebe, vysvoboď nás z rukú nepřátel nepravých, ať se neposmicyají našemu spasení,
- 44 b. ale obratiž jich | proti nim a toho, jenž se jest počal na nás zlobiti, zatrať. Vzpomeň na nás, pane, a ukaž se v smutném našem času! Králi židovský všeliké moci! Daj mi řeč spuosobenú v má ústa před obličejem lvovým a přenes jeho srdce v nenávisť vraha našeho, aby i on zahynul. Mnoho pravého uměla k Bohu mluviti tato žena, Ester, a to pravė znala jest, že rada zlých na vuoli božic stojí a v jeho moci; že když ji skladú proti spravedlivým, spadne na ně, a sami v ní zahynú. Protož se směle Bohu modlila řkúci: Obrať jich radu proti nim, ať to sami nesú, což sú nenávistně na nás uvaliti chtěli. Také to pravě a rozumně znala jest, že srdce ukrutné královo v rukú boží jest a kamžkoli pochce, nakloní je. A protož mluví k Bohu řkúci: Přenes srdce lva v nenávisť vraha našeho Amana, kterýž první po králi byl a najvětčí jest i přiezeň od krále měl, aby se na toho nenávisť králova obrátila pro jejé modlitbu. A kto by takú věc mohl aneb směl pomysliti, aby se ta nenávisť v králi urodila k

tomu, ješto se zdálo, že všecko dobré královo jím stojí? Avšak ona se toho domluví na Bohu, že král naspěch vstav od stolu a od kvasu radostného i kázal král vésti jeho a oběsiti na šibenici padesáti loket zvýší. A všickni zproštěni sú, jimž Aman byl smrť zjednal. Protož z těch věcí múdrým mohlo by známo býti, že nepřiezeň zlých lidí viece jest v moci boží nežli u vuoli jich aneb v moci jich a jest-li těžka nepřiezeň spravedlivým zlých lidí, že k Bohu o to mají zřieti, u Boha přiezně pohledati, a on, jenž vládne nepřiezní zlých lidí, uvalí ji v moře aneb na ty, ktož sú kopali jámu spravedlivým, aby v ni sami upadli. Protož i zlá kniežata k dobrému spravedlivým mohú býti, když toho od Boha umějí hledati. Toto pak vězňové Židé, jsúce v moci krále Babilonského, ti vězňové vzkázali sú Židóm do Jeruzalema, aby za Bar. 1, 10-1: ně oběti Bohu obětovali a modlili se za nč a také aby se modlili za život Nabochodonozora, krále Babilonského, a za život Baltazara, syna jeho, aby byli dnové jich jakožto dnové nebeští na zemi, aby dal hospodin ctnosť a osvětil oči naše, abychom živi byli pod stienem Nabochodonozora, krále Babilonského, a pod stienem Baltazara, syna jeho; abychom slúžili jim mnoho dní a nalezli milost před jich obličejem. Toho sú žádali ti vězňové, aby i ti králové pohanští šťastně prošli za mnoho dní pro jich dobré, aby oni v jich pokoji mohli pokoje požiti a měli jsú sedmdesáte let v jich vězení býti a pod jich mocí jako pod stienem aby odpočinuli a milosť u nich by nalezli jako u nepřátel, aby, nějakú nelibosť křivú skladúce na ně, nezmordovali jich, jakož sú jich bratří mnoho zmordovali v zemi židovské. Protož aby některak s pokojem jako vězňové za nimi mohli potrvati, toho od Boha skrze modlitbu teď hledají, aby jim sám Buoh zjednal milosť u těch pohanuo ukrutných, ješto vládne králi pohanskými i jich srdcem a učinie je vhod, komuž chce, aby oni milosť měli k tomu, k komuž on káže, a nenávisť k tomu, kohož on nenávidí.

Est. VII.

145 b.

#### KAPITOLA DEVADESÁTÁ TŘETÍ.

Protož z těchto věcí, kteréž se praví, poznáme úmysl svatého Pavla, proč jest napomínal k tomu, aby se modlili za povýšené, a že proto, nebo jest měl veliké množstvie věříciech lidí v Syna božieho po světě pod mocmi pohanskými s tú věrú nenávistnú pohanuom. Protož vida ustavičně rychlé pokušenie tomu lidu věřícímu, mezi pohany trvajíciemu, k tomu jich napomíná, aby se modlili za krále i za všecky postavené v povýšenie, aby jim Buoh milost dal nalézti před nimi, aby se na ně nepopudili nenávistí krvavú jako sobě na mrzké a také aby milý Buoh zachoval, aby ďabel těch mocí nezdvihl k válkám jedněch proti druhým, tak že by se lid proti lidu zdvihl v sváry, v mordy, tak že by se krve všickni naplnili, búřenie, roztrhánie. A to by těm křesťanóm uprostřed těch rozdělenie veliká osiedla povstala, nebo ďábelská nenávisť najvíce patřie k těm hlavním lidem, k králóm a k jiným: nebo snadně muož množstvie poddaných uloviti skrze ně, když jimi zatočí v pýchu, aby z pýchy povstali jedni proti druhým v boje anebo v jiná osiedla ďábelská aby upadli na škodu poddaných. Protož na Saule všecka síla boje najtěžšie obořila se, aby množstvie snáze poraženo bylo jeho pádem. Takéž i nynie na hlavnie lidi najvíce ďáblové tisknú na škody jich poddaných, nebo jimi muož mnoho dobrého v poddaných státi, a když se popudí skrze jednánie ďábelské proti pravé dobrotě a skrze zrady služeb níkuov a sledníkuov antikristových, takéť mohú mnohým věcem dobrým silně překážetí anebo je rozptyletí i na lidi dobré sáhati, jakož to nynie skutek ukazuje. A protož tèm dobrým křesťanóm, ješto sú tak pod mocmi pohanskými přebývali, veliké potřebie bylo jest, aby se modlili Bohu za ty povýšené lidi, aby je zachoval Buoh do skutkuov satanových, chtě skrze ně překážetí dobrotě té, v niež věrní lidé žádali se Bohu líbiti, jakož teď die: Abychom pokojný a tichý život vedli ve všie dobrotě a v čistotě. Protož mohli jsú tak i těmi mocmi povládnúti,

když jsú boží milosť k tomu obdrželi, aby k jich pravým užitkóm obrátil ty moci za některé časy, aby věrní lidé za nimi v své dobrotě mohli trvati a prospěti do vuole boží. Též věci i nám jest potřebie, pod kterýmižkoli mocmi sme, aby za ně každý múdrý modlil se Bohu, aby ony šťastně prošly a dobře živy byly a zachovány byly od ďábelských osídl, od sváruov, od bojuo i od jiných hřiechuo, aby se i nám toho nedostalo; abychom za nimi nějakého pokojíka požiti mohli, i za všecky povýšené lidi; nebo všudy věrní lidé za nimi přebývají a žádají pokojíka za nimi požívati, aby jimi ďábel k bojóm nehýbal neb jich proti pravdě skrze zrádce pravdy nepopúzel.

### KAPITOLA DEVADESÁTÁ ČTVRTÁ.

Jiné sú příčiny v této při, o nichž řeč máme, moc světskú sobě u vieře založíce duovody křivými, i chtěli tělesně vítěziti skrze moc každý proti svým nepřátelóm a vésti moc proti moci v boje a | modlí-li se ona strana za své pány a tato za své modlí se, aby přemohla, a ona proti těmto, aby je přemohli. A obojí křesťané sú a každá svým přející; obojí křesťané nespravedlivě bojují, prosíce, aby ony zbili a oni zase též, i kteréž Buoh uslyšie. Protož, súce obojí křesťané, nespravedlivě bojují proti sobě a modlitba jich nenie z viery: neuslyší jich Buoh. Protož zedrána jest viera těch křesťanuov a modlitba jich chroma jest, žádajíce vylití krve bratří svých. Pakli nejsú bratří, ale sú nepřietelé, a Buoh se velí za ně modliti a dobře jim činiti; ale tuto puojde zpět modlitba, na obě straně žádajíce, aby jich nepřictelé zbiti byli. A protož ten smysl vzdaluje se od slov s. Pavla, aby se za krále modlili, aby za nimi tichý život vedli, osobujíce sobě moc světskú jedni proti druhým, aby skrze ni války vedli, tiem činem se modlé za krále, aby skrze jiné moci vedli život zběhový, svárlivý a mordeřský. A tak tiem činem mnohé roty pod jednú věrú

osobují sobě moc ku prospěchu viery a ku bráně pravdy i puoide jedna rota, bránieci cierkve svaté staré, a druhá puoide, bránicci pravdy zákona božího, a jiná puojde, bránicci řáduov božiech, kterúžto chtí zkaziti kacieři ti vytržení, po svých hlavách vše jednajíce a staré svaté tupíce. A jiná rota puojde, bránieci obecného dobrého, aby tak chudina hanebně nebyla hubena; puojdú pak králové a kniežata, bránieci své vlasti, aby jim panství nezahynulo: ti proti všem války vedú, nebo milují panovánie a zvelebenie v světě. A ta všecka zběř těch rot rozdělených slovú kiesťané, spolu řickajíce Bohu: Otče náš, jenž si v nebesích. Všickni přejé Bohu skrze zkažení jiných, majíce za to, že když jedni druhé s krví smiesí, že tiem Bohu poslúží. A to vždy spolu řickají: Odpusť nám, jakož i my odpúštieme. A na to každá rota vojska hledá a hromáždie je, nemienieci odpustiti nižádnému, s kohož muož býti. Protož jich modlitby sú veliké rúhaní Bohu. Protož taková osobenie moci proti moci přieliš sú odporna slovóm svatého Pavla v tom, ješto se velí modliti za všecky, kteříž jsú postavení v povýšenie, aby tak jich přiečinú pokojný život vedli. Nebo takové roty, jakož prvé pověděno jest, odporně myslé: każdá s moci proti jiným připravuje se k válkám, tať již ovšem nemyslí pokojného života vésti, ale zběhový a válečný, aniž myslí svú modlitbú pokoji všech, kteříž u povýšení postavení sú, ale každého modlitba měří k svým vojskóm, aby oni přemohli proti jiným. Protož jich modlitby nepříleží k rozumu s. Pavla, nebo on sobě nesobil jest nižádné moci k tomu, aby skrze ni vietězil proti svým nepřátelóm, aby tak potepa je, vedl potom život pokojný: ale zpět proti tomu nehledě k nižádné moci o to, aby se o ného bila a pokoj jednala skrze svuoj meč, ale aby všecky moci všudy pokoj měly a aby jich dábel proti pravdě nepopúzel a tak by jé kaziti bránili: za to jest jeho modlitba s jinými věrnými byla. A to aby Buoh ráčil jednati pro užitek sluh svých, aby ukrotil ty moci, | aby mohl svobodně slovo božie mluviti mezi těmi lítymi pohany, pod jich mocmi jdúce po všem světě, aby všickni všudy po krajích mohli prospěti v počatém dobrém, ma-

147 a.

jíce pokoj jakýž takýž mezi takým pohanstvem. Protož všecko kněžstvo ciesařské nemuož přivésti k témuž cíli své modlitby, každá rota z nich moci hledajíci, aby skrze moc provedla to, k čemuž měří úmyslem: jakž by chtěla Bohu slúžiti, aby toho mocí bránila a k tomu pudila. Aniž také podobně muož lid poběhly od viery svých modliteb provésti k Bohu za pokoj, poněvadž nemienie pokoje pravě požievati k tomu užitku, o němž tuto svatý Pavel mluví o pokojném životě, přiečinu oznamuje, proč by chtěl takému pokoji, die: Abychom pokojný a tichý život vedli ve všie dobrotě a v čistotě, aby v takovém životě pokoje požili, kterýž jest Bohu milý. Ale tato poběhlosť zpětně proti tomu pokoje zádá, aby se rozšířila ve všeliké nepravosti a v nečistotě, aby majíci pokoj i chodila v rotách po jarmarciech kupujíce a prodávajíce, po posvieceních žerúce, pijíce a tepúce se, freje a tance jednajíce, a což najhoršicho mohú, to jednají v čas pokoje. Protož dalekoť jest řeč svatého Pavla od toho lidu, kterýž jest příliš zablúdil od viery. Protož kněžie ciesařovi nedovedú tiem moci u vieře, že on se velí modliti za povýšené; než tiem snáze mohů oni dovoditi, poněvadž ji již pod věrú majé a již se jest ufala silně, již dávno hájí pokrytcuov protivných Kristu. Protož, majíce moc ku obraně, čímžkoli | chtie, tiem moci potvrdie u vieře. Vše jim slušie: leč pohany, leč Židy, leč pochodní, leč skřipcem, leč mečem dovodie: vždy sú jich duovodové praví, ale toliko u nich. Ale když by takové duovody položili, nemajíce moci k nim, ktožkoli pohaněl by jim těch duovoduov řka, že sú bludné i nemohli by bez moci brániti jich a snad by se zastyděli za některé duovody; nebo o té věci jinak pravých duovoduov nikdež nenaleznú, jedině leč by tiem potvrdili, že ty věci pravě z viery Kristovy sú založenie, kteréž oni k tomu skrze moc dělají. Než jakož jest řečeno: když moc mají ku obraně, nemnohoť na duovody myslé, ale kteréžkoli bludy sklekcí v radách a v sněmích, tyť provedú skrze moc a vystaví je na světlo jako vieru lidu od nich svedenému. Protož pilni sú moci, aby jí sobě vieru zmalovali a pravili o ní sobě rovným, že cierkev svatá nemohla by zuostati v své

spravedlnosti, by jé moc světská nebránila, a viera by zkažena byla od násilníkuov. Ale muož býti že ta cierkev římská nemohla by zuostati v té spravedlnosti, kterúž ona vede; majíci panstvie veliké, neostalo by jé v rukú, by jé králové zemští neoháněli mečem. Protož vlastnie potřebnosí jest jé moc.

### KAPITOLA DEVADESÁTÁ PÁTÁ.

Ale z těchto věcí muož někto řieci, že já moc potupuji. Nic toho neříkaj, ač chce-li; nebo já ji nepotupuji, ale ctím ji, jakož na ni slušie, a řku, že jest dobra tak, jakož jé Buoh dobře požívá a jakož skrze ni provede, cožkoli on za dobré má. Ale což v tom lidé | zlí skrze ni zlého jednají a to chtí provésti, tohoť lidem nechválím. Protož mám moc za to, jakž jest křtěna. Tak jé rickám: Moc světská svět spravuje a řiedí jej u věcech časných a zemských a tak jest světu potřebna jako silná ohrada, aby nepadl, nebo ten svět nemohl by bez ní v své pevnosti a v prospěchu státi. To řku z přiečiny mluvíce lidské. Ale jelikožto Buoh pán jest světa a mohl by jej bez té moci spraviti i držeti, jakž by chtěl, ale založíce to, že on chce skrze moci zachovati ten svět, aby onv lidsky řiedily ten svět jakožto úředníci jeho panství: protož majíce moc nad tiem světem, mohú jej krotiti a přikazovati snadně, když to, což vidie dobrého světu, řídí. Ale bylo-li by řicci o křesťanech, byli-li by co šlechetnějšie a skrze vieru, co zkaženějšie, krotčejšie než svět, nic. Nebo skutek svědčie, že sú opustili pána Boha a učiněni sú svět, poběhlý od Boha, a svět jest je v se pojal a oni již jedno sú s světem. Neb cožkoli svět nalezne pravého marného k utěšení, k rozkošem, k zbohacení, k zvelební, k zablúzení, k rúhaní Bohu, to všecko křesťaní jedním duchem s tiemto světem držie zjevně bez hanby i bez svědomí. Protož úplně sú odstúpili od Boha a učinění sú svět po-

118 p.

behlý a zlotřelý, nic na Boha nechtiece podatí aní se v čem Bohem zastaviti ani jeho v čem poctiti. A to neřku jeden z nich, ale jeden z tisiece nesnadně nalezen bude, aby se nesmieřil podobně k světu a netáhl s ním jha v nepravostech jeho. Protož takéž neumenšeně ta moc světská potřelbna jest té poběhlosti těch změtencuo, jakož jest potřebna mezi pohany, nebo neučiní viery dle nic lépe než pohané. Protož když svět, odporný Bohu, musí skrze meč moci světské kázáni býti tak, jakož na jich odpornosť tvrdú slušie, ale kdy by kde byli praví křesťané, ješto Boha milují a své bližnie jako se sami, tuť z milosti božie zlé nečinie: těch jest nepotřebí puditi mocí k dobrotě, nebo sami se pravěji domyslé pravých skutkuo než by jim moc přikazovala aneb je k nim pudila; nebo mají známosť boží v sobě i činí vuoli jeho z milosti a držie spravedlivosť k lidem podle přikázaní božích tak, aby moc, jenž řiedí svět, nenalezla na nich snadně zlosti. Ale když zhyne viera a milosť v lidech, ješto muož skrze lásku dělati pravé věci v nich a učiniti na nich poctivosť takovú, abv se líbili Bohu i lidem, po ztracení takových daruov budú ustaveni ti lidé v takovém lotrovstvic, že jim ledva moc ukrutná stačí, aby v nějaké rovnosti zuostali, aby nemohli tolik zlí býti, jako by na světě před lidmi chtěli býti. Protož viera od Boha dána jest k činění dobrých skutkuo a Bohu vzácných a užitečných všemu světu. A když odstúpí lidé od viery, ilmed je popadne zlosť tohoto světa a ihned meč musí řiediti cesty jich. Nebo po ztracení viery neostává na lidech nie jiného než přestúpení, a přestúpení nebude-li opraveno pokáním, tehdy ilmed v tu odpornosť sáhá meč. Ač jiný meč nebude sáhati každých přestúpení, ale pošle pán lotra | vnáhle s mečem zvláště odněkud, ješto jsú jeho nečekali, aby dral, lúpil, jímal, vězel, mordoval, že tak konečně Buoh nenechá nižádných přestúpení bez meče mstivého neb bez jiných pomst. Ale poněvadž ta moc světská pod věrů jest a přičtena vieře skrze křivý smysl písem, již antikrist usnúbil jest ji sobě za choť a všecka moc jeho proti Kristovi a proti zvoleným jeho jest skrze tu moc světskú. A již antikrist zkazil jest

119 a.

119 þ.

vieru skrze tu moc a nadělal z ní objedí dáblových, aby již jediné znamení víry mrtvá na lidech stála a jména křivá. A všecko pohanství zjevně v zlých skutcích stojí na nich.

## POČÍNÁ SE DRUHÁ STRANA O ROTÁCH O KAŽDÉ ZVLÁŠTĚ.

#### KAPITOLA PRVNI.

A že počátek těchto všech věcí jest o síti Petrově a bude se konati o tom řeč do konce. A že Petr tú sítí vierv množství věřících vytáhl jest z moře tohoto světa, z bluduov a z nevěry a u viere božie ustavil jest je jako sítí oblečené, k zachování spuosobil je, aby množstvie věříciech jednoho srdce a jedné duše byli; ale u prodlenie časuo skrze jednánie šatanovo našlo jest ryb odporných té síti anch rot lidí, odporných vieře, ješto sú ztrhali tu sieť viery, že již viera nemá moci podle své pravdy, jediné znamenie omylná viery na lidech poběhlých stojí. Nebo ty roty odporné nechtí | u vieře zuostati ani po vieře jíti, ale táhnú vieru po sobě, aby jich šeradství některak chránila, jako oděv poctivý život malomocných chrání. Ale jinakť života nechtí od viery přijíti; toho nenávidí, kdež by jim viera života pravého chtěla podati. Ale tiem se pak viera ztratie mezi těmi rotami, že každá z nich, všedše pod sieť viery s jakús zvláštie odporností, chce ji viere přičísti, jako by ta odpornosť věc viery byla a že by neměla trestána býti od viery jako vlastnie věc viery, jako by viera taková byla v jakémžkoli plášti; kto by se k ní přimicsil, abv ona rekla: ten plášť mně vhod jest a sluší mi. Protož ty roty, v jakéžkoli poběhlosti odporné vieře přimiešeny sú k ní, chtí to vše za právo mieti, jako by tomu od viery učeni byly a jako by jim toho viera pomáhala. Nebo má viera zlé vládaře, že cožkoli přimicseno jest púhým bludem k viere, oni nic toho neohledají, dob-

150 a

ře-li to u vieře stojé a má-li život viery v sobě, ale na všecko pořád kuoži viery vtáhnú a všemu tvárnosť viery zevnitř dávají. nebo slepi sú a vuodce slepých a diela jich převrácena a ve tmě postavena sú. Protož těm všecka známosť i moc viery zahynula, nebo ke zlým lidem přimiešena jest a vuoni své dobroty skrze ni ztratila jest, nebo všeliky odpuorce viery oslavuje a krásny je činie, aby se zdali z počtu viery. Protož naše viera nenie nic velebného, ješto by mohla chválu mieti podle své pravdy a podle moci duchovní, nebo mrzuté zlosynstvo přídrží se jé všudy, vieru s hanbú postalvilo jest a moc její pravú umrtvilo jest, a oni falešně krásu viery na se táhnů, všecky své odpornosti ustavivše pod ni, upěknivše je okrasú víry; ale však z toho okrášlení jich odpornosti, kteréž vedú proti Kristovi, vyhledají, jako škaredí drakové s velikými zuby, ješto stierají kosti všeliké pravdy. Protož viera naše zdá se, že jest mátě drakuo a že jest zrodila ta všecka pokolenie sobě odporná.

A že tuto o rotách a o pokoleních erby korunovaných: narození jich v hnisu a sláva jich na skonánie v smradu a velebnosti jich v hanbě. O těch řeč nějaká bude. Ač pak velmi zjevny jsú svú odporností kříži Kristovu a jeho haněním, ale nemohú se znáti v té odpornosti, nebo falešný prorok, jenž mluví lež, ve iméno božie přistúpil jest k nim, jich ruhánie řickaje: Tak na váš řád sluší. A proto, že sú povýšení na světě, všeliká odpornosť Kristovi na ně slušie a odjato jest od nich svědomie skrze ústa lživá falešného proroka, ješto přístojí u stoluo jich rozkošných. Ac pýchú Lucipera převyšují, ac násilé a draní plni jsú, ac sodomský život vedú a kterúžkoli svobodu zlú mají, vše jim sluší a všecko bez svědomie jest u nich. Ale to všecko, což by Bohu anebo Kristovi škoditi mohlo, nic by to nebylo divné z té strany, když by byli pohané anebo Židé aneb kteříkolivěk lidé, ovšem odporní vieře Kristově. Když by nebyli křesťané, s takým životem sodomským nemohli by býti tak protivni Kristu Ježíši ukřižovanému; ale že jsú křesťané, přičtení vieře a chtí mielti první právo k vieře a chtí páni viery býti, aby služebnosť apoš150 b.

151 b.

tolská miesta neměla, leč u nich kostel vykúpen nebo vyslúžen bude; také osobenie a právo k vieře obdrželi sú s takými odpornostmi Kristovi, ješto nevím, sú-li na ďáblech takové odpornosti Kristovi potupnému, posměšnému, bolestí plnému, aby se jeho taková rúhava přídržela a pod jeho bolestmi se kryla. Nebo poněvadž nižádný jeho nemuož účasten býti, ktož sebe nepřiměří k jeho bolestem a na sobě jich nenosí a jeho potupenie sobě za česť nemá, toliko se chlubě v jeho kříži a jeho posměšný život aby sláva jeho byl: což se tehda mýlí to rúhaní vyvrácené, jenž se všiem tím stydie a v nenávisti to vše má? Však on se neobrátie na to, že sú oni sobě tak křivú česť na světě osobili a ji crby zkorunovali a přičtli sobě takú pýchu za slušnosť a řád jich urozenie z dábluo a z mrzkosti hřiechuov a taký rod prokletý aby crby zkorunovali, chtiece z něho slávu mieti nade všecky lidi na světě a vždy dobří nazvání a jmenování po rodu býti. Nebo ani králi ani knížeti ani pánu ani panoši neslušie taková nižádná odpornosť potupení Kristovu, ktož chce křesťanem býti. Pakli se líbí pýcha anebo rozkoší odporné bolestem Kristovým, proč na svú škodu plete se takový u vieru a činie se účasten bolestí Kristových, aby skrze ty odpornosti, v nichž chce státi, vždy křižoval Jezukrista v sobě, hřiechy těžkého potupenie na se bral? Však by takovým lehčejší zatracenie přišlo, by byli pohany nevědomý mi Krista Ježíše, než takto změteně přimiešeni jsúce jeho vieře, kitíce se ve jméno jeho, tèlo a krev jeho přijímajíce a jiná dobroděnstvie jeho, i potupí to všecko velikými a těžkými odpornostmi a tím aneb skrze to křižují Syna božicho v sobě. Nebo k viere křesťanské u pravdě ji držeti příslušie toto, což dí svatý m. vIII, 20. Pavel, že kteréž jest předvěděl, ty jest i vyvolil podobny býti tor. XV, 49. obrazu Syna jeho tak, jakož sme nosili obraz člověka zemského, Adama, takéž abychme nosili obraz člověka nebeského, Jezukrista. Tyto věci ač se zdajé nerozumné a tak i nepotřebné, ale však sú tak přiblížené k člověku, jelikož člověk křesťanem jest, že nemuož bez toho viery následovati, nebo v těch sloviech všecka moc viery záleží. Jestli že vieru prijímá, chtě v ní spasen býti, to musí ilmed mysliti, že spasení v Kristu záleží těm, ktož jemu podobni budú, jako týž obraz neb podobnosť života jeho na se berúce v pokoře, v trpělivosti, v tichosti a v pohrzení světa i jeho chvály i jeho rozkoši i všech marností jeho, to jest odvrhúce všicku chlipnosť, v niež se svět obracie podle hřiechuo a žádostí těla, jenž váží člověka k zlosti: ty věci složiece potom bráti na se podobnosť novoty života Kristova, duch poniežený jeho a jinú spravedlnosť, kterúž jest na svém životě měl a ji lidem přikazoval: ty věci z núze musí mieti křesťan, chce-li, aby jemu viera Kristova prospěla k spasenie, a bez těch věcí jest křesťan, jako s. Petr malovaný na stěně, nemaje života v sobě ani rozumu.

152 **a**,

Protož ta pokolenie mnohotvárná, erby zkorunovaná, tomuto všemu sú odporna, což jest pověděno, ne tak jako jiní lidi, ale mnohonásob přesahujíce jiné lidi v potupenie Syna božicho. Nebo dvuojnásob mají rozenie: z hřiechu Adamova a sáhají skrze ně ke všeliké nepravosti, ale tito s jinými v túž cestu rokletí padají, rodicce se v smrť z hřiechu Adamova; a druhé rozenie z hřiechu majé podle rodu nazvaného, aby po tom rodu byli vládykami urozenie dobrého, a potom urození aby měli jméno: dobří lidé, počestní a najušlechtilejšie, poctiví, múdří, a s tiem urozením z zámysla zvelebeným v světě aby se oddělili ode všech lidí, vytkli se nade všecky lidi jako korúhev všemi zvláštnostmi, kteréž k bytu lidskému příslušejí: jmény, postavů, oděvy, pokrmy, stavením, a všeliké mravuov a obcovánie požievání kromě jiných lidí mají, měříce všechen běh svuoj poctivostí zamyšlenú skrze svět, kterážto poctivosť všecka pýchú vymyšlenú od světa smrdí jako trpkého smradu mrcha. Nebo všechen spuosob života, obyčejuov i řeči pychu ukazujé a svěděíce. A že jsú tak dobři skrze urození vládyčie, ihned té dobroty chopila se jest mnohotvárná nepravosť. Nebo té dobrotě nižádná zlá vèc nepřísluší, kteréž pokolení lidské musí nésti jako prokleté a padlé pod zlé věci z pomsty božie. Protož ta dobrota urozenie vládyčieho táline na se dobré vèci tèla a svèta, aby vždy ve všem čtěna a chválena byla; by mohla na se chválu božie vtáhnúti, o to usiluje. Nebo všeho se

153 a.

hodna činí. I což na Boha slušie a což lidé mohú mieti k zvele-152 b bení a ke cti, v to se najvýše pne, což k rozkošem těla libých věcí muož nalezeno býti vymyšleného: v těch odpočívá dobrota vládvčie. A zlé věci každé nenávidí a varuje se jé ta dobrota vládvčie. Neslušie na ně nižádná práce úsilná ani trpenie ani haněnie ani která sprostnosť ani poníženie ani jiným poslúžení, než toliko život svobodný, prázdný, lehký, sytý lahodných věcí, čistota a lepota a oděv krojuo zvláštních, vymyšlených a dvorných, drahých hesování nových na odivu všem jako bohové a bohyně slávú a vokrasú nade všecky vymyšlenú, jakož na bohy slušie. Také na tu dobrotu slušie stolové bohatcovi stkvostnie, ozdobení, luože čistá a měkká, řeč sladká a lísavá, pochlebenstvie plná s přidáním: «Rač vaše milosť počíti» a vždy aby kvetla pěknými umývaními v lázniech, rozkošným, častým a nezbedným mytím (v) obticženie služebníkuov až do mrzkosti, vždy se bělíce, perúce, těmi cestami život sodomský konajíce. Také na tu dobrotu slušie panovánie pohanské, nebo to pokolenie, erby zkorunované, osáhlo jest zemi a panování nad jinými obdržalo jest všemi lidmi. Protož skrze bolesť a pot chlapuov a výruov mohú dokázati té dobroty vládyčie, aby na jich potupení a bolesti pýchú velikú se nadýmali a rozkoši své v jich krvi a v potu trudném složili: tuť iich dobrota základ má. A jakž by chlapské úsilé padlo, tak by jich urození biedně s pastýři zároveň schřadlo.

### KAPITOLA DRUHÁ.

A že ta všecka dobrota urozenie vládyčího založena jest skrze zámysl nepravý od pohanuov nalezený k dobytí erbuov jich od ciesařuov a od králuov skrze služebnosť hrdinství nějakých za dar mají. A někteří kupují ty erby k své cti: bránu, vlčí aneb psí hlavu neb řebřík anebo puol koně neb trubici aneb nože aneb jelito svinské neb něco k tomu podobného. V takých erbiech stojí

dobrota anch duostojenství urození vládyčieho. I jest to urození též slávy jako erbové, od nichž dobrotu svého urozenie mají. A kdvž by se nedostávalo peněz k tomu urození, hlad by je připravil. že by nechajíce crbuov i chytili se pluhuo. Protož samy penieze opravnjí česť erbuov jich a přivodie slávu urozenie jich. Protož se viece štěpuje sláva urozenie jich penězy mnohými nežli erby slavnými, a kdež peněz nenie, tu s chlapy zároveň sedic, dielem se stydiece, často chleba ku obědu nemajíce. A že těch rot mnoho jest vládyčiech, ješto každá po svých erbích se počítá a své pokolenie za nimi, nebo jinak by nižádný nesměl se vládyků vzievati, když by jemu erbové nesvědčili té dobroty ctného urozenie kromě pokolenie Adamova. Protož ktož svědky má a dovésti muož, že se jest dobře urodil a řebřík nebo puol koně maje, listy jemu na to dává, že se jest lépe urodil nežli Abel, druhý syn Adamuo, a jméno obdržel jest, aby vždy dobrý nazván i jmien byl: by pak najhuoře činil, erb jemu nedá zlým býti. Než pak aby pravě dobře urozený byl, to musí vyvésti tuto jistoltu, aby ukázal, že po mateři bábu a děda vládyky měl jest a po otci bábu a děda měl jest: tehda se jest pravě bez zmatku urodil z psí hlavy. Pakli tiem řádem nemúž psí hlava jeho dobrého urozenie svědčiti, ihned chlapem smrdí a nemuož tak vysoko výti o svém rodu a hanba jeho nutie a ponižuje k zemi, proto že čtvři kútové nedávajé svědectví jeho dobrotě. Ale by se poptal na súsedech na svú dobrotu, tu by jiné svědectvie uslyšel o svém peském a násilném životě: nesměl by hanbú očí zvésti, kdy by hanbu za hanbu měl. Protož sláva dobroty vládyčie jsú jich erbové. A jakož sami erbové veliké slávy sú, takúž slávu těm uvodie, ktož se z nich rodí. Protož veliké slávy jest puol konč malovaného a ktož od něho rod vládyčie má, též slávy jest jako puol koně malovaného.

### KAPITOLA TŘETIE.

Ale že sem řekl, že ta pokolenie dvakrát se z hřicchu porozují: prvnie rození mají z Adama skrze hřiech a to rození první ostavuje přirozeně hřiech v těle každému, aby tiem přirozením vždy se chýlil k hřiechóm mnohým, kteréž sú k bolesti těla a ke cti světa; ale druhé rozenie z hřiecha na vládykách stojí: v tom založenie to jest, že podle křivého nazvánie a podle založenie na erbiech dobrota vládyčí a jich urozenie nalezeno jest sprva od pohanuov a to, což se přiedržie té dobroty nebo ji utvrzuje, všecko v nové a ve mnohé hřiechy porozuje, aby po tom rodu měli nepřestávajície hřicchy nesmierné. A poněvadž základ té l dobroty, postavené na crbiech, poctivosť pýchú prokvetla jest, ta vždy roste, drž(i)eci se té dobroty, táhnúci na se křivě to, což na Boha slušic, aby ve všem s chválú ostala podle své dobroty a nic zlého na se vzieti nechtěla, což na hřiešníky slušie, i puojde podle té dobroty, chlubieci se rodem, poctivostí a jinými věcmi, jimiž ta dobrota muož se ctí hlásána býti; a na druhú stranu vždy se ohánie zlému, aby na něho nepřišlo nikudyž, čiem by ta dobrota měla haněna býti. Protož vždy se vyvodie z pohaněnie skrze hřiech nepokory a netrpělivosti, vadí se i tepe o ně. A kto by jemu řekl: «Hubený!» aneb «chlape!», hned se o to chce dáti v súd, aby se z chlapa vyvodil a hubeným neostal. Ti hřieši urodí se skrze dobrotu vládyčie, na erbiech založenú. A potom poněvadž té dobrotě přístojí prázdnosť, rozkoši, panování pohanské, ukrutenstvie, násilé bezprávná, a to přivázanie stojé s tiem rodem a s tú dobrotú, to jest rod hřiechuov mnohých neústupných, bez svědomie postavených: protož vládyctvie jest druhá mátě hřiechuo a spoří je v rozenie hřiechuo, nebo rychle na nich porodí všecky věci v hřiech, když má u nich základ hřiech mnohého bludu na erbiech založeného. A poněvadž ti bludové (j)dú na světě s poctivostí, s chválú, s rozkoší, s utěšením a s libostmi těla, tehdy mnoho mohú hřiechuo naroditi. A když ty hřiechy

kněz okasuje, okolo ocházeje, řieká jim: «Toť neškodie, slušíť to» aneb «toť jest váš řád», tiem neb takým mluvením svlažuje ty hříchy, aby spoře rostli, a druhým trváním v ctnosť se oblrátie, aby slušali a se ctí se konali. Aniž kto mní, žeť já toliko mám za hřiech ty věci, ale já každú tu věc skrze vieru mohú hřiechem ukázati, ač mně toho ne mnozí za pravé puojčie. To nenie div. Nebo ve všech lidech i v učených řiedck jest hřiech a téměř nic nikdež hřiech nenie v těchto časích, protož jemu i tuto nepovolí a najviece učení, ješto hřiechóm řiekají: «Neškodie, slušie». Nebo poněvadž lidé nevěří přikázaním božím aniž jim rozumějí aniž vieře Kristově mohú rozuměti, ovšem nikdy nevědie, co sú hřiechové, aniž tomu uvěřie, že to všecko, což nenie z viery Kristovy, hřiech jest, nad to viece hřiech jest, což zjevně odpierá Kristu skrze přestúpenie zákona jeho a skrze potupení přiekladuo jeho života svatého a což se rúhá jeho bolestem a jeho potupuje svým pyšným životem i obyčeji rúhavými, jeho kříži pohanění.

# KAPITOLA ČTVRTÁ.

A že ono prvnie rozenie v hřiechu Adamovu, ješto teče jako rána nezavázaná krví, takéž to rozenie hřiechy vždy teče. A když v vládykách má ono prvnie rozenie toto druhé rozenie hřiechuov skrze rod erbový, tehdy prvnie skrze druhé jako rána otevřená teče hřiech, nebo první urozenie pase se v druhém urození v hřieších, nebo kteříž hřiechové v těle stojí skrze prvnie urození, ti rostú skrze ten rod vládyčí, erbový. Poněvadž ten rod erbový stojí podle libosti těla s rozkošmi a s chválú, tehdy jedině v tom pase hřiech těla a moc má hriech skrze ten rod vládyčie jakožto oheň, když k němu dřev přikládají, aby silně hořal. Nebo to vládyctví posluhuje žádostem hřiechuov jako běh sodomských lidí, ješto sú v sobě cestu hřiechóm připravili. Ale snad těch pokolenie vládyčiech tento najvětšie hřiech v dětech ostane, ješto je v

154 b.

tom rodu tak vychovají a vyučí týmž hřiechóm a bluduom, v nichž sami stojí, mysléce je konečně ostaviti po sobě ve cti, v rozkoši podle běhu tohoto světa. A protož takový úmysl velmi protivný iest Bohu, nebo tiem činem odiímají Bohu to stvořenie člověčí. kteréž zrodie, že v něm místa nemuože mieti. Vsadí děti své v duch ďábelský, jako by je k modle přisadili a obětovali je modlám, aby skrze ten běh vládyčie, tak odporný Bohu, klaněli se modlám: aby Buoh nemohl mieti k nim nižádného práva ani aby Duch jeho mohl v nich přebývati jako v Židech nevěrných. Nebo děti jich, zrodíce se v hřiechu otcóv a mater svých, opět skrze svuoj rod vládyčie budú krmeni hřiechy mnohými a chováni budú v nich a učeni budú hřiechóm, aby po rodu pýchu, rozkoš a prázdnosť umělo a té obvykna v ní se sestaralo, aby podle toho urozenie slušelo ke dvoróm dáti je do Němec, aby se tam učili pýchám najvrchovanějším a jiným mrzkostem, dvornostem, stavením poctivým s poklonami a tiem jedem aby se opili, kterýž u dvoruov šeňkují, a to vše pýcha činí v nich, že příliš milují zvelebenie na světě i nemohú k tomu podobněji přijíti doma, než aby k velikým lidem přimísíce se, aby skrze ně k nějaké cti mohli přijíti, aby se staří měli čím pochlubiti, že syn u krále komorníkem jest a dcera po králové ocasy spravuje aneb nosí. Protož ten lid z kořen jest marná chvála vypila jako slina nechutná, od mysli božie odstrčená, všecka smradem dychající, má sobě to za česť, což jest ohavnosť před tváří božie.

A že jest tolik těch pokolenie erbových rozmnoženo po všech kútech, že sú jim všecka dědictví krátká a úzká. Panovati by chtěli bohatě, by mohli, všickni, i není nač: hubenství a chudoba mnohé tiskne a dělati nechtie, dielem se stydie a hrdlo veliké majé, protož na zámky zlodějsky jdú, aby drali a lúpili chudý lid, aby svého rodu vysokého požievali v rozkošech a v prázdnosti majíce zboží mnoho. Velmi zlý a protivný život majé v pýchách nad dábly a v rozkošech jako lid sodomský hnijí. A pakli sú chudi, příliš prokletá chudoba jest v ústech jich i v skutciech jich, ihned příčina hotová lotrovská a mnohého bezpráví lidského. Slúžie-li,

aby lecjaks leckdes u zlých slúžili neb lúpili nebo se bez konce dlužili, kdež by co na kom jediné vymluviti mohli krásnými řečmi a sliby mnohými. A tak odpolu vylháním a odpolu žebráním se obchodí a dělati pro nic nechtí, aby svého urozenie dielem nepohančli. Dědiny velmi široké a najlepšie osáhli jsú mocí i ležie úlehlemi a vlci po nich běhají a oni, dvorsky činíce, postávají, posedají, v řečech nesmierných a v novinách časy traviece. A v těch věcech zlých jich urozenie druhé z erbuov rodě se držie je.

Ale z písma božího nikdež nemají aniž mohú ukázati, by oni proč lepšího rodu byli než jiní lidé. To král slavný Šalomún vyznává o sobě i o jiných a die: Sem zajisté i já smrtedlný člověk, Moudr. VI podobný k lidem z plodu zemského. Já, urodiv se, přijal sem obecné povětřie a podobně k jiným lidem padl sem na zemi a první hlas podobný všem vypustil sem na zemi s pláčem a v plénkách sem krmen s velikú pilností, nebo nižádný z králuo neměl jest jiného narozenie. Teď svědek jest veliký a slavný král, že on neměl jest jiného narozenie než toliko všem lidem podobné a všecky příčiny toho narození podobné všem lidem. A ještě viece dí o králích všeho světa, že jsú jiného rození neměli než to jako jiní lidé. Protož kde se jest vzalo to mnohotvárné rození, na erbích založené, a nestydí se chlubiti takovú lží, vymyšlenú od pohanuo a vytknúti se s ní nad jiné lidi a pro ni pohrdati jinými, aby všecko chlapové a výrové, hamúsi a bídníci byli jako psi potupení na oči. Aniž k tomu urození přimířej se kto, že v obojím zakoně, v starém i v novém, nalezl sem těch slov mnoho o urození, byť se tato urození erbová mínila tu. Nebo říká písmo: Urozenější z Izrahele, urozenější města, urozenější ženy anch mnohé ženy urozené uvěřily jsú, a v městě Beroc urozenější sú Skut. XVI než ti, kteří sú v Tesalonice byli. To vše písma urození kladú podle ctnostného života a podle múdrosti, k níž příleží poctivosť starosti mravné, ješto i mezi pohany někteří jsú obdarování múdrostí a l hodili se k saudóm a k správám městským i byli sú takoví urozenější města. A Mojžís zjevně takové najvyššie vybie-

156 a.

V. Mojž

ral k správě lidu a ti vždy sluli urozenějšie anebo ušlechtilejšie v lidu a mohlo jest to v pravdě státi, aby podle múdrosti božie nebo i lidské urozenie bylo přidáno. Nebo Židé ovšem jsú nic nevěděli o tom urozenic erbovém ani o vládykách, nebo dvanácte pokolenie bylo z jednoho otce a ti sú v rovnosti bratrské byli, nemajíce ani vládyk roduov mnohých erbových ani pánuo korúhevných. Krále jsú měli Saule; od role vzal jeho pán Buoli a zvolil jeho králem a Davida od stáda ovec. Protož hledíce k těm věcem pověděným, neviem, na čem chtí vládyky své urozenie založiti výše nad sedláky: podle počtu Adamova nemohúť nic výše roditi se a podle múdrosti božie a ctnostného života málo by jich nalezl. Nebo pýcha, ješto s nimi z břicha jde a provodie je . XV. 7. do hrobu, nedopustíť k nim pravé múdrosti; nebo dí piesmo: Daleko jest múdrosť od pýchy. Protož jediné mají založenie na erbiech svého urozenie a to jest z pohanuo pošlo a z zámysla nazvaného, nebo každý erb tu jest počátek mohl mieti, že někdy někdo u ciesaře neb u krále slúžil a nějaké hrdinstvic v bojích nebo v šturmiech ukázal i dosáhl cti a chvály nad jiné i přišel icmu erb po tom, čímž hrdinstvie ukázal aneb jinak se vslúžil a úřadu dosáhl a potom od krále k nějakému erbu přišel jest: tu se jest lépe urodil než chlap i pójde rod jeho po tom, sa již urozenějšie nad | chlapa skrze ten erb. A protož toť jest zámysl lidí 57 2. marných. Hádaj, kde se jest ten zámysl stavil, co jest hřiechuov narodil pod tiem erbem: nedalekoť sedie-li od modly anebo se ovšem srovnává s modlami, jenž v sobě jest též vážnosti jako puol koně malovaného. Avšak zámysl bludu lidského ctí modlu dřevěnú božskú ctí, jako by něco velikého byla ta modla. Též tuto puol koně jaké srdce učinil jest v témž bludu v blázních, aby skrze ten kuoň napoly přetatý takú pýchú mohli se nadýmati a mnohú nepravostí a domnievají se jakés dobroty v sobě tak neduovodné jako vuoně modle mrtvé, ješto jé nemá, a podle té dobroty domněné a zamyšlené kráčetí tak daleko v nespravedlnosti mnohé, jakož ten rod jeho vede v ně a jakož skrze erby urození a dobrotu nazvanú a domněnú mají ve lži ustavenú. Takéž což

skrze to urození a dobrotu zamyšlenú nepravostí množie, v tom ve všem se ďáblóm klanějí, oslavujíce takú lež zamyšlenú takými hřiechy, berúce na se česť božskú, skrze tak mrzkú a domněnú a zamyšlenú lež všecko zlé činiece, vždy chtí čtěni a chváleni býti jako dobří a pro nižádnú věc nechtí haněni ani tresktáni býti podle urození dobroty své a všudy chtí dovésti své dobroty skrze bludy a hřiechy těžké. A na jich dobrotu nikdy neslušie pokora a trpělivosť, nebo jakž by co pokorně strpěl, tak by jemu řekli: «Hubený! Nesmí se brániti, dá na sobě jezditi hubenějšímu než sám jest. Protož, aby vždy dobrý ostal, což najpyšněje muož. postavuje se o všecko svárem, haněním i všelikú | pomstú, hrozením, saudem, bitím, sedáním, aby takými činy odehnal od svých vrat protivné věci a ostal dobrý, ješto smí udeřiti, aby hubení naň nekrkali, a čímž najviece muož zlým býti skrze takové hřiechy, to najlepšie podle erbuo a tak slušie na jeho urozenie.

157 b.

Protož jakož kurva jediné pro smilstvie přídržie se člověka. takéž urození erbového na každé cestě stíhá taká nepravosť chtiecí z ní chválu křivú mieti. A tak se již přesáhne, že púhú hanbu chce za česť mieti, jakož pobčhlosť jich duovoduo ukazuje na pohančnie i na smiech přirozenie človečenství. Na mužích rubáši do zemč; suknice otáhlá málo zadku kryje a kukla sedlo koni kryje s kuklicí mnichovú i s radlicí nebo kloček krátký a vlasy dlúhé až ramena odievají a klobúček chlupatý na to jako homoli; i vyhledá z něho jako z krbu, ješto již nevčdí, jakých potvor z sebe chtí nadělati. Takéž ženy mrzké navěšejí na se toho sukna, že se již jedva vleče v něm, s vymyšlenými kroji a s lepotami ovšem nelepými a hlavy široké a nahoru vysoké s rohem i chodí jako kurvy slovutné papežovy na odivu a na úraz všemu světu. A to vše jest dobrota jich urození, ješto dýchá nepravostí. Protož nikdy viera nemuož tak velmi přieliš pohančna býti od pohanuo ani od Židuo jako od těch pokolenie na erbiech založených a nepravě u vieře přimiešených. A že najzvláštěji Ježíšovi ukřižovanému sú odporni, jenž všechen byt jich jest protivné rúhanie

15× b.

158 a. jeho potupnému kříži, jenž odporně jemu v|šecko činie, podle slávy světa jednajíce, i sedají s ním za stuol, chtiece účastni býti jeho bolestí. A pro ty pro všecky věci sú Bohu nemili a lidem škodlivi a těžci; nebo obec všecka robotná těžce nese břiemě na jich rodu, a oni sehltí chudinu a vše, což se nalezá na zemi dobrého, to oni osáhnú a sehltí a přicliš škodí všemu lidu, nebo oni vše na se zobláčie, horšiece je jako mrcha trpkého smradu, ješto lidí moří. A jako malomocný spěšně všecky sebú poruší, tak jich dobrota vládyčie břicho zlosti rodí pokolenie lidské v zlosti je obláčí. Najprvé děti své a sluhy oblekú v se, aby se naučili jich rodu pyšnému a dvorskému, a lid městský viece než napoly dělí s nimi, v ně se obláčie život rozkošný, pyšný, lísavý, pochlebenstvie obvyklý, s poklonami, s lakotú, s pýchú. Protož veliké uražení sú pokolenie lidskému jako uvedenie modloslužby. Ač se nezdá lidem, ale přieliš mnohá lež se ctí skrze jich urození zamyšlené a na lži slepè založené. A oni všicku sprostnosť a ponižení Kristovo zavrhli sú a lid po nich leze v též. Protož k vieře je přiměřicce, pravá sú smrť vierv. A poněvadž anjelové s pýchů smiešenie nemohli sú pro ni v nebi ostati, ovšem tito hřiešníci obalení pychú. A po rodu sobě pychu přidědivše v každé věci své, kterak s ní do nebe chtí?

Ale aby ti, kteříž by čtli tyto věci, mohli tomu rozuměti, proč se to vše vypisuje o těch rotách erbových a jich přetvrdé odpornosti Jezukristu a jeho bolestnému kříži, a najviece proto, aby v nich znám byl antikrist, | jenž jest uvedl všeliké odpornosti proti Kristu. A tu jest najtěžšie odpornosť uvedl, místo u vieře tèm day, ješto viery v nich nenie aniž muože býti s těmi zvláštnostmi, kteréž na nich sú, a zřiedil je věrú skrze svuoj duch odporný Kristu a postavil je na cestě spasenie skrze svú lež a přičetl je Bohu, najtvrdšie nepřátely kříže jeho, jemu nemilé. V tom stojí slova s. Pavla, jenž die mluvě o antikristu, nazjevá 18. II, 8. jeho člověkem hřiecha, synem zatracenie, jenž jest přišel ve všelikém svodu nepravosti podle činuov satanových. Tuť všeliké svedení muož známo býti, že poběhlé pohanstvie zmaloval jest věrů,

aby se zdálo křesťanstvie, a tak celý svět odešlý od Boha posvětil Bohu skrze svuoj duch lživý, Kristu odporný, aby tiem odstrčil Jezukrista, aby on nemohl spasenie v lidech dělati. Nebo antikrist všecky jest osáhl a dělá spasenie všemu světu skrze svú lež pokrytú a smrtedlnú; snadně, jakž ten svět sám chce, tak má spasenie z jeho rukú. Protož svět neuvěří o spasení tak, jakož jeho Kristus podává těm, kteříž na úzké cestě stojé; protož pak antikrist proti němu všecky přestupníky tohoto světa, ješto jsú na široké cestě, zřiedil jim spasenie skrze svú lež, oděnú svatostí lstivú, a tiem jest odvrhl Jezukrista a odjal jemu lid, aby v něm nemohl dělati spasenie skrze svú pravdu a skrze svú moc, kterauž muož spasiti ty, kteříž jemu povolie. Protož i tv rotv erbové, z kořen svedené skrze antikrista, přilepeny sú k vieře se všemi odpornostmi pohanskými, aby v l nich velmi známo bylo dielo antikristovo, že jinak podle jich běhu odporného Kristu najmenší stránka viery k nim nepřieleží aniž jí mohú požiti čiem dobrým, tak bydléce. A podle toho rozumu puojde řeč i o jiných šibalstvích, která jest antikrist zřiedil skrze Boha v bludích tohoto světa a oslavil jest pohanstvie a svá mnohá kacieřství jako víru a jako službu boží.

159 a.

# ΚΑΡΙΤΟΙΑ ΡΑΤΑ.

Již tuto puojde řeč o šibalstvích městských, jenž sú moc antikristova proti Kristu, zlé spřeženie, plné smělosti k dokonání zlých věcí, sobě spomocné silně bojovati proti pravdě a utiskati ji lstivě pod pokrytstvím, mluvíce poctivě o ní pohostinu v sbořiech pokolenie zlého a smělého šibalstva na cestě Jidášově. A protož ta šibalstva městská příliš těžce ztrhala sú sieť viery, když přičtena vieře s svými zvláštnostmi městskými, podobná panování pohanskému a utvrzená tiem panováním, podobná rotám erby korunovaným a spolu mnohé věci v jednom jhu táhnú. A přieliš sú rozmnožena šibalství městská a sú silné založení světa

a síla antikristova: onť skrze uě prospievá proti Kristu. Protož viera jako sieť nemohla jest okročiti těch šibalství mnohých a celá ostati: zedrali sú ji svými odpornostmi pravdě Kristově, jediné znamenie viery lživá a mrtvá ostala sú na nich a jméno křivé křesťanské.

A že město všeliké tak mnohé odpornosti vieře v svém základu a v svém spojenie má, že ono nemuož pravé viery přiljíti 139 b. ani pokojně snésti, jako aby kázána byla v slovech upřímnosti: tohoť nestrpí město, nebo v základu svém jest odporné pravdě Kristově a tak i vieře. Takéž netrpí těch v sobě, kteříž by se upřiemo viery chytili, chtiece jé následovati v skutku, nebo ten musil by podle viery ihned se děliti od množství městského následováním, srovnáním, pomocí i povolením. A že jich dobré jest podle toho, jakož žádají, pokojně přebývati, aby mezi nimi svornosť městská byla, aby všickni spolu svorně v jednom jhu táhli: protož všeliká rozdělenie a zrocenie v městě sú proti té jednotě městské, pro niž by brzo sami se zkazili anebo by město ztratili. Protož jich všecka opatrnosť, pilnosť i rady jich na tom založeny sú, aby města neztratili skrze svú domácí nesvornosť a skrze jiné nepřiezně cizie. Tu pomysl rozumný, kdeť ta zmítka padá? Protož kdy by to myšlenie jich viera byla od Bolia jim daná v tom jediné pokoje městského ostřiehati, jakž by koli mohli, tehdy by snadně u vieře ostali; ale položiece vieru zpětně, že ona neostřiehá takové svornosti městské, žádá ku plnění své vuole a ještě ani pokoje života vždy neostřiehá viera: protož tehdy s včrú jíti do města mezi jich svornosť — jako by jim chtěl příkopy zasúti a zdi položiti a o hrdla je připraviti: takť by miele vieru přijali; nebo viera Kristova upřiemo jest proti těm zvláštnostem městským. Protož kazatele viery Kristovy město nepřijme, než kazatele doktoruov a kazatele papežuo; přijme kazatele, kteříž se kážie a příkopy městské a zdi: tyť ono přijme, jenž řkú: 160 2. Neohradíte-li města druhú zdí, jáť s vámi neostanu. Takovéť kazatele přijme město místo následovnieka viery. A to město jiného nestrpí leč slepé baby a chromé dědy, ješto u kostela sedíce žebří, ješto nemají domuo v městě ani dědin okolo města. Ale s takými statky jsa následovniek viery, jda upřímo, aby chtěl s nimi jho roztrhnúti a řieci, že oni zle pokoje požievají skrze hřiechy, nezsedieť se mezi nimi, leč nějakým placením nezřetedlným muožť někto méně zlý než oni s nimi trvati.

Protož mistrové Bazilejštie staré cierkve dobře přeběhše neb rozsudivše zvláštnosti městské a zvláštnosti zákona božieho, ihned nelekajíce se zavrhli (sú) zákon božie od množstvie městského a toliko je ostavili na zákoniech lidských, řkúce, že množstvie městskému má ustavovati zákony ten, ktož jimi vládne, podobné, jenž množství městské snadně je muož zachovati, aby nic odporného nebylo v těch zákoních k zarmúcení obecného dobrého. A že obecné dobré jest upokojení množstvie městského a kterýž zákon zarmútil by obec a roztrhal její pokoj a obtížil by ji břemenem, jehož obec nedokonalá nemóž přijíti, více by zlého učinil. Protož zákon boží sú zavrhli od množstvie městského jako víno nové od láhvic starých, jenž by se od vína zpukaly. A to jest pravé, založiece to, že množstvie městské nepotřebuje Boha, jediné má dosti na obecném dobrém, a k tomu jediné svornosti a upokojenie dosti bude. A jestli ta řeč křesťanóm | dosti marná jest, aby zavříni byli na obecném dobrém u pokoji tělesném, dosti jest pohanóm taková správa, ješto naděje nemají v Bohu ani věřie zákonu božiemu, aby jej měli z potřeby držeti. Ale křesťanóm ta správa nemóž mluvena byti než toliko k jich oklamánie. Ale jakož na ty příleží, ješto podle těla stojí, městsky ostřiehajíce obecného dobrého, ti sú na těch zákoniech tak zavříni, že ničehož z viery nepřijmú mimo radu Bazilejskú, aby toliko pod zákony rychtářskými řídili množstvie městské v obecném dobrém, pokojéce množství, aby se nezpukali od zákona božího jako láhvice staré od vína silného. Protož viera v nich stojí jako kostnice s mrtvými kostmi, ješto na ně péče nemají, vidúce, že se na ně v odění nepřipravie v noci. A protož tak u nich smíšeně jde viera pod jménem zákonuov papežových, aby jim čtenie a epištoly zpívány byly, aby po nich neplakali ani kterých nesnází měli a tím

160 h.

aby zjevno bylo, že čtenie u piesmích pokojně s nimi stojé, nerušie jim příkopu(o)v, zdí s ulicemi a puškami, nehýbá k šturmu, zvoniti nezapovídá, tučných stoluo nepřevrácie a jiných trávenin jedem ncohlašuje, jakýmižkoli notami v kostele zpíváno bývá, nepopúzie k hněvóm mužuov rathúzních. Protož viera čtenie Kristova jest mrtva u nich a nečitedlna, jíž se ani lekají ani radují aniž ji poznati mohú ti mužie břichatí, ješto pivem smrdje. Poněvadž těmi běhy mítežnými a smíšenými v nich se obracie v nísniech a znameniech lživých a mrtvých a v znameních posvátných, pod nimiž všecka lež poctivěji prójde nežli pod zjevnú modlú, to jedno lúpí je z viery-mylnosti duchovní a posvátné, v nichž se jim lež stkvie jako cesta spasenie. A druhé proto viera v nich místa nemuož mieti, poněvadž v nich takové ostříhanie obecného dobrého stojí, aby všeliký přebyvač města měl tu věrnosť spoluměšťanóm držeti, mysle s nimi toliko jich obecného dobrého ostřiehati a s nimi též jho táhnúti. Nebo pán Ježíš dí: Nepřišel sem pustiti pokoje na zemi, ale meč, abych rozdělil člověka proti otci jeho a dceru proti mateři jejé. Protož jestli jeden aneb mnoho takových, kteréž pán Ježíš dělí od přátel i od světa, takovicí musie opustiti v městě obecné dobré, kteréž toliko pokoje tělesného ostřichá, kterakkoli muož dobře neb zle; nebo když nie nepřekážie ani ruší pokoje, vděčni sú jeho, ač jeho zle požievají, prospievajíce v zlých věcech za tiem pokojem. Pakli se vzdvihne zlé, chtě jim pokoj rušiti, tehdy rovnú zlostí chtí se obrániti tomu nepokoji, a kto najhoršie pomohl by jim zahnati toho nepokoje, s tiem se spojí. Protož kteréž by pán Ježíš oddělil od jich pokoje tak škodného, kterak by se s nimi sjednali aneb jim věrnosť v také dobrotě drželi? Protož když by vieru pravě někteří přijali. tak rozdělení v obci bude. Protož množstvie zlých ihned na Kristovu čeleď sáhne a nezmordují-li jich, ale zlúpice je vymecí je z sebe. Protož když v městě nižádné odpornosti viera nekazí jich svornosti, tehdy jest duovod, že viery pravé v nižádném nenie než ta zpráchnivělá jako dřevo od červuov snědené, ješto v něm moci ani užitku nenie, kterážto viera, tak marná, jest škodna pravé

161 a.

vieře Kristově, jako tma světlo zastieňující a osídla mnohá jé rodiecí a ji utiskající a již ven ji vymietající, jako bludem postrkuiící ií. Nebo ta viera z bludu skovaná, ješto množstvie hřiešníkuo pěstuje, toliko domácí nepřátely kříže Kristova a jeho všech zvolených, domácie zrádce jako psy sledné po zvieři, umějíce je po sledu čenichati, pokryté lidi a lsti plné, oděné múdrostí zemskú, najškodlivější vieře Kristově a jeho sprostnosti. Protož množství městské tu vieru móž držeti a z ní se roditi v odpornosť Kristovu jakožto najhoršie šibalstvie srovnané v jeden svazek odpornosti nerozdielné, aby mohli silně pomocni sobě byti proti Kristu i proti všeliké upřiemnosti jeho všelikými odpornostmi, jichžto jest naplněno množstvie. A ktož zamyslé najhorší v tom množství, toho musí pomoci i najlepšie aneb množstvie zlému v ruce upadnúti. Protož běh svazku jich všechen spuosob i byt šibalský má, jenžto svorně a pomocně zlé věci jednají s mnohú smělostí zlú. A ti vždy na útisk a na potupu viery sú, jelikož znají ji: tak šibalskú svorností na ni tisknú a ji porážejé a úrazv ií kladú a ohyzdu jí podávají svými zvláštnostmi, pohanóm podobnými, všem nepřátelóm viery, jenž kromě viery sú, pohanóm (i) Židóm. Pod přikrytím té viery bludné a mrtvé všecko dělají jako otevření pohané.

A že založení | svého šibalstvie mají na zlém základě, na Kainovi, tak jakož zle stojé a zle jdú, to jim musí od základu ruosti. Ale by byli kromě viery jako zjevní pohané, že by nelezli pod bolesti Kristovy, činíce se jich účastni stránkami a sobiece sobě spolek s Kristem, bez toho pohany byli, nic by to div nebyl, že by to šibalstvie sobě pomocné k užitku těla a světa vedli, když by jediné za dobré měli zemsky a časný život, jakož pohané nevědomí mají ty věci za dobré. I kto by je mohl pohaněti z toho, jakž by koli mohli provésti dobré věci těla podle svého nevědomie: buď to mocí aneb takým šibalstvem a nevědomím? Za nevědomé já bých je měl, Boha v to neuměšuje, kterak on súditi bude nevědomie pohanská podle své upřiemnosti. Protož jáť tuto vážím za škodu viery umiešené pohanstvie k vieře, ješto chce spol-

čiti aneb účastno býti viery i ďábluo, aby podle tovaryšstva, kteréž s ďábly majé, utieska(l)i to, což z viery nazievají za dobré, aby vždy viera menšila se a hynula a bezprávím utieskána byla od těch, ješto s ďábly držie a viery lstivě pozdravují jako Jidášové, zakrývajéce svá šeredstvie znameními viery a ústním vyznáním vždy tak vieru moří a hasí v sobě i v jiných a v zapomenutí ji dávají, skrze lež se jí přičítajíce, sú domácí a smrtedlní nepřietelé viery.

# KAPITOLA ŠIESTÁ.

Ale mistr Protiva, mluvě o základu měst, toto praví: že Kain pro vraždu bratra svého udělal jest město, jehožto vzdělání přiečina jest byla, že lúpežem a násilím zboží shromáždil jest. Protož svých zlodčistvie jest požieval a sprostnosť života lidského nalczením cíle země, váh a mír v chytrosť nebo ve lstivosť proměnil jest a v porušenie přivedl. Cíle země prvnie položil jest a města zdmi ohrazoval jest a boje se těch, kteréž jest urazil a zlúpil s svú rotú, v svých městech jest shromažďoval. Tak písmo i mistrové základ první měst oznamují. Protož Kainovi se přidává počátek měst a hraduo dělánie a to z přiečiny vraždy, lúpeže a násilé, nebo Kain pro nenávisť zabil jest bratra svého Abele a učiněn zběhem a tulákem na zemi, boje se za život. Protož najprvé město udělal jest a potom jiné lúpil a násilé jim činil a těmi lúpeži zbožie shromáždili a lid zlý sobě k zlodějstvic sebral a potom jiná města dělal jest, aby je osadě zlodějským lidem, mohl se brániti těm, které jest násilím zlúpil. Protož vražda jeho přivedla k dělánie měst, a města jeho vedla k lúpežóm bezprávným, nebo nemuož se množstvie zavřieti na městě k válkám jinak než jiné lúpíce násilím i žráti lúpeže, bráníce se jinym. Protož jaké mají založenie města a hradové v Kainovi, tak stojí, v též šlepěji kráčejíce, nebo jiní by nemohli měst a hraduo osie-

sti, jedno vražedlnici a násilníci, lichevníci, kupci, trhovci, šantročníci, ješto se najviec nevěrami a lakomstvím pickují. Protož založíce města a hrady a ustavíce množstvie městské na takých křivotách, takéť jich ostříhati musie skrze násilé a bezprávie jiných, I na každý čas připravení súce k vraždě, neb vždy na ně běží nepřiezně, bezpráví od jiných i zrady, a oni takové nepřiezně vždy hotovi sú děliti se krví, činíce zlé za zlé. Maií-li město tyrdé k bránčnie, tehdy lúpí a násilé jiným činie, aby zbohatčli, a těmi bezprávími popudie na se mnohých a tak válku proti sobě zbudí. I přijde jim na to, že se tak zapletú, aby jediné ve krvi a v lúpežích usilovali, tepúce se a k bití ohrady připravujíce. A pakli takové síly nemají a smělosti, aby jiné skrze násilé lúpili a války začínali, ale to v sobě mají, aby netrpěli násilé od jiných. Protož na to všecko množství městské připraveno jest, aby se bránili těm bezprávím s poddáním životuo svých k smrti: jiné zbíti chtiece, sami se k zabití poddávají. Protož pro zachování ži(v)otuov a statkuo město udělajíce musí krev prolévati a chtiece cizie prolévati musí své k témuž poskýtati. Protož to pokolenie městské a erbové, ješto kryje životuo na hradiech, na tvrziech a na městech, vždy lká ve krvi bratra svého a násilím je dáví. Protož jest pokolenie Kainovo, prvního vražedlníka, a s tiem bytem nemuož se jelio vražda pustiti, nebo založíce pokoj života tèlesného a prospěch statku časného i dělati na to města a množstvím ic osaditi i musí přidati přiečiny k městu, aby úmysl prvnie došel, aby je vždy hradili, vždy nad ním bděli v noci i ve dne, aby jeho nižádný neztekl a jim životuo nezmordoval a zboží jim nepobral. Pakli se kto zjeví svú nepřiezní, chtě něco vzíti neb poškoditi, ilhned bez pomeškánie zvon svolá všecky, to množství městské, k zabití. Pakli zlapají zloděje aneb zrádce, těm neodpustí aniž se upokojí, dokudž jich krve neprolejí.

Protož od založení počnúce, množstvie městské aby u pokoji života a zbožie chovali, musí státi na krev každému, kto by jim chtěl na to bezpráví sáhnúti a na to všecku péči města přidati, aby množstvie, maje se za čím krýti, mohlo se všelikému neštěstí

163 a.

im. XII, 19—20.

164 a.

10-12.

odbiti. A položíce takový zámysl množství městského k zachovánie života a statku u pokoji, jakož žádají, tehdy neostane v nich žádné přikázaní božie, kteréž příleží k milovánie bližních; nebo pro svój pokoj, kteryž chtí za zdí syty zachovati, některé násilím budú lúpiti, některé lstivě rozličně oklamávati a na protivné sobě sáhati, hrdla jim odjímajíce. Nebo poněvadž proto hradí se a okopávajé, aby bezprávie netrpěli na životě a na statku, musí vždy zlé za zlé činiti, bráníce se bezprávie; protož ta všecka přikázaní musí přestúpena býti, kteráž trpělivosť přikazuje křesťanóm a obranu života a pomstu zapovídají: Ne sami se bráníce, najmilejšie, neboť dí pán Buoh: Mnè pomsta a jáť odplatím. Protož jest-li lačen nepřítel tvuoj, nakrm jeho, a jest-li žiezniy, napoj jeho. Ta všecka přikázanie božie musí přestúpena býti, když tak za zdí u pokoji to množstvie chce života chovati. A co sami mczi sebú bezprávie mají, v súdiech s sváry dělé skrze práva pohanská, pravdu často sobě nepravú činíce, přestupujíce přikázaní Kristovo, ješto velí přidati plášť k sukni a nechati sváruo v saudiech. Protož ani k bližním ani k Bohu neostane nižádné přikázanic Kristovo na tom lidu městském: tak se zle za zdí chová a Jan. V. 3. v to šibalstvie svorné se uplete. Nebo die miláček Ježišu(ov): Tof jest láska božie, abychom v přikázanie jeho chodili. A jinak milosti jeho nemuožem mieti, jediné zachovávajíce všecka přikázaní božie, a když pak jediného nenie na množstvie městském, tehda ovšem milosti božie nemají aniž jé mohú mieti, tak bydléce ve mnohých přestúpeních a v zapleteních takových, pro něž nižádnú stranú nemuož přikázanie božie přistúpiti. Protož hroznú věc proilm. LIV, rok die o nich: Vidèl sem zlosf a protivnost v městě; ve dne i v noci na zdech jeho zlosť a práce prostřed něho a nespravedlnosť a násilé; z ulic jeho nesešla lichva a lesť. — Dosti tvrdý nápis a nesličná pověsť na ty, ješto chtí všecko se ctí provésti: nechť to smaží s sebe tuční a múdří města! Ale by jim kto rovný poslal do rady takový list, toť by se naduli; ta srdce, pýchú prorostlá, řekla by: Haní dobré, haní páný rathúzní. Protož nepochybně muož řečeno býti to písmo, že jest viděl zlosť a protiven-

ství v městě, všelikého pokolenie zlosť, ješto jest každá protivna velmi Bohu, že takové množství, šibalsky spojené, v němž nižádné přikázanie božie neostává aniž muož miesta mieti v něm podle toho běhu, v němžto množstvie městské založeno jest: nelze jest s jich úmysly nižádnému přikázanie božímu ostati v nich. A poněvadž nenie v nich přikázanie božích, tehda jest přestúpení všech. Protož | musí v nich býti všelikého plemene hřiech hojně rozmnožený: pomsta a krev, ta ihned od základu příkopuov a zdí na ně vlita jest, potom pýcha za erby u patách kráčí za nimi k lakomství: tiem město stojí; obžerstvie, opilství, rozkoši tělesné, smilství, cizoložství, plzkých milostí, frejuov k úrazóm jedni druhým, ohyzdně obcujíce, peská spolu mluvenie majíce, jedni druhým jako jáma prokopaná k slomení hlavy; pýcha jako sieť osáhla je ve všech věcech jako pokolenie erby zkorunovaná. Všecky věci s poctivostí a s chválú tohoto světa chtí provésti, vládykám se rovnajíce postavú, oděvy, pokrmy, nápoji, domy, pokoji, světnicemi, loži. A cožkoli jednají, vždy řiekají: Ať jest počestno. Jediné žeť jich záchodové nepočestněje smrdí nežli vesních výruov, jinét vše se ctí chtí mieti. A lakomstvie to jim přirozenie, aby každý honil kdež muož; nebo to množství zdí okročené málo dědin k tomu množstvic má, a založili sú mieti stoly tučné bohatcovy, domy vysoké a nákladné a jiná zboží mnohá. Protož na to musí dobývati, jakžkoli budú moci, obchody, trhy, kupectvím, krčmami, řemesly, lichvami, lstí, jakož teď písmo die, že nesešla z ulic jeho lichva a lesť. Každý měří lstivě na bratra svého, aby jeho ujal a sobě nahnal, aby jeho lúpil v tom, oč s ním má (sc) dčliti, a což u něho vidí sobě libého, aby o to skrze lesť hledal k němu, aby jeho zklamal na tom, nebo jest všecka věrnosť a milosť bratrská umrtvena, protož muž bratra svého loví až do smrti, Mich. VII, dí pán Buoh. | Protož lichva tu jest hojná i zjevná i v puojčenie peněz na dědiny, na luky na určený rok, aby užil dotud, a nemuož-li vyplatiti na ten rok, ztratie drahú věc za malé puojčenie. A těch běhuov lichevných mnoho mezi sebú mají, ješto bohatějí jedni druhými skrze lichvu a bohatí chudé sehltí těmi běhy li-

164 b.

chevnými; ač nebude zjevná lichva, ale bude zmalována nějakým milosrdenstvím nazvaným aneb spravedlností. Protož toho lidu městského pravý jest byl otec Kain na mnohých kusích, nebo on sprostnosť života proměnil jest v lesť nalezením váh a měr, jenž před tiem tak sprostný lid, že snadně směnili sú jedny věci za druhé nevážíce ani měříce, až on jim položil těm zlým, aby pod váhú a pod měrú ceny šly. Protož tento lid v tom má múdrosť velikú, aby váhy a miery majíce někde k sobě větčie a od sebe menšie. A pakli miery a váhy pod vyrčením rychtářským musí jíti anebo že jsú pravé, ale nasadí cenu přieliš drahú a což vážie anebo měří, to umějí vše zfalšovati: kořenie v vlhce chovati nebo kameníčka do něho namiesiti, aby těžka na váze malá věc byla; též obilé s plevami zespod smiesí. Tak ďábelskú lesť jednají jedni proti druhým k oklamání, umějí jednati v trzích, v řemeslech. Protož z samého břicha Kainovi ten lid se všelikú lstí vyšel jest. Nebo synové Agar, umějíce múdrosť, kteráž z země jest, byli sú kupci zemští a Temanští, ale múdrosti boží sú nepoznali; takéž tento lid pln jest múdrosti zemské smiešené se lstí, ješto posluhuje jich | lakomství a ku polapení bratra, aby jeho škodami šťastněje na světě a prospěšněji uměl býti, čiem lstivěje bratra umie uisti.

Protož veliká rána vieře stala se jest, když tak odporná šibalstva skrze jednání antikristovo u vieru umiešena jsú se všelikými přestúpeními a odpornostmi Kristu Ježíšovi, aby jsúce pod kôží viery tak škodně ji na zemi potlačili a k sobě ji přitáhli, aby stála podle nich na jedné šlapěji, až by ji najposléze ujmúce mezi se ta šibalstva, uvedla ji po sobě, rozkazujíce jí, aby jim shovívala, jha těžká na ně nevzkládajíci. Protož všecka ztracena jest pro ta mnohá zlosynstva, přimiešená k ní skrze lež antikristovu, jenž sú moc ujala nad věrú a táhnú ji po sobě, a ona nižádné moci v své pravdě nemuož ukázati. A že ta šibalstvie sú základové zemští, protož viery se nesnadně pustí, by jé zjevně zapřeli, a pravě jí také držeti nebudú aniž mohú podle svého založenie a podle svých zámysluov odporných Kristu. Nebo kdy by chtěli v

pravdě vieře povoliti, ona by jim příkopy zasula a okolo měst, hraduov a tvrzí zdi by jim položila a z všeho mordeřství i z jiných zvláštností městských by je vyvlekla, v nichž jest moc antikristova proti Kristovi silna, nebo kdy by chtěli v pravdě vieře povoliti, musili by se těch všech věcí pustiti. Protož nyní tak lstivě se viery přídržiece, najspieše s ní tak falešně vuokol puojdú. ústv ji a prstem ukazujíce, aby ji držali a opatrně na šibenici vedli. Protož město jest nádoba jedu mnohotvárného, aby | trávilo mnohotvárnú tráveninú své přebyvatelé i jiné všecky okolo sebe, aby v smrť uběhli ti, ktož se k nim přivinú jako k Sodomským lidem, jenž plá smilstvím, opilstvím a rozkošmi. A všecky pohostinu vcházející bláznivé okolo sebe ztráví svým opilstvím a zlymi a porušenými příklady: téměř všechen lid sedlský v jich pýchu a v lakotu se obláčie a jich lstivým kupectvím se učie a obvyká jich okrase a v rozkoši jich leze. Protož město jako malomocný mnohotvárné barvy malomocenstvie, ješto rozličně mohů zkaženi býti lidé jich malomocenstvím. Nebo v městě jsú pochotné věci žádostem tělesným, bezpečenství těla, rozkoši, poctivosť křivá s ochotenstvím lahodným, ale jediné na potkání a těm, ješto pohostinu vcházejí, ale na trh s vlčím zubem proti všem. Protož se na bydlo táhnú mnozie do měst i tovaryšstvie jich obvykají ti, kteříž okolo nich jsú, pasúce se lahodami jich. Protož musíť silný muž podl(e) viery býti, ktož jedem rot erbových a městských nebu(de) otráven. A kněz vejda mezi ně na to, aby je navedl na pravú cestu, a prvé než on je navede, až oni jeho otráví a svedú jeho svými stoly, podtočujíce hustčieho, zasýlajíce, lahodíce, až pomálu nezřetedlně kněz ostane na jich cestě. Prvé než on je múdrosti naučie, až oni z něho blázna učiní, až i přijde na to, že oni počnú se jemu posmievati řkúce: Toť se kněz s noci na kvasu opil, že nemohl s nemocnými mluviti. Protož takový stojé mezi nimi jako umrlec; navedet šibenici na hrdlo ten lid zpražily, | ješto prvé urozumí knězi nežli kněz jim.

A protož z těchto věcí muožem srozuměti, což netrpělivosť móž zlého na lidi uvésti a kterak daleko muož je od viery i ode

166 a

167 a.

všech ctností odsúditi. Jakož muož známo býti na lidu městském a hradském, že chtiece u pokoji životy a statky zachovati, aby jim na to nemohl nižádný snadně sáhati, i ohradí město a okopají a osadí je množstvím, aby za zdí a za příkopy mohli sebe uchovati od zlých věcí, jichž trpěti nechtí, pakli se nepřízeň zdvihne, aby se množství silně brániti mohlo. A založíce ten zámysl, musí v to ve všecko uběhnúti, nač je přebývanie města vede. Protož přebývaní města obalí je v ty nepravosti, kteréž se města přídržie a z něho se rodí, a toho všeho jest základ netrpělivosť, že nechtí nižádných bezpráví trpěti ani pro Buoh ani pro své spasenie. A protož ta netrpělivosť jich se nepustí; dokudž zdi na místě stojí, vždy se budú bíti pro svá bezpráví, a dokudž se tak bíti budú, dotud vierv následovati nemohú. Protož nemuož tak mnoho viery odvrci jedna věc od lidí, jako takový byt množství městského odvrhl trpělivosť, nebo bez trpělivosti nelze jest viery pravé držeti. A protož město, ohrazené ku obraně, jest najodpornějšie věc trpělivosti a najvětčí osídlo jest to město těm, ktož sú z viery dlužni trpěti bezpráví. Protož s. David viděl jest zlosť a protivenstvie v městě a uprostřed něho práci, nebo město své přebyvatele napne na mnohú práci a obtieží je mnohými břemeny, aby města stavěli, hradili, střiehli jeho ve dne i v no ci, bili se a války vedli pro ně. Takých prací mnoho v městech obce trpí, než pak v hřiešiech, kteří v městech sú, velikú práci mají a lakomstvie každý v svých obchodiech dosti učiní, že mnohú práci musí na se vzíti; a než pýše dosti učiní, co nákladu, co práce na ni naloží! Co pak práce obžerstvie a opilstvie na ně uvede! Co svárové a nenávisti práce na konšely uvede! Co na kněžiech práce neužitečné přeběhne! A tu všelikú práci hřiechové uvodí na města, aby jich břiemě těžké bylo v nepravostech jich. Protož pán uk. XIX. Ježíš, vida město v tak hrozné práci, plakal nad ním, vida, že v té zlé práci již pokoj má, bito jsa bolestí již nečije.

> Ale to by mělo váženo býti, kdy by mohli lidé škody viery znáti, odkud jejé zkaženie přišlo jest? Jediné z toho, co se praví o městech. A kto jest takovú poběhlosť těch šibalských rot vieře

přičetl a zřiedil je věrú skrze lež se všemi odpornostmi jich, ten jest člověk hřiecha, syn zatracenie, ješto pohanství zjevného za hřiech nemá, anebo jinak, antikrist domácí, úhlavní nepřietel Jezukristuov, ješto všemi cestami mrtví Jezukrista. Tenť jest ta šibalství odporná městská a jiná včetl u vieru skrze lež, aby ta oklamaná lež, nazvaná věrú, chránila ta všecka zlosynstva, přičtená lživě Jezukristovi, aby jeho viera pravá ven vyvržena byla skrze ta zlosynstvie šibalská, jenž oni sú síla antikristova proti Jezukristovi. Protož antikrist zřiedil jest města pod vieru skrze svú lež se všemi nepravostmi jich, a krvavosti | městské, co jich jednají, mrtviece lidi, to jim za službu božie počítá; a tu lstivú chválu boží, kterúž jest zřiedil mezi křesťany skrze svú vysokú lež, jižto najsilněji vede v městech: kostely veliké staví, zvony veliké slévá, kněží a žákuov mnoho jest nasvětil, aby uprostřed těch vražedlníkuo zdála se najslavnější služba Bohu, ale nic výše než samými křiky a notováním v hlasích vymyšlených od kněží a žákuo pyšných a smilných. Protož ten člověk hřiecha oslavuje takové množství hřiešníkuov chválú boží a řády jeho skrze lež a pokojí jich svědomí, aby svých hřiechuov neměli za hřiechy, ale aby najtěžšie hřiechy měli za službu boží, a sú-li kteří proti svědomí jich, na to jim odpustkuo dosti dá a vody jim nasvětí a postaví kropáč u dveří, aby ty hřiechy smývali s sebe. Protož kto muož mluviti o zkaženie viery aneb počísti odpornosti, jimiž jest viera zkažena skrze ta šibalství městská i jiná, nebo člověk hřiecha pasa se a bohatěje hřiechy, řiedí svú lží takové množství hřiešníkuov pod vieru. Protož tolik jest mohl úrazuov a odporností vieře uvésti, že jest z lidí vypadla a v neznámosť a v zapomenutí jest vešla, jako by nebývala na světě. A najviece proto, že ten člověk hřiecha své úrazy a odpornosti viery oslavil jest světu jako vieru s velmi velikú chválú, aby mohl své úrazy jako chválu a řád boží světu ohlašovati, protož jemu zisk jest hřiechuo množství, protož mohl jest své bludy za vieru světu uvésti i pase se na ně (sic) hojně a bohatě a cti a chvály tiem sobě na světě dobývá a mnohé národy svú omylností spokojil jest v hřiešiech a oslavil jim svú lež jako službu božie.

167 b

68 b.

# (KAPITOLA SEDMÁ).

Již pak o rotách mnichových řeč nějaká bude, ačkoli na jich spúsob hlediece mělo by nic protivného mluveno býti, nebo jakožto svět opustivše pro jméno božie k svrchovaným a duchovním věcem jsú se obrátili, místa i všecky příčiny k náboženstvie zvolivše sobě, jako umrlí světu odlúčeni jsú. To jest mnoho pověděno a daleko jest sáhlo, nebo svět ani k takové službě Bohu nesvolie. Protož aniž bych já co protivného o nich mluviti mohl, kdy by zjevně něco protivného neměli tomu spuosobu, v kterémž zevnitř dělé se od obce: místem, oděvem, zákonem a mnohými zvláštnostmi toho zákona, jímž se dělé od obce tak znamenitě jako najbližšie v těch služebnostech božích. Ale že to môž jim i všem jiným lidem škoditi, bude-li jméno veliké a spuosob posvátný, ale vinami obžalované, tak všecky včci jiné upadnú na zemi: nespomúž ani jméno veliké ani zákon posvátny ani která sauženstvie v tom zákoně. Protož i těm zákonníkóm jich oblástnosti, jimiž se dělé od světa: místem, rúchem a zákony zvláštními, když mohú nalezení býti, že žádostí nezřiezenú se držie světa, jemu se přiměřují některými stranami aneb ovšem a chtí v něm diel veliký mieti a s ním chvály marné hledati, zemské věci pansky sobě přiděditi a chudobu jménem toliko osobiti a na nie zákon přijímati i sliby k nie čilnie, aby dobrovolně chudobu nesli a o zbožie aby nestáli, zvláštnosti neměli a tak v tu chodobu vstupují, aby nižádných obchoduov nevedli dali, než aby se prostě nežebrane na pěžká věc a nebezpečná na o Tak mnohe dém klášteře na to žebr stavení m žecí, na lichu Doz

dobýváno bylo. Toť musí býti žebrání bez miery ustavičné a nesyté, aby nikdy miery ani dna nemělo, nebo ty věci pověděné, když jich má dosti býti u žebrákuo, nemohú jinak trvati, leč vždy žebráno bude. A to nemuož státi pravě na těch, kteříž by pravě svět opustili a viery následovati chtěli s takovými náklady a s lapáním statkuo ciziech, chudobu zvláštní zamysléce vésti nikdy nenasycenú a nenažebranú. Však takové žebránie neukrocené, bez miery nestydlivé nemuože státi bez lakomstvie a bez obtieženie obce a bez pohoršenie: však to žebránie kradú mezi sebú ti, ješto žebří, na svú mísu najpilněji hledí dosti nažebrati, a když pak těch zákonno mnoho jest žebravých, tehda musí robotami obec velmi obtiežiti prvé než v|šecky nadadí, ani vždy lačnějí nebo 169 2 hráchu nebo semence nebo máku nebo sýruov nebo snopuov nebo ryb aneb což kde na trhu uzřic. Protož takové lakomé a nesvté žebranie nepříleží ani Židóm ani křesťanóm, nebo u Židuov neměl jest žebrák býti podle přikázanie božího: ač sú i byli, to proti přikázanie božímu šlo z neposlušenstvie, a mezi křesťany tu se nezaloží věčné žebránie, ješto die apoštol: Ktož nedčlá, ten nejez, II Tes. III. 1 Protož silní mnišie jako koňové někteří nemčli by jesti, ješto by mohli snáze dělati než staří sedláci. Ale die najopatrnější mnich: Ač neděláme tělesného diela, ale dčláme pilnější, duchovní, zpívajíce a řiekajíce sváté hodiny za duše a mše slúžíme za tv. kteréž trpi v očistci. Poslyš dále, mniše: Svatý Pavel a jiní s ním, úřad souvenky vedůce v kázanie čtenie a jinú práci duchovní vedúce, du hodnú konajíce, však k tomu také chyieli anebo čas by sobě i jiným potřebu vydělal bez takového žemezi Zidy ani mezi křesťany v zákoně božím kému bezednému žebrání, než toliko svuoj posluhuje jich lakomství, lenosti a . J. emu z práce. ichuov žebravých: zlotřejí při tom tech r

> iství zacházejé. A již i bez žebrání ú od duchovních vážností z lehkosti po uliciech, po domiech, v trhu-

169 b. sem i tam, na výhlediech, na okniech neb | jinde proti svému zvláštniemu odlúčenie od světa pro upokojenie s Bohem. Ale již pohřiechu mezi všemi těmi rotami mnichovými nenalezne se i jedna, aby vedle své té zamyšlené řeholy stála, nerci podle zákona božieho. Protož již u nich pořiedku pokoj duchovní muož nalezen býti a vážnosť samoty pro pokoj srdce aneb pro náboženství: již sú to všudy lidé ztratili, že již teskností aneb rovnú lehkostí vyběhnúce z pokoje i hledají nepokoje srdci svému a naplní je zlých věcí, svým úmyslóm odporných. A modlitby jich lotrových skokuov roztrhané, zstydlé, nechutné, s nimiž sobě stesknúce utekú od nich jako od haněnie! Protož o žebrání řkúce: Když tak ustavičné jest, aby vždy na něco žebráno bylo, to se velmi vzdaluje od pravdy křesťanské, nebo na oko jest viděti, že tak žebřiece i musí vždy před lidmi vykládati svú chudobu a své nedostatky, že toho se jim nedostává, nemají co jesti a píti, a na druhú stranu vykládají lidem své dobré skutky, kterak za ně Boha prosí ve dne i v noci na svatých hodinách a na mšech. A tak s jedné strany svú chudobu oznamují a s druhé strany duchovnie bohatství v náboženstvích i chtěli by skrze duchovnie bohatstvie opraviti chudobu tělesnú, zdaby se utrhnúce na jich modlitby časné a rané i dali neco sýruov neb jiných pokrmuo. Ale u svědomých viery nepodobný jest to obchod, hanby hodný: by byl kto stydě se zaň, utekl by od něho hanbú, jakoby v zlodějství nalezen byl, nebo i lotru se někdy steskne s takým žebráním ča|stým. Protož aniž sú k vieře podobni skutkové ti ani světu 170 a. vzácni, ale najspieš jdú diel z poběhlosti zlotřilé a diel z zápletku, že sú vešli v ty zákony žebravé i nevědí kterak změniti těch věcí, a opustiti jich nesmějí pro svědomie zapletše se sliby k těm zákonóm a také se bojí jiných mnichuoy: jakž by poběhli od jich zákona, tak by chytiece je u vězení vsadili, protož i táhnú jako koni zapřeženie v těch žebráních, ač jim pak někdy s těžkem i s hanbú při(ch)odí ten běh nepodobný. To ti žebraví mnohotvární na škodu viery súce i na zkažení lidu podle duše, na oklamání i podle těla na statku.

### KAPITOLA OSMÁ.

Ale jiné roty těch mnichuov křižovníkuo, kanovníkuov! Takoví múdřeji sú zákony nalezli s panováním a s bohatstvím, aby veliká zbožie přichýlili k každým těm rotám: ono jiného zákona a ono jiného s oděvy jinak potvornými, jakoby oni viece pokory a svatosti měli pod tú šeří potvorně skrojenú. Ale k té šeři viece platuov jsú přitáhli nežli k bílým sukním s jinými potvornostmi a s bílým křížem na červeném plášti. Tak sú se ty roty zerbovaly zvláštními potvornostmi, jakoby ty potvornosti posměšné na každých zvláštní svatosť ukazovaly, jedny roty druhé pravějšie svatosti. To má kříž bielý aneb červený svědčiti, kto jest světěji z nich živ. Tak isú se tv rotv zpřetvářely znameními pokorv, trpělivosti a čistoty i osáhli sú panství k těm klášteróm bohatým. Někde celú krajinu majé, ješto se čber pojednú | grošuov vezmú úroka a co obilé ssutého všech obilí! Tiť múdře Bohu slúžie, aby mlčiece nábožní byli: mohú tolik sluh mieti, aby mlčíce mohli jesti a píti. A ti u pokoji silné modlitby majé: u těch králové, kniežata a páni korúhevní pohřeby mají, nebo t(ě)m mlčelivým úfají svých duší lépe než žebravým, neb tito bližšie sú Boha za velikými platy, ustavičně jsú na modlitbách, protož jich věčné prosby vždy musí dojíti, aby ty lidi rozkošné z třetieho pekla vyzpievali. Nebo ti lidé rozkošní dlúho sú za stoly rozkošnými hodujíce sedali i neměli sú kdy Bohu slúžiti, protož těm mnichóm sú mnoho platuo nadali, aby vždy za jich duše Bohu zpívali. A že ty roty bohaté mnichové osáhly sú zemi, že málo králové a knížata k svému panování zboží mají a někdy kladú veliké břímě na ty kláštery, a mnišie lidi své zedrú i dadí králi berni a své úroky vždy úplně berú. A byť je král držel, jedním platem by jeho snáze zbyly, protož tieže lidé za nimi sedí než za králi.

#### KAPITOLA DEVÁTÁ.

A že toto rozpravenie o bludích mnichových dosti jest jalové samo v sobě, ale že pro dalšie seznánie jiných věcí mělo by se snad hoditi: protož chtěl bych, mohlo-li by býti, ješto by něco potřebného z těch věcí rozmnoženo bylo. Napřed sem něco napsal o těch o všech rotách šibalských, která sú v sieť viery vešla a ta ztrhal(a) sú tu sieť viery, že jí již jediné knoty zde i onde tomu mohú se znamenati, a k tomu řeč pána Ježíše položil o pravé jednotě, v kterúž on uvoldí lid svuoj, a že ty roty a šibalstva ovšem odporna sú té jednotě Jezukristově. Ale tuto pak zvláště ty roty oznamuji v těch odpornostech, kterými která rota odporna jest Kristu a jeho zákonu. Protož při těchto psaních z potřeby mělo by porozumíno byti tomu, co jest aneb které jest dílo najvětčí antikrista, jenž jest najtěžší odpuorce Kristu, jenž jest ta mnohá šibalstvie zřiedil pod vieru, každé zvláštních odporností Kristu, a on, antikrist, jako hlava toho těla roztrhaného a zlámaného v rotu duchu mnohotvárného, odporného duchu Ježíšovu. A to se lépe sezná předložíce Krista Ježíše, hlavu všech vyvolených, jenž sú spolu mnozie jeho tělo duchovnic, a že to tělo jeho duchovnie má pravé spojenie a jednotu božskú v sobě skrze vieru a milosť, jako mnozí údové jednoho těla sú svoji a vlastnie sobě jediného nemyslíce, jediné služebnosť a pomoc jedni druhým ukazovati v témž smysle. Těmi skutky se oznamuje to tělo duchovní Kristovo, aby jedni druhým byli pomoc a užitek skrze lásku, slúžíce sobě spolu, ničímž sobě dlužni nebývajíce, jediné tiem, aby se spolu milovali božím milováním a všicku moc duchovní berúce od hlavy své, pána Ježíše. Aby pak proti tomu zpětně rozum byl: poněvadž antikrist jest najvětčí nepřítel Kristuov domácí pod jednú koží viery zevnitř, tehda má hlavu najhorší a tělo sobě podobné v též zlosti a odpornosti najvětčie Kristovi. A že ty roty šibalské sú to tělo antikristovo proti sobě rozdělené, zákony zvláštní každá majíci. Aby jinak každá domnievala se Bohu

171 a.

slúžiti, každá což svého jest hledajíci, chválu a užitky mimo jiné. sobě každá osobujíci, jiných nenávídieci, jediné s hlavú svú duch týž sp(o)lu odporný Kristu majíce a v tom duchu silně proti Kristovi tiskuúce. A že sem tv hlavnie nepřátely Kristovy položil moc ciesařskú a papežskú, ješto jedna z druhé moc má a jedním duchem táhneta proti Ježíšovi s mocí světskú i duchovnie, nebo ten najvětšie antikrist nemohl by tak silně býti proti Kristovi. kdy by světské moci neměl na pomoc: protož v tú ve dvú hlavú stojí všecka odpornosť Kristu, a ta odpornosť rozlévá se v tělo antikristovo mnohých rot šibalských, aby každá z těch rot šla zvláštními odpornostmi proti Kristu, jenž najprvé od tú dvá hlavú vyšla sta dva zákony, odporná zákonu Kristovu: zákon ciesařský a zákon papežský, jimiž se spravuje to tělo antikristovo mnohých rot šibalských, ješto se rodie z těch hlav všelikú odporností proti Kristovi a jsú moc těch hlav, a ty hlavy sú moc těch rot jako údóv svých. A v tom spolu i zvláště jsú odporni Kristovi i tělu jeho duchovnímu tiem, že se dělé v sobě a rotie se, že dosti má moc světská krotiti bránieci jedněm na druhé sáhati; nebo tak sú porušené zlost(í) ty roty, aby jedny druhé kazily a břiemě jim byly a zisk svuoj v škodě jiných skládaly. A některé z nich moci požievajé: ty jiné derú a mocí a násilím tisknú; něktelí pak obchody světské mají: ti pak jiných statky loví skrze své obchody; jiné pak | duchovenství požievají: ty roty skrze to duchovenství jiné žerú a svodí. A ty všecky roty poněvadž sú tělo antikristovo a všecky ty odporné zvláštnosti Kristu, kteréžto na sobě majé, těmi Krista Ježíše tlačí a mrtvie, jelikož jsú pod koží viery jeho a mají některé účastnosti s ním. Protož majíce duch antikristuo a ďabelský v sobě, všemi svými zvláštnostmi měří proti Kristovi, aby on svú mocí duchovnie a ctnostmi byl tak utištěn, aby v tom lidu, jenž slove křesťanský, neměl nižádného práva ani moci ani také ten, kto by smyslil podle Krista, aby nemohl miesta požiti mezi těmi údy antikristovými, jakož jest to zjevno nynie, že ani zákon Kristuo ani jeho zvolenie nemohú tudiež místa mieti, leč skrze vieru kde kto přidrží se Kri-

172 b.

sta, a zákon jeho mlčí. Nebo ty roty, jenž sú tělo antikristovo odporné Kristovi, všecky kúty po zemi sú osáhly, úřady světské i duchovnie, hrady, tvrze i města, kláštery, fary i všiem svým bytem měří proti Ježíšovi ukřižovanému, nebo mají v sobě duch té hlavy najodpornějšie Ježíšovi a všelikú skutečnosť odpornú zákonu jeho. Protož sem něco málo oznámil té hlavy odpornosť, kterúž vede proti Kristu Ježíšovi a najviece v tom, že moc a právo Ježíšovo křivě jest osáhla sobě ta hlava, aby všecky hřiechy odpúštěla a jinak plné spasenie hřiešníkuom tohoto světa jednala, aby o všecko, což slušie k spasenie, k té hlavě zřieno bylo a Kristus Ježíš aby jako nebožátko jeho za dveřmi stál i vystrčen sa ven nemoha spasenie lidského dělati podle své pravdy, nebo antikrist, hlava najhoršie, dělá křivě spasenie skrze svú lež hřiešníkóm tohoto světa z moci své, kterúž sobě křivě osob(u)je.

# KAPITOLA DESÁTÁ

Než pak o těch rotách, ješto jsú tělo antikristovo, zvláště o těch erby zkorunovaných řekl sem, že mnohé sú a velmi odporné Kristu Ježíši majíce duch antikristuo v sobě. Ty moci protivie se i životem pánu Ježíšovi a brání té hlavy, aby pro ni nižádný nesměl ani mluviti ani čím hnúti proti té hlavě, a v sobě zvláštnie pyšností a životem sodomským potupují pána Ježíše a všecka svá vymyšlenie převrácená proti jeho bolestem znova připravují. Takéž ta městská šibalství ta jsú pak stolice antikristova, aby mezi nimi najsvobodněje svuoj duch vyléval, nebo se přihodí duch antikristuo množství městskému, ješto odvrha od nich zákon Kristuo tesklivý ustaví je pod zákony rychtářskými, aby skrze ně dále v ctnosti nezacházeli, jediné obecné dobré v pokoji drželi, jinak v těle plnú svobodu majíce jako pohané; nebo antikrist místo Boha sa na světě, ten jim spasenie připraví kromě

zákona Kristova z své moci: řády kostelní jim rozmnožie a zsvětí jim všecko, odpustkuo jim dosti dá. Protož ta šibalství městská velmi sú pochopna duchu antikristova, ješto je staví v těle podle žádostí jich. Také sú lítí nepřietelé proti duchu Ježíšovu, v komž by jeho počili mezi sebú, a žeby jimi málo pohnul od zákonuo | antikristových aneb od jich pohanských, takť se zdrastí a ihned počnú o to rady zvolovati mysléce, kterak by pokoj sobě před ním učinili, aby jich nehaněl a búře aby jim v obci nečinil. Protož jest antikrist silně města, hrady, tvrze i kláštery osadil svým duchem protivným duchu pána Ježíše, jeho životu i jeho zákonu.

173 a.

## KAPITOLA JEDENÁCTA.

Ještě pak viece řku, že ta šibalstvie mnichova mnohotvárná proti sobě rozdělená lstivým duchem jdú proti Kristu i proti jeho zákonu pod tvárností zákonnie dobroty, pod tvárností pokory a svatosti omylné. Ale že mají srdce antikristovo v sobě a duch jeho a jakož lid učí a zakládají svět svými modlitbami a svým náboženstvím připravujíce světu spasenie v svém náboženstvie, protož oni hojně rozlévají duch antikrist(u)ov na svět a mnohými bludy trávie ten svět pro své břicho. Ale i to jest škoda hlúposti lidské, že sú mnohé roty od sebe rozdělené zvláštními zákony. oděvy, obyčeji, poklonami, a každá rota z nich svú svatosť před lidmi připravuje, aby se zdálo lidu, že sú lepšie svatosti než oni, ješto maso jedí, a tak těmi nálepy zvláštními vnadie lid k sobě pro své užitky a zrotí lid, aby jedni tyto chválili a jiní jiné a tak se jich nadržie domnívajíce se u nich své spasení nalézti. Protož ty roty svými zvláštnostmi posvátnými a oku lidskému oslavenými ostaví pána Ježíše jako pometlo za dveřmi, an ani vvsokého klájštera má ani zvonuov velikých ani varhanuov hlasitých s velikými barduny aniž mnoho notuje u pulpituo. A protož oni s takými slávami jsú zjevní údové antikristovi, ješto tak

trhají lid a vnadí jej k sobě těmi slávami duchem lstivym a lakomým pod spúsobem náboženstvie a rozlévají jed svu(o)j na svět a mrtvie pána Ježíše a v zapomenutí dávají jeho lidem, aby dívajíce se jich čarování, nazvanému chválú boží a službú jeho, nepomyslili na to, sú-li Bohu kterú jinú službú dlužni než tiem, aby jemu ke cti pili tráveniny těch přezlych pokrytcuov.

Protož mním, žeby to z potřeby bylo rozumným lidem rozu-

měti těm rotám, kterak sú silně tělo antikristovo všudy rozmnožené a pilni súce duchu jeho odporného Kristu Ježíši, ješto silně vždy dělají odpornosti Jezukristu podle svých zvláštností a podle duchu jedovatého antikristova, před nímžto málo kto anebo řiedký muož nalezen býti, ješto by ostál, nebo ani mistr ani kněz ani duchovní ani světský ani múdrý ani nemúdrý všickni sú prvč. jediné sama milosť boží nad kým jako div ukázána jest, skrze niž mohl jest ostáti před tím duchém rozlitým antikristovým, jenž jest přišel ve všelikém svodu nepravosti až do vyvolených všech a maje ten duch rozlitý všudy, aby toho potvrzoval kat, biřic, rychtář, půstevník. Protož ze všech divuo div jest, kto uteče duchu antikristova, jenž se obrací mezi všemi pod koží Ducha svatého, všech nohy stavěje na šlapějích Ducha svatého, a sám. antikrist | vzav na se moc boží a z té moci všem spasení skytá. Protož rozumnie tím pilněji měli by pomysliti o těch rotách, v nichž najvětčie má moc antikrist a duch svuoj rozlitý, a že spè nižádný nenie před ním bezpečen, nebo na počátku antikrista apoštolé s velikú pilností ostřiehali sú se od něho a my již jako objedí jeho co dieme k tomu, ješto ze mnoha tisícuo lidí nesnadně nalezne kto člověka, by od jeho duchu nebyl raněn smrtedlně aniž komu příleží tak podobně, aby mohl ujíti duchu jeho, jediné ten muož, kto by měl duch Ježíšuov osviecení duchovního a sílu boží: takovýť muož ujíti toho duchu.

#### KAPITOLA DVANÁCTÁ.

Ale při těchto věcech, kteréž se mluví o rotách mnichových. přebývají tiemto smyslem: Poněvadž pán Ježíš blaží chudobu, pokoru, modlitby a jiné věci, v nichž se služebnosť Bohu děje, tehda mniši, takové ctnosti činiece, sú blahoslavení a činí zákon Kristuo, takové ctnosti zvolivše. K tomuť řku, že chvalitebné jest, ktož činí zákon Kristuo; než lehceť to nemá mluveno býti. by množství rot mnichových proti sobě rozdělených ve mnohý duch roztrhaný mohli v pravdě zákon Kristuov činiti, nebo zákon Kristuov, kto jemu věří, činí množstvie lidí jednoho srdce a jedné duše; ale roty mnichové musí každá jiný zákon mieti k svému zámyslu a jiné zákony těch rot zamietá. Protož mnozie jich zákonové zdělali sú zvláštní roty těch mnichuo, učinili sú je proti zákonu Kristolvu a protož muož zákon boží činěn býti v některých stránkách, jemuž nepovolé lidé; nebo smysl lidé na to majé, že v činěnie zákona Kristova zmatek bývá v některých lidech tak, že mohú činiti některé věci položené v sloviech zákona Kristova v duchu ciziem nebo nepravém, že jediné muož pochop a přiečinu mieti duch cizie, lživý v zákoně Kristově, aby pod ním lépe a poctivěji prošel duch cizie, lživý než by tak sám zhola o púhú lež se pokusil, chtě s zákonníkem na nie státi s křivými zámysly a s životem pokrytým. Ale zodievati úmysly křivé a následovánie pokryté zákonníkóm jest poctivěji písmy a zákonem Kristovým, nebo velikú lež mnichovu i jich lidi muož chrániti zákon Kristuo skrze cizie duch aneb smysl křivý. Aniž by jinak mohlo takové množstvie křesťanuo falešných býti, když by viery v ciziem duchu lživém nenásledovali, aniž sám antikrist mohl by tak dávno mezi křesťany obraceti se, byť se věrú skrze cizie duch neprodával, skrze nějžto viery následují falešně, a zakryt jsa věrú v svých nevěrách Kristovi odporných. Protož mnohoť sáhá k nepravosti cizie duch aneb rozum lživý v piesmiech nebo v zákoně božiem, jenž se také vykládá cizoložný smysl nebo

174 h

rozum v piesmě aneb u vieře, ješto naň ďábel najviece měřie, aby skrze zlý a cizoložný smysl viera požievána byla, aby množstvie zřiezeno bylo skrze lež cizieho smysla u vieře a tak aby ve lži ustavena byla množství skrze cizoložný smysl viery aneb písma.

- Protož i svátosti, kteréž sú od Boha dány, jako | křest, pokánie, tělo a krev Kristova, to sú pravé věci, avšak se dějé nevlastním aneb pravým rozumem, nemají přiečin sobě hodných, protož neprospějí, poněvadž se dávajé na mrtvú vieru zlým lidem, jenž sú bez milování božího a jdú toliko v čitedlných skutcích zevnitř, ješto nebude zvěděno o moci duchovnie těch skutkuov posvátných od těch, ješto v slepotě stojé s mrtvú věrú. Jediné u nich ostává—tknúti se tělesně svátosti a řiekati: Přijímám Boha, opatřím Boha, mám píti pět pateřuov za pokání do letnic. Protož tu musí býti zlý smysl cizie, neproměnný života hřešícieho ani vuole zlé podle zklamánie: mní, že se kajé pro pět pateřuov! Protož svatý Pavel váže za těžkú věc smysl cizoložný u vieře die o sobě:
- lor. IV, 2. My nechodíme ve lsti ani cizoložíme slova božieho, ale v upřímnosti a v zjevenie pravdy. I jest v cizie luože uvésti slovo božie, v cizie rozum neb v skutek je uvésti aneb položiece odporný rozum aneb skutek pravdě i obléci jej písmem pravým aneb z písma vytáhnúti rozum jemu odporný a řieci na tu lež: Toť die písmo. Protož nevlastnie rozum aneb skutek písma jest cizoložný, jímž někdy cizoložie někto k sobě nepravě chýlie písmo aneb z něho táhna smysl ne jeho, hlasem písma se obrážeje aneb slovy svrchními pravdy jeho nedošel. A zlým lidem jest obecno písmo cizoložuě požievati, neboť nemnoho hledí pravdy písma, než viece napomáhají své zlé vuoli písmem a bludu svému a táhnú je k
- napomanají sve žie vuoli písmem a bludu svemu a tannu je k
  svým ziskóm nebo k hanění jiných nebo k svoboldě těla. Protož
  vždy musí býti cizie smysl zlý, ješto sobě i jiným lže skrze písmo,
  protož nemuož písma pravě činiti: bezděky je činí ani obyčeje v
  něm následuje splniti jeho pravě nemuož aniž muož jeho v pravdě
  činiti, sa lidmi marnými nebo nejistými přiveden k následování
  písma, nechtě z lidí býti, aby od nich pohaněn nebyl, i plní je s
  nimi v nějakých činech nejistých to písmo. Protož takéž muož i o

mniších býti, že oni mohú mnoho písma plniti a na nich se zakládati duchem cizoložným a lživým, ješto někdy jediné slove a zdá se plnění písma jakož jich pokora v oděvu potupném, z lidí vytrženém, ku posměchu hodném. I zdá se po takém oděvu, že jest tu hluboká pokora a zavržení světa. Pohniž málo tu pokoru jedním slovem protivným, uzřieš, žeť se zdrastí a ošklebíť se na tě vlčími zuby, hroze bitím, maje meč aneb kord pod kapí, štěkaje: Chlape, nehaněj mne, neboť tě rovné potká! Protož tuť jediné znamení lživé pokory jest a slove pokora a nenie. Takéž tu pokory nenie podle řeči pána Ježíše, ješto die o nich: Všecky Mat. XXIII. své skutky činí, aby od lidí viděni a chváleni byli. A ještě lidem spasenie slibují skrze své dobré skutky. Protož tiť mnoho smyslé o svých dobrých skutciech, poněvadž v nich jiným naději spasenie slibují. Ale pokorný člověk leká se za své dobré skutky, aby snad nebyli nehodné dělánic zkřiveným úmyslem aneb jiným něčím nehodným před Bohem. Neb pán Ježíš svým die: Kdvž všecko učiníte, což vám jest přikázáno, rcete, že sme neužitečné slulhy. A tuť chlúba místa nemá, když se člověk neužitečným zná; viece se leká a nesmí mnoho výti o svých dobrých skutcích ani lidem snasenie slibovati skrze nč.

Luk, XVII 176 a.

#### KAPITOLA TŘINÁCTÁ.

Takét jest o chudobě mnichově: když by byla práva, byla by blahoslavena, pakli jest nesyta a nedostatkuo netrpi, tehda jediné slove. Ač nemá pokladuo dobrých mnohých, ale muož tolik nasbierati, že tak život v hojnosti ustaví jako ten, ješto poklady má; protož slove chudý, vyprázdniv z sebe nedostatek chudoby. Ano by té chudobě druzí měšťané svolili, aby založíce zákon věčného žebránie i nažebrali tak mnoho, že by mohli hojnějšie stoly mieti nežli jich sausedé, ješto mnoho lichví. A že když se chudý mnich dovře takové hojnosti u svého stola, že masa hovězího nechce a hrách rozkošný, cezený s tučnými slaninami nosí od něho, an mrdá nad ním hledě zvěřiny, ptákuo a jiných kusuov lahodněišich nežli jest hrách, ten se jest dobře dožebral i s jinými mnichy svými lépe svú věc na žebránie přivedl nežli mnohý panoše maje s pluh neb se dva role a hospodářství veliké. A ještě dále jest od chudoby taký mnich žebravý: poněvadž vždy žebře, ten by ne pohrzel, když by jemu kdy zlata podali: přijal by je mnich lakomý a vtasil by je v pytel a nakúpil by sobě platuov a tak by vzdal zákon žebránie a byl by raději pánem u pokoji Bohu zpívaje. Protož ač i vuole k tomu nemá, musí v zákoně žebravém býti, kdež pomálu semence dávají bezděky, když zlata nedávají. Protož bezděky bez vuole chudý jest, když nevie kudy bohat býti aniž muož cesty nalézti k zboží. Protož marná jest chudoba a velmi lstivá, aby mohla mnohé lháti. A že jich skutkové tím sú nebezpečnějšie, poněvadž z zámysla pocházejí; nebo zákonové jich z zámysla lidského pošli jsú, jediné že mají nálepek nějaký z zákona božieho, že ti nálepkové a zámyslové těch zákonuo zbarveni sú ciziem smyslem, křivým zákona božího, aby měli tvárnosť posvátnú, jako by se rodili z zákona božího, aby ti zámyslové lidští nestáli tak. Protož přiodíni sú onde iménem svaté chudoby, onde bosým chozením, onde provazem miesto pásu, onde potupnú kapí. onde tím nebo jiným křížem, onde notami smutnými předieráni v písniech s vyskakováním nahoru i doluo, onde delší písně nežli u jiných, onde masa nejedenie, onde mlčení, onde nějaká klanění a padání na tvář, onde zvláštnie utrpení nad jiné, onde sliby k čistotě nebo k jiným nálepkóm. Těmi mnohotvárnými ozdobami zuodieváni sú ti zamyšlenie zákonové, v nichžto nenie moci k spasení, poněvadž sú z Boha nepošli, nebo nemohli sú z Boha pojíti.

Protož poněvadž Buoh všem věřícím sobě jeden zákon ustavil jest tak pravý a dostatečný k spasení každému, aby již nemohl potom lepší ani takýž ustaven býti: protož jiných zvláštních a mnohých zákonuo nemohl jest ustavovati proto, aby prvnieho zákona nepohaněl anebo neodvolal a tak by i sám se pohaněl uveda pravú věc a dokonalú i chtěl by na to jinú

uvesti k zkažení první. Protož mnohých zákonuov jednomu odporných nemohl jest ustavovati, aby mnohých rot nadělal pod mnohými zákony sobě odpornými, poněvadž jich nenávidie v své čeledi. Nebo on chce, aby jeho čeled byla jednoho svazku spojená láskú, majíci skutky sobě podobné, zřiezené jedním zákonem, aby množství jich bylo spolu jedno tělo Kristovo, jedúce z jednoho chleba tělo Kristovo a z jednoho kalicha pijíce krev jeho. Protož z těch věcí rozumní lidé mohú znáti, že čehož Buoh nemuož učiniti sám pro se a pro svuoj lid, že jest to prostě z lidí musilo jíti odporně proti Bohu. Protož na tom založiti službu Bohu-to jesti jednáno odporně proti němu a velmi neuptalá jest ta služba. Pak ještě takovú službu Bohu odpornú ohlašovati nad jiné služby boží! A že by netoliko těm mnichóm spasení přivésti mohla ta služba, ale že i jiným mohú uprodati k spasení, protož hrozné a nebezpečné věci sú při těch zbarvených zákoních, o nichž die mistr Protiva:

### KAPITOLA ČTRNÁCTÁ.

Viděti jest zjevně, že ti sú bez potvrzení božího ty zákony ustavovali, nebo ti, ješto jich brání aneb jim povolují, u veliký hřiech se uvodí. A protož ti, ješto sú najprvé ty zákony uvedli a zamyslili bez božího potvrzenie, hřešili sú, nebo člověk, ustavuje zvláštnie zákon věčný, z umysla porúhá se v tom Bohu, kdežto se v to plete, což na samého Boha sluší, a v tom také potupuje pána Jezukrista a na něm nechce dosti mieti. Opět k témuž die: Poněvadž tehdy Kristus | zjednal jest jeden zákon pravý a plný všemu lidu i všem stavóm toho lidu bez jiných zákonuov zvláštních, aby na něm dosti měli jeho lidé až do súdného dne: protož nechajíce Kristova zákona i držeti jiné zákony jest těžký hřiech; též také i jiných ustavenie viece pilnu býti než zákona božieho jest Boha zavrci a něco jiného zvoliti za Boha.

177 a.

Z těch řečí lidé rozumní veliké dobré měli by sobě vzieti znamenajíce slávu zevnitř těch zákonuo, jimž se svět dívá a pochycen jest tiem divadlem jako bleskem anjelským aniž mní, by co Boha bližšího bylo. Protož tu svých statkuov podává, tu své duše v modlitby zákonničí porúčie. Aj viz, když ta sláva lžmi skovaná skrze pravdu ohlášena bude, aby známo bylo rozumně to, co jest člověk bez božieho potvrzenie uvedl, co jest učinil? Těžký hřiech a Bohu se v tom rúhal: založil klášter na tom. Na čem? Na těžkém hřiechu a na rúhaní Bohu. I muoží podobně jedno k druhému býti: jakéž založenie, takéž i slúženie. A založenie jest rúhaní Bohu a služba také.

Ale tyto věci nynie daleko sú od duchu lidského jako velmi nepodobné. Ale tu by múdrý pomyslil, kterak jest nynie neznáma služba pravá Bohu, poněvadž těch služeb mnoho jest založených na bludiech lidských, ješto i ty služby bludné sú odieny svatostí lživú. slavností jsú odieny a ještě viece odieny Duchem svatým. A již dávno stojíce tak sú od lidí přijaty jako věc Bohu najbližší a od něho zvolená, ano najškodnějšie modla, zakrytá svatostí lživú, pro niž množství odstúpilo | jest od Boha i od jeho zákona a klanějí se ďáblóm v té modle přikryté. Protož potřebné jest to slovo, ješto die, že opustíce zákon Kristuo i držeti se jiných zákonyov nebo jiných ustavenie z zámysla hřiešníkuov uvedených mezi lid tím jest Boha zavrci a něco jiného sobě za Boha zvoliti. Tě dvě věci vážně jsta: než že nemuož se člověk od zákona božího pohnúti jinak než vždy musí Bohem zhrzeti, a odchýlenie od Boha vždy musí pro něco stvořeného býti, a jakž Boha pro stvořenie kto zavrže, tak jemu stvořenie za Boha ostane. Ale vše jest to snáze lidem poznati, když prostě stvořenie pro líbosť hřiecha zvoluje sobě i zavrže Boha pro ně a lekl by se toho dosti lehký člověk; ale když se v to uvalí člověk pod věcmi duchovními, pod jménem služby boží a pod jménem svatého poslušenství, pod jménem svaté pokory, že tak se poddá zákonóm a ustavením lidským, chtě v nich Bohu slúžiti, vida spuosob jako služby chvalitebné Bohu podle těch zákonuov a nemuož takové služby Bohu tak

slavné nikdež jinde nalézti: kterak tomu svolí, že by v tom Boha zavrhli? Protož toť slomí hlavu netoliko dobytku nemúdrému, ale mnohomúdrým mistróm. A zakonníci ovšem nesnadně té řeky přebředů, aby taků slávu a svá náboženstvie mnohá, založená na jich zákoních, chtěli míti aneb tomu svoliti, že jest Bohu rúhaní jich služba: ta věc nevejde jim v srdce. Protož tomu móž svoleno býti od někoho, ješto má smysl zdravý v zákoně božím podle této přiečiny anebo pře, že ten, ktož jest | najprvé takové zákony nalezl a vedl je za věčný zákon všem, kteříž budú následovníci těch zákonuo, nemohl jest toho jinak učiniti než prvotně Boha zavrci a jeho zákon, smělosť maje v tom jakoby něco pravějšího chtěl uvésti lidem k spasení než Buoh. Protož v tom musí byti pohrzenie Bohem a rúhaní jemu. A že poslední následovníci těch zákonuov ač sú počátkem neuvedli toho rúhanie Bohu, ale svolují jemu v skutku a potvrzují jeho mnohem viece nežli ti mnozí mnichové, ješto sú ty zákony uvedli najprvé, protož měl by tento smysl býti o zákonu božím, aby se jeho nepúštěl člověk pro nižádný zisk tohoto světa ani pro kterú libosť těla ani pro kterúkoli dobrotu duchovnie neb spasitedlnú, kteréž by sám zákon boží neučil a jé nepřikazoval. A to by učinil ten, ktož by o tom rozum božie měl, ale jiný nic. A že by tak mělo býti, to z slov božiech muožem znáti, nebo to mluví pán Buoh k Jozue, náměstku Mojžíšovu: Ostřiehaj a plň vešken zákon, kterýž jest přikázal tobě Jos. I. 7. Mojžíš, sluha muoj, a nepochyluj se proto od něho ani na pravici ani na levici. Ta slova dvě cestě oznamují: jednu na pravici a druhú na levici a na nikterú se nedá odchýliti od zákona svého. A že pravice ukazuje dobré věci, ale levice zlé a ty mohú jíti u věcech těch, jenž lidem přístojí jakožto štěstí pravice, a neštěstí levice, aby se člověk neodchýlil od zákona božieho pro věci, libé tělu, ani pro věci odporné a nešťastné na tomto světě. A jinak opět jelikož k duchovním věcem zřielce, pravice sú věci slavné, spasitedlné, majíce následovánie poctivé, a posvátné, ješto mají tvářnosť dobroty duchovnie, pod níž lež přikryta jest; ale levice jest odchylenie ke zlym a odporným věcem viery, jakožto jest ka-

178 b.

cieřstvie, modloslúženie, čárové, kúzla a jiné nevěrnosti, jimiž se od viery muož odchýliti člověk aneb množstvie lidí. Protož k tomu povědění vezmúce řeč boží, i bude pravé, aby se neodchyloval člověk od zákona božieho na levici v nižádné ty bludy pověděné, kteříž se levicí nazievají, ani na pravici těch věcí oklamaných, kteréž se stkví duchovenstviem spasitedlným, aby ta nižádná dobrota, pod níž jest přikryta křivota, nepohnula člověkem od zákona božieho. Tím dlužen jest člověk, ale daleko jest od něho znáti skrytú nevěru pod svatostí, leč tiemto činem kto muož poznati, že zákon božie má v sobě dostatečné následovánie každé dobroty pravé, kterúž člověk dlužen jest učiniti; nemuož jeho v takúž ani v lepšie dobrotu uvésti, v kterúžto dobrotu zákon boží uvodí lidi. Protož ze všech lidí najlepší člověk by byl, kterakkoli najslavnější zákon ustavil by ke mnohým ctnostem, k utrpením, k čistotě, ku pokoře, k chudobě neb k jiným náboženstvím, však ten zákon není boží aniž muož býti takýž. Tehda má nedostatek v sobě protivný Bohu i jeho zákonu a protoť musie býti protivný Bohu i zákonu božiemu, nebo se z něho nerodí ani s ním zajedno z Boha pocházie. A pro ty věci zákonové lidští uvodí následovniekóm svým odpornosti | mnohé Bohu i jeho zákonu. A že ti zákonové lidští, jenž se stkvějí slávú velikú zevnitř, sú bleskové satanovi, jichž blesku chytí se člověk nedovtipný a nemúdrý i domnievá se, že by tím svat byl, kdež zklamán jest. Ale potom ten zákon ostaví člověka na zemi, nebo v sobě jalový jest a má lež smrtedlnú v sobě. Protož ten každý zákon lidský to zlé uvodí člověku aneb mnohým, aby, pustíce se na ten zákon, na božie zákon péče neměl ani naň myslil, zaneprázniv se skutky zákona, lidmi zamyšleného, i odpočinul na něm s svým spaseniem. A to jest veliká věc, že pro tu posvátnosť svrchnie zákona lidského a pro jich poklony nábožné mohú tak daleko zákon boží pustiti od sebe a péče o něm nemieti, že naň nemyslé aniž jeho vědí. Protož tomu jest nelze býti bez veliké potupy pána Boha a nelze jest člověku dobře státi bez zákona božieho; musí byti všechen jalový a slepý bez něho, nebo nemuož vuole sama sebe v

životě pravém ustaviti se, když se nepřídržie pána Boha. A že se jeho nemuož nikterakž přídržeti, leč zvolí to, což on zvoluje, a že jest on zvolil ten zákon, který jest ustavil a kterýž přikazuje a chce to mieti, aby jej činil každý, ktož chce milosť jeho mieti: protož ktož chce v jednu vuoli s ním vjíti, chyť se zákona jeho a staneš v jedné vuoli s ním a maje právo k jeho dobrým věcem, k jeho slibóm i ke mnohým milostem jeho, které on jediné těm dává, kteříž se jeho bojí a činie vuoli jeho; protož sa v jedné vuoli s Bohem i má život milosti a pomoc od něho, kteréž nemóž dosíci pod | nižádným zákonem lidským, nebo musí následovníkuov lidských mysl spojena býti s tiem zákonem lidským, který sú zvolili, v němžto pracují chtiece skrze něj spaseni býti. A tak mysl jich spojena jest s tiem člověkem, jehož zákon zvolili sú. A poněvadž ten člověk nenie život milosti, nemuož jich duší obživiti ani jim milosti přidati. Protož následovníci těch zákonuov uběhnú v jalovosť a v opúštění duše své a v slepotu, jediné břímě roboty tělesné pracně trpí těch zákonuo. Protož nemohú dobře státi ani s utěšením, nebo jediné zákon božie dává rozum malitkým a osvě- Žalm. XVIII cuje oči těch, ktož svú vuoli ustaví v něm. Druhé zlé uvodí zákonové lidští následovníkóm svým, aby skrze ně zapleteni byli v osiedla taková, aby těmi osiedly byli připuzení přestupovatí zákon boží ve mnohých věcech, jakožto ta jedna věc bývá, že vlúdíce robence nebo děvečku do svých zákonuo i zaviežie je sliby k zákonu i k čistotě a potom na to přijde, že se uvalie v smilstvie i v hřiechy sodomské, rozpasúce se jako koni na obroce. A kdy by stáli v manželství s té strany, mollit by snad, kdy by chtěli, uchovati se hřiechuov smrtedlných, ješto v těch zákoních nevědí, kde se staví v nich. Protož majíce sliby k zákonóm lidským, by pak najpravějšie věc poznali podle zákona božího, nemohú k tomu svobody mieti, by to naplnili, aniž zákona svého smějí opustiti pro boží, ale boží opustí pro svuoj. A jestli že sú bohatí mniši, chtiece dosti těm zákonóm učiniti, které sú pro panství přijali, zapletú se v svět | a v hřiechy mnohé, zboží zle utracujíce, zle požievajíce a jinak v úřady světské se všudy upletú

180 a.

81 a.

i v katovstvie ukrutné nad světské; a jsú-li chudí, ti pak nepomeškajíce, v pokrytstvie nad jiné zvláštie uběhnú, v svatokupectvie, v lovení lakomé, ve lži, v oklamání mnohá, v pochlebenstvie i v jiné hříchy pro chudobu nenažebranú se uvaléc. Protož ustaví je zákon lidský v takých odpornostech zákonu božiemu, že málo mohú pobyti, v čem by pro zápletky svých zákonuov božího zákona nepřestupovali. Protož muož řeč boží znamenitější býti, ješto dí: Nepochyluj se napravo ani nalevo od zákona božieho. A že se zdá nalevo pohnutí škodné od zákona božieho v kacieřstvie a v jiné bludy vieře odporné, ale napravo k službě božie a k náboženství chutné se zdá: aj viz, že ta pravice vzdálí od zákona božího tak daleko jako levice a tak oddělí od Boha jako i nahý hřiech. Nebo což z Boha není, ač by to i najkraššie Bohem zodieval, naposledy vždy čert z něho vykloní hlavy, nebo což z Boha nepochodí, to vše najviece z lidí a z ďábla pochodí, a co kto z ďábla s lidmi založi, takéť stavěti dílo své bude a dílať svého ihned neokáže, až prvé pohledí ďábel, pevně-li základové jeho stojí. Protož zakládáť, Boha na pomoc vzev, jeho dobrotami se odievaje, aby se jeho nelekali; nebo najprvé shledna, že nějaká dobrota muož jemu prospěšná býti k tomu, aby skrz ni aneb pod ní mohl zlosti na lidi uvésti, toť on umie, neb jest najprvé na lidi a proti lidem počal: Boha jim podálvaje, sobě je podobny udělal. Protož svatý Pavel, za potřebnú věc maje, die věrným lidem: 11. 18. Nižádný vás nesvoď chtěním u pokoře a v duchovenství anjelském. Nebo mysl lidská jest toho pochopna: kdy by co duchovního nového se zjevilo blíž k anjelóm, aby se svatostí stkvělo, aby to vše s chutí vezmúce odpadli od viery pod tiem bleskem satanovým, jakož teď muožem znamenati na těch mnohých zákonnících, kterak pod jeho bleskem stojíce a nelekajíce se zjevně přestupovati přikázanie božieho a zjevně se pravdě Kristově protiviti. Protož na nich se zjevně dielo antikristovo ukazuje jako na jeho čeledi v rotách roztrhaných a posvátnými spuosoby oděných zákony zvláštními, od sebe rozdělených na zkažení zákona Kristova i jeho dobroty pravé, kterú jest uvedl svú mnohú prací

a bolestmi svými toho miesta; již jich dobrota chodí spasení lidské jednajíci a duše z pekla vykupujíci. Jakož jich hlava, antikrist, svým panováním a rozkošným životem potupil jest jeho život pokorný, pracovitý, trpělivý, bolestný: takéž s svými zákony rozmnoženými zavrhl jest jeho zákon, aby všecky věci jednány byly podle správy zákonuov jeho, aby viec nižádný netázal se o nic na zákon božie mimo jeho zákony a tiem jest umrtvil pána Krista v lidu a lid jemu odjal. A to on muož jednati široce všudy po zemiech skrze své údy, a skrze roty mnichové silně muož jeho zlosť proti Kristu protiviti se, nebo oni sú veliká moc antikristova, plni jsú duchu jeho, pod mnohú | tvárností rozlitého ku polapení všelikých národuov v jeho teneta a k rozlití trávenin jeho na všeliký lid.

181 h

## KAPITOLA PATNÁCTÁ.

Již pak o rotách mistruo kolejských, že ti mezi křesťany isú. o nichž se zdá, že by jako světla světa byli a že by viera Kristova najsilnější zástavu měla v pravé rozumnosti skrze ně a ovšem v ctnostech a konečně v času pokušenie lid věrný měl by se tu podepřieti: když v pokušení lehcí poběhnů, ale oni by, silnější u vieře, měli břímě na se uchytiti, jakož se zdá, že jediné proto mnoho pracují v umění a toho napovídají, že to pro vieru činie, aby ií mohli brániti od kacieruov a před jinými odpuorcemi pravdy křesťanské. Než ty řeči jich, když, se jimi chlubíce, je rozprávějí, nejsú jisté aniž jich mají čiem dovésti v času nynějšího pokušenie. Nevím, koho by zpodepřeli u vieře svým uměním. Teď živý duovod. Co jest Hus viery měl v sobě: by byl neměl zvláštní síly od Boha, bylo by umění všech kolejí, co jich jest v cierkvi římské, udusilo v něm vieru, nebo sú se do Konstancí sletěly ty všecky koleje proti němu. Ale milý Buoh dal jemu umění svatých, aby těch všech krkavcuov duch antikristuo neměl tolik umění, aby v něm uhasilo vieru. Protož hlediece k

obraně vierv skrze umění těch koleatuo, tuť jest zjevno, kterak by oni viery obránili v času pokušenie, aby mohlo v pravdě řečeno býti, že by takové bezpráví vieře nemohlo dojíti, by jich tolik s tiem uměním nebylo, ani ukru|tenství královo tolik svými 182 a. hněvy nemohlo by bylo tak těžko vieře býti; v tom spravedlivém člověku i v druhém s ním i v jiných všech, kteříž některú jiskru viery v sobě mají, lehčeje by jich pokušení šla, by jich tolik s tiem uměním neobtiežilo jich pokušení. Protož k tomu slovu jakož jich přepraví, že když by nebylo těch mistruo s těmi kolejmi, zahynula by viera a nebyl by kto postavě se proti bludóm kacieřským. A jestli že by na počátku naší vierv měla ta řeč pravdú kdy shledána býti, to by nynie v těchto časiech mělo pravé býti. poněvadž v tom najvětčím zatmění a zapletenie u vieře některaké hnutí o pravdě boží stalo se jest, jakéž milý Buoh ráčil jest dáti. aby pravda boží ohlášena byla proti antikristu a proti jeho rotám. Tu se zná, kde práce učených mistruo ukáže se, když se antikrist zdrastí hněvaje se, ano naň kydají jako blátem oznamuiíce jeho odpornosti, které vede proti Kristu pod přikrytím svatosti lživé a jeho panování pohanské, obnažujíce jej odporně proti chudobě Kristově i jeho apoštoluov a proti jeho pýše, luciperovi podobné, proti jeho smilstvie sodomskému a rozkošem těla, podobnému bohatci v pekle pohřebenému, i proti jeho svatokupectví nestydatému i proti všem zlostem jeho. Protož tuť jest známo. čehoť brání umění mistrovské a že česť bluduov antikristových iich umění ostřiehá najsmyslněje. Čehož by ti hlavní antikristové neuměli vyvésti, papežové, kardinalové, biskupové, opatové, roty mnichové a farářské k užit kóm svým a k svým křivým přem, 182 b. odporným pravdě Kristově: to jsú vyvedli mistrové z kolejí. Protož ti kolejníci, jako želejíce otce svého, antikrista, jeho zhaněnie skrze ohlášení pravdy, všecko umění svého mistrovstvie složili jsú na to a sněmy dva, jeden v Konstanci a druhy v Bazili, několik let trvajície, aby múdře skrze umění své osídla na pravdu uvedli a na to moci světské hledali, aby což jich umění nalezne a oč uradí v několice letech, aby mocí toho dovedli a pravdu umění

svého skrze moc ukázali. A již sú sobě byli na miesto moc ciesařskú připravili, aby pravdu zkaceřovavše a odsúdivše mohli ji silú ciesařskú potřieti; ale Buoh, jenž opatruje myšlenie a rady nepravých, nedal jim přijíti k tomu, oč sú se radili a oč svá umění skládají.

Protož z jich skutkuo znáti jest, že oni svým uměním a svými vtipy pohanskými sú moc najsilnější antikristova jako štít nepřemožený proti pravdě Kristově a proti jeho zvoleným. Nebo on sám, antikrist, bez nich neuměl by se a svých bluduo napoly brániti, byť těch kolejí s uměním pohanským neměl na pomoc. Protož hledíce k jich při, že by nebyl kto kacieřstvie bráně, by těch kolejí nebylo, ovšem tak muož pravé býti, sukni na ruby obrátice, že těch kacieřstvie, která jest antikrist rozsál široce. nemohl by jich sedlák tak múďře bránití vymlúvaje každé a chtě z toho kacieřství vieru křesťanóm učiniti, jakož oni to umějí opremovati, ze lži pravdu činíce; aniž by sedlák uměl šperkuo a trávenin | antikristových sduchovniti jako v jíšce sladké připravuje je, aby s chutí pili všickni, aby všecko, což jest uvedl, veliké moci duchovnie i spasitedlné bylo; což on osvětí, aby mělo moc hřiechy smývati, a kříže, kteréž jest na mši žehnati kázal, aby mistr, vzdechna s podivením, mohl řieci o nich: Ha! Veliké věci duchovní a skryté tají se v těch křížiech! Protož vázně mají žehnány byti, aby tajně moci duchovnie s náboženstvím čteny byly, aby v křížiech moci duchovní skryty byly a v nás hovadství tělesné aby se svrchu vozilo zjevně. Protož kto by takový život dal těm čáróm mrtvým, jakožto žákovství školní, vyučivše se v pohanstvie s takú chválú, aby v nich toliko byla hlásána chvála božie a řád jeho, aby lid v tom oslnul, za to maje, že jediné v kostele chvála božie hlučně stojé, ale doma a jinde všudy Buoh s hanbú stojí a lidé všudy k hanbě Bohu přebývají, jediné žáci jemu v kostele ke cti vyjí? A protož z podpažie vyhledajíce antikristu, okasujé najmúdřeji jeho podolky, aby na ně nižádný nešlapal, a kroky jeho stavějí, aby nepadl, jakož se jest zjevně shledalo v těchto časích. Co jest přeběhlo těch rokuo a sněmuov,

v nichž někteří, majíce v sobě upřiemnosť vierv a zákona Kristova. stali sú na stranu proti doktoróm antikristovým; co jest tu křivých odpor a duovoduo pravdě vysáto v Bazilii i zde v Čechách! A z těch pří cierkev Kristova prvotnie zpřesievána jest mezi nimi a ještě i té utrhali sú doktorové, že jest hlúpa byla a mnohé věci v neljistotě držela jest, a to praví, že nynějšie cierkev múdřeje své věci činí nežli ona hlúpá. A co jest tu i jiných pří zákona božího přeběhlo o kalichu božím, o kázaní slova božího, o panování kněžském, o kažení hřiechuov! To všecko téměř bludem počteno jest. Ač sú zjevně těch věcí nepotupili, ale také sú tomu všemu pohrdlky dávali jako bludu, duovody potupnými a viece rúhavými puojčejíce; některak sú to vždy na stranu odsadili anebo, na svú cestu to navedúce, za pravé toho puojčili sú jako nepřietelé lstiví, ješto nechtí viděni býti v nepřiezni Krista Ježíše a všudy ve všem chtí nepřátelsky proti němu činiti až do potlačenie jeho; nebo to jest nepřiezeň antikristova, aby vždy s ústy hotov k líbaní byl jako předek jeho, Jidáš, a tiem líbaním aby zástup uvedl naň chvátaní krve jeho. A že v těch odpornostech, co sú s Čechy měli ti doktorové o ty pře viery, mnoho jsú potupných věcí o zákonu božím mluvili; když sú oni zmienku mezi sebú činili o kalichu božím, sú řekli: Ač by přikázanie božie bylo, aby obecný lid přijímal krev Kristovu z kalichu, to cierkev římská muož zkaziti ty věci, kteréž sú v zákoně božím psány, a jiné miesto nich ustaviti. Protož v těch věcech najlépe muož býti známo, kterak mistrové z koleje viery brání, že tak, aby nemohla vzhuoru najevo povstati; tak dávno potlačena jest. aby nižádné moci neměla, nebo antikrist s mocí doktoruo svých panuje nad věrú a | činí z ní, co chce. A když by se kto nahodil. chtě ji jako z močidla zhuoru potáhnúti, tehdy mistrové své umění na to připraví, aby jé nedali z močidla povstati, nebo antikrist rozumie tomu, jakž by viera povstala, tak by on spadl s římské stolice i s svými korunami; nebo když by množstvie uvěřilo v syna božieho plnú a božskú věrú, tak by on s panováním pohanským a s pýchú luciperovú nemohl mezi nimi ostati aniž by jeho

84 a.

kto viece dbal jako i jiného pohana. Protož dokudž jest viera potlačena jako mrtvá od něho a u něho stojé svázaná, dotud on nadymá se pychú a prchá hněvivě proti ní, kdež by směla ústa proti němu otevřieti. Protož jediné antikrist hledie, aby věrú svú hanbu přikrýval a těžel penieze skrze ni.

Protož má vždý váženo býti, když umění mistruov tak na zákon božie sáhá a že muož od nich skládán býti, tehdy nenie pravé, by se proto učili, aby viery a zákona božího bránili, ale proto, aby vieru kazili svým uměním lstivým, aby jé osídla připravovali. Nebo viera zavřiena jest v zákoně božím a když by zákon boží byl skládán, tehdy i viera musí s ním zahynúti. Protož to jest dávné dielo antikristovo, že jest zákon boží zavrhl a své zákony uvedl na to miesto. Protož zákon boží dávno mlčie a antikrist vyje, provolávaje své odpustky a milostivá leta, aby tudy penížky shrnul. Protož když tak zákon boží mlčí, i jest jako pohřebený mrtvý pod zemí a nedí nic těm, ktož naň šlapají, a stařie lidé chodice tudy nevědie již pro dávnosť, kto kdy | jest tu pohřeben, protož aniž se jeho bojí aniž o něm co jistého mluviti umějí: tak i mají pokoj s tiem umrlcem. Ale kdy by ten umrlec hlavú pohnul, řekli by: Toť ďábel, z hrobu vyšed, děsí nás, pravě to, že nebudem-li tak živi jakož on, nesnadné noviny jakés praví nám, že v pekle budem. A zaslyše toho umění školní, těch nechutných řečí, všecky doktory na to shledá, aby toho umrlce zase pohřeblo a u mlčenie jej zase uvedlo a nestydě se mohlo řieci: Však cierkev svatá muož skládati zákon boží, neb má větčí moc cierkev svatá než zákon boží a muož spasení světu dělati kromě zákona božího a ktož po jejé radě nebude spasenie hledati, muožť na něho sáhnúti ta cierkev, jakozť o to pracuje i s těmi doktory, at by sobě pokoj učinila před zákonem božím i před těmi, ktož se jeho přídrží. Nebo dobude-liť se nahoru jako z hrobu zákon boží, složíť on tu cierkev a muožť ji uvésti v takéž zapomenutí, jakožto ona zákon boží uvedla jest v zapomenutí světu, aby ještě pohviezdali na ni řkúci: Kde jest ta cierkev, jesto se chlubila řkúci: Vdovú nejsem a pláče neuzřím. Protož ti

mistrové, ješto tak mluví o moci cierkve zamietajíce jej, súť cesta ke všelikým osídlóm, kteréž muož konečně antikrist na zvolené božie uvésti: toť puojde skrze jich umění. Neboť tolik umějí, žeť v jich uměnie nynie ostává zámutek spravedlivých: nebo poněvadž ti doktorové sú srdce antikristovo a na to svá umční skládají, aby zákon boží zrušili, skládali a osídla jemu připravovali svým | uměním a zákony antikristovy opravovali a 185 a. barvili svými vtipy, aby se zdáli veliké slávy majíce moc dostatečnú k dělánie spasení lidského: protož toho nemuož k jinýmu cíli táhnúti, což na nich jest, než aby skrz ně břímě na lidi spravedlivé uvaleno bylo, kteříž přichýléce se k zákonu božiemu zanetbávají zákonuov jeho jedovatých, antikristových. Protož leč by nemohli, že by jim Buoh moci s tolik nedopustil, tehda nedotisknú na spravedlivé zámutkuov nebo i smrti; nebo poněvadž hlásie zákony antikristovy, že jsu chvála božie, řád božie, viera stará křesťanská a prospěch a spasenie duší, tím hlásaním popúzejí světských a mocných někdy žalobně jako želejíce, že někteří, vytržení po svých hlavách, nevěří starým svatým, ruší a nedrží řáduo božiech a ruší starú vieru křesťanskú. Tím hlasem velmi rozdráždí duše pohanské proti bratřím, aby zvolali řevúce s hučvy: Velikáť jest Diana Efeských! A poněvadž pro modlu toliko jest mohl hněv bláznivých pohanuo býti, čiem viece pro modlu najhorší nevidomú, v níž domnievá se slepota svedených chvály boží a spasenie svého. Dále ti se hněvají pro tu modlu, v níž lež ctí najškodněji. Protož cierkev i s doktory pohryze zubuo hněvy na ty, kto by takých řáduov a chvály božie porušili aneb tak s nimi Bohu slúžiti nechtěli. Protož leč by jim Buoh cestu zastúpil, tehdy se nedovolají, aby se velikým mužóm, ješto Boha ctí s velikými páteři, zželelo bezpráví božieho a rušení chvály jeho. A tu vždy musie býti po puzenie k hněvóm a najviece na ty, kteříž 185 b. mluví o zákonu božiem aneb jej vykládají jiným zanetbavše zákonuov antikristových a některým sprostným k haněnie řkúce: Co vy se pletete v zákon božie sami po svých hlavách nerozumějíce jemu, rozsieváte z nèho nové bludy a rozumy starých svatých

mt. XIX.

zamítajíce, nebo ač zjevně neřkú, že by zákon božie blud byl, ale mlčí o něm anebo sprostné skydají bludy skrze něj přidávajíce jim, že bludy rozsievajé skrze zákon božie. By oni, múdřej(ší), nehanějíce hlúpých sami se pokusilí o zákon božie, aby jej lidu oznámili, hlúpí by jim toho nezáviděli, ale Boha by pochválili z toho, že jim, velikým, otevřel ústa v zákoně svém.

## KAPITOLA ŠESTNÁCTÁ.

Ale poněvadž sú synové antikristovi, radějšieť řkú, že cierkev svatá móž zákon skládati a spasenie lidské jednati kromě zákona božieho podle správy zákonuov té cierkve a muož cierkev římská množstvie městské ustaviti pod správú zákonuo městských, ješto v to množstvie nemuož se zákon božie přihoditi jako víno nové v staré sudy, jenž by se žpukali s tiem vínem silným, množstvie světa protivným. A poněvadž veliký sněm mistruov bazilejských z mnohých kolejí církve římské ten smysl má o zákonu božiem, muožť jej lehce skládati tu, kdežto jeho i prvé nebylo jest v jich krajéch ani v kterých sbořiech nebýval slýchán; a že mají taková množstvie přezlá, že kdy by poddán byl jich množstvie zákon božie, že by jelmu uškodil jako nové víno starým láhviciem, že by je zarmútil a súžil; protož řkú, že by horší byli pro zákon božie. A protož tak mluvíce, již sú všechen zákon složili i odpověděli sú jemu a ovšem jsú jej odstrčili od toho množstvie, kteréž sú unosili v bludích jako krahujec na rukú, že již padá, nač oni jej upustí. Protož před tiem množstvím, vykrmeným v bludiech, mohú mlčeti o zákonu božím anebo mluviti o něm ohyzdy, kteréž chtí. Poněvadž pálé lidi pro zákon boží, kacieřstvím jej ohlásivše před množstvím, tehda potom vždy takové pře zákona božího kacieřstvím hlásiti budú. Protož tiem činem mistři z těch kolejí dokáží svých řečí, že se učí proto, aby mohli viery brániti tak rozumějíce, aby nikdež nemohla pro jich umění hlavy pozdvihnúti, nebo

186 b.

v nich cesta antikristova muož najvětčie sílu mieti. Poněvadž jeho přieští jest podle tajností skrytých pod pokrytstvím lživé dobroty aneb svatosti, aby podle činuov satanových šel všecky nepřiezně a odpornosti proti Kristu jednaje pod hlavú falešného duchovenstvie, jako by jemu služebnosť a poctivosť ukazoval: a protož mistrové přieliš mohú cesty jeho vyvoditi barvíce a život jemu podobný majíce přieliš pyšný a uměním nadutý a v rukú rozkoší rozpásený, velmi podobný vládykám, ješto sú sobě po rodu přiděli pýchu a rozkoš, velmi odporný život bolestem Kristovým, majíce takéž o spasení svém i lidském smysl podle duchu antikristova na jeho tráveninách ustavený. Protož ji|miž lež antikristova silně proskočí.

# (KAPITOLA SEDMNÁCTÁ).

Již pak o rotách farářských mnohých, ješto na místech pastyřských stojí, o těch řeč nějaká bude. Hledíce ku příkladu apoštoluov Kristových, takoví měli by býti najpotřebnějšie lidu křestanskému, jakožto péči o dušech lidských majíce mieti, kterážto věc převyšuje jiné dobroty křesťanské tu, kdež se v pravdě podle přiekladu apoštoluo děje, jenž sú, od Krista přijavše úřady pastyřstvie nelestně služebnosť v skutku ukazovali, vytáhše množstvie z pohanstva věříciech, kázaním čtení u vieře boží ustavili jsú, aby to množstvie věříciech na slovu božiem stálo, čině vuoli jeho podle slova jeho. Ale poněvadž po nich měl přijeti najsilnějšie hlavní antikrist ve všelikém svodu nepravosti všem národuom lidským, po tvářnosti viery a dobroty křesťanské postaven sa mezi nimi v úřadech a v služebnostech apoštolských, v pokrytstvie skrze lež: ihned za tiem uvleklo se jest túž cestú, aby apoštolé antikristovi osáhli ta místa s auřady apoštolskými, plní duchu antikristova, aby odtud najvětšie odpornosť Kristovi i jeho zvoleným došla. Nebo bez těch úředníkuov nemohl by tak antikrist

veliké moci mieti aniž tak mohl by všie země mieti a všech kútuov aneb krajin osáhnúti k svému poslušenstvie, by neměl svého duchu apoštoluov svých široce po všech krajéch země rozsátých, aby tak všecky lidi i jazyky jeho duch odporný Kristovi posedla postavil je proti Kristovi i proti jeho zákonu, aby tak vyprázdnil z nich Krista Ježíše se vším životem jeho duchovním a vnitřním, jenž jest život milosti rodě se z viery Kristovy. A že ten duch odporný antikristuov ustavil lid křesťanský proti Kristu prázdný, opuštěný od daruo Ducha svatého a od světla duchovního a postaven jest v přielišné slepotě a v odstúpení od zákona božího ve všelikém přestúpení, kteréž by mohlo jmenováno býti přestúpení anebo odpornosť Bohu—ta jest nalezena v tom lidu, kterýž antikrist skrze své apoštoly nalévá duchu svého jedovatého, ješto moří Krista Ježíše k tomu v lidech a učinil z nich půšť ďáblovu. kdežto ani rozum ani pravda Kristova v nich neostane, i budú jako zvieřata nerozumná, plná hovadstvie a mrzkosti, jakož skutkové ukazují: protož pak v takovém lidu prázdném a slepém antikrist odpočívá volně, ano se jemu nižádný neprotiví aniž jemu rozumie. Ač on všecky žeře, jako vuol bylinu obvykl jest hltati, a nižádný se nezarmútí, když všecky do zatracenie valem žene. Neb proto Krista, světlo pravé, moří, aby lekaje se někto pekla nezarmútil se, ale pospiechal do něho, v naději spasenie jsa ustaven bezpečně skrze apoštoly antikristovy; nebo toť má jich křivá služebnosť v úřadech nebo na miestech apoštolských, aby v bludiech lid slepý zpokojila a v naději oklamánie s světa je provodila. Nebo bez takých apoštoluov nemohl by antikrist tak dlúho pokojně panovati mezi křesťany, by jich úřad tomu neposluhoval: jinak kdy by zjevně | duch Ježíšuo v kom jsa pohnul zemí. a tresktal by svět z hřiechuo. Nebo to jest dielo Ducha svatého, když přijde v kom, aby tresktal a rušil je v každém člověku a tajnosti pokryté svatostí lživú antikristovú aby je obnažil. Ale tomu odporně antikristuov duch činí, aby zpokojil svět v hřieších, skrze lež svú odiímaje svědomie hřiechuo lidem slepým; nebo on jest člověk hřiechuo, rodě a rozlívaje hřiechy na svět skrze své

187 ..

apoštoly, skrze něž osáhl jest zemi a vylévá lež svú skrze ně na svět, a oni skrze lstivá oklamánie, skrze pochlebenství, skrze sladké řeči a žehnání vylévají duch lživy jeho a bezpečenství na svět, aby se v hřieších pokojil a od hřiechuo dále a dále odcházel, aby ponenáhlu hřiech umřel, aby nikdež v ničemž hřiech nebyl, jako i mezi pohany nic hřiech nenie, a naposledy skrze dlúhé trvánie a zastaralé obyčeje aby se hřiechové v ctnosti obrátili, v řády a v poctivosti, v slušnosť a v potřeby, v obchody potřebné, v práva, v obecné dobré: tak každý vyjde z hřiechuov pod těmi jmény a ostaví se bez svědomie a před lidmi se ctí. V těch dielech prospěli sú apoštolé antikristovi, jenž sú osáhli zemi a osedli sú kostely a počtli sú lid k těm kostelóm s jich dvory i s dědinami, aby nemohl nižádný ujíti duchu antikristova, kte(rý)ž šeňkují aneb rozlévají apoštoli jeho skrze svatosť kostela i skrze služebnosť svú jedu namíšenú, aby pili z vína kurvy veliké všickni národové země i krajiny s chutí sladkosti připravené.

### KAPITOLA OSMNÁCTÁ.

A že apoštolé antikristovi, rozsátí po zemi, mají první založenie v přistúpenie k lidu, odporné Kristu i jeho apoštolóm, z ciesaře Konstantina pošlé, v nadání zbožic, že ten ciesař, zpaniv papeže panstvím královským a česť slávy ciesařské dav jemu, také přikázal všudy v svém panstvie, aby kostely dělali a role s pluh k nim přidávali. Potom pak apoštolé antikristovi, osedše ty kostely, jakožto múdřie mužie a hospodářní rozmnožili sú v hojnosti přikázaní Konstantinovo a dobyli sobě daruo panských k těm poplužím: lesuov, rybníkuo, platuo na lidech, desátkuo hojných a všecky svátosti a služebnosť svú zcenili sú a na peníze přivedli zvony i se všie země kostelní okolo vždy znova prodávají u pohřeb mrtvým. Protož nad panoše, jenž právem zemským panují, muží apoštolští mnohem viece osahují zemských věcí skrze ne-

slušné kupčení a osobení panství. Protož počátek jich odporný apoštolóm v přistúpení k lidu jest žádosť panovánie, svobody panování, svobody těla, rozkoši, jenž jest najodpornějšie běh Kristu přijíti úřad pastýřský a péči o dušech předložíce úžitek panování světského, svobodu a rozkoši těla. Kde jest jistota té věci, že tak jest to, že by nebyl pastýř stáda, toho by panstvie k tomu kostelu nebylo a pokoje k tomu, aby pastyř bezpečen byl životem? Odejmi to dvé a nebudeť pastýř v kraji nalezen. A toho nynie zjevný duovod jest, nebo nynie mnoho pustých kosteluo jest proto, že nenie panovánie, neb je odjali. Nesmí nájemník | pro vlka k ovcím a nenie jemu péče o ovcích, protož co pase, když volně panuje a za život se nebojé? Najviece naň křivda svědčí, že břicho pase, penieze loví a lidi svodí; nebo byť která jiskra milosti k dušem lidským byla, tehdy by kromě tělesných přicčin vždy nalezl přieliš tělesnú potřebu duší lidských opatřenie, aby nezahynuly a nešly na zatracenie. Ale když toho muož zanedbati, co se dušem zlého děje! Když havran mrchy nevidí a nečije, o živých koních péče nemá: leč táhnú leč hladem mrú, on toho neželie; ale když s nich kuoži stáhnú, ihned havran obletuje, počne jemu vigil(i)ji zpívati řiekaje: rach, rach! Takéž sú pastýři, jenž sú předložili se pásti z tuku ovec: dotud se zdá, že sú pastyři, dokud ovce střihú, mléko dojí, tučné žerú, a když nenie co stříci ani dojiti, tak pastýř die: Nemohú nic prospěti u toho kostela. Protož živých i mrtvých zanedbá, nižádnému vigilijí nezpívá ani duše jeho v pekle podbá; jest havran, ješto koní živých nemuož hltati: raději, sede vysoko, bude mrtvých čekati.

A protož najjedovatější příčinú jest tomu úřadu apoštolskému přidánie panství knězstvu té služebnosti jako přiloženie mrchy havranóm, aby najprvé nehodné táhlo zbožím k nim, aby odporně apoštolóm vcházeli k těm služebnostem. Apoštolé najprvé než sú počeli služebnosť pastýřskú vésti, zemské věci sú opustili, aby hodni byli nebeské věci zvěstovati, neboť jediné těm příleží služebnosť nebeských věcí, kteříž sú zhrdali zemskými věcmi. Protož to mu najodpornějšie cesta jest, aby ti, jenž jsú neměli zem-

188 b. Jan X.

ských věcí, aby nechtěli té služebnosti vésti. Protož co jest mohlo takú ránu uvésti na tu služebnosť najpoctivějšie, jediné tak oteviíti bránu nepravým lidem k ní, aby množstvie najhoršiech táhlo se v knězstvie pro panstvie a tělesné rozkoše, nemajíce k tomu ani života hodného ani umění ani které milosti k dušem lidským. Protož kterak takoví mohú vieru Kristovu nebo stádu ukázati, jenž v sobě nižádné spůsoby života ani rozumu hodného k tomu nemají a žádosť porušenú a tělesnú ku panstvie a k rozkošem majíce? Protož bude pastýř jako vlk mezi ovcemi, aby je dávil. Protož pán Ježíš k té služebnosti pastýrské chtě mieti svatého Petra třikrát jeho tázal: Petře, miluješ-li mne? A on jemu řekl: Pane! Ty vieš, že tě miluji. I řekl jemu pán Ježíš: Pasiž ovce mé. — Najprvé se ujistil člověkem, má-li pravú milosť k němu, teprv jemu stádo to poručil, kteréhož jest těžce svými bolestmi a smrtí ukrutnú sobě dobyl. Nebo jediné ten jemu vieru ukáže nad tím stádem, ktož jeho miluje tak, aby nižádné věci na světě nemiloval ani svého života než nad to nade všecko pána Ježíše a jeho bolesti složené v stádu jeho. Protož těmto věcem nic neučiní vlk, jenž se vieže v úřad pastýřství pro zdávení ovec, aby mrchu hltal, ani v radě Ježíšově nebvy aniž jeho kdy poznal ani má milosti k němu. Protož připraven jest k tomu, aby odporně činil proti Ježísovi, aby se učinil nepřítelem bolestí jeho první po | dáblu nade všecky jiné nepřízně, kteréž se pod nebem dějí proti Ježíšovi, jsa hovadem slepým a ciziem od viery a ode všech účastností Kristových; i víže se v takú služebnosť duchovní posluhujíce nebeské slávě předloživ také v tom svobodu a rozkoši těla, žádostí hovadskú puzen jsa k tomu, které by v takové lehkosti prázdného života na světě nalezl, té po službě boží dosáhá. Protož svatý Petr a svatý Judas, apoštolé Kristovi, o takých sú prorokovali příliš hrozné věci a nazievajíce je studnice bez vody Petr. II, 17. a oblaky bez dešťuo hovadských duchuo, nemajíce nižádné múdrosti ani žádosti Kristovy, jakožto hovada po tělu lezú a jakožto studnice bez vody užitka v sobė duchovnieho nemajíce, aby zamucené a v osídla zapletené radami a naučením spasitedlným

Jan. XXI, 16, 17.

189 b.

idáš. I. 12.

utěšili a spravili jich nesnáze, jakož bývá utěšen a svlažen žieznivý vodú studnice dobré, ale když sú studnice bez takých vod živých, sú jámy k slomení hlavy slepých, aby se jich životem peským horšili a naučením jich křivým v bludiech ztonuli, aby tak slepý slepého veda v jámu zatracení spolu upadli. Protož Luk. VI, škoda nad škodami jest přidánie mrchy k těm kostelóm, aby havranové, ješto mrchu milují, vázali se v kostely pro mrchu. Ale jiné přiečiny v tom není, jediné to, že cesta a moc antikristova, jenž jest měl přijíti ve všelikém svodu nepravosti, i nemohl by nikdež s takú odporností Kristovi státi v nižádném jiném úřadu ani v jiných skutečnostech, jakož stojí v úřadu pastýřským (sic), a v služebnostech, v | nichž množstvic spasenie čenichá, aby tím činem moh(l) podkasati po(d) svuoj duch všecky větčí i menšie vládna jich svědomím, aby procházeje jich svědomie i směril je v svuoj duch a ukládal jim cesty podle duchu svého, a z čehož chce, z toho jim hřiechy činic, a což bez hřiechuo usúdí, to bez hřiechuo bude, aby spasenie světu jednal sám z sebe, z své moci kromě Krista, ač napřed podává Krista, barvě jím svuoj duch pod jménem Krista, domnievajíce se spasenie přijíti tu, kdež jim smrti podává, opěkniv ji Kristem. Nebo všecko podkasal jest pod svú moc a pod svuoj duch: lidi i vieru, aby se mohl silně protiviti Kristu a odjíti jemu lidi žehnaje je Kristem, i dosáhl jich sobě a podal jich ďáblóm, vyživ je prvé sám a rozkoši své proved skrze ně, i vehnal je dáblu v hrdlo, a ty věci dělá skrze apoštoly své, skrze něž osáhl jest zemi pod svú moc a pod svuoj duch smrtedlný, jenž jest Krista umrtvil v lidech.

# KAPITOLA DEVATENÁCTÁ.

Druhá odpornosť Kristu o té služebnosti pastyřské jest v těch, kteříž tak duchem antikristovým přijímají kostely a vie(ž)í se ve množství lidí pod jménem pastýřstvie jako vlci hltaví ovec.

A v tom stojé ta odpornosť jich: tělesné spojenie s lidem svázaným, smlúvy, trhové, aby sobě lid zavázali dluhem dávanie tělesných užitkuov, desátkuo, ofer a jiných placení, a oni lidu zase posvátné věci, aby kněz z práva napomínal z těch věcí, kterýchž jest dosáhl za právo na tom lidu, a netoliko aby napomienal, ale aby mocí | připuditi mohl, také kléti i pohoniti do ciziech zemí, 190 b. aby mohl, před vyššie antikrista připudě, dobývati užitkuov, které jest sobě osobil právem křivým a lakomým. Takéž zase lid slepý a svedený táhne na kněží, aby jim jich právo činil, takéž duchovní věci chce z práva mieti jako i kněz desátky a k tomu právu aby byli zavázáni všickni lidé té osady i každý člověk a kněz z práva každému člověku. Protož mezi nimi již nestojí milosť ani viera ani svoboda vuole dobré, ale právo připuzujície, od lidí lakomých a světských nalezené, a to o věci, které by měly býti věci viery a spasenie duší, aby z viery Jezukristovy šlo s obú stranú z milosti a z viery. Protož tuto již všecko zpět odporně proti pravdě Kristově jde podle těla pod právem tělesným, jakož běh panovánie světského jde pod právy, která sú mezi pánem a jeho lidem, že sú sobě z práva něčím dlužni. Pak služebnosť apoštolskú zvésti na též — to již musí kromě viery býti, cesta antikristova, odporná Kristu a jalová, v nížto není života ani polepšenie svědomie lidského, ale právo světské a pohanské a obyčej mrtvý nemaje života v sobě, kterýžto obyčej mrtvý stíhá slepota a lakomstvie v tom, že lid z práva světského žádaje duchovních věcí aneb se táhna na ně tiem právem nepodobným to z slepoty činí, neznaje toho, kterak stojí o duchovní věci, dobře-li čili zle, jestli jich hoden neb nehoden: toho súditi neumie, jediné na to hledí, že jest obyčej všem tak činiti a právo sjednané k tomu mají s kněžími. | Takéž i kněží, na to právo dávajíce duchovnie věci, 191 a. v té služebnosti slepotú se spravují a lakomstvie jich k tomu je zavazuje, poněvadž toliko šacuňky za práva na lidi sú uvedli: musie jedno za druhé odložiti, aby svému lakomstvie a neslušným šacuňkóm mohli řiekati zaslúžení a potřeba.

A netoliko v tomto nedostává se pravdy té služebnosti kněž-

ské, že tak pod právem bludným, skrze lakomstvie uvedeným. kromě viery jednají tu služebnosť, ale i v tom příliš sú ztratili pravdu při té služebnosti, že při nie klíčuo nepožievají aniž jich mají aniž jich mohú mieti, s takú slepotú stojíce v té služebnosti. A že ta služebnosť pastyřská bez těch klíčuo, které jest dal pán Ježíš svatému Petru a jiným apoštolóm, nemuož jednána býti v nižádné stránce své aniž jé muož počieti pravě dělati a cožkoli tkne té služebnosti bez klíčuo, to vše zkazie a v hřiech obrátí.

## KAPITOLA DVADCÁTÁ.

A že klíčové ti měli by býti umění božie v zákoně božiem položené, aby kněz, maje je, mohl skrze to umění odděliti čisté od nečistého, aby měl rozdiel mezi svatým a prokletým, aby mohl pravě otevříti spravedlivým královstvie nebeské a zlým zavříti. Ale poněvadž antikrist s svými apoštoly dávno jest zavrhl zákon božie, protož nemohú míti toho umění, jímž by dělil čisté věci od nečistých, protož bez klíčuov skrze práva nepravá a od lidí nalezená množstvie hřiešníkuov řiedí a v oklamánie drží pod tú služebností a řiedí skrz ni v domnění spasenie | zlé a najhoršie hřiešníky všecky napořád, což jich svět má, a všecky přestupníky zákona božieho činí účastny Boha skrze svú lež odpornú Kristovi. Protož klíčové Petrovi nepadnú aniž se přihodí na to dílo převrácené, kterýchžto klíčuo se všie pilností požieval jest svatý Petr, děle zlé lidi od svatých věcí a zavieraje jim královstvie božie a samy čisté púštěje do něho, a to aby ne z domněnie činil, ale z ujištěnie dobrých svědomie a z pravých činuo, ani také zlych čině zámyslem z své vlastnie nepřízně ani se na koho domnievaje křivě zlých věcí ani jich súdě zlých skrze narčenic a obžalovánie krivé, ale skrze jisté uptání hřiechóv v přestúpenie přikázanie božích anebo podle nevěry, že by někteří nevěřili v Syna božího; a bez takého uptání že by súdil některé nečisté, to

192 a.

by nebylo požievaní umění, ale domnění ošemetného nebo žalob křivých aneb svých nenávistí zvláštních, a v takových klíče nemohú státi. Protož všelikého člověka i každého při jeho musí súditi podle jistého rozumu zákona božieho. Protož kto jsú uptalí a neústupní přestupníci zákona božieho a nemohú přivedení býti skrze pilnosť kněžskú, aby za to pokánie hodné činili, jakož viera učí, takýmí má zavřieti královstvie božie, odvrhaje od tovaryšstvic spravedlivých a ode všech účastností Kristových, řka jim: Nemějte naděje nižádné v odplatě spravedlivých, poněvadž sc Bohu protivíte a zákonu jeho nevěříte a pokání činiti nechcete a protož ste na cestě zatracenie. A když | by tak kněz klíčuo požieval, nemohl by následovati takových práv zamyšlených v služebnosti kněžské, nebo podle vierv nemohl by nižádných užitkuov tělesných bráti k své nuzné potřebě od zlých lidí, ješto se Bohu protiví a zákona jeho nedržie. Poněvadž je vymietá od účastnosti božské, protož nepodobně chtěl by mieti účastnosť v jich zemských věcech, nebo oni ihned by chtěli skrze něho účastní býti božských věcí, jichž hodní nejsú protiviece se Bohu. Protož nižádným právem nemohl by od něho dobývati věcí duchovních, když by on na ně nevzložil práva svých šacuňkuo. A protož odvrha práva zlá a následuje viery v své služebnosti musíť od viery všecky hřiešníky, kteříž přestupují přikázaní božie, od svatých vècí a na to by mèl mieti klíčuov, jenž jest umění zákona božicho aneb smysl jeho, aby mohl súditi při všelikého člověka a vinu podle rozumu viery a zákona božieho, nebo že přestupují přikázaní boží anebo že je drží a to by nebo ku pokání měl navésti anebo neústupné přestupníky odlúčiti. A že k těmto věcem stojí boží slova, toto jest přikázal pán Buoh knězi prvnímu zákona er. X.8-10. starého, aby chtè služebnosť Bohu činiti podle svého úřadu nepil nižádné věci, kterú by se opiti mohl, aby moh(l) poznati aneb súditi mezi čistým a nečistým, mezi svatým a prokletým, nebo opilý a blázen, jenž smysla nemá, toho nemuož Bohu k libosti dělati. A potom kněžstvo některé nalezl, ani to přikázaní boží sh. XXII, zrušili, i žaluje na ne ika: Kneží opustili sú zákon muoj a nemili jsú | rozcznání mezi čistým a nečistým, mezi svatým a prokletym. A tak zjevno jest z slov božích, že jest to zákon od Boha daný kněžím, aby vždy ve všem dělili čisté od nečistého a tu klíčuo pravě požievali, nebo pán Buoh nenávidí všeliké nečistoty na lidech a na komž jest co nečistého, každého zamietá a u mrzkosť má. A ta všeliká nečistota, která na lidi padá aneb kteráž muož upadnúti, ta skrze přestúpení přikázaní božiech upadá. Protož služebnosť knězova jest řiediti lidi ke cti Bohu podle přikázaní jeho a což by nemohl k té čistotě přivésti svú pilností, to aby odlúčil a svázal jako prokleté před Bohem a jinak aby nic nečinil, aby koho nečistého chtěl Bohu přičísti anebo v účastnosť božských věcí přijíti: tiem by přestúpil zákon sobě daný od Boha a potupil by jeho a pohaněl by služebnosť svú a mrzkú by ji Bohu učinil a pomsty by od Boha zaslúžil jednaje mrzkú služebnosť před ním.

Protož z těch věcí muož známo býti, že služebnosť kněžská jediné u klíčiech moc má a prospěch, kteříž by je měli, když skrze ně mohú súditi mezi čistým a nečistým a lúčiti nečisté od čistého. A že té moci ani umění jinde nemohú se naučiti, jediné v zákoně božím, nebo sám zákon boží jest nepoškvrněný: protož Žalm CXVIII jsú blaženi nepoškyrnění, kteříž chodí v zakoně božím. A protož jiné uměnie nemuož dáti knězi aneb jinému člověku toho poznání, co by čisté neb nečisté bylo, jediné sám zákon boží, v němž Buoh ukázal jest, co jest před ním nečisté a co čisté. Což přestupuje ten zákon, to nečisté, a což | činí ten zákon, to před ním čisté jest. Protož dokudž služebnosť kněžská řiedí se podle zákona božího, líbí se Bohu a prospievá spasenie lidskému, a pakli není rozum zákona božieho v kněžích, že jeho nevědí a jinak lid Bohu přičítají po svých právích zamyšlených nebo po přízni tělesné sdobříce se s lidem zlým, přestúpícím zákon ten, jenž sedají o dobré stoly i žehnají jej a Bohu jej přičítají, an jest zlořečený před Bohem: tehdy jich služebnosť jest slepá, poběhlá a lotrova, ješto zpět proti úmyslóm božím jednají to, což se jim líbí, na oklamání lidu toho, kterýž spravují. Nebo opustiti saud zákona

192 b.

božicho při té služebnosti kněžské jest jámu zatracenie lidu koak. VI, 39 pati věčného i sobě, aby slepý slepého veda, oba v jámu zatracenie upadla. Protož pončvadž klíčové. Petrovi daní, stojí podle súdu zákona božieho a podle pravé rozumností jeho, aby skrze to poznáno bylo prokleté a svaté, aby děleno bylo: tehda ti klíčové vzdalují se od širokých osad, které sú faráři osáhli, každý k svému kostelu, což najviece mohl: někteří veliké město a k tomu vsí několik a někte(ří) veliký okolek vsí a v těch osadách plno jest přestupníkuov, pod kteréžto osady nebo kostely osáhli jsú celý svět hřiešníkuo a rozměřili sú je k těm kostelóm, jakož z nich mohl najviece přiděditi k svému kostelu: to šťastnější, lepší los naň spadl než na jeho súseda: naveze plnú stodolu desátkuo! Protož osáhnúce toliké množství hřiešníkuov, kterak k nim požievati budú klíčuo podle súdu zákona božího, aby nečisté přestupníky odvrhl | a zavřel jim královstvie nebeské? Nebo ti všickni hřieš-193 b. níci povstanú proti faráři, kterým jest zavřel královstvie nebeské a od svatých věcí je zamítá jako pekelníky, a snad muož řiedký nalezen býti čistý z toho množstvie osady. A pújde-li farář podle klíčuo, musie všem zavříti královstvie nebeské, nebo sú bezmála přestupníci přikázaní božiech a tak jsú nečisti a Boha nehodni i všech účastností jeho. Protož co jim ten farář bude do pekla je odsúdiv? Nic jiného než mrzák vražedlný a nemilec. Protož nijakž k takému rozumu lid světský a neznámý Bohu nedbal by kostela s takym panstviem a s těmi mnohými užitky tomu knèzi, který by je Boha odsúdil i všech vècí křesťanských: ani proto kostel dělali i zbožie k němu přidali a osadili na tom kněze jako havrana na mrše, aby hltaje mrchu nezaletel jim, ale spasení jim dohodil, kitil, oddával, mazal, žehnal, a což oni chtí činil jim, pokojně se usadiv na jich mrše. Protož to spasení aby jim bylo zapřieno, proněž sú kněze najali na tolikých užitciech, lměv veliký toho lidu: aniž by strpěli takého kněze. Protož kněžic

> jediné vezmúce klíče svatého Petra, tehdy nebrzy kde ktery ostane u kostela a music mnoho kněží mučedlníkuo býti od nynějších křesťanuo poběhlych a dávno svedených v bludy antikristovy.

A protož z těch věcí pověděných muož známo byti, že takové osáhnutí množstvie lidí zlých k jednomu kostelu pod práva připuzujíce skrze moc nijakž nemuož to státi na jiných lidech pokojně, jediné | na těch, kteříž sú odstúpili od Boha a od jeho zákona, aby kněží byli vlci hltaví a havranové krkaví, milovníci mrchy, aby panovati mohli, svobodu a rozkoši těla, život prázdný, lchký, syty, smilný aby vedli a lid jich, kteréž žerú slepé přestúpenie zákonuo božských naplněný, ničehéhož dobrého nevědomý, jenž sobě úplně pokoj učiníce před zákonem božiem, aby toliko pod právy stáli a pod mocí světskú; neb farář chce sobě tak osadu osedlati k takým šacuňkóm a ke mnohým užitkóm, aby jemu je musili bez ujmy vyplniti jako úroky panóm svým i music moc světskú k tomu mieti těch panuov, kteříž sú jemu kostel prodali aneb na dařích dali, u těch, ješto jich lidé ti k jeho kostelu slušeli, aby jediné lid pudili k svým úrokóm a k farářovým desátkóm. Protož nemohú výše té služebnosti zvésti než pod práva světská s lidem vjíti a na ta práva moci světské připuzujície požievati a z práva napomínati jedni druhých: lid z práva chce od knèze tomu, co se Boha a svého spasení naděje uplativ to hojně, v čemž sobě spasení skládá u něho, a kněz poněvadž pán i pastýř na obě straně přikazuje a chce míti, aby jemu domuo snesli a svezli to, čehož on najpilněji pase u toho kostela. Protož k tomu běhu podobně klíčuo požievá aneb jinak jemu protiven byl, aby mocí na něho tiskl, klel, pohonil: tu moci klíčuo požievá.

### KAPITOLA JEDENMEZCIETMÁ.

Druhé klíčuo požievá při ohledánie svědomie na zpovědi, pokánie ukládajíce a moci klíčů v rozhřešovánie požievajíce, ukazujíce a řků, že nějaká říkajíce slova, moc rozhřešenie mají: když ruce kladůce řiekají ta slova, tehda všecko odpuštěno bude; ale takové rozhřešují, kteříž mají nepřestávajíce hřiechy v sobě, že ty hřiechy, kterýchž je rozhřešují, potom je ihned dělají, nebo 191 a.

am vuote ani úmysla ani života hřešícieho sú neproměnili: zač sú pokání na zpovědi přijali, to i s pokáním bez přestání dělají. Protož to jest lež antikristova, nebo ani zpovědánie rozhřiešení jest klíčuo požicvánie, ale zjevným bludem zklamánie. Nebo neodpustí Buoh nižádnému hřiechuo, jediné leč prvé odstúpí od nich vólí, úmyslem i skutkem. Protož jich rozhřešovánie a přitom klíčuo požievanie jestiť jako skutek kejklířú a čarodějníkuov, ješto se po nich zdá, by něco bylo, ano lež. Protož kněží odvrhše zákon božie v požievanie klíčuo v nižádném rozumu ani v skutku ani v kterých sloviech nemají moci ku požievanie klíčuo aniž jich mohú mieti jinak; nebo v ničemž jinak nemohú poznati čistého a nečistého před Bohem než toliko v rozumiech zákona božieho aniž muož kto ustaviti člověka čistého na zpovědi aneb jinde, leč jeho ustaví v zákoně božiem plným srdcem: jinak rozhřešuje-li jeho, vždy nad ním velikú lež koná.

Protož to ósáhnutí osad k kostelóm a pod práva připuzujície skrze moc světskú jest zapletenie antikristovo ke všelikým odpornostem Kristu Ježíšovi hotové a jest najprotivnějšie služebnosti apoštolské a jich svobodě: | nejsú posláni k takým zaruben(y)m, ale ke všem lidem na světě, aby jim vieru zákona božího kázali, a ktož ze všech uvěřie čtenie Kristovu, ten aby ostal člověk Kristuov. A k takovým sú apoštolé ukázali služebnosť úřadu svého z milosti, odvrhše tv zisky zemské, to panování ohyzdné, přimiešené k služebnosti pastvřské. Protož nižádných zápletkuov těch rozměřených osad ani skrze věci zemské komu přivázanie bezděčného majíce i mohli sú svobodně klíčuo požievati ke všem lidem a všecky i protivné vieře svázati a odvrci od svatých věcí. A z tohoto muož známo býti, že vždy musí svoboda býti ku požievanie klíčuo těch, kteříž sú došli pravého rozumu v zákoně božím a věří, že jinak ani jinde nemuož státi moc klíčuo, jediné toliko podle súdu a rozumnosti zákona božieho. Pak takoví musí svobodni býti od zápletkuov antikristových v tom, což napřed pověděno jest o nich, že ti, kteříž pod právy světskými a lidskými vedú služebnosť pastýřskú zaple(t)še se s světem, ne-

mohú klíčno požívati aniž jich mají takoví havranové osedlí na mrše.

#### KAPITOLA DVAMEZCIETMA.

Takéž musí svoboden byti od úmysla kúzedlničího, kteryž držie cierkev římská o klíčiech u nějakých slovích je majíci nad hřiešníky nepřestávajícími hřiechuov jich požievajíci a v kletbách nepravých a v jiných pomstách požievá klíčuo do pekla posýlajíci ty, ktož se jé protiví. Opèt musí svoboden býti, ktož chce klíčuo požievati podle súdu zákona božílho a svazku nevinnosti od milosti a přiezně nepravé. Nebo sa raněn nenávistí proti některýmž, křiví rozum pravdy proti nim, sáhaje nemilostí ukrutnú na ně, tieže jim hřiechy váže nežli Buoh. Protož tu nemuož státi rozum zákona božího a tak klíčové zhynů, když chýlí prvé k zavržení, nežli súd vydá zákon boží, až se jeho hnèv na saudě posadí. Takéž milosť a přiezeň nepravá v hotově od pravdy odstúpí. Ač velmi nehodni před Bohem budú, ale že sú kněží přietelé, zovú jeho k stolóm a některých daruo podávají, starého piva konve (s)ielají, pěkně v oči mluvie, kněze pochvalují: tuť mnohé srdce knězovo odměkne jako Samsonovo, když o něm Dalida chlácholila. Protoż neodpusti-lif jim všeho, ale napolyť přehne jich hřiechy a dáť jim své požehnánie a přičteť je Bohu. Protož ku (p)ožievaní klíčnov musiť býti svobodné srdce od přiezní tělesných a od nenávisti a od slepoty, v nież stojé nevědomí pravdy, kteráž jest v zákoně božím. Protož čarnjí mnozie, ale ne klíčuov požievajé.

KAPITOLA TŘIMEZCIETMÁ.

Ješte o těch osadách mluvíce, muožem znáti, že ten zápletek najhotovějšie a přezly u těch osad k oklamání všeho světa, jenž jest změřen pod ty kostely, v nichž sluhy antikristovi vládnů

195 h.

196 a.

majíce duch najodpornější Kristu Ježíši, aby všecky prolili ticm duchem jedovatým majíce moc nad tiem lidem učiti jej, což chtí, aby jim nižádn(ý) nesměl odepříti ani jich duchu v čem zkušovati, jakžkoli oni budú lháti, aby na|pořád pili jed antikristuov z jich úst, nesmějíce ničemuž řieci zlé ani pomysliti o vieře jinač než tak, jakož antikrist chce. Tak sú sobě lid podmanili a podkasali sú je pod ty kostely, aby jeden nesnadně ušel jich duchu, i unosili sú je v svých bludích jako krahujec. Tak jest prospěl antikrist skrze ty osady a to múdře, jako pilnosť o jich spasenie maje, aby nižádná duše nebludila majíci svého pastýře doma u svého kostela.

# (KAPITOLA ČTYŘMEZCIETMÁ).

Třetic rána jest na těch, jenž chtí faráři býti nebo sú u těch kosteluo, k nimž jest množství hřiešníkuov přivázáno duchem antikristovým i sami kněží, nebo kněží nesnadně mohú dveřmi vjíti k tèm kostelóm s té strany, nebo najvyšší antikrist tu moc sobě jest osobil, aby bez nèho dobřie skutkové nebyli platni, když by on k nim svého požehnání nedal a neodpustil. Protož ani služebnosť farářská anebo pastýřská státi by nemohla bez jeho odpuštění a potvrzenie a tomu řiekajé péče duše a ta péče duší jest u prodaji: musí ji kúpiti u biskupa a kúpě ji i nemá péče o dušech ani biskup ani farář. Protož tak kupuje nezřiezeně duchovní služebnosť jest svatokupec a padá v prokletí s. Petra, jenž jest proklel Skut. V III, 20. Šimona, když podal peněz za moc Ducha svatého, i řekl jemu: Penieze tvoji budte s tebú na zatracenie, žes se domněl dar Ducha svatého za penieze kúpiti. A tuto se kupuje úřad služebností duchovních skutkuov, jenž přieslušejí k spasení duší i péči o těch dušech má kupovati a některým se udá kupovati několikkrát to záduší aneb služebnosť pastviskú, nebo u papeže kupují 196 b. listy s jeho mocí a s povolením ten kostel a potom opět od biskupa kupují potvrzení a péči duší a potom od pána poddacieho: skrze službu nebo skrze prosbu aneh skrze darv dosáhne kostela. A tv věci, poněvadž duchovních věcí dotykají aneb k nim příslušejé, neměly by byti ani kupovány ani prodávány podle žádosti lakomé, proti Bohu chtiece tu panovati a rozkoši vésti i jíti v to svatokupecky, duchovní věc za tělesnú kúpíce. A opět skrze duchovní v zemské lézti věci, skrze duchovní služebnosti dosáhnúti panování pohanského a panovánie a bohatství a s tiem vběhnúti v život rozkošný a sodomský, v poběhlý skrze přiečiny duchovenství — tu s té strany nové hřiechy na se berú; a jelikož ta služebnosť duchovních věcí dotyče, tak skrze Boha hřešie v hřiechy tèlesné lezúce skrze jeho věci duchovnie, kteréžto Bohem spuosobeny jsú na zkažení hřiechuo skrze ty svatokupce, sobě cestu hřiechóm připravují. Protož ti hřiechové musí těžšie byti než jiní hřiechové. A ten uvalé se v ty hřiechy i bude úředníkem, který by skrze ten úřad měl rušiti hřiechy na mnohých. Protož kterak nepodobně ten úřad povede na zkaženie, poněvadž sám skrze hřiechy násobně uvalil se jest v ten úřad. Protož v toto padá takový každý, což die páu Ježíš: Ktož nevchodí skrze dvéře v ovčinec ovčí, lotr a zloděj jest; a zloděj nepřijde pro jiné, jediné proto, aby kradl, mordoval a zatratil. To jest prospèch u kostcluov lotruo | svatokupeckých, aby lid zmordovali na dušech skrze duch lživý a jedovatý antikristuov a v zatracenie jej vehnali.

A netoliko tak hřešie kněží, kosteluov svatokupecky dobývajíce, ale i páni světští i panoše hřešie svatokupectvím mnohymi obyčeji. Najprvé a najzjevněji — vezmúce peníze mnohé aneb dary nebo krmě nebo jiné věci i dávají za to kostely, a někteří páni dávají pro přiezeň kostely nehodným, a v tom bludu mnoho jest vládyk, ješto dávají kostely nestatečným přátelóm, jenž by nebyli hodni sviní pásti, neřku duší lidských. A někteří dávají z prosby pochlebné nebo pro jiné přiečiny nehodné, skrze něž se koná hřiech svatokupecký, ač jich takoví nevážie. A někteří vetují aneb se zakládají o kostely takto řkúce: Oč platí, pane, že nedáš synu mému kostela? A pán die: Platí o padesát kop, že dám. A on die: Platí. A pán dí: Já dávám synu tvému kostel: dajž mi

padesát kop! Podobný se trh nahodí, ješto muož mnoho lichvy přinésti; zpeněží on mnoho mší a svatých hodin, postiehaje svých padesáti kop. Tuť očistce potřebí bude.

Protož hledíce k tomu násobnému hřešení skrze ta záduší, nebezpečné jest a strašlivé světskému člověku, knížeti nebo pánu mieti poddacie biskupstvie aneb farářstvie; nebo dá-li je zlému pro penieze, pro dary, pro službu tělesnú, pro přiezeň světskú, pro přátelstvie, pro pochlebenstvie, běda jemu s tím poddaciem bude, neboť má věděno býti, že poddacie není toliko kostel kamenný nebo oltář, ale jest moc k duchovním služebnostem. Protož poněvadž duchovní věc jest, neslušie prodávati ani kupovati, ale darmo dávati hodným, aby prospěli skrze ni, poněvadž jest k službě na spasenie dušie připravena, aby kdež sú odstúpili od víry páni i kněží, protož kupují a prodávají poddacie jako voly nebo krávy k zabitie a těží na všem zisky tělesné. A protož těmi běhy zapleteno jest to duchovenstvie a smíšeno s těžkými hřiechy.

### KAPITOLA PÈTMEZCIETMA.

Ale najprvé mezi křesťany nebylo takých osiedl ani osobenie kosteluov pod moc světskú, nebo obce prvniech křesťanuo měly sú svobodu k volenie biskupa aneb jiného kněze hodného k správě duchovní. Protož mezi nimi nemělo jest miesta takové prodávaní a kupování svatokupecké, ale potom, když antikrist najvětšie sílu vzal jest skrze moc světskú, tak jest země počtena a rozměřena pod kostely, a kniežata světská a páni—tak se jim líbilo k jich panstvie v světě, aby sobě osáhli poddacie a tak aby jedni prodávati je mohli druhým, draho je zcenivše. A kněží také tím obyčejem, jakož jest pověděno, kupují u pánuo aneb jinak křivě dosáhají kosteluo od nich a potom již u právo kostelové vešli sú, aby je kněží tak nepořádně kupovali a k nim přicházeli a páni aby již bez hanby prodávali je anebo na dařicch po přiezni dávali

je zlým a nehodným. A poněvadž všecka země jest počtena a směřena pod ty kostely, jimiž svatokupečtí páni (a) kněží vládnů, jisto jest, že nelostává kněžím pravým miesta k kázaní čtení v pravdě, nebo páni sú se sešli v jedno s kněžími svatokupeckými v duchu antikristovu proti Kristu, pochlebují sobě a pomáhají jedni druhým a požievají jedni druhých a tak sú silní nepřítelé Kristovi osáhše ta místa posvátná, k nimž jest všecka země změřena, nedadic místa pravdě Kristově. Protož nynie nemohl by Kristus poslati apoštoluo svých, aby kázali čtenie všemu stvoření, nebo moc dvoje osáhši všecky kúty země pod kostely a pod svá panstvie v jednom duchu antikristovu nedopustí nikdyž kázati čtení světu proti zlostem, v kterých jest antikrist spokojil svět. Proto již apoštolé antikristovi v pokoji zpievají čtení latině světu, pro něz se svět nehněvá, že sú jemu čtení uvedli v sladké písnice s vysokými hlasy a nábožnými notami, kadíce čtení a světla mnohá zapalujíce, zvoníce. Tak v sladké jíšce připravili sú čtení světu, aby slyšiece v ciziem jazyku a v zvuku pochotných notami nemútili se pro ně ani se k hněvu popúzeli, poněvadž jemu neuvodí bolesti tak ta pieseň. Než oni apoštolé, když jsú kázali čtení proti světu a trestali svět z jeho zlosti, zemřeli sú od něho. Protož mnohé věci nyní antikrist činí nad apoštoly pro čtení, jenž velmi ctí čtení a přeje jemu skrze kadidlo a světla mnohá, když se zpívá latině a po něm se ofěra vleče. Ale když se česky káže na jeho pýchu, tu přeje žaláře smrdutého s hovny.

Ale že tyto včci dosti známy jsú, protož jediné tuto pohledíme, v jaká osiedla viera upadla jest, že ty všecky věci světské i duchovní na to sú zvedeny aneb připraveny, aby vieru tak utiskli, aby nemohla dchnúti ani místa mieti. Protož jest-liť v kom, music jemu s ní teskno býti od toho lidu najhoršieho, jenž, pod jménem viery jsa, ústy ji líbá a blaží tu, kdež o ní nic neví aniž její vuoně v čem číti múž, a když se zjeví v kom v sloviech pravdy, tu pohrdlky dává a kacířstvím ji kydá. Protož najlstivějšie lid a najodtrženějšie od duchu Ježíšova a najhotovějšie vždy křižovati Jezukrista a prázdniti ven moc kříže jeho a jeho v posměch mieti.

198 a.

## KAPITOLA ŠESTMEZCIETMÁ.

Ale ieště o prodávanie poddacieho světských pánuo apoštoluom antikristovým jest vážné povědění, že těžké hřiechy na se berú, nepřátelóm křieže Kristova tak nezřízeně prodávajíce neb dávajíce za věci zemské a hřích veliký svatokupecký na se berúce; druhé, že nepřátelóm kříže Kristova prodávají neb pak darmo zlým dávají. Co dávají? Kostel ne holých zdí, ale ten kostel, k němuž sú osáhli mnoho lidu. A když má zlý kněz ten kostel v své moci, tehda ma ten všechen lid v své moci, který sú k tomu kostelu právem zemským přidědili. Což tehdy ten lid jest? Stvoření božie jest, kteréž on sobě k libosti i ke cti stvořil, a jest ten lid kúpen od Krista a zceněn bolestmi jeho. Komu jest pán prodal ten lid, kterýž jest Kristus sobě kápil krví svú? Ten lid pán prodal jest apoštolu antikristovu, nepříteli uhlavnímu Kristovu, aby to, což | chtěl mieti Kristus v tom lidu, to aby posel antikristóv zkazil v nich; a Kristus je kúpil svú krví a smrtí svú těžkú k tomu, aby život dal jim, a apoštol antikristou kúpil je u papeže, u biskupa i u pána na to, aby pro svój rozkošný život zmořil, kteréhož jim Kristus bolestně dobyl. Nebo ten, jenž sc jest tak nešlechetnė toho lidu dokupčil, dveřmi jest nevšel, alc jinudy kromě dveří, protož lotr a zloděj jest, a to dielo jeho jest, aby kradl, mordoval a zatratil a s tím nemá v svú rukú jiného než smrť a zatracenie. A to dielo ihned padne na úsilé Kristovo, aby on dělal v lidech svú smrtí život, a pak posel antikristuo tomu životu aby dělal smrt, aby zabil a zatratil. Protož Kristus kupuje a pán prodává; což Kristus kupuje, to pán prodává. K čemu Kristus kupuje? K životu a k spasení. A k čemu pán prodává? K smrti a k zatracenie. A to jest příliš hrozná věc a nečitedlná, jako by nebyla, a jest bez vypravení těžká odpornosť: člověku proti Bohu vésti. Ten člověk nemá nižádných hřiechuo na sobě tak odporných, ješto by jimi mohl tak zlú věc provésti proti bolestem Kristovým jako tímto během. Nebo jinými hřiechy

19**9** a.

F

muož v sobě křižovati pána Krista, ale tímto prodávaním mnohého hdu v moc nepříteli Kristovu zabie ve všech ten život, kterého jim Kristus dobyl svú smrtí. Pakli jest v kom nebyl ten život, ale také aby nemohl býti pro toho, jenž přišel kupecky, aby kradl sobě v svój duch, aby život smrti Kristovy nemohl tam. Nebo ten nepřítel zastúpil jest cestu všem milostem božím v tom lidu odporným duchem antikristovým jedu nalévaje. Protož pravé jest, aby kradl a jiné aby zmordoval a všecky zatratil. Pane! Chceš-li, pomni, žes na to zlé prodal kostel poslu antikristovu a dal si jemu moc tím trhem nad lidem, který jest sobě kúpil Kristus svú krví, aby tu nepravú moc maje od tebe, odjal skrz ni Bohu lid a nedopustil na něm ostati bolestem Kristovým. Protož pochlub se tím, že máš poddacie a že tvé panství dražšie jest sto kopami pro poddacie! Pakli jsa potrestán, rozhněváš se ani mluviti budeš z hněvu: Ha! Já dám mnichu neb leckýmus čertu! Neprchaj mnoho: ještěť sú tebe nepotkaly, ty věci, kteréť ukázány budú; a když přijdú, volil by ty raději býti poddaciem záchodu smrdutého snáze než vzíti na se brímě pomsty, kterú si utěžal na kostele pod(d)ávaje jeho na potupu bolestí Kristových, odjímaje právo Kristu nad tím lidem, který jest osáhl kostel tvuoj, který si poddal v moc nepříteli Kristovu i s tím lidem. který ste přidědili tomu kostelu. Protož to jest předivné myšlení a nedomněné oslepení v těch křesťanech, v kněžích i v pániech, že tak kupčie v tom lidu bez strachu. Tot je Kristus kúpil sobě mzdú najdražší krve své; potom je pán opět kupuje a ten bez milosti vozí na nich, zapřáhá je jako hovada, več zamyslí; pak již třetí kupec na túž kúpi farář: ten u papeže kupuje lid ten, a papež jej prodává v moc tomu, jehož nezná aniž ví, člověk-li jest čili ďábel vtělený, a tak ani lidu zná ani toho, jemuž lid prodává, leda on zlato | vzal od vlka, aby lid dral. Takéž u biskupa doma kupuje je. A ještě ta dva trhy neprospějeta, musie pána poddacieho hledati s třetím. Protož pán na kúpení Kristovu i na svém třetímu kupci prodává ty lidi jedné také, aby dral, moc maje nad nimi jako i pán: také do klády súzie pro úroky a pro jiné

199 b.

užitky pohoní, klne. Protož jiného v těch třech nemúžem shledati, jediné žeť trhy dějí o lidi jako o hovada a jako o voly, aby jimi orali, a o krávy, aby je dojili a jiné užitky tělesné aby jimi jednali. Nebo ta dva pány, světský a duchovní, k jinému neměříta, jediné porobení lidu pod břemena těžká, aby vždy stonali pod nimi. Ale až třetí kupec přijde a tieže těchto, kterak sú jeho kúpi kupovali nepotázavše se s ním o to ani jeho poctivše na tom a svým kupováním zkazivše jeho kúpení na tom lidu a odjavše jeho kúpení i činili sú z něho zisk ďáblu: ó, byť bylo tu chvíli řieci horám: zakrýte nás, ať nehledíme na tak hrozného súdci! Ale nynie vše se to zdá smiech a blud.

# KAPITOLA SEDMMEZCI(E)TMÁ.

Ale jakožto tuto služebnosť pastýřská aneb dobytie úřaduov jich žalostně s mnohými vinami vypravuje se, tak práce služby jich a užitkové té práce s pohančním jaloví jako dřevo snědené a prolezlé od červno nemajíce nižádné chvály ani užitka, jediné hore a bídu a plač na jich dílo. Nebo všecko pořušen(o) a v smrti postaveno dílo jich, nebo mluvíce o pravé dobrotě skutkové zaslúžilych, podle slova božieho musíme mieti kořen dobry. Protož on dí: Já sem kořen pravý vinný, a vy jste ratolesti. A že ratolesť sama od sebe nemuož ovoce dobrého nésti, nestojí-li životně při kořenu, a nebeře-li moci z něho, uschne. A toť nám všem jest, když v něm živú věrú a milostí nestojíme: života milosti nemáme v sobě aniž muožem mieti kromě něho, protož nižádných skutkno zaslúžilych a Bohu milych nemúžem činiti. Protož i ten lid protivný Bohu, v ďáblu stoje, ovoce smrti dělá, ač se stkví úřady a duchovenstviem pokrytým a mylným zevniti, ale v tom zjeven jest, že lotrovsky živ jest, lotrovsky se vkupuje v ty úřady na potupení pána Ježíše a vždy to přezlé kupectví vede a pase život tělesný na to. Protož o nich mluví apoštol Kristuov, že sú stromové podzimní, neplodní, dvakrát umrlí, z kořen vyvrácení,

200 b. Jan. XV. vlnobitie ukrutného moře píny vznosie hanby. A poněvadž sú umrlí bez života božie milosti, nemohúť dělati skutkóv libých Bohu, než ovoce smrti dělají, rozlévajíce jed antikristuo na svět a mrtvíce jim lidi a služebnosti ty zevniti z samých obyčejuo umrlých podle zákona hlavy své, antikrista, vyměřené. A ty věci konají s jakýms zvukem bublavym se řváním v chrámiech, ješto jiný lid obecný nemodlí se tak hanebně, chodíce s knihami velikými po dvoru, bubnujíce: fam, frr, fam, frr, rozkazujíce čeledi posly, túlajíce se okolo vsí, jakás zamyšlení umrlá z obyčeje zavázaného páchajíce, ano hanba dívat se takému zabývaní masopustniemu. A to by i tèch vèci posměšných neuměli, by to vše nebylo napsáno a ustaveno jim. Ti pak jiné mají vésti i nemohú jinam vésti než tam, kamž sami jdú. A těmi modlitbami smíchu hodnými a prodávanými aby jimi ještě z pekla pomáhali dušem, to vše skrze diela antikristova mohlo jest svatostí slavnú postaveno býti. A že to vše, což jednají v tom kněžství, penězi zceněno jest během svatokupeckým: mše prodávají, vigiljí, žaltáře, oddávanie, křest, zpovědi, olej, pohřeb, zvony a což od nich žádají, toho jim darmo nedávajé, neb sú darmo nevzali od "svého otce, antikrista. Takéž darmo od kněze nenaděj se smilovánie: toť jest v Čechách dávné zpívanie. Nebo najprvé chtiece Bohu tak slúžiti nabrali sú na to dědin, platuo, desátkuo, šacuňkuo, a druhé znova musí jim všecko platiti. Protož jich služebnosť všecka svatokupectvím a kacierstvím prolita jest a to podle saudu doktoruo a papežuo i sněmu za najvětčí kacieřství odsúzeno jest mezi křesťany. A někteří z doktoruov řků, že svatokupci sú kacieri a kněžstvo v nich neostává, to jest, že tratí kněžství moc pro svatokupecké kacierství. Ty věci přieliš hrozné sú mezi křesťany zjevně sebú ukazujíce, že antikrist, najvětčí odpuorce Kristuo, svými diely mezi nimi panuje. Když všecko množství křesťanuov oklamaných a slepých v domněnie Krista hledá, nediem v pravdě a v jistotě, ale v ošemeti omylné, muož se domnievati, že někde nějak hledá, kdež nenalezne. A ovšem u antilkrista a u jeho čeledi nenalezne, ješto moří Krista a sám se v užitek

201 a.

spasení slepým klade; Krista jim nastrká k voku, ale sám se klade v užitek lidu, a podle těch věcí Kristus nemuož jinak cesty k lidu mieti než tak, jakož jeho antikrist ukáže aneb podá lidu. A on jeho vždy tak podá lidu, aby pod ním sám se zzískal lidu a tak skrze Krista dosáhne lidu. Protož jeho nepřiezeň nemuož poznána byti, kterú proti Kristu vede; nebo před ním ide proti němu, ukazuje zevnitř přiezeň k němu a pod tau vvlévá nepřiezeň proti němu jako Jidáš, líbaje jeho, ukazoval znamení přiezně a pod tiem líbaním svú uhlavní nepřiezeň vylil a uvalil'jesti na něho. Též tuto s velikými náboženstvími, s poklonami, s slavnostmi, s posvěcováním, s žehnáním a s najvětčími znameními svatosti mylné puojde povyšuje jména Kristova s velikými hlasy, s klekáním, s nizkymi hlavami, s poklonami vážně a za tím všecko hledá vykořeniti srdce Ježíše Krista v jeho pravdě podle moci jeho duchovní, aby pravda čtení jeho a život chudý, pracovitý, pokorný jeho nikdež miesta neměl ani kázán byl. Protož tyto věci velmi jsú skryté u té nepřiezně antikristovy, nebo se odievá službú a poctivostí Kristovú. A že ty nepřiezně a odpornosti proti Kristu jdú najviece skrze apoštoly antikristovy kostelní, ješto sú všecku zemi osáhli a směřili pod ty kostely a skrze ni všechen jed rozlit jest antikristuov na zemi k otravení lidí mnohych po zemi.

# KAPITOLÀ OSMMEZCIETMÁ.

Těch věcí teď stránku pravím, jakž mohu, velmi dávno zašlych a od světa přijatých, jimiž svět zapleten jest a vězí v slepotě a v bludiech od toho, jenž jest člověk hřiecha, jenž porodil
všecku zemi v hřiechu mnohotvárném. A o tom bylo by najpilněji
rozuměti, kde najzjevněji potyká se s Kristem s svými odpornostmi, s křivú svatostí oděnů. Nebo proto má jméno antikrist, že
drží odpornosť proti Kristu takovů, aby zkazil aneb ven vyvrhl

Krista a sám aby zuostal na jeho místě. A to vše má rozuměno býti pod pokrytstvím takovým, aby lid na něho hleděl jako na službu Kristovu a na jeho poctivosť a chvále takovú poctivosť. Ač také mnozí mohú znáti nepřiezně a odpornosti v tom, že sluhy Kristovy pálí, stínají, v žalářiech hnojí a moří, a přitom jeho život peský, rufianský a lotrovský, s kterýmžto vede odpornosť proti Kristu a čtení jeho odsuzuje a v těch věcech zjeven jest. A v tom také velmi odporně stojí proti Kristu, že sobě osobuje moc boží a moc Kristovu jakožto v tom, aby lidé neměli moci dobrých skutkuov činiti: kdež by on nedopustil, nepožehnal a nedal své moci, aby ti dobří skutkové nebyli platni k spasení; ač by ty skutky dobré Buoh přikazoval činiti a když by je on zapověděl a bránil jich činiti, aby platny k spasení nebyli. A tak kázati čtenie Kristovo proti jeho pýše a píti krev Kristovu z kalicha on toho brání a Kristus to velí; protož nemá platno býti k spasení proto, že on se tomu protiví, což Kristus přikazuje. A tak | svátosti nemohú požievány býti aniż mohú býti, když jich on nezsvětí a odpuštěnie k nim nedá, neb činiti je zapovídá. Protož nemohú křtíti ani mší slúžiti ani zpoviedati ani mrtvých pohřebovati, kdež on zapoví. Protož toť na Boha sluší takým činem moci požievati a ještě nad Boha, nebo v takových věcech moci nepožievá, aby dobré věci mocí rušil; poněvadž dobré věci přikazuje činiti, kterak by zřiezeně moci požieval proti svému přikázanie? Tot nemuož jemu příslušeti, aby co činil odporně sám sobě: tak by se sám zkazil. Ač to nemuož býti ani toho řieci. ale že ještě moci k tomu nechce požievati, aby bezděky zlého nechali lidé, ješto se nám to zdá dobře, aby množství zlých zastavil mocí, aby nehřešili. A on to velí, aby nehřešili, ale bezděky k tomu nepudí, než kto chce, aby z své svobodné vuole zlého nechal. Protož poněvadž Buoh najvyšší moci požievaje, v tom jé nepožievá, tehdy nenávisť a všetečnosť pyšná antikristova má takovú smělosť, aby se nad Boha povyšovala a zjevně proti dobrým skutkóm povstávala. Jedno proto, že jeho hn(ě)tú dobří skutkové, zvláště kázaní pravdy proti jeho zlému životu: to jest jemu

těžko, protož kacieřstvím to skydaje rád by to stavil, aby se jemu ta zlosť nedála; druhé proto, poněvadz chce, aby dobrota všeliká toliko šla z moci jeho povolením, tehda má z toho hnutí, aby potupil každú dobrotu, kteráž kromě jeho potazu a povolenie puoide, za to maj(e), že všecko prokleté jest, čehož on nežehuá a což jeho | povolením nepújde. Protož ostaví lid v tom, aby opustice Boha i pána Jezukrista k němu se obrátili, té dobroty toliko súce pilni, kteráž jest u nèho vážna, a tak ji dělajíce, jakož on jé cestu uložil v té dobrotě. Protož poněvadž jest protivník Kristuov, tehdy neuvede lidu na tu dobrotu, kteráž jest Kristova, ale na mylnú, v lži postavenú, Kristu odpornú, a ostaví lid u sebe tak jakož ten, ješto z něho dobrota pocházie jako od studnice pramenité, jesto přeschnúti nemuož, a tiem činem odnese pána Jezukrista, aby on jako pověsť daleká jediné v hlasích a v písněch obrážel se v lidu, ale v moci své aby vyprázdněn byl jakožto matoliny jahodek vinných vydávených a neužitečných: ale antikristovi již jako hroznu plnému všecka moc dobroty ostává v rukú, aby svato všecko bylo, což on posvětí. Protož posvěcení kněžstva jediné v něm má moc takého, kteréž jeho duchu jest, ale jiné zamietá, kte(ří)ž by kalich jeho dávati chtěli aneb čtenie proti němu kázati, a tiem by chtěl pravdě cestu zastaviti, aby nebyla kázána proti jeho zlostem. A že on toliko hlavních kněží posvěcuje, a oni pak menších sebe, a ti od hlavy moc majíce světie svátosti, aby v nich mohlo odpuštěnie hřiechuov některých nebo všech byti. A z té moci světie kostely, oltáře, kerchovy, ornaty, kalichy a jiné věci k službě připravené; pak posvěcnjí pokrmuov, masa, vajec, syruov, mazancuov, berancuov, slanin, svěc, popeluov, ohně, ovsa, vody a tak všecko, což on chce, svato muož byti z jeho moci | a kterak chce mieti svato, tak svato 205 b. bude, a což klne, zlořečí, klne, tupí, čertuom porúčí, do pekla posielá, to do pekla jdi: coż oslaví z hrobu pozdvihna a svatým nazove, to svatým ostane; a svátky k svěcení zahájí; tím nazváním svatým svěfte všickni, protož z toho jest, že z jeho rukú spasení i zatracení světa jest. Protož úplně místo Kristovo jest

sobě osobil v posvěcování všelikém a v dělání spasení plném, aby to křivě a zpětně proti Kristovi činil, což Kristus v moci má a což on v pravdě činiti muož. Protož na potupení Kristovi najhoršího kněžstva nasvětil jest přílišné množstvie po zemích a dal jim moc nad lidem v úřadech apoštolských, aby skrze ně vylil svój duch odporný Kristovi na zemi. Protož jeho posvěcování zlého kněžstva jest potlačení Jezukrista a posvěcení živlův jest otrávení lidu, aby všecko svaté chtěli mieti od něho a sami ve všech věcech súce poškvrněni skrze něho. Protož to sú uhlavní odpornosti Kristovi v antikristovi, jenž jest odvrhl Jezukrista s jeho pravú mocí, kterúž množ dělati spasení lidem a sám aby ostal lidu spasením svú křivú mocí.

A to nade všecko zlé jest, že jest sobě osobil odpuštění všech hriechuo a muk zbavení, aby bez mučení a bez pokání měli hriechóm odpuštění a potom spasení. Protož těm dává odpuštění, kterýmž Buoh neodpúští, nebo Buoh nizádnému neodpustí, ktož pokání nečiní a tak konečně od hřiechov neodstúpí vólí, úmyslem i skutkem, a ktož v tom pokání do smrlti ostane bez hřiechuo sınrtedlných, ten bude mieti od Boha odpuštěnie hřiechuo. Ale že antikrist dává odpuštění všech hřiechuo a muk zbavení těm, ješto pokání nečiní, to jest zjevno, že po zemích mnohé listy své rozsielá za zlaté na odpuštění všech hřiechuo takovému lidu, ješto se nikdy hřiechuo v pravdě nekaje aniž ví. co jest pravé pokání, aniž muož znáti, čeho by se měl káti. Poněvadž nezná toho, co jest hřiech, nebo poznání hřiechóv musie skrze zákon božie pojíti, aby znajíce zákon božie věděli to, že přestúpení kteréhožkoli přikázaní jeho jest hřiech smrtedlný, a poněvadž nic nevědí o přikázaních božích, tehdy jinde neostávají, jediné v přestúpení přemnoženém těch přikázaní; a v tom se neznají a tak se káti nemohú bez poznání svých hřiechuo. A takovým hřiešným a slepým lidem antikrist dává odpuštění všech hříchuo a muk zbavení, jimžto Buoh neodpúští. Druhé plete se v odpuštění hřiechuo nepravě, kteréžto odpuštění hřiechuo pán Buoh sobě jest ostavil a dí: Já sám odpúštím a shlazuji hřiechy lidské. Protož tak odpú-

204 a.

Iza. XLIU. 26.

štěje antikrist bez pokání, lidi oklamává a Bohu se rúhá pleta se v to, což jest sobè samému Buoh ostavil a synu svému Jezukristu. nebo on má právo odpúštěti hřiechy těm, ktož se jich káti chtí: nebo on jest umřel za hřiechy lidské, on jest beránek boží, jenž snímá hřiechy světa a ví, komu má odpustiti, neboť zná srdce lidská. Protož antikrist nemuož dávati tím obvčejem odpustkóv ani jiných milostí bolžích, jakož se jemu nynie zdá, že muož dávati jakž chce a komuž chce, neb té moci nemá ani práva komu, nebo nemuož věděti každého člověka založení a kterak jest kto spuosoben: k větčie-li čili k menší milosti, k menšímu-li odpuštěnie hřiechuov čili k plnému odpuštěnie. Poněvadž tehda nemuož pravě antikrist v to uhoditi, neb nevidí srdcí lidských aniž jich znáti muož, nebo nenie Bohem, protož nemuož dávati nižádných milostí božích ani kterých pravých odpustkuov tiem během, jakož se nynie zdá byť je dával. Protož z těch věcí odporných muož viece váž(e)no býti k vieře, kteráž v Kristu jest, že on Biskup budúcího dobrého jest, jenž skrze Ducha svatého sám se jest obětoval nepoškyrněného Bohu, aby očistil svědomie naše od skutkuov mrtvých k sluzbě Bohu živému. A on, sa pravý Buoh a pravý člověk, má právo a moc k takému odpuštění a k dávaní milosti, nebo vidie srdce všech lidí, a ktož jest viece spuosoben, tomu viece dává účastnu býti svých daruov a svého vykúpení, a kohoż vidí, an viece jeho miluje a jemu se viece pokoruje, tomu auk. VII. 47. ihned viece odpúštie hřiechuov, jakož sám die: Odpúštějíť se jé mnozí hřiechové, nebo jest mnoho zamilovala. A ktoť také pokorně trpí, což jeho potýká protivného, a proti tomu nerepce a nečiní zlého za zlé, tomuť se mnoho hriechuov snímá, a ktož lépe a lépe v polepšenie života prospievá, den ode dne viece a častěji žele hřiechuov svých, ten najvětčí obdrží odpuštěnie hřiechuov od toho Biskupa, ješto má moc a právo k odpuštění hřiechuov podle toho, jakož koho v čem hodna vidí.

204 b.

# (KAPITOLA DEVĚTMEZCIETMÁ.)

Protož při těchto věcech jakožto kořen viery stojí najvětších věcí dotýkaje jakožto čistoty od hřiechov lidí hledajících milosti k odpuštění hřiechuo, kteráž z viery v Kristu Ježíšovi teď se oznamuje proti nepříteli jeho, antikristovi, jenž jest bezprávně utiskl jeho v, té při a lúpežem to na se táhne a svět jest na tom ustavil, aby mnohé země jazykuo běželi v zástupích do Říma, hledajíce odpuštění všech hřiechuov u antikrista, a po zemiech aby posvěcoval let milostivých k takému odpuštěnie všech hřiechuov a muk zbavenie a listy aby dával za zlaté na svobodu hřiechóm, aby několik let měl svobodu hřešiti kterými chce hřiechy, a notom který se nahodí kněz aby je mohl papežovú mocí rozhřešiti toho, jenž sobě u něho kúpil svobodu hřešenie. Protož toliko rozhrešením těch odpustkuov po zemiech vyhladil jest Jezukrista z lidí, aby nevěděli, kterak on odpúští hříchy, majíce přítomna antikrista s jeho snadným odpuštěním, jenž přístojí všelikému lidu skrze své apoštoly, ješto těží penieze skrze jeho odpustky, jako Šimon mámil lid samarský svými čáry. Protož v této straně najzjevnějí antikrist vymietá pána Krista skrze takové odpuštěnie hřiechuov světu, nepřestávajíciemu od hřiechuov, jednaje to odpuštění odporné Kristu. Nebo když v této straně antikrist dosáhl jest práva, kteréž Kristus má, potom nemá lid nijžádné strany v Kristu, pro niž by se měl tálmúti k němu: poučvadž má odpuštěnie hřiechuo u antikrista, tehdy všecko jiné snáze, nebo u něho již nenie nedostatek, poněvadž z najvětčí moci vysadil jest Jezukrista a na se jest ji vzal lúpežem. Protož jiné všeliké právo Kristovo muož sobě osobiti, aby jakož mocně odpůští všecky hřiechy a muky snímá, tak plné spasenie muož konati všemu světu, mocně posvěcuje všeho, čistě a spravedlivo čině všecko a muož milosti mnohé šířiti a množiti a řády uvoditi Bohu ke cti, kteréž chce najchvalitebněji, aby Buoh v nich chválil jeho duchem, plným smrti a plným všech odpornosti Kristu Ježíši.

2015 h

Protož takovú chválu Bohu uvodí v lid, aby skrze ni dal v zapomenutí Ježíše Krista jako mrtvého a aby skrze tu slávu umrtvil lid.podle života milosti a viery. Protož tolik muož řečen býti antikrist pod jménem Krista, kterak nemuož řečen býti antikrist nižádný cizie pohan, násilník viery, jenž by mnohú krev svatých prolil a zjevně Jezukrista potupil do shlazenie křesťanuov všech podle těla až do zkaženie všech věcí křesťanských, do spálenie knih zákona božieho. Nebo tak čině, mohl by učiniti, aby křesťanuo nebylo podle těla živých a že zmorduje je pro vieru, nemohl by jich na duši učiniti v mrtvých. Protož to by byl antikrist, veliký nepřítel Kristuov; ale ještě takový nedosáhl by takové odpornosti proti Kristu, aby pod jménem jeho, pod spuosobem svatosti služebnosti apoštolské, k spasení zjednané, vyvlekl lid | z viery a ustavil jej proti Kristu a uvedl jim Jezukrista v smrť a v zabití duší, aby jim ďábluo nebylo potřebí k jich zatracenie, než toliko sám Kristus, omočený v duch antikristuov najjedovatější, jehož antikrist podává lidu tak, kdež by sám najsmrtedlněji mohl skrze Krista kročiti v lid, aby on Krista ustavil v lidu svými bludy, odpornými Kristu.

#### KAPITULA TŘIDCÁTÁ.

Než pak mluviti o takové neznámé nepřiezni antikristově tomu lidu, ješto se jest opil duchem jeho a v smrť neznámú uběhl skrze něho, nic vážno nenie aniž toho muož za zlé mieti, že antikrist pode lstí, přikrytú svatost(í) myln(ú) mrtví v nich Jezukrista. Leč které zjevné a veliké odpornosti vede proti Kristu lid opilý duchem jeho, spí v tom, zavřien sa u veliké tmě, a antikrist na cestě smrti ustavie je i slibuje jim život a oni ze tmy nepohledí na to. Ale že napřed jest pověděno, že on své nepřiezně odporné Kristu provede skrze apoštoly své, skrze něž osáhl jest všicku zemi a rozměřil ji pod kostely, aby oni rozlili všechen jed

jeho na národy, podmanivše je sobě skrze moc: protož pak ti apoštolé jeho rozličné tráveniny jedu antikristova vylévají na národy lidské, kterýchžto trávenin hojnosť mají v moci antikristově podle toho, což jest o nich napřed pověděno.

Ale nad to pak mají všecky svaté v nebi: apoštoly, mučedlníky, panny svaté, anjely i matku Jezukristovu, aby skrze nè rozlévali jed smrtedlný antikristuov na svět odlúčený od Krista, dobrotu a milosti svatých vzkládajíce v ucho skrze lež lidu bláznivému, lidu milujícímu lež u výmluvách pochotných, jako hudbici na kvasu vinném rád slyší lid poběhlý od tovaryšstvie a účastnosti svatých. Nechtí zde nic s svatými mieti: ani s nimi hřiechuov nechati chtí ani se jich káti ani s svatými chce světa opustiti aniž s nimi kterých bezpráví chce trpěti ani mučedlnictva s nimi chce podstúpiti ani které svatosti jich na se bráti, ale všech ďábluov zlosti chce na sobě nositi a v jich tovaryšstvie státi. Protož pak apoštolé antikristovi kostelní a mnichovští takový lid těší svatými nebeskými, mnohé dobroty a zaslúženie jich vykládajíce jim a zvláště jich milosti veliké a mnohé, které majé k hřiešným lidem, a že sú pilni jich spasenic i jich na světě štěstí, protož velmi silně modlé se Bohu za ně a z těch milostí velikých, kteréž majé k hřiešným, také z núze jim pomáhajé, nebo někteří svatí vládnú oliněm, někteří vodů, někteří světskú hanbů, někteří chudobú, někteří náhlú smrtí, někteří zimnicí, někteří padúcí nemocí, někteří vězením nebo okovy, někteří zuby, někteří očima, někteří vlky, někteří hady, někteří sviněmi. A tak všecky zlé věci, kteréž lidem škodie a núzi jim provodie, světí v moci mají a vládnú jimi. A protož jim slúží, postí se jim, světla jim na česť pálí. ofěrujé, mše zaprošujé, světí jich svaté dni, nábožně se jim modlie: toho vyprostí z tèch věcí zlých, jimiž vládnú a jichž lidé nerádi trpi. Kdyż kolio zuby boleji, tiem svatá Apolona vládne a obdržala jest ten úřad nad bolestí zubuov, že jí otec jejé zuby vybil pro jméno Ježíšovo. Protož rozdělili jsú úřady mezi sebú nad tiem, aby lidé netrpěli těch věcí zlých, kteréž na ně Buoh spravedlivě dopáštie pro jich hřiechy: to světí opravují. Buoh ztepe,

206 b.

207 s.

a světí uléčí, a tak jsú proti Bohu; Buoh uvodí světskú hanbu, padúcí nemoc, slepotu, chudobu pro jich hřiechy: to vše světí opatrie, aby toho ani onoho netročli jich služebníci. Protož vncseme takých domněnie o svatých lidu hřiešnému, ješto Boha neposláchá ani jeho ctí v čem. Nepošlo jest takové bánie svodné jinak než jediné z duchu antikristova skrze apoštoly jeho kostelní. rozsáté po všie zemi, jenž pro své lakomstvic povyšují svatých mnohými lžmi, svatosti jim přidávajíce před lidem bláznivým, aby jej zlúpili v kostelích skrze svaté na statku i na dušech, ješto by nemohli tak snadně lháti lidu, by neměli tolik svatých v nebi, aby poskytnúce svatosti svatých dosáhli skrze to jich měšcuov a z toho aby spořili a ctili své lakomstvie pod svatostí svatých a rozmuožovali modloslúžení mezi lidem nemúdrým, jeuž všudy ve všech věcech Boha lúpí, česť božskú na stvořenie vnášejíce, chyléce se to k stvoření, což slušie na stvořitele, hledajíce toho od stvořenie, což sú měli z dluhu viery hledati od stvořitele. A netoliko tato modloslúženie spoří ten slepý antikrist, ješto pivem smrdi a hotov jest Boha i svaté propiti a opíjeti se na ně jako na slany heryňk; netoliko ten tak svodí, ale i ti, ješto se zdají múdřejší anebo jako by chtěli najpravěje Boha oslaviti. Ti pak najsmyslněje pracují o to, aby rúhanie Bohu toho a modloslúženie najmúdřeje dovedli a je opravovali písmy i doktory jeho bránili. Protož ti velmi povyšují svatých skrze lež oděnú s jich mnohými milostmi, které mají k hřiešným lidem, a řkú: Poněvadž súce zde v tèle měli sú péči velikú o spasení lidské, ještě majíce na překážku tělo své, ovšem viece a hojněje mají milosti zbyvše již těla a súce již s Kristem. Tuť již mají velikú milosť, a Buoh s tú jich velikú milostí v ničemž jim neodpoví: což oni poprosí za hricsné, ihned bude hřiesným vše dáno. A ovšem pak matka pána Ježíše, tať již převyšuje všecky svaté i všecky kuory anjelské převyšuje ctí a chválú, protož, že přeslavné panny ovšem neoslyší jejć milý Svn, za kohož ona poprosí. A ještě viece bájé o jejé lásce k hřiešným, že do pekla chodí a s čerty se tam saudí o hřiešné a dobývá jich z moci ďábluov, protože jé řiekají: Zdráva Maria,

milosti plná! A puojde-li tak ještě milosrdenstvie jejé k hřiešným, aby jich z moci ďábluo a z zatracenie pekla dobývala, tehdy nižádný v pekle neostane: všech ona dobude.

Protož k těmto věcem, kteréž tak mistři a jiní poslové antikristovi o svatých mluví, o jich velikých milostech a pomocech, skrze lež potvrzujíce, protož i tuť viera musí na súdě státi; nemohúf tak mnoho hlúbati a hýbati nebem i peklem, zákony mnohé vyn(á)šejíce z nebe i z pekla skrze lež oklamanú: vždyť se viera nahodí, založená na sloviech božích, ještoť ty zákony vynese jako jed na svět. Protož vneste ty všecky najvětčí milosti na svaté, žeť jimi jednají pečlivě spasenie hřiešných aneb prospěch života na světě, a povyšte matky Kristovy nad Boha v milosrdenstvie jejím k hřiešným: vždyť viera k tomu stane a okáže ta všecka lhánie svodná! Protož k těm milostem, kteréž tak hojně přidávají svatým, potichnem vieru čtenie svatého, kde čtenie svaté ukáže najvětčí milosti všem lidem, kteříž hledají milosti v pravdě a kteříž hodni sú přijíti milosti božie. O nichž die čtenie, že zákon skrze Mojžíše dán jest, ale milost a pravda akrze Jezukrista stala se jest. A i tot o milostech božích čtenie mluví, že ty všecky dobyty jsú a dány svatvin skuze Jezukrista, nebo on jest všem dobyl svú smrtí každé milosti. Protož světí apoštolé se všemi svatými znají se k tomu, že které sú koli milosti měli a dary, že sú to všecko z plnosti Kristovy vzali. A poněvadž světí z jeho plnosti všecko majé, cožkoli mají ti, kteříž sú v nebi, i ti, kteříž konečně mají býti v nebi, také z jeho plnosti mají vzieti. Nebo kteřížkoli mají býti v nebi, musie všickni světí býti a music býti údové hlavy, Krista, a z té hlavy všicku moc duchovnieho života mají vzieti; nebo kteřížkoli mají v nebi býti, ti musie všickni světí býti a že jest on kořen plný všech milostí a všech sladkostí vína utěšenie božského a všickni světí v nebi sú ratolesti, jenž | stojece na tom kořenu všecku moc duchovnie, ktož muožem, spravedlnosti ovoce mnohého z něho berú. A nebeře-li kto z plnosti kořene všeliké milosti života duchovního, jest větev suchá, k ohni připravená. A ponèvadž od kořene vlastního, stojéci na něm, nemohla jest žívota

206 A.

Jan. I, 17.

Jak. 1, 17.

209 a.

Jan. XV.

13-14.

z něho vzieti, od kohož jej vezme, jsúci mrtva? Nemním, byť světí s pytel milosti nan(i) vsuli, byť ožila; nebo poněvadž by tu na koření stojéci a života milosti z něho nevezmúci mohla se v nie jinde objíti a život milosti nalézti kromě tohoto kořene vinného, nepravilí by toho spasitel o té ratolesti řka: A která větev, na mnè stojéci, nenese ovoce, uschne a v oheň bude vržena a hoří. Protož kteráž nemohla života z kořene vzieti, nezastali sú ji světí velikými milostmi, aby jé život uvedli s jiné strany, a která jest přistúpila k studnici živých vod, aby pijíci z plnosti jejé ne žicznila ani kam vážit chodíla, co jí přidá kruopě rolná, jenž na trávu padá? Tak sú světí proti Kristu, studnici, plné živých vod. Proto svatý Jakub mluvě o milostech božiech die: Všeliké dánie najlepšie a každý dar s huorv jest sstupující od otce světlosti. Těmi slovy svatý Jakub shromažďuje všecky milosti a dary Ducha svatého dokonalé, kterýchžto lidé potřebují k zasluhování života vècného, a že ti všickni darové dáni bývají s huory od otce světlosti skrze zaslúženie Ježíše Krista tèm, kteříž stojé v něm věrú živú a milostí jakožto v svém vlastním kořenu, všicku plnosť v nèm majíce. Jakož svatý Pavel tvrdě | na tom ustavil věrné lidi. aby jinde milosti aneb dostatečnosti sobč k spasenie nehledali. die jim: Nebo v Kristovi máte všicku plnosť a hojnosť milosti. Kol. II. 9. Nebo v něm přebývá tělesně plnosť božstvie, protož studnice živé vody jest plna. A ktož žieznie, netúlaje se, rosv hledaje na bylinách: pí z studnice plné. A že tuto jest pře o milostech velikých, že světí zbyvše těla již sú dosáhli milostí velikých, protož hojně jich mohů udávatí hřiešným a najviece matka Kristova, k nież jest povedeno, że jest plna milosti, to vse jiż zvysice tak, jakož se komu najlépe líbí mluviti o milostech svatých aneb matky Kristovy, však ty všecky milosti nedosálnú této milosti. o nież die spasitel: Vètèieho milování niżádný nemá neż ten, ktož duši svú položil jest za své přátely. A vy přátelé moji ste, ač učiníte to, co já vám přikazují. Aj teď zjevno jest, kto najvětčí milosť má a najdále s ní k člověku sáhnúti muož: ten, ktož stvovil jest člověka a ktož. sa Bohem, chtěl býti člověkem pro člověka a ktož na smrť ukrutnú život svój dal pro člověka hřiešného, aby jeho dobyl od zatracenie věčného a umyl jeho v krvi své od hřiechuo jeho a smířil jeho s Bohem a dobyl jemu milosti božie a zaslúžil jest jemu života věčného. A protož k těmto věcem on teď sám die, že větčieho milování nad to nemá nižádný, aby tolik mohl z milosti komu ukázati dobrého a tak užitečně jako Syn boží. Protož nižádný v nebi ani v zemi té milosti ani té moci mohl jest mieti: ani apoštolé ani matka Kristova ani všickni anljelové z nebe jako sám Syn božie. Protož velebíce svaté s jich velikými milostmi chybují se této a oklamávají hřiešné lidi skrze milosti svatých lúdiece je od najvětčie milosti Syna božieho, pominuvše se s ní.

200 b.

#### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ PRVNIE.

Ale tuto jest již dořeci o těch milostech božích, kdeť mohú padnúti aneb přijaty byti od koho a komu jich Syn boží podává. A die svaty Pavel o nèm oznamuje, kde ostanú jeho najvětčie milosti, a praví, že se jest ukázala milosť Boha a spasitele našeho všem lidem, učieci nás, abychom se odřeknúce každé zlosti a tělesných žádostí spravedlivě živi byli na tomto světě. I jest rocum, proè tèm vècem uči ta najvětčí milosť božie. Nic pro jiné než proto: neb nemuož od jiných přijata býti ani miesta v nich nieti ani jim prospèti, kteříž se nenaučie od té milosti tomu učení, aby najprvé chtiece tu velikú milosť boží mieti v sobě k užitku miesto jí připravili u sebe, tiem odpovědůce se protivných věcí té milosti, a to jest každá zlosť a tělesné žádosti, s nimiž nemuož milosť božie místa mieti v jedné duši, že nebo v ní musí zlosť hřiechuov byti aneb sama milosť boží. Nebo die písmo: Uzké jest hože: dva na něm ostati nemuožta; krátký jest pláší: obú přikryti nemnož. Protož k těm věcem měří tato řeč, že milosť Boha našeho přišla jest na svět chtieci se dáti lidem, ale s

Tit. 111. 4.

Iza. XXVI

210 a.

příčinami k tomu hodnými. A ty přiečiny v tom založe, aby ten, ktož chce tu božie milosť sobě k užitku mieti, odpověděl se milostí zlých tohoto světa i | svého těla proto, poněvadž ta milosť božie nemuož státi v duši jedné s nižádnú milostí zlostnú a tèlesnú, než sama toliko chce mieti miesto v člověku. Protož na to jest přišla milosť Boha našeho, aby nás tomu uměnie naučila. a naučíme-li se od ní tomu umění, abychom, vyvrhúce z vuole všecky milosti k zlostem, jí samé miesto dali: ostaneť s námi ke všem užitkóm a prospěchóm spasitedlným. Pakli kto pohrdá tú milostí s jejím učením pro svú zlosť povoliti nechtě učení jejému i obrátí se do nebe u někoho nějakých milostí hledaje, kterak se s nimi potká? Však všickni nebeští měšťané křiknú na něho řkúce, že pán nebeský na zemi sstúpil jest se všemi milostmi, což jich lidé potřebujé, a volaje k těm milostem všecky die: Ač kto žiezní, podiž ke mně a pí dosyta. Protož on jest cesta všech milostí, cesta budúcie odplaty, a nižádný nevejde do nebe jinak než skrze něho ani kterých milostí božiech najde jinde než toliko v něm a skrze nèho.

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ DRUHÁ.

Protož nevěrně činí kněží a mistři proti pravdě Kristově vnadiece lid jinam, sladiece jim svaté v nebi s velikými milostmi a najviece matku pána Ježíše, ač však oni nemohú řeci v pravdě i jednoho slova takového jako o pánu Ježíšovi, by ona byla cesta lidem a život. Ač jest jeho porodila, jenž jest cesta a život lidem, ale toho ona nemá, aby Kristem byla, aby svět vykúpila krví svú od zatracenie: té moci ona ani žádný nemohl jest mieti, ktož není pravým | Bohem a spolu pravým člověkem, aby mohl smieřiti lidi s Bohem ve krvi své. Protož matka Kristova nejsúci Bohem a člověkem nemohla jest lidi smieřiti s Bohem ve krvi své, jediné že Syn boží tělo pravé člověcské z ní jest vzal, v

němž jest lidi s Bohem smieřil. Protož ona tú přiečinú najvyšší prospěla spasení lidskému nad jiné svaté, že z ní vzal jest tělo hodné k vykúpení pokolení lidského, protož z toho má chválu nad jiné svaté, ale moci té k dělání spasenie lidského jako Svn boží nemá. Protož bezprávie se vieře děje ukazovati milosti božské tu, kdež jich nenie a rmútí je tu, kde sú v Kristu Ježíšovi, a slibovati milosti veliké v svatých těm hřiešníkóm, ješto Kristovi nevěří, jeho neposlúchají a přikázaní jeho nedržie, nehodní všech milostí božích, stojíce v hřieších a v slepotě. Protož pak Jidášové zrádní všeho lidu o jich spasenie zvázali sú jim matku Kristovu jako na taras, aby skrze ni nad mieru mohli lháti tomu lidu hřiešnému pravíce jim milosrdenstvie jejé k hřiešným, jimž sami miery nevědí aniž by jeho v Kristu Ježíši uměli vypraviti tolik. Protož připravili sú ji lidu hřiešnému jako výmě kraví, aby z ní ssali tak široké a rozmnožené bez miery milosti jako Jidášové hlásí o ní, tak nevěrní, že podle toho, kdy by to mohlo pravé býti, Kristus s svými milostmi musil by býti daremný. A když jest lid uvěřil milostem matce Kristově a v svatých těm, kteréž v Kristu isú v pravdě, v těch lidech daremný jest Kristus svými milost mi, ale skrze vieru dokonalý jest všem věřícím s nimi; nebo jakož nemuož nižádný Krista odvolati, takéž ani těch milostí, kteréž jsú v něm položeny věříčím k spasení, a jestli že kto z něho milosti nebeře tak, jakož on jich podává lidem, tehda jinde nikdež nic nevezme, tolikéž v nebi jako v pekle. Nebo ktož nenie skrze Krista požehnaný, ten skrze všecko stvoření jeho jest prokletý, nebo všecko stvořenie Buoh obleče v oděnie na pomstu proti němu. Protož nikdež nemuož vzieti jiného než ve všem své prokletie, nebo ktož má Syna i Otce má, protož nemaje Boha ani Syna jeho, Jezukrista, což má? Nic prostě nemá ani v nebi ani v zemi, jediné, sa zlořečený, pekla čeká. Protož antikrist s svými apoštoly, nepřietel Kristuo, všech milostí z nebe přeje světu a povyšuje jich rozličnými vymyšleními, aby v nich svět uspil, aby zaspal pravé milosti v Kristu; nebť na to ďábel vede apoštoly antikristovy, aby lid hřiešný kojili těmi milostmi, ješto

211 .

nejsú aniž jim přijdú, a ty milosti, které sú v Kristu pravé, jenž by jim prospěti mohli, těch aby tajili a zasypali je jako umrlce v hrobě, aby nižádný nic o nich nerozuměl ani věděl, nebo to příleží odpornosti antikristově milosti jedovaté rozlévati hojně na svět a cizí z nebe podávati, o nichž neví, aby zatím umrtvil Krista s jeho milostmi a v zapomenutí dal.

#### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ TŘETÍ.

Ale že jest mnohé mluvení a zaneprázdnění o svatých, a kto 211 b. by všemu odpoviedati mohl, co | jest domnění o nich podle správy posluov antikristových, ješto sú silný zákon o nich skovali z domnění lživých shromážděný, položivše užitek spasenie lidského téměř od poly na nich zavěsivše. Protož jim lid zaneprázdňují, aby jim mnohé svátky světili, postili se jim, obětovali a modlili se jim, pravíce mnoho o jich milostech, že sú pilni hřiešných, přimlúvajíce se za ně, a že již mají větčí milosť k hřiešným, nežli jsú ji zde jsúce měli, a že se jim máme modliti za ty přímluvy, kteréž oni činí za ny před Bohem. A jiní pak ulevujíce těch řečí něco lehčejšího o nich řkú, že nemuožem toho zapříti o svatých, byť nám dobrého nežádali od Boha. Protož takové všecky věci nevím kto by je spravil, co sú rozsíli o nich nesmierných domnění křivých, ješto z viery Kristovy nejsú, ale hřiechové mnozie sú a podvrtel nohám slepých, aby skrze ně se uráželi a padali v jámu bluduov mnohých za pravdu držiece lež oslavenú svatými. A cožkoli sú na ně poctivostí vznesli, kteréž slušejí na samého Boha, tím sú uvedli zvláštní modloslužebnosť jakožto modlení, posty, oběti, svěcení svátkuov, světel pálení, mší slúžení, klekání a jiná náboženství, ješto se dějí tělem neb duchem. Ty všecky poctivosti a služebnosti utrpení slušejí na samého stvořitele; tak daleko k nim zavazuje jakož každý lid zákonem svým, aby klekáním, padáním, klaněním a kterýmkoli těla nebo duchu ponižováním před samým stvořitelem to činili jemu ke cti, jakož jest přikázal. A protož ty věci obráltiti na stvoření jest modloslúžení. Židé nižadnému stvoření slavných dní nesvětili ani světel pálili ani sú se komu postili než toliko samému Bohu, a to i dnes činí, přikázaní božího v tom ostřiehajíce; pakli sú kdy takové věci modlám činili, proto jest nad nimi mstil. Protož jakož daleko s takými služebnostmi zavázáni sú křesťané k samému stvořiteli, tak daleko isú rozmnožili modloslužebnosť obrátivše tv poctivosti a služby na stvoření, ač sú pak nebeská a slavná stvoření. A on své cti a chvály nedá nižádnému. Izajáš die, v nebi ani v zemi. Isa. XLII. 8. A že muož múdrý spieše uraziti velebnosť božskú skrze duostojné stvoření nežli skrze potupné, nebo se nelíbí potupné a užitka nenese milosti, protož se nelíbí a tak se milostí k němu nenaváží. A že nebeská stvoření sú slavna a užitek spasení, milosti rozmnožení v něm se slibuje, protož hotově se k němu milostí přichýlé a nemeškajíce poctivosť všelikú, kteráž slušie na stvořitele, na to stvoření vnesú. A jestli že se stvořitele bojí ti hřiešníci pro své mnohé hřiechy, aby jich do pekla neposlal, a proto naděje v něm mieti nemohú, a v svatých, ješto jsú milostivi hřiešným. velikú naději mají, protož milosti, pomoci, přímluvy u nich hledají jako před králem uherským. Protož tu ovšem přichýlé poctivosť božskú k tomu, ktož krotí proti nim hněv náhly boží. Protož nyní nic nečijí kněží, čemuť učí a v čemť sú lid ustavili, nebo mají staré plné s to: cožkoli pojí, vždy řkú, že z jich plných suduov točí, na jich svatosti sú odpočinuli. | Takéž opět cožkoli hledají v svatých, jehož sú měli z dluhu viery hledati v samém Bohu, vždy jiných bohuov hledají aneb je sobě zvolují, jsúce zklamáni mnohými a falešnými slibováními skrze apoštoly antikristovy, jenž lid lúpí na těle i na duši, skrze svaté všecko dobré slibujíce lidu bláznivému v svatých: netoliko přimlúvaní před Bohem tak bludné jako před hrozným králem, ješto jeho hněv jedva mohú ukrotiti sluhy jeho proti někomu, takéž o pomocech mnohých svatých jim bají, o nichž napřed pověděno jest, že cožkoli trpí zlého ti lidé blázniví, ke všemu jest jim slibován některý

212 a.

svatý, ješto vládne jich neštěstím a muož pomoci z něho tomu, ktož jemu tak slúží, jakož se tobolce kněžské hodí a jich břicho sytí: ihned svatý k té službě hne se a neopustí věrných sluh břicha kněžského, než knězť vždy die: Svatémus dal, cožť sem já sežral. A blázen vida, že kněz žeře, však mní, že svatému tiem slúží.

Ale k těmto věcem, kteréž se mluví o tom, že hledajíce u svatých toho, čehož u samého Boha majé hledati, jiné bohy sobě zvolují a odstupují od pána Boha, a v těch věcech, skrze něž odstupují od Boha, domnievají se, že spasení duší hledají a služebnosť svatým ukazují, v nich viece přiezni čijí nežli v samém Bohu, jsúce opojeni tiem jedem skrze múdré mistry a jiné apoštoly antikristovy, ješto jiného neumějí rozlévati než něčí svatosť cizie lstivě na oklamání lidu hřiešnému, jenž jest zaslúžil hněvu božieho, množíce jim vždy duovody a najvie ce o těch věcech, jenž sú kromě viery. Protož v těch nesmierných věcech, ješto jim nižádný dna nemuož naleznúti, jiného nevidím, by co mohlo prospěti, než ktož by se mohl viery chytiti při těch nesmierných naučeních. A snad konečně nic neostane lidem z poznání viery, jediné trpěti s ní od zlých lidí, a ktož nebude moci trpěti s ní, musí zahynúti s nevěrnými lidmi. Protož ku první řeči hledíce, že tak svatých hledají mysléce skrze ně zlých věcí podle těla zniknúti, jakož jsú o nich spraveni, že oni vládnú zlými věcmi, kteréž by mohly lidem núze činiti jakožto chudoba, světská hanba, padúcí nemoc, vězenie a jiné nemoci aneb núze, ješto sú obecny lidem: protož k těm mnohým básněm tato viera jest, Žalm XLIX, aby jich pohaněla, ješto die pán Buoh: Obětuj pánu Bohu oběť chvály a naplň najvyššímu sliby své a volaj ke muě v den zarmúcení svého, a já zprostím tè. Toť jest viera, na slovích božích založená, o všech zármutcích, kteréž se mohú přihoditi člověku: teď přikazuje, aby se k němu utekl s tiem, modle se jemu za to, aby on podle vuole své dobrotu učinil s člověkem v těch zámutciech a zprostil jeho z nich a zvláště z těch, kteříž k hřiechóm pudí člověka nebo osídla přivodí nebezpečná a ku pádu hotová, a

218 4

14-15.

213 5.

za takové zámutky má Boha pilně ku pomoci hledati rozumný člověk. Protož toho přikázaní božího člověk věrný poslúchaje, odpočine na vieře ve všech zámutcích svých a dá jíti básněm lživým mimo se jako přívalóm krupným pod střechú | stoje. Pakli opustí to přikázaní božie, a pustí se u vietr jako na moři bez vesla nemoha se zastaviti v času zahynutí svého, jakož jest zjevno, že nestojí v nižádném zámutku bez pádu, kteříž s nimi pomoci v svatých hledají; ti netoliko bludně svatých v zámutciech hledají, ale i týmž domněním bludným kúzedlníkuov a hadačuov hledajé v času pokušení svých, tuž vážnosť kúzedlníkom majíce v té při jako i k svatým: též do Kyjova k matce boží, do Temelina k kúzedlníku a nynie do Týna a k svatému Prokopu, k zajimačovi, ktož by koli polehčil: Buoh nebo ďábel, nebo bez viery bludem se pudí jako vietrem, jemuž není zákon.

# KAPITOLA TŘIDCÁTÁ ČTVRTÁ.

A že o svatých tato pře jest mezi jinými přemi, že se jim máme modliti za ty pomoci a za přímluvy, o kterýchž nejistě bají, tu vždy vieru boží držeti máme, že takové modlení, k němuž sú přikázaní boží a to, ješto dotýká služby božie, spasení duší aneb spravování člověka v životě ctnostném a duchovním aneb dobývaní daruo duchovních aneb k kterémužkoli spravování aneb polepšení člověka, nepříslušie k nižádnému stvořenie než toliko k samému stvořiteli. Jiné věci lidské zde na zemi, jimiž sú sobě lidé dlužni z lásky odměněné, těch mohú prositi lidé od lidí, ješto jimi spolu sobě slúžie a pomoci činie, darujé se jimi, puojčují jich sobě: seker, pytluov, soli, chleba, oděvuo, peněz a jiných věcí, v nichž sobě lásku ukazují. Protož co sú věci lidské, kteréž to činíce jedni druhým z lásky, plní v nich přikázanie boží. Ale modlenie svatým v nebi nenie sausedský pytel k trhu u nich uprositi, ale věcí vyšších nad zemské, ješto jich v

214 a.

moci nemají než sám Buoh, kteréž spasenie duší dotýkají. A poněvadž ty prostě v moci samého Boha sú, za ty se modliti svatým, předložíce napřed neupřiemnosť a odstúpenie od Boha v těch modlitebnících svatým, neboť z jiného kořenie nemohú počíti toho modlenie svatým než z toho, že nevěřie Bohu v tom, že jest zavázal každého člověka s modlitbú k sobě samému a zavázal jest jeho s každú věcí, kteréž potřebuje, tělesné neb duchovnie, aby se za ni Bohu modlil. Protož to opustě a jinde toho hledaje přestupujé přikázaní boží. A druhé, z toho kořene to modlení svatým apoštolé antikristovi uvedli sú v lid, chtiece, aby podobně stálo, ponížili sú velmi lidu, že sú zlí a hřiešníci velicí a že jich modlitby Buoh neuslyšie. Pak s tiem ohyzdili sú jim Boha, že se na ně náramně hněvá velikým hněvem, protož svaté jsú jim v jíšce medové připravili, bez miery jim je schválivše, že sú milostivi a pilni sú hřiešných, přimlúvajíce se za ně, jim svatú oběť položie na oltář. A z toho páteře pochotného lid hřiešný za to má, že světí Boha ukrotí jakožto purkrabie a maršálci krále ukrutného s hněvy ukrutnýmí krotí proti člověku obžalovanému, taková domněnie bludná majíce o Bohu i o svatých jako o králi tělesném ukrutném a že světí přijmúce dary a služby od hřiešných i stolié s přímluvami snažně za hřiešné krotíce hněv boží proti nim. A tiemto rozumem tělesným brání zjevně modlenie a přímluv svatých rovnajíce Boha králi hněvivému, a svaté jako purkrabie jeho milostné, ješto, berúce dary od hřiešných, milosti jim hledají u Boha. Protož jedni bludové druhých narodí: bludem súce přivedení k takovému modlenie svatým, ihned z toho zle myslé a věřie o Bohu i o svatých tak jej rovnajíce králi tělesnému a hněvivému. Takéž (o) svatých myslé, že by na dařiech ty přímluvy jednali za hřiešné, ktož jich milosť nalezne, ofěry jim činí, světla jim pálí, postí se, jich svaté dni světí jim a jiné pocty jim činie, že ten jich přímluv zaslúží, že oni, súce udarováni, pilni sú hřiešných. Tolikéž o nich smyslé jako o rychtářích, ješto pro dary na saudě nakládají křivým. Protož z toho bludu ihned se v nich ssopí jiný, aby tolik užitkuov slyšiece o svatých,

že mohú jich přiezni požievati na dařiech, i oblíbí je sobě nad Buoh a položí v nich naději o těch věcech, o nichž sú měli naději položiti v samém Bohu, hledajíce těch věcí v svatých; a tak svú naději odnesú od Boha na stvořenie, to slyšiece, že on se hněvá, a světí milosť mají k nim. Protož hřiešníci, nepřestávající hřiechuov svých a neopravení nižádnými milostmi božími, opustivše Boha, stvořitele svého, studnici živých vod, všecko své dobré majíce v něm, mohú tolik bludem zklamáni býti skrze apoštoly antikristovy, ač by co kdy dobrého pochtěli, aby v tom zklamáni byli skrze ně | a s tiem odstrčeni byli od stvořitele k stvoření, ješto tu nenaleznú toho, čemuž se nadějí v tom stvoření, zavrhše stvořitele s jeho plným dobrým.

215 a.

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ PÁTÁ.

Protož poněvadž jest zmienka o modlení svatým, tu vždy k vieře Kristově stuojme, již vidúce, že zlého nikdež neutečem, pustíme-li se viery; a že ve čtenie viera jest založena o modlenie, komu má býti. Kdyžto ďábel řekl pánu Ježíšovi: Tato všecka tobě Mat. IV. 9 dám, ač padna modliti se mně budeš; tehda vece jemu Ježíš: Jdiž, satane, neboť psáno jest: Pánu Bohu tvému modliti se budeš a jemu samému slúžiti budeš. Ty věci pán Ježíš mluvil jest V Mojšiš. X. o modlenie, kteréž má jíti k samému Bohu, maje příčinu k tomu znamenitú, když jeho dábel potáhl jest k jinému modlení nežli samému Bohu, ale k stvoření, kteréžto modlení bylo jest odporné božímu modlení. Protož toliko o tom jest pověděl, že má býti samému Bohu modlení. A to všecka písma starého i nového zákona ukazujé vždy, že modlenie samému Bohu má býti, a mohl by to rozum viery lidem ukázati, kdy by po rozumu šli. Poněvadž Buoh stvořil jest člověka, z toho chce nad ním práva najvyššieho požievati; neb jakož jest sám mohl jeho stvořiti, jakž jest chtěl, takéž sám chce nad ním práva najvyššieho požievati,

takéž sám chce nad ním vládnúti sobě k vuoli, sám jeho provésti a spraviti chce a on sám jemu dobře muož učiniti v každé věci. Protož. stvořiv jeho sobě ke cti, chce jím sám vládnúti, chce od 215 b. něho milování, modlení; nebo on móž naplniti modlení jeho, nebo on sám jediný jest svědom člověka i všech jeho položenie i tajností srdce a nižádný v nebi nemuož znáti všech zvláštností a tajností člověka každého aniž sám člověk muož sebe úplně svědom býti, než toliko sám pán Buoh zná srdce lidské a jich zvláštní III Král. VIII, věci. jakožto Šalomún jest řekl k Bohu na modlitbě mluvě: Ty sám jediný znáš srdce lidská. Protož k němu příleží modlenie, nebo on pán, stvořitel jest všech a chce, aby k němu zřeli o všecky věci, nebo on všecko učiniti muož, zač prošen byvá v hodném prošení, a ví, kdy komu má dobře učiniti lépe než ten, komuž dobře činí. Nebo někdy i svatý člověk modlí se jemu za některé věci, ješto se jemu zdají dobré, a on jeho neuslyšie, věda, že jemu nejsú tak dobré jakož se člověku zdajé dobré, jakož zjevno jest na svatém Pavlu a na Mojžíšovi. Protož v takových věcech tajných, jenž sú toliko samému Bohu známy a skryty mnohé věci od nynějších anjeluov, jakož die Dyonizius, kterakž by mohla tehdy modlitba k svatým státi v také při, jéž Buoh neuslyší i od dobrého člověka, vida, že jemu nenie to dobré, zač on prosí. Protož světí, nevědúce tak, jakož Buoh sám zná, komu co dobrého aneb zlého jest, kterakž by oni naplnili takové nejisté prosby, nevědúce, hodí-li se to člověku, zač jich prosí?

## KAPITOLA TŘIDCÁTÁ ŠIESTÁ.

A opět poněvadž všecky modlitby svatým jdů | v pokrytstvic neupřímém, nebo ti modlitebníci svatých kterak by se pravě mohli modliti svatým tupíce Boha svými hřiechy těžkými i hledají přízni u svatých svým modlením a Boha popúzejí proti sobě k hněvu přestupujíce jeho přikázanie, kterak tu modlitbu lstivú

přijmú světí? Jedno proto, že k nim modlitby lidské nepříleží, a druhé, že nepřítelé božie lstivě jich přiezni hledají svými modlitbami, pána jich tupíce; chtěli by toliko pomsty ujíti pána jich skrze jich přiezeň anebo snad najduovodněje muož řečeno býti, že slepí a svedení nevědí, kam jdú. A opět nižádný z viery nemuož ukázati, by světí na se poctivosti božské brali a zvláště modlenie, kteréž slušie samému Bohu, aby je přijímali, nebo zde súce ani klaněnie ani obětovánie ani modlenie sú nepřijímali. menší poznánie Boha měvše než tam v nebi mají. Protož nepochybně taková věc dále jest od nich nynie než zde byla. A tyto věci se praví o svatém Petrovi. Když jest přišel k Korneliovi, Skut. X, 25vyšel jest v potkání proti němu Kornelius a padl k nohám jeho a poklonil se jemu a Petr pozdvihl jeho řka: Vstaň, neb já sem člověk jako i ty. K témuž podobné věci praví se o svatém Pavlu a o Barnabášovi. Když jsú jim chtěli obětovati, to když uslyšeli Skut. XIV, apoštolé Barnabáš a Pavel, rozedřeli sukně své a vyskočili mezi zástupy volajíce a řkúce: Muží! Co činíte? Však i my smrtedlni sme, rovní vám lidé, zvěstujíce vám, abyste se od těchto marných bohuov obrátili k Bohu ži vému, jenž jest učinil nebe i zemi, 216 b. moře i to vše, což v nich jest. To i jiné mnohé věci jim mluvíce, jedva sú ukrotili zástupy, aby jim neobětovali. To jsú zde měli, že jsú nic na se nebrali, což slušie na Boha. Protož viece toho o nich věříme, když sú tam přítomni velebnosti božské, jenž padajé před jeho velebností, chválu jemu vzdávajíce a že i zdc lidem jsú to okazovali, že klančnie a modlenie i najvětčie anjelové nepřijímají od lidí, nebo tyto věci sú psány v Z(j)evení svatého Jana a die toto sám o sobě: A já, Jan, jenž sem slyšel a vidèl tyto věci, padl sem, abych se modlil před nohama anjela, jenž mi tyto věci ukazováše, i vece mi: Viz, aby toho nečinil, Zjev. XIX, 1 nebo sem já spolu sluha tvuoj a bratřie tvých, majících svědectví Ježíšovo. Bohu se klaněj a jemu se modl. Protož od svatých apoštoluov i od najvětčiech anjeluov máme svědectví, že nižádných poctivostí, kteréž slušejí na samého Boha, nepřijímajé na se: ani klanènie ani modlenie ani obětovánie, a když bez vuole jich po-

dány jsú jim takové poctivosti, že jsú jich nedopúštěli k sobě. ale Bohu jsú je činiti kázali. Protož dosti by bylo múdrým k věření takové věci, kdy by apoštolé antikristovi nestáli přitom osypajíce vše písmy, doktory a svými vtipy pohanskými, ješto jsú nebe i peklo změřili a všicku sprostnosť Jezukristovu jsu vyprázdnili. Protož o těchto věcech mnoho přemlevše neupřímných věcí, také sú ukrátili některých věcí, majíce stranu dosti ostrú proti solbě: již jsú potom propustili modlitbu samému Bohu, ale světí 217 .. aby jé ocas opravovali přimlúvajíce se, aby ta chromá a nemocná modlitba některak pracně před Buoh přikothala se z přímluvy svatých, a samať by tomu nic neučinila, nedoprosili-li by o ní světí. Protož toto jich vajpis jest, v němžto řkú: Věříme a z písma shledávajíce držíme, že světí v nebesích křesťanóm zde věrným svými prosbami a laskavými pomocmi podle jich spuosoby pomáhají, jichžto křesťané mohú hodně žádati i prositi za pomoc i za přímluvu, přitom však poctivosť, kteráž na samého Boha slušie, na ně nevznášejíce, ale u mieru, jakož slušie k svatým se mieti, k nim se majíce, a cožkoli by bylo neřádného zřenie k svatým a nad mieru žádaní, to zamietajíce. Múdřejších lidí! Kterakť jsú se okasali přepěkně, bředúce přes veliké bláto! Mohli by vietr učiti, aby u mieru vál, aby chalup nebořil. I chtí, aby u mieru svatých prosili, jako by to škoda byla, kdy by jich velmi aneb srdečně prosili. Než pak rozum jest přitom: poněvadž chtí od nich mieti pomoc a přímluvu, musíť tak pilně prositi, ať by mohli uprositi a tak aby je uslyšeli, vidúce jich veliké a srdečné žádosti. Ale jakž by prosili mdle, dřiemíce, tak by jich neuslyšeli, ale řekli by jim: Pokrytci, a vy se nám posmieváte, špoty z nás majíce! Protož co jest jiného než ďábel na pányi pražený, cot z lidí činie: jakét jim miery velejí zachovávati, přitom tomu 217 b. je učiece, že to z viery mají a z písma jsú to shledali, že | jich mají prositi za pomoc a za přiemluvu i klásti jim nebezpečenstvie při té vieře? A mají-li to z vierv Kristovy, toť nemá nižádných takových zvrtluo ošemetných, byť čemu učila bojéci se škody v tom. Protož čemuť učí, chcef, aby bez pochybování, bez

bánie, srdečně, s velikú žádostí a s velikým snaženstvím dělali, aby toho hodni byli, oč stojí. Pakli sú modlení svých z viery antikristovy shledali a snesli sú tu vieru z domnění mnohých jako kúzedlníci, tať jest plna ošemetností pochybných, nejistých, i mohú to k ní vymluviti, aby u vieru vhod to dělali, jakožto nejistú věc a pochybnú. A nesmějí pro antikrista řieci lidu, že jest ta viera zlá, jakožto od čápuo sklektaná, v stienu smrti proti ní postavená. Protož se pěknými a múdrými řečmi odievá, aby jej blázni radějši kúpili, ale následujíce viery pána Ježíše, pomoci od něho hledajíce. Tu všecko srdce jako u přiekladě: někto by vuoz zvrátil v bahno i prosí jiných za pomoc; ten jich nenapomíná, aby se nezmazali, ale žádá, aby silně tiskli. Takéž viery boží následovník: upadne-li v bahno hřiechuov, nikam se neohledaje, rychle se vrci na Boha s doufaním, jenž jest pomocník pravý z hřiechuo a síla jest všech dobrých činuov, nebo pravé jest: Spomoc má od hospodina, jenž jest učinil nebe i zemi. Tenť žalm CXX, 2 muož silně pomoci z bláta, byť kto do hrdla v něm vězel.

# KAPITOLA TŘIDCÁTÁ SEDMÁ.

Než tuto se jinak krumpuje při modlitbách sva|tým za pomoc: bude-li k nim veliká žádosť nad mieru, a uškodí; a spavé žádosť neuslyší, a veliká z miery vyskočí a tak nikdež neprospěje. Ale kto pohledie na tuto lesť, jakúť rozsívají na svět a v jakémť uměnie chtí mistři velicí býti, mohli by se podiviti tomu učenie. Nechť jemu sedláky naučie, ať se v prsy tepúce vhod a u mieru modlé se poručejíce se matce Kristově, majéce větčí náději v ní než v samém Bohu, se vším náboženstvím, klekáním, s poklonami se modlé i s pláči: nechajť té miery podadie takým modlitbám, ješto mluví, aby poctivosti, kteráž slušie na samého Boha, na svaté nevznášeli! Však modlenie, postové, svátkuov svěcenie, mší slúženie, obětovánie, utrpenie, slušie na samého Boha to všecko. A

215 a.

218 b.

tomu všemu mistrové učí i sami to činí svatým. Protož kdy jest větčí sláva v kostelích než v svátky svatých? Zvonóm a varhanóm neodpustí na česť svatým a písnie mnoho vždy slavnějšiech nežli Bohu. Ledas mnich nějaký svatým slul, ten lepší má než svatá nedčle. A protož, vážíce ta slova o poctivosti svatých nad Boha, daleko jsú zašli od miery tau poctivostí. Protož ta poctivosť svatým, ješto by jí mohli ciesaře světského ctíti, hlasy s notami sladkými a píšťalami, zvony, světly nesmiernými, ta sláva svatým oblúpila jest Boha z jeho pravé poctivosti, kterúž chce mieti v dušech lidských. A skrze to velebení svatých zmámeni jsú lidé slepotú, že nic nevědí o pravé službě božie aniž mohú rozuměti, chce-li Buoh | jiné pocty mimo to pískaní a notování, kterýmiž sú se zaneprázdnili v kosteliech poslové antikristovi na oklamánie světu.

#### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ OSMÁ.

Protož hlediece na ty zápletky, kteréž tak mistři rozsívají na

svět k velikým škodám, kto jest, aby napravil ten svět na pravú cestu, nebo malým svět neuvěří proti mistróm velikým, nebo což velikého a slavného jest v oči světu, toť přijme? Ale však jich múdrosť, ač se muož stkvieti světu slavně, a když na ni viera přijde a pohledí na ni, rozstele ji jako bláto pod nohami. Protož nám při takých zápletciech potřebí jest držeti se viery apoštolské, kdež se jé muožem ujistiti, a jich zjevných naučenie. Protož k těm věcem, o kteréž tuto máme řeči, upřímně měří řeč svatého Jak I, 5-7. Jakuba, ješto die: Jestli že kto z vás potřebuje múdrosti, žádaj jé od Boha, jenž dává všem hojně a nemá za zlé, a bude jemu dáno. Ale žádaj u vieře nic nepochybuje, neb ktož pochybuje, podoben jest vlnobití morskému, jenž se od vietra vznášie a okolo nosí. Protož nemni člověk ten, že by přijal co od pána etc. Toť muož znáti, kto chce, že toho, ješto má nedostatek v múdrosti boží, přivodí s modlitbú k samému Bohu, ješto dává múdrosť

hojně všem, ktož ji od něho hledajé, a nemá za zlé, neopětuje svého daru slovy hanebnými jako člověk lakomý: dada dar chudému, uhanie jeho s tiem. Protož dání nepravých nebude tobě užitečno. Ale Buoh své dobíré dává hojně a příznivě a chtě, aby člověk polepšen byl jeho darem, a die, aby, od Boha chtě prositi múdrosti, nic nepochyboval u vieře, to jest v té vieře, že zač prosí Boha, aby věřil tomu, že vezme od Boha, za něž prosí; ale ktož od něho prosí cožkoli a pochybuje na tom, by jemu to Buoh dal, ten nic nevezme od něho. Protož tu jest zmietka jistá, ktožť k ní muož kúlí dokotiti: aby člověk, potřebný múdrosti, milosti nebo jiných daruov, uměl se za to modliti Bohu s nadějí, že to vezme od Boha sám skrze svú vlastní modlitbu. Ano se světí k tomu nepřičínějí svými přímluvami, jediné sama jeho modlitba. spojená s doufáním a s věrů. Kde budů krumpování mistrovská. jenž jedva propustí modlenie Bohu, postavíce ji u patách přímluvy svatých, aby ji oni dopracovali před Boha? A ještě i ty přímluvy zchromie, že musí na úskok pod měrú jich žádati, aby chtiece přímluvě svatých, aby jich pracná aneb zedraná modlitba došla skrze ně, aby jich prosili za přímluvu, ale srdcem v nich neostávali, aby jich bez srdce prosili, nepodobně pod nějakými měrami je ustavíce. Tuť k Bohu modlitby nemohú bez svatých provésti, proto že sú nehodni; a přímluvy od svatých nesmějí prositi horlivú žádostí ani srdcem u nich ostávati. Což budú na té modlitbě? Jako ten na chodbè cesty, jemuž jsú nohy i ruce usekali. Protož kde taký lid mohl by k slovóm apoštolským přistúpiti, aby se modlil nepochybuje nic u vieře? Poněvadž nesmí sám před Buoh s modlitbú než prvé uprose něčie přímluvu, aby jeho modlitba skrze ni došla, protož ten prvé pochybuje než ji počne a tak k ní přidruhy hledá, aby ji něčí přímluvú podepřel. Kterak mnoho muoż ufati tomu, že vezme od Boha za tu modlitbu po trúbách vedenú, poněvadž z vierv sám nemuož ustaviti modlitby k Bohu? Však nikdy taková modlitba spletená před Buoh nepřijde, nebo z viery nenie aniž muož u vieře založena byti; nebo z viery boží zavázán jest každy člověk, buď pak naj-

219 a.

horší, aby chtě se Bohu modliti a milosti od něho hledati, aby sám u sebe měl vieru a naději k Bohu, věře, že jeho uslyší a k milosti jeho navrátí, u pokánie jeho ustaví i spasí konečně. Nebo Luk. XVIII. zjevný hřiešník tú cestú přistúpil jest před Buoh s modlitbů, věře Bohu, že jeho uslyšie bez přímluvy všech jiných a smiluje se nad ním, a nalezl jest milosť před Bohem prostě po své modlitbě. Též pohanky, ješto zavrhl jest přímluvy učedlníkuov za ni pán Ježíš a tak jest dlúho samu ustavičnú držal, až jeho přemohla Mat. XV. 28. svú věrů, že jí nemohl smlčeti řka: O ženo! Velika jest viera tvá: staň se tobě, jakož chceš. Též lotr na kříži s ním visě, vida, ano Luk. XXIII, se jemu k smrti blíží, s věrú velikú řekl: Pane! Vzpomeň na mě, když budeš v království tvém. Řekl jemu Ježíš: Věrně pravím tobě: dnes se mnú budeš v ráji. Protož takoví hřiešníci tak sú sáhli daleko věrú na Boha, že po lotrovém životě hodni jsú ráje ihned byli. Protož tuto svatý Jakub každého modlitebníka k samému | Bohu podává s věrú nepochybnú, aby jemu věřil, že od 220 a. něho vezme, což hodného u něho prositi bude. Protož zajíkanie mistrská nižádného dielu nemají v řečech božích, jenž lidem skrze ně hyzdie Boha před lidem a skrze cizie šermy chtí před ním lidské modlitby ustaviti, jako by nemohli lidé skrze vieru své modlitby předeň uvésti. Ale tuto já jich múdrosť za nevěrnú súdím, jenž sem jim velmi mal v očích, ale však seznám na lidu, kterýž oni spravují, že bez múdrosti božie jest aniž jich šermuom rozumie, protož vše napořád oblo hltá jako svině nepřežívající: jednak Bohu se počne modliti, jednak matce Kristově, jednak svatým, jednak Otče náš, jednak Věřím v Boha, jednak Zdráva Maria a totéž na jednom miestě v jednu chvieli páchá; všecko v hromadu skydav, blabolí ústy, nevěda, co lepší aneb chutnější: Buoh-li čili světí, Zdráva li Maria čili Věřím v Boha, nebo vším napořád chvoštie modlitbami tepa se v prsy. A to vše na jich učenie zmateno jest jako rohoží, všem věcem v ústa rovně dávaje, což se naměte.

### KAPITOLA TŘIDCÁTÁ DEVÁTÁ.

Ale mluvíce o těch pomocech, kterýchž tak mistři velejí hledati u svatých a za ně se jim modliti, protož ani proroci ani apoštolé k takým pomocem nevedli jsú aniž jsú jich sami hledali, ale v pánu Bohu jsú všecku pomoc skládali. Protož v žaltáři toto mluví: Pozdvihl sem očí mých na hory, odkud | by mi přišla pomoc. spomoc má od hospodina, jenž jest učinil nebe i zemi. A opět die: K tobě sem pozdvihl očí svých, jenž bydlíš v nebesích. Zalm CXXII, A jakož oči služebníkuov v rukú jich pánuov jsú a jakožto oči děvky v rukú paní jejé, takéž oči naše ku pánu Bohu našemu, dokudž se nesmiluje nad námi. A opět die: Nebo on Buoh muoj jest a spasitel muoj, pomocník muoj, a protož nezahynuť; v Bohu spasenie mé, a chvála má Buoh pomoci mé a naděje má v Bohu jest. Ufaj v něho každé sebránie lidu, vylite před ním srdce svá, nebo Buoh pomocník náš jest na věky. Vytaste se, mistři, a vyšermujte nám tolikéž na svatých svú múdrostí pohanskú! Protož proroci jsúť staří světí, ještoť jasněji o Bohu promlúvají nežli tito noví kúzedlníci, ješto hyzdí a moří Boha v lidech. Protož viera slavná na Bohu založena jest—pomocí všelikých hledati v něm. Neboť mnozí jsú zámutkové spravedlivých a z těch ze všech Buoh vysvobodí je. Ostřieháť hospodin všech kostí jich: jedna z nich Zalm XXXIII nebude zetřiena. Kosti i vlasy jich počietá, aby i jeden z nich neupadl bez vuole jeho. A protož u něho najvětčí jest pomoc člověčí, jenž má moc nade všemi věcmi, kteréž člověka utieskají aneb naň zámutky uvodí: z těch ze všech muož pomoci. A on najviece muož lítosti mieti k spomožení v núzi jeho a muož pomoci nemoci člověčí; když by nemohl k dobrému mieti moci, pročkoli on jemu muož pomoc dáti? Protož mnoho jest tu řekl: Spomoc má od hospodina jest, jenž učinil nebe i zemi. Najlepšie diel vybral ku pomoci, nebo jiný nižádný tolik nemuož pomáhati jako ten, ktožť jest mohl nebe i zemi svú mocí učiniti. Nenieť taká nesnáze, byť s ní nemohl býti a člověka z ní vyprostiti, kterýž jeho

Žalm CXX. 1-2. 220 b.

Žalm LXI.

221 a.

pomoci hledá, i mnohem viece z malých nesnází muož pomoci, když naději v něm mají. A někdy s malú nesnází mnoho sobě stesknú s malú věrú, nebo on muož mdlého posilniti proti tvrdým věcem. A nemuož-li kto duostojně jemu slúžiti a jemu statečně se modliti, on jemu muož pomoci; a nemuož-li se káti hřiechuov a zvolá k němu na pomoc, ke všem těm věcem jest hotový pomocník. A k těm pomocem božským dosti by mohlo přiekladuov býti z viery písma svatého, když by toho potřebí bylo šieřiti viece.

## KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ.

Než pak o jistotě těch řečí, kteréž mistři tvrdí o velikých milostech svatých, které k hřiešným mají a také se za ně snažně modlie neb přimlúvají. A jest-li to tak, což o nich mistři tvrdí, pravda, tehda v tom se ukáže: Slyší-li Buoh přímluvy svatých za hřiešné, tehdyť zjevně prospievají modlitby svatých hřiešným, že se obrátíce od hřiechuov svatý život vésti musí. Ale k jinému cíli nikoli světí za hřiešné nepřimlúvali by se. A jakož světí majé těch služebníkuov a modlitebníkuov pln svět, již by neměl nižádný hřiešník býti: všem by milosť uprosili. Ale když vždy hřiešníci jsú ti, ješto najviece svatým slúží a najhoršie jsú, protož neboť modlitba svatých za hřiešné neprospievá před Bohem aneboť jé není. A tak u vietr duovody své jednajé o těch věcech, kterýmž skutkové odporní selhánie dávajé.

A ještě viece cožkoli řkú mistři o těch milostech velikých, kteréž světí mají k hřiešným, tohoto řieci nemohú o nich, by prvé byla milosť svatých k hřiešným nežli milosť samého Boha jest k nim. Nebo Buoh nesmierná dobrota jest, ale světí mají dobroty u mieru a což jí koli mají, to od něho mají. Protož poněvadž prvé musí býti milosť od Boha k hřiešným než svatých, tehda se muož prvé smilovati než světí. Ale to činí zřiezeně jakož jest uložil dáti milosť hřiešným, búdu-li se hřiechuov káti.

Druhé, že větčí jest lítosť i milosť v Bohu hřiešným než v svatych, nebo on nesmierné dobré jest. Protož on prvé přístoje břiešným svú nesmiernú dobrotú, muož jim dáti milosť tajnú v srdce předcházející a hnúti jimi ku pokání prvé než se světí za ně přimluví; nebo kým on tajně hýbe k dobrému skrze Ducha svatého, toho nižádný jemu přítomný v nebi nezví, leč by komu chtěl zjeviti své tajnosti. Nebo on přítomen jest svatým v nebi i těm, kteříž v pekle jsú i všem, kteří na zemi jsú, nebo jím živi Skut XVII, sme i hybeme se i isme. Protož on všem všudy přítomen jsa muož dělati v někom na zemi to, ješto v nebi nebude vědomo. Protož těch širokostí božských nevšudy muož zstíhati přímluva svatých, když on předchází svú dobrotú dřiev než dobrota svatých.

#### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ PRVNIE.

222 a.

Takéž z viery písma máme jistotu, že se za ty nepřimlúvají, kterýchž Buoh nenávidí pro jich neústupné hřešení a nekání hřiechuov. Nebo jestli že by oni takým dobře chtěli, kterýchž Buoh nenávidí, musilo by puojčeno býti, že tomu chtí, což Buoh nechce a což on zapovídá. Protož světí v nebi jakž by chtěli tomu, což Buoh v nenávisti má, dobře činiti jinak než Buoh chce. hřešili by a nebyli by světí. A to nenie podobné pomysliti o nich, nebo proto sú světí počali býti, že jsú o to usilovali, aby se sjednali s volí boží tak, aby se nemohli pohnúti od ní k ničemuž jinak než tak, jakož vuole boží chce. Protož i doktorové praví, že světí nejsú přietelé nepřátelóm božím. Protož nadarmoť se modlie svatým, kteříž svatostí svatých hrdají aneb jí nenávidí: chtěli by skrze svaté k Bohu, ale cestú po svatých v dobrých činech nechtí jíti, protož nižádného svatého v nebi přítele nemajé. I písma božská těch věcí potvrzují.

### KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ DRUHÁ.

Jer VII, 16-Viece die pán Buoh ku proroku po jiných řečech: Protož ty neroď se modliti za tento lid aniž přijímaj chvály a modlitby za ně a nepřekážej mi, neboť neuslyším tebe. Zdali nevidíš, coť tito činí u městech Juda a v uliciech Jeruzalemských: synové sbierají dřieví a otcové podpalují oheň a ženy skropují běl, aby činili mazance a pokruty královně nebeské, to jest měsíci. Týž prorok die: Řekl | jest hospodin ke mně: Bysta pak stala Mojžíš a (Sa-222 b. Jer. XV. 1. muel) přede mnú, není duše má k tomuto lidu. Vyvrz je od mého obličeje! Z těch písem známo jest, že najvětčiech svatých nechtěl uslyšeti modlitby za takové hřiešníky, ješto jsú neústupně hřešili a káti se hřiechuov nechtěli. Opět die pán Buoh o zlém lidu: Ezech XIV. Budú-li třie muží tito uprostřed země: Noc, Daniel a Job, a já diem meči: jdi skrze zemi a zabí z ní člověka i brava a tří muží tito budú-li prostřední, živ sem já, praví pán Buoh, že nevysvobodí synuov a dcer svých, ale oni sami vysvobozeni budú. A že tito světí mužové: Noe, Daniel a Job takové vážnosti před Bo hem byli jsú, že jsú mohli mnohým svú modlitbú prospěti a veliké věci zastaviti, aby nedošly pro jich modlitbu, avšak teď pán Buoh mluví o lidu takovém, ješto se jest jeho lstivě držel, hřiechy nepřestávajíce na sobě měl, nečistoty a úrazy v srdci svém položil. Protož kdvž by pán Buoh pomstu meče uvedl na ten lid. aby zbil lidi i hovada jich, a mezi tiem lidem byli by ti třic muží: Noe, Daniel a Job s syny a s dcerami svými, tehdy ti muží nevysvobodí svú modlitbú toho lidu od pomsty meče ani synuov a dcer svých, jediné toliko sami se vysvobodí od pomsty meče. Protoż ponevadż nemohla jich modlitba pred Bohem niżádného z té pomsty vysvoboditi ani jich synuov a dcer, ktož by tehdy svú modlitbú prospěl tomu lidu? Nemohl by zlomiti upřiemnosti božské nad nimi nižádny jiny, nebo jest ty vystavil, ješto | jim 223 a. rovně nebyla v nebi ani v zemi. Protož v těch písmiech i v jiných má viera byti křesťanóm, že Buoh hřiešných lidí modlitch neslyší ani svatých lidí modliteb za ně přijímá, nebo ktož odchyluje ucho své, aby neslyšel zákona božieho, modlitba jeho prokleta iest a v hřiech se jemu obrátie. Takéž za tv hřiešníky ani svatých v nebi ani svatých na zemi modlitby neuslyšie, nepřijme Buoh, jakož napřed pověděno jest, že velikému proroku řekl pán Buoh: Tv neroď se modliti za ten lid, neboť neuslyším tebe. Abyť pak Mojžíš i Samuel, ta dva muže najvyšší svatosti stála přede mnú modléce se za ten lid, odporný zákonu mému, neuslyším jich. Protož kterak světí v nebi modliti se budú za takový lid, kterýž Buoh v mrzkosti má? Nebo tato viera, na slovích božích založená, nemuož zklamána býti, kteréž sú světi ostřiehali do nebe chtiece. Protož kterakž tam jsúce chtěli by tu vieru zlámati, kteréž isú světí ostřiehali, a prositi za to zlosvnstvo, ješto Boha tupí, přestupuje zákon jeho, a svatých žádá, aby na nějakém koláči velhal se do nebes skrze svaté. Protož všickni jsú zlořečeni, kteříž se odchylují od přikázaní božích, a jich modlitba ohyzdná a prokleta jest. A poněvadž jich modlitba prokleta jest, cizie modlitba kterak za ně požehnána bude? Protož ti zákonové o těch přímluvách svatých skováni isú od posluov antikristových, ješto se pasú na ně vnadíce lid poběhly s ofěrami, s dary, s světly, aby mněl bláznivý lid, že světí takých da ruov a obětí žádají a že by pro ty dary ihned se hnuli přiezní a milostí k hřiešným a přimlúvali se za ně, dary jsúce nakloněni k tomu. Toho se domnievá lid slepý, nebo svatokupci vždy jim namlúvají v uši a lúdí na nich statky skrze svaté.

223 h.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ TŘETIE.

Ale poněvadž tuto o přímluvách řeč se množí a jim se odpicrá, ne proto se odpierá jim, jako by někto za to maje, že jest tolik svat, že jemu přímluvy nenie potřebie, ale protoť se odpierá přímluvám, že se ti na přímluvu táhnú, jéž hodni nejsú a tu jé hledají, kdež jé nenaleznú. Nebo ten nikdy přímluvy hoden není,

1-2.

ktož ustavičnú žalobu uvodí, to vždy myslí činiti, zač přímluvy hledá, jenž moci ku přímluvě nemá. Protož která přímluva z vierv Kristovy jest, té my neodpieráme, ale žádáme jé. Protož tato přímluva z viery Kristovy jest, kterúž svatý Jan oznamuje řka: Sy-I Jan. II. náčkové moji! Toto píši vám, abyste nehřešili; pakli jest kto shřešil, přímluvci máme u otce našeho, Ježíše Krista spravedlivého, a on jest slitovánie za hřiechy naše a netoliko za naše, ale také za všeho světa. Ta viera jest naše o přímluvě: aniž nižádný v nebi moci nemá ani práva, jediné že jim jest přičtena bez duovodu viery, než sám Kristus. Syn božie, s právem přísežným biskup najvyšší, jakož tato slova i jiná apoštoluov jeho oznamujé. že by kto jiný měl se přimlúvati za hřiešné kromě Krista, Syna božího.

- Nikoli apoštolé jeho ne zamlčeli by té přímluvy, než o též, na 224 a. kteréž dosti všem jest, která v Kristu přímluva jest, die zjevně, že máme přímluvci před otcem paším. Jezukrista spravedlivého. nebo nižadný se nehodí ku přímluvám před Bohem za jiné, jediné ktož žaloby zproštěň jest skrze přímluvu Kristovu: aniž by jinak kto mohl spasen býti, by přímluvy Kristovy za samého nebylo. Nebo se všickni pod žalobú súdí kromě Krista, jakož die svatý
- Řím. III, 28. Pavel: Všickni sú shřešili a všickni potřebujé slávy boží, nebo skrze jednoho člověka hřiech jest na tento svět vešel a skrze hřiechy smrť vešla jest, v němžto všickni jsú shřešili; jakož die
- Rim III, 10-písmo, že nenie nižádný spravedlivý, nenie múdrý, nenie kto hledaje Boha: všickni jsú se uchýlili spolkem, neužiteční učiněni jsú; nenie, kto by činil dobré, nenie až do jednoho. Protož jediný mezi všemi Kristus nalezen jest bez žaloby každého hřiechu. Duchem svatým se počav; protož jemu jedinému pravě se přidává spravedlnosť taková, aby mohl přímluvci za nespravedlívé býti.
- Žid. VII, 24—a v témž svatý Pavel jeho kněžství oznamuje a řka: Ale Kristus proto, že ostává na věky, má věčné kněžství, pro něžto také spasiti muož navěky, přistúpě skrze se samého k Bohu, vždycky jsa živ k orodování za nás, nebo slušelo, aby nám takový biskup byl svaty, nevinný, nepoškyrněný, odlúčený od hřiešníkuov a vyššie nebes. Tu svatý Pavel klade se se všemi apoštoly i se všemi lid-

mi v počtu hřiešných, protož ode všech | die nám hřiešníkóm: Slušelo takový biskup svaty, nepoškyrněný a odlúčený všemi stranami od hřiešníkuov, nižádné nemoci hřiechuov s nimi nemaje. ale plné zdraví nevinnosti maje s velikú milostí božskú mocí jsa, aby mohl hřiechy všech nésti, dosti za ně učině Bohu: protož takový biskup nám, hřiešníkóm, potřeben jest byl, aby všecky kúpie krví svú kúpil, mohl také za všecky orodovati. kteréž jest kúpil. Protož vierať jest, že nižádný do nebe nemohl viíti než toliko skrze jeho vykúpenie a orodovánie. Nebo kněz najvyššie starého zákona, jenž jest znamenal Krista, měl jest obětovati a modliti se za všecku obec židovskú, protož tento i pravdě hojněji se jest sám obětoval Bohu nepoškyrněného, aby vyčistil svědomie naše od skutkuov zlych v krvi své; ten přiestojí před obličejem božím, vždy živ jsa k orodování za nás. A ta viera ohlášena jest všemu světu skrze apoštoly a ještě vždy není odvolána. Ač pak antikrist, najvětčie nepřítel Kristuov, umrtvil jest tu vieru na světě a jiné přímluvce rozmnožil světu, nejisté a nevážné svaté, mnichy utylé, ješto mohú takoví v pekle býti, a Krista vuobec mezi jinými přímluvci někde za dveřmi postrčili; ale pak nevždy nemohú nepřietelé Kristovi této viery zapříti, že všickni spolu nemohli jsú i jednoho vykúpiti svú krví světí aniž také práva mohli jsú obdržeti, aby za jednoho orodovali, ale on, za všecky dosti čině, obdržel jest právo přísežné k orodování za všecky. A poně|vadž všickni, všedše do nebe skrze jeho vykúpenie, ne hned proto jsú kněží s právem přísežným, k orodování za všecky obdrževše moc, protož všickni světí nebeští podnes drží tu pravdu, že tam nižádný nepřijde jinak než tak, jakož jsú oni vešli skrze vykúpenie a orodovánie Kristovo. Takéž poslední všickni mají vjíti skrze něho, nebo on jest cesta, a nižádný tam nepřijde jinak než skrze něho tak, jakož jsú oni vešli. Protož jakož všem z núze příleží jeho vykúpení, takéž každému ze všech potřebno jest jeho orodování kromě těch všech orodovníkuov nazvaných. Nebo on

viece má moci k orodování nežli všickni, co jich jest v nebi, a má právo k orodováni od Otce. Boha. Ale nižádný ani o nižád-

224 b.

225 a.

ném jiném nic Buoh neřekl, by on měl za koho orodovati. Protož ta viera, kteráž jest o Kristu a o jeho orodování, nemuož každému v nebi přičtena býti, nebo jakž by každý rovnú moc a právo k těm věcem měl, (ke) kterýmž Kristus moc a právo má, tak by on s jinými rovně stál. Protož viera o něm nebyla by dražší v něm než jako i v každém jiném a bezpochyby méně než v jiných, nebo skutek ukazuje, že za jinými stojí v té při. Protož ta věc již najviece po přízni ide: kohož kněží najviece z svatých zchválili isú, v tom se najviece viera stkví a ten najlepší má. Protož to jest nepochybně na matku Kristovu spadlo, jakož i dnes v skutku jest, jenž isú ji nad Krista zvelebili a naději jsú v ní položili o své spasení. Ale že jest to antikrist uvedl na oklamání světa. protof I to viera nenie: nižádnýť toho práva nemá k orodování za všecky, ktoží nenie spolu Bohem a člověkem, jenž za hřiešníky odporné neoroduje, za pokrytce lstivé. Protož on, jsa Bohem, zná srdce všech lidí a podle toho poznání ví, za kohoť má orodovati. A protož ani za ty, kteříž sladkými řečmi aneb s nízkými poklonami přímluvy jeho hledají, tomuť se on neokojí, anižť za takové lstivé přimlúvá se; ale onť zná, v kterýchť vyvolení stojí a upřímnosť pravá v srdci, které jsú jeho ovce, ješto hlas jeho slyšie a následujé jeho. Protož on, jsa pravým Bohem, nepochybně ví, za které se má přimlúvati a za které vzácna bude přímluva jeho před Bohem. Toho nemuož mieti nižádný svatý poznánie, aby znal, v kom stojí vyvolenie synovské a pravá upřímnosť srdce, protož toho neznaje, mohl by se přimlúvati za takové, ješto jsú v nenávisti boží, a tak by jeho přímluvy daremné byly. Protož Kristu, Synu božímu, tolikoť jemu příleží přímluva podle nepochybné jistoty a podle vykúpenie; neb nižádný nemuož toliko milostí a slitování mieti nad nimi jako on, ješto jest za ně umieral a umýval je v krvi své od hřiechuov jich. Protož, vida v nich svú mnohú práci a bolesti své, najvlastněje muož se přimluviti nad svú vlastní kúpí v času jich zámutkuov a v času jich páduov, ješto podle svých nemocí a podle osídl ďábelských padají v zlá svědomie. Protož navrátíce se k srdci od něho pomoci a utěšenie

žádají, odpuštěnie i všeliké milosti v něm, ufaljíce v svém poražení a v truchlivosti srdce, kteréžto věci z páduov v hřiechy přichodie i na ty, kteřížto mnoho dobrému chtí, skrze osídla pokušenie zdejších, kteříž úmysluov k hřiechóm nemají a jich se varují. Protož k tomu rozumu die svatý Jan: Pakli jest kto shřešil tak z příhody, přímluvci máme Jezukrista spravedlivého před Otcem naším, Bohem. To jest, aby pro pád, jenž se lidem dobrým muož přihoditi, nezuofal ani v která opuštěnie a poraženie neuběhl, ale zase povstal maje velikú naději v Bohu skrze Jezukrista, pána našeho, že poněvadž jest umřel za nás a knězem věčným od Boha ustaven jest, aby věčně spasiti mohl a vždycky živ jsa k orodování za nás, aby skrze něho bezpečný přístup měl k Bohu s doufaním a tak skrze jeho zaslúženie vždycky aby milosti hledal k odpuštění hřiechuov a k zproštění velikých zámutkuov a k dobytí všelikých potřebností. A nemuož-li kto rozuměti jeho přiemluvě, kterak ona tam jde před Bohem anebo kterak by i sám za ni prosil, ale toto měj, aby ve všech věcech milosti boží hledal skrze jeho zaslúženie, skrze jeho mnohú práci a ukrutnú smrt, ješto jest nám a pro nás to všecko činil. A tak vždy jeho přímluva puojde i dojde, když Boha a jeho milosti ve jméno Ježíšovo hledati budem a Bohu se modléce skrze něho provedem modlitby k Bohu. Protož on vždycky jest živ k orodování za ty, kteříž skrze něho Boha a milosti jeho hledají. A že i jemu se modlíme, nebo s Bohem Otcem i s Du|chem svatym jeden nerozdielný Buoh jest, protož spolu modlitebný jest Otec, Syn i Duch svaty, Buoh nerozdielny, jemuž řiekáme: Otče náš, jenž jsi v nebesích, odpusť nám hřiechy naše. Ale že Syn boží vtělil se jest v životě panny Marie a jest spolu pravým Bohem i pravým člověkem, protož on skrze své člověčenstvie vykúpil jest nás a zaslúžil spasenie a všelikých milostí, jichž máme od Boha hledati skrze něho jakožto skrze prostředního smierci, vždycky k Bohu přístup měli, jakožto ve všech našich potřebách žádáme, majíce najvyššie naději v něm, když jest nám dal Syna jednorozeného, aby nás skrze něho s sebú smířil a ustavil jeho přímluvcí

226 a

naším před sebe na věky, že nemuož v to upadnúti nic. pro něž bychom zmeškáni byli v které potřebě, leč by to přivedla naše lenosť a nevěra; nebo některé pohrzenie a nevděčnosť těch najvětčích milostí, které nám jest dal skrze Jezukrista, Syna svého, ty věci s naší strany mohú nás zmeškati v tom dobrém, kteréž nám jest Buoh připravil v Synu svém. Ale kterak se on přimlúvá anebo se modlie za koho, tot jest zjevně ohlásil na své poslednie Jan. XVII, 9. modlitbě řka: Otče! neprosímí za svět, ale za tv. kteréž jsi mi z světa vylúčiv dal. — Tu zievně svět vymietá z své modlitby a chylí ji k těm, kteříž jsú pro něho svět opustili, jemu uvěřili a slova jeho přijali a v něm znostali do smrti. Protož takoví i pod-Jan. X. nes isú ovce jeho, ješto slvšie hlas jeho a věří jemu a následují 227 a. šlepějí jeho a dělé se od světa pro něho a v něm toliko svú naději kladú o všecko své dobré; za tyť on se přimlúvá v jich. potřebách, chýle k nim Boha s jeho milostmi, ale za svět se nepřimlúvá, nebo svět nevěří jeho slovóm, neposlúchá jeho, nenie vděčen milosti jeho a jest jemu odporen ve všech cestách svých. všechen jest utonul v mrzkosti chvály porušené, zde v svých porušeních převrácených, ohavných chvály hledaje a u vylití rozkoší plzkých se poškyrňuje a v najhorších věcech líbosť maje, duchem najodpornějším Kristu Ježíšovi opojen sa, skrze nějžto sáhá k mylným a najsmrtedlnějším věcem, jimiž vyprazdňuje z sebe účastnosť božskú a stránku přiebytka božieho vyprazdňuje z sebe a padá v los zatracenie věčného; protož tak mnoho a daleko ustaven jest proti Bohu, aby snadně lékařství nalézti nemohl proti svým ranám pro takové přivázanie k zlostem, kteréž sobě po rodích dědí, po úřadiech, po staviech, po městech, po tvrzech, po zbožích, po obchodích, po pokrmích i po všech svých zvláštnostech svět sobě zlosti mnohotvárné dědí a takové bludy a hřiechy za radosť, za zisk, za právo a za «musím» sobě počítá. Protož ani smrť Kristova ani jeho přímluva ani které milosti boží ani které lékařstvie boží muož upadnúti na ten svět, dokudž stojé v takém kvasu odporném Bohu, aniž také na jednoho člověka světského nižádná účastnosť božská nepřijde, dokudž se neodlúčí od světa srdcem,

skutky, přiezní, tovarystvím, přimiešením | k zlosti, kterúž se dělí od Krista. A poněvadž Kristus nepřimlúvá se za svět ani za toho, ktož miluje svět a leze pod jeho křídla, kto jest pak v nebi. aby se za ten svět přimlúval? Protož podle viery nižádný by nesměl toho potvrditi, by kto čiem pohnul v nebi nebo které přímluvy měl proti Kristu, poněvadž on, maje právo od Boha ku přimlúvaní, zamietá svět od nich; v nebi pak všickni nemajíce práva takého ku přimlúvaní, kterak za ten svět protivný Bohu mohl by se přimlúvati, nebo nepřevyšují Krista v milosti? On najvětčí milosť má k hřiešným, kteříž jé hledajé od něho upřiemo; světí, což majé milosti, to jsú z jeho plnosti vzali, a ti, kteříž tam mají býti, všickni musí z jeho plnosti každú milosť vzieti. Protož nechť shromáždí, cožť najviece mohú duovoduo o milostech syatych k hřiešným, nic jiného tiem nevyvedú, jediné úrazy mnohé vieře té, kteráž v Kristu jest. Protož antikrist, jenž jest farář tohoto světa, uvedl jest to proti Kristu - přímluvy mnohých svatých tomu světu, kterýž Kristus vymietá od své modlitby i přímluvy. Nebo antikrist shledal jest všecky moci i milosti, kteréž v svatých jsú, a uměl z nich nadělati lékařství tomuto světu na každú ránu, ješto o ní toliko svět věří antikristovi o zdraví ran svých nezaléčených vředového hnití, otoku a opuchlosti zsinalé. Po lékařství a v ranách jeho odpočívá smrt bez zarmúcení, nebo stojí pod nebeským lékařstvím mohúci světu nadějí spasenie domnívanú býti.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ ČTVRTÁ.

Ale což já tuto o přímluvě Kristově tvrdím, tohoť také někteří z doktoruov potvrzujé a zvláště svatý Řehoř, vykládaje
knihy svatého Joba na to slovo: Kto mi dá pomocníka, aby žádosť mú Všemohúcí uslyšel? Na to die: Věděl zajisté svatý Job,
že k věčnému vysvobození, odpočinutí nebo prospěchu vzieti lidské modlitby, nemohly by uslyšeny býti jinak, jediné skrze řečníka svého, o němž skrze apoštola Jana řečeno jest: Ač kto I Jan. II, 1-

227 b.

228 a.

shřeší, řečníka máme před otcem naším, Jezukrista spravedlivého, a on jest slitovánie za hřiechy naše a netoliko za naše, ale im. VIII, 34. také za všeho světa. Také o něm svatý Pavel apoštol die: Kristus Ježíš, jenž jest umřel za nás nynie i z mrtvých vstal, jenž sedí na pravici boží, jenž také oroduje za nás. Protož jednorozenému Synu jest zajisté za člověka orodovati před spoluvěčným Otcem: sám se člověka ukazovati a jeho za člověčí přirozenie prositi jest též přirozenie u vysosť svého božství přijíti. Orodujeť tehda za nás pán ne hlasem, ale milosrdenstvím, nebo čehož v zvolených potupeno býti nechtěl, přijímaje vysvobodil jest. Tehda spomocník bývá hledán, aby člověk žádostí byl uslyšen, nebo leč za nás orodování prostředníka orodovalo by od Ducha božieho bez pochybenie našich modliteb, by hlasové znikli aneb oněměli. Tv věci mluví svaty Řehoř někde kromě nás vysoko. Protož ač 228 b. to pod stienem ku potvrzení | viery najviece z toho, že apoštoly přivodí o přímluvě Kristově a na to potvrzuje jeho přímluvy tak daleko, že by všecky lidské daremnie byly modlitby a nynie od Ducha božieho neuslyšel by nižádných lidí, nebo naše modlitby mají moc a prospěch v jeho zaslúžení a v přímluvě. Takéž skutkové naši dobří vzácni jsú před Bohem toliko v zaslúžení jeho dobrých skutkuov. Protož naše modlenie a zasluhování v něm moc béře, že on proto kořen jest, abychom my s naší dobrotů život a moc brali v něm, nebo on najprvé jest od nás hřiech odjal, skrze nějž sme mrtvi byli, a potom moc života pravého dal a zasluhování a k tomu ještě přístojí před božím obličejem za nás svým zaslúžením a svými modlitbami, abychom my se mohli platně modliti skrze něho Bohu i práci hodnú vésti k zasluhování věčnosti v slávě. Ale poněvadž bez jeho orodovánie modlitby lidské umlkly by anebo němy byly by od sluchu božího. tehdy i přímluvy svatých zvetšaly by ufajícím v ně; nebo byť jich přímluvy pokolení lidskému stačily, neoblúpil by všech lidí z jich modliteb od sluchu božího ucha jako němých, ješto moci nemajé k volání, jediné toliko k orodování Kristovu platné klade, aby lidské modlitby skrze něho ucha božieho se dovolaly.

## KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ PÁTÁ.

Již pak řeč svatého Augustina na to slovo svatého Jana, ješto die: Shřeší-li kto, přímluvci máme před otcem naším, Jezukrista spravedlivého. Takto die tento muž spravedlivý a veliký, to jest svatý Jan, kterýžto z prsí páně skrytá tajemství pil jest. Ten, kterýž z prsí páně božství vypověděl jest anebo vysvědčil jest, ten Krista přímluvcí položil jest, ne sebe, a chtěl raději se položiti v počtu hřiešníkuov, aby měl přímluvci Krista nežli by se položil přímluvcí miesto Krista. A potom die: To kto jest držel, kacieřstvie jest neučinil, nebo odkavad rozdělenie stalo se jest? Jediné z toho, když lidé řiekají: My spravedlivi sme, my spravedlivy činíme hřiešné, my prosíme, my zaprošujem? Tu drahně antikrista po pleši udeří! Protož z té řeči znáti jest, že ta viera o přímluvách rozmnožených mnohých přímluvcí jest zedrána. v nichžto něco poodkrývá antikrista a hanbu naň uvodí, neb ne téhož se naděje. A tak zjevno jest, že jsú tu najviece počátek vzaly mnohé přímluvy, když se jest rozdělení mezi křesťany stalo o to, ješto mnoho rot posvátných mnichových se nadělalo mezi nimi, aby se chlúbiece lhali jedni proti druhým řkúce: My spravedlivi sme, my posvěcujem nečistých, my spravedlivy činíme hřiešné, my prosíme, my uprošujem. A jakož v sobě rozděleno jest to tělo antikristovo takými pyšnými zvláštnostmi, tak jsú lid uvedli k rozdělení mezi se i mezi svaté, aby podle chválení jich oblibovali jiné a jiné svaté k orodování sobě. Protož tak lží lidu, aby dokudž mohú jim své orodování sladko činili. A když by jich orodování nebylo tak peněžito, podaldí jim orodování svatých, aby se po něm větčí řád ku ofěře vlekl, nebo je mohú větčími lžmi osúti než své přímluvy, chváléce jich svatosť a jich k hřiešným lásku vysoko, každému svatému něco nad jiné přičítajíce, aby byl prodajnější jako kuoň na trhu pěkně učesany. Protož tak povyšujíce hojně svatosti jich i podtrhnú mnoho užitkuov a žerú nebe i peklo i zemi skrze ta orodovánie pyšná, kteráž sobě lží nestydatě nebo je na svaté uvodiece vymyšlenými lžmi pro své užitky.

229 a.

230 a.

## KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ ŠIESTÁ.

Ale poněvadž tento doktor tak rozumně odiímá od svatého Jana takové přímluvy, že on sám se v ně nepletl, tiem s hřiešníky se v počtu položiv s nimi, vyznal jest, že má přímluvci Krista (r)aději nežli by sám se přímluvcí hřiešných činil aneb nazýval: protož toť mnoho dává znáti, že ani apoštolé ani jiní spravedliví lidé nesměli jsú na se těch přímluv táhnúti ani jsú jich sobě od Boha směli hledati kromě samého Krista Ježíše. jenž jest od Boha přímluvce všem ustaven, ktož budú hodni přímluvy jeho. Nebo jinak by ta viera, v Kristu daná, daremná byla, když by ji apoštolé sobě sobili aneb jiní světí, jakožto i podnes daremná jest skrze dielo antikrsitovo, jenž pase břicho skrze ni. Nebo orodování svatých a jiné zisky sobě rozmnožuje skrze ně, vytahuje ty věci z písem lživým duchem k zvelebení svatým, aby skrze to velebení svatých lstivě domní val se svět, že antikrist velmi přeje svatým, jako by jich bližní byl a jako by se zdálo. že antikrist velmi přeje spasenie světu skrze svaté, jich svatosť užitečnú světu ohlašuje a za tiem nevěrně Jezukrista s jeho velikým spasením mrtvě a v zapomenutí světu dávaje, aby leda mnich nějaký svatým nazván byl, vážněje v spasenie světu byl nežli Kristus; nebo antikrist každého svatého ospe takú svatostí a mocí k spasení světu, aby chutně svět přilna k svatým a své dobré slyše u nich a v nich neptal se na Krista.

# ' KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ SEDMÁ.

Než pak počavše řeč o přímluvě jisté, kteráž v Kristu jest, také se tu přimlůvá dobrým mistr Protiva řka, že by hodné bylo ovšem Kristu mezi lidmi se klaněti a že nenie potřebí s ním k rozmlůvaní jiných svatých přijímati k smíření a že by bláznivý byl, kto by jiného přímluvci hledal, a že v prvotnie cierkvi svaté zvláště modlitba obrácena jest byla k té osobě prostředníka za

pomoc duchovní a že když se jest tak dálo, tehda viece jest prospievala a rostla v dobrotě cierkev svatá než nynie s mnohými přímluvami smyšlenými a vnově zamýšlenými. Rozumným dává se znáti, že jistá viera jest v Kristu o přímluvě těm, ktož jé podle viery hodni budú. Poněvadž se svět(u) nižádná přiemluva nedostane, ačkoli ve mnohých přímluvách naději má svět podle slibuov antikristových po vydané vieře jednú svatým o přímluvě Kristově, protož nové a | smyšlené přímluvy jsú jalové a oklamané, v nichžto svět pracuje okolo nich jako okolo modly mrtvé, nikdy od ní odpovědi neslyšav ani pomoci které od ní vzav; opiv se jedem antikristovým skrze tu modlu mrtvú, mnoho lživého mluví o ní, domnievaje se životu v smrti, řka s oněmi pohany: skut xix, se Velikať Diana Efezských!

Protož ještě to slovo o svatých, ješto skrze ně zapletají svět a tráví jej sladkú pochotností z nebe, praviece světu, že jsú již světí tam v nebi větčiech milostí nabyli, jsúce kromě těla, nežli sú zde přebyvajíce v těle měli a tím mluvením chtí dovésti těch přímluv, kteréž světu slibují v svatých, že jsú již světí s velikú milostí přiečina k dobrému hřiešných pilněji než zde přebývajíce. Protož těch řečí, kteréž o milosti vedú k tomu, k čemu ji táhnú oni, muožem zapřieti a jinak což ta věc v pravdě má puojčiti. položíce v pravdě ten běh, který jsú světí zde měli a který tam majé, že nic tam nemají, což jsú zde měli, a zde jsú nic neměli, což tam mají, než věřili jsú, že tam jiné mieti budú a v naději jsú čekali toho, což tam mají. Protož skutkuov zasluhujících již tam nemají ani k sobě ani k jiným, protož všech těch služebností skutečných, které jsú zde měli sobě k zasluhování a jiným ku prospěchu, tam již nemají. A tak již věříme, že jest zde miesto a čas k zasluhování a tam k odplatě. A tak jest pověděno: Zjev. XIV, 11 Blažení mrtví, kteříž v pánu Bohu umierají, neb řekl jest duch jim, aby odpočinuli od svých prací, i neb skutkové jich jdú po 231 a. nich, to jest odplata za jich skutky jde v jich záhubě. Protož tato jest řeč zde přebývajícím, dokavadž čas bude moci dělati, ješto die: Dokavadž čas máte, čiňte dobře ke všem, nebo přijdeť Jan. IX, 4.

noc, kdeżto niżádný nebude moci dèlati ničehuož. Protož tam lidé mrtví prospěchy větčiemi živými stáli-li by, nemohly by ty řeči pravé býti: Dokavadž máte čas, čiňte dobré ke všem. Nebo mají-li tam u větčí prospěchy vjíti dobrých skutkuov, tehda by jim tepruv čas nastal k nim po smrti; ale že tam času není k nim, zde jim čas před oči klade k dělání dobrých skutkuov. Protož svatý Petr věda, že po smrti nebude moci napomínati ku pravé dobro-11 Petr. I. tè, die některým lidem věrným: Protož počnú vás vždycky napomínati o těch věcech a také umělé a potyrzené vás chci v nynějšie pravdě mieti a spravedlivě za to mám, kterak dlúho sem v tomto stanovišti, že vás vzbudím v napomínaní, jist jsa, že rychlé jest složení stanoviště mého podle toho, jakož i pán Ježíš Kristus oznámil mi jest. Protož dám také příčinu a častokrát, abyste toho paměť měli po mém umření. A v té řeči svatý Petr oznamuje svú pilnosť, kterú jest měl k věrným lidem, že je často učil a napomínal s nimi trvaje, a k tomu je chtěl navésti častým učením a napomínaním, aby umělí a rozumní byli i utvrzení v nynějšie pravdě, to jest kterú pravdu nynie v tomto stavu máme zachovatí podle přikázanie božích a podle viery Jezukristovy, aby spralvedlivě a uměle tomu srozuměli a v té pravdě abyste utvrzeni byli, aby protivné věci vás z té pravdy nevyrazily; protož já věda, že mé rozdělenie s tiemto tělem rychlé jest, k tomu vás pilnè vedu, abyste po mé smrti toho pamèt mèli a v tom ostali. A z té řeči mohl by porozuměti, kto chtěl, že svaty Petr dobré před smrtí obinýšle(l), kteréhož jest po smrti nemohl činiti. Tu měl milost k tem lidem, aby je k dobrému navedl a neklade se na to. by jim po smrti mohl tolikéž nebo viece učiniti, a protož činil, coż mohl a dokudž mohl, věda, že po smrti ani kázati ani napomínati ani epištol psáti jim nebude moci. Protož vybei z toho kto jest múdřejšie, coż muoż najviece, a počti milosť přietomných apoštoluov a nynie nepřietomných a ujisť to nelže lidmi, nebo jinét jest praviti podle smělosti pyšné a podle převrácení bluduov a jiné podle jistoty viery v písmě ukázané a mluviti tu veliké věci, kdež o najmenších nic jistého nemuož praviti, ano by tako-

231 h.

12-15.

vý lží mohl řieci, že světí Bohem vládnú a že Buoh bez jich rady nic neučiní. Protož mluvíce o tom slovu, že světí, v nebi súce, mají větčí milosť než jsú zde měli, tomu muožem povoliti, jelikož ku požievaní Boha viece tam milují Boha nežli v tomto smrtedlném těle, přietomni jsúce Bohu i mají v něm všelikú pilnosť, netoliko holicím milováním zapáleni jsúce, ale plnú radosť v něm majíce tak, aby nemohlo jich srdce dále sáhnúti v tu plnosť: nad se majé přesutú mieru, pochopeni jsúce takú slávú a holřícím milováním, kteréž jich nikdež jinde kromě sebe neostaví. Aby je mohly které paměti anebo žádosti aneb čitedlnosti držeti v čem jiném, to není v nich; nebo jsú požřieni tú slávú a milostí hořící, aby v ni kromě sebe i všech jiných věcí ostavení byli. Jakož muož něco známo býti na svatém Pavlu, ješto sa v třetiem nebi nevěděl toho, 11 Kor. XII. v těle-li tam byl čili bez něho. Nebo plná sláva aneb radosť nebyla by, kdy by člověka viec v jiné pustila než jest sama aniž jeho doma u sebe ostaví. Ty věci my mdle muožem praviti, ale viece jest tam, což jest v srdce lidem nevstúpilo. Protož v té straně mluviece o milostech svatých muožem řieci, že nižádný posel antikristuov nenie tak múdrý, byť vypravil jich mnohé milosti, jimiž převyšují zdejší milovánie Boha, kteréžto milovánie mohú mieti v přítomném požievaní Boha, plné nasycení radosti jeho majíce. Protož na to, což se praví, muožem vzicti nějaký přiekladec o věcech přirozených, kteréžto se sejí ku pokrmóm z uobilie čistých. Ta obilé, pšenice nebo jiné, mají jinú moc nebo užitek v rozsievaní a jinú moc a užitek mají v tu chvieli, když se ku pokrmóm připravují. To zmelí, ztlukú a potom zvařie anebo zpekú. Protož ta věc již se nehodí ku prvním užitkóm, jakožto k setí, aby z sebe jiná obilie rodila, nebo moc vzrostu aneb zplození jest jí odjata a v jinú moc užitkuov obrácena, v užitek krmenie a nasyceni připravena, ješto prvé rostúc nemohla jest pokrmem takovým býti, a jsú ci pokrmem takým k zroštění se nehodí aniž moci má k němu. Ale hospodář chtěl jest, aby prvé rozsívána byla a rostla a mnoho užitkuov narodila, ale když jemu z ní pokrmu pochotného k stolu připraví, takéť jí nepodá rata-

232 a.

232 b.

jovi u přípasy, ať by ji rozsíval po poli, ale s utěšením pojé toho. Rozsívaní a užitkuov množení s bolestmi tesklivými šlo jest, ale požievaní na kvasu vinném s veselím. Protož z těch věcí kto by chtěl, mohl by porozuměti o svatých, žeť jsú v blahoslavenství v jiném stavu dalekém postaveni od stavu zdejšieho; že ti skutkové, kteréž jsú měli zde ku prospěchu jiným, nejsú již na nich, ale samo radování a nasycení v Bohu bez nedostatku, plné odpočinutí ode všech prací, od péčí, od milých přichýlení zdejších. Nic jich mysli nedrží než samá radosť v Bohu ukojená, nebo jinak nemohla by býti plna, by ji co zde na světě táhlo k sobě.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ OSMÁ.

Ale ještě tuto při o nich mají jako již najposlednějšie: vždy by se jich přímluv nerádi pustili; protož řkú o nich, že světí, jsúce v té radosti, nemohú bez toho býti, by nám dobrého nežádali. To muožem na poly děliti: o kterých věcech písmo svaté nic nepraví jistého, jenž jsú zavřieny v tajemství božím, než sami lidé táhnú se k nim a mohú se o nich domnívati nejistě, že se jich rozumu zdá podobná anebo pravá věc, toho ani velmi tvrditi ani velmi zapierati sluší. Ale cožkoli před Bohem pravé při těch tajnostech, tomu povolujme, a jest-li jich žádaní veliké neb menší, buď Bohu chvála: dobrému vždy máme rádi býti. Ale jistiti které věci bez písma nejisté o svatých a zákon z nich lidem skovati jako vieru dlužnú, toť musí divná věc býti. A že to již nikoli z dobroty nepocházi, že člověk smrdí pivem, chce mnoho o žádostech a o milostech svatých radujících v nebi rozprávěti, neviděv ani slyšav mnohá ani malá, než jsa nadut pýchú chce mistrem byti těch věcí, kterýchž ještě nepočal uměti, z těch věcí chce lidem zákony tvořiti, které jsú na srdce lidem nevstúpili. Protož svatý Pavel vtržen jsa do třetího nebe, v těle-li čili kromě těla, neviem: Buoh ví. Nevěděl sám o sobě, kterak by v třetím nebi byl. Kterakž se jest tehdy uptati mohl na žádosti svatých,

233 a.

co oni komu žádají, poněvadž sebe nevěděl jest; než to zde pověděl, že jest to v srdce lidem nevstúpilo, co jest tam, a že ne- I Kor. II, 9. sluší člověku o tom, nebo nemuož nižádný člověk mluviti o tom, což jest nad jeho rozum.

# KAPITOLA ČTYŘIDCÁTÁ (DEVÁTA).

Ale tato smělosť lživá, tukem prorostlá, ješto jedva hledí z tuku, to směle jistí, což jemu nikdy v srdce nevstúpilo. jediné. že jeho blud pudí, aby jej rozsíval, a lakomství aby skrze blud spořil: toť mnohým ústa otvierá v taková lhání škodná a v křivá svědectví.

Ale že o nás mnoho lidé mluví praviece, že my svaté tupíme a za nic jich nemáme | a že zde lidem nic užitečni a pomocni nejsú, protož nic tak nenie, jakož oni lžíce praví, ale podle viery vyznáváme a v naději držíme, že svaté jakožto spoludědice budúcieho dobrého a užitek i pomoc v nich věříme, kterýžkoli užitek nebo pomoc Buoh položil jest v nich zde spravedlivým: z toho Bohu děkujem. Nebo světí nemohú nižádných užitkuov ani pomoci zde přebyvajícím jednati, než sám Buoh muož skrze ně dáti, což komu chce dáti. A jinak nic nedá než tak, ktož prvé u něho hledá toho, což on má i toho, což světí majé. Protož od něho vše- Jak. I, 17. liké dání najlepšie i každý dar dokonalý pochodí s huory. A nepodá-li on užitkuov svých, oni ovšem nic nižádnému nedadí. Protož k tomuto se známe o svatých, což v vieře obecné vyznáváme: Věřím svatých obcování. A ta viera, když by rozumně a v pravdě byla držána, nemohl by nižádný k svatým lepšieho přiestupu mieti ani jich lépe ctíti ani pravdě jich pomoci obdržeti než s nimi v pravých dobrotách obcovati a tovaryství mieti. Nebo ta viera nenie položena k samému mluvení, abychom na tom chtěli dosti mieti řiekajíce: Věřím svatých obcování, a neměli bychom

288 b.

jeho v skutku ani jeho čekali v naději. Co nám prospěje vyznávaní ústy těch věcí, o něž bychom v pravdě nestáli, abychom toho dosáhli.

# KAPITOLA PADESÁTÁ.

A že najprvé se řieká: Věřím v Ducha svatého, svatú cierkev obecnú, a potom se die: | Věřím svatých obcování, nebo 234 a. Duch svatý dělá to obcování aneb tovaryství mezi svatými, to jest spojenie vespolek úduov v duchovní tělo Kristovo a toho těla spojení s jich hlavú, s Kristem, věrú a milostí. A to tělo se počítá od prvnieho svatého. Abele, až do poslednieho svatého, kterýž se narodí před súdným dnem. A ty všecky nazieváme cierkev svatú, choť Kristovu aneb tělo skryté, duchovní, jehož Kristus jest hlava, kteréžto tělo Kristovo duchovní všecku moc duchovní aneb život milosti béře a má od hlavy, Krista. A tak každý spravedlivý, jenž jest úd toho těla, béře moc a život od té hlavy, Krista. Protož těch všech svatých, což jich bude, vyznávaní svatých obcování, kteréž mezi nimi stojí a bude státi na věky, že ti světí budú spolu mieti ta všecka zaslúžení dobrých skutkuov k odplatě a k radosti věčné; každý bude mieti pomoc a účastnosť k radování a k slávě zaslúžení všech jiných. Protož takové obcování aneb účastnosť svatých jest najvyšší pomoc a užitek svatých, nebo člověk nemuož viece pomoci chtieti od svatých, jediné v tom, aby jich všech zaslúžení účasten byl a s nimi spolu se z nich radoval; a zase, což sám dobrého činí, to vše k radosti, ke cti a ku pomoci všem svatým v nebi činí. A jinak by jich ničímž nemohl uctiti než tiem, že jim všecko ke cti a k radosti činí a jest jim sám ke cti i k radosti, vstúpiv s nimi v tovaryství svaté.

## KAPITOLA PADESÁTÁ PRVNÍ.

234 b.

Protož k takému obcování v svatých činech jest řeč pána Ježíše, ješto die: Aj pravím vám: vzdvihněte oči svoji a patřte na krajiny, žeť se již bělejí ke žni, a ktož žne, mzdu vezme, i ktož shromažďuje užitek u věčný život, aby i ten, ktož rozsívá i ktož žne spolu se radovali. Nebo v tom jest slovo pravé, že jiný jest, ktož rozsívá, a jiný, ktož žne. Tu zjevně pán Ježíš činí rozdiel mezi dělníky: jiný rozsievá, jiný žne, jiný do stodoly vozie, ale za stuol spolu sedají. Takéž v duchovniech úsiliech a v zasluhování svatých lidí jest, že každého úsilie, kteréž se v Bohu dělá, jest k radosti všem svatým, jakož to teď die, aby se spolu radovali. Ale dorozuměti této řeči, když se mluví o svatých obcování; nebo ta účastnosť puojde a jest i nynie. Ale ktož sám svatý není, ten ode všeho dobrého, což světí mají a budú mieti, odvržen bude. Protož musí každý svatý býti, ktož chce s svatými v nebi tovaryšství mieti. A že ten každý svatý jest, ktož bez hřiechu smrtedlného jest, a ten toliko muož bez hřiechu smrtedlného býti, ktož pravě u vieře Syna božieho stojí a drží všeliká přikázaní Kristova, miluje své bližní, jako sám se, i své nepřátely, jakož přikazuje pán Ježíš, a těmi přikázaniemi a věrú má svaty byti. A ktož přestupuje přikázaní boží, nenie svatý a nemuož účasten byti Boha ani svatých obcování ani zde na světě ani v nebi a nemuož ničímž ctíti Boha ani svatých, nebo stoje v hřiechu smrtedlném tupí pána Boha a rúhá se jemu a tupí všecky svaté a rúhá se jim, ač by jim kostely aneb oltáře stavěl, postil se, modlil se, jim svítil, obětoval, zvonil, světla pálil: toť tak vzácné jest, jako by jim v tvář plval. Nebo přestúpě přikázanie boží jest všechen prokletý se všemi skutky svými. Protož čím chce prokletý požehnání ctíti? Nemá, co by od něho přijali. Protož nemuož svatých ctíti jinak, leč by, sám jsa svaty, sebú je ctil a byl jim ke cti, k radosti a ku pomoci jich svatosti a přidal jim ke cti svuoj svatý život v jich tovaryšstvie, následuje jich skutkuov, v kterýchž jsú přieklady jich věrné ostavili a písma věrná k naučení svatého života. A to

86.

235 A.

jest veliká pomoc svatých přieklady svatých životuov a písma k naučení pravého života těm, ktož to majé za pomoc od nich. Protož svět nemuož mieti svatých obcovánie, než s ďábly v jednom duchu jsa nynie jich jest účasten v zlosti a potom v pomstě. Protož světí mají všecko spolu dobré v tom svatém obcování a mají pravé bratrství v Kristu, nebo plniece přikázaní Kristovo synové boží (jsů) a vlastní bratří mezi sebů v duchovním porození z Boha skrze vieru a milosť a všecky věci duchovní, které jsú synóm božím připraveny, majé spolu a mají bratra Krista Ježíše, jakožto Jan. XX. 17. z mrtvých vstav řekl jest: Jdi k bratřím mým a rci jim: Vstupuji k Otci | mému a k Otci vašemu, k Bohu mému a k Bohu vašemu. Protož tiem bližšie jest obcování mezi svatými, nebo mají spolu svnovstvie boží a bratrství s Kristem a mezi sebú spolu v duchovním porození. Protož jich věci vlastní vespolek, nebo oni jsú sobě vlastní, aby ve všem jedni druhým v užitek i v radosť večnému byli. Protož nynie v tomto smysle stojéce máme rozuměti řečem Ducha svateho, v tom těle duchovním aby jeho dielem mezi sebú jeden úd k druhému se spojili skrze milosť, jakožto duše člověčí v těle člověčím spojuje všecky údy živé, jenž nejsú mrtvy; tak něco podobně údy duchovní živé milosti boží skrze dělání Ducha svatého jedni k druhým se mohú spojiti milostí. A spojeni bývají spolu k hlavě, Kristovi, a moc duchovní od něho berú a v té duchovní jednotě a účastnosti přebývajíce, aby každý každému z toho, což má od Boha, prospieval a každý každého aby účasten byl. Ne tak má rozuměno býti, aby někto činil tělesnú almužnu jednomu bližnímu, aby každému po všem světě mohl též učiniti; ale jakožto kdy by nemocnú ruku léčil, to by se hodilo celému tělu i všem údóm toho těla. Protož což se děje v tom těle takového zřiezení duchovnieho, pravie se, že skrze dielo Ducha svatého děje se. A tělesným během nemohú tomu lidé vyrozuměti, než tak tělesně smyslé o cierkvi svaté, jakož kněžstvo antikristovo praví, že by to spojení tělesné papeže s kardinaly a s jinými prelaty byla cierkev svatá anebo jinač, že kněží jsú oči, páni ruce a sedláci nohy, pak zřiezení toho těla,

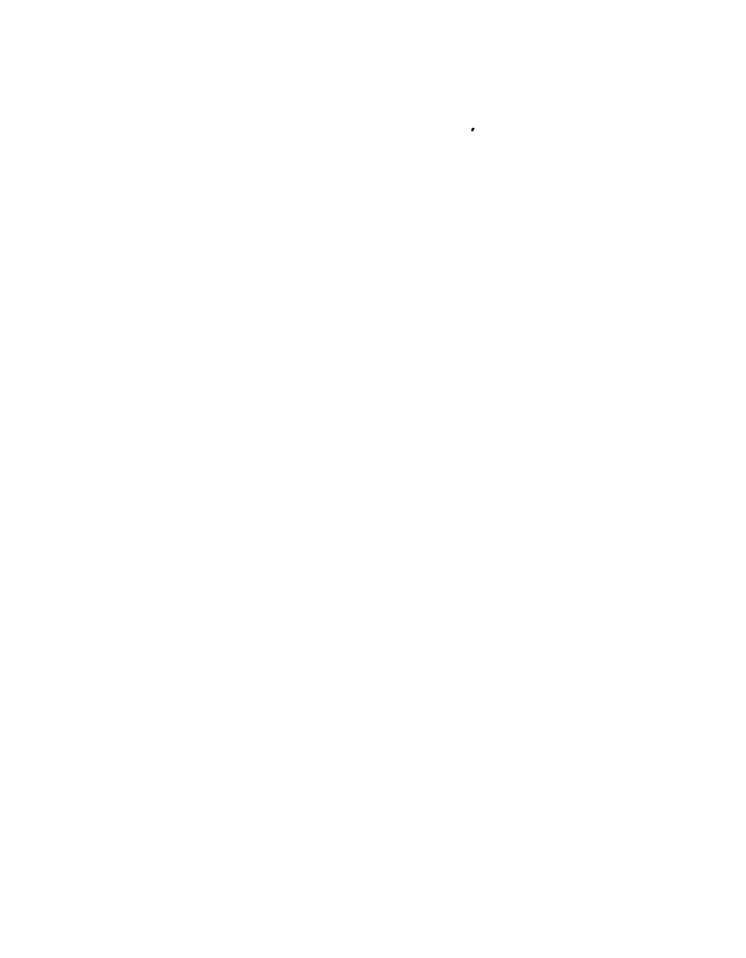
285 b.

286 a.

aby jedni bili, druzí se modlili a třetie dělali, aby dva žráče nesytá na sedláciech se vozili a z jich potu a z bolesti sobě rozkoše činila. Tiem počtem antikrist vykládá cierkev svatú. Ale to se vzdaluje od toho, což se praví o cierky svaté, o choti Kristově, jenž jest sbor vyvolených božiech, a jiných obyčejem řiekáme: tělo Kristovo duchovní, jenž se řiedí skrze Ducha svatého a vieže se spolu z mnohých úduov. Protož k tomu obcování svatých, o němž řeč počali sme, ač málo rozumu jest o něm v lidech, najviece potřebie jest zachovati přikázanie božie, aby člověk stál ve milosti božie a zřiezenú lásku zachoval k bližním: tehda vždy puojde ta účastnosť svatých k němu a od něho ke všem svatým skrze jednánie Ducha svatého ku prospěchu všem věřícím, k chvále i k radosti svatým v nebi. Ale hřiešníci tohoto světa nemajé nižádného dielu v těch věcech a jsú tělo antikristovo a majé v sobě duch ďábelský a jsú sebe spolu účastni v zlostech, aby na každého přišla zlosť všech hřiešníkuov, co jich celý svět má, a potom pomsta se všemi v zatracení. Protož najprokletější sbor antikristuo bude v den zatracení svého.

Skonávají se kniehy, jenž slovú «Sieť viery», skrze snažnú péči Chvala Dubánka ten čtvrtek před utěšenú památkú všech svatých léta od narozenie Syna božieho tisícieho pětistého dvadcátého prvnieho na klášteře Vilémovském.

286 h,



## СОДЕРЖАНІЕ «СВТИ ВЪРЫ» ПО ГЛАВАМЪ.

## предисловіе.

Книга эта, носящая заглавіе «Сёть вёры», сочинена Петромъ изъ Хельчицъ, который жилъ во времена магистра Рокицаны, былъ ему хорошо знакомъ и часто съ нимъ беседовалъ. Онъ написалъ много полезныхъ книгъ по Закону Божію для преуспівнія церкви въ борьбі противъ антихриста и наважиеній его, и если книги эти до сихъ поръ мало вильли свыть, то приченою этого было духовенство, которое не переставало и не перестаетъ представлять народу вниги Петра Хельчицваго блудними и еретическими, и все изъ-за того, что онъ осуждаеть ихъ образъ жизни. При всемъ томъ многіе дюди наъ всёхъ сословій охотно читають и эту книгу Петра Хельчицкаго и другія его сочиненія, не вашрая на то, что онъ быль міряниномъ и въ латини неученимъ, потому что хотя онъ и не быль магистромъ семи искусствъ, но поистинъ быль исполнителемъ восьми блаженствъ и всёхъ заповёдей Божінхъ и быль, такимъ образомъ, настоящимъ докторомъ чемскимъ. Въ этой вингъ Хельчицей васается всёхъ сословій, начаная съ императоревъ, воролей, видзей, нановъ, рыпарей, мъщанъ, ремеслениковъ и кончая сельскить сословіемъ; но особенное винманіе обращаеть онъ на духовенство: на напъ, кардиналовъ, епископовъ, архіепископовъ, аббатовъ и всёхъ орденскихъ монаховъ, декановъ, настоятелей приходовъ, викаріевъ. Въ первой части этой кнеги изкагается, какимъ путемъ и способомъ страшное развращеніе проникло въ святую церковь, и доказывается, что только удаленіемъ изъ церкви встять человъческить измищленій можно добраться до истикнаго основанія ея-Іпсуса Хрпста; во второй говорится о вознивновенія в размноженін въ церкви разнихь сословій, которыя только препятствують нственому познанію Христа, ибо они преисполнены духа гордости в везме сызами противятся смеренному и кроткому Христу. (Стр. 1-4).

## часть первая.

I.

Якоже преста (Інсусъ) глаголя, рече въ Симону: поступи во глубину и вверзите мрежи ваша въ ловитву. И отвъщавъ Симонъ, рече ему: наставниче, обнощь всю труждшеся, инчесоже якомъ; но глаголу же Твоему ввергу мрежу. И се сотворше, яша множество рыбъ много: протервашеся же мрежа ихъ (Лук. V, 4—6).—Эти слова евангелія послужать основаніемъ тъхъ мыслей, которыя будуть изложени дальше: однимъ эти мысли послужать на пользу, другихъ побудять въ распръ, гитву и непріязни. Смыслъ всего, что нами будетъ сказано, тотъ: мы желаемъ возстановленія того состоянія вещей, которое было прежде, и держатьом его, если только поможетъ Богъ. Но какъ трудно бываетъ добраться до основанія въ грудъ развалинъ обрушившагося зданія, когда эти развалины поросли уже лісомъ и сділались обиталищемъ звітрей: такъ трудно найти первоначальное истинное основаніе церкви, Інсуса Христа, во множествіть выросшихъ на немъ и противнихъ ему нововведеній, которыя многими принимаются за основаніе.

11.

Въ приведенных словахъ евангелія обратимъ винманіе на три оостолтельства: нервое, когда Симовъ Петръ говоритъ: Наставинче, обношь всю труждшеся, инчесоже яхомъ; второе — когда онъ же говорить: По глаголу же Твоему ввергу мрежу; третье, когда говорится: И се сотворме, яща множество рыбъ много: протерзашеся же мрежа ихъ. Слова эти нивють смисль духовный. 1) Ночь, въ которую усила Петра биле безндодны, есть ночь духовная, ночь невёдёнія языческаго и слёпоты іудейской, которая миновала, когда Христосъ, Сынъ Божій, истинный свъть, явняся въ міръ, чтобы освётить живущихъ во мраке смерти. Всё усила подей заслужеть награду на небе напрасны, если они совершаются въ ночи слепоты духовной, если люди не достигли света во Христе, вакъ во дев ясномъ. 2) Но чего нельзя было нивть въ ноче, то съ избыткомъ достигается словами Христа, нбо только въ словахъ Христа заключается свія добрыхъ діль, достаточныхъ дія того, чтобы заслужить вічную радость на небъ- во первыхъ потому, что только Его слова могутъ имъть сняу повельнія совершать добрыя діля и ділять нув полезными: во вторыхъ, слова Его сами по себъ свъть (Пс. СXVIII, 105); въ третьихъ, слова Его потому достаточны для совершенія добрыхъ діль, что Богу угодно только то, что Онъ повелъваеть и чему учить. Богъ первъе всего Самъ въ Себъ нашель Себъ угодное; этого Онъ желаетъ, это новельваетъ и на то далъ Свое слово, даби не только псполняли волю Его, но и знали, гдъ и въ чемъ должни исполнять ее, и въ случав отступленія отъ нея върнип, что прогивали Его, утратили Его любовь и внали въ гръхъ смертельный. Поэтому какой бы святости и какъ бы громки

ни были деля людей, но если они не вытекають изъ истины словь Христовыхъ, нельзя ими исполнить волю Божію и угодить ей. 3) Множество пойманных рыбь и расторжение сети можно также понимать въ духовномъ смыслъ, нбо Христосъ, отозвавъ учениковъ отъ лова тълеснаго, соделаль ихъ рыбаряни людей, а нотому даль имъ и сети для этой лован. Сети эти, прежде всего Христови, а потомъ Петра. суть слово Христа, или завонъ Его, т. е. св. писаніе, изъ котораго разумене люде могуть поучаться. Какь плетется и вяжется съть — однеъ узеловъ въ другому, пока не будеть большая и цельная сеть, тавъ и истины св. писанія присоединяются одна къдругой, пока всё виёстё по OXBATATA BC6 MHOMECTBO BEDYDOMENA II KAMIATO BA OTIFILHOCTH GO BCEMM его свойствани душенными и телесными, дабы, объятые пелою сетью. они могли быть извлечены изъ моря этого сивта. Расторжение свян произошло не отъ множества върующихъ, а оттого, что какъ въ моръ вещественномъ въ съть попадаеть много предметовъ негоднихъ, такъ и въ сеть веры намешалось много людей погибшихъ, еретиковъ и соблазвителей, которые входять въ сеть веры, показывая сначала расположеніе въ въръ, а во время испытаній соблазняются о ней или впадають въ ересп: такіе-то п рвуть сёть вёры, и чёмь больше их войдеть въ нее. темъ больше они деруть ее, такъ что вера Божія погибаеть между ними; только устами исповедують они Бога и І. Христа, и таниства нивють для вихъ только вившиее значение. Напротивъ, отъ множества віврующихь и избранныхь сыть выры не раздирается, ибо множество выруюшихъ составляють мощь и силу върм. Но съть върм можеть только тахъ извлечь изъ моря граховъ, кто не расторгнеть ин одной части этой съти, т. е. не преступить ни одной истины върм, и ито дасть себя тащить этою сетью туда, куда потянуть ее рыбари Христовы.

#### III.

Но туть является сометніе относительно рыбарей: которые изъ нихъ Христови; нбо много есть такихъ, которие важутся Христовими, но съти у вихъ разодраны и сшиты гнилыми веревками, т. е. вёра сившана съ намышленіями человіческими: такіе рыбари въ ночи ловять и потому не могуть никого удовить въ покалнію; другіе же удовили педую общину на пользу себь, чтобы откарыливать чрево ся науществомъ, стричь волну и донть молоко. Горе имъ будеть съ такою ловлею! — И такъ одна только въра можетъ сохранить человъка въ міръ отъ заблужденій и козней дъявола; она одна учить насъ распознавать добро и зло; ею одною мы пріобщаемся предметамъ духовнимъ п божественнимъ. Такъ, жи вървиъ, что Богь есть Тронца святая: Отець, Смев и Духь святый, единь Богь н Творецъ неба и земли, и что Христосъ, Синъ Божій, есть истипний Богь и истинний человікь. Духомъ святимь зачатий во чреві Діви Марів в отъ нея рожденний; также вірниз ми и вз другіе предмети духовиме и небесные и въ будущіе: въ воскрешеніе добрихъ и замкъ. Безъ въры нельзя угодить Богу.

IV.

Въра основывается на словать Божінть, и вто върить въ Бога, что Опъ есть истинений Богь и неизмънний, тотъ върить въ истинеость и мензмънность Его словъ, т. е. что исполнение ихъ есть соблюдение воли Вожіей и влечеть за собою любовь Бога и благословение Его, а нарушение какого-инбудь слова Божія есть смертний гръхъ и навлекаеть на человъка гизъ Божій. Но такъ върять только тъ, у которихъ въра разумная и живая. Слова апостола Павла: въра отъ слуха, слухъ же глаголомъ Божіниъ—имъютъ тотъ смислъ, что хогя въра основана на каждомъ словъ Божіемъ, но только тогда она будетъ полезна намъ, христіанамъ, когда она будетъ согласна съ духомъ Христова ученія. Поэтому многое въ ветхомъ завътъ для насъ не въра, напр. жертвоприкошенія и прочее, что служило лишь тълеснимъ прообразомъ будущаго. Вообще всякое ученіе должно бить пскушено словами Христа и Его жизнью, и только тогда будетъ върою, когда будетъ согласоваться съ словами и примъромъ Христа.

V.

Въ наше время вёрять многому тому, чему не следуеть вёрить; пстинную втру христіанскую считають заблужденіемъ и ересью, а мертвые обычае принимають за въру. Между людьми произопло раздъление: одна сторона обвиняеть другую въ ереси, и изъ-за этого возникають BORHU II PACUPE, YGIRCTBA, COMMERIE ADJER II MHOFIE APVIE TPENII: TAKE что въру теперь не легко узнать, нбо вся она смердить ересью и враждою. Въ такихъ обстоятельствахъ разумные люди должны хранить истинную веру, которая изложена апостолами и единожды дана была Богомъ чрезъ І. Христа, и не увлекаться теми новыми верованіями, къ которымъ теперь побуждають людей. Такъ, папа хочеть, чтобы ему върпли, ставя его писанія п законы више закона Божія; посылая въ разныя земли свои письменные отпустки, онь за деньги даеть всемъ отпущение граховъ и избавление отъ мукъ, а кто этому не варитъ (и онъ доберется до него), того онъ сожжетъ. А сколько дожныхъ чудесъ въ пассіоналахъ л другихъ книгахъ, и все это обратилось въ въру, а въра живая затемнена и отвергнута. Поэтому апостоль (Іуд. І, 3-4) учить подвизатися о преданней въръ святымъ единою. Но это трудно, ибо враги въры СЛЕШКОМЪ СИЛЬНЫ И ГОСПОДСТВУЮТЪ НАДЪ НОВ) И НАДЪ ЛЮДЬМИ: ОТЕРЫтая борьба съ ними невозможна. Недьзя бороться съ ними и такъ, какъ поступають игрови въ кости, прибъгая въ разнымъ ухищреніямъ; но хорошо, если удастся кому-нибудь превозмочь правдою немудрыхъ противниковъ въры, не возбуждая вражды. Поэтому заповъдь апостола нужно нонимать въ томъ смысле, что, зная въ чемъ заключается истинная вера. не савдуеть идти по стопамь невврующихь.

VI.

Но и такой образъ дъйствій не избавить оть непріязни. Если простой смертный не будеть върнть такъ, какъ ему отмърпли великіе мужи. то явится въ ихъ глазахъ своевольнымъ еретпкомъ, а тутъ недалеко п до смерти, которая многих устращить. Инмиъ, пока ихъ не иресламють, нажется, что они богаче върою, чъмь веливіе попы, господствующіе надъ нею; но въ часъ искушенія. Богь въдаеть, ито устоить, и я не сом-HEBANCL, TO CCIH KONY HE IIDHICTCH YMEDETS 32 BEDY OTS IONAMHEES враговъ, тому тругно устоять въ ней.-Все вышесказанное о въръ основано на томъ, что ап. Петръ есть рыбарь духовный, а съть его есть законъ Христовъ, или въра Христа, основанная на Немъ и на законъ Его. Христосъ посладъ Петра и другихъ апостоловъ проповъдивать еванголіе всему міру: вто увіруєть ему н врестится, тоть спасонь будеть. Опъ же свазаль имъ: пдите и плодъ принесете, и плодъ вашъ пребудеть (Іоан. XV, 16), Поэтому посмотремъ, гдв и среде какихъ дюдей совершалась двятельность апостоловъ. Эти люди, уставленные въ въръ и ZHSHH HDOHOBBJEDO SHOCTOLECKOD, LOIZHHE CIVZHTE 118 HOCITAVDINETE поколеній примеромь, къ которому они должны обращаться. Во времена апостоловъ въ каждомъ народъ были нъкоторые, избранные Богомъ, которые увъровали въ евангеліе. Они составляли собраніе върующихъ, выделенное апостолами пав среды другихъ людей неверныхъ. Это нужно понимать не буквально, въ томъ смысле, что верующе занимали отдвльную улицу въ городъ, но духовно, т. е. всъ были соединены одною върою. Во время римскаго владычества апостолы проповъдовали евангеліе язычникамъ и Іудеямъ: некоторые изъ нихъ уверовали и отделинеь от другихь. Этому обществу верующих апостолы дали двоявое устройство: внешнее и внутреннее. Внешнее должно было обезпечивать спокойное пребывание хрпстіанъ средп язычниковъ и Іудесвъ. Христіане должны были 1) платить дань властямь и, въ чемъ должно, имъ повыюваться п 2) по отношенію въ Іудеямъ н язычнивамъ обнаруживать кротость и служить для нихъ добрымъ примъромъ, который въ общение съ людьми дъйствуетъ сильнъе, чъмъ одна словесная проповъдь. По отношенію въ себь самимъ новообращенние христіане должни били заботиться прежде всего о совлечении съ себя ветхаго человъка съ его страстями в похотями и облечении въ новаго человъка-Христа. Все предвисанное первымъ христівнамъ должно было утверждаться на единомъ основанін-Христь, пбо Іулен могли также творить добрыя діла, но ихъ добрыя діла были мертвы, такъ какъ не утвержлались на Христь. Впослідствія придумано было много других основаній непрочимъ, на которихъ многіе дірин утверждаются. Такъ, папа хочеть быть основаніемъ церкви, ся главою и прасугольнымъ камисиъ; нонашеские ордена утверждаются на своемь основатель п т. д. Поэтому разумные люди должны обращать взоръ только къ тому основанію, которое утверінін апостолы, дабы могля творить поистинв добрыя двла.

#### VII.

Между нервини христіянами аностоли установили равенство: викто не быль инчекь обязань другь другу, но все должни были любить другь друга и служить другь другу изъ любии, составляя одно тело, соединенное изъ вногихъ членовъ, и имъя главою Христа. Между инии не било правителей съ язическими должностями: судей, городскихъ совътниковъ. Хотя христівне жили водь властью язычниковь, которынь должен были платить дань, но сами не занимали язических должностей. Такъ продолжалось более трехсоть леть, до Константина: онь нервий вивиался BE CDELY EDUCTIONS OF ASHIBECTURE FOCKOGCTBONE H CE THROBENEGHE, ECторые приличествовали язычникамъ. Паль, къ которой вели христіанъ аностоли, била гораздо возвишеннъе и совершеннъе, чъмъ та, которую преследовали языческія власти, ибо составлять одно тёло в руководиться одних духомъ Божіниъ въ дідахъ религіозныхъ и правственныхъ гораздо виме, тамъ соблюдать ту земную слабую справедливость, которая тельнихъ ифръ.

#### VIII.

Но могуть возразить: Если христівне въ ділахъ віри и правственвости должни быле руководиться не языческими установленіями, а любовью, то чинъ-же руководились они тогда, когда любви не доставало, и приходилось теривть несправедивость? Самъ апостоль Павель говорить. что у нихъ были суды, следовательно и они пользовались языческимъ установленіемъ. Отвъть на это такой. Хотя христіане и должни били во вськъ взанивыхъ отношенияхъ руководиться любовию, но изкоторые изъ новообращенных изъ язычниковъ п Іудеевъ были еще слешкомъ привязаны въ земному и для разръшенія тяжбъ ходили на судъ въ язычникамъ. Апостолъ Павелъ порицалъ христіанъ за это и, въ надеждъ, что они впоследствин образумятся, допустыв имъ временно, какъ меньшее зло, визть свои суды. Взанивыя отношенія христіанъ въ случав развыхъ несогласій между неми апостоль выразнів въ словакъ: Тако ли насть въ васъ мудръ ни единъ, иже можетъ разсудити между братій своихъ (1 Kop. VI, 5). Туть апостоль не разументь языческій судь въ ратхауве и не укоряеть христіань въ томъ, что между ними ніть мудраго, который, сделавшись рехтеромъ, творилъ бы судъ надъ братьями, ибо для такого суда нужна принудетельная власть п подченение тяжущихся судьямъ; не разумветь апостоль и того, чтобы у христіань не хватило смысла учредить такой судъ, ибо онъ самъ благодарилъ Бога, что они во всемъ обогатились о Христь, во всякомъ словь и во всякомъ разумъ (1 Кор. I, 5): нать, она ихъ укорнеть въ томъ, что они, имая мудрость и разуманіе, не судять братьевь по смыслу евангелія, т. е. не ограничиваются обличеніемъ виковнаго и примиреніемъ объихъ сторонъ, нбо такой только судъ ведетъ въ вравственному совершенствованію.

#### IX.

Напротивъ, суди въ ратхаузъ, хотя и помогаютъ возвращенію отнятой собственности, вводять въ гръхи, отъ которихъ христіане не ниаче могутъ набавиться, какъ отказавшись отъ такихъ судовъ. Христіане не должни ни кому причинять несправедливости и никого не обманивать, а причиненную несправедливость должни терпъливо переносить, не воздавая зломъ за зло. — Обо всемъ этомъ ми распространились затъмъ, чтоби ноказать, что апостоли допустили суди между христіанами, какъ временную мъру и то ко «сраму» (1 Кор. VI, 5), между тъмъ какъ ни-пъщнее духовенство, которое должно было би обличить это заблужденіе на основаніи св. писанія, обращаеть этоть «срамъ» въ законъ, выбираеть консуловъ для этого «срама» и видить преуспъяніе въ въръ, если этоть «срамъ» производится искуспо.

X.

Взаимия отношенія, установленимя апостолами можду первыми христіанами, основаны были на законъ Христовъ, который опредъляєть, какъ должно поступать съ противниками въры, соблазнителями, еретивами: ихъ нужно увъщевать и обличать сначала одинь на одинь, въ случать же неуспъха—при свидътелях, паконецъ повъдать о нихъ церкви; если же они и церковь преслушають, то поступать съ пими, какъ съ язычниками и мытарями, т. е. не общаться съ ними. Въ такомъ же смыслъ апостоль запрещаетъ общеніе съ предюбодъями и др. Такос свангельское устройство общества скорте можетъ исправить испорченный родъчеловъческій, чтыть языческое при помощи царей земныхъ и городскихъ судей: при первомъ гръшникъ можетъ снова пріобръсть благодать Божію, которой лишили его гръхи, а при второмъ встять такимъ гръшникамъ спредълена смерть.

## XI.

П такъ одного закона Христова было вполить достаточно для устроенія общинь первыхъ христіанть, и, руководясь имъ однимъ, они преуспіввали въ правственномъ отношеніи, но потомъ, когда примішались къ инмъ два закона, гражданскій и папскій, правственность стала падать. Это признають тт, которые пишуть хроники, и мы своими глазами видимъ, какъ эти два закона разрушають и умерщвляють віру и законъ Вожій. Поэтому мы, поздніе потомки, сидя какъ бы подъ тіпнью этихъ законовъ, неувтренно говоримъ о законъ Вожіємъ и управленіи Вожіємъ, нбо тьма этихъ двухъ законовъ заслоняєть очи. Поэтому, такъ сказать, ощунью и гадая я задаю вопросъ: достаточно-ли закона Христова безъ приданныхъ къ нему законовъ человтческихь для того, чтобы основать и устроить здёсь, на земномъ пути, вполнів христіанскую религію? Я от-

въчаю, котя и съ тренетомъ: да, достаточно и тенерь, потому что и прежде его было достаточно для устроенія кристіанскаго общества. Заковъ Христовъ не ослабляется ни отъ сопротивленій, которыя ему оказивають, ин отъ иномества обращенныхъ къ нему: напротивъ отъ этого объ вріобрітаеть еще большую свлу, а нотому его одного всегда достаточно. Дагіе, если его было достаточно для обращенія невірующихъ къ вірі, то достаточно и для устроенія въ жизни и правахъ, нбо носліднее легче. А такъ какъ управленіе при номощи ученія Христова лучше, тімъ съ номощью человіческихъ приніссій, то вто усумнится, что невіста Христова была би совершенніе, руководясь закономъ Вожіниъ, тімъ напаля себя, какъ ядомъ, разними приміслинь.

#### XII.

Лостаточность одного закона Христова признади и сами аностолы, зановілавь вірующимь: Тако стойте воздюбленнін (Филип. IV. 1). Такъ не свазали бы они, если бы усмотрели вакой-либо недостатокъ въ заком в Хрпстов в. Кром в того вностоль гровить проклятіем в всякому, кто сталь бы учить пначе. Устройство: данное апостодами христіанскимъ общинамъ, существовало болье трехсоть лать по вознесения Христовомъ до наделенія Сильвестра пиуществомъ. За это время церковь преусиввала въ духовенкъ дълакъ, что видно изъ частикъ мученій за въру, которыя претериввали всв панвисшіе епископи, съ ап. Петра до Сильвестра, числомъ тридцать пять. Теривливость въ перенесения мучения за въру есть доказательство истинеой въры, напротивъ, отступничество отъ въри обваруживается въ отсутствии теривния, что мы видимъ теперь на духовенстве и мірянахъ. Теперь съ какциъ-то коварствомъ и хитростью относятся по всему, что васается въры, кое-какъ пребывають въ ней, заботясь только о томъ, чтобы откармливать свое чрево и жить въ мірф со свътомъ. А потому мы и приведи на память первыхъ христіанъ: не войнуть ди, можеть быть, по ихъ стопамъ и некоторые изъ нынешнихъ. соблюдая въру безкитростно, въ теривній и искренности сердца.

#### XIII.

Все, что было сказано мною похвальнаго о первой церкви Христовой, по взгляду римской церкви смердить, какъ гнусная ересь. Когда Чехи въ Вазелъ оправдывали причащене подъ обоими видами примъромъ первой церкви, аудиторъ возсталъ противъ этого довода и, между прочивъ, высказалъ мысль, что первая церковь была глупа и не имъла покоя, котя въ нъкоторыхъ священныхъ дъйствіяхъ и своею ревностью въ въръ заслуживала удивленія; впослъдствій же, подобно тому, какъ скивія пріобрыва славу по украшенія ея разноцвътными кожами, простота ученія первой церкви замъннлась блескомъ и красотою въ богопочитаніи и священныхъ обрядахъ; и относительно върм съ теченіемъ времени возвъщено и изложено было многое такое, что въ первоначальной церкви было водъ сомнъніемъ или вовсе неизвъстно, и все это получило и имъстъ

ту-же силу и прочность, какъ и ученіе первой церкви. Разумные люди должим обратить вилмание на эти слова. Первая перковь была глупа: она служная безъ ризъ, безъ алгарей и храмовъ, произнося только «Отче намър при богослужени, а последняя, умеющая чтить Бога, завела большіе и дорогіе каменные храмы и адтари, прекрасныя ризы, умножила модитвы и прије за обрдней и все блестище украсила и устроила, дабы чревъ украшение храмовъ, расписывание ствиъ, употребление покрововъ, овъчей, колоколовъ, органовъ, пъніе съ высокими тонами и дрожащими нотами богопочитание стало обильные, нбо Вогь очень нуждается въ такомъ почитанін и скорбить, если мало сгорить воску, и стіны не будуть красиво блистать. Глупая церковь раздавала священные предметы даромъ, а мудрая умъетъ поторговаться за нихъ, чтобы сорвать на нихъ свое. Первая церковь, говорить аудиторь, не имвла покоя: я же утверждаю, что и среди волневій, которыя она испытывала, ся достопиство не умалялось, пбо отъ времени страданій І. Христа до Константина въриме христіане терпьи гоненія отъ Іудеевь и язычниковь даже до смерти. За то последняя церковь, утеменная, оградила себя мощью и обороною міра сего, не боясь искушеній, такъ какъ наз выдержить за нее мечь свътской власти; утъщенная, она поеть сладкія пісни въ храмахъ въ честь Бога и наслаждается за столами роскошными и на ложахъ мягвихъ. Далъе, говоритъ аудиторъ, все, что памыслила послъдияя церковь, виветь такую же силу, какъ и то, чего держались и чему учили апостоли. Не будь это ложь, сильно умножилось бы спасеніе людямъ последнею первовью, и хвала Божія широко бы возрасла отъ нея, если бы только Богь принималь ее отъ этой скаредной церкви, которая сама преисполнена вещей, противных Богу. Утверждаеть также аудиторы, что въ этой первы пребываеть Христось и Духъ святый, который теперь, уствинсь въ Базель, устролеть чрезъ нее спасение людей, какъ иншеть самь соборь въ своихъ грамотахъ: «И говорить святьйшій вседенскій соборь Базельскій, въ Духѣ святомъ законно собранный, знамемуя собою вселенскую церковь». А потому эта церковь, управляемая Духомъ правды и нивя Его съ собою пребывающаго на въки, имъеть съ собою также и Христа до скончавія міра. Есля бы онъ не лгаль, славная была бы пісня. И эта церковь, продолжаеть онь, нивющая Духа святаго, доджна устроять и созидать спаселіе дюдей, ибо перковь эта въ султ не ошибется и не уменьшить размножение почитания Бога и хвали Его, такъ какъ въ ней почиль Духъ святий, сложивъ свои сокровеща въ ся храминъ, даби на въки оставеть подъ ся сънію утьшевіе Свое. Кто дгаль когда-нибудь подобно ему и какой черть могь до такой степени и такъ безстидно и дживо хвастаться? На это способень зишь тотъ, вто ставитъ себя више самого Бога,

## XIV.

Возвращаюсь теперь въ начатому, т. е. въ съти Петровой, которая расторглась отъ множества пойманной рыбы. — Уловленные апостолами долго удерживались въ целой, неповрежденной съти, но вогда носле нихъ

съ теченіемъ времени дюди, чувствуя себя безопасными, заснуди, явидся врагь и настяль плевель между пшеницею, и плевели такъ размножелись, что пересилили пшеницу и ослабили ее. Крыпкить сномъ объяты быле христівне въ то время, когда императоръ наділяль первосвящемнека имуществомъ и властью; безчувственные отъ тяжкаго сна, они дерзнули отвергнуть нишету, въ которой пребывали во има Христово, и променять ее на владичество и честь императорскую и даже выше императорской. Сначала укрывались они въ ямахъ, пещерахъ и лесахъ, а потомъ, глядь, самъ императоръ возить священинка по Риму, посадивъ его на бълую кобылу. Этимъ была нарушена чистота и невинность аностольскаго званія. Поэтому сать Петрова сильно разодралась, когда вошин въ нее эти два великихъ кита, т. е. первосвященияхъ съ кородевскимъ владичествомъ и честью, превишающею императорскую, и императоръ, вваннямійся поль кожу віры съ языческою властью в должностями. Когда оба эти жита повернулись въ сети, она такъ разодрадась. что теперь не много уже остается отъ нея въцилости. Отъ этихъ двухъ китовъ народилось множество мошенических сбродовъ которые въ свою очередь деругь съть върм: во первыхъ - монахи различнаго нокроя и цвъта, потомъ сброям школьные университетскіе, затамъ настоя-TERM HDEXOLOBE: HIS HOVERWINE: MHOFOOODRENNE CODORN, VEDRIGERING гербами, мешеническіе сброды горожань. Каждый изъ этихъ сбродовъ стремится господствовать, пріобратая себа земли пли хитростью, шли наснліемъ или куплею или по наслідству. Одни изъ нихъ пани духовиме, другіе світскіе. Пани духовние: папа — панъ надъ панами, кардиналь HARD, JOINTO HARD, ADXIGHICKOUD HARD, CHECKOUD HARD, HATDIADED HARD, настоятель прихода панъ, аббать панъ, пробстъ панъ (а этихъ аббатовъ н пробстовъ столько, сколько монастырей и орденовъ, надбленныхъ имуществомъ); есть еще провинціаль пань, пріорь пань, магистрь унпверситета павъ. Свътскіе паны: императоръ, король, князь, паны хоругвенные, панъ бургграфъ, панъ рыцарь, панъ паношъ, панъ судья, паны совътники, панъ бургомистръ, паны мъщане. И всъ эти паны до того тявуть къ себъ власть, что не только разодрали въру, но и королевството такъ расхватали, что главному пану-королю не надъ квиъ пановать. и не хватаеть средствъ содержать себя и свою чедядь; въ цълой области на пространстве многихъ миль король нередко не имеетъ власти ни надъ одною деревнею, поэтому навы земаны рады были бы пить какогонебудь чужаго короля, немца богатаго, который грабиль бы чужія земли для увеличенія своихъ владіній, пбо они, захвативъ королевскія имущества, не выпустять ихъ изъ рукъ и хотьли бы имъть такого короля, который прибавиль бы имъ еще владеній, награбивь чужихь земель. Цзъ этого видно, что у язычниковъ королевская власть лучше была поставдена, чёмъ у этихъ заблудшихъ христіанъ, потому что между язычниками не было такого множества духовныхъ пановъ, совершенно налишнихъ, подобно глисту въ тълъ, который только боль причиняетъ. И у Евреевъ быль только однив главный владыка — парь: пановъ хоругвенных не било, а было только рицарство, или храбрые люди, которыхъ царь нивлъ въ своемъ распоряжении, назначая изъ нихъ чиновинковъ; свящевники

же, по заповеди Божіей, не должны были ниеть владеній, а пользовались только десятиною съ народа, которую определиль имъ Богъ на содержаніе. Если земная власть не можеть существовать, вавь следуеть, при множествъ владътелей, тъмъ болъе не можетъ соблюдаться въра при множествъ различныхъ сбродовъ, излешнихъ и враждебныхъ въръ, между которыми неть никакого единодушія, безь чего вера не можеть быть полезна для нашего спасенія. Каждый изь этпхъ сбродовъ пиветь свой законъ, который онъ ставить выше другихъ законовъ, выше закона Христова. Одиных заковъ предписываеть носить дешевую одежду, и они видять въ этомъ особенную заслугу передъ Погомъ; другіе не вдять мяса. Третьи поють печальными напавами, четвертые рано встають, пятые много постятся, въкоторые читають длинные часы. Всв эти особевности производить рознь между этими сбродами, заставляють другь друга ненавидьть, другь перель другомъпревозноситься, а это все разрушаеть въру. Первовь римская раздълнась на три части: съ одной стороны въ ней есть паны, короли и ввязья, которые дерутся и защищають ее; съ другой - духовенство, которое молится, а третью часть составляеть рабочій людь, который должень обезпечивать тілесныя потребности вервыхъ двухъ частей. Какое неравенство происходитъ отъ такого разділенія тіла Христова! Двумъ сторопамъ хорошо: оні: праздви, много жруть: имъ нипочемъ тратить деньги или лежать на третьей сторонь, подобравши ее подъ себя, а эта третья сторона въ страданіяхъ несетъ на себь роскомь тахъ двухъ обжоръ. Такое раздыление противно Христову ученію, по которому весь світь должень составлять едино множество, едино сердце и единъ духъ.

## XV.

Теперь будеть рычь о каждомъ изъ этихъ мошененческихъ сбродовъ въ отдельности и прежде всего о двухъ сильнихъ китахъ, которые болье всего разодрали съть върм и деругь ее постоянно, т. е. о главномъ владиев духовномъ и главномъ владиев светскомъ. — Владива духовний — напа нарушаеть законь Христовь 1) тамь, что, отвергнувь нищету, трудъ, проповъдь и другія пастырскія обязанности, онъ пріобръдъ свътскую власть и почетъ и требуетъ, чтобы передъ нимъ кланялись до земли, какъ передъ Богомъ. Объдню ръдко служить, проповъдей викогда не говорить, не исполняеть и другихь духовныхь обязанностей по отноменію въ людянь, а сохраниль за собою тодько одняв трудъ — преводавать благословение и провленать техъ, кто ему придется не по нраву, а потому онь обыкновенно лежить въ роскопи и жреть, какъ свинья, валяющаяся въ кліву. Хотя Сильвестрь самь, кажется, и не вель такой свинской жизни, но, получивъ языческое господство и славу превыше ниператорской, онъ привиль это зло къ тому престолу, который называють престоломъ св. Петра, не въдая того, что самъ Петръ невогда такъ нышно не сидъть на немъ. Своимъ високимъ положениемъ Сильвестръ обязанъ императору Константину, и это обстоятельство важно въ томъ отношенін, что въ лицѣ Сильвестра на римскомъ престолѣ насаждено все то, что по смерти его ростеть на этомъ престолѣ. Говоря объ этомъ императорскомъ насажденін, напа Мельхіадъ свидѣтельствуетъ, что Константинъ, обращенний въ Христову вѣру, разрѣшилъ въ своемъ государствѣ свободное исповѣданіе новой религіи, а также строеніс церквей и надѣленіе нхъ поплужною податью, далъ великіе дары римскому престолу, построилъ первый храмъ въ Римѣ и, предоставивъ этотъ городъ намѣстникамъ св. Петра, положилъ, такимъ образомъ, начало тому злу, которое спльно разрослось и умертвило свѣтъ.

#### XVI.

2) Пренявъ выстур духовную власть отъ императора, папа не довольствуется этимъ, а требуетъ, чтобы ип одивъ народъ не могъ имътъ священниковъ помимо него п безъ его соизволенія, и эти священники должны быть съ нимъ вполет единомышленны. Подобно своему главъ духовенство стремится къ земнымъ благамъ, хочетъ вести жизнь сытую и праздную и не знать тъхъ усилій, съ которыми рабочій людъ добываетъ себъ хлёбъ. Такіе пастыри, вомедшіе во дворъ овчій ниуду, конечно, небрегутъ о душахъ ввёренныхъ имъ людей: пхъ привлежаетъ къ себъ паства на столько. на сколько ворона тянетъ къ себъ мертвечина.

## XVII.

3) Папа присвоиль себъ власть самого Христа отпускать людянь гръки. Онъ устроиль странствованія въ Рима для желающихъ получить отпущение граховъ. Будь у кого какие ви на есть тяжкие грахи, стоптъ только сдать ихъ въ Римъ, и будешь чистъ отъ нихъ, точно снова родишься отъ своей матери. Такъ толкують и сулять дурнямъ, опившимся виномъ прелюбодъянія великой блудинцы. И воть, со всёхъ земель ндуть оппвийяся толиы, а онъ, отепъ всяческаго зла, нарядно разолевинсь, въ перчаткахъ съ жемчугами, стоитъ на высокомъ месте и даетъ благословеніе этимь толпамъ, отпуская имъ всё грехи п избавляя отъ мукъ чпстилища и ада. Мало того: онъ на домъ посылаетъ за деньги отпустки. которыми дается отпущение гръховъ на опредъленный срокъ, такъ что до окончанія этого срока можно споцободно грашить какими угодно грахами. Такимъ образомъ папа обогащается и на вырученныя деньги ведеть войны съ королями; объ посылаеть въ государства отпустки съ твиъ, чтоби ему взамвнъ пхъ посыдали денегь для веденія войни. Такъ было во время войны Бонифація съ королемъ Неапольскимъ, когда папа издаль питердикть, запрещавшій духовенству погребать мертвыхь во владеніяхъ короля. Такими действіями папа упраздниль Христа, нбо Христосъ становится ненужнымъ для свёта, если папа иметъ власть отпускать всв грвхи.

#### XVIII.

4) Папа разиножнит свои законы, противные закону Божію в втоть. такъ что взъ-за этихъ законовъ люди забили законъ Божій и вёру и думають, что вера есть не что иное, какь законы великаго священика. Во всехъ своихъ священныхъ действіяхъ духовенство руководится этими законами: оно неаче не умъетъ молиться, какъ бормоча установленеме законами и нарочно сочинениие часы, которыми исписаны толстыя книги. Считается модитвою, когда въ церкви во всеуслышание одинъ попъ перекедивается съ другимъ, словами, и стихами. Невежественный народъ. не разсуждая, принимаеть все это за въру христіанскую, - и не удивительно, потому что о въръ она только и слихаль, что Бога можно видеть въ церкви, да въ воскресенье пельзя пахать. Одно изъ двухъ: пли совершенно отвергнуть Бога и отступиться отъ Него или всвыв сердемъ призвинться въ Нему. Но людямъ не легко ни то ни другое; но человых не такъ пороченъ, чтобы всецью отвергнуть Вога, съ другой стороны не много найдется и такихъ, которые захотели бы всёмъ серднемъ прилъннъся въ Богу. Въра, основанная на папскихъ законахъ, представляеть нічто среднее между тімь и другимь, и на этомь большинство людей уснованвается. Она предписываеть различныя добрыя дъйствія дживня п менныя, которыя выражаются въ разных ветшнихъ обрядать, и люди думають, что они соблюдають истинную въру, исповъдуя Вога одними устами и выражая свое почитаніе одними вившиними знавами. Но папа не только размножаеть свои законы, протпвиме закону Божію, но самъ сочиняеть законъ Божій; такъ, на Базельскомъ соборѣ по новоду вонроса о причащении мірянь подъ обонин видами папскіе преверженци висказались, что хотя бы и была на то заповедь Христова. но святая церковь можеть наменны и низложить то, что есть въ законв в востановить что-нибудь противоположное, чего и тъ въ законъ. Поэтому не даромъ во время наделенія Сильвестра властью раздался голосъ: Сегодня влить ядь въ св. церковы! Этотъ ядъ чрезъ напу п его законы разлыся теперь по всему свёту, такъ что папа есть тотъ человътъ беззаковія, смнъ ногибели, о которомъ говорить ап. Павелъ. Ввалившись въ съть Петрову, этотъ китъ такъ разодраль ее, что ею уже не могуть довить; а вто и захотыть би удавливать дюдей въ спасевію, того опъ ищеть лишить жизни, ябо онь ненавидить въру, которал и есть съть Петрова.

## XIX.

Другой кить, ввалившійся въ сёть вёры и разодравшій се, есть императоръ съ языческимъ управленіемъ, языческими учрежденіями, съ языческими правами и законами. До принятія христіанства Константиномъ христіане руководились однимъ закономъ Христовимъ безъ примъси напскихъ и императорскихъ постановленій, не пифли короля изъ своей среди и должны были только платить дань и исполнять другія но-

винности, какъ подданные языченковъ. Когда же императоръ Константинъ быль принять въ въру съ языческимъ управлениемъ п языческими законами, тогда невинность и чистота христіанъ была нарушена. Если бы негодян и прелюбодън вступили въ сообщество съ честными и стыдливыми дъвидами, получили надъ ними власть и установили ниъ своп прелюбодъйные законы, то честныя и стыдливыя дъвушки очень бы возмутились, сознавая, что не легко соблюсти чистоту и въру, которую они дали обътъ сохранять до смерти, когда приходится пиъть общеніе съ прелюбодъями, ниъющими надъ ними власть; при такихъ условіяхъ мало бы осталось настоящихъ дъвъ. Въ подобномъ же положеніи оказались и христіане, когда пиператоръ вошелъ подъ въру съ своими языческими установленіями.

### XX.

Языческія установленія и порядки, съ которыми императорь примівшался въ христіанамъ, не обратились въ христіанскія ни вначаль ни впоследствін и явились, какъ вредная принесь къ христіанской вёрев. Но могуть возразить: Вёдь христіане, жившіе въ Рим'є и другихь мізстахъ подъ властью Константина, когда онъ еще быль язычникомъ, должны были подчиняться его языческому правленію и нести бремя ниператорскаго права: чтить же могло вредить его языческое правленіе, когла онъ сделался христіаннюмъ? Неужели бремя императорскаго нрава стало отъ этого отягощать христіанъ больше, чемъ прежде? Да, что касается императорскаго права, то христіане какъ прежле. такъ и потомъ находились подъ его бременемъ; но прежде христівне, будучи чуждыми язычепкамъ и имъ противешми, не пользовались ихъ заковами и учреждевіями, по привятін же пиператоромъ крещевія всв эти языческія установленія примъшаны были къ върт, и то самое, за что первые христіане терпізи гоненія оть язычниковь, нывітиніе христіане соблюдають, какъ въру, до того, что забыли Бога, забыли истинную въру и уважають только законы языческихь правителей.

#### XXI.

Нельзя перечислить всёхъ языческихъ особенностей, которыми осквернена истинная вёра и богопочитаніе; скажемъ о нёкоторыхъ, имъющихъ отношеніе къ императору. 1) Желая господствовать надъхристіанами, Константинъ и его преемники должны были бы показывать примёръ самаго высокаго благочестія, а между тёмъ они живутъ среди христіанъ, отступая отъ вёры и совершая дёла самыя богопротивныя. И ихъ слуги и челядь ведутъ также самую недостойную жизнь, такъчто они являются въ христіанскомъ обществё падалью, которая смрадомъ своимъ всёхъ заражаетъ. А духовенство и магистры еще оправдываютъ ихъ, какъ третью сторону церкви сатанинской, и говорятъ: Такъ подобаетъ ихъ сану; придворные люди должны быть весельми, свободними, развязными.

#### XXII.

2) Константивъ, принявъ власть надъ христіанами, подчиниль ихъ BREGERM'S ASHITOCKHM'S, H B'S PASHNI'S ABIRN'S, EAR'S HAND, B'S TAMORN'S, ONH должны были обращаться въ явыческимъ начальнивамъ п, такимъ образомъ, ECKATA ROMOINE BY HUNGDROOPS, TOTAS KANY BCO CBOC YEOBARIC OHE ZOLZEN были бы воздагать на Вога. Поэтому местръ Протива говорить, что вто вредпочитаеть установленія, или закони челов'яческіе, закону Божію, тоть этимь самымь создаеть себв немкь и чуждыхь боговь, ибо все что человъвъ изъ привизанности ставить више Христа, есть уже его богь; а нотому человъкъ, избирая для своего руководства права императорскія езъ привязанности въ своему имуществу, чтобы при номощи этихъ правъ добывать его пли охранять, и пренебрегая закономъ Христовымъ, избираеть себв чуждаго бога — императора и его заковы. Нать сомевнія, говорить тотъ-же Протива, что если бы весь родь человіческій сохранить законь, или управление любви, то было бы излишне и не нужно вридерживаться императорскихь и городскихь вравь, или законовь, а потому чамъ более родъ человаческий удаляется отъ руководства евангеліемъ, твиъ болве нуждается въ правахъ городскихъ и императорскихъ, ROTODUR CLYMATE ONY OUODOD, H BE HOBRE KOHROBE MOMOTE CLYMITECE. что, привыжнувъ кормиться этимъ ядомъ, люди совершенно отвергнутъ ваконъ Христовъ, какъ безполезний.

## XXIII.

3) Императоръ пользуется языческою властью своевольно, съ гордимъ довольствомъ и сивлостью, вовсе не помышляя о томъ, что онъ христіання н властвуеть надъ христіанами, которыхъ Христось искуниль Своем вровью для того, чтобы они были Его слугами, и которые находятся подъ властью нанвисшаго Владики между владиками. Не такъ еще важны телесныя притесненія, которыя деласть императорь своимъ ногланичив, облагая ихъ податями и т. и.: этимъ наносится ущербъ имуместву, и люди обременяются тяжелою работою; но совъсть отъ этого ме страдаеть, если только всв эти стаснения перевосятся теривливо. Гораздо важеве то, что свытская власть не вывняеть себы вы грыхы убивать людей и учинять пиъ всякія населія и заставляєть христіань ходить войною другь на друга и, такимъ образомъ, преступать заповъдь Христову. Но хуже всего то, что эта власть проливаеть кровь праведных христіянь за віру, считая ихъ еретиками, между тімь какь она сама не въдаетъ, что такое въра и что сресь. Такимъ образомъ эта власть есть сила антихриста противъ Христа и Его избранныхъ.

#### XXIV.

Теперь нойдеть рачь о томъ, какое значение пиветь для церкви свътская власть. Одни утверждають, что свътская власть для церкви есть изчто несущественное, случайное, ибо она была присоединена къ церкви

въ то время, когда состояние ен было вполнъ совершенно, а потому навсть эта могла бы быть отделена отъ нея безъ ущерба для вёры. Другіе, напротивъ, того мивнія, что церковь достигла полнаго соверменства только после присоединения на ней светской власти. Изложевіе вашей мысли пусть будеть имать видь спора между двумя противнивами: одинъ принадлежитъ челяди Христовой и будетъ называться Павломъ, человъкомъ опитнимъ въ споръ, а другой — къ челяди антихристовой п ость священникъ святокупческій, намістникъ Іуды. Павель стонть за то, что церковь не нуждалась въ вившательстве светской власти, священникъ же ревностно защищаеть ее, такъ какъ онъ вадяется подъ ея защитою съ большимъ своимъ брюхомъ, сдовео въ хододећ подъ напесомъ. Твоя мысль, возражаеть священиявъ, что церковь не нуждалась въ светской власти, есть ложь и заблуждение и противорвчить всвиъ писаніямъ. Оть времени смерти Христа до Константина положение первын было весьма печальное: христіане терптіли постоянныя притеснения отъ язычниковъ п Тудеевъ и не только не господствовали, но были хуже слугъ, которыхъ всетаки защищаютъ господа; поэтому смішно и говорить, что состояніе церкви въ то время было совершенное. Напротивъ, оно тогда и достигло совершенства, когда церковь подучила отъ императора светскую власть. Павель отвечаеть на это, что понятіе священника о совершенств'я церкви ложно и противно в'ярь; что благо церкви зависить не отъ власти императоровъ, королей и пановъ, а отъ Бога и могущества крестныхъ страданій Хрпста, и что свящевникомъ руководитъ привязапность къ свъту, такъ какъ свътская власть доставляеть возможность вести жизнь спокойную и ограждаеть оть разпыхъ земныхъ опасностей.

#### XXV.

Разуменъ и следующій ответъ Навла сытому священнику: Я допусваю, что апостолы и другіе ученики Христовы до Константина и Сильвестра, т. е. въ теченіе слишкомътрехсотъліть, вели жизнь неспокойную, претерифиая муки и даже смерть, но изъ этого не следуеть заключать о несовершенства церкви до принятія ею сватской власти отъ императора. Христосъ говорилъ: Царство мое не отъ міра сего, и училь объ отрышения отъ благъ земныхъ и о прилыплении къ благамъ небеснымь; поэтому достоинство первой деркви нисколько не умалялось отъ того, что она не имала свътской власти. Достоинство и сила церкви основывается не на земномъ величін, а заключается въ терпънін, съ которымъ она переносить несираведливыя гоненія оть світа во ния Христово, п върующіе гораздо больше преуспъвали въ духовномъ совершенствованіи во время гоненій, когда церковь не имфла світской власти, чімъ потомъ, когда она пріобръла ее оть пиператора. Наперекоръ зановъди Христовой «Въ теривній стяжите души ваши», вынашняя церковь защищается отъ враговъ своихъ мечемъ светской власти, ведетъ войны, ндатить здомь за здо и вцадаеть такимь образомь вь смертный грыхь.

#### XXVI.

И такъ, светская власть не составляеть существенной принадлежности перкви подобно, напр., каючамъ, которые необходимы для епископовъ и священниковъ, такъ какъ безъ нихъ они не могле бы отлъдять здое отъ добраго, заниъ запирать царствіе небесное, а добринъ отвривать. Въ въдъніи свътской власти — такія дъйствія людей, которыя пужны для ноя, и къ которымъ она припуждаетъ людей, карая за ослушаніе: какое же отношеніе можеть она нивть въ двлямь ввры, духовнымь и невыммымъ, которыя творятся по доброй и свободной водё и по благодати Божіей? Лівиствія віри — любовь къ Богу и къ бляжнему, пополненіе закона есть дюбовь, а ея не можеть произвести въ сердив чедовическомъ мечь светской власти, ибо она инсходить свише отъ Отца световъ. Для KARIATO DEMECIA HYEHH CBOH CHADRAH: KVSHEHE HE MOMETE IEDERTE MEльзо на огнъ веретеномъ, а баба не можеть прясть на клещахъ, зато кузнецу вполив пригодны влещи, а бабв — веретено. Такъ и свътская власть имфетъ совсемъ иное назначение, чемъ устроение последования Христу, которое состоить въ смиревін, терпівнім и всяческой невинности. Только косвенно можеть этому сольйствовать свытская власть, есле ока будеть несправедино притеснять слугь Христовыхь или умерщвлять ихъ за исповъдание Христа: тогда, невино терця отъ нея, ови явятся достойными последователями Христа. Светская вдасть полезна для устройства и поддержанія порядка въ обществів и для огражденія однихъ отъ TENTYOL RICHARD II SKOSEHOGE

## XXVII.

II такъ, состояніе первой церкви, когда языченки не имали ничего общаго съ христіанами, было самое благопріятное для христіанъ и могло бы существонать до настоящаго времени, если бы по кознямъ сатави п по сабноте двухъ лицъ. Сильвестра и Константина, не былъ влить яль въ христіанство, т. е. власть папская и императорская. Съ церковыю Христовою совершилось подобное тому, что было съ Гудеями. Прибывъ въ землю обътованную, они прожили тамъ болве четырексотъ лётъ, не пмъя налъ собот никавехъ земнихъ владывъ п находясь тодько подъ охраною Бога и Его закона; по потомъ, отвергнувъ Бога, они стали просить у Самунда паря. Желаніе ихъбыло псполнено, но во свидательство великаго гража, ими учиненнаго, Богъ послалъ знамение: громъ и дождь. Подобное произошло и съ христіанами съ тою лишь разницею. что Іуден желали нивть царя изъ привязанности въ земному, надвясь, что ихъ земныя діза пойдуть лучше при царіз земномъ, чімь при царіз небесномъ; хрпстіане же не отвергали Бога и не желали вивть царя съ языческимъ управленіемъ, но это совержилось подъ видомъ блага для церкви, котораго ждале отъ принятія императоромъ христіанской върм. Последствія оказались противоноложими: чего императоръ прежде HE MOI'S BRECTH MEMAY XDRCTISHAMH, HOLDEDISH HIS MYRAMS, TO OB'S BREIS нодъ видомъ пріязни къ немъ и, соединявшись съ ними вёрою, увлекъ

нкъ въ языческое невъріе. Виновны въ этомъ злѣ Сильвестръ и Константинъ, но не менъе виновны и тѣ послѣдующіе кристіане, которые, считая себя совершенивъйшеми и мудръйшими въ пониманіи въры, доказывають необходимость свътской власти для блага церкви.

#### XXVIII.

Поэтому мистръ Протива, признавая вредъ, происходящій отъ присоединенія языческой власти въ церкви, и желая, чтобы вто-нибудь уразумћиъ это здо, ділить управленіе на божеское, ангельское и человіческое, человъческое же на: городское иринудательное и другое, основанное на св. писанін. Правитель, руководящійся св. писаніемъ не долженъ прибъгать из принудительнымъ церковнымъ мърамъ на нодобіе городскихъ правителей. Правителями, руководящимися св. писавіснь, быле въ встхомъ завіті пророки, которые были царями надъ твин, наль квиъ ихъ поставиль Богь, а нь новомь завете такими царями являются пастыри церкви, которымъ ввёрено управленіе надъ ду**шами людей. И какъ язическіе и світскіе цари руководятся въ своемъ** управленін гражданскими правами, такъ духовиме цари должим руководиться св. инсанізмъ безъ всякихъ примесей. Въ такомъ духовномъ симскі слідуеть разуміть слово царь и въ томъ случай, когда оно въ св. писаніч придается Христу. Изъртих словь видно, что висшая власть въ евангельскомъ смысле принадлежить Христу, который вериме всего можеть быть названь царемь, нбо вёрнёе всего направляеть человёка въ спасевію. Отъ Него эта власть переходить въ духовнымъ настырямъ, и какое управление установиль Онь, такого должны держаться и они, т. е. руководиться одиниь евангеліемь безь приміси законовь гражданскихъ и панскихъ, которые подобно яду тодько отравляють людей, заставляя ихъ отступать отъ истинной въры.

#### XXIX.

Царство Христа есть парство жизни, имъетъ божественное начало и есть самое совершенное. Св. писаніе говорить, что Христосъ будеть парствовать во въки въ домъ Іаковать. Домъ Іаковать составляли вначаль смни Израндеви, а теперь это избранние изъ христіавъ. Христосъ царствуетъ надъ этими избраннивами во 1-хъ, по висшему праву, какъ Богъ и Создатель всъхъ, во 2-хъ, какъ Искупитель людей изъ власти дъявола. Но чтобы имъть надъ собою царемъ Христа, нужно всецтло Ему отдаться; Его управленіе исключаетъ всякую другую власть: власть дъявола, власть гръховъ, власть какого-либо творенія, ибо всякая власть, которая пріобрітетъ силу надъ человъкомъ, отторгиетъ его отъ Христа. Поэтому и свътская власть, которой человъкъ долженъ подчиняться въ дълахъ временнихъ по волъ Христовой, можетъ отторгиуть человъка отъ Христа, какъ скоро приметъ на себя то право и ту мощь, котория принадлежатъ Христу. Надъ къмъ царствуетъ Христосъ, тотъ достигнетъ спасенія; но для этого необходимо полное послущаніе Христу: кто въ

чемъ-нибудь ослушается Его, тотъ лишается спасенія, ибо всякій преступающій ученіе Христово и не пребывающій въ немъ, не имветь Бога. Изъ всего сказаннаго разумний человекъ можетъ усмотреть, какъ велико совершенство царя Христа, и съ какинъ тщаниемъ каждий должевъ быть бы стараться ниёть Его надъ собою наремъ, такъ какъ благо отдёльнаго лица и всёхъ людей въ этой жизни и будущей зависить отъ Его могущества и совершенства. Лагве. изъ сказаннаго легко видътъ развиду между управленість земныхь царей п царствомь Христовимь: на сколько последнее возвышенно и животворно, на столько первое ничтожно и безплодно. Парство Христа такъ могущественно и совершеню, что если бы весь міръ хотвль нивть Его свонив паремь, то же было бы надобности въ царяхъ земныхъ, пбо всё пребываля бы въ любви и справединости. Земная власть нужна ради преступниковъ, которые могли бы сдёлать много зда, если бы ихъ не подавляла власть; но если бы царствоваль Христось, то все ало нало бы, и грахъ быль бы извержель — не по принуждению свътской изасти, а по свободной водъ чедовъка, изъ любви въ Царю Христу. Напротевъ, лишь только люде отвертнуть царство Его, какъ гръки тотчасъ стануть рости и размножаться, и тогда является необходимость въземнихъ царахъ, которые своею же-СТОВОЮ ВЛАСТЬЮ ПОДАВЛЯЮТЬ НАСНЛІЯ, СОВЕРШАЕМИЯ ЛЮДЬМИ ДРУГЬ НАДЪ другомъ, и предотвращають общество оть окончательнаго уничтоженыя. Неогда же Богь за грехи людей отнимаеть у нехъ и ту номощь, которую доставляеть имъ свётская власть, допуская однехъ свётскихъ владивъ идти противъ другихъ, посягать одинъ на другаго, брать въ вавиъ, грабять, убивать, захватывать имущество другаго, какъ делается темерь въ этой землъ. А биваетъ и такъ, что Богъ не даетъ некакихъ властей, предоставляя людямъ драть другь съ друга, что вто можеть, и не давая возножности ни въ комъ нивть опори. Надъжвиъ царствуетъ Христосъ, тому свытская власть будеть полезка и своею добротою и злобою, ибо первая будеть сольйствовать временному благоволучію, а терваніе, съ которымь будеть переноситься вторая, вивнется въ заслугу въ будущей жизни. А надъ въмъ Христосъ не парствуетъ, тому не принесеть инкакой пользы и то, если бы самъ св. Петръ царствоваль надъ нимъ но обычаю царей языческихъ.

#### XXX.

Вознившія нив'я разногласія и расири по поводу власти съ язическимъ управленіемъ, могущія сділаться еще сильніве, происходять оттого, что нив'яшнее ослівленное христіанство подагаеть въ этой власти все сное благо относительно временнихъ своихъ интересовъ, хотя и не им'явть отъ нея вигодъ въ той степени, въ вакой би ожидалось; другая же, самая главная причина лежить въ духовенств и въ магистрахъ, которие омотрять на эту власть какъ на необходимую принадлежность церкви, какъ на особенную составную часть ся. Этихъ частей три: нани, обланность которихъ защищать церковь, бить, жечь и вішать вобхъ противнивовъ віры; сващенним, которие должни политься, и сельскіе люди, которие обязани работать и кормить этихъ двухъ тучнихъ и неMACHITHUES MALLOUS, T. C. BAROUS M AVXONERCIBO. OCRORUBANCE HA STORE sorgick, lyroocsetso u nachetsu bolkrawth, sto saslyunik iductianen. parmens furth suspens mags upuctionamu, si 410 oto bygeth coghidethocath GRACY MEDICAL: BO OTO RESTRESSE THE TONY, THE SUISO CRAMASO SUISE O Христь, какь о нарв. и пригодно тольно для римской перкви, поторал NYZMACICA DA MADOKOÑ MIACTU. TROĆU NDU CA MONOMU INIČETBORATA NEnems spotest passints courts sparous, and oth nephrons he robert telирть пичего, ей противиато, и все кочеть драться и прать кровь иль мыей. Негинный храстіанны не рімнися парствовать нада храстіаname. 1) One se momere autre nogoficaro namispenia; 2) one ne gena-BYES ON 27070 CAMENTS, BOO BE REPOSETS AMERICAN TOPO, BE TO BE BUTETS REACTIN: 2) OFF HE LEDGEVES ON STORO CALLETS H HOTONY, YTO STREET OFF MOTE OU SPECTE DE MIDE MOOTO SANTO E ENCEPOSEPTENTE E VERTICAMENTE MEGO 2060210: 4) ORL STREEL SPORTSBATS ON BOTA. HALL EDUCTIONANT делжим быть мудрые духовные правители, которые должим руководить разумними думами людей, не говоря ина ничего, кроит слова жизни Наря ихъ, I. Христа, даби привести ихъ иъ вослушанию этому Царко. Ови должни возбуждать любовь из Нему и надежду на Него из томъ. THE CORD NOMETS BY RECEIVED AND REST PROPERTY OF STATES Него и въ ченъ они пуждаются.

## XXXL

Мистръ Протива, простравно говоря объ этомъ предметѣ, указываетъ различе между управлененъ языческихъ, или свътскихъ царей и евангельскимъ управлененъ І. Христа. 1) Установитель свангельскаго управлени есть Богъ и единородный Синъ Его; управлене языческое введено по замислу или домислу слънихъ гръпниковъ. Богъ отвергъ это управлене для своихъ избраннихъ и оставилъ его у язычниковъ для того, чтобы они хотя съ трудонъ могли сохранитъ себя въ земной жизни. Занона Христова внолить достаточно каждому человъку и въ этой жизни и для въчваго свасенія; онъ учитъ человъка тому, что онъ долженъ дълать для своего блага и чего плобъгать.

## XXXII.

2) Право гражданское, или право изыческихъ царей имъетъ цъль установить между людьми справедливость во всемъ, что касается тъла человъка и тълеснато имущества, напротивъ, право евангельское имъетъ цълью духовное совершенствованіе людей. Такъ какъ изычники подагаютъ свое благо только въ безонасности тъла и имущества, то они и держатся гражданскаго управленія. Точно также и тъ христіане, которие обратились въ явичество, отвергнувъ Бога и Его законъ, и стремятся только въ земнимъ удовольствіямъ, къ свободъ и покою въ міръ въ тълесному обогащенію, тъ также стоять за свътскую власть, которая ноблажаеть ихъ желаніямъ, а въ случат опасности, угрожающей ихъ желен вли ниуществу, употребляеть въ дъло оружіе наи даетъ воз-

можность судомъ возврагить потерянную собственность. Справедливость, которую стремится водворить свътская власть, необходима для самихъ правителей: если бы одинъ пошель на другаго и вообще дълаль зло другому, то и царство бы разрушилось. О другихъ добродътеляхъ свътская власть не заботится и потому кромъ несправедливости допускаетъ всякие другие гръхи. Управление Христово устрояетъ человъка духовно въдобродътеляхъ и приводить его къ такой невинности, при которой энъ можетъ угодить Богу и заслужить награду въ въчности. При этомъ управлени человъкъ совершенно пначе относится къ тълеснымъ лишениямъ: не мститъ за нихъ и не ищеть удовлетворения на судъ, а териъливо переноситъ ихъ.

#### XXXIII.

Управленіе гражданское и царей языческих утверждаеть человіка из состояніи паденія, въ которомь онь находится послі совершенія пернаго гріха, и все болье отдаляєть его оть состоянія невинности; напротивь, управленіе Христово, гребующее расиятія со Христомь ветхаго человіка, препятствуєть паденію и содійствуєть духовному обновленію людей.

#### XXXIV.

3) Все, что гражданское управление считаеть справелливымь, къ тому принуждаеть человека противь его воли, а потому такая власть навынается прпнудительною: она побуждаеть чедовька кътвуъ добрымъ въйствіямъ, безъ которыхъ міръ не могь бы пребывать въ своей цілости, и достигаеть своей цели, если действуеть согласно съ высмею божественною волею; но если Богь захотель бы уничтожить мірь за гражи людей, то всъ цари земные не въ состояніи были бы отстоять его своею властью. Напротивъ, законъ Христовъ гребуетъ, чтоби человить далагъ лобно по доброй воль. Предъ человъкомъ — добро и вло; къ добру призываеть его Христось, во злу — дьяволь и светь. Оть его своболной води зависить выбрать то вып другое. Изъ этого видео, что управление Христово требуеть такого совершенства, которое не для всёхъ доступно и въ которому не всв стремятся, а потому оно простирается лишь ма техъ избранниковъ, о которыхъ возвёщено было ангелами еще при Рожденін Христа: Миръ на землі людямь съ доброю волею, т. е. тімь, которые свободно, пзъ любви ко Христу, сделаются Его последователями.

## XXXV.

4) Хотя христіане во многомъ превосходять другихь дюдей, но между ними самнии установлено было равемство, и никто не должень быль возвышать себя надъ другими; поэтому истиний христіанниъ никогда не посмъль бы сдёлаться царемъ надъ христіанами. Кромъ того для христіанъ обязательна аностольская зановідь — другь друга тяготи носить: накъ же добрий христіання можеть рімнться самъ бить бременемъ для другихъ, сділавшись царемъ? Что царская власть есть тяжкое бремя для подданнихъ, видно изъ того, что но смерти Соломона Іуден просили сина его облегчить ихъ отъ работи отца его жестокія и отъ ярна его тяжкаго, а Ровоамъ, посовітовавшись съ такин-же безумцами, каквих биль самъ, отвічаль сурово: Персть мой будеть вамъ тяжелів хребта отца моего. Изъ этого видно, что и наимудрійшій Соломонъ своею властью биль тяжкимъ бременемъ для народа. Самъ І. Христось запретиль ученикамъ своемъ возноситься другь надъ другомъ: Царіе язикъ господствують ими и обладающіе ими благодателе нарицаются; ви же не тако, но болій въ васъ да будеть, яко мній, и старій, яко служай. И въ ветхомъ завіть Гедеонъ отказался отъ предложенія Іудеевъ бить надъ ними царемъ и отвічаль: не возобладаю азъ вами в не возобладають синъ мой вами: Господь да владіть вами.

#### XXXVI.

5) Истиний христіанивъ не посивльби парствовать не только надъ добрими христіанами, но и надъ здими, якоби для ихъ исправленія. Для достиженія этой ціли онь должень быль бы держаться какого нибудь закона и, основиваясь на немъ, приказывать людямъ дълать то, что нужно для ихъ псиравленія: безъ закона не можеть парствовать ни одинь царь. Ни одниь человеческій законь не можеть вы такой степени COMBECTBORATE HEARCTBORNOMY CORPUMENCEBORATIO ADJOR. MARS SAKORE Божій. Законъ Монсеевъ быль хоромій законь, ибо самъ Богь даль его своему избранному народу, но христіанскій правитель не можеть руководствоваться этемъ закономъ, такъ какъ онъ уже пренесенъ п замъненъ другимъ закономъ — закономъ Христовимъ, а законъ Христовъ весь основань на любен въ Богу и ближнему. Поэтому, если царь доведеть ваних вюдей до того, что они будуть вюбить Бога отъ всего сердца и блажных, какъ самых себя, то безъ сомывнія значительно усовершенствуеть ихъ въ правственномъ отношения. Но вызвать въ человъть любовь въ Вогу нельзя принудительными мерами: она основана на свободной воле человека и порождается словомъ Божіниъ. Если же царь будеть исправлять замкь людей пропов'ядью слова Божія, то онь обратится въ священика и не станоть прибъгать къ той власти, которая не иначе исправляеть людей, какъ только вёшая ихъ. И такъ христіанянъ, дъйствуя по совъсти, не сталь бы витинваться въ свътское управленіе во первихъ потому, что онь этимъ путемъ не псправить людей, а во вторыхъ ради того, чтобы не сделать чего-ипбудь дурнаго, противнаго совъсти, напр. чтобы не произнести несправедливаго приговора на судь. По свойственному людямъ недовърію судья, будь онъ самый мудрый, сомейвается и въ правоти истца и въ правоти отвитика, а потому я въ справедивости самаго приговора. А такъ какъ никто не долженъ быль бы судить безъ нознанія правди, нбо самъ Богь приказиваеть судьямь творить судь правий спротамь, вдовамь и всёмь прочимь, то

судья, или самъ царь, не зная правди, впадаеть въ соблазеть и должевъ судить, основываясь на подазавіяхъ свидътелей, доторие, въ свою очередь, могуть быть джецами. Иногда же приговоромъ судья могуть руководить пріязнь, невависть пли вористолюбіе. Къ людямъ, которие присванвають язическую власть для того, чтоби ціною страданій другихъ устранвать себі роскошную жизнь, можеть быть примінена ветховавітная притча о деревьяхъ, которыя обратились къ маслині, смоковняці и виноградной дозі съ просьбою царствовать надъ ними. Не та, не другая, не третья не согласнянсь, потому что должны были лишиться всего, что составляю ихъ прелесть, и только терновникъ отвітиль: Есля вы выбрали меня царемъ, то войдите подъ мою сінь, а если не хотите, то пусть выйдеть изъ меня огонь и пожреть кедры ливанскіе.

#### XXXVII.

Эга притча означаеть, что люди, обладающие дарами благодати Божісй, не промъняють ихъ на блага тела и свъта, на господство и повышеніе, зная, что все это влечеть за собою жестовость, немилосердіе, насиліе, грабежь надъ свонип же братьями; а терновникь, острый и жестокій, сміло говорить: Такъ какъ вы меня выбрали госноданомъ, то знайте, что я вашь господинь и буду властвовать надь вами такъ, что на пныхъ н вожа не останется целою: я имъ обрежу врылья, обдеру мужива, какъ липу. А другой еще сважетъ на это: Ничего! дери съ мужика: оправится, какъ верба у воды. Люди, живущіе въ роскоши, съ толстимъ брюхомъ, проросшимъ саломъ, оправдиваютъ такое отношение въ простому вароду. «Відь это наше люди; отцы наше купили ихъ на вічное наследіе намъ; они внесены въ земскія доски, и у насъ есть грамоты на нихъ: отчего же намъ не пользоваться властью и не господствовать надъ ними? Кто можеть запретить намъ не наказывать намикъ холоновъ, какъ намъ угодно?» Страданія, смерть и потомъ адъ — вотъ естественное наследство, которое оставили предви потомкамъ; людей же съ помъстьями они не имъли права покупать в оставлять въ наслъдство, ибо Господия земля и исполнение ся, вселениям и вси живущии на мей (Пс. XXIII. 1), — типь болье новувать для того, чтобы обращаться съ ними хуже, чемъ съ собаками. Богъ сотвориль людей въ угоду Себъ, I. Христосъ искупиль ихъ кровью Своею: кто после этого имееть право повупать ихъ? Поистинъ эти покупщики дадуть отчеть на странвомь судъ.

## XXXVIII.

Изъ всего вышензложения ввдно, до какой степени вывывательство двухъ владикъ, свътскаго и духовнаго, въ христіанскую церковь нарушило то состояніе чистоти и невинности, въ которихъ она била установлена акостолами и пребивала триста двадцать лътъ. И хотя мионе люди считають это вывывательство полезиниъ для въри, но этотъ ядъ инкогда не билъ и небудетъ върою, а всегда останется ядонъ, отравляю-

щимъ людей и мертвищимъ въру; а потому христіане должни поминть, что, соблюдая истинную въру, они не ногуть господствовать падъ другими по обичаю язическому, не могутъ покупать людей, искупленнихъ Христомъ, для котораго и панъ и пастукъ равни, нбо Онъ столько же крови пролилъ за пастука, сколько и за пана. А, между тъмъ, апостоли антихристови считають эту свътскую власть третьею частью церкви.

#### XXXIX.

По учению римской церкви свътская власть основана на св. ипсаків и прежде всего на слідующемъ тексті: Вонрошаху же его и вонин глаголюще: и мы что сотворимъ; и рече къ нимъ: никого же обидите, ни оклеветайте и довольни будите оброки вашими (Лук. III, 14).

#### XL.

Эти слова сами по себе не могли бы наточить меча христівнамъ. дабы они могли имъ проливать человическую кровь, но великій столиъ церкви римской (Августинъ), который свяьно поддерживаеть се, чтобы она не пала, придаль этому масту смысль остраго меча между христіавами. Онъ выражается такъ: Есля бы христіанское ученіе совершенно осуждаю войну, то обратившимся къ Іоанну воннамъ скорве быль бы дань снасительный совыть сложить оружіе и оставить воинское званіе; если же онъ велить имъ быть довольными своими оброками, то вошескаго званія не отвергаеть и войну не порицаеть.-- Но слідуеть замізтеть одно: хотя мы п должим върнть евангелію, но не все то, что тамъ нанисано, для насъ, христіанъ, обязательно. Тамъ есть остатви старыхъ іудейских узаконеній. Такъ, напр., Христось, очистивъ прокаженныхъ, вельть пиъ показаться священенкамъ и принести дары по закону Мопсееву. Это было обязательно лишь для трхъ, кому было сказано, а потомъ ин одниъ впостоль этого не делаль, и никто изъ христіань не быль воэтому обязанъ приносить такіе дары по закону Монсееву. Такъ точно и Іоаниъ Креститель могъ говорить и делать то, чего І. Христосъ не говориль и не двлаль и не приказываль Своимъ апостоламъ: Іоаннъ быль только предтеча Христовъ и подчинялся закону Монсееву.

#### XLL.

Іоаннъ не возбраняль вопрошавшимъ его быть воинами, ибо законъ Монсеевъ допускать войну: онъ предостерегаль ихъ голько отъ тёхъ граховъ, которые они могли творить, нося оружіе. Іоаннъ не быль установитель законовъ и не могъ сказать воннамъ: Оставьте вонискія занятія и ндите за мною! Христосъ же могъ сказать князю (sic): Продай все, что вижешь, раздай нищемъ и ограуй за мною! Онъ могъ измънить его княжеское званіе, могъ разлучить его съ женою в приказать ему сладовать за Собою; по такого приказанія Онъ не даваль ему, чтоби онъ мечемъ ограждаль св. церковь, чтобы на нее злой вътеръ не дуль.

Прежде чёмъ основывать необходимость военнаго сословія на евангелія, нужно знать, учить-ли оно вести войну, силою защищать себя отъ разнихь обидъ, платить зломъ за зло: если учить, тогда изъ словъ Іоанна можно заключать о необходимости вонновъ. Но Христосъ, напротивъ, говорилъ: Аще тя кто ударить въ десную твою даниту, обрати ему и другую; запрещаль платить зломъ за зло и училъ любить враговъ своихъ. Какое же значеніе при такихъ отношеніяхъ людей другь къ другу могуть имёть воним съмечами? Но напрасим наши старанія разрізмить вопрось о світской власти на основаніи словъ Христовихъ, когда столиъ перкви римской хочетъ, чтобы христіанское ученіе не отвергало войну, и учить христіанскихъ правителей по приміру царей іудейскихъ и язическихъ употреблять насиліе въ борьбъ съ внутренними и внішними врагами церкви. Трудно убідить людей въ противномъ, когда язычество прочно насаждено на основаніи — Христъ, и притомъ именемъ Духа святаго.

#### XLII.

Второе мѣсто, на которое ссылается римская церковь, слѣдующее: Всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется: нѣсть бо власть, аще не отъ Бога; сущія же власти отъ Бога учинени суть и т. д. (Рямд. XIII, 1 и дал.). Это главное основаніе, на которомъ утверждаютъ свѣтскую власть ученые, и одинъ магистръ Пражскаго университета сказавъ мнф, что и я долженъ признавать это, а если не признаю, то буду еретикомъ. Но опи забывають, что ан. Павелъ инсалъ это христіанамъ въ Рямф, подчиненнымъ властямъ языческимъ. Апостолъ не говоритъ, чтобы христіане выбпрали себѣ изъ своей среды владыку или царя, которий бы господствоватъ падъ инми по обычаю царей языческихъ. Власть на подобіе языческой можетъ быть полезна христіанамъ лящь тѣмъ, что будетъ искушать ихъ терпѣніе и вызывать на подвиги мученичества. Такъ, императоръ Сигизмупдъ выдалъ вѣрнаго Гуса и Іеронима на смерть, и черезъ его руки они достигли пебесной славы.

#### XLIII.

Что римскія власти, которымъ ап. Павелъ повельль повиноваться, были языческія, избивавшія христіайъ за въру, показывають событія того времени, въ теченіе котораго эти власти существовали. Въ продолженіе трехсотъ двадцати лётъ до Константина тринадцать императоровъмучили христіанъ за въру: тридцать пять еписконовъ, предшественин-ковъ Сильвестра, било умерщвлено, а другихъ духовимъъ лицъ и мірянътакое множество, что нельзя и сосчитать, какъ свидътельствуютъ, между прочимъ, кинги одной пророчицы. Поэтому основивать свътскую власть, на словать ап. Павла несогласно съ дъйствительностью; это можетъ дълать ради собственнихъ выгодъ духовенство, опоевное ядомъ, влятимъ въ церковь Божію.

#### XLIV.

Ан. Павель училь новиноваться властямь 1) для ограждения кристіань оть обвиненій и преслідованій со сторони ненавидівших ихъ авичниковь и іудеевь. Пользуясь домами, землями и другими вещественними благами, кристіане должны были платить язычникамь дани, отправлять разныя тілесныя службы, однимь словомь повиноваться имь во всемь, что не противно сов'єсти и не нарушаеть истиннаго послушанія Богу.

## XLV.

2) Власти неогда требують добраго отъ своихъ подданныхъ, напр. чтобы между пиме быль мирь, один другимь не мещали и не делали вичего несправединваго, сильные не притесияли слабыхъ. Всему этому учить и вара. Язическая власть принуждаеть нь этому для поддержания своего господства, христіане же должни поступать такъ безъ всякаго времужденія, повинуясь въ этомъ не столько властямъ, сколько Богу. 3) Апостоль напоменаеть о повиновенін властямь также и потому, что ниме христіане уклонялись отъ повиновенія на томъ основаній, что они освобождени Христомъ отъ влясти дьявола и отъ бремени стараго закома. Къ такой свободъ и теперь стремятся многіе; но ап. Петръ навиваеть эту свободу прикровеніемъ злобы (1 Пет. И. 16). Поэтому ап. Павель, предвидя замя последствія такого стремленія, которое могло бы новести за собою гибель христіанъ, побуждаеть ихъ повиноваться властанъ и утверждаетъ наъ въ этомъ словами: Нъсть бо власть аще не отъ Бога. Это значитъ, что ни одна власть сама но себъ не можеть быть ин доброю ни злою, ни языческою, ни еретическою, пбо ничто не можеть быть, что не было бы угодно Богу, согласно писанію. Однако не всякій стремящійся въ власти пли ею пользующійся руководится въ этому Богомъ, а действуетъ только по Божьему попущению, пбо один власти посылаются Богомъ въ устроенію земли, а другія на гибель ей: чрезъ нихъ Богъ изливаетъ на землю гивъъ Свой, полобно крупному граду. губящему свиена. Такъ на нашихъ глазахъ почти интнадцать лють свирвиствовала жестокая власть, которая заботплась не о томъ, чтобы поийстья были заселены и суды были справедливы, а старалась только все разрушать в истреблять. Но пиператорское духовенство не хочеть домустить, чтобы языческая или другая противная ему власть была отъ Бога, и слова апостола: Сущія же власти отъ Бога учинени суть. Тамъ же противляйся власти Божію повельнію противляется — относить только въ той власти, которая защищаеть его и римскій престоль и за которою оно сидить, вакъ подъ твиью. Если эта только власть есть новельніе Божіе, то она составляєть часть выры п вир ся нельзя заслужить и въчнаго спасенія. Но этому взгляду духовенства противоръчать слова писанія: Спльній же сильні истязани будуть, слідовательно заслугу въчнаго спасенія нельзя ставить въ зависимость отъ світской власти: свасение могуть заслужить лишь тв, которымь даль Богь область чаловъ Божіниъ быти, вірующимъ во имя Его; ибо віра Христова выше того «поведёнія», которое состонть въ свётской власти, и если на комъ нёть благодати сыновства Божія, тоть не будеть спасевъ, хотя бы и верну въ Сина Божія. Поэтому слова ап. Павла о властяхъ могутъ OZHHAROBO OTHOCHTECH H NE BJACTANE SZNYCCKUNE, TENE GOLEC. TTO KOLIA они были сказаны, нивакихъ христіанскихъ властей не было. Стало быть, христівне, обладающіе світскою влютью, будуть тогда только више язычниковъ, когда будутъ въровать во Христа живою и дъятельною върого и получать область сынами божними быти. Но въ дъйствительности мы не видимъ такого превосходства хрпстіанъ налъ язычниками: напротивъ, оне превишаютъ ихъ злобою. Хотя наружно, устами, оне исновъдують Христа, но на деле ненавидять Его. Ихъ связиваеть съ Христомъ только водица, которою они мочатъ себя во имя Христово, и эта привизанность ихъ во Христу напомпнаетъ превизанность дюдей въ мертвецу, когда несуть его хоронять: спешать дотащить его до церкви, поставить тамъ, а потомъ опустить въ землю, чтобы скорфе съ глазъ HOLOL.

# XLVI.

Духовенство, толкуя слова ап. Павла «учинены суть», новимаеть маъ въ слишкомъ тесномъ смисле, относя ихъ только къ властямъ, между твиъ какъ они относятся во всему созданному и устроенному Богомъ на небъ н на земяв. Не буду распространяться обо всемъ Божіемъ устроенін, а только о томъ, которое проявилось среди дюдей. Утративъ блеженное состояние первыхъ людей, родъ человъческий остался въ великомъ неустройствъ, которое угрожало ему габелью. Тогла Богъ, которому угодно было, чтобы міръ существоваль многіе віши и чтобы люди желе въ немъ, повамъсть онъ стоить, установиль для продолжения рода человіческаго, чтобы одно поколініе рождалось оть другаго ва бракі между двумя людьни. Тесный союзь между отцемъ и матерью, составдающими какъ бы одно тело, обезпечиваеть телесное благополучие детей и могь бы содъйствовать ихъ духовному благу, если бы родители провежнути были истенною върою. Если бы дъти не навли отда и матери, соединенныхъ узами супружества, то пикто не сталь бы заботиться о нать воспитанія; нать жизнь была бы похожа на собачью, и родъ человъческій при такомъ неустройствів должень быль бы ногибнуть. Но одвого брава недостаточно для устроенія людей. Такъ какъ поволівнія DOMINETCE OGEO OTE IDYINIO BO IDETE. H ILEBOIE DESMEOMEIE MEMAY неме ненависть, несогласіе, раздоры, войны, убійства, возстанія другь вротивъ друга, то они погибли бы, если бы Вогъ не установиль свётской власти, которая должин принудительными мерами поддерживать порядокъ въ человъческомъ обществъ. Въ этомъ-то смислъ ап. Павелъ и говорить, что, «насть власть, аще не оть Бога; сущія же власти оть Вога учивены суть».

### XLVII.

Но светская власть только до техъ поръ способствуеть благополучію дюдей на земль, нока люди не навлевають на себя гибва Божія свопии гръхами: тогла эта власть является источникомъ гибели для людей. Цари по дьявольскому наваждению воздвигають другь противъ друга войны, губять тысячи мюдей и опустошають цемы страны, о чемь свидетельствують книги царствъ и другія и го, что теперь совершается на глазахъ нашихъ. Богъ есть царь падъ всеми царями земли и надъ всеми народами, Овъ можеть и поставить паря и свергнуть его съ престода, и если люди своими гръхами павлекуть на себя гиввъ Божій, то ни одинъ земной парь не спасеть ихъ отъ гибели. По поводу всего сказаннаго могуть спроспть: Какимъ образомъ языческіе цари, исполненные сліноты и заблужденій, не думая о Богь и не зная Его, могуть устроять людей котя бы даже и въ земномъ пхъ благополучіи? Авйствительно, дари, которые должны были бы управлять согласно воль Вожіей, стремятся въ власти для того, чтобы пользоваться почетомъ и разными земными благами. Мистръ Протива говоритъ, что начало могуществу царей и городовъ положено производомъ: Каннъ, по объяснению хроники Іосифа. ностроиль городь для того, чтобы удобнее было совершать насилія и сохранять награбленное добро.

#### XIVIII.

Но и не въдая воли Божіей, цари не могуть не исполнять ея. Если они не будуть согласно воль Божіей охранять земное благосостояніе людей, то могуть лишиться власти, пбо между подданными произойдуть раздоры, и возникнеть недовольство на правителя. Воля Божія состоить въ сохраненіи посредствомъ власти времсинаго благополучія людей, но Давидь и другіе праведные цари споспъществовали и духовному благу своихъ подданныхъ, уча ихъ закону Божію, употребляя притомъ и принудительныя мъры противъ непокорныхъ, ибо законъ Гудейскій быль тілесный и пе возбраняль пользоваться тілесными мърами.

### XLIX.

Обращаясь отъ іудейских и языческих правителей къ носящимъ имя христіанских, мы находимъ, что они въ наказаніяхь и въ судахъ не держатся ни ветхаго, ни новаго завёта, а руководятся наравить съ язычниками гражданскимъ и императорскимъ правомъ. За всякое преступленіе они вёшають людей, не давая имъ покаяться; между тёмъ и въ ветхомъ завёть вора не осуждали на смерть, а обязывали возвратить украденное четверицею, а въ новомъ завёть тому, кто кралъ, дается совёть впередъ не красть, а трудиться.— Н такъ, ни бракъ, ни свётская власть не могли довести людей до того совершенства, которое необходимо для спасенія. Тогда Богъ послалъ на землю Сына Своего, Спасетеля міра, дабы мы Имъ живы были. Опъ устролеть Свое царство совер-

шеннъе, чъмъ цари земиме. Опъ мпожество и врующихъ соедивяетъ поедино, дабы всъ были единаго сердца и единаго духа, служили другъ другу съ любовью и творили должное но отношению въ Богу и въ людямъ безъ всяваго принуждения, по изъ любви и по доброй волъ.

L.

Устросніє Христово простираєтси на всего человіна: и тіло и дукь его должни служить на честь Богу; опо вводить человіна въ общеніє съ Богомь, спимая съ него скверну первороднаго гріма. Світская власть касается благь временныхь, скоропроходящихь, устроеніе Христово приготовляєть человіку блага вічныя.

#### LI.

Слова апостола: Противляйся власти, Божію повельню противляются; противляющійся же себь гръхь пріемлють,— которыя приводять въ защиту свътской власти, должно понимать разумно, т. е. гръхъ сопротивляться власти въ томъ случав, если она требуетъ чего-либо согласнаго съ устроеніемъ Божімнь, ссли же власть нарушаетъ въ чемълибо зановъди Божій, то она сама впадаетъ въ смертний гръхъ. Неповиновеніе власти есть гръхъ, если парушеніе ся привазаній есть нарушеніе заповъдей Божійхъ или происходить отъ привязанности къ свъту и жизни или отъ грубости: такъ пной бъдпякъ покажетъ сопротивленіе неразумнимъ словомъ, да день или два сидптъ въ колодкахъ или биваетъ бятъ; но болье тяжкій гръхъ — сопротивленіе власти изъ ненавистя къ ней, что пногда происходить оттого, что дъйствіе власти пряходится кому-пибудь не по нраву.

### LII.

Но главивнима причина, по которой многіе сопротивляются власти, есть ея жестокость, обременительные налоги, нодати, барщини и многія несправедяння дійствія, вызывающія стони, роноть, порвцанія н провилітя въ людяхь малодушних п радость при возможности сділать что-пибудь элое господняу. Въ такомъ случай грішать и господа, несправеднию ноступающіе съ подданними, и подданние, желая мстить своимъ госнодамъ. Одно изъ двухъ: пли, живя на земліт госнодина и пользуясь его охраною, безъ ронота сносить всй тяготи, или избіжать жестокаго обращенія господина и не пользоваться выгодами, котория доставляєть жизнь подъ его властью. Не поглядить господинь, что ти ронщемь, что не хочешь съ півсиями вхать въ лісь во время метелици: съ влачемъ, а кондешь, а онъ тебя еще будсть бить по головів. Поэтому напрасно противиться потоку річному: не будещь покоряться, инчего не облегчинь ронотомъ. Роноть еще усилить жестокость власти, а тогда и тер-

# LIII.

Многіе также противятся власти (въ томъ числе и мы) по накоторымъ причинамъ, которыя считаемъ достаточными, основываясь на вёре. Мы не признаемъ власти тамъ, гдъ ся нъть, не будеть и быть не можеть, и признаемъ ее тамъ, гдв она есть, будеть и гдв должна быть по пеобходимости. Мы не признаемъ власть пеобходимою принаддежностью върм, и того, чтобы безъ свътской власти въра не могла бы сохранять свою твердость в правоту. Это-ученіе духовнихь лиць, обогатившихся при помощи свётской власти, которые за нею утучняеть свои брюма и обниьно ихъ отнарминвають. Вёра и богоночетаніе были раньше, когла свътская власть стояла отдъльно и даже была имъ враждебна. Свътская власть нужна, какъ слабое средство предохранить свёть отъ гибели, но по отношенію въ върв она только вредна. Необходимость ел для въры можно допустить иншь въ томъ случав, если подъ церковью, какъ учить духовенство, должно разумъть все множество гръмниковъ, называющихъ себя христівнами; но для укрощенія и устроенія этихъ людей достаточно было бы и одной свътской власти, и въ духовномъ сословін не было бы налобиости.

### LIV.

Примъры справедливаго сопротивленія власти—три отрока въ пещи Вавилонской, Мардохей, Маккавен.

### LV.

Также нѣкоторые учители церкви наставляли людей въ томъ, что они не должны повиноваться властямъ, если онѣ требуютъ чего-любо противнаго заповѣдямъ Божінмъ, и такія власти осуждаются апостоломъ на проклятіе (Гал. I, 8). Но если бы люди стали держаться этого ученія, съ кѣмъ бы ваны стали ходитъ на войну, такъ какъ заповѣдь Божія запрещаетъ дѣлать другимъ то, чего мы сами себѣ не желаемъ, а на войнѣ мы дѣлаемъ зло другимъ? Да, если бы христіане строго соблюдале заповѣдь Божін, то полилесь бы потоки крови мучениковъ — жертвъ этихъ объязычившихся властей; не стали бы они съ нами ходить на пристуки, убивать и разорять, а скорѣе сами склонили бы свои головы подъ мечъ. А теперь этотъ скотъ безумный, омоченный въ святой водѣ, отвергнувъ Бога и законъ Его, съ радостью творитъ всяческое зло, будучи давно совращенъ римскою церковью и опившись вина великой блудницы.

#### LVI.

Далъе св. Павелъ говоритъ: Князи бо не суть болзнь добримъ дъдомъ, но заимъ: хощеши же ли не болтися власти, благое твори и имъти будещи похвалу отъ него. (Рим. XIII, 3—4). Здъсь подъ князьями слъдуетъ разумъть не тъхъ, при помощи которыхъ римская церковь обяпваетъ себя кровью, точа ее изъ людей, а князей языческихъ, которымъ апостолы учили повиноваться во всемъ добромъ. Какъ же понимать слова: князи не суть боязнь добрымъ дъломъ, но злымъ? Какъ языческіе князья могли знать, что—добро и что—зло? Есть два рода добрыхъ дъйствій: однимъ, самымъ совершеннымъ, учить въра; другія же были извъстны и язычникамъ: это такія дъйствія или поступки людей, безъ которыхъ невозможно было бы ихъ земное благосостояніе. Такъ, люди должны были воздерживаться отъ всякаго насплія, отъ посягательства на чужую собственность и т. п., и власти должим были поддерживать этотъ порядовъ на землъ, и тъ, которые не возбуждали противъ себя никакихъ жалобъ, не имъли причини бояться властей, а заслуживали еще ихъ похвалу. Таковы были Захарій и Елисавета, ходяще во всѣхъ заповъдъхъ и оправданіихъ Господнихъ безпорочна.

### LVII.

Но въ справедивости, вытекающей изъ въры Христовой, и въ добримъ дъламъ, которыя повелъваетъ творить Богъ, слова апостола: Хощени же ли не боятися власти и т. д. не примъними. Хотя справединвость, которой требуетъ Богъ, совершенна, и язычники должны были бы чтить ее; но они не знаютъ ея и по своему неразумію считаютъ превратною и вредною, такъ что готовы изъ-за нея убивать самыхъ невинныхъ людей. Тутъ уже не можетъ быть ръчи о похвалъ. Христосъ и Его апостолы дълан добро, но были умерщвлены властями за свои добрыя дъла, а послъ нихъ и многіе другіе праведники подвергись той-же участи. Поэтому ап. Павелъ строго отдъляетъ справеднивость, предписываемую върою, отъ той, которой требуютъ князья (1 Кор. II, 6—8), и указиваетъ главную причину умерщвленія христіанъ въ томъ, что мудрость въры Христовой была скрыта отъ князей сего міра.

### LVIII.

Другая причина, по которой христіане возбуждали противъ себя ненависть язычниковъ, — совершенно отличный отъ нихъ образъ жизни.

# LIX.

Слова апостола: Божій бо слуга есть, тебів во благое — служать для римской церкви съ ея учителями главнымъ доказательствомъ того, что для блага святой матери церкви веобходимъ императоръ, этотъ божій слуга съ мечемъ, который охраняль бы ее, дабы опа могла спокойно ийть часы, отправлять службы божій и восхвалять Бога. А нотому инкто не смій порицать слугу Божія съ мечемъ: онъ служить къ великому благу церкви, ибо мечъ слуги Божія обезнечиваеть нокой церкви; инкто не смій порицать и множество латинковъ, ибо они также служать ко

благу церкви; пельзя порицать и судей, городских советниковъ, бирючей, ратуши, тюрьми, колодки, диби, ибо все это орудія слуги Божія, при помощи и посредствомъ которихъ онъ служитъ Богу ко благу церкви.

#### LX.

Слово апостола: «слуга Вожій» нельзя понимать только въ одномъ симсив: оно имветь обширное значение. Все, созданное Богомъ, служить Ему, будучи средствомъ для исполненія воли Его. Поэтому не только добрые люди, но и заме служать Богу, хотя не одинаково: заме исполняють волю Божію, не ведая Бога и ища исполненія своей воли. Въ тавомъ синств и кесари римскіе били слугами Божівми; котя они били язичниками, убійцами и проливали кровь апостоловь в другихь христіанъ, во, заботясь о поддержанів между подданными справедівности н порядка, они твиъ саминъ служили Вогу. Самъ Вогъ, могущественнъйшій царь всего міра и владичествующій падъцарями всей земли, подчиниль пив пароды, какъ Своимъ урядипкамъ, котя многіе изъ нихъ и ме знають, что надъ ними есть Богь, парь небесный, но исполняють волю Его, будучи подобны плугу въ рукахъ ратая, не разумъющему, что имъ дълаеть ратай. Они необходими для сохраненія на земль рода человьческаго, который погибъ бы всявдствіе своей грёховности, есля бы цари не обуждивали его; оне нужни, какъ лекарство, какъ нластирь въ гнойной язвъ. Если же это лъкарство не подъйствуеть, тогда Богь насыдаеть на народи других царей, чтоби смить ихъ съ лица земли, какъ грязные помов, вийсти и съ царяни ихъ, какъ это было съ іудеяни, которыхъ езбеване язычение выесть съ пхъ царями и заключале въ тем-BHILL.

### LXI.

Примъръ царя, посланнаго Богомъ въ наказаніе людямъ за няъ гръки, представляетъ Навуходоносоръ, котораго самъ Богъ назвалъ, «слугою Своямъ».

# LXII.

Если въ такомъ ниенио симсив цари могутъ называться слугами Вожінии, то всё доводы и толкованія, которые приводить духовенство въ пользу необходимости языческой власти для обороны церкви, не согласны съ христіанскою вёрою. Христіане обязаны последовать Христу въ тершёніи и смиреніи, если же они отвергли тершёніе и смиреніе и приб'ягии къ обороне пмиератора, то уже перестали быть христіанами.

# LXIII.

Понемать истинное значение слуги Божія необходимо въ виду того, что римская церковь торжественно уставила весь свёть со всими его беззаконіями въ служенін Богу, натворила множество различних сбродовъ

нодъ повровомъ вери и присвоила имъ особенене роди службы Богу. Поэтому разумений человекъ, желающий по истиге служить Богу, должень тщательно разузнать, въ чемъ должна состоять эта служба; если онь придеть въ убъждению, что служить Богу значить жить втрою Хонстовою, то и туть можеть впасть въ заблуждение, нбо всв установления римской церкви основываются ею на Христь, на Его словахъ, на Лухъ Святомъ и нивють видь истинеаго служения Богу. Одно только обстоятельство можеть оберечь разумнаго человека отъ обмана: это противорачіе нежду блескомъ и торжественностью служенія римской церкви и грёховною жизнью всёхъ ся многообразных слугь. Истинос служеніс Богу имбеть то свойство, что отдаляеть человая оть всахъ сквернъ свъта и твла и устанавливаетъ его въ истинной невинности совъсти и жизне согласно ученію Христа и Его приміру; всі же остальныя службы далеки отъ этой, нбо совершаются людьми съ осиверненимъ сердцемъ, соединяются съ нарушеніемъ занов'ядей Божінхъ и основани на дожномъ толкованій св. писанія и на авторитеть разнихъ прославленнихъ подей. Такъ, князья и рицари основивають свою службу на язичникъ кесаръ Неровъ, примъндя къ себъ приведенния слова ап. Павла, мона-**ШОСТВО** — На авторитетъ стариннихъ прославленнихъ монаховъ, которые придумали для него особенные законы, другіе основываются на пап'я н на его законахъ.

# LXIV.

Далее апостоль говорить объ этихъ слугахъ: Аще ли злое творими. бойся; не бо безъ ума мечь носять. Вожій бо слуга есть, отистятель въ гивы злое творящему (Рим. XIII, 4). Слова эти, приводимия въ защиту свътской власти, не означають, что христіане должин ділать добро изъ боляни меча, и обращени къ христіанамъ, жившимъ подъ властью язичнековъ. Если бы христіане, подобно сынамъ Изранльскимъ, вначаль ихъ пребыванія въ обетованной земле, наслаждались свободою и не нивли надъ собою свётскаго владики съ правомъ царя, никогда би апостолъ Павель не наставляль ихъ делать добро изъ болзин меча. Слешкомъ совершенно было учение апостоловъ относительно всего, что было нужно, чтобы творить добрыя дела и служить Богу, такъ что не было надобности принуждать въ добру посредствоиъ меча. Поэтому, если бы христіане били нивому не подвластни, апостоль Павель не поставиль би надъ ними царя съ языческою властью, ибо и пророкъ Самунлъ скорбълъ о томъ, что перазумные Іуден, не цвия своей свободы, захотвым нивть царя. Апостоль потому только предписываль бояться меча свытской вла-CIE. TTO XDECTIONE MENU TOFAS HOAL STOR BISCTLD, H OTL HES SABECTIO вкъ земное благополучіе.

# LXV.

Апостоль зналь, нь какимь гибельнымь для христіань послёдствіямь приводили жалобы на нихь предъ языческими властями, и совётоваль ниъ поступать осторожно: во 1-хъ, набъгать подобныхъ жалобъ, во 2-хъ не сопротивляться властямъ, когда онъ требуютъ законнаго.

# LXVI.

Теперь же, когда эти языческія власти стали нашими, императорское духовенство держится нат твердо, какъ берега, и живетъ съ ними въ такой телесной пріязни, что приведенное наставленіе апостоловъ первымъ христіанамъ по отношенію въ вему пе виветь зпаченія: ему нечего говорить: есля хочешь не бояться власти, делай добро: оно получило CBETCEVID BLACTS OTS HMHODATODA H CANO BLAZHWOCTBYOTS; ONV HOVERO бояться нной власти, ибо оно само можеть защитить себя своем властым. Кром' того священиям до того привлемли на свою сторону св'тскую власть, что она только отъ нихъ п частъ своего спасенія, т. е. отъ нхъ обълней, чтенія повятыря, впгилій, часовъ п вообще отъ ихъ богослужевія. На всемъ этомъ основивають свое спасеніе світскіе властителя п на этомъ свётё и въ будущей жизни, когда изъ ада перейдуть въ чистилище; они твердо уверены въ томъ, что если священники будутъ ВЪЧНО ПЪТЬ ИСВЛИМ ЗВ. НЕЪ ДУШЯ, ТО ВЪ КОНЦЪ КОНЦОВЪ «ВМНОЮТЪ» ИХЪ нзъ ада, п въ этой надежде, умножають ихъ имущество на томъ основанін, что чемъ ситве будеть брюхо патеровь, темъ молитви будуть доходиве въ Богу и успашиве.

# LXVII.

Такимъ образомъ необходимость свътской власти для обороны церкви выведена посредствомъ ложнаго толкованія словъ апостода, и этимъ ложнымъ толкованіемъ обязаны учителямъ наимудрѣйшимъ, наисвятѣйшимъ, которые обставили свое ученіе текстами св. писанія ветхаго и новаго завѣта.

# LXVIII.

Какимъ образомъ ученые защищають свътскую власть, можно видъть изъ спора между мистромъ Эгидіемъ и Николаемъ Писецкимъ на Вазельскомъ соборъ. Вотъ иткоторые изъ доводовъ мистра въ доказательство того, что законъ человъческій, наказывающій людей за иткоторые поступки смертью, не противоръчить закону Божію: 1) Заповъдь «не убій» не запрещаеть наказаніе виновныхъ смертью, нбо въ такихъ случаяхъ не судья убиваетъ, а законъ его къ этому понуждаетъ; 2) Богъ разиножаетъ жизнь и смерть, поэтому онъ можетъ и убить: Азъ убію и жити сотворю; цари же поставлены Богомъ и потому могутъ такъ же поступать; 3) ап. Павелъ говоритъ: Таковая творящій достойни смерти суть и не бо безъ ума мечъ носить; 4) въ евангелій: Враги моя, оны иже не восхотьша мене, да царь быхъ быль надъ нями, приведите стмо и изсъщите предо мною; 5) Кипріанъ по поводу ветхозавътной заповъди уби-

вать пдолоповловниковъ говорить, что если такая заповъдь была до пришествія Христова, тімъ боліве она должна соблюдаться по Его пришествів, какъ это подтверждается словами ап. Павла: Таковая творящін достойни смерти суть.

### LXIX.

Въ такомъ же родъ толкують заповъдь «не убій» Августинъ и Іеропимъ.

# LXX.

Такъ же разсуждаетъ объ этомъ св. Григорій и снова св. Августивъ. Изъ всъхъ этихъ доводовъ выходить, что Бога хотятъ учинить двуустымъ такъ, чтобы одинии устами Онъ говорияъ: не убій, а другими: убій.

# LXXI.

И такъ, доводы учителей опираются: 1) на словахъ ап. Павла: достойни смерти суть. Въ этихъ словахъ видятъ приговоръ преступникамъ и законъ, разрѣшающій избивать ихъ. Въ такомъ случай эти слова были бы приговоромъ и самому апостолу, который былъ прежде великимъ иротивникомъ Христа. Но если бы Христосъ послалъ ан. Павла провозглашать смерть преступникамъ, то къ чему служно бы покаяніе, къ которому самъ апостолъ побуждаетъ всёхъ людей, ставя себя въ примёръ раскаявшагося грёшника?

### LXXII.

2) Приводится тексть: Аще-ле злое твориши и т. д. и такимъ образомъ необходимость свётской власти съ правомъ убивать преступниковъ основивается на примъръ весаря Нерона, но новельно котораго и ак. Павелъ былъ обезглавленъ. Однако всъ наши слова ничтожни предъ церковью и всъщи ел премудрими учителями: она съ ними можетъ на чемъ хочетъ основивать умерщвленіе людей. Такъ какъ она и праведнихъ людей сжигаетъ за проповъдь евангелія, то въ ел рукахъ смертний приговоръ противъ всъхъ, обличающихъ ел блудодълнія. Поэтому никто ей не смъетъ ничего сказать ни противъ князей, ни противъ рицарей, пи противъ судей, проливающихъ человъческую кровь: всъ они исполняють службу Богу, и ихъ дъятельность подкръщена авторитетомъ святихъ мужей, псполненияхъ Духа Святаго.

## LXXIIL .

Теперь пойдеть річь великаго Альбрехта, какого-то доктора, о наказаніяхь, направленная прямо противь нась и обзывающая нась лагушками. Онь говорить, что въ его время объявилась какая-то дягушка,

которая взяла смёлость квакать протпвъ правлы и закона Божінкъ, что де никониъ образомъ и ни по какимъ причинамъ не следуетъ убивать человека телеснаго. Проповедующие такия мысли заслуживають тяжкаго наказанія, какъ враги правды. Лалье онъ говорить: Каждый, получившій жазнь отъ Бога, долженъ дишиться ея, если протпвится Богу, а такъ какъ каждый, ведущій злодійскую жизнь, особенно еретикъ и язычникъ, протпрится Богу, отнимая у Него Его наследіе — душу свою и другихъ, то у такихъ людей должна быть отнята и телесная жизнь и даже душа, если бы только она была смертною. Мы спрашиваемъ лагушку: Слъдуетъ-ин вести бой противъ враговъ Божінхъ или нётъ? Если слёдуетъ, значить этоть бой справединь в его нужно вести до техь поръ, нова EDOJOJERACTCE COUDOTEBJENIC H EDE HEMEJANIN BDATOBЪ OTCTYNETЬ ОТЪ поправды доджень кончиться лишеність нау жизни: если же не слідуеть. то нужно ние бъдать отъ враговъ Бодінхь ние уступить нив; но тогда REDEOBL OCTAHETCE GESSAURTHOD, OTEDETOD 114 ROCESBO12 HECELLHEEOBL, а сабдовательно истинное богопочитание и религія изчезнуть. Если же причина, по которой возстають противь смертной казан, та, что жизнь дорога, то развъ не дороже жезнь духовная, для блага которой не слъ-IVOTE MAINTE TERO?

# LXXIV.

Изъ этого ведно, какую нелюбовь къ Богу и душамъ человъческимъ обнаруживають эти заблудшіяся лягушки подъ видомъ любви къ человъчеству: онъ требують пощади тъламъ преступниковъ, не думая о томъ, что умерщвляя вхъ, ми приносимъ пользу ихъ душъ. Оставаясь въ жевихъ, они къ своимъ тяжкимъ гръхамъ прибавили би еще новые и, такимъ образомъ, увеличили би для себя загробныя мученія; сокращая ихъ жизнь, ми вивсть съ тъмъ сокращаемъ для нихъ и муки ада.

# LXXV.

Все это говорить вехвий пань Альбрехть. Изъ его речей познай, разумный человекь, до какого извращеннаго состоянія дошла вътеченіе 11 слишкомь вековь церковь Христова послё того, какъ влить быль вы нее ядь: истинное здравіе ненавидять, а то, что возросло изъ яда, считають жизнью. Апостолы проповедовали, что иногими страданіями можно войти въ царствіе небесное; что же говорить Альбректь, который сливеть за знаменитаго учителя церкви христіанской, такого, что священники считають себя богатими въ знаніи, если уміноть пересыпать его толкованіями свои проповеди мужнкамь? Онь, напротивь, ни единимь словомь не упоминаеть о необходимости христіанскаго теривнія и все благо церкви видить въ оборонів ел мечемь. Онь предпочитаєть вёчному блаженству жизнь ситую, роскошвую, саломь проросшую, съ широкимь брюхомь и румяними щеками, жизнь безопасную, которал ведется за стінами, подъ обороною меча. Такая жизнь кажется Альбрехту более подходящею для блага церкви, чёмь жизнь Сельвестра, который скры-

вался въ ямахъ и лъсахъ отъ чужаго меча. И такъ, взглядъ Альбрехта тълесний и противний въръ апостольской; по этому взгляду то, чему учили апостолы, заблужденіе, а то, что считали благомъ язычники, называется Божіею правдою. Язычники ведуть бой за безопасность тълесной жизни, чтобы можно было спокойно служить богамъ, и по его мизлію служба Божія можеть продолжаться только до тъхъ поръ, пока мечъ ограждаеть слугу Божія. Поэтому опъ боится, чтобы кваканіе лягушки не лишило его меча, подъ которымъ онъ укрываеть свою жизнь, и вооружаеть противъ нея людей, прикрываясь заботою объ охраненіи истиннаго богопочитанія.

# LXXVL

И тавъ, правда, которую церковь осуществияеть въ мести и кровопролития, есть правда языческая. Если сопоставить то, что говориль Альбрехть съ заповъдью любять враговъ своихъ, то правда его обратится предъ Вогомъ въ великую неправду и мерзость. Поэтому надежнъе держаться лягушки, слабо квакающей въ кустахъ, чъмъ Альбрехта, которий очень зычно рычитъ. Едва-ли найдется во всемъ христіанскомъ міръ такой лютий палачъ, па столько жаждущій крови человъческой, какъ этотъ Альбрехтъ Великій, для котораго лучше избить всъхъ преступниковъ, чъмъ оставить ихъ въ живыхъ, хотя самъ Вогъ сказалъ: Не хощу смерти гръшника, но еже обратитися нечестивому отъ пути своего и живу быти ему (Ісз. ХХХІІІ, 11).

### LXXVII.

Приведемъ еще изкоторыя рачи мистра Эгидія. Въ числе миогихъ своихъ доводовъ онъ приводить следующій. Законь, надаваемый для дюдей, должень быть принаровлень из ихь природамив особенностямь и характерамъ, а потому сообразно разнимъ человъческимъ обичаемъ должем быть составлени и различные законы, которые въ разныя времена должны наміняться. А такъ какъ природа людей совершенныхъ и несовершенных не одинакова, поэтому то, что пригодно для совершеннихъ, жепригодно для несовершеннихъ; следовательно, законодатель, управляющій иножествомъ людей, должень надать такой законь, которимъ могло би руководиться большинство. Вольшинство же состоитъ нет несовершенных; значить, онь должень давать такія преденсанія. которыя были бы удобонсполникы для этого большинства, невче будуть CHEMION'S TACTUS HADVECHIS SAKOHA. HOSTONY TVMCJOMCTBO, DARGOR, VGIRство, наружающія общественное благосостояніе, должам возбраняться и наказиваться законами, но простое предободание хотя и составляеть смертный грахь и поримется законами, не напазывается, ибо не нарушаеть общественнаго благонолучія. Далве онь говорить: нонечная цваь завона Вожія — в'ячное блаженство, а нотому всякій смертини грахъ есть нарумение этого закона; ціль человіческаго закона есть усновоеніе общества, а потому ниъ возбраняется все, что нарушаетъ общественний повой. Поэтому законъ человъческій не паказываетъ за нубличний разврать, потому что наказанія вызвали бы чужеложство и развратъ тайный, что гораздо болье прогивало бы Бога, чъмъ открытое прелюбодъйство.

### LXXVIII.

Обо всемъ этомъ быль споръ на Базельскомъ соборъ между мистромъ Эгидіемъ и священникомъ Никодаемъ Писепкимъ. Одна сторона стояма за то, чтобы пристівне во всемъ руководились закономъ Божінмъ; пругая сторона держанась среднии: не внолев отвергала законъ Божій и не вполив его допускала. Последняя разделила людей на совершеннихъ и несовершеннихъ, составляющихъ большинство, и сочла пригодифе для нихъ законъ человъческій, допускающій безнаказанно различные корови. Ловоды эти, хотя и важутся разумными, инсколько не возвышаются надъ твиъ, что было у язычниковъ, которые также старались посредствомъ законовъ поддерживать порядовъ и спокойствие въ обществъ. Поэтому если би мистръ Эгидій билъ язичникомъ, въ его словахъ не было бы пичего страннаго; но странно, что христіанскій учитель считаеть законь Божій причной непорядковь и заміняеть его закономь человъческить, оправдываясь несовершенствомъ людей. На что же и наданъ законъ Божій, какъ не на то, чтобы несовершенные люде, отвергмувъ все греховное, устровии жизнь согласно этому закому? Изъ всего этого видно, въ вакой тьмъ обрътаются эти учение люди, пренсиодненние яда великой блуденци и отравляющіе этимъ ядомъ людей, допуская своеми законами нарушеніе закона Божія.

# LXXIX.

Подагая все свое благо во власти меча, ученые не могуть однако допустить ее въ целомъ объеме. Основавъ на словахъ ап. Павла: не безъ уна мечь носять — право слуги Божія варать мечень всякое престуиденіе, толкователи писанія скоро опоменлись: они поняли, что если бы слуга Божій въ пилу своего релегіознаго увлеченія сталь употреблять свой меть противъ всёхъ, одержимыхъ смертными грехами, то педая страна опустала би; у насъ въ Чехін мало би осталось людей въ живихъ, мало бы осталось и этого лживаго духовенства. Такимъ образомъ, мечь, направленный защитнивами светской власти противь преступниковь. обратился бы на нихъ самихъ, а потому, онп ограничили число смертнихъ грёховъ, противъ которихъ долженъ ратовать слуга Божій съ нечемъ, тремя: разбоемъ, убійствомъ и чужеложствомъ, какъ нарушающеми общественное благополучіе. Если бы слуга алтаря, основивалсь на словахъ Христа, который сказалъ, что Онъ пришелъ не для правединковъ, а для того чтобы грашниковъ привести къ покадијю, сталь бы привлекать одержения однинь изъ этих трехь греховь къ новаяню, онъ тотчась бы встретиль препятствіе въ слуге меча, который сияль бы съ преступника голову прежде чёмъ слуга алгаря успёль бы склонить его въ повазнію. И такъ двое слугь одного и того же Владиви импають IDVID IDVIV OTHDABIATE CROW CLYMON BOLY. KOLIA CLYMHTELE DATVEH хотять кого-нибуль повъсить, тогда служители храма бъгуть остановить это ръшеніе, склонить грышниковь къ покалнію и расположить судей къ помилованию. Одинъ, чтобы исполнить писаніе, хочетъ сохранить жизнь человека, другой на основани того-же писанія умершвляєть его. Кроп'в того великій вредъ пропсходить оть размноженія разныхь пановъ, духовнихъ п светскихъ, подъ одною верою. Все онп, въ своемъ служения Богу пользуются мечемь и ведуть борьбу между собою, которая сопровождается грабежемъ и всякими насиллями и несправедливостями и дожится тяжелымь гнетомь на простой народь. Сельскій дюдь колжевь покупать себв оружіе и на призывъсвоихъ пановъвсегда бить готовинъ продевать вровь. Таковы плоды того яда, который продить быль въ перковь Христову напою и пиператоромъ. И такъ, во всёхъ доводахъ ученыхъ, п преженхъ и нинфинихъ, я вижу только явное отступление отъ ввры. Христосъ училъ п поступаль иначе: влъ и инлъ съ грвшинками и не осуждаль ихъ на смерть, а призываль въ повалнію. Предъ нами явидось, такимъ образомъ, два пути, далениъ другъ отъ друга и противоположных одинь другому: путь Інсусовь и путь ученыхъ.

### LXXX.

Інсусъ теперь очень бёденъ; пе ходять больше за нимъ толин народа, развё какой-нибудь отверженный и неразумный жалко тащится за инмъ, какъ муха изъ помой. За то учение очень богати и славни въ свётъ, много породили слугъ Божівкъ съ мечемъ, и весь міръ взираетъ па нихъ. Взглянетъ мудрый свёта на Інсуса, увидитъ, что Онъ поквнутъ всёми, облеченъ бёдностью, тернитъ невзгоды, и броситъ Его и койдетъ къ ученимъ, что по законамъ свопмъ цёлими толиами служатъ Богу въ церквахъ, на войнъ, бирючами, при дибахъ, въ ратушахъ, нодъ позорники столбами и у висълнцъ. За такую широкую службу Богу и укватится мудрый свёта, а за Інсусомъ пойдетъ только безумецъ, и свётъ освищетъ его.

# LXXXL

Еще болъе противна ученю Христову служба мечемъ вотому, что вся она состоить въ отплать злонь за зло. Хотя в оговаряваются, что мечь поднимается за дъло не свое, а Бомье; но Богь въдаеть, насколько искрения эта оговорка: если би такъ било, то люди за иричненими себъ обиди и несираведливости не истили би; на дълъ же оказивается, что они не оставляють безъ возмездія самой легкой обиди словомъ, а норуганіе Богу допускають. Христосъ, напротивъ, заповъдаль любить враговъ своихъ и платить имъ добромъ за зло. Непринятий Самарянами, онъ не позволиль апостоламъ низвести огонь съ неба. Христосъ больше

наботпися о душахъ враговъ своихъ, чёмъ о Своихъ времевныхъ страданіяхъ. Есле бы люди вёрнии словамъ Христа и слёдовали Его примёру, то не было бы войнъ па землё. И битвы, и иныя убійства, и всякія враждебныя посягательства на другихъ, и всякое возмездіе зломъ за зло происходятъ только оттого, что мы не любимъ враговъ своихъ и не переносимъ съ терифијемъ причиняемыя намъ обиды.

### LXXXII.

Съ устройствомъ истинно-христіансваго общества, указанномъ въ св. инсаніи, мечь и всё дѣянія его, т. е. бои и всякія кровопролитія, не имѣютъ инчего общаго, какъ противныя призванію христіанъ и тѣмъ добродѣтелямъ, которыя имъ приличествуютъ. Христіане соединены одною вѣрою, пиѣютъ одпу Главу, одно крещеніе, искуплены и омыты единою кровію Христовою, молятся другь за друга: Остави памъ долги наши, якоже и мы оставляемъ должинкомъ пашимъ, связаны между собою союзомъ любви и мира: можетъ ли послѣ всего этого какой-вибудь изъ давнихъ монаховъ, прославленныхъ святыми, доказать на оспованіи вѣры, что у христіанъ должны быть бои и убійства? Христіане, воздвигающіе войим и совершающіе другія кровопролитія, только по имени христіане и послѣдуютъ язычникамъ съ тою только разницею, что язычники не знали Бога и не пмѣли участія въ тѣхъ духовныхъ благахъ, на которое имѣютъ притязаніе христіане. Нельзя сравнивать бои между христіанами и съ боями іудейскими, пбо 1) послѣдніе были допущены закопомъ.

# LXXXIII.

2) Іудеямъ разрѣшено было воевать только съ язычниками, а не со своими братьями.

# LXXXIV.

Христіане, убивающіе другь друга въ бояхъ, во всякомъ случать лишены участія въ духовимхъ благахъ, обттованныхъ Христомъ. Если опи будуть оправдываться ттить, что имъ приходится имфть слишкомъ много для съ свътомъ, и потому некогда думать о высшихъ духовныхъ предметахъ и постигать ихъ, въ такомъ случать имъ можно отвттить коротко: напрасно они въруютъ во Христа, напрасно крестятся, напрасно признаютъ чистилище, ибо кто не причастенъ Христу върою и любовью, того Христосъ не освободитъ изъ чистилища. Если же христіане считають себя участинками въ страданіяхъ Христовыхъ и надъются на спасеніе, а въ тоже время распинаютъ въ себъ Христа, убивая другъ друга, тогда ихъ ждетъ наказаніе и проклятія, большія, чтить язычниковъ.

# LXXXV.

Бон между христіанами противны закону христіанской любви, который возбраняєть исякое враждебное посягательство на ближняго, на его тіло, душу, пмущество, честь, — діломъ пли словомъ, а учить перепосить безропотно тіз песправедливости, которыя причиняють намъ другіе.

### LXXXVI.

Апостоль Павель окапчиваеть свою річь слонами: Тімъ же потреба повиповатися пе товмо за гивнь, по и за совість. Сего бо ради и дави даете, служители бо Божій суть во истое сіе пребывающе. Воздадите убо всімь должная: ему же убо урокъ—урокъ, а ему же дань—дань, а ему же страхъ—страхъ, и ему же честь—честь. (Рим. XIII, 5—7). Эти слова апостола, вакъ и предыдущія, отпосится къ отпошеніямь христіавъ въззическимь властямъ. Апостоль учить новниоваться властямъ во всемъ добромь, что согласно съ волею Божією и совістью и что необходимо для поддержанія порядка и тишины въ обществъ.

#### LXXXVII.

Вообще въ словахъ ан. Павла нужно внимательно отличать во 1-хъ, то, чему училъ опъ христіанъ, основываясь на въръ, безъ чего они вемогли бы быть христіанами, и во 2-хъ, то, что васалось временныхъ отношеній христіанъ къ людямъ, не принадлежавшимъ въ въръ христіанской. Впослъдствій эти послъднія наставленія, по ложному толкованію, примънции въ взаимнимъ отношеніямъ между христіанами. Самъ аностоль не придаваль своимъ словамъ такого значенія: онъ самъ говорить о себъ, что, повивуясь Христу, онъ не сміль пи словомъ, ни діломъ поступать въ чемъ-либо противно заповъдямъ Христовымъ, а Христосъ свазаль: Царіе языкъ господствують ими. . . вы же не тако (Лук. ХХІІ, 25—26). Если бы слова апостола повимать такъ, какъ ихъ теперь толькують, то апостолы должны были бы въ каждомъ обществі христіанъ во 1-хъ, поставить вадъ ними одного изъ вихъ владыкою, спабдинь его мечемъ для внушенія страха; во 2-хъ, обязать илатить дань этому владыкъ.

## LXXXVIII.

Въ 3-хъ, установить поплины на перевозахъ, большихъ дорогахъ и въ городскихъ воротахъ. Но все это чуждо въръ Христовой: хотя она и учитъ къ покорпости перевосить все это отъ явичниковъ, но не учитъ творить этого между братьями, соедивенными общимъ искумленіемъ. Нельзя также допустить и того, чтобы ап. Павелъ, проповъдуя евангеліе во владъніяхъ римскаго кесаря и обративъ въ истинную въру двъ или три тисячи его поддапнихъ, могъ поставить надъ пими владику съ мечемъ, чтобы воевать съ кесаремъ за въру Христову. Все это смъху подобно, а учение въ словахъ апостола хотять найти самое твердое основаніе для свътской власти въ христіанствть.

# LXXXIX.

Говорять также, что апостоль хотвль ввести царскую власть надъхристіанами взамінь языческаго господства. И это не візрно. Апостоль, конечно, зналь, что у Іудеевь не было сначала царей, и царская власть явилась у нихь въ наказаніе за ихь грізхи. Впрочемъ, нийющіе въ ружахь власть не много справляются съ св. писаніемъ, учить оно или не учить ихъ властвовать; достаточное для нихъ поученіе въ этомъ даетъ ниъ чрево: оно свидітельствуетъ, что властвовать хорошо, а до страданій біднаго рабочаго люда и до того, что они владычествують надъхристіанами вопреки смыслу візры, имъ нізть никакого дізла.

# XC.

Вызо упомянуто о парской власти у Іудеевъ. Св. висаніе (1 Нар. VIII) подробно пов'єствуеть, какъ Іуден, въ теченіе трексоть л'ять нользовавшіеся свободою и не им'вишіе надъ собою царей, обратились въ Самунду, когда синовья его стали творить несправедивый судъ, и просили его поставить вадъ немп паря: какъ Самунлъ, по поведению Божию. прежде чёмъ исполнить желаніе народа, возвёстиль ому «правду царову», т. е. о томъ тяжкомъ бремени, которое зяжетъ на народъ, когда онъ будетъ имъть царя, и какъ народъ, не смотря на предостережение пророка, настанваль на исполненіи своей просьбы. Іуден тяжко согращили, пожедавъ нивть царя, ибо отвергли этимъ Бога, который прежде царствоваль наль нимь; и возложили належду на человъка. Христіане же возвели царскую власть въ законъ, и цари творять всякія песправедливости, не вижняя себь это въ гржкъ, а видя въ этомъ Божественное право. Но если бы Богь даль нив право притеснять людей, то не поставиль бы имъ этого въ вину и не грозплъ имъ за это гивномъ Своимъ (Мих. III, 1-4). И такъ объяснять слова апостола «дани даете» въ смысле необходемости для христіанъ царской власти вельзя: это противорѣчило бы въръ Христовой и закону христіанской любви. Христіане должны были нлатеть дани только потому, что жили въ языческихъ владеніяхъ.

# XCI.

Взапиныя же отношенія между христіанами апостоль опредвляєть такъ: Ни единому же ничимь же должни бывайте, точію еже любити другь друга (Рим. XIII, 8). Въ этихъ словахъ сказывается разница между двлами вёры и двлами языческаго господства: одни не могуть быть другими. Поэтому и соединеніе язычества съ христіанствомъ не могли состояться въ самомъ началь. Вначаль одни находили утвшеніе пить кровь Христову, другів проливать кровь человіческую, теперь же и тв и другіе соединились въ общемъ служеніи Богу: пьють кровь Христову и точать кровь своихъ ближнихъ.

# XCII.

Основивають свётскую власть и на словахь ап. Павла: прежле всёхь творити молитви, моленія, прошенія, благодаренія, за вся человіжи: за паря и за всёхъ, иже во власти суть и т. д. (1 Тим. II, 1-3), относя STE CIOBA EL HADANE EDECTIANCENES, ECTODIC IOLENA SAMHMATE REGENE MATE CHOID, REPEOBL CRATYID, KOTOPAR HYE CAMENE ROPORHIA. ALE TOTO чтоби она, возседая на римскомъ престоле, «тихое и безмоленое житіе ноживала» и, ограждения ствиами, спокойно спала, не боясь, что втонебудь разбудеть ее. Но невто изъ ученихъ не можеть утверждать, чтобы апостолы, изъ желанія привлечь на свою сторону світскую власть, какъ оборону, говорили после проповеди: Попросите же Бога за нана покровителя храма, за его жену, за детокъ и его верпихъ слугы! Отъ ТАКИХЬ МОЛИТВЪ, ЧТО ИМИВЙШАЯ ПЕРБОВЬ ВОЗНОСИТЬ ЗА ТЪХЪ «ВЖО ВО ВЛАсти суть, здорово ся бокамъ, и брюхо проросло саломъ за наискими столами. Но если бы ан. Павель въ такомъ смысле понималь молитвы за властей, то невогла не теритлъ бы отъ свътскихъ владикъ не онъ. не последующіе мученики. Молитви, которимь говорить апостоль, должны выбть значеніе щита противь враговь христіанства, оружія, которое гораздо надежные оружія тылеснаго. Примыры молитвы, обращенных вы Богу съ такою пелію, мы находимъ въ ветхомъ завета: молитва Эсенри, просившей Бога возбудеть въ сердце Артаксеркса ненависть въ Аману, н молитвы Іудеевъ въ Герусалимъ за Навуходоносора, подъ властью котораго были ихъ единомислепники въ Вавилонъ.

# XCIII.

И такъ апостоль напоменаль христіанамъ молиться за властей, чтоби пользоваться ихъ расположеніемъ, чтоби дьяволъ не нобуждаль ихъ въ войнамъ и другимъ кровопролитьямъ. Съ такими молитвами за властей и ми должин обращаться въ Богу.

# XCIV.

Теперь же христіане, присвонна себй свётскую власть на основавів ложнаго толкованія св. писанія, вступая ва бой, возносята Богу молитви за своиха владмев, чтоби Она даровала има побіду, т. е. помога вабита противникова. Пода одною вёрою образовались многіе сброди, и каждий сброда присванваєть себй власть для преуспівнія вёри и для защити правды: одниа сброда поднимаєтся на защиту старой церкви святой, другой на защиту правды закона Божія, третій ограждаєть церковния установленія, которыя хотять уничтожить еретики, четвертий вооружаєтся за простой народь; наконець короли и князья защищають свои владівнія: эти ведуть войни со всёми, пбо има дороже всего власть и величіє ва свёті. И всё эти сброди сливуть христіанами, вой они молятся Богу: Отче нашь, иже еси на небесаха и всё хотять угодить Богу,

губи другихъ и подагая, что если удастся смёшать съ вровью своихъ враговъ, то этимъ самимъ послужищь Богу. И это имъ не мъщаетъ говорить: Остави намъ долги наша якоже и ми оставляемъ должникомъ нашемъ. Модитви этихъ сбродовъ за вдастей о дарование имъ побъям надъ врагами есть великое поругание Вогу и противим тому, чему училь ан. Павель. Онь не прибъгаль къ вооруженной силь для побъды надъ своеми врагами, чтобы, одолёвь ихъ, вести спокойную жизнь: его моинтва была о томъ, чтобы всё власти пребывали въ мире и чтобы деяволь не побуждаль ихъ преследовать истину. Тихое и безмольное житіе, о которомъ говорить апостоль, необходимо христівнамь для того, чтобы пожить во всякомъ благочестін и чистотв, а имившніе отступники отъ вври желають мира для того, чтобы предаваться всякимъ мерзостямъ: ходять толнами по ярмаркамъ покупая и продавая, на праздникать освященія храмовъ обжираются, опиваются, дерутся, волокитствують, шляшуть. И такъ духовенство не можеть доказать необходимости свётской власти для церкви словами ап. Павла, а такъ какъ оно уже давно ноль-SVETCE STORD BARCTED. TO MOMET'S COUNTRY BARGE VIOLED ROBOTH H BMставлять ихъ какъ вёру людямъ, которыхъ оно совратню съ истинааго HYTH.

# XCV.

Изъ всего этого могуть завлючить, что и порицаю свётскую власть. Я ее не поридаю, а чту, на сколько это подобаеть ей, и утверждаю, что она хороша, если Богъ черезъ си посредство проявляетъ то, что онъ признаеть за благо. Когда же она служить орудіемъ влихъ людей, тогда я не могу ее похвалить. Я признаю, что свътская власть управляеть міромъ и устролеть его въ дёлахъ временныхъ и земныхъ и потому вужна міру, какъ кріпкая ограда, охраняющая ею оть паденія. И храстіане, которыхь вёра должна была бы сдёлать совершеннёе язычинковъ, нуждаются въ светской власти, ибо они отступили отъ Бога п слиянсь съ свътомъ со всъми его беззаконіями. Истиниме же последователи Христа, любящіе Бога и ближнихъ, какъ самихъ себя, не нуждаются въ принудительныхъ мёрахъ для того, чтобы совершать добрыя дёла. Но антихристь лживымь толкованіемь писанія подвель свётскую власть подъ веру и направиль ее противь Христа и Его избранныхъ, такъ что истиниал въра вся искажена и превратциась въ объедин деявола, представляя только мертвые знаки на людяхъ и лживыя ниена.

# часть вторая.

ſ.

Мы начали річь о сіти Петровой и будемъ вести ее до конца. Съ теченіемъ времени во множеству рыбъ, уловленныхъ апостоломъ, нли, невче, во множеству върующихъ, присоединелось много рыбъ, иле сбродовъ людей, которые разодрали съть върм. Эти сброди не хотять пребывать въ върю пли следовать ей, а тянуть въру за собою, и имъя важдый свои особенности, противныя вёрё, хотять, чтобы оне вризнавались за въру. Прежле всего поведемъ ръчь о сбродахъ и нокольніяхъ. увращенных гербами. Ан. Павель сказаль: Иль же бо предувыв. тыль п предустави сообразных быте образу Сына Своего (Рим. VIII, 29) и якоже облекохомся во образъ перстнаго, да облеченся и во образъ небеснаго (I Кор. XV, 49). Иначе христіання, все равно, что св. Пегръ, намалеванний на ствев, не цивющій ни жизни пи разума. Но иногоразличныя нокольнія, украшенныя гербами, ведуть жизнь, противную заповеди апостола, и превосходить другихь людей въ поругания Сына Божія. Эти поволенія вдвойне рождаются во грехе: 1) во грехе Адамовомъ, какъ п всв люди, и 2) съ грековникъ сознаніемъ благородство своего происхожденія; въ силу этого благородства они стараются виделить себя передъ другими людьми всёмь, чёмь только можно: нисиами, манерою себя держать, одеждою, пищею, постройкою желеща, правами и обращеніемъ. Во всемъ ихъ образ'я жизни, обычалять и річн выражается тщеславіе. Они стремятся обладать всёми благами тала и свёта, чтобы пользоваться почетомъ и славою, и избъгають всего непріятняго, что должны нереносить люди за свои грвин. Имъ неприличный усиленный трудь, терпініе, преслідованіе, простота, униженіе, услужливость: HMS RYWHA ZHREE CROCOLERS. HDRSHREE. HOPERS. HDRCHMERIC SCHRUME благами, чистота, красота, одежда особыхъ затвёливыхъ и наящныхъ покроевъ; они должны задавать роскошние перы на удевление всты, вань боги и богини; пив нужем чистыя и мигкія ложа, рёчь сладвая и вврадчивая, исполненная дести, съ приговариваніемъ: «Не угодно - ли вашей милости начать», благородство заставляеть ихь прибыть их частимъ и отвратительнымъ омовеніямъ съ помощью прислужнивовъ, доходящей до мерзости, благородство заставляеть ихъ белиться; навонець благородство требуеть языческаго господства, и дъйствительно, это нодоленіе, укращенное гербами, захватило землю и пріобрело власть надъ другими людьми. Страданіями и котомъ холововъ и «крівикоголових» дураковъ» оно можеть доказать свое благородство, а стоить только ходопу перестать работать, такъ все это благородство ноблекнеть и сравняется съ пастушьниъ.

II.

Влагородство происхожденія основивается на язическомъ обичав добывать гербы отъ винераторовъ и королей. Один пріобратають ихъ службою въ воздалніе за накіе-инбудь геройскіе поступки, другіе же новувають ихъ для вочета, наир. ворота, волчью или собачью голову, лестинцу, поль коня, трубу, ножи, свиную колбасу и т. п. На этихъ гербахъ и держится все благородство, и вся цвиа ему таже, что и гербомъ. Не будь денегь, для его поддержин, голодъ заставиль бы бросить гербы да взяться за влуги. Не въ гербахъ, а въ деньгахъ главная сила благородства, и вогда изтъ денегъ нанъ сравнивается съ холономъ и, стидясь приняться за работу, не ниветь и хивба на объдь. Много этих сбродовь владыкь, и кажный изь них инжеть свой гербь, но которому ведеть свой родь целое поколеніе, нбо никто не можеть назмваться владиков, если гербъ не будеть свидьтельствомъ благороднаго вроисхожденія, не причастнаго покольнію Адамову. Поэтому кто ниветь свидътелей и можеть доказать, что опъ благороденъ и пиветь лъстипцу пан поль кона, тому даются грамоты въ удостовърение того, что онъ лучше родомъ, чёмъ Авель, второй сынъ Адама, и имъетъ право всегда называть себя и считаться бдагороднымъ, такъ что, есля бы онъ и совершель какой-нибудь самый дурной поступокь, то гербъ не дветь ому сдёлаться дурнимъ. Но вто хочеть быть истинно благородимиъ, тогъ должевь доказать, что бабка и двль его по матери и по отпу были владътельными лицами: тогда не будеть подлежать ни какому сомивнію, что онъ уродился отъ собачьей голови. Если же такимъ порядкомъ собачья голова не можеть засвидетельствовать благородства его происхожденія, то отъ него тотчасъ начнетъ вонять хохопомъ, п онъ уже не можетъ такъ зично горланить о своемъ родъ.

III.

Двойное рожденіе благороднаго сословія во гріхії Адамовомъ и въ сознанін своего благородства, основаннаго на гербахъ влечеть за собою новые и многочисленные гріхи. Сознаніе благородства порождаетъ тщеславіе, отсутствія смиренія и теритнія. Назови вто-нибудь пана подлымъ вли холопомъ, онъ тотчасъ же нотянетъ его въ судъ, чтобы очестить себя отъ холопства и подлости. Другіе гріхи, витекающіе изътого - же источника — враздность, стремленіе въ роскощи, языческому господству, жестокость, насиліе. А духовенство потворствуеть этимъ гріхамъ и говоритъ нанамъ: Въ этомъ ніть вреда, это слідуеть или это подобаеть вашему сану. Такими и подобними річами оно какъ - би увлажняеть эти гріхи, чтобы они спорче росле, и обращаеть ихъ въ добродітели.

IV.

Гражи эти отъ родителей переходять из датямь, которыхь они воспитивають въ такъ же заблуждениять въ которикъ пребивають сами. и такимъ образомъ отнимается отъ Вога Его твореніе. По благородству своего происхождения наны считають нужнымь послать своихь детей во прорамь въ намецкія земли, чтобы они научелись такъ разними поквальбамъ и пишиъ мерзостямъ, придичіямъ, въждившиъ повамъ съ понаовани и онились тамъ ядомъ, которий подносять при дворяхъ. Все это происходить отъ тщеславія: они слишкомъ любять мірское величіе. H TARL HARL JONA HAL TPYANO STOTO LOCTHINITE, TO OHE II HOCKERDTE афтей из великимъ людямъ, чтобы чрезъ нихъ достигнуть какого-нибуль ночета, чтобы старшень было чань похвастаться, что воть де сынь нашь быль у короля коморенкомь, а дочка у королевы хвость оправдаеть или носить. До такой степени размножились эти гербовыя поковънія, что земли ямъ становится мало. Всё хотять госполствовать въ богатства, а ненив не на что: неогих гнететь бадность, а работать не хотять, работы стыдятся, а глотка у всёхь большая, воть и ндуть разбойнически на замки, драть и грабить бедпий дедь, чтобы наскаждаться своимъ высокниъ родомъ въ удовольствіяхъ в праздности, обладая большинь богатствомь. Инме должають безь конца, выманивая деньги истивини развини п развини объщаніми, а работать но за что не хотять, чтобы не онозорить трудомъ своего благороднаго происхожденія. Обшираташана и напручшани земляни овладали эти пави, и oбратились эти вении въ пустине, и волки по нивь обгають, а сами они но предворному встають, садятся и проводять все время въ безконечних разговорах о разних новостяхь. — Въ св. нисанія нать пигда указаній, чтоби одне люде быля лучшаго рода, чвиъ другів. Самъ Соломонь сознаваль свое нечтожество, а если вы ветхомы и новомы завыть н астрачается слово «благородный», то оно означаеть благородство, основанное на добродътелять и мудрости. Какъ гичена жизнь этихъ благороднихъ людей, такъ гнусна и одежда, которую носятъ мужчини п женшини. Вообще ин язычники, ни Туден не осввериван въру Христова въ такой стемени, какъ эти покольнія, основанныя на гербахъ, и меправо примъжавнияся въ въръ. Они и Вогу не угодим и людяйъ во вредъ п въ тягость. Рабочій дюдь несеть на себі бремя на благородства, а овн готовы проглотить его и все, что только есть на земль добраго, стараются захватить и проглотить. Великій вредь оть нихь встань людямъ происходить и отъ того, что они всёхъ обдекають въ себя и заражають собою другихь, какь трупь сь терекимь смрадомь, что мореть дрией. Прежде всего оне облекають нь себя своихъ датей и слугь, уча ить тщеславію и истив придворнимь ноступкамь, а затімь и городскою сословіе перенимаєть оть вихъ ихъ образъ жизни. Все это нанисано для того, чтобы познанъ быль въ этихъ сбродахъ гербовыхъ тотъ антихристь, о которомь говорить ан. Павель, называя его человъкомъ беззаконія и синомъ погибели.

V.

Такую же силу антихриста противъ Христа составляетъ и горолское сословіе. Съ техъ норъ какъ оно было причтено къ вере со всеми свонин городскими особенностями, оно жестоко разодрадо стть втры. Вь основанін каждаго города и во взаниних отношеніяхь его обптателей такъ миого противнаго въръ, что истинная въра въ городахъ существовать не можеть. Если бы кто сталь жить по въръ, того бы не стали терпъть, пбо онъ долженъ быль бы отдълиться своимъ образомъ жизни отъ остальной толом, а все свое благо городъ полагаетъ въ согласін обитателей. Истинных проновідниковь Слова Вожія, городь не принимаеть считая ихъ иля себя небезопасными, а принимаеть тахъ. вто проповъдуеть учение докторовь или папь, техь, которые защищають городскіе порядки и говорять: Если вы не обнесете города другор станою, я съ вами не останусь. Поэтому отцы Базельскаго собора разсмотревъ городскіе порядки въ связи съ требованіями закона Божія, не задумавшись отверган для городскаго сословія законъ Божій и признали болье приссообразными законы человраескіе, которые пирыть при полдерживать общій нокой и благонолучіє. Поэтому візра въ городахъ подобна костехранизищу съ мертвыми костями, о которой никто не заботится, зная, что никто не нападеть на нее ночью съ оружіемъ. Въра въ городскомъ сословін является подъвидомъ папскихъ законовъ, по которынъ требустся, чтобы евапгеліе и посланія пелись для того, чтобы дран не плакали и не испытывали чего-либо непріятнаго и чтобы такимъ образомъ было ясно, что свангеліе въ песняхь пребываеть съ горожавами възмира, не разрушаеть ихъ валовь, ствиь съ улицами и пищалями, не побуждаеть въ штурмамъ, пе запрещаетъ звоипть, не опровидываетъ тучнихъ столовъ, не возбуждаетъ гитва въчленахъ ратуши. Словомъ, втра Христова въ городать мертва и пе даеть себя чувствовать: изгь оть нея ни страха ни радости, и не могутъ познать ее эти толстопузые люди, отъ которыхъ пивомъ смердитъ.

# VI.

Мистръ Протива, говоря объ основаніи городовъ, замѣчаетъ, что Каннъ послѣ убіснія брата своего постронять городъ, чтобы сберегать награбленныя сокровища, и первый нарушилъ простоту жизни людей установленіемъ границъ между землями и изобрѣтсніемъ вѣса и мѣры. И такъ убійство привело его къ основанію городовъ, а города для поддержанія своего существованія должны были добывать себѣ средства наспліємъ и быть всегда наготовѣ отражать нападенія другихъ. Поэтому платя зломъ за зло, горожане нарушаютъ основную заповѣдь Христову, а за нею и другія. Сколько напр. несправедливостей творится между ними самими на судахъ, гдѣ руководятся языческимъ правомъ и забываютъ заповѣдь Христову, запрещающую судиться и повелѣвающую къ рязѣ придать и срачицу! Грозное слово произнесъ о городахъ пророкъ:

Видъть беззаконие и пререкание въ градъ. Днемъ и ношию обыдеть ѝ по ствимъ его; беззаконіе и трудъ посредв его и неправда и не оскудв отъ стогиъ его лихва и лесть. (Пс. LIV, 10 — 12). И дъйствительно въ городахъ обильно размеожилесь грахи всякаго рода: истительность н вровожадность, ведущія начало оть самаго основанія городовь; тщеславіс, основанное на гербахъ, возбуждающее користолюбіе, которимъ н держется городь; затвиъ обжорство, пьянство, твлесныя удовольствія, разврать волокитство и т. д., такъ что каждый является другь для друга ямою, псионанною для того, чтобы сломить въ ней голову. Тщеславіе овладело горожанами во всемъ въ такой - же степени, какъ и сословіе, украшенное гербами. Они стремятся из почету и похваль, подражая владикамъ въ осанкв, одеждв, пещв, питів, устройствв дома; только отхожія міста смердать у нихъ точно тавь-же, вавь у деревенскихъ дураковъ; во всемъ же остальномъ они гонятся за честью. Користолюбіе имъ врождено: каждий заботится о наживъ. Къ этому побуждаетъ недостатовъ земельнихъ владеній и желаніе иметь обильний столь, високіе и дорогіе дома п всявія другія богатства. Чтобы добыть на все это денегь прибегають из торговий, корчиарству, ремесламъ, лихви, хитростямъ. У каждаго интрия намеренія противъ своего брата, чтоби какънебудь у него уръзать, а себъ нагнать, чтобы обобрать его въ томъ дълъ, которое съ нимъ заводится, и если его увидить у другаго чтонебудь такое, что ему нравится, то старается выманить себв китростью. Лихва сильно распространена: ссужаются деньги на определений срокъ подъ вивнія нап луга съ темъ, что, если оне пе будуть выплачены въ этоть срокь, владелень тердеть свою дорогую вещь изь - за небольшой ссуди. Такимъ образомъ один богатиютъ на счеть другихъ, и богатие пожирають бёднихь. Иногда лихва берется подъ видомъ какого небудь менмаго милосердія или справедливости. И такъ Каннъ биль по истинъ отцомъ этого городскаго дрда во многихъ отношеніяхъ: онъ первый зазамітні первоначальную простоту жизин хитростью посредствомь нвобретенія веса и мери. До него простодушние люди меняли один вещи на другія, не вавъшивая ихъ и не мъря, а онъ установиль, чтобы цвим были сообразам въсу и мъръ. И вотъ теперь люди умудряются устранвать такъ, чтобы для себя изра была больше, а для другихъ мечьме. И хотя въсъ и меры находятся подъ въдениемъ рихтеровъ и правильны, но продавцы назначають слишкомъ дорогую цвну на товары нан наутують, сохрания коренья въ сиромъ маста, чтоби биле тяжелае, нин примъшивая въ пимъ камешки; въ хибоъ подкладивають мякиму. Такинь образонь городь есть сосудь иногоразличного яду, который отравляеть не только самихь обитателей, но и окрестимых жителей: почти весь сельскій людь облекается въ тщеславіе и алчность горожань, учится ихъ хитростямъ въ торговив, привывають въ ихъ убранству в нускаются въ нхъ удовольствія. А если бы явился къ немъ священнякъ, чтобы навести ихъ на истинный путь, то прежде чёнь онъ ихъ наведеть, они отравять и совратять его своими угощеніями, подливая ему нива ногуще, подсылая въ нему людей, чтобы занскать его расположение ублажая его, такъ что мало по малу незамётно священимъ останется на нев пути. Прежде чемь онъ изъ мудрости научить, они изъ него

сділають дурака, и дойдеть до того, что еще ставуть надъ нив сиіяться: Батька-то ночью на пиру напидся пьянь и не могь съ больними разговаривать. — Изъ всего этого видно, какое зло для людей недостатокъ христіанскаго терийнія, заслуживающій ихъ ограждать себя стінами и рвами, чтоби только вести покойную жизнь и не терийть никакихъ сираведливостей ради Бога и своего спасенія. И все это зло происходить во 1-хъ оть того, что уже сказано било объ основаніи городовъ и во 2-хъ оть того, что антихристь подвель ихъ подъ вёру, и все, что творится въ городахъ призналь за служеніе Богу.

# VII.

Такимъ образомъ рачь о сбродахъ монашескихъ хотя повидимому противь нихь нельзя было бы ничего сказать, такъ какъ оне отрежинсь отъ свъта во имя Божіе и обратились къ совершеннымъ и духовнымъ предметамъ, по несмотря на вейшнее отделение отъ сейта местомъ, одеждою и особенными законами, монахи своими вожделениями привызаны въ свъту, гонятся за суетною хвалою, стремятся въ обладанію земными благами, а добровольная ипщета на которую они себя обрекають существуеть только на словахь. Много разлечныхъ монаховъ пищенствующихь въ каждомъ монастырё съ прислуженками, которые обязаны также собирать милостиню, такъ какъ на этомъ собирани основани ихъ ситая жизнь, обиле въ фдв и питьф, одеждф, дорогихъ постройвахъ домахъ на подобіе княжескихъ. Эти же средства нужни для поврытія издержевъ на первовныя службы, на то, чтобы много было ризъ, чашъ дорогихъ, убрусовъ, образовъ, колоколовъ, органовъ и инихъ принадлежностей богослуженія. Попрошайничество ихъ не имветь границъ. Чего не увидятъ на рынкъ, всего подай имъ: гороку, съмянъ, маку, смру, сноповъ или рыбъ. Такое алчное и ненасытное выпрашивание мидостини не достойно не только христіанъ, по и Евреевъ. У Евреевъ по закону ихъ не должно было быть просящихъ милостыню, а христіанамъ апостоль свазаль: Аще вто не хощеть делати, ниже да яогь (II Con. III, 10). И монахамъ, которые такъ сильны, какъ лошади не следовало бы ъсть, потому что они могли бы исполнять многія работы гораздо легче, чёмъ старые поселяне. На это скажетъ монахъ: Хотя мы и не занимаемся телеснымъ трудомъ, за то мы съ большемъ старавіемъ трудимся духовно: поемъ, читаемъ часы за души умершихъ и служниъ объдни за тахъ, воторые мучатся въ чистилищь. Но послушай монахъ: Св. Павель и другіе, вийсти съ нинь совершавшіе апостольское служеніе, находили однако время добывать для себя и для другихъ средства къ жизни, не прибъгая къ попрошайничеству. И такъ выпрашивание милостыни не имъетъ основанія въ законъ Божіємъ. Постоянное сбираніе милостыни корметь этихъ монаховъ: они обращаются въ негодяевъ, предаются разврату и пьянству, бъгають безь стыда по улицамъ, заходять въ дома, бродять по рынкамъ, показываются на городскихъ башняхъ, въ окнахъ и другихъ мъстахъ виъсто того, чтобы удаляться отъ свъта для упокоенія въ Богв. Вообще между встим этими обродами монаховъ не найдется ни одинъ, которий жилъ би не только по закону Вожію, но даже и по правидамъ своего устава: они не зйають думевнаго покоя в великаго значенія уединенія для мира сердечнаго и для редигіи. Постоянно собпрая милостиню они въ томъ уклоняются отъ духа христіанскаго ученія, что должни постоянно говорить людямъ о своей нащеті, о томъ, что пиъ нечего ёсть п пить, а съ другой сторони о своихъ добрихъ діляхъ, о томъ, накъ оне молятся за людей днемъ и ночью, чтоби этимъ нутемъ виманить себі сиру и другихъ яствъ. Иному подчасъ биваеть и тяжело и стидно такъ лгать, но онъ связанъ обітами и только нарушитъ уставъ, какъ его схватятъ и засадять въ тюрьму.

### VIII.

Есть еще сброды монаховъ крестовниковъ и канониковъ. Эти изобрёле себе более мудрие устави для того, чтоби пользоваться властью н богатствомъ. Одни держатся одного устава, другіе другаго и отличаются другь отъ друга одеждою. Один ходять въ грубой серой дерюгь. вакъ будто бы она можетъ свидетельствовать о ихъ большей святости и смереніи, а между тімь нь этой сірой дерюгі они успіли прибрать гораздо больше разнихъ доходовъ, чёмъ другіе, что носять бёлия суконния одежди съ разними причудами или красние плаши съ бълимъ врестомъ. Приврившись развими такими знавами смеренія, теривнія и честоты душевной, эти сброды завладёли богатыми монастырями, а неой разъ и цълая область въ нуъ рукахъ, съ которой за одниъ разъ собирають прине ушать грошей, а сколько еще зерноваго хлеба. Эти монахи мудро Богу служать: благочестіе свое виражають молчаніемь, п оттого молитви ихъ важутся доходиве. Короли, келаья и хоругвенние пави ногребаются у нехъ, потому что къ немъ они относятся съ большемъ доеврісмъ, чемъ въ нищенствующимъ монахамъ, такъ вакъ они, имея больше доходи, ближе въ Богу, могутъ постоянно молиться и непременно высвободять души этихь изнеженных дюдей изъ третьяго пекла. Въ ихъ распоражение такое количество земли, что королямъ и киязыямъ не хватаеть денегь для поддержанія своей власти. Иногда короли налагають на монастири налоги: тогда монахи сдеруть со своихь дюдей то, что нужно королю, а свое все таки сполна возьмуть. Если би король сталь управлять ими, то они легио бы оть него отделамись, ублагоговоривъ его деньгами. Такъ что народу гораздо тяжелье жить на монастирских владеніяхь, чемь подь властью короля.

# IX.

Всё эти сброди монаховъ, отличающіеся одинъ отъ другаго разними особенностями и соперничающіе одинъ съ другимъ, составляють тіло аптихриста, совершенно противное тілу Христову, котораго глава есть Христосъ а члени должни бить связани узами любви и віри.

# X.

Всё названные сброды заражены духомъ антехриста и враждебны Христу. Сброды, украшенные гербами, противны ему своимъ тщескавіемъ и содомскою жизнью; горожане—тёмъ, что отвергли законъ Вожій и руководятся законами судейскими, предоставляющими свободу тёлу.

### XI.

Точно также монашескіе сброди пдуть противъ Христа и его закона нодъ личною доброти, смиренія и лживой святости. Имія сердце и духъ антихриста, они своими молитвами и ученіемъ разливають этотъ духъ но світу и отравляють людей ради своего чрева. Отличаясь другь отъ друга особенными уставами, одеждою, обычаями, поклонами, эти оброды стараются каждый выставить предъ глазами людей свою миниую святость, привлекають ихъ этимъ путемъ ради своихъ выгодъ, а Христосъ остается покциутымъ и забытымъ, какъ помело за дверями, такъ какъ у него ніть ни высокаго монастыря ни большихъ колоколовъ, ни голосистихъ органовъ. П мало найдется теперь такихъ, которые не были бы заражени этимъ духомъ противнымъ Христу.

# XII.

Относительно монаховъ держатся такого взгляда: Такъ какъ Христосъ объщаетъ блаженство за нищету, смиреніе, молитви и другіл добрыя дала, въ которыхъ выражается служба Богу, то монахи, избравъ себъ эти добродътели, исполняють Христовъ законъ. На это можно возразить: Похвально исполнять Христовъ законъ, но 1) этотъ законъ требуетъ, чтобы всв дюди были единого сердца и духа, а этого натъ между сбродами монашескими; 2) можно псполнять законъ Христовъ, толкуя его не въ томъ смысле, какой заключается въ словать самого Христа. Такъ напр. крещеніе, покалніе, причащеніе принесуть великую нользу, если они сопровождаются живою вірою и искреннею любовью въ Вогу, но если понимать ихъ въ грубомъ телесномъ смысле и говорить: Я принимаю Бога, я гляжу на Бога, я долженъ пропеть пять «Отченашей» за свои гръхи, не измъняя своей гръшной жизни и не направляя своей воли въ добру, то пользы нивакой ве будетъ. Такъ поступаютъ и монажи: но одежде кажется, что человекь исполнень великаго смиревія и уданыся отъ свъта, а попробуй задъть это смереніе коть однивь непріятнымъ сдовомъ: увидишь, какъ онъ окрысится на тебя и оскадить противъ тебя свои волчьи зубы, какъ станетъ грозить побить тебя, такъ какъ у него подъ полою мечъ или кинжаль.

### XIII.

Если бы инщета монаковъ была истиннал, то была бы благословенна, а такъ какъ она ненасытна и недостатковъ не терпить, то существуеть только на словахъ. На такую инщету обрекли бы себя многіе горожане и насбирали бы себй многе, чтобы нийть столь обильние, чинь у сосидей, которые наживаются лихвою. Если нищій монахъ добьется такого обилія за своимъ столомъ, что ужь мяса варенаго не хочеть, а отличный проциженный горохъ несуть отъ него прочь, такъ какъ онь машеть головою, когда ему хочется дичи, птицы или какихъ-нибудь другихъ, болие вкусныхъ вещей, чинь горохъ, то, конечно, его дила гораздо лучше, чинь у многихъ дворянъ, которые пильють поле обработываемое однемъ или двумя илугами и большое хозяйство.

Постоявно выпрашивая милостиню, нищенствующій монахъ не препебреть бы и золотомъ, если бы вто ему даль: запихаль бы его въ свой
мъшовъ алчный монахъ, накупплъ бы себъ пивній, пересталь бы попрашайничить и зажиль бы себъ паномъ, въ тишней восийвая хвалы Богу; но
на это ему не дано воли: онъ долженъ оставаться въ своемъ орденв и
собирать по маленьку сфиянъ, которыя дають не охотно, а золота совсёмъ недають. Тёмъ вреднёе деятельность этяхъ монаховъ, что она
основана на измишленіи человёческомъ и только прикрыта кое-чёмъ изъ
закона Божія, да и то попятаго въ дожномъ смыслі. Богъ всёмъ вёрующимъ въ него даль одниъ законъ, истинный и достаточный для спасенія
каждаго человёва и не могъ потомъ дать лучшаго закона, пначе онъ
призналь бы несовершенство перваго. Богъ хочетъ, чтобы его слуги составляли одно и были соединены союзомъ дюбви, слёдовательно законы,
устанавливающіе раздёленіе людей на многіе сброды, суть пзимимленія
человёческія.

# XIV.

Объ этихъ законахъ мистръ Протива говоритъ, что согращили и тъ, къмъ они установлени безъ Божія соизволенія и тъ, кто ихъ защищаеть нин одобриеть, впадають въ тижкій грахь, пбо далать то на что имветь власть одинъ Богъ, значить поругаться надъ Богомъ и Іс. Христомъ и пабрать себв что-то другое вивсто Бога. Самъ Богъ повелель Іосіп, намёстнику Монсел, исполнять всепёло весь законъ, данный Монсеемъ и не уклоняться отъ него ни вираво ни виво, т. е. ни увлекаться тамъ что имбеть только видь святости, ип творить что-либо противное закону. Каждый человеческій законь влечеть за собою во 1-хъ то зло, что поди, напустившись на этотъ законъ, перестають уже заботиться и помишлять о соблюденія закона Божія; во вторихь человіческіе закони ставять людей въ такое стёснительное положение, въ которомъ они бывають принуждены преступать во многомъ законъ Божій, такъ напр. отдадуть мальчика или девочку въ монастырь и свяжуть ихъ обетомъ честоты, а вончится темъ, что они предадутся разврату, а будь они въ супружествъ, могли би, еслиби захотъли, увлониться отъ смертнихъ гръковъ. Если монахъ богатъ, то онъ стремится въ власти и вившивается въ дела мирскія; если бедень, то становится лицемеромь, святопродавцемь, алчинъ, лжетъ, обнаниваетъ, льститъ.

# XV.

Относительно сородовъ университетскихъ магистровъ следовало бы. RABALOGE, HOLAFATE, TTO OHE ABLADICA MCKIY XDHCTIAHAME, RAKE CERTILIA міру, и что віра Христова ниветь въ нихь сильнійшую зашнту, какъ со стороны правильнаго разумёнія ся, такъ и со стороны добродётелей. п что истивные христівне въ годину искушеній могли бы въ нохъ найти опору; они сами говорять, что занимаются наукою для защити върм отъ еретивовъ и другихъ ся противниковъ. Но слова эти несправедливи, и едва-ин учение могуть чемь нибудь доказать ихъ справединеость въ нинъшною годину искупеній. Не знаю, кого-бы они украпили въ въръ своею наукою. Воть живой доводъ. Если би Гусь, не смотря на всю свою вёру, не имёль особенной сили оть Бога, то знанія всёхь университетовъ, сколько няъ не есть въ римской церкви, заглушели би въ немъ въру, ибо въ Констанцъ слетвлись всв университеты противъ него. Но всеблагій Богь дароваль ему разумініе святихь, чтоби знанія всіхь этихъ каркуповъ не ослабили въ немъ вёры. Теперь, когда возникло нъкоторое движение въ защиту правди Вожией, ясно обнаруживается, къ чему направлени всё труди ученыхъ магнотровъ: они защищаютъ честь антихристовых заблужденій. Чего только они не съум'я довазать: необходимость напъ, вардиналовъ, епископовъ, аббатовъ, сбродовъ монашеских и настоятелей приходовъ — и все ради своихъ выгодъ. Какъ бы наъ жалости въ своему отцу, антихристу, за тоть поворъ, которому онъ подвергается чрезъ оглашение истини, они на соборахъ Констанцкомъ п Базельскомъ, продолжающемся несколько леть, употребние всю свою ученость на то, чтобы опутать свтями истину, и требовали помощи свётской власти, чтобы привести въ исполнение всё свои измышления. Не говоря отврито, что законъ Божій есть заблужденіе, они или молчать о немь или укоряють простыхь смертныхь въ томъ, что они посредствомъ закона Божія разсівають заблужденія. Если бы они, болве мудрые, не укоряя глупыхъ, сами постарались бы разъяснить народу законъ Божій, глупне пиъ не позавидовали бы въ этомъ, а прославили бы Бога за то, что Онъ виъ, веливниъ, отврилъ уста для возвъщения своего закона.

# XVI.

Но такъ какъ они сыны антихриста, то предпочитаютъ говорить, что святая церковь сама можетъ составлять законы помимо закона Божія и устроять людей на основаніи этихъ законовъ, и утверждаютъ, что законъ Божій не пригоденъ для городскаго населенія, какъ негодится наливать молодое вино въ старые сосуды, такъ какъ они могутъ полопаться. Поэтому они вовсе отстрацили законъ Божій, стали изъ-за него жечь людей и провозгласили его ересью. Этими дъйствіями магнстры доказываютъ справедливость своихъ ръчей о себъ, что они учатся для того, чтобы оборонять въру, но въ томъ смыслъ, чтобы въра изъ-за ихъ учености не могла нигдъ поднять головы. Такимъ образомъ въ нихъ заключается главиая сила антихриста.

# XVII.

Теперь будеть рёчь о сбродахь настоятелей приходовь, занимающихь пастырскія должности. Если бы они слёдовали принёру апостоловь, то были бы весьма необходимы для христіань, пбо они должны имёть понеченіе о лушахь человёческихь; но такь какь послё апостоловь должень быль появиться антихристь подъ лаченою вёры и христіанскаго благочестія, то всё мёста, соедененныя съ пастырскими обязанностями, захватили въ свов руки его апостолы, пбо безь этихъ антихристь не могь бы имёть такой большой власти и подчинить себёвсю землю.

# XVIII.

Начало техь отношеній, въ которыя вступили къ паствів апостоли антихраста, положено Императоромъ Константиномъ, который налъдилъ напу даренными землями и почетомъ, приказалъ всюду ставить перкви и присоединять въ нимъ участки земли. Занявъ эти церкви апостоли антихриста, вавъ дюди мудрые и хозяйственные, широко воспользовались даннымъ ниъ правомъ и умножели свои владенія разними панскими ларами: лесами, рыбными озерами, податями съ населения, лесятинами: кром' того все таниства и пастирскія действія сифлали предметомъ пролажи, напр. колокольный звоиъ, землю для погребенія мертвыхъ и такимъ образомъ превзощим дворянъ въ уменьи извлекать выгоды изъ своихъ владеній. Отнимите у церквей земли и все что обезпечиваеть повойную жизнь священниковъ и не будеть на одного пастыря въ страна. Явное доказательство этого видимъ теперь: сколько стоить пустыхъ перввей потому, что у нихъ отняти земли. Когда воронъ не видить и ме чуеть падали, ему нъть дела до живнить коней, везуть ле они пли уми-PARTS OF POJOJA: ONY HE MAJEO BYS; A ROTA CAMPYTS OF ROBEROMY, ORS тотчась начноть делать надъ нишь круги и петь ему панихиду: Каръ, наръ! Тавъ и пастири до тахъ поръ нажутся пастирями, пока стригутъ овень, доять молоко, жирно жруть, а какь нечего ни стричь ни донть, то пастыръ скажетъ: Не могу быть ничемъ полезнимъ при этой церкви. Тогда ому нать дела ни до живых ни до мертвыхъ: никому не строитъ ОНЪ НАНИХНАМ, ВАКЪ НП МУЧЬСЯ ДУША ВЪ АДУ, СЛОВНО ВОРОНЪ, КОТОРЫЙ НО можеть глотать живыхъ коней: усядется гдв-нибудь на высоть поджедать мертвечини. Такіе настири пе могуть распространять віру Христову и служить приміромъ: это волки средп овець. Христосъ, призивал аностола Петра въ пастырскому служенію, три раза спросиль его: любишь не меня; Ему нужно было убедиться въ человеке, можеть-ли онъ привазаться всецело въ своему стаду и возлюбить его больше всего жа свыть и прежде всего возлюбить своего Господа и ть страданія, которыя онъ понесъ за стадо его.

### XIX.

Кроий того противни Христу чисто телесния отношенія настирей ва настий: договоры, торги, обязательство доставлять вещественныя вигоди въ виде десятинь, пожертвованій и другихь платежей, за что настыри обязуются совершать разныя священныя дійствія. Чтобы нобудеть къ исполненію обязанностей по отношенію къ себі, священники не ограничнаются одникь напоминаніемъ, но прибігають и къ принудительнымъ мірамъ: къ проклятію, къ висылкі въ чужія земли на судъ предъ высшаго антихриста-папу. Въ свою очередь и пасомие требують но праву отъ священняка соблюденія своихъ обязанностей. Поэтому между тою и другою стороною ніть ни любви, ни довірія, ни свободной воли, а всі нать взанишня отношенія основаны на принудительномъ праві, изимиженномъ людьми алчими и мірскими, простирающемся на такія дійствія, которыя касаются віры и спасенія души и должим совершаться съ обінкъ сторонъ по любви и вірів. Наконець служеніе этихъ пастырей и нотому не истичное, что они при совершеніи его не пользуются ключами, не иміють ихъ, да и не могуть иміть, а безъ ключей, данныхъ Іс. Христомъ Петру и другимъ апостоламъ всякое дійствіе пастыря неправильно и обращается въ грікть.

### XX.

Ключи есть знаніе закона Вожія, необходимое для того, чтоби отді-LETS THETOS OTS HETHETATO, CRATCE H ZOCTORHOS EDORLETIS; GOSS STOPO званія нельзя открывать для праведниковъ парствіе Небесное и закрывать его для влихъ. Если би священенть пользовался илючани въ такомъ смысле, онъ не могь бы руководиться различными правами, измишленными людьми, пбо по смыслу веры онь не могь бы брать никакихь вещественныхь приношеній для удовлетворенія своихь нужав оть дюдей здихъ, противящихся Богу и не 'исполняющихъ Его закона. Отметая ихъ отъ участія въ благодати, опъ счель бы недостойнымъ для себя пить участія въ на земных благахъ, нначе онп тотчась бы захотын пользоваться благами духовными, чего они не заслуживають. Этой силы ключей или уменія отличать честое оть нечистаго нельзя ни отвуда пріобресть какъ тодько изъ закона Божія, пбо одинъ законъ Божій не ниветь скверни: никакое другое знаніе не можеть заміннть его. Поэтому нътъ ничего общаго между силою влючей и тъми общирными носеленіями, которыя настоятели прибрали въ своимъ церквамъ, насколько кто могь: ниме — большой городъ и несколько деревень, другіе целую округу деревень, и кто успыль больше набрать, тотъ считаеть себя счастивне состав: навезуть къ нему полное гумно десятинъ. Да и какъ, завладев целимь множествомь грешниковь, могь бы священиись пользоваться влючами? Всё эти грешники возстануть противь него, если онь закроеть для нихъ царствіе небесное и отлучить ихъ оть благодати какъ людей, достойныхъ быть въ аду.

#### XXI.

Неправидьное пользованіе ключами обнаруживается и при исповіди при возложенін рукъ на грімпника и произнесенін нікоторыхъ словъдля отпущенія гріховъ. Такимъ способомъ отпускаются гріхи людямъ, которые тотчасъ же послі исповідн начнутъ грімпть, нбо не иміють

ин воли пи умисла измѣнить свою грѣховную жизнь. Такая исповѣдь есть ложь антехриста и такое отпущеніе грѣховь подобно дѣйствіямъ фигляровь и чародѣевь, которие на видъ будто-би что-то производять, а на дѣлѣ выходить обманъ. И такъ священникъ, достигшій истиннаго разумѣнія закона Божія и вѣрящій, что только на немъ должна основиваться спла ключей, долженъ пользоваться ими свободно: опъ не долженъ подчинять свое пастырское служеніе никакимъ правамъ мірокимъ и человѣческимъ и не путаться въ мірскія дѣла.

# XXII.

Онъ должень быть свободень отъ чародъйническаго взгляда на силу ключей, которая по ученю римской церкви состойть въ нъсколькихъ словахъ произносимихъ надъ неисправимыми гръшниками и въ прокливани тъхъ, кто ей протявится. Онъ должень быть свободень наконець отъ неправой пріязни и ненависти къ людямь. При ненависти онъ будеть отпоситься слишкомъ жестоко къ гръшнику, преувеличивая его гръховность; при лживой пріязни также легко отступить отъ истины. Инме люди вполить пегодны предъ Богомъ, но пріятели священника, зовуть его къ себъ откушать, даря его, угощають старимъ пивомъ, говорять ему въ глава сладкія річи, хвалять его, и смотри сердце у священника и размятчится, какъ у Самисона, когда за нимъ ухаживала Далила; коть и не отпустить всего, но пополамъ перегнеть ихъ гръхи, дасть имъ свое благословеніе и сопричтеть ихъ Богу.

### XXIII.

Завладъв приходами, слуги антихриста имъютъ полную возможность заражать его духомъ всёхъ людей, уча мхъ тому, чему хотятъ, не допуская ни возраженій, не изследованія. Они такъ прикрепили людей късвоимъ церквамъ, что нелегко кому-нибудь уйти отъ ихъ духа, и все это дъластся подъ мудримъ предлогомъ заботи о спасеніи людей, чтоби ни одна дужа не заблудилась, имъя у себя дома своего пастиря и свою церковь.

# XXIV.

Третій гріхть священниковъ есть святовунство. Найвысшій антихристи присвонять себів такую власть, что добрыя діза не нийвоть значевія, если онъ не дасть на нихъ благословенія и разрішенія. Поэтому и настирская должность не можеть существовать безъ его утвержденія. Это назнавется заботою о душахъ, а эта забота о душахъ находится въ продажі: нужно кунить ее у епискона, а коль скоро кунлена, никто больше не заботится о душахъ не еписконъ ни священникъ. Такая кунля духовной должности есть святокунство, поднадающее проклятію ав. Петра, который проклять Симона за то, что тогь даль деньги за сплу Духа Святаго. Инымъ приходится покунать вастырскую должность въсколько разь: сначала у напи, который дветь грамоту съ разрішеніемь состоять

при такой-то церкви, а потомъ у епископа—утвержденіе, но и этого мало: нужно какими-нибудь услугами, просьбами или подарками расположить въ себъ пана-покровителя церкви. Не одпи священники гръшатъ святокупствомъ, но свътскіе паны и дворяне. Одни берутъ за церковь большія деньги, подарки, съъстные припасы и другія вещи, иные отдаютъ церковь по пріязни людямъ недостойнимъ, которыхъ нельзя было би моставить пастырями даже надъ свиньями, не то, что надъ душами людей, у другихъ добиваютъ церкви льстивими просьбами, а бываетъ и такъ, что бьются объ закладъ изъ-за церкви, говоря такъ: На что идетъ, манъ, что ты не дашъ моему смну церкви? А панъ отвъчаетъ: Идетъ на пятьдесятъ конъ, что дамъ. А тотъ говоритъ: Идетъ. А панъ: Ну, я даю твоему смну церковь, давай-же мив пятьдесять конъ!

# XXV.

У первыхъ христіанъ не было такого полчиненія перквей свётской власти, пбо общины первыхъ христіанъ пользовались свободою въ выборъ епископа или иного священика, годнаго для духовнаго управленія, а потому у някъ и не могло быть такой продажи в куши церквей: она явилась вноследствие, когда наивысшій антихристь пріобрель светскую власть, и вся земля была разсчитана и размерена подъ церкви. При тавомъ положенін іблъ нотиннымъ священникамъ вёть міста ІЛЯ прововъдп Евангелія, вбо паны соединились въ одно съ святокупческимъ дуковенствомъ въ дукъ антихриста противъ Христа, другъ друга поддерживають и такимъ образомъ не дають мёста правдё Христовой. Теперь Христосъ не могь бы послать апостоловъ проповёдывать евангеліе всявой твари, ибо двъ власти, завладъвшіл всъми углами земли, не допустили бы распривать то зло, въ которомъ антихристъ упоконлъ міръ. Поэтому акостолы антихриста спокойно распавають евангеліе по латыни, и свать не побуждается изъ-за него къ гифву, такъ какъ оно предлагается ему въ сладкихъ пъсенкахъ съ высокими тонами и благочестпвыми напъвами, предъ немъ кадять, возжигають свич, звонять. Бывало апостолы, проновъдуя евангелія и обличая пороки світа, принимали отъ него смерть, темерь же, когда оно поется по латыни и чествуется кажденіемъ и возжиганіемъ свічей, оно побіждаеть слушателей сділать вещественное приношение. А попробуй кто-нибудь по-чешски проповедывать противъ гордости антихреста, сейчасъ попадетъ въ вонючую тюрьму.

# XXVI.

Тяжкій гріхть беруть на себя паны, продавая пли отдавая церкви, притомы людямь злымы, врагамы Христовымь. Відь что дають они? Не одины храмь съ голыми стінами, а храмь, къ которому принисано множество людей. А что такое эти люди? Творевіе Божіе, которое Богь создаль себі въ угоду и на ночитаніе, и вы добавокь купленное Христомы и оціневное Его страданіями. Кому продаеть пань этихь людей, которыхь Христось купиль Своею кровью? Овъ продаеть пхъ апостолу

антихриста для того, чтобы уничтожеть въ нехъ то, что Христосъ жедаль въ нихъ имъть. Христосъ купиль ихъ, чтоби даровать имъ жезнь н спасеніе, а панъ пхъ продаеть па смерть п погибель. Помип, панъ, воли хочешь, что продавая крамъ послу антихриста, ты этимъ торгомъ даешъ ему власть надъ людьми, искупленными кровію Христовою, чтобы, получивъ отъ тебя эту власть, онъ отнялъ отъ Бога Его людей и нагладиль на нихъ следы страданій Христовихъ. Кичись после этого темъ, что поль твоимъ покровительствомъ прихолъ, и что имъніе твое дороже ста вопами изъ-за этого прихода. Когда навазание постигнеть тебя, п гервь овладветь тобою, ти ужь не скажень въ гервъ: А! Я дамъ монаху пли какому нибудь черту! Не заносноь слишкомъ: тебя еще не постигло то, о чемъ будеть свазано; а когда оно придеть, ты предночель бы охотиве быть патрономъ вужника вонючаго, чёмъ брать на себя бремя того возмездія, которое ты стажаль себів покровительствомъ надъ XDAMON'S. TO TAKOE BCS STA TROCKRATHAS HORVIER HRENOGS: Y MARIN. енископа в пана-покровителя, какъ не торгъ дюдьми, подобный торгу скотомъ-волами, чтобы на нихъ пахать, коровами чтобы донть ихъ? нбо oda naha, cebtceiù u avxobenù ne embota adviato nambdelia, edomb порабощенія дюдей подъ тяжкое иго, чтобы они вічно стонади подъ виз властью. Но воть явится самый первый купець и спросить такъ остальныхъ, какъ они купили то, что куплено Имъ, не спросившись Его и не ночтивъ Его, а напротивъ исказивъ Имъ купленное и сдалавъ изъ него прибитовъ дъявола. О! Если бы въ ту пору можно было свазать горамъ: Закройте насъ, да не увидимъ столь грознаго судію! А теперь все это кажется сивхомъ и заблужденіемъ.

# XXVII.

На сволько добиваніе пастирских доджностей сопровождаемо многеми грахами, на столько безполавии и плоди такого настирскаго служенія. Чтобы добрыя діла наше вивле значеніе заслуги, ни должни, но слову Божію, ямёть ворень добрый. Азъ есмь доза, сказадь Христось, вы же рождіе (Ioan. XV. 5); вітвь можеть принести добрый плодь, если ова жизненно связана съ корнемъ и береть оду изъ него, а это биваеть тогда, когда мы пронякнуты живою вірою и любовію; священняки же, противные Богу, пребывающіе во дьяволь, приносять только влоди смерти, хотя и сіяють снаружи лицентримъ и лживимъ благочестіемъ. Вся ихъ служба состоить изъ однихъ мертнихъ обрядовъ, совержаемихъ но установленію главы нув, антихриста. И эти обряды сопровождаются вавниъ то гудениемъ и ревомъ во храме, такъ что и простой народъ никогда такъ постидно не молится. Или расхаживають съ большими кипгами по двору, бубия: фам, фрр, фам, фрр, оповъщая свою челядь чрезъ раз-CHILDHNES, TOJKARTCH OROJO JEDEBOHD, TARE TO CDAME CMOTDETS BA TAKIS масляничныя занятія. И этими молетвами, достойными смёха и продажными, можно по установленію антихриста извлівлать души изв. ада. Все у нихъ продано: объдин, чтеніе псалтыря, крещеніе, псповъдь, помазаніе елеемъ,

погребеніе, колокольный звонъ, словомъ, что оть инхъ хотять, того они даромъ не дають, пбо сами не даромъ получили отъ своего отца, антихриста.

### XXVIII.

Теперь, на сколько могу, разсмотрю часть тёхь заблужденій, которыя давно уже существують на свъть и приняты имъ и въ которыя онъ вовлечень челововомь гроха, антихристомъ. Особенно важно знать, въ чемъ онъ всего явиве идетъ протявъ Христа подъ прикрытіемъ лживой свитости. Во 1-хъ опъ жжетъ, обезглавляваетъ, гноитъ и моритъ въ темницахъ слугъ Божіпхъ, а самъ ведетъ жизнь самую развратную; во 2-хъ онъ присвопваетъ себъ власть Божію и власть Христову, когла запрещаеть подямь творить добрыя дела безь его разрешения п благословенія. Хотя бы самъ Богь новельнь нях творить, но если антихристь запретиль, то они не помогуть человъку спастись. Такъ, проповъдывать евангеліе противъ его гордости и пить кровь Христову изъ чаши Христосъ велить, а онъ запрещаеть; то же самое и относительно тапиствъ: нельзя ни крестить, ни служить объдию, ни исповъдывать, ни погребать мертвыхъ, если онъ не позводитъ. Въ этомъ видно не только присвоеніе, но даже превышеніе Божіей власти, ибо самъ Богь, повелівая творить добрыя дела, нивогда не употребнить бы свою власть на то чтобы возбранять ихъ, ппаче Онъ пошель бы противъ Самого Себя. Богъ повельваеть не грашить, но не принуждаеть къ этому, а предоставляеть своболной вод'в каждаго уклоняться оть зда. Антихристь употребляеть принудительныя міры во 1-хъ изъ пенависти въ добрымъ діламъ, особенно въ проновъди истины противъ его преступной жизни; поэтому онъ провозглашаетъ такую проповедь ересью. Во 2-хъ онъ хочетъ чтобы все доброе шло отъ пего, признавая проклятымъ все что совершается безъ его благословенія. Но такъ какъ онъ противникъ Христа, то добрый цуть, на когорый опъ хочетъ навести людей, пе есть пстинный, а лживый, противный Христу. Но особенно большое зло завлючается вь присвоения антихристомъ права отпускать гръхи и пзбавлять отъ мукъ ада безъ покаянія. Онъ разсылаеть въ разныя страны за деньги грамоты, въ которыхъ отпускаются грфхи людямъ, никогда не ваявшемся, не знающимъ, что такое исгивное показије и не могущимъ знать, въ чемъ пмъ пужно каяться. Чтобы знать, что такое гръхъ, нужно знать заповъди, заключенныя въ Законъ Божіемъ, а такъ какъ этп люди заповъдей пе знаютъ то и не могуть канться въ грехахъ. Власть отпускать грехи принадлежить одному Богу и Сыпу его Іс. Христу, который умерь за грахи людей и есть агнець Божій, вземляй грахи міра. Опъ зпасть, кому отпустить грахи, пбо Онъ одинь знаеть сердце человаческое.

# XXIX.

Такимъ огнущениемъ гръховъ совершенно устраняется надобность прибъгать ко Христу, нбо въ рукахъ антихриста все спасение міра. Этотъ антихристь, являющійся подъ именемъ Христа, вносить въ міръ несра-

вненно большее зло, чтит всякій другой противникт Христа: вакой нибудь изменикъ, проливающій кровь христіанъ и сжигающій книги закона Божія, уничтожаеть христіанъ телесно, но не можетъ распространить смерть на души ихъ.

#### XXX.

Къ чеслу орудій, употребляемых слугами антихриста для распространенія его яда на землі, принадлежать и ист святые на пебі: апостолы, мученики, святия довы, ангелы и митерь Божья. Людямъ, которые въ этой жизни не котять имъть ничего общаго съ святыми, т. е. вокражать ихъ святой жизпи, апостолы аптихриста толкують о ихъ великомъ милосердін въ грешпивань, о томь, что опи молятся за вихь Богу и помогають имъ въ ихъ пуждахъ. Одни святые имеють силу надъ огнемъ, другіе надъ водою, третья могуть избанить человіна оть позора въ світі, четвертые отъ бъдности, пятые отъ внезапной смерти, местые отъ ликорадки, седьмые отъ надучей бользии, имкоторые отъ тюрьмы, пиме отъ зубной боли, другіе отъ глазной, один имъють власть наль волнами, другіе падъ зивин, ними надъ свиньями. Поэтому дюди служать святимъ. ностятся въ нхъ честь, возжигають свёчи, делають приношенія, запавывають объден, празнують ихъ дин въ полной уверенности, что святые избавять ихъ оть того зда, которое они териять. У кого напр. болять зубы, тв обращаются къ св. Апполонін, которая имветь власть надъ зубами, такъ какъ отецъ выбиль ей зубы во има Христово. Словомъ, святие готови избавить людей отъ всёхъ тёхъ бёдствій, котория носилаеть ниъ Богъ за грвин. Богъ покараетъ, а святие видвчатъ, и такимъ образомъ они ндутъ противъ Бога. Источникомъ этого дживаго ученія о святихь служить корыстолюбіе духовенства, которое, об'ящая народу велякія милости святыхъ, обераеть его въ свопхъ перквахъ. Но не только духовенство разиножаеть это идолослужение, присвонвая твореніямъ Бо-MINDS TO. TO UDDINALIZEMUTE CANONY BOLV. HO R ATCHES. OHE LOBOUATE O святыхъ: Такъ какъ они находясь еще на землъ, много заботнинсь о снасенім людей, хотя тіло служняю имь вь этомь поміжою, тімь большее милосердіе въ дюдямъ нивють они, освободившись отътвля и соединившись съ Христомъ. При такомъ великомъ мелосердін Вогь не откажеть имъ ни въ чемъ, когда они станутъ просить за грашнихъ. Но выше всахъ святихъ **Матерь** Божія, и ея воздюбленный Сымъ всегда исполнить ея просьбу. О ней толкують, что она ходить въ адъ и извлекаеть грёшниковъ изъ власти дьявола, за то къ ней и обращаются со словами: Радуйся Марія, медосердія исполненная! При такомъ милосердін иъ грешнинь никого не останется въ аду: всёхъ ова добудеть изъ подъ власти дьявола. Все что говорять ученые и другіе апостолы антихриста о святыхь, нужно подвергнуть суду истичной вёры, основанной на слове Божіемъ: тогда обнаружится вся дживость ихъ учевія. Священное писаніе указиваеть на І. Христа, какъ на единственный источникъ милосердія къ людямъ, и вов дары в благодать, которыми обладаля акостолы и святие, получены ими изъ этого источника. Но чтобы иметь эту благодать, нужно быть членомъ тъла, глава котораго Хрестосъ, нужно быть вътвію, нолучающею жизнь отъ него, какъ отъ кория; если вътвь не пребываеть на немъ, она висихаеть и вметается въ огонь, если же она интается уже изъ источника живихъ водъ, много-ли ей прибавитъ полевая росинка, унавшая на траву? — а такови святие въ сравненія съ Христомъ, источинкомъ полнимъ живихъ водъ. Милосердіе святихъ и Матери Божіей пикогда не можетъ бить такъ велико, какъ то, о которомъ сказалъ Спаситель: Больши сел любве никтоже иматъ, да кто душу свою положитъ за други своя. (Іоан. XV, 13). Онъ, будучи Богомъ, творцомъ человъва, содълался человъвомъ ради человъва и предалъ жизнь свою на смерть, чтоби избавить его отъ въчной могибеля, омить его отъ гръховъ Своею провіею, иримерить его съ Богомъ, сикскать ему благодать Вожію и даревать жизнь въчную.

# XXXL

Влагодать же Вожія посылается лижь тому, ато отвергнеть всякую злобу сийта и не будеть предаваться похотямь плоти.

# XXXIL

Поэтому веправильно и противно правдё Христовой ноступають священиям и учение, когда, такъ превозносять великія милости святихъ въ небъ, а особенно Матери Божіей. Они не могуть сказать о ней того же, что о Христъ, что она есть путь людямъ и животъ. Хотя она и породила Христа, но не она искупила своею кровью міръ: этой свли ни она и пикто другой не могъ нивть кроит того, кто билъ вибств и истиннимъ Вогомъ и истиннимъ человъкомъ. Будучи Матерью Христа, она болбе другихъ святихъ содбйствовала снасенію людей и потому достойна большаго прославленія, чтить другіе святие, но силы даровать спасеніе людямъ не имбетъ.

# XXXIII.

Трудно перечислеть все то, что говорять апостолы антихриста о святыхъ, заставияя подей оказывать имъ почести, подобающія лишь одному Творцу. Такое повлоненіе святымъ есть ндолослуженіе. Іуден не посвяшали правленковъ не одному творенію, никому не возжигали свёчь и не постядись ин въ чью честь, какъ только въ честь Бога, что они дълають и темерь, повинуясь заповеди Божіей. Христіане все почести и службы, которыми должны быле бы чествовать Бога, воздають Его твореніямъ, хотя это небесныя и прославленныя творенія. Человіку легче оскорбить величіе Божіе при номощи такихъ твореній, чвиъ какихънноудь внакихъ: последнія не обнаруживають къ нему пріязни, между тъмъ вакъ первыя судять ему милосердіе п спасеніе, и воть если онъ бонтся, что Богь за многіе его гріхи предасть его мукамь ада, онь не надъется на просьбу, обращенную прямо въ Вогу, а потому просыть святихь о ходатайств'в предъ Нямь, словно предъ грознимъ королемъ угорскимъ. При господствъ такихъ зменчений истиному христаниму остается только держаться вёры, которая учить при всёхъ тяжкихъ псимтаніяхъ, которыя могуть предстоять человіку въ жизня, обращаться не къ святимъ, а къ одному Богу. Кто соблюдаеть эту зановідь, тоть въ години бідствій найдеть себі упокоеніе въ вірі, а кто нарушить ее, тоть уподобится мореплавателю безь весла, который не можеть уберечь себя оть могибели, п будеть съ одинаковою вірою обращаться и къ святимъ и къ колдунамъ, какъ это ми видимъ ниві: ходять въ Кіевъ къ Матери Вожіей, а въ Темелинъ къ колдуну, къ Тинской Богородицій и св. Провону и къ сищику (?); все равно, кто-би ин облегчиль: Богь или чертъ.

### XXXIV.

Говорять, что въ святимъ нужно обращаться съ молетвами за ниъ номощь и ходатайство; но мы должны держаться вёры, которая учить. что такія модитви могуть бить обращени только въ Богу. Есть вредмети земние, которие люди могуть дарить или одолжать и которыхъ ивсто другь у друга просить, напр. топора, ившка, соли, хлеба, одежды, IGHGFS M T. H.: C'S TAKUMU BRAHMHUMU OKOLIKEBIAMH JIDJU BUDAMANTS. JIDбовь другь въ другу и исполняють зановедь Божію. Но молиться святымъ не то, что монросить у сосёда мёшка, сходить на риновъ: туть идеть о предметахъ неземныхъ, касающихся спасенія души, а это во власти одного Бога, следовательно обращаться за этимъ из святимъ значить нарушать заповедь Божію. Кром'в того, побуждая молиться святымъ, апостолы антихриста слишкомъ принижають дюдей, выставляя ихъ заими и великими гръщниками, которыхъ молятви не будутъ услишани Богомъ, съ другой стороны Богь представляется слишкомъ гифвиниъ. И такъ одно заблуждевіе влечеть за собою другое: Богь нриравинвается въ грозному земному воролю, а святые къ бурграфамъ пли маршалвамъ, которые, привявь оть просетслей дарь, могуть укротеть своемь ходатайствомь гизвь RODOLS.

### XXXV.

Евангеліс нрямо указываєть, къ кому должна быть обращена молитва. Госноду Богу твосму поклонишеся и тому единому нослужним, сказаль Христось дьяволу (Мат. IV, 10). Богь создавь человіка, одинь кочеть иміть надъ нишь вмещую власть, кочеть отъ него любви и молитви и одинь можеть исполнить желанія человіка, ибо однив знасть всё тайны его сердца. Онь самь лучше знасть, когда и кому можеть сділать добро, чімь человікь, которому Онь творить добро. Иной разь и святие молится о томь, что имь кажется благомь, а Богь не внемлеть ихь молитві, ибо відлеть, что кажущесся человіку благо не есть благо.

## XXXVL

Молитви, обращенния въ святимъ, не могутъ бить приняти ими и мотому, что исполнени лицемфрія, потому что люди, молящісся святимъ, въ то-же время гифвятъ Бога тяживми грфхами. Наконецъ нигдъ въ св. инсанін нельзя указать примфра, чтоби святие, даже находясь на земль, гдф они нифли меньшее знаніе о Богь, принимали отъ людей божескія

почести. Такъ ап. Петръ водняль Корнила, когда тоть укаль къ ногамъ его: Павель и Вариава не допустили жертвоприношения, которое котвли COREDMITT BY EXY TECTS; BY AHORAJERCHOB, KOTJA AH. IOAHHY HAIY HOEFY ангеломъ, тотъ запретнъъ ему пълать это въ пругой разъ. Но заставлял MOJETICA CRATHER, SHOCTOJN SHTEXDUCTS YTBODELSEDTE BE TO-MO BROKE. что молитва должна быть обращена из одному Вогу. Вотъ какъ они разсумдають: Мы върпиъ на основание св. писания и признасиъ, что святие на небесахъ помогаютъ вършинъ христіанамъ на землъ своими просьбами, и христіане могуть желать оть нехь помощи и просить ехь о хода-TARCTET, HE BOSHOCE OFFERD HE CRETER'S TOFO HOVETANIS, RAKOE HOTOGET'S лишь Богу, но чествуя на въ мару, на сколько это прилично по отноменію въ святимъ. О мудрие люди! Какъ ви славно нодтикались, бреда въ большой грази! Попробовали бы научить вётеръ, чтобы онъ въ мёру дуль и лачугь не валиль. Вы котите, чтобы святыхъ просили въ мёру. какъ будто вредъ большой будетъ, если ихъ станутъ очень или сердечно просить. Відь, чтобы пивть въ нихъ момощниковъ и ходатаевъ, нужно усердно просить ихъ чтобы они видьии, какъ велико и искрение желаніс, а начеень просить вяло, совно, такъ оне скажутъ: Что ви, лецемъры, пасміжаетесь надъ нами, шутите съ нами! И всі эти річи, какъ утверждають апостолы антехриста, основаны на св. нисанів. Но Христось вс учить ин чему такому, что причиныю бы вредь человыку, если онь переступить міру; напротивь, Овь хочеть, чтобы люди все, чему Овь учить, творили безъ сомивнія, безъ боляне, отъ чистаго сердца, съ нолимъ желаніемъ и рвеніемъ.

### XXXVII.

Между твиъ сами великіе учение, требующіе, чтобы святымъ молились въ міру, переступають эту міру, молитвы, посты, праздники, обідни обіты, добровольныя лишенія—все это подобаеть ділать въ честь одного лишь Бога. Когда бываеть большое тормество въ церввахъ, какъ пе въ праздники святыхъ? Какой вибудь монахъ, прослывній святымъ, чествуется больше чімъ Святое Воскресевье. Вся эта честь, оказываемая святымъ, и приличная сворбе світскому пиператору, уничтожила пстивное благопочитаніе, котораго кочеть Богь оть людей, и которое состоять но въ музыкъ п піссяяхъ, а должно пскодить изъ души человіческой.

### XXXVIII.

При всёхъ этехъ заблужденіяхъ относительно молитвъ въ святимъ ми должи твердо держаться вёри апостольской. Ан. Іаковъ говоритъ: Аще же вто отъ васъ лишенъ есть премудрости, да проситъ отъ дающаго Бога всёмъ нелицепріемий и непоношающаго, и дастся ему. Да проситъ же вёрою, ничто же сумился и т. д. (Іак. І. 5—6). Эти слова ясно указиваютъ, что молитва должиа бить обращена въ Богу и соединена съ вёрою и надеждою; напротивъ молитви, обращения не прямо въ Богу, а въ святимъ, заключаютъ уже въ себъ сомийніе въ томъ, что будуть услишани Богомъ. Изъ евангелія видно, что граменки прямо обращались въ

Богу, и Онъ исполняль ихъ просьби. (Митарь, Разбойнивъ на крестъ, жена Хананейская). Теперь же люди сами не знають, кому молиться: то начнуть молиться Богу, то Матери Вожіей, то святимъ, то примутся за «Отче нашъ» то за «Върую», то за «Вогородицу» и все это на одномъ мъстъ и въ одну минуту; собравъ все въ одну мучу, сами не знають, что лучше, Богъ или святие, «Богородица» или «Върую».

### XXXIX.

Пророки и аностолы сами не обращались за номощью из святимъ и другихъ не побуждали из этому. Подтверждене находямъ въ исалтирѣ, напр. Помощь мол отъ Господа, сотворшаго небо и землю (Пс. СХХ), и въ др. мѣст.

### XL

Если бы молитвы святыхъ за гръшниковъ были услышани Богомъ, то онъ безъ сомивния содъйствовали бы исправлению гръшниковъ, а такъ какъ людей, молящихся святымъ полонъ свътъ, то на земяв не было бы больше гръшниковъ. Однако мы нидимъ, что тъ кто больше всего служатъ святымъ, остаются по прежнему гръшниками, слъдовательно пли молитвы святыхъ не доходятъ до Бога или этихъ молитвъ не существуетъ. Кромъ того, говоря о милосердін святыхъ къ людямъ, ученые не могутъ утверждать, что милосердіе святыхъ предшествуетъ милосердію Божію. Напротивъ, Богъ есть безивриая благодать, благость же святыхъ инфетъ игру и нолучена ими отъ Него; точно также любовь Бога къ гръшнимъ больше чъмъ любовь святыхъ, именно но тому, что Онъ безиврное благо. Слъдовательно и поэтому явтъ надобности обращаться къ святымъ.

### XLI.

Далве, изъ св. писанія мы знаемъ, что святые не ходатайствуютъ предъ Богомъ за твхъ, кто подвергся гивоу Божію: если бы ови поступаля ниваче, то шля бы противъ Бога и по были бы святыми.

### XLL

Такъ Богь запретиль пророку Іеремін моляться за людей, которые прогививан его своими грёхами.

### XLIIL.

Если и возстаю противъ ходатайства за людей предъ Богомъ, то это не нотому, что считаю человъка на столько святимъ, что пъть надобности въ ходатайствъ, а потому, что на эти ходатайства разечитываютъ такіе люди,

Напротивъ псиннаго ходатайства, основаннаго на въръ, им не отвергаемъ, а жедаемъ. О такомъ ходатайствъ говоритъ ан. Іоаниъ: Чадца моя, сія пищу вамъ, да не согръщаете, и аще кто согръщитъ, ходатая ниамы ко Отцу, Інсуса Христа праведника. П той очищеніе есть о гръхахъ нашихъ; не о нашихъ же точію, во и о всего міра. (І Іоанъ ІІ, 1—2). Всъ люди согръщили, одивъ Христосъ безъ гръха и, будучи Богомъ и витотъ человъкомъ, одинъ можетъ бить нашимъ ходатаемъ. Какъ и за кого Онъ кодатайствуетъ, видио изъ Его словъ: Азъ о сихъ молю, не о всемъ міръ молю, во о тъхъ, ихъ же далъ еси имъ (Іоаннъ, XVII, 9). Слъдовательно Онъ молится лишь за тъхъ, кто презръди свътъ ради Него, увъровали въ Него, вривяли слова Его и пребыли въ Немъ до смерти.

### XLIV.

Что я говорю здёсь о кодатайстий Христовомъ, подтверждають и ийкоторые учители церкви, папр. св. Григорій Великій.

### XLV.

Также и св. Августицъ, объясняя приведенныя слова отъ Іоанна, вризнаетъ ходатасиъ одного Христа и объясняетъ, что разногласіе въ людяхъ по этому вопросу возникло отъ гордости пѣкоторыхъ, которые говорили про себя: Мы правединки, мы оправдываемъ грѣшниковъ, мы просимъ, мы упрашиваемъ. Изъ этихъ словъ св. Августина видво, что разиноженіе ходатаевъ возпикло въ то время, когда появились монашескіе сброды, которые хвастались и лгали другъ передъ другомъ, говоря: Мы праведники, мы очищаемъ нечистыхъ, мы оправдываемъ грѣшныхъ, мы просимъ, мы упрашиваемъ. И люди, слыша эту похвальбу, стали обращаться къ нимъ за ходатайствомъ, а если собственное ходатайство монаховъ приносило имъ мало депегъ, то они указывали людямъ на разныхъ святыхъ, какъ на болъе сильныхъ ходатаевъ.

### XLVI.

Такъ какъ этотъ учитель весьма разумно заключаетъ изъ словъ ав. Іоанна, что онъ пе присвоивалъ себв права ходатайства, признавая себя грвшнымъ, то этимъ самымъ онъ дастъ знать, что ни апостолы пи другіе праведники также пе брали на себя ходатайство, признавая единымъ кодатаемъ предъ Богомъ І. Христа. Пначе въра, данная Христомъ, была бы напрасна, есля бы апостолы или пные святые присвоили бы ее себъ, какъ папрасна опа теперь стараніемъ антихриста, который при ся но-мощи откармянваетъ себъ чрево.

### XLVII.

И мистръ Протива по новоду ходатайства предъ Богонъ говоритъ: Повлоняться подобаетъ Христу и нътъ надобности прибъгать въ святимъ для сношенія съ нинъ, и безуменъ тотъ, вто сталъ би искать другаго ходатая. Въ первоначальной церкви молитва была обращена въ

Христу, и тогда церковь болве преусивнала и росла во всемъ добромъ, чъмъ теперь. Лалье, основивають ходатайство святихъ на томъ, булто они, находясь на небъ и не имъя тъла, пріобръли большую благодать, чъмъ здъсь на землъ и потому еще болье заботятся о благъ гръшенковъ. Но святие на небъ не вивють уже того, что пивли здъсь, и, ваобороть, здёсь не пифли того, что имфють тамъ, слёдовательно тамъ они не могуть уже творить добрыхь дель, которыми они могли бы заслужить снасеніе себів и быть подезнымъ другимъ. Мівсто и время заслуги здівсь (на земяв), тамъ же ожидаеть только возмездіе. Поэтому ап. Петръ вная, что по смерти не будеть уже шить возможности паставлять своихь учениковь во всемь добромь, обратился въ шимь съ такими словами: Праведно мию, донсивже есмь въ семъ твлесн возставляти васъ воспомпнаніемъ, віздый, яко скоро есть отложеніе тілесе моего, якоже и Господь вашь Інсусь Христось сказа мев. Потщуся же и всегда нивти вась по моемъ нсходъ намять о сихъ творити (II Петр. I, 13-15). Правда, что святие на небъ возжжени большею любовью къ Богу, чъмъ влась на вемяв, будучи присущи Ему; но наслаждаясь полнывь блаженствомъ в находясь въ состоявін, далекомъ отъ того, въ которомъ оне били вдесь, оня уже не нивють нужды творить добрыхь двль на благо себв и другимъ, опочивають отъ всёхъ трудовъ, заботъ и земнихъ вривизанностей.

### XLVIII.

Наконецъ говорять о святыхъ, что опи, пребывая въ небесной радости, не могуть не желать намъ добраго. На это можно замътить едъдующее: На что ефть въ св. писанів прямыхъ указаній и что составляєть божественную тайну, того не подобаеть ни слишкомъ утверждать, ни слишкомъ отвергать, и если у святыхъ есть болье или менфе добрыхъ желапій по отношенію къ намъ, за это мы можемъ только преснавить Бога. По странно дълать изъ того законъ, который должно презнать за въру. Когда ап. Панелъ быль восхищень до третьяго неба, опъ не зналъ, о самомъ себъ, быль ли опъ въ твлъ или ийтъ: Богь въсть (П Кор. XII). Какъ же бы онъ могь доимтаться тамъ о желапіяхъ святыхъ?

### XLIX.

Многіе говорять о паст, что мы порицаемъ святыхъ и ни во что пхъ не ставимъ и что живущимъ здѣсь, на земъф, людямъ нѣтъ отъ никъ пинакой нользы и номощи. Это ложъ. Напротивъ, основиваясь на върф, им признаемъ ихъ сонаслѣдниками будущаго блага, вършиъ въ нользу и помощь которую Богъ опредѣлилъ имъ, приносить пребывающимъ здѣсь праведникамъ и за это мы благодаримъ Бога. Но безъ благодати Божіей святыс не могутъ быть намъ полезни. Мы признаемъ, что говорится въ символѣ въры: Вѣрую въ общеніе святыхъ. При разумномъ помиманіи слова эти означаютъ, что пикакимъ средствомъ нельзя ближе статъ къ святымъ, достойнѣе почтить ихъ и имъть отъ вихъ номощь, какъ общеніемъ съ янми въ добродѣтеляхъ, ибо слова эти не предпазначени для одного исновѣдавія ихъ устами, а должни исполняться на самомъ дѣлѣ.

L

Прежде всего въ спивогв говорится: Вврую въ дуга святаго, святую соборную перковь, а потомъ уже: Върую въ общеніе святихъ, ябо Духъ CRETHÉ EDOESBOJETS STO OGMONIC MAN TOBADEMOCTRO CRETHINS, T. C. COCARненіе членовъ въ дуковное тіло Христово и соединеніе этого тіла съ главор его. Христонъ, посредствонъ вари и любен. Это тъло начинается первинъ святинъ, Авеленъ, и кончастся последнинъ святинъ, которий вародится передъ Страшвинъ судонъ, Всекъ этихъ святихъ ми називаемъ церковью святою, невестою Христовою или тапиственнимъ тадонъ духовнинъ, котораго глава есть Христосъ, которое всю свою духовачи мошь и жизнь береть изъ этой глави Христа. След. и каждий праведникъ, составляющій членъ этого тёла, ночернаетъ мощь и жизнь съ той же глави. Общеніе святихъ, сколько нуъ на будетъ, заключается въ томъ, что всё они получать вознездіе за свои добрил дёла, и каждый будеть нийть долю вь вичной радости и слави, заслужениих всёми другими. Въ этомъ и состоить и та номощь, которой мы можемъ ожидать оть святихъ, и вичемъ нельзя ихъ дучше почтить какъ добрими PRIME. TOOM H O TON'S BUBOT'S BEYMATS OFMYD DALOCTS.

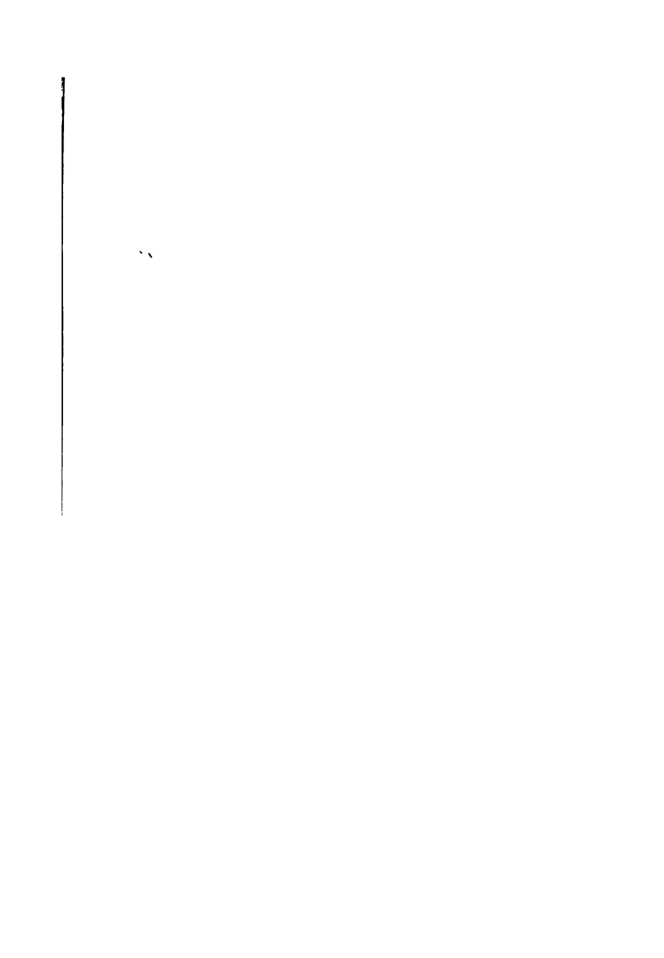
### LI.

Къ такому именно общению святихъ относятся слова І. Христа: Возведите очи ваши и видите шиви, яко илави суть въ жатвъ уже. И жияй маду пріемлеть, п собираеть нлодь въ животь вічний, да и сілй вкупі радуется и жилй (Ioau. IV, 85-86). Туть Христось делаеть различие между работнивами: одняъ съетъ, другой жиетъ, третій собяраетъ въ житинку, а за столь садатся всё вийсте. То же самое и относительно дуковнихь трудовь: уснаје наждаго трудищагося въ Бозв, послужить въ радости всвиъ святымъ. Общеніе святыхъ не только будеть, но есть п теперь; однако вто самъ не свять, тоть будеть отвергнуть оть участія въ томъ благь, которымъ обладають и будуть обладать святие. А свять только тоть, кто не имветь смертнаго грвха, а смертнаго грвха можеть не вивть лишь тоть, кто по истипь будеть пребывать въ вырв въ Сына Вожія и исполнять Его запов'яди, любя ближних и даже враговъ, какъ самого себя. А вто нарушаеть Его заповеди, тому не помогуть ни храмы, ви алтари въ честь святихъ, ни посты, ни молитвы, ни праздники, пи вожертвованія, не колокольной звонь: все это для святыхъ будеть имать такую же цвиу, какъ если би кто имъ въ лице идевалъ. Святихъ можно чтить тольно саминь собою, следуя нев делань, которыя служать для васъ премъромъ и почерная наставление къ святой жизни изъ инсаній. Но люди этого не понимають и разумівють подъ церковью какъ екъ учатъ дуковенство антихриста, телесное соединение пани съ кардиналами и другими предатами, или ниваче духовенство-очи, ланы-руки, а мужива-ноги, и устроеніе этого тыла состоить въ томъ, чтобы одни дрались, другіе молились, а третьи работали, чтобы двое ненасытныхъ обжорь заделе на мужникахъ и изъ ихъ пота и страданій извлекали себъ удовольствіе. Воть что автихристь называеть святою церковью.

# **REPLIKA**

**PROTI** 

MIKULÁŠI BISKUPCI TÁBORSKÉMU.



# (KAPITOLA PRWNIE).

Poniewadż me pozdrawenie a profenie hore g(es)t padlo w to-1° bie, nežt bych zgewnie lal, gizt geho necham; ale to řku, že ze treho gedno naypodobnieyli swe mysli včinil sy, kdyż sy ani powolil ani fe ginak pomftil, gedine aby toho pohaniel yako blaznowstwie z nenawisti skladaneho na tie; nebo snaze g(es)t tobie vwinniti mie nez sameho se. A poniewadz to, że sem tebe pozdrawil a profyl, aby trpicliwie priyal to, cot fem pfal a we zle fobie toho neobracel, geft takez, yako Gidafowo a Ioabowo pozdrawenie a iako katowo profenie, tot cigi na swem swiedomi, żet nedosahne te miery bohda. Nebo Ioab miel g(es)t flozenu w umyfle nenawift, aby pozdrawuge nebo libage Amazu mećem protekl geho, a tak. gesti w skutku včinil. Ale iat sem nevčinil ani pomyslilani gesti na me frdce weflo, abych tie mećem protekl, anebo co nelibeho tobie pożadal tak iako swemu żiwotu. Gidas nenawistnie w umysle položiw, aby Krysta zradil, a pogem zastup odiencow skrze polibenie gim Krysta w ruce zradil. Ale ia sem tobie tolho nevčinil 1<sup>b</sup> ani pomyflil ani geft to na me frdce wftupilo. Kath penieze bera za to, gelto stina nebo wiesy, prosy clowieka, kterehoż stina, aby gemu odpustil. Ale ya sem ani peniez wzal za to ani sem toho vċinil ani pomyflil ani g(es)t to wftupilo v me frdce, anif na tie meće ktereho oftrim, anit kterymi lidmi hrozym; gedinet fem na listu napsal wieda to, żet niekteri hrozye. Neniet nepodobne ani pilmu odporne mezy krestiany w takowe wiecy prosyti geden druheho, aby tresktanie neb napomenutie twrde trpieliwie priyal, nebure se proto s hniewy, a zase se mstie, a tak sobic

w zle obracuge. A poniewadż se gest tobie nezdalo podobne ani tomu powoliti tak ani za dobre p(ri)gieti, negsy te prosby nic skoden, a pri swem ostaw; nebo sy se pomstil hanienim se na to obratiw a pokoynie sy nepriyal.

## CAPI(TOLA) DRUHA.

Potom gesto dies, że by se prwe smrti nadal, neż bych ia v f ginymi z nas tak lítiwie na tobie dobywal tiech wiech pisem k tomu koncy, ktery giż gest zgewen, opiet toho nebylo gest v mem frdcy, bych p(ro)to lftiwie f tebu v priezen wiel, abych tie progda v 2º pisem na tobie dohuda, potom powstal iako nep(ri)etel p(ro)ti tobie. P(ro)toż pomni se dobre na tom, żet sem ani počatka ia w te priezni f tebu včinil, ale ty; a ia yako y dnes newiem, proč fy ty to včinil. Nynie mnim, tři leta tomu glu, yakż sta byla s kniezem Lukasem v Wodnianech, a tu sta po mie poslala, a tu sta mne tazala, sediece na hrazy rybnične, co ia flyfim o was, kterak wy drziete o tielu Krystowu. A iat sem rekl, że slysim, ano prawie gedni, ze dobre držiete a druzy, że zlie drzite. A tys rekl, żes proti tomu nikdy nebyl a że to drzis prawie podle ctenie, a żes miel tu żadost y pracy o to, aby odlucil od te swatosti rozomy kriwe a od lidi zamyflene. A mnoho o to reći bylo tu. A kdyz sy tak mluwil. mnie se gesti to dobre libilo. Potom po dluhem casu opiet sy po mie poslal, abych prisel k wam. Tu sy opiet w tyz rozum mnohe reci mluwil o też wiecy, ty wies v koho a f kym. A ty reci tak, vakoż ste ge mluwili ke mnie, libili su se mnie. A tiech sem pożadal, aby mi ge napsal, ne toho mysle, abych tie zradil gimi anebo se proti tobie zdwihl, dobuda toho na tobie. ale chtie fobie k uzitku přiwesti yako wierne navčenie; neboť • fem o ničemž nic newiediel sprostnie, dokawadž sem ginych twych pisem nemiel a prawie gich neroztykal, kterychzto ne wsech sem ya na tobie dobywal. Ale kdyz sy k nam přišel, dal sy nam gedno sam od sebe, a gina su mi dana od tiech, gesto su s tebu vako celed w towaristwi byli, twu ruku psane. P(ro)toż niżadnu lsti bohda ya, ani kto z nafich, pisem niżadnych nedobywali sme na tobie. Ale kdyz fem w twych pifmiech ginak nalezl, nez fy ty mnie nayprwe wyznal, tot mi fe gest zdalo pomluwiti o to prostie tak, iakoz ta pilma okazugi na ruozno rozdielnie, y nemohlo to byti. I popsal sem ty wiecy tak, iakoz sem ya mohl rozomieti podle wiery. A ty mi p(ri)dawas, zet fem kriwdu vcinil promieniw pilma twa, zugimaw niekterych a druhym pridawage, a z niekterych gine rozomy tahna, gesto gich twa pisma ani twe reci nemluwie. Tohot fem w myfli nemiel, at bych kteru reć tvu tak zmienil, abych gi w giny rozom vwedl, neż ona gey prwotnie w fobie ma. Ale na tom rozomu niżadnemu nemoż prekazyti, ktoż hledi k umyslu te reći neb gine, nebo prida gi slow, tiem | zewniegi s. vmysl řeči mož byti anebo w kratčiech slowiech tyž rozum mož ostati; ale w giny rozum rec obratiti anebo brati z nie, coż ona nemluwi, tot gest kriwda pismu każdemu. P(ro)tożt miel sem to na mysli chtie psati, at bych wase pisma napred polozil tak, jako ste wy fwu ruku popfali; a hledie k tomu, o cemt mluwi, drżimt to, żet mienie pisma twa y Niemcowa, o cemt mnoho rozdielow sem y tam činie, famotnie zegmena wykladagice, co kterak ma rozomieno byti. P(ro)toż ia hledie, kterak wy sami swa pisma wykladate f pilnofti, za giftu wiec mam, ze to gefti ymysl waż w řeči, k niemuž tahnete řeči; nebo wykladanie řečij rozdielnie w strany gest, zgewenie vmysla k cemu tahne. A coż ste tak zgewnie swych vmyslow w ieći oznamili, k tomut sem ziel. A tohot bych wam nerad prewratil w gine rozomy,

# CAP(ITOLA) TRETIE.

Opiet iakoz dies, żet bych na tom křiwdu včinil řka na tie, że držiš to, że Kryftus tiem tielem, kterym gesti wstupil na nebesa, nikdiez po swem wstupeni na zemi nebyl, a że tiem tielem poswatnym a bytnym w swatosti chleba a wina nenie; a o prwniem, gesto dies, że na tie křiwie wedu to, by Krystus po swem na nebesa s

wstupenim nikdież na zemi nebyl, o tom mnoho dowodow twu ruku psanych we dwu traktatu twu mam, ale tuto gedine niekteru rec polożim. Nayprwe yakoż dież, że nenie nikdiez Krystus zde na zemi s nami po swem na nebesia wstupenim podstatnie, osobnie, bytnie a tielestnie w tom tiele a w te welikosti, w ktere a w kterake wstal g(es)t z mrtwych a na nebesia wstupil, ano na to appostole hledie, ackoliwiek tyz Krystus g(es)t zde na zemi s swymi syny a dcerami duchownie skrze slowo, prawdu, moc, mudrost a swietlo, skrze ducha swateho, skrze wieru, lasku a milost. Tatot slowa wsecka twu ruku psana gsu.

Opiet na ginem miestie dies też take, yakoz rozomieno ma byti, gelikozto k tomu y o tielu oflawenem giz Krystowu, żet gesti na gednom zwłastiem miestie osobnie, tielestnie, bytnie a podstatnie tiem tielem prirozenym, kterymż gesti na nebesa wstupil, a neniet spolkem w geden cas tak wludy. Tat su slowa psana twu ruku, a mezy mnohymi dowody k tomu rozomu přiwodiá So Au-4º gustyna, gesto die: dokudz se swiet neskona, dotud g(es)t swrchu na nebi pan. Ale włak take I nami zde gest prawda panie; nebo to tielo, w niemz gesti z mrtwych wstal, na gednom miestie byti se vkazuge. Tot rec toho swatcho. Ay kterak tento swaty sgednawage se s recmi bożimi napred psanymi prawi, ze Krystus, rozomieg ofobnie a podstatnie, bydli na hore w nebi, a ze nikdy tak nestupi, dokudz fe fwiet nedokona! Tot su wfecka flowa twu ruku plana, p(ro)toż tot le giż zgewnie ted vypiluge a flowy twymi gmenuge, ze Krystus nenie s nami nikdiez zde na zemi po swem na nebesa wstupeni podstatnie, osobnie, bytnie a tielestnie, a że tiem tielem podítatnym a bytnym gedine miesto drži w nebi, a ze tiem tielem bytnym a podstatnym nenie pogednu na miestech mnohych od sebe wzdalenych, a ze tiem tielem nesstupi do sudneho dne, a że tiemito ctirmi slowy ofahuge se Krystus tak, kterak geft w ofobie tieleftne, y kterak by mohl byti rozomem w bytne podstatie, kdyz se die osobnie, tielestnie, podstatnie a bytnie, a tak 4º że nenie i nami zde nikdiez na zemi ani tielestnie, ani ktelrak ginak bytnie a podstatnie; a tak rozdielnie pokladaš, że nenie Krystus s nami nikdież zde na zemi po swem na nebesa wstupenim podstatnie, osobie bytnie a tielestnie, a tak niżadnu z wlastnosti toho tiela, kteraż gest bytna a podstatna. A druhe, że gest Krystus zde na zemi s swymi syny a dcerami duchownie skrze slowo swe, prawdu, moc, mudrost a skrze gine dary ducha swateho. P(ro)toż, nechcesli zapierati swych reći, to maż w slowiech swu ruku psanych, gestot na tie naze a zgewnie to mluwie, żet nenie nikdiez na zemi zde Krystus tielem swym podstatnym a bytnym.

# CTWRTA KAPI(TOLA).

Druhe, gesto mi za kriwe pridawas, że bych ia tobie bezprawnie pridal to, że Krystus tiem tielem bytnym a podstatnym w swatosti chleba a wina nenie, tot opiet ukazi twymi slowy wlastnimi, ać gich nezapřiš. A že sy ty postihl wšecky lidi w tom, kterak oblastie gini a gini držie nebo rozomiegi o tom, kterak gest ta swatost tielo Krystowo bytne; a że trogi gsu gesto rozdielnie držie o tiele Krystowie bytnem na oltari, gedni gsu, o nichż dieś: że drżie, że by Krystus w tom rozomu ten chleb swym tielem na- 5° zwal, że by wiece nezostana chleb w swem prirozeni wiecken w tielo Krystowo se zmienil; a ti rku, że by tu bielost chleba diwnic mocy bozsku bez podstaty chleba stala; a tak gest drżał v dodnes drži kostel a obecnie kniezstwo ge(h)o zpiewagice: neniet chleb, ale gestit boh; a tak tomu chlebu yako bohu se modle, — a tiech za prawe nemas, coż oni tak drżie o tielu Krystowu bytnem, że se chleb w nie mieni. O druhych dies: gini sprostnie zapieragi slow Krystowych warugice poyciti, by ten chleb, kteryż widie, kterym obycegem byl tielem Krystowym. P(ro)toż su zgewnie riekali: ne to, coż widiś, gest tielo Krystowo, ale to, coz gest w tom, mieniece, że by tielo Krystowo bylo tu w tom chlebu tielestnie, miestnie s rozdielenim swych vdow tak, iako w nebi na prawicy otce sedi, tak aby pod zpolobem toho chleba tu ginde bylo vkazati hlawu geho.

ginde nos, a tak gine vdy, w tom fmyflu zpiewagice w one piefni: tuť su wiecy poswatne s kostmi, swlasty, s žilami. P(ro)tož gemu tu w tom chlebu klanjegi se tuż počtiwosti, kteruż se gemu klanjegi w nebi. A ten rozom zamietas nepogcuge, by tak tielo Krystovol 5<sup>b</sup> tielestnie s rozdielenim vdow bylo w swatosti, a dież: tito wsickni napřed řečení neprawie smysle o gedení tiela Krystowa, přieliš hrubie. Třeti su, gesto držie, že tielo Krystowo podstatne a bytne g(es)t w fwatofti oltarni, ać ne tieleftnie a hmotnie, ale w duchowni zwlastnosti necitedlne. A proti tomu ty mnohe dowody cinis, nepoyčuge takoweho duchowenstwie tielu Krystowu, o kteremż prawie twogi protiwnicy, vakoż w teto reći gim odpieraś rka, z ktereżto reći znamo g(es)t, że ztoho slowa swateho Pawla nemohu protiwnicy nafi toho, čehož chtie dowesti, že by Krystus p(ro)to, że podle sweho tiela ma byt duchowni, byl p(ro)to duch podobny otcy a w tom rowny angelu neb duli; neb angel a dule gfut puzye duchowe, ale tielo Krystowo, ackoliwiek gest duchownie, wlak nenie duch. A opiet ginde dies, nebo kterak koliwiek Krystus vmřell zprostien g(es)t od zakona tiela, a wstaw z mrtwych w nowem żiwotie flozil g(es)t smrtedlnost a nesmrtedlnost oblekl; a tak o ginych wiecech, ktere gest priyal; awsak prawe tielo geho clo-6º wiecie zostawa pod tuż wellikosti: też kosti y tiz wsickni vdowe, ać giż oflaweni. A w tiech recech pogcuges Krystowu tielu niektereho duchowenstwie, ale f tiem gemu zostawa prawe tielo hmotne, čitedlne dotykanie kosti, y masso mage takeż, yako y prwe, gedine że giż nesmrtedlne a oslawene. Ale nepoyciges tomu tielu Krystowu takeho duchowenstwie yako bozstwie, ni takeho iako angelu, ani takeho yako dufi, gesto su duchowe puzy. A poniewadz Krystus tiem tielem hmotnym, kterym sedi na prawicy mocy bożi, nenie w fwatosti chlebne na oltari, a toho duchowenstwie yako boh, angel a dule w swem tiele nema, owlem tiem w swatosti oltare nenie, cehozt nenie. A tak ani tielestnie ani duchownie podstatnym a bytnym tielem nenie w swatosti podle twych dowodow, ac gich nebudes zapierati; nebos potkal kazdy rozum lidíky, ktery magi o tom, a odporu učinil fy kazdemu tak, yako bludu welikemu,

### CAPITOLA PATA.

Giz pak nayzwlastniegi moż byti poznan twog vmysi nebo rozom pri tom, kdyz přistupaš k flowu Krystowu a dieliš na rozno reci | y rozomy, mluwie na obie stranie, y o chlebu y o tielu bytnem 6<sup>b</sup> Krystowu, a mezy ginu reci dies: A mam za to, że z tiech pri tom rozomiech wiecka nezriezena poklona w te nebo pred tu iwatosti Krystowy gest wynikla, ze toćiz wierie, by Krystus tielestnie, miestnie rozdielenim swych tielestnych vdow w te swatosti byl, tak yako na prawicy otce fedi, newaziece mnohych pifem, z nichżto krestian wieriti ma, że tak Krystus odsel g(es)t od nas. A nenie tak nikdież w zemi neb na zemi po swem na nebessa wstupeni aniz do skonani swieta bude. Aniz take prawie zrie k teto Krystowie reći. kdez neřekl gest: tuto, točiž w chlebu gest tielo me. Ani gest řekl: tuto, toćiż w kalichu nebo v winie gest krew ma. Ale rekl g(es)t: Tot, toćiż chleb, g(es)t tielo me; a tot, toćiz wino w kalichu, g(es)t krew ma. Kterezto řeći doktorowe nepilnie zřiece, vmiesyli su nam bez zalożenie ten rozum: Tu nebo w tom nebo pod tiem, a weliky fu zma- 7° tek a nefnazy tiem vcinili. Tot wiecka flowa ta piana fu twu ruku, w nichz nayprwe dieś, że pro ty zle rozomy lidske wynikla g(es)t Krvstowi poklona pred swatosti nezriezena. P(ro)to zet wierie, że g(es)t w ni Kryftus tieleftnie a miestem pritomnym, an giż tak nenie nikdiez na zemi po swe(m) na nebesa wstupeni. A poniewadz g(es)t nezriezena poklona w lidech, p(ro)to że fe tak tielestnie domniewagi Krysta w swatosti. Takeż by musyla byti nezriezena poklona w lidech, p(ro)to że se tak tielestnie do(m)niewagi Krysta w swatosti. Takeż by musyla byti nezriezena poklona, ktoż by tu w swatosti wieril Krysta byti prawy(m) tielem bytnym w duchowni zwlastnosti. Ale poniewadż g(es)t to dowedeno, że nenie nikdież zde na zemi Krystus swu osobu tielestnie, miestnie, podstatnie a bytnie, tehdy nikakz nenie ani w tielestne zwlastnosti ani w duchowni, kdyz nenie podstatnie a bytnie nikdież, tehdy ani w swatosti, nebo swatost zde na zemi gest. A kdyzt nenie swu bytnu podstatu w swatosti, 7

tehdy moż receno byti: P(ro)to że tomu wierie lide, że Krystus g(es)t bytnym tielem w swatosti, wynikla g(es)t nezriezena poklona Krystu w fwatosti, an tu nenie. A gestli p(ro)to poklona nezriezena tiech lidi, tehdy prwe nezriezena wiera gich g(es)t, że tu wierie bytnie tielo Krystowo; nebot pro gine ten konec klanienie nenie nezriezeny, gedine ze g(es)t prwe nezriezene a nep(ra)we wieriti tomu, że g(es)t bytnie tielem fwym w fwatofti a p(ro)toż se rusti ta poctiwost Krystu w fwatosti, że geho tu nenie ani tielestnie, ani miestnie, ani podstatnie, ani bytnie, yakoz to vkazugi dalšie reči, ze ti lide, gesto wierie, że Krystus g(es)t bytnie swy(m) tielem w swatosti, ze ti toho nečinie z poznanie ani z wiery flowa bozieho, ale z fwe flepoty, ze neziie prawie k teto reci Krystowie, kdez neiekl g(es)t: Tutot g(es)t w chlebie tielo me, tutot g(es)t v winie krew ma. A poniewadz g(es)t on neřekl, by tu w chlebu geho tielo bylo a v winie krew geho. tehdy ten, ktoz tomu wieri, że g(es)t w chlebu tielo geho a v winie 8° krew | geho, giż fam od febe kromie navčenie flowa Kryftowa wieri tomu, a tak sobie zamysle blud drze to, coż nenie. Ale ktoz prohleda k flowu Krystowu, że neiekl g(es)t: w tom chlebu, w tom winie, y nedrži toho, by w chlebu geho tielo bylo, ten se zprawuge flowem boziem a żri prawie k flowo(m) Krystowym. Ale doktorowe k te reci Krystowie nepilnie zriece, vmiesyli su nam bez zalożenie ten rozo(m): tu nebo w to(m), anebo pod tiem, a weliky su zmatek a nefnazy tiem vcinili. A poniewadz to drżeti a recy, ze w chlebu g(es)t tielo Krystowo, gest z slepoty doktorske, gesto gsu prawie a pilnie nezieli k reci Krystowie, gedine sami od sebe bez zalożenie wiery vmiesyli su ten rozom w lidi, a tiem rozome(m) zmatek a nesnazy vwedli, tehdyt g(es)t giz zgewno z twych reci wlastnich slow znamo g(es)t, w ćem oftawagi slowa Kryftowa za wieru lidu. Jakoz dalfi twa rec vkazuge, gefto dies; P(ro)toż gini bliże a pilniegie zriece k recem Krystowym, k skutku a vstanoweni gesho, ackoli povcugi a držie, ze Krystus ten chleb, ktery wzem a lamage dal swym uče-8<sup>b</sup> dlniko(m), nazywa tielem fwym, ktere g(es)t | za nas zrazeno, ale ne w rozomu prwnich. A potom dies: Tito iku, ze w takowemż rozomu Krystus chleb poswatny tielem swym nazywa, w kterakem rozomu

nazwana gest skala ona, z niez synowe Izrahelsti pili su, Krystus a Jan Eliasem, tociz że ten chleb znamenawa tielo Krystowo, ktere gesti za nas zraze(n)o. Tak tociz że to, coż w swem prirozeni ostawa chleb tielestny, ackoli giż skrze slowo bozie powysenie gest tielo Krystowo v podobenstwi, tociz że znamenawa tielo Krystowo za nas obietowa(n)e.

# CAPI(TOL)A ÌEſTA.

Ta wiecka flo(w)a gfu popfana twu ruku dobrowolnie bez podtrżenie k tomu vmyflu, ktery g(es)t w tobie byl, wykladage w nich wiecky strany y rozomy lidske y Krystowy, kterak kteri lide rozomiegi tiem flowom Krystowym; a że doktorowe f ginym lidem držiece a řkuce, že w chlebu poswatnem gest bytne tielo Krystowo, bludnie podle swe(h)o oslepenie to činie, ano toho neřekl Krystus; ale że gini lide blizce a pilnie żrie k reci Krystowie, a ti držie a znagi rozom Krystow w tom slowu, gesto die: | Tot gest 9° tielo me. A takowy g(es)t rozom Krystow w tom slowu: Iakoż ona skala biese Krystus, p(ro)to że znamenala Krysta; takez Krystus nazwal chleb tielem swym v podobenstwi, że ma znamenati geho tielo za nas obietowane. A poniewadż g(es)t bludne kromie flowa bozieho recy, ze w chlebu gest bytne gesh)o tielo, a prawy rozom gest Krystow recy, ze nazywał chleb k znameni tielem swym, kterak to tielo, gesto geho nenie w te swatosti, gesto to tielo bytne g(es)t wiec te swatosti. A kdyz to tielo sedi w nebi na prawicy bożi, a fwatoft zde na zemi, dalekot g(es)t mieftem rozdielena fwatoft od wiecy znamenane te fwatosti. P(ro)toż nerod rekati proti swiedomi fwemu a p(ro)ti fwemu pilnemu wykladani dluze a firoce, byt tobie kiiwda vcinie(n)a byla ode(m)ne, że bych ia takowe rozomy tahlz tweho pisma, ana toho neprawie. Ale tot ted diem, ktere sem o tom rozomy pfal, żes ty ge fam prwe welmi zgewnie wypfal, rozlicne rozdiely w nich cinie, że by nayhlupieyli clowiek, ktery cifti vmie, mohl tie(m) rozdielom rozomieti, poniewadż oblastie diele

9<sup>b</sup> vkazuges. | kto a kterak prawie drži flowa Krystowa o tom. a kto a kterak neprawie. Opiet tyto reći twe, gesto dież, że dwogieho modloflużenie pri tom mame se warowati: gednoho, gimżto niekteri modle fe tomu chlebu pofwatnemu yakzto gednobytnemu tielu Krystowu; druheho modloslużenie mame se pri tom warowati, gimżto fe modle mnozy nevpriemo tomu chlebu poswatnemu. Ale gine wiecy, kte(re)z sobie bez zalożenie a bez pisma fami fmyflugi nebo rku vako chtiece rotu papezowu z prwnieho bludu tresktati, że tomu chlebu poswatnemu nemagi se vako bohu klanieti, ale Krystu w niem; a odpierage tomu dluhu a mnohu řeči dieš: k tomu odpowiedagice dieme, ze počatek pobluzenie tiech pochodi z toho, że nepilnie one reci Krystowy wazie, kdeż gest nerekl, chleb wzem: Tutot g(es)t tielo me, ale rekl g(es)t: Tot g(es)t tielo me. Tot gſu wſecko reći twe a welmi zgewne, kterymiz rećmi nazywaś druhe modloflużenie tiech lidi, gesto drzie, że w swatosti oltarnie g(es)t Krystus tielem swym bytnie. A że pocatek gich bludu pochodi z toho, że nepilnie 10° wazie reci Krystowy, że g(es)t | nerekl: Tuto w chlebu g(es)t tielo me, ale iako nerozomni flowom Krystowym, a slepi sami od sebe smyslugi sobie ten blud a wedu se gim w modloslużenie. P(ro)toż twet g(es)t pfanie, twe dluhe wykladanie, dobrowolnie fy wylożil na gewo to, cożt gesti w twem srdcy było. Atbychom ctuce twa mnoha wykladanie mohli tobie tak vrozomieti, vakoz ty fam żadaś, atby rozomieno było, k cemu tahne twog ymysł w tiech pifmiech, yakoż wyznawaś, że p(ro)to dal nam pifmo, abycho(m) gemu vrozomieli. A o toto zwlastie niżadnu sme tie lsti neoklamali, z niehoż tuto rec wynimam, o dwogim modloflużenie, nebo fy ge sam dobrowolnie k nam prinest a ia o tom nic newiediel. Aniz take te, zakteružt sem tebe prosyl, pode lsti sem gie prosyl, nebo tak sem ia malo wiediel w tu chwili o tiechto wiecech, ktereżt odpifugi, jakot malo wie(m), co nynie papeż w Rimie čini. A kdyż sem takowych wiecy newiediel, ani gim rozomiel, tehdy beze lfti fproftnie dobreho żadage profyl fem tebe za nie. A tot fem po dluhem cafu cta frozomiel o tomto, że toho pilnie dowodiś, aby rozomieno bylo, ze g(es)t nerekl Kryltus: Tu | tot w chiebu gest tielo me, ale rekl 10<sup>b</sup> chlebu: Tot gest tielo me, a ten chleb nazwal v podobenstwi tielem fwym. A tak z tweho navčenie to giz mam, że nenie bytnie tielo Krystowo w chlebu poswatnem, y z twych zwlastnich slow, ktera gfy mluwil ke mnie fwymi yfty dobrowolnie. A ia tebe ani profym, aniz nutim, ani kteru lîti gich na tobie dobywam. A to w komoře swe mezy loże(m) a mezy pulpitem, a ia sedim pred tebu na lawicy. Tus mluwil, że nenie tielo Krystowo bytnie w swatosti; nebo kdyby tu w fwatosti bylo, aniz by nam cop(ro)spielo. A tohos potwrdil rka, że S. Ambroż a s. Augustyn to prawie, że tielo Krystowo, sa bytnie w swatosti, nic by nam neprospielo. A tot g(es)t giż welmie nahe, gestot zakryti geho nemoz; netoliko ze nenie w swatosti tiela geho bytnie, a że by to giz tak bylo, ale nic by nam neprospielo. P(ro)toż neriekay, bycht kriwie takowe rozomy tahl z twych pile(m); nebo o cemt mnoho twa pilma welmi zgewnie rozo(m)nie wykladagi, o tom gestie zgewniegi twa vsta dobrowolnie, bez prinucenie gsta wyznala.

# CAPI(TOLA) VII.

Take o te reci, gesto dies, zet bych kriwie to pridal, by ty 11° milosti, pochazegicye od tiela Krystowa, nazywal tielem podstatnym geho, ty reci, kteret se o milostech mluwie, nebo ode mne su psany, wynialt sem ge z piśma knieze Jana żatecskeho, ktereż se pocina: Poniewadz duch prawdy prewelmi se protiwi lżi. A tot sem p(ro)to vcinil, nebo kdyz sem prisel, tehdy oba y skniezem Korandu chtiela sta mie vwi(n)niti tiem, od niekoho slysewse, że bych take ia haniel toho knieze Jana; a kdyz sem rekl wam, że newiem, bych tak pred kym haniel geho, tehdy sta mi welmi chwalila ziwot geho y piśmo, a z tohot sem frozomiel, że ste gedne wole y rozomow w tiech piśmiech; a take y z tohot sem frozomiel, że riedky rozom g(es)t w geho piśmie, bycht geho w twem piśmie nenalezi, gedinie ze w slowiech niektera promiena moż byti v wasich

pilmiech. P(ro)toż twog rozom tobie y gemu počitam za geden; nebot wiem, by geho nedrżal, nepostawil by se o nieho, ani by chwalil ge(h)o pisma, ni žiwota. Ale že on zgewnie na mnohych miestech mluwi o milosti, ze gest Krystus pritomen, dawage milosti hodnym, kdyz gedie a pigi swatosti, a to zgewnie wyklada, ze nenie 11b tielem bytnym | w fwatosti: p(ro)toz kdyz ty mi tak mnohymi dowody vkaże a za blud modloslużebny polozie ten rozom, kto die nebo drzi, że Krystus tielem swym bytnym gest w swatosti oltare, a wyznage mi to vsty, że tu nenie ge(h)o tiela bytne(h)o w swatosti, a ze by tu bylo p(ri)to(m)nie w swatosti to tielo bytne, nic by nam neprospielo. Giźt ginak nemohu recy, gedine tak, ze ty nedrżiś toho; a netoliko sam nedržiš, ale potupugeš na ginych, gešto držie, že Kryftus g(es)t tiele(m) bytnym w fwatofti, ten rozu(m) rka: że g(es)t to druhe modloflużenie tiech, gesto ge(m)u wierie, a chtie tu poctiwost ćiniti Krystowi. A kdyz ty, zwieda do mne, że ia w to(m) nepřigimam tweho navčenie, pogdes ke (m)nie f tuto řeči, ze Kriftus gest prito(m)nie w swatosti swym prawym tielem: tak sy mluwil ke (m)nie mnohymi rećmi, vako fem v was byl poflednie. P(ro)toz ia hledie k twym prwnym dowodom, a k twemu wyznani prwniemu. teto poslednie reci twe prigimam ginak, gedine że rka: gest prito(m)ne prawe tielo geho w swatosti, mienis yako kniez Ja(n), ze milosti pritomen g(es)t Krystus tiem dawage ge, kteriz ge die 12º swatosti. Pakli | se toho rozomu odpieras, tehdy mluwie ke mnie takowa flowa, że Krystus gest pritomnie swym swatym tielem w swatosti, gedine mne dobywaś tiemi slowy, nedrże pod nimi ani tiela Krystowa bytneho, ani tiech milosti giz powiedienych; nebo kterak by ty mi ta flowa w prawdie mohl mluwiti, że Kryftus fwym prawym podstatnym tielem gest w swatosti pritomnie, wieda ze mnoho lidi gest, gesto od tebe v od ginych magice navćenie, tupie to yako blud; włak by prwe musyl odwesti to navćenie w tiech, a musylby to dowody odwolati, nebo recy mnie, abych toho nemiel za prawe, gestos polożil druhe modloslużenie na tiech lidoch, kteriz wierie a drzie, że Krystus gest bytnym tielem w swatosti pritomnie, a činie gemu tu poklonu. A tak tepruw bych

wiediel, że możeś giz w prawdie mnie v ginemu to mluwiti, że gest prito(m)nie tielo prawe, podstatne Krystowo w swatosti. Ale nynie, poloziw tolik dowodow proti tomu a daw mi ge, y chćeś mi to mluwiti, proti cemus mi pifma dal, a gestie za newieru mi to přičitati, žet se(m) iako lestny včinil, a iat twe řeči položiw. toliko fem gim odpieral. P(ro)toż tot wzdy rku, kdyż dowody ćinis o tom, ze Krystus po swem na nebessa wstupeni nenie nikdież zde 12<sup>b</sup> na zemi swu ofobu, tielestnie, miestnie, podstatnie a bytnie, a że gesti to druhe modloslużenie tiech, kteriż wierie a drzie, że Krystus tielem bytnym gest w swatosti, a tu gemu poklonu činie, a toho bludu počatek beru z toho, že nepilnie zřie k řeči Krystowie, kdezto gest nerekl: Tutot w chlebu g(es)t tielo me. A tak ti bludie a modlofluhy fu to držiece. Tehdy giz nemożeś nic v prawdie toho mluwiti, byt tielo Krystowo bylo w swatosti p(ri)tomnie, a niektere milosti toho tiela; ani możeś v prawdie kdy recy: Krystus gest w swatosti prawie, a prito(m)nie, nebo nenie Krvstus niżadna wiec gina. gedine prawy Boh a prawy clowiek, geden Krystus. A kdyż nenie prawym tielem bytnym w swatosti, tehdy nenie Kryftus w ni, ani ktera moc geho duchownie, gedine toliko yako w ginem stworeni obecnim. P(ro)toż coż wy o ni diete, a kterak i ni stanete pred lidem, tot gest wsecko cyzie kromie wiery; nebo kdyzt gest od nie odlučeno našimi dowody to, proć g(es)t ta fwatost vstawena, tehdy, kdyz gi budete oh razeti nebo lepsiti. 18° nic fe k ni neprihodi ani gi flufie yako mrtwemu odiew krafny. ale spieset to bude, kdyzt gegie moc nebude s ni; tehdyt y sama potupnie padne, iakożto ocitie widime po hriechu.

# CAPITOLA OſMA TUTO ſE PIſE.

Getsiet y to diem, kdyż tak welmi sahaż na mie tiem o swych rozomiech y o slowiech, żet bych pridawal tobie niektera slowa ne twa, a z twych slow bral rozomy mrtwe: gednot g(es)t, żet se(m)

giż powiediel, żet k slowo(m) toliko nemoż zrieno byti, ać gich veme nebo přida, anebo ginak ge promieni, kdyz tiem nemieni rozomu tiech flow zkazyti, nebo tyz rozu(m) oftawa w kratfich nebo w delfich flowiech, a moż stati v pod ginymi flowy tyż rozom. Ale rozomu, kteryz fam zgewnie mnohu reći wykladaś, nemienilt sem z umysla promieniti. Opiet iakożt sem giz powiediel, żet sem mnohe reći wynial z pisma knieze Jana żatecskeho, wida, że geho pismo chwalis, a wida, że wase pisma w geden rozu(m) tahnu, p(ro)toż tiem smielegi takez geho rec y twu sem postawila mluwil sem ke wsem wam: Bratrie knieżie! anebo tato wase pisma pra-18 wie mienie tie, y druheho, y wsecky ktoż s wami ty rozomy drżie; gestie y toto die(m) o tiech flowiech, z nichż mie wi(n)nis, zet sem gich vial, pridal anebo zmienil niektera: negsv tv lepfi nez pan Gezis, fwrchowana prawda, a on miew prawdu w sobie nepecuge o to, kto ge(m)u slowa zmieni. P(ro)toż toho, co gest zgewnie kazal mezy mnohymi zastupy: nechce sam Biskupowi k tazani odpowiedati, ale die: co mne tieżeś? otież tiech, ktozt su slyseli, ay onit wiedie, cot sem mluwil; weli swelio včenie hledati w cele obcy a nebogi fe toho, by gemu flowa promienili, nebo mu gich vgeli. A kdyz ty, na geho miestie stoge, vciš mnohe, proc bych ia podle te reci Krystowy netazal tiech, kteri se od tebe včie, o twem včeni, y okazde(m) o ginem kniezy, abych poznal twe včenie w tiech, nehledage twych flow toliko. A proć bych ia neslysel tiech, kteriz se od tebe včie, a prigduce ke (m)nie prawie mie učenie twa, tak iakoz fu fe od tebe navcili, a nosie pismo s sebu twu ruku psane; a kterak tobie y twym pismom rozomiegi, gesto ge vcis, to mi prawie. P(ro)toz k tomu zriece, dalekot od flow bude, kdyz fe 14° včenie, yako wiera sstalaa w niekom nalezne. A ty mie vsty na slowie chces potupiti, żet sem ge promienil. A opiet pan Gezis lidi duchowni nevpremne, gesto gine wedu, nazywa falefnymi p(ro)roky a přikazuge Appoltolom y wli obcy křestianske. aby se pilnie ostriehali od nich, a die, że w owciem russe budu a wniti wlcie hltawi, a po gich owocy poznate ge. Opiet tu pan Ge-

ziś nezawazuge obce krestia(n)ske, by k wam knieżim tak zrela podle flow walich, aż byste wy gim rekli: zlit sme, neposluchayte nas. newierte nam: ale na skutky weli hledieti, a znati ge po tiech. Nebo kteri kdy takowi lide, gesto su od Boha wedli lid skrze modly, skrze cary, anebo ginak zkriwugice cesty bozie w lidu, rekli su lidu: myt zlie wedem? ale wzdy skrze sladke reći, a żehnanie swodili su srdce nevinnych. P(ro)toz die Krystus, że gich zlost wicie wnitr lezi, gesto g(es)t welmi tayna lidu, a nevmiegi rozomieti gi. Ale włak skutkowe a prospiechowe gich zgewni mohu byti lidu, aby nedbagice toliko na gich flowa, gimiz fe ozdobugi yako ruche(m) poctiwym, hledieli, co se rodie z gich obcowanie, a co fe rodi w lidu z gich vcenie: rostulit cepowe, palice, a hromazdienie zastupow a strogenie wogen, potomt ma | lid 14<sup>b</sup> znati, zet su takowi wlnobitie morske, gi(m)zto bure temnosti schowana gest na wieky. Takeż ia chcy se mieti ke wsem knieżim y k wam, abych netoliko k flowo(m) wasim hlediel, co wy o sobie wyznawate, abych na tom prestal, ale k owocy walich skutkow, co z was roste w obycegich, a co w lidech z waseho vćenie. A kdyz widim, ano f wami gednostayne rozomy držie, a wase pisma nosie, taket hledim, kam s tiem včenim tahnu, a cot mluwie o swatosti i o ginych wiecech. A was nazywagi iako swietlo w to(m) vćeni. A takowe wiecy glut owoce wale, gesto po nich mohu znati was, v vmvslv wase, tak mnoho iako z toho, coz s pilnosti pifice wykladate, chtiece, aby wa(m) rozomieno bylo; nebo obcowanie wale zgewne wzni, yako truba, a towaristwie sworne, s mnohymi w piśmiech y w rozomiech, f knieżimi y f ginymi lidmi. A vcenie wafe, gesto se rozlewa we (m)nohe, lepe was oznamuge, . k čemu tahnete, a co roste z tiech, gesto wase včenie držie, nez ktera flowce, zwlastie, gimiz mie chces vwi(n)niti, żet sem ge zmienil, nebo gich vyal. Ani neż ta flowa, kterymi wy fwiedecstwie o sobie wydawate | nechtiece, by o was mimo ta slowa 15° co držano bylo neb řečeno.

# CAPI(TOLA) DEWATA.

Bratrie knieżie, z dawna dobru p(ri)ezen y swolenie o mnohe wiecy wiery nafie miel sem s wami. Ale o swatosti oltarni, a o gegie prawdie nic, ac bych chtiel tu wzdy priezen vsty k ustom f wami o to stale rozmluwiti, vakoz slusie na krestiany. Ale widim, żet nemohu, nebo wy se (m)nu o to prostie nechcete mluwiti, ac ste mi o tom pisma prosteho a zgewneho rozomu dali, a wyzvali ste mi chtiece tomu, abych rozomiel gi(m) podle wase(h)o vmysla. P(ro)toż co tuto ćinim, protot ćinim, żet o to mluwiti I wami nemohu, tak yakozt bych chtiel. P(ro)to nechtie wzdy přiezni stare rusiti, ač mi to bude mocy ostati, a že to widim, že nechcete ode mne suzeni byti skrze swiedecstwie cyzych vst, ac dawno mnohych z prahy, f tabora y od ginud wafie strany, swiedecîtwie p(ri)flo g(ef)t ke (m)nie o was. P(ro)toż profym was trpieliwie, prigmiete ode(m)ne flo(w)o vst wasich, nebo psanie ruku wasich, y toho, gemuż swiedecstwie wy dali ste, że prwni a swietleysi w rozomu y w swatosti ziwota byl g(es)t nez wy; a powod pre 15 wafie, gehoz psanie takto se pocina: Poniewadz duch | prawdy prewelmit lzi nenawidi, tohot wezmu w też rownosti yako wasi ruku, nebo sem pilnie přehledal, ze welmie stwornym rozomem wieriete w tu pri, a k tiem wasim rozomom rku, coż mocy budu. A że gedno znamenite polożenie g(es)t v wasich pismiech: O ctirech bytech nebo zwlastnostech Krystowych, ktereż rozdielnie ginde a ginde ma byt mocny, iako pan w nebi y w zemi, moha zkazyti nebo vstawiti w nebi y w zemi, coz chce, a gsa włudy we wiem mocy iwu iwobodnu a paniku yako kral w iwem kralowstwi. Giny byt nebo zwlastnost ma Krystus zde na zemi: duchowni f fwatymi a w fwatych. A to rozličnie skrze ducha swatcho skrze wieru, lasku, milost, skrze slowo bozie, prawdu, moc a mudroft a swietlo swe branie gich, a spomahage gim duche(m) fwym hoynie obohacuge a we wiem dobrem rozplozuge. Treti byt nebo zwlaitnost Krystowa gest podstatny byt geho tiela

spogeny z bozstwim. A tiem bytem tiela sweho podle dowodu mnohych pisem wstupil gest na nebesa podstatnie, bytnie a tielestnie, w tom tiele a w te welikosti, w ktere a w kterakem wstal gest z mrtwych, l a tiem tielem nesstupi az do sudneho 16 dne, ani tiem tielem gest kde na zemi, ani gesti tielem tiem w swatosti chleba a wina, gedine w nebi, iako die S. Augustyn: dokud se swiet neskona, dotud g(es)t swrchu na nebi pan. Anebo to tielo, w niemż g(ef)t z mrtwych wstal, na gednom miestie byti ukazuge, ale p(ra)wda geho włudy rozlita g(ef)t. O to(m)to bytu podstatnem, tielestne(m) a osobnem zwłastniegi o ginem dowodite. że po fwe(m) na nebessa wstupeni do sudneho dne nesstupi na niżadny oltar, by pak S. Petr mfi flużil, a że tiem tielem nikdież. na zemi nenie, ani w swatosti chleba a wina. Gestie wiece vkazugete, że tielo Krystowo podstatne a bytne nenie, ani bywa w fwatosti chleba a wina, pridawagice modloslużenie tiem, ktoż tomu wiei iece chtie se Krystowi w swatosti modliti, takowi gine včenie bez zalozenie a bez pisma sami sobie smyslugi rkuce, że ne tomu chlebu, ale Krystowi w niem modlime se. P(ro)toz k to(m)v odpowiedagice dieme, że pobluzenie tiech pochodi z toho, ze nepilnic one reci Krystowy wazie, kdez g(ef)t nerekl chleb wzem: Tutot g(ef)t w chlebu tielo me, ani g(ef)t rekl: Tutot g(ef)t v winie w kalichu krew ma. A tulto reci zamietate pritomne bytie tiela 16<sup>b</sup> Kryftowa podftatueho a bytne(h)o w fwatofti oltarni, vako wnowie blud zamyfleny bez zalożenie a bez pifma. A tiem bludem fami fobie zamyflenym, ze w też modlofluzenie wpadagi, iako cierkew papeżowa, o nież wy diete, ze chlebu widomemu iako bohu modli se. Opiet gine polożenie cinite rkuce o tiech, gesto wierie. że w swatosti oltare g(es)t bytnie tielo Krystowo, że su nestatecne nebo male wiery nemohuce wieriti tomu, aby mohl Krystus milosti a dary swym wiernym dawati, gedine lec prito(m)nie a bytnie w swatosti bude. Ale ti su welike wiery, gesto drzie a wierie, ze negsa w swatosti, ale w nebi miestem, dawa na zemi hoyne dary swym. A ti z swe welike wiery su hodni chwaly od Krysta, iako Centu(r)io rka: Pane negsemt hoden, aby wiel pod

strechu mu, ale tam daleko gsa rcy slowem, a budet zdraw sluha mog. Ale prwni vako kralik z malosti wiery hodni su trestktanie od Krysta, gesto nechtie wieriti ginak, lecby gim domow w swatost prisel, yako kralik. Opiet gine polożenie vćinili ste na to, 17° aby | nedomniewal fe niżadny toho, by tielo Krystowo bytnie w swatosti pritomno bylo, aby knieżie, gesto magi prisluhowati w tom lidu, neriekali tiechto flow: poswiecugi nebo priprawugi tielo Krysto(w)o, nosym nebo zdwiham, anebo gdu s tielem Krystowym. a lid aby neriekal kniezy: day mi tielo Krystowo a geho krew, aby lid z takeho mluwenie nedomniewal se toho, by chlleb gednobytnie był tielo Krystowo, ani toho aby se domniewal, by tiem tielem bytnym, kterym sedi w nebi na prawicy otce, byl w swatosti chleba a wina. Toto konećnie vsty k ušima wyznali ste mi, że nenie ani bywa tielo Krystowo bytnie w swatosti, rkuce, że ac by bylo bytnie tielo Krystowo w swatosti chleba a wina, nic by nam neprospielo, nebo vžitku neprineslo, sa bytnie w swatofti, rkuce, że acby bylo bytnie tielo Krystowo w swatosti chleba a wina, nic by nam neprospielo nebo vžitka neprineslo, gsa bytnie w fwatosti., a na to ste mi dwa doktory ku potwrzeni swe reci přiwedli: Swateho Augustyna a swate(h)o Ambroże, że by oni tak 17<sup>b</sup> drzeli, a wy od nich fe to(m)u včili, ze by nam neprospielo tielo Krystowo gsa bytnie w poswatnem chlebu a winu. A w te dluhe reci byti podstatnem tiela Krystowa dwogi wiecy se dowodi od was, gedna że ofobnie, tielestnie, podstatnie a bytnie sedi na p(ra)wicy mocy bozi, druhe że nesftupi na niżadny oltar do fudneho dne, a że nebude na zemi ani w swatosti tiem tielem bytnie.

### CAPITOLA DESATA.

Ctwrty byt nebo zwlastnost Krystowi se pricita, gest pofwatny, kterużto zwlastnosti g(es)t s swymi skrze ostarny pokrm a napog, a k te zwlastnosti o swatosti chleba a wina to o nich ma držano byti nebo rozomieno, gest od was siroce a rozo(m)nie wypsano, nayprwe f pilnosti oddielugice to, aby nebylo drzano ani rozomieno od lidu, by w chlebu poswatnem bytnie tielo Krystowo bylo: diete, że doktorowe nepilnie zriece k reci Krystowie wymyflili fu na(m) bez zalożenie rozomu: Tu, neb w tom, nebo pod tiem; a tiem rozomem weliky zmatek a nefnazy včinili fu. P(ro)toz wy k sobie rec obracugice diete, ale gim bliże, a pilniegie zriece k recem Krystowym, a k ustanoweni skutku geho, ac koli pogćugi a držie, že Krystus ten chleb, kte|ry wzal, a lamage dal swym 18° včedlnikom, nazywa tielem swym, ktere gesti za nas zrazeno, ale ne w rezomu prwnich. Potom diete o sobie: tito rku, że w takowem rozomu Krystus chleb poswatny tielem swym nazywa, sw kterakem rozomu Krystus chleb poswatny tielem swym nazywal, w kterakem rozomu nazwana gest skala ona Krystem, z niez su synowe Izrahelfti pili, a w kterem rozomu od Kryfta Jan nazwan gest Eliasem, tociz że ten chleb znamenawa tielo Krystowo, ktere gesti za nas zrazeno; tak ze coż w swem prirozeni zostawa chleb tielestny, ac koli giż powyseny skrze slowo bozie, gest tielo Krystowo v podobenstwi, ze znamenawa tielo Krystowo za nas obietowanc. Opiet druha reć gest polożena p(ro)toż rozu(m) krestiansky, totot gest, że ten chleb g(es)t tielo Krystowo poswatnie neb znamenanie; neb ten chleb a wino znamenawa, że tielo Krystowo, a geho krew, ge(n)z za nas na krizi trpieliwie obietowany gfu; ale nechtiece tolikeż owiem wyznawati o tomto chlebu yako o skale one. gesto gdiese za zidy w znameni zdaleka znamenagicy Krysta buducieho. P(ro)toz diete, ze ten poswatny chleb gest blizsie znamenie 18<sup>b</sup> tiela Krystowa neż skala, nebo beranek welikonocni, nebo ktere fwatofti; neb znamenie noweho zako(n)a prewyługi znamenie zakona stareho, tak chleb bliż znamenawa tielo Krystowo neż skala, nebo fwatofti zakona noweho, znamenagice Kryfta, magi ge(h)o niekterak prito(m)na, včastni gsuce geho skutkow. Opiet druha reć položena gest, że Krystus vwedl g(es)t tuto swatost w cierkew swatu po gedeni beranka welikonocnieho, kteryz biele puhe znamenie vmucenie Krystowa buducie(h)o, takez, abycho(m) my miesto toho pożiwali wietsieho znamenie na pamiet tehoż vmućenie, giż minuleho, a tiem

se powyluge te(n)to chleb nad skalu a nad beranka, że ona znamenie znamenala su buducie wiec daleko, a tato znamenie minulu wiec znamenagi, a wzdy nemohu wyle polozena byti, gedine puha znamenie: acby pak navbliże pricetl kto ge k umućeni Krystowu casem nebo miestem, wzdy gedine gsu znamenagice ge kromie 19° febe daleko casem a miestem; a chtielli by kto hledati vžitka | z vmućenie Krystowa skrze ta znamenie, musy niekam daleko se obratiti od tiech znamenie, kde ona kromie sebe znamenagi vžitek vmucenie Krystowa. Ale iakoz nechcete, by drżano nebo wiereno bylo tielo Krystowo bytnie w swatosti chleba, takeż nechcete, aby wiereno bylo o kterych dariech Krystowych w tom chlebu poswatnem. P(ro)toz diete, że Krystus gest hovniegie a dokonalegi v wiernem člowieku, zpolobuge duli nebo rozom geho vmienim. mudrofti, radu, a wieru ofwiecuge geho, a woli, lafku, a nabożenstwi(m) zapaluge móc geho horliwu k dobremu popuzuge, a proti zlostem geho posyluge. Ale tak byti nemoż w swatosti, nebo chleb a wino tiechto darow nizadnym obyćegem nemoż pochopen byti. Ta rec vkazuge, że Krystus tak dokonale gest w clowieku wiernem skrze dary mnohe, że giz nemoż wiece potrebo(wa)ti ani geho kde gi(n)de hledati, nebo fam w niem prebywage wiecko dobre diela. w niem. Druhe ta rec vkazuge, ze w swatosti nenie Krystus tako-19 wymi dary, aniz moż byti, p(ro)to że g(ef)t wiec mrtwa. | A poniewadż ani dary swymi, ani tiele(m) swym gestit w chlebu Krystus, tehdy gedine puhe znamenie g(es)t, znamena ge daleko od sebe vmućenie Krystowo [nazwane]. A proto gemu mame rekati: Tielo Krystowo nazwane, a to podle waseho počtenie rozmierene(h)o rozdielnie, ktereż pridawate Krystowi w tiech powiedienych ctirech zwlastnostech, o kterychz diete, ze su ti lide přieliš hrubi, kteřiz nemohu frozomieti tiem ctirem zwlastnostem Krystowym prictenym, gi(m)z fe nezda, by Krystus mohl kde ginu zwlastnosti byti, kdez by nebyl bytem podítatny(m) tiela sweho. A nesrozomiegili tiem rozličnym zwlaktnostem Krystowym, podle nichzto ginak a ginak rozdielnie byti moż, negfu zpofobeny k upoznani taynych wiecy swatosti tiela a krwe Krystowy, a hlubokosti pisma, giz tehdy

rozdielnie rozomiegice tiem ctirem zwlastnostem, ktere se Krystowy přičitagi: kterak a w čem zalezi. Ač sme prwe newiedieli taynych wiecy o swatosti tiela a krwe Krystowy, ale giż y skrze wase wypsanie zgewno g(es)t nam to tagemstwie, ze su puha znamenie znamenagice daleko kromie sebe minule vmućenie Kry- 20° stowo, a proto że znamenagi tak mdlie a dalece vmućenie Krystowo, riekate tomu byt Krystow, gesto nemoż w prawdie recen byti stien geho bytu, yakoż v reć wase to zgewnie oznamuge v wykladani flow Krystowych, że g(es)t nerekl sprostnie: Tot g(es)t tielo me, ale pridal: kterez za was zrazeno bude. Ani gest rekl sprostnie: Tot gest kalich noweho swiedecstwie w me krwi, ale pridal: kteraż za was mylita bude, dawage tie(m) na znamenie, że tyto swatosti chleb a wino nemagi znamenati Krysta, gelikożto giz na nebi kralugiecieho a oflaweneho, ale toliko Kryfta, gelikożto bera(n)ka za nas obietowaneho, a konećnie za naše hriechy vkrizowaneho. A z te walie reci zgewno gest, że ty swatosti chleb a wino nep(ri)flufegi k tomu, aby nynie Kryfta kralugicieho, ani kteru wiec geho znamenali, gedine daleko minule vmućenie zeho.

## KAPI(TULA) GEDENADITA.

Ale toto wam diem, bratřie kniezie, že w teto wiecy nechcete zgewni nebo wdiečni byti; temeř bez mala ode wsech lidi oblepsugete to znamenie nahe, chraniece nahoty geho řečemi tiemi, kterez se mluwie o prawem, bytne(m) tielu Krystowu, a gduce k lidu s nim pod | slowy žiweho chleba; a na druhu stranu geho tak po-20° nižugice, že nemož rozomieno byti, mali o niem držano byti to, že g(es)t w znameni tielo Krystowo. Awsak sami to potupugete wnaseti na to znamenie ty řeci, kterež slušegi k ziwemu chlebu, řkuce: pisma, kteražto toliko prilezie k chlebu žiwemu, nemagi mluwena byti o chlebu poswatne(m), poniewadž chleb poswatny nenie chleb žiwy, ani ma w sobie chleba žiweho, gedine zname-

nawa mdle a z daleka od febe vmućenie Krystowo minule dawno. Tehda wy, gesto sam puhy chleb poswatny mate y mocy, oznamte proftie lidu tiemi pifmy, kteraz famotnie o chlebu pofwatnem polożena gfu, a yhned lid pozna, co wy cinite, ten chleb puhy wystawugice a w usta gim gey kladuce; a schledate to, że wy gim budete tak lechcy woći, yako gim to puhe znamenie lechko bude, a gest y dnes tiem, kteriz wam rozomiegi w tom. Ale ze se toho bogiece, aby was nepoznali w tom, chraniete boha recemi slawnymi f gedne ftrany rkuce, że nema od nizadneho tak rećeno 21° byti, że w fwatofti toliko tu niekteracy darowe ducho|wni tiela a krwe Krystowy p(ri)gimali by se; a że by niżadnym obycegem wierni skrze ty widome swatosti prawym tiele(m) Krystowym a krwi geho w dule swe nekrmili se; a tak wiece neż o dariech tiela Krystowa, ale o samem tielu Krystowu, że se gie w swatosti widome, ma držano byti a praweno podle teto reci, tak vako by v prawdie tu w swatosti bylo tielo geho. A druha reć wase yhned zpieti teto, kteraż die: nebo gedenie zewnitrnie tohoto chleba gest gedenie tiela Krystowa w znameni. P(ro)toż tato gedenie vstawiw Krystus, rekl g(es)t tyto wiecy: kolikrat budete ciniti, na mu pamatku činte to. Nebo kdyż by tato gedenie byla v p(ra)wdie a ne w znameni, tehdy Krystus był by k niemu vstawicnie zawazal na kazdu hodinu. Ale duchownie gedenie gest upriemo potrebne, o niemz Krystus die, że g(es)t geho giesti w niem prebywati skrze wieru; die tato rec, że nenie to gedinie v p(ra)wdie, gedine w znameni; ale prawe gedenie tiela Krystowa g(es)t prebywanie skrze wieru w Krystu, a to gest gedenie wzdy s clowiekem bez toho znamenie. P(ro)toz tato reć onu prwni wyp(ra)zdnuge, gefto mluwi, 21 be vwidome swatosti kr|mi se duse prawym tielem Krystowym, a netoliko tu reć wyprazdni, ale y tu swatost, w niez se diege gedenie w znameni bez prawdy. Nebo poniewadz duchownie gedenie upřiemo potřebne člowieku g(es)t, přehywanie w Krystu skrze wieru, a clowiek ma vstawicne w Krysta wieriti na każdu hodinu, to wzdy doma ma, coż vpremo prawe a potrebne gest k geho spaseni, coby ten clo(wie)k was kniezi daleko chodil hledat p(ro) to

gedenie w znameni bez prawdy? A kdyz g(es)t bez prawdy, Tehdy g(es)t leż nevziteżna. P(ro)toz, Bratrie knieżie, pohledayte piśma k tie(m)to reżem wasim, a vkazte gim cestu wieru Krystowu, gestot su sobie odporne a wyprazdnugi prawe a wierne vstawenie Krystowo, gesto g(es)t v prawe(m) vzitku lidem wiernym poloże.

# CAPI(TOLA) DWANADITA.

Opiet gine polożenie vćinili ste k zwelebeni swatosti y Krysta w swatosti rkuce, że krestiane mohu sluśnie netoliko Krystu w swatosti, ale take y same swatosti tiela a krwe geho modliti se a klanieti nizlim modlenim, kdyz mysli a zadosti swrchu, kdez Krystus gest, na prawicy bożi tam vstrni. Ta reć podle prwnich slow vkazuge, że Krystus zilwy chleb gest w swatosti, a że krestiane mohu 22° fluinie gemu w swatosti modliti se, v same swatosti nizsim modlenim. A opiet tomu odpora se čini, že krestiane podle zakona bożieho negfu dlużni modliti se Krystu w swatosti, modliti se y same swatosti nizsim modlenim, kterez na sameho boha slušie, toliko tak w nebi na prawicy bozi magi se gemu modliti. To gest diwne a neslychane navčenie krestianom wyneseno. A kto kdy tak miernie vmiel gest w to modlenie vhoditi, aby se warowal modlenie takoweho Krystu w swatosti, ktere na sameho boha slusie, a tu se gemu modlil nizlim modlenim, ale zadosti aby se obratil nahoru, kdez on fedi na prawicy bozi. Tuto w swatosti ma byti gemu modlenie nizke bez zadosti. Mily, slychalili ste v pismie kde, aby co v prawdie mielo receno byti modlenie, aby f nim żadost nemiela stati? A mieloli by takowe modlenie k Krystowi obraceno byti? Bud to w swatosti nebo ginde, włak nevstysi toho modlenie beż żadosti, ani ktereho gineho, gedine to modlenie Kristus vslysi, kterez na fameho bo(h)a flufic. A gestli Krystus w swatosti, tehdy 22 flufie na nieho prawe bozske modlenie; pakli geho tu nenie. tehdy ani niżlie bez żadosti, ani wyssie modlenie nema gemu tu cinieno byti, ani od wiernych lidi co gineho ma drzano neb nazy-

wano byti. Ale ze wy nieco Krystem nazywate, gesto nenie Krystus; a nieco modlenim, gesto nenie modlenie; nebo kdyz nahoru do nebes welice żadost k niemu tam obratiti, tehdy geho nenie tuto; nebo gedine swatost znamenawa vmućenie Krystowo minule. A p(ro)to recy, że g(es)t w swatosti, nemoż to v prawdie mluweno byti, gedi(n)e gest ohraditi se tiemi recmi pred lidmi, gesto se zdagi w flowiech nieco, ale owiem w fobie fu mrtwe a prawdy niżadne nemagi. Nebo takoweho skladanie reći wymyślenych a sobie odpornych nemożete niżadnym pismem okazati, aby co Krystem nazwali, gesto nenie Krystus, a polożili gemu tu modlenie bez żadosti a bude sobie rowne. Iakoz Krystus, takaz gemu mod-28° litba. I bude o tom reć yako dielo kaykle rowo, gesto se zda nieco oku, ano nic nenie. Takeż polożiti modlenie swatosti niżsie bez żadosti, opiet welmi rowne g(es)t, aby to(m)u modlenie bez żadosti bylo, gesto neslyši, ani widi, ani cige; nebo poswatny chleb nenie od Boha vstawen na to, atby modlitby nasie posluchal, nebo nemoż modlitby nalie naplniti, ale k gine fluzbie nali g(es)t potrebnie vstawen. A poniewadż nenie k tomu, tehdy tie(m), gesto prawdy w fwych recech nafledugi, neflufie takowych reci mlu-(wi)ti, nebo nemohu prawdy mieti ani mohu vżitku. A owiem gich proto nemluwiti chticce gimi nieco dohre(h)o a gineho lide(m) prikryti, aby nieco gineho dali o fobie do(m)niewati fe lidem neż wam w frdcy g(es)t, a tie(m) wlem aby whod mohli mluwiti, yakz koho widite. Ale by o te wiecy vpriemo, yakoż v was g(es)t mluwili, welmi by se ke mnohym neprihodili. Ale za tiemito rećmi, gelto fe zdagi nemudrym lidem nieco, mozte tak dluho fe wfemi pokog mieti, wymierice fe gim modlenim y ginymi poctiwostmi 23 k to(m)u | znameni, gesto o tom tak nedrzite.

# CAPITOLA TRINADITA.

Opiet gine vċinili ste, powysugice swatosti, rkuce, ze Krystus zposobil gest k to(m)u swatost tiela a krwe swe, ktereżto swatosti

mocy proti trapeni diabelskemu vtwrzuji se, moc weliku beru proti ge(h)o pokulenim. A poniewadz moc beru proti diablom, aby gich nemohli trapiti, tot g(es)t moc bozska ziwa, tat gesti daleko od znamenie mrtweho. Tat rec flufie na żiwy chleb Krysta, at by tu moc od nieho brali tu, kdezt geho w fobie přebywagicieho magi. Ale chleb a wino, gestot nenie w prawdie gedine geho tielo, ale w znameni, nema te mocy, byt komu od diabla spomahal, yakoż y wafe rec to vkaze. Tu kdez diete, że iakoz obrazowe nemohli fu fobie, ani fwym modlitebnikom proti gich y fwym nepratelom spomocy, takez ani chleb poswatny moż spomocy tie(m), gesto se gemu modle. Kdeż se tehdy bere moc w tom chlebu proti diablom, kdyż nema te mocy yako obrazowe wyswoboditi z geho nuze menfie neż z pokufenie diabelfke(h)o? | A poniewadz iako 24\* obraz nema mocy tielestne ani duchownie, tehdy ne(m)oz prawie mluweno byti to, by moc te swatosti miela proti diablom, protoze nieco Krystowa daleko mdle znamenawa, a p(ro)toz nenie dowodu w tiech recech odpornych, co se w nich hleda, aniz mohu stati, poniewadż gedny druhe kazye. Opiet gine polożenie činite rkuce, że tieżke ruhanie proti bohu činie ti, ktoz se swatosti tiela a krwe Kryftowy radnie zposobene ruhagi, a gi pohrzegi, prawiece, by chleb poswatny a wino od chleba a wina tielestneho a obecneho se nedielil. K tomut diem, Bratrie knieżie: gest li to zle a tiezke proti bohu, zet se mnozy rozličnie ruhagi swatosti tiela a krwe Krystowy, wy se toho nayprwe boyte, nebo nenie slychano w Cechach prwe za nas ruhanie takoweho, iako fe g(es)t zdwihlo od te chwile, yakz ste wy a towarisie wasi wnesli w lid to znamenie a mnożenie reci o modloflużenie. Tak wiec wzdy aż do dnefnieho dne, gedno motyl, skwarek, a modla w ustech mnohych wiezy, a takowi ruhaci nechawle | toho znamenie mrtweho iako modly, y 24<sup>b</sup> obratili fu fe w ohawne a w nevkrocene smilstwie, ktereż y dnes wieme, a zname ge. A oni was pochwalugi pred nami, że ste wy gestie statečni kniežie, gesto tu modlu papežowu każete, a że gestie prawie nesmiete pro diabel niky a pro modlosluhy. Ale byste smieli, tepruw byste zgewili wiernym tu weliku ohawnost

postawenu na swatem miestie. A geden znamenaw kazatel z towarifow wafich, kazal, a my flyfime, wykladage ctenie o żenie krwotoke, v položil lid obecny ženu krvotoku, kteružto ženu lecili su falelni p(ro)rocy dawno odpustky, putmi, očistčem, a modlenim swatych y ginymi zamyfly bludnymi, a nic fu gich nevlecili tiem, ale čim fu fe wiece lečili a wiece na to nakladali statkow y prace, tiem se wzdy hore na dusi mieli. A obratiw reć k tomuto casu rekl gest: owiem nynie w tento cas zly, kdeżto pod blizimi wiecmi, gesto su w zakonie boziem polozeny, vkazugi gim lekar-25° stwie, w nichż se nevlecie, ale wiece se otrawie, | poniewadż čim g(es)t ktera wietcieho gmena, a nenie w ni toho, coż se gmenuge, tehdy tiem wiece oklamani a otraweni budu, wystawugice gim iako fwate, a dawagice gim w usta yako fwate nalit horucie modla, a lid wiecko coż ma, to na to lekarstwie nalozi, wsicku wieru, nabożenstwie y wsecko swe srdce obratie na to, domniewage se, ze tu spasenie nalezne, ano geho horucie zatracenie a wzdy se hore ma potom.

### CAPI(TOLA) XIV.

A mali ruhanie za fkodu nebo za zle polożeno byti, tuť gc moż każdy fnażnie poznati; nebo poniewadż ta swatost gemu modlu w srdcy y w ustech gest, giż tehdy wiece wazi swog chleb obecny nez tu swatost, nebo geda chleb ten ku potřebie, nema geho za modlu. Alet takowy skrušenie podawa w usta lidem te modly, vsmiewage se na ni, ana gemu wazna w srdcy yako ona koże, gesto se s wiselce dolow lupi, a slechka naywietsi dowod g(es)t, proć takowy v te modly vředlnikem g(es)t, gedine że g(es)t geho přicho pasla, aby strogil tu modlu yako onen kniez Miche, gešto geho připrawil Micha na peniezych, aby byl kniezem geho modly, pro swe břicho nic modly neważe, gedine ze Micha wažil modlu a krmil knieze p(ro)ni. Takež tuto, zdalit takowy kniez waži tu modlu anebo duše lidske, poniewadž to, což za modlu ma, toho gim pro

bricho podawa, wieda, że g(es)t lid k to(m)v naklonien, a nieco wieri o tom. A on rka gim, ze gest to horucie modla, poda gim gie w usta, aby oni gemu podali sweho piwa a ginych pokrmow, a tak se ziwil na tu modlu vako kniez Miche, bera na każde leto deset striebrnych, a dwoge rucho a coż ku pokrmu slušie. Y diem gestie wiece proti wam o tom ruhani, ać ge waziete, tak vakoż wale reć vkazuge. Tot manı za ruhanie potupne, iakoż diete, poniewadz chleb poswatny, sa wiec w swem prirozeny bezdušna, gest mensie ważnosti, nez ktera wiec z prwe recenych wiecy; a p(ro)toz cim gest chleb poswatny w swem prirozeni krta, netopyre, anebo hada wiec nizlie, tiem toho lidu, ktery chlebu poswatnemu poctiwost bozsku pridawagi hriech g(es)t obtieżenycyfi. Toho nechwale, ktoz koli pocest | bozsku pridawal by chlebu poswatnemu; take y was ne-26° budu chwaliti z toho, ze tak potupnie poniżugete chleba poswatneho pod ty wiecy potupne, mrzske a skodne, gehoz v prawdie dowesti nemożte, ani kto koli by to prawil, tiem toho nemoż dowesti, by ty wiecy mrżke a gedowate lepsie nebo hodnieysi p(ro)to byli, ze fu ziwe, a chleb pofwatny nemage dufe w fobie, aby proto byl menie hodny nez ty ohawy. Chcyt recy o chlebu obecnem, żet g(es)t dostovnievsi w swem prirozeni nez takowe wiecy gedowate, a że clo(wie)k gest mezy wsim stworenim naydostoynieyś i stworenie na zemi, a pro nieho gfu wfecka gina stworenie stworena. a ktere gemu navwiece prospiewagi, ta w prawdie navwietsi a navlepsi mohu nazwana byti. A że chleb obecny naywiece g(es)t clowieku prospielen k żiwotu tielestnemu, p(ro)toz nad gine wiecy hodny gest, nebo drži ziwot člo(wiek)a, dokud wole boži rači, iakoz pismo die: Počatek ziwota clowiecieho woda a odiew. A w ginem miestie die pilmo: Chleb nedostatećny gest ziwot gich, a kto gim gev odgima, clowiek krwe g(es)t; ktoz odeyme chleb to(m)u, ktoż g(es)t ge(h)o f potem dobyl, gest iako ten, ktoż zabigie bliżnieho sweho. A z tiech 26<sup>b</sup> pisem moz znamo byti, że chleb obecny, gesto drzi żiwot, stworeni naydostoynieyssiemu a posyluge gemu srdce, tehdy yhned naybliże nad gina stworenie hodna dostoynieysi chleb g(es)t. A proti tomu ta stworenie mrżka a gedowata, gesto mrtwie clowieku ziwot a

fu wfelikak ohyzdna, a gfu naypotupnieyfie mezy ginym ftworenim, a ze z pisma naleznem, że ne podle toho se powyse(n)ie wstworeni počita, že leze, leti a hybe fe, mage dufi ziwu, nebo kdyz by podle toho flo powyfenie a dostovnost stworenie, tehdy pan Boh. gesto g(es)t rozkazowal stanek dielati, bylby kazal gev niekterymi ziwoćichy, ptaky, nebo ginymi ozdobiti, ale wfecky mrtwe wiecy, zlatto, striebro, mied, mosaz, driewie, platno, postawec, a gine coż k tomu potrebie bylo, bezdulne wiecy prikazowal dielati, ale hadow, a krtow, a netopyrow, vako neciste wiecy, kazal se warowati, a nedotvkati se, a ktoz by se dotekl takowe wiecy nečiste. byl fam nečist do večera. P(ro)toz ač wy mudrugete, z logky wy-27° kladagice podle toho powylenie w stworeni, ze nieco leze neb leti: ale prawda y rozo(m) vkaże f gine strany powysenie w stwore(n)i. a wy pak certa możete popisowati nad swatost; nebo ten gest stworenie rozo(m)ne, wyse rozomiege nez clowiek; nebo clow(ie)k niektery wiery tomu wiece, trese se pred nim a gestit hybawy, obchodi zemi a prochodi gi, chodi okolo, yako lew, rewa a hledage koho by feżral; awiak prawda wiery nepowyluge ho nad swatost proti powiediene wiecy, ale to coz moż receno byti, zle prwwotnie a naytieże, nebo lhar g(es)t a otec gegi, a on od pocatka hrefi fkrze wiecky hreficie, nebo geho nenawisti weila g(es)t smrt na okrslek wsie zemie. P(ro)toz co moz byti receno zle od Boha nafe(h)o nenawistne, a potupugicie, to g(es)t diabel, awsak geden z wasich, wlastni towaris was, v was w kostele, na stolicy, pred lidem patri k tomu, ze diabel gest stworenie rozo(m)ne, a hybawe, rekl gest, ze radiegi bych pred diablem klekal, neż pred tu swatosti, a toho mluwenie geho gestie y nynie strana wase pochwaluge, ze g(es)t prawie a statecnie wyznal; a zwlastie ti ruhaći <sup>27<sup>b</sup></sup> fmilni tomu fu radi, coż fe od was na potupu te fwatofti mluwi. Aby wy gi prostie diabel rekli, gestie by to od was radicyse slyfeli; ale ze fem proti wam o to rec zacal, że chleb tielestny a obecny g(es)t powyfenieyli w fwem prirozeni, nez krt, netopyr a had, ac se nehybe, ale dawa swym p(o)rozenim moc k hybani stworeni naywysiemu, a drżi geho żiwot, a proto swe vslechtile a vzitečne přirozenie g(es)t wylle stwořenie, nez ony powiediene neciste a ohawne wiecv. Owsem pak poswatny chleb, jakoz wy gey nad obecny chleb tie(m) powyługete, że g(es)t tielo Krystowo w znameni, a rkuce gemu to, v poniziti geho pod krta a pod hada: tot mam za welike ruhanie. Nebo cim by ta wiec tak ohawnie mohla potupena byti, vako tiem rozomem g(es)t? A to ste wy tak w lid wnesli ne s polepšenim, ale s potlačenim te wiecv. a w ten lid po hriechu nebozíky, plny wrazd a zlodievítwie, a ginych zlosti naplnieny: a takowi napachawse wrazd, a naruhawse se te fwatosti, y obratili se w smilstwie ohawne do lessow a do zakutin, tak ze su niekteri na ostrowie zmordowani y ginde, a niekteri gestie se tak ruhagi, netopyre, motyle, a modly tomu dawagice. a niekteri polożiwie za gedenic | tiela Krystowa swe smilstwie. A 28° polozili fu fobie w znameni chleb bielny, a kdyz chtie mluwiti o finilftwi, tehdy gedine gmenugi chleb bielny, a tak fobie rozomiegi. P(ro)toz kdyz wy ponizugete pod netopyre, pod hada a pod krta poswatneho chleba, tehdy ta stworenie tak su potupna na zemi, że polożiece z tiech hmizawych zemie plazow, newiom ktery bych, tak potupny gesto by nizsi byl w bytu, tak polożil nezli had. To g(es)t y mrzke y zle stworenie, a bycht pak blchu neb wess polożil, gestiet gesti had ohyzdnieysi, nez ty wiecy. A poniewadz chłeb poswatny ma prirozenie chłebne s ginym chłebem. a Krysta pro geho prirozenie chlebne wzal gey a vćinil gey tielem fwym pofwatnie, a kdyz g(es)t menfi waznosti nez had, tehdy newiem k cemu gest podoben? Bych rekl, ze gest iako layno krawie, gestie nebude podobne; nebo vzitečnieyši g(es)t layno lidem neż had w swe(m) prirozeni. P(ro)toz newiem, cim by mohla ta fwatost w tak ruhanie welike tak vwedena byti, yako tiem ponjziti gie pod hada, pod diabla, a modlu gsuc ohlasena. P(ro)toz, bratrie knieżie, wy wyezte, co ste vćinili, a co y nynie ćinite wnafegice to w lid, tak potupnie k skutku bożie(m)u, | gesto byste 23° nesmieli, tak potupnie potupne wiecy westi na dom biricow.

## CAPITO(L)A PATNAD(S)TA.

Gestie o tomto polożeni wasem moż nieco mluweno byti. gesto o niekterych diete, że prawie nezrie k teto reci Krystowie, kdez neřekl gest: tuto gest, totižto w chlebu, tielo me; ani g(es)t řekl: tuto g(es)t, tociż w kalichu nebo v winie, krew ma; a druhe gesto diete: Krystus g(es)t w swatosti tiela a krwe swe mocnie, duchownie, skutećnie, prawie, a prito(m)nie, k te reći wasie die(m): Bratrie knieżie, proc sobie toho za cnost pogiecite, coz w ginych za blud potupugete, coz ginym kromie wiery pridawate? Tiem fami w ginych wieru stawiete, poniewadz g(es)t to zle recy: w tom chlebu poswatnem g(es)t prawe tielo Krystowo, ktereżto za nas zrazeno g(es)t, a w to(m) winie poswatnem p(ra)wa geho krew, za mnohe vylita, a p(ro)to że g(es)t nerekl toho w ta flowa Kryftus: w to(m) chlebu g(es)t tielo me, w to(m) winie g(es)t krew ma: tehdy y wam g(es)t zle recy: w swatosti g(es)t Krystus, mocnie, duchownie, skutećnie, prawie, a p(ri)to(m)nie; nebo takowe nizadne flowo newyflo g(es)t z uft Kryftowych, kdyż g(es)t ten fkutek 29° vstanowowal, ani g(es)t ge(h)o ktery Appostol kde napsal, | by rekl to(m)u chlebu: on gest Krystus, anebo: w to(m) chlebu g(es)t Kryftus mocnie, duchownie, fkutećnie, prawie, a p(ri)to(m)nie. To niżadne flowo newyflo g(es)t z uft bozich. A iakoz wy diete proti ginym, że doktorowe nepilnie zriece k reći Krystowie wymyslili fu nam bez zalożenie ten rozu(m): w to(m) neb pod tie(m) g(es)t tielo Krystowie, a wy pak pilnie zriece k reci Krystowie, vkaztez geho flowy tyto reci, że g(es)t Kryftus w fwatofti mocnie, duchownie, skutećnie, prawie, a prito(m)nie. Ale poniewadz nizadneho slowa z tiech nevkażete reci Krystowu: tehdy ste ty reci wzali z doktorow anebo ste ge sami sobie wymysili. A gestli że ste ge z doktow wzeli, tehdy ge kriwie haniete tiem, że su sobie wymyslili to bez zalożenie; nebot su toho slowa v wietr nemluwili: tielo Krystowo g(es)t w swatosti, Krystus g(es)t w swatosti; nebo fu drželi, že nenie nic gineho Kryftus, gedine prawy boh a prawy clowiek, geden Kryftus, a kdeż geho tielo g(es)t, tu bozftwie geho.

P(ro)toz byt se toho owsem chybili, a nemieli nizadneho zalozenie z navčenie Krystowa, o tom, że g(es)t on swe prawe tielo zpogene z bozstwim vstawil w swatosti chlebne a wi(n)ne ku pokrmu a k napogi, gedi(n)e | że by fe toho domniewali prawym omylem gfuce 29<sup>b</sup> zklamani; ale na tom by prawi byli, że kdez by fe domniewali, że gest tielo Krystowo, tu bez pochybenie mohli by drżeti, że g(es)t spogenie z bozstwi(m), a kdez ta dwoge wiec g(es)t, tu g(es)t prawie bez omyla Krystus. Ale wy kdyz ste dowedli mnohymi pismy, ze nenie geho tielo nikdież na zemi ani w swatosti ani bude do sudneho dne, a że chleb gedine k znameni nazwal g(es)t tielem ſwym; a że znamenawa ymućenie geho y nazwati pro znamenanie. że Krystus gest w swatosti, tot g(es)t v wietr mluwenie a nemaż prawdy. P(ro)toz coż doktorom pridawate, zet su sobie zamyslili bez zalożenie, to w fwych nadriech mate, a gich reci potupiece yako bludne bez zalożenie, y wyndete lidem z ruku gich recenu rkuce: Krystus gest w swatosti mocnie, duchownie, skutečnie, prawie, a prito(m)nie. Ale coz w fobie mate o te fwatosti, tomu g(es)t tak podobne recy Krystus, yako vrcabnicy kralowie kral. A to giż tak lidem wyznawagice, że Krystus g(es)t w swatosti mocnie, duchownie, skutećnie, prawie a pritomnie, opiet tomu zpitite wystriehagice lidu skrze čtenie, że řeklili by gim: Tutot g(es)t | Krystus, so nebo onde, nerodte wieriti; a to vpriemo wykladate o swatosti, aby tomu newierili, ac by flepi rekli, że g(es)t Krystus w swatosti duchownie, fkutećnie, prawie a prito(m)nie. Cili to kdyz wa(m) kto die: Tuto neb onde gest Krystus, nerodte tomu wieriti; nebo kto gest tomu kazal wieriti, że w chlebu g(es)t Krystus? P(ro)toz v was moż nalezeno byti: geft a nenie. Gednu reci wyznawate niekomu Krysta w swatosti, a druhu reci wystriehate niekoho, aby tomu newieril, by byl Krystus w swatosti, yako bludu. A to gesto berete yako za prawy dovod, o tom że by newidal Krystus sweho praweho a bytneho tiela za pokrm w fwatofti, tak yakoz g(es)t rekl. a to z toho flowa, że g(es)t nerekl: w tom gest tielo me, ale rekl g(es)t: Tot gest chieb tielo me (taket toho nerekl gest) To ste wy sami pridali, byt oblastnie na chleb obratil tu rec, nenie

to dowod wiery, ac to moż niekdy v prawdie giti, aby fe clowiek w pilmie gednoho flowa ial a drże le geho dotahl prawdy fkrze nie, a moz take kriwie se nieceho v pismie chytie lahnuti ge po fwe woli, aby fwe kriwdie napomohl, a tie(m) mnohe prawdie ofydlo bude vwedeno w takowem pochyceni vtiatem flowa, kdyz so by o cem ne | moblo nalezeno byti pifma, wiece gedine flowo, iako to: tot g(es)t tielo me, a nemohl clowiek od koho praveho rozomu mieti, ani zgewenie od boha nalezti: tehdy miel by podobnu přičinu, aby se toho slowa tak chytil, yakoz g(es)t powiedieno. Ale o cem mnoho reci gest v pismie, one y one, a z toho gedno flowo pochytiti a nedati pak mnohym flowom w ceftu, gesto o też wiecy dowodniegi gistotu vkazugi, neż to samo slowo; nebo wietli g(es)t vgiftienie, kdez Kryftus to flowo wyklada nez to samo flowo, rka tak: Tot g(es)t tielo me wyklada tie(m)to rka, kterez za was zraze(n)o bude; a gestli prwnie samotnie, bez wykladanie lidfkych rozomow, za giftu prawdu a zprawu wiery wzieti, proć y druheho? Pakli w onom nietci, rozum vżiwa fe. gesto wyklada, tehdy wzdy z lidi rozom gest, ale ne z ust bozich. Ale takowe zastizenie slowa v pismie moż we (m)nohych miestech byti iako tuto, kdez die Boh otec appostolom: Tentot gest, aneb totot g(es)t fyn mog mily, geho pofluchayte, Gezis chudy, pracny a tie-31° lestny člowiek yako y giny, alwiak prostie boh rekl g(es)t. Tot g(es)t fyn mog, iakż geho widite, a nerekl geft: w tom clowieku g(es)t syn mog. Awlak tie(m) nezaprel g(es)t toho, ze w to(m) clowieku prawy syn bożi byl gest. Opiet gesto die boh: dom mog dom modlitebny gest, a ktoz by se te reci tak chytil, opiet moż pricinu mieti, że g(es)t nerekl: w domu mem mate se modliti, ale rka: dom mog modlitebny, nemieni, by fe dom modlil, ale lide w niem. A flowo prwni tak mluwi, yako by k domu famemu chylil ge. Takeż w teto reci: Tot g(es)t tielo me, nezapiera tie(m), by y w to(m) (tiele) chlebu nebylo prawe geho tielo, y ten chleb by w znameni nebyl geho tielo. Ginak kdy pogde podle zastiżenie vtiate(h)o w to(m)to flowu, tehdy welika strana pisma musy porażena byti, a muly se člowiek s nim obinuti lidi v boha; nebot z ust božich toho

nema, by ta flowa tak na puhe znamenie obratil, a z doktorow niżadne(h)o gedine, że moż to z niekterych wynieti proti gich wmyflu.

## CAPI(TOL)A SEITNADITA.

Giz pak o te reci, kteru ste ke(m)nie mluvili o tom, że prawe tielo Krystowo prawie a prito(m)nie g(es)t w swatosti chleba a wina, nieco mluwiti może(m). | Navprwe o tom, gesto diete, że 31<sup>b</sup> tielo Krystowo prawe g(es)t w swatosti, ta wiec giz napred mluwena g(es)t, ze z dowode(m) mnohych pifem dowedli fte toho, ze Krystus swym tielem podstatnym a bytnym sedi na nebi na prawicy bozi, a nesstupi do sudneho dne tie(m) tielem na swiet sem. a nema wiece tiel, gedine to, w nie(m)z fedi na p(ra)wicy bozi, a ze ge(h)o nenie nikdiez na zemi, ani w fwatosti. To g(es)t was dowod. A poniewadż ne(n)ie tie(m) prawym tiele(m) bytnym, tehdy giz ta rec. kteru ste ke (m)nie mluwili o tom, że gest p(ra)wym tielem w swatosti, nemoz vprawdie stati w to(m) rozo(m)u, kdyz toliko o mocy a o vzitku tiela Krystova mieniece, nazywate tu moc duchowni tielem geho, iakoz pilmo wale vkazuge, ze Krystus gest w fwatosti duchownie, tocizto skrze zwlasti milost krmie w prawdie duse swatych lidi. A opiet ginde, kdyz tie(m)to obycegem tiech swatosti poziwame, iakoz od Krysta vstaweno g(es)t, tehdy w prawdie milosti dochaz(i)eme; a z tiech reci, giz znamo g(es)t, ze ne(n)ie rec o tiele Krystowie, gedine o moc duchowni, gesto zależi na milofti, kteraž | zafluzena geft wiernym w umuceni ge(h)o tiela. 82° aby geduce ta znamenie vidoma y dochazeli tiech milosti: a te wiecy ne(m)oż receno byti tielo, aniz moż co dalfieho byti od tiela neż milost, poniewadz nenie byt citedlny nizadny, neb duch boh g(es)t angel, a dufe gfu duchowe, a magit byt swog powyfeny a duchowni. Ale milost nebo dar pochazege od Boha nemoż recen byti nizadny byt, p(ro)toż naywzdalenieysi wiec gest od tiela wielikakeho gmenem y mocy. P(ro)toz flowa pife(m) o tielu Kryftowu mluwena, nepodobna by byla wficka, coz gich geft, by milosti

ducha swateho nazywala tielem Krystowym. A wy takez rkuce, że prawe tielo Krystowo g(es)t w swatosti, mieniece toliko moc duchowni, gesto pochazie lidem skrze tielo Krystowo, a poniewadz Py niekterym lidem mate za zle to, a za blud gim pocitate, gesto ...a proti wam dowody činili o tielu Krystowu prawiece: że tielo Krystowo g(es)t duch wsudy rozsireny, iako boh a duch gest wsudy rozsireny, a że giz ma wsecky zwlastnosti bozske to tielo; a wy dowodiece proti nim doktory diete: Ay, kterak tito welicy lide se spednawagice se se ctenim, wyp(ra)wugi | gini a prawie rozom te reci swa(teh)o Pawla nesmiegice sobie cyzieho rozomu a cteni swatemu odporneho smysliti, jakoż ćinie nasi protiwnicy, kteriz su fobie cyzy rozom toho pisma skowali, odporny rozomu swateho Pawla a swatemu cteni. P(ro)toz magi se stydieti a bati to, coż s. Pawel nedie, gemu připlati, aby nebyli od Boha trefktaní, vakožto lupeznicy wiery a ti, gesto prawdu bozi falsugi. A kdyz mluwite o tom, że S. Pawel nazywa tiela duchownie, awfak gich duchem puhym yako bozstwie nenazywa, haniete w tom protiwniky swe. ze odpornie čteni swatemu y reci s(wateh)o Pawla sami sobie cyzy rozom wymyflugi, pripifugice gemu to, coż on nedie. A poniewadz wy gine tiem postihate, ze to beru z reci s(wateh)o Pawla, o cem ona nemluwi, a tiechto vstaviti geho reci, coz ona nemieni, fami swym smyslem obracugice geho rec, nac chtie. Takeż wy se boyte toho, coz piśmo die: Tielo, a wy milost, sami swym smyslem odpornie wiem čtenim skladagice sobie, a że ackoli nenie dowod 88° podobny protiwnikow walich | w to(m), że chtie to vwesti, że tielo Krystowo g(es)t duch, z te reci s(wateh)o Pawla, gesto nazywa tiela duchownie; włak nenie tak nepodobny a tak daleky od prawdy iako was. Nebo to by mohlo byti na to(m) stworeni, ktereż ma byt, aby w giny byt bylo obraceno mocy bozi [на поляхъ прибавлено: owfe(m) wiece tiela duchowni, kdyz fu z hrubych vciniena mocy bozi] duchownie, a nebesa w puhy duch mohla by vwedena byti. Yakoz fu stra(n)ku duchownie skrze moc bozi, takez owse(m) mohu byti duchownie tuz mocy, a wzdy proto tiela budu prirozena. W leckot gest to podobnievi a bohu owle(m) neodporne. Ale milost duchowni, gesto gie nemoz v prawdie recy nebo nazywati nizadnym byte(m) duchownim, tomu rekati tielo pod tiemi flowy čtenie, gesto ona toho nemluwi: ani kto z krestianow mluwil gest o milostech ducha s(wateh)o, kterymiz Krystus gmenuge tielo swe, ac to mluwie mnozy, że ti, kteriz gedie prawie a wierpie tielo geho, beru z toho gedinie vžitky welike duchownie: ale wfak tiech vzitkow duchownich neprawie tielem geho, ale kladu v prostředek gedenie, a gedenie tiela geho, kterez g(es)t za nas zrazeno. Ale | 88<sup>b</sup> zase odgiti gedenie a odgieti tielo geho y nazywati samotnie vżitky duchownie tielem y gedenim toho tiela, k tomu nemate gedineho flowa ze čtenie, ani ktereho kreftiana, ktery g(es)t čtenie nafledowal ote wiery. P(ro)toz poniewadz wy takowe, gesto tielo Kryfto(w)o puhym duche(m) nazywagi, pravite, ze fu lupeznicy wiery a fallugi prawdu bozi a cyzolozie pilmem, proć wa(m) wiece nema receno byti: lupeznicy wiery, fallugice prawdu bozi a cyzoloziece pilmy a fami fobie wymyłlugice nepodobne wiecy, vwodite w lid pod flowy bożimi a rufite wieru w lidech tie(m), nazywagice milosti duchownie tiele(m) Krystowym, gesto nemoz takowa wiec vprawdie mluwena byti, a tu reci poražie se prawda mluwena od Krysta o geho tielu y o gedeni geho. A gestie wiece diem, ma-li tiem milostem, ktere su smrti tiela Krystowa zaslużeny, wiernym lide(m) receno byti tielo Krystowo, kdyz by ge brali, geduce a pigice swatosti tiela a krwe Krystowy, puha znamenie, proc by takowez milofti zaflużene geho tielem na krizi nebyli tak dobre tiele(m) | geho pod ginymi fwatostmi, gesto su puha znamenie, 84° yako kiest. Podle toho wase(h)o rozomu moż tak dobie byti tielo Krystowo yako pod tiemito znamenimi chleba a wina; neb vmytie druhe(h)o narozenie g(es)t zaslużenie smrti Krystowu, a gest milost duchownie, moż takowymż prawe(m) receno byti tielo Krystowo yako ona milost, a coz wiericy lide mohu milosti od Boha wzieti skrze zasłuzenie smrti Krystowy, to wsecko ma tymż prawe(m) receno byti tielo Krystowo. A poto(m) kralowstwie nebeske naylepe moż fluti tielo Krystowo, nebo naywysie dosahnu milosti fp(ra)wedliwi skrze tielo Krystowo. Ale rozdielowe su milosti, ale

tyz duch. Rozdielowe su slużebnosti, ale tyz pan. Rozdielowe su skutkow, ale tyz boh. Rozdielna vstawenie Krystowa, aby ono ginak zachowawano było a gine ginak, a gini skutkowe ginak, aby činieny byli a gini ginak, a geden a tyz duch aby řiedil milosti swe pod kazdymi yakoz chce, a o kterych vstawenich nebo skutcych Krystowych ktera zwlastie pisma položena gsu, aby tak k sto(m)u brana byla, o cemz mluwie, aby gimi ginych wiecy nedowodili, poniewadz k zwlastim skutkom Krystowym zwlastie pisma su y k skutkom lidskym.

### CAPI(TUL)A XVII.

Druha strana te reci gest, że tielo Krystowo prawie a p(ri)to(m)nie g(es)t w fwatofti. A poniewadż prawe a bytne geho tielo nenie prito(m)no w swatosti, a poniewadz bytne a p(ra)we ge(h)o tielo nenie p(ri)to(m)no w swatosti, tehdy giz nenie reci o niem. Ale miesto nieho o milostech ma rec byti, a gestli mluwiti o milosti a o prito(m)nosti te milosti w swatosti, ta nemoż prito(m)na byti sposenim k bytu swatosti, ani gine ktere wiecy mrtwe; nebo nenie wiec takowa, gesto by mohla s cim nebo na cem stati, coz gie k uzitku sebe ne(m)oz drżeti. A to g(es)t mysl rozo(m)neho a fprawedliweho clowieka, tu milofti du(ch)a fwa(teh)o moz pochopna byti, kterażto milost nemoz gineho nic recena byti, gedine moc ducha swateho, gesto sam sebu zposobuge dufi, yakz raci swietlem mudrofti, vmienie, poznanie buducych wiecy, ociftienie swiedomie. zapalenie w dobrem, a coz gineho w tom frdcy clowieka postawi 85° brzce. A ta p(ri)to(m)nost nenie milost w swatosti. Dru|hu p(ri)to(m)nost milosti mozem nazywati anebo gi za prawu mieti z slibu bożie-(h)o, kdyz boh oftawie puhe znamie zaslibil k niemu niekteru milost dati tomu, ktoż toho znamenie poziwati bude. A kdyz by se k kteremu znameni tak zawazal flibem dawati miloft niekteru. tehdy tie(m) cinem moż prito(m)na byti znameni, aby dostatecna vcinila vhned člowieka před Bohe(m) a wzačna gemu. A gestli tak prito(m)na milost znameni, tehdy v zly milost wezme, aby se slibil bohu yhned wezma milost geho. Ale wy toho nepovcite, vakoż pilma wale vkazugi tu, kdez le die: p(ro)toz ten clo(wie)k toliko, kteryz f tiemito ctnostmi napred psanymi k swatoste(m) Krystowym priftupa, tent w prawdie gie Kryfta, kteryz fe dawa duchownie w tiech swatostech, ale ktoz mrtwie bez tiechto ctnosti swatosti bere k wiecne(m)u zatraceni. A opiet kdez se die: nebo kdvz by ten chleb gednobytnie tielo Krystowo byl, tehdy by od kazde(h)o newierneho mohl se giesti, gesto toho wsecka cierkew zapiera, twrdiecy, że newierny bere toliko swatost; a tak odpierate y tiela Krystowa y milostij prito(m)nych zlym, gedine dobrym | milosti ssb poyciece w gedeni tiech znameni. Tehdy vhned z toho rozomu nedogde to pilmo: p(ro)toz ktoz koliwiek gesti bude chleb ten a piti kalich panie nchodnie, winen bude tiele(m) a krwi panie. To musy flowo byti pryc; nebo zly nemoz winen byti tiem, ćehoz g(es)t newzal, kdyz ma o milostech rozomieno byti tielo panie, ale odpowiete mnie proti tomu, ze bude zly winen tu milosti, kteraz miela dana byti při to(m) znameni. Jakož y pismo wase die: kolikrat koli tu swatost na pamatku Krystowu bere a k teto milosti se nezbuzuge a nepriprawi, yako newdiećny vmućenie a Imrti panie fuzen bywa. Nenie podobna wiec tak polożiti, że nepriprawiw fe y newzal nic, aby gemu mielo p(ro)to receno byti, że g(es)t tie(m) vinen, čehoz g(es)t nedofel. P(ro)toz gina wiec g(es)t drzeti to, ze tielo Krystowo g(es)t bytnie w swatosti widome a tielestne, gesto fe k ni moż clowiek tielestny, zly y dobry primiesyti; a gestli dobry, aby tu vzitek wzal toho tiela, yakoz gest hodny wiece nebo menie; pakli g(es)t zly, aby to potupenie na nieho odtud vpadlo, aby winen byl tielem a krvi panie, p(ro)to że g(es)t | potupnie wzal 86° swatost spogenu s tielem panie. Ale gina g(es)t wiec drżeti, że g(es)t swatost vstawena k znameni, aby pod tie(m) znamenim hledali milofti od boha toliko fami dobři, a zli aby gie nalezti nemohli, ani se k nie kterak p(ri)miesyti mohli. Ac by se k tomu znameni primiefyli, a boh gim nic nedal, kterak ge bude wi(n)niti tiem, coz komu neda; nemoż dowodu byti o tom rozomu, aby

S. pawel mienie ty milosti, gesto gich boh nieko(m)u nedal, v iekl: winen g(es)t tiele(m) a krwi panie. Nebo gedno g(es)t reċ welmi nepodobna o miloftech mluwiti pod tiemi flowy; a druhe g(es)t nesprawedliwe, tie(m) hriesne vwin(n)iti, ze gim Boh nechtiel milofti dati. A możem to v z gine reci s(wateh)o Pawla poznati. ze tiem cinem newi(n)ni boh hriefnych, coz gi(m) g(es)t nechtil dati. Ale coz gim g(es)t dal, a oni fu to potupili, tiem ge wi(n)ni to mluwi w teto reci. Nelze g(es)t tiem, kteriz su gednu oswieceni, a take okufyli fu daru nebeske(h)o a včastni vcinieni su ducha fwateho a odpadli fu, obnowiti fe opiet ku pokani; opiet, kriżugice w fobie fyna bozie(h)o a posmiewagice se gemu, die, ze sebti, kteriz su okusyli daru nebeskeho a včastni su byli ducha swateho w geho | dariech a odwratili se zase pohrzegice tiemi dary, tit krizugi fyna bozieho. Ale tomu nepodobne geft, kdyz boh, wida nehodne lidi fwych darow a milofti duchowniech, y neda gi(m) gich, aby ge tiem wi(n)nil, p(ro)to że se pletu k tiem neznamym a newiedie, co tu chtie hledati w tiech mrtwych znamenich. Kdyż wy nebo gini kniezie včinite ta znamenie obecna hriesnym lidem, że tak gim lacyna budu, że newiedie, co o nich fmyfliti. A geftli ze co o bohu pomyfle, chtiece geho niekak pohledati w tiech znamenich mrtwych, tak w swe slepotie iako Pawl skrze kniezi a skrze cary chtiel woli bożi zwiedieti a milost ge(h)o naleznuti ne tiem radem, yakoż miel milosti hledati, v nenalezl nic. Awfak nenie zgewno, by tiem vwinien byl, że g(es)t gemu pan boh milofti nevkazal w geho flepem hledani. ale tiem zgewnie vwinien gest, że gesti miel milost bożi a pohrdal gi, zawrhl flowo bozie, a boh take geho zawrhl. Takez lid hriesny nevmie Boha prawie hledati, a primiesy li se k tiem znamenim, gesto nieco niekde daleko od gich srdce y od gich ro-37° zomu znamenagi, tut na nie wi(n)na nemoż vwedena byti, | że prostie boh gim nechtiel dati toho, coż su oni pod tiemi znamenimi nemohli rozomieti, ani pilnie pożadati ani hodni wzieti toho byli. Pakli wżdy chcete w tom rozomu winnu wwesti na hriesne, że su se neprawili wzieti milosti pod tie(m) znamenim, tehdy

prwe ginymi wiecemi mohu takowi vwi(n)nieni byti; nebo drżieme to obecnie wsickni, że nynie cas milosti zakon milosti gest a swoboda k nalezeni milostij skrze pana gezu Krysta rozlične. A lide toho nedbagi, ani tomu rozomiegi a wsecko to zmeškagi w swe slepotie, kterakz gim dieme, čim su wini? Nayprwe tiem, że su nepoznali pana Gezu Krysta, ani vwierili w nicho, ani co geho milostem vrozomieli. A o takowe wiecy budet delsie otazanie, kto gesti tiem wsim winen, ze tiech wsech milosti newzeli fu takowi lide, nerozomiewie gim pro swu slepotu. Snad was, knieżie, z toho nayprwe napomenu, że ste toho prawie lidu neoznamili, kterak magi wieriti w Krysta a poznati geho, a kde kterych milofti ma hledati od Boha skrze nieho. A on sam, gesto wiechen swiet bude suditi, wieda proc, takez snad y ti, gesto w flepotie pod wieru stogie, neznalgice pana Gezise a nepřiprawu- 37<sup>b</sup> gice se k nizadne milosti a magice dluhy a swobodny čas k tomu. P(ro)toż o tom, kdez gest boh zasilibil milosti dati dobrym pod znamenimi, a zli pletu se k tie(m) znamenim, gesto gest boh nevložil dati gim milosti pro ta znamenie, gedine samvm dobrym, nemożem v prawdie recy, że by tu milosti wi(n)ni byli, ktere su nedofahli. Ale to mozem recy, że, kterak a kde hledali su hrieini boha a nenalezli fu, to gich ikoda gest, ze su geho nenalezli. Ale potupenie glu niżadneho nevčinili te milosti, ktere gest gim nedal. A poniewadz o milostech moz rozomieno byti to: ktoz gie nehodnie chleb poswatny a wino pie, winen bude tielem a krwi panie, yako by geho zradil na fmrt, tot nedogde o milostech w to(m) rozo(m)u; a poniewadź nemoż stati, tehdy nenie prawy.

#### CAPITOLA OIMNADITA.

Opiet gestli że Boh polożil g(es)t ta znamenie a zaslibil pod nimi dawati milosti niektere samym dobrym, tehdy takeż nalezne(m), że gest dawal pritomnie milosti sprawedliwym pod znamenimi stareho zakona, a że obieti stareho zakona znamenali su

se Krysta, obiet prawu, a tak | naleznem sprawedliwe od pocatka, że su w tiech znamenich milosti prito(m)ne nalezali. Jako Noe po potopie, wyfed z korabu, vdielal oltai panu a obietowal na niem obiet ze wieho pokolenie howad a ptakow ciftych, a powoniew pan wonie prechutne, rekl g(es)t k Noe: Gizt wiece nepoklnu zemie pro lidi. nebo gich frdce pochyleno g(es)t ke zlemu od gich mladosti. A tak weliku milost nalezl gest prito(m)nie w te obieti, aby y nam se hodila, a kdyz tu slib včinil g(es)t Boh, aby potopu neporazyl lidi nikdy na zemi. Opiet kdyz nuzy weliku trpiel lid zidowsky od poha(n)ow za dnow Samuele p(ro)roka, tehdy wze(m) gehniatko obietowal bohu, a kdyz obietowal Samuel obiet zapalenu, modlil fe panu bohu, a bog fe stal f pohany, porazyl g(es)t ge Boh ranu weliku a zprostil zidy; a to gest milost p(ri)tomna welika. Takeż kdyz Dauid shresil pro počitanie lidu, a pan boh pro geho hriech vwedl mor na welke(n) lid, a mnoho tificow zemrelo gest lidu, a Dawid, vdielaw oltar obietowal na niem obieti, v přestala g(es)t rana morowa; a to gest milost p(ři)tomna welika. Takez zakon vkazuge, kterak fu milofti pritomne mohli nalezli pod se tiemi zna menimi; nebo die Boh: Pakliby wesken zastup synow Jzrahelfkych shresil a včinil proti přikazani bozie(m)u hriech newieda, a potom frozomiew hriechu fwemu obietowati bude telec za hriech swoy, a milostiw bude gim pan. A z tiech pisem y z ginych mnohych znamo g(es)t, ze pod znameni(m) zakona stareho sprawedliwi brali su milosti welike v hriechom odpustienie, v coż gineho potrebowali, w tom su boha s milosti ge(h)o naleznuti mohli w tiech znamenich tak hovnie, że wy nemożte pifem vkazati gedineho, byt pod znamenimi chleba a wina takowe milofti prito(m)nie nalezl. A poniewadż tato znamenie puha glu yako ona, gedine k nalezeni milofti sprawedliwym, tehdy nemoż dowodu o nich byti, by co wystie byla neż ona znamenie zako(n)a stareho, aniz g(es)t dowod, proc ona su. A diete-li, że su prewyfila tato znamenie ona prwnie, nebo prwnie znamenie daleke wiecy buducie, gesto skrze Krysta mieli plnieny byti, znamenali ag fu vwesti sprawedlnosti k spaseni hodne. Ale tato znamenie | giz

znamenagi Krysta obietowaneho na krizi, a niekterak magi geho p(ri)to(m)na, vcastni gsuce geho skutkow. A poniewadz gedine tie(m) přewyfugi, ze znamenagi stalu wiec: vmučenie Krystowo, a niekterak geho skutkow vċastni bywagi. Włak had miedieny a beranek take su znamenali Krystowo vmućenie, a ktoż su vziwali wiernie tiech znamenie, take glu vċastni vmuċenie Krystowa v geho fkutkow, a sprawedliwi su skrze nieho vako v nynie wiericy, jakoz die S. Pa(we)l: Kryftus g(es)t noweho zakona fmirce. Aby fmrt mezy to wstupiecy na wykupeni tiech prestupenie g(es)to fu byli pod prwnim fwiedecftwi(m) prigeli zaflibeni ti. kteriż fu powolani wiećne(h)o diedicstwie, die: smrt Krystowa na wykupenie tiech prestupenie tiech lidi, kteriz pod prwniem zakone(m) sliby p(ri)geli. P(ro)toz za ta prestupenie Krystus trpiel a wykupil ty přestupniky, a sprawedliwy ge včinil a včastny sweho kralowstwie prwe nez appostoly. Jakoż wyznawa S. Pawel: wstupuge na wyfost vatu wedl wazbu a dal dary lide(m). A tak ti wiezniowe prwe Krysta w geho chwale vziwali su, nez celed Krystowa. | Die S. 89<sup>b</sup> Pawel o fobie y o ginych zidech: Zakon stary byl nas piestun; w Krystu zposobuge, yako piestuna dietie na ruku drżecy, aby geho materi podala, gesto krmi. A tak zakon ostriehage w Krystu, dodal gest gich Krystowi, aby geho smrti vcastni byli dostatečnie, yako y nynie wierni lide, gedine ze gest case(m) nedošlo dluho prwnim: Adamovi y ginym. A p(ro)toz gich ffigury z daleka fu znamenali Krysta. Ale skutećnie su dosahli wierni lide toho, coz Krystus swu smrti dobreho p(ri)wedl g(es)t. A nemoż-li giny dowod byti o znameni chleba a wina gedine ten, ze znamenagi minule vmucenie Krystowo, tehdyt nic wyssie negsu; nebo gedine znamenagi giz sstale wiecy, a ony zidowske buducie wiecy znamenali su a gestiet wzdy. Z tiechto reci wasich nenie dowod, proc su prestali ffigury pro nie, a cim tyto prewysugi ony, ac to pridawate, ze su milosti prito(m)ny tie(m)to, kterez znamenagi. A że sem rekl prwe, kteraz by znamenie boh vstawil puha a zaslibil k nim niekake milosti dati, to by mohlo receno byti, ze su prito(m)ny milosti znamenane znamenie. | Ale że toho nenaleznem 41°

podle wasich dowodow, byt Krystus kte(re) milosti zaslibil dati tie(m), kteriz budu giesti ta znamenie. Mnie ste rekli, że ze čtenie nemame wiece o te swatosti, gedine ze gi vstawiw prikazal giesti a piti na swu pamatku. A kdyz lucite reci seste kapitoly s(wateh)o Jana od tohoto skutku Krystowa, iakoz pisma wase vkazugi, że pismo, ktere g(es)t o ziwem chlebu, nema byti chyleno k chlebu poswatnemu, ani ktere g(es)t o poswatnem k ziwemu. A tak pilma ta nemagi w geden rozom wedena byti, nebo gine tato mluwi, a ona gine. A geden wlastni was towaris prissed od was k nam, rekl g(es)t na(m), abychom se nedali swoditi o to, ze gedno tknutie feste kapitoly neslusie k tomuto skutku Krystowu. A kdyż ona reć, gesto su k ni sliby polożeny, neslusie k tomuto skutku, tehdy take nizadny flib bozi nenie k tomuto chleba gedenie poſwatneho. Gedine ktoż gie ziwy chleb, ten ma ziwot wiecny, a kdyż g(es)t toto oblastie gedenie kromie onoho, tehdy gest toto chudy a oblupeny chleb, nemage niżadne chwaly w slibiech bozich. P(ro)toz wy y to, coż o niem prawite, że su milosti pri-41 to(m)ny tie(m) znamenim | y to neprawie na ociftu lidem prawite. Ale v prawdie, coz o tom gednu reci wyznawate, to druhu rufite. P(ro)toz podle reći wafich nemożte o nizadnych milostech prito(m)nych mluwiti tiem mrtwym znamenim. P(ro)toz ani tielo Krystowo prito(m)nie, ani milosti tiem znamenim gsu.

#### CAPITOLA DEWATYNADITA.

A to y ona rec wase vkazuge, kteruz dowodite, ze Krystus w clowieku wiernem hoyniege g(es)t nez w swatosti, neb Krystus, gsa w clowieku wiernem, dusi geho oswiecuge a k dobremu zapaluge, a proti zlemu posyluge, cehoż w swatosti nevcini, poniewadż chleb tiech wiecy pochope(n) nemoż byti. P(ro)toz kdyz by se mieli Krystowi modliti proto, że g(es)t swym obycegem w swatosti, tehdy pro takowuz wiec mieli by se w kazde wiecy modliti. Nebo Boh, genz g(es)t wietsi nez Krystowo tielo, gest mnoho

hovniegi w każdem stworeni neżli tielo Krystowo w swatosti; nebo boh w kazde wiecy g(es)t bytem fwym, iako napred dowedeno gest od was. A w tiech recech znamo gest, że geden byt Krystow g(es)t w swatych skrze dary a milosti duchownie; alle chleb a 42° wino tiech darow nemoż pochopno byti. P(ro)toz Krystus tiemi dary nenie w chlebu, ale w sprawedliwych lidech, a druhe, ze Boh hovniegie g(es)t w każdem stworeni nez Krystus w swatosti. nebo Boh w kazdem stworeni gest bytem; ale Krystus nenie w fwatosti byte(m) tiela fweho, a tak ani tielem ani dary, kterymi pritomen g(es)t w te fwatofti. A poniewadz boh gest hoyniegie w kazdem stworeni nez tielo Krystowo w swatosti, że gest bytem přito(m)nie w kazdem stwořeni; a poniewadz podle pisma wašeho kazde stworenie widome moż sluti swatost, nebo gest znamenie od boha vstawene, aby wiec swatu, newidomu znamenalo, nebo wselike stworenie gest znamenie stworitele, a poniewadż boh byte(m) pritomen g(es)t w kazdem stworeni, a to stworenie gest znamenie newidomeho stworitele, mage geho w sobie prito(m)nie, a na to od nieho fa vstaweno, aby geho swu twarnosti w sobie vkazowalo, tehdy kazde stworenie g(es)t wyssie znamenie nez znamenie chleba a wina; znamenawa nieco dalekeho tiela Krystowa, ale nema toho ničehoz | w fobie. Ale gine stworenie, mage bytnie 42b boha w sobie, gest nad mieru welebnievsi znamenie nad ono. A cim vilechtileyli stworenie, tie(m) w niem dawnieysi boh. A tak g(es)t clowieku mnohe(m) vzitecnievli neż ona znamenie: chleb a wino, aby od geho welikofti a krafy poznal welikoft a krafu stworitele, gesto w niem bytnie gest. A co pak w tom člowieku stworenie gest vzitka, ze g(es)t w sobie vzitećno clowieku, z stworenie g(es)t vzitka, że g(es)t w fobie vzitećno clowieku. Ohen w zymu mnoho dobreho včini clowieku, ze se shrege v nieho, a podiwi se Bohu w niem, a tak gest lepi clowieku k dusi k spaseni y tielu nez ona swatost (tiela) chleba a wina, gesto nieco Krystowa tiela mdlie a dalece od febe znamenawa. A cim pak lepfi gest krmie, dobra lačnemu člo(wiek)u, gesto w ni boh byte(m) g(es)t, a ona znamenie geho gest, a yhned na to(m) miestie polepši člo-

wieka. A ten dowod poloziece poilem onu swatost chleba a wina do niemec, gestot boha neznagi, at se gi tam blazni klaniegi. A podle takowych dowodow welmi podobnie prilezi ta reć, gesto 43° diete: Kry|stus g(es)t w swatosti nizsim obycegem nez w clowieku wiernem. Giz to moż znamo byti, ze tak gest nizkym obycege(m) w ni, że zgewnie możem wiedieti to, ze v falelnych p(ro)rocych, gesto prigdu we gmeno geho a swedu mnohe, g(es)t wyssim obycegem Krystus a vzitecnieysim zwolenym geho nez w te swatosti, nebo ti falelni p(ro)rocy pod gmene(m) geho stogiece, lestnie mnohe wiecy geho prawe ohlafugi, a z koren gimi hybagice, gesto su dawno tayny byli. Gedno p(ro)to cinie to, aby se vkazali w lidu nad gine fobie rowne, a druhe z fwaru, gedni p(ro)ti druhym dowodie, a zgewugi tudy ony y ony tayne wiecy, gesto su lide o nich newiedieli. A to wie wolenym bozim k uzitku boh priwede, ac oni swu nevpre(m)nosti ohyzdie gmeno pana Gezile, woli odpornu we wiem, coż gemu cinie, magice. Awsak niekteru stranu w geho wiecech se obieragi a ohlasugi geho, a to wzdy p(ri)gde ku prospiechu wolenym geho, kteriz neswedu. Jakoz die S. Pawel: Niekteri każi Krysta nevstupnie a nevpremnie, niekteri z fwaru, a niekteri z lafky vpriemo żadagice zwelebiti 48 gmeno ge(h)o. Coż pak kterym koli obycegem se ohlasuge gmeno geho, wie(m), ze mi to k uzitku p(ri)gde. Takez y nynic, ać newiernie we muohych zgewuge se Krystus, wzdyt w nich nieco (we(h)o zgedna k uzitku tiem, gesto wsecko pro nie čini a ze wieho gim prospiech wywede; a oni s diablem neprawym zahynu pro swu nevpřemnost. J řekl se(m) prwe, že mož byti wysfim obycegem Krysta w takowych swodcych nez w swatosti chleba a wina. A poniewadz nenie w ni ani tiele(m) fwym ani mocy duchownich darow, gedine ze znamenawa nieco geho daleko a mdlie, a podle toho mdleho znamenie nemoz vp(ra)wdie rećeno byti tomu Krystus, nebo ani dufe ani tiela nema ta wiec, ani gi moz receno byti: niektera p(ra)wda gest podle tiech wasich dowodow, vyprazdniece to wiecko, coz by tu mielo lidem vzitećno byti, a ohlaiowati to mrtwe znamenie pod tiemi flowy: Krystus gest w swatosti

nizsim obycege(m). Byste aspo(n) chutnie řekli: takym obycegem tu g(es)t, zet nemoz nize rečeno byti, nebo nizadnym obycegem, at by vrozomieli lide tomu česky. P(ro)toz neniet dowod ani rozo(m) ktery w wašich | pismiech, by se to chylilo k kteremu na-44° včeni a k srozomieni prawdy. Ale řeči nevstawične nemagice niżadneho zalozenie prawe(h)o na porozenie wiery.

## CAPITOLA DWADCATA.

Opiet to polożenie wale g(es)t, kdez diete, że casto v pismie ta wiec, kteraz ginu znamenawa, gmenuge se gmene(m) te wiecy, kteruż znamena. Jako v prikladie to maż w tiechto piśmiech: Jan g(es)t Elias, skala biele Krystus. A w takych recech, w nichzto wiec, kteruz gina znamenawa, gmenuge se gmene(m) wiecy znamenane, fu rozlični stupniowe, nebo niektera znamenie (prito(m)nu wiec znamenanu) z blizka wiec znamenanu znamenagi. A tu rec chylite k swatosti tiela a krwe Krystowy, ze ten chleb gmenuge se gmenem wiecy znamenane: tiela Krystowa, zblizka přito(m)ne sobie. A że ty reci gini pred wami wiernie su miniece rozdielowali znamenie prwnieho zakona od znameni noweho zakona a powyłowawali gich, a zwlastie swatosti tiela Krystowa prawiece, ze znamenie gmenuge se gmenem wiecy znamenane, a ze znamenie ma piito(m)nu wiec znamenanu. To rownanie | w gich 44<sup>b</sup> recech zname. Ale że wy nikterehoż takez nedrzite. Nebo kdyz ma rownano byti znamenie gmenem wiecy neznamenane, nefrowna fe, aby znamenie mielo gmeno tielo Krysto(w)o, a wiec znamenana milost nebo darowe duchowni. Aniz se w tom frowna, wiec znamenana prito(m)na g(es)t znameni, poniewadz znamenawa tielo Krystowo na kiizi obietowane, to gesti dwe od sebe welmi daleko. A opiet kdyz se die, że milost znamenawa, a ta gest daleko od znamenie, nebo tepruw chtie niekto milost mieti hleda znamenie, a skrze znamenie tepruw milosti od Bo(h)a musy hledati. P(ro)toz nizadnym obycege(m) nemoż recena byti: pri-

to(m)na gest tomu znameni milost. A kdyz tak daleko gest, kto gi rozomie a kto gie hledati bude skrze to znamenie; p(ro)toz waś rozu(m) nemoz ftati pod tiemito rećemi, aniz kto moż od prawdy přichyliti k umyflom wafim tiech řeči. Ale ze v to nenie lechke, ze pilma niektera gmenugi znamenie gmenem wiecy znamenane, 45° to nenie | toliko přihodnie nazwati znamenie gmenem wiecy znamenane, ale pro p(ra)wdu a moc, kteruż znamenie ma p(ri)tomnie takez, vakoz wiec znamenana. W tom rozomu pismo ta znamenie gmenem wiecy znamenane gmenuge vakozto znamenie skala, z niezto su pili žide na pusti, byla g(es)t znamenie Krysta, ne samvm puhvm nazwanim, ale pro moc, kteraz k skalie bieše p(ri)to(m)na. A aby nevmenšenie takymż diwe(m) mocy bozske z kamene wody hoyne tekli wiemu zastupu synow Jzrahelskych k naſycepi, yaky(m)z diwem mocy bozſke, kteruż pa(n) Kryſtus mrtwe kriesyl g(es)t, anebo gine mocy bozsku vkazowal, aby moc same prawdie znameni prito(m)na byla. A pro tu moc skala g(es)t znamenie Krysta a gmeno ma: Krystus, nebo skutek mocy bozske stal se g(es)t nad skalu yako Krystu. Takez Jan g(es)t Elias w znameni, wy tak wykladate, ze ne mnoho proroka onoho Eliafe Jan znamenie byl g(es)t, ale toho, ktery miel g(es)t k skonani ſwieta prigiti, w temz duchu yako Jan, a ze by nynie giz ten 45<sup>b</sup> duch Eliasow prisel horliwy v wiernych, gesto | nemohu strpieti kriwdy bożie w niżadne truhle ani w jamie, ani w ktere zahatce; wiet shledagi. P(ro)toz nenie podobny wyklad, ale Jan v p(ra)wdie p(ri)sfel g(es)t w duchu a mocy Eliasowie, mage swatost żiwota a ducha fwateho hoyniege neż Elias. Pak-li chcete kterake(h)o buducieho Eliafe gistiti podle toho powiedienie, tehdy wzdy w mocy duchownie, p(ra)we prigde iako Jan. P(ro)toż, gest-li Jan znamenie toho Eliale nebo onoho, tehdy pismo pro moc prito(m)nu gmenuge gmenem wiecy znamenane geho, aby tyz duch a moc prito(m)na byla Janowi vako Eliasowi. A kdyz se tiemi pismy predstienuge skutek Krystow, aby znamenie y wiec znamenana gedno gmeno mieli, nebo tato iako ona; a nenie-li skutećnie a bytnie wiec znamenana spoge(n)a s znamenim, proc by ta rec byla, aby znamenie gmeno miela, a prawda geho nestala f nim; wlak tato pife(m) v wietr by rownana byla. Nebo gest-li vmysl tiech, gesto tato pisma tak srownawali su, aby sami od sebe dali chlebu to gmeno: tielo Krystowo, toliko k znameni wiecy nebo prawdy | fwe kromie febe z daleka, a tak proto, ze magi w ge- 46° deni toho chleba hledati niekakych vzitkow nebo darow od boha zasluzenym tielem Krystowym: tehdy y bera(n)kovi stareho zakona mohli fu přewzdieti tymz prawem tielo Kryftowo, nebo znamenal gest tielo Krystowo, a ti, ktoz su wiernie stali pod tiem znamenim, dofahli fu vzitkow zaflużenych tiele(m) Krystowym. P(ro)toz, nenie-li prito(m)na moc bytneho tiela Krystowa tomuto znameni, tehdy tak g(es)t neprawe dati gemu gmeno, że g(es)t tielo Krystowo, jako ofla angelem, nebo gine wiecy mnohe tymż rade(m) mohu nazwany byti tielem Krystowym prosamo znamenie anebo pro hledanie milosti od Boha skrze nie. A my mame swobodu hledati od pana boha skrze wšecky milosti geho. P(ro)toz nenie podobne skutky bożie zwlastie poloziti w rownost obecnych zasluhowani milosti od Boha, gesto se w nich zasluhuge milost od boha toliko pro fflechetnost niekterych lidi snaznych, ze gim wiechny wiecy w dobre obrati pro gich dobry vmysi a flechetny.

# CAPI(TOLA) XXI. tuto

Opiet to polożenie vcinili ste o gedeni tiela Krystowa a o pitie geho krwe duchowni, o niemż temeż we wsie kapi(tol)e seste s(wateh)o Jana psano stogi, kterezto gedenie zalezi skuteżnem a prawe(m) spogeni duse se pane(m) Krystem, a w nieho promienienie gestit tak potżebne, że nizadnemu bez nieho spasenu nelze byti, a dobrym toliko prilezi. Ale gede(n)ie a pitie swatosti tiela a krwe Krystowy podle vstanowenie Krystowa a wydanie s(wateh)o Pawla, kte(re)z ono prwnie znamenawa, gest z priciny potżebne netoliko dobrym, ale y zly(m) obecne. Takowa żeć tak, yakoż slowa zalezie, w sobie dobre wiecy mluwi a prilezie tie(m), kteriz gedie

tielo Krystowo tak, jakoż gim g(es)t on vstawil. Ale w sobie takowe spoge(n)ie a promienienie samotnie nenie receno od Krysta gedenie, ale pro spogenie receno gest: Ktoż gie, we mnie prebywa, a ja w niem. A ta reć wsecka toliko samotnie o mrawiech a o skutcy(e)ch ctnostnych mluwi, a na to se chyli, yakoz Mar-47° tinek, p(ro)rok taborsky, a Zygmu(n)d z Repan ten rozom | wedu na festu kapitolu s(wateh)o Jana a die na tu rec pana Gezise: dielayte dielo, točižto ne ten pokrm, gestot zhyne, ale kteryzt zostawa k żiwotu wiecnemu. A ten chleb zależi w diele, yakoz y zide rozomieli tomu rkuce: co ciniti budeme, abychom dielo dobra dielali bozie. A potom rekl g(es)t: Chleb, kteryż ia dam, tielo me g(es)t, za żiwot świeta. To flowo wierne vcinieno gest tielem, a včinilo gest w tiele skutky boži, kterežto duše, ktera diela bozska diela, nakrmi se gimi yako tielo chlebe(m). P(ro)toż ti fkutkowe flowa bożieho nazwani gfu chlebe(m), nebo krmie nafledugicieho; a nazwani fu tielem, nebo činieni fu w tiele, gfuce gedno f tielem. To wfe čtenie prawi. A rozwaziece to poznanic. ze teto reci rozo(m) g(es)t tento: Nebudete-li gesti tiela syna clowieka, to gest, nebudete-li činiti skutkow, yako naydale budete mocy, ktere gest syn člowieci činil w tiele, a nebudete-li piti krwe geho, to gest, nepoznate-li mocy a pričin geho skutkow, kteriz pro to cinieni su, abychme gich nasledugice vako syn s ot-47<sup>b</sup> cem gedno gest, y my s otcem y s syne(m) | gedno byli. A potom mluwi mnoho Martinek o skutciech dobrych a die: że wećere panie zalożena gest na lasce, o ktereż gim pan mluwil, a vkazal gim gi v widomych skutciech, zmyw gim nohy, a priklad gim ostawil, aby oni geden druhemu nohy myli. A odtud su byli wzeli přiklad prwni swieti, kdyz ktery host, putnik nebo kazatel přišel k nim, a ay, prwe z welike lafky, kteruż k niemu migiechu, nohy gemu omywali. A mnoho gineho mluwi o lafce a o fkutciech zakladage na nich wećeri pa(n)ie. A powrtiew se na lasce a na skutciech, die: Appostole pri wećeri panie zachowali su obyćey, ktery fu widieli na pusti od Gezise, kdyz lid krmil dvakrat, a kazal lid zsaditi po stu a po stu, a kazde sto rozdieliti na paddesat a na paddefat. A tak oni lid zfadili, a iakoz od Krysta widieli, beruce lidu dawali. Tak rad wećere panie wyprawuge. A gestie wiece vkazuge radu pri weceri panie, aby krestiane, schazegice se w swatek a popracugice w slowu bożiem, aby pro navcenie lasky ku potrebie pogedli a iako hody mieli. Jakz g(es)t ziw giz nemohl gest 48° na lepsi rad wećere panie vhoditi, gedno w swatek popracugice w slowu bozie(m) sezwati se z lasky a pohodowati a nagesti se ku potrebie, a zagesti pracy prwni a nehubenowati skuse(m) chleba na weceri papezske a kacierske. A toto navcenie mnozy držie a kwasie hoynie na to a ruhagi se vstanoweni panie. P(ro)toz od wysokych angelskych wiecy počieti od lasky a od skutkow, ktere g(es)t Krystus w tiele činil a s tie(m) se skutečnie spogiti s nim, a od tiech wiecy w tielo spadnuti, a tiem z daleka rušti gina mnoha slowa bozie wiedomet gest, že takowe wiecy z diabla su na oklamanie mnohych lidi.

## CAPITOLA DWADCA(TA) DRUHA.

Ale wiak coz pak koli pokladate za gedenie tiela bożieho w fwych piśmiech, budto lasku nebo skutky Krystowa tiela ciniti a tiemi se s nim spogiti, budto w nieho wieriti nebo milosti niekake od nieho brati, wiudy pokladate swatost tiela a krwe Krystowy znamenie tiech rozlicnych gedenie tiela Krystowa a tak wykladate, ze su p(ro)to | ta znamenie vstawena, aby skrze nie k newidomym 48° a duchownim wiecem yako ruku priwedeni byli, poniewadz su twarnost newidome prawdy neb milosti, a ze su ty wiecy duchownie spogeni prito(m)nie k znamenim. Ale ta znemenie proto gsu znamenie tiech wiecy duchownich, ze sebu podobnie znamenagi tu prawdu, kteruż znamenagi; a poniewadż predchazegi wiec znamenanu a wedu k nie clowieka tielestneho, gesto pro swu hrubost sam od sebe pozdwihnuti se nemoz k duchownim a newidomym wiecem, kterak gest to nepodobne k tomu polożiti duchowni

gedenie tiela Krystowa v prawem a skutećnem spogeni s Krystem ciniece ty skutky, ktere on w tiele gsa cinil, a ze ti skutkowe su tielo ge(h)o a swatost položiti, že znamena ta spogenie a ty skutky. ktoz ge na fobie ma: giz tehdy nenie potrebie toho znamenie. poniewadz prawda znamenana v clowieka gest, nebo se nepotrebuge westi ku prawdie. A że znamenie, swazawie prawdu s Kry-49" ste(m), aniż take ty wiecy: yako skutkowe nebo to spogenie skutecne f Krystem, w cem prito(m)no znamenie gest, aniz k niemu přibliženo kteru stranku moz byti, p(ro)toz hlediece k umyslu a k dowodu wajich pijem o gedeni tiela Krystowa a żiweho chleba. gesto gest s nebe sstupil. kterak zalezi na skutciech dokonalych. kte(re)z fu činieni Krystowym tielem, a na spogeni prawe(m) tiemi fkutky f nim: tehdy nenie nizadny dowod ani rozomu, proć by Kryftus vstawil swatost tiela a krwe swe. Nebo coz dieme o znameni te swatosti, to wše prwe w člowieku bytnie ma byti, vako ty mrawnosti skutećne, gimiz se ma spogiti s Krystem, ty musie bytne po wfecky cafy w clo(wiek)u byti, poniewadz magi bytne spogenie s clowiekem, a skrze to prawe spogenie s Krystem. A nemoz-li wysii a giny dowod byti o tom skutku vstawenie Krystowa tiech swatosti, gedine że k znameni takych marnosti, tehdy 49<sup>b</sup> Krystus tak g(es)t to marny skutek včinil, yako dobře nevta zaly opilec, opiw se wecer winem y prodal duom se wim nabytkem, ano o tom żena, ani ktera celed co zwiediela. Nebo ten skutek podle tiechto walich dowodow gest zbytećny, a wsecken dare(m)ny. Nebo iakoz prawite o powyfeni toho diela a giedla duchownie(h)o tiela Krystowa, ze zależi na prawe(m) a skutećnem spogeni duse s Krystem, a na promienieni geho, tehdy takoweho gedenie netoliko swatost nebo co ginego moż predznamenati a s nim spogena byti, ale tak gesti to wysoke gedenie, ze lidi presaha. Nebo koho naleznem, gesto by se skutecnie a prawie s Krystem spogil, a w nieho se promienil. Bych rekl o Appostolech, to su swrchowani lide byli, awlak gest slyleti s(wateh)o Pawla, ano sobie gine wiecy neż takowe spogenie wyznawa rka: wole mi prilezi, ale dokonati dobre(h)o nenalezam. Ja sam mysli služim zakonu boziemu podle wnitrznieho clowieka, ale vidim giny zakon na vdech mych, ge(n)z se protiwi zakonu mysli me, a genż mie gi(m)a w zakonie hriechu, a tak vkazuge nedostatek weliky w sobie, że wiece nemoż recy o fobie gedine, że gemu wole | prileżi, a dokonanie w 50° dobrem nema; myfli famu raduge fe zakonu bożiemu a flużi gemu. ale tielem swym zakonu hriecha. P(ro)toz ać niekake a niekake skutkow dobrych nasledowanie miel gest s Krystem, yakoż moż na tak padlem clowieku stati, gesto gedine chtie a dokonati nemoz, ale prawe spogenie skutećne s Krystem a promienienie w nieho daleko g(es)t od Pawla, takeż od nas y od was. A poniewadz na takowem spogeni zalezi gedenie tiela Krystowa, tehdy wy geho nemate ani wiete, kto g(es)t kdy miel ge anebo mieti bude. A poniewadż to(m)u vċite, coż sami nemate ani wiete. kto by takowe wiecy miel, tehdy newiete, o kom gistite a ceho potvrzugete; ale v wietr swe reci wynasiete. Gedine wa(m) se libi mluwiti nebo psati wyfoke a dokonale wiecy z fefte kapitoly s(wateh)o Jana o ziwem chlebu, gesto g(es)t s nebes stupil w ussi tiech, gesto radi čtu nebo flyfie fladke reci, aby tiem snaze chleb welike(h)o ctwrtka, ktery Krystus vstawil, zmalel w nich a zlacniel, aby sobie | welikych 50<sup>b</sup> vzitkow w niem nefkladali, gedine aby fe k żiwemu chlebu obratili. Jakoz g(es)t na mnohych widieti, gesto te(n)to was rozom držie, że, fenduce fe, gedine fe ruhagi poswatnemu chlebu, a ziwy, gesto g(es)t s nebe sstupil, welebie gedie a pigi hoynie; na nichż nenie widieti, by podle waleho dowodu skutky Krystowy na fobie mieli, a f nim se spogili, ale widieti gest na nich ziwot tielestny a rozpustieny w obżerstwie a pitie neskrowne, a w niekterych smilstwie nevkrocene. A takt bude vžitek wasich dowodow nebo řeči w tiech, žet poswatne(h)o chleba nechagi a ziweho, ktery gi(m) w dobrych skutciech chwalite, take nemagi, aniz brzy f tie(m) howadnym ziwotem mieti budu.

## CAPI(TOLA) XXIII.

Ale że wy to wyznawate, ze Krystus prisel g(es)t s polepsenim. gelikożto k swatostem zriece, ze powysił g(es)t swatosti zakona noweho nad swatosti zidowske, vakożto zwlastie tielo swe; a ponie-51° wadż ten rozom g(es)t Krystow, ktery wy wedete o gedelni tiela Krystowa a ziwe(h)o chleba, gesto zależi na skutecnem spogeni f Kryste(m), poyciece toho spogenie skutecneho s Krystem w rowenstwi, ktereż moż giz na skażenych lidech stati w zakonie nowem. A gest-li tak mluwiti o gedeni tiela Krystowa, kterez zaleži na famych mrawiech, skrze niez ma člowiek byti spogen s bohem, tehdy takowe gedenie duchownie a spogenie s bohe(m) fkrze mrawy mohlo g(es)t stati pod zakonem starym na dobrych lidech tak hoynie, yako na lidu zakona noweho, iakozto reć bozi vkaze. Tot die Boh: iakoz se pridrži zpodni pas ledwi(m) muzowym, tak fem k fobie p(ri)wazal wefken dom yzrahelfky, y wefken dom Juda, prawi hospodin, aby byli mnie w lid y we gmeno y w chwalu y w flawu. A z toho g(es)t znamo., ze ten lid pod zakone(m) starym, kteryz g(es)t chtiel, mohl g(es)t spogitise f bohem a boh f nim. A opiet kdez mluwi o fficiech, die Boh: Co ty widis, Ge(re)miasi? y rekl fem: ffiky, ffiky dobre, welmi dobre; a zle. welmi zle, gesto gedeny byti nemohu, p(ro)to ze su welmi zle. J 51<sup>b</sup> stalo se g(es)t slowo bozie ke (m)nie rka: | Tot prawi pan Boh Izrahelsky: yako ffikowe tito dobri, tak pozna prestiezenie Juda, gesto se(m) wyslal z tohoto miesta do zemie kaldeyske k dobremu. J polozim oči mogi na nie k flitowani a přiwedu ge zase do zemie teto, a wzdielam ge a nezrufi(m) gich; y wfadim ge a newytrha(m); a dam gim frdce, aby wiedieli, ze ia fem pan. J budu mnie w lid, a iat gim budu w bolia; nebo nawratiet se ke (m)nie w celem frdcy fwe(m). Tot mluvi boh o tom lidu zakona prwnie-(h)o, że iako dobri fikowe budu, magice prawu fladkost: znamost boha fweho magice a ze wfe(h)o frdce ge(h)o milugice, aby gemu byli chot, a on gich zenich, aby fe f nimi oddal na wieky v wiere a w milofrde(n)ftwi, a spogil se s nimi obycegem gednoty manżelske. A z te bozie reći y z gine moż byti shledano, ze ten lid skutečnie mohl spogiti s bohe(m) tak blizce yako pod zakonem nowym skrze mrawy. Pakli chceme wzieti o skutciech milosrdnych, o pokore, o trpieliwosti, anebo o ginych ctnostech, toho mnoho mozem nalezti netoliko za cafu zakonal, ale v pred zako- 52° ne(m): Joba, Abrahama, Lota, Yzaka, Jakoba a mnohe sprawedliwe, gesto su putniky, hosti prigimali do swych domow a krmili ge, nohy gim myli, odiewali, a coz potřebowali, tiem gim flużili, a trpieli pokornie mnoho zleho pro gmeno bożie. Jakoż S. Pawel o nich wycita, priwodie gich stalost na priklad krestianom y die: niekteri z nich posmiewanie a bitie trpieli su. a nad to y okowani, żalarowani, kamenowani, sekani su, pokusieni su, w zabiti meće zemřeli fu. obchodili fu w hupiech, w kozych koziech, gluce potřebni, luženi, trapeni, gichzto gest hoden nebvl fwiet, po pustiech bludiece y po horach y w geskyniech y w dupatech zemskych. A ti wsickni swiedecstwi(m) wiery zkuseni gluce, a poniewadż giz podle waseho dowodu takowe ctnosti magice, gest giesti tielo Krystowo (Tehdy ti zide sprawedliwi tak hovnie mohli su giesti tielo Krystowo.) tehdy ti zide sprawedliwi tak hovnie mohli su giesti tielo Krystowo a ziwy chleb angelsky yako fwieti (a(n)gelowe) | Kreftianowe. A gest-li ten rozom o 52 b gedeni ziweho chleba, tehdy w te stranie Krystus nic wysfieho nevkazal gest nad zakon stary, ani chleb k znameni vstawiw, ani o ziwe(m) chlebu mnoho mluwiw. A nemoż receno byti, by f polepřením w ktere te wiecy přiřel; nebo coz wy możete řecy o ziwem chlebu, w to(m) rozomu nebo o fwatofti k znameni puhemu. tot wfecko v zidow mnobe(m) flawniegi nalezeno bude nez ta powiedienie budu wase. Take to wykladanie wase slow Krystowych welmie nemiernie přiflufie tak ge natahowati k swemu zamienieni rkuce: Ti skutkowe slowa bozieho nazwani su chlebem nebo krmie nasledugicieho. A nazwani su tielem, nebo činieni su w tiele fuce gedno f tielem; nebudete-li giesti tiela syna clowieka, to gest, nebudete-li ciniti skutkow, ktere g(es)t syn clowieka w tiele cinil, a nebudete-li piti krwe geho, to gest, nepoznate-li přičin a skutkow geho.

## CAPI(TOLA) CTIRMIEDCYT(M)A.

Bratrie kniezie, włak wy y gini lide z flow pismu musyte ro-53° zomieti, a chcete geho pozilti proti każdemu z flow, locby podobenstwie zawiene neznamu reći polożeno było vplnie w pismie, tak by niekaky rozom daleky od flow mohl wyniat byti, a ten skrze gina piśma ma ohledan byti, nerussi-li prawdy wiere pomocne, miel by drzan byti; ale ze tato rec mluwena od Kryfta o tielu a o krwi geho nenic zawiiena puhym podobenstwi(m), aby z nie brani byli rozomowe takowi, gesto se gich owsem slowa chybie, aniz co podobneho k tomu mluwie. Ginak nizadny clowiek nikdy pismu nemohl by rozomieti, kdy by se tiem nezprawowal, co čte se v pismie a co pismo gmenuge, ale toho prwotnie v pismie musy nasledowati, o čem mluwi, co gmenuge; a hlediece k tie(m)to wykladom walim, tehdy su daleko od slow swych a podobenstwie puhe negsu. A take prosta rec o ctnostech nenie, nebo nenie podobne, aby takowymi dalekymi flowy o tiech ctnostech mluwil, kterez wy z toho wykladem berete, kdyz o takowych ctnostech mnohych zgewnych reci Krystus y appostole polozili fu, kterak Krysta w skutcyech mame nasledo(wa)ti, hlediece 55 na to, kte(r)e | g(es)t on fkutky gfa w tiele činil. Kdyby nic zakon o takowe wiecy nemluwil, kterak Krysta w skutciech mame nafledowati, tehdy hlupy clo(wie)k, mage milost k tomu, aby w tychż skutciech Krysta nasledowal a wzal ten rozom z tiech pisem o činieni skutkow, mohlo by se gemu w dobre obratiti. Ale Martinek nebyl gest sprostny a trpieti pro Krysta dobru woli owlem g(es)t nemienil ani wy, nebo fme f nim mnoho mluwili o tom y o ginem. A wyznalt g(es)t pred nami, zet giz kralowstwie ſwatych na zemi bude nowe, a ze giż trpieti nebudu dobři, a ze kdyz by wzdy mieli tak krestiane trpieti: Ja bych nechtiel sluha

bozi byti, tot g(es)t mluwil. Ak takemu vmyslu nemiel g(es)t podobne pričiny tiech flow Kryftowych, a tak f nafylim wykladati to z nich wynimage, coz ona nemluwie. Ale potupiw vstawenie Krystowo, nazwal ge wećeri papezsku a kaciersku, v chtie w tiechto flowiech Krystowych ziwy chleb ykazati y pracy skutkow, gesto giesk lepe bylo wykladati tielo Krystowo spogene s bozstwi(m): Gest ziwy chleb ku posyleny pracugicym w dobrych skutcych. Ale vsyle bolestne za pokrm | wykladati nerowne hna-54 nie g(es)t. kdez flowa o pokrmu mluwie, tu on bolestne vsvle poklada, kteryzto pokrm fyla geft tiech, kteriż w dobre(m) wiernie vsylugi. Awiak y wase pisma takowe wiecy za neprawe magi tu, kdez se odpiera tomu, że Krystus mnoho tiel nema, a gednim na mnohych miestech za gednu od sebe wzdalenych nemoż byti. K tomu přiwodi s(wateh)o Ambroze, gesto die, że nic nenie nep(ra)wevlieho nezli nechtieti wieriti prostie tomu, co se cte, a smieti wieriti to, coż se necte. A kdyz podle toho rozomu pogde, (welmit) welmit g(es)t to nepo(do)bny wyklad: Nebudete-li piti krwe syna clowiecieho y recy tociz: Nepoznate-li mocy a pricin geho fkutkow, a wrcy w to flowo: poznanie geho fkutkow, ano fe to necte; pogdelit tak wykladanie pise(m), tehdy cozt prawi pilmo na lewo, a my dieme na p(ra)wo; awlak nenie darmo powiedieno od S(wateh)o Pawla, że fu rozdielowe milosti ducha swa-(teh)o, rozdielowe flużebnosti a rozdielowe skutkow. A iakoz su rozlicni rozdielowe w skutciech bozich, w Krystowych y w lidskych, takez su rozdielowe w pismiech, mluwiece o tiech o wiech wiecech zegmena, rozdielnie a zwlastie o kazdem, tak aby mohli lide rozomieti čtuce, o čemž pisma mluvie. A nebude-li tak pilmo vżiwano od lidi, ginak w niem prawdy nenaleznu, pogduli, pismo tahnuce po swe(m) rozomu a zamysle, tehdy se stane welike oborenie wiery. Opiet toto die(m) o te reci s(wateh)o Augustyna, gesto wykladage rec pana Gezise y die: To g(es)t tielo Krystowo giesti: w Krystu přebywati, a Krysta přebywagicieho w sobie mieti. A wy pak to tak prostie samo přebywanie w Krystu prawite gedenie tiela geho; a na tom gemu kriwdu činite, nebo

nikdy g(es)t geho vmysl nebyl, aby samo přebywanie w Krystu chtiel položiti gedenie tiela geho, nebo musyl by byl tie(m) rozomem porazyti gina mnoha pilma lwa, gelto g(es)t plal drze, ze pan Geziś vstawil g(es)t swe prawe tielo a swu prawu krew w swatosti chleba a wina. A tomu g(es)t vcil lidi, abv hodnie gedli a pili tielo a krew ge(h)o, tak yakoż g(es)t gim gich boh vstawil, ale że g(es)t to rekl proto, że to g(es)t geho tielo: giesti, w niom přebywati, w tomt gest prawie řekl, nebo giesti mohu w swatosti 55° tielo Krystowo a sud sobie giesti, ale vzitečnie giesti, tat g(es)t | gistota zgewna na lidech, kteriżto vzitek prawy z gedenie beru, kdyzto w Krystu bydle a Krystus w nich. Włak by neprawie proti flowu bozie(m)u wykladal, kdyz by famo prebywanie w Krystu nazywal gedenie tiela ge(h)o, nebo pan die: Kto gie tielo me a pie mu krew, we(m)nie prebywa, a ia w niem. A kdyz by samo prebywanie w niem mienil gedenie tiela geho, a na to wedl, tehdy by ta wiecka flowa vtrhl yako nevzitećna a daremna, geito die pan: Tielo me prawie g(es)t pokrm, a krew ma prawie g(es)t napog, ktoz gie tielo me a pie krew mu. To wfecko nic by neplatilo, gedine konec te reci: We (m)niet prebywa. Ale prawiet on wyklada, ze konec praweho gedenie budet poznan na tom, ktoz poto(m) w Krystu wieru a lasku ostane. Ale niżadny, ani wy prawie toho newyklada, kdyz konec prebywanie nazywa gedenie, gesto g(es)t Krystus polozil prwe gedenie a pitie pro konećne přebywanie w člowieku a člowiek w niem. A ktoz negeda ge(h)o tiela tak, yakoż gest prip(ra)wil, chwali toliko prebywanie za gedenie, newiernie p(ro)ti flowu bożiemu cini, a nestane se gemu 55 přebywanie | w niem, kdyz gedenie cestu ku přebywani w niem opusti; a ktoz geda samotnie bez prawych prićin k tomu nedba konecnie přebywati w niem, zle se oklamawa. A k tomu, gesto to powiedieno, że g(es)t to prawy vzitek gedenie geho tiela, potom konećne w niem přebywanie; ale newierne gest včenie chwaliti přebywanie w Kryftu, odeymuce gedenie geho tiela.

## CAPI(TOLA) XXV.

Opiet tato rec wafe netahne k zwelebeni vstaweni Krystowa ikuce, ze samo gedenie gest vpriemo potrebne, aby byla vstawicnie w kazdu hodinu, w kazdy casek naymenši yako okamżenie, nebo die S. Augustyn, ze ten gie w prawdie, ktoz wieri w Krysta, a Krystus die, ze gest ge(h)o giesti, w niem prebywati, tocizto skrze wieru. A poniewadz clowiek vstawicnie ma w Krysta wieriti, w każdu hodinu w Krystu prebywati, tehdy geho musy tak vstawicnie giesti. A poniewadz Krystus nezawazuge w kazdu hodi(n)u ku poswatnemu gedeni, ale gisty cas vkazuge rka: Kolikrat koli dawage na znamenie, ze to gedenie zewnitrnie nenie w prawdie, ale w znameni; a opiet gi(n)de: Nebo mnozy wierni pred vstawenim | y po vstaweni teto swatosti takezt su dobre 56° bez prigimani fwatosti gedli tielo Krystowo a pili geho krew, iako S. Ja(n) krititel a lotr na križi, nebo byt byli negedli, wiecnehot by ziwota nemieli. Ktozt komu neprege, nemoż-lit gemu hore včiniti, ale kamen gemu w kolegi vwali, aby tudy geda, kolo sobie zlamal. P(ro)toz, bratrie kniezie, totot prawa, nenawistna nepriezen k vstaweni Krystowu čini v was takowe wymierene dowody f vstipowanim toho, aby tak zlacnielo a vmrelo lide(m) w frdcy, famo gedenie duchownie z potřeby položiti ikuce, ze k niemu famemu zawazal g(es)t Krystus w każdy naymenfi casek, a to duchowni gedenie položiti na vstawicnem wiereni w Krysta, a poswatne gedenie że nenie w prawdie gedine w znameni, p(ro)toz k niemu nezawazal vstawićnie, a że su mnozy, negedie te swatosti, spaseni. Takowi dowodowe ne swiedcie teto reci wafie, ze chcete pfati k zwelebeni w prawdie fwatosti tiela a krwe Krystowy. Tiemt nebude zwelebena, kdyz gi tak ochudice yako puhe znamenie, a ze to gedenie nenie w prawdie, a ze tak dobie ti ziwot magi wiecny, gesto su gie negedli. A kdyz samo gedenie duchownie potřeb|no gest, giż wiece nemoz byti zlechcena 566 a iako nepotrebna w frdcy lide(m) poloże(n)a. Proc kto miel by se potahnuti k nie po tiechto dowodiech, poniewadz wzdy może

mieti pri sobie duchownie gede(n)ie skrze wieru, gesto gest vpřiemo potřebne, aniz ta swatost z ktere potřeby g(es)t podle tiech dowowodow. A kdyz gi tiemi recemi ymrtwite w lidech, tot ne(n)ie welebiti, ale potupiti. A poniewadż samo wierenie w Krysta gest duchownie gedenie a vpriemo g(es)t potrebne, tehdy ne-(n)ie potrebie nizadne wiecy gine, gedine na to westi lidi, aby wierili w Krysta a duchownie w niem prebywali; a ten dowod wywrże wiecky prostredky, kterez k wiereni od Boha pridany gsu. iakozto tento: Ktoż vwieri a bude pokrstien, spasen bude, a gestli na wiere dosti, čemu to přidame: křtu bude. Opiet: Tielo me prawie gest pokrm, a ktoż gie tielo me, we(m)nie prebywa, a gest-li to recy: Tot gest tielo ge(h)o giesti, w niem prebywati: čemu tielo Krystowo bude, čemuż gedenie geho bude, kdyz samo přebywanie w niem za gedenie pocteno bude, yako by gedenie tiela geho nebyla cesta ku přebywani w niem. A iakoz diete, ze 57° gest nezawazal ku poswatne(m)u gedeni vstawićnie, tiem i dawage znati, że nenie vpriemo potrebne, ale w znameni, an nezawazal wzdy, vstawienie ke krstu; awsak kto by gedi(n)u z potupy geho nevčinil vwodie, na wieky wiery ani lasky nemohl by mieti w fobie, aniz by pokanie mohl mieti hodneho kromie krftu wodneho, wzdy tupie kiest v wodie. Kdyz Pan tak chce mieti, aby w duchu swatem a v wodie byl kiest, p(ro)toz S. Petr ty, gesto su ducha swa(teh)o prigeli v wodie, kriftil. Takez tuto, ać nezawazuge na każdy cas k tomu gedeni poswatnemu, ale w podobny cas. A kdyz to pogde skrze wase ohyzdienie, zet toho nechagi, giz newaziece toho, mily, nevkazugte gim gedenie w same wiere, nebo pro takowe zhyzdienie, byt to gedinu potupnie opustili, giz wiery mieti nemohu, nebot nedrżie flowa bozie(h)o. Ale Pan prwotnie z potřeby spasenie wsecky zawazal, aby podstatnie a bytnie mieli w fobie wieru p(ra)wu a neposkwrnienu, a lasku k bohu a k lidem ze wieho frdce. A polozil w to prostredky hodne, aby ge drzeli k dielani wiery a lafky hoyniegi w nich, a ku kazami skutečne wiery a lasky skrze nie, iako g(es)t krest, tielo a 57 krew fwu, modlitby, pofty a almuzny, kajzanie, prawdy ducha

swateho, přigimanie a gine skutečnosti, gesto su potřebny. Awsak k takowym wiecem nezawazal gest na każdu hodinu, ale casem a miestem podobnym. Awlak kto by se na tom vstanowil, chtie na same wiere a na lasce dosti mieti, y pustil ty prostredky od sebe, nemoż wiery ani lasky mieti, nebo newieri bo(h)u, ani geho poflucha w to(m), coż on weli. P(ro)toz waś dowod f Svatvm Aug(ust)yne(m) nenie prawy, ze gesti to tielo Krystowo giesti: w Krysta wieriti. Jakoz by on tiem potupil gedenie tiela Krysto(wa) w fwatosti rka: Co priprawuges zub, wier, a gedl sy; nemienit tiem slowem proti gedeni tiela Krystowa w swatosti, ale drże to, ze moż newierny primiefyti se nehodnie k swatosti spogene s tielem Krystowym, weli wieru prawu mieti prwe, ale tiem nehy(z)di gedenie w swatosti. Ginak by darmo psal a vćil tomu krestiany, kdyz by w same wiere gedenie tiela Krystowa zakladal, nebot gest to wiediel, ze Pan wiericym vcedlnikom g(es)t rekl: Tielo me prawie gest pokrm, a krew ma prawie gest napoy, ktoz gie tielo me a pie krew mu, we (m)nie prebywa, a ia w niem, a opiet wiericym a | milugicym za wećeri rekl: Wezmiete 58° a gezte, tot g(es)t tielo me, kte(re)z za was zrazeno bude. A gestli samo wierenie a milowanie tiela ge(h)o gedenie, proc to vstawuge, a proć gim giesti weli, proć v wietr slowa swa wynasie, gestli při pich gedenie geho tiela p(ro) wieru a lasku, kteruž k niemu magi, zbytećnu wiec ćini y mluwij.

# CAPI(TOL)A XXVI.

Opiet diete, że Jan Krititel bozi a lotr na krizi a mnozy gini magi ziwot wiecny negedie teto iwatofti. Ne proto iu gie negedli tymz imysle(m) gi okusugice yako wy, ale ze su gie proto negedli, nebo pro cas nedosli su gie. Ale byt za nich byla, nemluwilit by tak oni, yako wy tak mluwite. A poniewadz o tiech mluwite, gesto su toho nedosli a gedli su duchownie tielo Krystowo, ten rozom gest o wsech zidech wiernych, ze su gedli tielo Krystowo,

stowo w mannie a w beranku, a pili geho krew z skaly toliko samu wieru. O nichz die S. Pawel, ze tyz pokrm a tyz napog gedli su a pili: Pigiechu z duchowenstwie, a skala gdiese za nimi. A kdyz fu tyz pokrm gedli a tyz napog pili duchowni, famotni 58 wieru magice, bude(m) z duchowenstwi | giesti a piti. Coż tehdy Pan prifed f prawdu, nam wiece vcinil g(es)t, oc g(es)t f nami mluwil opiet nam puhu ffiguru vstawuge, a weli nam w tiech slowiech z duchowenstwie wieru giesti a piti yako żidom: Tot gest tielo me, tot g(es)t krew ma noweho zakona, gezte a pite z toho wfickni. Tot g(es)t diwna rec nad obyceg, kdyz gedine nas w temz duchowenstwi yako zidy pod ffiguru puhu vstawuge tiemi slowy a bez potřeby bera(n)ka lepřie(h)o nez kus chleba nam odgima; kterez priwodiece ty, gesto su nedosli cassem k teto swatosti, y dieme, zet su dosli ziwota wiećneho bez nie duchownie, skrze wieru gedse tielo Krystowo. Tiem potaline(m) se pod stie(n), činiece dostatecny, nasledugice stienu. A giz se nam prawda swozyla yako radlice w zemi, ze nemozem ani nic wyssieho powie. dieti nez yako o stienu. Wiak proto se pokladagi dostatećni spafenie negedře teto fwatofti, że nic wyffieho nefudie fe w ni vako bez nie. Opiet ten rozom yakoż pokladate, ze ty fwatosti puhych znamenie chleba a wina vstawil g(es)t na pamatku swe(h)o vmucenie giż vako neprito(m)neho, aby tiem se zbuzowali k nabo-59° żenstwi | a k ginym wiecem takowym, nenie podobne, aby ta pamiet puhym chlebem a winem, tak yakoz wy mluwite, mohla giti. Ani gest geho vmysl, aby tu gedine pamiet chtiel mieti o tiech wiecech, ktere wy wykladate tu, aby w lidech stali popuzenim toho chleba a wina. Ale ta pamiet pilnieyli wiec nese neż ty gmenowane wiecy, ać v toho neodmluwam, aby ty wiecy byli skrze gedenie tiela Krystowa vwedeny w pa(m)iet lidem, anebo moc wzali w nich, kdyz ta prawa a vzitećna pamiet geho diwnych wiecy cini fe. A ze ziiece k to(m)u, co wy tu wykladate, aby moc mielo pamatowati vzitećnie vmućenie ge(h)o, anebo popuzeti se k tiem wiecem powiedienym skrze tv mrtwe wiecv, nemoz toho byti. Włak pokog, laska, nabozenstwie a nasledowanie Krysta su welike ctnosti, a chleb puhy a wi(n)o, kdyz nema tiela Krystowa w sobie ani gine mocy duchownie, nemoż vwesti w lidi ani pokoge, ani lasky, ani nabożenstwie ani gipych ctnosti, gedine żet znamenawa welmi z daleka a mdle vmućenie Krystowo, nebo ono spogenie skutećne duše s Krystem. Ale hlediece k takym popuzenim palmieti, neniet podobne wieriti 59<sup>3</sup> tomu, aby famotny chleb a wino vstawil k tomu, poniewadz clowiek wierny takowe wiecy dostatecniegie mieti sam w sobie. Włak flowo bożie v prawdie takowe wfecky wiecy żiwie vwodie v pamiet lidem, a mocy duchownie sylv diela, w nichzto a na to su kniezie vstaweni, aby tak lid sposobili w takowu pamiet; a sam w sobie clowiek vpokoiuge se, moz lepe pamatowati vmućenie Krystowo nezli gcda to znamenie. Ne y obraz wyiezany a f ranami krwawymi malowany mohl by lepe linuti clowieke(m) ku pamieti vmućenie Krystowa, k te pripadne wiecy nez ten kus chleba a kropie wina. Diete-li, że proto lepe neż obraz nebo chleb tielo Krystowo gest, ale k znameni, giz ste probrali tiem flowem; wiece ste ohyzdili tie(m) rkuce lidu, że gest gedine k znameni tielo Krystowo nez by gim obraz wystawiece rekli: Pamatnytez vmucenie Krystowo hlediece nan, nebo ten obraz samym patienim prida to clo(wiek)u k frdcy, aby wzpomenul, kterak gest byl tiezce pribit, roztażen a ranien. A tak moz na to dale pomyfliti sa tiem hnut. Ale zwie-li to na was lid. ze wy gim tu kufa | chlcba podawate, na d(r)ob(et) v was v f tiem zna-co. menim nebudet geho waziti, byste wy pak gemu y Boh przewzdieli w znameni, neiku tielo Krvstowo. A poniewadz moż byti w lidech ta pamiet připadna mnohymi ciny prawiegi nez skrze ten kus chleba a pitie wina, neslusiet geho welebnosti nizši wiec vstawiti neż su obecne wiecy clo(wiek)a. A poniewadz ze ctenie ani z gineho pifma nemate dowodow, byt Kryftus ten chlch a wino k znamenim famotnym a puhym vstawil, ani mnohych doktorow kromie Dyonyzya a Wykleffa; ti spolu znamenie s wiecy fwu p(ra)wie. A z toho naywiece berete ten rozo(m) yako pilma fwata vkazugi a take nedawno geden f wassic strany towaris was

na hradisti sprawil nas toho, kterak ty wiecy držite; a ze wšecky ty rozomy, coż gich o tom znameni wedete, wzeli ste z knieh dwogich Wykleffowych o tielu Krystowu psanych. P(ro)tozt bycht ia chtiel wa(m) tak odpierati z geho pifma, yako bych ge vplnie precetl, tohot nediem, ale nieco malo cetl fem. (Ale nieco malo cetl fem.) Ale wiece rozmluwal fem o nie f wiernymi Cechy, gesto 60° milugi boha v tu p(ra)wldu z ſrdce, kteru gest popsal Wykles w tiech dwogiech kniehach o tielu Krystowu, kterizto hledie k ge(h)o rece(m) zwlastim v k umvslu konecnemu geho w tiech recech, iako g(es)t byl dobre a swate pamieti Mistr Jan Hus, Mistr Jakubek, gesto su nad gine Cechy rozomieli gim. P(ro)toz oni y gini Čechowe wyznawagi, że g(es)t Wykleff w dobre(m) a wiernem rozomu ostawil to, ze chleb k znameni g(es)t tielo Krystowo, ale ze proto gest tak w znameni tielo Krystowo, ze ma prito(m)nie, bytnie tielo Krystowo, kterelioz g(es)t znamenie; a ze tak g(es)t drzal, hledie k zalożeni Krystowu, ze pri te swatosti dwoge podstata ma drzana byti: bozska a zemska. Jakoz od počatka krestianowe nazywali fu skutek weliky Krystow, kteryz vćinil na posledni wećeri yakoz rekl S. Jan Zlatovsty die: Negsut skutkowe lidske mocy, kteriz su tu, ale ktoz g(es)t ge cinil na prwni weċeri, tent y nynie cini. A kdyz ċinienie welike(h)o fkutku gemu fe pridawa, tehdy činie spolu podstatu chleba s tielem swym, aby to vciniw mohl prawie recy: Wezmiete a gezte, tot tielo me. Jakoz 61ª wsecka čtenie y řeči s(wateh)o Pawla wzdy dwogi | tu řeč mluwie, o te wiecy gmenugice dwie podstatie: chleb a tielo panie; gesto moz w prawdie takowa reć o gedne podstatie progiti, aby nazowa chleb. gesto moz wykladnie recen byti k znameni tielem Krystowym, i polozil tudiez reć dluhu o tielu panie, a klada sud na lidi, p(ro)to że nehodnie geduce fud fobie gedie, p(ro)to że ncrozsuzugi tiela panie. Gesto znameni puhe(m)u nep(ri)slusie ta reċ gedine reci chleb, a ze te(n) rozu(m) po Appostolech vcedlnicy gich drzeli su yako wy wiete, cot Dyonysi(u)s pise o to(m) mluwie o znameni y o tielu panie, a mnie g(es)t wypsal gednu reć z geho knih Mistr Martin z Bethle(m)a, prigmim Wolvnie, a dal mi gi,

kdezto Dyonysyus, modle se w swatosti Krystowi na oltari, v mluwi k niemu w swe(m) modleni takto: O Kryste, genż sy boh fwaty bez nedoftatku, ale we wfem dobre(m) plny, prikryl fy fe ſwatymi znamenimi widomymi a taynymi, zastierku zastrel sy se, kteraz oblożena g(es)t tobie pro niektere skryte bozske wiecy nam tayne, profyme tebe, otewri nam tu krafu tweho bozstwie přeswietle(h)o, a skrze ty wiecy widome, kte(re)ż patřime očima, oswiet nas tie(m) chlebem a swietlem. Ta reć zgewnie vkazuge, 61 że znamenie y wiec znamenana spolu gedna obiet gest, a od nich f počatka tak drža(n)a byla g(es)t. Opiet S. Ambroż, mluwie o taynostech bozskych die: Podstata obieti, kteraż biese tehdy v nynie g(es)t w ruku Bifkupa naleho, ne gedna fproftnie geft, vakoz ani on. Bifkup, gedne toliko bozfke nebo clowietfke podftaty geft. nebo tak g(es)t w Biskupu yako w obieti bozska podstata v zemska w obem gest; p(ro)toz rekl g(es)t tyz weliky Biskup, chleb a a wino drze: Tot g(es)t tielo me, tot gest krew ma, chleb s tielem a wino s swu krwi spoiowase. Tuż reć nalezi sem gi(n)de, ale podeplan gest napřed Ffulgencyus, ten doktor. A w te řeči wzdy gednostayny rozom, a obieti oltarnie ze dwogie podstaty gest zemske a bozske podle tiela spogeneho s bozstwim. Ale Wykless na tom rozomu stal gest patre k tiem ku prwnim krestianom o te obieti, iakoz wsickni cechowe wyznawagi, a w geho piśmiech rozomiegice tomu. Ale patre k zboru Rimske risse k niekterym doktoro(m) te strany papezowy, ze to w ginem ro|zomu nepodobnem 62° a řkodnem držie na fkodu weliku obcy křestianske a proti vmyslu pana Geżife, proti prwnim krestianom wieriece y drżiece, ze pan Geżiś w tom rozo(m)u nazwal neb vćinil chleb tielem swym, ze prirozenie geho nebo byt geho promienil gest w tielo swe, tak że by wiece chleb neoftal w fwem bytu, gedine pripadkowe chleba, kakofti a barwy beze wlie podstaty chlebne. A tak nepodobne zrenie k tomu mieli fu, a počtiwost pridawagice ku poswatnemu chlebu yako gednobytnemu tielu Krystowu, a coz kdy swatosti chlebne prihodilo fe, to fobie wzeli, vako by fe tielu Krystowu přihodilo.

#### CAPITOLA DVADCATA VII.

Protoz Wykleff żelege toho neradu a modloflużenie pri to(m), dal se gest na pracy weliku, chtie rad z toho neradu lidu spomocy. a pfal g(es)t proti tomu nerozomu y proti tiem doktorom, kteriż držie, że se chleb promienuge w tielo Krystowo. A że ackoliwiek mnohe reci a dowody cinil g(es)t w tiech dwogich kniehach o te wiecy, chtie, by tomu frozomieno było prawie podle rozomu prwnich krestianow, znamenitie we wsech kniehach dwa rozomy drzi. 62 gede(n) o chlebu, dowodie rozličnymi rozomy, że ostawa w swem prawe(m) a bytnem prirozeni, a to proto, ze cierkew rimska drži, ze se mieni chleb w piirozenie tiela Krystowa, ostawagi takowi nepodobni připadkowe chleba, yakoż ge drzi ta strana papeżowa, kakofti a barwy chleba, giż owiem bez podstati chleba. A to obe tiezke y bludne gest. P(ro)toz o to(m) dwem, aby prawie rozom vkazal, weliku pracy miel g(ef)t, neb o zmienieni chleba w tielo Krystowo tiezke a nepodobne rozomu a hotowe k ruhani wiery od newiernych, poniewadź mohli fu newierni shledati potupne wiecy na tom. Nebo kdyz by se owiem promienil chleb w tielo Krystowo, musylo tielo Krystowo prigieti na se promieny tak mnoho nelepe, ktere chleb podstatny na se prigima nebo prigieti moz. A tak, kdyby myś tielo Krystowo gedla, tielo Krystowo by zetlelo, obratilo by fe w crwy, kniez by fluże vdy Krystowy by lamal. A mnohe gine ruhanie tielu Krystowu bylo by pridano a wieru by ohyzdilo. A p(ro) takowe bludne a nepodobne wiecy proti 63° to(m)u rozomu papezowy strany, gesto drżi o zmienienie chle|ba w tielo Krystowo, dowody cinil gest Wykless rule to, ze nenie prawe podle wiery. Takez o připadciech o tiech lżiwych dowodi proti nim, gesto prawic, ze diwnie mocy bożie stogie na tiele Krystowie ty kakofti a barwy chleba bez fwe podftaty; a że lamanie widieme, vpadenie a gine prihody, kterez padnu na to, ze ty nediegi fe na tielu Krystowu, ale na připadcych. A to obe bludne gest: poloziti připadky chleba na tiele Krystowie bez podstaty chleba a recy, że se mohu lamati, vpadnuti ti pripadkowe, ale tielo Krystowo nevpadne a nelama fe, a tak wiec, negfucy wiece, trpi prihody bez te wiecy, na kterez stogi. To wie g(es)t skladanie lzi wymyflene. P(ro)toz Wykleff takowu wiec lziwu ruffi dowodie ctenimi y i ecii S(wateh)o Pawla, ze wludy fwatost widomu nazywagi chleb a wino, vakoz rozo(m) v fmvflowe toho povčugi. Ale kdyz by připadkowe chleba bez podftaty chleba ftali, tehdy by pifma lhala, nazywagice chleb to, coz nenie chleb. A tak ti připadkowe podle gich pletenie nebyli by ani na tiele Krystowie ani na chlebie; nebo kdvby na tiele Krystowie stali, tehdy by tielo Krystowo bylo biele, okruhle, nebo fmiede, nebo iakz by fwa|toft byla zpofobena. 63<sup>b</sup> P(ro)toz dowodi p(ro)ti tomu, ze to nemoż nalezeno byti w stwrzenych a citedlnych bytech, by ktery byt mohl bez pripadku hodneho stati nebo bez twarnosti, ani zase pripadek bytu. A toho mnoho gedine o to(m) dowodil gest, że chleb prirozeny w swe podstatie ostawa, a p(ri)ipadkowe ge(h)o na niem. A po to(m) dowodi, ze chleb gedine k znameni ostawa tielo Krystowo a nemieni se w podstatu tiela Krystowa, mage prito(m)nie tielo Krystowo k swemu znamenani, iakoz mezy mnohymi rećemi tuto gednu on prawi. Tretie mas, ze se neodpiera, ale sgednawa se yako die w dekretalech, ze w swatosti gsu spolu prawda y siigura, nebo swatost znamenawa Krysta a spogenie geho s Cierkvi swatu, a v prawdie čini a znamenawa přito(m)nost Krystowu, postwatnu nad gine figury. P(ro)toz iakozto dare(m)nie se nazywa kacierstwiem to. ze Krystus g(es)t stworenie, ze Arryus tak die, takez blazniwy dowod gest, ze by ten rozum byl kaciersky, kteryz die, ze tato reć g(es)t fikurnie: Tot gest tielo me, (tot gest tielo me); a ze ta obiet g(es)t figura, p(ro)to ze kacieri to prawie, nebo oni, to gest | ka-64° cieři, nehledie k obyčegi ani k umyflu řečenie f ginymi pripadky; a dolege die: A to gest mnu hnulo, abych rekl, ze tisic sto ctrnadste dekret Rimske(h)o sboru tuto swatost nazywa podstatnie chleb a wino, pod nimizto ma wiereno byti, ze gest clowiece(n)stwie Krystowo w kazde stra(n)ce. A w pate kapi(tol)e die: Ale nad tyto nowe glu starli, kteriz se protiwie smyslu pisma o mluweni ffigurniem w flowiech panie, gimiz swatost tato spolu se čini. A

w te reci mnoho dowodi, ze ta flowa panie, gesto die: Tot g(es)t tielo me, coz se chleba dotyće, g(es)t ffigurnie tielo Krystowo. A mluwi proti tie(m) doktorom, kteriz fu nechtieli pogćiti toho, by chleb poswatny k znameni byl tielo Krystowo chleb, a ze to slowo, gesto pa(n) rekl. wze(m) chleb: Tot g(es)t tielo me. fiigurnie rečene. Toho moz povčeno byti rozo(m)nie chtiece wykladati, ze gest figurnie. Ale od pisma nenie gemu dano to gmeno: tielo Krystowo, ale prostie chleb; ale moż gemu receno byti tielo Krystowo [ale prostie chleb] figurnie pro prito(m)nost tiela geho. yakoz mi gest poslal o tom rozu(m) Mistr Jakubek, ze gest chleb 64 vcastnie tielo geho pro prito(m)nost tiela geho. Ale sa(m) puhy | chleb nemohl by toho mieti ginak, gedine lec by chtiel puhu ffiguru tak nazwati yako ma(n)nu nebo beranka tielem ſwym, gehożto slowa bożie nevkazugi, ani Wykleff w tiechto recech, kte-(re)z ted wede o mluweni ffigurniem. Ale swietlie na obie stranie vkazuge z dekretalow, że w fwatofti spolu gsu prawda a ffigura, prawda spolu s sfiguru, kterezto prawdy spolu sfigura g(es)t. A opiet kdez weliky fbor bifkupow za papeże Mikulaje potwrdili toho rozomu a wyznali, ze tato swatost podstatnie chleb a wino gest, pod nimizto ma wiereno byti, że Krystowo clowiecenstwie gest w kazde stra(n)ce. A takowe reci w prawdie nemohu obraceny byti na niekteruz stranu gednu, ani k tomu by se chleb mienil w tielo Krystowo, ani na tu stranu, ze gedine samotnie w znameni chleb gest tielo Krystowo; nebo po ruznu obe mluwi, y swatost y prawdu swatosti prito(m)nu, a to spolu se čini w slowiech panie. Druhy rozom moż w geho kniehach znamenitie shledan byti s strany tiela Krystowa, ačkoli mnohu řeči a k rozomieni es neobecnu, w kterychzto rejcech odpiera niektere zwlastnosti k byti toho tiela w swatosti, a niektere povcie. A tak tielestne obvčege nebo zwlastnosti, a hmotne s wymierenim vdow tielestnych. tak yakoz gest zde chodil w tiele smrtedlnem, anebo y tak, yakoz gest wstupil na nebesa a sedi na prawicy otce boha, s vdy roztazenymi yakoz flulie na clo(wiek)a Kryfta, taku zwlastnosti masytu a kostliwu, toho odpiera, ze tak nenie w swatosti. A to g(es)t

podobne, coz gest nessicno, nevzitecno a v wiere potupno, aby to odlučeno bylo od mysli lidem, aby ani tak smyslili ani wierili yako wiecy nepodobne. Ale poycuge a wyznawa, że tez podstaty tielo Krystowo w gine zwłastnosti powysenieysi a k nasie potrebie pribliżenieysi bez wymierenie citedlneho g(es)t w swatosti, yakoz die: Kdez koli g(es)t obiet poswiecena, tu take gest tielo Krystowo, ale nenie roztażene w swatosti, nebo by se musylo tielo Krystowo roztahnuti, yakaz by byla obiet poswiecena.

## CAPI(TOLA) XXVIII.

Opiet odpoviedage k odporam poha(n)fkym, gesto rku, ze pes, myss nebo swinie mohu giesti boha waseho nebo tielo Krystowo, die: | Ale odpowiedame gim podle wiery napred polożene, że ne- 65 wiernie odpieragi, nebo takowa howada mohu giesti obiet poswiecenu, kteraz gest toliko swatost, ale ne tielo Krystowo nebo krew geho. P(ro)toz iakożto lew geda tielo clowiecie negie dufe geho. ačkoli dule gest w kazde strance toho tiela, takez ma rozomieno byti o tielu Krystowu w swatosti oltare. A w tiech recech geho znati gest, że drzi tielo Krystowo bytnie w swatosti w duchown zwłastnosti, kterezto moz mieti hodne spogenie s swatosti, aby hodny pokrm bylo lidem. Ginak takowe reći nemohu wiernie wykladany byti, kdyz k fame fwatofti magi obraceny byti, kdyz prostranie a oblastie mluvie o dwu podstatu, gmenuge w ginem rozomu tielo Krystowo a w ginem swatost, a prawiece podobne spogenie obeho w gednu obiet, gedine toliko nepodobne wiecy dielece od nieho, aby nebyli drżany tu o tielu Krystowu ty tielestne a masyte. Jakoz on die w gednom miestie, że recy: Tuto g(es)t tielo Krystowo, blud gest. Tot wzdy k tomu rozomu prawie pogde, ze tuto nebo w tomto miestie tielestnem tielestnie [ | wymierenim 66° vdow recy, że g(es)t w swatosti, blud g(es)t. P(ro)toz ostawuge lidem k wiereni zwlastnost duchowni toho tiela, gesto w ni nenie stihanie mier wietlich nebo me(n)sich, klada podobne w niecem

spogenie, spolu cinienie nebo shromażdienie geho k swatosti yako dule s tielem. Ne tak owlem iako dule k ziweni bere spogenie s tielem, ale aby stati mohla gedna podstata s druhu k uzitku lidem tielestnym, gesto same podstaty tiela Krystowa nemohli by mieti w taky vžitek beztielestne swatosti. Ale zda mi se, že tyto recy blediece k walim vmvflom a rozomom, pod ktere fte ge smierili, budut wam wzacuv vako fuol w oci. Ale włak poniewadz mate naywiece Wykleffa k dowodu swych rozomow, tehdy wzdy tyto reci geho wlastnie su a wzate rozomy z geho reci, gesto owsem zpietnie proti wajemu rozomu su. A że sem tak zprawen od Cechow wiernych o tiech geho kniehach, ze ten rozu(m), kteryz wy berete z geho knih, moz wzat byti nebo wyniat, ać newiernie; nebo welmi muoho reci takowe vwodi, malo se polna z toho, opiet fe na tu rec obrati nazywage objet pofwatnu nebo tuto fwatost 66' člowiecenstwie | Krystowo w swatosti, ale tak yakozto w znameni. A takych y k tomu podobnych reći mnoho poklada, tak ze moż, kto chce, k znameni obratiti wlastnie z slow geho, ale wzdy ne podle vmysla geho. A zwlastie poniewadż niekterymi rece(m)i a k niekteremu rozomu odpiera tiela Krystowa w swatosti, z toho moz, kto chce, wzyeti, ze nikterakz nepoyci, a ze odpiera tielestnie s wymierenim vdow tiela geho, a poycie, że g(es)t duchownie w swatosti. A z toho wezme, ktoz chce, ze nenie w swatosti tielem fwym, ale mocy duchowni, a vzitky dawage hodnym w gedeni. A tie(m) odepri, kdyz nenie tak, yako na prawicy bozi z rozdielenim vdow, tehdy gineho tiela uema, aniż gine zwlastnosti pogći tomu tielu, ać mluwi o ni Wykleff y gini wiericy lide, take kdyz mluwi niektera flowa, gesto mohu na obie stranie giti k znameni nebo k wiecy znamenane; a kdyz on drzi spogenie swatosti f tielem Krystowym, tehdy tako(w)a slowa, gesto mohu prichylena byti k znameni nebo k wiecy znamenane, tehdy ten, ktc gest prichylen k znameni na tu stranu, obrati se po tiech slowiech. 67° Jako to flowo Kryftus moz na kteru | ftranu chce kto wzieti, nebo o bozítwi nebo o clowiecenstwi, kdyz on spogen g(es)t ze dwu podstatu, a die-li Krystus, chyle k clowiecenstwi, prawie gemu pogde w obecnem mluweni. Takez w geho w mnohych flowiech latinskych moz byti, vakoz wsickni obecnie prawie, ktoz w geho kniehach čtu, že g(es)t tiezku a kratku řeči polozil ge. Ač ia male nebo lechke swiedecstwie mohu o latinie wydati, ale włak niekte(re) mam wykladanie mistrowo Husowo y ginych, zwlastie to, yakoz wy latinie riekate: Sacrame(n)taliter, a cesky swatostnie, ze takowa reć moz niekdy chylena byti k znameni a niekdy k wiecy znamenane, kdyz fe to mluwi od dwu podstatu spolu spogenu. Jakoż fe(m)nu geden mistr mluwie o te wiecy prostie w ta slowa mluwil, ze nenie tielestnie s wymierenim vdow tielo Krystowo w swatosti, ale g(es)t tu swatostnie, a mage ten rozom, że prawie a drželiwie g(es)t pod piikrytim swatosti ginu zwlastnosti tehoz tiela neż kostliwu a massytu. A ten mistr twrdie drzi, ze prawie bytnym tielem g(es)t w fwatofti; awfak toho flowa poziwal k tomu rka, że gesti swatostnie tu tielo Krystowo. A potomt znam, zet talkowe reći mohu powiedieny byti take k wiecy zna- 67 menane. A ktoz chce chyliti k znameni takowe reći, tiech premnoho ma w geho kniehach. Jakozto w teto reci geho, gesto die: Krystus g(es)t yakozto w znameni; nebo ginak obiet nebyla by swatost. Opiet ginde die: Ale tielo Krystowo, ac koli g(es)t tu w swatosti prawie a bytnie, wsak gest tu neprawiegi neż poswatnie yakozto w znameni. A z takych reci welmie hotowo g(es)t wzieti ten rozom, ze ać g(es)t tielo geho tu, wsak nenie ginak tu, gedine yakoz w znameni moż rećeno byti, że znamenawa ta swatost tielo Krystowo za nas dobrowolnie na kriżi obietowane. Tak nas rozom g(es)t w tiechto recech geho a newlastnie gestie z geho flow. ale musy wykladu prida(n)o byti, aby doslo k miere polożene. Ale nenie prawe westi w ten rozo(m) ge(h)o reci, ale hledieti, na cemt g(es)t zalozil pfanie, a proti komut dowody čini. A że proti tiem doktorom, kteriz drżie a vcie, ze chleb poswatni promienuge se w bytne tielo geho, aby gemu nebylo recy: W swatosti chleba gest tielo Krystowo, ale vkazati na swatost prste(m) a recy: Tot g(es)t tielo Krystowo, coż oći widita, a coż | kniez rukama 68° dotyka. P(ro)toz Wykleff chtie od toho rozomu lidi odwesti, od-

68b

piera tomu rka, ze tielo Krystowo g(es)t w swatosti prawie a bytnie; włak gest prawiegi, poswatnie yakozto w znameni. Tie(m)t prawu odpowied cini tie(m), kteriz chtie tu mieti tielo Krystowo prawiegie nebo gistiegi nez w znameni piikrytem, ale zgewnie, ocitie a dotykawie. P(ro)toz aby ti, gesto prawdy magi nasledowati, ginacegi tu nehledali tiela Krystowa, gedine ze g(es)t pod prikrytim znamenie widomeho, aby znamenie nemieli za to, coz pod geho prikrytim gedine wieru drzeti magi. Ale taku reć wzieti k samemu puhemu znameni z toho, że die: Nenie tu prawiegi, nez poswatnie yakozto w znameni, tohot ani ta reć moz vkazati, leć by v nieho bylo gest a nenie, aby rka tuto reci: Tielo Krystowo g(es)t w swatosti, to gedno ze gest w swatosti, a druhe że gesti prawie a bytnie; y bludilt by tuto reci rule prwni; wlak tu nenie prawiegi nebo ginacegie nez poswatnie, yakozto w znameni. A tak nebude w swatosti, ale sama swatost ostane puhe znamenie, ktereżto wiecy kieftiansky clowiek nesmiel by wzieti z takowe reći geho.

## CAPI(TOLA) XXIX. |

Takez y druha řeč, gesto die: Krystus g(es)t w obieti yakożto w znameni, nebo ginak obiet nebyla by swatost; tu opiet die, że gest Krystus w obieti yakozto w znameni. Tolikez opiet wzato moz byti, że gedine, coż podle znamenie Krystowych wiecy kromie sebe vkazuge, tak zostane w obieti, yakoż znamenie moż přidano byti pro znamenanie niečeho, bylo by řečeno: Krystus w swatosti yako v ma(n)nie bylo tielo Krysto(w)o, takez w te obieti mrtwe. Ale on wier(n)ie mieni, ze w obieti gest yako w znameni, nebo pod přikrytim znamenie prawie g(es)t Krystus swym tielem. Ginak v wietr mluwil gest, nazywage tu Krysta byti, kdez nenie; ani tomu moz Krystus řečeno byti, coz nenie Krystus; aniż moż podobnie řečeno byti, by to puhe znamenie chleba a wina mohlo geho wiecy byti. Jakoz y sam die w teto řeči dalši. Ginak obiet

nebyla by fwatoft, odegmuce prito(m)nie bytie tiela Kryftowa, nemoz ta obiet byti swatost nebo swate wiecy znamenie; gedine tiem obecnym biehem vako gine stworenie, g(es)t znamenie stworitele, kteremuż nemożem tak oblastie rekati: Svatost tiela a krwe Krystowy, | nebo nepřilezi kazdemu sebu wyznamenati tielo Kry-69\* stowo sobie prito(m)ne. P(ro)toz tato obiet nemoz nazwana byti opict ani swatost, odluciece to, cehoz zname(n)ie gest pritommie, drze w fobie ginak wyssie wiecy, nemoz nesti lide(m) gedine, yako gine obecne stwoienie nese gim, Boha sebu niekterak vkazuge gim. A poniewadz fe mame domyfleti zwlastiech rozomow, a w geho nefnadnych flowiech dobywati vmyfla, k kteremu tahnu ge(h)o pifma. proć radieyle z geho flow wlastnich nepřigimame vmysla geho, kteryz zgewuge a wyklada w tiechto recech p(ro)to, aby gemu rozomieli. Počinage kniehy o tielu Krystowu psati, čini otazku, gelt-li w swatosti oltare v prawe prawdie tielo Krystowo. A odpowiedage k to(m)u sam y die takto: W kte(re)zto reći riekal sem casto, że w swatosti oltare gestit tri wiecy znamenati, to gest: fwatost, ale ne wiec znamenanu skrze swatost, a to g(es)t wiec poswatna; druhe swatost a wiec, a to g(es)t prawe tielo Krystowo a geho fwata krew; tretie wiec fwatofti, ale ne fwatoft, a to gefti spogenie Krysta s geho tielem duchownim, kterez gesti cierkew gc(h)o; a to nikdy nenie citedluc. A poniewadz | ginak nemoz 69b rozu(m) ani vmvfl do pifma nizadneho poznan byti, gedine z flow fwych, o cem mluwie flowa, a kdyz tak clo(wie)k proftie hleda rozo(m)u gich ginak, neż ona mluwie, nenalezne gim p(ra)wdy fnadnie, kdyz gich newezme yako puheho podobenstwie, ani podle flow gich, o cem mluwie, rozomieti hleda. Ale nad tato bliżfie wiec clowieku k ge(h)o rozo(m)u, kteraz poplanie naze mluwie, rozomieti hleda, kterez mienie, a pro lepfie rozomienie rozdiely činie w reči, w rozomiech y w tiech wiecech, o nichz mluwi. A kto by fe takowehoz poradu popfanie proftie bral fobie z toho giny rozom, giż by famodiet dal fe w nebezpećenstwie, a nieco by gincho żadal, nez ta prawda poplana chce. P(ro)toz ma-li clo-(wie)k zwlaftich flow hledati k rozomieni a k umvflu tiechto knih.

gizt nenalezne ginde, pustie se tohoto počateho zalozenie w nich. A hlediece k wasemu rozomu, ktery wy berete z tiechto knih. tent, wiete, nedrži, gedine puhe znamenie od febe wzdaluge, wiec znamenage. Ale Wykleff poklada navprwe oltarni, a včil lid tomu, aby tri wiecy rozomyel w te swatosti: samu swatost, ob-70° lastie | genz g(es)t znamenie, a druhe wiec znamenanu skrze swatoft, a to g(es)t prawda tiela a krwe Kryftowy. A kdyz by toho spolu w gednom spogeni nedrżel, co by to vćil lid, aby v gednu wiec polożił y dwie oblastie, gim wykladage rozomieti welel, włak kdyby w teto reći o puhem znameni smyslel, tehdy lid navtieże by zapletl, a na rozo(m)u wiery by prekazyl; tak rozdiely gim cinie wiecy od wiecy w bytech, a spogenie dwu podstatu, gednu obiet, by gedna byla znamenie, a druha w swem bytu byla prawda toho znamenie. Kdyby z takych wiecy k rozo(m)u wiery dofli, gestli ge(h)o prace w tom, aby ge w samem znameni tiemi rozdiely vstawil, a vkaże gim tielo Krystowo na kriżi y gistil gim, że ten chleb znamenawa to tielo za nas obietowane na krizi. Ale diete wy nam, ze ste wy slepi a nepatrite pilnie k geho recem ginym, gedine sobie osobiece toho reć niekteru, y mniete, że wfemu rozomiete. Mily, ale wy ge(n)z prawie widite, vkazte, kterymi prostředky poto(m)nimi odpiera, nebo ruli toto založenie prwnic, ać skrze mnożenie poto(m)nich reći y w to(m)to zalozeni lući nie-70b kte(re) wiecy od toho, gesto by w zlem rozomu mohli | drżany byti od lidu. Ale nerufi dwu podstatu w obieti oltarni, gesto g(es)t fwatost k znameni a prawda toho znamenie prawe tielo Krystowo spogene bytnie s swatosti. A opiet mezy ginu reći priwodi S. Augustyna sobie k dowodu, kdeż S. Augustyn dieli mezy obieti a swatosti a die, ze obiet spolu se čini z swatosti a z wiecy swatosti, genż gest tielo Krystowo a krew, iakozto g(es)t w osobie Krystowie: neb v bozstwie a clowiecenstwie byli strany Krystowy, ale geho byt, z nichzto obu gest cely Krystus. Takez obiet gest shromazdienie a ne spogenie stran: swatost citedlna a tielo Krystowo se krwi, tielo Krystowo, ktereż pod zposobem prikryte w swatosti prigimame. W te reci opiet w prwni rozom tiehne; vkazuge, ze

obiet ze dwu podstatu spolu se čini, spoiuge nebo shromazduge z swatosti a z tiela Krystowa, ktereżto pod sposobem chleba prikryte w swatosti prigimame. Kterazto rec gedno duche swatosti neprileži, gedno o same swatosti aby reć byla a o tom, co a kde znamenawa, a o vzitku, ktery přinafie fwym znamenanim. Opiet mezy ginu reci die, ze w to(m)to mluweni fig(u)r nem su stupniowe roz-71° licni, z nichzto naydiwnieysi g(es)t, ze miesto chleba bywa tielo Krystowo poswatnie. Jakożto dowodi S. Ambroż. że g(es)t bohu podobne a k wiere hotowe, ne by chleb se zrusil, ale że znamenawa tielo panie tu prito(m)nie w fwatofti, kteremuzto mufv. nechage patrenie k chlebu, pilnie zrieti. A w pate kapi(tol)e die mezy ginu reci: Slusie na Krysta, boha naseho, aby wietlim diwe(m) milostiwosti a milosti přišel w nowem zakonie, gelikożto k ſwatoſti oſtatni, w nizto bywa pamatka geho diwnych wiecy dokonala; ale w stare(m) zakonie bylo g(es)t tielo Krystowo w ma(n)nie a w ginych figurach yakzto w znameni. P(ro)toz musy, aby w teto swatosti bylo w clowiecenstwi tielo Krystowo mocniegie, dokonalegie neb dostatečniegi nezli w znameni, nebo ginak layk anebo giny včinil by w hlafu tielo Krystowo tak mocnie, dokonalie neb dosta(te)cnie w znameni, vakozto gest w obieti poswatne. Tu wzdy mluwi o dwogi podstatie obieti oltarnie, prawie chleb k znamenie tiela Krystowa sobie prito(m)neho, gehoż znamenie g(es)t, k niemuż ma zrieno byti od wiernych, nechagice zrenie k chlebu; a | opiet dale die, że slusie na Krysta, boha naseho, aby 71<sup>b</sup> wietćim diwem milosti prisel w zakonie nowe(m), gelikozto k swatosti ostatni nad zakon stary, poniewadż geho tielo w ma(n)nie bylo g(es)t a w ginych figurach yakozto w znamenich puhych, z daleka znamenagice geho tielo. Ale poniewadz wietsim diwe(m) k teto swatosti ostatni zriece p(ri)sel gest, tehdy slusie na nieho, aby prewyfil ony swatosti clowiecenstwi(m) nebo tielem swym w teto swatosti; pakli by wyse nad sama znamenie nic nebylo, tehdy layk nebo giny ċlo(wie)k vċinil by tielo Krystowo w hlasu tak mocnie, dokonalie neb dostatećnie w znameni a w takowem geho wygeweni. Giz naylepe mozem znati, kterak on sam ma se k takowemu rozo(m)u, kteryz wy wedete, kdyz powyługe teto swatosti neb swatosti żidowske tie(m), ze oni samotnie puhe znamenie byli by su tiela Krysto(w)a. Ale swatost tato tie(m) lepsi gest, ze znamenawa tielo Krystowo, a mage w sobie p(ri)to(m)nie, kterez znamenawa. Ale odegmuce prito(m)nost tiela Krystowa | yhned sstupuge dolow die: Ze layk včinil by w hlassu tielo Krystowo tak mocnie w znameni; a giz nebude nic wyse gedine puhe znamenie yako żidowske, gemuż nebude potrebie recy: Slusie na boha Krysta naseho, aby wiecsim diwem prisel w zakonie nowem gelikożto k swatosti ostatni, poniewadz layk moz včiniti mocnie gednoduche tielo Krystowo w znameni slowy. W takowe reći naylepe moż vmysł Wyklessow poznan byti, na to-lit gesti tahl ginymi rećemi, at by chleb ostawił tielo Krystowo w znameni gednoduche(m), čilit sam ted takowu wiec yako marnu potupuge.

# CAPI(TOLA) TRIDCATA.

Opiet ginde mluwi Wykleff wykladage Anzhelma, y die: Z tohoto zda fe, ze by tento Swaty drzal, ze by toliko zostawali pripadkowe, yakoz drżi Rimske(h)o kostela strana. Ale tuto znamenati mame, ze Anshelmus v gini swieti pracowali su ne ku poctiwofti toho znamenie, ale ku poctiwofti tiela Krystowa znamena-72 neho, a tak Kryfta. A tak fu ufylowali, aby byt podlftaty chleba a wina znamenitie byl pohrzien, gelikozto k zreni lidske(m)u a cela nabozna myfl aby byla fhromazdie(n)a w Kryftu, pro niehoz zostawagi zname(n)ie zewnitrnie, nebo tak v p(ri)to(m)nosti wietfie nebo waznieysie wiecy ważnost nizsie wiecy se zapomina. A tu reci wynima Anzhelma, ze toho nedrzi, by pripadkowe chleba stali bez podstaty chleba, a die, ze Anzhelmus a gini swieti pracowali fu w fwych pifmiech ne ku poctiwofti znameni, ale ku poctiwosti tiela Krystowa znamenaneho. Nebo chtiece vwesti w lid. że g(es)t to widome tielo Krystowo, vwedli by poctiwost tiela Krysto(w)a k znameni widomemu, y die, ze su oni o takowu wiec

nepracowali. P(ro)toz gest-li dowod, że Wyklest odgima tielo Krystowo prawie a bytnie, prito(m)nie w swatosti chleba a wina, a na to fwe dowody cini, tehdy oftawuge ty fwatofti puha znamenie, y wlicku pracy, coz gie gest miel w tiech dwogiech kniehach, činil g(es)t ku poctiwosti toho znamenie; nebo wsecky reći, čtenie y reci gine appostolske, kterezto o to(m) mluwi, musy p(ri)chyliti k to(m)u znameni, aby wzdy znameni riekali tielo Krystowo. A to držiece | lide wzdv budu čtiti a ważiti, aniz toho kto wytrhne 78° lidem z frdce, byt toho welmie newszili, dokud to flowo ftogi p(ri) chlebu, ze gest tielo Krystowo. A gestli ze by chtiece wsecko zrenie lidske k tomu vhasyti y zgewili gim vplnie, ze gedine puhe znamenie gest, nemage w sobie tiela Krystowa ani ktere mocy duchownie, gedine ze znamenawa spogenie skutećne duše s Krystem. tehdy oftane vako blato lidem, iakoz na mnohych widieti gest, kteriz ten rozom držie, ze by nedunuli za to znamenie; a tak wzdy z toho dweho gedno musy byti, nebot g(es)t čtenie shladiti a řeči Appostola, at niekdież nenie nalezeno; chleb tielo Krystowo a wino krew geho, at nemagi nizadne přičiny čtiti te wiecy, anebo pod tiemi flowy wznafeti na puha znamenie chleba a wina poctiwost tiela Krystowa. Nieco wzdy musyte o to(m) recy: nebo żet gest vzitečno nebo nevzitečno, a prostředka mezy tiem dwym nenaleznete. P(ro)toz Wykleff to, coz by od ginych odgimal, o to by sam vsylowal, aby wsemi dowody swymi wynial z lidi to, aby nedrželi tu w swatosti prawe spogenie prito(m)nosti tiela Krystowa, a pod flowy čtenie flawili famo puhe zlnamenie: ale z teto řeči 78<sup>3</sup> geho, kterut wymluwa Anshelma a gine, neshledawa se na niem ten dowod. Nebot die, że su oni prwni vsylowali o to, aby byt podstaty chleba a wina znamenitie byl pohrzien gelikozto k zreni lidskemu, a cela nabożna mysl aby byla shromazdiena w Krystu, pro niehozto zostawagi znamenie zewnitrnie, nebo v prito(m)nosti ważneyli wiecy pozapomina se ważnost nasie wiecy; a tak zgewnie wyznawa prito(m)nost tiela Krystowa w swatosti, p(ro) niezto oftawagi znamenie chleba a wina w fwem prawem bytu, a że k tiem znamenim nema zrieno byti, ale celu a nabożnu mysli

magi fe obratiti k tielu Krystowu, nebo k niemu samemu tu přito(m)nemu tielem swym, pro niez ta znamenie vstawena su, aby nemielo dano byti lide(m) tak tielo Krystowo p(ři)to(m)nie k godeni; ta sama znamenie na to miesto nebyla by vstawena yako nevzitečna, nebo sigury puhe stareho zakona lepšie su byli než to puhe znamenie. Opiet Wyklest na niekoliko miestech w swych kniehach přiwodi odwolanie Berankarya yahna, gešto držel ten rozom os swatosti oltaře, ze gedine k znameni chleb | a wino, ktere se na oltaři přikladagi, tielo Krystowo a krew geho su. Kteryzto blud odwolal g(es)t Berankaryus Jahe(n) před Mikulašem papežem, a před sto a čtrnadsti biskupy a před sborem; oprawuge swog blud wyznal gest wieru navčenu od sboru tiech biskupow o swatosti oltaře řka: Wieřim chleb a wino, kterez se na oltaři kladu, po poswieceni netoliko sakrame(n)t, ale prawe tielo a krew pana našeho Gežise Krysta.

# CAPI(TOLA) TRIDCATA PRWA.

Ale Wykleff k swemu dowodu pożiwa toho odwolanie pied tiem welikym sborem za casu Mikulase papeże proti sboru Rimske Risse a cierkwe poslednie potom papezi, kteraz drżi, że chleb poswatny mieni swu podstatu w bytne tielo Krystowo. Ale ten sbor s Mikulasem papezem, pied nimż Berankaryus odwolal a oprawil blud swog, drzal gesst), ze obiet oltażnie ze dwu podstatu spolu se cini z swatosti, tiela Krystowa. Jakoz Wykless wyznawa w gednom miestie rka: A to gest mnu hnulo, abych rekl, tuto poklada tisic sto a ctrnadste dekret rimskeho sboru, tuto swatost nazywa podstatnie chleb a wino, pod nimizto ma wiereno byti, ze 74 g(es)t | Krystowo cłowiecenstwie w każde stra(n)ce w tiech rozdielech, gimiz sam Wykless hybe, moż geho rozom zgewnie poznan byti, kteru stranu ze dwu ostawuge sobie k dowodu zbor biskupow spolu se cini. A Berankaryus drżi, ze chleb a wino, ktere

fe na oltari kladu, tielo Krystowo toliko w znameni puhe(m) ostawagi. P(ro)toz gest-li geho rozom k tomu a na to čini dowody. aby lide(m) k uzitku to puhe znamenie oftawil, tehdy vhned pochwalil by rozomu, ktery gest drzal Bera(n)karvus o samotne(m) znameni, a potupil by fbor tak weliky, gesto drži, ze w swatosti g(es)t prawe tielo Krystowo bytnie, kdyz by sam stal p(ro)ti tomu. Ale że nechwali rozomu, ktery g(es)t drzal Be(ra)nkaryus, a ten rozom welmi chwali, ktery g(es)t drżał Mikulas papeż f tiem fborem. a tie(m) fylniegi mluwi proti tie(m)to poflednim, gefto puftiwse prawy rozom swych predkow o obieti oltarni y zklektali sobie sami falešny a kriwy. P(ro)toż ać bycho(m) to chtieli brati z niekterych flow Wykleffowych, wiece mame w takowychto powiedienich wiecech geho vmvfl znati nez w flowi(e)ch | zwlastiech. 75° Opiet kdyz Mistr hlubokych smyslow potupuge niektere lidi p(ro) ten rozom, gesto su drżeli, ze swatost w tom rozomu tielo Kry-Itowo w znameni g(es)t, yakożto skala biese Krystus. A mluwie k tomu Wykleff die: Zda se, ze w slowiech poswatnych gest mluwenie ffig(u)rnie, mocnieyli, dostatecnieyli neż w teto reci: Skala biele Krystus, nebo ta slowa činie z p(ri)činy, aby člowiečenstwie Krystowo bylo bytnic, ale poswatnie w kazde strance obieti poswatne. A tak ta obiet gest znamenie mocnieysi, dokonaleysie neż chleb pożehnany od layka nebo od knieze ginym obyćegem pozehnany. A tak opiet z toho dielenie na ruozno odpornych wiecy moż poznan byti rozo(m), ze ać wykladnie z flow panie moż rećeno byti s strany chleba mluwenie ffigurnie w tiech flowiech: Tot g(es)t ticlo me, ale poniewadz samotna figura chleba nenie tielo Krystowo gedi(n)e pro spogenie prito(m)ne tiela Krystowa, moz gemu přidano byti fig(u)rnie tielo ge(h)o. P(ro)tož powyluge ffig(u)rnieho mluwenie w flowiech panie, p(ro)to że ta figura chleba (ma) ma w fobie tielo ge(h)o bytnie, a tiem nad skalu wyssie znamenie gest. A p(ro)to | ta obiet poswatna gest mocnieysi znamenie nez chleb od 75 layka pożehnan, vcinien gla w znameni puhe(m) tielo Krystowo. A to giż zgewnie z geho reći mame, ze odegmuce tielo Krystowo bytne od swatosti, żet ge wyse nepoklada gedine za tak mocne

znamenie tiela Krystowa, kterak mocnie moż layk chleb zehnage včiniti tielo Krvstowo w znameni. A to on zamieta, ale wy neswolite teto řeči, gesto die. Nebo tato slowa poswatna činie z přičiny, aby clowiecenstwie Krystowo było bytnie a ne poswatnie, poniewadt die: polwatnie w kazde strance; tehdy gedine w znamenie. że znamenawa objeti geho clowiecenstwi kromie sebe. A gest-li tu řeč geho wzietí gedi(n)e k znameni gednoduchemu, tehdyt nemoz mocnicysi nic byti nez skala nebo chleb pozehnany od layka; nebo gedine k tomu gest, aby nieco kromie sebe znamenal. Take gest-li geho řeć wzieti mluwenie o puhem znameni, tehdy y fam proti fobie bude rka: cinie flowa pofwatna, aby było clowiece(n)ftwie 76° nebo tielo Krystowo bytnie w | kazde strance obieti poswatne, mufy recy. ze byt tiela Krystowa g(es)t znamenie. Ale peprilezi řeči bytu geho tiela znamenie, a přilezi řeči, ze gest w swatosti yako w swem znameni widomem, přilezí řeci poswatne proto, že g(es)t bytnie a drželiwie w swatosti. P(ro)to ze ta swatost samo puhe znamenie ostawa tiela Krystowa, kromie sebe nenie zprawa wiery rwoditi byt flowy a stawieti gimi stien toho bytu, ale geho řeč potomna tomu odepře, gesto die: Tak moż wierny shromazditi swatost dobre milosti, g(es)t bytnie chleb a wino; nebo iakoz gini rozomiegi, obiet gest gedno shromazdienie z te podstaty a z tiela Krystowa. P(ro)toz gest reć wzdy o dwu podstatu gesh)o. gesto se w gednu obiet shromazduge nebo spolu čini z podstaty chleba a wina, a z tiela Krystowa. A tak v prawdie geho rec doyde, że mluwenie figurnie w flowiech pofwatnych mocnieyfie g(es)t neż w teto reci: Ikala biele Krystus, poniewadż tato figura ma w fobic bytnie, coz ona z daleka ykazowala. A kdyz ma w fobie tielo Krystowo, tehdy v vžitek wiericym prinosie. Pakli se 76 howado dotkne hory, budet vkamenowano. Ale kdyz wy powyful gete tohoto znamenie wyfe nez fkaly, tehdy tie(m) gedine, ze znamenawa Krysta za nas obietowaneho, a że niekterak geho ma prito(m)nic a że milosti niekake znamenawa, kte(re)zto wse nemoz dowedeno byti vako cyzie, a prawdy nemagicye odegmuce prito(m)nost tiela Krystowa bytneho od te swatosti niżadne p(ri)to(m)-

nosti ani milosti Krystowy nemozte gistiti ani dowoditi wyże, gedine iako chleb vćinieny w hlasu tiele(m) Krystowym w znameni gednoduchem od layka. P(ro)toz ać berete za Wyklesa takowe reći, ale daleko ste se s tiem chybili w rozomu y w umysle w tiech rećech.

## CAPI(TOLA) XXXII.

Opiet kdyz wy w swych pismiech kladete prewysenie te swatofti oltarnie nad fwatofti zidowske y nad gine swatofti zakona noweho, tehdy tie(m)to prewylugete ge nayprwe w tom, ze mezy ginymi swatostmi znamenitiegi vstawil gest gi, a ze gi gest welmi flawnie f weliku pilnofti a fnażnofti vftawil Kryftus: a druhe w to(m) prewyfuge gine fwatofti, ze fkrze tu yako hodnieyfi gine swatosti stareho zakona prestaly su, a że, gestli gi vstawil w cas naywietsieho | milowanie nas, ty wiecy p(ra)we w sobie su, ale 77° malv dowod činic, proč ta swatost přewyšila gest swatosti zakona stareho. Ale tato rec wiece vkazuge, ze Mistr naylepši a cicsar wżdycky rozmnozitel, na poslednie wcćeri, kdyz g(es)t wećeral putuge fućedlniky fwymi po gedeni bera(n)ka figurnieho welikonoćnie(h)o, vwedl gest slawnie tuto swatost. Z toho maż, że Krystus. poniewadż f polepienim prichazye, ze tato fwatost g(es)t mocnieysi, dokonaleyfi a wietci, facrame(n)tu bliżfi nez fwatosti starcho zakona, nebo ginak by tato fwatoft nebyla mocnieyfi, dokonalcyfi, nebyl-li by dowod, proc fwatofti ftareho zako(n)a mieli by preftati. kdyz g(es)t tato vwedena. A poto(m) se die: A poniewadż sfigury w stare(m) zakonie prospieli su tie(m), kteri su ge zachowali k spafeni, p(ro)toz mufy to byti, aby tato nowa figura tiela Krystowa prewyfila ony figury, aby byla mocna, doftatecna a podobna pifmu položiti přito(m)nost tiela a krwe znamenane Krystowy, nebo poniewadż tielo Krystowo gest niekterak w ginych swatostech, wiece w teto, nebo flowa teto fwatosti mocnie, dostatećnie to vkazugi. Tiemi | recemi giz vkazuge fe, cim tato swatost prewysuge swa-77b tosti zakona stare(h)o y noweho, a że pro wiec swatosti zako(n)a

stareho y noweho g(es)t wyssie wiech, aby hodnie mohlo mluweno byti, ze ciesar naylepsi a mistr, wzdycky rozmnożitel wseho dobre(h)o, na poslednie wećeri vstawil gi po gedeni beranka ffigurnie(h)o ne ialowu yako beranka, ale aby byla znamenie magicy wiec znamenanu. P(ro)toz musy to byti, aby tato nowa figura tiela Krystowa prewyfila ony figury, aby byla mocna, dostatecna a podobna pismu položiti přito(m)nost tiela Krystowa a krwe znamenane. A to g(es)t wiec a prawda te fwatosti, p(ro) kterużto wiec moż v p(ra)wdie receno byti, że prewyluge swatosti zakona stareho v gine swatosti zakona noweho. W to(m) moż byti nalezeno. że f polepienim prichazye. Ale poloziece gine p(ri)ciny, kterak koli flawne w flowiech, y to, że f weliku pilnosti a snażnosti vstawil gi Krystus, a kdyz gedine samo puhe a mrtwe znamenie ostane. gedine nam znamenage obietowaneho Krysta na križi z daleka 78° minuleho, | co nam fnaznost geho prinese? Byt gi piet nediel vstawowal f weliku pracy, wzdy na to mufyme zrieti, co g(es)t vftawil, ze znamenie puhe, a čemu g(es)t nam, nez gedine proto, aby znamenalo geho minule vmućenie. A gest-li recy, że w cas sweho milowanie naywietcieho k nam vstawil g(es)t gi, a tie(m) prewyfuge znamenie stare(h)o zakona, w te wiecy nemożem welike(h)o milowanie nalezti, nenie-lit w gine(m). Složiv nam bera(n)ka welikonocnieho, gesto bycho(m) se ge(h)o do sytosti nagedli, vstawil kus chleba. gesto ani g(es)t to sniedek k nasyceni tiela, ani kteraky byt twarny, gesto by sebu dal popuzeni clowieku k nabozenstwi. P(ro)toz, poniewadz gedine znamenie g(es)t kromie sebe dalekych wiecy, tehdyt nenie dowodu nizadneho, p(ro)ċ by znamenie stareho zakona prestala; ani g(es)t w to(m) dowodu, by s polepšenim Krystus prišel, nebo wy sami diete, ze pred vstanowenim teto swatosti mnozy magi wiecny żiwot negedle teto swatosti. P(ro)toz nic lepsie(h)o nemoż nalezeno byti, gedine yako za bera(n)ka. Opiet poto(m) die Wykleff o prewyleni swatosti oltarnie 78 nad swatosti zakona stare(h)o y nowe(h)o: | P(ro)toz obecnie se prawi, że tato fwatost prewyluge gine w tiechto trech wiecech prwe, ze kdyzto gine fwatofti daleko nebo mnoho fu fe zdalowali

od wiecy swatosti tak mieste(m) iako casem spolu spogenu, nebo beranek stare(h)o zakona, o niemż w Exodu se mluwi, mnoho wzdaluge se casem a miestem od tiela Krystowa. Ale tato swatost ma celie nebo wiecko clowiecenstwie potrebne spogene, w to(m) wzdy hodne prewyfenie oniech znameni ykazuge, poniewadż ma toto znamenie wiec swu casem y miestem y spogenim, kteruż znamenawa. A tot wsickni wiericy nazywagi swatost tiela a krwe Krystowy, ze toho g(es)t znamenie blizke mieste(m) a case(m) mage swu wiec sobie prito(m)nu a spolu spogenu, aby nebylo receno znamenie minuleho vmućenie Gezu Krystowa, ani znamenie milofti duchownich, ani znamenie skutečneho spogenie duse s Kryste(m), ani znamenie skutkow Krystowych. Nebo ty wiecky wiecy fu wzdaleny cassem a miestem od teto swatosti, aniż tiech wiecy kterak wyzna(wa)ti moz tato fwatost, ale aby gie było receno svatost tiela a krwe Krystolwy, p(ro)to ze ge s sebu ma bytnie a při-79° to(m)nie ne tolik, aby miernie mohla wyznamenati tielo a krew Krystowu, ale aby lide tielestni mohli skrze podstatu tielestnu sobie p(ri)flufnu, a ku pokrmu a k napogi priprawenu, chleba a wina včastni byti podstaty bozske, aby gi(m) nieco znamenala swym p(ri)rozenim, a nieco gim spomohla poziwati bozskych a duchownich wiecy w prito(m)nosti tiela a krwe Krystowy, gest prawy pokim a napov.

### CAPITOLA TRIDCATA TRETIE.

Protoz, bratiie kniezic, poniewadz z Wyklessa beiete tyto niektere dowody a w gine rozomy daleke od nieho přinasiete ge, prosym was, poznayte se před Bohe(m), ze ani Wyklesa ani čtenie nedržiete o swatosti oltařni, aniž te(n)to dowod waš s chwalu weliku gest, kteryz beiete z Wyklessa nebo od ginych pisem o tom, ze Krystus nenie zde na zemi s nami po swem na nebesa wstupeni podstatnie, osobnie, bytnie a tielestnie w to(m) tielie a w te welikosti, w ktere(m) a w kterake wstal g(es)t z mrtwych a na nebessa

wftupil, a że nenie duch ge(h)o tielo vako angel, ać g(es)t darv wzal w to(m) tiele, a giż oflawen g(es)t. Ale wiak g(es)t wzdy 79<sup>b</sup> p(ro)to p(ra)we | tielo miel pod tuż firokofti, dluhofti, wyfokofti a hlubokosti a tiezkosti, attez wiecky vdy; a tiem tiele(m) podle wiery kiestianske wstupil g(es)t na nebesa, a potom giz nesstupi na nizadny oltar tie(m) tielem, by pak S. Petr fluzil, dokudz se swiet neskona; a że nema mnoho tiel, aniz gedniem tielem moz fe hybati pogednu na mnoha miesta od sebe wzdalena. A takowych wiecy mnoha wafe pifma ykazugi, fcitagice tielo Krystowo, co ma a co nema, co moz a co nemoż, kde g(es)t 'a kde nenie, a kde a dokud byti nemoz. A ze ty wiecky wiecy powiediene o tielu Krystowu, kterez pisma vkazugi, ze prawe clowietske tielo ma, a ze pod miery fluine, wzrostu clowiecieho, welikost a sirokost na wiech vdech, a że tiem tielem gedine miesto na p(ra)wicy bożi scdie drzi a nestupi do sudneho dne, to wie prawe g(es)t, a ma tak podle wiery krestia(n)ske drżano byti. Ale k tomut g(es)t zrieti, kdyz se to wsecko smieri a počte skrze pisma, toholit se zada, abv lide pewnie oftali w te wiere poctene pismem, cili se ta wiera p(ro)to hromażdi a rowna k niekteremu koncy zamieniene(m)u, aby so fobic fnaze mohli | dotahnuti gedne wiecy włożene tiemto fectenim tiela Krystowa; a ze ponie(wa)dz držiete, že tielo Krystowo bytnie nenie ani moż byti w fwatofti oltare, tiemito dowody a pocty fo w to(m) [drziete] twrdite a giftite, yako by w tiech dowodiech welmi prawu wiec v wiere poznali a v pismie. A poniewadz pan Gezis mnoho mluwil g(es)t o fwem tiele, chwale ge lide(m) za prawy pokrm, a zgewnie na pofledni wećeri vftawil ge w fwatofti chleba a poručil to Appoftolom, aby flužebnie to riedili a gine lidi o tom zprawili y pisma polozili, tehdy on sam v p(ra)wdie wzdy to ćini a kniezie fluzebnie, coż na lidi flufie. A tu wieru od Appoftolow kazanu a pfanu od nich, wzeli fu poto(m)ni gich od nich, a opiet gini od nich wzeli su to a psali y vcili o to(m) az do tiechto casow. P(ro)toż neniet zamyślenie anit g(es)t nowina neznama, ale skutek zgewny a weliky bożi, a gest wiera krestia(n)ska držeti to, že prawe tielo Krystowo a geho krew bywa w swa-

tosti oltare. A poniewadż wiera g(es)t, tehdy wy tiemito dowody a fectenim tiela Krystowa nedowedli ste sobie, ale od wiery potřebne dowedli ste, a osvdlo welike v wiere včinili ste sobic, a sob byste pro nie k te wiere p(ri)stupiti nemohli, a gednu wieru druhu wieru w sobie ste zkazyli. Włak ta wiecka polożenie pifem o clowieku Krystowi p(ra)wa su, v gsu wstupniowe wiery nalie, abychom na nich stogiece, niektere potrebne wiecy sobie k spaseni drželi, widuce z te wiery, kde nynie g(es)t a ktery konec wiemu nayposledy včini. Ale aby ta polożenie pisem geho plnost byla, by Krystus prawy Boh a clo(wie)k pod tiem poctem wasim zawrien byl, toho nefmiete recy. Pakli diete, ze gedine tu plnost moz mieti, ktera tiem počtem g(es)t wymierena, tehdy gedine geho plnost pod mieru waśe(h)o rozo(m)u stogi; a tut giż nenie wiery poziwa(n)ie, ale febu k bohu p(ri)stupenie, pokud miera fwa k niemu dopusti. A to diem, poniewadz taz wiera skrze pilma polożena g(es)t o tom, że g(es)t mienil a vltawil tielo lwc k gedeni lide(m), yakoz o tom polozeno g(es)t, ze fedi na p(ra)wicy bozi. Tehdy tak dowoditi g(es)t gedna pifma proti druhym na zkażenie vstawiti, gedine proto, ze to nepada miernie lidem, kterak by drželi o gedno(m) tiele, ze gedno miesto drzi a też tielo gie se rozldielnie miesty mnohymi od sebe wzdalenymi. Toho si rozu(m) lidíky nema, ale pisma obogi wiec wieriti wele. A my, wczmuce tu stranu, ktera nam miernie w rozu(m) tielestny padne, dieme o druhe, ze nenie a nemoz byti, ze my wieriti nemożem zkazywie gednu itranu wiery w fobie, y take druhu itranu wiery. Ale tiemi dowody tak ste malo vgistili tu wiec, że nemoż tielo Krystowo w swatosti bytnie byti. Jako bych ia wam vgistil tie(m)to dowodem, że g(es)t tielo geho w swatosti, poloże, ze Krystus ma tielo owiem duchownie yako bozstwie a wsudy rozfirene yako bozstwie gest; gestie bych tiem nedowedl, poloze ge w też plnosti yako bozstwie. Nebo kterak toho dowedu, kterym pismem nebo rozomem, kterak syn bozi spogil se g(es)t s tielem, a byl fwu ofobu prawie w tom clowieku, poniewadż nenic fmierny ani miestny, a nic nikdiez prwe nenie neż on. A coz kde

g(es)t, w to(m) we wiem bytem podstatnym g(es)t, a tak w każde(m) clowieku v v matce Krystowie prawym bytem podstatnym [byl] gest prwe nezse w ni wtielil. Kterak wyse a zwlastnjegi swu 81 wlastni a nesmiernu osobu byl | gest w gegiem žiwotie, kto gesti tak mudry, nechat to rozomem wywede; a pilma wiece nema, gedine zet se g(es)t wtielil. Takez y tuto gedine wiery clowiek potrebuge. Ale nic neodwede ten, kto odpiera, ani ten, kto potwrzuge, dowede; ale coż Wykleff odpiera pri te wiecy, ze nesstupa, nenie tielestnie nebo hmotnie, nessiri se, netahne se vdy masytymi s miesta na miesto, tot g(es)t p(ra)we, aby odlucil od toho nepodobne wiecy. A gesto se w prawdie nadiege ta wiec, ale w gine daleke zwlastnosti od toho rozomu tielestnech)o, ale poctuce liternie tielo Krystowo a pod mieru rozo(m)u tielestneho podweduce ge y odpierati skrze ten rozom tielestny to(m)u, ze nemoz byti na oltaři w swatosti ge(h)o tielo; nič nenie swrchowanieysi ten rozu(m) neż oniech żidow, gesto su rekli: Kterak nam chee tento dati swe tielo k gedeni? P(ro)toz tie(m) gedine g(es)t Boha zawijeti pod swym rozomem a včiniti nepodobnie reći geho, yako by on nemohl tak hotowie a snadnie dati tiela swe-(h)o k gedeni, vako g(es)t hotowie o tom vsty mluwil; a samemu se zawijeti g(es)t, aby nemohl rozomieti ani wiejiti mimo miery, 82° pod nimiz g(es)t boha polozil. Ale Sallon die: Jakoż newieś, ktera g(es)t cesta duchu, ani rozomieś, kterak se spoiugi kosti w żiwotie żeny tiehotne, takez newieś skutkow bozich, ge(n)z g(es)t stworitel wiech wiecy. P(ro)toż cozt g(es)t rekl pa(n) Boh: Wezmiete a gezte, tot g(es)t tielo me, kte(re)zto zrazeno bude za was, tot g(es)t wiec bozska, navwysi meze lidske. Ale gedine wiericym bude cest, a newiericym kamen twrdy k zetreni. P(ro)toz ty reci y gine, w nichzto g(es)t mluwil o fwo(m) tiele, yakoż nemohu p(ra)wie stati, chtiece ge tiem cinem zidowskym, aby krwawie, masytie a kostliwie mielo gedeno byti tielo geho, takeż nemohu stati ani prawdy mieti opiet ge obratiti na samy vzitky a milosti duchownie, że by pod tiemi wiemi slowy gedine milosti duchownie mienil a vzitky tiela sweho rka: Wezmiete a gezte, tot gest tielo me, ktereż zrazeno bude za was. Tak o dariech a o vzitciech samych toho tiela geho mluwiti, ani negedie, ani g(es)t tu geho tiela, kdyz giesti weli. Nayprwe, że prawda w slowiech nemoz stati, kdyz nenie wiecy, kteruz naze gmenuge, a giesti | gi 82 weli; druhe, gestli podobenstwie, tehdy gest tiezsie k rozomu nez ona kola, ktera g(es)t Ezechyel widiel. A stogie-li w tom rozomu, o ktery gesti prwe reć byla, maly g(es)t dowod, byt ty wsecky reći k tomu nevzitećnemu znameni chyle mluwil, ać niekteru stranku wykladnie mohu sigurnie wzata o chlebu byti.

### CAPITOLA TRIDCATA CTWRTA.

Take to diem wam, bratiie knieżie, że ste wy wiecky lidi zstihali o to(m)to kufu, kteryz na rozomu tielestnem stogie, a o niem drzie tielestnie nieco, yakz komu smysl tielestny přida. A proto wy ge haniete a flepe gi(m) dawate, a że fu fobie to fami bludnie smyslili bez zalożenie wiery; p(ro)toz kto to bludnie drżi, nema w tom chwalen byti. Ale ponic(wa)dz wy diete, ze widite w te wiecy prawdu, mily, profym ohledayte fwe dowody o te wiecy. Jat o nich diem, że nizadny rozom, k niemuz pisma wase chyle, obratiece ge o tom kustu tiela Krystowa, nemoż v wiere zalozen byti, ac dowodowe polożeni glu pod flowy pifem, ale w fobie negface pifmo ani dowodowe; take że fu tak rozlicne | a fobie od-83\* porne, ze wlastnie gedni druhymi mohu rušeni byti. Tak by wsecky netoliko navcenie byli, ale aby k wiere neprissuseli. P(ro)toz coż wy potupneho możte k tomu recy o te wiecy, tak wam potupnie mohu zase mlu(wi)ti a recy, że navcenie wase nesnadnie moż wymluweno byti. P(ro)toz nenie hodne o to(m) navćeni recy: Pan Boh, genz g(es)t dal te(n)to dar, ani to moz receno byti: Mnozy od Otce w swietlosti nowie gluce oswieceni iasnie, ani to: Tento neb onen byl dobreho żiwota, ani to, że wy ste swietlo w tom, a mnohym ste oci otewieli o te prawdie, gesto dawno swiet bludil

o ni, ani g(ef)t to duch prawdy, o niemż fe wyznawa. A poniewadż was tak powyfugi, że ginym oci odwierate tiemito navćenimi, pohledte fami na nie, moz-lit gim receno byti dar bożi nebo fwietlo od otce fwietla posslee. A tatot g(es)t pricina meho psanie, ze. poniewadz nemohu proftie mluwiti f wami o to, aspon toto prečtete, nebo fem was wzdy wiece milowal neż gine knieżie. P(ro)toz wiece gefti mi was żel neż ginych, a lidi fproftnych welmi 83 gesti nam żel, że wy pri te swatosti giny rozo(m) | mate, a lid obecny daleko od was. Giny lid podle čtenie od mladofti flyfi, ze g(es)t Kryftus fwe tielo vftawil a dal ge lidem za pokrm. Ać pak hlupie fe ma k tiem wiecem yako fyry a wzdy od knieżi zklamany, ale wzdy podle flow bozich chyli fe k tomu, chtie fwemu dobremu tu, yakoż dawno naućen g(es)t. A wy ginak proti gich vmyflu y bożiemu f tie(m) puhym chlebe(m) a wine(m) obraciete fe mezy nimi, kterażto wiec neflychana g(es)t od počatka, aby lid w ginem rozomu hledal spasenie, a kniez w ginem rozomu posluhowal lidu a nefmiel lidu vpriemo ohlafyti toho, co fmyfli o tom. cim lidu pofluhuge. P(ro)toz z toho poznayte, zet to prawda nenie, coż držite a wedete; nebo byt byla prawda ten rozom, tehdy by was boh poflal f nim. A poflal-li by was boh f nim, tehdy by p(ro) vžitek lidíky včinil to, aby zgewili wobec wíem. A geftli že by kto na was fahl, tehdy by fe poltawili podle te wiccy k fmrti. nebo tak g(es)t kazdy mufyl včiniti, koho g(es)t boh kdy f čim poflal, aby zgewnie wyhlafyl to, coz raći a chce od lidu mieti. A 84" geftli że fe | g(es)t kto poftawil proti tomu, tehdy nebo dowefti nebo trpieti mufyl; ale wy gedine z daleka a iako v podobenft(w)i namietate tiech wiecy. Pakli kto ćemu vrozomie z walich kazani a potka was tiem, ale gineho nieco w to wrżete. P(ro)toz teto wiecy do fudneho due obec od was nevrozomie, gedine leć ko(m)u lukromie a prostie powiete swog vmysla rozo(m). Nebo sme pilnie fe ptali na tiech, gesto wy ge za naymudreysi mate w swem navčeni, a nemohli sme gedinu ženu nalezti, gesto nieco wam rozomie, ale ne owiem. P(ro)toz geftli wale pofelftwie od Boha w tom, kdyz ge zdiegete bobcy fproftne, a ponicwadz tupite to, gefto fe modle

chlebu papezowu yako bohu, wiak ten chleb puhy pred lidem tiem stawiete, na woynu nosyte, dawate, gesto wzdy lid vako k tielu bozie(m)u gde, ać gim pak z daleka powiete, aby se warowali modlofluzenie; co g(es)t to platno, kdyż wy gi(m) nepowiete zgewnie, ze g(es)t modla nebo chleb profty, a oni pogdu k niemu iako k tielu Krystowu. Nebo musyte stie(m) chlebe(m) stati pod slowy čtenie před lide(m), a možte gich nahnati vako wlka na kofu | w 84<sup>b</sup> modloflużenie. A budcte ge wzdy vsty wystrehati od modloflużenie, a w skutku ge wżenete w modloslużenie, a budete wzdy sluhy toho modloflużenie, ktere tupite na papeżowie stranie. P(ro)toż potom poznate, co nynie činite zle(h)o fobie v lidu, kteraku kriwdu bohu ćinite wfemohuciemu v geho fwatym rece(m). Ginak zpiet se obratiwie neż on mienil a včinil, a poznate, zet waż g(es)t boh nepoflal, aby oflawen był fkrze was w lidu, ale dopuftil was na lid hriefny, aby za wami bez pokanie zahynul, a wy abyste nesli hriechy mnohe a tiezke toho lidu, ać toho prawym pokanim ncoprawite y f tie(m) lide(m). Take toto pilnie premyflte, gesto se wa(m) zda bludne a zamyflene flawiti pod flowy nebo w flowiech feste kapitoly s(watch)o Jana Krysta, w ge(h)o tiele spogene(m) z bozstwi(m) chleb ziwy, ge(n)z g(es)t s nebe sstupil, a ostawa tie(m) tielem w swatosti oltaie za prawy pokrm. Ale zda se wam za prawievsie pod tiemi slowy čtenie slawiti obecnu sprawedlnost. gesto g(es)t prikazana prwotnie netoliko swatym krestiano(m), ale y fwatym zido(m). Prigde-lit | na dowod, kterak dowedete toho, 85° że ti fkutkowe boleftni, ktercz Kryftus w tiele gfa cinil, fu chleb ziwy, gesto g(es)t s nebe sstupil, nebo y ti skutkowe, kto geho w nich nasledowati bude; włak su ty bolesti w nebi nebyli ani od onud sem wstupili, ale Adam swymi hriechy vwalil ge na Krysta y na wiecky lidi. P(ro)toz, bratiic kniezie, wale veenie, act trwa a firi fe taynym kradeżem w lidu hriefne(m), gesto snadnie potupi chleb poswatny a ziwe(h)o negie ani o nie(m) wie; ale p(ii)gdelit na gewo waje tagemstwie, nedowedete netoliko vmielvm, ale swych domacych budete se hanbu stydieti. Nebo, poniewadz sprawedlnost činiena w nasledowani skutkow Krystowych g(es)t ge-

denie ziweho chleba, tehdy wfelika fkutecnoft, gefto fe v wiere přikazuge k činieni ľkutkow Krystowych, obdrzi gmeno chleb żiwy; a każda ctnośt y skutecnośt bolestna gedine bude sluti gedenie ziwe(h)o chleba, kterezto fkutecnofti mieli fu miefto od pocatka sprawedliwych y pred zakonem. Jako Job trpieliwy a milo-85 frdny, negeda chleba fweho bez fyrotka a wdowy, a boky nahych odiewage z wlny owcy fwych, mohl g(es)t podle wafe(h)o dowodu giefti ziwy chleb tak hoynie, yako dnes ktery kreftian. A kdyż takowa fp(ra)wedlnost od počatka na dobrych lidech stala geft, p(ro)c tehdy fwaty nad fwatymi p(ri)fed rekl g(es)t: Jat fe(m) chleb ziwy, kteryz fem f nebe sftupil, a kteryz ia chleb dam, tielo me gest za ziwot swieta. To gest dare(m)nie rec, kdyz w nasledowani fprawedlnofti oftawa to gedenie, a vmieli fu gi pred nim wiericy lide. P(ro)toz nebudet fnadno dowefti, kdyz prawda potka wase rozomy. Owsem pak ti ruhazi smilni, gesto drcie rozomy wafe o fwatofti a mluwie wafe dobre flowo, kteziz za fwe vtiefenie magi, fenduce fe, y ruhati fe fwatofti oltarni, takowi fwe-(m)u přewracení přewzdielifu nafledowanie fkutkow Kryftowych, lafka bozie, obcowanie fwatych, wećere panie, kdyz fe fnafegi w obżerstwi a w hoynem pitij, pri tuleni a w gine(m) smilnem popuzeni, tomu pridati lafka kreftia(n)fka, obcowanie fwatych w duchu fmilne(m) a tieleftnem vkazugice fobie ochotenftwie a reci fladke mnoziece, aby fe zdali lafka bozie a obcowanie fwatych, a 86° takowe | ohawnofti a fkutky fmilne zgewnie nazywati gedenie tiela Kryftowa. A tot g(es)t giż owiem daleko mieru minulo. Tiem giz wlastnie slusie recy: Milost boha nase(h)o prenosiece w smilstwie a zadosti tielestne, mniegice de(n)nie rozkossi, kdyz se pohrizugi w zadostech smilnych a tielestnych, aby mohli recy tiem,

zugi w zadostech smilnych a tielestnych, aby mohli recy tiem, ktoż gich ohawnosti nenawidie: Slepit su, nerozumiegit gedeni tiela Krystowa. Takowi owiem swe rozkośi mrzke magi yako swietlo dne bożie(h)o a nasledowanie ziwota noweho, gesto su gey wierni poznali. A kdyz su takowe nep(ra)wosti prisli na miesto swate, giż tehdy zgewno g(es)t, że peklo wyliło g(es)t posledni chmel swoy, aby gim swiet ochmelilo.

### CAPITOLA TRIDCATA PATA.

Gestie toto diem: Poniewadz podle swiedecstwie wierv nasie a wyznanie wiech wiericych swatost oltarnie chleba a wina gest vstawena gedine samotnie a gedine p(ro) vžitek, kterv magi wierni lide wzieti w gedenie tiela Krystowa, prito(m)nie magice ge w te swatosti, p(ro)toz poniewadz ste wy wsemi pismy y dowody fwymi odfudili pritomnie spogenie tiela ge(h)o bytneho s | swa-86<sup>b</sup> tosti, tehdy giż coz koli diete o te swatosti a kterak koli oblepfowati budete nebo kterak koli f ni pred lidem stanete, tot wiecka we lîti a we lzi pogde. Nebo kdyz moc prawa te swatosti gest prito(m)nost bytne(h)o tiela Krysto(w)a, coz tehdy odsudiece tu budete mlu(wi)ti praweho o nie. Włak kromie prito(m)nosti tiela Krystowa nizadnym dowodem ani prawdu nemozte gi recy: Tielo Krystowo w znameni g(es)t, nebo nemoż geho znamenati nikdiez kromie sebe. Aniz możte o kterem vzitku te swatosti mluwiti, v prawdie prawy vżitek gegie odfudiwie, gedine coz o ni diete, to wie we liti flożene kromie wiery a prawdy, wzdycky hriechy a oklamanie mnozite w sobie v w lidu skrze ni. Nebo stogiece s n před lidem pod flowy čtenie a pod gmenem tiela Krystowa, vraz modly postawili ste pred nimi, aby k wiecy mrtwe żadost obratil yako k tielu Krystowu, a ginu poctiwost činili gi vako tielu Krystowu. A tak dwoge oklamanie na lid vwedete, gedno modloslużenie, a druhe zbawenie vzitka, ktery by mohl p(ri)vat byti od lidu, kdyby gim tak dano bylo tielo Krystowo | w swa-87° tosti, yakoż gim boh priprawil. A to gim zhyne pro wase oklamanie, gesto ste, tu wieru zawrhse, modlu pred lid postawili. Pakli wsie wiecy w kom vmrtwite, to aby wieda, że tu nic nenie, gedine ten puhy chleb, y nechal toho iako modly, tehdy tu potupu vwedete na skutek Krystow a potlacite s nim to dobre, coz g(es)t on priprawil w tiele fwe(m) vstawiw ge w fwatosti widome. A tak wa(m) y lidu vraz y fmrt włudy rozmnożena gest skrze to lestne obieranie f tu swatosti, gesto se wa(m) zda, ze na šlepiegich appostolfkych f ni stogiete.

# CAPITOLA TRIDCATA IEITA.

Opiet toto diem, że ste kriwdu weliku vćinili Wykleffowi y ge(h)o knieham wżewie ten rozom z geho mluwenie ffigrnieho w flowiech panie, vakoz na mnohych miestech cini zmienku o tom mluweni figurniem, a zwlastie tuto, gesto die, ze dare(m)nie se nazywa kacierstwim to, ze pa(n) Krystus stworenie g(es)t. Takez blazniwy dowod g(es)t, że by ten rozom byl kaciersky, kteryz die, ze tato rec g(es)t figrnie: Tot g(es)t tielo me, a że ta obiet g(es)t figura. A tak flowa panie klade figurnic nebo pofwatnie; y die(m), 87<sup>b</sup> że dwogim obycegem mohl | gest Wykles v prawdie polożiti w slowiech panie mluwenie figurnie obina fe wase(h)o rozomu cyzieho od wiery a ialoweho ode wiech vzitkow, kte(re) ste wy wzeli z geho mluwenie figurnieho w flowiech panie. Nayprwe p(ro)to, ze drzi a wyznawa, ze w obieti oltainie g(es)t dwoge podftata: bozska a zemska, kteraz spolu se čini z swatosti a z tiela Krystowa. A poniewadz to drżi, tehdy prawie mohl g(es)t chlebu pridati: Tielo panie v figure g(es)t, nebo y flowa panie tak wykladati, kdyz on, včiniw spolu s chlebe(m) tielo swe, podal geho včedlniko(m) rka: Wezmiete a gezte, tot g(es)t tielo me. A kdyz nerozdielnie to gedine flowo rekl g(es)t: Tot g(es)t tielo me, tehdy Wyklef, chtie lidem rozdiel w te swatosti vkazati, ze gine g(es)t swatost a gine wiec nebo prawda swatosti, a to g(es)t prawe tielo Krystowo spogene s swatosti, p(ro)toz ziie k to(m)u, co g(es)t chleb, ale znamenie prawdy sobie spogene, mohl ta slowa ffigurnie poloziti pro fwatost widomu. A druhe, proto mohl gest prawiegi figuru polożiti, nebo tiem odporu cini stranie odporne, papeżowie, gesto drzi s flow panie, ze to, coz g(es)t fwatost chlebna a wi(n)na, że se 88° mienie | w bytne tielo Krystowo a w geho krew; a poniewadz chlebu p(ii)dawa fe bytne tielo geho z flow panie, tehdy odporu podobnu včinil g(es)t tomu rozomu, ze ta flowa ffigurnie fu s ftrany swatosti widome. Ale kdyz by yako wy o wsem ta slowa wsecka panie chtiel poloziti figurnie, nemohl by tohoto mluwiti. P(ro)toz

mufy to byti, aby tato nowa ffigura tiela Kryfto(wa) přewyfila ony ffigury, aby byla mocna a podobna pifmu poloziti přito(m)nost tiela Kryftowa a krwe znamenane. P(ro)toz yako slowa panie mocnie vkazugi prawdu a byt tiela geho w to(m) rkuce: Tot g(es)t tielo me, kterez zrazeno bude za was, takez Wykleff, ač stranu die, ze gest mluwenie ffikurnie w slowiech panie, ale společnie s prawdu spogena figura, o kterez ta slowa mluwie. Nebo to tielo, ktere g(es)t zrazeno na smrt, dal gi(m) a giesti gim ge přikazal, nenie figura, ale konec figur židowskych, ač take pod p(ři)kryti(m) figury nowe gesti gi(m) ge dal. Ale waš rozo(m) nepodobny g(es)t, ž ge(h)o rozo(m)u wzat g(es)t z mluwenie figurnieho, nedosahuge zidowskych figur, ale dosahuge pekla hluboke(h)o.

Zachowayz nas ge(h)o nas mily pa(n) Gezis. Am(en).

- . : .

- - .



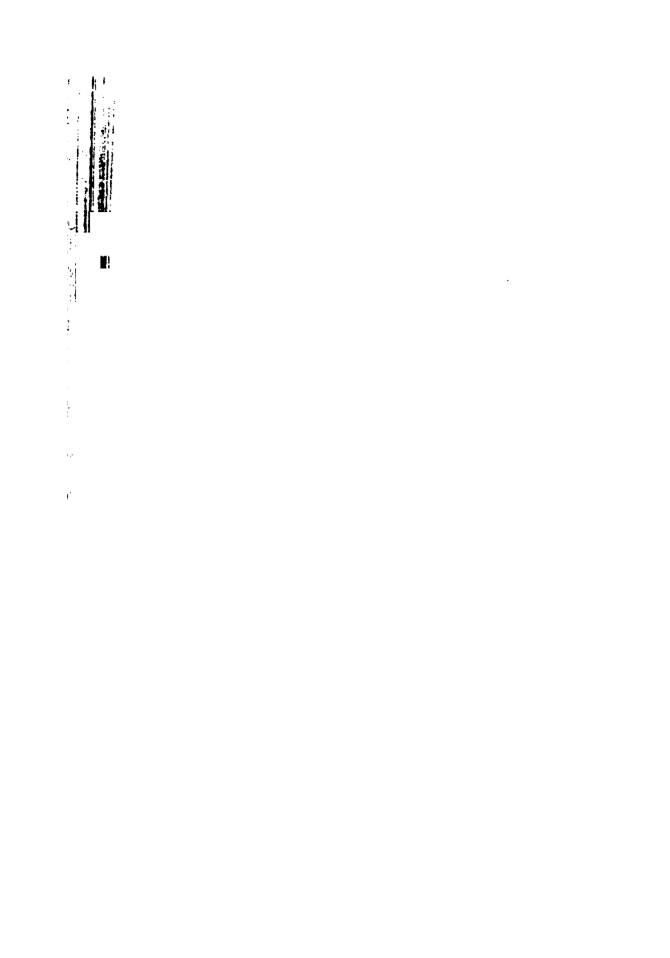
i

Ты упревлень меня въ томъ, будто я наинсалъ противъ тебя возраженіе побуждаемый ненавистью въ тебв и что я коварно поступплъ съ тобой. Это не правда: ппша въ тебв и прося тебя терпълино выслушать моп доводы и не горячиться, я при этомъ не имълъ ипвакой задией мысли, я воисе не пивлъ желанія уподобиться Іоаву, лобзавшему Амессая, чтобы произить его мечемъ 1), ви Іудъ, лобзавшему Христа, чтобы предать Его врагамъ, ни палачу, берущему депьги за то, что опъ, истязая человъва, проситъ у него за это прощенія. Подобныхъ мыслей у меня не было. Если же ты иначе ионялъ моп слова, то виноватъ въ этомъ ты самъ, п нусть это при тебъ п останется.

11.

Затемъ ты упрекаемь и обвиняемь меня, будто я только для того добивался твоихъ писаній, чтобы послі воспользоваться ими противъ тебя же. Что это не правда, видно уже изъ того, что не я искаль зпакомства съ тобою, а наобороть, ти; я же и до сихъ поръ не знаю, зачёнь ти это дёлаль. Обстоятельства нашего знакомства мев памятим. Они следующія: три года тому пазадъ, ты съ священникомъ Лукой, будучи въ Водняпахъ, послади за мной и спрашивали меня, какого я мненія о вась и о вашемь ученін о тіль Христові. Я отвітиль, что, но однивь дошедшимь до меня слухамъ, вы учите правильно, по другимъ же — неправильно. На это ты ответнять, что учищь согласно писанію, и что твоя цель — разсёять существующія между людьми на этоть счеть заблужденія. Это мий было пріятно слишать. Долгое время спустя, вы опять прислади за мной и мы беседовали, причемъ ты говорилъ такъ же, какъ и въ первый разъ. Поэтому я и просплъ тебя изложить свои мысли инсьменно меж для поученія, а отнюдь не для того, чтобы воспользоваться твониц писаліями протпвъ тебя же. Ти исполных просьбу: я получих одно писаніе оть тебя лично, а другія отъ твонкъ учениковъ, но также писанныя тобою собственноручно. Все это, какъ видишь, сделано безъ задней мисли. Когда же въ этихъ

<sup>1)</sup> См. 2 кн. Царствъ 20, 10.



своимъ теломъ потому, что всякій хлебъ въ своемъ остественномъ составъ претворяется вполнъ въ тъло Христово. Такъ признаетъ первовь до днесь въ пъсви: нътъ хавба, по есть Богъ. Ты это считаемь неправильнымъ. Другіс, по словамъ твоимъ, просто отрицають слова Христа, остерегая другихъ принять, что тотъ хавбъ, который они видятъ, какинъ нибудь образомъ сталъ теломъ Христовимъ, поэтому они говорать: не то, что ты видишь, есть тело Христово, по то, что есть въ томъ подагал, что тьло Христово есть въ этомъ хлебе телесно, со всеми членами, какъ оно находится одесную Отца, такъ что здёсь въ этомъ теле подъ видомъ этого хабба можно указать главу Его, нось и т. л. Въ этомъ смысле и постся: здёсь тапиственныя вещи: покловяются ему тёло съ костями, волосами и жилами. Поэтому они и поклоняются ему въ этомъ живов такъ, Ме. 24 гл. 11 ст. какъ на небъ. Ты также отринаень это. Третьи говорать, что тело Христово въ танистите присутствуетъ не телеспо и матеріально, а духовно, не доступно чувстванъ. Противъ этого ты также приводишь многіе доводы. Такимъ образомъ, по твоему, выходить, что ни твлесно ни духовно Христосъ не участвуеть дійствительно и сущно въ танистві. ВВАЬ, ТЫ Обыпнясшь твоихъ противниковъ въ томъ, какъ булто-бы въ великомъ заблужденін.

V.

Особенно же видем твои мысли, когда ты переходить къ объяснению словъ Христовыхъ (и взявъ хлѣбъ и предомивъ его, сказалъ: сіе есть тало Мое и т. д.). Здесь ты находинь, что чрезмерное уважение къ таниству является у тахъ, которые варують, что въ немъ присутствуеть Христосъ телонъ (со всеми членами). Это, по твоему, противно писамию, пбо Христа по Его вознесения вътъ на землъ и пе будетъ до конца міра. Также ты не соглассив съ учеными, которые, по твоему, извращають симсять писанія. Христост не сказаль, эдісь, т. с. въ хлібів, тіло Мос, а сказаль: сіс, т. с. хлібъ, ость тіло Мос. Къ тому же Христа нигді вътъ на земль телесно, мъстно, существенно, дъйствительно; ноэтому вътъ Его дъйствительно и существенно и въ таниствъ, которое совершается на земят. Поэтому, кто върусть, что въ хатоб-Его тело, а въ винв — Его кронь, ноклоняется Христу неправильно. Наобороть же, кто върнтъ, что въ хавов нетъ тела Христова, тотъ руководитя словами Христовими. Первые, поэтому, не имъють основанія въ словахъ Христа, вторые же правильно относятся къ этимъ словамъ. Вина же въ неправильномъ попиманіи этихъ словъ, по твоему мивнію, надаєть на докторовъ ученихь, которые безь основаній принашали свои толковавія: «Здась», или «въ томъ», пли «подъ твиъ» и т. о. произведи путаницу. Синслъ же

corporaliter et cum membris suis, prout sedet ad dextram patris. Propter quod canunt: «ibi sunt res mistice, corpus, sanguis cum ossibus, venis et cum crinibus». Et hii adorant Christum in sacramento adoratione latrie.

Alii dicunt non negando verba Christi sicut secundi, nec sicut primi dicunt, quod desinat panis, sed tenent sicut secundi, quod in illo pane est verum corpus Christi, ibidem adorandum cultu latric.

едовъ Христовихъ, но тносму состоить въ томъ, что Онь влятый Имъ и предомденний хлъбъ называеть Своимъ тъломъ въ томъ симсав, въ какомъ та скала, изъкоторой пили Евреп, названа Христомъ или Іоаннъ— Иліей. (І. Кор. 10, 40).

#### VI.

Все это писаво тобою собственноручно о томъ, кто и какъ върустъ правильно о тыль Христокь, а вто и какъ пеправильно. По этому вс следовало тебе обвинять меня, что я придаваль пеправильное толкованіе твопиъ слованъ. Въдь, ты все это санъ инсаль нарочно иснъс, чтобы даже глупый грамотный чедовань могь разумать твои мысли о правильномъ и неправильномъ пониманія словъ Христовихъ. Ляльс ти указинаемь на два рода идодоноклонства: одни молятся злёбу, какъ истивному трау Христову; другіе также идолоноклонствують, ноклонаясь носредственно тому же хлюбу 1). А иные де еще своевольно върять, что они новлоняются не хабоу, а Христу въ немъ. Ти возражаемь и противъ этихъ, толкуя слова Христовы: сіс есть тіло мое 1). Писаль же ты нодробно, чтобы им читая могим понять такъ, какъ ты желасиц. Для этого же даль ты и памъ твое писаніс. Поэтому нёть инкакой ошвови въ пзложение тносго мивния о двойновъ ндолоноклонстић: въдъ ты самъ намъ привесъ это, а и ничего до тъхъ поръ не зналъ. Тогда, когда и проснять у тебя твоего писанія, я вичего еще не зналь объ этихъ вс-MAND. OTE TOUR A VENAUE TOUROBARIO CAORE: «CIC CCTL TRIO NUC». YERALE MC я это не только изъ тносто писанія, по и отъ тебя лично, когда я бесьдоваль сътобой и когда ты приводиль инф слова св. Августива и Амеросія. Поэтому не говори, что я исказиль твои имсли.

#### VII.

Ты утверждаешь, что я принисаль тебф, что ты назваль, проистекающую оть тфла Христова, истиннымъ тфломъ Его. Это я заимствоваль изъ сочинснія Яна Жатецкаго, которое начинастся: «Такъ какъ Духъ истины несьма противится лжи...» Я это суфлаль ноть ночему. Когда я пришель сюда, вы оба, ты и селящ. Коранда, указали инф и несьма хвалили жизпь и сочиненіе Яна (котораго я до тфхъ поръ не зналь). Яспо, что ты съ нишь быль согласень въ мысляхъ; поэтому я въ правф быль считать твои мысли и его мысли за одинаковыя: пначе ты бы не хвалиль сго

<sup>1)</sup> Т. с. поклоняясь хатоу, они, по ихъ въронанію, поклониются тому тълу Христову, которымъ Онъ сидитъ на небесахъ одесную Отца.

<sup>2)</sup> Et isti dicunt, quod in eodem sensu Christus dicit illum panem esse corpus suum in quo sensu scriptura vocat petram Christum et Ioanem Ileliam, hoc est, quod ille panis significat corpus Christi et est corpus Christi in figura.

Isti omnes non bene considerant, quod Christus non dixit «hoc» adverbialiter, id est «in hoc», hoc est: in pane isto, nec dixit: ibidem est Christus. sed dixit «hoc» id est: panis est corpus meun. Et illi doctores male considerantes immiscuerunt nobis illos sensus: hoc est corpus Christi, ibidem est corpus Christi vel sub hoc est corpus Christi.

жизни и инсанія. Плъ его же разсужденій о благодати также видно, что Христось тіломъ истиннымъ не присутствуєть въ танистив, а участвуєть въ таниствів, только подавая благодать пріобщающимся хліба и вина. Соноставляя это съ твоимъ мивніемъ о тілі Христовомъ и о нокловеніи Ему (пдолоноклонство; см. предънд. гл.), я иваче не могу думать, что и ты согласнаго мявнія съ Яномъ о благодати въ сихаристіи. Тоже говориль ты мив при послівднемъ свиданія нашемъ. Если же ты не признаєть этого мявнія, т. с. что Христосъ участвуєть въ таниствів чрезъ благодать, Имъ подавасную, ты должевъ тогда признать, что Христосъ тіллесно присутствуєть въ таниствів… А ты самъ противъ этого приводиль много доводовъ, называя это пдолоноклопствомъ и доказывая, что по нознесеніи своємъ Христосъ не находится на землів тілосно, міство, существенно, дійствитольно. Отрицая же и это и то, что я считаю тноимъ мявність о благодати Господней, ты должень вовсе упичтожить все таниство.

#### VIII.

Ты обвиняемь меня въ томъ, что я, издагая твои мысли и повторяя твои слова, прибавляль къ твоимъ словамъ пе твоп и изъ твоикъ словъ извлекаль симсль исправильный (мертвый). Я ужь тебе говориль про то, что изміняя (прибавляя и сокращая) слова, нельзя ис исказить смысла ихъ. Я и не измъиялъ твоихъ мислей, да и намъренія этого не имълъ. Кроиф того, я также ужъ говориль, что заимствоваль иногія имсли язъ сочиненія Яна Ліатецкаго, потому что ты съ пинъ согласень. А по этому я и могь вамъ сказать: Братіс священнослужители! Ваши инсанія касаются не только васъ, но и другихъ, которые одинаковаго съ вами мићнія. Что же касается твоего последняго обвинения, я могу тебе сказать, что приивромъ для тебя долженъ быть Христосъ, который не боялся, что Его слова пливнять, говоря врхісрею: «что меня спрашиваещь? спроси слышавшихъ, они знають, что Я говорияъ» 1). Ты, въдь, заступасть Его місто, уча другихъ. Поэтому, отчего же бы мив и ле спросить тівхъ, которыхъ ты учинь, особенно когда они приносять междаже инсанное тобой собственноручно? А ты еще обвиняемь меня, что я исказняв твои слова. Къ тому же следуеть припомнить слова Спасителя объ ложимъъ пророкахъ: Овъ предостерегаетъ отъ пихъ апостоловъ и всехъ христіянь и говорить, что спаружи опи — вроткія опцы, а ввутри хищные волки, и что узнать ихъ можно пс по сладкимъ ръчамъ ихъ, по по илодамъ отихъ ръчей. Поэтому и и долженъ смотръть не только на то учевіс, которос вы проповідуете, по и на дійствительные плоды вашего ученія, на то, что діластен въ людихъ, слушающихъ васъ. Вижу, что люди не только принимають ваше ученіе, по даже посять съ собой сочиненія вания и пазывають васъ свъточами. Это и есть плоды ученія вашего. По вимъ и и имъю право судить о насъ, о нашемъ образъ мыслей, и могу судить, пожалуй даже зучте пежсля по висавіямь вашимь, въпскажевій которыхъ ты меня обвиняемь.

<sup>1)</sup> Io. XVIII, 21.

Братіе священнослужители, давно ужь я съ вами въдружбь и согласін во многихъ делахъ веры. Но о танистве алтаря и о его истине и хотвль-было на словахъ поговорить съ вами по дружбе, по я вижу, что ме могу, нбо вы пе хотите со мной поговорить прямо, а прислади мих о томъ писанія и пожелали, чтобы я поняль ихъ согласно съ вами. Поэтому что я тенерь делаю, я делаю нотому, что не могу говорить съ вами. какъбы я желаль. Знаю также, что не хотите, чтобы я судиль о вась но свъдъніямъ, полученнымъ мной о васъ изъ Праги, Табора и другихъ мъстъ вашихь. Поэтому прошу я васъ: примите отъ меня слово усть вашихъ, инсаніе рукь вашихь и того, который, по свидётельству вашему, мервый и свётлейшій нежду вами но разуму и жизни. А новодъ въ снору, издоженному въ сочинения Яна Жатецкаго, я беру за основание, какъ бы исходило инсаніе это отъ васъ, потому что я его випиательно изучиль, и скажу ванъ то, что буду въ состоянім. Одно изъ главнихъ положеній въ нисанін вашень о существів или особеннихь качествахь Христовихь Нхъ вы различаете четыре:

- Существо Христа, какъ Владики пеба и земли, который на землъ
  и на небъ творитъ все, что ножелаетъ, какъ король въ своенъ королевствъ.
- 2) Второс существо или качество инветь Христось здёсь на земль: духовнос съ святими и въ святихъ, инсвио: чрезъ Духа Святаго, чрезъ въру, любови благодать, чрезъ слово Божіе, правду, силу, мудрость и свътъ, защищая ихъ, помогая имъ, воддерживая во всемъ добромъ.
- 3) Третье существо и качество Христа, это истинное существование тела Его, соединеннаго съ Божестномъ. И сътеломъ этимъ, но многимъ доказательствамъ, вступилъ Онъ на небо тълесно, дъйствительно, съ тъмъ санывь теломъ, которымъ Онъ воскресъ изъ мертвыхъ; поэтому Его натъ въ этомъ твив въ танистив хивба и вина, какъ уже сказаль св. Августинъ: Христосъ горф до скончанія міра. Поэтому ви и отрицаете участіє дъйствительное, сущное, телеспое Христа въ таинстве алтаря. Поэтому вы и доказываете, что признающій это присутствіе уклоняется въ идолослуженіе и не имъстъ на это основаній въ св. Писаніи. Я съ вами въ этомъ согласень и признаю такъ же, какъ вы, въ этомъ пдолослужение, въ которое внала церковь католическая, панская. Кром'в того вы указываете, что тв, которые допускають, что Христось присутствуеть въ тапиствы алтаря, а не можеть подавать свои дары и благодать иначе, нежели ирисутствуя въ тапнствъ, эти, по вашему, имъютъ слишкомъ мало върм. Наобороть тв, которые допускають, что Христось, не участвуя въ танистві, а находясь на небъ, даеть на землю свои богатые дары, эти имъють веинкую въру п достойны похвалы, какъ сотпикъ, сказавшій: «Господи я ме достоинь, чтобы Ты вошель подъ кровь ной, по скажи только слово и будеть здоровь слуга мой» (Ме. VIII, 8). Наконець вы ставите такос ноложеніе: никто не должень полагать, что тіло Христово дійствительно ирисутствуеть въ тапиствъ, и что священиям не должим говорить: освящаю или совершаю тело Христово, или возношу тело; не должень и на-

родъ думать, чтобы хлёбъ быль тёломъ Христовымъ, тёмъ тёломъ, которымъ Овъ сёдить одесную Отца. Въ подтвержденіе этого вы ссидаетесь на (приведенния выше) слова Августина и Амвросія. Словомъ, вы утверждаете: а) Христосъ лично, тёлесно, истинио, существенно находится одесную Отца и б) Овъ до двя суднаго не сойдеть на землю, сталобыть и ни на какой алтарь, и не будеть на земліт своимъ тёломъ пставнымъ въ танистві. 1).

X.

4) Четвертое существо вли особенность Христа — это общение со своими избранными въ тапиствъ хатов и випа в). При этомъ вами поясняется, что надо строго смотрёть, чтобы при этомъ народъ не признаваль, что въ священномъ клебе пстинное тело Христово. Это ошибочвое мевніе проистекаєть изъ произвольнаго толкованія ученыхь докторовъ. «Здесь (сіе), нап въ этомъ пли нодъ этимъ (хлебонъ) тело Мое. Поэтому то вы и говорите, что понимаете ближе и точиве слова свангелія: «Інсусъ взяль хлёбь и, благословивь, преломняь и раздавая ученикамъ сказаль: пріпипте, ядите: сіе есть тілю Мое» (Ме. XXVI. 26). И поиниаете, де, вы эти слова пе такъ, какъ тћ, которые въ этихъ словахъ видять указапіе, что хатобь есть толо Христово, т. е. хатобь называется телонъ Христовымъ только, какъ образъ телу Христову, въ томъ смысле какъ скала, изъ которой нили Гуден, пазнана можеть быть Христомъ или Іоаннь Иліей, праче: хлюбъ чрезъ слово Вожіе возвышается до зваченія образа, подобія тіла Христова, за насъ предапнаго. Разнина вменно та, что хитов но вашему обозначаеть тело Христово ближе, точиве, нежели та сказа пли пасхальвый агненъ, въ силу того, что прообразование новаго завъта зпачительно више, нежели прообрази ветхаго завъта. Христосъ врель это тапиство нь перковь носле вкушенія насхальнаго агида, который быль прообразовъ будущаго мученія Христа, а такъ какъ въ танистве евхаристін восновинается уже совершившееся, и притомъ для насъ уже давно, страданіе Христа, то и хайбъ и вино стоять гораздо выше той скалы и того агина, какъ знаненія не того, чему следуеть быть въ далекомъ будущемъ, а того, что уже сбылось; тімъ не менье знаменіе остается знаменіемъ и питемъ больше. Проводя такой взглядъ, вы съ другой стороны высказываете свой взглядъ на дары, нодаваемые Христомъ, именно: такъ какъ Хрпстосъ уже даеть всенозножене дари върующему человъку. такъ какъ Онъ пребываетъ въ этомъ человъкъ, поэтому и никакой нътъ HAJOGHOCTH BY HOLAHIM STHYY LADORY THESY TRHECTRO: OTCHER CHRIVETY. но вашену, что этими благодатными даражи Христосъ не участвуеть въ

<sup>1)</sup> Quilibet credere debet, quod Christus hic in terris est cum sanctis et in sanctis spiritualiter per fidem, per spiritum sanctum, per caritatem, gratiam, virtutem et veritatem... Non tamen possunt probare nec ille scripture hoc pretendunt, quod ex illis fideles credere debeant, quod Christus post suam in celum ascensionem sit hic alicubi in terris substancialiter, corporaliter, essencialiter et personaliter.

<sup>2)</sup> Sunt igitur alii quarti propius considerantes illa verba Christi, concedentes et tenentes, quod Christus illum panem nominat corpus suum.

таниствъ. Поэтому, разъ Онъ не присутствуетъ въ таниствъ ни тъломъ Своимъ, пи дарами, Имъ подаваемими, тапиство есть только знаменіе, обозначающее страданія Христа. Поэтому ми должим говорить: такъ назмваемое тъло Христово. Люди же такъ груби, что этого понять не могутъ, не смотря на ясное раздъленіе свойствъ Христа на указанныя четыре; поэтому они п попять не могутъ глубокаго смисла словъ нисанія. Этого нослъдняго взгляда ми и не знали до вашего посланія. Теперь для меня ясенъ смислъ и дальнъйшихъ словъ Христовихъ: «сіе творите въ Мое воспоминаніе» (Лук. XXVI, 19). Т. е. хлібъ н вино суть знаменія Христа пе какъ царствующаго теперь на небъ, а какъ агица, принесеннаго за пасъ въ жертву, распятаго за грѣхи наши.

# XI.

А вотъ что скажу вамъ, братіе священнослужители: вы не хотите наших взглядовъ и вашего попимания словъ писапия объяслять народу, ибо вы поясняете народу тапиство такими ричами, которыя говорять не о знаменін тіла Христова, а объ пстинномъ, дійствительномъ тіль Христономъ, ны т. о. янляетесь къ народу съ хлибомъ не какъ знаменевіемъ, но какъ съ ханбомі живоннымь (жизви). Между тімь сами вы, выль, говорите, что осиященний хлюбъ не есть хлюбъ животный, а что это только звамение страдания Христова, совершившагося давно. Поэтому ны, имъя только хавоъ осиященный, объясните это народу тъми словами инсанія, которыя относятся сюда: пусть и народъ знасть, что вы делаете, преподавая ему клебов. Это должно быть доступно и для народа, а не только для твхъ, которые понимають васъ теперь. Вы же. будто боясь себя выдать, говорите съ одной сторопы, что никто не можеть сказать, что только въ тапистве подаются духовные дары тела п крови Христовыхъ, что вфриме питаются душевно чрезъ это видимое тапиство, по что о самомъ тель Христовомъ должно полагать, будто оно воистину есть въ таниствъ; съ другой же стороны вы объясияете. что вкушеніе (вифшиее) этого хафба есть вкушеніе знаменія траз Хрпстова. Поэтому то Христосъ установияя это вкушение и сказаль: «всегда, когда будете делать это, делайте въ Мос воспомпианіе» (Лук. XXII, 19), если бы это вкушение принималь Онъ какъ истиное, а не только какъ знаменіе, то Онъ запов'єдаль бы его совершать ежечасно. Но духонное вкушеніе необходимо, ибо Христосъ сказадъ: «Ядий Мою плоть и пілй Мою кровь во Мит пребываеть» — чрезъ въру; по истипое вкушение твла Христова есть пребываніе въ Немъ чрезъ вфру. Т. о. между первыми и вторыми вашими словами — противортчіе: въ одномъ случав дута интается петпинымъ теломъ Христовымъ, во второмъ же случав вкушевіе есть только воспомпнаніе. А такъ какъ духовное вкушеніе необходимо всегда, ежечасно, всякому върующему, чтобы имъть въ себъ Христа, то съ какой стати человъку ходить, да иногда еще далеко къ вамъ священникамъ, для этого вкушенія, которое есть только зваменіе. и въ которомъ нетъ истиви. Если это такъ, то все это ложь, неправда.

Поэтому, братіе, просмотрите св. Писаніе и ваши слова и укажите настоящій путь віры Христовой, ибо при вашемъ пониманіи одна мысль противорічнть и исключаєть другую.

#### XII.

Затемь, вы еще установнии положение, касающееся почитания таниства и Христа въ немъ, именно: христіане могутъ ноклоняться не только Христу въ тапиствћ, по также и самому тапиству тћаа и врови, но только чрезъ т. н. «нисшее моленіе» (nizším modlením), обращаясь при этомъ въ своихъ номыслахъ «горъ», где Христосъ сидить одесную Отпа. И онять противъ этого можно возразить: христіане но закону Божіему, говорите вы, не должны молиться Христу въ тапиствъ, но должны молиться Христу, находящемуся на небъ, одесную Отца. Странное и неслыханное учене это для христіанъ! И кто когда-бы то ня было могъ быть настроеннымъ такъ, чтобы, и молясь этимъ «нисшимъ» моленіемъ (а и это моленіе направлено въ самому Богу) при танеств'я, могь помыслами и стремленіями не обратиться «горф», гав Христось сидить одесную Отпа? Здесь вътанистве у него должна быть молитва безъ этого стремленія. Друзья, слыхали ли вы гдв нибудь въ писаніи, чтобы по нетипъ была бы молитва, по безъ этого стремленія? Могла ли бы такая молитва быть ко Христу? Ведь Христосъ пріемлеть только такую молитву, которая обращена въ Богу самому, будь то въ тапиствъ или глъ бы то ин было. Если есть Хрпстосъ въ таниствъ, подобаетъ Ему истиная молитиа, обращаемая къ Богу; паоборотъ, если Его нътъ въ немъ, то не можеть быть никакой молигии, ни низкой — безь мольбы, ни высокой, н это не должно признаваться върующимя. Т. о. то, что вы называете Христомъ, не есть Христосъ, а то, что молитвой, не есть молитва. Вы только на словать ограждаете себя передъ людьми, да и эти слова мертвы и не имьють въ себь истины. Этихъ измышленныхъ и противорьчивыхъ словъ вы не докажете никакимъ писаніемъ. Каковъ Христосъ, такова должна быть и молитва въ Нему. Поэтому не можетъ быть никакой «инсшей» молитви: Опъ ее песлышить, пе принимаеть, не впдить; да и освищенный хатьбъ установленъ не для того, чтобы принимать наши молитвы, по для пной нотребы. Вы же, повидимому, хотите такимъ образомъ дъйствія остаться въ любви у народа, говори ему то, чего сами пе признаете.

#### XIII.

Затыть вы, желая возвысить таниство, говорите, что Христост длят тапиство хайба и вина, какъ силу противъ искушеній дьявола. Разъ это такъ, то эта божественняя сила — живая, далека и по своему характеру отъ зваменія мертваго 1). Это указываеть па животный хайбъ Христа.

<sup>1)</sup> Panis sacramentalis in sua natura, cum sit res inanimata, minaria est condicionis quam talpe, vespertiliones, serpentes... animata.

Но хабот я вино, если они не суть истипнос Его трло, а только знаменія, не могуть инать сили противъ дъявола, какъ вы говорите, сранивая съ образами, которые сами по себь пикакой помощи оказать не могуть поилоняющимся имъ. Откуда же взяться этой силт? Ясно, завсь опять противорачіє въ словахъ. Еще ваше положеніе: великій грахъ и поруганіе совершаеть тоть, вто говорить, что освященные хабоъ и вино пичемь не отинчартся оть обивновеннаго хатоба и вина. На это и вамъ, братіе, скажу: есля это - великое ало нередъ Богомъ, если это есть падругательство наль таниствонь овхаристи, то вамь следуеть больше исего этого опасаться, нбо среди Чеховъ ничего подобнаго до сихъ поръ слышано не было, какъ явилось педавно, съ техъ поръ какъ вы съ нашими товарижани внесли въ народъ это «знаменіе», эти мысли объ идолослуженія: везда только и слишинь ваши названія: мотылекь, кусокь жира, пдоль н т. н. въ устахъ нодобнихъ ругателей; а ругатели эти все васъ выхва-MEDTS RODELS HAME, KARS HOTHERUNG CRAMOREUKORS, KOTODUC YRAZUBARDTS HME HA HADJOHORJOHCTBO HARCKOE, ECHH OM, JECKATE, MOTHE, TO OHR HORAзади бы вёрнинь эту нервость запуствнія во саятонь мість. И. дійствительно, одниъ изъ вашихъ проповъденковъ (а им его слимали), толкуя чтеніе о жень кровоточкой, приравиль намь народь и современное ero coctornie et stoù menunet: eret er molsh ronost eu bresh, ru волхви, только больше и больше отравляли ее, такъ де и пародъ только губить думу свою, отдавая всю свою вару, набожность той отрава, которую ону видають за святиию, за источнить снасенія.

## XIV.

Какое же можеть быть туть кощуяство надъ священных хлабонь, когда человаку толкують, что тапиство, которое онь приниметь серднемъ и устами, есть идолослужение, а вещество тапиства — пдоль? Понятно, онъ будеть придавать больше значения хлабоу насущному, исжели освященному: вадь насущный хлабов ему никто не называеть идоломь! Здась, разумается, вина священниковь, которые дають народу священный хлабов только потому, что получають вознаграждение за это, какъ изваствый священникъ Миха. Здась просто пользуются съ цалию на заманъ этого хлаба получить начто тамь, что, принимая хлабов, народь во что-то варить. Такъ, вадь, поступаль и Миха, получавний 10 сребренинковъ и ирокоруъ. Я того мивнія, что не заслуживають похвали та, которые воздають божескія почести хлабоу (опь вадь инже тапиства но важности), ибо это грахь; но пельзя похвалить и васъ за то, что вы ужъ черезъ чуръ унижаете достоинство хлабов, чуть не приравнивая его къ гадива.

По вашему же выходить, дъйствительно, такъ: кроть, петонырь уже потому, дескать, выше священнаго хлёба, что опп живы, а въ хлёбъ священномъ нёть жизии. Этого, вёдь, доказать вы не въ состоявии. Вёдь человёкъ—высшее изъ созданій на землё, а это высшее созданіе ноддерживаеть, оживляеть хлёбъ. Не даромъ въ писавіп сказано: начало жизин человёческой — вода п одежда; пли еще: скудный хлёбъ — жизнь візь, а кто у нихъ отвимаеть его, тоть есть человёкъ крови; кто отъимаеть хлёбъ у того, кто добыль его въ потё лица, тоть уподобляется тому, кто

убиваеть ближняго. Такимъ образомъ уже простой хльбъ даеть жизнь совершеннъйшему творенію, поэтому онъ п достоннъ уваженія. А вы туть приводите въ сравнение еще всякихъ гадовъ! Да, въдь, и Богъ, предоставдяя человъку пользоваться всёми родами творенія, приказаль однако остерегаться, какъ печистаго, кротовъ, гадовъ, истонирей. Некакого такимъ образомъ не можетъ бить возвишения значения твари только на томъ основанін, что она шиветь душу, жизнь. Такъ вы, ножалуй, п чёрта поставите выше тапиства: вёдь, опъ одарень разумомь, жизнью, силой хитрости, заставляющими человека даже бояться его, хотя онь, діаволь, ложь и отець яжи, хотя объ гръщять отъ пачала всякими гръхаме, и отъ него смерть вошла въ люди. Такимъ-то образомъ этого врага Божів одинь изъ вашихъ товарищей въ перкви съ каседри призналь существомъ разумнымъ и сказалъ, что онъ скорве ему ноклонился бы, нежели таниству. А вы этого вроповъдника еще хвалили, и черезъ него это ругательство вошло въ народъ. Я вамъ уже сказалъ, что обыкновенный хаббъ и тотъ више гада. Ви же съ одной сторопи ставите священный хатьбъ выше обывновеннаго нотому, что это тело Христово во знаменіп 1), а съ другой считаете его ниже крота и гада: воть туть-то, по моему, и есть великое падругательство, ибо чёмъ эта вещь можетъ боле унижена, какъ нетакинъ разсуждениемъ?! А вы это еще внесли въ грубый, ожесточенный народъ, который, благодаря этому, дошель еще до большаго распутства и безобразій. А все это отъ того, что вы тоть но природъ сходный съ обывновеннымъ хавбъ, который савляль Христосъ Своимъ теломъ святымъ, считаете неже гада, крота и т. п. Ужъ и не зиаю, чёмъ было бы это таниство, нязведенное такими надругательствами. Видите, братіе, что вы надълали и продолжаете дълать, внося нодобныя воззрвиія въ народъ?

### XV.

Вы говорите о въкоторыхъ, что де ови не относятся правильно къ слованъ Христа, который пе говориль вёдь: здёсь, т. е. въ клебе, Мое тело; здесь, т. е. въ чаше и вние, Мое тело. Затемъ вы говорите: Христосъ присутствуеть въ тапиствъ хабба и вина силой своей, духовно. истиппо, действительно. На это я вамъ скажу: братіе священния, зачемъ вы выбылете себь въ достониство то, что въ другихъ вы признаете заблужденіемь, что у немхъ счетвете противемив въръ? Не справедлево говорить: въ этомъ клебе освященномъ-пстивное тело Христово. за насъ предаваемое, и въ этомъ инив священномъ истинвая кровь Его, за насъ проливаемая; воэтому п вы не должен говореть: въ таниствъ присутствуеть Христосъ нощно, духовно, действительно, нотинно: водобнаго ничего, въдь, не говориль Христось, установляя таниство, и не однив впостоль не инсаль о хлебе, что это есть Христось или что въ этомъ хивов Хрпстосъ присутствуеть мощно, духовно и т. д. Вы обвиняете въ неточновъ пониманін словъ Хрпстовихъ докторовъ пражскихъ, которие де видували: «въ этонъ» либо «подъ этимъ» есть тело Христово; ви же

<sup>1)</sup> Т. е. видимый знакъ тъла Христова.

<sup>38 \*</sup> 

сами, будто би точние держась нисанія, говорите, что Христосъ присутствуєть въ таниствів силою, духовно и т. д. Но такъ какъ ви ни одного изъ словъ вашихъ не подтвердите словани Христа, то ясно, что ви или заимствовали ихъ у тіхъ же докторовъ, либо сами видумали. Если взяли у нихъ, то папрасно упреклете ихъ въ вимислі, ибо не на вітеръ же они сказали, что тіло Христово есть въ танистві, что Христовъ — въ танистві; они, відь, признавали, что инчего пітъ пиаго, какъ Христосъ, истинний Богъ и человікъ, одинъ Христосъ, и гді тіло Его, туть и божество Его.

Правда, доктора во всякомъ случай омибались и не имали меканоге основанія изъ ученія Христова из мисли, будто Онь даль Свое истивное TERO, COERNOGROS CE COMECTRONE, AND REFERENCE REPUBLICANE DE TRANSPRI, но прави они, допуская, что тако Христово соедивается съ божествоиъ. и что, гдъ есть то и другое (тіло и божество), танъ и есть Христось. Вы же на основани иногих инсалій иринци из мисли, что така Его пата нигдъ на землъ, иътъ въ танистиъ, и не будеть до скончанія въка, а что xx2605 hasbars One trions tolled, hars shamenic Chocco myteria. Oto вотъ неправда и сказано безъ основания. Поэтому то, что вы привисываете докторамъ, будто ови это выдумали безъ всякихъ основавій, вы CAME BURREACTS, HOS. BOCROALSONARMICS HAS MUCLEMIL KOTODHE BU CAME призваете заблужденіемь, вы говорите людянь: Христось присутствусть въ танестве Своєю момію, духовно, истиено, действительно. Такимъ образомъ ваше мизніе о Христь въ тапиствъ можно привимать такъ же, какъ мы называемъ шахнатнаго короля королемъ. Съ одной стороны вы говорите о врисутствии Христа въ таниствъ Его нощию, духомъ я т. д., а съ другой сторови противоричите себи, доказывая народу инсанісны: пе върьте, де, что здёсь самъ Христосъ, даже если бы слевецъ, чудомъ прозравь, сказаль вань, что въ таниства присутствуеть Хрпстось духовпо, истинно, дъйствительно п т. д. Такимъ образомъ вы говорите «да» и «нътъ»: то у васъ есть Христосъ въ таниствъ, то запрещаете этому върить, какъ заблужденію.

Основивансь же на словахъ Христа, который сказаль: «сіс есть тіло Мое», а не «эдпьсь есть твло Мое», вы утверждаете, что истиннаго твла Своего Овъ не далъ бы на ппщу людямъ. Это-то вы сами придумали, это пе доказательство: въдь, вы выводите это изъ слонъ, выхваченныхъ изъ писанія отдільно (безь связи съ другими) и истолкованных вани! Відь, это не такъ трудно, но такимъ образонь до истины не дойдемь. Сказалъ же, вёдь. Господь апостодамъ: «се есть сывъ Мой воздюбленный: Его послумайте». Іпсусь же — такой же человікь тілесный, какь н неме: по, ведь, Богь сказаль: это смеь Мой, какь вы Его видите, но не сказаль же: въ этомъ человъкъ — синъ Мой. Такимъ образомъ овъ не запретиль признавать въ этомъ человъкъ истиннаго сына Божія. Няв сще: Господь сказаль: донь мой — донь молитвы. Вёдь, если толковать ис вашену, то можно спросить: отчего же не сказаль Онь: въ дому Моемъ вы должен молиться? Но онъ сказалъ: «домъ Мой — домъ молятем», конечно не ниви нисле, чтоби домъ молелся, а только, чтоби люде молеинсь въ немь. Точно также и въ словахъ: «сіе есть тело Мое» не отрицается, чтобы въ этонъ кибов было истиненое твло Его, и этотъ кибоъ, будучи знаменіемъ, быль теломъ Его. Если такъ пользоваться ипсаніемъ, какъ вы, то многое, мпогое вужно взиёнить въ немъ.

### XVI.

О высли же на счеть присутствія истиппаго тіла Христова въ тапиствъ могу вамъ кое - что сказать. Ви, на основани многихъ мъстъ инсавія, какъ указано вище 1), утверждаетс, что Его нізть ни па землів, пи въ тапиствъ. Это ваме положение. А такъ какъ Онъ не присутствуетъ этемъ истивнимъ теломъ, то слова ваши, что Онъ истиннимъ теломъ присутствуеть въ танистве, не могуть быть понимаемы въ этомъ смысле. разъ вы, говоря о сплв и пользв твла Христова, называете эту сплу дуковную теломъ Его, какъ вы пишете: Христосъ присутствуеть въ таниствъ духовно и при вомощи благодати подаетъ пищу душамъ людей. Но туть такимь образомь и речи петь о теле Христове, а о благодати: въ этомъ случав, вкумая видимимъ образомъ хавбъ во зпаменіе, ми пивемъ въ виду только духоввую силу, благодать, которой мы удостопваемся, благодаря мучевію Его телесному; ясно, что о благодати нельзя говорить такъ, какъ говоримъ о теле, ибо здесь петь инчего доступнаго чувствамъ, ими какъ о Богъ — Богъ есть духъ, какъ души — духи, которые имъютъ свое выстее существование духовное. Благодать не можеть подойти ин подъ то, ви подъ другос ваше овределение. Поэтому слова писания, о твав Христовомъ свазанныя, не подходять въ подобному толкованію: пельзя вазывать благодать Духа Св. теломъ Христовимъ. Ви же говорите объ петиниомъ траф Христовъ въ таннетвъ, подразумъвая водъ немъ только силу духовную, подаваемую дюдянь чрезъ тело Христово. Затень вы обвиняете въ заблуждени техъ, которые утверждали, что тело Христово всюду, какъ Богъ есть Духъ вездесущій, и что это тело всюду имъстъ свойства божественныя. Опровергаете же вы это метнісмъ учевыхъ, что де люди давьтъ толкованіе, противное слованъ ап. Павла, ночему де опи должни были извратить эти слова и вообще смысль ипсанія; поэтому де они, какъ псказатели вравды я св. висавія, доджвы были принисать Павлу то, чего опъ не говориль. Но вашему же, Павель вазналь тело духовнымъ, но не духомъ, ни темъ более божествомъ. А самито вы, развъ ве дъласте того же извращенія? Въдь вы, противно всявинь писаніянь, называете тело благодатью. Во всяконь случав мивине TEXE, KOTOPHE CHETARTS THIS AVXONE, HE TAKE MAJERO OF HOTHER, KAKE ваше. Ибо то, что можеть быть изменено Божією свлою въ другое состоявіе, можеть имъть действительное (конкретное) существованіе. Поэтому и настоящее тело можеть стать духовнымь чрезь сялу Божію. Это несомивно. Но благодать духовную пельзя вазвать викакой духовной сущностью, и некто пикогда не говоридь о бдагодати Луха Святаго, которою Христосъ будто назваль Свое тело; и хотя многіе гоморять, что тв, которые съ верою вкушають тыо Его, нолучають чрезъ

Именно: Христосъ Своимъ единымъ истиннымъ техомъ находится одесвую Отца на небеси и не сойдетъ на земаю до суднаго двя.

вкушеніе это великую пользу духовную, но никто этой нользы не мазываеть теломъ Христовинъ, а только считають вкумение тела, за насъ MOMENTAGO, KRES ON CONTROLS CHOCOGONS ES HOLVYCHID STOR HOLLSM AVховной. Но чтобы называть нользу, пропстекающую отъ вкущения, твдомъ Христовимъ, для этого ви не пивето пи единаго слоза доказательства пав писавія. Поэтому слова ваши, что ті, которне вазывають тело Божіе только духомъ, развратители вёри, и исказатели правди Вожіей, вполит примъними и из вамъ санимъ: въдь вы дълаете то же. толкуя людямъ, якоби словами Божінии, что благодать следуеть називать духовнимъ тъломъ Христа. Развіз это пе искаженіе? Скажу болів: MOZHO JR FORODETS JEDJANS HDO GJAROJATS BOXID, KOTODOD NU BOJESVONCA. благодаря смерти Христа, пазывая её техомъ Вожіннъ, если они въ танистве принимають клебъ и вино, только какъ знаменія? Почему жо таже благодать, заслуженная для пасъ телонъ Христа на кресте: не могля бы быть волучаема и въ другихъ таниствахъ, которыя суть такія же summeria, kary hand. By Rechemin? Cyga no bamony borragy, thro Христово ножеть быть и въ другихъ тапиствахъ, какъ и въ тапистив свхаристін нодъ знамевіемъ хлеба и вина: точно также и духовное (2-е) рожденіе челована можеть быть пазвапо теломъ Христовымъ, мбо м это благодать. Да и всякая благодать нолучаемая вірующими отъ Вога, благодаря смерти Христовой, ножеть съ тамъ же правомъ быть названа твломъ Христа, а въ томъ числе и висмая — достажение парствия небеспаго. Да, въдь, благодати бывають различемя, хотя основа (духъ) ихъ одна, какъ при различнихъ службахъ — одипъ владика, Различни дъла Божія, а Богь одинъ. Установленія Христовы также различны, раздично и должим новиматься, ябо различно они вроявляются. А способъ определения каждаго рода благодати указань въ различныхъ местахъ uncania.

# XVII.

Другая сторова разбираеныхъ словъ та, что истипно и дъйствительно твло Христово присутствуеть въ тапистві. Но такъ какъ истиннаго и действительного тела Христова неть въ танестев, то о исмъ вс можеть быть и рачи. Но вижето него должна быть рачь о благодати; и сели говорить о благодати и ся присутствін въ тапиствъ, то опа не можеть быть отнесспа въ существу таниства, какъ ни въ какому неому предмету пе одушевленному, ибо такого предмета не существуеть. Всякій разумный и справединний человъев сважеть, что эта благодать ножеть быть повята, только вакъ даръ Духа Святаго, который Сань действуеть на душу человъка, давая ему свътъ премудрости, зпаніе, предвъденіе будущаго, стремление къ добру. А это свойство - не есть благодать въ тапиствъ. Вторымъ свойствомъ благодати можетъ быть названо и припято объщаніе Божіе, пиенно, что Онъ, установляя только зпаменіе, объщаль давать благодать тому, кто будеть творить это знамение. А если бы Богь даль подобное объщание, тогда одного этого знамения было бы достаточно человъку, чтобы тотчасъ же онъ угодиль Богу. А если эта благодать, действительно, свойственна знаменію, тогда и злой могь бы тотчась

воспользоваться ею и получить ее отъ Бога. А вы съ этамъ не соглашаетесь, потому что въ писаніяхъ вашихъ сказано: только тоть, кто съ уваженість, о которомъ де сказано выше, приступаеть къ таниству Христову, тоть только по истинъ вкущаеть Христа. Который духовно преподается ему въ тапиствъ; кто же приступаетъ безъ этого уваженія, тоть вкущаеть на ввиную гибель. Кромв того сказано: если-бы хавбъ въ одно и то же время быль и техомъ Христовымъ, тогда бы овъ могъ быть вкущаемъ всякимъ невърующимъ, что отрицаеть всякая церковь, говоря, что вевърующій принимаєть только тапиство; такимь способомь вы отвазываете въ теле Христовомъ и въ благодати злимъ, предоставляя только добрымъ пользованіе благодатію чрезъ вкуменіе этихъ знаменій. Это не верно, ибо сказано въ писаніи: «кто недостойно будеть вкушать хифбъ сей и пить чашу Госполню, тоть виповель будеть противь тада н крови Господней» (I Кор. XI. 27). Эти слова противоръчатъ вашимъ, нбо здой не можеть быть виновать въ томь, чего онь не брадь, разъ дело ндеть о благодати, какъ о теле Господнемъ. Скажите мив. какъ же можеть быть злой впповень въ той благодати, которая должна быть дана при этомъ знаменія? Ви же пишете: кто принимаеть это тапиство въ воспоминаціе и приступаеть въ благодати безъ приготовленія, тоть осуждень будеть, какь не оказавшій благодарности за муки и смерть Господии. Такъ говорить не цельзя: если человъкъ пе приготовился и поэтому не получиль, то онь не можеть быть обвинень въ томь, чего овъ пе получилъ. Ипое дело принимать, что тело Христово истинво, телесно въ видимомъ тапистве, и что поэтому и Его можетъ принять человіть тілесний, и злой и добрый; если добрый — то это принятіе ему па пользу болве или менве. смотря по его достоинствамъ: если же злой, -- то надеть это на него, такъ какъ онъ новинень нъ приняти твла и крови Христовыхъ, какъ принявшій педостойно тациство, соединенное съ теломъ Христовимъ. Инос опять дело принимать, что таниство установлено въ ознаменованіе, и что подъ этимъ знаменіемъ слідуеть понимать Божію благодать, доступную только добримъ. Віздь, если злой приступить къ тапиству, а Богь ему цичего не дасть, какъ онъ будетъ впноватъ въ томъ, чего опъ не получилъ? Поэтому и дп. Панель въ подобномъ смысле сказать не могь: повпнень телу и крови Господпинь. Съ одной сторовы не годится, такинь образонь, подразумвнать подъ этими словами благодать; съ другой же сторовы не справедливо ставить въвину дурнымъ дюдямъ то, что Богъ милости не далъ. А у того же ап. Павла есть и указавіе на то, что Богь ис считаєть виповатыми тъхъ, кто не получилъ милости. «Что онъ далъ имъ, а оим этимъ принебрегли, въ этомъ ови виновати» - котъ, что сказано въ этомъ указаніи. «Ибо невозножно однажды просвіщеннях, и вкусиншихъ дара небеснаго, и содълавшихся причаствиками Духа Святаго и вкусившихъ благаго глагола Божія п силь будущаго віжа, и отпадшихъ опять обновлять поканціемъ; когда опи снова распицають въ себф Сына Божія и ругаются Ему» (Евр. VI, 4 — 6). Совсыть же не справеданно, будто Богъ, видя недостоинство людей, не даеть имъ своихъ даровъ и милостей духовныхъ съ темъ, чтобы вхъ въ этомъ обвинить: они не знають, что них видеть въ этомъ неодушевленномъ зваменіи. Люди не знають и

no hormants storo; ochr mo bu chèracte surmouie odment beène. De tone чися и грешения, то оно потеряеть нену, но врди не будуть знать, что о немъ дунать; а если они будуть какъ нибудь искать Бога, то не найдуть Его въ своемъ ослънденін, подобно Павлу, хотванему ври номощи свищенииковъ и чародъевъ узнать тайни Вожія. Во всякомъ слу-THE ALE MERS HE HOMETHO, TROOM TOJOPHEL GUIL BEHOURTE BY TOWN, TTO ему, сленну. Бого не дало увилеть благодать; виновать же будеть опъно моену, тогда, когда, волучивь благодать, онь премебрежеть ею, отнажется отъ слова Вожія: тогда и Вогъ отъ него отнажется. Такинъ обра-20N'S IN TOTALINE REPORTS, EDUCATE SERVICIO, SHENCHIC ECTODATO BE COступно ин сердну его, ин разуму, не можеть быть виновать въ томъ, что не волучиль того, чего онь не знасть. Если вы хотите такъ или иначе обвенить граниний дюдь, то должим искать обвинения въ другить случаяхъ. Ми звлемь, что есть въсколько способовь нолучить благодать. А разъ HAPOZE RPERESPERATE HER, ROO HE SHAETE HEE, TO BARE ONLY OSERCHITE, BE чемь онь впнонать? А воть въ чемь: онь не компаеть Госнода Інсуса Христа, ве втруеть въ Него, не нонимаеть его благоділній. Вирочень, объ этомъ рачь внереди. А нока сирому, ито виновать въ томъ, что народъ сявил? Во нервихъ ви, священнослужители, нбо ви не объясилете, какъ нужно веровать въ Бога, где и какъ нужно стараться заслужить Его мелость. Поэтому не нометь быть темный народь виновать из томь, что онь не нолучаеть благодать въ знаненія, которое достунно только добримъ. Виноватъ, ножалуй, онъ въ томъ, что искалъ онъ Вога, да не вашель. А такъ какъ о благодати ножно (?) сказать: вто всть недостойно жавоъ святой и вино пьеть, тоть понимень будеть въ крови и твав Госполнихъ, какъ убійна. — то ваше митвіе о волученія благодати ме нодойдеть сюда; а разъ не подойдеть, оно не сираведливо.

## XVIII.

Если же Богь установиль эти знаменія и объщаль нодъ вими давать въкоторую благодать только добрымъ, тогда найдемъ, что давалъ Объ истинную благодать людямъ справедливымъ и нодъ знаменіями ветхаго заньта; а такъ какъ жертвы ветхаго закона также знаменовали Христа, то опять пабдемъ, что чрезъ нихъ получали благодать съ самаго начала. Такъ черезъ жертву Пой получилъ благодать въ видъ объщания Вожия, что потопа больше не будеть; такъ п Самуплъ жертной упросиль Бога, н Онъ освободиль народъ отъ враговъ; также и Давидъ, согрвшивъ нередъ Вогомъ, произведя переппсь, жертвой умилостивиль Бога, и прекратился моръ. Все это, въдь, истипимя, неликія милости Божіи. Да и самый закомъ повелъваль очищать гръхъ жертвой, т. е. получить чрезъ жертву биагодать. Изъ этихъ и многихь еще примфровъ нисанія ясно, что модъ знаменіями встхаго завъта получалась такая благодать, что во всемъ писанін вы пигде не пайдете, чтобы подъ знаменіемъ хліба п вина получались подобиля благодать. А такъ какъ это - знамение такъ же, какъ и тъ и служить только для волученія благодати справедливыми, то не можеть быть я основаній къ мысли, чтобы оно было выше знаменій

ветхо-завѣтнихъ. Можетъ бить ви скажете, что это знаменіе превишаетъ тѣ старо-завѣтния тѣмъ, что эти послѣднія суть знаменія отдаленнаго будущаго, т. е. то, что должно было совершиться чрезъ Христа, а это знаменуетъ обѣтованнаго Христа уже расиятаго 1). Вѣдь и мѣдний змій и агнецъ пасхальний также прообразовивали мучепія Христови, и тѣ, которые дѣлались причастними этимъ зпаменіямъ, дѣлались причастними н мученію Христа и получали оправданіе, какъ п вынѣ вѣрующіе. Поэтому и ап. Павелъ говоритъ: «Христосъ есть ходатай новаго завѣта». Дабы вслѣдствіе смерти Его, бывшей для пскувленія вхъ преступленій, сдѣланнихъ въ первомъ завѣтѣ, призванние къ вѣчному вослѣдію получили обѣтованное (Евр. ІХ, 15).

Поэтому Христосъ терпвать за эти преступления п искупиль этихъ преступпиковъ и далъ имъ оправдание и участие въ царствъ небесномъ ранъе, пежели апостоламъ. Поэтому Павелъ объясилетъ: «восходя на высоту.... и далъ дары людямъ. И эти связапные взывали въ похваленияхъ къ Христу рапъе, нежели ученики Христа». Св. Павелъ говоритъ о себъ, и другихъ издеяхъ: «старый законъ былъ нашимъ пъступомъ».

Такимъ образомъ законъ, охраняя во Христь, предаль ихъ Хрясту. чтобы они были участниками Его смерти, какъ и вынф люди върные. только по времени это далеко не достигло до нихъ, какъ напр. до Адама и другихъ: поэтому ихъ образи подалека знаменали Христа. Но исстаки ивреме дюди получили то добро, которое даль Христось Своей смертію. Такимъ образомъ одного довода, что зпаменія кліба и вппа, какъ знамепін уже совершившагося мучевія Христа, недостаточно, чтобы поставить это знамение выше ветхозаветныхъ, хотя вы и прибавияете, что эти зваменія относятся въ той благодати, которыя они означають. Объ этомъ я говорият, впрочемъ, раньше. Кромв того изъ вашихъ доводовъ не видно, какія именно милости объщаль Христось вкущающимь хлабь и вппо, какь знамеція. Вы мив на это сказали, что изъ писанія мы зпасмъ одно только то, что, установивъ знаменія, Онъ приказаль пить и фсть въ Его воспоминавіе. Затвиъ, толкуя слова 6-й главы отъ Іоанна, глв говорится о хабов живомъ, вы, какъ ваши писапія обнаруживають, утверждаете, что эти слова евангелія не относятся къ святому хатьбу таниства: это де двъ вещи различныя. И одниъ изъ товаришей вамихъ мив лично говорияв, чтобы мы пе внали въ соблазив, будто указавіе этой главы идеть къ этому свойству Христа. Опять противорфчіе: говорите вы о участія благодати Божіей въ знаменія только для народа. говоря, что тоть, кто фсть хибов животный, тоть пифеть животь вычвый, а кто вкущаеть его безь этого убъжденія, всть простой хавбь и не инветь участія въ объщанномъ отъ Христа. Такимъ образомъ одними словами вы подтверждаете, другими опровергаете ваше мижије. Въ коник концовъ выходитъ, что если судить по вашимъ ръчамъ, вы пе пифете права говорить о какой бы то ни было благодати, свойственной этому бездушному знаменю, ибо въ немъ натъ ни тъла Христова, и пиъ не дается никакая благодать.

<sup>1)</sup> Т. е. фактъ, уже совершившійся.

#### XIX.

Ви утверждаете также, что въ върпомъ человъкъ Христосъ присутствуеть вь большей стенени, вежели въ тапистви, пбо Христось, будучи въ върновъ человътъ, просвъщаетъ душу его, направляетъ ее къ доброму, устраняеть оть злаго, чего Онь не далаеть нь таниства, нбо хаббъ не можеть оказать дійствія въ этахъ случаяхъ. Поэтому, есян OH MU LOZZEN GUJE MOZETECZ XDECTY BOTONY, TO OHE EDECYTCTBYCTE BE TANKETHE, MU ZOZNEU GUZE GU BE STONE OCHOBARIN NOZUTECH BESKOR BENNE. вбо Вогъ, который више тіля Христова, присутствуеть въ гораздо больмей степени въ каждовъ творении Своевъ, нежели тъло Христово въ такиствъ, ибо Онъ находится въ наждой вещи, накъ вы равьше сами говорели. Отсюда следуеть, что пребивание Христа выражается дарами. духовно въ святихъ людяхъ. Поэтому Христосъ этими дарами отсутствуеть въ дабов, а присутствуеть по святихъ дюдяхъ, и по 2-хъ, что Вогъ врисутствуеть во всякомъ твореніи, въ большей стенени, нежели Христосъ въ тапиствъ тала Своего, ибо Онъ отсутствуетъ дарами и тъдомъ, которыми Овъ участвуеть въ танвстве. Поэтому изъ вашихъ изсаній витекаєть также и то, что всякое творевіе можеть бить тапиствомь, ибо знаменіе установлено Богомъ, затімъ чтоби обозначать ненидимую CRITHED THRECTBA; A TAK'S BAK'S BCHEOG COSJABIG CCTS SHAWGRIG CDOGTO невидимаго Создателя, ноэтому и исякое создавіе, выше знаменія хліба и вина, которое, відь, обозначаєть далеко находящееся тіло Христово. а его въ себъ не ниветъ. И изъ этихъ твореній каждое, чёмъ совершеннье, тымь болье и болье можеть иметь въ себь Бога; клюбь же и вино не но величио ин но красота не такови, чтобы но нива можно было узнать о присутствін въ нихъ Вожества. Аругія же творенія той пользой, какую они приносять человіку, могуть указывать человіку на Бога, напр. огонь, который грветь человека въ холодное время и который поэтому болье служить для спасенія души человька, нежели тапиство живба и впиз, которые отдаленю и смутно напоминають о твив Христа. Поэтому предоставемъ пнымъ поклацяться танеству хлаба и впив. а для насъ, де, это заблужденіе. Не далека оть этихъ доводовъ и другай ваша мысль: Христосъ де есть въ таниствъ писшимъ способомъ (меньшей мітрой), нежели въ вірномъ человінів. Въ такомъ случай мы заключать можемь, что и въ техъ лжепророкахъ, которые придуть во ния Христа и соблазиять многихь, Христось присутствуеть большей мфрой и большой пользой, нежели въ тавистив, ибо эти лже-пророки, прпериваясь Его пменемъ, многое говорять о Немъ пстпиваго, хотя съ лживой цтлью, многое, что было тайной, открывають, хотя это дтлають они то затымь, чтобы выднинуть себя передъ людьми, то изъ конкурренціп съ другими имъ подобними. И хотя все это діздають они во вражде ко Хрпсту, но всетаки это служить къ пользе избранныхъ, нбо они узнають то, чего раньше не знали. Такъ говорить и ап. Павель: «Нъкоторые, правда, по зависти и любопрывію, а другіе съ добрымъ расположениемъ проиовъдуютъ Христа. Один по любоправию проиовъдують Христа нечисто.... Но что до того? Какъ бы ни проповъдали Христа, притворно или искренно, я и тому радуюсь, и буду радоваться.

Ибо знаю, что это послужать мав во снасеніе». (Фили. I, 15—19). Точно также и теперь; котя Христосъ провозглащается у многихъ невърно, всетави всегда есть кое-какая подъза отъ пихъ тъмъ, кто творить такъ, хотя сами же они за свою неправлу погибнуть съ дъяволомъ. Я равыше сказалъ, что и въ такихъ случаяхъ и заблуждевіяхъ Христосъ можеть проявляться въ больщей мере, нежели въ тапистве кивов и вина. Но такъ какъ Опъ не присутствуеть въ тапиствъ не теломъ, ни силою своихъ даровъ духовимъ, п таниство есть только отдаленное в неясное наноменание о Немъ, то нельзя справедивымъ признать, что это таниство есть самъ Христосъ, нбо здёсь иётъ ня души, ни тъла, да и ръчи подобной быть не можетъ. Неправильны поэтому ваши выводы, разъ вы, удаляя все, что можеть служить из пользв прамъ, опредвляете это мертвенное знамение словами: въ таниствъ присутствуетъ Христосъ «низшинъ способомъ». Ужъ дучие бы сказали вы: «такимъ способомъ, что и сказать нельзя», — ибо Онъ не присутствуеть никажемъ способомъ. Поэтому и неть въ вашихъ писаніяхъ пи симсля, ни доказательности, которал бы вела въ поученію и раскрытію ястины. Слова ваши совершенно неосновательны и лишены ввры.

### XX.

Еще ваше положение: часто въ св. Писании та вещь, которая обозначаеть наую, называется вменемь той вещи, которую она обозначаеть, папр.: Іоапнъ есть Илія, скала была Хрпстосъ. Въ этомъ случай, т. е. когда вещь, которую обозпачаеть ппая, называется ниевемъ обозначаемой ею вещи, бывають различныя степени, пбо иныя знаменія не обозначають вещь пеносредственно. И это вы придагаете къ тапиству тъда и крови Христовихъ, говоря, будто этотъ хатоъ называется писпенъ вещи, пиъ означаемой: твла Христова, вполив ему соответствующаго. Это говорили и другіе до васъ, разділя знаменія ветхаго завіта и новаго, возвышал эти последнія падъ первими, въ особенности тапиство тела Хрпстова, говоря, что знаменіе называется именемъ обозначаемаго, и что знаменіе дъйствительно пифетъ въ себъ то, что оно обозначаетъ. Это мы уже знаемъ. Вы же этого вовсе не признаете. При вашемъ взглядъ на тъдо Христово, какъ на знаменіе, которымъ даются духовные дары и благодать, этого соотвътствія нъть: знаменіе называете вы телонь Христовинь, а то, что оно обозначаетъ, есть благодать и духовные дары. Это двв вещи далекія другь отъ друга. Поэтому п нельзя говорить: благодать свойственна этому знаменію. Ла и самое ваше положеніе вс вполеть точно: знаменіе называется пиенемъ вещи обозначаемой, во только во тому значению в силь, которыя знаменіе пиветь въ себь присущими, какъ и обозначаемое имъ. Въ этомъ смисле надо понимать водобное обозначение въ св. Писанін: скала, пов которой ппли еврен въ пустынь, была знаменіемь Христа, не но простому только названію, но но тому значенію, которсе было усвоено скаль. Вода, пстекшая изъ скалы, была инчуть не меньшимъ чудомъ Божіннъ для Изранля, чемъ чудомъ сили Божіей было воспресеніе Христа. Поэтому-то и скалу можно назвать Христонъ. И Іоаннъ могъ

быть названь Иліей, пбо онь пришель въ духв и сплв Илін. булучи свять жизнью и обладая силой болье даже, чымь Илія; а не потому, что Іоаннъ указываеть на будущее примествіе Плін передъ кончиной міра. какъ это вы объясняете. Въ такомъ случай скорбе бы следовало сказать ваоборотъ: Илья въ духъ Іоанна. Т. о. не даромъ тъми, которые соноставляли такъ мъста священнаго писанія, дано хавбу и вину имя тыла Христова. Если это имя дано было только для ознаменованія того, что чрезъ вкушение этого хайба получается благодать, заслужения для насъ твломъ Хрпстовымъ, въ такомъ случав и къ насхальному агину ветхаго завъта можно приложить имя тъла Христова, ибо и онъ обозначаль тъло Христово, ибо и чрезъ него получали благодать, заслуженную теломъ Христа, тъ, которые признавали это знаменіе. Поэтому, если сида истиннаго твла Христова не свойственна знаменію, то и нельзя дать сму названія тіла Хрпстова: пначе можно п осла назвать ангедомъ, п другое многое твломъ Христовимъ. Поэтому подобное обобщение, допускаемое вами въ соноставлении особенныхъ свойствъ Божиихъ съ заслужениемъ благодати Его, въ дълу не пдетъ.

### XXI.

Затемь вы выставляете положение одуховномь вкушения тела Христа и крови Его, о которомъ говорится въ 6-й гл. Іоаппа: это вкушеніе состоить въ действительномъ в истинномъ единении души съ Господомъ І. Х., п пресуществленіе п это единеніе такъ необходимо, что безъ него нельзя быть спасенымъ, но что оно доступно только добрымъ. Но вкушеніе твла и крови Христовихъ въ таниствъ по установленію самого Христа и по объяснению св. Павла ап. доступно не только добрымъ, но вићств и здымъ. Эти слова сами по себе хороши и годны для техъ, которые принимають тело Христово такъ, какъ Онъ его установняв. Но въ этихъ словахъ писанія не говорится о единеній и пресуществленій, но только про единеніе: «Ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь пребиваеть во Мић и Я въ немъ» (10. VI, 36). И слова, де, эти говорять только о правственности, честномъ поведенія, и къ этому отпосятся, какъ объясняютъ Мартиневъ, проровъ Таборскій, п Зигмундъ изъ Ржепанъ 6-ю гл. Іоанна и указывають на слова Христа: «Старайтесь не о пищь такной, но о пищь, пребывающей въ жизнь вкчную» (Io. VI, 27). И хатоъ этотъ въ дълахъ, какъ понимали и Гудеи, говоря: «что намъ делать, чтобы творить дела Божія?» (Іо. VI. 28). Кроме того Онъ сказаль: «Хатов же, который Я дамь, есть плоть Моя, которую Я отдамъ за жизнь міра» (Іо. VI, 51). Это истинное Слово стало теломь, п оно даетъ твау дваа Божія, т. е. ими душа, которая творитъ дваа Божія, пптается, какъ тело хатбомъ. Поэтому п эти дела слова Вожія названы хавбомъ; названи же твломъ потому, что они совершены пъ твлв, (когда Христосъ быль во плоти) будучи одно съ теломъ. Поэтому толкуются в слова: если не будете вкушать тело Сыпа человеческаго, т. е. если не будете творить дель Его, далеки будете отъ силы, которую проявиль Сывъ человъческій въ тъль; если не будете пить кровь Его, т. с. если узнасте жизнь Его и основанія діль Его, которыя сділаны за тімь, чтобы им били такъ же одно съ Отцоиъ и Сыноиъ, какъ Отецъ съ Синомъ. Затемъ Мартпиекъ мпого говорить о добрыхъ делахъ и между прочимъ: вечеря Госполня питетъ въ основъ любовь, о которой Госполь говориль ученикамъ и которую Опъ показаль имъ примеромъ, умывъ имъ поги, чтобы и они поступали также; этому обычаю следовали и первые святые мужи. Затъмъ опъ распространяется о любии и дълахъ добрыхъ, основывая все на вечери Господней. Наконецъ опъ указываетъ па то, что, следуя примеру Господа, папитавшаго народъ въ пустыпе, апостолы при вечери Господней кормили народъ. То же рекомендуетъ онь делать христіанамъ именно, чтобы, собираясь на праздникъ и на поучение слова Божия, вкущали, сколько следуеть, во пия этой любви вивств. Лучшаго вичего опъ не могъ придумать. Многіе этого держатся п ппрують п падругаются падъ установленіемь Божінмь. Т. о. начавь съ возвышенной любви, они виздають въ чувственную любовь и т. о. поступають противь многихь другихь месть писаній.

### XXII.

Во всякомъ случай, когда вы утверждаето въ своихъ сочиненияхъ о вкушенін тіла Божія, будеть ян это твореніе любви, нян діль тіла Христова и единение съ Нимъ такимъ образомъ, будетъ ли это въра въ Него, или получение отъ Него какихъ либо мплостей, вы всегда таниство тела и врови Христовихъ подагаете за знаменія различнихъ вкушеній тъла Христова, и угверждаете такъ потому, что, де, зпаменія эти установлены за тімъ, чтобы ими мы приведены были къ невидимому, духовцому, т. е. къ вевидимой правдъ и благодати, которыя, какъ вещи духовемя, соединени на самонъ дъл съ знаменіями. Но эти знаменія потому суть знаменія этихъ предистовъ духонныхъ, что сами но себі они обозначають образпо ту правду, которую опи должны обозначать; а такъ какъ они предшествують обозначаемому ими предмету и ведуть къ нему человъка телесного, который самъ по себъ, по своей грубости не можеть придти къ этпиъ дуковныяъ п невидимымъ предметамъ, то пеудобно видеть духовное вкушеніе тала Христова въ истиниомъ и дайствительномъ единенія съ Христомъ, пменно, чрезъ творение дълъ, которыя Онъ творилъ, будучи въ плоти, а также неудобно допускать, что эти дела суть тело Его, и нолагать, что таниство обозначаеть это единение и эти дела для того, кто пиветь въ себь то и другое: ему не нужно тогда этого зпаменія, нбо правда — въ самомъ человъет, п овъ не нуждается въ томъ, чтобы его вели въ ней. Т. о. соединевіе правды съ Христомъ, въ чемъ сущность знаменія, пикопиъ образомъ не можеть быть отпесено къ человъку; поэтому и ваши понятія о вкушенін тіла Христова, какъ о діллиін діль, сделанных Христомъ во илоти, не выдерживають критики. Въ такомъ случав, ивдь, пепонятно, зачемъ Христосъ установиль тапиство хлеба и вина, ябо все, что мы говоримъ о знаменіяхъ этого тапиства, все это нскони должно быть присуще человъку, какъ и тъ дъла правственности, которыми человъкъ достигаетъ единения съ Христомъ: неаче невозможно это единеніе.

EGAN SETA ADVICTO NORMARIA O CYMNOCTH VCTAROMERIA XDECTORA таниства, то вийдетъ, что Христосъ совершенно напрасно установиль таниство и одблаль это, не принявь во внимание свойствъ человъна. Такенъ образонъ виходять изъ ваших словъ, что или эти дела дашил B BORYMBUR, HIR. EARL BU CORODETC, BOSBUMBR STO AVXORAGE BRYMCRIC тыла Христа, какъ состоящее въ истинновъ единеніи души съ Хри-CTOM'S H B'S EDECYMECTRICHIN B'S MOTO, TARECTRO STOTO BEYMORIS MDOSMшаетъ человъка. Ибо викто еще вколиъ и истинео не соедивался съ Христоиъ и не претворился нь Него. Даже апостоли, висию нежду людьии, etoro de locturiu. La h au. Habele fobodute: «Relabie robda este bo MEN, NO TOOM CARACTS ORDER, TOTO BE HAXOMY... IIOO NO BETTPENNEMY TOдов'яку нахожу удовольствіе въ закон'я Вожіень: но въ членать монкь вижу впой законъ, протявобарствующій закону уна моого и ділающій меня віфивисовъ закона греховнаго». (Рим. VII. 18, 22 — 23'х и укази-BACTS T. O. HA BELINKIN RELOCTATOR'S BS CAMONS COOS, MNORRO, TTO NOTA medable ects, a gostant gosparo ont be nomert; muchio crigyett закону Вожію, а тілонъ гріховному закону. Поэтому, человінь, хотя и имветь твив или другимъ снособомъ стремление из добрымъ делямъ, къ достижению единения съ Христомъ, но одной охотой достичь не можеть. Такъ это единение и прегворение во Христа далеко OTA HABIA. IALEGO OBO H OTA BACL. H OTA BACL. Bu RE BRACTO NA TONVES. вто вижит или, можеть быть, будеть вийть это единение. Поэтому вы verte tony, vero cann re shaete, vero ne momete rohasats. Jiddete bu TOXBEO POBODUTE E ENCATE O TEXE BELLERES BOMANS. EDO ECTODHE POBOрится въ 6-й главъ Іочния, совътуя искать накого-то живого хлъба, а не невать вичего въ клюбь веливаго четнертка, какъ это установиль Христосъ. Поэтому многіе, следуя вань, ругаются священному хатоу, а вкушають самодоводьно будто-бы живов, сощедшій съ небесь: но не видать въ вихъ, чтобы они, согласно съ вашини доводами, нивли въ собв двла Христовы и съ Нимъ были въ единении; на оборотъ: видиа въ нихъ жизнь необузданная, распущенность, испорченность. Воть результаты вашихъ выволовъ.

### XXIII.

Признаете вы, что Христосъ примествіемъ Своимъ и установленіемъ тамиствъ (особенно тъла Своего) возвысиль новый законъ надъ стармиъ іудейскимъ. А такъ какъ вы, говоря о духовномъ вкумевін тъла Христова, основываете все на единеніи съ Христомъ чрезъ правственность, которая даеть это сдиненіе, то такое духовное вкуменіе и единеміе съ Богомъ чрезъ правственность одинаково могли быть и въ ветхомъ завътъ, какъ они есть въ новомъ. На это и указиваютъ слова Божіи: «Какъ близко къ чресламъ человъка привлачвается ноясъ, такъ и Я приблизилъ къ себъ весь домъ Изранля и весь домъ Іудинъ, говоритъ Господь, чтобы они были Монмъ народомъ, Моею славою, нохвалою и красотою» (Герем. XIII, 11). Изъ этихъ словъ вядно, что и ветхозавътний человъкъ при желаніи могъ имъть единеніе съ Богомъ, и Вогъ съ шимъ. То же говорятъ Богъ, въ словахъ о сноввахъ: «Что ты видемъ,

Ісремія? Я отвічать смокви: хорошія смокви весьма хороши, и худия смокви весьма худи, которие по дурноті ихъ и ість нельзя. И било ко мий слово Господне слідующеє: Такъ говорить Господь, Богь Изранлевь: Какъ эти хорошія смокви, такъ и переселеннихъ Іудеевъ.... Я отличу на благо инъ.... И дамъ нит сердце, чтоби знали Меня, что Я Господь; опи будуть Монмъ народомъ.... (Ісрем. XXIV, 8—8).

Это говорить Богь людямь стараго законя, т. е. будуть они фигами добрыми, нифя истинную сладость: имъя познаніе Бога и любя Его всъмъ сердцемъ, чтобы они были Ему невъстой, а Онъ имъ женехомъ, чтобы соединились они навъки въ въръ и милосердіи, какъ мужъ и жена. Отсюда онять видна возможность единенія съ Богомъ у ветхаго человъка, столь же близкаго, какъ при новомъ законф чрезъ правственность. И если мы пожелаемъ примфровъ милосердія, нокорности, теривнія пли пимхъ добрыхъ качествъ, то пайдемъ ихъ не только по установленіи закона, но и до этого: таковы Іовъ, Авраамъ, Исаакъ, Лотъ, Іаковъ, какъ объ нихъ говоритъ и ап. Павелъ: «Другіе поимтали поруганія и мобоп, а также узы и темницу; были побинаемы камиями, нерепиливаемы, нодвергаемы пыткъ, умирали отъ меча; скитались въ милотяхъ и козьяхъ кожахъ, терия недостатки, скорби, озлобленія. Тъ, которыхъ весь міръ не былъ достовиъ, скитались по пустынямъ и горамъ, по нещерамъ и ущеліямъ земли» (Евр. XI, 36 — 38).

Всё эти люди такъ биле испитани въ върв. А по вашему, имъл такія достопиства, можно вкушать тъло Христово; стало бить, и эти сираведливие іуден могли вкушать тъло Христово и хлъбъ жизни ангельскій, какъ и святие изъ христіанъ. Если это такъ, то Христосъ вичъмъ не превисиль старий законъ, установивъ хлъбъ въ знаменіе и говоря много о хлъбъ жизни, т. с. придя не сдълалъ того, что ни говорите. Поэтому—натяжка и ваше толкованіе: эти дъла слова Божін названи хлъбомъ или инщей будущаго. И названи, де, они тъломъ, ибо сотворени во илоти, будучи одно съ пею, если не будете вкушать тъла Сина человъческаго, т. е. если, де, не будете дълать тъ дъла, которыя онъ совершилъ, будучи во плоти, если не будете пить кровь Его, т. е. если не нознаете дълъ Его.

#### XXIV.

Братіе - священники, хотя вы и иние люди должны нонимать все на основаніи священнаго писанія и желаете его унотреблять для объясненія каждаго слова, но берете вы одно м'ясто и извлекаете изъ иего смыслъ, часто далекій отъ того, что говорится; этотъ же смыслъ нолучается изъ сравненія съ другими м'ястами и долженъ быть вринять, разъ онъ не противор'ямть этимъ м'ястами и долженъ быть вринять, разъ онъ не противор'ямть этимъ м'ястами и долженъ быть вринять, разъ онъ не противор'ямть этимъ м'ястами и долженъ быть вринять перове Его не могуть быть ноняти вравильно, на основаціи одного сходства образовъ. Иначе инкто никогда не могъ бы нопять висанія, если бы не пров'ярльтъмъ же инсаніемъ: что читается въ немъ, что обозначаеть писаніе. Это нужно смотр'ять прежде всего. Судя же но вамимъ объясненімъ, видно, что это условіе не соблюдено: смислъ далекъ, да и нарадлели в'ять. Этого и тъть и въ объясненім вамемъ простихъ словъ о правственнихъ качествахъ и ноступкахъ.

Вы придаете слешкомъ отдаленний смыслъ словамъ, которыя вы толкуете, когда говорете, что Христосъ п аностолы установиля, какъ мы въ делахъ нашихъ должим следовать Христу, именно творя то, что Онъ твопниъ воплотившись. Если бы заковъ ничего не говориль объ этомъ, тогда глупый человъкъ, получивши благодать последовать Христу и принимая это толкованіе писавія, могь бы следать для себя полезное, ностуная такъ. Но Мартиневъ не быль такъ простъ и страдаціе за Христа не признаваль добровольнымь: объ этомъ я съ нимъ много говориль. Онъ мив объясных, что парство святих вновь пастанеть па земяв, п что добрые больше страдать не будуть; а чесли бы всегда христіане должны быле страдать, то я, говориль опъ, не желаль бы быть слугою Божінив». Но извлекать подобнаго смысла изъ словъ писанія опъ не могъ, не совершая насилія надъ нимп. А онь, поправь установленіе Христово, назваль его вечерею наискою и еретической и желаль въ этихъ словахъ Христа видеть живой клебь въ творении дель Его; въ такомъ случав дучше было бы признать тело Христово соединеннымъ съ Божествомъ: живой хафбъ есть помощь творящимъ добрыя дела. Т. о. тамъ, гаф речь идеть о вкушенін, онь говорить о помощи въ добрыхь ділахь. Да п ваши ппсанія не признають этого правплынымь, разь вы говорите, что Христосъ имветь одно твло и не присутствуеть твломъ въ развыхъ, отдаденныхъ другъ отъ друга мъстахъ. Въ доказательство приводятся у васъ слова Амвросія, который говорить, что ничего піть несправедливійшаго, какъ нежеланіе вірить тому, что написано, а желаніе вірить тому, чего не написано. На основании этого совершение пегодно объяснение сдовъесли не будето инть крови Сына человического: - если не будете творить лыть Его. Это прямое извращение того, что написано.

Ла и не даромъ сказано у ап. Павла, что дары Духа Святаго далятся на служебные п двятельные. А какъ есть разпица между делами Божінми и дълами человъческими, такъ есть разница и въ писаніи: гдъ говорится обо всемъ вифств, а гдв о каждомъ и отдъльно, чтобы люди могли понимать, о чемъ писаніе говорить. Если же иначе смотреть па писаніе, то и правды не найдешь и въръ напесешь ущербъ. Затъмъ обращаюсь къ объясненію словъ: «сіе есть тіло Мое», объясненію Августина: вкушатьзначить пребывать во Христв, и иметь въ себе пребывающаго Христа. Вы пребываліе во Христь просто объясляете, какъ вкушеніе Его тыла, и дълаете ошибку, ибо Августивъ викогда пе полагалъ пребыванія во Христь за вкушение тъла Его, такъ какъ онъ этимъ толкованиемъ опровергъ бы многое плъ своихъ писаній; відь онъ писаль: Христосъ установиль истипное тело Свое и истинную кровь Свою въ таппствъ хлеба и вина. И училь Августивъ людей, чтобы достойно вкущали они тело Его и кронь, какъ это имъ установиль Богь. Это опъ говориль потому, что вкушать тело Христа — значить пребывать въ Немъ, ибо въ тапистве можно вкушать тело Христово, можно вкушать и осуждение себе. Съ пользой же вкушають тъ, которые пребывають во Христъ и въкоторыхъ Онъ пребываетъ. Онъ быль бы пе правъ, объясняя пребывание во Христъ, какъ вкушеніе тала Его; вадь Христось сказаль: «Ядущій илоть Мою и пьющій кровь Мою во Мит пребываеть и Явънемъ». Да и далъе овъ справедливо говорить, именно, что конець истиннаго вкушенія узнань будеть нь томъ. кто и потомъ останется во Христѣ вѣрою и любовію. Никто же, да и вы сами, конецъ пребыванія во Христѣ не назовете вкушевіемъ, будто, де, Христосъ первое вкушеніе установилъ за конечное пребываніе въ Немъчеловѣка и Свое—въ человѣкѣ. А кто не вкушаетъ Его тѣла такъ, какъ Онъ установилъ, принимая вкушеніе за пребываніе, тогъ творитъ противъсловъ Его. и не пребываетъ въ Немъ.

### XXV.

Затемъ и другія ваши речи не согласни съ установленіемъ Христа, нменно, будто самое вкушение необходимо должно быть постоянное, чтобы постоявно быть въ общеніи. Св. де Августинъ говорить, что въ оправдавіе вкушаеть тоть, ето віреть во Христа; да и Христось, де, также сказадъ, что вкушать Его-пребывать въ немъ черезъ въру. А такъ какъ, де, Христосъ пе определиль постоянного вкушенія, установивь определенное для этого время, и такъ какъ, де, человекъ должевъ постоляно въровать во Христа и чрезъ въру пребывать въ немъ, это вкутепіе есть внутреннее, не настоящее, во знаменін. Да въ тому же, де, многіе върующіе и до установленія таниства. и по установленіе его. безъ таниства, вкумали тело Христово и достигли жизни вечной, какъ напр. Іоаниъ Креститель и благочестивый разбойникъ. Въ этомъ-то, братіе, и вло, что вы, дёлая такіе выводы, унпчтожаете въ людяхь вёру во вкушеніе, оставляя пиъ вкушеніе духовное и считая его установлевіемъ Христа, а дійствительное вкушеніе только зпаменіемъ, нивющимъ второстепенное значение. Повятно, что это не служить въ усилению вначенія таниства тіла и крови Христовихь, а наобороть, нбо въ такомъ случав можно обойтись и безъ этого таниства. Зачемъ въ такомъ случав подямъ придерживаться этого такиства, когда достаточно постоянной въры? Это значитъ - прямо унежать таниство, искоренять въру въ него въ людяхъ, которые и будуть върить, что одна въра во Христа есть уже духовное вкушеніе тыла Христова и пребывавіе въ Немъ. Это прямо противно словамъ Христа о тапиствъ. Въ такомъ случав било бы достаточно въровать, чтобы спастись. Къ чему тогда вкушение тъла? Къ чему слова Христа: «твло Мое во истину есть инща, ито вкушаетъ тело Мос. во Мит пребываеть ? Къ чему тогда крешение? Вы также объясняете: Христосъ не установниъ постояннаго действительнаго вкуменія, давая темъ понять, что должно быть это вкушение, хотя и постоянное, во во знаменів; точно также Овъ не установиль постоянваго крешенія; во съ другой стороны, вто не врестился бы водою и духомъ, тоть не можеть нолучить благодати отъ Бога, сколько бы онъ не каллея; поэтому, де, и Петръ крестиль въ водъ тъхъ, кто уже нолучиль Святаго Духа. Оставьте, любезные мон, эти толкованія, ибо люди не могуть ям'ять в'яры, разъони не держатся словъ Божінхъ. А Господь все установиль на спасеніе дрдей, чтобы они любили всемъ сердцемъ Бога и ближняго. И даль онъ хорошія средства для достиженія этого, писнео: крещеніе, тіко Свое и кровь, молитву, пость, милостыню, поучение, истинене дары Св. Дука и прочее. И все это установить Опъ унотреблять не ежечасно, а въ опревъденное время. Поэтому тотъ, кто, считая достаточними въру и дюбовь,

остальное отвергь бы, тоть не пийеть ин вёры, ни люби, пбо онь въ Бога не вёруеть, не слушается Его. Поэтому-то и выводь вашь изъ словь св. Августина — вёровать въ Бога значить вкушать тёло Его — не правилень. Августинь не унижаеть тапиства, а только объясилеть, какъ (пшенно съ вёрою) надо приступать въ нему. Зачёмъ было бы Августину инсать и учить народъ, если бы онъ, подобно вамъ, отождествляль вёру и вкушеніе тёла Христова? Да и самъ Христось зачёмъ устанавляваль бы таинство и говорель: «прінинте, ядите: сіе есть тёло Мое»?

#### XXVI.

Затамъ говорите вы: Іоаннъ Креститель и благочестивый разбойникъ спаслесь, хотя и не вкушали непосредственно тела Христова. Ла, ведь, не вкушали они не потому, что подобно вамъ разсуждали, а потому, что не дожили до того времени. Да если бы опи и дождались этого времени, они не разсуждали бы полобно вамъ. На основания вашего взгляда (что де они вкущали духовно тело Христа), то же можно применны и ко всемъ веровавиниъ изъ Ічдеевъ, которые вкушали тело Христово въ маниф и пасхальномъ агецв и ппли кровь Христову въ водв поъ скалы, п именно по въръ своей, какъ свидътельствуетъ и ан. Павелъ. Поэтому, де, и ми будемъ вкушать духовно. Да зачёмъ же тогда Христосъ приходиль? Неужели за тымъ, чтобы установить простой образъ, говоря: «сіе есть тыло Мое, сія есть кровь Моя поваго завіта? Неужели Онъ говориль это, приказывая намъ вкушать духовно, какъ Іуден? Странно это было бы, необывновенно страпно: отнять непзвистно зачиль агида и дать кусовъ хавба, установить таниство для достиженія вічной жизни, когда мы духовно, вірой одной можемь достичь того же!... Даліве твердите вы, что эти пустыя знаменія хафба и вина установить Онь въ восноминаніе мученій Своихъ, чтобы это побуждало пасъ къ набожности п всему доброму. Опять не втрно: одного напомпнанія въ хлібт п впив (по вашему выраженію) — для этого мало. Оченидно, не съ этой только мыслію установиль Онъ вкушеніе хавба и вина. Здесь есть нечто боле действительное, нежели папоминаніе, (котораго я, впрочемъ, не имъю повода отрицать). Но любовь, благочестіе, последованіе Христу и другія высовія добродътели не можетъ возбудить въ дюдяхъ простой хлъбъ и вино, разъ въ нихъ нътъ тъла Христова и духовной силы вообще: опи очень смутно паноминають, знаменують мученія Христа и действительное единеніе души съ Нимъ. Нельзя также предпологать, что это напоминание установлено потому, что върующій ужъ самъ по себь обладаеть указанными добродьтелями Слова, въдь, Божін сами живо приводять человіку на память мученія Христова, сами они побуждають къ добрымь дівламь; да на то же существують и священники, чтобы папомпнать людямь объ этомь. Накопецъ человъкъ, размышляя спокойно, лучше поменть будеть о мучевіяхъ, нежели вкушая толо Христово во знамении. Да и картива, изображающая мученія, болье можеть способствовать напомпнанію, нежели кусовь хльба и капля впна. Вы, пожалуй, попавшись на словъ, скажете, что хлъбъ потому лучше картины, что онъ есть тело Христово въ знаменін: гораздо хуже савлали вы, толкуя людянь о твлв Христова въ звамении, нежели, если бы взяли картипу и указывая па пее сказали: вспоминайте мученія Христа, смотря на эту картину: какія мученія Онъ перенесъ! Это быдо бы ужъ дучше, дъйствительные. А разъ мпогими другими средствами можно достигнуть этого наноминанія, зачёмъ ставить кусокъ хавба выше других предметовъ? Тодкованія, подобнаго вашему, въ св. Писаніц ве найдете, не пайдете и у ученыхъ; объ этомъ знаменіи говорять только Ліонисій в Виклефъ. У послідняго-то вы и взяли ваше ученіе, какъ сообщиль мив одинь изъ вашихъ товарищей. Я, ведь, тоже кое-что читаль изъ его двухъ сочиненій объ этомъ. Больше, впрочемъ, объ этихъ сочиненіяхь о твав Христонв я бесвдоваль съ верними Чехами, которые держатся его взглядовъ, любятъ Бога и правду такъ, какъ паучились изъ этихъ квигъ, спеціально посвященныхъ вопросу о тель Христове, съ которыми быль согласень блаженной намяти мистрь Япь Гусь и мистрь Якубевъ, которые понимали эти книги дучше другихъ Чеховъ. Они именио, какъ и другіе добромыслящіє Чехи, признавали, что Впилефъ согласно съ върой и разумомъ установиль то, что хлъбъ во знамении есть тъло Христово, но хатоъ есть тело Христово во знаменін нотому, что ниветь въ себь истинисе, сущное тыо Христово, которое онь знаменуеть. И иривпаваль опъ это потому, что, сообразно съ установлениеть Христа, пъ тапноты следуеть различать две субстании -- божескую и человеческую. Это согласно съ учевісив и св. Іоанна Златоустого: Кто впервис сдідаль это на вечери. Тотъ творить это и теперь. И тогда, соединяя субстанцію хавба и твла Своего. Онъ и сказаль: «прінинте, ядите: сіе есть тъло Мое». Да и аи. Павелъ постоянно говоритъ о двухъ естествахъ: хивов и теле Господив. Такъ понимани и ученики апостоловъ, напр. св. Діовисій, говоря о знаменін и тіль Христові. Выписку изъ его сочиненій сообщикь мий мистрь Мартинь изь Виолеема.

Заёсь св. Ліонисій въ своей модитві ко Христу въ тапистві говорить: «О Христе, Ты, который еси Богъ безъ исякихъ недостатковъ, а исполненный всякаго блага. Ты, Который поврыль себя знаменіями видимыми и певидимими, скрыль себя завёсой, которая скрываеть оть нась Твои тайныя божественныя свойства, прошу Тебя, яви намъ красоту Божества Твоего п просветн насъ темъ, что доступпо зрению нашему, клебомъ и светомъ». Изъ этого ясно, что знаменіе п знаменаемое вивств одно и то же, и такъ принималось это съ самаго начала. Тоже говорить и св. Амвросій о тапнахъ божественных субстанція жертвы не одна, божественная наи человіческая, а объ соединены въ ней; почему и всянкій Архіерей сказавъ: «сіо есть тело Мос. сія есть кровь Моя», соединяя т. о. харбъ и тело, вино и провь. То же нашель и и въ другомь мъстъ, съ писнемъ доктора Фульгенція. Т. о. въ таннствъ соединены объ субстанцін: божества и человъчества, божественцая и земная. Таковъ быль взглядъ я Виклефа во отношению въ первымъ христіанамъ, такъ нонимають его всь Чехи. Поэтому пеправильно и вредно для христіанской общини возэрвніе Римской церкви и ученихъ папистовъ, ибо опо искажаетъ мисли Христа и первыхъ христіанъ, принимая полную трансубстанцію хявба и вина, вризнавая хавоъ единосущнымъ самому твау Христову. Отсюда и неправильное возэрвніе и отношеніе къ таниству.

#### XXVII.

Поэтому и Виклефъ, возставая противъ этого нестроенія п соедпненнаго съ нимъ идолоновлонства, много потрудился, желая исправить свонип возраженіями заблужденіе ученыхъ, признающихъ пресуществленіе хивов въ тво Христово. Желая, чтобы двло было повинаемо согласпо СЪ ВЗГЛЯДАМИ ПЕРВЫХЪ ХРИСТІВВЪ, ОВЪ ВЪ СВОИХЪ ДВУХЪ ВППГАХЪ И протестуеть противь ученія папистовь, будто пресуществленіе совершается вполнъ. Онъ и приводитъ противъ этого то, что, если би било такъ, то тъло Христово подвергалось бы всемъ переменамъ, обычнымъ телу, папр. гијенію, пли священник, совершая службу, раздробляль бы члены тела Христора. Вообще онъ доказываль, что въ такомъ случай много было бы такого, что не подобаеть, оскорбияеть тело Христа, чемъ разрушается и самая віра. Точно также опровергаеть онь, основываясь па ап. Навав, н ту ложную мысль, будто то, что видимо совершается надъ клебомъ (напр. предомленіе, паденіе), относится въ субстанцін хлеба, а не тела Христова: хивоъ не лишается своихъ свойствъ хивоа: ниаче бы писаціе несправелливо называло хавбомъ то, что уже болве не есть хавбъ. Кромв того, это противно природъ вещей; что инбудь одно: или тьло Христово, или хльбъ. Отсюда онъ пвыводить, что хивоъ есть знамение твиа Христова, и пикогда пе принимаеть пресуществленія его въ тіло Христово. Третье мийніс, съ которымъ онъ соглашается, то, что въ таниствъ виъстъ и истица и образъ. нотому что таниство обозначаеть Христа и единение Его съ церковью и увазываетъ присутствіе Его въ пей. Поэтому и папрасно называется еретичествомъ то, что Хрпстосъ ссть твореніс (Арій), а также пеправпльно п ложно мивніе, что попиманіе словъ: «сіе есть тіло мое», въ смысле иносказательномъ, есть пошимание еретическое. Въ гл. 5-й опъ говорить опять объ этомъ же понимаціи въ перепосномъ смысле этого мъста писавія; здъсь опъ приводить и мпого доказательствъ противъ ученыхъ, отринающихъ это. Ла и въ инсаніи не говорится о тілт Христовъ, а о хиъбъ, который перепосно пазывается тъломъ Христовымъ въ сплу отношения къ телу Его, какъ объ этомъ инт инсалъ и мистръ Якубекъ. Да, действительно, хлебъ и не можеть быть ниаче названъ твломъ, какъ въ перепосномъ смыслв, какъ и маппа или пасхальный агнецъ. Съ другой стороны Виклефъ на основании декреталий съ ясностью доказаль, что въ таниствъ соединены образъ и истина, истина нивств съ образомъ, который естъ вивств образъ этой истипы. Совершенно невърно поэтому установнять соборъ епископовъ при напъ Николат, утверждая, что таниство это субстанціонально есть хлібов и вино, подъ которыми нужно призпавать, что человъчество Христово вездъ. Это толкование не можеть быть допущепо ни по отношению къ пресуществленію, ня по отношенію къ тапиству, какъ ознаменованію хафбомъ тела Христова. Въ его же, Виклефовыхъ, сочиненіяхъ можно найти объяспеніе ніжоторых особенностей существа таннства, нізь конх одні онь отвергаеть, другія принцимаеть. Такь опь отрицаеть взглядь па тіло Хростово въ тапиствъ, какъ на тъло, обладающее тъми же свойствами (члены, кости и т. д.), какими это тело обладало, когда Христосъ быль на земль.

Это должно быть отвергнуто, какъ несогласное съ върой, и не должно быть на мысли человъка. Но опъ допускаеть эти свойства, но только въстепени свойствъ возвышенныхъ и пдущихъ къ нашей пользъ.

#### XXVIII.

Затвиъ возражия на укори язычниковъ, будто де Бога вашего, т. е. тело Христово, могутъ фсть собаки, мыши, онъ говорять: эти животимя съесть могуть только освященную жертву, по петело и кровь Христовы, какъ левъ събдаеть тело человека, души же съесть не можеть, котя душа есть во всемъ твив. такъ же пужцо думать и о твив Христовомъ въ таниствъ. Изъ этихъ словъ видно, что Виклефъ признаетъ присутствие тьия Христова въ танествъ свойствомъ духовнимъ, которое можетъ быть соедпнено съ тапиствомъ на нользу вкушающихъ. Ипаче п пельзя попимать его словъ и употребленія пиъ разъ слова «тёло», другой — «тапиство». Огорда попятно и его песогласіе съ митиї вить о телесных свойствахъ тела Христова въ танистий и понимание духовно свойствъ этого тъла на нодобіе соединенія души съ тьломь, но съ тьмъ отличіемь, что это соединские не служить въ оживлению тела, а что одно свойство соединено съ другимъ на пользу вкушающимъ. Это толкованіе, кажется мив. для васъ не особенно-то пріятно. Но разъ вы держитесь и призпаете Впилефа, вы должны согласно съ нимъ и попимать, а не противорфчить въ своихъ толкованіяхъ, беря и толкул его слова невфрно: онь ведь во многихь местахь говорить объ этомь, толкуя о танестие чедовъчества Христова въ евхаристіи, какъ въ зпамеціи. Только падо понять, какъ следуетъ, какъ онь попималь: онь, какъ было сказано, лопускаль тело Христа въ тапистве духовно, по пе телесно. Подробно говоритъ Виклефъ объ этомъ, говоря о знамеціи и о предметь, обозначаємомъ знаменіемь: эти выраженія примішими и кь тому и другому случаю, вавь имя «Христосъ» по отношению и къ Божеству и человъчеству его. Жануются, что натпиская речь Виклефа въ этомъ случае трудна иля пониманія и черезъ чуръ кратва. Я тоже кое-что понимаю по датыни, да еще могу привести объясцение Гуса и другихъ по этому поводу: выражение sacramentaliter, пли по чемски-svatostnč, можеть примвияться п къ знаменію самому и къ обозначаемой пмъ вещи, особенно когда идеть речь о двухъ субстанціяхъ, соединяемыхъ витеств. Такъ понимать это выражение и одинъ изъ мистровъ, когда овъ толковаль объ этомъ со мною. Въ томъ же можно убъдиться и изъ многихъ мъстъ въ квигахъ его; онъ писаль подобныя мысли и противъ ученыхъ, принимающихъ пресуществление. То же паходимъ п у Впилефа, который видитъ истипное тело Христово, въ танистве прикрытое видимымъ знаменіемъ (хивов и вина): опо нознается только върою.

# XXIX.

Другое положеніє: Хрпстосъ въ тапиствів (жертвів) — какъ въ знаменіп, пбо ппаче жертва не была бы таниствомъ. Въ подобномъ случав можно было бы сказать: Хрпстосъ въ тапиствів значить: какъ въ манив было тело Христово, такъ оно и въ псодушевленной жертвв; по при этомъ Виклефъ признаетъ, что Онъ истипно присутствуетъ теломъ въ танистив, но твломь въ знаменіи или скрытымъ поль знаменіемъ. Иначе Христомъ не можеть быть названо то, что не есть Христосъ, нельзя вилеть Христа тамъ, гле Его нетъ: а въ знаменін хлеба и вина Его нетъ. При ипомъ понимани и жертва не была бы тапиствомъ, ибо мы отнимасиъ отъ нея истипное присутствие тъла Христова: она въ такомъ случав по была бы знаменіемъ святыни, и обычнымъ твореніемъ Божінмъ, какъ и прочее т. е. знамениемъ Творца, а не тъла и крови Христовихъ. Тавъ мы должны понимать слова Виклефа, такъ следуеть изъ его сочипеній. Онъ, начиная свою книгу о тілі Христові, ставить вопрось: есть ин въ таниствъ на самомъ дъл тъло Христово? Онъ говоритъ: въ танистви разлечаются вещи трехъ родовъ: тапиство собственно (по не вещь обозначаемая имъ), т. е. предметъ священный; тапиство и предметъ, т. с. истипное твло Христово и кровь Его; и сущность таниства — единение Христа съ Его духовнымъ теломъ, т. е. съ церковью и это последнее недоступно чувству. А такъ какъ смыслъ и назначение словъ могуть быть понимаемы только на основании этихъ словъ, т. е. того, что они означають, то одного простаго сопоставлепія мало, нужно нивть въ виду пхъ въ совокупности. Судя же по вашему разуменію, которое вы будто бы почерпаете пав его книгь, выходить, что овъ признаетъ два: знаменіе тодько и вещь знаменаемую, Виклефъ же училъ пародъ, чтобы опъ три вещи различалъ въ тапиствъ: таниство само, то, чего опо знаменіе, и то, что опо знаменуеть, т. с. пстипу тела и крови Христовыхъ. Если бы опъ попималь вначе, то онь не могь бы учить пародь, который бы это путаль и искажаль бы въру; поэтому имецио опъ и провелъ это деление и объяснилъ соединсиие двухъ субстанцій, жертвы, т. е. знаменія, и того, что это есть истина этого знаменія. Вы пасъ упрекаете, что ми сябны п, взявши одну мысль, думаемъ, что мы понимаемъ все. Но, если вы понимаете правильно, скажите, какими последующими мыслями опровергается пашъ взглядъ, скажите, гдф онъ толкуетъ иначе? Своего ученія о двухъ субстанціяхъ въ таниствъ онъ нигдъ не нарушаетъ. Кромъ того въ доказательство приводить онъ слова св. Августина объ этомъ отличии жертвы и таниства, именно, что жертва составляется изъ таинства и предмета таинства, т. е. тела и крови Христовихъ, какъ соединяются въ личности Христа божсство и человичество, которыя вывсти и составляють Христа. Это опять согласно съ первой его инслію: жертва образуется изъ двухъ субстанцій, слагаясь изъ таниства и тела Хрпстова, которое мы подъ видомъ хлеба скрытое въ таниствъ и принимаемъ. Въ другомъ мъстъ опъ говоритъ, что въ этомъ образномъ выраженіи — различныя ступени, изъ коихъ самая доступпая намъ та, что выссто хабба является тело Хрпстово. Опять это подкрыплено ссылкой на св. Амвросія. Въ 5-й главы говорять онъ о силь мощи тела Христова въ тапиствъ и въ знаменіи, каковымъ оно было въ ветхомъ завете (въ маппе). Въ тапистие тело Христово обладаетъ большей мощію и значеніемъ, нежели въ знамевін; пначе многіе бы придали одинаковую мощь твлу Христову въ тапиствів и знаменіп, какъ въ освященной жертві. Здісь онь опять говорить о двухъ

субстанціяхъ. То же о преобладанін таппства надъ знаменіемъ говорить онъ и дале. Такимъ образомъ онъ приходить къ тому же выводу, что и вы, сравнивая знаменія ветхозавётныя и повозавётныя; но дастъ объясненіе пное: таниство потому выше, что знаменуетъ тёло Христово, которое въ немъ пребиваетъ, ознаменуемое тапиствомъ. Удаля это присутствіе тёла Христова, миряпе въ самомъ знаменія должны были бы придать особенную силу тёлу Христову; но въ такомъ случай не было бы разницы отъ ветхозавётнаго знаменія. Воть истинный смысль словъ Виклефа.

### XXX.

Въ другомъ мфстф, толкуя слова св. Апсельна, Вяклефъ говоршть: кажется, будто этотъ святой о свойствахъ хавба въ тапиствв придерживается того мивиія, что и Церковь Римская. Но ябло въ томъ, что Ансельнъ, какъ п другіе святые, трудплись не на прославленіе знаменія, а на прославленіе трла Христова ознаменуемаго, т. е. самого Христа. И старались они съ тою целію, чтобы суть хлеба и вина возможно болье были возвеличены, чтобы мысли народа, видящаго только впъшнее знаменіе, пастрапвались набожно и соединялись со Христомъ. Притомъ Ансельнъ нигдъ не говорить, чтобы хлъбъ лишился своихъ естествепныхъ качествъ, а всюду паправляетъ свою мысль къ прославленію Христа, ознаменуемаго таниствомъ, и пигде не представляетъ народу видимый хавов видимимь твломь. Тому же училь и самь Виклефь въ первыхъ двухъ кингахъ; здъсь онъ особенно указываетъ на то, что всъ слова апостоловъ, относящіяся въ этому знаменію, всегла упоминають при этомъ и тело Христово, упоминають его при хлебе. Этого отрипать вельзя. Поэтому и для народа только вредь, ссли ему впущають, что тапиство есть простое знаменіе соедписнія человъка духовно со Христомъ. При такомъ взгляде остается или отвергнуть слова писанія, где не сказано, что катоъ есть тело Христово, а вино -- Его кровь, пли нерепести на простое зпаменіе уваженіе къ тілу Христову. Виклефъ поступняв пе такв, установивь свой выглядь и объяснивь слова Ансельма и другихъ. Поэтому въ песколькихъ местахъ опъ говоритъ противъ Беранкарія дыякона; этотъ Беранкарій па соборт передъ напой Николаемъ и 114 епископами долженъ быль отречься отъ своего заблужленія, будто хавов и вино только зпаменія тіла и крови Христовыхв, и должень быль сказать: я вёрую, что хлёбь и вино, которыя полагаются на алтаръ, во освящение суть не только дары (sacramentum), но истинныя тило и кровь Господа патего Іпсуса Хрпста.

## XXXI.

Но тоть же соборь, передъ которымъ отрекся оть заблужденія Беранкарій, признаваль, что жертна состонть изъ двухъ субстанцій — таниства и тіла Христова. Это, по словамъ Виклефа, видно изъ 1114 статьи этого римскаго собора, тогда какъ Беранкарій признаваль, что хлібъ и вино, полагаемыя на алтарів, суть тіло Христово только въ знаменія. Поэтому, если би опъ признаваль только знаменіе, онъ согласнися би съ Беранкаріемъ и отрицаль би мивніе собора: онъ наобороть согла-

мается съ соборомъ и накой Николаемъ и тамъ сильнае протестуетъ противъ Веранкарія. Поэтому и ми, котя би и брази отдально вакотория вираженія Виклефа, найденъ скорфе всего именно этотъ смислъ, нежели вной.

Затых глубокомислений мистрь упреваеть евкоторыхь, которые ври-<u>знають, что тапиство въ томъ смисле можеть бить названо теломъ Христа</u> во знаменін, наях говорится: снала это быль Христось. Виплефъ говоpets of stoks: Be Clobare ochamenia, rametca, supamenie ofpasebe, nourie, newear by clobany: crain sto duly Xphetocy, not ste noceignia увазивають только, что человічество Христа истенное, а слова освященія дълають жертву священной во всёхь отношеніяхь: такимь образомь жертва есть знаменіе висмее и ноливищее, вежели хлюбь освященный миряниномъ или священникомъ инимъ какимъ-нибуль свособомъ. Отския слёдусть, что толкованіе словь: «сіе есть тіло ное» ножеть быть названо образнимь: но такъ какъ простой образь жатба не можеть бить названь тыомь Христовимь нимче, какь чрезь истинное соединение съ теломь Христовинь, то въ этомь смисле и хлебь ножеть бить названь теломъ Его. Поэтому и образность словъ Христовихъ више образности словъ: Христосъ — скала. Поэтому и освященияя жертва више обинеовеннаго освященнаго хибоа, какъ только знаменія тала Христова. Такъ явствуетъ изъ его словъ, а ви на это не обратили вниманія. Если STO OSESCHERIC EDUNUNATE TOLLES NO OTHOREGIED NE SHAMCHID, TOLLA жертва не можеть быть поставлена выше простаго освященняго хлаба HAU CEALL, 1160 OUR SHAMERYETT LETTO BUT HAXOLAMEECS. A BY TREOMY случав является протцворвчіе, ибо окажется, что присутствіе твла Христова есть знаменіе. Такъ же говорить пельзя, а следуеть сказать: оно есть въ тапиствъ, какъ въ своемъ видимомъ знамеціп. Это вриложимо и въ словань освящения, потому что тело Хрпстово въ тапистве присутствуеть и содержится. Поэтому нельзя присутствіе тіла представлять, какъ тень этого присутствія, противъ чего и Виклефъ говорить далее: такъ можетъ върующій соедпиять таниство, съ благодатію, получасной пиъ чрезъ тапиство, пбо, какъ иние понимають, жертва есть одно соединение субствиции жатьба и випа и тъда Христова. Поэтому онъ везде говорить о двухъ субстанціяхь, составляющихь жертву. Поэтому опять образность словъ Христа выше образности словъ: Христосъ скала: первая заключаеть въ себв то, что вторая обозпачаеть извит, издалека. Поэтому жертва, какъ заключающая въ себъ тъло Христово, приносить пользу втрующимь. Вы же это знамение въ тапистыт считаете выше скалы только потому, что оно знаменуеть Хрпста, за насъ въ жертву принесеннаго, хотя де опо не указываетъ на Его присутствіе и благодать, такимъ образомъ отнимая у знаменія пстину и присуствіе тыла Христова пстинваго въ таниствъ, Такъ-то вы считаете за Виклефовы эти мысли, на дълъ же вы далеки отъ него при подобномъ толковании этихъ мыслей.

#### XXXII.

Затемъ, вы, признавая въ писаніяхъ своихъ преимущество таниства евхаристін предъ таниствами ветхозаветными и остальными тапиствами

новозавітными, полагаете, что оно выше потому, что Господь установидь его, придавая ему особенное значение, что Онъ особенно позаботнися объ установленін его; во вторихъ потому это тапиство више, что по установленія его какъ болье важнаго, прекратились тапиства ветхаго завъта, и потому, что установикъ Онъ его въ часъ напбольшей къ намъ милости. Это все само по себъ справелливо, но мало доказательно для препнуществъ евхаристій передъ тапиствани ветхозавітными. Это указываеть только на то, что Господь на последней вечере, носле вкушевія пасхальваго символическаго агица, установиль это важное таниство. Изъ этого сабдуеть то, что, такъ какъ Христосъ примедъ. чтобы исправить міръ, тапиство это дійствительніе, выше, нежели тапиство ветхозавътнос: праче не было бы смысла вводить его и упразанять старое. Затемь известно, что прообразы ветхаго завета также служели для спасенія людямь: слідовательно, новое тапиство, образь тіда Христова, въ сиду этого додженъ быть дъйствительные, спасительные п выше ветхозавътнаго: а такъ какъ въ нимхъ таниствахъ твла Христова пать, то евхаристія выше всвхъ прочихъ тапиствъ въ силу присутствія твла Христова, какъ это видно яспо изъ словъ впсанія объ этомъ тапествъ. Такимъ образомъ ясно, что это тапество выше ветхозавътвыхъ таниствъ по силв своей, выше и вовозавътвыхъ по сущности тапиства 1). Поэтому и можно сказать: Высшій Владыка и Учитель, Полатель всёкъ благь установиль тапиство по вкупісній пасхольнаго агица, такое знаменіе, которое заключаеть въ себт знаменаемое пиъ. Этимъ вполит доказываются препнущества танества евхаристіп передъ прочини, и это вполнъ согласно съ словами инсапія о таль и крови Христовыхъ. Въ такомъ случав, двиствительно, приходиль Христосъ, чтобы улучшить міръ. Но приводя немя причины этого преимущества евхаристія, какъ вы докажете и то, почему Христосъ такъ позаботился объ установлении таниства, разъ это есть простое знаменіе, указывающее смутно изъ далека на обътованняго Христа на кресть? Сколько бы ви было Имъ положено времени и труда на установление таниства, всегда мы должны видеть, что Опъ установиль: веужели простое знамение своихъ мучений? А то. что Онъ устаповиль таниство въ часъ особенной милости къ намъ. не ножеть служить доказательствомъ препмущества тапиства, ибо здёсь мы не найдемъ особенной милости: отстравивъ агида пасхальнаго, которымъ можно было насытиться, Онъ устанавливаетъ кусокъ кліба, который бы служнуь для поддержанія снуь человіка, кусовь, который впдомъ своимъ не можетъ способствовать возбуждению благочестия въ чедовъкъ. Затъмъ, разъ это таниство — знаменіе только того, что внъ его н далеко отъ него (по мъсту и времени), - вътъ повода для прекращенія веткозав'ятнаго знаменія. Поэтому же не годно и доказательство, что Христосъ внесъ удучшеніе, ябо вы сами говорите, что и до установленія танества многіе достигли візчной жизни. Впилефь также объ этомъ провизиестий евхаристін говорить: говорять обывновенно, что евхаристія више прочихь таниствь потому, что, тогда кабь другія тапиства обозвачають вещь, далекую оть нихь по місту или временя, какъ аг-

<sup>1)</sup> By mogs. pro wiec swatosti.

мець, о которомъ сказано въ Исходъ, далекъ отъ тъла Христа; таниство ме евхаристіп нотому више прочихъ, что соединяеть въ себъ все человъчество, и вещь, знаменаемая виъ, соединена съ нимъ и по мъсту, и по времени. Это и называють върующіе таниствомъ тъла и крови Христовыхъ. Здъсь, понятно, нътъ и ръчи о знаменіи минувшихъ мученій Христа, вли духовныхъ благодатей, или о знаменіи единенія души со Христомъ шли дълъ Христовыхъ: это все отдъляется пли мъстомъ, или временемъ отъ таниства; въ такомъ случав непонятно и названіе евхаристія таниствомъ тъла и крови Христовыхъ.

#### XXXIII.

Поэтому, братіе священнослужители, такъ вакъ вы берете нікоторые выводы Виклефа и придаете имъ чуждый имъ смыслъ, должны вы иризваться, что на дъдъ вы о таниствъ причашения не держитесь ни Викдефа, ин св. Инсанія. Поэтому, трудно согласиться и съ положевіемъ вашимъ, взятимъ будто би изъ Впилефа и сочиненій другихъ, будто Христа болве вътъ на земль дъйствительно, сущно, истинно и тълесно, т. е. твиъ твломъ и велечіемъ, съ которымъ Онъ возсталь изъ мертвихъ и возвесся на небо. Онъ де имваъ тело везде настоящее, которое можно было намерить въ длину, шприну, вышину, по весу, которое имело вев члени; этимъ де тъломъ Онъ, но учению христіанскому, взошелъ на небеса, гдв и будеть до суднаго дня и не сойдеть на алгарь, хотя бы служних объдню самъ ан. Петръ; у Него де одно тъло, и Онъ не можеть быть заразь этимъ теломъ въ развихъ отдаленныхъ другъ отъ друга мъстахъ. Да много и другихъ подобнихъ вещей въ вашихъ нисаніяхь, напр. разсужденія о томь, что есть въ таль Христовъ, чего нать, что оно можеть, чего не можеть, гдв оно есть, гдв его нать п т.д. Все это говорится къ тому, чтобъ убъдять, что тело Христово было такое же, какъ человъческое, и что Христосъ этимъ теломъ находится одесную Отпа п не собдеть до суднаго дня. Такъ де и должны христіане ві-DETS.

Ла въдь надо обращать випманіе, хотя это все и провъряется св. Писаніемъ, и на то, на сколько нужно это для того, чтобы люди оставались въ этой въръ, утвержденной писаніемъ. Вы, отрицая, что тіло Христово существенно присутствуеть въ таниствъ, и подтверждая вашу мысль развыми доводами и выкладками, думаете, что этими доказательствами вы дошли до истиннаго пониманія въры и Писанія. Но такъ какъ Хрестосъ много говориль о теле Своемь, самь установиль тапиство, самь запов'ядаль апостоламь совершать его, и такь какь они вь свою очередь нередали тапиство преемникамъ и потомкамъ, которые до сихъ поръ совершають его, то, ясно, здёсь ничего нёть воваго, но истина и великая то, что признается христіанской вірой, именно, что тіло Христово истинное присутствуеть въ танистив. А такъ какъ это есть ввра, то вы ровно вичего своими доводами не довазали, только внесли путавицу и истинную въру своей върой нарушнин. Хотя ваши доказательства и разъясненія о человічестві Христа справедливы, но этими разъясненіями вы никогда не докажете, что Христосъ — Богь и человікъ. ЗаTRUE BU FOROPETE, TTO BOJHO TOJEKO TO HOHHWAHIE, KOTOPUE SAKINTACTOR въ вашихъ разъясненіяхъ, т. е. полноту пониманія Христа ставите вы въ зависимость отъ вашего разума; да въдь туть ужь въры петь, а приближеніе къ Вогу на столько, на сколько хватаеть міры разсудка. Но, відь. Писаніемъ утверждена же віра, что Онъ даль тіло Свое на вкуменіе людянь, какь и то, что Онь седить одесную Отда. Такинь образонь нриходится одиние м'естами Инсанія онровергать другія только потому. что де не умвивется въ рамки человвческаго разума то, что тало -одно и можеть заразь быть въ различныхъ мъстахъ. Правда, это не MOCTVINO DASCVIRV TOJOBÈTOCKOMY. HO OZNAKO BE DTO HOBOLEBRACTE BÉDITE несаніе. Ви же, на основанін того, что не можете обнять умонь, говорите, что этого и на двив быть не можеть, что твио Христово существенно не можетъ бить въ тапиствъ. Какъ и многое, напр. воплощение Христа, недьзя доказывать, пбо Ипсаніе говорить тодько, что Онъ воплотился: чтобы познать эта, мужно человъку въра; здъсь ничего не докажеть ни тоть, кто отрицаеть, ни тоть, кто защищаеть. Поэтому-то и Впилефъ не говорить ничего о членахъ тела: онъ не желаеть полнолить нодъ рамки разума то, что сюда не относится. Нельзя, ведь, Бога закиючить въ ограниченыя рамки нашего разума, признавать только то, что нодчиняется нашему разуму. И Соломонъ сказалъ: ты не знаемъ. каковъ путь духа, не понимаемь, какъ соединяются кости во чревъ жемы непраздной, такъ ты не знаемь дель Бога, который сотвориль все. Поэтому Господь и сказаль: «прінипте, ядите: сіе есть тело Мое, за вась лонимое». Это вещь божественняя, высшая среди чолов'яческихъ. Вірующимъ только это благодать, для невфрующихъ же вамень погнбели. Поэтому-то и всё повятія о тіль Христовомъ, какъ нивющемъ кровь н влоть человъческую и кости, равно какъ и представление его дуковнымъ (т. е. какъ благодать), не годятся; въ последнемъ случав не могло бы быть и різчи о вкушенін. Принять же его только за образъ для разума еще трудиве, нежели колеса, видвиния Ісзекінлемъ.

### XXXIV.

Это ваше повиманіе, братіе-священням, только сбиваеть съ толку людей. Вы находите вашь образь мыслей истинных, находя другіе взгляды не основанными на вёрё; просмотрите, любезние, пожануйста ваши доказательства. Я же скажу вамь, что никакой разумь, на который вы указываете, говоря о тёлё Христові, не можеть быть основань на вёрё; хотя доводы ваши и подтверждаете Писаніемь, но это не доводы; до такой стенени они разнорічным, другь другомь овровергаются. Не годятся они поэтому къ поученію в утвержденію вёры. Поэтому то, чінь вы опровергаете другихь, тотчась же пожеть быть опровергнуто вашими противниками, которые и скажуть, что ученіе важе несостоятельно. Поэтому-то и наврасно ученіе важе пользуется такой славой, напрасно вась считають світочами и возвеличнявають, какъ открившихь будто бы другимь очи своннь ученіемь. Сами носмотрите: заслуживаете ли вы этого. Воть побужденіе, которое руководило мной въ этомъ къ вамь посланія; и такь какъ я не могу лично переговорить

OS BANE. TO HE EDOSTRITO HO EDARHOR MEDE: A PEAS BOOKA BACK ADORES. COLLING, HOMOLE LIDYINING CRAMCHENEOUS; ECOTOMY MED I MALL BACL COLLING. ROMCIN IDVIEYS; MAIS NES N HOGGTON HADOIS, OT'S KOTODATO BU OTIANE-JECS, OFFICE HERE'S MUCLER O TARRETE'S, REMEAN ORS: OF OTS DINCETH научень, что Хрнотось установиль таниство тала Своего и даль его на BRYMCHIC ADLANS, IL ADESHACTS STO. HOCKOTDA HA AVDENES CRAMCHEREODS. какъ доброе изчто, согласное съ св. Песаніемъ. Ви же, противно номи-MARIO ADJER H HICARIA COMECTBERHARO, MIETE ES HENS CS EDOCTHUS MISбомъ и вевомъ. Не слихано въдь било съ поконъ-ваковъ, чтоби дало CHACCHIA IDAH HORMMAIN TARA, A CHAMCHENEA MHAYO, A CHAMCHENEA MPE этомъ не имъть бы сиздости прямо сказать людинь, что онь думаеть о томъ, что онъ преподаеть народу. Сознайтесь, что пъть правди въ что ви призваете и что ви паласте: вадь, есле би била въ этомъ правда, значню би, что Вогь послагь вась съ нею. Въ такоиъ случай тотъ Вогь требуеть, чтоби то, что даль на пользу дюдямь, било всемь от-EDUTO. HERTO HE PRIMEICS ON MODIFICATION. BU ME BY MODEOSTRANS BAMEL'S ABJACTO TOJSKO HAMCKE: HOSTONY BAC'S II NO HOUMMAND'S JUDIU, HOключая тахъ, кому вы объясяете нопроще насдина. Въ этомъ я убадился изъ личнихъ распросовъ. Если ви свое назначение видите иъ TON'S, TTO SPARETE SA TO, TTO HOMEOHERDTCH XETS HARCEOMY, MAE'S BOTY, а сами даете народу простой хлабъ, досите этоть хлабъ на войну, донус-KRETE, TTO IDJE ELYTS RS BENY, ERES ES BOZSENY TELY, XOTE E HAMERAETE ADDANT, TTO RE CARREST OCTOPORATION REGIONORMORNOUS REPORTS TO EXECUTE BY этомъ польза, осле вы открыто не скажете людямъ, что это де идолъ и простой хивбъ? Ви устани вашими остерегаете отъ идолослужения, а на ABIB HOOMDACTC HAPOAD BY HENY, CAME ABJECTCC CLYMATCIANG STORO MACлоновловенія, за которое ви поносите напистовъ. Посмотрите ноэтому, какое зло чините вы людямъ, какую неправду творите передъ Всемогущемъ и Его святиней! Виходить, что Богь послаль вась въ народъ не затемъ, чтоби бить прославленнимъ народомъ черезъ насъ, а затемъ, чтоби народъ гръшний безъ покаянія погибъ, и чтобы вы брази его везикіе и тяжкіе грахи, хотя у вась вать средствь очистить ихъ истивнымь новаявіемъ. Подумайте, поэтому, постарательние на счеть мысли, которую вы признаете заблужденіемъ, пиевно о прославленія Христа нь тілів Его, соединенномъ съ Божествомъ вътомъ клюбь живомъ, который спистелъ съ небесъ и остается этимъ теломъ въ танистви, какъ истиниая нища. Ви же предпочитаете говорить о справединости вообще, той справедиивости, которая обязательна была не только христіанамъ, во и святимъ изъ Іудеевъ. Какъ докажете ви, что та страданія, которыя перенесъ Христось во плоти. — живой хлибь? Этихь всихь страданій на неби не было, оне и не синзошли оттуда, но Адамъ погръщениемъ своимъ причиниль ихъ Христу и всемъ дюдямъ. Поэтому-то, братіе, дотя учевіе ваше тайно, воровски распространяется среди людей, которые попосять CRATOR XIBOS, ZHRAFO XIBOA HE BRYMARDTS H HE SHARDTS, HACTARETS время, когда тайна ваша откроется, и будете вы посрамлены не только учеными, но и своими домашними. Въдь, если правда, совершаемая вакъ последование гриму Христовиму, есть вкущение клеба живаго, тогда всякое дійствіе, которое предписывается вірой, кака твореніе діль Христовыхъ, можетъ быть названо хайбомъ живымъ, и каждое страданіе будетъ этимъ хайбомъ, что могло быть и до новаго завъта. Такимъ образомъ, по вашему, выйдетъ, что и многострадальный и сострадательный говъ, который не вкушалъ уже живой хайбъ, какъ и теперешній христівнивъ; а разъ было такъ искони, зачёмъ въ такомъ случат пришелъ Святой изъ Святихъ и сказалъ: «Я хайбъ живой, сшедшій съ небеси, и хайбъ, который я дамъ, есть тёло Мое или жизнь міру»? Совершенно это было бы напрасно: и до него знали это люди. Неужели и эти развратники и хищуны, которые держатся вашихъ взглядовъ па таннство, ругаются надъ нямъ, творятъ дёла Христовы и вкушаютъ хайбъ живой? Это ужъ черезъ чуръ. Ясво, что адъ вылилъ въ свётъ вссь свой ядъ, чтобы имъ омрачить свётъ.

### XXXV.

Еще скажу: такъ какъ, по вёрё нашей и призванію всёхъ вёрующихъ, тапиство катом и ввиа установлено одно на пользу вкушающихъ твло Христово, присутствующее въ таннстве, и такъ какъ вы отрицаете врисутствіе сущнаго тіля Христова въ танистві, то все, что вы говорете о танествъ, все, чъмъ вы его возвишаете, что вы говорите передъ людьми, все это ложь, неправда потому, что вы говорите о тапистыв, сущность котораго состоять въ присутствін твла Христова; а это присутствіе вы отринаете... Не имфете вы права гонорить ни о какой пользъ тапиства, отнявши у него эту пользу; всё слова ваши заблужденіе, не основаны на въръ п истивъ; вносять поетому оди заблужденіе в грёхь въ народь и въ вась сампхъ; являясь передъ народомъ съ таниствомъ, какъ съ теломъ Христовимъ, ви, ведь, ставите передъ нимъ (по вашему) идола, чтоби люди къ безжизненной вещи обращале свои мольбы и воздавали ей поклоненіе, какъ телу Христову. Такимъ образомъ причиняете вы двойной вредъ, вводя народъ въ идолослуженіе, и отипиая у него ту пользу, какую онь получаль бы, ириввиая тело Христово въ танистей, какъ установиль Господь. Съ другой стороны, объяснивъ, что это де простой хайбъ, и что долженъ народъ оставить его, какъ идолъ, вы сделаете то, что дело Христово будеть поружано, и уничтожете то доброе, что даль Христось въ тыль Своемъ, установивъ его въ видемомъ танистий. Такимъ образомъ плохо будетъ и вамъ и народу.

# XXXVI.

Наконецъ скажу, что сділали вы большую несправедливость противъ Виклефа и его сочненій, истолковавши его слова объ образномъ смыслъ словъ Господнихъ, будто де напрасно называють еретичествомъ то, что Господь Інсусъ Христосъ есть твореніе. Мисль Виклефа объ образномъ смыслъ словъ Христовихъ совершенно правильна, ибо онъ новималъ діло не такъ, какъ вы поняли его слова объ образномъ смыслъ словъ. Во первихъ онъ признаетъ, что въ гостіп двойная субставція — божеская и земная — которая образуется изъ соединенія тапиства и тіла

нець, о которомъ сказано въ Исходѣ, далекъ отъ тѣла Христа; таниство же евхаристіп потому выше прочихъ, что соединяеть въ себѣ все человѣчество, и вещь, знаменаемая имъ, соединена съ нимъ и по мѣсту, и по премени. Это и называютъ вѣрующіе таниствомъ тѣла и крови Христовыхъ. Здѣсь, понятно, нѣтъ и рѣчи о знаменіи минувшихъ мученій Христа, или духовныхъ благодатей, или о знаменіи единенія души со Христомъ или дѣлъ Христовыхъ: это все отдѣляется пли мѣстомъ, или временемъ отъ таниства; въ такомъ случаѣ непонятно и названіе евхаристіи таниствомъ тѣла и крови Христовыхъ.

### XXXIII.

Поэтому, братіе священнослужители, такъ какъ вы берете въкоторые выводы Виклефа и придаете имъ чуждый имъ смыслъ, должны вы признаться, что на деле вы о танистве причащения не держитесь ни Виклефа, ни св. Писанія. Поэтому, трудно согласиться и съ положеніемъ вашимъ, взятымъ будто бы изъ Виклефа и сочиненій другихъ, будто Хрвста болве нъть на земль дъйствительно, сущно, истинно и телесно, т.е. темъ теломъ и величиемъ, съ которымъ Онъ возсталь изъ мертныхъ и вознесся на небо. Онъ де имълъ тело везде настоящее, которое можно было измѣрить въ длину, ширину, вышину, по вѣсу, которое имѣло всв члены; этимъ де теломъ Онъ, по ученію христіанскому, взошель на небеса, гдв и будеть до суднаго дня и не сойдеть на алгарь, котя бы служиль объдню самъ ан. Петрь: у Него де одно тело, и Онь не можеть быть заразь этимъ теломь въ развыхъ отдаленныхъ другъ отъ друга мастахъ. Да много и другихъ подобныхъ вещей въ вашихъ писаніяхь, напр. разсужденія о томъ, что есть въ тель Христове, чего неть, что оно можеть, чего не можеть, гдв оно есть, гдв его ввть и т. д. Все это говорится къ тому, чтобъ убъдять, что тело Христово было такое же, какъ человъческое, и что Христосъ этимъ теломъ находится одесную Отпа и не сойдеть до суднаго дня. Такъ де и должны христіане вірить.

Да въдь надо обращать винманіе, хотя это все и провъряется св. Инсаніемъ, и на то, на сколько вужно это для того, чтобы люди оставались въ этой въръ, утвержденной писаніемъ. Вы, отрицая, что тыло Христово существенно присутствуеть въ таниствъ, и подтверждая вашу мысль разными доводами и выкладками, думаете, что этими доказательствами вы дошли до пстиннаго пониманія въры и Писанія. Но такъ какъ Хрястосъ много говориль о теле Своемъ, самъ установиль тапиство, самъ заповедаль апостоламь совершать его, и такъ какъ они въ свою очередь передали тапиство преемникамъ и потомкамъ, которые до сихъ поръ совершають его, то, ясно, здёсь пичего вёть новаго, но истина и великая то, что признается христіанской върой, именно, что тьло Христово истинное присутствуеть въ таниствъ. А такъ какъ это есть въра, то вы ровно ничего своими доводами не доказали, только внесли вутаницу и истинную въру своей върой нарушили. Хотя ваши доказательства и разъясненія о челов'ячестві Христа справедливы, но этими разъясненіями вы никогда не докажете, что Христось — Богь и человакъ. За-

|  |  | • |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

|   | · |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
| • |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |









