

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

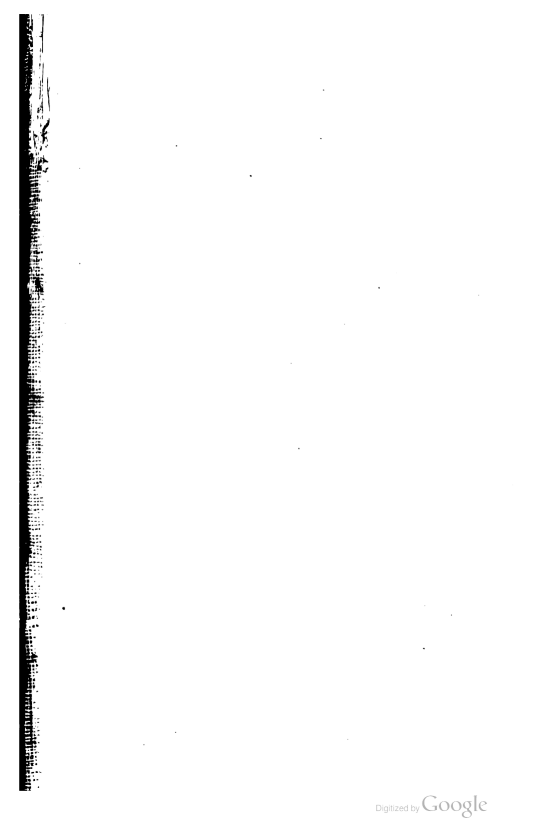
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

| В | 863,703 |  |  |
|---|---------|--|--|
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |
|   |         |  |  |











.

•

,

.

### Н. К. Михайловскій.

Mikhailovskii, Nikolai Konstantinovich.

# ЛИТЕРАТУРНЫЯ ВОСПОМИНАНІЯ

И

### СОВРЕМЕННАЯ СМУТА.

Томъ II.

### ВТОРОЕ ИЗДАНІЕ

### РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА

"РУССНОЕ БОГАТСТВО"

**─+**\*{\$

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Н. Н. Клобукова. Лиговская ул., д. № 34. 1905. 891.79 M637Li 1900 v.2

•

## 61-300979

.

### Содержание.

.

•

| I.    | Оптимистическій и пессимистическій тонъ. — Максъ Нор-   |             |
|-------|---------------------------------------------------------|-------------|
|       | дау о вырожденіи. — Декаденты, символисты, маги и проч. | 1           |
| 11.   | Русское отраженіе французскаго символизма               | 32          |
| III.  | Еще о декадентахъ, символистахъ и магахъ                | 60          |
| IV.   | О разныхъ типахъ празднословія. — Объ эстетической      |             |
|       | критикѣ. – Отрывокъ изъ романа "Карьера Оладушкина"     | 102         |
| V.    | Основы народничества г. Юзова. — Памяти Тургенева       | 140         |
| VI.   | О народничествъ г-на В. В                               | 163         |
| VII.  | Братство народовъ. – Переводы г. Фидлера. – Платонъ Лу- |             |
|       | кашевичъ, Катрфажъ, Генъ99 "молодыхъ"                   | 200         |
| VIII. | О молодости О гг. П. Ковалевскомъ и Сениговћ            |             |
|       | Смерть Гайлебурова.—Объ экономическомъ матеріализмъ.    |             |
|       | — Изъ писемъ марксистовъ                                | 232         |
| IX.   | Гегелизмъ и гальванизмъ. — О діалектическомъ развитіи   |             |
|       | и троиственныхъ формулахъ прогресса                     | <b>2</b> 75 |
| Х.    | О разсказахъ гг. Григоровича и Мамина-Сибиряка. —       |             |
|       | О силѣ привычки вообще, у писателей въ частности. —     |             |
|       | О гр. Л. Н. Толстомъ                                    | 298         |
| XI.   | Нѣчто о бѣдствіяхъ существенныхъ и красныхъ вымы-       |             |
|       | слахъ. – О гг. Маковскомъ, Ръпинъ, Новооскольцевъ. –    |             |
|       | Фламаріонъ, г. Мечниковъ и Бертело о грядущихъ судь     |             |
|       | бахъ человѣчества                                       | 320         |
| XII.  | Будущія бородатыя женщины г. Брандта.— "Выдающаяся      |             |
|       | женщина" г. Ардова и Раскольниковъ Достоевскаго .       | 348         |
|       | менщина 1. Ардова и Гаскольниковь Достоевскаго.         | 040         |

| XIII. | "О Литературномъ обществъ и нашихъ литературныхъ     | СТР. |
|-------|------------------------------------------------------|------|
|       | нравахъ".—О системахъ морали.—О Максъ Штирнеръ       |      |
|       | и Фридрихъ Ничше                                     | 378  |
| XIV.  | О г. Струве и его "Критическихъ замѣткахъ по вопросу |      |
|       | объ экономическомъ развитіи Россіи"                  | 404  |
| XV.   | Еще о Фридрихъ Ничше                                 | 443  |
| XVI.  | И еще о Ничше                                        | 465  |

•

....

.

#### Онтимистическій и пессимистическій тонъ.— Максъ Нордау о вырожденів.— Декаденты, символисты, маги и проч.

Въ исторіи человѣческой мысли постоянно чередуются два противоположные, если можно такъ выразиться, психологическіе тона. —оптимистическій и пессимистическій. Я говорю не о тѣхъ доктринахъ, въ центрѣ которыхъ стоитъ вопросъ о количествѣ зла на землѣ и творцы или пропагандисты которыхъ сами себя открыто величаютъ пессимистами или (несравненно рѣже) оптимистами. Я говорю именно о психологическомъ тонъ, окрашивающемъ собою значительную часть всего умственнаго багажа даннаго общества въ данную эпоху. Затъмъ, я употребляю столь общее и неопредъленное выражение, какъ «психологический тонъ», нотому что источники этихъ колебаній мысли лежать не сцеціально въ ней самой, а во всемъ душевномъ складъ. Это видно уже изъ того, что одни и тв же данныя науки, однв и тв же группировки научныхъ данныхъ, то-есть научныя и философскія теоріи, сплошь и рядомъ сегодня окраниваются розовымъ цвѣтомъ надежды и гордости, а по прошествіи нѣкотораго времени, нисколько не измѣняясь въ своей сущности и даже получивъ новыя подтвержденія, пріобрѣтаютъ безнадежно мрачное освѣщеніе. Отдѣльные мыслители могуть, конечно, оставаться внѣ вліянія подобныхъ приливовъ и отливовъ, но въ массъ, разумъя подъ нею и ученыхъ, и неученыхъ людей, эта періодическая сивна розоваго чернымъ и наоборотъ составляетъ очень обыкновенное явленіе.

Слишкомъ тридцать лѣтъ тому назадъ Дарвинъ издалъ свое знаменитое сочиненіе «О происхожденіи видовъ», оканчивающееся такими торжественно-ликующими строками: «Такъ изъ вѣчной

\*) 1893, январь.

I \*).

борьбы, изъ голода и смерти прямо слѣдуетъ самое высокое явленіе, которое мы можемъ себѣ представить, а именно-возникновеніе высшихъ формъ жизни. Есть величіе въ этомъ воззрѣніи, по которому жизнь съ ся разнородными силами была вдохнута первоначально въ немногія формы или лишь въ одну, по которому, межъ тъмъ какъ земля продолжаетъ кружиться по въчному закону тяготънія, изъ столь простого начала развились и до сихъ поръ развиваются безчисленныя формы дивной красоты». Книгу «Происхождение человъка и половой подборъ» Дарвинъ оканчиваеть такъ: «Человѣку можно простить, если онъ чувствуеть нѣкоторую гордость при мысли, что онъ поднялся, хотя и не собственными усиліями, на высшую ступень органической лестницы, и то обстоятельство, что онъ поднялся на нее, вмѣсто того, чтобы быть поставленнымъ здѣсь съ самаго начала, можетъ внушать ему надежду на еще болѣе высокую участь въ отдаленномъ будущемъ».

На этомъ общемъ ликующемъ фонѣ рисовались соотвѣтственные мелкіе узоры. Въ животномъ мірѣ Дарвинъ предлагалъ намъ радоваться, напримѣръ, инстинктивной злобѣ пчелы-матки, истребляющей своихъ дочерей-соперницъ. Въ человѣческомъ обществѣ, утѣшалъ онъ насъ, «выпалываніе худшихъ наклонностей дѣлаетъ постоянные успѣхи». А именно вотъ какія утѣшительныя вещи происходятъ въ человѣческомъ обществѣ: «Преступниковъ убиваютъ или заключаютъ въ тюрьмы на долгое время, такъ что они не могутъ свободно передаватъ по наслѣдству свои дурныя качества. Меланхолики и умопомѣшанные бываютъ обыкновенно удалены отъ себѣ подобныхъ или кончаютъ жизнь самоубійствомъ. Злобные и неуживчивые люди находятъ кровавый конецъ» и т. д.

Такъ говорилъ учитель, спокойный, вдумчивый, глубокомысленный. Менѣе обстоятельные и болѣе пылкіе ученики ликовали, конечно, гораздо сильнѣе. Одинъ, правда, уже вполнѣ неосновательный и едва-ли даже здоровый разумомъ, нѣмецъ предсказывалъ, что человѣчество преобразится, путемъ борьбы за существованіе и переживанія приспособленнѣйшихъ, въ новый видъ.—«ангелъ». Ликованіе шло двойною струей. Радовались, вопервыхъ, тому могучему толчку, который получило теоретическое знаніе въ самыхъ разнообразныхъ своихъ отрасляхъ. Радовались затѣмъ самому содержанію пущенной Дарвиномъ во всеобщее обращение идеи: много зла на свътъ дъластся, но изъ этого зла постоянно слагается вящшее добро. Отсюда следовали разные пріятные и гордые частные выводы, которые и разносились, путемъ популяризаціи. по всему цивилизованному міру. Эти двѣ струи ликованія пополняли другъ друга. Если внутреннее чувство и подсказывало иному сомнѣніе въ благотворности здотворнаго хода вещей, то сомнѣніе заглушалось убѣжденіемъ въ неизотжности процесса, ясно и точно формулированнаго наукой. И это величіе безстрастной, неподкупной науки давало поводъ новымъ ликованіямъ и гордостямъ. Правда, съ самаго начала этого всеобщаго возбужденія нѣкоторые теоретики утверждали. что общая идея трансформизма, столь прочно установленная Дарвиномъ, не исчерпывается указанными имъ принципами. Правда, съ другой стороны, въ подтверждение именно трансформистской теоріи, нѣкоторые ученые спеціалисты очень рано указывали на случаи ретрограднаго развитія подъ вліяніемъ борьбы за существование и переживания приспособлени в шихъ. Но эти ограничительныя указанія тонули въ гордо-веселомъ хорѣ, привѣтствовавшемъ прекрасное настоящее и превосходнѣйшее будущее.

Прошли года, и что-же осталось отъ этого оптимистическаго гона? Я опять-таки говорю не объ отдёльныхъ мыслителяхъ, а о массѣ, да и то надо сдѣлать оговорку. Въ ней, въ этой массѣ, своимъ чередомъ идеть, подъ непосредственнымъ давленіемъ условій жизни, сложная борьба интересовъ и страстей, съ запутанными колебаніями и соотвѣтственными разсчетами шансовъ успѣха и пораженія. Франція, какъ нація, живетъ идеей «реванша» и уязвлена Панамскимъ скандаломъ. Германія выбивается изъ силъ для сохраненія за собой гегемоніи, пролетаріи встхъ странъ ведутъ свою кассовую борьбу, цивилизованныя нація ділять между собой черный материкь, теоретическая наука и техника расширяютъ свои завоеванія и т. д., и т. д., и т. д. Я отнюдь не думаю подводить какіе-нибудь итоги всей этой сложной и пестрой сѣти явленій. Я говорю только, что на томъ самомъ, такъ сказать, мѣстѣ, гдѣ еще недавно раздавались единодушные клики торжества и надежды въ связи съ теоріей Дарвина, мы столь-же однообразно слышимъ и повторяемъ мрачное слово-«вырожденіе». Неудивительно, что его твердять невролатологи и психіатры (хотя послѣ вышеприведенныхъ наивно 1\*

3

утъшительныхъ словъ Дарвина и это достойно вниманія), нодвло въ томъ, что ихъ голосъ отдается безчисленными перекатами эхо надъ всвмъ житейскимъ моремъ. Криминалисты, антропологи, публицисты, романисты, поэты, критики на всв лады говорять намъ о разнообразныхъ болѣзненныхъ явленіяхъ, какъо результатахъ вырожденія. Если тридцать леть тому назальмы были склонны видъть свое настоящее въ освъщении румяной зари, а будущее — въ освъщении полнаго дневного свъта, то теперь мы рискуемъ признать все, окружающее насъ, сумерками, предвъщающими темную, долгую, а, можетъ быть, и совсъмъ безразсвѣтную ночь. И въ высшей степени любопытно, что собственно въ той области знанія, огкуда почерпается теперь этот, мрачный взглядъ, сдълано множество чрезвычайно важныхъ детальныхъ открытій и наблюденій, но коренные принципы нимало не поколеблены. Мы оперируемъ, въ сущности, все съ твми же законами наслъдственности и приспособления, но черпаемъ изъ нихъ не надежду, а безнадежность и даже отчаяние. не торжество, а посрамление. Мы и тридцать лътъ тому назадъ имѣли вполнѣ удовлетворительное понятіе объ атавизмѣ. HQ тогда это было маленькое, никого не смущавшее облачко, даже какъ будто способствовавшее красотѣ нейзажа, а теперь это облачко разрослось въ цѣлую грозную тучу «прирожденныхъ преступниковъ». Мы и прежде знали, что среди насъ есть алкоголики, больные, безпокойные, буйные, неудобные люди, но вотъ Дарвинъ утвшалъ насъ, что имъ такъ или иначе приходить скорый конецъ, а теперь ихъ судьба растягивается чуть не въ безконечность. Но самое, можетъ быть, характерное для нашего времени явление состоить въ томъ, что цѣлая поэтическая школа носить кличку «декадентовъ», людей упадка, -- школа, полагающая, что она дальше встхъ ушла по тому пути, которымъ идетъ исторія челов'ячества, сл'ядовательно, такая, которая во всякое другое время назывались-оы «прогрессивною». Вмѣстѣ съ тѣмъ меркнеть и то восторженное преклонение передъ безстрастною и неподкупною наукой, которымъ мы были полны тридцать лѣтъ тому назадъ. Все чаще и чаще, громче и громче раздаются въ этомъ направлении ноты скептицизма, разочарования. неудовлетворенности.

Постараемся разобраться во всемъ этомъ.

4



Недавно вышла книга Макса Нордау «Entartung» (пова только первый томъ). Нордау — авторъ не безъизвъстныхъ и у насъ книгъ: «Die konventionellen Lügen der Kulturmenschheit». «Paradoxe», «Pariser Briefe», романа «Gefühlskomödie» и проч Человѣкъ онъ остроумный, а иногда даже больше. чѣмъ остроумный, но въ большинствѣ случаевъ, поверхностный, не смотря на бойкость пера и умѣнье затрогивать дѣйствительно интересныя темы. Его новая книга: «Entartung» (Вырождение) характеризуется отчасти уже самымъ заглавіемъ и сразу-же, съ первой страницы, ясно и рѣзко выдвигаетъ точку зрѣнія автора. Книга посвящена Ломброзо. Въ посвящении, послѣ обычныхъ почтительныхъ любезностей, приличествующихъ ученику по отношенію къ учителю. между прочимъ, говорится: «Но есть общирная и влжная область, въ которую еще ни кы, ни ваши ученики не внесли свѣточа вашего метода: это — область искусства и литературы. Вырождение не исчерпывается преступниками, проститутками, анархистами и завѣдомыми сумасшедшими. Выродившіеся есть и между писателями и художниками. Они являютъ духовныя, а въ большинств в случаевъ и физическія черты, общія всему этому антропологическому семейству, но удовлетворяютъ своимъ нездоровымъ стремленіямъ при помощи пера или кисти, а не ножа или динамитнаго заряда».

Нордау не совсѣмъ правъ по отношенію къ своему учителю: .Томброзо писалъ и о «графоманахъ», и о художникахъ «маттоидахъ». Но это обстоятельство для насъ не важно. Во всякомъ случаѣ, приведенныя строки вполнѣ характеризуютъ ту точку зрѣнія, на которой стоитъ Нордау: вырожденіе, физическое и нравственное, представляется ему единственнымъ объясненіемъ цѣлаго ряда явленій общественной жизни, имѣющихъ очень сложные и разнородные корни, да и непосредственно очень различающихся между собою. Мы еще вернемся къ этой, поражающей своею узостью и односторонностью, точкѣ зрѣнія. А теперь «братимся къ тому матеріалу, который Нордау, пользуясь «свѣточемъ метода» Ломброзо, подвергаетъ анализу въ своей новой книгѣ.

Послѣ общаго введенія, озаглавленнаго «Fin de siècle», Нордау переходить къ «выродившимся». Тутъ подъ общею рубрикой «мистицизма», фигурирують англійскіе «прерафаэлиты», франпузскіе «символисты» или «декаденты», «толстоизмъ», культь Вагнера (музыкальнаго композитора) и нѣкоторыя каррикатурныя формы (Parodieformen) мистицизма. Мы остановимся преимущественно на французскихъ литературныхъ школахъ, которымъ и въ книгѣ Нордау удѣляется больше всего вниманія. Какъ истый нѣмецъ, Нордау и вообще съ особенною ядовитостью относится къ французамъ, — до такой степени, чго предлагаетъ даже замѣнить выраженіе «fin de siè:le» выраженіемъ «fin de гасе», т.-е. именно французской расы: ей, дескать, приходитъ конецъ.

Нѣсколько личныхъ словъ въ объяснение нижеслѣдующаго. До сихъ поръ я мало интересовался такъ называемыми декадентами или символистами и лишь случайно просматривалъ кос-чтоизъ ихъ произведеній. Прочитавши книгу Нордау, я сперва хотвлъ только провврить его цитаты, потому что мнотое изъ этой оригинальной литературы совершенно теряется въ переводѣ на нѣмецкій (и, конечно, на русскій) языкъ. Но, когда на столѣ у меня очутилась чуть не цёлая декадентская библіотека, я понемногу заинтересовался ею, какъ въ высшей степени любопытнымъ не только литературнымъ, но и общественнымъ явленіемъ, и уже не могъ ограничиться простою провъркой цитать Нордау. Чтеніе это стоило не малаго труда. Я совершенно свободно читаю по-французски, но туть мий приходилось иногда по ийскольку разъ перечитывать одну страницу, чтобы понять то, что на ней напечатано французскими буквами; приходилось обращаться и къ чужой помощи. Несмотря, однако, на всѣ эти мои старанія, я отнюдь не могу считать себя знатокомъ декадентской литературы во всей ея совокупности, а потому читатель долженъ примириться со многими пробълами, въ каковыхъ случаяхъ я буду слъдовать, съ фактической стороны, Нордау и другимъ. Изъ этихъ другихъ особенно интересенъ нѣкій Жюль Гюре, авторъ книги «Enquête sur l'evolution littéraire» (1891). Гюре, сотрудникъ газеты «L'écho de Paris», задался мыслью собрать мнѣнія всѣхъсколько - нибудь выдающихся французскихъ писателей другъ о другѣ и о школахъ, по которымъ они группируются. Онъ снялъ такимъ образомъ, шестьдесятъ четыре допроса (большею частью устныхъ), изъ которыхъ составилась чрезвычайно любопытная книга. Поучительны также показанія прикосновенныхъ къ новымъ литературнымъ теченіямъ во Франціи — Шарля Мориса-(книга «La littérature de tout à l'heure», 1889) и Матьяса Моргарта (статья «Les symboliques» въ «Nouvelle Revue» за 1892 г.).

Въ концъ 1883 г. въ Парижъ, въ одномъ изъ кабачковъ .Іатинскаго квартала, стала собираться группа молодыхъ поэтовъ, носившая кличку «гидропатовъ»; почему она такъ называлась, неизвъстно. Они издавали маленькій журнальчикъ «Лютеція». который, впрочемъ, очень скоро прекратился, а затѣмъ прекратились и собранія «гидропатовь». Ихъ замѣнилъ, въ другомъ уже кабачкѣ, новый кружокъ, получившій насмѣшливое прозвище «декадентовъ». Болыная часть основателей этого кружка дебютировала среди «гидроцатовъ». Это Жанъ Мореасъ, Лоранъ Тальядъ. Шарль Морисъ, Шарль Винье, Станиславъ Гюаита. Къ этимъ присоединялись потомъ другіе, нѣкоторые отставали, вновь прибывали. Они имѣли, а частію и до сихъ норъ имѣютъ, свои журналы, весьма, однако, кажется, мало распространенные. Но сочиненія нѣкоторыхъ изъ нихъ произволять много шуму. Ихъ называють огуломъ «символистами», и сами себѣ они (отнюдь, однако, не всѣ) охотно даютъ эту кличку; называють они себя также «молодыми» (jeunes). Послѣднее, однако. надо понимать, кажется, въ нѣкоторомъ фигуральномъ смыслѣ. «Гидропаты» и первые «декаденты» были дѣйствительно молоды. Моргартъ говоритъ въ упомянутой статъв, что это были юноши, только что прибывшіе изъ провинціи или окончившіе среднее образование, «очень мало знавшие не только жизнь, но и литературу». Но, какъ и всегда. недостатокъ знанія не только не мѣшалъ, а даже еще способствовалъ обилію и горячности дебатовъ. ()ни собирались каждый день въ своихъ излюбленныхъ кафе утромъ, просиживали до объда и потомъ опять сходились и бесвдовали далеко за полночь. Занятія состояли въ чтеніи поэтическихъ произведеній, въ бесѣдахъ о нихъ и по поводу нихъ. Главнымъ образомъ, ихъ занимали вопросы о техникъ стиха и о «суггести», т.-е. «навождени» въ искусствѣ (мы въ свое время увидимъ. въ чемъ тутъ дѣло). Кое-кто изъ посѣтителей кафе вносиль въ кружокъ свои личные вкусы, болѣе или менѣе сильно вліявшіе и на остальныхъ. Такъ, повидимому, Мореасъ внесъ интересъ къ философіи Шопенгауера и къ старой французской литературѣ — XIV, XV и XVI вѣковъ. Кое-кто просто «благировалъ» на разныя серьезныя и якобы серьезныя темы. Все это было очень молодо. Но съ тъхъ поръ и сами основатели кружка успѣли вырасти, и къ нимъ примкнули люди старшаго возраста (вѣрнѣе, можетъ быть, сказать, что они пристроились къ этимъ старшимъ). Теперь самому талантливому изъ писателей, причисляемыхъ къ «символистамъ», и не только самому талантливому изъ нихъ, а и дѣйствительно талантливому, Полю Верлену, за пятьдесятъ лѣтъ: Стефану Малларме, необыкновенно высоко цѣнимому «своими», подъ пятьдесять: Мореасу, тоже одному изъ орловъ изъ стаи славной, — тридцать пять. Это немножко напоминаетъ нашихъ, подвизающихся въ беллетристикѣ и повзіи, «молодыхъ людей подъ сорокъ лѣтъ». Если, такимъ образомъ, французскіе символисты, въ особенности щеголяющіе Верленомъ, Малларме и Мореасомъ, называютъ себя «молодыми», то тутъ надо разумѣть не столько юный возрастъ, сколько молодость души и новость идей...

Оставляя пока въ сторонѣ молодость души и останавливаясь только на новости идей, надо замфтить, что ихъ, эти иден, отнюдь не такъ-то легко извлечь изъ-подъ словесной одежды, въ которую ихъ облекаютъ символисты, и не только нашему брату, иностранцу. Извъстный поэть Леконтъ де-Лиль такъ отвътилъ Гюре на вопросъ о символистахъ: «Я рѣшительно не понимаю ни того, что они говорятъ, ни того, что они хотятъ сказать... Я лумаю, что они тратятъ время и молодость на произведения, которыя сами сожгутъ черезъ нъсколько лътъ. Это удивительно и печально! Я вижусь кое съ къмъ изъ нихъ,-они говорятъ очень ясно, какъ французы и здравомыслящіе люди. Но какъ только они берутся за перо-кончено дѣло: пропалъ французскій языкъ, пропала ясность, пропалъ здравый смыслъ. Это поразительно! И что за языкъ! Вотъ возьмите шапку, набросайте туда наръчій, союзовъ, предлоговъ. существительныхъ, прилагательныхъ, вынимайте наудачу и складывайте, -- выйдетъ символизмъ, декадентизмъ, инструментизмъ и вся прочая галиматья... Это тв «любители бреда», о которыхъ говоритъ Боделеръ. Онъ совѣтовалъ подбрасывать кверху типографскій шрифть, и когда онъ упадеть внизь, на бумагу, получатся стихи. Символисты повѣрили Боделеру... Они толкують о музыкъ! Да что-же можетъ быть менъе музыкально, чёмъ ихъ стихи? Это неслыханная какофонія! Одинъ изъ нихъ, Реньс, — очень, впрочемъ, милый молодой человѣкъ, — сказалъ мнъ однажды: «Мы пробуемъ, дорогой учитель!» --- « Да пробуйте сколько хотите, - отвѣтилъ я, - это ваше право, но сохраняйте свои пробы для себя, не пробуйте въ печатныхъ книгахъ!»... Это какая-то эпидемія. Стефанъ Малларме--мой старый пріятель, съ которымъ я былъ очень близокъ, когда-то я его понималъ, а теперь не понимаю».

Мићніе другого извћстнаго французскаго поэта, Франсуа Коппе: «Малларме писалъ когда-то понятные стихи, но, при всемъ моемъ уваженіи къ его возвышенному уму и безупречной жизни, я долженъ признаться, что теперь я его не понимаю».

Мићніе еще одного признаннаго свћтила французской поэзіи, Сюлли-Прюдома: «Я не только не чувствую музыки ихъ стиховъ, но и самый смыслъ ихъ для меня совершенно теменъ».

Леконтъ де-лиль. Коппе и Сюлли-Прюдомъ—отсталые люди, съ точки зрѣнія декадентовъ и символистовъ, отпѣтые старики. мнѣнія которыхъ нисколько неинтересны, потому что гдѣ же имъ понять «новую мозговую линію», выражаясь нашимъ нынѣшнимъ русскимъ языкомъ, новое теченіе, смывающее устарѣлый французскій Парнасъ? Но и Поль Верленъ, которому поклоняются всѣ символисты,—признается: «о, я не все у нихъ понимаю, далеко не все!»

Чтобы русскій читатель могъ хотя отчасти судить о томъ, въ какой мѣрѣ правы знаменитые французскіе поэты, я приведу въ возможно точномъ переводѣ два стихотворенія: одно - Мореаса, претендующаго на титулъ главы школы, и другое—Метерлинка, правда, бельгійца, а не француза, но убъжденнаго и выдающагося символиста. Стихотвореніе Мореаса называется «Пѣсня» и напечатано въ сборникѣ, озаглавленномъ «Le pélerin passionné»:

«Птички въ камышахъ! (Надо ли вамъ разсказывать про птичекъ въ камышахъ?) О, вы, хорошенькая фея водъ. Свинопасъ и свиньи! (Надо ли вамъ разсказывать про свинопаса и свиней?) О. вы хорошенькая фея водъ. Мое сердце въ вашихъ сѣтяхъ! (Надо ли вамъ разсказывать про мое сердце въ вашихъ сѣтяхъ?) О, вы, хорошенькая фея водъ».

Туть и пѣснѣ конецъ! Въ предисловіи къ сборнику Мореасъ предваряетъ, что только тотъ дѣйствительно насладится его стихами, кто «съумѣетъ понять, какимъ образомъ Сентиментальная Идеологія и Музыкальная Пластичность оживляются въ нихъ одновременнымъ дѣйствіемъ». Едва ли, однако, кто-нибудь пойметъ эту авторскую исповѣдь, не смотря на прописныя буквы, повидимому, что-то особенно подчеркивающія, которыми всѣ символисты любять пестрить свои страницы.

Приведенное стихотвореніе написано опредѣленнымъ размѣромъ и риемованными строками: roseaux, eaux, pourceaux, eaux, réseaux, eaux. Эта музыкальная сторона, конечно. исчезаетъ въ прозаическомъ переводѣ. Но вотъ уже вполнѣ «вольные стихи Метерлинка, безъ уловимаго размѣра и риемы, изъ сборника, озаглавленнаго «Serres chaudes»:

О теплица среди лѣсовъ!
И твои навсегда запертыя двери!
И все, что есть подъ твоимъ куполомъ!
И подъ моей душой въ аналогіи съ тобой! \*)
Мысли принцессы, которая голодна,
Тоска матроса въ пустынѣ,
Мѣдная музыка подъ окномъ неизлѣчимо-больныхъ.

Идите въ самые теплые углы! Какъ будто женщина, упавшая въ обморокъ въ день жатвы, На больничномъ дворѣ почтальоны; Вдали проходитъ охотникъ за оленями, ставшій больничнымъ служителемъ.

Разсматривайте при лунномъ свътѣ! (О тогда все не на своемъ мѣстѣ!) Какъ будто безумная передъ судьями, Военный корабль съ распущенными парусами на каналѣ, Ночныя птицы на лиліяхъ, Погребальный звонъ въ полдень. (Тамъ, подъ этими колоколами!) Этапъ больныхъ на лугу, Запахъ зонра въ солнечный день. Боже мой! Боже мой! Когда будетъ у насъ дожль И снѣгъ, и вѣтеръ въ теплицѣ!

Я старался перевести это стихотвореніе какъ можно ближе къ подлиннику, а такъ какъ оно приведено и у Пордау, то я еще свърялъ свой русскій переводъ съ его нъмецкимъ и могу ручаться за точность.

А для примъра теоретическаго изложенія, воть опредъленіе идеи Бога, даваемое признаннымъ философомъ школы, Шарлемъ Морисомъ (въ книгѣ «La littèrature de tout à l'heure»): «Богъ

\*) Et sous mon àme en vos analogies!

. . . . .

есть первая и всеобщая причина, послѣдняя и всеобщая цѣль, связь духовъ (или умовъ, esprits), точка пересѣченія двухъ параллельныхъ линій, завершеніе нашихъ стремленій, совершенство, соотвѣтствующее величію нашихъ мечтаній, абстракція конкретнаго, невидимый и неслышимый, но достовѣрный идеалъ нашихъ стремленій къ красотѣ въ истинѣ. Богъ есть по преимуществу собственное имя, то-есть то неизвѣстное и достовѣрное слово, о которомъ каждый писатель имѣетъ несомнѣнное, но неразличимое понятіе, та очевидная и скрытая цѣль, которой онъ никогда не достигаетъ и къ которой по возможности приближается». Это удивительное опредѣленіе Морисъ считаетъ «чисто-философскимъ».

Надо еще замѣтигь, что символисты любять необычныя конструкцій фразъ и необычныя, частью давно вышедшія изъ употребленія, частью вновь выдуманныя слова. Объ одномъ изъ самыхъ видныхъ символистовъ, Мореасѣ, Гюисмансъ выразился, въ разговорѣ съ Гюре, такъ: «Представьте себѣ курицу (да еще валашскую курицу!), которая клюетъ мелочи изъ словаря средневѣковаго языка. И если бы онъ еще красивыя слова выклевывалъ, —нѣтъ, у него вкусъ караиба!... Писать «coulomb», чтобы не написать «pigeon», —неужели это остроумно?»

Пробиться сквозь всѣ эти препятствія формы изложенія иностранцу, конечно, особенно трудно. А къ этому прибавляется еще одно важное обстоятельство. Представление о символистахъ, какъ о какой-то вполнѣ объединенной группѣ, совсѣмъ невѣрно. Здѣсь, напротивъ, каждый, можно сказать, кто во что гораздъ, и если не норовить самъ основать собственную литературную школу, то вилить такого основателя въ комъ-нибудь изъ «своихъ». Одинъ изъ собесѣдниковъ Гюре даетъ слѣдующій курьезный списокъ «геніевъ, характеризующихъ свою эпоху»: «Моисей, Эсхилъ, Виргилій, Данте, Рабле, Шекспиръ, Гете, Флоберъ и Лафоргъ», а со смертію. дескать, Лафорга открывается вакансія. И, конечно, за претендентами дѣло не станеть. Жюль Лафоргъ-поэть, умершій въ молодыхъ годахъ и, повидимому, дъйствительно не лишенный таланта. Но, всетаки, если онъ можетъ быть поставленъ въ одинъ рядъ съ Моисеемъ, то дозволительно дерзать многимъ, а кто не дерзаетъ самъ, тотъ съ удобствомъ находитъ великаго человѣка гдѣ-нибудь по близости около себя.

Любопытна въ этомъ отношении судьба Стефана Малларме. По

11

профессии онъ учитель английскаго языка и человъкъ уже далеко не первой молодости. Написалъ онъ очень немного (мы увидимъ ниже кое-что изъ его писаній), но это не мѣшаеть, а. можеть быть. даже способствуетъ тому, что большинство символистовъ цёнить его необыкновенно высоко. Теоретикъ школы, - если можно въ данномъ случаѣ говорить о школѣ, -- Шарль Морисъ, называеть его «символическою фигурой поэта, стремящагося наиболѣе приблизиться къ абсолюту». Для другихъ поэтовъ онъ «живая совѣсть, строгій учитель, котораго мечтають удовлетворить». Правда,-продолжаетъ Морисъ,-Малларме немного намъ даль. но это потому, что онъ хотълъ лишь указать нъкоторыя важныя подробности новаго пути, не имѣя пока возможности «осуществить задуманное имъ неслыханное художественное твореніе». Изъ этого, равно какъ изъ другихъ указаній, видно, что Малларме представляетъ собою центръ нѣкотораго кружка и имветь дело, главнымъ образомъ, съ собеседниками, а не съ читателями. Роль сама по себт весьма почтенная, если вспомнить, напримъръ, нашего Станкевича. Но Малларме, очевидно, ею не довольствуется. Въ 1875 г. онъ напечаталъ маленькую, въ четыре странички, «эклогу»-«L'après midi d'un faune», переиздаль ее съ чрезвычайно пышнымъ послѣсловіемъ и указывалъ на нее Гюре, какъ на поворотный пунктъ во французской поэзіи. Въ томъ же разговоръ съ Гюре онъ, въ объяснение своего молчания, выразилъ довольно-таки обидную для другихъ поэтовъ мысль, что современное общество не можетъ дать поэту ничего, что стояло бы въ уровень съ его идесй и съ его «тайною работой». Малларме, очевидно, хорошо умветь обставить свое творческое безсиліе. Въ 1891 г. онъ разрѣшился, однако, книгой «Pages», съ которой мы еще познакомимся.

Соглашаясь принять титуль главы школы, Малларме указываеть, однако, на Поля Верлена, какъ на поэта, раныше его выступившаго на новый путь и, притомъ, высоко талантливаго. Верленъ, человъкъ уже весьма не молодой, дъйствительно недюжинный талантъ, и всъ символисты смотрятъ на него съ величайшимъ почтеніемъ. Нельзя, однако, сказать, чтобы самъ Верленъ платилъ имъ тою же пріятною монетой. На просьбу Гюре опредълить, что такое, по его мнънію, символизмъ, Верленъ отвъчалъ такъ: «Знаете, я человъкъ здраваго смысла: можетъ быть, у меня другого ничего шътъ, но здравый смыслъ есть. Символизмъ?.. Не понимаю... Это, должно быть, нѣмецкое слово, а? Что бы это такое значило? Мнѣ, впрочемъ, наплевать. Когда я страдаю, наслаждаюсь, плачу, я знаю, что это не символы... Они мнѣ надоѣли, всѣ эти цимбалисты! Когда въ самомъ дѣлѣ хотятъ произвести переворотъ въ искусствѣ, поступаютъ не такъ. Въ 1830 г. шли въ битву съ однимъ знаменемъ, на которомъ было написано: «Эрнани!» А теперь всякій лѣзетъ съ своимъ знаменемъ, на которомъ написано: «Реклама!» Я и самъ когда-то шалилъ, но не имѣлъ претензіи обращать свои шалости въ законы. Я не жалѣю о томъ, что писалъ четырнадцати-стопные стихи; я расширялъ дисциплину стиха, но не уничтожалъ его... Теперь пишутъ стихи въ тысячу стопъ! Это не стихи, а проза, а иногда просто ерунда». На замѣчаніе Гюре, что «молодые» ссылаются, однако, на него, Верлена. тотъ отвѣтилъ: «Пусть мнѣ докажутъ, что я тутъ при чемъ-нибудь! Читайте мои стихи».

і емакль, основатель «Revue contemporaine», въ которой группировались люди, ставшіе потомъ «декадентами» и «символистами», говорить: «Символистскаго движенія нѣть, а есть движенія безъ общаго направленія. Это все богомольцы безъ святыхъ мѣстъ. Никогда вы не встрѣтите хотя бы двухъ изъ этихъ виѣстѣ на дорогѣ. Шуму они дѣлають много, но гутъ нѣть ни страсти, ни любви, ни религіи... Литература всегда была символическою, начиная съ Эсхила и раньше его. Почему же эти господа—символисты по преимуществу? Потому что они выдвигаютъ символъ? Символъ чего? Символъ долженъ облекать сущность, центральную ндею; какая же центральная идея у этихъ господъ? Возрожденіе словечекъ XVI вѣка, большая нли меньшая длина стиха, заимствованія у среднихъ вѣковъ и другія подробности не могутъ составить доктрину. Да они и огносительно этихъ подробностей несогласны между собой».

Я выбираю не неодобрительные отзывы, а только такіе, которые свидѣтельствують о крайней розни между символистами. Самою кличкою «символисты» многіе уже недовольны и стремятся образовать новыя школы, съ новыми названіями. Такъ, одинъ изъ главарей символизма, Мореасъ, толкуетъ о «романизмѣ». Нѣкій Сенъ-Поль-Ру, самъ себѣ прибавляющій прозвище «Великолѣпный» («le Magnifique»), въ уморительно напыщенныхъ выраженіяхъ, возвѣщаетъ грядущій «алмазный вѣкъ поэзіи», — вѣкъ «маньифицизма»: «Маньифики, аргонавты Красоты, отправятся

за Божественнымъ Руномъ въ Колхиду Истины. Они завоюють его душою вещей, --- душою, которую они облекутъ въ ризу, вышитую и разукрашенную ихъ ощущеніями». Въ этотъ побѣдоносный походъ маньифики отправятся, конечно, подъ предводительствомъ Saint-Pol-Roux-le-Magnifique, Сенъ-Поль-Ру-Великолѣинаго!... Рене Гиль, громя встахъ остальныхъ символистовъ, основываетъ свою собственную школу «эволюціоннаго инструментизма» Къ маю мѣсяцу 1891 г. онъ насчитывалъ уже двадцать шесть по-«эволюціонныхъ инструментистовъ» Гилю приходится заносить все больше такихъ, которые еще ничего не написали. Напримѣръ: «Марсель Батилья, который скоро издасть превосходную и раціональную поэму; Александръ Бурсонъ, готовящій произведенія, проникнутыя эволюціонною идеей съ соціальной точки зрѣнія; Д. Мессонье опубликуетъ въ октябрѣ первую книгу своихъ стиховъ» и т. д., и т. д. Конечно, это немножко неудобно, но, вѣдь. и отъ Малларме все еще ждутъ великаго творенія, и это не мѣшаеть увъренности, что творение будеть, дъйствительно, великое.

Къ символистамъ близки «маги». Самый извъстный изъ нихъ-Жозефенъ Пеладанъ. присвоилъ себъ титулъ «Саръ», какъ Сенъ-Поль-Ру титулъ «Великолѣпный». Однако, и между магами единства мало. Саръ Пеладанъ объяснилъ Гюре, что настоящихъ маговъ во Франціи только пять (не считая меня, прибавилъ онъ): аббатъ .Такуріа, маркизъ де-Сантъ-Ивъ, де-Гюаита, Напю и Барле, а все остальное—просто неудачники. А на вопросъ Гюре о роли Сара Пеладана, обращенный къ другому магу, тотъ отвѣчалъ: «Каждый можетъ назвать себя Саромъ,—это халдейскій титулъ безъ всякаго значенія. Это все равно, какъ вамъ вздумалось бы величать себя викаріемъ Гюре или дьякономъ Гюре».

Спрашивается, что же связываетъ всѣхъ этихъ людей въ одно, хотя о́ы расплывающееся и разношерстное цѣлое? Или нѣтъ такой общей скобки, за которую можно бы о́ыло поставить ихъ всѣхъ, — талантливыхъ и бездарныхъ, убѣжденныхъ и фокусниковъ? Нордау рѣшительно утверждаетъ, что такая общая скобка есть, а именно: вырожденіе. Онъ доказываетъ это разборомъ произведеній символистовъ, въ нѣкоторыхъ, очень немногихъ случаяхъ, — біографическими данными, и подтверждаетъ свои соображенія цитатами изъ сочиненій психіатровъ и невропатологовъ. Всѣ эти символисты, декаденты и прочія примыкающія мъ нимъ группы, по мнѣнію Нордау, выродки, оскудѣлые, слабоумные, психопаты, вообще люди завѣдомо больные душевно.

Относительно нѣкоторыхъ изъ изслѣдуемыхъ Максомъ Нордау субъектовъ читатель, вѣроятно, безъ колебаній согласится съ его мнѣніемъ. Таковъ, напримѣръ, вышеупомянутый «магъ» Саръ Меродакъ Пеладанъ. Я, къ сожалѣнію, не успѣлъ познакомиться съ произведеніями этого сграннаго человѣка и читалъ только письмо его къ Гюре, напечатанное въ «Enquéte sur l'évolution littéraire». Нордау считаеть его человѣкомъ талантливымъ и высоко нравственнымъ. «Въ его романахъ, — говоритъ онъ, — есть страницы, принадлежащія къ лучшимъ изъ современныхъ писаній. Его нравственный идеалъ великъ и благороденъ Онъ съ пылкою ненавистью преслѣдуетъ все низкое и пошлое, всѣ виды своекорыстія, лицемѣрія, алчности, а его герои все благороднѣйшіе люди. Тѣмъ не менѣе, онъ является однимъ изъ характернѣйшихъ выродковъ».

Въ Библіи упоминается вавилонскій царь Меродакъ Беладанъ. Читая это мѣсто, Жозефенъ Пеладанъ поражается сходствомъ своей фамиліи съ именемъ вавилонскаго царя. Къ этому прибавляется еще нѣкоторое сходство его лица съ внѣшностью ассирійскихъ царей, какими мы ихъ знаемъ по древнимъ изображеніямъ. Задумываясь надъ этими совпаденіями, онъ приходить къ мысли, что, можетъ быть, онъ потомокъ ассирійскихъ или вавилонскихъ царей, и въ одинъ прекрасный день прибавляетъ къ своей фамиліи титулъ «Саръ» или, кромъ того, и имя «Меродакъ». Случайная ассоціація идей ведеть Пеладана дальше. Ассирія. Вавилонъ, Халдея... маги... Почему-бы Сару Меродаку Пеладану не оказаться наслёдникомъ утраченной мудрости маговъ? Онъ предается изучению такъ называемыхъ тайныхъ наукъ. Но его влечетъ къ себѣ и все другое таинственное, мистическое. Въ качествъ любителя музыки и поклонника Вагнера, онъ ъдетъ въ Байрейтъ, на представленія вагнеровскихъ оперъ, проникается ихъ музыкой и сюжетами, воображаетъ себя хранителемъ чаши Грааля, затѣмъ духовнымъ преемникомъ тампліеровъ и розенкрейцеровъ. Изо-всего этого получается невозможная смѣсь. Пеладанъ носитъ какіе-то особаго покроя атласные, голубые и черные камзолы, расчесываеть себѣ волосы и бороду по ассирійскимъ образцамъ, выработалъ себѣ особенный почеркъ на старинный манеръ, любитъ писать красными и желтыми чернилами,

1-

употребляеть почтовую бумагу съ изображениемъ ассирийской короны, пишетъ не письма, а «mandements», то-есть приказы иди посланія. Онъ изобрѣлъ себѣ гербъ: на серебряномъ съ черными полосами шить золотая чаша, надъ нею красная роза съ лвумя крыльями и черный кресть. Пишеть онъ не романы, а «этоцеи». Всѣ его сочиненія снабжены множествомъ предисловій и символическихъ виньетокъ. Такъ, напримѣръ, книга «Comment on devient Mage» имветь на оберткѣ рисунки ассирійскихъ божествъ. розъ, крестовъ. Затбиъ слѣдуеть посвященіе «Графу Антону . Іарошфуко, великому пріору Храма, архонту ордена розенкрейцеровъ». Затъмъ латинская «молитва святому Өомъ Аквинскому, могушая охранить читателя отъ возможныхъ заблуждений этой книги». Далбе нъчто вродъ исповъданія католической въры, «обращение къ предкамъ», беста съ «современнымъ молодымъ человѣкомъ», и уже только послѣ всего этого начинается самое сочинение. Но и тутъ передъ каждою главой стоитъ длинный рядъ мистическихъ формулъ, совершенно непонятныхъ для непосвященныхъ, а можетъ быть и для посвященныхъ. и для самого автора. Романовъ или «этопей» Пеладанъ выпустилъ до сихъ поръ девять, но ихъ будетъ четырнадцать, расположенныхъ въ двѣ группы, по семи (мистическое число) въ каждой. Пеладанъ изобрѣлъ особую «schéme de Concordance», въ которой излагается краткое содержание и руководящия идеи каждаго романа. Вотъ, для образца, схема первой «этопеи»: «Глубочайшій порокъ. Нравственный и духовный діатезъ латинскаго упадка. Меродакъ. вершина сознательной воли, типъ безусловной сущности. Альта, прототипъ монаха въ общеніи съ міромъ» и т. д. Кончается эта схема замвчаніемъ: «Въ каждомъ романв есть свой Меродакъ, то-есть абстрактный ороическій принципъ въ виду идеальной загадки». По словамъ Нордау, всѣ романы Пеладана вращаются въ трехъ группахъ представленій: высшая духовная цъль человъка состоитъ въ слушании и усвоении музыки Вагнера; высшее развитіе правственности состонть въ уничтоженія половыхъ влеченій и въ самопроизвольномъ превращеніи въ двуполое существо («андрогинъ» и «гинандеръ»); высшій человъкъ можеть по желанію удаляться изъ своего тѣла и вновь входить въ него, носиться, въ качествѣ «астральнаго существа», въ пространствѣ и подчинять себѣ весь сверхъестественный міръ духовъ. злыхъ и добрыхъ.

Ненормальное состояние умственныхъ способностей Сара Меродака Пеладана очевидно безъ всякихъ комментаріевъ. Но мы остановимся на нѣкоторыхъ психологическихъ чертахъ Сара, присущихъ и другимъ, какъ болѣе, такъ и менѣе яркимъ пролуктамъ "вырожденія". Мы видимъ, во-первыхъ, крайнюю возбудимость Пеладана. Не смотря на талантливость (она остается, конечно. на отвѣтственности Макса Нордау) и благородный образъ мыслей, духъ Пеладана до такой степени расшатанъ, что простого созвучія "Пеладанъ—Беладанъ" достаточно для возбужденія цілаго вихря чувствъ и мыслей совершенно фантастическаго характера. Любопытенъ затвиъ и самый ходъ мыслей. Это нъчто въ родъ игры въ домино: если на кону стоитъ, положимъ. кость съ шестью и двумя очками, то изъ кучки костей играющій вынимаеть одну за другою, пока случайно не подвернется кость съ шестью или двумя очками; она приставляется къ соотвѣтственной сторонѣ кости, стоящей на кону, то-есть шесть къ шести, два къ двумъ; потомъ опять вынимаются кости до новаго случайнаго совпаденія и т. д. Иной связи, кромъ однозначности числа очковъ, между костями домино нѣтъ. Такъ и у оскуделыхъ или выродившихся. Докторъ Балле приводитъ следующій примѣръ разговора одного душевно-больного: "il v a mille ans que le monde est monde. Milan, la cathédrale de Milan". У больного была какая-то неясная мысль, когда онъ началъ рвчь о тысячелѣтнемъ существованіи міра, но слова "тысяча лътъ", mille ans, чисто-механически, безъ всякой логической связи, вызывають въ немъ по созвучію представленіе о Миланѣ и миланскомъ соборѣ. Нормальному человѣку mille ans тоже можеть напомнить Миланъ, хотя-бы для риемы, но изъ множества представленій и мыслей, которыя могуть возбудиться при словѣ "тысячелетие", нормальный человекъ выбереть подходящия къ данной темѣ и силою вниманія и воли подавить остальныя, въ томъ числѣ и Миланъ. Больной доктора Балле слишкомъ ослабленъ въ своемъ вниманіи и воль. чтобы сопротивляться случайной ассоціаціи идей, руководимый простымъ созвучіемъ. Въ Пеладанъ мы имъемъ начало этого процесса. Мысли его цъпляются другь за друга не логически, а по линіи наименьшаго сопротивленія, какое онъ можеть оказывать ихъ наплыву, и оттого въ его писаніяхъ получаются такія комбинаціи словъ, которыя совершенно непонятны для посторонняго человѣка. Онъ

2

ему и самому неясны, но онъ не до такой степени разстроенная машина, какъ больной, вполнѣ безмысленно повторяющій "саthédrale de Milan" вслѣдъ за "mille ans". Онъ, всетаки, разбирается въ волнѣ представленій и понятій, возникающихъ въ его умѣ, но, не имѣя возможности установить логическую связь межау ними, склоненъ видѣть въ словахъ, ихъ выражающихъ, таинственный мистический смыслъ. Обыкновенный опытно-наблюлательный путь пріобрѣтенія знанія и обыкновенный логическій путь мышленія онъ презираетъ, какъ нѣчто низменное и всѣмъ доступное. Онъ-"магъ", онъ владветъ тайнымъ знаніемъ, столь тайнымъ и глубокимъ, что въ него нечего и думать проникнуть простому смертному. Въ письмѣ къ Гюре Пеладанъ выражаетъ неповольство другимъ магомъ, Папю, который, повидимому, любить делать публичныя сообщенія о магизме. "Папю изводить магизмъ, демократизуя его, -- пишетъ Пеладанъ, -- нельзя опрощать (vulgariser) тайну, не впадая въ богохульство". Тайна священна и неприкосновенна для Пеладана, - не та или другая опредѣленная тайна, а самый принципъ тайны. Отсюда его пристрастіе къ символамъ, словеснымъ и живописнымъ. Символъ не изображаеть данный предметь или идею, а даеть лишь болѣе или менъе загадочный намекъ на нихъ. Въ "Дворянскомъ гнъздъ" Тургенева поминается старинная книга какого-то Максимовича-Амбодика "Символы и эмблемы", въ которой собрано около тысячи загадочныхъ рисунковъ съ столь-же загадочными толкованіями на пяти языкахъ. Наприміръ, рисунокъ изображаетъ "шафранъ и радугу", а толкование гласитъ: "дѣйствие сего есть большее"; подъ рисункомъ, на которомъ изображена "цапля, летящая съ фіалковымъ цвёткомъ во рту", стоитъ надпись: "тебѣ всѣ они извѣстны"; "купидонъ и медвѣдь, лижущій своего медвѣженка" означаетъ: "мало-по-малу". И т. д. Такимъ образомъ Максимовичъ-Амбодикъ прямо даетъ толкование своимъ символамъ, но посредствующія логическія звенья между символомъ н толкованіемъ, между, напримѣръ, шафраномъ, радугой и мыслью: "дѣйствіе сего есть большее" составляють тайну не только для насъ, а, можетъ быть, и для самого Максимовича-Амбодика. Пеладанъ, конечно, и не подозрѣваетъ, что его мистическое тяготѣніе къ тайнѣ и символу зависить отъ неясности его собственной мысли, отъ его неумѣнья разбираться въ своихъ впечатлѣніяхъ, представленіяхъ и понятіяхъ. Отсюда возникаетъ крайне двусмысленное положение. Пеладанъ — «магъ», «Саръ», онъ владъетъ тайной. Съ другой стороны, однако, тайна должна остаться тайной, ее нельзя «опрощать», «демократизировать». Поэтому, не смотря на все могущество «магизма», Пеладанъ говоритъ: «Я върю въ неизбъжное гніеніе латинскаго міра безъ Бога и символа... я думаю, что паденіе Франціи есть вопросъ нѣсколькихъ лѣтъ». При всемъ благородствѣ своего личнаго характера, Пеладанъ этого конца предотвращать не хочеть, — онъ презираетъ толну и предоставляеть ее ея собственной участи, хотя, въ то же время, пишстъ книгу, поучаетъ. Сумбуръ увеличивается еще твых обстоятельствомъ, что, требуя оть искусства религіозной окраски, Пеладанъ, для датинскаго міра вообще, для Франціи въ частности, указываеть на католицизмъ, какъ на единственный якорь спасенія: «Высшія произведенія каждой расы суть ея религіозныя книги: достаточно вспомнить Библію, Веды, Тору, Каббалу.--для латинской расы все хаосъ внѣ католицизма». А, между твиъ, самъ онъ «Саръ», «магъ», то-есть нѣчто, во всякомъ случаѣ, не католическое.

Не стоило о́ы и заниматься такимъ завѣдомо больнымъ экземпляромъ, какъ Саръ Меродакъ Пеладанъ, если бы онъ былъ только экземпляромъ. Но, не говоря о томъ, что во Франціи существують и другіе «маги» (нѣкоторые утверждаютъ, къ большому, впрочемъ, негодованію Пеладана, что ихъ въ одномъ Парижѣ десять тысячъ) и что у самого Пеладана есть послѣдователи, которыхъ онъ облекаетъ въ званія «великихъ пріоровъ», «архонтовъ«, «эстетовъ», «постулянтовъ» и «грамматиковъ»,—не говоря объ этомъ, нѣкоторыя черты духовной физіономіи Пеладана мы встрѣчаемъ и у другихъ «декадентовъ» и «символистовъ».

Манія величія, одол'явающая о'яднаго Сара, несомн'янна и у Сенъ-Поль-Ру-Великол'япнаго, и у основателя школы «инструментистовъ», Гиля. У Малларме, Мореаса, Мориса и другихъ едва ли можно усмотр'ять эту опред'яленную форму душевнаго разстройства. Это, повидимому, просто честолюбцы, претендующіе на первыя роли и бол'я или мен'я искусно эксилоатирующіе съ этою цёлью всякія подходящія и неподходящія обстоятельства. Но нельзя, всетаки, не отм'ятить н'якоторыя черты, связывающія зав'ядомо больныхъ «маговъ», «маньификовъ», «инструментистовъ» съ такими декадентами и символистами, которыхъ не такъ-то

2\*

легко отдать цёликомъ въ вёдёніе психіатрін, какъ это кажется Марксу Нордау.

Кличка декадентовъ имъетъ право на болѣе глубокій смыслъ, чёмъ простая насмёшка. Поль Верленъ выразился на этоть счеть. въ разговорѣ съ Гюре, очень поэтически. Онъ сказалъ: «Намъ бросили этотъ эпитетъ, какъ оскорбление, я его принялъ и сдълалъ изъ него военный кликъ, но, сколько я знаю, онъ не означаетъ ничего спеціальнаго. Декадентъ! Да развѣ сумерки прекраснаго дня не стоять любой утренней зари? И потомъ, если солнце заходить, такъ развѣ оно не взойдеть завтра утромъ опять?» Верленъ-совсѣмъ особая статья. Онъ имѣлъ мужество открыто принять кличку декадента, не придавая ей какого-нибудь спеціальнаго значенія, и презрительно обзываеть, какъ мы видѣли, символистовъ «цимбалистами». Если мы обратимся къ другимъ. то увидимъ, что умами, по крайней мъръ, многихъ изъ нихъ такъ или иначе владветь идея упадка, близко грядущаго конца чего-то, пожалуй, вырожденія и, во всякомъ случаѣ, какой-то décadence. Мы видёли, какъ это выходить во взбаломученной головѣ Пеладана. Сенъ-Поль-Ру-Великолѣпный, Гиль и, вѣроятно, еще многіе другіе не сомнѣваются, конечно, въ близкомъ паденіи всего того, что жило раньше провозглашенія маньифицизма и инструментизма Посмотримъ теперь на Малларме.

Я уже упоминаль о послёдней (1891 г.) его книгь «Pages». Это — великолѣпно изданный сборникъ не то стихотвореній въ прозв, не то просто отрывковъ изъ записной книжки. Написана книга тёмъ невозможнымъ, выкрученнымъ, вымученнымъ языкомъ, котораго не понимаютъ мастера французскаго слова, не говоря уже о насъ грѣшныхъ. Книга начинается рисункомъ, изображающимъ совершенно голую женщину, которая стоитъ на какомъ-то недорисованномъ шарѣ, должно быть, земномъ. Первая статья, озаглавленная «Будущій феноменъ», является объясненіемъ къ этой картинкѣ. Неизвѣстно, гдѣ и когда «кончается отъ дряхлости міръ»; небо блѣдное, деревья скучають, листва на нихъ сѣрая, «больше отъ пыли временъ, чёмъ отъ дорожной пыли». Является какой-то «Показыватель прошедшихъ вещей», околонего - «несчастная, побъжденная безсмертною бользнью и въковымъ грѣхомъ толпа мужчинъ и ихъ ничтожныхъ соучастницъ, беременныхъ ничтожными плодами, вмъстъ съ которыми погибнеть земля» (я перевожу съ величайшею точностью). Показы-- ватель прошедшихъ вещей говоритъ толпъ: «Надъ моимъ помъщеніемъ нѣтъ никакой вывѣски, потому что теперь нѣтъ живописца, способнаго изобразить хотя бы слабое подобіе того, что хранится въ этомъ помъщении. Я покажу вамъ женщину старыхъ временъ, живьемъ сохраненную при помощи науки. Какое-то оригинальное и наивное безуміе. золотой экстазъ, я не знаю что!который она называеть своими волосами, граціозно ложится вокругъ лица, освъщаемаго кровавою обнаженностью ея губъ. Вибсто ничтожной одежды, у нея твло;-ея глаза подобны рвакимъ камнямъ и, всетаки, не стоятъ того взгляда, который исходитъ изъ ея счастливаю тъла: отъ грудей, какъ бы твердыхъ въчнымъ молокомъ и обращенныхъ сосками къ небу, до гладкихъ ногъ». Такъ говорить показыватель прошедшихъ вещей, «и мужчины, вспоминая своихъ обдныхъ, плъшивыхъ, болъзненныхъ и исполненныхъ ужаса женъ, тъснятся, да и онъ, меланхолически настроенныя, хотять изъ любопытства видёть. Когда всё насмотрятся на благородное создание, оставшееся отъ былой, уже проклятой эпохи, - одни равнодушные, потому что у нихъ не будетъ силы понять, другіе-растроганные и съ мокрыми оть слезъ покорности глазами, — посмотрятъ другъ на друга. А поэты тѣхъ временъ, чувствуя, какъ загораются ихъ поблекшіе глаза, отправятся къ своей лампѣ, съ головой, опьяненной на мгновение смутною славой; ихъ посътить риома и забвение о своемъ существованіц, которое въ такую эпоху пережило красоту».

Когда цитируешь, а тѣмъ болѣе, когда переводишь произведенія декадентовъ и символистовъ, поневолѣ постоянно оглядываешься и провѣряешь себя: такъ ли оно написано, дѣйствительно ли волосы названы «какимъ-то оригинальнымъ и наивнымъ безуміемъ и золотымъ экстазомъ», дѣйствительно ли у «будущаго феномена» «взглядъ исходитъ изъ счастливаго тѣла», «вмѣсто одежды тѣло» и груди «какъ-бы твердыя вѣчнымъ молокомъ»? Дѣйствительно, все такъ и есть. Конечно, все это можно бы было перевести болѣе человѣческимъ языкомъ, но надо же было сохранить хоть подобіе тѣхъ особенностей стиля, которыми такъ заняты и такъ гордятся символисты: Кромѣ этихъ вычурностей языка, въ приведенномъ отрывкѣ характерно еще то обстоятельство, что вся красота сосредоточивается въ женскомъ тѣлѣ. По объ этомъ потомъ. Теперь я обращаю вниманіе читателя на идею упадка, составляющую основу приведенныхъ строкъ

Та же идея, но только еще явственнве, потому что субъективнѣе, сказывается во второй статьѣ книги «Pages». Она называется «Осенняя жалоба»: «Съ тѣхъ поръ, какъ Марія покинула меня, чтобы удалиться на другую звѣзду, — на какую? Оріонъ? Алтаиръ? или на тебя, зеленая Венера?-я всегда любилъ уединеніе. Сколько длинныхъ дней я провелъ одинъ съ своею кошкой. Одинъ, то-есть безъ матеріальнаго существа, а моя кошка есть мистическій товарищь, духь. Я могу поэтому сказать, что проводилъ длинные дни съ моею кошкой и въ одиночествѣ, съ однимъ изъ писателей временъ паденія Рима; потому что съ твхъ поръ, какъ бвлаго созданія больше нвтъ, я страннымъ образомъ полюбилъ все, что резюмируется въ словѣ: наденіе. Изъ временъ года я больше всего люблю послѣдніе. истомленные лѣтніе дни, непосредственно предшествующіе осени; изъ часовъ дня-ть, когда солнце отдыхаетъ передъ самымъ исчезновенісмъ... Точно также и въ литературѣ: я ищу грустнаго наслажденія въ умирающей поэзіи послѣднихъ минутъ Рима, поскольку, однако, онъ не зараженъ молодящимъ вѣяніемъ варваровъ и не бормочетъ дътской латыни первыхъ христіанскихъ прозаиковъ».

Принимая въ соображение, что Малларме есть одинъ изъ признанныхъ главарей символизма, что къ нему идутъ на судъ, жаждуть его совѣтовъ, ждуть оть него великаго, «неслыханнаго» произведенія, надо думать, что мнѣнія и настроенія его раздѣляются многими декадентами и символистами. Но почему же въ такомъ случаѣ эти люди называютъ себя «молодыми» — «les jeunes»? О почтенномъ возраств некоторыхъ изъ нихъ, въ томъ числ'в и Малларме, мы уже говорили. Что же касается молодости души, то ее довольно трудно усмотрѣть въ этомъ старчески безсяльномъ отношении къ грядущему вырождению человъческой расы и къ мрачному обрыву тысячелѣтней работы человѣчества. Молодость сильна, а всякая сила стремится обнаружиться въ дъйствіи, — въ содъйствіи добру и противодъйствіи злу, — хотя каждый можетъ по-своему понимать добро и зло и по-своему служить одному и бороться съ другимъ. Сила бездъйствовать не. можетъ, и въ этомъ именно состоитъ трагическое положение сокола, у котораго крылья связаны и которому всѣ пути заказаны. Положение Малларме совсѣмъ иное. Онъ, какъ рыба въ водѣ, плаваеть въ своихъ двусмысленныхъ отношеніяхъ къ грядущему



паденію человъчества. Съ одной стороны, онъ какъ будто и скорбитъ, и гнѣвается по этому поводу; собственно потому скорбить и гнѣвается, что тамъ, въ отдалении времени, постралаетъ красота женскаго твла. Съ другой стороны, ему любъ и дорогъ упадокъ вообще, онъ и литературу предпочитаетъ временъ упадка, если не міра, такъ хоть древняго Рима, и Боже сохрани, какъбы туть не замѣшалось какое-нибудь «молодящее» вліяніе. Получается нѣкоторое «ни тпру, ни ну», очень сходное съ положеніемъ несчастнаго Сара Пеладана: какъ и тогъ, Малларме предвидить и предрекаеть паденіе, вырожденіе, но не хочеть или не можеть ему противодвиствовать, хотя и владветь какимъ-то магическимъ «новымъ словомъ». Конечно, мотивы Сара и Малларме не совстять одинаковы, но и въ нихъ есть, всетаки, нтито общее. Дело въ томъ, что Малларме не менее, можеть быть. Сара тягответь къ тайнѣ и символу, хотя и по другимъ соображеніямъ. Въ разговорѣ съ Гюре онъ, между прочимъ, замѣтилъ: «Назвать предметь значить уничтожить три четверти наслажденія, даваемаго постепеннымъ отгадываніемъ; надо наводить на него, внушать его. Символъ и состоить въ такомъ употреблении тайны. Въ поэзіи всегда должна быть загадка». Въ этихъ сдовахъ заключается единственная серьезная сторона символизма. Но дело въ томъ, что у Малларме она осложняется еще тою тайной, въ которую облекается его собственная работа. Почтительные ученики и послѣдователи говорятъ о какомъ-то великомъ произведеніи, тайно творимомъ Стефаномъ Малларме, которое, можетъ быть, навсегда останется тайной для всёхъ, потому что не созрѣли времена, пригодныя для воспріятія этой великой тайны. И Малларме поддерживаеть учениковъ и последователей въ этой въръ, подобно Сару Пеладану, хотя можно навърное сказать, что онъ, подобно опять-таки Сару, никакой великой тайны въ себъ не хранить. Это не мишаеть ему, конечно, съ глубокимъ презриніемъ относиться къ толпѣ, неспособной понять неизвѣстную ему самому тайну...

Въ числѣ обрывковъ и набросковъ, составляющихъ книгу Малдарме, есть одинъ, поставившій мены въ тупикъ помимо манернаго, вычурнаго, вымученнаго стиля, помимо всѣхъ выкругасовъ словосочиненія и синтаксиса. Это именно набросокъ, оза-

 $\mathbf{23}$ 

главленный «L'Ecclésiastique». Я не вървлъ своимъ глазамъ и обращался за помощью къ нъсколькимъ лицамъ, хорошо знающимъ французскій языкъ. Авторъ разсказываетъ, какъ однажды весной онъ засталъ въ Булонскомъ лъсу какого то семинариста за противоестественнымъ уединеннымъ занятіемъ. На родинѣ Вольтера этотъ сюжетъ, не смотря на всю свою рискованность, не представлялъ бы ничего особенно удивительнаго, въ видѣ злобной насмѣшки надъ безбрачіемъ католическаго духовенства. Но Малларме поэтически обставляетъ его разными «весенними чувствами», хорошенькимъ пейзажемъ и т. д.

Мы уже видѣли, что отдаленное потомство получитъ въ наслѣдство отъ лучшихъ временъ только одно-голую женщину. Въ ней сосредоточится весь идеаль, вся красота прошедшаго и весь укоръ настоящему. Французская литература, какъ и живопись, давно уже отдалась этому культу женскаго тѣла. Но теперь мы часто имћемъ дѣло уже не съ женскимъ тѣломъ, а съ разнообразными формами половой психопатіи. Что касается собственно женскаго тела, то любопытно отметить у многихъ нынешнихъ французскихъ поэтовъ частое употребленіе слова «chair» въ тѣхъ случаяхъ, когда старый поэтъ сказалъ бы «согря». Слова эти. пожалуй, однозначущи, но chair гораздо грубће, оно собственно значить «мясо»; оно соотвѣтствуеть не столько зрительному впечатлѣнію формы, сколько впечатлѣніямъ осязательнымъ и обонятельнымъ. Обстоятельство это, какъ увидимъ, очень характерно для символизма. Далье, не смотря на всъ толки о символахъ и тайнахъ, символисты очень любятъ изображать женское тьло во встать подробностяхъ, то-есть отнюдь не символически. Въ этой области они не довольствуются намеками и загалками и охотно лишають читателя тѣхъ трехъ четвертей удовольствія отгадыванія, о которыхъ теоретически такъ хлопочетъ Малларме. А затѣмъ мы имѣсмъ, наконецъ, и поэтическія изображенія противоестественныхъ пороковъ. Сюда относится и «L'Ecclésiastique» Малларме, и еще многое другое. Но самое любопытное въ этомъ отношения явление представляетъ собою позвія Поля Верлена. Это-не Малларме или Мореасу чета. Это человѣкъ несомнѣнно искренній и талантливый, но, вмѣстѣ съ тѣмъ, совершенно изуродованный жизнью. Зачисляя его въ продукты вырождения. Марсъ Нордау видитъ слъды этого вырожденія въ самой формъ его стихотвореній. Это несправедливо. Форма стиховъ Верлена

почти всегда безупречна, но этой стороны дѣла мы касаться не будемъ, а ограничимся только содержаніемъ его поэзіи и нѣкоторыми біографическими свѣдѣніями.

Воть какъ рисуетъ Гюре наружность Верлена: «Голова состартвшагося злого ангела, съ нечесанною, ртакою бородой и грубымъ носомъ: густыя щетинистыя брови, точно пучки колосьевъ прикрывающія глубокіе зеленые глаза; огромный продолговатый черепъ, совершенно голый и отмѣченный загадочными шишками, отражають въ этой физіономіи странное противорѣчіе упрямаго аскетизма и циклопическихъ аппетитовъ. Его біографія есть длинная скорбная драма; его жизнь есть неслыханная смѣсь остраго скептицизма и плотскихъ грѣховъ, завершающихся то сализмомъ, то угрызеніями сов'єсти и покаяніемъ, то глубокимъ паденіемъ въ искусственномъ забвеніи». Кое-кому изъ читателей не лишне, можеть быть, пояснить, что такое «садизмъ», - слово, нынѣ часто попадающееся во француской литературь. Оно происходить отъ имени маркиза де-Сада, писателя прошлаго столѣтія. прославившагося своими болѣзненно-грязными произведеніями и болѣзненно-грязною жизнью. За эти свои произведенія и за эту свою жизнь онъ былъ выгнанъ изъ военной службы, былъ приговоренъ къ смертной казни, не разъ сиделъ въ тюрьме и въ домѣ умалишенныхъ. Формы его противоестественныхъ грѣховъ очень разнообразны, вплоть до отвратительнъйшихъ сочетаній сладострастія съ убійствомъ. Надо замѣтить, что надъ новою французскою литературой носится образъ не только маркиза де-Сада, а и знаменитаго Жиля де-Ретца, маршала Франціи и соратника Орлеанской дѣвы, далеко превзошедшаго де - Сада грязью и жестокостью своихъ мерзостей, да еще вдобавокъ демономана. Герой удивительнаго произведенія Гюисманса «Là-Bas» (1891 г.) пишетъ исторію Жиля де-Ретца и, въ то же время. переживаетъ рядъ приключеній демонически-сладострастнаго характера. Если върить роману Гюисманса, то во Франціи и сейчасъ есть своего рода Жили де-Ретцы, демонолатры, совершающіе. между прочимъ, и «черную мессу», эту грязную и отвратительную пародію на католическое богослуженіе, есть и инкубы. и суккубы, и вся средневѣковая чертовщина мистическаго сладострастія. Героя «Là-Bas» очень занимають какъ бы провиденціальность единовременнаго существованія Жиля де - Ретца и Іоднны д'Аркъ и тѣ взрывы покаяннаго обращенія къ Богу, ко-

 $\mathbf{25}$ 

торымъ отдавался иногда чудовищный Ретцъ Любопытно, что, по описанію Гюре, въ квартирѣ самого Гюисманса, переполненной разными рѣдкостями, древностями и произведеніями искусства, есть, между прочимъ, и частица мощей какого-то католическаго святого, и такая, изображающая голыхъ женщинъ, картина, которую хозяинъ долженъ держать въ задней комнатѣ...

Этимъ же духомъ перемежающагося горячаго благочестія и самаго крайняго разврата характеризуется поэзія Верлена и вся его жизнь. Какіе именно изъ разнообразныхъ грѣховъ маркиза де-Сада разумѣетъ Гюре подъ словомъ «садизмъ» въ примѣненіи къ Полю Верлену, неизвъстно. Извъстно, однако, что Верленъ высидѣлъ въ тюрьмѣ два года за какое-то преступленіе противъ нравственности. Въ стихотворении «Ecrit en 1875» онъ съ благодарностью вспоминаеть о тюрьмѣ съ ея одиночествомъ и тишиною, гдв онъ научился молиться и върить въ Бога. Въ стихотворении «Un conte», посвященномъ Гюисмансу, Верленъ поетъ хвалу Богородици. Онъ кается въ разнообразныхъ гръхахъ, разсказываетъ, какой онъ былъ страшный гришникъ, развратникъ, пьяница и, при томъ, атеистъ. И все это кончено. Онъ теперь не хочетъ ничего знать, кромъ «обожанія мистической мудрости, любви къ сердцу Інсуса въ глубокомъ экстазѣ и мысли о Дѣвѣ Маріи». Въ этомъ стихотвореніи Верленъ называеть себя, между прочимъ. «истинно, но низко искреннимъ» (vraiment mais vilement sincère). Это не только красиво (по-французки, конечно) сказано, но очень върно. Верленъ, дъйствительно, искренній поэтъ, не мудрствующій лукаво о новыхъ словахъ, не вымучивающій особенности своей литературной физіономіи, а предъявляющій ее во всякую данную минуту такою, какова она на самомъ дълъ. Но, вмъстъ съ тъмъ, не найдется, кажется, въ сферъ половой жизни такой извращенности, которую онъ не рышился бы воспѣть рядомъ съ горячею исповѣдью убѣжденнаго католика и благочестиво покаянными воплями. Есть сборникъ его стихотвореній, озаглавленный «Parallélement». Сюда вошли стихи, написанные въ тюрьмѣ и по выходѣ изъ нея. Кромѣ откровеннаго изображенія частей женскаго тела, здесь можно встретить такія сравненія, заимствованныя изъ сферы половой жизни, которыя я не рѣшусь передать, - не потому, чтобы нельзя было вайти подходящія благопристойныя слова для такой передачи, а потому, что самая суть этихъ картинъ и образовъ отвратительно

грязна, — грязна и въ переносномъ, и даже въ буквальномъ смыслѣ этого слова. Затѣмъ въ томъ же сборникѣ есть стихотворенія, цѣликомъ посвященныя поэтической идеализаціи противоестественныхъ пороковъ Содома и Лесбоса.

Въ дополненіе къ характеристикъ Поля Верлена, къ которому, впрочемъ, намъ еще придется вернуться въ слъдующій разъ, слъдуетъ обратить вниманіе на его стихотворное обращеніе къ загробной тъни Людовика II баварскаго. Несчастный умалишенный король представляется Верлену героемъ, который своею трагическою смертью посрамилъ политику и науку, а наука, дескать, есть «убійца молитвы и пъсни, и искусства».

Ясно, что Верленъ, дѣйствительно, имѣетъ печальное право фигурировать въ книгѣ Нордау. Но Верленъ фигура слишкомъ оригинальная; при томъ же, онъ, какъ мы видѣли, во имя здраваго смысла и настоящей поэзіи, протестуетъ противъ «цимбалистовъ» и презираетъ ихъ. Пусть же его жизнь и поэзія остаются для насъ пока, рядомъ съ Саромъ Пеладаномъ, Малларме и другими, только матеріаломъ. И прежде, чѣмъ подойти къ какимънибудь общимъ заключеніямъ, обратимся еще къ одному прославленному поэту новыхъ временъ и новыхъ вѣяній, — къ Метерлинку. Мы уже имѣли образчикъ его поэзіи Приведемъ еще одинъ, —стихотвореніе «Душа».

«Моя душа! О, моя душа, поистинѣ слишкомъ укрытая! И эти стада желаній въ теплицѣ! Въ ожиданіи бури въ лугахъ! Пойдемте къ самымъ больнымъ: у нихъ странныя испаренія. Среди нихъ я прохожу по полю битвы съ моею матерью. Хоронять брата по оружію въ полдень, въ то время, какъ стражи объдають. Пойдемте также къ самымъ слабымъ: у нихъ страшный потъ (sueur); вотъ больная новобрачная, измѣна въ воскресенье и маленькія дёти въ тюрьмѣ (и дальше, сквозь паръ), это умирающая у дверей кухни? Или сестра чистить овощи у постели неизлёчимо больного? Пойдемте, наконецъ, къ самымъ печальнымъ (послѣ всѣхъ, потому что у нихъ есть яды). О, мои губы принимають поцёлуи раненаго! Всё владёлицы умерли съ голоду, этимъ лѣтомъ, въ башняхъ моей души! Вотъ утро входитъ въ праздникъ! Я замъчаю овецъ на набережныхъ и есть парусъ на окнахъ больницы! Длиненъ путь отъ моего сердца къ моей душѣ! И всѣ стражи умерли на своемъ посту! Былъ нѣкогда бѣдный маленькій праздникъ въ предмѣстьяхъ моей души! Тамъ косили ядовитую траву въ воскресенье утромъ, и всѣ монастырскія дѣвы смотрѣли, какъ плывутъ корабли по каналу въ постный солнечный день. Между тѣмъ какъ лебеди страдали подъ ядовитымъ мостомъ; подчищали деревья вокругъ тюрьмы, приносили лѣкарства въ іюнѣ, послѣ полудня, и пиршества больныхъ распространялись на весь горизонтъ! Моя душа! И печаль всего этого, моя душа! И печаль всего этого!».

Въ видахъ экономіи мъста, я привелъ это стихотвореніе, какъ прозу, но это стихи. Странные, конечно, стихи, какъ можетъ судить читатель по слъдующимъ пяти строчкамъ оригинала:

Il y a eu un jour une pauvre petite fête dans les faubourgs de mon âme! On y fauchait la ciguë un dimanche matin; Et toutes les vierges du couvent regardaient passer les vaisscaux sur le canal, un jour de jeune et de soleil. Tandis que les cygnes souffraient sous un pont vénéneux; On émondait les arbres autour de la prison.

Такіе стихи разрѣшаются законами или беззаконіемъ новыхъ вѣяній въ поэзіи; и не только разрѣшаются, а поощряются, какъ новое слово. Нордау замѣчаетъ, что нѣтъ ничего легче, какъ писать подобные стихи. Напримѣръ, говоритъ онъ: «О, цвѣты! И такъ тяжело стонать подъ бременемъ старыхъ даней! Песочные часы, на которые лаетъ въ маѣ собака, и странный конвертъ негра, который не спалъ. И бабушка ѣла апельсины и не могла писать! Матросы на воздушномъ шарѣ. На мосту этотъ крокодилъ и сторожъ съ распухшей щекой, молча, киваетъ! О, два солдата въ коровьемъ хлѣву и бритва зазубрена! Но главный выигрышъ не имъ достался! И на лампѣ чернильныя пятна!» Впрочемъ, заключаетъ Нордау, стихи Метерлинка сами до такой степени похожи на пародію, что не стоитъ ихъ пародировать; надо просто пожалѣть «этого бѣднаго идіота».

Не всѣ, однако, стихотворенія Метерлинка такъ нескладны по формѣ. Есть между ними и такія, которыя подчинены обыкновеннымъ условіямъ ритма и риомы или, по крапней мѣрѣ, одному изъ нихъ. Но и между этими обыкновенными, съ точки зрѣнія музыки стиха, произведеніями не мало странныхъ какъ по формѣ, такъ и по содержанію. Вотъ, напримѣръ, стихотвореніе «Скука»: «Беззаботные павлины, бѣлые павлины улетѣли, оѣлые павлины улетѣли отъ скуки пробужденія; я вижу бѣлыхъ павлиновъ, сегодняшнихъ павлиновъ, павлиновъ, улетѣвшихъ во время сна, беззаботныхъ павлиновъ, сегодняшнихъ павлиновъ, безпечно долетѣвшихъ до пруда безъ солнца, я слышу бѣлыхъ павлиновъ, павлиновъ скуки, безпечно ожидающихъ временъ безъ солнца». Во французскомъ оригиналѣ это стихотвореніе, оставаясь столь же загадочнымъ по смыслу, получаетъ, благодаря обилію носовыхъ звуковъ еще болѣе скудно-монотонный характеръ. Нордау видитъ здѣсь настоящую «эхолалію», при которой больной безсмысленно повторяетъ сходно-звучащія слова, пока не устанетъ или пока вновь случайно услышанное слово не наведетъ его на другой рядъ столь же лишенныхъ смысла повтореній.

Далве, Нордау отмвчаеть узкость кругозора, изъ котораго Метерлинкъ заимствуетъ свои картины и образы. «Странный», «старый», «далекій», --- это его любимыя прилагательныя, и общаго между ними то, что они крайне неопределенны. Затемъ у Метерлинка съ болѣзненною настойчивостью, внѣ всякой логической нити, повторяются нѣкоторые образы: «каналы», «корабли», «больницы», «стада», «овцы», «принцессы» фигурирують постоянно. Отъ себя замѣтимъ еще одну любопытную черту стихотвореній Метерлинка: характеристику предметовъ, чувствъ и идей различными цвѣтовыми опцущеніями. У него попадаются: «бѣлая бездѣятельность» (и даже во множественномъ числѣ-blanches inactions), «лиловые сны», «голубая скука», «голубыя мечты», «голубые мечи сладострастія въ красномъ твлѣ гордости», «фіолетовыя змѣи мечтаній», красные стебли ненависти среди зеленаго траура любви», «бѣлая молитва», «голубой духъ», «зеленый покой», «голубые бичи воспоминаній», «желтыя стрѣлы сожалѣній», «желтыя собаки монхъ гр'яховъ» и т. п. Весь этотъ списокъ, который можно бы было еще значительно продолжить, взятъ мною изъ одного маленькаго сборника стихотвореній Метерлинка. озаглавленнаго «Serres chaudes». Эта черта свойственна не одному Метерлинку.

Кромѣ стиховъ, Метерлинкъ пишетъ еще драмы. Нѣкоторыя наъ нихъ извѣстны и у насъ: «Слѣшые» и «Принцесса Малейнъ» были, если не ошибаюсь, переведены въ субботнихъ прибавленіяхъ «Новаго Времени». Въ этихъ драмахъ бросается въ глаза блѣдность, неопредѣленность образовъ, какая-то растерянность рѣчей и поступковъ дѣйствующихъ лицъ, неопредѣленность эпохи. къ которой относится дъйствіе, но, вмъстъ съ тъмъ, отъ всего этого въетъ чъмъ-то знакомымъ читателю. Это знакомое – Шекспиръ, не духъ Шекспира, а отрывки изъ его твореній, сбитые въ безпорядочные кучи. «Принцесса Малейнъ», — говоритъ Нордау, — есть «выборка изъ драмъ Шекспира для дътей или жителей Огненной земли; изъ образовъ Шекспира понадъланы роли для театра обезьянъ». И дълалъ это, дескать, Метерлинкъ вполнъ безсовнательно, по крайнему своему слабоумію.

Въ концѣ-концовъ, Нордау признаетъ Метерлинка однимъ изъ наиболѣе яркихъ «выродковъ» и говоритъ о немъ какъ о больномъ человѣкѣ, достойномъ лишь сожалѣнія, а отнюдь не славы поэта. Читатель, на основаніи кое-чего предъидущаго, готовъ, пожалуй, согласиться съ этимъ мнѣніемъ и, можетъ быть, уже представляетъ себѣ бельгійскаго поэта блѣднымъ, худымъ человѣкомъ съ мрачными или дико сверкающими глазами и нечесаною бородой, съ рѣзкою, неправильною жестикуляціей или, напротивъ, сосредоточенно-неподвижнымъ, говорящимъ безумныя рѣчи.

Въ такомъ приблизительно родъ воображалъ себъ Метерлинка и Гюре, какъ онъ разсказываетъ самъ въ упомянутой уже «Enquête sur l'évolution littéraire. Онъ ошибался. Разыскавъ въ Гентѣ Метерлинка, онъ увидалъ молодого человъка двадцати семи лътъ. довольно высокаго роста, широкоплечаго, съ правильными чертами юношески румянаго лица, свѣтлыми глазами и коротко подстриженными бѣлокурыми усами, - настоящій здоровый фламандскій типъ. Оказалось далее, что у этого мрачнаго поэта превосходный аппетитъ и что онъ любитъ физическія упражненія: греблю, коньки, велосипедъ. По профессіи онъ адвокать. «Интервью» сначала не удавалось: Метерлинкъ отдѣлывался короткими и неопредъленными репликами. Пошли гулять, встрътили нъкоего Дюкъ-Керси, зашли въ настоящій фламандскій кабачокъ выпить настоящаго фламандскаго пива, а тутъ Дюкъ-Керси съумълъ разговорить Метерлинка на темы, интересовавшія Гюре. Дюкъ-Керси доказывалъ, что литература не должна, подъ предлогомъ чистаго искусства, удаляться отъ своего времени, и что, въ частности. теперь она должна слиться съ соціалистическимъ движеніемъ. Метерлинкъ утверждалъ, напротивъ, что писатель, желающій создать нѣчто долговвчное, долженъ, напротивъ, подняться надъ своимъ временемъ и отлучиться отъ текущей действительности. Рвчь зашла о романѣ Эмиля Зола «Жерминаль», и Метерлинкъ замѣтилъ, что когда планы соціалистовъ осуществятся, многія сцены, волнующія насъ въ этомъ романѣ теперь потеряють всякій смыслъ. По его мнѣнію, художественному воспроизведенію подлежать перипегіи «вѣчныхъ» чувствъ, каковы: любовь, ревность, гнѣвъ. Дюкъ-Керси возразилъ на это, что и теперь найдутся цёлые народы, которымъ любовь Ромео или ревность Отелло совершенно чужды и непонятны. Въ концѣ-концовъ, Метерлинкъ нѣсколько смягчилъ свое мнѣніе, призналъ, что поэтъ не долженъ отлучаться отъ своего времени. вліяніе котораго онъ по необходимости на самомъ себѣ испытываетъ, но, дескать, долговѣчно, всетаки, лишь такое художественное произведеніе, которое не вдается въ подробности текущей дъйствительности. Метерлинкъ велъ еще и другіе разговоры, не особенно мудрые. а по временамъ даже довольно запутанные, но, всетаки, ЭТО были разговоры, а не бредъ сумасшедшаго, какъ можно бы было ожидать, судя по «бѣлымъ павлинамъ» и по «сестрѣ, которая чиститъ овощи у постели неизлѣчимо-больного». Между прочимъ, выражая свой восторгь передъ Шекспиромъ, Метерлинкъ сказалъ: «Когда я писалъ «Принцессу Малейнъ», я говорилъ себъ: постараюсь сдёлать пьесу, для театра маріонетокъ на манеръ Шекспира. Я это и сдѣлалъ. Но знаете ли вы, что эта пьеса написана вольными стихами, которые только написаны въ видъ прозы?» Этотъ послѣдній вопросъ очень наивенъ. Очевидно, самъ Метерлинкъ понимаетъ, что его стихи отличаются отъ прозы только въ типографскомъ смыслѣ, — по расположенію строчекъ, а то никто бы и не догадался, что это стихи. Вмѣстѣ съ тѣмъ, очевидно, что Нордау ошибался, видя въ драмахъ Метерлинка безсознательное подражание Шекспиру и доказательство слабоумия, чуть не идіотизма. «Принцесса Малейнъ» есть, какъ примърно и предполагалъ Нордау, выборка изъ драмъ Шекспира для театра маріонетокъ, но такою ее и хотѣлъ сдѣлать Метерлинкъ, таковъ былъ его обдуманный планъ. Каковъ бы ни былъ этотъ планъ и каково бы ни было его исполнение, но уже самое его существованіе нѣсколько колеблеть суровый діагнозъ Нордау. Да и какъ назовешь продуктомъ вырожденія этого здоровеннаго фламандца съ широкими плечами, румяными щеками, хорошимъ аппетитомъ, любящаго физическія упражненія, занимающагося адвокатурой и разговаривающаго, какъ подобаетъ хоть и не Богъ знаетъ какого ума человѣку, но, всетаки, логически мыслящему и надлежащія

31

слова въ надлежащихъ случаяхъ употребляющему? Припомнимъ, что говоритъ Леконтъ де-Лиль о знакомыхъ ему символистахъ: «они говорятъ очень хорошо, очень ясно, какъ французы и здравомыслящіе люди; но какъ только они возьмутся за перо, — кончено дѣло, пропалъ французскій языкъ, пропала ясность, пропалъ здравый смыслъ». Ясно, такимъ обрязомъ, что Нордау ошибается, когда всѣхъ символистовъ и всю новѣйшую французскую поэзію ставитъ за одну скобку вырожденія. Опъ совершенно правъ, относительно, напримѣръ, Сара Пеладана или, съ другой стороны, Поля Верлена. Но относительно, по крайней мѣрѣ, нѣкоторыхъ мы должны предположить, что они люди умные или глупые, хорошіе или дурные, но болѣе или менѣе нормальные, во всякомъ случаѣ болѣе нормальные, чѣмъ какими они являются въ своихъ писаніяхъ.

## II \*).

## Русское отражение французскаго символизма.

Только что вышла любопытная книжка г. Мережковскаго «О причинахъ упадка и о новыхъ теченіяхъ современной русской литературы». Собственно, этому заглавію соотвѣтствуеть только первая, меньшая половина книжки. Вторая половина состоить изъ статей о г. Майковѣ, о Гончаровѣ и о «Преступленіи и наказаніи» Достоевскаго, кажется, уже раньше гдѣ-то напечатанныхъ и не имѣющихъ прямого отношенія ни къ причинамъ упадка литературы, ни къ ея новымъ теченіямъ. Возможно даже, что онв введены авторомъ въ составъ книжки единственно. для пополненія ся до требуемаго цензурнымъ уставомъ десяти. листнаго размъра. Во всякомъ скучаћ, интересъ книжки не въ нихъ. Что-же касается ея главнаго содержанія, то оно составилось изъ публичной лекціи, читанной г. Мережковскимъ въ концъ прошлаго года. Лекцію эту онъ черезъ нѣкоторое время повторилъ и теперь напечаталъ, съ довольно, повидимому, значительными дополненіями. Передъ нами, значить, произведеніе обдуманное, авторъ котораго имълъ достаточно даже чисто внъшнихъ поводовъ для пересмотра и провърки своихъ мыслей. А

\*) 1893, февраль.

Digitized by Google

вѣдь есть еще поводы внутренніе, вытекающіе изъ сознанія важности предмета, о которомъ идетъ рѣчь. И г. Мережковскій вполнѣ сознаетъ эту важность. Онъ высоко цѣнитъ роль и значеніе литературы и любитъ ее настоящею, искреннею любовью. Для него, какъ онъ обнаруживается въ своей книжкѣ, литература не ремесло и не арена праздной забавы или игры самолюбій, а великое́ общественное дѣло, поприще служенія высшимъ человѣческимъ идеаламъ.

Тѣмъ не менѣе, нисколько не сомнѣваясь въ искренности и добрыхъ намѣреніяхъ г. Мережковскаго, можно смѣло утверждать, что онъ не воспользовался или очень мало воспользовался представлявшимися ему поводами для пересмотра и провѣрки своихъ мыслей.

Въ книжкъ не разъ попадаются замъчанія такого рода: «Сущность искусства нельзя выразить никакими словами, никакими опредѣленіями» (32). Или: «Идею символическихъ характеровъ никакими словами нельзя передать» (43). Безъ всякаго сомнънія, слово, какъ и все, что находится въ распоряженіи человѣка, ограничено извѣстными условіями. Слова суть только условные знаки идей, вещей и отношеній. Но въдь и мысль человѣческая поставлена въ извѣстныя рамки, за предѣлы которыхъ никакимъ образомъ не можетъ выскочить, не свихнувшись, не измѣнивъ себѣ. Правда, рамки эти несравненно шире твхъ, въ которыя заключено слово, почему людямъ и приходится писать иногда цёлыя страницы для выраженія одной какой нибудь мысли. Но весьма часто бываетъ, что мысль не потому трудно облекается въ словесную форму, что нельзя найти словъ для ея выраженія, а просто потому, что она не созрѣла для словеснаго выраженія, не выяснилась. И мнѣ кажется, что мысль г. Мережковскаго очень часто находится въ такомъ положеніи.

Книжка г. Мережковскаго начинается очень эффектно. Вотъ ея первыя строки: «Тургеневъ и Толстой враги. Это вражда стихійная, безсознательная и глубокая. Конечно, оба писателя могли стать выше случайныхъ обстоятельствъ, благодаря которымъ вражда выяснилась. Но вмѣстѣ съ тѣмъ оба чувствовали. что они враги не по своей волѣ, а по своей природѣ. Оба, въ своемъ различіи столь близкіе и дружественные нашему сердцу, они стояли непримиримые другъ противъ друга, какъ великіе

Digitized by Google

представители двухъ первоначальныхъ, вѣчно борющихся человѣческихъ типовъ». И тѣмъ не менѣе, дескать, Тургеневъ передъ смертью написаль Толстому свое извѣстное глубоко трогательное письмо, увѣщевавщее «великаго писателя русской земли» вернуться на путь литературной дёятельности: «на краю гроба Тургеневъ понялъ, что сердцу его старинный врагъ-ближе встяхъ друзей». Можно-бы было, на основании фактическихъ данныхъ. доказать, что собственно Тургеневъ, не смотря на ссоры съ Толстымъ и на всю свою личную непріязнь къ нему, всегда высоко цениль автора «Войны и мира», какъ писателя. Но дело не въ этомъ. Я прошу читателя обратить внимание на «стихийность», которую г. Мережковскій приписываеть непріязненнымъ отношеніямъ Тургенева и Толстого: это – «представители двухъ первоначальныхъ, въчно борющихся человъческихъ типовъ»; это-«враги не по своей волѣ, а по своей природъ». Значить, гдѣ-бы и когда-бы ни столкнулись два такіе человѣка, - въ Россіи или въ Китаѣ, въ Англіи или во Франціи, въ XIX или въ любомъ другомъ вѣкѣ, —они фатально, «стихійно» станутъ во враждебныя другъ къ другу отношенія. Пусть эта мысль произвольна, бездоказательна, но, какова-бы она ни была сама по себъ, она выражена вполнѣ ясно.

Вслѣдъ за тѣмъ г. Мережковскій старается установить разницу между поэзіей и литературой. Суть этихъ торопливыхъ и сбивчивыхъ разсужденій состоитъ въ томъ, что отдѣльныя явленія въ области поэзіи, хотя-бы и чрезвычайно светлыя и далеко изъ ряда выходящія, еще не знаменують собою существованія литературы даннаго народа. Начиная съ Пушкина, Лермонтова. Гоголя, и кончая еще живымъ Толстымъ, мы можемъ предъявить міру гигантовъ поэзіи, но «была-ли въ Россіи истинно веливая литература, достойная стать наряду съ другими всемірными литературами»? Нѣтъ, — отвѣчаетъ г. · Мережковскій. — Литература невозможна безъ тёснаго взаимодёйствія между ея представителями, безъ сознанія общности дѣла и преемственной связи. Напримѣръ, во Франціи «стихійныя разрозненныя явленія поэзіи воть уже три вѣка превратились въ стройную, могучую систему, какъ нѣкогда въ Греціи, какъ живопись во Флоренціи, благодаря преемственности цёлыхъ литературныхъ поколѣній, объединенныхъ всемірно-историческимъ началомъ» (6). А у насъ? Нашъ писатель живетъ и умираетъ въ одиночку. Если и слагаются иногда литературные кружки, то, во-первыхъ, они недолговѣчны и не выдерживаютъ перваго враждебнаго дуновенія, а во-вторыхъ, они часто бываютъ еще хуже одиночества. Русскому писателю не хватаетъ «той живой, терпимой и всепримиряющей среды, того культурнаго воздуха, гдѣ противоположные оригинальные темпераменты, соприкасаясь, усиливаютъ другъ друга и возбуждаютъ къ дѣятельности». Въ видѣ иллюстрацій, г. Мережковскій напоминаетъ, между прочимъ, враждебныя отношенія Достоевскаго къ Тургеневу, Некрасова и Щедрина къ Достоевскому, Тургенева къ Некрасову, и заканчиваетъ этотъ абзатцъ такъ: «О печальной и стиоль характерной для русской литературы враждѣ Толстого и Тургенева я говорилъ уже въ началѣ статьи» (8).

Читатель знаетъ, что въ началъ статьи г. Мережковскій говорилъ совсѣмъ не то. Тамъ враждебныя отношенія двухъ знаменитыхъ нашихъ писателей являлись продуктомъ «стихійныхъ» силъ, а не особенностью нашихъ культурныхъ условій: тамъ мы имѣли дѣло съ «представителями первоначальныхъ (?), въчно борющихся человъческихъ типовъ», и, слѣдовательно, отношенія ихъ никакъ не могутъ быть «столь харатерны для русской литературы» спеціально. А между тѣмъ эти два взаимно исключающіяся положенія г. Мережковскаго отдѣлены другъ отъ друга всего семью страничками. И если первое положеніе произвольно и бездоказательно, то второе, можетъ быть, еще произвольнѣе и бездоказательнѣе.

Въ самомъ дѣлѣ, даже оставляя въ сторонѣ проблематическую вѣчную борьбу человѣческихъ типовъ, — почему-бы мы должны признать характернымъ для русской литературы явленіемъ вражду Тургенева и Толстого, а не трогательное предсмертное письмо Тургенева? Едва-ли литература всѣхъ странъ временъ и народовъ знаетъ много такихъ писемъ, а враждебныхъ отношеній между талантливыми современниками можно указать сколько хотите. Г. Мережковскому угодно, въ пику русской литературѣ, излагать въ двадцати строчкахъ исторію французской литературы, какъ стройный, спокойный, трехвѣковой процессъ. Въ двадцати строкахъ это можно сдѣлать, а, пожалуй, даже иначе и нельзя сдѣлать. Но если-бы г. Мережковскій вздумалъ отмѣчать въ исторіи французской литературы эпизоды, а налогичные непріязненнымъ отношеніямъ Толстого и Тургенева

и т. п., то двадцати строкъ оказалось-бы очень мало. Напомню, напримвръ, общеизвестныя отношенія Руссо и Вольтера и энциклопедистовъ, предоставляя г. Мережковскому отнести ихъ на счетъ вѣчной борьбы противоположныхъ человѣческихъ типовъ или особенностей французской литературы, или, наконецъ. особенностей конца XVIII въка. О настоящемъ положении французской литературы г. Мережковский говорить: «мы присутствуемъ при первыхъ неясныхъ усиліяхъ народнаго генія найти новые творческіе пути, новыя сочетанія жизненной правды съ величайшимъ идеализмомъ». Изъ дальнъйшаго изложенія видно, что авторъ разумѣеть подъ этими «усиліями народнаго генія» такъ называемое декадентское или символистское движение. И выходить такъ, какъ будто символисты и декаденты, съ одной стороны, дружно, а съ другой, — не встрѣчая противодѣйствія въ старшихъ литературныхъ поколѣніяхъ, спокойно занимаютъ свое мъсто въ исторіи. На самомъ дълъ ничего подобнаго нътъ Г. Мережковскій ссылается въ одномъ мѣстѣ на книгу Гюре «Enquête sur l'évolution littéraire». Эта книга составилась изъ шестидесяти слишкомъ бесёдъ автора съ разными французскими писателями о современномъ положении французской литературы. и о школахъ, на которыя она распадается. Не всѣ, однако, къ кому обращался Гюре, бестдовали съ нимъ устно. Нъкоторые удовольствовались письменными отвѣтами на его вопросы. Въ томъ числѣ былъ и Ришпенъ. Онъ отказался высказать свое мнѣніе о различныхъ школахъ и ихъ продставителяхъ, и сообщилъ только, что осуществление предпринятой Гюре enquête производить на него удручающее впечатлёніе: точно, говорить, смралное болото, въ которомъ, подъ ногами у нѣсколькихъ быковъ, множество лягушекъ надувается и квакаеть---«moi, moi. moi»! Приговоръ суровый, но довольно близкій къ истинѣ. Никогда, можеть быть, французская литература не была такъ разлираема разными школами, и никогда, можетъ быть, обнаженныя и взаимно враждебныя я не играли въ ней такой роли. Самая enquête Гюре подала поводъ къ полемическимъ схваткамъ, изъкоторыхъ одна едва не окончилась дуэлью...

Эта не состоявшаяся дуэль (между Леконтъ-де-Лилемъ и Анатолемъ Франсомъ)—явленіе столь обычное во Франціи—не наводитъ г. Мережковскаго ни на соображенія о вѣчно борющихся человѣческихъ типахъ, ни на скептическія мысли о французской литературь; тогда какъ такая-же не состоявшаяся дуэль между Тургеневымъ и гр. Толстымъ фигурируетъ въ числѣ опоръ его тезисовъ. Конечно, и поводы, и обстановка этихъ двухъ не состоявшихся дуэлей очень различны. Но дело въ томъ, что. говоря о непріязненныхъ отношеніяхъ между нѣкоторыми нашими крупными писателями, г. Мережковскій или совсёмъ не останавливается на ихъ причинахъ, или довольствуется слишкомъ простыми и голословными соображеніями. Между твиъ, это дъло очень сложное. Непрілзнь и вражда могуть вытекать изъ чисто принципіальныхъ источниковъ: люди расходятся въ дорогихъ для нихъ убъжденіяхъ, и каждый изъ нихъ столь кръпко держится за свое, что никакое общение между ними невозможно. Съ другой стороны, люди вполнѣ единомыслящіе могуть не сходиться характерами. Прибавьте сюда разныя челов'вческія слабости, въ родѣ самолюбія, зависти, подозрительности, прибавьте разныя чисто житейскія столкновенія, — и вы получите пеструю картину, виолит возможную и во Франціи, и въ Россіи. И какъ она не помѣшала существованію французской литературы, такъ не помѣшаетъ и русской литературѣ, хотя многія подробности ея разумвется, очень прискорбны.

Я отнюдь не думаю защищать русскую литературу, отъ напалковъ г. Мережковскаго. Напротивъ, многое я выразилъ-бы даже гораздо рѣзче, но со многимъ, конечно, согласиться не могу. Оставляя въ сторонъ нападки автора на отдъльныя опредъленныя личности, представляющіяся ему зловредными, возьмемъ такое, напримъръ, его обвинение общаго характера: «Литературное хищничество и продажность более развиты въ России, чтять гдт бы то ни было. Какія лица! Какіе нравы! И ужасно, что эти лица самыя молодыя, бодрыя, полныя надеждъ... Страшно становится, когда видишь, что литература, поэзія-самое воздушное и нѣжное изъ всѣхъ созданій человѣческаго духа, все болѣе и болѣе передается во власть этому всепожирающему Молоху, современному капитализму!» — Признаюсь, я не знаю, о комъ здъсь идеть ръчь. Г. Мережковский говорить такъ ръшительно, что ему, коночно. близко знакомы какіе-нибудь яркіе случан этой мерзости. Но какъ-бы ни былъ великъ запасъ его наблюденій въ этомъ родѣ, я не думаю, чтобы онъ имѣлъ право сказать, что «литературное хищничество и продажность болѣе развиты въ Россіи, чёмъ ідк бы то ни было». Всякіе отдёльные случаи возможны, но какъ бы они ни были омерзительны, отъ нихъ еще далеко до той картины литературной продажности и хищничества, какая развертывается въ настоящую минуту во Франціи, въ Италіи, въ Германіи. И это не потому, чтобы русскіе писатели были какъ-нибудь по самой природъ своей необыкновенно добродътельны. Можетъ быть и такъ, но существуетъ и гораздо болѣе простая причина, та именно, что русская литература не представляеть собою такой общественной силы, которую, какъ европейскую литературу, стоитъ покупать. Давленіе, оказываемое русскою литературою на русскую жизнь, слишкомъ ничтожно. Конечно, эта гарантія не особенно лестная и не особенно прочная, но фактъ остается фактомъ: въ настоящее время упрекъ г. Мережковскаго несправедливъ, или, по крайней мъръ, преувеличенъ, а будущее до извъстной степени въ нашихъ рукахъ. Чего-нибудь да стоитъ урокъ, преподаваемый нашей литературѣ теперешними европейскими скандалами, и можемъ же мы надбяться, что нечистыя руки никогда не захватають русскую литературу въ конецъ.

Надо, однако, замѣтить, что если европейская, — скажемъ въ частности французская литература — сильна на зло, то она сильна и на добро. Русская-же литература безсильна и въ этомъ отношеніи. И конечно, это практическое безсиліе есть одинъ изъ симптомовъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ одна изъ причинъ упадка литературы, хотя г. Мережковскій ея и не понимаетъ. Онъ говоритъ о скукѣ, господствующей въ литературной средѣ. Еще-бы! Какъ тутъ не быть скукѣ и унынію, если мысль съ трудомъ находитъ себѣ словесное выраженіе, а слово отдѣлено отъ дѣла непроходимою пропастью.

Впрочемъ, хотя «Причины упадка современной русской литературы» и значатся въ заглавіи книжки г. Мережковскаго и, слѣдовательно, должны-бы составлять одинъ изъ пунктовъ его особливаго вниманія (другой такой-же пунктъ – «новыя теченія»), но довольно трудно разобраться въ его взглядахъ на этотъ предметъ. Да простится мнѣ вульгарное сравненіе, – мысль г. Мережковскаго скачетъ, какъ блоха; направленіе, быстрота и вообще характеръ этихъ скачковъ имѣютъ, можетъ быть, свои, внутренніе резоны, но, г.іядя со стороны, невольно поражаешься ихъ какою-то капризною неожиданностью и несуразностью.

Поговоривъ о скукѣ, господствующей въ литературныхъ круж-

кахъ и редакціяхъ, г. Мережковскій делаетъ ничемъ не мотивированный скачокъ къ цитатѣ изъ Тургеневскихъ «стихотвореній въ прозѣ» о мощи русскаго языка, а отсюда опять скачокъ къ такому положенію: «Три главныхъ разлагающихъ силы вызывають упадокъ языка». Хотя, такимъ образомъ, вмѣсто разговора объ упадкѣ литературы мы имвемъ разговоръ объ упадкѣ собственно языка, и хотя авторъ не трудится указать связь и отношеніе этихъ двухъ упадковъ, но, по крайней мъръ, онъ пробуеть говорить съ точностью, онъ выставляеть даже цифру: три разлагающихъ силы. Въ добрый часъ! Но, перечисливъ свои три разлагающихъ силы (мы ихъ сейчасъ увидимъ), г. Мережковский неожиданно заявляеть: «Другая причина упадка литературы- система гонораровъ». Читатель съ недоумѣніемъ оглядывается: а гдв-же первая? или почему это не четвертая? Затемъ оказывается, что главная, хотя никакой цифрой не отмѣченная причина упадка литературы есть «критика», при чемъ самые сильные удары авторъ направляетъ на гг. Протопопова, Скабичевскаго, Буренина и Волынскаго. Но еще немного далъе мы узнаемъ, что у насъ есть превосходные критики въ лицъ гг. Андреевскаго и Спасовича, а, слѣдовательно, огульный приговоръ русской критикъ надо взять назадъ: что навредили дурные, --- исправили или исправять хорошіе. Вѣдь и въ беллетристикѣ у насъ не все Тургеневы и Толстые, и въ собственно поэзіи не все Пушкины и Лермонтовы.

Оказывается, однако, что и первая по счету причина упадка есть опять-таки все та-же критика. Дёло въ томъ, что сеще Писаревъ ввелъ особый ироническій почти разговорный пріемъ». Но языкъ Писарева былъ «сжатъ» и «увлекательно силенъ», а его преемники усвоили себѣ только дурныя стороны его языка. Такимъ образомъ, причиною упадка литературнаго языка оказывается то, что литераторы стали дурно писать... Нельзя сказать, чтобы это разсужденіе было очень блистательно въ смыслѣ логики. А между тѣмъ и вторая причина упадка совершенно такова-же. Она заключается въ той «особенной сатирической манерѣ, которую Салтыковъ называлъ рабьимъ эзоповскимъ языкомъ». Словомъ, дурной языкъ есть причина дурного языка: скачокъ куда-то въ сторону и потомъ опять назадъ, на старое мѣсто... Наконецъ, третья, приводимая г. Мережковскимъ причина упадка литературы (или литературной рѣчи) состоитъ въ невѣжествѣ, все болѣе и болѣе вторгающемся въ литературу. Съ этимъ я спорить не стану, но думаю, что у этой причины есть свои причины, которыхъ г. Мережковскій, къ сожалѣнію, не коснулся.

Къ этимъ безпорядочнымъ, капризнымъ скачкообразнымъ прiемамъ мысли г. Мережковскаго надо еще прибавить особенности его собственнаго языка. Это нѣчто бурно-пламенное, достигающее иногда высокой степени красоты и увлекательности, но иногда ставящее втуцикъ своею неточностью, безсвязностью и произвольностью. Мнѣ хочется привести образчики хорошаго. Вотъ, напримѣръ, что говоритъ г. Мережковскій о гр. Толстомъ:

«Художникъ тратитъ время на популярныя брошюры о пьянствѣ, съ наивнымъ жаромъ квакера составляетъ, подобно методическому и упрямому норвежцу Бьернсону, практическія руковолства къ цвломудрію молодыхъ людей, предисловія къ трактатамъ о беременности, о вегетаріанствѣ, серьезно увѣряетъ, что люди курятъ табакъ, чтобы заглушить совъсть. Но если совъсть людей такова, что не можетъ противостоять даже табачному дыму, стоитьли такъ много хлопотать о ней? На встуль практическихъ брошюрахъ лежить нечать какого-то унылаго и ледяного педантизма. Польза! Польза! Чей свѣтлый умъ не помрачало это слово въ нашъ вѣкъ?.. Мнимое человѣколюбіе, нравственное квакерство у холостяка отнимаеть трубку, у работника чарку вина, съуживаетъ и омрачаетъ безъ того уже достаточно узкую и мрачную жизнь человѣка, придаетъ сй характеръ какого-то филантропическаго, безотраднаго и добродѣтельнаго пріюта для калѣкъ. Не таковы истинные пророки любви».

Или вотъ еще нѣсколько строкъ о Гл. Успенскомъ:

«Муза Некрасова въ униженіи сохраняла признакъ власти, она была гордой. У Глѣба Успенскаго нѣтъ такой силы. Но за то, въ этихъ кроткихъ, какъ будто потухшихъ глазахъ, въ этомъ усгаломъ лидѣ—тихая жалость къ людямъ, точно непрестанный упрекъ кому-то, точно мольба за нихъ. Холодное, безбожное поколѣніе нашихъ дней можетъ пройти мимо такого человѣка и бросить банальную укоризну: «это публицистъ, а не художникъ!» не понимая, что, наперекоръ всѣмъ рамкамъ и законамъ эстетики, въ мученической любви къ народу не можетъ не быть поэзіи, не можетъ не быть красоты».

Это превосходно: ярко, сильно, безъ твни какой-нибудь искус-

ственности или напыщенности, которыя такъ часто исправляютъ должность настоящей силы и яркости (грбху этому не чуждъ въ иныхъ мѣстахъ книги и г. Мережковскій). Если читатель всмотрится въ такія хорошія міста книжки, то увидить, что всі они выражають извѣстное настроеніе автора, при чемъ онъ не пытается аргументировать или обосновывать какую-нибудь мысль, давать какому-нибудь явленію жизни опредѣленіе, логически опровергать что-нибудь вообще, производить какую-нибудь болье или менье сложную логическую операцію. Какъ только г. Мережковскій пускается въ эту послѣднюю область, такъ получается рядъ туманностей безъ какого-бы то ни было опредъленнаго, твердаго ядра. полная безпорядочность мысли и изложенія, путаница, противорѣнія. Въ лучших в подобныхъ случаяхъ авторъ или задаетъ совершенно опредѣленный вопросъ (на стр. 41: «что такое символъ?») н такъ и оставляетъ его безъ отвѣта, или, какъ мы уже видѣли, утверждаетъ, что этого, дескать, нельзя выразить словомъ и прячется за старинный афоризмъ: «мысль изреченная есть ложь». Но если это такъ, то лучше совсѣмъ не говорить, или, по крайней мъръ, не писать для печати. И читая нъкоторыя страницы г. Мережковскаго, поневолъ думаешь: да лучше-бы этого не печатать.

Не угодно-ли, напримъръ, оріентироваться въ слъдующихъ разсужденіяхъ о Тургеневъ:

«Русскіе рецензенты имѣли безтактность видѣть въ Тургеневѣ публициста и съ этой точки зрѣнія предъявляли ему требованія. Съ надлежащимъ-ли одобреніемъ или порицаніемъ изображенъ человъкъ 30-хъ годовъ. Потомъ человъкъ 40-хъ годовъ, потомъ нигилисть 70-хъ годовъ и т. д. Одни защищали Тургенева, другіе утверждали, что онъ въ лицѣ Базарова оскорбилъ молодое поколѣніе. Странно теперь читать эти защиты, эти нападки! Подобное недоразумение могло возникнуть только изъ коренного непониманія. Впрочемъ, и самъ Тургеневъ подалъ отчасти поводъ къ недоразумънію. Онъ писалъ свои большіе на модныя общественныя темы, на такъ называероманы мые жгучіе вопросы дня. Въ этомъ великомъ человѣкѣ былъ всетаки литературный модникъ, то, что французы называють «модернисть». Какъ почти всѣ поэты, онъ не сознавалъ, въ чемъ именно его оригинальность и сила» (43 и слъд.). Далъе авторъ поясняеть, что настоящій оригинальный и сильный Тургеневъ, «царь обаятельнаго міра» котораго просмотрѣли «наши критикиреалисты», это - «Живыя мощи», «Бѣжинъ лугъ», «Довольно», «Призраки», «Собака», «Пѣснь торжествующей любви» и «Стихотворенія въ прозѣ». А «Наканунѣ», «Отцы и дѣти», «Новь», «Вешнія воды» (и, вѣроятно, «Рудинъ» «Дымъ», «Дворянское гнѣздо», большая часть «Записокъ охотника» и еще кое-что), это—вещи неодобрительныя по самой задачѣ своей условныя, старѣющія уже теперь.

Гоголевский почтмейстеръ разсказалъ длинную, сложную и очень занимательную исторію капитана Копвикина, который былъ, по его мнѣнію, никто иной, какъ Чичиковъ. Разсказъ уже прибливился къ самому концу, когда почтмейстеру напомнили, что капитанъ Копъйкинъ былъ безрукій и безногій калъка, а Чичиковъ вполнѣ владѣетъ руками и ногами. Почтмейстеру стало неловко... Мић думается, что г. Мережковскому слъдовало-бы, во избѣжаніе подобной-же неловкости, былъ нѣсколько точнѣе и осмотрительнѣе. Первый, писавшій о Тургеневѣ въ непріятномъ для г. Мережковскаго тонѣ, былъ Добролюбовъ, а онъ умеръ въ 1861 г. н. слъдовательно, не дожилъ до «Живыхъ мощей», «Довольно», «Призраковъ» и т. д. Споры, отчасти, дъйствительно, комические, о Базаровѣ тоже происходили задолго до такъ высоко цѣнимыхъ г. Мережковскимъ «Стихотвореній въ прозѣ» и «Пѣсни торжествующей любви». Поэтому о «безтактности» и «коренномъ непонимани» можно-бы было говорить съ нѣсколько большею осторожностью. Но и помимо этого хронологическаго соображенія, надо разсудить еще вотъ что. Всякія могуть быть точки зрвнія, въ томъ числв и такая, съ которой «Собака» представляется болѣе цѣннымъ произведеніемъ, чѣмъ «Рудинъ» пли «Отцы и дѣти» (признаться, я бы этому не повѣрилъ до прочтенія книжки г. Мережковскаго, но фактъ на лицо). Но если самъ Тургеневъ писалъ «на модныя общественныя темы, на такъ называемые жгучіе вопросы дня», то какимъ-же образомъ могла-бы обойти ихъ критика, говоря о Тургеневѣ? Она именно обнаружила-бы безтактность и коренное непонимание, если-бы обошла то, что наиболве занимало самого художника. Я думаю, это ясно.

Ясно также мнѣніе г. Мережковскаго о Тургеневѣ: будучи великимъ художникомъ, онъ, однако, портилъ свое художественное дѣло чрезмѣрною отзывчивостью на жгучіе вопросы дня Такъ изображено на стр. 43, 44. Если-же читатель обратится къ стр. 163, то найдетъ слѣдующее: «Тургеневъ—великій художникъ по преимуществу, — въ этомъ сила его и вмѣстѣ съ тѣмъ нѣкоторая односторонность. Наслажденіе красотой слишкомъ легко примиряетъ его съ жизнью. Онъ любитъ миръ и красоту своей художнической мастерской и охотно удаляется въ созерцаніе вѣчныхъ образовъ отъ шумной и пестрой современности»...

Въ подобныхъ случаяхъ принято, кажется, говорить: комментаріи издишни...

Не менње трудно уловить собственную художественную ргоfession de foi г. Мережковскаго, независимо отъ его суждений о томъ или другомъ писателѣ. Онъ — поклонникъ красоты. Онъ говорить о красотѣ въ восторженныхъ выраженіяхъ, красота для него мѣрило вещей. «То же самое, великое и несказанное, что Гете называлъ красотой, — Маркъ Аврелій называлъ справедливостью; Францискъ Ассизскій и св. Тереза — любовью къ Богу. Руссо и Байронъ – человъческою свободою» (2<sup>+</sup>). «Красота образа не можетъ быть не правдивой и потому не можетъ быть безнравственной: только уродство, только пошлость въ искусствѣ — безиравственны» (29). «Миѣ всегда казалось поучительнымъ, что порзія одинаково недоступна вполнѣ безвкуснымъ людямъ, какъ и вполнѣ несправедливымъ» (32). «Какъ народу не любить красоты? Онъ самъ — величайшая красота!» (60). «Едва-ли не самый низменный и уродливый изъ человъческихъ пороковъ — неблагодарность... Повторяю, въ одномъ лишь изъ всѣхъ нашихъ пороковъ – въ неблагодарности есть какое-то противоестественное, несвойственное человъческой природъ, - безобразie» (72).

Нѣтъ никакого сомнѣнія, что прекрасное есть естественная и совершенно законная категорія требованій человѣческой природы, но мѣрятъ ею другія столь-же законныя, столь-же самостоятельныя требованія — то же самое, что измѣрять пространство пудами или вѣсъ саженями. Сказать, что красота не можетъ быть неправдива, или что народъ есть величайшая красота, или что неблагодарность есть худшій изъ пороковъ, потому что она уродлива, — сказать что-нибудь подобное, значитъ ровно ничего не сказать. Это, говоря, не помню чьимъ, картиннымъ уподобленіемъ, — наводненіе словъ въ пустынѣ мысли. Изъ всѣхъ приведенныхъ странныхъ выраженій слѣдуетъ только то, что Мережковскій чрезвычайно чтить категорію красоты и. не отворачиваясь ни отъ нравственности, ни отъ справедливости, ни отъ жизни во всей ея многосторонней глубинѣ, думаетъ, что служеніе красотѣ есть высшая задача, къ рѣшенію которой самособою приложится и все остальное. Поэтому-то онъ и Тургенева порицаетъ за вмѣшательство въ злобу дня. Поэтому онъ и на критиковъ-моралистовъ и публицистовъ негодуетъ, поэтому-же онъ прямо и торжественно заявляетъ: да, поэтъ долженъ творить «не для житейскаго волненья, не для корысти, не для битвъ».

Это не мѣшаеть, одчако, тому-же г. Мережковскому разразиться на стр. 113 следующими пламенными строками. После соотвѣтственныхъ цитатъ изъ Пушкинскаго «Аріона» и Лермонтовскаго «Кинжала» и послѣ соотвѣтственныхъ упрековъ Фету, Майкову и Полонскому, онъ пишетъ: «Вкусы различны. Что касается меня, я предпочелъ-бы, даже съ чисто художественной точки зрѣнія (а съ иной, значить, и подавно), влажныя, разорванныя волнами ризы Аріона самымъ торжественнымъ ризамъ жрецовъ чистаго искусства. Есть такая красота въ страдании, въ грозв, даже въ гибели, которой не могутъ дать никакое счастіе, никакое упосніе олимпійскимъ созерцаніемъ. Да, наконецъ, и великіе люди древности, на которыхъ любятъ ссылаться наши парнасцы (курсивъ г. Мережковскаго), развѣ были они чужды живой современности, народныхъ страданій и «злобы дня», если только понимать ее болье широко? Я увъренъ, чго Эсхилъ и Софоклъ, участники великой борьбы Европы съ Азіей, предпочлибы, не только какъ воины, но и какъ истинные поэты, мечъ, омоченный во вражеской крови, праздному мечу въ золотыхъ ножнахъ съ драгоцѣнными каменьями»!

Вкусы различны... Это хорошо. Это снимаетъ грозную опалу г. Мережковскаго съ тѣхъ поэтовъ, которые не прочь отъ «житейскихъ волненій», а стало быть, и съ тѣхъ критиковъ, которые, — пусть неумѣло, узко, грубо, — руководствуются въ своихъ сужденіяхъ этими самыми житейскими волненіями, что не мѣшаетъ имъ, конечно, и красоту цѣнить. Это хорошо. Но когда прямо противоположные вкусы совмѣщаются въ одномъ и томъже человѣкѣ, то это, можетъ быть, ужъ и не такъ хорошо. Это напоминаетъ поговорку: чего хочешь, того просишь. Что-же касается критики, то она, мнѣ кажется, должна, по отношенію къ

Digitized by Google

г. Мережковскому, руководствоваться другой французской поговоркой la plus jolie fille ne peut donner que ce qu'elle a. Неясность, незрѣлость мысли г. Мережковскаго слишкомъ очевидна, чтобы ему можно было предъявлять какія-нибудь требованія въ этомъ отношеніи: все равно ничего не получишь. Но намѣренія его несомнѣнно добрыя, настроеніе— несомнѣнно благородное. Съ этой стороны его и брать надо. Къ сожалѣнію, эту сторону нельзя выдѣлить, не возвратившись къ страннымъ скачкамъ мысли автора.

Г. Мережковскій скорбить о современномъ состояніи русской литературы, но надвется на лучшее будущее. Онъ даже видитъ около себя зачатки, проблески этого лучшаго будущаго. Это группа, которую онъ называетъ «современнымъ поколѣніемъ русскихъ писателей-эпигоновъ». Называеть онъ ихъ также «современными идеалистами» и еще другими именами. Сюда относятся гг. Чеховъ, Фофановъ, Минскій, Андреевскій, Спасовичъ и Вл. Соловьевъ. Въ подстрочныхъ примѣчаніяхъ г. Мережковскій присоединяетъ къ этому списку еще нъсколько именъ, и мы, можеть быть, еще обратимся къ мотивамъ этого присоединенія: можеть быть, потому что это неособенно важно, хотя и интересно. Самъ г. Мережковский, конечно, примыкаетъ къ этой группѣ, хотя и не говоритъ о себѣ. Онъ отнюдь не преувеличиваетъ значенія и талантовъ «современныхъ идеалистовъ». Конечно, таланты есть между ними, но въ общемъ они подобны «младенчески слабымъ и безпомощнымъ побѣгамъ молодого растенія, пробивающимся изъ подъ тяжелаго камня» (36). Подобны они также Гомункулу второй части «Фауста», этому «странному существу, полудътскому, полустарческому» (55). И тъмъ не менье, «они теперь въ Россіи-единственная живая литературная сила. У нихъ достаточно въ сердцъ огня и мужества, чтобы среди дряхлаго міра всецівло принадлежать «будущему». Исполненный отваги, г. Мережковскій припоминаеть эпизодъ изъ Севастопольской кампаніи: русскіе солдаты шли на приступъ, но передъ ними былъ ровъ, и первые ряды наполнили его твлами мертвыхъ и раненыхъ; слѣдующіе ряды прошли по трупамъ. Такъ-то, говоритъ, и мы, «современные идеалисты», погиб-

Digitized by Google \_

немъ, но по нашимъ трупамъ пройдутъ слѣдующія поколѣнія и побѣдятъ.

Не смотря на нѣкоторую напыщенность паеоса, я вѣрю искренности г. Мережковскаго, върю, что онъ дъйствительно готовъ погибнуть, ---фигурально, конечно, выражаясь: не въ настоящемъ какомъ-нибудь рву передъ настоящимъ укрѣпленіемъ, а. напримъръ. подъ бременемъ насмъщекъ. Онъ это предвидитъ и смѣло идетъ навстрѣчу выстрѣламъ ироніи. Онъ говоритъ, что «ничего не можетъ быть легче, какъ осмъять и отвергнуть» теченіе «современнаго идеализма». Я не думаю, однако, чтобы всъ выше перечисленные представители этого теченія столь-же мужественно готовились къ насмѣшкамъ. Да и съ какой стати? Надъ книгой г. Минскаго «При свътъ совъсти» дъйствительно много смѣялись, надъ книгой г. Мережковскаго, я боюсь, тоже будуть смѣяться, хотя и не такъ сильно, ради ея исвренности. которой въ произведении г. Минскаго нътъ и слъда. Но взять, напримъръ, г. Чехова. О немъ много говорятъ въ литературъ: одни восхищаются его талантливыми картинками, другіе сожалёють объ «изъянахъ его творчества» по выражению нашего сотрудника, но ни единой насмъшки по его адресу я не встръчалъ, да, конечно, и не встрвчу. Или г. Спасовичъ... И на старуху бываетъ проруха, и г. Спасовичу случалось промахиваться не безъ комическаго эффекта, но чтобы этотъ маститый двятель профессуры, адвокатуры и литературы могъ ожидать себъ погибели подъ бременемъ насмѣшекъ, чтобы онъ пошелъ на эту гибель, --- въ этомъ позволительно, по крайней мъръ, усомниться.

Но позволительно усомниться и въ гораздо большемъ, а именно въ томъ, чтобы всѣ, занесенные г. Мережковскимъ въ списокъ «современныхъ идеалистовъ», чувствовали себя въ этихъ рамкахъ и въ этомъ сосѣдствѣ, какъ въ своей тарелкѣ. Я думаю, что они попали въ списокъ потому, что пользуются благосклонностью г. Мережковскаго, и что благосклонность эта опредѣляется не тѣми или другими ихъ качествами, а исключительно настроеніемъ г. Мережковскаго. Иначе говоря, общая скобка, за которую они поставлены, совершенно произвольна. Странно, въ самомъ дѣлѣ, читать такое, напримѣръ, заявленіе г. Мережковскаго: «Такъ же, какъ и всѣ люди новаго поколѣнія, Спасовичъ—идеалистъ». Какъ извѣстно, г. Спасовичъ принадлежитъ, напротивъ, къ очень старому поколѣнію. Г. Мережковскій, правда, оговариваетъ энергію и молодость

Digitized by Google

духа г. Спасовича, но въдь эти качества равно доступны всѣмъ поколѣніямъ, и во всякомъ случаѣ г. Спасовичъ не есть продуктъ тѣхъ особенныхъ условій, среди которыхъ и подъ вліяніемъ которыхъ зарождается «современный идеализмъ» г. Мережковскаго. Онъ вѣдь только еще зарождается, этотъ современный идеализмъ, онъ выбивается изъ-подъ камня, какъ младенчески слабые и безпомощные побѣги молодого растенія». Какъ бы кто ни смотрѣлъ на г. Спасовича, но неужели же онъ можетъ имѣть какое-нибудь отношеніе къ этой младенческой слабости и безпомощности? Parlez pour vous, г. Мережковскій!—думалъ, вѣроятно, г. Спасовичъ, читая сравненія «новыхъ теченій» съ безпомощными ростками и Гомункуломъ.

Г. Мережковскій заимствуетъ свой св'ять отъ того движенія въ современной французской литературѣ, которое извѣстно подъ именемъ символизма или декадентства, я не могу здъсь распространяться объ этомъ общирномъ предметѣ, такъ какъ уже началь о немъ бесѣду въ другомъ мѣстѣ. Скажу лишь слѣдующее. Движение это отвѣчаетъ нѣкоторыми своими сторонами на дѣйствительную и, можетъ быть, важнъйшую верховную потребность челов вческаго духа, каковая потребность существовала, однако, всегда. Но, во первыхъ, не одинъ символизмъ, даже во Франціи, пытается удовлетворить эту потребность, а, во-вторыхъ, изъ всѣхъ этихъ попытокъ символизиъ есть самая плоская и уродливая, не только не подвигающая къ разрѣшенію задачи, но компрометтирующая ее. Символизмъ слагается изъ умственной и нравственной дряхлости, доходящей, по мнѣнію нѣкоторыхъ, до психическаго разстройства, затёмъ изъ шарлатанства, непомёрныхъ претензій и того, что французы называють блягой.

Г. Мережковскій насчитываетъ «три главныхъ элемента новаго (то-есть символистскаго или декадентскаго) искусства: мистическое содержаніе, символы и расширеніе художественной впечаглительности». Это приблизительно вѣрная программа нѣкоторыхъ символистовъ, какъ они сами ее понимаютъ или, по крайней мѣрѣ, излагаютъ. Приблизительно вѣрно также и другое замѣчаніе г. Мережковскаго: «Непростительная ошибка — думать, что художественный идеализмъ какое-то вчерашнее изобрѣтеніе парижской моды. Это возвращеніе къ древнему, вѣчному, никогда не умиравшему». «Къ вѣчному», — это немножко сильно сказано, а возвращеніе къ тому, что никогда и не умирало—не совсѣмъ понятно. Но во всякомъ случаѣ вѣрно, что «новое искусство» содержитъ въ себѣ мало нового, и это новое не хорошо, чего, впрочемъ, г. Мережковскій отнюдь не думаетъ.

Съ художественной стороны, символизмъ, поскольку въ немъ есть зерно правды, представляетъ собою реакцію противъ «натурализма» и «протоколизма» Эмиля Зола съ братіей. Со стороны философской, поскольку можно говорить о ней въ примънении къ людямъ весьма мало свъдущимъ и совершенно безпорядочно мыслящимъ, --- онъ реагируетъ противъ послѣдней крупной философской системы, выставленной Франціей, противъ позитивизма. Идеи, вырабатываемыя, а иногда только перерабатываемыя Франціей, имъють ту особенность, что онъ быстро и шумно распространяются далеко за ея предѣлы и овладѣваютъ чуть не всѣмъ цивилизованнымъ міромъ. Такъ было и съ позитивизмомъ въ научно-философской сбласти и потомъ съ натурализмомъ въ области художественной. Реакція противъ односторонности, сухости и узости этихъ доктринъ естественно должна была въ той же Франціи принять наиболѣе острый характеръ, и уже оттуда распространиться, какъ изъ центра, къ периферіи. Самъ Огюстъ Контъ, провозвѣстникъ позитивизма, стѣснялся узкими рамками доктрины и ея черствостью, и первый, собственно говоря, возсталъ на нее своимъ «субъективнымъ методомъ» и «религіей человѣчества». Но эта неудачная попытка ослабѣвшаго и разстроеннаго ума не привилась и не могла привиться въ сколько-нибудь широкихъ размърахъ. Задача состояла и по сейчасъ состоитъ для Франціи въ религіозномъ объединеніи разума, чувства и воли, въ такомъ расположения системы все растущихъ знаний, чтобы при этомъ получало удовлетвореніе и нравственное чувство; чтобы далѣе это нравственное чувство, въ союзѣ со знаніемъ, съ наукой, проникало человѣка до полной невозможности поступать несогласно съ указаніями нравственнаго чувства. Въ этомъ и смыслъ, и задача всякой религии. Религіозное чувство есть тотъ великій дъйственный элементъ, безъ котораго мертвы и наука и нравственная доктрина. Безпримърныя несчастія, сыпавшіяся на Францію въ теченіе многихъ и многихъ лѣтъ, и доселѣ ея не оставляющія, конечно, не способствовали исполненію великой задачи. Разумѣю не бурные періоды французской исторіи, а, напротивъ, періоды затишья. Страшенъ погромъ, вынесенный Франціей въ 1871 г., но это былъ въ извѣстномъ смыслѣ, благодѣтельный

эпизодъ, – онъ заставилъ встрепенуться. Г. Мережковскій, имъя. конечно, въ виду главнымъ образомъ Францію, говорить: «XVIII въкъ и его ограниченный скептицизмъ неправы. Нътъ! Людямъ нужна вѣра, нуженъ экстазъ, нужно священное безуміе героевъ и мучениковъ». Ограниченный скептицизмъ всегда неправъ, но о XVIII вѣкѣ слѣдовало бы, можетъ быть, говорить осторожнѣе. Пусть г. Мережковский припомнить хоть, напримъръ, величественную смерть героя и мученика революціи-Кондорсе. Или, такъ какъ г. Мережковский поэтъ, пусть припомнитъ судьбу братьевъ Шенье. Но бывали во Франціи и другія времена, когда она, дъйствительно, ни во что не върила, и когда кокетливая, эпикудейскискептическая и, для меня лично, глубоко противная даже на портреть, улыбка Ренана была, можеть быть, лучшимъ, что могла представить міру великая страна. Въ такое печальное время зародился и натурализмъ или протоколизмъ Эмиля Зола. Крупный художественный таланть, но плохой мыслитель, ограниченный и самодовольный, Зола далъ толчекъ медочной, протокольной точности описанія. Фразами, блещущими всёми недостатками полузнанія, онъ и теоретически пытался отстоять эту незаконную форму поэзіи: протоколъ, копія съ натуры-больше ничего отъ искусства не требуется; идеалы, противополагаемые непреоборимому естественному ходу вещей, нравственный судъ надъ человъческими мыслями, чувствами и поступками, которые столь же необходимы, какъ ростъ дерева или вращение земли вокругъ солнца. --- все это вздоръ, ненужный балласть, подлежащій уничтоженію.

Все это, наконецъ, надоѣло. Проснулась верховная потребность человѣческаго духа. Но проснулась, конечно, не въ однихъ символистахъ, и я даже сомнѣваюсь, чтобы она въ нихъ, въ самомъ дѣлѣ, настояще проснулась. Во всякомъ случаѣ, они противопоставили протоколу—символы, непреоборимости естественнаго хода вещев́—мистицизмъ, грубымъ штрижамъ натуралистической поэзіи – разныя ухищренныя тонкости. Кстати подоспѣли новѣйшіе откры тія въ области психо-физіологіи: гипнотизмъ, внушеніе, чтенія мыслей. Влагодаря новизнѣ этихъ явленій, какъ объектовъ науки, и благодаря ихъ стародавности, какъ явленій жизни, практики, мистицизмъ, пристрастіе къ символамъ собственно за ихъ загадочность и погоня за ухищренными тонкостями—нашли себѣ въ нихъ кажущуюся опору.

49

Но довольно о французскихъ символистахъ. Обратимся къ ихъ русскому отраженію, къ г. Мережковскому, разумѣя его, впрочемъ, исключительно, какъ теоретика, какъ автора лежащей передъ нами книги, потому что съ его стихотворными произведеніями я, признаюсь, недостаточно знакомъ.

Повторяю, я высоко цѣню благородное настроеніе душп г. Мережковскаго, неудовлетворяющагося сухостью, черствостью и односторонностью доктринъ позитивизма и натурализма. Но протестовать противъ нихъ можно съ различныхъ точекъ зрѣнія, и любопытно знать, почему именно французскій символизмъ пришелся ему по душѣ? Прежде всего, одно дѣло — Франція, и другое дѣло — Россія. Во Франціи, какъ справедливо замѣчаетъ г. Мережковскій, символизмъ имѣетъ значеніе «возмущенія». Противъ чего возмущается г. Мережковскій и указываемая имъ «единственная живая въ Россіи литературная сила» — отважное войско, состоящее изъ гг. Чехова, Фофанова, Минскаго, Спасовича, Андреевскаго и Вл. Соловьева? Я, впрочемъ, не хочу ставить г. Мережковскаго въ неловкое положеніе человѣка, взявшагося говорить отъ лица людей, не давшихъ ему полномочій. Я остановлюсь только на немъ самомъ.

Позитивизмъ Огюста Конта, о которомъ, впрочемъ, г. Мережковскій прямо не упоминаеть, имѣлъ у насъ нѣкоторое значеніе, но его односторонность и узкость были указаны въ русской литературѣ очень давно, когда г. Мережковскій еще никакими отвлеченными вопросами не занимался, а игралъ въ лошадки и вообще предавался невиннымъ забавамъ, свойственнымъ младенческому возрасту. Натуралистическимъ теоріямъ въ искусствѣ отводилъ было одно время на своихъ страницахъ мѣсто «Вѣстникт Европы», но и этотъ почтенный журналъ отъ нихъ давно отступился, и во всякомъ случаѣ натурализмъ или золаизмъ отразился у насъ развѣ только въ нѣкоторыхъ произведеніяхъ гг. Боборыкина, Ясинскаго и еще кое-кого помельче. Главное русло русской поэзіи и беллетристики никогда не совпадало съ натурализмомъ. Русская критика также никогда не вдохновлялась имъ. Правда, за этой русской критикой г. Мережковский считаетъ другіе тяжкіе грѣхи. Но. каковы-бы они ни были, «возмущеніе» г. Мережковскаго противъ русской критики можетъ имъть лишь частный характеръ. Гг. Андреевскій и Спасовичъ являются въ изложении нашего автора такими блестящими критиками, какимъ могутъ позавидовать гораздо болѣе богатыя, чѣмъ

Digitized by Google

наша, европейскія литературы, а вѣдь и тамъ, ихъ не дюжинами считають. Г. Мережковский возразить на это, что одна ложка дегтю портить бочку меду, а въ данномъ случаѣ даже наоборотъ выходить: бочка сквернаго, чернаго дегтя, и въ ней ложечка свътлаго, душистаго, сладкаго меда въ лицъ гг. Андреевскаго и Спасовича. И именно потому г. Мережковский направляеть свои удары преимущественно на критику, что она была причиной упадка литературы вообще. Если, однако, это соображение и справедливо, то оно всетаки не рѣшаетъ вопроса, а только отодвигаетъ ръшение. Критика не инородное какое-нибудъ тъло въ составѣ литературы; она — часть ея, и потому надо спросить: отчего произошель унадокъ критики? Иначе, вмѣсто отвѣта на вопросъ. поставленный даже въ заголовкъ книги. получится варьяція на Мольеровскую тему: opium facit dormire quia est in eo virtus dormitiva. Далѣе, г. Мережковскій не первый ищеть въ критикѣ причину упадка литературы. Замѣчательно, однако, что полобныя жалобы на критику раздаются только у насъ, хотя плохіе критики есть вездѣ, и вездѣ ихъ больше, чѣмъ хорошихъ. Только у насъ господа беллетристы и поэты имѣютъ двусмысленную смѣлость говорить: мы потому плохи, что критика плоха. Я не знаю, къ какому времени относитъ г. Мережковский начало зловреднаго вліянія у насъ критики. Повидимому, къ очень давнему, и настолько во всякомъ случат давнему, что это зловредное вліяніе должно-бы было отразиться и на Тургеневѣ, и на Гончаровѣ, Львѣ Толстомъ, Достоевскомъ. Однако, не помѣшала-же имъ критика. Мало того, наша критика, по мнѣнію г. Мережковскаго, все ухудшалась, а между твиъ. по его же мивнію, именно позднѣйшія произведенія Тургенева и Достоевскаго стоятъ особенно высоко...

Одна изъ главъ книжки г. Мережковскаго называется: «Начала новаго идеализма въ произведеніяхъ Тургенева, Гончарова "Іостоевскаго и Л. Толстого». На основаніи всего предъидущагослѣдуетъ, кажется, заключить, что названные четыре своего рода великана, представляютъ собою начало того, что имѣютъ повѣдать міру гг. Фофановъ, Минскій, Мережковскій, Чеховъ, Андреевскій, Спасовичъ, Соловьевъ. А, можетъ быть, уже даже повѣдалн? Я думаю, что с'еst trop fort. «Начало»—великаны, а конецъ или продолженіе—«Гомункулы» и «младенчески безпомощные ростки...» Тутъ что-нибудь не такъ. И дъйствительно не

4\*

такъ. Просто путаница. отъ разбора которой я себя увольняю. Приведу только, что «Гомункулы», «младенчески безпомощные ростки» (они же «слабыя и нѣжныя дѣти всчернихъ сумерекъ») «взяли художественный импрессіонизмъ у Тургенева, языкъ философскихъ символовъ у Гончарова, глубокое мистическое соледжаніе у Толстого и Лостоевскаго. Всѣ эти элементы новаго илеальнаго искусства они сдѣлали болѣе сознательными, попытались ввести даже въ критику, обнажили отъ постороннихъ реалистическихъ наслоеній». Далве говорится, что, не смотря на всв эти подвиги. гомункулы всетаки очень слабы. Но гдѣ, когда, кто изъ нихъ саблалъ то, что разсказываетъ г. Мережковский? Остановлюсь на одномъ лишь примъръ. Изъ живыхъ беллегристовъ новаго поколѣнія, новаго идеальнаго искусства и какъ ихъ еще тамъ г. Мережковскій называеть, онъ беретъ ціликомъ только г. Чехова. Пусть-же онъ укажетъ мистическое содержание въ пропзведенияхъ этого талантливаго писателя, къ великой его чести, рышительно чуждаго мистицизму.

Но дѣло, пожалуй не въ этомъ. Тургеневъ, Гончаровъ, Достоевскій, Толстой, — это вѣдь вчерашній, даже сегодняшній день. И если г. Мережковскій признаетъ ихъ своими духовными отцами, такъ противъ чего-же онъ «возмущается»? Изъ подражанія французскимъ символистамъ? Но вѣдь тѣ не признаютъ ни натуралистовъ, ни «психологовъ», ни «парнасцевъ»; они дѣйствительно разрываютъ со вчерашнимъ днемъ; имъ, по ихъ мнѣнію, не за что ухватиться въ ближайшемъ прошломъ. Г. Мережковскій находится въ совсѣмъ иномъ положеніи. Тѣмъ болѣе, что, кромѣ произведеній Тургенева, Гончарова, Достоевскаго и Л. Толстого, онъ знаетъ еще одно теченіе въ нашей литературѣ, противъ котораго онъ возставать не хочетъ и не можетъ.

Онъ говорить: «Прежде, чёмъ я перейду къ поколѣнію современныхъ русскихъ писателей — идеалистовъ, я долженъ сказать нѣсколько словъ о другомъ могущественномъ литературномъ теченіи, также вполнѣ современномъ, имѣющемъ огромную будущность, которому лишь по недоразумѣнію большинство нашихъ критиковъ придаетъ такой рѣзкій утилитарный характеръ. Въ сущности, это теченіе очень близко къ пдеализму. Я разумѣю народничество». Изъ живыхъ представителей этого направленія г. Мережковскій указываетъ на Гл. Успенскаго, В. Г. Короленко и меня... Это вынуждаетъ меня на нѣкоторыя личныя объясненія.

Digitized by Google

Лично обо мнѣ г. Мережковскій говоритъ, между прочимъ, слѣдующее.

«Многіе считають Михайловскаго исключительно позитивистомъ. Правда, онъ позитивистъ, какъ и большинство русскихъ критиковъ, въ отношении къ искусству и красотѣ. Онъ не хочеть примириться съ высшимъ сознательнымъ и божественнымъ идеализмомъ, который, какъ многіе люди его поколѣнія, считаетъ реакціоннымъ возрожденіемъ отжившаго и суевѣрнаго мистицияма. Но въ своихъ молодыхъ статьяхъ о Дарвинѣ, о Спенсерѣонъ идеалисть». И далѣе: «Не слѣдуеть ли лучшимъ представителямъ прошлаго, напр., Михайловскому, прислушаться къ тому, что говоритъ современное поколѣніе? Иногда не кажется ли отцамъ изминой то, что въ дитяхъ только необходимый слидующий моменть развитія? Кто знаеть, можеть быть Михайловскій нашелъ-бы не одну бездарность и самонадъянность, а что-нибудь искреннее въ томъ, что говорятъ молодые, идущіе за нимъ. Я знаю, что Михайловскій имфеть полное право возразить: «Кто же эти молодые? Укажите на нихъ. Что они говорятъ? Я нхъ не слышу, я ихъ не знаю»... Да, голосъ ихъ слабъ. Но хотя-бы это былъ шопотъ, онъ есть. Мы, слабые, ничтожные люди, сегодня шопотомъ говоримъ другъ другу на ухо то, что геній будущаг) заставить людей возв'ящать на кровляхъ и площадяхъ народныхъ. Развѣ въ первый разъ великое начинается съ малаго. съ отвергнутаго и осмѣяннаго?»

Г. Мережковскій сдёлаль мнё великую честь, поставивъ меня рядомъ съ такими писателями, какъ Гл. Успенскій и В. Г. Короленко. Я думаю, однако, что, до извёстной степени, самымъ характеромъ моей работы, эта честь мною дёйствительно заслужена, и считаю себя вправё говорить не только отъ своего имени, по крайней мёрѣ, по одному пункту. Дёло не въ словахъ, не въ названіи,—«что имя? звукъ пустой»,—но мы не можемъ принять кличку «народниковъ», и не по существу, а просто потому, что слово это слишкомъ захватано, и въ него нерѣдко вкладывается смыслъ, съ которымъ мы имѣемъ мало общаго. Г. Мережковскій навываетъ насъ еще «идеалистами» (съ нѣкоторою непріятною для него примѣсью). Отчего-бы и нѣтъ? — но слово «идеализмъ» слишкомъ неопредѣленно; въ свою долгую исторію оно вѣдь очень старо — оно обозначало многое разное, и я отнюдь не увбренъ въ томъ, что нашъ идеализмъ совпадаетъ съ тъмъ, который вдохновляетъ г. Мережковскаго.

Теперь о себѣ. Г. Мережковский замѣчаеть, что я «въ своихъ молодыхъ статьяхъ — идеалисть». Не знаю, идеалисть ли въ смыслѣ г. Мережковскаго, но навърное знаю, что я и теперь тотъ же, что былъ въ молодые годы; знаетъ это и г. Мережковскій и прямо говорить объ этомъ въ другомъ мѣстѣ. Что же касается адресованнаго ко мнѣ приглашенія прислушиваться къ «шопоту» «современных» русских» писателей-идеалистов», то я затрудняюсь. Я всячески прислушивался и прислушиваюсь къ тому, что говорять молодые, по закону естества, идущие на смѣну насъ, стариковъ. Это вѣдь, опять-же по закону естества, продолжение нашего собственного существования въ обновленной формѣ. Но, къ сожалѣнію, я не могу симпатизировать произведеніямъ большинства провозвъстниковъ новаго, молодого. И прежде всего, я не слышу «шопота». Напротивъ, -- громъ и молнія; громъ не изъ тучи, конечно, а изъ среды самоувъренныхъ до наглости. невъжественныхъ, неискренныхъ и неблагодарныхъ людей. Я въ особенности настаиваю на неискренности, потому что — г. Мережковскій знаеть - «не всякій говорящій: Господи! внидеть въ парствіе небесное».

Я не хочу входить въ подробный разговоръ о разныхъ «новыхъ» теченіяхъ и ограничусь г. Мережковскимъ. Онъ-искренній человѣкъ. Онъ, дѣйствительно, проникнутъ жаждой всеохватывающей религіозной преданности идеалу, недостаткомъ которой страждетъ, конечно, не одна Франція. Теоретически онъ, по крайней мъръ иногда, понимаетъ также, что удовлетворение этой жажды не можеть быть достигнуто какъ-нибудь въ ущербъ наукъ. точному знанію. Онъ говорить: «Великая позитивная и научная работа двухъ послѣднихъ вѣковъ, конечно, не прошла даромъ. Возрожденіе средневѣковыхъ догматическихъ формъ уже немыслимо. Потому-то стародавній, вѣчный идеализмъ въ искусствѣ мы имѣемъ право назвать новымъ, что онъ является въ сочетания, еще небываломъ, съ послѣдними выводами точныхъ знаній, въ світь безгранично-свободной научной критики и научнаго натурализма, какъ неистребимая никакими сомнѣніями потребность человѣческаго сердца». Что облюбованныя r. Meрежковскимъ струи современнаго искусства именно таковы, это просто неправла: но върно, что такова задача, и не только ис-

. ----

кусства. Дѣйствительно, неистребима потребность въ дѣйственномъ объединении сущаго и долженствующаго быть. Мало знать причины и слиаствія извистнаго поведенія, ---оно должно получить еще нравственную оцёнку, невозможную безъ опредёленнаго илеала: но мало и пассивной нравственной опънки, не обязывающей утвердиться въ извъстномъ образъ дъйствія или измънить его. Мало знать, надо еще чувствовать, но мало и чувствовать, надо еще дъйствовать. Та сила, которая направляеть нашу волю къ лѣйствію въ соотвѣтствіи съ идеаломъ, построеннымъ совокупнымъ трудомъ разума и чувства, --- эта сила и составляетъ сущность всякой религи. Не слъдуетъ смущаться тъми грубыми формами, подъ которыми скрывается иногда религія. Когда дикарь мажетъ сметаной или жиромъ губы своего идола въ увѣренности, что онъ за это пошлетъ ему счастливую охоту, эта увъренность составляеть элементъ науки дикаря, его понятій 0 причинной связи явленій, а не его религіи. Лишь очень поверхностный или грубо понимающій человѣкъ можетъ сказать: этотъ дикарь религіозень, потому, что мажеть идолу губы сметаной. Онъ дѣлаеть это потому, что онъ невѣжественъ. Но это не мъшаетъ ему быть глубоко религіознымъ, когда онъ такъ или иначе, движимый непреодолимою внутреннею силою, сознательно подвергается невзгодамъ, опасностямъ, лишеніямъ, ради чегото, внѣ и выше его стоящаго; когда онъ, напримъръ, умираетъ, защищая своихъ боговъ и покровительствуемую или родину или семью. Мы безконечно далеко отошли отъ дикаря въ понимании законовъ природы, но въ историческомъ ходѣ событій односторонняя работа разума слишкомъ часто подавляетъ область чувства и воли. Получается либо бездушная числительная машинка, вообще какой-нибуль механический аппаратъ познания, съ физіономіей глубокомысленной или подкрашенной скептическов улыбкой: либо разнузданный звърь; либо, наконецъ, жалкое существо, разътденное колебаніями и сомнтніями.

Г. Мережковскій глубоко огорченъ этимъ униженіемъ человѣческой природы, этимъ ея потускнѣніемъ, и я могу только сочувствовать ему. И увѣренъ, что и онъ, прочтя только что написанное, скажеть: это вѣрно. Но я не въ первый разъ это говорю, а между тѣмъ г. Мережковскій утверждаетъ, что я «не хочу примириться съ высшимъ сознательнымъ и божественнымъ идеализмомъ». Я, прежде всего, не хочу путаницы и двусмысленности вообще, а въ серьезныхъ дълахъ въ особенности. Что это собственно значитъ – «высшій сознательный и божественный идеализмъ»? Я вынужденъ и г. Мережковскому напомнить изреченіе: «не всякій, говорящій: Господи! Господи! внидетъ въ царствіе небесное». Въ своемъ растрепанномъ мышленіи, и еще болѣе растрепанномъ изложеніи, онъ играетъ словами «религіо»ный», «художественный», «божественный», «мистическій», «идеалистическій», не давая себѣ труда опредѣлить, какъ онъ ихъ нонимаетъ, и чаще всего употребляя ихъ, какъ синонимы. Посмотримъ, къ чему это ведетъ.

Вернемся къ мнѣніямъ г. Мережковскаго о произведеніяхъ Тургенева. Говоритъ онъ на эту тему многое разное и совершенно несогласимое, какъ мы уже видѣли. Краткости ради, я предложу читателю вдуматься лишь въ ту точку зрѣнія, по которой, между прочимъ, выходитъ, что разсказъ «Собака» долженъ быть поставленъ выше, чѣмъ «Наканунѣ» или- «Отцы и дѣти». Я имѣлъ случай убѣдиться что «Собаки» многіе даже не помнятъ, а потому разскажу вкратцѣ ея содержаніе.

Въ какомъ-то обществъ зашла ръчь о возможности или невозможности явленій, «несообразныхъ съ законами натуры», какъ выражается одинъ изъ собесѣдниковъ. По этому поводу другой собесёдникъ разсказалъ случай изъ своей жизни. Это былъ небогатый помѣщикъ, отставной офицеръ, проигравшійся въ карты и кое какъ пристронвшійся къ маленькому мѣсту въ столицѣ. Звали его Порфирій Капитонычь. А случай съ нимъ такой былъ. Однажды въ деревнѣ онъ ночью слышить, что у него подъ кроватью скребется и чешется собака, тогда какъ собакъ онъ не держалъ. Зажегь свѣчку, посмотрѣлъ подъ кровать, — никого нѣтъ. А какъ затушилъ свѣчку, такъ опять собака возится. Лакея позвалъ, -то же самое: въ темнотѣ и лакей собаку слышитъ, а при свътъ никого нѣтъ. И такъ подрядъ изъ ночи въ ночь. Сосъдъ прі**ѣхалъ** въ гости, ночевать остался. и при немъ все то же. Поъхалъ Порфирій Капитонычъ въ городъ и остановился у знакомаго старичка-раскольника. Таинственная ночная собака и тамъ оть него не отстала, къ великому негодованію хозяина-раскольника, который считалъ собакъ нечистой тварью. Узнавши однако, въ чемъ дѣло, раскольникъ смилостивился, рѣшилъ, что «это есть явленіе, а либо знаменіе», и направилъ Порфирія Капитоныча къ другому старику-раскольнику, который уже окончательно раз-

Digitized by Google

судилъ: «это вамъ не въ наказаніе наслано, а въ предостереженіе». Идите, говоритъ, на базаръ, купите щенка и держите того щенка при ссоѣ денно и нощно: «ваши видѣнія прекратятся, да и, кромѣ того, будетъ вамъ та собака на потребу». Купилъ Порфирій Капитонычъ щенка на базарѣ, и все произошло, какъ по писаному. Видѣнія прекратились, а когда щенокъ выросъ, то спасъ Порфирія Капитоныча отъ бѣшеной собаки, сразившись съ нею...

По формѣ разсказъ принадлежитъ къ числу слабѣйшихъ произведеній Тургенева, съ чёмъ, я полагаю, и г. Мережковскій согласится. Какъ художественное произведеніе, со стороны формы. сравнивать «Собаку» съ «Наканунѣ» или «Отцами и дѣтьми» даже не смѣшно. Г. Мережковскій подкупленъ самою фабулою разсказа, его «мистическимъ содержаніемъ». Содержаніе несомнѣнно мистическое. Но при чемъ тутъ прочія слова, представляющія собою, по мнѣнію г. Медежковскаго, синонимы мистицизма? Неужто, въ самомъ дълъ, заслуживаетъ названія «божественнаго идеализма» исторія о томъ, какъ щенокъ и два старика-раскольника послужили орудіями спасенія проигравшагося въ карты Порфирія Канитоныча отъ бѣшеной собаки? Я отказываюсь понимать смыслъ такого произвольнаго сочетанія словъ, какъ «божественный идеализмъ». Но я достовърно знаю, что къ области религіи разсказанный въ «Собакѣ» анекдоть не имѣетъ ровно никакого отношенія. Или, можеть быть, его мѣсто въ сферѣ науки. Вѣдь г. Мережковскій объщалъ намъ «сочетаніе идеализма съ послѣдними выводами точныхъ знаній, къ свътъ безгранично-свободной научной критики и научнаго натурализма»...

Читатель безъ труда найдетъ въ книжкѣ г. Мережковскаго другіе многочисленные слѣды безпорядочной игры словами и понятіями.

Я обращаю особенное ваше внимачіе на мотивы. по которымъ онъ считаетъ «Сонъ Макара» лучшимъ изъ произведеній В. Г. Короленко, а «Парамона юродиваго» лучшимъ изъ произведеній Гл. Успенскаго (стр. 68 и 71). Интересно также подстрочное примѣчаніе на стр. 85, гдѣ авторъ одобряетъ г. Михайлова (Шеллера) за то, что онъ «чувствуетъ потребность покинуть знакомую обстановку, изъ современнаго Петербурга перенестись ни болѣе, ни менѣе, какъ въ древнюю Персію временъ царя Артаксеркса, въ міръ патріархальной фантазіи». Тутъ-же восторги передъ «мистическими легендами» г. Лѣскова. Приглядываясь къ подобнымъ страницамъ, а равно къ тѣмъ, гдѣ «статистика» и «политическая экономія» являются чуть не ругательными словами, мы можемъ придти къ окончательному заключенію относительно г. Мережковскаго.

Г. Мережковскій не пророкъ и не герой новаго теченія, а жертва недоразумѣнія. Онъ самъ страдаетъ недостаткомъ того всеохватывающаго начала, за отсутствіе котораго громить русскую литературу. Онъ лишь жаждетъ религіознаго объединенія своихъ понятій о причинной связи явленій и своего нравственнаго чувства, но думаеть удовлетворить свою жажду въ безводной, давно высохшей пустынѣ и принимаеть миражи за дъйствительность. По странному, но довольно обыкновенному въ неустойчивыхъ, колеблющихся натурахъ противорѣчію, онъ даже не хочеть, чтобы разстилающійся передъ нимъ красивый миражъ превратился въ настоящую действительность, где онъ въ самомъ дѣлѣ могъ-бы утолить жажду. Этотъ миражъ красивъ, именно какъ миражъ, и, слъдовательно, представляетъ особенную цънность для художника и пламеннаго поклонника красоты. Но онъ, кромѣ того, не обязываетъ, даже не призываетъ къ жизни въ полномъ, глубокомъ значении этого слова, а г. Мережковский и хочеть, и въ то же время боится жить. Для человѣка жить не значить пить, ъсть и спать. Многіе люди живуть этой жизнью, но это недостойная человъка жизнь, и г. Мережковский ес презираетъ. Жить значитъ мыслить, чувствовать и дъйствовать, при чемъ всѣ эти три элемента должны быть въ полномъ согласіи, ибо это равноправныя и другь друга поддерживающія функціи или стороны жизны. Формула ихъ сочетанія мѣняется въ исторіи, но она всегда есть или составляеть великое искомое. Благодаря безчисленнымъ противорѣчіямъ г. Мережковскаго, я не умъю сказать, какъ понимаетъ онъ свое собственно отношение къ этой формуль: считаетъ-ли онъ себя обладателемъ ся или только ищущимъ. Во всякомъ случаѣ со стороны дѣло виднѣе, и для меня нъть сомнънія, что онъ ищеть, но ищеть невърными пріемами и тамъ, гдъ найти нельзя. Почему онъ такъ радуется, что г. Михайловъ въ какомъ-то своемъ произведении (мнѣ оно неизвѣстно) «покинулъ знакомую обстановку и перенесся изъ современнаго Петербурга ни болѣе, ни менѣе, какъ въ древнюю Персію временъ царя

58

Артаксерка ? Готовъ вѣрить, что это прекрасное произведеніе, но г. Мережковскій ничего не говорить объ его красотахъ и радуется самому факту удаленія романиста ко временамъ Артаксеркса. Я и противъ этого факта ничего не имѣю. Выборъ того или другого историческаго момента для рамки поэтическаго солержанія ничего не говоритъ противъ произведенія, но самъ по себѣ ничего не говоритъ и за него, а по г. Мережковскому ужъ и то превосходно. что авторъ изъ современнаго Петербурга въ «міръ патріархальной фантазіи» удалился. Почему такая немилость къ Петербургу? Потому-же, почему «Собака» выше большихъ романовъ Тургенева. Какъ и французскихъ символистовъ, неясность собственной мысли г. Мережковскаго влечеть его отъ настоящей жизни ко всему неясно мерцающему, таинственному, мистическому, далекому. Отсюда-же и его комическое негодование противъ статистики и политической экономіи. На словахъ онъ объщаетъ «сочетание идеализма съ послѣдними выводами точныхъ знаній», а на дълъ даже статистики боится. «Мистицизмъ» онъ проповѣдуетъ открыто и даже съ гордостью. Это его дѣло, но напрасно онъ отождествляетъ слова «мистическій» и «религіозный». Это не только не одно и то же, а даже двѣ противоположности. Религія призвана руководить человѣка въ жизни, освѣщать ему его трудный, извилистый, полный соблазновъ путь, и потому ей нечего бояться статистики. Другое дѣло мистицизмъ. Онъ, если позволено такъ выразиться, тупнитъ свъточъ религи и уводить человѣка изъ настоящей дѣйствительной жизни куданибудь въ туманную даль: «въ міръ патріархальной фантазіи» временъ Артаксеркса или въ ту фантастическую область, гдѣ «лѣшій бродить, русалка на вѣтвяхъ сидить» и таинственная собака спасеніемъ какого-то Порфидія Капитоныча занимается. Я не хочу сказать этимъ, что фантастические или отдаленно историческіе или прямо мивологическіе сюжеты не подлежатъ художественной эксплоатации. Дёло не въ сюжетъ, а въ томъ, какъ къ нему художникъ относится: для г. же Мережковскаго сюжеть все губить и все спасаеть. Короленко въ «Снѣ Макара» рѣшительно тотъ-же, что и во встахъ другихъ своихъ произведеніяхъ: то же отношеніе къ жизни, тѣ же упованія и идеалы. Но фантастическій сюжетъ «Сна Макара» выдѣляетъ для г. Мережковскаго этотъ разсказъ на недосягаемую высоту надъ всёми писаніями Короленко. То же и съ Тургеневымъ по отношению къ «Собакѣ».

Что бы ни говорилъ г. Мережковский, но «Собака» есть пустяковый анекдоть по содержанію, ни мало не блистающій художественными достоинствами по формъ. Объ ней не будетъ упоминаться даже въ очень подробныхъ исторіяхъ литературы, или развѣ въ такой формѣ, что согрѣшилъ дескать, между прочимъ, Тургеневъ и «Собакой». Что-же касается большихъ его романовъ, то, не смотря на многіе ихъ недостатки. и предвидѣть нельзя того времени, когда они перестануть читаться съ живымъ интересомъ. А для г. Мережковскаго мистическое содержаніе «Собаки» все выкупаеть, а мотивы дъйствительной жизни въ романахъ Тургенева все портятъ. Это отъ того зависитъ, что онъ боится жизни. Онъ хочетъ не цить, всть и спать, а жить по человѣчески; хочеть и не смѣетъ, потому что инстинктивно чуетъ свое безсиліе оріентироваться въ сложныхъ путяхъ жизни. При этихъ условіяхъ мистическія сферы остаются единственнымъ убѣжищемъ, куда г. Мережковскій и удаляется вслѣдъ за французскими символистами. Намъ туда не по дорогѣ. Во Франціи и вообще въ Европъ не одни символисты вновь обращаются къ мистикѣ: тамъ есть еще «маги», «нео-буддисты», «теософы» и другіе разные. Я думаю, что мы еще слишкомъ молоды. чтобы до такой степени извъриться въ жизнь и до такой степени ея бояться.

## III \*).

## Еще о декадентахъ, символистахъ и магахъ.

Г. Мережковскій насчитываетъ «три главныхъ элемента новаго (символистскаго или декадентскаго) искусства: мистическое содержаніе, символы и расширеніе художественной впечатлительности».

Весьма многіе французскіе писатели, называемые или сами себя называющіе символистами, подписались бы подъ тремя пунктами г. Мережковскаго. Но они вошли-бы, въроятно, въ разныя подробности. Свое право на титулъ новаторовъ въ искусствъ одни поддерживали-бы указаніемъ на «вольный стихъ», стихи безъ риомы и опредъленнаго размъра; другіе указали-бы на особенности прозанческаго стиля, имъющія цълью не изобразить

\*) 1893, апрѣль.



тотъ или другой предметъ, а «внушить» идею о немъ; третьи похвастали-обы открытіями въ области сочетанія различныхъ ощущеній, напримѣръ, звука и цвѣта; четвертые выставили-обы впередъ характеръ своихъ излюбленныхъ темъ, и т. д. Не всѣ эти подробности для насъ одинаково важны, а нѣкоторыя изъ нихъ мы и совсѣмъ обойдемъ.

Читатель благоволить припомнить, что происхождение «новаго искусства» относится къ началу восьмидесятыхъ годовъ, когда группа молодыхъ писателей стала собираться сперва въ одномъ. потомъ въ другомъ кабачкѣ Латинскаго квартала для обмѣна мыслей. Это были, по показанію одного изъ нихъ (Матьяса Моргардта въ «Nouvelle Revue»), очень молодые люди, только что окончившіе среднее образованіе и весьма мало свѣдующіе какъ въ жизни, такъ и въ литературѣ. Время отъ времени на эти собранія появлялись и люди постарше и позначительнѣе. Въ числѣ постоянныхъ посѣтителей былъ, между прочимъ, Лоранъ Тальядъ, долго считавшійся однимъ изъ иниціаторовъ новаго движенія. Въ 1891 г., на вопросъ Гюре («Enquête sur l'évolution littéraire») о его роли въ исторіи символизма, Тальядъ отвѣтиль слѣдущее: «Я никогда не былъ символистомъ. Въ 1884 г. Жанъ Мореасъ, который тогда еще не былъ избранникомъ Сенскихъ нимфъ, Шарль Винье, Верленъ – гордость французской поэзіи за послѣднія двадцать пять лѣтъ, - и я, не придававшій этимъ бесѣдамъ иного значенія, кромѣ легкой забавы, пробовали мистифицировать податливые умы итсколькихъ дебютантовъ литературы «цвѣтными гласными», ниванскою любовью, шопенгауоризмомъ и разными другими пустяками, которые потомъ пошли въ ходъ. Я утхалъ изъ Парижа и долго прожилъ въ провинціи, слишкомъ занятый своими домашними огорченіями. интересоваться литературною жизнью. Лишь случайно чтобы узналь я объ инструментизмѣ Гиля, о ересяхъ, раздирающихъ декадентскую щколу, и о пререканіяхъ Верлена съ Анатолемъ Бажю».

Върно-ли разсказываеть Тальядъ о своей роли, и если върно, то хорошо-ли онъ поступалъ, угощая молодежь камнемъ бляги вмъсто хлъба истины, — это вопросы особые, изъ которыхъ послъдній ръшить слишкомъ нетрудно, а первый ръшать, пожалуй что, и не сто́итъ. Но показаніе Тальяда даетъ, во всякомъ случаъ цънный намекъ на состояніе умовъ при зарожденіи школы. Это были, дъйствительно, податливые, не сложившіеся умы, не обремененные знаніемъ, житейскою опытностью и опредъленными политическими симпатіями и богатые лишь интересомъ къ художественной формѣ. Имъ не трудно было внушить что угодно, какъ не трудно влить любую жидкость въ пустой сосудъ. Въ ихъ сознаніи не было рѣшительно ничего такого, что могло-бы оказать сопротивленія долетавшимъ до нихъ разными <sup>н</sup>утями идеямъ, въ томъ числѣ и такимъ, о которыхъ Гейне говорилъ: «идея—это всякая глупость, которая вамъ взбредетъ въ голову». Кто и какъ могъ оказывать на нихъ давленіе, видно будетъ изъ слѣдующаго эпизода.

Тальядъ говорить о «цвѣтныхъ гласныхъ», которыми онъ, между прочимъ, мистифицировалъ податливые умы будущихъ символистовъ. Но эти «цвѣтныя гласныя» введены въ символистскій обиходъ не Тальядомъ, который, можетъ быть, въ противность теперешнему его показанію, самъ увлекался ими въ серьезъ, а Артуромъ Рембо. Рембо, поэтъ, высокоцѣнимый нѣкоторыми критиками, написалъ сонетъ подъ заглавіемъ «Voyelles» (Гласныя), гдѣ излагалось, между прочимъ, что

A-noir, E-blanc, J-rouge, U-vert, O-bleu.

То-есть звукъ А вызываетъ ощущение чернаго цвъта, Е-бълаго, Ј-краснаго, U-зеленаго, О-голубого. Сонету посчастливилось. Пошли толки о связи цвътовыхъ ощущений съ звуковыми, а равно и о соотношении, существующемъ между цвътовыми и звуковыми эффектами, съ одной стороны, и извѣстными состояніями духа-съ другой. Отраженіе этого читатель видѣлъ въ обиліи эпитетовъ хроматическаго характера въ стихотвореніяхъ Метерлинка: «о́ѣлая бездѣятельность», «голубая скука», «желтыя стрѣлы сожалѣній» и проч. Нѣкій поэть и, вмѣстѣ съ тѣмъ, теоретикъ эстетики Рене Гиль построилъ на этомъ фундаментѣ цѣлую «эволюціонно-инструментистскую» школу, при чемъ оказалось, между прочимъ, что звукъ арфы бѣлаго цвѣта, скрипкиголубого, флейты-желтаго и т. д. Мы еще вернемся къ этому, а теперь обратимся къ источнику-къ сонету Артура Рембо. Шарль Морисъ («La littérature de tout à l'heure»), а вслѣдъ за нимъ и Максъ Нордау полагаютъ, что знаменитый сонетъ былъ просто шуткой и что самъ Рембо смвялся-бы, если-бы зналъ, какое волнение производить его на смъхъ написанное стихотвореніе. Едва-ли, однако, это такъ. И поистинѣ удивительно, что

-ر. مر Нордау не обратилъ вниманія на объясненіе, которое даетъ самъ Рембо и которое было-бы гораздо болѣе на руку Нордау, чѣмъ многія изъ его натянутыхъ доказательствъ «вырожденія» символистовъ.

Изъ произведеній Рембо мнѣ извѣстенъ только сборникъ «Les illuminations. Une saison en enfer», первое издание котораго относится къ 1886 г. второе-къ 1892 г. Къ обоимъ изданіямъ приложено одно и то-же коротенькое предисловіе Поля Верлена, изъ котораго видно, что Рембо находится въ безвѣстной оглучкѣ гдъ-то въ Азін и едва-ли не умеръ. Верленъ въ восторгѣ отъ стиховъ и прозы Рембо. Рембо, говорить онъ, уже шестнадцати отъ роду лѣтъ писаль les plus beaux vers du monde. Что-же касается сборника «Les illuminations», то Верленъ характеризуетъ его такъ: «Онъ состоитъ изъ короткихъ пьесъ тонкой прозы или обворожительно и намфренно неправильныхъ стиховъ. Главной идеи въ немъ нѣтъ, или, по крайней мѣрѣ, мы ея не находимъ. Очевидная радость сознанія быть великимъ поэтомъ, феерическіе нейзажи, прелестные наброски смутной любви и огромное, но оправданное честолюбіе стилиста, --- таково, кажется намъ, вкратцѣ содержание сборника. Предоставляемъ читателю восхишаться подробностями». Такъ говоритъ Верленъ. Если-бы мнѣ пришлось характеризовать сборникъ Рембо, я, признаюсь, не нашелъ-бы иныхъ словъ, кромѣ «белиберда», «бредъ сумасшедшаго въ стихахъ и прозѣ» и т. п. Ничего, кромѣ жалости къ несчастному автору, не испытываешь при чтеніи этихъ мрачныхъ и вполнъ безсмысленныхъ страницъ. Авторъ достоинъ, конечно, сожалѣнія, если онъ дъйствительно поврежденъ въ разумъ, но его можно пожалѣть и въ томъ случаѣ, если онъ, какъ говорить Верленъ, «намъренно» поднялъ возстаніе противъ здраваго смысла. Но о намфренности, кажется, не можетъ быть и ръчи: мы имъемъ дело съ настоящимъ больнымъ человекомъ. Въ сборнике есть авторская исповѣдь, озаглавленная Алхимія слова. Это нѣчто въ высокой степени замѣчательное съ психіатрической точки зрѣнія, и я не могу не выразить еще разъ удивленія тому обстоятельству, что Нордау обошелъ этоть интереснъйший для него пунктъ. Надо, однако, предупредить читателя, что «исторія одного изъ безумій» Артура Рембо, какъ онъ самъ называетъ свою Алхимію слова, написана гораздо разумнѣе и толковѣе, чѣмъ

все остальное, вполнѣ безсмысленное содержаніе сборника. Пусть же читатель самъ судитъ объ этомъ остальномъ.

Рембо пишетъ: «Я издавна считалъ себя обладателемъ всъхъ возможныхъ пейзажей (Je me vantais de posséder tous les paysages possibles) и находилъ смѣшными знаменитости современной живоинси и поэзіи. Я любилъ идіотскіе рисунки, декораціи, занавъси балагановъ, раскрашенныя вывѣски, вышедшую изъ моды литературу, церковную латынь, безграмотныя эротическія книги, старинные романы, волшебныя сказки, маленькія дітскія книжки. старыя оперы, глупые припъвы, наивные ритмы. Я мечталъ о крестовыхъ походахъ, о путешествіяхъ и открытіяхъ, оставшихся безъ описанія, о республикахъ, исторія которыхъ не написана, о погасшихъ религіозныхъ распряхъ, переворотахъ въ нравахъ, перемъщеніяхъ расъ и материковъ: я върилъ всъмъ волшебствамъ. Я изобрѣлъ цвѣта гласныхъ! (восклицательный знакъ въ подлинникъ). А-черно, Е-бъло, Ј-красно, О-голубое, U-зеленое. Я опредѣлилъ форму и движеніе каждой согласной и, при помощи инстинктивнаго ритма, надбялся изобръсти поэтическое слово, которое рано или поздно было-бы доступно всёмъ чувствамъ... Я привыкъ къ галлюцинаціямъ: я искренно видѣлъ мечеть на мъстъ фабрики, коляски на небесныхъ путяхъ, салонъ на днѣ озера; чудовища, тайны; заглавіе водевиля вызывало нередо мной ужасы. Потомъ я объясняль мои магические софизмы галлюцинаціями словъ! Я кончилъ твмъ, что призналъ разстрой. ство моего ума священнымъ. Я ничего не дълалъ, раздираемый гяжелою лихорадкой, я завидоваль счастью животныхъ, гусе ницамъ, представляющимъ невинность преддверій рая, кротамъ, сну дъвственности! Мой характеръ портился. Я прощался съ міромъ... За всякимъ существомъ я видѣлъ другія жизни. Этотъ господинъ не знаетъ, что онъ дълаетъ: онъ ангелъ. Это семейство есть скопище собакъ. Въ присутствіи многихъ людей я громко разговаривалъ съ какимъ-нибудь моментомъ ихъ другой жизни. Такъ. я любилъ свинью»...

И т. д. Исповѣдь кончается словами: «Это прошло. Я умѣю геперь поклоняться красотѣ». Едва-ли, однако, «это прошло», хотя «поклоняться красотѣ» несчастный Рембо, можетъ быть, п умѣетъ. Въ приведенномъ отрывкѣ (въ подлинникѣ перемежаемомъ еще безумными стихами) я многое пропускалъ, частью для сокращенія. а частью за невозможностью сколько-нибудь близкаго и, витсть съ тъмъ, понятнаго перевода. Но и то осталось кое-что вполнѣ несообразное. Въ томъ-же сборникѣ есть набросокъ «L'impossible», въ которомъ, между прочимъ, авторъ выражаетъ свое недовольство Западомъ и тяготвніе къ Востоку съ его «первоначальною и вѣчною мудростью». Писано все это еще въ 1873 году. Такъ какъ, по словамъ Верлена, Рембо убхалъ куда-то въ Азію и вѣстей о немъ нѣтъ, то, если онъ живъ, онъ, можеть быть, теперь достигь желаемаго и съ головой погрузился въ «первоначальную и вѣчную мудрость» Востока, изучая «смыслъ основныхъ свойствъ пустоты» по буддистскимъ рецептамъ или кружась и завывая съ дервишами, или главенствуя въ собственной, имъ самимъ основанной секть: извъстно, что на Востокъ больные духомъ пользуются особеннымъ уваженіемъ, къ нимъ даже съ благоговѣніемъ относятся. Но и у себя на додинѣ Артуръ Рембо, если не основалъ секту, то поспособствовалъ движенію, имѣющему до извѣстной степени сектантскій характеръ. Его сонеть о цвътъ гласныхъ, который онъ, еще не остывъ отъ безумія или перейдя въ новую его фазу, самъ признаеть продуктомъ безумія далъ толчекъ не только «эволюціонному инструментизму» Рене Гиля, а и многому другому, входящему въ составъ символизма. Что-же ка сается авторской исповѣди Артура Рембо, то, предоставляя ее въ вѣдѣніе спеціалистовъ психіатріи, мы можемъ, однако, извлечь изъ нея цвнныя указанія на характеръ и происхожденіе символизма.

Посмотримъ теперь на судьбу еще одного изъ завсегдатаевъ собраній въ кабачкахъ .Татинскаго квартала при зарожденіи символизма,—Станислава Гюаита. Теперь онъ— «магъ». Но чтобъ оцѣнить достойнымъ образомъ степень его магическихъ познаній и силъ, надо разсказать довольно длинную и сложную исторію, настолько сложную, что я даже затрудняюсь съ чего начать, тѣмъ болѣе, что и помимо Гюанта исторія очень характерна для состоянія извѣстной группы умовъ въ современной Франціи.

Я уже говорилъ о странномъ произведении Гюисманса «Làbas», въ которомъ развиваются параллельно исторія знаменитаго развратника, убійцы и демонолатра маршала Жиля де-Ретца, съ одной стороны, и исторія современной парижской мистикодемонической любви — съ другой. Романъ переполненъ мистически-сладострастными отголосками среднихъ вѣковъ не только въ исторіи Жиля де-Ретца, которую изучаетъ герой романа, но

5

Digitized by Google

и въ его собственной современной парижской жизни. Тутъ и инкубы, и суккубы съ отвратительнъйшими подробностями, и «черная месса», и всякая гадость и чертовщина. Между прочимъ, въ романѣ фигурируетъ каноникъ Докръ, демонопоклонникъ, магъ и волшебникъ, направляющій свои магическія силы на всякое зло. Ему противопоставленъ д-ръ Іоаннъ, разстриженный священникъ, тоже магъ и волшебникъ, но творящій добро и спеціально борющійся съ каноникомъ Докромъ. Романъ написанъ самымъ серьезнымъ тономъ. Оказывается теперь, что д-ръ Іоаннъ--подлинное лицо. Недавно въ Ліонѣ умеръ разстриженный аббать Булланъ, носившій прозвище д-ра Іоанна и жившій совершенно въ той самой обстановкѣ и съ тою самою репутадіей, какія ему приданы въ романѣ Гюисманса. Въ № отъ 9 января нынѣшняго года газеты «Gil Blas» Жюль Буа (тоже «магъ») разсказываеть, какъ жилъ и умеръ этотъ человѣкъ. Но туть надо сдѣлать еще маленькое предисловіе или отступленіе.

Въ началѣ сороковыхъ годовъ во Франціи производилъ много шуму нѣкій Вентра, прозвавшій себя, по внушенію свыше, Стратанаиломъ. Онъ былъ мастеромъ на бумажной фабрикъ, но въ 1839 г. ему явился архангелъ Михаилъ, сообщивши, что онъ, Вентра, есть избранникъ Божій. Затѣмъ слѣдовали новыя видѣнія, откровенія, пророчества, чудеса, исцѣленія. У Вентра набралось много учениковъ, онъ замѣшался и въ политическія дъла, принявъ подъ свое покровительство и самозванца, выдававшаго себя, подъ именемъ герцога Нормандскаго, за сына Людовика XVI. Власти, духовныя и свътскія, обратили вниманіе на Стратанаила, а въ 1842 году онъ былъ арестованъ, судимъ и присужденъ къ штрафу въ 1,000 фр. и пятилѣтнему тюремному заключению. Отбывъ наказание, онъ удалился въ Лондонъ, но и тамъ, и въ тюрьмѣ продолжалъ свою пропаганду и наборъ учениковъ. Главныя его чудеса, кромф пророчествъ и исцъленій. состояли въ появлении, въ его присутствии, настоящей крови на тълъ Христовомъ (на причастіи). Ученики его отмъчаютъ также быструю смерть, постигавшую всёхъ его ретивыхъ преслёдователей.

По словамъ Жюля Буа, аббатъ Булланъ, д-ръ Іоаннъ тожъ. былъ однимъ изъ учениковъ Стратанаила и получилъ отъ него великую тайну властнаго общенія съ невидимымъ міромъ. Буа разсказываетъ слѣдующее о посѣщеніи имъ Іоанна въ Ліонѣ,

повидимому, незадолго до смерти послѣдняго. При Іоаннѣ состояли г-жа Тибо, ясновидящая, и старикъ архитекторъ Мимъ, занятый возобновлениемъ дѣла Парацельса по части жизненнаго элексира. Явившись съ рекомендательнымъ письмомъ Гюисманса, Буа былъ принятъ очень любезно. Іоаннъ разсказывалъ о тяжелой борьбѣ, которую ему приходится выдерживать съ парижскими магами, «розенкрейцерами», --- Саромъ Пеладаномъ и Станиславомъ Гюанта. Гюанта прітзжалъ къ нему съ спеціальною пталью вынудить у него тайну его могущества и прожилъ слишкомъ двъ недѣли, выпрашивая, становясь на колѣни передъ г-жей Тибо и умоляя просвѣтить его, жаждующаго знанія. Наконецъ, Іоаннъ сдался и вручиль гостю рукописи поль заглавіемь Жертва, «книгу магическую по преимуществу». Гюанта утхалъ и вскорт послт того Іоаннъ проснулся однажды ночью, почувствовавъ какой-то ударъ въ сердце. Онъ побъжалъ къ г-жѣ Тибо, и ясновидящая тотчасъ сообразила: «это Гюаита!» Іоаннъ прибъгнулъ къ извъстнымъ ему чудеснымъ средствамъ огражденія оть злыхъ, и на этотъ разъ дѣло кончилось благополучно. Но нападенія повторялись. Іоаннъ съ горечью разсказывалъ Жюлю Буа: «Гюаита, практикуя благодарность наизнанку, самъ далъ мнѣ знать, что хотѣлъ на мнѣ же испробовать силу, отъ меня полученную. Я знаю, что онъ пользовался ею съ тъхъ поръ съ самыми злыми цълями. Люди исчезали, пораженные на смерть этимъ чернымъ магомъ. Его ненависть противъ меня растеть твмъ болве, что - онъ только я, да еще редакторъ «Tromba Apocalyptica» въ знаеть Римѣ умѣемъ ниспровергать ихъ козни. Когда Гюисмансъ о́ылъ у меня здѣсь, онъ присутствовалъ при борьбѣ на разстоянии, о которой, я знаю, сохранилъ самое трагическое воспоминание. Г-жа Тибо духовнымъ зрѣніемъ видѣла обмѣнъ ударовъ между Ліономъ и Парижемъ (Вирдъ, Гюаита, Пеладанъ рѣшили меня умертвить). Съ причастиемъ въ рукахъ, я призвалъ великихъ архангеловъ, чтобъ они уничтожили этихъ поборниковъ зла». Въ этомъ мъстъ разсказъ Іоанна былъ перебитъ ръзкимъ крикомъ. «Не удивляйтесь, -- пояснилъ Іоаннъ, --- это птицы, сообщающія намъ небесныя въсти. Онъ садятся на сосъднюю крышу для наблюденія и предупреждають насъ о козняхъ враговъ».

Жюль Буа увхалъ изъ Ліона въ восторгв отъ всего, что онъ видвлъ и слышалъ. Когда онъ узналъ о смерти Іоанна, онъ тотчасъ отправился къ Гюисмансу, находившемуся въ перепискъ съ

5\*

ліонскимъ чудодѣемъ. Гюисмансъ сообщилъ ему удивительныя вещи. Іоаннъ умеръ 4 января. 2 января онъ писалъ Гюисмансу объ одолѣвающихъ его дурныхъ предчувствіяхъ: онъ указывалъ именно на грозное сочетание цифръ 8, 9 и 3 въ начинающемся годъ, не объясняя, впрочемъ, что именно дурного въ этомъ сочетании. На другой день, то-есть З января, наканунъ своей смерти, Іоаннъ приписалъ къ тому же письму сообщение о новомъ покушении Гюаита, предсказанномъ г-жей Тибо, Мимомъ и въщими птицами. 4 января Іоанна не стало: онъ палъ подъ невидимыми ударами черныхъ маговъ, о чемъ г-жа Тибо подробно сообщила Гюнсмансу письмомъ. Передъ смертью Іоаннъ чувствовалъ боли въ печени и въ сердцѣ. Письма самого Іоанна и г-жи Тибо къ Гюнсмансу приведены въ статъѣ Жюля Буа. Гюнсмансъ дополнилъ ихъ разсказомъ, что и его, Гюисманса, черные маги, разсерженные разоблаченіями ихъ козней и мерзостей въ романѣ «Là-bas», «бьютъ каждую ночь по черепу флюидическими ударами кулака (par des coups de poing fluidiques) и мучатъ даже его кошку». Съ своей стороны, Жюль Буа оканчиваеть всю эту исторію такъ: «Я никого не обвиняю, я считаю только своею обязанностью установить факты: странное предчувствіе Буллана (Іоанна), пророческія видѣнія г-жи Тибо и Мима, нападенія, кажется, несомнѣнныя, розенкрейцеровъ Вирда, Пеладана, Гюанта на покойнаго. Меня увъряли, что г. маркизъ де-Гюанта живетъ въ дикомъ одиночествѣ, что онъ съ большимъ искусствомъ и знаніемъ приготовляетъ яды, которые онъ приводитъ въ летучее состояніе и направляетъ въ пространство; что у него есть даже, - это видели гг. Поль Аданъ, Эдуардъ Дюбю, Гари де-Лакрозъ, --- домашній духъ, запертый въ шкафу и появляющійся по его приказанію. Никого не обвиняя, я требую, чтобы былъ пролитъ свътъ на эту смерть. Печень и сердце,-вотъ куда былъ пораженъ Булланъ, вотъ точки, въ которыя проникають астральныя силы. Теперь, когда знаменитые ученые, какъ гг. Шарко, Люи и особенно Роша, признаютъ могушество силы на разстоянии, я, адептъ магіи, требую истины. точныхъ объясненій, требую, хотя бы мнѣ самому пришлось испытать страхъ смерти, требую, какъ должны-бы требовать и гг. Жозефенъ Пеладанъ, Станиславъ де-Гюаита и Освальдъ Вирдъ для успокоенія своей сов'єсти!»

Я не знаю дальнѣйшаго хода этой исторіи, которую можно бы было принять за глупый фарсъ или плохую фантастическую сказку, если-бы не убъжденный тонъ Жюля Буа, не его репутація серьезнаго «мага» и не свидътельство Гюнсманса, котораго невидимые кулаки такъ жестоко бьютъ по головъ за романъ «Là-bas». Вотъ куда шагнулъ Гюаита изъ маленькаго кабачка въ Латинскомъ кварталъ, гдъ десять лътъ тому назадъ зарождался символизмъ! У него теперь даже послушный его велъніямъ «домашній духъ» въ шкафу запертъ...

Я увъренъ, что для многихъ читателей совсъмъ ново и неожиданно то, что я разсказываю. Мы знаемъ патріотическую Францію. мечтающую о реваншѣ и со скрежетомъ зубовнымъ поглялывающую въ сторону Рейна. Знаемъ Францію легкомысленную. изобрѣтающую моды и канканирующую, Францію буржуазную, добъжавшую до Панамы; Францію воинствующую, Францію-лабораторію политическихъ и спеціальныхъ идей, Францію Вольтера, Францію Руссо и соціализма, Францію Пастера и Шарко и т. д. Но чтобы въ этой, такъ много мыслившей и жившей, веселившейся и страдавшей Франціи возможно было возрожденіе средневѣковаго мрака, душнаго, смраднаго, переполненнаго чудовищно-фантастическими и кроваво-грязными образами, - этому трудно върится. Неужели мы, въ самомъ дълъ. присутствуемъ при вырождении французской расы, какъ утверждаетъ Максъ Нордау? Но Нордау идеть и дальше. Не упуская случая подчеркнуть симптомы вырожденія или то. что онъ считаеть таковыми, во Франціи, онъ не останавливается, однако, и передъ возможностью распространить это обобщение на весь цивилизованный міръ. Частные поводы къ этому дають ему, напримъръ, успѣхъ нѣкоторыхъ драматическихъ пьесъ Метерлинка въ Копенгагенъ, распространение «толстоизма», то-есть интересъ Европы и Америки къ ученіямъ гр. Л. Тостого, нѣкоторыя явленія умственной и художественной жизни въ Англіи и Германіи (прерафаэлиты, Рёскинъ, Рихардъ Вагнеръ и проч.). Наконецъ, и общая причина встхъ интересующихъ Нордау явленій, какъ онъ самъ ее понимаетъ, не ограничивается одною Франціей. Опираясь на работы психофизіологовъ невропатологовъ и психіатровъ, онъ находитъ эту причину въ усталости, переутомленіи, пониженіи жизнедъятельности, вызванномъ требованіями непомѣрно развивающейся культуры. Нордау утверждаеть, что викогда еще жизнь населенія Европы не под-

69

вергалась такимъ кореннымъ измѣненіямъ и такому напряженію, какъ въ послѣднее столѣтіе или даже только полстолѣтіе. Правда,—говоритъ онъ,—открытіе Америки, реформація въ свое время сильно потрясли умы и, безъ сомнѣнія, способствовали поврежденію многихъ недостаточно сильныхъ. Но матеріальная жизнь оставалась нетронутою, тогда какъ теперь паръ и электричество вторгаются въ ежедневный обиходъ каждаго, даже совершенно чуждаго идеямъ вѣка.

Нъкоторыя приводимыя Нордау цифры любопытны. Въ 1840 г. во всей Европ'я было 3,000 километровъ жел'язныхъ дорогъ, въ 1891 г.-218,900. Въ 1840 г. число всъхъ пассажировъ въ Германіи, Франціи и Англіи равнялось 21/2 милліонамъ, въ 1891 г. ихъ было 614 милліоновъ. Въ 1841 г. въ Германіи приходилось среднимъ числомъ 85 писемъ на каждаго жителя, въ 1888 г.-200. Во Франціи въ 1840 г. почта разослала 94 милл., въ Англіи 277 милліоновъ писемъ, а въ 1881 г., эти цифры возросли до 595 и 1,299 милліоновъ. Въ Германіи въ 1840 г. издавалось 305 газетъ, въ 1891 г. – 6,800; во Франціи этотъ ростъ выражается цифрами 776 и 5,182, въ Англіи (1846 г.) 551 и 2,255. Всемірный ввозъ и вывозъ 1840 г. равнялся 28 милліардамъ мадокъ. въ 1889 г.-74 милліардамъ. Въ 1840 г. нъмецкая книжная торговля обогатилась 1,100 новыми изданіями, въ 1891--18,700 н т. д. Эти голыя цифры говорять очень многое. Онъ говорять именно о страшномъ нервномъ напряжении, которое должно переживать современное цивилизованное человѣчество. Благодаря развитію науки, литературы, журналистики, техники, улучшеннымъ путямъ сообщенія, телеграфу, желѣзнымъ дорогамъ, коловращенію мірового рынка, современный человъкъ если не непосредственно, то мыслью и чувствомъ принимаеть участіе въ разнообразнѣйшихъ событіяхъ, совершающихся на самыхъ отдаленныхъ точкахъ земного шара. Сто лѣть тому назадъ первый министръ какой-нибудь маленькой или даже средней державы не имълъ такъ быстро и такихъ обильныхъ и точныхъ свъдзній о томъ, что дѣлается на о́ѣломъ свѣтѣ, какъ теперь подписчикъ какой-нибудь дешевой газеты. Иная кухарка получаеть и отправляеть теперь больше писемъ, чёмъ нёкогда профессоръ университета, а мелкій торговець больше путешествуеть и больше видить людей и мъстъ, чъмъ владътельный князь. Всъ эти впечатлѣнія и дѣйствія, даже простѣйшія изъ нихъ, тробуютъ извѣстнаго

расхода. Каждая прочитанная строчка, каждое встръченное человъческое лицо, каждый разговоръ, каждая картина. мелькомъ увиденная изъ окна железно-дорожнато вагона, приводить въ дѣятельное состояніе наши первы, которые, наконецъ, не выдерживають. Если бы это наростание нервнаго расхода происходило съ извъстною постепенностью, то люди успѣли бы къ нему приспособиться, но волна на волну наотвгаеть, волна погоняеть волну съ непропорціональною быстротой. Въ результать получается переутомление, усталость, а въ слъдующемъ поколъниявственные признаки наслѣлственнаго вырожленія. «массовой истерія». Однимъ изъ выраженій этого процесса и являются символисты, декаденты и т. п. Однимъ, но не единственнымъ, потому что рядомъ съ этими новыми школами въ искусствѣ мы видимъ возростание числа самоубійствъ, психическихъ болѣзней, преступленій, потребленія возбуждающихъ и наркотическихъ вешествъ и т. л.

Такъ разсуждаеть Нордау. Не смотря на краткость и бѣглость моего изложенія, я передаль все существенное въ этой части его аргументаціи. Читатель видить, что дѣло идеть далеко не объ одной Франціи, а обо всемъ цивилизованномъ мірѣ. Но многія болѣзненныя явленія, сопровождающія поступательный холь цивилизаціи, отмѣчены очень давно, и это обстоятельство не разъ давало поводъ къ болѣе или менѣе отрицательнымъ сужденіямъ о цивилизаціи вообще. Это вопросъ слишкомъ общирный и настздѣсь пока не касающійся. Съ насъ достаточно указать, что Нордау весьма далекъ отъ его разрѣшенія. Это видно уже изъ того, какъ онъ смотритъ на назначение такихъ историческихъ моментовъ, какъ открытіе Америки или реформація. Былобы не трудно доказать, что эти міровыя событія, въ противность поверхностному взгляду Нордау, произвели коренныя измѣненія въ матеріальномъ быту европейскаго населенія, могущественно вліяя на весь экономическій строй его жизни. Отмѣчая воздѣйствіе этихъ событій лишь непосредственно въ области духовныхъ интересовъ, Нордау, вмёстё съ тёмъ, для новаго времени, останавливается на «каждой прочитанной строчкъ» и на «каждой картинѣ, мелькомъ увидѣнной въ окно желѣзно-дорожнаго вагона», а не удъляетъ вниманія потрясающимъ умъ и воображеніе, вздымающимъ къ небесамъ надежды и низвергающимъ въ пропасть отчаянія или разочарованія событіямъ, какъ Напо-

леоновскія войны, бурное дыханіе 1848 года, торжество и паденіе второй имперіи, разгромъ 1871 г. Но этого мало. Всѣ нелѣпыя мысли и несуразные образы, которые Нордау встрѣчаеть у символистовъ, равно какъ и ихъ тяготѣніе къ мистицизму, онъ ставить на счеть вырожденію, что и подтверждаеть болье или менте искусно подобранными, но отнюдь не всегла доказательными ссылками на невропатологическую и психіатрическую литературу. Между тѣмъ, совершенно подобныя же черты болѣе древнихъ временъ, о которыхъ у него по сполутности заходитъ иногда ръчь, онъ объясняетъ невъдъніемъ, незнаніемъ, невъжествомъ. Такимъ образомъ, для него существуетъ мистицизмъ невѣжества и мистицизмъ вырожденія, и именно послѣдній оказывается исключительно господствующимъ въ средѣ символистовъ. декадентовъ, инструментистовъ, маговъ и проч. Такъ ли это, однако? И не представляется ли болѣе естественнымъ поискать объясненія глупостей и вздора въ бездарности и скудости познаній всѣхъ этихъ господъ, въ ихъ невѣжествѣ и художественномъ безвкусіи? Нельзя, конечно, отрицать, что Саръ Пеладанъ или Верленъ, о которыхъ мы говориди въ прошдый разъ, равно какъ Артуръ Рембо и, по всей въроятности. Станиславъ Гюаита, люди ненормальные, больные. Это слишкомъ ясно. Но больные люди всегда были и вездъ есть, и, однако, не вездъ и не всегда ихъ бредъ даеть начало новымъ школамъ, которыя шумятъ, шумять не только у себя на родинѣ, но и откликаются даже, напримѣръ, въ Петербургѣ изъ Парижа. При томъ же, въ числѣ главарей и пророковъ этихъ новыхъ школъ фигурируютъ и люди, къ которымъ рѣшительно неприложимъ эпитетъ «выродившихся» или «истериковъ». Мы это видѣли на Метерлинкѣ, здоровомъ, физически сильномъ, уравновѣшанномъ и, внѣ своей поэзіи, здравомыслящемъ фламандцѣ, котораго Нордау, очевидно, совершенно напрасно зачислилъ въ «истерики» и даже въ «идіоты». Все это заставляетъ предполагать, что, по крайней мъръ, рядомъ съ психіатрическимъ процессомъ идеть процессъ исихологическій, факторы котораго суть невѣжество, бездарность, безвкусіе, тщеславіе, самомнѣніе, желаніе играть первую скрипку въ оркестрѣ и т. п. Возможно, напримъръ (я именно только къ примъру и говорю), что завѣдомо больной Артуръ Рембо увлекаетъ своимъ бредомъ кружокъ совстять не больныхъ, а просто невъжественныхъ людей, а какой-нибудь Стефанъ Маларме, человъкъ, повидимому, здоровый, но тщеславный и себѣ на умѣ, глядя на успѣхъ Рембо, въ свою очередь уже сознательно выдумываетъ какую-нибудь пітуку, на которую, какъ на удочку, поддѣваетъ и на свою долю учениковъ и поклонниковъ. столь же «податливаго» ума. Возможно, однако, и такъ, что эта невѣжественная, легкомысленная и податливая среда, такъ охотно поставляющая сектантовъ всякому ересіарху, отражаетъ въ себѣ настоящій запросъ жизни, на который, худо ли. хорошо ли, отвѣчаетъ ересіархъ, что не мѣшаетъ, однако, ему быть, въ то же время, су масшедшимъ, плутомъ или невѣждой.

Естественное дъло, что господа символисты, декаденты, инструментисты, маныифики, маги неблагосклонно относятся къ наукъ, стъсняющей свободный полетъ ихъ намъреннаго или ненамъреннаго бреда. Они много говорятъ объ Истинъ и, въ знакъ глубокаго своего къ ней почтенія, любятъ писать ея имя съ большой буквы. Но это истина особенная, мистическая. Что же касается собственно науки и опирающихся на нее философскихъ системъ, то по ихъ адресу они говорятъ много непріятныхъ и непріязненныхъ вещей. И немудрено: ихъ требованія отъ науки рѣшительно превосходять ея средства. Они съ восторгомъ встрѣтили учение о гипнотизмѣ и доселѣ ищутъ въ немъ себѣ опоры, но лишь постольку, поскольку имъ представляется возможнымъ притянуть его къ такимъ вещамъ, какъ невидимые кулаки, дубасящіе Гюнсманса по голов'я, или невидимая борьба между парижскими черными магами и д-ромъ Іоанномъ въ Ліонъ. Характерна въ этомъ отношении статья Мориса Барреса «Une mode qui passe» въ «L'écho de la semaine» отъ 26 февраля нынѣшняго года. Барресъ въ свое время посъщалъ засъданія зарождающихся символистовъ въ кабачкахъ Латинскаго квартала. Теперь онъ депутать, вотирующій съ буланжистами, журналисть съ легкимъ перомъ и легкимъ сердцемъ и отъ бурь символизма, кажется, совстви отсталь. Это не помъшало ему, однако, выразить въ упомянутой стать интимную мысль встахъ ерундистовъ разныхъ толковъ. «Une mode qui passe», старъющая мода, — это и есть гипнотизмъ, т.-е. гипнотические опыты. Работы Шарко, Бернгейма. Люн, — говоритъ Барресъ, — скудны, мелки, ничтожны, всёмъ надоёли; господа ученые, занимающіеся психофизическими изслѣдованіями, должны обратиться къ новой и болѣе цѣнной двятельности, а именно — воскрешать мертвыхъ и предсказывать

будущее. И если наука безсильна для этого, такъ она ничего не стоигъ. Понятно, что умы, столь свободные оть всякаго багажа, должны съ презрѣніемъ относиться къ «наукѣ», «научному эмпиризму», «позитивизму», во всякомъ случаѣ требующимъ багажа, и искать спасенія въ складкахъ ассирійской мантіи Сара Меродака Пеладана, въ таинственной рукописи «Жертва», при помощи которой Гюаита убилъ Іоанна, и тому подобныхъ, недоступныхъ свѣту мѣстахъ. Въ этой темнотѣ ничего не видно. а потому самому можно увидѣть все, что захочешь.

Этимъ ужъ, конечно, не переутомленнымъ наукою умаль Нордау хочетъ внушить почтеніе къ наукѣ. Онъ пытается перечислить все, достигнутое «эмпирическимъ. т -е. научнымъ методомъ». Какъ! — восклицаетъ онъ. - намъ говорятъ о крушеніи науки (символисты дѣйствительно говорятъ это), когда въ послѣднія десятилѣтія спектральный анализъ открылъ намъ строеніе отдаленнѣйшихъ небесныхъ тѣлъ, когда мы изучили быстроту и направленіе ихъ движенія, уяснили себѣ единство силъ, отношеніе атомовъ въ молекулахъ и размѣщеніе молекулъ въ пространствѣ, когда наука бросила яркій свѣтъ на природу электричества и отдала эту силу на службу человѣку...

На этомъ мѣстѣ символисты могли бы перебить рѣчь Нордау. Они могли-бы сказать: всего, сдѣланнаго наукой, вы все равно скоро не перечислите, остановимся-же на электричествѣ. Вы только что доказывали, что электричество и паръ, въ числѣ другихъ факторовъ, повели къ нашему вырожденію и «массовой истерін». Вы доказывали также, что къ тому-же результату повело расширеніе нашихъ свѣдѣній о томъ, что дѣлается въ отдаленнѣйшихъ точкахъ земного шара, а теперь хотите внушить намъ почтеніе къ наукѣ указаніемъ на то, что эта наука сообщаетъ намъ свѣдѣнія о еще болѣе отдаленныхъ точкахъ небеснаго пространства. Не имѣемъ-ли мы, по вашему мнѣнію, переутомленные, права спросить словами вашего нѣмецкаго поэта: ich, dich ehren?—wofür?

За что, въ самомъ дѣлѣ, символисты будутъ благословлять науку и всю эту цивилизацію, если они въ своемъ великолѣпномъ шествіи ихъ дѣйствительно раздавили? Горе побѣжденнымъ,— это вѣрно, вѣрно до плеоназма, и нельзя-же требовать, чтобы побѣжденные ликовали. Тѣмъ болѣе въ настоящемъ случаѣ, когда рѣчь идетъ не о какомъ-нибудь одинокомъ Полѣ Верленѣ или Артурѣ Рембо, а о «массовой истеріи». наслѣдственно распространяющейся по всей Европъ. Нарисовавъ блестящую картину быстраго роста науки за послъднія десятильтія, Нордау нъсколько далъе парируетъ упрекъ наукъ, будто она разрушила идеалы и обезцвнила и обезцвътила жизнь. Упрекъ этотъ предъявляется наукѣ частію самими символистами, а частію и нѣкоторыми сторонними людьми, пытающимися объяснить это движеніе тѣмъ, что наука не оправдала надеждъ, которыя не нее возлагались. На это Нордау отвѣчаетъ, что «вообще не можетъ быть идеала болѣе возвышеннаго, чѣмъ пріумноженіе знанія». А затѣмъ, какъ на высокіе идеалы въ частности, онъ указываеть на «изслѣдователя, всю жизнь согбеннаго надъ микроскопомъ, почти свободнаго отъ физическихъ потребностей, немногимъ извъстнаго, работающаго въ тиши, полагающаго все свое самолюбіе въ томъ, чтобъ установить. можетъ быть, одинъ единственный маленькій новый факть, которымь болье счастливый преемникъ воспользуется при постройкъ блестящаго синтеза». Слъдуютъ другіе примѣры, въ томъ числѣ и знаменитый анекдотъ объ Архимедѣ, который заявилъ пришедшему его убить воину, чтобъ онъ не мъшалъ ему заниматься вычисленіями. Все это, однако, едва-ли убѣлительно. Можно почтительно относиться къ ученому, всю жизнь безкорыстно согбенному надъ микроскопомъ. чтобъ установить какой-нибудь одинъ маленькій новый фактъ. Но эта почтительность обнимаетъ отнюдь не весь правственный обликъ этого ученаго, а лишь нъкоторыя черты его -- безкорыстіе. трудолюбіе, можетъ быть, еще какія-нибудь добродѣтели, и къ почтительности естественно приплетается нѣкоторая доля сожалѣнія или ироніи. Жизнь этого ученаго, дѣйствительно, недорогого стоить. такъ какъ цёлыя сферы жизни, блестящія всею радугой переливовъ радости и печали, запечатаны для него семью печатями. Глухой и слѣпой къ чужимъ радостямъ и печалямъ, ко всему, кромѣ того, что видно въ его микроскопѣ, онъ за это наказанъ скудостью собственной своей жизни. И это отнюдь не жестокое наказаніе, потому что самъ онъ, какъ Гетевскій Вагнеръ, даже не понимаетъ, что любопытнаго за предълами его микроскопа. Но это своего рода уродство, ни лля кого, кромћ исключительно призванныхъ, не соблазнительное. Это, можеть быть, идеаль ученаго, хотя позволительно и въ этомъ сомнѣваться, но это, во всякомъ случаѣ, не идеалъ человѣка. А дѣло именно во взаимныхъ отношеніяхъ этого идеала и науки.

Если символисты и переутомлены чъмъ-нибудь, такъ ужъ. конечно, не наукой. Въ огромномъ большинствѣ случаевъ, эти люди отнюдь не обременены ни знаніями въ какой-нибудь спеціальной отрасли, ни привычкой къ логическимъ пріемамъ мыпіленія. ни пониманіемъ характера и предѣловъ самаго духа науки. Отсюда ихъ нелѣпыя требованія, въ родѣ того, чтобы наука занялась воскрешеніемъ мертвыхъ, а такъ какъ наука оказывается безсильною выполнить эти комическія требованія, то наступаеть столь-же комическое разочарование или вообще недовольство. даже презрѣніе. Для разрѣшенія несуразныхъ вопросовъ и удовлетворенія неудовлетворенныхъ требованій, они обращаются къ древнему магизму, какъ Саръ Пеладанъ, къ «первоначальной и вѣчной мудрости Востока», какъ Артуръ Гембо, къ средневѣковой чертовщинѣ, какъ Гюисмансъ и Гюаита. Ихъ сумеречная мысль естественно притягивается историческими сумерками. Но у нихъ подъ руками есть и другіе источники истины или убѣжища для смятенной мысли. Въ средъ такихъ скудныхъ знаніемъ и недисциплинированныхъ умовъ, особенно, если они группируются въ обособленный кружокъ, въ высшей степени легко возникають и прививаются всякія «новыя слова», всякія открытія «новыхъ мозговыхъ линій» и «новыхъ угловъ души». Дъйствительно-ли разстроеннаго ума человѣкъ или здравый, но одаренный извъстною смълостью и дешевымъ самолюбіемъ. желающій блеснуть новою оригинальною мыслью, хотя-бы это было давно открытая Америка, или просто вздоръ, всегда могутъ разсчитывать на мъсто въ переднемъ углу въ подобной средъ. Мы видѣли, какъ тянуло Артура Рембо къ невиданному, небывалому, невозможному, --- къ «путешествіямъ и открытіямъ, оставшимся безъ описанія», къ «республикамъ, исторія которыхъ не написана». Мы видѣли также, что Стефанъ Маларме готовится разрѣшиться «неслыханнымъ твореніемъ». Этой жаждѣ новаго, неслыханнаго, и этой въръ въ возможность добыть его какимъ-нибудь мистическимъ прыжкомъ тѣмъ легче разыграться, чѣмъ пустыннъе умственный горизонтъ, чъмъ меньше знаещь и понимаешь старое, установившееся

Однако, этой простой, вездъ и всегда легко наблюдаемой механики движенія еще недостаточно для объясненія его распро-

Digitized by Google

страненія. Мало-ли провозглашается «новыхъ мозговыхъ линій», которыя, однако, такъ на ступени провозглашенія и остаются и либо никакого вниманія къ себѣ не привлекаютъ, либо вызываютъ лишь презрительныя улыбки. Не такова символистская литература. Она не только провозглашена, но составляетъ несомнѣнно существующій фактъ. Правда, она не выставила ни одного крупнаго произведенія; правда, къ тому интересу, который она возбуждаетъ, примѣшивается много ироніи, сожалѣнія и чисто-спеціальнаго вниманія съ психіатрической точки зрѣнія. Но она заставляетъ говорить о себѣ всю образованную Европу, она распространяется. растетъ, вызываетъ и сочувствіе къ себѣ, и подражателей. Это показываетъ, что въ ней есть нѣчто, поддерживаемое нѣкоторыми чертами общаго духа даннаго историческаго момента, —пусть это будетъ fin d+ siècle, —нѣчто отвѣчающее, хотя бы и нелѣпо, на нѣкоторый общій запросъ.

Надо помнить, что символизмъ, прежде всего, художественная школа. Экскурсін въ теоретическія области эстетики, этики, философіи, «инструментистики», магіи предпринимаются. главнымъ образомъ, для оправданія извѣстныхъ художественныхъ пріемовъ и недовольства другими художественными пріемами. Недовольство занимаеть очень видное місто во всемъ этомъ движени,недовольство, прежде всего, натурализмомъ и протоколизмомъ Эмиля Зола и его когда-то многочисленныхъ послѣдователей. Зола достаточно чутокъ для пониманія того прискорбнаго обстоятельства, что почва ускользаетъ изъ-подъ его ногъ. Онъ даже самъ готовъ посодъйствовать разрушению своего собственнаго зданія. Еще, кажется, въ 1889 г. онъ говорилъ корреспонденту одной американской газеты: «Послѣ того удара, которой нанесъ господствовавшему направлению натурализмъ, стала чувствоваться потребность нѣкоторой реакціи. Человѣкъ неудержимо стремится къ счастью, оно-постоянный предметъ его желаній. При помощи положительнаго научнаго метода мы заставили ero увидъть зло во-очію. посмотръть на жизнь, какова она есть на самомъ дѣлѣ. Но мы не дали ему утѣшенія. Онъ благодаренъ намъ за то, что мы сдѣлали въ интересахъ раскрытія правды, но онъ даеть намъ понять, что онъ еще не удовлетворенъ». Затъмъ Зола пояснилъ, что на будущее время онъ намъренъ «отръшиться отъ того крайняго направленія, которому слѣдовалъ до сихъ поръ». Въ разговорѣ съ выше часто цитированнымъ Гюре, Зола. возвратился къ этой теми. Онъ полагаетъ, что къ нему и его единомышленникамъ можно бы было обратиться съ такимъ упрекомъ: «Вы злочпотребили положительнымъ фактомъ, внѣшнею дъйствительностью вещей, осязаемымъ документомъ; въ сообществѣ съ наукой и философіей вы обѣщали людямъ счастье въ осязаемой истинь, въ анатомін, въ отрицаніи идеала, и вы ихъ обманули! Смотрите, рабочій уже почти жальеть о цехахь и проклинаеть машины, художникъ возвращается къ лецету искусства, поэтъ мечтаетъ о среднихъ въкахъ... Итакъ, ваше дъло кончено, нужно что-то другое». Сдълавъ самому себъ этотъ реприманаъ отъ лица недовольныхъ, Зола продолжалъ: «Это нетеривніе законно, но наука движется медленно и, можеть быть, слѣдовало бы оказать ей нѣкоторый кредитъ. Впрочемъ, эта реакція логична и можеть восторжествовать черезъ десять-пятнадцать лѣтъ, если явится человѣкъ, который сосредоточить въ себѣ эту жалобу вѣка, эту отголчку отъ науки. Такимъ именно образомъ можетъ умереть натурализмъ». Въ дальнѣйшемъ разговорѣ Зола замѣтилъ: «Впрочемъ, если у меня хватитъ времени, я сдѣлаю то. чего они хотятъ...»

Въ этомъ разговорѣ сказался весь Зола съ его броненосною самоувъренностью, съ его бахвальствомъ, съ его безпринципно стью. Онъ гордъ, онъ почти отождествляетъ себя съ наукой и, во всякомъ случаѣ, идетъ подъ ея знаменемъ, но, если нужно перемѣнить фронтъ, чтобы стать во главѣ новаго движенія, онъ и это готовъ сдѣлать. Но уже самое это обстоятельство показываетъ, что реакція противъ натурализма и протоколизма очень сильна и отнюдь не ограничивается кучкой символистовъ. Въ другомъ мѣстѣ мнѣ уже пришлось отмѣтить нѣкоторыя черты французской беллетристики, не имѣющія ничего общаго съ символизмомъ, и, однако, явно протестующія противъ натурализма. Что касается символистовъ, то въ ихъ «возстании» надо различать нъсколько сторонъ. Надо имъ, прежде всего, отдать спракедливость, - они поняли или почуяли всю антихудожественность чрезмърной детальности протоколизма, доходящей, напримъръ, въ «Нана», до описанія кончика рубаліки, высунувшейся изъ панталонъ героини. Не только нътъ надобности, но нътъ и возмож. ности угнаться за всёми мелочами, какъ въ описаніи внёшней обстановки действія, такъ и въ изображеній душевныхъ движеній дъйствующихъ лицъ. Картина художника тъмъ и отличается отъ

. معمد

фотографіи, что не предоставляеть вниманію зрителя расплываться по всёмъ подробностямъ, а сосредоточиваетъ его на выдающихся, характерныхъ моментахъ, предоставляя воображению зрителя дополнить остальное. Практическій вопросъ рѣшается, конечно, степенью таланта, чувства мъры и ширины горизонта художника: но символисты, несомнѣнно, правы въ той своей исходной точкѣ, что извѣстная доля работы собственнаго B0ображенія зрителя, слушателя, читателя составляеть одно изъ условій эстетическаго наслажденія. Это не м'вшаеть, разум'вется. большому таланту ставить воображенію читателя или зрителя извъстныя границы или давать ему извъстное направление, властно «наводить» его, «внушать» ему то, что онъ, большой таланть, внушить хочетъ. Два-три штриха великаго художника могутъ оживить передъ читателемъ цълую картину и возбудить въ немъ соответственное настроение. Эти-то два-три штриха символисты и провозглашають, подъ именемъ символа, своимъ девизомъ. Но дѣло въ томъ, что въ этомъ смыслѣ все искусство символично, и чѣмъ крупнѣе художникъ, тѣмъ больше его способность символизировать событія или лица, т.-е. въ немногихъ сравнительно чертахъ улавливать ихъ истинный, глубокій смыслъ. У самого Зола, какъ у даровитаго художника, хоть въ той же «Нана», напримъръ, конецъ романа - смерть героини подъ аккомпанименть уличныхъ криковъ «à Berlin! à Berlin!»--можетъ быть названъ вполнѣ символическимъ. Передъ читателемъ умираетъ глупое, наивно-развратное существо, почти животное; около ея трупа болтають разный вздоръ такіе же, какъ она, кокотки; съ улицы, по случаю объявленія войны, доносятся шовинистскіе, барабанно-патріотическіе крики. Только и всего. Но у этой маленькой, въ подробностяхъ, можетъ быть, нѣсколько растянутой картинки есть огромный задній планъ. Смерть Нана, ничтожной человѣчицы, игравшей, однако, благодаря извѣстнымъ общественнымъ условіямъ, первую роль на протяженіи цълаго романа, сопоставленная съ криками «à Berlin!»-есть настоящій символъ второй имперіи въ ея торжествѣ и паденіи. Протоколисть Зола оказался, въ этомъ случат, въ качествт даровитаго художника, символистомъ, если ужъ нужно это новое слово для обозначенія очень старой вещи. Символисты, конечно, хорошо сдѣлали, что напомнили эту старую вещь, потому что литература, и не только французская, уже слишкомъ переполнилась плоскодонными про-

изведеніями, въ которыхъ единичный, не обобщенный факть, анекдотъ, скучай, всякій житейскій пустякъ самъ себѣ довлѣетъ и заносится въ «протоколъ», безъ вниманія къ общему смыслу жизни. Съ другой стороны, однако, люди, называющіе себя или называемые символистами, не могуть осуществить свою программу. прежде всего, за отсутствіемъ или извращенностью талантовъ. Самый талантливый изъ нихъ, Верленъ, завѣдомо ненормальный человѣкъ, да и, какъ мы видѣли, онъ открещивается отъ «цимбалистовъ», отказывается даже понимать, что значитъ «символизмъ» въ устахъ людей, избравшихъ это слово своимъ знаменемъ. И немудрено. Символисты сами извращаютъ свою программу, во-первыхъ, злоупотребляя символами, и во-вторыхъ, придавая имъ таинственный, мистическій смыслъ. Для нихъ каждое явленіе имѣетъ прообразовательное, символическое значеніе Гусеница для Артура Рембо есть не простая гусеница, а символъ «невинности преддверій рая». Отсюда получается крайняя вычурность, манерность изложенія и изображенія, достигающая часто такой степени, что передъ вами точно шифрованное письмо. ключъ къ которому надо еще подобрать. Почему гусеница есть символъ «невинности преддверій рая», это еще не трудно понять: гусеница сама не размножается (она «невинна»), а превращается въ куколку («преддверіе»), изъ которой вылетаетъ красивая, нестрая бабочка (нѣчто «райское»). Но если читатель обратится къ одному изъ стихотвореній изъ «Serres chaudes» Метерлинка, которое я привелъ въ прошлый разъ, то разгадать нагроможденные здёсь символы будеть ужь гораздо труднёе. Можно догадываться, что общій фонъ стихотворенія или даже всего сборника-serre, теплица-есть символъ особеннаго положенія и настроенія поэта, который непосредственно не ошущаеть бурь жизни, происходящихъ за тепличными стеклами. Для образной передачи своего мучительнаго душевнаго состоянія онъ прибъгаетъ къ «мыслямъ принцессы, которая голодна» (принцесса, конечно, ръдко голодна и потому особенно ярко чувствуетъ голодъ), къ «тоскѣ матроса въ пустынѣ» и къ «мѣдной музыкѣ подъ окномъ неизлѣчимо-больныхъ». Все это еще болѣе или менѣс объяснимо. Но, не говоря уже о томъ, что я отнюдь не убъжденъ въ върности моего толкованія, дальнъйшіе символы совершенно непонятны. Что изображають собою «почтальоны на больничномъ дворѣ» или «охотникъ за оленями, ставшій больнич-

нымъ служителемъ», или такъ часто повторяющиеся съ стихахъ Метерлинка, при самыхъ неожиданныхъ обстоятельствахъ, «стада овецъ», «корабли», «паруса», «каналы» и разныя ихъ комбинапін? Все это символы чего-то, но-чего? Если сами символисты и отвѣтять на этотъ вопросъ, то самое большее, что мы можемъ получить, это-нвчто вродь упомянутой уже книги Максимовича-Амбодика «Символы и эмблемы», условную азбуку или словарь. справившись съ которымъ, мы можемъ узнать, что «шафранъ и радуга» выражають мысль: «дѣйствіе сего есть большее», а «стада овецъ», «паруса», «каналы» и т. д. означаютъ то то и то-то. Мы дешифрируемъ такимъ образомъ стихотворение Метерлинка, но его символы, во всякомъ случаѣ. не говорятъ сами за себя и представляють собою продукты болье или менье исключительныхъ, случайныхъ ассоціацій идей. Если Артуръ Рембо «любилъ свинью», «видълъ мечеть на мъстъ фабрики, коляски на небесныхъ путяхъ, салонъ на днѣ озера» и проч., то можно себѣ представить, какія изумительныя ассоціаціи идей возникали въ его мозгу и каковы, значить, были посредствующія логическія звенья между его символами и тѣмъ, что они должны изображать. Процессъ былъ для него самого теменъ, онъ не умълъ бы объяснить его ни себѣ, ни людямъ, а, между тѣмъ. процессъ налицо. идетъ своимъ чередомъ и всякій разъ какъ онъ видитъ,--положимъ, къ примъру, -- стадо овецъ, онъ приходитъ въ извъстное настроение духа и, наоборотъ, приходя въ это состояние, невольно вспоминаетъ стадо овецъ. При слабости контроля разума и воли, эта неразрывность случайной ассоціаціи идей естественно должна получить таинственную, мистическую, даже магическую окраску.

Къ тому же результату влечетъ символистовъ еще и другое теченіе.

Реакція противъ прогоколизма, сопровождаемая, разумѣется, другими обстоятельствами, толкнула кучку молодыхъ недисциплинированныхъ умовъ въ противоположную, еще болѣе нелѣпую и нехудожественную крайность: безъидейной, безсмысленной обнаженности и протокольной точности они противопоставили столь же безсмысленную прикровенность и символическую темноту. Но въ господствовавшей школѣ была еще сторона, тѣсно свя-

6

занная съ протоколизмомъ, однако, логически отличимая отъ него, — натурализмъ, который въ свою очередь вызвалъ реакцію символизма.

Блестящій успѣхъ романовъ Зола вскружилъ ему голову. Онъ вообразилъ себя не только талантливнымъ беллетристомъ, каковъ онъ дъйствительно, а и реформаторомъ. при томъ, ученымъ, и именно натуралистомъ, не въ переносномъ какомъ-нибудь, а въ самомъ прямомъ смыслѣ этого слова. Много онъ на эту тему говорилъ и писалъ смѣшныхъ пустяковъ, отъ которыхъ ИЛО сихъ поръ не совсѣмъ отрѣшился, какъ видно изъ вышеприведенныхъ его разговоровъ съ корреспондентомъ американской газеты и съ Гюре. Но теперь онъ, всетаки, нъсколько сбавиль тонь. онь допускаеть возможность возражений, допускаетъ, что ему л вообще «натуралистамъ» могутъ сказать: «вы злоупотребили положительнымъ фактомъ, внѣшнею дѣйствительностью вещей, осязаемымъ документомъ; въ сообществѣ съ наукой и философіей, вы об'вщали людямъ счастье въ осязаемой истинѣ, въ анатоміи, въ отриданіи идеала, и вы ихъ обманули!» Никто конечно, не ожидалъ, чтобы люди стали счастливъе оттого, что г. Эмиль Зола и его послъдователи, «въ сообществъ съ наукой и философіей», пишуть натуралистическіе романы,--это одна изъ обыкновенныхъ самохвальныхъ выходокъ Зода. Никто и теперь не ожидаетъ, чтобы челов'вчество стало счастливо собственно отъ перемѣны фронта, на которую съ готовностью соглашается г. Эмиль Зола. Но самая эта готовность чрезвычайно характерна. Стоустая молва разсказываетъ, что Зола приготовляетъ. внѣ серіи «Ругонъ-Макаровъ», романъ, мѣстомъ дъйствія котораго будеть Лурдъ, а центромъ тяжестилурдскія чудеса. Въ газетахъ нишутъ, что какой-то богатый мистикъ ассигновалъ уже крупную сумму на переводъ этого романа на всѣ языки, если лурдскія чудеса будуть въ немъ возвеличены и оправданы. Я не удивлюсь, если романъ Зола удовлетворитъ этого чудака.

Когда художникъ начинаетъ теоретизировать на тему объ искусствѣ, то, натуральнымъ образомъ, дѣло его сводится къ подведенію теоретическаго фундамента къ его собственной практикѣ, сложившейся, можетъ быть, помимо всякой теоріи, къ оправданію его инстинктивно усвоенныхъ художественныхъ пріемовъ. Зола, прежде всего, человѣкъ, къ вопросамъ нравственно-

Digitized by Google

политическимъ вполнѣ равнодущный. Отсюда его протоколизмъ: симпатін и антипатіи общественнаго характера, любовь и ненависть къ нравственно-политическимъ принципамъ и явленіямъ. надежды и разочарованія не дають ему постояннаго опредѣленнаго мврила для расценки фактовъ, которые поэтому оказываются всѣ равноцѣнными, равно достойными воспроизведенія во встахъ своихъ мелочахъ и подробностяхъ, равно себт довлъющими. По этой-же причинѣ онъ, дѣйствительно, «злоупотребилъ, -- какъ и самъ сознается, -- положительнымъ фактомъ, визшнею дъйствительностью вещей, осязаемымъ документомъ». Когда онъ сталъ теоретизировать, то пожелалъ это свое равнодушіе облечь въ мантію науки, дескать, «не вѣдающей ни жалости, ни гнѣва» и безстрастно «изслѣдующей всѣхъ вещей дѣйства и причины». Отсюда----«натурализмъ». Изо всего якобы научнаго багажа. которымъ Зола уснащалъ свои теоретические беста объ искусствѣ и критикѣ, — изъ всѣхъ этихъ «анатомій». «экспериментальныхъ методовъ» и т. п., — опредѣленный смыслъ имѣетъ только терминъ «детерминизмъ». Какъ извѣстно, детерминизмомъ называется и ученіе о неразрывной причинной связи явленій, и самый факть этой связи. Ученіе это вырабатывалось вѣками и, рѣшительно утвердившись, наконецъ, въ наукѣ, а отчасти и въ философіи, упразднило массу миновъ и предразсудковъ. Какъ-бы, однако, ни были велики заслуги этого ученія, оно недостаточно въ области нравственно-политической, гдъ рядомъ съ нимъ должны быть поставлены иные руководящіе принципы. Детерминисты требуютъ, чтобы мы относились къ людскимъ дѣламъ съ такимъ же безстрастіемъ, какъ и къ процессамъ природы, потому что эти дѣла, какъ и все на свѣтѣ, какъ и самъ свѣтъ, подчинены закону причинной связи, и не въ нашей власти оборвать или измѣнить эту связь; достаточно усмотрѣть естественныя причины и следствія даннаго нравственно-политическаго явленія, чтобы не волноваться имъ ни въ положительную, ни въ отрицательную сторону и отказаться какъ отъ восторга передъ нимъ, такъ и отъ негодованія. Эту-то точку зрѣнія Зола и излагалъ, подъ именемъ натурализма, въ своихъ теоретическихъ статьяхъ и до извъстной, весьма значительной, степени практиковалъ въ своихъ романахъ. Очевидно, однако, что человъчество никогда не усвоить себѣ этой точки зрѣнія и не можеть этого сдѣлать по кореннымъ свойствамъ своей природы. Въ качествѣ существа, 6\*

не только мыслящаго, а и чувствующаго, и обязаннаго трудиться. бороться. вообще действовать, человекъ не можетъ не волноваться въ дѣлахъ, въ которыхъ онъ является активнымъ или пассивнымъ факторомъ, не можетъ отрѣшиться на практикѣ отъ убъжденія, что ему доступно сознательное воздъйствіе на направленіе и ходъ событій. Пусть детерминисты говорять о тщетѣ горя и радости, негодованія и торжества при видѣ того или другого явленія въ непреоборимомъ естественномъ ходѣ вещей, --это горе и радость, это негодование и торжество тоже имѣютъ свои причины и играютъ свою роль въ естественномъ холъ вещей. Если меня быють, такъ, вѣдь, я не могу удержаться на той «научной» или натуралистической точкъ зрънія, что удары, мнѣ наносимые, суть слѣдствія извѣстныхъ причинъ. Не успокоится на этомъ и никакой детерминисть: онъ будетъ отбиваться, ругаться, убъжитъ, закричитъ отъ боли и злобы. - и всъ эти лъйствія будуть вполнѣ законными, въ смыслѣ детерминизма, звеньями естественнаго хода вещей, обусловленнаго причинною связью явленій. Ну, а если быють не меня, а другого, но эхо этихъ ударовъ больно отзывается въ моемъ сердцѣ? Ну, а если извъстный, положимъ историческій процессъ, вполиъ, конечно, естественный, потому что ничего неестественнаго нътъ и быть не можеть, -- грозно надвигается на моихъ соотечественниковъ или на какую-пибудь группу ихъ, готовясь ихъ раздавить? Ну, а если сердцу моему близки всѣ труждающіеся и обремененные всѣхъ временъ, всѣхъ странъ и народовъ? Во всѣхъ этихъ, постепенно расширяющихся, по объему захватываемыхъ ими интересовъ, случаяхъ, детерминизмъ не можетъ играть руководящей роли, потому что не даетъ оснований для нравственнаго суда надъ людьми и событіями и для сознательнаго воздъйствія на ходъ вещей. Это и не его дѣло. Онъ удовлетворяеть совершенно опрелѣленной потребности человѣческой природы, потребности IIOзаслуги его въ этомъ отношеніи достаточно Beзнанія. и лики, чтобы была какая-нибудь надобность незаконно расширять предѣлы его компетенціи подавленіемъ другихъ потребностей. которымъ оно удовлетворить, по самому существу своему, не можетъ. Такое незаконное расширеніе имфетъ своимъ источникомъ либо односторонность ума, либо индифферентизмъ, равнодушіе, либо наконецъ, то и другое вытств. Что-же касается последствій, то таковыми являются или слепой фатализмъ, или ть сложныя душевныя драмы, о которыхъ мнѣ еще сравнительно недавно пришлось говорить по поводу романа Бурже «Ученикъ» и драмы Додэ «Борьба за существование» и о которыхъ я, поэтому, распространяться теперь не буду. Тогда-же были указаны и причины, по которымъ, благодаря особенностямъ новъйшей французской исторіи, именно во Франціи должны были эти драмы получить особенно острый характеръ. Понятное дѣло, что и во Франціи односторонніе умы и равнодушные люди остаются въ сторонѣ отъ подобныхъ драмъ. Мало того, благодаря все тѣмъ-же особенностямъ исторіи, во Франціи больше, чѣмъ гдѣ-нибудь. опошленный неумъстнымъ примъненіемъ детерминизмъ могъ распространиться, получивъ такихъ, такъ сказать, уличныхъ и въ своей уличности могущественныхъ пропагандистовъ и популяризаторовъ, какъ Зола и т. п. Вся улица, всѣ бульвары и кабачки узнали, что горевать и негодовать по поводу общественныхъ, нравственно-политическихъ дѣлъ и прать противу-рожна-неразумно, ибо все совершается по естественнымъ законамъ причинной связи. «Анатомія», «позитивный методъ» и прочіе жуиелы чрезвычайно помогли дѣлу. Они санкціонировали равнодушіе и склонность плыть по теченію какъ въ твхъ, кто иначе и не умълъ и не хотълъ плавать, такъ и въ усталыхъ. А было отчего устать во Франціи! Но не только жизни, что на улицѣ. Ла и на самой улицъ не могли не отражаться болью, обидой и стыдомъ необычайныя несчастія, поражавшія Францію за послѣдніе два-три десятка літъ вплоть до позора Панамы. И Седанъ, и все, что ему предшествовало и что за нимъ слѣдовало, — все это подробности естественнаго хода вещей, управляемаго закономъ причинной связи. Но ограничиваться регистраціей этихъ причинъ и слѣдствій, прежде всего, не «натурально», не въ натурѣ человѣка.

Боюсь, что читатель припишеть мнѣ преувеличенное мнѣніе о вліяній Зола съ его натурализмомъ и протоколизмомъ. Нѣтъ никакого сомнѣнія, что вліяніе это было сильно, особенно въ литературныхъ кружкахъ, которые я теперь, главнымъ образомъ, имѣю въ виду. Но Зола, конечно, не одинъ вліялъ въ эту сторону; мало того, самъ онъ былъ лишь вульгарнымъ и вульгаризирующимъ отраженіемъ чужихъ мыслей и вліяній. Не говоря о другихъ, недавно умершіе Тэнъ и Ренанъ, въ формѣ, разумѣется, несравненно болѣе тонкой, осторожной и приличной, съ каоедръ и въ своихъ учено-литературныхъ произведеніяхъ разливали отраву неумѣстнаго детерминизма. Но и они въ свою очередь были лишь живымъ выраженіемъ извѣстнаго историческаго момента, продуктомъ разгрома всѣхъ идеаловъ, отъ котораго уцѣлѣлъ только идеалъ человѣка науки, безстрастно изслѣдующаго естественный ходъ вещей въ его причинной связи. Въ противоположность тому безшабашному самодовольству съ которымъ Зола иредъявлялъ свой «скальпель анатома» и тому подобные якобы научные пустяки, сочиненія ихъ нерѣдко освѣщаются грустною, хотя подчасъ и кокетливою улыбкой разочарованія. Были, конечно, и другіе центральные очаги разочарованія, изъ которыхъ оно распространялось къ периферіи, гдѣ о наукѣ знали болѣе или менѣе только по наслышкѣ и относились къ ней съ платоническою почтительностью.

Одною изъ точекъ этой периферіи былъ кабачокъ въ Латинскомъ кварталъ, гдъ собирались символисты. Ихъ интересовали преимущественно, а сначала, кажется, даже исключительно, вопросы художественной, и именно стихотворной формы. Во всемъ остальномъ они были не только не свѣдущи, но и не заинтересованы. Но и до нихъ разными, чисто-случайными путями достигали элементы общей смутной атмосферы. Тутъ была и въра въ науку, хотя бы въ кривомъ зеркалѣ золанзма, и фіаско соціально-экономическихъ и нравственно-политическихъ идеаловъ. разочарование въ нихъ и разочарование, наконецъ, въ самой наукѣ. Все это было очень смутно, запутано и отнюдь не однородно, за исключеніемъ, можеть быть, одного пункта. Я уже отмѣтилъ въ прошлый разъ тяготѣніе разныхъ «новыхъ теченій» къ нессимистической мысли объ упадкъ (décadence) Франціи и даже всего міра. Между символистами и были и есть убѣжденные католики, для которыхъ наука, по выраженію Поля Верлена, есть «убійца молитвы и пѣсни, и искусства». Для этихъ, по крайней мъръ, отчасти было ясно, въ чемъ состоитъ «упадокъ». но затъмъ упадокъ больше чувствовался, нежели понимался. И понятное дёло, что эта увъренность въ какомъ-то всеобщемъ упадкъ, не подкръпленная ни знаніемъ, ни яснымъ сознаніемъ, открывала широкій просторъ для самыхъ дикихъ идей и совер шенно произвольныхъ фантазій. Давно извъстно, что во времена сильныхъ политическихъ пароксизмовъ, поражающихъ воображеніе, вселяющихъ и разбивающихъ большія надежды и опасенія, число психическихъ растройствъ, равно какъ и самоубійствъ, значительно увеличивается. И любой пать этихъ несчастныхъ безумцевъ могъ явиться въ среду символистовъ съ болѣе или менѣе серьезными шансами на успѣхъ своей безумной проповѣди. Въ такомъ-же благопріятномъ положеніи оказывался и любой шутникъ или самолюбецъ, мечтающій о послѣдователяхъ и ученикахъ, о собственной школѣ или сектѣ. А такихъ самолюбцевъ должно было много быть, такъ какъ на фонѣ всеобщаго ущадка и полнаго отсутствія признанныхъ авторитетовъ особенно соблазнительно выскочить съ «новымъ словомъ», потому что. вѣдь, въ старыя слова извѣрились, или ихъ забыли, или просто не знають ихъ.

Если во всемъ этомъ искать не какую-нибудь общую опредѣленную мысль, ясно сознанную, - такой нѣтъ въ этихъ новыхъ теченіяхъ, — а ту интимную и инстинктивную подкладку, въ которой такъ или иначе смутно отразились общее недовольство и общая потребность времени, то она окажется въ слѣдующемъ.

Человъкъ со всъми своими помыслами, чувствами и дъйствіями составляетъ одно изъ звеньевъ цъпи причинъ и слъдствій. Но онъ участвуеть въ этой цепи и какъ активный факторъ: онъ сознательно (пусть это будеть иллюзія сознанія) становится самъ причиною извъстнаго рода явленій, для чего ставить себъ извъстныя цъли. Учение объ этихъ цъляхъ, долженствующее обнимать всю область идеаловъ, личныхъ и общественныхъ, столь же необходимо, какъ и детерминизмъ, ученіе о причинной связи, съ которымъ оно должно быть приведено въ гармоническое объединеніе. Детерминизмъ отвѣчаеть лишь разуму, потребности познанія; поэтому, при исключительномъ его господствѣ, остальные два элемента душевной жизни-чувство и воля-остаются безъ удовлетворенія, жизнь тускитеть, вянеть, обезцвізчивается. Такъ что въ этолю слыслю символисты (и не одни они, конечно) совершенно правы, говоря объ изсушающемъ жизнь вліяніи науки. Но въ своемъ чистомъ видѣ это случай отвлеченно-гипотетическій. Въ дъйствительности мы видимъ лишь большую или меньшую односторонность. Въ дъйствительности само изучение причинной связи явленій можетъ стать цѣлью жизни, возбуждая своего рода радости и печали и могущественно направляя волю. Это случай весьма возможный и даже сравнительно неръдкій въ области естествознанія. Не то въ области вопросовъ нравственно-

политическихъ. Здъсь чувство и воля лишь въ видъ уродства могуть удовлетвориться самымъ процессомъ познанія, и, пожалуй, благо такому уроду лично, ибо въ противномъ случаѣ придавленные въ немъ элементы жестоко истять за себя. Этою местью окрашены иногда цѣлыя эпохи, когда, вслѣдствіе отсутствія равновѣсія между разумомъ, чувствомъ и волей, жизнь утрачиваетъ смыслъ, когда цѣлымъ обществомъ овладъваетъ атмосфера безцѣльности существованія. Для такого удрученнаго польженія нѣть надобности, чтобы всѣ и каждый ясно сознавали, въ чемъ состоитъ бѣда: бѣда въ воздухѣ носится, какъ невидимая зараза, и минуетъ лишь тъхъ, конечно, очень многочисленныхъ, кто живетъ изо дня въ день исключительно животною жизнью. Встами же остальными либо неисходная, хотя бы и совершенно безпрелметная, тоска овладьваеть, либо жажда, хотя бы безсознательная, исхода. А исходъ одинъ: нужны такія ціли, такіе идеалы, которые, возбуждая нравственное чувство, давая ему мърило добра и зла, направляли бы человѣка къ дѣятельному участію въ торжествѣ добра п. въ то же время, находились бы въ полномъ согласіи съ уровнемъ положительнаго знанія въ данный историческій моменть.

Разные люди ищуть этого выхода, въ томъ числѣ и символисты; ищугъ въ значительной степени безсознательно, легко попадая въ руки безумцевъ и простыхъ самолюбцевъ. Констатируя въ настоящемъ какой-то для нихъ самихъ неясный «упадокъ», они съ завистью обращаются къ протлому, прежде всего къ среднимъ въкамъ. Я уже упоминалъ, что въ числъ символистовъ есть не мало католиковъ и, кажется, большею частью воспитанниковъ іезуитскихъ школъ. Уже одно это обстоятельство направляеть ихъ мысль къ эпохѣ полнаго безраздѣльнаго господства католицизма. Но и помимо заложенныхъ еще въ дътствъ духовныхъ съмянъ, всякій постоянный наблюдатель, совершенно даже отрицательно относящійся къ средневѣковой жизни, долженъ признать за ней извъстную полноту и цъльность, завидную для нашихъ надломанныхъ, надтреснутыхъ современниковъ. Люди тогда не колебались жить и умирать ради того, что считали святымъ; они не сомнѣвались въ немъ мыслью, тяготѣли къ нему чувствомъ и почерпали въ немъ руководящее начало для своей дѣятельности; теоретическая истина, практическая мораль и непосредственная д'ятельность сливались въ одинъ аккордъ; человъкъ жилъ весь, цёликомъ, безъ внутренняго разлада. Нельзя ли вернуться

къ этой цѣльности съ полною неприкосновенностью ея догматовъ и формъ? Нѣкоторые думаютъ, что можно, что это только вопросъ времени и энергіи. Эти для насъ неинтересны. Не будемъ мы также разсматривать здѣсь всѣ попытки примиренія католицизма съ пріобрѣтеніями позднѣйшихъ временъ въ области науки и политической практики. Послѣдняя очень мало занимаетъ символистовъ, они больше въ высотахъ теоріи витаютъ, и здѣсь ихъ мысль выкидываетъ поистинѣ удивительные курбеты.

Оть среднихъ вѣковъ символистовъ тянеть еще дальше въ глубь исторіи.--кого къ «первоначальной и вѣчной мудрости Востока» вообще, кого къ древней Ассиріи, Индін, Египту. И въ этомъ есть свои резоны. Можно, конечно, говорить въ общихъ чертахъ и въ краткой формуль, особенно въ стихахъ, что наука есть «убійца молитвы и пѣсни, и искусства». Но самый фанатическій католикъ не можетъ отрицать гигантскихъ пріобрѣтеній науки, -- они на лицо, и связать ихъ съ устарѣлыми догматами. повидимому, нътъ никакой возможности. Однако, относительно, по крайней мъръ, одной группы этихъ пріобрътеній «новыя теченія» нашли такую возможность. Это именно группа опытовъ, наблюденій и изслѣдованій по гипнотизму и связаннымъ съ нимъ психо-физіологическимъ явленіямъ. Работы эти, уже теперь многое освѣтившія, имѣютъ несомнѣнно блестящую будущность, но пока въ нихъ есть еще не мало спорнаго и непровъреннаго. Торопливые умы не хотятъ этого знать, а умы недисциплинированные и фантастическіе мечтають уже о возрожденіи магіи. Ученіе о гипнотизмѣ освѣщаетъ, между прочимъ, нѣкоторыя мрачныя страницы средневѣковой исторіи. Но, вмѣстѣ того, чтобы признать, что, напримеръ, разныя ведьмы и колдуньи, сознавшіяся въ своихъ сношеніяхъ съ дьяволомъ, были истерички и жертвы внушенія, фантастическіе умы склонны, наоборотъ, въ истеріи и гипнозѣ видѣть участіе дьявола и его могущественныхъ служителей --- маговъ. Въ упомянутомъ романѣ Гюнсманса «Là-Bas» есть чрезвычайно интересныя въ этомъ отношении страницы. Но, очевидно, незачъть останавливаться на среднихъ въкахъ: вся средневѣковая магія была, можеть быть, только наслѣдницей и, во всякомъ случав, преемницей магіи, «тайнаго знанія» древняго Востока, куда, значить, и слъдуеть обращаться, какъ къ источнику «первоначальной и вѣчной мудрости». Но это были, всетаки. знанія, хотя и тайныя, своего рода наука, которую, по крайней

мѣрѣ, избранные могутъ и теперь изучать. Отсюда двойственное отношеніе къ наукѣ: съ одной стороны презрѣніе и недовольство. а съ другой—непомѣрныя надежды на нее, образцы которыхъ мы уже видѣли.

Я приведу еще примъръ, нъсколько отличный. Въ 1891 г. въ Парижѣ выпіла книжка, подписанная псевдонимомъ «Princesse Sapho», подъ заглавіемъ: «Le tutu. Moeurs fin de siècle. Avec une planche de musique céleste et une composition symbolique de Binet». Это настоящій бредъ безумда и, при томъ, верхъ мерзости, превосходящей всякое описание. Не то чтобы онъ отличался скабрезнымъ. эротическимъ характеромъ, — напротивъ, этотъ элементъ сравнительно слабъ въ книгѣ, а цереполиена она разными нечистоплотностями, въ числѣ которыхъ чуть не на каждой страницѣ фигурируютъ твердыя и жидкія испражненія, рвота и т. п. Нельзя читать безъ омерзѣнія эту ерунду, но по временамъ нельзя и не улыбнуться. Вслъдствіе разныхъ удивительныхъ обстоятельствъ, оказывается надобность, чтобы у героя разсказа появилось молоко въ грудяхъ, -- онъ долженъ кормить ребенка. Операцію эту очень легко устраиваетъ знаменитый ученый Мессе-Малу, при помощи впрыскиванія млекотворныхъ вибріоновъ. Чтобы опредблить, куда именно должно быть произведено впрыскивание, Мессе-Малу внимательно разсматриваетъ большой налецъ героя. бормоча при этомъ слѣдующія якобы «латинскія и научныя сло-Ba»: «Région précordiale du molossos gringatoire... stirpfiriques golgomerus... carbonate d'amphibole... acrobate de porphyre... clitoria ternata... bismuth végétal». Потомъ великій ученый велить подать себѣ «наваръ децильоннаго разведенія въ 44 градуса южной долготы» и производитъ вспрыскивание. Въ ожидании, пока операція окажеть свое дійствіе, онъ отправляеть паціента погулять въ саду. Въ саду этомъ много рѣдкостей, изъ которыхъ мы остановимся только на одной. Ученый Мессе-Малу, на основания нъкоторыхъ теоретическихъ соображений, выростилъ дерево «l'hommier», - дерево на которомъ растутъ люди. какъ яблоки на яблонъ. Въ объяснение текста приложена картинка (она-то и ссть обѣшанная въ заглавіи composition symbolique). На вѣткахъ дерева висять прикрѣпленные особыми отростками къ темени люди; тутъ есть ребенокъ, взрослый китаецъ въ соотвѣтственномъ костюмѣ, съ длинными усами и косой, какое-то безголовое туловище молодая дѣвушка въ модномъ костюмѣ и съ вѣеромъ въ рукахъ, молодой человѣкъ въ пиджакѣ, курящій трубку, еще какіе-то люди. Въ текстѣ поясняется, что люди эти разныхъ національностей, а для полноты коллекціи прибавлены еще слѣпой, глухонѣмой и безголовый. Всѣ эти плоды человѣчьяго дерева вырощены ученымъ Мессе-Малу такимъ образомъ: онъ собралъ множество половыхъ органовѣ («и Боже! какою цѣной они мнѣ достались!» — восклицаетъ великій ученый), закопалъ ихъ въ землю и погрузилъ въ нихъ корни кипариса, — и вотъ результать! Удерживаюсь отъ невозможныхъ для передачи подробностей...

Да не подумаеть читатель, что это какая-нибудь пародія или вообще шутка. Нѣть кто прочтеть эту невообразимо нелѣпую книжку, тотъ убѣдится, что это настоящій бредъ сумашедшаго, который отнюдь не думаетъ шугить. И какъ ни нелъпы надежды, возлагаемыя «княгиней Сафо» на науку, онъ, всетаки, сообразнѣе съ обликомъ науки, чѣмъ «флюндические кулаки», барабанящіе по головѣ Гюисманса, невидимая драка между Ліономъ и Парижемъ, «домашній духъ» Гюанты, астральныя похожденія Пеладана и проч. Ученый Мессе-Малу предъявляетъ извъстную теорію, на основаніи которой и дъйствуеть. Теорія эта нельша, но она не выходить изъ предъловъ естества, и всякій можеть ее провърить, если бы нужна была такая провърка. Тъ же господа обладаютъ какимъ-то «тайнымъ» знаніемъ, доступнымъ лишь избраннымъ, или ищутъ таковаго и желаютъ обратить въ тайну учение о гипнотизмѣ, когда все въ немъ явно и ни малѣйше не колеблеть установившихся въ наукѣ понятій о законахъ природы. Реагируя противъ злоупотребленія детерминизмомъ, точнѣе говоря, противъ неумъстнаго его примъненія, смутная мысль представителей «новыхъ теченій», по выраженію одного изъ двиствующихъ лицъ Гл. Успенскаго, «не туда, не въ то мъсто попадаетъ». Можно завидовать цъльности и полнотъ древней жизни, не расколотой сомнѣніями и колебаніями. Можно и должно желать такой же цѣльности и для насъ, но это можетъ быть достигнуто лишь на почвъ объединенія нашихъ теперешнихъ знаній о природъ вещей, нашихъ нравственныхъ идеаловъ и нашей практической дъятельности. Мистицизмъ, тяготение къ тайне во что бы то ни стало, даже тамъ, гдѣ ровно никакой тайны нѣтъ, конечно, тутъ не поможетъ. Символисты поняли или почувствовали, что нельзя жить однимъ детерминизмомъ, но стали подкапываться подъ него съ такой стороны, съ которой онъ рипительно неуязвимъ.

Въ своихъ мало сознательныхъ поискахъ цѣльной, гармонической жизни всѣмъ существомъ, исѣми доступными человѣку сторонами жизни, символисты или вообще «новыя теченія» «невъ то мѣсто попадаютъ» еще на одномъ, крайне любонытномъ цунктѣ. Его-то, кажется, и имѣетъ въ виду г. Мережковскій. говоря о «расширеніи художественной впечатлительности», какъ объ одной изъ заслугъ символизма.

Представители новыхъ теченій очень любять слово «синтезъ» которое фигурируетъ въ ихъ писаніяхъ почти такъ же часто, какъ и слово «символъ». Саръ Пеладанъ писалъ Жюлю Гюре: «Вы спрашиваете, что такое магизмъ? Это---высшая культура, синтезъ, предполагающій всѣ анализы, высшій результатъ сочетанія гипотезы съ опытомъ, верховенство ума и вѣнецъ науки, соединенной съ искусствомъ». Поль Аданъ, когда-то ярый послѣдователь натурализма, за излишнюю протокольность скабрезнаго характера подвергшійся даже судебному преслѣдованію, а теперь магъ, собственными глазами видъвшій «домашняго духа» въ шкафу у Станислава Гюанта, говорилъ тому же Гюре: «натуралисты» и «психологи» занимались анализомъ, а символистамъ предстоитъ построить синтезъ. Признанный теоретикъ новыхъ теченій, Шарль Морисъ, говоритъ въ своей книгъ «La littérature de tout à l'heure»: «Въ глубинѣ души молодыхъ поэтовъ лежитъ жажда всего; эстетическій синтезъ-воть чего они ищуть». И въ друтомъ мѣстѣ той же книги: «современная литература синтетична; она мечтаеть воздъйствовать на всего человъка всъмъ искусствомъ» (и жирный шрифтъ, и курсивъ принадлежатъ Морису).

Всякій синтезъ есть соединеніе или возсоединеніе разрозненныхъ элементовъ въ одно цѣлое. И на основаніи всего вышеизложеннаго можно было бы думать, что символисты предоставляютъ искусству дѣйствительно высокую миссію. Искусство непосредственно имѣетъ дѣло съ эстетическимъ чувствомъ, и нѣкоторые думаютъ тѣмъ и ограничить его задачи. Я думаю, что такое ограниченіе не только не законно въ теоретическомъ смыслѣ, но и не возможно на практикѣ. Мы не будемъ, однако, на этомъ останавливаться, такъ какъ рѣчь у насъ идетъ о символистахъ, а они желаютъ воздѣйствовать путемъ искусства на «всего человѣка». «Весь человѣкъ», — эта формула, вѣдь, обнимаетъ и разумъ, и нравственное чувство, и практическую дѣятельность, и, слѣдовательно, символисты желаютъ, чрезъ посред-

100

ство эстетической эмоцін, воздъйствовать на всъ эти элементы. Въ этомъ состоитъ ихъ «синтезъ». Въ смутномъ видъ такая постановка вопроса о задачахъ искусства, дъйствительно, пробивается кое-гдъ въ писаніяхъ символистовъ, но именно въ очень смутномъ видъ, въ крайне туманныхъ выраженіяхъ, которыя вообще свойственны представителямъ «новыхъ теченій». Однако, эта смутная, находящаяся, такъ сказать, въ зародышевомъ состояніи мысль неожиданно подмъняется другою, не имъющею съ нею ничего общаго, но чрезвычайно характерною и до извъстной степени уже практикуемою символистами.

Читатель благоволить припомнить нъкоторыя отмътки, мимоходомъ сдъланныя мною еще въ прошлый разъ. Такъ, я обращалъ вниманіе читателей на пристрастіе новыхъ поэтовъ къ слову «chair» въ смыслѣ тѣла, въ тѣхъ случаяхъ, когда старый поэтъ сказалъ бы «corps». Это одинъ изъ образчиковъ «расширенія художественной впечатлительности»: слово «corps», тѣло, внушаетъ мысль только о формѣ, тогда какъ слово «chair», мясо, гораздо более слабое по отношению къ форме, но вызывающее, всетаки, и зрительное впечатлёніе, говорить и другимъ чувствамъ. Конечно, это только мое личное объяснение, но оно находится въ полномъ согласіи съ другими фактами изъ которыхъ мы въ прошлый разъ отмѣтили пристрастіе Метерлинка къ характеристикѣ идей, чувствъ, отношеній эпитетами, заимствованными изъ области цвѣтовыхъ ощущеній.--- «голубая бездѣятельность», «желтыя стрѣлы сожалѣнія» и проч. Согласуется оно и съ вышеприведеннымъ признаніемъ Артура Рембо въ «Алхиміи слова»: онъ надъялся «изобрвсти поэтическое слово, которое рано или поздно было бы доступно встемъ чувствамъ».

Къ этому можно было бы прибавить еще многое. Такъ, Сенъ-Поль-Ру-Великолѣпный въ письмѣ къ Жюлю Гюре изложилъ на своемъ удивительномъ языкѣ слѣдующую теорію: «Въ поэтической религіи душа есть арфистъ, арфу котораго представляетъ собою тѣло. Это пятиструнная арфа. Щипните одну изъ струнъ и вы получите эгоистическій и односторонній голосъ въ пустынѣ; троньте всѣ пять струнъ — и вотъ экспансивная любовь, вотъ симфонія... Органически говоря, поэтъ можетъ, слѣдовательно, быть сравниваемъ съ высшею арфой, обращающеюся къ маленькимъ арфамъ народовъ... Поэзія, синтезъ различныхъ искусствъ, есть единовременно *вкусъ, запахъ, звукъ, свътъ, форма*... Поэти-

ческое произведение есть иятигранная призма-sapide-odorantesonore-visible-tangible». Какъ ни исключительно своеобразна на первый взглядъ теорія Сенъ-Поль-Ру-Великолѣпнаго, она лишь съ наглядною грубостью излагаетъ интимную руковолящую мысль большинства символистовъ, на какія бы секты и подсекты они не раздълялись. Всъ символисты, маги, инструментисты, маньиисповѣдуютъ необыкновенное почтеніе къ Рихарду Вагфики неру, собственно за «синтезъ» музыки, поэзіи и сценическаго искусства. Нѣкоторые привѣтствуютъ попытки раскрашиванія статуй, опять-таки, какъ синтезъ скульптуры и живописи. Но наиболве распространена тенденція къ сліянію поэзіи съ звуковыми и цвътовыми ощущеніями. Поль Верленъ требуеть отъ стиховъ «музыки прежде всего». Рене Гиль пишеть: «Для выраженія извъстнаго состоянія духа нужно заботиться не о точномъ лишь значении слова, о чемъ до сихъ поръ только и думали; эти слова должны выбираться съ точки зрѣнія ихъ звучности, такъ чтобы ихъ цѣлесообразное, разсчитанное сочетаніе давало математическій эквиваленть того музыкальнаго инструмента, который былъ бы пущенъ въ ходъ въ оркестрѣ для выраженія даннаго состоянія духа». Но слова, фразы, образы, картины должны быть подчинены не звуковымъ только ощущеніямъ, а и ощущеніямъ цвѣта. Недаромъ лртуръ Рембо «изобрѣлъ» цвътныя гласныя, недаромъ Метерлинкъ характеризуетъ извъстныя состоянія духа эпитетами «голубой», «бѣлый», «зеленый» и т. д. Приведенное мною въ прошлый разъ стихотворение Метерлинка о «облыхъ павлинахъ» представляетъ собою полное осуществленіе этой двойственной программы. Тутъ и обиліе носовыхъ звуковъ, и неумъренно повторяющееся слово «бълый» пущены въ ходъ съ намъреніемъ вызвать извъстное настроеніе при помощи звуковыхъ и цвѣтовыхъ ощущеній. Стихотвореніе не имѣетъ рѣшительно никакого смысла, но не въ смыслѣ и дѣло въ подобныхъ произведеніяхъ.

Читатель теперь видитъ, въ чемъ состоитъ «синтезъ» символистовъ и какъ они понимаютъ «воздъйствіе всего искусства на всего человъка». «Весь человъкъ» для нихъ отнюдь не значитъ существо мыслящее, чувствующее и дъйствующее, а существо слышащее, видящее, обоняющее, осязающее и вкушающее. Такимъ образомъ, дъйствительная и настоятельная потребность въ объединении науки, правственныхъ идеаловъ и практической дъ-

Digitized by Google

ятельности подмѣнивается фантастическою задачей, касающеюся, главнымъ образомъ, если не исключительно. художественной техники. Какія слова употреблять и какъ ихъ располагать надо для надлежащаго художественнаго эффекта, ---таковъ главный предметь заботъ символистовъ. Отсюда эта утомительная вымученность языка, пріискиваніе рѣдкихъ, старинныхъ или вновь сочиненныхъ выраженій, непонятные обороты рѣчи, эквилибристика версификаціи. Но я назвалъ задачу символистовъ не только техническою, а и фантастическою, и это послѣднее можетъ показаться несправедливымъ. Въ самомъ дѣлѣ, техника искусства, вѣль, не сказала своего послѣдняго слова, да и когда же она его скажетъ? Поэтому и задача символистовъ, при всей своей узости, можетъ имъть свое значение. Это не новое міровоззрѣніе и тѣмъ паче не новая религія, какъ гордо мечтаютъ нѣкоторые символисты, не какая-нибудь новая формула, обнимающая «всего человѣка» единымъ принципомъ; но это, можетъ быть, дъйствительно «расширеніе художественной виечатлительности» и выработка соотвѣтственныхъ техническихъ пріе-MOBЪ.

Лоранъ Тальядъ мистифицировалъ, по его словамъ, податливые умы посѣтителей кабачка въ Латинскомъ кварталѣ разными разностями, въ томъ числѣ цвѣтными гласными. Можетъ быть, дѣйствительно мистифицировалъ, но «изобрѣлъ» цвѣтныя гласныя не онъ, а Артуръ Рембо. Такъ говоритъ самъ Рембо. Можетъ быть, дѣйствительно изобрѣлъ, то-естъ своимъ умомъ дошелъ, но дѣло въ томъ, что цвѣтныя гласныя представляютъ собою несомнѣнный научный фактъ, хотя и не вполнѣ разработанный.

Когда мы говоримъ: «черная неблагодарность», «розовыя надежды», «зеленая молодежь« и т. п., то вполнѣ понимаемъ другъ друга, хотя-бы и не получали при этомъ впечатлѣнія чернаго, розоваго, зеленаго цвѣта. Эти эпитеты издавна срослись въ общемъ сознаніи съ опредѣляемыми ими предметами, такъ что никому и въ голову не приходитъ спросить себя: почему собственно неблагодарность — черная, а надежда — розовал? Что касается «зеленой молодежи», то это дѣло, вѣроятно, простой аналогіи съ весеннею растительностью, но черная неблагодарность и розовая надежда имѣютъ, можетъ быть, гораздо болѣе глубокій смыслъ. Мы когда-нибудь въ другой разъ остановимся на этомъ любопытномъ предметѣ. а теперь съ насъ достаточно знать, что тщательными опытами дознано извѣстное постоянное соотношеніе между

95

ошушеніемъ даннаго цвѣта и общимъ душевнымъ состояніемъ. Возможно поэтому, что ассоціація идей чернаго цвіта и неблагодарности, розоваго цвѣта и надежды - не есть что-нибудь условное, а коренится въ реальной связи представленій чернаго и розоваго цвѣта, съ одной стороны, и состоянія духа, вызываемаго неблагодарностью и надеждой — съ другой. Возможны, однако, полобныя же ассоціаціи илей и совершенно случайнаго и. такъ сказать, индивидуального характера. Если, положимъ, ребенокъ былъ испуганъ собакой, сбившей его съ ногъ лицомъ въ траву, зеленый цвѣтъ которой бросился ему въ ту минуту въ глаза, то это впечатлѣніе зеленаго цвѣта можеть прочно и навсегда ассоціироваться въ его мозгу съ представленіемъ опасности. Но мы, не пережившіе такого случая, конечно, не поймемъ его, когда онъ будеть намъ говорить о «зеленой опасности». Подобныя же сочетанія, какъ общія для всвхъ нормальныхъ людей, такъ и случайныя, возможны и въ области другихъ чувствъ: слуха, осязанія, обонянія, вкуса. Это отражается и въ вѣковыхъ напластованіяхъ человѣческаго языка, въ которыхъ утверждаются, кромѣ того, еще и сочетанія слова, основанныя исключительно на аналогіи и метафорѣ. Возьмемъ, напримѣръ, два общеупотребительныя шекспировскія выраженія: «мохнатое сердце» и «ревность — чудовище съ зелеными глазами». Во-первыхъ, сердце, то духовное сердце, которое туть подразумѣвается, находится не въ анатомическомъ сердцѣ, а въ мозгу; во-вторыхъ, и анатомическое сердце не можеть быть мохнато. Однако, мы не только отлично понимаемъ, что значитъ мохнатое сердце, но справедливо видимъ въ этомъ выражении отблескъ шекспировскаго генія, метафорически перенесшаго звъриную шкуру на сердце жестокаго человѣка; зрительное и осязательное ощущенія мохнатости туть совсѣмъ не при чемъ, но ассоціація идей для насъ понятна. Что же касается «чудовища съ зелеными глазами», то понять это выражение несравненно труднѣе. Оно, по всей вѣроятности, есть результать случайной, индивидуальной ассоціаціи идей, который мы принимаемъ, такъ сказать, въ кредить, на въру къ генію Шекспира. Скажи это не Шекспиръ, а Метерлинкъ или Рембо, «чудовище съ зелеными глазами», навѣрное, не вошло бы въ нашъ разговорный обиходъ. Капризность и неуловимость нѣкото. рыхъ ассоціацій представленій съ цвѣтовыми и иными ощущеніями хорошо очерчена гр. Л. Н. Толстымъ въ «Войнѣ и мирѣ».

Наташа Ростова разговариваетъ съ матерью о влюбленномъ въ нее Борисъ Друбецкомъ:

«--Онъ очень милъ, очень, очень милъ! Только не совсѣмъ въ моемъ вкусѣ,--онъ узкій такой, какъ часы столовые... Вы не понимаете?... Узкій, знаете, сѣрый, свѣтлый...

«--Что ты врешь!-сказала графиня.

«Наташа продолжала:

«-Ты и съ нимъ кокетничаещь,-смѣясь, сказала графиня.

«---Нътъ, онъ франмасонъ, я узнала. Онъ славный, темно-синий съ краенымъ, какъ вамъ растолковать?...»

Читая этотъ разговоръ не въ отрывкъ, а въ самомъ тексть. въ связи съ остальными чертами характера Наташи, ясно чувствуешь всю правдивость сцены: Наташѣ, дѣйствительно, Борисъ представляется чёмъ-то сёрымъ, свётлымъ и узкимъ, похожимъ на столовые часы, а Безуховъ – четвероугольнымъ и темно-синимъ съ краснымъ; Николинька, дъйствительно, можетъ быть, понялъ бы это, но старая графиня, а вибств съ нею и читатель, не понимаетъ, и сама Наташа имъ этого растолковать не можетъ. Изъ подобныхъ комбинацій наиболве изучаемы были явленія цвѣтного слуха. У пѣкоторыхъ людей всю жизнь, у нѣкоторыхъ, повидимому, въ періоды особеннаго возбужденія, извъстные звуки, кромѣ слухового ощущенія, вызывають еще зрительное, при томъ всегда одно и то же, то есть всегда соотвѣтствующее данному звуку, но у одного звукъ а всегда ассоціируется, положимъ, съ ощущеніемъ чернаго цвѣта, у другого же всегда вызываетъ ощущеніе голубого цвіта. Знаменитый сонеть Артура Рембо, можеть быть, и очень точно передающій его собственныя ощущенія, вовсе не обязателенъ для встахъ, обладающихъ цвттнымъ слу-ХОМЪ.

Всѣ эти бѣглыя замѣчанія не имѣють, разумѣется, ни малѣйшей претензіи исчерпать вопросъ. Но они могуть дать нѣкоторый намекъ на крайнюю сложность и разнообразіе той области, въ которую пускаются плохо вооруженные символисты подъ знаменемъ «воздѣйствія всего искусства на всего человѣка». Они желаютъ имѣть дѣло не съ самыми явленіями, а лишь съ тѣмъ настроеніемъ, которое вызывается въ нихъ явленіями. Въ принципѣ и въ теоріи они предполагаютъ достигать этого воздѣйствіемъ на всѣ органы чувствъ единовременно. Говорю—въ прин-

7

ципѣ и въ теоріи, потому что на дѣлѣ они до сихъ поръ ограничиваются, главнымъ образомъ, слухомъ и затъмъ зръніемъ. Точный смыслъ словъ не имветъ при этомъ для нихъ никакого значенія. Талантливый писатель можеть и теперь, установившимися въ искусствѣ пріемами, изобразить, скажемъ, конюшню такъ, что воспріимчивый читатель легко представить себѣ и виль конюшни, и масть, и ржаніе лошадей, и топоть копыть, и запахъ навоза и проч. Для символистовъ этого, съ одной стороны, слишкомъ много, а съ другой — слишкомъ мало. Для нихъ важенъ не точный смыслъ словъ, --- не нужно, пожалуй, даже слова «конюшня» — а такой ихъ выборъ и расположение, чтобъ они обдавали читателя сразу всёми красками, звуками, запахами конюшни. Не смотря на почтение встахъ символистовъ къ вагнеровскому «синтезу» музыки, поэзіи и спеническаго искусства, они имъ удовлетвориться не могутъ. Марсельеза, какъ литературное произведение, и та же марсельеза, какъ пъсня, какъ произведение музыкальное, вполнѣ гармонирують между собой, но символистамъ нужно не такое сотрудничество поэзіи и музыки, а сліяніе различныхъ искусствъ въ составѣ самой поэзіи. И въ этомъ заключается фантастичность ихъ предпріятія.

Въ стихотворении Метерлинка «Скука» какіе-то «беззаботные навлины, бѣлые навлины улетѣли отъ скуки пробужденія» (les paons nonchalents, les paons blancs ont fui, les paons blancs ont fui l'ennui du réveil), а потомъ авторъ «слышитъ, какъ бълые павлины, павлины скуки, безпечно ожидають временъ безъ солнца» (j'entends les paons blancs, les paons d'ennui, attendre indolents les temps sans soleil); тутъ же фигурируетъ «прудъ безъ солнца» (l'étang sans soleil). Въ этомъ нѣтъ никакого смысла, просто наборъ словъ, но это не бредъ сумасшедшаго, какъ думастъ Максъ Нордау, слишкомъ обобщая некоторыя несомненно болезненныя явленія символистской литературы. Это-безсмыслица сознатель. ная, планомърная. Метерлинкъ ищетъ такихъ звуковъ (даже не словъ) и такого ихъ расположенія въ ритмическихъ строчкахъ, чтобъ они внушали читателю настроеніе скуки, и достигаетъ этого однообразіемъ носовыхъ звуковъ----quasi-музыкой усиливаетъ quasi-поэзію. Стихотвореніе это непереводимо на иностранные языки, потому что въ результатѣ такого перевода останется только безсмыслица содержанія, а комбинація носовыхъ звуковъ, свойственныхъ французскому языку, пропадетъ. Но по задачъ

своей оно и не нуждается въ переводъ, потому что входящія въ его составъ слова и для французовъ не имѣютъ самостоятельнаго значенія. «Прудъ безъ солнца» (l'étang sans soleil) и «времена безъ солнпа» (les temps sans soleil) звучатъ по-французски совершенно одинаково, ничвиъ не отличаются на слухъ, но не имвютъ смысла ни по-французски, ни по-русски, ни по-каковски. Авторъ «слышить», какъ чего-то ожидають бълые павлины. Слышать этого нельзя, — ожидание можетъ сопровождаться звуками, но само по себѣ оно предполагаетъ, напротивъ, тишину: можно, пожалуй, видъть чего-то ожидающихъ павлиновъ, но если бъ авторъ сказалъ је vois, вытесто j'entends, то у него пропало бы целыхъ два носовыхъ звука, а онъ ихъ-то именно и набираетъ для своего словесно-музыкальнаго синтеза. Талантливые поэты встахъ временъ и народовъ инстинктивно выбирають въ своемъ родномъ языкв слова, звуковой составъ которыхъ болѣе или менѣе соотвѣтствуетъ характеру изображаемаго предмета или чувства. Для примъра, который пригодится намъ еще и въ другомъ отношеніи, вспомнимъ некрасовскія строки:

## «Идетъ-гудетъ зеленый шумъ, Зеленый шумъ, весенній шумъ».

Въ самыхъ звукахъ этихъ строкъ слышится какъ бы гудѣніе просыпающагося леса, и понятно, что эта сторона стихотворенія, столь выразительная для русскаго уха, пропадеть въ переводѣ. Не помню, въ какой нѣмецкой книжкѣ я читалъ забавныя соображенія о странностяхъ русскаго языка. Нѣмецъ удивлялся, что такому страшному звѣрю, какъ Bär, русскіе дали такое нѣжное названіе, какъ Medwied, а такое нѣжное чувство, какъ ich liebe, выражаютъ такимъ грубымъ словомъ, какъ liubliu. Неудивительно поэтому, что иностранцы не оцёнять звуковой красоты стихотворенія Некрасова, но и для нихъ понятна будетъ красота описанія и самая мысль стихотворенія. Что же касается стихотворенія Метерлинка, то надо еще доказать, что французскому уху оно дъйствительно внушаеть идею или настроеніе скуки, а затѣмъ и въ этомъ случаѣ оно имфеть исключительно мфстное значение. Если бы великие поэты такъ писали, то Шекспиръ, Гёте, Байронъ и проч. не были бы всемірнымъ достояніемъ.

Но этого мало. Метерлинкъ пытается сказать что-то о скукѣ не только нашему уху нагроможденіемъ носовыхъ звуковъ, но и

7\*

Digitized by Google

нашему глазу образомъ бѣлыхъ павлиновъ. Подобную же попытку можно усмотръть, пожалуй, и въ «зеленомъ шумъ» Некрасова. Но вотъ въ чемъ разница. Некрасовъ дъластъ къ заглавію Зеленый ищию подстрочное примѣчаніе: «Такъ народъ называеть пробужденіе природы весной». Однако, и безъ такого поясненія вездѣ, глѣ есть весна и лѣсъ, «зеленый шумъ» былъ бы вполнѣ понятенъ, и, при томъ, не только организаціямъ, обладающимъ цвѣтнымъ слухомъ, а всѣмъ, кто способенъ получать ощущенія зеленаго цвѣта и лѣсного шума. А что такое бѣлый павлинъ по прикосновенности въ скукъ? Это тайна Метерлинка, для котораго, вслёдствіе какихъ-то неизвёстныхъ намъ личныхъ, случайныхъ обстоятельствъ, эти два представленія ассоціировались, а намъ, читателямъ, образъ бѣлаго павлина рѣшительно ничего не говорить о скукѣ. Такимъ образомъ, вмѣсто воздѣйствія всего искусства на всего человъка, мы получаемъ пустое мъсто, отсутствіе всякаго воздёйствія: съ нами говорять языкомъ, претендующимъ обращаться ко встять нашимъ чувствамъ, а на дълъ никому, кромъ говорящаго, непонятнымъ, если только еще и самъ онъ его понимаетъ.

Цвътной слухъ, равно какъ и другія комоннаціи и трансферты нашихъ внѣшнихъ чувствъ несомнѣнно существуютъ, какъ психофизіологическій фактъ, и. въ извѣстныхъ предѣлахъ, поэзія всегда пользовалась имъ, какъ дополнительнымъ техническимъ средствомъ. Можно думать о расширении этихъ предъловъ, но никонмъ образомъ нельзя согласиться на пожраніе тучныхъ коровъ тощими. на поглощение мысли поэтическаго произведения звуками, красками, запахами, вкусами. Если же мы присутствуемъ при такомъ поглощении въ твореніяхъ символистовъ, то это не потому, чтобы въ самомъ дѣлѣ «расширилась художественная впечатлительность», а потому, что оскудѣла область высшихъ комбинацій — область мысли, чувства, воли. Ощущенія, даваемыя органами зрѣнія, слуха, осязанія, обонянія и вкуса, — это, вѣдь, низшія ступени душевной жизни, находящіяся на границѣ физіологіи и психологіи, и уже одно то характерно, что символисты такъ упорно засиживаются на этихъ низшихъ ступеняхъ. Это еще не значить, что намъ грозитъ «вырожденіе» человъческой расы вообще или французской въ частности. Несомнѣнно, что среди представителей новыхъ теченій есть люди психически-разстроенные. Но, во-первыхъ, далеко не всѣ символисты ненормальны и доказательства Макса Нордау представляють собою подчасъ совершенно очевидныя натяжки. А. во-вторыхъ, и завѣдомо больные символисты получаютъ такое значеніе, вызываютъ столько подражаній, производятъ вообще столько шуму только въ силу особенныхъ условій, среди которыхъ они развиваются и дѣйствуютъ. Условія эти – нѣкоторая духовная пустыня: кругомъ разгромленные или изъѣденные скептицизмомъ идеалы. и при этомъ отсутствіе знаній и сколько-нибудь дисциплинированной мысли. Послѣдствія мы уже видѣли. Теперь мнѣ хочется подчеркнуть еще только одну подробность, а именно отношеніе «расширенія художественной впечатлительности» къ мистицизму.

Артуръ Рембо «изобрѣлъ цвѣтныя гласныя, ему повѣрили. Если бъ онъ и повѣрившіе ему не имѣли несчастія жить въ духовной пустынь, они знали бы, что никакого изобрътения тутъ нътъ, ибо цвътной слухъ есть извъстный факть, подлежащій научному изслѣдованію. Рембо предоставилъ бы себя въ распоряженіе спеціалистовъ или просто близкіе къ нему люди подвергли бы наблюденію эту его способность. Но Рембо жилъ въ пустынъ: и для него, и для близкихъ къ нему тогъ фактъ. что звукъ а вызываеть въ немъ ощущение чернаго цвъта, е-бълаго и т. д., оказался чёмъ-то совершенно выходящимъ изъ рамокъ опыта, наблюденія и логическаго мышленія. Это что-то таинственное, чудесное, мистическое. И онъ, Рембо, носитель этой тайны! При этихъ условіяхъ, не надо быть психически-больнымъ (какимъ быль Рембо), чтобы возложить на себя какую-нибудь чрезвычайную миссію. Рембо и возлагаеть ее на себя. Онъ мечтаетъ «изобръсти поэтическое слово, которое было-бы доступно всъмъ чувствамъ». Мысль подхватывается такими-же недисциплинированными умами, развивается, являются попытки осуществленія и теоретическаго оправданія. Происходять расколы, потому что, напримъръ, для Рене Гиля азбука имъетъ не тв цвъта, что для Рембо, Метерлинку скука кажется бѣлой, а иному желтой и т. д. Словомъ, кто во что гораздъ, но памятуется общее положение, формулированное Шарлемъ Морисомъ, какъ «воздѣйствіе всего искусства на всего человѣка». Что именно должно новое поэтическое слово сказать намъ, какую мысль внушить, какое чувство возбудить, въ какую сторону направить волю. --- это отступаетъ на задній планъ. Важно только сказать что бы то ни было, но непременно всемъ пяти чувствамъ заразъ, создать, рядъ пяти-

Æ

гранныхъ призмъ, по выраженію Сенъ-Поль-Ру-Великолѣпнаго. И все это при таинственномъ мистическомъ освѣщеніи, которое внѣдряется. наконецъ, и въ самое содержаніе, вѣрнѣе сказать, въ пустоту пятигранныхъ призмъ...

Одинъ знатокъ французской литературы, къ которому я обратился за нѣкоторыми объясненіями, очень презрительно отозвался о символистахъ и при этомъ прибавилъ: «Возьмите «Les fleurs du mal» Боделэра, прочтите тамъ стихотвореніе «Toute entière», и вы убѣдитесь, что отсюда именно произошли всѣ символисты и декаденты». Я тѣмъ охотнѣе послѣдовалъ этому совѣту, что зналъ изъ разсказа Матіаса Моргардта о томъ, какъ зачитывались Боделэромъ посѣтители кабачка въ Латинскомъ кварталѣ, образовавшіе потомъ ядро символизма и декадентства. Вотъ что я прочелъ въ указанномъ мѣстѣ:

> Et l'harmonie est trop exquise, Qui gouverne tout son beau corps, Pour que l'impuissante analyse En note les nombreux accords.

Oh métamorphose mystique De tous mes sens fondus en un! Son haleine fait la musique, Comme sa voix fait le parfum.

Я думаю, что мой почтенный совѣтникъ нѣсколько преувеличилъ значеніе этихъ восьми строкъ, выводя изъ него весь символизмъ. Но въ высшей степени вѣроятно, что онѣ съиграли немаловажную роль въ созданіи доктрины пятигранныхъ призмъ. Было-бы очень любопытно остановиться на этомъ описаніи комбинаціи и трансферта различныхъ ощущеній при экстазѣ половой любви. Это объяснило-бы намъ нѣкоторыя черты «новыхъ теченій», едва затронутыя въ настоящемъ бѣгломъ очеркѣ. Но я его кончаю.

## IV \*).

О разныхъ типахъ празднословія. — Объ эстетической критикѣ. — Отрывокъ изъ романа «Карьера Оладушкина».

Ахъ, какъ много празднословія на свътъ вообще, въ русской литературъ и жизни въ настоящую минуту въ особенности! Впро-

\*) 1893, августь.

102

чемъ, въ русской литературѣ и жизни его и всегда какъ будто немножко больше было, чѣмъ въ другихъ мѣстахъ. Отъ бездѣлья это должно быть, а можетъ быть и отъ чего другого. Во всякомъ случаѣ та часть русской литературы, которая чутко прислушивается къ родной жизни и улавливаетъ ея характерныя черты, представила нѣсколько истинно великолѣпныхъ типовъ празднослововъ и пустослововъ. Это цѣлая коллекція, замѣчательная по количеству экземпляровъ, по ихъ разнообразію и тонкости разработки.

Рудинъ и Агаринъ (герой поэмы Некрасова «Саша»)— празднословы:

Это въ простомъ переводъ выходитъ,

Что въ разговорахъ онъ время проводитъ,-

говорить поэть о своемъ героѣ. Но «сѣеть онъ всетаки доброе сѣмя». Еще яснѣе это относительно Рудина. Яснѣе его празднословіе и обаятельность этого празднословія; глубокое страданіе, причиняемое имъ самому Рудину, и истекающій изъ него широкій благотворный общій свѣть для другихъ, не смотря на маленькія, хотя очень острыя частныя бѣды. Слово Рудина праздно только въ личномъ смыслѣ, но оно не праздно по отношенію къ Басистову, даже къ Лежневу, даже къ Натальѣ, не говоря о многихъ другихъ. При томъ же онъ искупилъ свое празднословіе годами страданія, смертью, горькимъ ядомъ самосознанія. Миръ праху его.

Занавѣсъ опускается. Занавѣсъ поднимается: новая пара празднослововъ—Өома Опискинъ Достоевскаго и Гудушка Головлевъ Щедрина. А! это совсѣмъ другой сортъ. Разные они во многихъ отношеніяхъ люди. Өома Опискинъ честолюбецъ. Когда-то, прежде, чѣмъ онъ взобрался на гору, онъ пресмыкался, льстилъ, претерпѣлъ много униженій; но теперь онъ, по милости генеральши, «вверху стоитъ, что городъ на горѣ, дабы всѣмъ видѣнъ былъ», и желаетъ этимъ всласть насладиться. Чѣмъ больше льстилъ, унижался и пресмыкался онъ самъ, тѣмъ больше онъ требуегъ теперь лести и фиміамовъ. Онъ опьяненъ своимъ положеніемъ и доходитъ до послѣднихъ предѣловъ наглости, не предвидя, что можетъ же наглость, наконецъ, получить достойное возмездіе, можетъ повернуться колесо фортуны и опять вернуть его къ пресмыканію, къ униженіямъ, къ лести даже «собакѣ дворника, чтобъ ласкова была». Ничего подобнаго нѣть въ Гудушкѣ Го-

ловлевѣ, — никакихъ признаковъ честолюбія; онъ готовъ всю жизнь прожить въ своей мурьв, невъдомый никвмъ; великолъпія фразы Опискина: «я знаю Русь и Русь меня знаеть»,--онъ даже не понялъ бы, а если бы понялъ, то испугался бы. Затъмъ, злобность Опискина далеко превосходитъ злобность Іудушки. У послѣдняго ея, пожалуй, даже совсѣмъ нѣтъ, по крайней мъръ, въ активномъ видъ. Правда, окружающимъ плехо приходится отъ мучительскаго празднословія обонхъ, но источники ихъ словоточивости и мучительства совсёмъ разные. Евираксеюшка думаеть объ Іудушкв, что «въ немъ это злость двиствуеть; знаеть онъ, который человъкъ противъ него защиты не имъетъ, ну, и вертитъ имъ, какъ ему любо». Върно, **H**TO Іудушка (какъ и Эома Опискинъ) ищетъ общества людей, «которые противъ него защиты не имѣютъ». Но за исключеніемъ этого пункта. Евираксеюшка ошибается, и гораздо върнъе объяснение «племяннушки» Анненьки: «Страшно, когда человѣкъ говорить и не знаетъ, зачъмъ онъ говоритъ, что говоритъ и кончитъ-ли когда-нибудь». Іудушка празднословить отъ пустомыслія своего, и страшно здѣсь то, что онъ своею словесною канителью, лишенною всякаго смысла, можеть оплести всякую мысль, всякое чувство, всякій поступокъ, такъ что и не разберешь ничего. Подъ покровомъ «благонамъренныхъ ръчей» о Богъ, о добродътели и проч. онъ можетъ совершить любую гнусность: погубить своихъ двтей, ограбить «племяннушку» и потомъ сдълать ей гнусное предложение, драть ростовщические проценты и т. д. Но и внъ этого, просто за стаканомъ чаю или за объдомъ, за картами, онъ нижеть слова на слова, поистинѣ не вная зачѣмъ и совершенно не думая объ томъ, какое внечатлѣніе производитъ его безконечное празднословіе на слушателей. Онъ празднословить, какъ птица поетъ, какъ роза цвѣтетъ, -- для самаго празднословія. Мучить людей своей словоточивостью онъ вовсе не хочетъ. Совсъмъ другое дъло Оома Опискинъ. Это мучитель по природъ или по обстоятельствамъ жизни, доставившей ему въ молодости столько униженій и неудачь. Ему нужно рисоваться, величаться, нужно поклоненіе, покорность и, какъ мѣрило покорности, прежле всего подобострастное выслушивание всего того вздора, который онъ мелетъ. Со стороны Оома Опискинъ бываетъ смѣшонъ тою надутою важностью, съ которою онъ говорилъ свои якобы возвышенныя, глупыя слова и продѣлываетъ нелѣпѣйшіе поступки.

Но, благодаря пріютившей его генералышѣ, онъ становится жестокимъ тираномъ для всего дома. Правда, сынъ генералыши, выведенный, наконецъ, изъ терпѣнія его наглостью, буквально вышвыриваетъ его за дверь, но и изъ этого некрасиваго положенія онъ сравнительно благополучно выходитъ при помощи все того же празднословія. Онъ смѣшонъ только со стороны, но за то же онъ и не уйдетъ никогда изъ-подъ крылышка генеральши, на сторону, а если бы обстоятельства заставили его уйти, онъ оказался-бы тихъ, кротокъ и даже молчаливъ...

Занавѣсъ опускается. Занавѣсъ поднимается: передъ нами гоголевскій почтмейстеръ съ безсмертною повѣстью о капитанѣ Копѣйкинѣ. Длинно, съ увлеченіемъ, съ величайшею подробностью, - не говоря уже о безчисленныхъ «относительно такъ сказать» и «можете себѣ представить», — разсказываетъ онъ исторію, въ концѣ которой, или даже не доходя до конца, долженъ, однако, себя публично «телятиной» обозвать: въ увлеченіи своемъ и въ погонѣ за подробностями онъ упустилъ изъ виду то немаловажное обстоятельство, что капитанъ Копѣйкинъ былъ безъ руки и безъ ноги, а у Чичикова всѣ части тѣла въ порядкѣ. Почтмейстеръ пробовалъ было потомъ возобновить нить своего празднословія разсказомъ о какихъ-то механическихъ ногахъ, но слушатели нашли всетаки, что почтмейстеръ хватилъ слишкомъ далеко...

Занавѣсъ могъ бы еще не разъ опуститься и подняться. Особенно заманчиво было-бы остановиться на нѣкоторыхъ празднословахъ Глѣба Успенскаго. Наша публика высоко цѣнитъ этого писателя, но наша критика занималась имъ слишкомъ мало. Остается совсѣмъ нетронутымъ множество мастерски, хотя иногда только мелькомъ, очерченныхъ имъ житейскихъ типовъ, въ числѣ которыхъ есть великолѣпные празднословы, вполнѣ оригинальные, непохожіе на предъидущихъ. Но этакъ мы ужъ слишкомъ удалимся отъ непосредственнаго предмета сегодняшней нашей бесѣды, а предметъ этотъ—не перлы русскаго искусства, а такъ – коекакая преходящая мелочь изъ текущей литературы; въ частности, не художественныя воплощенія празднословія, а нѣчто изъ области этого самаго празднословія.

Въ послѣднее время въ нашей журналистикѣ—не знаю ужъ въ который разъ – поднялись разговоры о цѣли и задачахъ искусства и литературной критики, при чемъ особенно стараются защитники такъ называемаго чистаго, самодовлъющаго искусства. Для всъхъ этихъ старыхъ погудокъ на старый ладъ, претендующихъ, однако, на новизну и оригинальность, есть нѣкоторые опредѣленные внѣшніе поводы, главнымъ образомъ, появленіе въ отдѣльномъ пзданіи диссертаціи «Эстетическія отношенія искусства къ д'яйствительности». Но и въ общей атмосферб, которою мы дышемъ, есть, повидимому, что-то, приглашающее къ усиленнымъ разговорамъ о чистой красоть и самодовльющемъ искусствь. Такъ, напримъръ, П. И. Вейнбергъ, въ объявленіяхъ о новой, редактируемой имъ «Театральной Газетѣ», не преминулъ пообѣщать непреоборимую върность «въчнымъ» или «незыблемымъ» законамъ искусства. Такое маленькое 15.10 и такія большія слова: «вѣчный». "незыблемый"!.. Ихъ очень легко сказать или написать, эти слова, но приложить ихъ къ дѣлу такъ трудно, гакъ трудно, что даже невозможно. И не въ обиду будь сказано г. Вейнбергу, этоодно празднословіе...

Но г. Вейнбергъ только въ объявленіяхъ пообъщаль, и хотя это для нынѣшняго времени очень характерно, что подобнымъ празднословіемъ надо рекомендовать читателю новый органъ, но всетаки это только объщанія. Пойдемте куда-нибудь въ другое мъсто, болѣе солидное. Пойдемте въ журналъ «Вопросы философіи и психологіи» (чего ужъ солиднѣе!) и обратимся въ немъ къ статъъ г. Боборыкина «Красота, жизнь и творчество». Г. Боборыкинъ не есть, конечно, сколько-нибудь значительный авторитетъ въ теоретическихъ вопросахъ,--онъ больше извѣстенъ въ качествѣ талантливаго и плодовитаго, хотя вмѣстѣ съ тѣмъ поверхностнаго и легкомысленнаго беллетриста. Но фирма спеціальнаго философскаго журнала меня нъсколько смущаетъ, и я съ нъкоторою робостью предупреждаю читателя, что статья г. Боборыкина есть одно сплошное празднословіе. Да не подумаєть, однако, читатель, что въ статъв этой надо искать точнаго отраженія одного изъ тіхъ художественныхъ воплощеній празднословія, съ которыхъ мы начали нашу бестаду. Отнюдь натъ. Вообще, въ дъйствительной жизни ръдко встръчаются точныя параллели истинно художественнымъ типамъ. Черты, въ одномъ художественномъ образъ соединенныя или, наоборотъ, по нъсколькимъ образамъ распредъленныя, являются въ жизни сплошь и рядомъ въ совсѣмъ иныхъ комбинаціяхъ Такъ и со статьей г. Боборыкина. Въ ея празднословіи нътъ ничего отъ Оомы Опискина, но

Digitized by Google

найдутся въ немъ и Агаринскія черты, и Рудинскія и Головлевскія, и, наконецъ, нѣчто отъ Гоголевскаго почтмейстера... Скажу прямо, что именно кому можетъ быть отнесено.

> Что ему книга послѣдняя скажеть, То на душѣ ему сверху и ляжеть; Вѣрить, не вѣрить —ему все равно, Лишь бы доказано было умно!

То есть не то чтобы непремѣнно дѣйствительно умно, а чтобы ему казалось умнымъ. Это объ Агаринѣ сказано, но я беру на себя смѣлость сказать тоже самое о г. Боборыкинѣ, хотя въ статьѣ своей онъ и утверждаетъ, чго всегда держался теперешняго своего образа мыслей.

Что касается Рудина, то его обаятельнаго краснорфчія нфтъ и слѣда въ статьѣ г. Боборыкина, но за то есть чисто Рудинскій призывъ къ дѣлу, котораго самъ г. Боборыкинъ никогда не сможетъ, да и не захочетъ сдѣлать.

У Іудушки Головлева г. Боборыкинъ не заимствовалъ, разумъется, ничего гнуснаго и въ гнусности своей страшнаго. Но нъчто скучное и вмъстъ съ тъмъ смъщное, что есть въ безсодержательномъ празднословіи Іудушки, есть и въ статъъ г. Боборыкина.

Наконецъ, Гоголевскій почтмейстерь... Статья г. Боборыкина пестрѣеть именами Вундта, Брюкке, Вебера, Гельмгольца, Эттингена, Бэна, Спенсера, Гальтона и т. д., и т. д. Но все это только украшенія рѣчи, столь же по существу ненужныя, какъ «относительно такъ сказать», «сударь ты мой». «можете себѣ представить» Гоголевскаго почтмейстера. Почтенный романистъ могъ бы прибавить еще десятокъ такихъ же «сударей» или, напротивъ, выкинуть десятокъ, и доказательность статьи отъ этого ни мало не вынграла бы и не проиграла бы. Но сходство статьи г. Беборыкина съ повѣстью о капитанѣ Копѣйкинѣ не ограничивается этою внѣшнею чертою. Подобно почтмейстеру, г. Боборыкинъ, увлекаясь собственнымъ краснорѣчіемъ, обиліемъ «сударей» и подробностями, неоднократно упускаетъ изъ виду нѣкоторыя вещи, совершенно упраздняющія ту или другую часть его разговоровъ.

Я очень хорошо знаю, какъ надотла читателю полемика по вопросамъ о цтляхъ и задачахъ искусства и литературной кри-

тики. Я это по себѣ знаю, потому что, вѣдь, и я читатель, и. признаюсь, когда, пробъгая журнальную или газетную статью, я вижу слова «вѣчные законы красоты»... «тенденціозное искусство»... «утилитарное искусство»... «самодовлѣющее искусство»,--меня начинаеть пробирать нервная дрожь. Опять!.. Диссертація объ «эстетическихъ отношеніяхъ искусства къ дъйствительности», послужившая нынъ однимъ изъ внъшнихъ поводовъ для открытія фонтановъ правднословія, написана безъ малаго сорокъ лѣтъ тому назадъ. А толки о задачахъ и цѣляхъ искусства и критики начались въдь еще задолго до этой диссертации. Казалось бы, всъ аргументы pro и contra должны быть исчерпаны. Есть, конечно, вопросы, относительно которыхъ люди не могуть столковаться въ теченіе не то что нѣсколькихъ десятковъ лѣтъ, а и цѣлыхъ столѣтій, пожалуй, даже тысячелѣтій, и, можетъ быть, интересующій г. Боборыкина вопросъ принадлежитъ къ числу именно такихъ, такъ что и дъти наши, и дъти дътей нашихъ все будутъ читать слова: «тенденціозное искусство... самодовлѣющее искусство... утилитарная критика...» Ужасная перспектива!...

Разумѣется, ужасная съ нашей теперешней точки зрѣнія, съ точки зрѣнія людей, которыхт пробираетъ нервная дрожь при видѣ словъ «тенденціозное искусство... самодовлѣющее искусство». Но дѣти наши или дѣти дѣтей нашихъ отнесутся къ этимъ словамъ, можетъ быть, совсѣмъ иначе. Было же время, когда эти самыя слова у насъ не скуку нагоняли, а трогали сердца и волновали умы. Такъ было, такъ, можетъ быть, опять будетъ. Но отчего же это такъ было и отчего теперь стало такъ тоскливо, такъ невыносимо скучно? Оттого, читатель, что когда-то это было живое дѣло, а теперь—одно празднословіе. Только это я и предполагаю доказывать въ предлагаемой замѣткѣ, а потому не бойтесь дочитать ее до конца, — можетъ быть, и не очень скучно покажется...

Г. Боборыкинъ принадлежитъ къ числу писателей, которыхъ принято называть «маститыми», хоть оно немножко не идетъ къ его легкокрылому, порхающему облику, какъ онъ рисуется въ его произведеніяхъ, несмотря на всёхъ «сударь ты мой Гельмгольцевъ» и «можете себѣ представить Брюкке». Онъ много потрудился на нивѣ русской литературы: написалъ едва-ли исчисли-

,

Digitized by Google

мое количество повѣстей, разсказовъ, романовъ, праматическихъ произведеній, писаль и, кромѣ того, о разныхъ предметахъ міра видимаго и невидимаго, издавалъ и редактировалъ журналъ («Библіотеку для чтенія»), не имѣвшій, впрочемъ, успѣха, не смотря на разныя содержавшіяся въ немъ пикантности. Писалъ онъ и въ разныхъ иностранныхъ изданіяхъ – французскихъ. итальянскихъ, англійскихъ-излагая въ нихъ свои, не совсёмъ, впрочемъ, основательныя мысли о нѣкоторыхъ явленіяхъ русской жизни и литературы. Но, странное дело – ни это многолётнее служеніе на поприщѣ мысли не только русской, а и европейской, ни ръдкая плодовитость, ни, наконепъ, несомнънная талантливость---не придали яркости литературной физіономіи г. Боборыкина. Лётъ сорокъ ужъ работаетъ онъ на литературномъ поприщё, а въ сорокъ лѣтъ такой плодовитый и талантливый писатель могъ бы, кажется, вполнѣ опредѣлиться, устояться. Этого такъ естественно ожидать, что самому г. Боборыкину кажется, что оно такъ ужъ и есть, что онъ давно определился и устоялся. Къ сожаленію, это совсѣмъ не вѣрно...

Простите, читатель, но теперь пойдутъ давно всъмъ надоъвшія, скучныя слова, совершенно обойти которыя — я не могу.

Г. Боборыкинъ говоритъ: «Русская критика, за послъдние сорокъ лѣтъ, все болѣе и болѣе уклонялась отъ научно-эстетической задачи, занимаясь произведеніями литературы и даже пластическаго искусства, иногда и музыки - не въ интересахъ искусства, а въ интересахъ морали и публицистики. Вся эстетическая область человъческой души дълалась для нея не цълью. а средствомъ и лишь показателемъ различныхъ элементовъ общественнаго роста или попятнаго движенія. При такой преобладающей тенденціи трудно было и ждать обильнаго появленія у насъ работъ, которыя бы расчищали путь тѣмъ, кто желаетъ держаться болѣе научнаго метода и смѣло признаеть область художественнаго творчества и наслажденія за н'вчто довлютщее самому себю (курсивъ г. Боборыкина). Въ послъднее время у насъ замъчается нѣкоторый--еще слабый-повороть въ сторону тѣхъ научно-эсте. тическихъ вопросовъ, которые я лично не переставалъ ставить, въ разное время отзываясь на явленія текущей литературы, нашей и западной, и задѣвая темы по исихологіи творчества и чувства прекраснаго».

Туть г. Боборыкинъ указываеть на свои старыя статьи въ

«Словѣ» и въ «Въстникѣ Европы», которыя, говорить онъ, «до самаго послёдняго времени стояли почти одиноко въ нашей критикъ». Теперь дъло обстоить гораздо благополучнъе, и г. Боборыкинъ не до такой ужъ степени одинокъ, съ чѣмъ его, конечно, слѣдуетъ поздравить. Однако, изъ единомышленниковъ своихъ онъ называетъ только одного-кн. Волконскаго, автора напечатанной въ «Въстникъ Европы» статьи «Художественное наслажденіе и художественное творчество». Г. Боборыкинъ нѣсколько пренебрежительно относится къ этой «довольно еще неустойчивой работь молодого словесника», но одобряеть ся «руководящій принципъ», а именно: «заявление необходимости изучать область психической жизни человѣка, связанную съ искусствомъ и творчествомъ. самостоятельно, научно-эстетическимъ путемъ, а не подчиненно, не въ интересахъ только морали или публицистики». Эта мысль кажется г. Боборыкину чрезвычайно смилою и только потому не новою, что онъ, г. Боборыкинъ, давно, еще во времена своего одиночества, развивалъ ее въ упомянутыхъ статьяхъ «Слова» и «Въстника Европы».

Къ стыду моему, я долженъ признаться, что не помню этихъ статей, а, можетъ быть, даже и совстять не читалъ, да и теперь, за недосугомъ, не могъ съ ними познакомиться. Къ стыду, потому, что статьи эти, очевидно, представляють собою нвчто, какъ говорять нѣмцы, epochemachendes, нѣчто такое, съ чего русская критика должна вести свое лѣтосчисленіе. Но за то я помню нъкоторыя другія старыя произведенія г. Боборыкина на тъ же темы. И если г. Боборыкинъ «не переставалъ ставить» свои тезисы о самодовлѣніи искусства, объ его независимости отъ морали и публицистики,---такъ не все ли равно, какія именно изъ его произведеній я помню? А помню я, напримиръ, его статьи 1876 года о «реальномъ романѣ во Франціи». Надо замѣтить, что статьи эти, напечатанныя въ «Отечественныхъ Запискахъ», были первоначально прочтены авторомъ въ видъ публичныхъ лекцій. Слѣдовательно, авторъ какъ бы дважды писалъ ихъ, и это должно, повидимому, гарантировать особенную ихъ обдуманность, особенную точность выраженія мысли автора. И воть что я нахожу въ концъ первой лекціи:

«Прочитывая «Сентиментальное воспитаніе» съ полнымъ безпристрастіемъ, нельзя не сознаться, что въ авторъ вы не чувствуете совсъмъ почти гражданина своей земли; почему романъ его и лишенъ того одушевленія, которое заставляеть читателя съ возрастающимъ интересомъ глотать страницу за страницей. Флоберъ, по собственному своему желанію или, лучше сказать, по наклонности своей натуры, заключилъ себя въ оболочку писателя-эрудита, ушелъ оть волненій действительности и кончиль, разумеется, значительной долей гражданскаго индиферентизма и мизантропіи... Тѣ, кто его защищають во что-бы то ни стало, говорять, что французская критика и публика не вправъ требовать отъ него реальныхъ романовъ, гдъ-бы чувствовалось біеніе пульса вчерашняго дня. Я уже сказалъ, что права этого ни у критики, ни у публики отнять нельзя; но можно впередъ сказать, что Флоберъ, при той жизни, которую онъ теперь ведетъ, при направлении своихъ трудовъ и думъ, врядъли способенъ на дальнъйшее развитіе своего реализма... Но, какъ бы ни кончилъ Флоберъ, онъ остается для насъ всетаки первой силой новаго романа во Франціи. Послѣ него, уже каждый даровитый и философски развитый писатель, усвоивъ себѣ его образцовые пріемы, можетъ твмъ съ большею легкостью вложить въ любое свое произведение все то, чего лучшая доля современнаго общества требуетъ и въ художественномъ, и въ гражданско-нравственномъ отношеніи».

И это не единственная, конечно, страница, — вся статья проникнута убѣжденіемъ въ правѣ критики требовать, какъ у насъ въ старину говорилось, «гражданскихъ мотивовъ» отъ романиста. Когда я перечиталъ эту страницу теперь, послѣ статьи г. Боборыкина въ «Вопросахъ философіи и психологіи», я протеръ себѣ глаза и вновь перечиталъ... Да, это тотъ же самый П. Д. Боборыкинъ писалъ... Не въ томъ дѣло, что онъ смотритъ теперь на вещи иначе, – это со всякимъ можетъ случиться. Но едва ли всякій, написавшій нѣчто, подобное «Реальному роману во Франціи», рѣшится утверждать, что онъ «не переставалъ» и оставался до послѣдняго времени въ величавомъ одиночествѣ, а вся прочая критика морали и публицистики отъ искусства требовала. Нѣтъ, очень переставалъ, и все, что можетъ о себѣ такой человѣкъ сказать, — это:

На все отозвался ни мягко, ни рѣзко,
 Воспѣлъ Гарибальди, воспѣлъ и Франческо...

Если, однако, бывали времена, когда г. Боборыкинъ грѣшилъ тѣмъ самымъ грѣхомъ, которому онъ теперь прощенія не знаетъ, то теперь, по крайней мъръ, онъ окончательно стоить на истинномъ и твердомъ пути.. Взглянемъ же хоть мелькомъ на характеръ его аргументаціи.

Мы видѣли, что «работа молодого словесника (кн. Волконскаго) довольно еще неустойчива», но содержить въ себѣ зерно истины. За это самое, по словамъ г. Боборыкина, на автора «посыпались ръзкія нападки отъ тъхъ рецензентовъ, кто считаетъ себя хранителями традицій шестидесятыхъ годовъ». Признаюсь, я какъ-то совстить проглядтлъ этотъ эпизодъ, можетъ быть, безсознательно обѣжалъ его изъ инстинктивнаго страха надобышихъ словъ, и не знаю поэтому, какія именно возраженія были предъявлены кн. Волконскому. Г. Боборыкинъ не приводить ихъ. Онъ говорить только, что «если бы авторъ лекции Волконскаго первоначально кн. составила предметъ (статья публичной лекціи) хотълъ заставить замодчать своихъ слишкомъ строгихъ менторовъ, ему стоило бы взять книжку, изданную недавно, гдѣ собраны мысли нашихъ крупнѣйшихъ писателей за цълую сотню лътъ». Г. Боборыкинъ не называетъ этой драгоцънной книги, которая можетъ заставить замолчать встать противниковъ такъ называемаго чистаго искусства, авторъ «Реальнаго романа во Франціи» у сотргіз. Это, очевидно, какое то собраніе афоризмовъ, заимствованныхъ у разныхъ нашихъ знаменитыхъ писателей. Приведя нъкоторые изъ этихъ афоризмовъ. г. Боборыкинъ пишетъ: «Итакъ, Гоголь, Достоевский, Гончаровъ, Тургеневъ – цвътъ и краса русской художественной литературы – смотрѣли на искусство, какъ на область душевной жизни, которая сама себъ довлжетъ (курсивъ г. Боборыкина). Слъдовательно, молодой эстетикъ, выступившій теперь съ опытомъ о художественномъ наслаждении и творчествъ, въркъе духу творцовъ нашей изящной литературы, чёмъ тѣ, кто съ такой суровостью нападали на него».

Итакъ, кн. Волконскій упустилъ случай «заставить замолчать», но г. Боборыкинъ поправилъ этотъ его промахъ и заставилъ... Слышите ли вы это трепетное молчаніе пораженныхъ молніей и громомъ враговъ идеи кн. Волконскаго и г. Боборыкина? Нѣтъ, вы не слышите этого молчанія, и не только потому, что молчанія вообще слышать нельзя (декаденты и символисты, впрочемъ, ухитряются), а и потому, что аргументація почтеннаго романиста совсѣмъ не похожа на громъ и молнію. Во-первыхъ, афориз-

100

мамъ, приведеннымъ г. Боборыкинымъ, можно противопоставить афоризмы же и заимствовать ихъ не только изъ произведеній въ родѣ «Реальнаго романа во Франціи», а у людей, которыхъ тоже можно назвать «цвѣтомъ и красой русской художественной литературы», — у Лермонтовъ, гр. Л. Толстого, Некрасова, Щедрина. Во-вторыхъ, подобными афоризмами ничего доказать нельзя, ни даже того, что въ нихъ выразился «духъ» ихъ авторовъ. Въ третьихъ... Въ третьихъ, посмотримъ поближе на афоризмы, приведенные г. Боборыкинымъ.

Афоризмъ Гончарова: «Пора бы оставить въ покоѣ ничего незначущую фразу искусство для искусства». Слова эти взяты изъ статьи Гончарова «Лучше поздно, чёмъ никогда». Было бы очень интересно оцёнить эту фразу въ связи съ содержаніемъ всей статьи, но это отвлекло бы насъ очень далеко въ сторону. (Не могу, впрочемъ, воздержаться отъ замѣчанія, что фраза эта стоить почти непосредственно вслёдъ за горячей хвалой Щедрину). Возьмемъ ее въ томъ изолированномъ, сиротливомъ видѣ, какъ ее приводить г. Бободыкинъ. Что она говорить въ пользу идей, развиваемыхъ въ статьѣ г. Боборыкина? Ровно ничего. Она говорить не за г. Боборыкина, а противъ него. Если искусство для искисства есть ничего незначущая фраза, которую пора бросить, такъ зачёмъ же г. Боборыкинъ твердитъ (да еще подчеркиваетъ), что искусство «довлѣетъ себѣ»? Развѣ «искусство для искусства» и «самодовлѣющее искусство» не синонимы? И если афоризмъ Гончарова можетъ кого-нибудь заставить замолчать, такъ именно г. Боборыкина.

Афоризмъ Гоголя: «Искусство уже въ самомъ себѣ заключаетъ цѣль». Въ высшей степени удивителенъ комментарій г. Боборыкина къ этому афоризму. Онъ говоритъ: «Это слова Гоголя изъ «Развязки Ревизора», гдѣ онъ, какъ вамъ извѣстно, доходитъ до высшихъ граней морально-мистическаго толкованія своей комедіи, когда въ немъ уже сидѣлъ человѣкъ, смотрѣвшій на свою художественную дѣятельность только какъ на средство поучать ближнихъ и выполнять тѣмъ свое призваніе». Г. Боборыкинъ дѣлаетъ этотъ комментарій съ чрезвычайно побѣдоноснымъ видомъ: дескать, вотъ человѣкъ смотрѣлъ на свою художественную дѣятельность, какъ на средство, но и онъ даже говорилъ, что искусство уже въ самомъ себѣ заключаетъ цѣль! заставилъ-ли я васъ молчать? — Нѣтъ, не заставили, потому что, по здравому

-8

смыелу, ваши два предложенія надо поставить въ обратномъ порядкѣ: вотъ человѣкъ, который на словахъ говорилъ, что искусство есть само себѣ цѣль, а на дѣлѣ пускалъ его въ ходъ какъ средство для достиженія постороннихъ цѣлей. Съ г. Боборыкинымъ можетъ согласиться только тотъ, кто слово ставитъ выше дѣла, случайную фразу выше всей ярко выраженной дѣятельности писателя...

Г. Боборыкинъ очень уважаетъ науку, и это въ немъ чрезвычайно почтенная черта. Но, къ сожалѣнію, онъ, подобно многимъ платоническимъ любовникамъ науки, слишкомъ расточителенъ на слова «наука», «научный» и т. д. Онъ принадлежить къ старому поколвнію беллетристовъ, среди котораго было не мало людей, хорошо и разносторонне образованныхъ. Онъ занимался когда-то наукой въ настоящемъ смыслѣ слова, именно химіей. Это было очень давно, чуть не полвѣка прошло съ твхъ поръ, и отъ химіи, конечно, ничего не осталось въ его памяти. Рано опредѣлившійся беллетристическій таланть толкнулъ его совствиъ въ другую сторону, но нъкоторый общий тонъ почтительности къ наукѣ остался въ немъ навсегда. Человъкъ онъ всегда былъ въ высшей степени воспріимчивый и сохраниль эту воспріимчивость до сего дня На каждое сколько-нибудь замѣтное явленіе, какъ въ русской, такъ и европейской жизни. онъ торопливо откликается или въ беллетристической, или въ публицистической формь. Но, благодаря этой торопливости, въ связи съ отсутствіемъ всякой устойчивости и оригинальности въ складѣ его ума, какъ его беллетристика, такъ и его публицистика необыкновенно поверхностны. Въ беллетристикъ ему некогда обдумывать, вынашивать свои образы и картины, обобщать свои былыя наблюденія и складывать ихъ въ типы. Некогла это делать и, напримеръ, Глебу Успенскому, но его выручаютъ рѣдкіе дары природы: необыкновенно оригинальный складъ уна и чуткость, благодаря которой онъ проникаетъ сквозь внѣшнюю кору наблюденій до самой сердцевины вещей. Къ этому надо еще прибавить все извиняющую страстность, съ которою онъ относится къ явленіямъ, задъвшимъ его вниманіе. Все это, виъсть взятое, вредитъ Успенскому только съ внѣшней, формальной стороны. Онъ создалъ множество типовъ, надъ которыми рус. ской критикѣ еще придется работать (до сихъ поръ она занималась больше общими идеями Успенскаго), но онъ не создалъ ни

одного большого, законченнаго произведенія, въ которомъ эти типы и фигуры расположились-бы согласно условнымъ требованіямъ романа или повъсти. Въ этомъ послъднемъ отношеніи г. Боборыкинъ, напротивъ, безупреченъ: у его романовъ и повъстей всегда есть завязка и развязка, но дъйствующія лица этихъ романовъ и повъстей ---случайный сырой житейскій матеріалъ, настоящіе фотографическіе портреты, чуть тронутые, а иногда и испорченные ретушью; фабула этихъ романовъ и повѣстей частью тоже въ сыромъ видѣ взята изъ дѣйствительности, а частью совершенно искусственно сочинена ad hoc, примънительно къ тому или другому умственному теченію, увлекающему въ данную минуту автора. А увлекается онъ разными теченіями, совершенно какъ щепка волной, что отражается и на его публипистикѣ. Мы видѣли, что въ семидесятыхъ годахъ онъ утверждалъ, что критика имъстъ право требовать отъ художника отклика на злобу дня. Теперь онъ этого права критику лишаетъ и до такой степени отвернулся отъ своего прошлаго, что даже не помнить его: я, говорить, не переставаль... Въ твхъ-же семидесятыхъ годахъ г. Боборыкинъ обнаруживалъ бодыщую благосклонность къ такъ называемому «народничеству», какъ онъ его понималь, конечно (см., напримъръ, его предисловіе къ «Запискамъ дурака» въ «Отечественныхъ Запискахъ» 1876 г.). А въ восьмидесятыхъ годахъ онъ напечаталъ въ одномъ итальянскомъ журналѣ громовую статью противъ «народниковъ» и «народничества»... Вообще у него необыкновенная легкость въ мысляхъ. но есть одинъ пунктъ, на которомъ онъ стоитъ и всегда стоялъ непоколебимо твердо: наука. Его слухъ, очевидно, ласкаетъ самое слово «наука», и я думаю, что даже перо его особенно тшательно и красиво выписываетъ это слово на бумагѣ. Это не значить, однако, чтобы онъ когда-нибудь серьезно заинтересовался какимъ-нибудь научнымъ вопросомъ и разработалъ его сколько-нибудь пристально. Нѣтъ, этого съ нимъ не случалось. Ужасно много книжекъ написано по любому научному вопросу, и гдъ-же тамъ во всъхъ ихъ рыться! – некогда. Многому можно и на слово повѣрить, если оно такъ или иначе знаменемъ науки прикрыто: важно именно знамя, его надо высоко держать, имъ свмо и овамо помахивать...

Не слѣдуетъ смущаться украшающими статью г. Боборыкина многочисленными «сударь ты мой Брюкке» и «относительно

8\*

такъ сказать Эттингенами». Всё эти «судари» могутъ быть раздѣлены (приблизительно, конечно) по отношенію къ нимъ г. Боборыкина на двё группы: во-первыхъ, французскіе словесники, Тэнъ, Сенъ Бевъ,—этихъ онъ знаетъ и въ извѣстной степени любитъ; во-вторыхъ, психофизіологи, главнымъ образомъ нѣмецкіе, – этихъ онъ больше уважаетъ, чѣмъ знаетъ, и самыя имена ихъ заимствовалъ въ большинствѣ случаевъ изъ предисловія къ «Vorschule der Aesthetik» Фехнера (объ этомъ потомъ). Но изо всѣхъ фигурирующихъ въ статьѣ «сударей» самый дорогой, самый близкій уму и сердцу автора есть человѣкъ, не имѣющій никакого отношенія къ наукѣ,—Теофиль Готье.

Въ 1834 г. въ предисловіи къ своему роману «Mademoiselle de Maupin», Готье писалъ о критикахъ:

Когда писатель бросаеть на ихъ письменный столъ какой-нибудь томъроманъ или стихотворное произведение -- эти господа небрежно закидываются въ креслѣ, устанавливають его на заднихъ ножкахъ (довольно неудобная позиція!) и, качаясь, съ видомъ знатока, важно изрекають: «Чему служить эта книга? Можеть ли она содъйствовать морализации и поднятью благосостоянія самаго многочисленнаго и самаго бѣднаго класса? Какъ! Ни одного слова о нуждахъ общества, ничего цивилизующаго и прогрессивнаго! Какъ! Витсто того, чтобы давать намъ великій синтезъ человѣчности или прослѣдить, на протяженіи историческихъ событій, фазисы идеи, возрождающей и указывающей на пути Провидения,-они мастерять стихи и романы, не ведущія ни къ чему и не двигающіе нисколько впередъ наше поколѣніе? Какъ можно заниматься формой, стиленъ. рионой, въ виду такихъ важныхъ интересовъ? Что намъ за дѣло до стиля, до риемъ и до формы? Стоитъ-ли этимъ заниматься? Общество страдаеть, оно сдѣлалось добычей великой внутренней смуты. (Это значить, прибавляеть Готье въ скобкахъ: никто не хочетъ подписываться на полезные журналы). Поэть долженъ отыскивать причину этого недомоганія и налбчить его. И это средство онъ найдеть, сочувствуя серднемъ и душой человѣчеству и т. д.

Г. Боборыкинъ называетъ предисловіе къ роману—«Маdemoiselle de Maupin» — «знаменитымъ», самого Готье — «бойцомъ за свободное, довлѣющее себѣ искусство», а только что приведенныя слова— «блестящею и негодующею тирадою». Однако, и онъ замѣчаетъ, что въ тирадѣ этой Готье всетаки немножко черезъ край хватилъ. Но г. Боборыкину она всетаки кажется цѣнною, главнымъ образомъ потому, чт) «фразы, какія Готье влагаетъ въ уста критика съ общественно-утилитарнымъ направленіемъ, отзываются обычнымъ тономъ русскаго журнализма съ его вѣч-

ными вопросами: что авторъ хотѣлъ этимъ доказать? какая польза отъ его побасенокъ и его элегическихъ воздыханій? есть-ли въ нихъ прямое служеніе злобѣ дня или непосредственнымъ нуждамъ меньшихъ братій?».

Не будучи профессіональнымъ литературнымъ критикомъ, я могу, кажется, быть въ этомъ двлв безпристрастнымъ, и мив думается, что г. Боборыкинъ сильно преувеличиваетъ, даже до извращенія. Но дёло не въ этомъ. Дёло въ Теофилё Готье, который соблазняеть г. Боборыкина своею якобы смълостью Ему хочется проявить такую-же смёлость, решительность. задоръ, тѣмъ болѣе, что вотъ стяжалъ-же лавры «молодой словесникъ» кн. Волконскій, да и вообще на почвѣ защиты свободнаго искусства выростають теперь цёлые лавровые лёса. Такой моменть наступилъ. И г. Боборыкинъ, какъ всегда, ловить моментъ... И въ своемъ родѣ недурно-бы это у него, можетъ быть, вышло, если-бы онъ могъ просто взять да и повторить пріемы Теофиля Готье. Но онъ этого не можетъ. У Теофиля Готье съ наукой не было ничего общаго, -- онъ ею нисколько не интересовался, а она... Не эти именно слова Готье, которыя такъ правятся г. Боборыкину, но совершенно аналогичныя его разсужденія Максъ Нордау, стоящій во всякомъ случать на научной почвъ, называеть-можете себѣ представить, г. Боборыкинъ!-«галиматьей»! Такъ-таки буквально Galimathias (см. Entartung II, 92; общая, очень нелестная характеристика Готье на стр. 73). Отношенія между наукой и г. Боборыкинымъ совсѣмъ иныя. Т. е. я не знаю, конечно, какъ отнесется наука къ г. Боборыкину и даже немножко боюсь думать объ этомъ, но самъ онъ относится къ наукѣ столь почтительно, столь назойливо почтительно, если можно такъ выразиться. что и идеямъ Теофиля Готье долженъ былъ непремънно придать научный или якобы научный антуражъ. Но это именно только антуражъ, словесные орнаменты,празднословіе.

«Въ русской критикъ, — нишетъ г. Воборыкинъ, — за болѣе, чъмъ сорокалѣтній періодъ, объектами изслъдованія дълались, все сильнѣе и сильнѣе, иден морали и общественности и онѣ заслоняли собою интересы къ научно-философской обработкѣ явленій художественнаго творчества, особенно въ области изащной литературы». И далѣе: «Не смотря на рѣзкую противоположность исходныхъ точекъ, наши воинствующіе и часто враждебные между собою лагери, вплоть до послѣдняго времени, не шли дальше приговоровъ и оцѣнокъ, лишенныхъ строго научнаго метода. Они одобряли и не одобряли на основании своихъ предвзятыхъ идей и сочувствій; но не занимались объективно изслѣдованіемъ развитія нашего художественнаго творчества-Только въ трудахъ нѣкоторыхъ ученыхъ, бравшихъ предметомъ своихъ работъ нашу народную поэзію и законченныя эпохи въ движеніи литературныхъ идей и образовъ, у насъ и на Западѣ, а также область психологіи, гдѣ обосновывается эстетика, находимъ мы взгляды и пріемы работы, свободные отъ стороннихъ прпмѣсей».

Это такое обиліе празднословія, что не знаешь даже, съ чего начать. Почему, напримъръ, «мораль и общественность»-постороннія примѣси въ критикѣ, а наука—не посторонняя? Милый сердцу г. Боборыкина Теофиль Готье никоимъ образомъ не согласился-бы съ нимъ. Онъ нарисовалъ-бы столь-же язвительную картину, какъ и та, которая такъ нравится г. Боборыкину: «научный» критикъ раскидывается въ креслѣ, пожалуй, тоже «устанавливаеть его на заднихъ ножкахъ», хотя это совсъмъ неудобно и даже глупо, и тономъ знатока начинаетъ судить художественное произведение съ какой-то посторонней искусству, научной точки зрѣнія! Съ какой стати? Вѣдь мы-«бойцы за свободное, довлѣющее себѣ искусство»!-Очень вѣроятно, въ самомъ дѣлѣ, что Готье написалъ-бы на эту тему «блестящую негодующую» тираду». Да оно ужъ и бывалое дело. Нашъ Баратынский утверждалъ о поэтѣ:

> Воспѣваетъ, простодушный, онъ любовь и красоту И науки, имъ ослушной, сусту и пустоту...

Г. Боборыкинъ очень почитаетъ науку и, въроятно, въ качествъ беллетриста, жаждетъ подвергнуться суду по «строго научному методу». И хотя я не знаю, что останется отъ г. Боборыкина послъ такого суда и въ какія отдаленныя или не столь отдаленныя мъста будутъ отправлены его многочисленныя произведенія, но это ужъ его дъло. Теофиль Готье не хочетъ, Варатынскій не хочетъ. Если г. Боборыкинъ скажетъ, что хочетъ или не хочетъ авторъ, а для публики, для третьихъ лицъ нужно объясненіе художественнаго произведенія по строго-научному методу, то я отвъчу приглашеніемъ: пожалуйте! дъйствуйте! Дъйствуйте вы и пусть д'яйствують всё тё, кто нынче кричить о необходимости обновленія литературной критики эстетическимъ, философскимъ, научнымъ путемъ...

Г. Воборыкинъ сослался на статью Гончарова «Лучше поздно, чъть никогда». Сошлюсь и я на нее. Сдълавъ нъсколько справедливыхъ, хотя и не претендующихъ на научность замъчаній о сознательномъ и безсознательномъ творчествъ, онъ прибавляетъ: «художникъ часто самъ увидитъ смыслъ своей картины съ помощью тонкаго критическаго толкователя, какими. напримъръ, были Бълинскій и Добролюбовъ».

Мнѣ необыкновенно пріятно напомнить эти слова знаменитаго романиста. Г. Боборыкинъ совсѣмъ не одинокъ, не былъ одинокъ и до появленія статьи «молодого сдовесника». Напротивъ, уже много лѣтъ, а самое послѣднее время въ особенности, разные мизинные люди стараются унизить нашу старую критику, при чемъ часто указывають на сплошь будто бы враждебныя отношенія между этой критикой и современной ей беллетристикой. Имя Гончарова, кажется, особенно часто при этомъ поминается всуе. Я, конечно, не стану утверждать, чтобы совствиъ не было конфликтовъ между этими двумя теченіями. Но вотъ Гончаровъ называеть Бѣлинскаго и Добролюбова «тонкими критическими истолкователями», разъяснявшими иногда самимъ художникамъ плоды ихъ творчества. Мы, третьи лица, читатели, тоже получали удовлетворившія насъ разъясненія, которыя и до сиху, поръ таковыми остаются. Нынѣшнимъ критикамъ эти разъясненія кажутся неудовлетворительными, потому что, дескать, ошибочны ихъ критические приемы и теоретическия исходныя точки. Хорошо, пусть нев'врны, исправляйте ихъ, но не ограничивайтесь словами, а дѣлайте дѣло. Пусть невѣрно освѣщеніе, данное Добролюбовымъ «Обломову» Гончарова, комедіямъ Островскаго и проч., но въдь онъ не слова только о критикъ писали (собственно, онъ писалъ ихъ очень мало), а самую эту критику предъявлялъ. И воть почему его разсужденія о задачахъ искусства и критики, каковы бы они ни были сами по себѣ, не были празднословіемъ. А эти мизинные люди въ метафизическія трубы трубять, въ научные барабаны бьють, все въ походъ собираются, а сами ни съ мъста. И вотъ почему все это-одно празднословіе, скучное, всёмъ, кромъ самихъ трубачей и барабанщиковъ надоъвшее. Невърно освъщение, данное Гончарову или Островскому, и вы, ми-

зинные люди, хотите научить насъ настоящему, върному пониманію по строго-научному, научно-философскому. метафизическому и какому тамъ еще методу, - ну, и пересмотрите произведенія этихъ писателей вновь, или другихъ какихъ, ну хоть того же г. Боборыкина, освѣтите, и только тогда слово ваше станетъ дѣломъ и перестанетъ быть празднословіемъ. Я заглянулъ недавно въ разборъ сочиненій В. Г. Короленко, сдѣланный однимъ изъ такихъ мизинныхъ людей, г. Ю. Николаевымъ. Я нашелъ тамъ много превосходныхъ страницъ, -а именно, чрезвычайно много выписокъ изъ Короленка, цѣлыми страницами. Затѣмъ я нашелъ тамъ фарисейскія размышленія, но все на тѣ же морально-общественныя темы, а ни науки, ни эстетики я тамъ не нашелъ. Словомъ, это все та же публицистика, но съ отрицательнымъ знакомъ-безсильная, мраколюбивая и неискренняя. Такова же и беллетристика, которую охотно беруть подъ свое покровитель-CTBO защитники «чистаго искусства». Повторяю, не одинокъ г. Боборыкинъ. Немного, можеть быть, найдется людей, которые бы такъ легкомысленно предавались словеснымъ орнаментамъ якобы научнаго характера, но людей, негодующихъ на нашу критику во имя «чистаго, самодовлѣющаго искусства», было всегда очень много. И что же? Какъ разъ въ тъхъ литературныхъ органахъ, гдѣ пѣлись гимны этому самому чистому искусству, печатались тенденціознъйшіе романы, напримъръ, Маркевича или г. Авсѣенки, г. Орловскаго. Сила нашего празднословія столь велика, что даже въ этихъ самыхъ романахъ возвеличивалось чистое искусство и унижалось искусство тенденціозное; равно какъ въ соотвѣтствующихъ критическихъ статьяхъ, ратовавшихъ противъ публицистической критики, не было ничего, кромв публицистики. И такъ ведется до сего дня. Г. Боборыкинъ, надо отдать ему справедливость, никогда не стояль въ томъ мрачномъ хоръ, который фальшивыми голосами пълъ жестокія пъсни, но его защита чистаго искусства тѣмъ не менѣе поистинѣ смѣшна. Назовите хотя одинъ романъ г. Боборыкина, который можно бы было признать жертвой на алтарь чистаго, самодовлѣющаго искусства. Нѣтъ такого романа. Объ чемъ же онъ безпокоится? чего онъ хочеть? Ни объ чемъ въ дъйствительности не безпокоится, а просто празднословитъ...

Вернемся къ послъдней выпискъ изъ статьи г. Боборыкина. Онъ тамъ указываетъ и положительныя явленія въ области критики, представляющія собою исключенія изъ общаго анти-научнаг разгула. А именно: «Только въ трудахъ нѣкоторыхъ ученыхъ оравшихъ предметомъ своихъ работъ нашу народную поэзію и законченныя эпохи въ движеніи литературныхъ идей и образовъ у насъ и на Западѣ, а также область психологіи, гдѣ обосновывается эстетика, находимъ мы взгляды и пріемы работы, свободные отъ стороннихъ примѣсей.»

Въ своемъ платоническомъ увлечении «строго научнымъ методомъ», г. Боборыкинъ не понимаетъ, что пріемы, пригодные для изученія народной поэзіи и «законченныхъ эпохъ», могутъ быть частію фактически непримѣнимы, а частію даже просто непристойны по отношенію къ индивидуальному творчеству и живому литературному явленію. Для краткости ограничусь однимъ примъромъ. Въ числь работъ, одобряемыхъ г. Боборыкинымъ, навѣрное, находятся «Этюды о Мольерѣ» г. Веселовскаго. Это. дъйствительно, очень почтенныя, очень тщательныя работы. Но во-первыхъ, онѣ вовсе не свободны отъ «стороннихъ примѣсей морали и общественности», да иначе и быть не можетъ. Человъкъ науки не значитъ деревянный человъкъ, а надо быть именно деревяннымъ человѣкомъ, чтобы, говоря, напримѣръ, о типѣ Тартюфа, признать элементь морали сторонней примъсью. Это значило-бы именно не понять Мольера, обойти въ критикѣ его комедіи то, что составляеть ся смысль, что было дорого самому Мольеру. Да и просто это невозможно, нѣтъ людей, до такой степени деревянныхъ, и лишь празднословіе можетъ ждать н призывать ихъ. Затемъ, г. Веселовскій уделяеть не мало вниманія семейной жизни Мольера, той роли, которую играла въ его жизни и творчествѣ его легкомысленная жена. И онъ, конечно, совершенно правъ, потому что роль эта была, дъйствительно, очень велика, и опредъление ея многое объясняетъ въ литературной дѣятельности Мольера. Но эта сторона изслѣдованія только потому и возможна въ данномъ случат, что мы имъемъ дѣло съ «законченнымъ» литературнымъ явленіемъ, съ писателемъ XVII вѣка. Примѣнить этотъ пріемъ къ современному писателю, понятное дёло, совершенно невозможно, безъ забвенія самыхъ элементарныхъ правилъ приличія и порядочности. Беллетристы фотографы позволяють себѣ иногда безцеремонно залѣзать въ чужую душу и чужую семейную жизнь, но они для этого должны всетаки какъ-нибудь маскировать свое предпріятіе,

¢

за которое всетаки иногда расплачиваются своими боками. Но никакой критикъ не можетъ себѣ позволить искать въ произведеніи современнаго романиста или драматурга слѣдовъ его семейныхъ несчастій или вообще интимныхъ обстоятельствъ его жизни. По отношенію къ писателю XVII вѣка и всякому другому, дѣйствительно, законченному литературному явленію, это—научный пріемъ, а по отношенію къ современности это—дѣяніе, подлежащее очень непріятному возмездію: могутъ и въ судъ потащить, могутъ и безъ суда обойтись. И кто отъ этого суда или отъ этой безсудности пострадаетъ, тотъ ужъ, конечно, не жертва преданности наукѣ будетъ.

Г. Боборыкинъ указываетъ еще на работы въ «области психологіи, гдѣ обосновывается эстетика». Фраза немножко неладно скроена и некрѣпко сшита, и мнѣ не совсѣмъ ясно, что именно авторъ хочетъ сказать. Если рвчь идетъ о работахъ русскихъ ученыхъ спеціально въ области психологическаго обоснованія эстетики, то я надѣюсь, что такіе есть (только надѣюсь, потому что, признаюсь, цённыя русскія работы въ этомъ родъ мнѣ неизвѣстны). Если-бы, однако, ихъ было и гораздо больше, то онъ не имъли-бы всетаки ръшающаго значенія для литературной критики. Разумфется, критику полезно, а можеть быть, даже обязательно съ ними познакомиться, но ему полезно и обязательно познакомиться еще со многимъ другимъ, какъ изъ области науки же, такъ и изъ области житейскихъ отношеній. Художникъ вложилъ въ свое произведение не только свое чувство красоты, а и свои идеалы, свою мысль, върованія, свои знанія. И все это хотять подвергнуть суду исключительно эстетическому! Это просто безсмыслица, а такъ какъ на дълв никто и никогда этой программы не исполнялъ и исполнить не можетъ. то, кромѣ того, -и празднословіе. Наука же тутъ въ особенности не при чемъ.

Но подъ исихологическими работами г. Боборыкинъ разумѣетъ, можетъ быть, собственно психіатрическія, въ родѣ статьи г. Чижа о произведеніяхъ Достоевскаго или г. Сикорскаго о «Красномъ цвѣткѣ» Гаршина. Это, дѣйствигельно, научная критика (вѣрная или невѣрная, — другой вопросъ). Но она, очевидно, можетъ служитъ только спеціальнымъ подспорьемъ для литературной критики, такъ какъ свидѣтельствуетъ только о вѣрности или невѣрности художественныхъ воспроизведеній извѣстныхъ патологическихъ состояній. Въ «Entartung» Макса Нордау мы имѣемъ уже настоящую литературную критику, построенную на научныхъ, и именно, главнымъ образомъ, психіатрическихъ основаніяхъ (вѣрную или невѣрную, это—опять вопросъ особый). Но за то же посмотрите—сколько въ ней «стороннихъ примѣсей морали и общественности»! Г. Боборыкинъ долженъ придти въ ужасъ, тѣмъ болѣе, что «науки» тутъ во всякомъ случаѣ несравненно больше, чѣмъ въ его «одинокихъ» трудахъ...

Скучно, читатель? Миѣ и самому становится скучно, но надо еще немножко потерпѣть. Мнѣ бы не хотѣлось нанести г. Боборыкину незаслуженную обиду, то есть обиду больше той, которая сама собой вытекаеть изъ его легкомыслія и празднословія. Въ этихъ видахъ было-бы, можеть, правильно представить завсь же образцы другихъ празднословій на ту же тему и остановиться на нихъ нѣсколько дольше, чѣмъ это сдѣлано выше. въ нѣсколькихъ словахъ о хорѣ, поющемъ фалышивыми голосами жестокія пѣсни. Голосъ у нашего почтеннаго романиста фальшивый, но жестокихъ пѣсенъ онъ не поетъ. И хотя по временамъ, читая его статью, нельзя не возмущаться, но въ общемъ въ ней преобладаеть комическій элементь. Далеко не таковы другіе празднословящие во славу чистаго искусства и независимости его отъ «стороннихъ примѣсей морали и общественности». Тутъ есть и мрачною злобою и уязвленнымъ самолюбіемъ Оомы Опискина пропитанные; и точныя копіи словоточивости Іудушки Головлева. не той его безпредметной словоточивости, которой не чуждъ и г. Боборыкинъ, а той презр'внной, которая опутываетъ благонамъренными ръчами гнусныя дъла и помыслы. Однако, на этоть, по крайней мъръ, разъ, я долженъ ограничиться указаніемъ на существованіе этихъ фигуръ и на то общее, что у нихъ есть съ г. Боборыкинымъ. Это именно-празднословіе. Они поютъ гимны въ прозъ чистой красотъ и чистому искусству и пишутъ хоть и не «блестящія», но весьма «негодующія тирады» противъ публицистической критики; но въ то же время, если они беллетристы, то даютъ тенденціознѣйшіе романы и повѣсти, а если критики, то-всетаки публицистическую критику, отличающуюся отъ гонимой ими критики не пріемами, а содержаніемъ идей. Я очень прошу читателя замѣтить и запомнить эту общую черту. Она объяснить ему многое даже въ его собственной, читатель. ской душь; объясныть, между прочимь, и ту скуку, которую мы испытываемъ при чтеніи большинства статей въ защиту чистаго искусства. Зависить она не только отъ малоталантливости авторовъ и не только отъ безнадежности темы, а и отъ внутренняго противорѣчія, проникающаго всѣ эти писанія и выражающагося празднословіемъ. Исходныя точки и пріемы критики Бѣлинскаго ивнялись, но въ нихъ никогда не было розни между словомъ и дѣломъ. Пусть будеть доказана полная неосновательность взглядовъ Добролюбова на задачи и цъли искусства, но онъ во всякомъ случаѣ примѣнялъ свою точку зрѣнія на дѣлѣ, и уже одна эта цѣльность, искренность его работы гарантируеть ему многая лѣта вниманія читателей. Но мы видѣли, что, по признанію такого художника, какъ Гончаровъ, Добролюбовъ самимъ художникамъ разъяснялъ смыслъ ихъ образовъ и картинъ. Гораздо легче было-бы доказать неосновательность многихъ теоретическихъ воззрѣній Писарева. Но и этотъ увлекающійся и много пустяковъ говорившій юноша не празднословиль и потому никогда не возбуждалъ въ читателѣ скуки. О г. Боборыкинѣ этого, къ сожалѣнію, сказать нельзя...

Сдѣланное выше предположеніе, что г. Боборыкинъ подъ «работами въ области психологіи, гдѣ обосновывается эстетика» разумбеть некоторыя применения психіатріи къ литературной критикѣ,-чисто гадательно. Я высказалъ его только въ виду неясности фразы г. Боборыкина, а также въ виду того. что это несомнѣнныя попытки приложенія научныхъ истинъ въ области критики. Весьма вѣроятно, что г. Боборыкинъ былъ далекъ отъ этой мысли. Весьма въроятно, что онъ и теперь возразитъ, что, распространяясь о наукъ, онъ разумълъ не науку вообще и не иную какую-нибудь ея отрасль, а именно только научную эстетику. И политическая экономія со статистикой — науки, и этика и политика, по крайней мъръ, стремятся стать научными дисциплинами, но ихъ вмѣшательства въ область литературной критики нашъ авторъ не признаеть: тутъ далжна царить одна эстетика. Но гдѣ она, эта эстетика? Я сначала подумалъ было, что она у П. И. Вейнберга въ карманѣ, откуда онъ ее вынетъ и изложить на страницахъ «Театральной Газеты» въ видъ трактата о въчныхъ или незыблемыхъ законахъ искусства и красоты. Но вотъ въ одномъ мѣстѣ статьи г Боборыкина я, нѣсколько неожиданно, нахожу слѣдующія слова: «Напрасно кн. Волконскій ретируется за общее мѣсто объ отвлеченной вѣчной красотѣ. Въ научной эстетикѣ давно уже объ ней никто не говорить». Каково положение! Но дѣлать нечего: г. Боборыкинъ говоритъ такимъ авторитетнымъ тономъ, что надо ему върить, хотя, съ другой стороны, г. Вейнбергъ говоритъ еще, пожалуй, авторитетнѣе: онъ прямо знаеть и объщаеть показать ту въчную красоту, объ которой, по словамъ г. Боборыкина, люди науки давно перестали говорить. Колебанія мон еще усилились, когда я прочиталь примѣчаніе редакціи «Вопросовъ философіи и психологіи» къ приведеннымъ словамъ г. Боборыкина. Г. Вейнбергъ не отъ лица науки говорить поэтому намъ съ г. Боборыкинымъ онъ не указъ и смутить насъ не можеть. А вотъ что смутительно – мнѣніе ученой редакціи философско-психологическаго журнала: «Редакція позволяеть себѣ не согласиться въ этомъ пунктѣ съ почтеннымъ беллетристомъ. Наука, отрицающая «вѣчное», сама себя отрицаеть». Вотъ тутъ и разбирайся, какъ знаешь... У кого же, наконецъ. учиться бѣдной литературной критикѣ?!

Въ области эстетики есть одинъ безпокойный элементь, чрезвычайно затрудняющій всякія объективныя теоретическія построенія. Это-вкусъ. Какъ-бы мнѣ ни доказывали, что законы вѣчной или невѣчной красоты предписываютъ мнѣ восторгаться художественнымъ произведеніемъ, или, напротивъ, такимъ-то ощущать непріятность отъ такого-то другого произведенія, ично для меня рышить дьло мой вкусь. Это обстоятельство привело Писарева къ положенію: «Прекрасно только то, что нравится намъ; всв разнообразнвйшія понятія о красоть одинаково законны — этимъ эстетика разсыпается въ прахъ». Г. Боборыкинъ приводитъ эти слова Писарева и, конечно, не одобряетъ ихъ. Да и нельзя одобрить: эстетика не разсыпается въ прахъ оть разнообразія вкусовъ, какъ не разсыпается этика отъ разноголосицы такого же безпокойнаго и затрудняющаго элементасовѣсти. Этика именно и строится на фактъ существованія совъсти, а эстетика-на фактъ существованія вкуса. Но вопросъ о разнообразіи вкусовъ всетаки остается, и я, опять-таки нѣсколько неожиданно, читаю въ статьт г. Боборыкина: «Вы не можете принудить себя наслаждаться картиной, романомъ или симфоніей; это будеть зависть и отъ того, подъйствуеть-ли произведение на ваше чувство красоты, и отъ того, въ какомъ вы находитесь личномъ настроеніи». Не усомниться ли намъ, наконецъ, въ научномъ авторитетѣ г. Боборыкина и не обратиться-ли за разрѣшеніемъ нашихъ сомнѣній въ другія инстанціи? Но куда? Въ видахъ безпристрастія слѣдовало-бы обратиться въ такую инстанцію, которую и самъ г. Боборыкинъ признаетъ.

Г. Боборыкинъ хорошъ тёмъ, что въ его беллетристикѣ вы сейчасъ видите «съ кого онъ портреты пишеть и гдѣ разговоры эти слышитъ», а въ его философско-публицистическихъ трудахъ какія онъ наканунѣ книжки читалъ, а иногда даже до какой страницы онъ ихъ дочиталъ. Онъ сыплетъ Гельмгольцами и Брюкке, Веберами и Эттингенами, но цитируетъ изъ людей науки только Фехнера, а именно его Vorschule der Aesthetik, въ которой поминаются и Гельмгольцъ, и Брюкке, и Веберъ, и Эттингенъ. Сочиненiе это не представляетъ собою чего-нибудь рѣшающаго въ области эстетнки, но самъ Фехнеръ, конечно, очень большой человѣкъ въ наукѣ, хотя и пропущенный въ «Книгѣ о книгахъ» г. Янжула, а потому всякое его мнѣнiе заслуживаетъ серьезнаго вниманія; гораздо болѣе серьезнаго, чѣмъ то, какое ему оказалъ г. Боборыкинъ.

Указавъ на разнообразіе вкусовъ и на крайнюю сложность причинъ этого разнообразія, Фехноръ пишетъ:

"Что касается рѣшенія споровъ между различными вкусами, то спрашивается прежде всего-кто долженъ быть судьей? Чувство? Но споръ вкусовъ и есть именно споръ чувствъ, а потому не можетъ быть ръшенъ чувствомъ. Разсудокъ? Если ему удастся установить критеріи, по которымъ ничто прекрасно, то это будеть просто признаниемъ или отвержениемъ вкуса ... Но, къ сожалению, эти критерии такъ спорны между эстетиками, такъ колеблются, такъ неопредъленны или парять на такой философской высотъ что съ ихъ точки зрѣнія парики и шлейфы могуть быть такъ же оправданы, какъ и греческая одежда... Я не эстетическій спаситель, призванный изминить это положение вещей. Я самъ того миния, что нельзя установить критерій, способный рішить споръ вкусовъ во всіхъ случаяхъ. Есть только одинъ принципъ, достаточно ясно указывающій точку зринія, съ которой можетъ быть введенъ и, по крайней мири, въ не очень сложныхъ случаяхъ, дъйствительно, ръшенъ споръ... Сама по себъ эта точка зрънія очень проста, но трудно ея приминение... Дило здись идеть не только объ томъ, что нравится или не нравится непосредственно... но и объ томъхорошо ли, что это нравится, а то не нравится, выигрываеть или проигрываеть оть такихъ вкусовъ благоденствіе, счастіе, благо всего человъчества въ цъломъ... Принципъ этотъ зависить отъ общаго отношенія красоты къ добру и гласить кратко: дучшій вкусъ тоть, изъ котораго истекаеть лучшее для человвчества; лучшее же для человвчества есть то, что боле согласуется съ его современнымъ, а предположительно и будущимъ благоденствіемъ". (Vorschule der Aesthetik. Erster Theil, 246, 256, 264).

126

Какъ видите, Фехнеръ не оправдываетъ надеждъ и ссылокъ на него г. Боборыкина. Какъ видите, большой человѣкъ науки, при томъ въ сочиненіи, спеціально посвященномъ эстетикѣ, въ сочиненіи, самимъ г. Боборыкинымъ почтительно цитируемомъ, несовсѣмъ согласенъ съ Теофилемъ Готье, котораго тотъ же г. Боборыкинъ цитируетъ уже не съ почтеніемъ, а съ восторгомъ... И далась же ему эта наука! зачѣмъ<sup>5</sup> То ли дѣло французская беллетристика...

Г. Боборыкинъ оканчиваетъ статью двумя эстетическими тезисами. объ которыхъ скромно говоритъ, что они «не исчерпываютъ всего содержанія эстетики», но даютъ «указаніе на то, что добыто наукой». Послѣ всего вышесказаннаго, я могу избавить себя отъ разбора этихъ тезисовъ, тѣмъ болѣе, что они представляютъ собою простые антитезисы двумъ же тезисамъ кн. Волконскаго. Если въ нихъ и есть что отъ науки, то это—указаніе на участіе безсознательнаго начала въ творчествѣ.

Въ томъ, что роль безсознательныхъ процессовъ въ художественномъ творчествѣ вообще весьма значительна, — никто давно уже не сомнѣвается. Но, во-первыхъ, пропорцію сознательнаго и безсознательнаго элементовъ не такъ-то легко опредѣлить: она сильно колеблется не только у разныхъ художниковъ, но и въ разныхъ областяхъ искусства и даже въ разныхъ отдѣлахъ одной и той же области (напр., не только въ музыкѣ и живописи, но и въ лирическомъ произведеніи и романѣ). А во-вторыхъ, хотя опредѣленіе пропорціи сознательнаго и безсознательнаго элементовъ въ данномъ произведеніи и можетъ составить одну изъ задачъ критики, но это еще ничего не говоритъ противъ «стороннихъ примѣсей».

Я хотѣлъ кончить настоящую замѣтку разборомъ какого-нибудь произведенія г. Боборыкина, напримѣръ, «Дѣльцовъ» или «Жертвы вечерней». Я хотѣлъ совершить это пріемами, которыми долженъ бы былъ остаться доволенъ самъ авторъ разбираемыхъ произведеній, то есть «по строго-научному методу». Но увы! я такъ и до сихъ поръ не знаю, въ чемъ этотъ методъ состоитъ, не научилъ меня г. Боборыкинъ этому дѣлу своей статьей. Тогда я рѣшилъ попробовать критику эстетическую, хотя бы и бевъ научнаго критерія. Отрицательная часть программы такой критики совершенно ясна: не надо вводить «стороннія примѣси морали и общественности». Я приготовился благоговѣть передъ чистой красотой, разлитой въ произведеніяхъ г. Боборыкина. Но опять увы! Я не нашелъ тамъ чистой красоты. Извѣстно, что въ романахъ г. Боборыкина всегда есть опредѣленная тенденція, заданная себѣ авторомъ морально-общественная тема (въ «Жертвѣ вечерней» эту тему составляетъ лицемѣріе служителей чистаго искусства; помните Домбровича?) и затѣмъ рядъ фотографическихъ портретовъ, оригиналы которыхъ легко узнаются. Что же тутъ дѣлать эстетической критикѣ? Опредѣлять долю участія сознательнаго и безсознательнаго элемента въ творчествѣ г. Боборыкина? Промахнуться можно, да и игра не стоитъ свѣчъ. Я это сдѣлаю лучше на другомъ примѣрѣ.

Я сдѣлаю это на самомъ себѣ. Я уже говорилъ какъ-то въ своихъ воспоминаніяхъ о своихъ беллетристическихъ попыткахъ, оканчивавшихся тѣмъ, что я ихъ бросалъ, сознавая отсутствіе во мнѣ художественнаго таланта. Изъ того, однако, что меня тянуло къ беллетристикѣ и что я бросалъ работу, потому что былъ недоволенъ ею, изъ этого, говорю, видно, что если я не великій художникъ, то и не жалкій ремесленникъ. Слѣдовательно, характеръ моего «творчества», надо думать, не очень отличается отъ характера творчества средняго русскаго беллетриста. Нижес.пѣдующія мои признанія посвящаю поэтому г. Боборыкину въ качествѣ матеріаловъ для его будущихъ «этюдовъ по психологіи творчества».

Въ началѣ 80-хъ годовъ я задумалъ романъ подъ заглавіемъ «Карьера Оладушкина» (два отрывка изъ него были напечатаны). Происхожденіе этого романа такое. Мнѣ часто случалось упрекать Г. И. Успенскаго за то, что онъ не пишетъ романа изъ современной русской жизни, представлявшей въ ту пору, въ разныхъ слояхъ общества, цѣлый рядъ необыкновенно интересныхъ положительныхъ и отрицательныхъ типовъ. Г. И. Успенскій съ особеннымъ, свойственнымъ ему юморомъ отвѣтилъ однажды: «не могу; романъ, —вѣдь это значитъ надо начинать: «Марья Ивановна полулежала на кушеткѣ», —гдѣ же мнѣ этакое написать? не мое это дѣло». Я возражалъ, что именно его дѣло, что нѣтъ надобности въ такомъ именно началѣ, но не бѣда, если бы и въ самомъ дѣлѣ «Марья Ивановна полулежала на кушеткѣ». Мы посмѣялись, но потомъ я не разъ возвращался къ этой темѣ и однажды, шутя, сказалъ: «смотрите, Г. И., если вы не возьметесь за романъ, такъ я начну, и вамъ стыдно будетъ, что такой матеріалъ мнѣ уступили, потому что ужъ, конечно, это не мое двло».-И что же? такъ и будетъ: «Марья Ивановна полулежала на кушеткѣ»? -- Непремѣнно. -- Мы опять посмѣялись, но мысль о романѣ въ самомъ дѣлѣ стала меня преслѣдовать. Какъ она складывалась въ опредъленные образы и картины, что туть было сознательнаго и что - безсознательнаго, я частью не помню, а изъ того, что помню, кое-что разскажу сейчасъ. Первыя же строки романа, послё окончательной обработки, оказались такими:

«- Ты вотъ что мнв скажи. Женевьева, вотъ ты больна теперь, — ну, какъ же онъ ходить: на цыпочкахъ или всей ступней?

«Такъ съ чрезвычайно серьезнымъ видомъ спрашивалъ Евгеній Павловичъ Суровской свою сестру, Евгенію Павловну Зимогорову, сидя въ большомъ креслѣ возлѣ кушетки, на которой полулежала его собесъдница. Онъ звалъ ее Женевьевой отчасти въ видахъ того веселаго остроумія, которое называетъ старуху «старушенціей», шляпу---«шляпенціей» и пики---«пикендрясами». а отчасти потому, что неудобно было называть ее употребительнымъ уменьшительнымъ именемъ «Женя», — она сама его такъ называла. Родителямъ пришла въ голову игривая мысль дать имъ олинаковыя имена: Евгеній и Евгенія».

Какъ видите, героиня въ первыхъ же строкахъ романа таки полулежала на кушеткѣ. Это было сдѣлано намѣренно, вполнѣ сознательно, такъ сказать, въ пику Г. И. Успенскому. Первоначально, такъ именно романъ и начинался: «Марья Ивановна полулежала на кушеткѣ». Но почему потомъ имя перемѣнилось, я бы не могъ сказать (въ смыслѣ моихъ личныхъ отношеній и монхъ понятій о красивости, эти имена были совершенно безразличны), какъ не могъ бы сказать, почему у брата и сестры оказались одинаковыя имена. Это вышло вполнѣ безсознательно, хотя, можетъ быть, потомъ, въ теченіе повъствованія, я на этомъ случайномъ обстоятельствѣ построилъ бы что-нибудь сознательно, --- какую-нибудь мелочь, конечно. Но разъ ужъ такъ вышло, я остался доволенъ совпаденіемъ именъ: мнѣ казалось и, я думаю, не безъ основанія, что эта случайная мелочь способствуеть индивидуализаціи и живости дъйствующихъ лицъ, выдъляетъ ихъ изъ множества фигурирующихъ въ романахъ братьевъ

129

Digitized by Google

и сестеръ. Меня занимали нъкоторыя явленія тогдашней нашей общественной жизни, которыя я именно и рекомендоваль настойчиво Г. И. Успенскому для художественной обработки. Туть были факты и типы весьма различной ценности съ точки зрения «стороннихъ примъсей морали и общественности». И занимали они меня, мою мысль и воображение, если не исключительно, то, главнымъ образомъ, съ этой стороны. Я испытывалъ, правда, нъкоторое особое, отличное отъ нравственнаго, чувство, когда сырой матеріалъ наблюденій перегоралъ въ фантазіи и группировался въ картины по постепенно вырабатывавшемуся плану; и, можеть быть, это чувство заслуживаеть названія «эстетической эмоціи». Но не только тогда, когда романъ обдумывался и писался, а и теперь, издали, я бы не могъ отдѣлить это чувство отъ любви и ненависти, жалости и презрвнія къ своимъ дъйствующимъ лицамъ. Кромѣ того, я зорко, чисто разсудочнымъ путемъ слёдиль за тёмъ, чтобы не впасть въ обычные промахи беллетристовъ средняго и малаго роста.

Главный изъ этихъ промаховъ состоитъ въ пересолѣ: положительные типы бываютъ слишкомъ обременены физическими, нравственными и умственными достоинствами, изъ подъ груды которыхъ еле выглядываеть живое лицо; типы отрицательные, напротивъ, нелюбимыя дѣтища творческой фантазіи, --- слишкомъ ужъ замазаны грязью. Большіе художники избъгають этихъ промаховъ, благодаря прирожденному такту, чувству мъры, но и они. я думаю, вносять сюда извъстную долю чисто сознательной работы. Центральной фигурой моего романа быль ничтожный негодяй, и это былъ вполнъ сознательный выборъ. Положительные типы должны были фигурировать въ романь, и даже въ довольно большомъ количествъ, но, помимо затрудненій внѣшняго, посторонняго характера, я чувствоваль, что не справлюсь съ положительнымъ типомъ, поставленнымъ въ центрѣ романа. Однако, и ничтожный негодяй причинялъ мнѣ не мало заботы: пересолъ и туть быль очень возможенъ. Надо было строго очертить предвлы негодяйства, что я и сдёлаль умственно, решивъ предоставить безсознательному процессу лишь второстепенныя подробности. Ибо, какъ только я началъ романъ, такъ уже и не сомнѣвался, что этотъ безсознательный процессъ своевременно выставить что нужно изъ пережитаго, но хранящагося въ запасной кладовой по ту сторону порога сознанія. Оладушкинъ (такъ

Digitized by Google

звали моего негодяя) долженъ былъ, по плану романа, торжествовать. Задача въ томъ именно и состояла, чтобы показать тв условія, при которыхъ можетъ торжествовать такой человѣкъ. Но оставить его вполнѣ безнаказаннымъ мнѣ было-бы тяжело. какъ-то оскорбительно, хотя, съ другой стороны, я понималъ пресноту обычнаго торжества добродетели и казни порока. Я выбраль нечто среднее. Въ заключительной сцене левушка, которую Оладушкинъ не то, чтобы любитъ, но которой онъ въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ добивается, отталкиваетъ его еще разъ. Она оскорблена тупой самоувъренностью Оладушкина, думаюшаго, что послѣ всего, имъ совершеннаго, она можетъ отвѣтить благосклонно на его признанія и предложенія. Въ горячей, раздраженной рѣчи она перечисляеть ему всѣ его мерзости (эту рѣчь говорилъ-бы я, авторъ, насколько съумѣлъ-бы преобразиться въ дѣвушку). Одушевленіе придаетъ необыкновенную красоту и безъ того красивой девушке. Въ Оладушкине борются разныя чувства, въ числѣ которыхъ есть и прямо злоба, но, будучи актерскою натурой, онъ быстро приспособляется къ данному положению и спрашиваетъ, — что онъ долженъ сдълать, чтобы искупить свои вины. Дъвушка, взволнованная и раздраженная, убъгаетъ въ другую комнату и высылаетъ ему оттуда Евангеліе, перегнутое на 27-й главѣ Евангелія отъ Матвѣя съ подчеркнутыми словами: «И, бросивъ сребренники въ храмѣ, онъ вышелъ; пошелъ, и удавился».

Это послѣднія строки романа. Читателю предоставлялось самому рѣшить, — что было или могло быть дальше, потому что, признаюсь, я и самъ этого не зналъ.

Хотя многое въ романъ было взято изъ дъйствительной жизни, въ томъ числъ нъкоторыя даже общеизвъстныя событія, но я прилагалъ всъ старанія, чтобы въ немъ не было фотографическихъ портретовъ, за однимъ, однако, исключеніемъ. Романъ предполагался въ двухъ частяхъ. Дъйствіе первой части происходитъ въ провинціи, въ средъ гимназическихъ учителей, средней руки чиновниковъ и помъщиковъ. Вторая часть въ Петербургъ – Оладушкинъ устраиваетъ свои дъла и для этого является къ разнымъ лицамъ, въ числъ которыхъ есть нъсколько писателей. Одного изъ нихъ, но только одного, я и думалъ сфотографировать съ дъйствительности. И воть почему: этотъ нисатель едва-ли не первый ввелъ у насъ въ беллетристику

9\*

пріемъ самаго точнаго описанія наружности, обстановки, всей вообще внѣшности извѣстнаго лица, такъ что его всякій узнать можетъ, при чемъ, однако, авторъ приписывалъ ему иногда некрасивые поступки, которыхъ на совѣсти того лица никогда не бывало. Я не знаю, какое мѣсто занимаетъ этотъ пріемъ въ области «прекраснаго» и въ «психологіи творчества», но знаю, что имъ очень легко пользоваться. И я воспользовался, съ тою, однако, разницею, что усвоилъ своему дѣйствующему лицу не дрянность какую-нибудь а, напротивъ, благородный поступокъ. Я приведу отрывокъ одной изъ главъ романа. Глава эта называется:

## Матье Латошъ.

Матье Латошъ нервной походкой разгуливаль по своей «рабочей комнатъ», какъ онъ обыкновенно называлъ свой кабинетъ. Онъ то засовывалъ руки въ карманы, то быстро и сильно скребъ ими свою стриженую голову, то взглядываль на свою фигуру въ проствночное зеркало, то переставлялъ и перекладывалъ съ мъста на мъсто мебель, книги, разныя мелочи, то окидывалъ взглядомъ «ансамбль» рабочей комнаты, которою очень гордился. По серединѣ комнаты стоялъ большой письменный столъ подъ черное дерево, покрытый синимъ сукномъ и установленный множествомъ бронзовыхъ принадлежностей письменной работы, а также фотографическими карточками болѣе или менѣе красивыхъ стилѣ»: дамъ. Передъ столомъ стояло кресло въ «русскомъ спинка представляла ямщицкую дугу, а на одномъ изъ краевъ сиденья была какъ-бы брошена довольно аляповато вырезанная рукавица. Вдоль одной изъ стънъ протянулся турецкій диванъ, по сторонамъ котораго прислонились къ стѣнѣ два маленькіе тоже подъ черное дерево, затянутые синей книжные шкафа. тафтой вмѣсто стеколъ. На небольшомъ кругломъ столѣ въ углу комнаты были съ чрезвычайною аккуратностью звѣздообразно разложены книги и журналы. На другомъ столѣ, въ противоположномъ углу, были съ такою-же тщательностью уложены альбомы и éditions de luxe, красивые переплеты которыхъ были точно вчера сдѣланы. На каминѣ стояли бюстики Вольтера и Руссо изъ терракоты. На стѣнахъ висѣли: большой портретъ Эмиля Зола, нъсколько фотографій вродъ «Истины» (голая женщина на днѣ колодца съ факеломъ въ высоко поднятой кверху рукѣ) и

«Поэзіи» (голая женщина, бряцающая на лирѣ) и одна довольно большая картина масляными красками въ слишкомъ широкой и слишкомъ изукрашенной лѣпкою золотой рамѣ. Картина изображала стараго усатаго человѣка въ военномъ сюртукѣ безъ эполетъ и погонъ, вытянувшаго одну руку впередъ; на этой рукѣ сидитъ комаръ нѣсколько преувеличенныхъ размѣровъ; усатый человѣкъ пристально смотритъ на налившагося кровью комара и уже занесъ свободную руку, чтобы вотъ сейчасъ прихлопнуть кровонійцу.

Встямъ этимъ Матвтя Ивановичъ былъ очень доволенъ, все это казалось ему особенно хорошо подходящимъ для «рабочей комнаты» извѣстнаго литератора. Но съ наибольшею любовью останавливался онъ на картинѣ масляными красками. Во-первыхъ, это была обновка: она всего нъсколько дней, какъ украсила собою рабочую комнату, а до нея надъ турецкимъ диваномъ висъли «Истина» и «Поэзія». Во-вторыхъ, Латошу правился «натурализмъ» картины. Въ-третьихъ, онъ радовался, что въ его рабочей комнать висълъ, наконецъ, «оригиналъ», «уника». Это была давнишняя мечта Матвѣя Ивановича и вотъ только съ недълю тому назадъ мечта осуществилась. Латошъ писалъ много и быстро, зарабатываль очень хорошія деньги, но всетаки не могъ тратиться на такія дорогія веши, какъ оригинальныя картины, да и скуповать быль. На его счастье одинъ пріятель художникъ изъ «реалистовъ», отъвзжая на долгій срокъ за-границу, вздумалъ раздарить свои непродававшіеся этюды. Этюдъ человѣка съ комаромъ достался Матвѣю Ивановичу, и онъ вставилъ его въ широкую золотую раму и пов'всилъ его надъ турецкимъ диваномъ.

Матвъй Ивановичъ видимо волновался и ждалъ. Ждалъ онъ новую «сотрудницу». Работая, какъ уже сказано, много и быстро, Латошниковъ обыкновенно диктовалъ свои произведенія и всегда пріискивалъ для этой работы женщинъ, которыхъ галантно величалъ своими сотрудницами. Сегодня должна была придти новая такая сотрудница. Онъ уже сговорился съ ней и теперь вспоминалъ ея красивое лицо и своеобразное изящество всей ея фигуры. «Иностранецъ изъ донскихъ казаковъ» былъ очень чувствителенъ къ женской красотъ.

Матвѣй Ивановичъ уже въ десятый разъ взглянулъ на часы, въ пятый разъ полюбовался на человѣка съ комаромъ, въ третій

133

разъ переложилъ Fortnightly Review на мѣсто Revue des deux Mondes и бронзовый бюваръ на мѣсто бронзоваго преспапье. Наконецъ, позвонилъ. На звонокъ явился бѣлобрысый мальчикъ лѣтъ пятнадцати съ плутоватой физiономіей, одѣтый въ темную куртку съ нашитыми на груди красными шнурами на манеръ венгерки или гусарки. Костюмъ этотъ Латошъ скопировалъ съ костюма лакея одного знаменитаго французскаго писателя.

- Барыня дома?-сурово спросилъ Латошъ.

— Никакъ нътъ.

- А это что?

Лакейчикъ посмотрълъ по направленію простертой руки барина, но не понялъ. Простертая рука указывала на подсвъчникъ, розетка котораго была закапана стеариномъ.

— Это что?—повториять Латошъ. Но лакейчикъ не успѣлъ ничего сообразить, потому что въ передней раздался звонокъ, и онъ опрометью бросился отворять. Матвѣй Ивановичъ быстро обдернулъ свой кургузый пиджачекъ, звонко шлепнулъ себя неизвѣстно для чего по ляшкѣ и посмотрѣлся въ зеркало.

— Марья Гавриловна Дунина! — доложилъ лакейчикъ, распакивая дверь и пропуская въ рабочую комнату нашу старуюзнакомую.

Марья Гавриловна мало измёнилась съ тёхъ поръ, какъ мы ея не видали: та же прическа, тё же какъ бы удивленные, недоумёвающіе, широко раздвинутые глаза, та же стройная фигура, то же черное платье, тотъ-же черный кружевной шарфикъ, высоко, почти до ушей закрывающій шею. Латошчиковъ быстро оглядёлъ ее съ головы до ногъ и почти машинально записалъ у себя въ памяти всё эти подробности. Это была его всегдашняя привычка: онъ набиралъ такимъ образомъ матеріалъ для своихъ многочисленнымъ романовъ и повѣстей.

--- Вы очень аккуратны, —заговорилъ онъ, обѣими руками здороваясь съ гостьей. — Вамъ время дорого, мні тоже. Мы сейчасъ-же примемся за работу, но сначала позвольте мнѣ нѣсколько словъ... Пожалуйте сюда, садитесь...

Латошъ указалъ на турецкій диванъ, но въ ту же секунду передумалъ и, быстро повернувъ стоявшее у письменнаго стола кресло «русскаго стиля», усадилъ Дунину такъ, что человѣкъ съ комаромъ пришелся прямо передъ ея глазами, а самъ, стоя, продолжалъ, сильно и размашисто жестикулируя: - Когда я имѣлъ честь съ вами познакомиться, я не успѣлъ высказать вамъ нѣкоторые свои взгляды. Я слишкомъ мало знаю вамъ образъ мыслей и, во избѣжаніе недоразумѣній, хотѣлъ бы предварить васъ, что именно вамъ придется писать...

- Матвѣй Ивановичъ...-начала было Дунина, но Латошниковъ не далъ ей договорить.

— Pardon, я понимаю, что вы хотите сказать, но, видите ли, нынвшияя молодежь такъ странно смотритъ иногда на вещи. Сотрудница. бывшая у меня до васъ, прямо отказалась писать подъ мою диктовку, на основаніи какого-то дикаго пуризма, какихъ-то морально-цивическихъ мотивовъ, совсёмъ неумёстныхъ въ искусствё... Да вотъ, позвольте васъ попросить взглянуть на эту картину. Это—Карамышева картина...

Латошъ шагнулъ къ человѣку съ комаромъ, щелкнулъ пальцемъ по полотну и потомъ отскочилъ на старое мѣсто. Дунина съ любопытствомъ слѣдила за нимъ своими черными, широко раскрытыми глазами.

— Почему, спрощу я васъ, это недостойный сюжеть для искусства? Почему вамъ непремѣнно нужно Муція Сцеволу и чтобы рука у него жарилась на огнѣ? Подвигъ самъ по себѣ, а искусство само по себѣ, не такъ ли? Эстетическая эмоція вполнѣ самостоятельна, и человѣкъ, подставляющій руку комару, такъ же законенъ, такъ же интересенъ съ точки зрѣнія жизненной правды, какъ и Муцій Сцевола! Этого мало-съ!.. Болѣе законенъ, да съ! Это вамъ, конечно, кажется парадоксомъ?

Задавъ этотъ вопросъ, Латошниковъ весь согнулся въ таліи впередъ и такъ близко наклонилъ лицо къ лицу собесѣдницы, что та инстинктивно отшатнулась.

- Мић и въ правду это кажется парадоксомъ, -- отвѣтила она, улыбаясь,--но я не знаю, почему вы говорите, что мић непремћино нуженъ Муцій Сцевола. Мы еще такъ мало знакомы...

--- Тёмъ лучше, тёмъ лучше, если я ошибаюсь. Но я привыкъ видёть, что нынёшніе молодые люди заражены самыми невозможными понятіями объ искуствё. Это все наша несчастная критика надёлала! Такь ужъ съ Добролюбова повелось, но у того были, по крайней мёрё, тактъ, чутье, а это... помилуйте! Я вполнё раздёляю прогрессивные взгляды нашей передовой журналистики, но, је vous demande bien pardon, я эстетикъ! (Латошниковъ отступилъ шагъ назадъ, поднялъ кверху плечи, потомъ выхватилъ изъ бокового кармана носовой платокъ, но не высморкался, а только помахалъ платкомъ въ воздухт и опять сунулъ его въ карманъ). Знаю, что «эстетикъ» ругательное слово, знаю-съ! Знаю, что, объявляя себя таковымъ, я самъ заграждаю себт доступъ въ нткоторыя изданія, даже симпатичныя мнт... Да вотъ, потрудитесь посмотрть...

Матвѣй Ивановичъ быстрымъ и рѣзкимъ жестомъ выдвинулъ одинъ изъ ящиковъ письменнаго стола, вытащилъ оттуда нѣсколько листковъ корректуры, протянулъ ихъ къ самому носу Дуниной, какъ бы давая понюхать, потомъ положилъ на столъ и похлопалъ по нимъ ладонью. Дунина взглянула на часы. Не смотря на все увлеченіе своей рѣчью, Латошниковъ отмѣтилъ про себя, что часы открытые, серебряные, мужскіе, и висятъ на черномъ шнуркѣ.

— Я сейчасъ кончу и мы примемся за работу,—замѣтилъ онъ, комментируя жестъ съ часами.

- Да я хочу вамъ сказать, Матвъй Ивановичъ...

- Знаю, знаю, сейчасъ вы увидите... Исторія вотъ какого рода. Я давно помъщаю свои романы въ «Прогрессъ», а теперь предложилъ имъ рядъ небольшихъ очерковъ подъ названіемъ «Картинки». Туть будуть и чисто, знаете, бытовые очерки (Латошъ погрозилъ кому-то въ пространство кулакомъ), будеть и настоящая жизненная драма (онъ отступилъ шагъ назадъ, скрестилъ на груди руки по наполеоновски и изобразилъ на своемъ лицѣ жизненную драму), но, понимаете ли, дѣйствующія лица будуть переходить изъ одного очерка въ другой (онъ мгновенно раскрестилъ руки и сдѣлалъ скачекъ впередъ, показывая, какъ дъйствующія лица будуть переходить). Въ этомъ будеть заключаться единство «Картинокъ», которыя вамъ именно и придется писать. Но первые три очерка уже написаны, и представьте себъ, что редакція «Прогресса» ихъ забраковала! да-съ! На какомъ основания? (Латопиъ откинулся вствиъ корпусомъ назадъ). А потому, извольте видъть, что тамъ изображена красивая молодая дъвушка, принимающая касторовое масло! Это все содержаніе первой «картинки», ни больше, ни меньше. И замътьте отсталость господъ либераловъ (Латошъ перегнулся впередъ и опять такъ приблизилъ лицо къ лицу Дуниной, что она отшатнулась): реалисты во всемъ, а сами сознаются, что это для нихъ слишкомъ реально! Нельзя. видите ли, описывать, какъ въ углахъ губъ красивой дъвушки осталось нъсколько кастороваго масла и какъ она отъ этого морщится! Нельзя сдёлать изъ этого отдёльную, самостоятельную картину! Да, вёдь, это натура, это жизнь! Вся моя задача въ томъ и состоитъ, чтобы показать, что эстетическая эмоція независима отъ сюжета. Англійская психологія...

Дунина, едва сдерживавшая улыбку во время монолога Латоша, опять посмотръла на часы и ръшительно встала, къ чему ее побудило отчасти и уцоминаніе о касторовомъ маслъ, котораго она не выносила.

— Извините, что я васъ перебиваю, —сколько она, — я сегодня не могу у васъ писать; эатёмъ именно и зашла къ вамъ, сказать это. Я сейчасъ должна быть у одного прівзжаго, очень мнѣ близкаго человѣка...

- А!-удивленно и явно недовольно отозвался. Іатошъ.-Жаль! Такъ когда же мы начнемъ?

Дунина говорила правду: она, дъйствительно, зашла къ Матвъю Ивановичу затъмъ, чтобы извиниться, только онъ по стремительности своей не далъ ей до сихъ поръ слова сказать. Но недовольный тонъ Матвъя Ивановича подсказывалъ ея совъсти еще другую причину ся ухода. Ей казалось, что Латошъ думаетъ, будто она отъ кастороваго масла и эстетической эмоціи уходить, чего тотъ вовсе не думалъ: иностранецъ изъ донскихъ казаковъ былъ вполнъ доволенъ собой. Но Дуниной всетаки казалось необходимымъ какъ-нибудь удостовърить его.

--- Въ другой разъ буду аккуратна,---сказала она.---А это прівхалъ мой старинный пріятель. Можетъ, слыхали, Таволгинъ?

— Таволгинъ! вскричалъ Латошъ, почти съ ужасомъ отскакивая назадъ.— Mais ce n'est pas un homme de votre bord!

- А вы почемъ знаете мой bord, Матвѣй Ивановичъ?-строго спросила Дунина.

— Виноватъ, простите... Я лично не имѣю чести знать господина Таволгина. Слышалъ, что онъ человѣкъ оригинальный и талантливый, но нѣсколько... безпорядочный... Извините, я слухъ передаю, довольно, впрочемъ, распространенный и, кажется, достовѣрный слухъ.

— Таволгинъ несчастный человѣкъ, но лучше его я никого не знаю.

- Вы такъ горячо говорите, что я готовъ ему завидовать. Да я и вообще противъ него ничего не имъко, даже никогда съ нимъ не встръчался. Готовъ даже помочь ему... - Чёмъ вы ему можете помочь?

- Онъ теперь, я знаю, безъ работы, а я имѣю кое-какія литературныя связи и могъ бы поговорить объ немъ.

— Вотъ это будетъ мило. Только не знаю, согласится ли... Онъ вѣдь и въ самомъ дѣлѣ чудакъ Но всетаки запишите его адресъ: Выборгская сторона, Вознесенская улица, домъ № 107, меблированныя комнаты, Владиміръ Александровичъ Таволгинъ.

Латопіниковъ записалъ.

- Такъ когда же мы начнемъ?

— Когда хотите, хоть завтра.

— Буду ждать, буду ждать. Я хотвлъ познакомить васъ съ женой и вообще надъюсь, что отношенія наши не ограничатся условнымъ сотрудничествомъ...

Латошниковъ проводилъ Дунину въ переднюю, оттолкнулъ лакейчика, самъ надълъ на «сотрудницу» пальто и, выпустивъ ее на лъстницу, крикнулъ:

- Sans rancune за господина Иволгина!

Сходя по лѣстницѣ и припоминая фигуру Латошникова, его жестикуляцію, его разсужденія о касторовомъ маслѣ и Муціи Сцеволѣ, Дунина не могла удержаться отъ смѣха вслухъ, который, однако, тотчасъ же оборвала, потому что снизу, навстрѣчу ей, поднимался какой-то мужчина. Это былъ Оладушкинъ, но она его не узнала и отвѣтила едва замѣтнымъ кивкомъ головы на преувеличенно почтительный жестъ, съ которымъ онъ снялъ передъ ней свою новенькую, блестящую цилиндрическую шляпу. Она подумала, что этотъ щеголеватый господинъ обознался, принялъ ее за другую. Оладушкинъ же, пропустивъ ее, остановился, подумалъ и вдругъ повернулъ назадъ, внизъ по лѣстницѣ...

--- Сейчасъ тутъ вышла дама; въ которую сторону она иошла?--спросилъ онъ у швейцара.

Швейцаръ, здоровый, усатый отставной гвардеецъ, у котораго Оладушкинъ только что освъдомлялся о номеръ квартиры Латошникова, съ удивленіемъ посмотрълъ на него.

— Налѣво, кажись, взяли.

Оладушкинъ тоже взялъ налъво и, сдълавъ нъсколько уторопленныхъ шаговъ, увидълъ, что Дунина садится на извозчика. Въ то же время другой извозчикъ, согласно извъстной примътъ, приворачивалъ свою лошадь къ тому счастливому мѣсту, на которомъ его собратъ получилъ сѣдока.

— Видишь, вонъ барыня вдетъ, поважай за ней следомъ, догоняй,—сказалъ Оладушкинъ, торопливо усаживаясь на дрожки второго извозчика. Тотъ задергалъ возжами и зачмокалъ, но извозчикъ Дуниной былъ гораздо лучше, и какъ ни понукалъ Оладушкинъ своего возницу, разстояние между ними все увеличивалось. Наконецъ, когда Оладушкинъ увиделъ издали, что Дунина въёзжаетъ на Литейный мостъ, онъ махнулъ рукой:

--- Ну, чортъ съ ней, найду!---сказалъ онъ вслухъ и прибавилъ, обращаясь къ извозчику: повяжай назадъ, ворона!.. Тебъ только покойниковъ возить!

Извозчикъ опять зачмокалъ и задергалъ возжами, и черезъ нѣсколько минутъ Оладушкинъ входилъ въ рабочую комнату Латоша.

Здёсь-то, въ разговорё съ Оладушкинымъ, Латошниковъ и совершаетъ свой, не героическій какой-нибудь, но всетаки свидётельствующій о нравственной порядочности, поступокъ. Я его приводить, однако, не буду. Долженъ еще прибавить, что картины, изображающей человёка съ комаромъ, я никогда и ни у кого не видалъ; равнымъ образомъ никогда не слыхалъ о разсказё про дёвушку, принимающую касторовое масло. Это — плоды моей творческой фантазіи. А теперь, когда я раскрылъ всё секреты своего «творчества» и тёмъ облегчилъ задачу критики, остаюсь въ ожиданіи критики строго-научной, или, по крайней мёрё, просто эстетической, только, пожалуйста, не публицистической. Въ качествё беллетриста, хотя обы и неудачнаго, я гордо повторяю гордыя заключительныя слова статьи г. Воборыкина:

«Критики-моралисты, защитники соціальныхъ и утилитарныхъ идеаловъ могутъ служить своимъ задачамъ въ другихъ отдѣлахъ литературы и прессы, но имъ пора прекратить свою, хотя бы и невольную, оккупацію эстетической области и уступить мѣсто тѣмъ, для кого искусство не средство, а цѣль».

-----

## ۷ \*).

Основы народничества Юзова.-Памяти Тургенева.

Недавно мнѣ пришлось на этихъ самыхъ страницахъ отклонить отъ себя и еще отъ нѣкоторыхъ писателей титулъ «народниковъ», поднесенный намъ г. Мережковскимъ. Въ самомъ непродолжительномъ времени послѣ этого вышелъ второй томъ «Основъ народничества» г. Юзова, гдѣ, между прочимъ, читаемъ:

«Въ настоящее время народничество находится въ большой опасности, вслѣдствіе стремленій многихъ смѣшать, такъ сказать, шашки и прикрыть знаменемъ народничества интеллигентно-бюрократическое народолюбіе. Благодаря многочисленности защитниковъ этого послѣдняго направленія, ихъ грабительскія попытки на терминъ «народничество» могутъ быть успѣшны, и тогда народники окажутся вытѣсненными изъ собственнаго дома. Мы считаемъ себя въ правѣ протестовать противъ этихъ хищническихъ поползновеній, такъ какъ для народничества весьма важно не быть смѣшиваемымъ съ интеллигентно-бюрократическимъ народолюбіемъ, отъ котораго оно отдѣлено, можно сказать, цѣлою пропастью» (стр. 504).

Если прибавить къ этому, что изъ числа «интеллигентно-бюрократическихъ народолюбцевъ» (вѣдь выдумаетъ же человѣкъ этакое трехэтажное слово!) г. Юзовъ съ особенной яростью преслѣдуетъ меня, то получается замѣчательно комическій эффектъ. «Народничество въ опасности!» въ ужасѣ восклицаетъ г. Юзовъ. И не потому оно въ опасности, что встръчаеть на своемъ пути какія-нибудь непреодолимыя или трудно преодолимыя практическія препятствія; и не потому, что у него плохіе защитники, которые, подобно г. Юзову, могутъ только компрометтировать защищаемое ими дѣло. Нѣтъ, г. Юзовъ вполнѣ доволенъ собой, своими единомышленниками, если таковые есть, и своимъ положеніемъ въ практическомъ отношении. Все было бы превосходно, если бы не эти «интеллигентно-бюрократические народолюбцы», отъ нихъ же первый есмь азъ. --- «извѣстный Н. К. Михайловскій», совершившій такія-то и такія-то преступленія противъ народничества. И самое важное изъ этихъ преступленій состоить въ томъ, что я, не будучи вовсе на-

\*) 1893, октябрь.

родникомъ, притворяюсь имъ, «стремлюсь смѣшать, такъ сказать, шашки и прикрыть знаменемъ народничества свое интеллигентнобюрократическое народолюбіе» и вытёснить г. Юзова изъ его «собственнаго дома», «ограбить» его. Воть гдѣ настоящая опасность. воть противъ чего горячо и смѣло протестуетъ г. Юзовъ... Но надо же было быть такому счастливому, какъ для меня, такъ и для г. Юзова, случаю, что, вѣроятно, какъ разъ въ то время, когда онъ читалъ корректуру своихъ протестовъ, опасеній и ужасовъ, я на страницахъ «Русскаго Богатства» отклонялъ отъ себя честь именоваться «народникомъ». Я, впрочемъ, и раньше никогда такъ себя не называлъ, а потому и раньше г. Юзовъ могъ быть совершенно спокоенъ за свой собственный домъ, которому, по крайней мъръ, съ моей стороны никогда никакія покушенія не грозили. Грабить г. Юзова! Нътъ, я не такой злодъй, да и не такъ бъденъ, чтобы позариться на имущество г. Юзова... Я не знаю, почему «терминъ народничество» составляетъ его собственность, но знаю, что ни на какую его собственность я никогда не покушался и съ Божіей помощью надъюсь и впредь не дойти до такой крайности.

Когда мнв случалось попадать льтомъ куда-нибудь на югъ, я очень любилъ наблюдать работу одного жука изъ Coprophaga. Жуки эти всю свою жизнь проводять въ томъ, что накатывають изъ навоза шарики, въ которые самка предварительно кладеть яичко. Накатавъ одинъ шарикъ, они зарываютъ его въ землю и принимаются за новый. Они очень неуклюжи, и чрезвычайно интересно видѣть неловкость, но и упорство, съ которыми они катають свои шарики, постепенно увеличивая ихъ размъръ и подвигая къ назначенному мѣсту: благодаря неровностямъ почвы, шарикъ иногда опрокидываетъ ихъ самихъ, они кувыркаются. смѣшно и безпомощно дрыгаютъ лапками, съ трудомъ поднимаются и опять принимаются за дѣло. Что у нихъ при этомъ въ головъ дълается, -- неизвъстно, конечно, но мнъ всегда казалось, что ихъ настроеніе должно быть мрачно и озлобленно. Своей неуклюжести и безпомощности они, безъ сомнѣнія, не сознають, а вину своихъ курбетовъ приписываютъ, въроятно, исключительно неровностямъ почвы, камешкамъ и въткамъ, попадающимся на ихъ пути, вообще врагамъ, и сердятся.

«Основы народничества» г. Юзова представляются мнѣ именно такимъ шарикомъ, сооруженнымъ съ великимъ трудомъ, неуклюже, упорно, мрачно и сердито. И я понимаю, что доставшееся такою

141

цѣною твореніе, авторъ охраняетъ съ излишне подозрительною ревностью, что ему мерещатся небывалые грабители, что онъ трепещетъ и протестуетъ безо всякаго смысла и повода. Успокоивъ его на этотъ счетъ, посмотримъ нѣсколько ближе на трудный процессъ его работы.

Еще въ первомъ томѣ своихъ «Основъ народничества» г. Юзовъ чрезвычайно безпокоился насчеть «ума и чувства, какъ факторовъ прогресса». Учинивъ распрю между этими двумя факторами, г. Юзовъ рѣшаетъ ее въ пользу чувства, которому отдаетъ преимущество передъ умомъ и въ особенности передъ книжнымъ знаніемъ: послѣднее онъ преслѣдуетъ чрезвычайно жестокими и ядовитыми сарказмами. Эта война со знаніемъ у насъ въ Россіи не дѣлаетъ, конечно, чести ни уму, ни чувству автора, но ведется она столь очевидно ребяческимъ способомъ, что мы можемъ оставить цобѣды г. Юзова безъ разсмотрѣнія. Любопытно для характеристики шарика г. Юзова только следующее. Если умъ и чувство находятся въ состояни распри и г. Юзовъ принимаетъ сторону чувства, то естественно ожидать, что онъ на чувство же и будетъ опираться и къ нему обращаться: будетъ собственнымъ «глаголомъ жечь сердца людей», воспламенять читателя лирикой. Ничуть не бывало. Свою войну онъ ведетъ исключительно отъ разума, при томъ отъ чужого разума: цитатами изъ Спенсера, Лекки, Рибо, Канта, Вундта, Маудсли и т. д. Презрѣніе къ книжному знанію, опирающееся на книжное знаніе, производить опять-таки очень комическій эффекть, совершенно подобный тому безпомощному дрыганію лапками, которое можно наблюдать у трудолюбиваго копрофага. Надо еще замѣтить, что г. Юзовъ набираетъ свои многочисленныя цитаты часто ни къ селу, ни къ городу, съ единственною, повидимому, цълью показать, что вотъ онъ еще и такую-то книжку прочиталъ. Онъ дѣлаеть это съ комически серьезною добросовъстностью истаго копрофага. Особенно нравиться мнѣ его блистательная побѣда надъ Монтескье, при чемъ онъ указываетъ въ подстрочномъ примѣчаніи: «О существѣ законовъ. Твореніе г. Монтескье. Изданіе Василія Сопикова, Москва 1810 г. Часть II. Стр. 255-257». Съ г. «Монтескье» онъ, по крайней мъръ, полемизируетъ, но и вообще по всякому удобному и неудобному поводу онъ щеголяетъ «книжнымъ знаніемъ». Такъ что я не удивился бы, если бы послѣ, напримѣръ, словъ: «яйца курицу не учатъ» я встрѣтилъ у него ссылку:

142

«см. Руководство къ куроводству», съ точнымъ обозначениемъ имени автора и переводчика, года и мъста изданія, тома, части и страницы. Казалось бы, зачъмъ это человъку, презирающему «кладовыя чужихъ умственныхъ продуктовъ» и «обиліе запаса чужихъ мыслей»? А вотъ подите же! Оба тома «Основъ народничества» представляютъ собою обширную «кладовую чужихъ умственныхъ продуктовъ», собранныхъ съ величайшимъ трудомъ и упорствомъ, въ которыхъ г. Юзовъ копошится съ самою комическою неуклюжестью.

Такова общая физіономія «Основъ народничества». Возьмемъ теперь какой-нибудь частный вопросъ, имѣющій непосредственную связь съ основными мыслями автора.

На стр. 101 -115 второго тома находимъ любопытное и характерное для г. Юзова разсуждение о колдовствѣ и народной медицинѣ. Мы не войдемъ, впрочемъ, во всѣ удивительныя подробности этого разсужденія. Начинается оно такъ: «Какой-нибудь фактъ, вродѣ сожженія колдуньи или убійства колдуна, подхватывается («интеллигенцісй») и съ нимъ норадостно сятся по истинъ, какъ дурни съ писанной торбой. Никто не хочеть изслѣдовать вблизи это явленіе. оно осуждается, какъ народный предразсудокъ, просто на основании невозможности существованія факта «колдовства». Только въ послѣднее время эта сторона народной жизни хотя несколько разъяснилась русской интеллигенции. Оказалось, что колдуны очень сильно смахивають на отравителей... Прикрывшись «колдовствомъ», какъ надежнымъ щитомъ, отъ кары закона, они отравляютъ кого хотять. Вздумай крестьяне жаловаться, —интеллигенція только обхохочетъ ихъ и станетъ доказывать, что никакого колдовства не можеть быть».

Уже въ этихъ строкахъ есть нѣчто истинно поразительное. Много грѣховъ на русской интеллигенціи, но чтобы она «радостно» подхватывала факты вродѣ сожженія колдуньи или убійства колдуна... Много мрачныхъ пятенъ и на общей картинѣ русской жизни, но чтобы колдуны у насъ «отравляли кого хотятъ» и чтобы колдовство было у насъ «надежнымъ щитомъ отъ кары закона».... Нѣтъ, это, какъ хотите, фантазія. И дѣйствительно, г. Юзовъ не приводитъ отъ себя ни единаго подтверждающаго факта. а приводимая имъ въ подтверженіе цигата изъ статьи Пономарева, будучи гораздо менѣе яркою по краскамъ, ни мало не касается «интеллигенціи». «Зачастую, — говоритъ Пономаревъ, — колдунъ пользуется къ своей выгодѣ своимъ званіемъ и не старается опровергать слуховъ о себѣ; иной лѣчитъ, ворожитъ и вдобавокъ для большей популярности мистифицируетъ. Колдунъ въ обществѣ громадная сила: въ Карачевскомъ уѣздѣ Орловской губ. на колдуновъ никто не рѣшается жаловаться, а тѣмъ болѣе заводить съ ними судебныя тяжбы изъ опасенія, что послѣ судьбища будетъ и того хуже». Все это, конечно, очень печально, но далеко всетаки не то, что утверждаетъ г. Юзовъ, не повсемѣстное отравленіе колдунами «кого они захотятъ», и не «радость» интеллигенціи по случаю варварской расправы крестьянъ съ колдуномъ или колдуньей.

А между тѣмъ г. Юзовъ идетъ и еще дальше по фантастическому пути. Разъяснивъ, что колдуны суть отравители, онъ прибавляетъ: «Какъ же было нашей интеллигенціи не взять подъ свое покровительство подобнаго рода людей, составляющихъ, такъ сказать, ея первообразъ?»... Какъ такъ? Отравители— первообразъ интеллигенціи? интеллигенція беретъ подъ свое покровительство колдуновъ? та самая интеллигенція, которая «радостно подхватываетъ факты вродъ сожженія колдуньи или убійства колдуна»?..

Когда, бывало, трудолюбивый копрофагъ опрокидывался на спинку и безпомощно болталъ своими цѣпкими, но неуклюжими лапками, мнѣ становилось его жалко, и я его переворачивалъ на брюшко...

Я бы радъ былъ помочь и г. Юзову, но, къ сожалѣнію, это совершенно невозможно. То, что онъ говоритъ, —лишено всякаго смысла, а то что онъ хочетъ сказать, было бы возмутительно, если бы не смягчающія обстоятельства его безпомощности. Онъ хочетъ сказать, что интеллигенція, въ своемъ надменномъ презрѣніи къ народу, рада всякому случаю указать на народное невѣжество и дикость, а потому хватается и за факты вродѣ сожженія колдуній и убійства колдуновъ. Интеллигенція беретъ колдуновъ и колдуній подъ свое покровительство, то есть возмущается фактомъ сожженія живого человѣка, «носится съ нимъ, какъ дурень съ писанной торбой», и г. Юзовъ этимъ недоволенъ. потому что, дескать, эти сожженныя колдуньи и убитые колдуны были отравители, и именно поэтому интеллигенція за нихъ и заступается... Я не знаю, чему приписать это разсужденіе — обширности ли и проницательности ума г. Юзова или горячей гуманности его чувства... Да, къ счастью, давно прошли тв времена, когда интеллигенція не только не возмущалась сожженіемъ колдуновъ и колдуній, а требовала его. Но, къ счастію, и народныя массы совсѣмъ не такъ часто совершають это злодѣйство, какъ можно бы было заключить изъ словъ г. Юзова; и вообще не такое это заурядное явленіе, чтобы толки объ немъ можно было уподобить болтовнѣ дурня съ писаной торбой. Но что дѣйствительно есть дурни, которые носятся съ писаной торбой и компрометтирують защищаемое нми дѣло, это, я думаю, г. Юзовъ доказалъ...

Исторія съ колдунами еще не кончена.

Г. Юзовъ, въ пику все той же несчастной интеллигенции, замвчаетъ, что колдовство совсѣмъ не смѣшной вздоръ, а нѣчто реальное, и ссылается при этомъ на «Физіологію ума» Карпентера. Дѣло идеть о такъ называемыхъ психическихъ вліяніяхъ, о выжидательномъ внимании о въръ, существенно способствующихъ выздоровленію или заболѣванію. Послѣ Карпентера по этому вопросу выросла цёлая огромная литература. Но это все равно: примѣры, взятые г. Юзовымъ у Карпентера, достаточно выразительны. Хотя за колдовствомъ остается всетаки ΜΗΟΓΟ смѣшного вздора, но, несомнѣнно, есть въ немъ извѣстная сила, и силу эту составляеть въра въ силу колдуна или знахаря, напряженность опасеній и надеждъ, на него возлагаемыхъ невѣжественными людьми. Отсюда г. Юзовъ заключаетъ: «Такимъ образомъ, оказывается, что твердая увъренность народа въ силъ колдуна действительно даеть ему могущественное средство вредить или быть полезнымъ народу. Эксплоатируя народное невѣжество, онъ живетъ на счетъ трудовой массы, припѣваючи, и если попадаетъ въ бъду, то только благодаря тому, что самъ же увѣрилъ окружающихъ въ своей колдунской силѣ». Затѣмъ слѣдують приведенная уже выписка изъ статьи Пономарева и сверкающее умомъ и чувствомъ замѣчаніе: «какъ же• было нашей интеллигенціи не взять подъ свое покровительство подобнаго рода людей». Итакъ, существуетъ народное невѣжество; существують въ самой народной средѣ эксплоататоры этого невѣжества, отравители и шарлатаны, сильные довъріемъ къ нимъ массы: существуеть, наконоць, интеллигенція, покровительствующая этимъ эксплоататорамъ. Кажется ясно.

10

Перевернувъ, однако, нѣсколько страницъ, встрѣчаемъ горячую защиту знахарей и знахарокъ и новую филиппику противъ интеллигенціи, но уже не за покровительство знахарямъ, а за вражду въ нимъ. Между прочимъ: «Всякій врачъ знаетъ, насколько сильно вліяеть на ходъ болтвани довтріе или недовтьріе больного къ врачу; этимъ вліяніемъ, нужно предположить, сильно пользуются народные врачи, и вырывать насильно у народа это могущественное психическое средство къ выздоровленію, не замѣняя его другимъ вліяніемъ, было бы жестоко и глупо... Дипломные врачи стараются выставлять народу этихъ знахарей и знахарокъ злокозненными шарлатанами; но шаманъбурять, наприм'ярь, при посвящении своемь, клянется. что, «если позовуть его выесть богатый и быный, то онъ пойдеть сперва къ бъдному, а потомъ къ богатому, и будетъ брать съ нихъ что дадутъ» (Э. Ю. Петри, Антропологія. Стр. 517 и 518). Необходимо признать, что люди вездѣ люди и что шарлатановъ между дипломными врачами не меньше, чтыть между знахарями и знахарками».

Что върно, то върно: шарлатаны вездъ есть и на всъхъ поприщахъ, хотя, я думаю, въ средѣ знахарей ихъ должно быть несравненно больше, чёмъ въ средѣ врачей. Но... мнѣ очень нравится это «но», которое г. Юзовъ ставитъ между предложеніями: «дипломные врачи считають знахарей шардатанами» и-«шаманъ даеть клятву отдавать предпочтение бъдному передъ богатымъ». Знаменитое изреченіе «въ огородѣ лебеда, а въ Кіевѣ дядька» блѣднѣеть передъ этимъ сочетаніемъ двухъ предложеній, не имѣющихъ между собой никакой связи. Дипломные врачи тоже дають присягу, въ которой содержится много хорошихъ объщаний, не всегда, однако, выполняемыхъ, «но» шаманы наполовину дъйствительно шарлатаны, наполовину нервно-больные люди. Что же касается ихъ русскихъ родичей по духу, то они никакихъ клятвъ не даютъ, и хотя г. Юзовъ хватилъ немножко черезъ край, утверждая, что они отравляють «кого хотять», но въ большинствѣ случаевъ они дѣйствительно суть «эксплоататоры народнаго невѣжества» и шарлатаны. Вотъ только не знаю, какъ должна относиться къ нимъ интеллигенція. Если напримівръ, такого шамана живьемъ сожгуть, то возмущаться этимъ значитъ «носиться съ писаной торбой» и «брать подъ покровительство» негодяя, составляющаго, впромъ, «первообразъ» интеллигенціи; съ другой стороны, однако,

называть его «злокозненнымъ шарлатаномъ» г. Юзовъ тоже не позволяетъ и обращается по этому поводу съ громовыми рѣчами къ интеллигенціи вообще, къ «дипломнымъ врачамъ» въ особенности...

Читатель видить, съ какими великими трудами накатываеть свой навозный шарикъ г. Юзовъ, какъ опрокидываетъ этотъ шарикъ его самого и какъ онъ сердится, усиливаясь подняться на ноги, чтобы вновь приняться за тотъ же шарикъ. При такой безпомощности, ему, конечно, лучше бы совсѣмъ не браться за сложные вопросы философіи общественной жизни, но разъ ужъ у него такая «охога смертная», - очень естественно, что онъ, кувыркаясь и стараясь подняться, цёпляется за слова. И надо ему отдать справедливость, онъ необыкновенно цёпокъ въ этомъ отношении. Ужъ если ему какое слово попадется, такъ онъ такъ въ него вцёпится, что и живымъ не оставитъ, -- всякій смыслъ изъ него вытравитъ. Мы видѣли, какъ свирѣпо ухватился онъ за «терминъ народничества», то есть за слово, а вмёстё съ тёмъ никто такъ не скомпрометтировалъ народничества, какъ онъ. Даже г. В. В., самъ называющій себя народникомъ и, повидимому, признаваемый за такового г. Юзовымъ, заявилъ, что по «Основамъ народничества» «врядъ ли можно судить о разсматриваемомъ направлении вообще», и счелъ нужнымъ, хоть и нѣсколько поздно, отгородить себя отъ г. Юзова.

Распутывать всю путаницу, которая заключается въ общирной «кладовой чужихъ умственныхъ продуктовъ», претенціозно озаглавленной «Основы народничества», — дѣло, во-первыхъ, крайне трудное, а во-вторыхъ и не стоющее, особенно послѣ заявленія г. В. В. Я остановлюсь только еще на одномъ пунктѣ, которому г. Юзовъ придаетъ чрезвычайно важное значеніе и по которому онъ возлагаетъ особливую отвѣтственность лично на меня.

«Интеллигентно-бюрократическіе народолюбцы», «величаемые также «бюрократическими индивидуалистами», «проповѣдниками героическаго бюрократизма», «интеллигентными или просвѣщенными бюрократами» и т. д., обвиняются прежде всего въ томъ, что, уважая «интересы» народа, они не хотятъ знать его «мнѣній». Со свойственною ему цѣпкостью, г. Юзовъ долбитъ это обвиненіе на стр. 24 — 25, 69, 83, 96, 116 и т. д., почти вездѣ въ связи съ моимъ именемъ. На стр. 504 онъ окончательно разъясняетъ дѣло, истолковывая мое преступное поведеніе ни болѣе, 10<sup>4</sup>

147

ни менфе, какъ «нравственною тупостью». C'est fort! Я долженъпривести это разъяснение цфликомъ.

Въ 1886 г. одинъ писатель обратился ко мнѣ въ печати съ открытымъ письмомъ, въ которомъ была, между прочимъ, такая фраза: «вы полагаете, что нужно дѣйствовать въ интересахъ народа, а согласно ли это будетъ съ его мнѣніями, или нѣтъ, это ужъ второстепенный вопросъ». Дальше пусть разсказываетъ г. Юзовъ:

«На это нашъ народолюбивый интеллигентный бюрократь «ничто же сумняшеся» отвѣчаль: «не то, чтобы второстепенный, но во всякомъ случаѣ второй, да, я такъ полагаю». При этомъ онъ обстоятельно объясниль, что съ мнѣніемъ народа всетаки приходится считаться, какъ считаются, прибавимъ для ясности отъ себя, кузнецы со свойствомъ металла, столяры—дерева и т. п. По нашему глубокому убѣжденію, смѣлость и прямота этого отвѣта могли быть внушены только нравственной тупостью, благодаря которой г. Михайловскій готовъ лишить народъ лучшаго изъ благъ жизни, какъ ихъ представляеть себѣ самъ народъ.

У меня нѣтъ подъ руками локументовъ того полемическаго эпизода, о которомъ здъсь идетъ ръчь, но я помню и признаю. что, за исключеніемъ собственныхъ размышленій о кузнецѣ и металлѣ, столярѣ и деревѣ, г. Юзовъ передаеть его фактически върно, только ужъ слишкомъ сокращенно. И чтобы уразумъть всю глубину моей правственной тупости, надо войти въ нъкоторыя подробности. Начнемъ съ примъра, взявъ факты у самого г. Юзова. Представимъ себѣ, что вы, читатель, присутствуете при той «эксплоатапіи народнаго невѣжества» какимъ-нибудь колдуномъ, которую г. Юзовъ расписалъ даже черезчуръ яркими красками: не то, чтобы колдунъ такъ ужъ кого захочетъ отравлялъ, но, положимъ, онъ держитъ въ страхѣ все окрестное населеніе, вѣрующее въ его сверхъестественную силу, и беретъ съ него всякаго рода дани. Въ интересахъ населенія, если вы таковые признаете достойными вашего вниманія, вы постараетесь упразднить вліяніе колдуна, и именно для этого должны будете встать въ оппозицію къ мнѣнію о его могуществѣ. Представимъ себѣ далѣе, что, по мнѣнію выведеннаго, наконецъ, изъ терпѣнія народа, колдуна надо сжечь. надъюсь, что вы не испугаетесь громовъ г. Юзова на-Я счеть «покровительства» и «писаной торбы» и рѣшительно не согласитесь съ этимъ мивніемъ народа; и при этомъ, препятствуя всѣми доступными вамъ средствами совершенію варварскаго преступленія, вы будете дѣйствовать въ интересахъ народа. Въ по-

,...**-**

Digitized by Google

слѣдніе холерные безпорядки мнѣніе народа состояло въ томъ, что холеру пускаютъ господа въ подзорную трубу, а хлѣбъ раздають голоднымъ слуги антихриста. Вы можете какъ вамъ угодно думать о происхождении подобныхъ мнѣній, винить въ ихъ существовании самихъ «господъ», скорбѣть объ общемъ порядвѣ вещей, порождающемъ такія отношенія, но съ самыми мнѣніями согласиться не можете. Именно не можете, хотя сообразоваться съ ними, т. е. имъть ихъ въ виду и поступать съ соотвътственною осмотрительностью вамъ, конечно, придется. И это будетъ въ интересахъ народа. Не можете вы согласиться и съ тѣмъ. напримъръ, очень распространеннымъ въ народъ мнъніемъ, что мужъ имѣетъ право «учить» жену, то есть чуть не на смерть ее заколачивать, и т. п. Это не значить, чтобы народъ не имълъ иныхъ мизній, кромъ нелъпыхъ и безобразныхъ. Это значитъ только, что, разбираясь въ миѣніяхъ народа, вы по необходимости одни изъ нихъ признаете правильными, а другія отвергаете, какъ неправильныя, и иного кризерія, какъ ваше собственное. личное мнѣніе не имѣете и имѣть не можете при этой разработкѣ. Ваше мнѣніе можетъ, конечно, оказаться ошибочнымъ, но признаете его таковымъ вы только тогда, когда вамъ это докажуть. а не тогда, когда укажуть на разногласіе вашего мнѣнія съ чымъ бы то ни было, въ томъ числѣ и съ мнѣніемъ народа. Поступаться своими интересами ради интересовъ народа или вообще кого бы то ни было - возможно, и при извъстныхъ обстоятельствахъ на этой почвѣ произрастаютъ цвѣты и плоды великодушныхъ подвиговъ. Поступаться же своими мнёніями — фактически нельзя; можно лишь подчиниться чужимъ мнвніямъ и затаить свои собственныя «страха ради іудейска» или по инымъ побочнымъ соображеніямъ, при чемъ очень часто это не только не подвигъ какой-нибудь, а дрянная трусость или лицембріе. Поэтому человѣкъ, для котораго интересы народа священны, совсъмъ не обязанъ признавать таковыми же и его мнѣнія. Великое для него счастіе, если его мнівнія совпадають съ мнівніями народа, и великое несчастіе, если они расходятся, но измѣною своимъ мибніямь эта трагедія не разр'вшается, потому что верховнымъ судіей конфликта остается всетаки наше собственное сознание и наша собственная совъсть. И это фатально, никакими изворотами мысли, а тъмъ болъе слова-неотвратимо.

Простите, читатель, что я занимаю васъ такой азбукой, но со-

гласитесь, что жеданіе разъяснить, въ чемъ именно состоитъ моя нравственная тупость, — довольно законно. Я только разъясняю, а тамъ судите, какъ хотите.

Но скажутъ, можетъ быть, что г. Юзовъ приписываетъ мнѣ нѣчто гораздо большее, чѣмъ простое желаніе оставаться при своемъ собственномъ, хотя бы и совершенно особомъ мнѣніи объ интересахъ народа, равно какъ и обо всемъ остальномъ видимомъ и невидимомъ мірѣ. Онъ вѣдь утверждаетъ, что я «готовъ лишить народъ лучшаго изъ благъ жизни, какъ ихъ представляетъ себѣ самъ народъ». Да, онъ утверждаетъ это, но я то ничего подобнаго не говорилъ въ инкриминированномъ отвѣтѣ на открытое письмо. Я, однако, остановлюсь всетаки на этомъ обвиненіи. потому что къ нему примыкаютъ два недоразумѣнія, свойственныя писаніямъ не одного г. Юзова.

Если подъ однимъ изъ «благъ жизни, какъ ихъ представляетъ себѣ самъ народъ», разумѣть вышеупомянутое право мужа «учить» жену, то я, конечно, «готовъ лишить народъ» этого блага. И я не знаю, какъ отнесется къ этой моей готовности г. Юзовъ. Онъ, разумъется, наговоритъ съ три короба на ту тему, что я «радостно» хватаюсь за печальныя и мрачныя явленія народной жизни и т. д. Но эти пустяки неинтересны, твмъ болве, что они и на вопросъ не отвѣчаютъ. Вопросъ не въ томъ. почему я остановился на такомъ-то именно явленіи, -- конечно, я въ данномъ случаѣ намѣренно выбралъ явленіе печальное, — а въ томъ, какъ относится г. Юзовъ къ моей готовности способствовать прекращенію этого явленія. «Мивніе» народа состоить въ томъ, что бабу «учить» можно, нужно и должно, -- съ этимъ сами бабы согласны, конечно, не тогда, когда сынъ бьетъ мать, а и это бываеть. Что я не обязанъ соглашаться съ такимъ «мнѣніемъ» народа или почтительно относиться къ нему, объ этомъ уже было говорено. Но этого мало. Въ составъ «благъ жизни, какъ ихъ представляеть себѣ самъ народъ», входять и искони самостоятельно выработанные семейные распорядки, въ томъ числъ и право мужа бить жену. Я «готовъ лишить народъ этого олага», и г. Юзовъ долженъ меня осудить за это, да онъ уже и осудилъ implicite, говоря о моей «нравственной тупости». Но вѣдь этакое легко сказать, оставаясь въ предблахъ общаго места о «благахъ жизни», а кто имѣлъ несчастіе видѣть звѣрскую расправу или обладаетъ достаточно сильнымъ воображеніемъ, чтобы представить себб такую картину, при помощи, напримбръ, статьи г. Лудмера «Бабын стоны», напечатанной въ 1884 г. въ «Юридическомъ Вѣстникѣ», -- тотъ, я думаю, обвинитъ въ нравственной тупости не меня, а доктринера «народныхъ мнѣній». Я думаю, впрочемъ, что такая степень нравственной тупости ришительно невозможна. И я, въ свою очередь, обвиняю г. Юзова (на этотъ разъ не одного его) не въ нравственной тупости, а въ доктринерской трусости, намвренно обвгающей явленія, которыя въ доктрину не укладываются. Я убѣжденъ, что на дѣдѣ, если г. Юзову случится присутствовать при истязаніи бабы мужикомъ, онъ забудеть свое теоретическое уважение къ мнѣнию народа и употребитъ всѣ возможныя по обстоятельствамъ средства, чтобы это мнѣніе не получило простора, вплоть до прямого насилія, если физическая сила окажется на его сторонѣ, то есть, если онъ въ силахъ будеть оттащить мужика отъ бабы и связать ему руки. Но въ доктринерскомъ туманѣ общихъ мѣстъ объ «альтруизмѣ», вырабатываемомъ «строемъ народной жизни», кроваво-грязныя пятна, вродѣ «бабыихъ стоновъ» очень удобно стушевываются. И г. Юзовъ (не онъ одинъ) ихъ намъренно затушевываетъ, ибо трусить за свою доктрину и оберегаеть ее вмфсто того, чтобы исправить согласно указаніямъ жизни. Въ данномъ случав, по отношенію къ «бабьимъ стонамъ», г. Юзовъ говоритъ слѣдующее: «Ненавистники народа стараются распространить митие о жестокомъ обращении крестьянъ съ женами. Не отрицая отдёльныхъ фактовъ такого обращенія, являющихся въ глазахъ крестьянъ преступленіемъ, мы утверждаемъ, что вообще отношенія русскаго крестьянина къ женѣ болѣе человѣчны, нежели у другихъ народовъ... У насъ есть и прямыя свидътельства о лживомъ раздуваніи отдѣльныхъ фактовъ жестокаго обращенія нашихъ крестьянъ съ женами, такъ напр., профессоръ Петри говоритъ, что у современныхъ малороссовъ «жена -- совѣтница, вѣрный другъ, помощница; въ домъ она полная хозяйка: всъми предметами домашняго хозяйства она распоряжается по своему усмотринію, тогда какъ мужъ не вправѣ вмѣшиваться» (Э. Ю. Петри. Антропологія, стр. 459)».

Въ этихъ нѣсколькихъ строкахъ отразились всѣ курьезныя особенности г. Юзова. Всѣ наблюдатели народной жизни знаютъ ту мрачную черту, объ которой идетъ рѣчь, и за это г. Юзовъ обзываетъ ихъ «ненавистниками народа» (хотя въ числѣ ихъ есть, вѣроятно, и «народолюбцы»). Далве. столь презирающій «книжное знаніе» и «дипломныхъ» ученыхъ г. Юзовъ живымъ наблюденіемъ противопоставляетъ, въ качествѣ «прямого свидѣтельства», нѣсколько общихъ словъ «профессора» Петри... Онъ можеть, конечно, и еще отмахиваться и сводить разговоръ на постороннія вещи-набрать десятки цитать о достоинствахъ рус. скаго мужика и о дрянности русской интеллигенции, повторять общія мѣста. Какъ бы, однако, цѣнны и убѣдительны эти цитаты ни были, и какую бы долю истины общія мѣста въ себѣ ни за. ключали, они къ дѣду не идуть. Пусть во всѣхъ другихъ отношеніяхъ альтруизмъ царитъ въ деревнѣ (чего, консчно, нѣтъ на самомъ дѣлѣ), а интеллигенція пусть сплошь эгоистична и без. нравственна (чего, конечно, тоже нътъ), но если въ деревенской Аркадін раздаются «бабьи стоны», и раздаются не въ видѣ случайныхъ исключеній, а въ силу исконнаго обычнаго права, --- вся бочка меду испорчена этой ложкой дегтя. Подъ медовой бочкой разумѣю ученіе о святости и неприкосновенности народныхъ мнѣній, какъ таковыхъ. Я не говорю, чтобы въ неписанномъ народномъ моральномъ кодексѣ не было ничего святого и неприкосновеннаго: напротивъ, къ счастью, очень много, и, припоминая свою слишкомъ тридцатилѣтнюю литературную дѣятельность. я осмѣливаюсь утверждать, что не г. Юзову учить меня въ этомъ отношении. Но святое и неприкосновенное живеть рядомъ съ позорнымъ и нелѣпымъ. Разобраться въ этомъ сложномъ переплетѣ, образовавшемся путемъ цълаго ряда историческихъ наслоеній. разобраться, говорю, въ немъ, апеллируя лишь въ инстанцію «благь жизни, какъ ихъ представляеть себъ самъ народъ», --очевидно, невозможно, и самая фраза о • благахъ жизни», неопредѣленная и внутренно противорѣчивая. теряеть всякій смыслъ. Нужна иная точка зрѣнія для распредѣленія свѣта и тѣни въ народной жизни, и я думаю, что такая гочка зрѣнія дается идеей интересовъ народа. Выгода такой точки зрвнія состоить въ томъ, что, принявъ ее, намъ нътъ надобности трусливо закрывать глаза на ту или другую непривлекательную черту народнаго быта,--мы можемъ называть черное чернымъ, бълос бълымъ и вообще всѣ вещи ихъ собственными именами, поскольку это вообще при данныхъ условіяхъ возможно; можемъ свободнѣе и, прямо скажу, честнѣе, добросовѣстнѣе относиться къ вопросамъ великой важности. И понятно, что съ такой позиціи несравненно большій вѣсъ получатъ наши возраженія противъ, напримѣръ, тѣхъ огульныхъ обвиненій мужика въ лѣности и пьянствѣ, которыя раздавались въ прошломъ и гретьемъ году.

Понятно, однако, также, что формула «интересы народа» не есть магическое слово, разрѣшающее всѣ недоумѣнія и недоразумѣнія, разомъ и настежь отворяющее двери въ хранилище истины и справедливости. Она не упраздняетъ работу мысли, а напротивъ, призываетъ къ ней. Прежде всего возможны, иногда даже вполнѣ искренніе, то есть не злонамѣренные или своекорыстные, а наивные подмѣны формулы другими, близкими по формѣ и рѣзко отличными по существу (мы увидимъ образцы такихъ подмѣновъ). Разъясненіе вытекающихъ отсюда недоразумѣній можетъ потребовать значительной теоретической работы, а затѣмъ передъ нами разстилается общирная область фактическаго изученія. При этомъ, разумѣется, должны быть изучаемы и «мнѣнія» народа, и не ради одной любознательности, а въ ви дахъ практическихъ.

Г. Юзовъ желаетъ рѣшать чрезвычайно сложныя задачи и думаетъ, что, дъйствительно, ръшаетъ ихъ. Онъ не замъчаетъ, что, вопреки своимъ «думамъ», руководимый безсознательнымъ чувствомъ безпомощности, онъ рѣпаетъ свои задачи, предварительно упростивъ ихъ до послѣдней степени. Представьте себѣ стрѣлка, который желаетъ попасть на двадцати шагахъ въ бубноваго туза, но стрѣляетъ при этомъ не въ обыкновенную игральную карту, а въ самодѣльную саженную мишень, имѣющую видъ бубноваго туза. Онъ по всей въроятности попадетъ въ цѣль, но только потому, что слишкомъ уже облегчилъ свою задачу. Или представьте себѣ охотника на тигра, мужественно подступающаго не къ живому, однако, тигру, а къ живописному изображенію тигра собственной работы. Или, наконецъ, представьте себѣ еще человъка, съ страшнымъ усиліемъ направляющаго таранъ въ настежь отворенныя ворота. Такъ именно поступаеть г. Юзовъ. Онъ мужественно сражается съ произведеніями собственной фантазіи и, конечно, побъждаетъ ихъ, преодолъваетъ несуществующія препятствія, увѣряя при этомъ и себя, и другихъ, что его саженная мишень есть настоящій бубновый тузъ, намалеванный имъ самимъ тигръ-живой, а настежь отворенныя ворота-наглухо заколочены. Понятное дѣло, что въ этомъ фантастическомъ мірѣ у него своя рука владыка, но понятно также, что дѣйствительный міръ остается внѣ его операцій. Мы вилѣли, съ какимъ азартомъ протестуеть онъ противъ «грабителей» его, г. Юзова, достоянія, когда живые люди, переименованные имъ въ грабителей, отъ этого достоянія брезгливо сторонятся: не трудно, конечно, отгонять отъ себя людей, которые и не думають подходить, а г. Юзовъ думаеть, что онъ совершаеть трудный, но необходимый гражданскій подвигь. Мы видѣли также, какъ колдуны отравляютъ, «кого хотять», а интеллигенція радуется сожженію колдуна. Фантазія г. Юзова до такой степени сильна, что онъ можетъ себъ представить «натуралиста», который ставить себѣ такую цѣль жизни: «хочу, чтобы ни одного вида клоповъ не осталось на землъ, всю жизнь употреблю на борьбу съ ними и постараюсь истребить до единаго» (стр. 17). Видите, какія общирныя задачи занимають г. Юзова: шутка сказать! истребить всв виды клоповъ,-и тогъ видъ, представитель котораго безпокоитъ г. Юзова по ночамъ, и тотъ, который, плавая въ прудахъ и рѣкахъ, нисколько его не безпокоить, и тоть, который употребляется въ Мексикъ въ пищу, и всѣ прочіе, летающіе, плавающіе и ползающіе, которымъ и счетъ неизвъстенъ. И г. Юзовъ увъренъ, что человъкъ, поставившій себѣ такую цѣль жизни, будеть не сумасшедшій, а-«натуралисть». Понятно, что такого фантастическаго натуралиста куда хочешь поверни. А фантастическій онъ не только потому, что лишь въ воображении г. Юзова мелькаетъ, да развѣ еще гдѣ-нибудь въ сумасшедшемъ домѣ на излѣченіи находится, а и потому, что онъ ни въ какомъ случаѣ не натуралистъ: это его только фантазія г. Юзова произвела въ натуралисты.

Столь же фантастичны и особенно ненавистные г. Юзову «интеллигентно-бюрократические народолюбцы», отъ нихъ же первый есмь азъ. Минуя разный противоръчивый вздоръ, излагаемый имъ на эту тему, ограничимся тремя цитатами, содержащими въ себъ, по крайней мъръ, опредъленную мысль.

"Мы должны особенно подчеркнуть то, что въ разногласіи между интеллигентнымъ бюрократизмомъ и народничествомъ по вопросу о вліяніи интеллигенцій на народъ рѣчь идетъ не о духовномъ вліяніи и воздѣйствія, а о насяльственномъ устройствѣ общественнаго управленія съ игнорированіемъ «мнѣній» народа. Народничество отнюдь не стоитъ за воздержаніе отъ духовнаго вліянія интеллигенціи; оно требуетъ только, чтобы права личности крестьянина были вполнѣ обезпечены отъ насильственныхъ вліяній интеллигенціи. Что же касается умственнаго и нравственныхъ вліяній интеллигенцій, то никто изъ народниковъ и не спорить, что лучшая часть интеллигенціи могла бы многому научить крестьянина. Но пусть она подходить къ нему *не съ палкой*, а съ уваженіемъ къ сго человъческимъ правамъ, памятуя, что эти права народу дороже, нежели что-нибудь другое» (116).

«Пока двло идеть о вліяній интеллигенцій естественнымъ путемъ проявленія силы знанія, до твхъ поръ никто не вправв ничего сказать противъ этого вліянія. Но вооружать знаніе юридическими привилегіями, это значить ослаблять правственное вліяніе знанія и возбуждать въ людяхъ вражду къ нему, какъ вторгающемуся въ жизнь съ палкою въ рукахъ» (304).

«Защитники интеллигентнаго бюрократизма»... «вопять: народъ невѣжественъ, народъ дикъ, народъ такой-сякой; а вы, нъродники, еще хотите, чтобы онъ самъ опредѣлялъ тв общественныя формы, въ которыхъ ему приходится жить! Нѣтъ, не бывать этому; Мы, во имя народныхъ же интересовъ, устроимъ все по своимъ просвѣщеннымъ возарѣніямъ; мы естественные опекуны и радѣтели народа (196)».

Если бы эти цитаты перевести какому-нибудь иностранцу, не имѣющему понятія о Россіи, онъ долженъ бы былъ придти къ тому фантастическому заключенію, что у насъ пользуется большимъ практическимъ вліяніемъ на ходъ политической жизни и даже властью партія, во главѣ которой стоить, повидимому, monsieur N. Michailovsky; или, по крайней муру, этогъ господинъ является литературнымъ представителемъ, какъ бы оффиціозомъ означенной могущественной пастіи; что эта «бюрократическая» цартія, заручившись «юридическими привилегіями», «съ палкой въ рукахъ» вводитъ свои распорядки въ народную жизнь... Иностранецъ оцѣнилъ бы, разумѣется, мужество г. Юзова, открыто возстающаго противъ людей, огражденныхъ юридическими привилегіями и владѣющихъ «палкой». Есть доблестные граждане въ Россіи, граждане-герои, проницательные и мужественные, знающіе, откуда грозить бъда народу, и смъло охраняющіе его отъ этой оталы, презирая опасности, угрожающія имъ самимъ со стороны могущественной «бюрократической» партіи; честь и сдава г. Юзову! Такъ сказалъ бы иностранецъ, не имѣющій понятія о Россін. Но мы-то никоимъ образомъ не можемъ воздать хвалу г. Юзову, ибо онъ въ данномъ случав уподобляется именно тому охотнику, который отважно стрёляеть въ нарисованнаго имъ самимъ тигра. Назвался груздемъ, полѣзай въ кузовъ, и взявшись за гужъ, не говори, что не дюжъ. Мнѣ немножко стыдно публично бесѣдовать съ г. Ювовымъ и такимъ образомъ хотя бы отрицательно соприкасаться съ темъ фантастическимъ міромъ, где онъ одерживаетъ

свои фиктивныя побѣды надъ имъ самимъ созданными фикціями. Безтактность, обнаруживаемая при этомъ г. Юзовымъ, бросаетъ нѣкоторую тѣнь и на тѣхъ, кто считаетъ нужнымъ ему возражать, --- слишкомъ ужъ дётскія вещи приходится разъяснять. Но, во-первыхъ, эта безтактность, хотя, конечно, не въ такой степени, свойственна не одному г. Юзову, а во-вторыхъ... во-вторыхъ, взявшись за гужъ, не говори, что не дюжъ. Я должевъ поэтому напомнить г. Юзову, что я-писатель и только писатель, не имѣющій въ своемъ распоряженіи никакого иного вліянія, кромѣ «духовнаго» и то весьма ограниченнаго; никакой власти, никакой «палки» у меня въ рукахъ нѣтъ; въ качествѣ писателя, я никакими юридическими привилегіями не пользуюсь, кромѣ той благосклонной терпимости власти, которая выражается словами «дозволено цензурой», печатающимися на обложкѣ «Русскаго Богатства». Такъ что, если бы у меня и очень чесались руки пустить въ ходъ палку для водворенія въ народной жизни любезныхъ мяѣ порядковъ, --- я не имѣю для этого никакихъ средствъ. Воинственный жаръ и подсказанныя благороднымъ «альтруизмомъ» опасенія г. Юзова такъ же поэтому неумъстны, какъ и въ томъ случав, когда онъ кричалъ объ опасности, угрожающей «термину народничества» со стороны «грабителей».

Но этого мало. У меня не только нътъ въ рукажь никакой «палки», но я никогда и не домогался ея и другимъ употребленіе ея не рекомендовалъ. И того мало. Я-журналистъ, при томъ имѣвшій счастіе многіе годы работать съ людьми, за малыми и ръдкими исключеніями, солидарными вообще и по вопросамъ, безнокоящимъ г. Юзова, въ особенности. И ни въ моихъ статьяхъ, ни въ статьяхъ монхъ товарищей онъ не можетъ найти и слѣдовъ какой-нибудь жажды «юридическихъ привилегій» и права насильственнаго вторженія въ народную жизнь. Но за то онъ найдеть тамъ много прямо противоположнаго. Я думаю, увъренъ даже, что г. Юзовъ именно у насъ, «грабителей», научился той крупицѣ истины, которая есть въ его книгѣ, но которую онъ закаталъ въ свой шарикъ до неузнаваемости. Я не могу на этомъ останавливаться, да собственно въ полемическомъ смыслѣ въ этомъ и надобности нѣтъ; безъ устали, чуть не на каждой страницѣ негодуя на различіе «интересовъ» и «мнѣній» народа, г. Юзовъ, при всей своей любви къ цитатамъ, только въ одномъ мѣстѣ цитируеть мои подлинныя слова, да и то не полно. Я привель эту цитату выше и прошу читателя замѣтить, что даже въ этомъ единственномъ случаѣ г. Юзовъ вынужденъ признать: «при этомъ онъ (то есть я) обстоятельно объяснилъ, что съ «мнѣніемъ» народа всетаки приходится считаться, какъ считаются, прибавимъ для ясности отъ себя, кузнецы со свойствомъ металла, столяры—дерева и т. п.» Я полагаю, что г. Юзовъ поступилъ бы несравненно добросовѣстнѣе, если-бы, не прибавляя ничего «отъ себя», просто привелъ мое собственное «обстоятельное объясненіе» или хоть разсказалъ, въ чемъ оно состоитъ. Но тогда, чего добраго, дѣло, дѣйствительно, стало бы «ясно». ну, а въ потемкахъ гораздо удобнѣе воевать съ призраками и порожденіями собственной фантазіи.

Но г. Юзовъ, съ свойственною ему цёпкостью непониманія. ухватится за вышеизложенныя соображенія объ отношеніяхъ мужей къ женамъ въ народномъ быту: а это молъ что? не проповаль насильственного вмашательства? Собственно относительно этого частнаго случая дёло стоить такъ, что иное вмешательство. кромѣ «духовнаго», фактически невозможно, даже для людей, облеченныхъ властью, если они стоять на легальной точкв зрвнія. Авторъ статьи «Бабьи стоны», г. Лудмеръ-мировой судья. и статья его производить удручающеее впечатление не только множествомъ содержащихся въ ней картинъ страшныхъ истязаній, но и твиъ общимъ фактомъ, что «ни одно судебное учрежденіе не можетъ, въ предѣлахъ нашего законодательства, оградить женщину отъ дурного и жестокаго обращенія съ нею». Такова въ данномъ случаѣ сила обычнаго права, и г. Юзовъ долженъ быть доволенъ. Тъмъ не менъе, я продолжаю утверждать, что если ему случится быть свидѣтелемъ истязаній, онъ, руководимый «факторомъ чувства», не остановится передъ всёми способами защиты истязуемой, не справляясь съ «мивніемъ» народа и прямо вопреки ему. И онъ будетъ, конечно, правъ. Благоразумные юристы и просто наблюдатели народной жизни давно уже говорять о необходимости не только теоретическаго вниманія къ обычному праву, но и о великомъ практическомъ значени послѣдняго. Народное правосознаніе растеть и развивается своими особыми путями, вырабатывая иногда при этомъ нормы, совпадающія съ результатами мысли наиболве свътлыхъ теоретическихъ умовъ, какъ у насъ, такъ и въ Западной Европѣ. (Въ другомъ мъсть я приводилъ образцы такихъ совпаденій, да и всякому

интересовавшемуся обычнымъ правомъ, это извѣстно). Но и помимо того, самоувъренное вмъшательство въ этотъ міръ мало изученныхъ, а въ подробностяхъ и мало понятныхъ для посторонняго человѣка отношеній, вообще говоря, до добра не доводить. Изъ этого не слѣдуеть, однако, чтобы обычное право представляло собою исключительно кладезь мудрости. Прежде всего, воды этого кладезя помутнены суевъріемъ, правильная, цълесообразная борьба съ которымъ возможна только на почвѣ духовнаго вліянія, до т'яхъ поръ, разум'вется, пока д'яло не доходить до чего-нибудь вродъ сожженія колдуна. Въ такихъ случаяхъ духовное вліяніе столь же недостаточно относительно «народа», какъ было бы недостаточно и огносительно «интеллигенціи», если бы она вздумала жечь своихъ шарлатановъ. А затвмъ и всякое издѣвательство сильнаго надъ слабымъ, всякая обида и притвсненіе (частный случай чего представляетъ «ученіе» жены мужемъ), въ какой бы сферв отношений они ни происходили и какою бы группою «мнѣній» они ни санктировались, -подлежать противодѣйствію. Тутъ нѣтъ мѣста никакимъ теоретическимъ сомнѣніямъ, и можно колебаться лишь относительно формы и способовъ противодвиствія, что составляетъ уже вопросъ практическаго такта. Безспорно, что этого практическаго такта часто у людей не хватаетъ, даже при наличности добрыхъ намъреній, не говоря о намъреніяхъ злыхъ. Но я то туть при чемъ же? Г. Юзовъ ошибается адресомъ...

Я не вижу надобности дольше распространяться о г. Юзовѣ, но это не значитъ, что я кончилъ о народничествѣ. Даже и г. Юзова мнѣ придется еще, хотя и мимоходомъ, и не ради него самого, коснуться, говоря о недавно вышедшей книжкѣ г. В. В. «Наши направленія». Тогда же мнѣ придется говорить и о такъ называемомъ «западничествѣ». Когда то этотъ терминъ незачѣмъ было ставить въ ковычки и незачѣмъ было прибавлять къ нему слово «такъ называемое». Тогда оно противополагалась славянофильству, съ которымъ и дѣлило власть надъ русскими умами и сердцами. Съ тѣхъ поръ много воды утекло, и для нашего времени характерно въ этомъ отношеніи уже то, что «западничеству» противополагаютъ себя не славянофилы, которыхъ нѣтъ на лицо, а, съ одной стороны, такіе органы печати, какъ «Московскія Вѣдомости», а съ другой—«народники», или тѣ, кто себя такъ на-

م مر ا зываеть. Славянофильство, значить, вывѣтрилось или, если угодно, дифференцировалось, и противоположеніе чего-то единаго и цѣльнаго «самобытнаго» чему-то единому и цѣльному «западному» потеряло свой raison d'être. Но въ то же время и западничество вывѣтрилось или дифференцировалось, сообразно выяснившейся разнородности европейскихъ теченій мысли и жизни. «Западниковъ» въ настоящемъ, старомъ смыслѣ этого слова нынѣ нѣтъ и быть не можетъ, какъ нѣтъ и не можетъ быть славянофиловъ; есть только головы, нафаршированныя (я постараюсь оправдать это слово) тѣмъ или другимъ отдѣльнымъ продуктомъ европейской жизни. Но объ этомъ рѣчь впереди. А теперь мнѣ хочется помянуть человѣка, который до конца дней своихъ самъ назыналъ себя западникомъ.

Читатель понимаеть, что я говорю о Тургеневѣ, умершемъ ровно десять лёть тому назадъ 22 августа. Таланть перворазрядный, хотя и не столь могучій и оригинальный, какъ талантъ гр. Л. Толстого и Достоевскаго, но за то гораздо более уравновѣшенный, Тургеневъ никогда не мечталъ о выработкѣ лично ему привадлежащаго міросозерцанія, объ основаніи своей собственной секты или школы. Онъ, примкнувъ еще въ молодости къ группѣ западниковъ, которая въ то время представляла собою нѣчто живое и цельное, остался западникомъ до самой смерти. Но западникомъ въ первоначальномъ, старомъ смыслѣ, въ смыслѣ общаго уваженія къ европейской культурѣ, независимо отъ происходящихъ внутри ся жестокихъ и часто кровавыхъ распрей религіозныхъ, международныхъ, сословныхъ, партійныхъ. На той возвыменной, но и вполнѣ неопредѣленной точкѣ зрѣнія, съ которой исчезаютъ эти распри и виденъ лишь общій абрисъ европейской цивилизаціи, Тургеневъ могъ оставаться, только благодаря своему постоянному пребыванію за границей. На первый взглядъ это можеть показаться страннымъ или даже прямо невърнымъ, потому что гдѣ же могутъ яснѣе чувствоваться внутреннія противорѣчія западной жизни, острая борьба ся элементовъ, какъ не среди нея самой? Именно въдь поэтому и невозможенъ никакой западникъ на самомъ западѣ. Я рѣшаюсь, однако, утверждать, что, кромѣ, конечно, личныхъ и вообще интимныхъ обстоятельствъ. тянувшихъ Тургенева во Францію, его влекло туда, почти безсознательно, еще и потому, что тамъ именно онъ могъ сохранить свое широкое, но неопредѣленное западничество, съ которымъ

онъ сжился съ-молоду и разстаться съ которымъ ему было труднъе, чъмъ кому-нибудь.

Если читатель припомнить весь длинный рядь созданныхъ Тургеневымъ образовъ, онъ увидитъ, что, помимо ихъ индивидуальныхъ особенностей, всегда мастерски разработанныхъ и рѣзко выдѣляющихъ данное лицо, они распадаются на двѣ большія психологическія группы. Въ одной стоять натуры активныя, не боящіяся отвѣтственности, рѣшительныя, жаждущія борьбы и твердо идущія къ разъ поставленной цёли: въ другой-натуры пассивныя, мягкія, колеблющіяся, неохотно или съ сердечною болью берущія на себя отвѣтственность, увлекаемыя какою-нибудь волною помимо или противъ ихъ воли. Послѣднія суть любимпы автора, между твмъ какъ первыхъ онъ иногда уважаетъ (далеко не всегда), иногда даже любуется, какъ художникъ, твердов законченностью ихъ физіономій, но никогда не окружаетъ твиъ любовнымъ поэтическимъ ореоломъ, которымъ надъляетъ мягкихъ, практически слабыхъ, нервшительныхъ. Какъ умный человвкъ и первоклассный художникъ, онъ не скрывалъ достоинствъ своихъ пасынковъ и слабостей своихъ родныхъ дятищъ. но не трудно всетаки разобрать, кто изъ его героевъ-пасынокъ и кто родной, близкій по крови. Я не могу входить здѣсь въ подробности, и замѣчу только, что все, извѣстное намъ о личности самого Тургенева, вполнѣ подтверждаетъ сказанное. Это отнюдь не былъ человѣкъ твердыхъ рѣшеній, борьбы, дѣйствія, но онъ не былъ и созерцательной натурой. Онъ любилъ жизнь, любилъ вращаться среди ея разнообразныхъ красокъ и звуковъ, искалъ общенія съ нею для своего большого ума и высокаго художественнаго дарованія, но по возможности безъ активнаго, отвѣтственнаго вмѣшательства въ нее. Это онъ и получалъ за границей, гдѣ сложная общественно-политическая жизнь оставалась ему всетаки настолько чужою, что никакого активнаго вмѣшательства съ его стороны не требовала и даже не допускала. Онъ могъ дышать тамъ уже готовою общею атмосферою свободы и просвъщенія, которая составляла идеалъ западничества, вмѣстѣ съ тѣмъ совершенно устраняясь оть борьбы частныхъ элементовъ. ()тносительно житейской практики, его мнѣній никто не спрашивалъ, его рѣшеній никто не ждаль. Иное положение его было въ России. Общая атмосфера была здёсь совсёмъ другая, а вмёстё съ тёмъ процессъ вывётриванія или дифференцированія западничества уже далеко подвинулся вцередъ: напримѣръ, ультра-консервативная «Вѣсть» могла съ такимъ же правомъ считаться отрогомъ западничества, какъ и нигилистическое «Русское Слово». Человѣку съ именемъ и значеніемъ Тургенева непремѣнно пришлось бы занять то или другое воинствующее положеніе въ этихъ сложныхъ обстоятельствахъ, что мы и видѣли на Пушкинскомъ праздникѣ и непосредственно вслѣдъ за этимъ, когда Тургеневу навязывали роль чуть не политическаго вождя. Это было совсѣмъ не по немъ, и онъ не пошелъ на ту блестящую удочку, на которую такъ охотно кинулся его соперникъ въ «Пушкинскіе дни»—Достоевскій.

Проживая за границей, Тургеневъ оставался, однако, русскимъ, интересовался всёмъ, что дёлается на роденё, и не разъ откликался на наши злобы дня. Немудрено, что, наблюдая русскую жизнь издалека, онъ впадалъ въ ошибки, объ которыхъ было бы, разумѣется, неумѣстно распространяться теперь, когда мы отмѣчаемъ десятилѣтіе кончины этой гордости русской литературы. Каковы бы ни были эти ошибки въ публицистическомъ смыслѣ. сочиненія Тургенева остаются неизсякаемымъ источникомъ художественнаго наслаждения и собраниемъ тончайщихъ наблюдений и изслѣдованій въ области движеній человѣческой души. Тургеневу навязывали роль ловца новыхъ моментовъ въ исторіи нашего развитія, точиће, -- разныхъ «новыхъ людей». На этой именно почивъ и происходили, напримъръ, извъстные горячіе споры о Базаровъ. Можеть быть, въ глубинѣ души и самому Тургеневу хотѣлось занять роль такого ловца моментовъ. Но на дълъ онъ во всякомъ случаѣ бралъ изъ этихъ смѣняющихся моментовъ только среду, обстановку, а главными действующими лицами оказываются везде представители все тѣхъ же вышеупомянутыхъ двухъ психологическихъ типовъ. Во всѣхъ своихъ романахъ и повѣстяхъ Тургеневъ рѣшаетъ художественную задачу: какъ будутъ себя вести и что будутъ чувствовать его два типа въ данной обстановкв? при чемъ обстановка иногда берется изъ «момента», а иногда дъло обходится и безъ него. Напримъръ, Неждановъ (въ «Нови») и Санинъ (въ «Вешнихъ водахъ»)-одинъ и тотъ же психологическій типъ изъ любимцевъ Тургенева, со всею ихъ безвольностью, слабостью, колебаніями, но и съ тѣмъ поэтическимъ вѣнкомъ красиваго страданія, который Тургеневъ неизмѣнно кладетъ на головы своихъ любимцевъ; только въ первомъ случав обстановка взята изъ «момента», а во второмъ нѣтъ намека на какой бы то ни было опредѣленный моментъ. Каковы бы поэтому ни были ошибки автора въ понимании и изображении обстановки, ими не наносится ущерба собственно психологіи безвольныхъ, слабыхъ. колеблющихся героевъ. То же нужно сказать и о психологін противоположного типа въ твхъ предвлахъ, которые устанавливаются безпристрастіемъ автора и его чувствомъ художественной меры. Можно утверждать, что рѣшительные люди, люди борьбы и твердаго преслѣдованія разъ поставленной цѣли, не необходимо такъ сухи. жестки, такъ обдѣлены въ поэтическомъ смыслѣ, какъ всѣ подобные герои Тургенева. Напримеръ, патріотическій энтузіазмъ Инсарова могъ бы быть цвѣтнѣе, ярче: Инсаровъ могъ бы обладать увлекательнымъ краснорѣчіемъ оратора или поэтическимъ талантомъ, который онъ посвятилъ бы тому же дѣлу служенія родинѣ. Но Тургеневъ не любилъ раздавать эти поэтическіе цвѣты людямъ борьбы и цъйствія, — онъ приберегалъ ихъ для своихъ любимцевъ, людей слабой воли, сомнѣній и колебаній. Если, однако, мы возьмемъ Инсарова, какъ онъ есть, любящимъ Болгарію и ненавидящимъ турецкое иго, но сдержаннымъ, умнымъ, но узкимъ и недаровитымъ, -- то каждый его шагъ окажется исихологически въренъ. И по истинъ удивительно то разнообразие, съ которымъ Тургеневъ умѣлъ индивидуализировать свои два типа, всякій разъ открывая въ нихъ новыя стороны, новыя подробности, новыя комбинаціи мыслей, чувствъ, темпераментовъ. Это какъ бы двѣ галлереи фамильныхъ портретовь: фамильное сходство есть во встахъ портретахъ каждой изъ галлерей, но витесть съ тъмъ каждый изъ нихъ имфетъ особую физіономію; до такой степени особую, что различіе аксессуаровъ-высокій пудренный парика, и гладкая прическа, блуза художника, вицъ-мундиръ чиновника, модный фракъ и проч.-является дѣломъ второстепеннымъ. Но къ этому надо еще прибавить богатую галлерею женскихъ портретовъ, частію распредѣляющихся по тѣмъ же двумъ типамъ, а частію составляющихъ особый міръ, въ изображеніи котораго Тургеневъ вкладывалъ всю гибкость, все изящество и тонкость своего таланта. Это-міръ впервые полюбившихъ дѣвушекъ. Въ этомъ отношении съ Тургеневымъ не можетъ соперничать не только Достоевскій, которому женскіе образы рѣшительно не давались, но и гр. Л. Толстой. Особенность Тургенева состоить во-первыхъ въ томъ, что его полюбившія дівушки оказываются въ большинствѣ случаевъ выше мужчинъ, а во-вторыхъ въ томъ, что утренняя заря любви сопровождается въ нихъ порывомъ къ чему-то неопредѣленному, но высокому и широкому; онѣ чувствуютъ въ себѣ подъемъ силъ, не только дающій имъ самимъ великое счастіе, но и способный осчастливить и любимаго человѣка и еще много, много людей... Не смотря на постоянное повтореніе этого основного мотива, Тургеневъ и здѣсь былъ неистощимъ въ варіаціяхъ. Но какъ только этотъ порывъ такъ или иначе кончался въ дѣвушкѣ—разочарованіемъ ли, какъ въ «Затишьѣ» и въ «Рудинѣ», смертью ли любимаго человѣка, какъ въ «Наканунѣ», обыкновенной ли прозой семейной жизни – она переставала интересовать Тургенева: онъ ставилъ точку. Дѣло въ томъ, что этотъ порывъ былъ сродни его западничеству, тому первоначальному, настоящему западничеству, въ основѣ котораго былъ свѣтлый, пирокій, но неопредѣленный идеалъ и которому Тургеневъ оставался вѣренъ всю жизнь..

## VI. \*)

## О народничествѣ, г-на В. В.

Г. В. В., авторъ книгъ: «Судьбы капитализма въ Россіи», «Крестьянская община» (въ 1-мъ томѣ «Итоговъ экономическаго изслѣдованія въ Россіи по даннымъ земской статистики»), «Прогрессивныя теченія въ крестьянскомъ хозяйствѣ», «Очерки кустарной промышленности», «Наши направленія», — называеть 'себя, подобно г. Юзову, народникомъ. Взаимныя отношенія этихъ двухъ, такъ сказать, оффиціальныхъ представителей народничества для меня не совсѣмъ ясны, не смотря на то, что, по названію, ониедино суть. Какъ бы, однако, они сами другъ къ другу ни относились, я чувствую себя немножко неловко, сопоставляя ихъ: за г. В. В. неловко. Въ числѣ произведеній этого писателя есть въ высшей степени почтенныя и серьезныя, самостоятельныя работы, съ которыми придется считаться, какъ теперь, такъ и въ будущемъ, всякому изслѣдователю экономической жизни Россіи. Это-работникъ въ настоящемъ и почетномъ смыслѣ этого слова, тогда какъ г. Юзовъ, не смотря на все свое трудолюбіе... мы въ прошлый разъ видѣли, что такое г. Юзовъ.

Есть, однако, одна сторона, по отношенію къ которой писанія

\*) 1893, октябрь.

11\*



г. Юзова, при всемъ ихъ ничтожествѣ, должны быть поставлены выше писаній г. В. В., взятыхъ во всей ихъ совокупности.

Въ статъв «Печать и міросозерцаніе общества», напечатанной въ сборникѣ «Путь-дорога», г. В. В. обращается къ нашей журналистикѣ съ весьма суровыми упреками: она гонится только за «разнообразіемъ» и «удобочитаемостью» матеріала; ея органы или лишены всякаго опредѣленнаго направленія и стремятся угодить «и вашимъ, и нашимъ», или занимаются «повтореніемъ избитыхъ фразъ и прикидываніемъ извѣстнаго шаблона къ тѣмъ или другимъ явленіямъ жизни и слова, но не защитою основныхъ воззрѣній, не разработкою вопросовъ, требующихъ уясненія». Въ этихъ упрекахъ есть кое-что вѣрное, но кое-что уже слишкомъ строго и составляетъ, повидимому, плодъ недоразумѣпія. Безъ всякаго сомнѣнія, журналистика оставляетъ безъ разработки многіе вопросы, «требующіе уясненія», и на это есть и причины многія. Но, независимо оть этой многочисленности, какъ причинъ, такъ и слъдствій, для уразумънія истиннаго смысла упрековъ г. В. В. надо бы знать, какіе именно вопросы «требують уясненія». Г. Боборыкинъ, напримъръ, находитъ, что необходимо уяснить вопросъ объ эстетической критикъ, и весьма многіе съ нимъ согласны. Г. Волынскій полагаетъ требующимъ уясненія вопросъ объ томъ, почему онъ чувствуеть «острую боль», когда его «какимъ-нибудь предметомъ» по головѣ быють, и можетъ быть другіе многіє тоже очень заинтересованы этимъ вопросомъ: даже навѣрное заинтересованы, если, конечно, имѣть въ виду не спеціально удары по головѣ г. Волынскаго, а метафизику вообще. Г-на В. В. эти вопросы, повидимому, совствить не занимають. По крайней мърь, онъ ихъ въ печати никогда даже отдаленнымъ и какимъ-нибудь косвеннымъ образомъ не касался. Это было бы, пожалуй, и неумъстно въ большинствъ работъ г. В. В., въ виду ихъ спеціально экономическаго характера. Но въ произведеніяхъ, озаглавленныхъ «Наши направленія» или «Печать и міросозерцаніе общества», можно бы было съ увѣренностью ожидать встрѣтить хоть какіе-нибудь отклики на эстетическія и философскія теченія въ литературѣ,-я беру два первыя понавшіяся теченія, двѣ первыя попавшіяся группы вопросовъ, игнорируемыхъ г-мъ В. В., но ихъ можно бы было указать и больше. И не только они не занимають самого г. В. В., но онъ даже не думаеть объ томъ, что они могуть другихъ занимать, Останав-

ливаясь на тъхъ же двухъ случайно взятыхъ примърахъ, мы вилимъ, что и г. Боборыкинъ, и г. Волынскій дѣлаютъ (хорошо или дурно-другой вопросъ) какъ разъ то, чего требуетъ г. В. В., «защищають основныя воззрѣнія, разработывають вопросы, требующіе уясненія», по ихъ, гг. Боборыкина и Волынскаго, мнѣнію. Но они какъ бы не существуютъ для г. В. В. Онъ ихъ не видить; ни ихъ самихъ, ни ихъ противниковъ, Самое большое.-онъ зачисляетъ всѣ эти препирательства въ составъ того «удобочитаемаго разнообразія», которое онъ такъ рѣшительно ставитъ въ упрекъ нашей журналистикъ, прибавляя еще упрекъ въ отсутствіи направленія и въ желаніи угодить и нашимъ, и вашимъ. Я отнюдь не думаю защищать нашу журналистику отъ упрековъ г. В. В. по существу, я хочу только указать на односторонность его точки зрѣнія. Многое изъ того, что ему, благодаря этой односторонности, кажется только удобочитаемымъ разнообразіемъ, на самомъ дѣлѣ проникнуто очень опредѣленнымъ направленіемъ и можетъ придтись по вкусу либо только «нашимъ», либо только «вашимъ». Естественно, что человѣкъ, несвѣдущій въ какой-нибудь области или не интересующійся ею, не различаеть и направленій, въ которыхъ въ этой области сходятся, расходятся и перекрещиваются различныя движенія. Но въ сужденіяхъ объ этой области и въ общихъ выводахъ, ее захватывающихъ, ему подобаетъ нѣкоторая осторожность. Тому или другому писателю, по его неподготовленности, по складу его ума, или, наконецъ, просто по его склонностямъ, вкусамъ, извѣстная часть умственныхъ интересовъ общества можетъ оказаться совершенно чужою,--чужою въ томъ .смыслъ, что онъ не различаетъ здъсь ни добра, ни зла, ни бѣлаго, ни чернаго, ни правой, ни лѣвой стороны. Это его дело. Но ему следуеть въ такомъ случае воздерживаться отъ широкихъ всеобъемлющихъ темъ, въ родъ «Наши направленія» или «Печать и міросозерцаніе общества». Быть можетъ ему даже совствить не сли касаться такого по существу энциклопедическаго дѣла, какъ журналистика. Какими бы широкими задачами такой писатель ни задавался, на дълъ онъ по необходимости сузить ихъ до предиловъ своихъ личныхъ умственныхъ интересовъ, при чемъ иногда даже эти собственные его умственные

пнтересы терпять более или менее значительный ущербъ. Дело въ томъ, что и для излюбленныхъ темъ г-на В. В. совсемъ уже не такъ безразлично существование г. Волынскаго или г. Бобо-

рыкина; разумѣю, конечно, не личное ихъ существованіе, а ихъ литературную дѣятельность: все связано въ мірѣ мысли. Вотъ въ этомъ-то отношения писания г. Юзова и надо поставить выше писаній г. В. В. Послѣдовательности ради, г. В. В. долженъ признать значительную часть содержанія «Основъ народничества» не болве, какъ «удобочитаемымъ (?) разнообразіемъ». Тутъ есть и «умъ, и чувство, какъ факторы прогресса», и «объективная философія», и «абсолютная этика», и «свобода воли», и «личность и законы исторіи», и «современные моралисты», и «еврейскій вопросъ», и «буддійское отношеніе къ животнымъ», не говоря уже объ «интеллигентномъ бюрократизмѣ и народничествѣ». «капитализић и мірскомъ владвніи», «правовыхъ воззрвніяхъ народа» и проч. Словомъ, въ распоряжении г. Юзова есть цёлая маленькая энциклопедія, правда, никуда не годная и понадерганная откуда попало, но свидетельствующая во всякомъ случае объ томъ, что авторъ желалъ бы себѣ уяснить многое, на первый взглядъ очень отдаленное отъ «народничества». Поэтому, какъ ни плохъ г. Юзовъ, а онъ можетъ усмотръть совершенно опредёленныя направленія тамъ, гдё умственный взоръ г. В. В. видить только безформенное и безразличное разнообразіе Мало того: для нѣкоторыхъ общихъ г. Юзову и г-ну В. В. тезисовъ. первый имветь возможность предъявить аргументацію, болье разностороннюю и, по крайней мъръ, формально, болъе основательную, чёмъ послёдній. Я не говорю, что г. В. В. долженъ, въ какомъ бы то ни было отношения», руководствоваться примѣромъ г. Юзова. Но если онъ желаетъ говорить о «нашихъ направленіяхъ» и о «міросозерцаніи» общества, то ему надлежить обзавестись умственными горизонтами, нѣсколько болѣе широкими, чёмъ тё, которыми онъ нынё располагаеть.

Войдемъ въ нѣкоторыя подробности.

Разнообразные вопросы, занимающіе журналистику, не нуждаются въ выясненіи. Какіе же, по мяѣнію г. В. В., нуждаются? Уже изъ общаго характера его работъ видно, что таковыми онъ считаетъ вопросы практической жизни. Онъ говоритъ, однако, (въ статьѣ «Печать и міросозерцаніе общества»), что непосредственныя практическія злобы дня въ настоящее время не совсѣмъ улобны для литературной разработки, и потому прощаетъ журналистикѣ ея умолчанія или недосгатокъ яркости. Это прощеніе было бы можетъ быть великодушно, если-бы въ немъ дѣйствительно нуждалась вся «печать», всѣ «наши направленія». Изъ самой постановки дъла видно, что и здъсь г. В. В. отметаетъ, игнорируетъ всћ тѣ органы печати и всѣ тѣ направленія, которыя не стёсняются въ обсуждении практическихъ злобъ дня. Этоновая односторонность. Какъ бы то ни было, г. В. В. прощаеть. «Но.-прододжаеть онъ. ввдь эти вопросы суть непосредственныя практическія формулы, а за ними лежить область идей боле общихъ, основаній болѣе глубокихъ, которыми опредѣляются и ть или другія конкретныя и практическія приложенія». Къ этойто области и следуеть обратиться журналистике, ибо тамъ она можеть расположиться съ полнымъ комфортомъ. Что разумъетъ г. В. В. подъ «областью идей более общихъ» и для разработки удобныхъ, видно изъ слѣдующаго его ироническаго обращенія къ журналистикѣ: «Или, можетъ быть, теоретические вопросы порѣшены, конкретныя формулы построены, дѣло только въ практическомъ ихъ осуществления? Но въ такомъ случаѣ, какія это формулы? гдв ихъ философское обоснование? Что такое современный либерализмъ, каковы его основныя воззрѣнія, отличіе отъ европейскаго либерализма и нашего прежняго западничества? Гдѣ философское обосноваліе народничества въ его разнообразныхъ теченіяхъ? Ихъ нѣть». Ихъ нѣть, но, по ынѣнію г. В. В., ихъ не трудно добыть, это-«работа, естественная по условіямъ мѣста и времени», и если журналистика ею не занимается, то лишь вслѣдствіе своей «апатіи и индифферентизма». Я этого не думаю; до такой степени не думаю, что не считаю даже нужнымъ останавливаться на этомъ пунктѣ и обращу внимавіе читателя на другую сторону дёла. Можетъ показаться, что г. В. В. только для образчика указалъ на «либерализмъ» и «народничество», какъ на пункты, требующіе уясненія и вмѣстѣ съ тѣмъ представляющие особливыя удобства для такого выяснения, но ими не исчерпываются «наши направленія» и «міросозерцаніе» нашего общества. Однако, для г. В. В., повидимому, исчерпываются.

Въ книжкѣ «Наши направленія» на стр. 108 читаемъ: «Мы познакомились съ двумя главными теченіями нашей общественной мысли—западническимъ и народническимъ, беря для характеристики крайніе фланга обоихъ, обращая преимущественное вниманіе на пункты ихъ различія и игнорируя сходныя черты, а также, въ виду поставленной себѣ цѣли оцѣнки основныхъ принциповъ направленій, устраняясь отъ характеристики промежуточныхъ между крайними теченій». Что значить противопоставление «западничества» и «народничества», мы еще увидимъ. Замѣтимъ только пока, что «западничество» и «либерализмъ» часто замбщаютъ другъ друга въ рвчи г. В. В. Итакъ, западничество (или либерализмъ) и народничество, --- вотъ къ чему сводятся «наши направленія». Я уже не говорю объ томъ, что г. В. В. и въ этихъ предѣлахъ сознательно устраняетъ «промежуточныя теченія», что онъ «игнорируетъ сходныя черты», что, наконецъ, онъ, по его собственнымъ словамъ, «не обладаетъ достаточными свѣдѣніями» для сужденія объ «историческомъ развитіи въ русскомъ обществѣ идеи «народа» и «народнаго» (стр. 71). Сопоставляя все это съ вышеприведеннымъ мѣстомъ изъ статьи «Печать и міросозерцаніе общества», мы видимъ, какъ узко поле зрѣнія г. В. В., какъ на многое онъ частію сознательно, частію безсознательно закрываетъ глаза: ничего, кромѣ «либерализма» и «народничества» онъ не видитъ или не хочетъ видъть; никакіе иные вопросы не требуютъ уясненія, никакія иныя сферы мысли не входять или не должны входить въ задачи печати и въ составъ міросозерцанія общества. Что извѣстная часть этого процесса закрыванія глазъ происходить совершенно сознательно, видно изъ того, что г. В. В. пытается защищать свою позицію. Но такъ какъ односторонность и узкость сами по себѣ незащитимы, то неудивительно, что и защита г. В. В. носить на себъ печать нъкоторой спутанности мысли.

Книжка «Наши направленія» оканчивается слѣдующими словами: «Современные писатели вообще гораздо больше интересуются тѣмъ, что думаютъ отживающіе отцы, а не развивающіяся дѣти. Вслѣдствіе этого они тщательно слѣдятъ за всякою потугой реакціонной мысли и не отвѣчаютъ на запросы со стороны формирующейся интеллигенціи, не оказываютъ пособія молодой мысли разработкой вопросовъ, имѣющихъ важное принципіальное значеніе, чѣмъ отчасти и объясняется господствующій у насъ разбродъ общественнаго мнѣнія. При такомъ отношеніи литературы къ запросамъ со стороны формирующейся интеллигенціи нѣтъ ничего удивительнаго, если вновь складывающіяся жизненныя теченія принимаютъ не совсѣмъ раціональныя формы и въ практическомъ примѣненіи, и въ теоретическомъ ихъ обоснованіи; если молодежь легко поддается проповѣди малооснователь-

Digitized by Google

ныхъ, но представляющихъ извъстную цъльность настроенія и отвъчающихъ нъкоторымъ ея запросамъ воззрѣній... Дъятели литературы» должны «памятовать, что воспособленіе росту молодой поросли составляетъ гораздо болъсе важную и плодотворную задачу, чъмъ малопроизводительныя попытки исправленія кривыхъ вътвей и стволовъ».

Злѣсь очень много недоразумѣній. Къ «либерализму» и «народничеству» г. В. В. прибавляетъ здъсь еще одно направленіе-«реакціонную печать», но только затемъ, чтобы скинуть ее со счетовъ, не давая ей при этомъ никакого опредѣленія и весьма странно мотивируя свое преврительное къ ней отношение. Единственнымъ ея признакомъ и единственнымъ мотивомъ для ея устраненія изъ счета «нашихъ направленій» оказывается принадлежность къ ней «отживающихъ отцовъ» или «кривыхъ вътвей и стволовъ». Это прежде всего фактически невърно. Только что получено печальное извѣстіе о смерти А. Н. Плещеева. Это былъ отживающій отець, но ни его, ни многихъ недавно отжившихъ, ни многихъ стоящихъ на этой мрачной очереди, г. В. В. не отнесеть къ «реакціонной печати», хотя я и не знаю, какъ онъ ихъ распредѣлитъ по двумъ остальнымъ своимъ рубрикамъ. Съ другой стороны, г-ну В. В. стоить только оглянуться, чтобы увидать цёлый рядъ молодыхъ или такъ называемыхъ молодыхъ двятелей литературы, съ «новымъ словомъ» на устахъ, стоящихъ въ прямой оппозиціи къ тёмъ отживающимъ или уже отжившимъ отцамъ. Вообще составъ литературы, какъ личный. такъ и идейный, гораздо сложние, чимъ онъ представляется г. В. В. Прискорбно, разумѣется, если молодежь легко поддается проповѣди малоосновательныхъ воззрѣній, но изъ этого не слѣдуетъ ни того, что реакціонная печать и отживающіе отцы — тождественны, ни того, что мнѣнія ихъ можно сбросить со счетовъ нашихъ направленій. Да чего лучше! Самъ г. В. В. удѣляетъ очень много вниманія г. Пыпину, который не есть представитель «реакціонной печати», но въдь и не «молодая поросль», не «развивающееся дитя». Съ точки зрвнія г. В. В., г. Пыпинъ есть именно одинъ изъ твхъ, какъ онъ выражается, «кривыхъ стволовъ», попытки исправленія которыхъ онъ считаетъ непроизводительными. Самъ г. В. В. достаточно не «дитя», чтобы мечтать о возможности переубѣдить столь окрѣпшаго писателя, какъ г. Пыпинъ, котораго инф только потому не хочется называть отживающимъ отцомъ, что я искренно желаю ему долгольтія. Однако, г. В. В. считаеть нужнымъ и, въроятно, производительнымъ полемизировать съ г. Пыпинымъ; полемизировать такъ много, такъ долго и цёпко, что становится, наковецъ, даже скучно присутствовать при этой полемикѣ; а все дѣло именно въ присутствующихъ. Если бы г. В. В. и г. Пыпинъ, считая взаимно другъ друга «кривыми стволами», жаждали исправить одинъ другого, то ничто не мвшало бы имъ устроить приватное свидание, на которомъ они и свели бы, такъ или иначе, свои счеты. Но они имѣютъ въ виду присутствующихъ, извѣстную аудиторію, въ составѣ которой есть и «молодая поросль». Поэтому полемика и критика, вполнѣ безнадежная въ смыслѣ исправленія кривыхъ стволовъ можеть, однако, быть очень производительною. Это очевидно, и если отъ г. В. В. такая очевидность ускользнула, то лишь благодаря односторонности всей его постановки вопроса о нашихъ направленіяхъ и о задачахъ печати въ связи съ міросозерцаніемъ общества.

Г. В. В. правъ, говоря объ апатіи и индиферентизмѣ, какъ объ общемъ фонѣ современной русской жизни и литературы. Но на этомъ фонъ мъстами вырисовываются болъе или менъе яркіе узоры духовной смуты, естественно болѣе всего отражающейся на «молодыхъ поросляхъ». Но для сужденія объ этой смуть г. В. В. одинъ изъ самыхъ неподходящихъ людей. Ояъ принадлежить къ числу твхъ вполнв добросоввстныхъ, но узкихъ и одностороннихъ работниковъ, которые склонны сомнѣваться даже въ существовании чего - нибудь за предълами ихъ лично занимающихъ идей и вещей: тамъ-пустыня, не стоющая вниманія. Но, къ счастію или къ несчастію, не пустыня тамъ. Либерализмъ и народничество составляють не только предблы, а и все содержаніе умственнаго кругозора г. В. В. Говоря объ нашихъ направленіяхъ и о міросозерцаніи общества, онъ не обращаетъ вниманія даже на такой крупный элементь смуты, какъ «толстовство», потому что его нельзя вдвинуть цѣликомъ ни въ либерализмъ, ни въ народничество. А между тъмъ гр. Толстой, преимущественно именно среди молодой поросли, много душъ погубилъ, по мнѣнію однихъ, много душъ спасъ, по мнѣнію другихъ. Въ дъйствительности, дъ ю стоитъ, надо думать, не такъ ужъ круто, но во всякомъ случав «толстовство» - фактъ, съ которымъ надо считаться. И не «разнообразія» ради старалась

170

журналистика разобраться въ этомъ сложномъ явленіи, и не для исправленія «кривого ствола», а ради все той же молодой поросли, среди которой, по свидѣтельству г. В. В., малоосновательныя воззрѣнія пользуются, при извѣстныхъ условіяхъ, легкимъ успѣхомъ. Г. В. В. этого не видитъ и не чувствуетъ, потому что его самого мало занимаютъ вопросы, связанные съ толстовствомъ, но нельзя же за это привлекать къ отвѣтственности тѣхъ, кто видитъ и чувствуетъ.

Книжка «Наши направленія», равно какъ и статья «Печать и міросозерцаніе общества» появились, когда только что улеглись непосредственные результаты тяжелыхъ несчастій, постигнихъ Россію, но они ничъмъ не отразились ни въ книжкѣ, ни въ статьѣ. Голодный годъ и холерные безпорядки вызвали цѣлую литературу, конечно, недостаточную по отношенію къ огромной важности и поучительности событій, но достаточную для того, чтобы хоть лишнюю страничку прибавить къ характеристикѣ нашихъ направленій. Но должно быть и эта литература есть только «удобочитаемое разнообразіе» съ преобладающимъ стремленіемъ угодить и нашимъ, и вашимъ Вѣрнѣе же сказать, разнообразныя наблюденія, выводы и обобщенія, доставленныя великимъ бѣдствіемъ, не укладываются въ слишкомъ короткую и узкую формулу противоположенія западничеству народничества.

Тъмъ паче нътъ г-ну В. В. дъла, напримъръ, до проникающихъ къ вамъ символистскихъ и декадентскихъ вліяній, до возрожденія мистицизма и метафизики и проч. Все это, какъ не имѣющее непосредственнаго отношенія кълиберализму и народничеству, не входить въ его разсчеты и соображенія ни съ плюсомъ, ни съ минусомъ. Но молодыя поросли, умственные интересы которыхъ отстаиваетъ г. В. В., не слѣдуютъ въ этомъ отношении его примвру; они не остаются безразличными къ упомянутымъ теченіямъ и выбираютъ себѣ въ нихъ то или другое на правление, не справляясь объ томъ, различаетъ ли эти направленія съ своей точки зрѣнія г. В. В. Нѣть резона и журналистикѣ сообразоваться съ этою точкою зрѣнія. Нехорошо, если журналь печатаеть сегодня статью, скажемь, противь метафизики въ философіи или противъ символизма въ искусствѣ или противъ морали гр. Толстого и т. д., а черезъ мѣсяцъ выступаетъ съ защитой этихъ только что отвергнутыхъ вещей. Это нехорошо, потому что сбиваетъ съ толку читателя, лишаетъ его опредъленной руководящей нити и въ самомъ дѣлѣ свидѣтельствуеть объ отсутствіи направленія. Но если журналъ ищеть такой руководящей нити не только въ области, отмѣченной пограничными столбами «западничества» или «либерализма» и «народничества», а и повсюду, гдѣ могутъ торжествовать «малоосновательныя воззрѣнія» — онъ дѣлаетъ именно то, что долженъ дѣлать. Такое разнообразіе, разнообразіе сюжетовъ, а не совмѣщеніе разныхъ направленій, не только желательно, но и обязательно. «Удобочитаемость» тоже дѣло не худое...

Все это, кажется, такъ ясно и просто, что и доказательству не подлежитъ. Но суровость г. В. В. показываетъ, что это не для всвъхъ ясно и просто, и мы еще увидимъ, какъ обезоруживаетъ себя своею односторонностью самъ г. В. В., даже въ твхъ случаяхъ, когда по существу онъ правъ.

«Итакъ, — интересы народа, какъ цѣль, формы, вырабатываемыя его коллективною мыслью, или другія, соотвѣтствующія его желаніямъ, какъ средство, и самодѣятельность населенія, какъ рычагъ общественной зволюціи, — таковы три положенія, характеризующія народничество, какимъ оно опредѣлилось въ пореформенную эпоху нашей исторіи. Практическое осуществленіе этихъ ріа desideria требуеть умственнаго подъема массы, который поэтому и поставленъ, какъ главная задача переживаемаго момента».

Это говоритъ г. В. В. на стр. 7. Признаюсь, меня очень смущаетъ слово «итакъ», которымъ начинается эта цитата. Всякая формула, подобная приведенной, по необходимости краткая и сама по себѣ слишкомъ общая, должна быть поставлена либо во главѣ изслѣдованія, безъ всякаго «итакъ», въ качествѣ тезиса, подлежащаго развитію и доказательству; либо, напротивъ, ВЪ концѣ изслѣдованія, какъ резюме обнимаемыхъ ею фактовъ и выводовъ. Въ данномъ же случат выходитъ ни то, ни сс. Надо замѣтить, что еще на 3-й стр. г. В. В. говорить о «крайней затруднительности изученія народничества, какъ особой струйки въ общемъ руслѣ общественной мысли». «Трудность вопроса продолжаеть онъ — заключается не въ одной лишь спутанности понятій, всл'ядствіе которой терминъ «народничество» прилагается къ оттънкамъ общественной мысли, ничего общаго съ нимъ

Digitized by Google

не имѣющимъ. Нужно еще въ самомъ народничествѣ отдѣлить главное теченіе отъ второстепенныхъ его рукавовъ, уловить самую сущность вопроса въ разнообразіи формъ... Трудность вопроса усиливается еще тъмъ обстоятельствомъ, что» и т. д. Намъ теперь все равно какое это обстоятельство: трудностей во всякомъ случаѣ много и очень серьезныхъ. И всѣ эти трудности, еще на 3-й страницѣ столь многочисленныя и серьезныя.--на 7-й стр. оказываются разрѣшенными, и авторъ получаеть возможность сказать: «итакъ» вотъ что такое народничество. Можеть быть, это «итакъ» лично для г. В. В. имфеть свое оправданіе, можетъ быть, онъ мысленно дѣйствительно преодолѣлъ всѣ указанныя имъ самимъ трудности и только не счелъ нужнымъ полностью вскрыть эту, такъ сказать, подземную работу передъ читателемъ. Позволительно, однако, и въ этомъ сомнѣваться въ виду категорическаго заявленія г. В. В., что онъ «не обладаетъ достаточными сведениями» для суждения объ «историческомъ развитіи въ русскомъ обществѣ идеи «народа» и «народнаго».

Подозрительна затвмъ и самая конструкція формулы народничества, представленная г-мъ В. В. Мы знаемъ, что такое цъль и что такое средство, знаемъ взаимное отношение этихъ двухъ категорій, но что такое «рычагь», особое, независимое отъ цѣли и средства понятіе, дающее основаніе третьему члену формулы? Рычагъ.---вѣдь это машина, орудіе, то есть средство. Далѣе, хотя самъ г. В. В. называетъ свою формулу трехчленною, но въ ней, собственно говоря, четыре члена: кромѣ цѣли, средства и рычага, мы имѣемъ еще «требованіе практическаго осуществленія этихъ pia desideria» или «главную задачу переживаемаго момента», и это опять таки отдёльная, особая категорія, хотя она похожа и на «средство», и на «рычагь», а, пожалуй, и съ «цѣлью» можеть слиться. Изъ всего этого слъдуетъ, мнъ кажется, только то, что для г. В. В. дороги: 1) интересы народа, 2) формы, «вырабатываемыя его коллективною мыслью или другія, соотвѣтствующія его желаніямъ», 3) самод'вятельность населенія, 4) уиственный подъемъ массы. Но какъ слагаются эти четыре элемента въ одно цилое, каковы ихъ взаимныя отношения, что на какомъ мъстъ должно быть поставлено, --- это неясно самому г. В. В. Элементы какой-то системы или теоріи-на лицо, но ихъ комбинація, то есть сама система или теорія остается загадочной. Элементы эти за исключеніемъ второго, недостаточно ясно

и какъ-то уклончиво выраженнаго, могутъ быть сложены въ такую комбинацію, которую примутъ и люди, никѣмъ не называемые и сами себя не называющіе народниками.

На неясности или уклончивости редакціи второго пункта формулы г. В. В. стоитъ нѣсколько остановиться. Какія это «формы, вырабатываемыя коллективною мыслью народа или другія, соотвѣтствующія его желаніямъ»? Какія онѣ и въ чемъ заключается мхъ цѣнность? Формы эти поставлены на ступени «средства», то есть предполагается или утверждается, что при помощи ихъ наилучше достигается цѣль— «интересы народа». Формы эти, далѣе, вырабатываются коллективною мыслью народа, но могутъ быть выработаны и не ею, а кѣмъ-то другимъ, лишь бы онѣ соотвѣтствовали желаніямъ народа. Эта оговорка не получаетъ никакого разъясненія въ дальнѣйшемъ изложеніи.

Затвмъ, разсказывая очень бъгло и смутно исторію идеи «народа» и «народнаго» въ русской литературѣ (для чего, какъ мы видѣли, онъ не имѣетъ достаточныхъ свѣдѣній), г. В. В. замѣчаетъ, между прочимъ: «Изучение обнаружило въ народной средъ наличность такихъ формъ быта и такихъ воззрѣній, которыя лучше другихъ, доселѣ осуществлявшихся въ жизни, соотвѣтствуютъ требованіямъ, какія можно предъявить обществу съ точки зрѣнія идеальныхъ представленій о правдѣ и справедливости». Изъ этого слъдуетъ заключить, что «формы, вырабатываемыя коллективною мыслью народа», ценны, главнымъ образомъ, потому, что онв соответствують «идеальнымъ представленіямъ о правдѣ и справедливости». Не будь этого счастливаго совпаденія, народничество приняло бы совершенно иной обливъ или даже, можеть быть, вовсе не существовало-бы. Спрашивается, однако, чьи же и какіе идеалы правды и справедливости являются здѣсь столь рѣшающимъ моментомъ?- потому что, вѣдь, эти идеалы очень разпородны во времени и пространствъ. То, что мы, русскіе образованные люди конца XIX вѣка, считаемъ идеалами правды и справедливости, выработано жизнью всего человвчества всвхъ предъидущихъ ввковъ, страданіями и радостями, сознаніемъ и совѣстью востока и запада, сѣвера и юга. И тѣмъ не менње, въ нашей средѣ обращаются идеалы правды и справедливости, а не единый какой-нибудь безспорный, общепризнанный идеалъ. Одинъ изъ этихъ идеаловъ г. В. В. и беретъ мърою для оцівнки «формъ, выработанныхъ коллективною мыслью народа». И какъ бы ни былъ возвышенъ этотъ избранный имъ идеалъ, онъ всетаки есть его, г-на В. В., личный идеалъ, въ томъ смыслѣ, что удовлетворяетъ его, г-на В. В., сознаніе и совѣсть. И если я, напримѣръ, признаю его высокое достоинство, то это только и значитъ, что мой идеалъ правды и справедливости совпадаетъ съ идеаломъ г. В. В.

Такимъ образомъ, любая «форма, выработанная коллективною мыслью народа», есть прежде всего средство для достиженія извѣстной цѣли и, слѣдовательно, какъ и всякое средство, играетъ подчиненную роль: она не сама по себѣ цѣнится, а лишь поскольку ею достигается или обезпечивается цѣль («интересы народа»). Если будетъ доказана неудовлетворительность ея въ этомъ отношеніи, она можетъ быть въ программѣ народничества замѣнена «другою». Эта «другая» должна соотвѣтствовать «желаніямъ» народа, но собственно рѣшающимъ моментомъ въ этомъ случаѣ являются «идеальныя представленія о правдѣ и справедливости», какъ ихъ понимаетъ г. В. В.,—онъ и его единомышленники.

Все это представляетъ собою, какъ видитъ читатель, простой пересказъ собственныхъ словъ г. В. В.-я ничего не убавилъ н ничего не прибавилъ отъ себя и только предложилъ читателю съ нѣкоторымъ вниманіемъ остановиться на отдѣльныхъ составныхъ частяхъ «формулы народничества» устанавливаемой г. В. В. Однако уже этой простой остановки вниманія оказалось достаточно, чтобы открыть неясность и противоръчивость формулы. Безъ сомнѣнія, это зависить отъ недостаточной внимательности самого г. В. В. На-черно и наскоро продълавъ извъстный логическій процессь надь недостаточнымь количествомь фактовь, онь приходить къ нѣкоторому «итакъ», чѣмъ и себя, и, можетъ быть, многихъ читателей вводитъ въ заблужденіе, будто и въ самомъ двлв полученъ точный итогъ всвхъ нужныхъ для даннаго случая слагаемыхъ. Онъ не замѣчаетъ при этомъ, что никакого итога нътъ, что слагаемыя чисто механически связаны приставками словъ «цѣль», «средство», «рычагъ», «главная задача», безъ внутренняго логическаго согласованія. Въ результать неясность и противоръчивость неизбъжны.

Разговоръ о народничествъ и народникахъ представляетъ, между прочимъ, то важное неудобство, что вы собственно никогда не знаете, съ къмъ именно имъете дъло. Когда вы, напри-

175

мѣръ, въ «Очеркахъ новѣйшей русской литературы» г. Скабичевскаго читаете главы о «беллетристахъ-народникахъ», вы видите, что авторъ разумветъ подъ «народничествомъ» совсвиъ не то, что гг. В. В. или Юзовъ. Эти послѣдніе очень властно говорятъ отъ имени народничества, но хотя они въ весьма многомъ сходятся, однако г. В. В. подвергъ еще недавно весьма строгой критикѣ «Основы народничества« г. Юзова, а г. Юзовъ, очень почтительно относясь къ г. В. В. вообще, твмъ не менве даже не упоминаеть объ его формуль народничества. Во всемъ этомъ очень трудно оріентироваться. Попробуемъ устранить наиболѣе общее и наимение опредиленное понятие о народникахъ, какъ о группѣ писателей-беллетристовъ и не-беллетристовъ-берущихъ свои темы изъ жизни народа и относящихся съ сочувствіемъ къ его сульбамъ. Это, дъйствительно, слишкомъ широкая рамка, вмѣщающия иногда даже просто пріятности деревенской жизни вообще. Вслѣдствіе этого въ «Очеркахъ» г. Скабичевскаго даже г. Евгеній Марковъ, хотя и не зачисленъ въ группу «беллетристовъ-народниковъ», но всетаки «смотритъ на русскую жизнь съ народнической точки зрѣнія» (стр. 296),-тотъ самый г. Евгеній Марковъ, который написалъ громовую, хотя, къ счастью, никого не убившую, статью «Мужиковствующіе писатели», который не находилъ достаточно сильныхъ словъ для протеста противъ вторженія мужика въ литературу! Можно бы, повидимому, объединить народниковъ на первомъ и верховномъ членѣ формулы г. В. В.на «интересахъ народа, какъ цѣли общественной эволюціи». Но я уже слышу отчаянный крикъ «караулъ! грабятъ!» Это кричитъ г. Юзовъ, защищающій свой собственный домъ отъ интеллигентно-либерально-бюрократо-народолюбивыхъ иновѣрцевъ. Emv мало признанія интересовъ народа цёлью общественной эволюцін. онъ требуетъ еще безусловнаго уваженія къ «мнѣніямъ» народа. То же самое имфетъ въ виду г. В. В., говоря о «формахъ, выработанныхъ коллективною мыслью народа или другихъ, соотвѣтствующихъ его желаніямъ». Мы видели, однако, что такое довъріе къ коллективной мысли и желаніямъ народа основано лишь на предполагаемомъ совпадении ихъ съ идеалами г. В. В. Ну, а если бы оказалось, что этого совпаденія ніть совсімь или хотя бы по нѣкоторымъ только пунктамъ?

Утверждая, что г. В. В. въ концъ-концовъ мъряетъ вещи на свой аршинъ, оцъниваетъ явленія жизни съ точки зрънія своего

собственнаго идеала, я отнюдь не хочу сказать что-нибудь обидное. Совершенно даже напротивъ, ибо иначе можетъ поступать только человѣкъ, лишенный идеала и нравственной мѣры вещей. Если я вижу въ данной «формѣ» зло или добро, то мнѣнія или желанія хотя бы милліоновъ людей, трудящихся надъ ея созиданіемъ или разрушеніемъ, сами по себѣ не въ силахъ измѣнить мое убѣжденіе, хотя бы такое разногласіе и ставило меня въ самыя трагическія положенія. Я могу сдаться, струсить, примириться, притвориться, но искренно признать зло добромъ или наоборотъ-не могу, если только вообще способенъ имъть собственное мнѣніе о добрѣ и злѣ Возможны, однако, разные самообманы и самоутвшенія, въ связи частію со слабою воспріимчивостью, а частію съ односторонностью и неясностью мысли. Человѣкъ можетъ, напримѣръ, въ интересахъ излюбленной доктрины, отчасти сознательно, отчасти безсознательно закрывать глаза на неукладывающіяся въ доктрину, но несомнѣнно существующія комоннаціи добра и зла, индв сгущая краски, индв смягчая ихъ, обходя или перескакивая черезъ нѣкоторыя логическія препятствія. Въ такого рода самообманахъ и самоутъщеніяхъ очень повинны люди, называющіе себя народниками. Они не обезпоконвають себя вышепоставленнымъ вопросомъ: ну, а если-бы оказалось, что идеалы г. В. В. не совпадають совствиь или на въкоторыхъ, по крайней мъръ, пунктахъ съ коллективною мыслью и желаніями народа? Совпадають — и баста! И такое совпадение даетъ этимъ счастливцамъ чрезвычайныя права и полномочія. Они упрекають въ гордынѣ насъ, простыхъ смертныхъ, обсуждающихъ явленія общественной жизни съ точки зрѣнія нашихъ собственныхъ идеаловъ правды и справедливости. Сами они, однако, дѣлають рѣшительно то же самое, да и не могутъ поступать иначе, по предполагаемое совпадение уполномочиваеть ихъ, подъ видомъ смиреннаго преклоненія передъ коллективною мыслым, говорить не отъ собственнаго разума и совъсти, а отъ этой самой «коллективной мысли народа». Я думаю, что это-то и есть настоящая гордыня.

Совпаденіе собственныхъ идеаловъ общественнаго д'ятеля съ коллективною мыслью народа есть, конечно, огромное, трудно даже оц'внимое счастье. Но именно потому, что оно такъ огромно, — непозволительна торопливость заключеній въ этомъ отношеніи. Да и отчего бы не задать себ'я вышепоставленный во-12

177

просъ хотя бы просто такъ, на всякій случай. въ часы, напримвръ, отдыха отъ рыцарской борьбы съ интеллигентне-бюрократическими народолюбцами? При томъ же эта маленькая работа немного и времени отнимаеть. Дъло въдь очень просто. Если г. В. В. усмотрить на какомъ-нибудь пунктв разногласие между своими идеалами правды и справедливости съ одной стороны и коллективною мыслью надола - съ другой, то это обстоятельство побудить его предполагаю я, еще и еще разъ пересмотръть свой идейный багажъ: если же и послѣ такого пересмотра онъ останется при своемъ мнѣніи, то онъ всячески постарается послужить лёлу правды и справедливости, какъ онъ его понимаетъ, ---между прочимъ, постарается повліять въ этомъ смыслѣ и на самую коллективную мысль, и на ея результаты, то есть на выработанныя ею формы. Какіе пути онъ для этого выбереть, какіе признаеть удобными и позволительными, -- это вопросъ особый, но во всякомъ случать онъ воспользуется встами теми пунктами, на которыхъ его идеалы, действительно совпадають съ коллективною мыслью. Я вѣрю, и не только вѣрю, а знаю, что такіе пункты совпаденія существуютъ, что они очень важны и существенны, но именно поэтому не вижу надобности закрывать глаза на пункты разногласія. Г. В. В. не скажетъ, я полагаю, что такихъ пунктовъ совстять, но въ писаніяхъ его они остаются неизвъстными. и самое существование ихъ остается укрытымъ подъ общею фразою: «изучение обнаружило въ народной средѣ наличность такихъ формъ быта и такихъ воззрѣній, которыя лучше другихъ, доселѣ осуществлявшихся въ жизни, соотвътствуютъ требованіямъ, какія можно предъявить обществу съ точки зрѣнія идеальныхъ представленій о правдѣ и справедливости» Изученіе, дѣйствительно, обнаружило это, но не только это.

Какъ ни недостаточны, даже въ фактическомъ отношенія, разсужденія г. В. В. о «нашихъ направленіяхъ», но всетаки о нъкоторыхъ изъ нихъ онъ говоритъ, выражая свое съ ними согласіе или несогласіе. Послѣдуемъ за нимъ.

Въ предисловіи къ «Нашимъ направленіямъ» г. В. В. указываетъ книгу г. Николая—она «Очерки пореформеннаго хозяйства Россіи», въ которой, говоритъ г. В. В., – «экономическая сторона развиваемой нами теоріи, по крайней мъръ, въ ся отри-

Digitized by Google

чательной части, получила новое освѣшеніе». Г. В. В. цостуцаеть совершенно правильно, выдёляя въ данномъ случаё экономическую сторону развиваемой имъ теоріи: г. Николай – онъ стоитъ въ своей книгъ исключительно на экономической точкъ зрънія и уже по одному этому не можеть быть привлеченъ къ отвѣтственности за политическія или этическія соображенія г. В. В. Но и относительно экономической стороны между трудами г. В. В. и г. Николая-она есть весьма существенныя различія. Такъ, напримъръ, на стр. 113 г. В. В. говоритъ, что въ «явленіяхъ земледѣльческой области еще даже теоретически не рѣшенъ вопросъ, крупное (батрачное) или мелкое (самостоятельное) производство выгоднъе для страны». И вездъ въ «Нашихъ направленіяхъ», равно какъ и въ другихъ своихъ работахъ, г. В. В. имъетъ въ виду только эти два вида земледъльческаго хозяйства. тогда какъ для г. Николая-она обѣ эти формы должны уступить мѣсто третьей — крупному самостоятельному хозяйству. Въ связи съ этниъ находится существенное различіе въ самомъ тонѣ и характерѣ работъ обоихъ названныхъ писателей. Г. В. В. интересуется «прогрессивными явленіями въ крестьянскомъ хозяйствѣ». тогда какъ г. Николай-онъ слъдилъ преимущественно за процессомъ разложенія крестьянскаго хозяйства. Мы увидимъ, какъ важно это обстоятельство для оценки и не-экономическихъ соображений г. В. В.

Обращаясь къ г. Пынину, едва ли не самому усердному антагонисту г. В. В., которому и онъ въ свою очередь удълдетъ едва ли не наибольшее вниманіе, я долженъ сказать, что весь ихъ длинный, уже не одинъ годъ продолжающійся и горячій споръ представляется мнѣ рядомъ недоразумѣній, въ которыхъ повинны объ стороны. Кромъ частныхъ ошибокъ, возможныхъ въ каждомъ спорѣ, гг. Пыпинъ и В. В. повинны въ томъ, что, говоря на разныхъ языкахъ, они не замѣчаютъ этого въ теченіе уже нѣсколькихъ лѣтъ. Имъ надлежало бы или давно прекратить эту странную бестау, или усвоить себт общій языкъ. Наро встахъ писаній г. В. В. составляють факты и выводы экономическаго характера, и они не затрогиваются критикою г. Пыпина, какъ спеціалиста по исторіи литературы и этнографіи, хотя эта критика долженствуеть обнять все «народничество». Въ свою очередь г. В. В. не ограничивается своимъ ядромъ, а принимаетъ вызовъ въ сферы историко-литературныхъ и этнографическихъ со-

12\*

ображеній, для свободнаго обращенія въ которыхъ онъ, по его собственнымъ, какъ мы видѣли, словамъ, не имѣетъ достаточныхъ свѣдѣній. Столь почтенные писатели, какъ гг. Пыпинъ н В. В., никогда не встали бы въ такое ложное положеніе, если бы слово "народъ», надъ которымъ они, главнымъ образомъ, оперируютъ, не имѣло въ нашемъ разговорномъ обиходѣ столь неопредѣленнаго смысла, допускающаго самыя разнообразныя толковачія. Избѣжать этой неопредѣленности въ обыкновснномъ разговорѣ едва ли даже возможно, но въ научномъ спорѣ не только возможно, а и обязательно.

Въ 1877 г., разбирая программы собиранія уголовно-юридическихъ обычаевъ, представленныя въ этнографическое отдѣленіе Географическаго Общества, г. Фойницкій замѣтилъ, между прочимъ: «Проф. Кистяковский и В. Н. Майновъ, требуя отъ собирателя отвѣтовъ объ обычаяхъ и возврѣніяхъ «народа», не говорять, въ какомъ именно смыслѣ употребляется ими это выраженіе. Г. Ефименко зам'вняеть его другимъ, онъ интересуется не народомъ вообще, а только однимъ классомъ народа, крестьянствомъ» Съ такой постановкой вопроса г. Фойницкій рішнтельно не соглашается. Вполнѣ признавая первенствующую роль крестьянства въ дѣлѣ развитія и сохраненія обычнаго права, онъ отказывается признать за нимъ роль исключительную. «Мъщанство,-говоритъ онъ,-не смотря на принадлежность свою къ городу, легче разрывающему связи съ прошлымъ. чёмъ село; духовное сословіе, не смотря на нивелирующее значеніе консисторій и высшаго духовнаго начальства; даже купечество и мелкопомъстное, но не чиновное дворянство, --- всъ эти классы въ большей или меньшей степени служать дѣлу развитія обычнаго права и свито оберегаютъ многія начала его; исключивъ ихъ изъ области изслидования, мы вводимъ въ разработку обычнаго права совершенно произвольныя ограниченія, непонятныя тёмъ боле, что ть же изслъдователи находять нужнымъ останавливаться на обычаяхъ инородцевъ, связь которыхъ съ русскимъ обычнымъ правомъ и съ процессомъ историческаго развитія русскаго правосознанія во всякомъ случав несравненно меньше, чвмъ связь послѣдняго съ обычаями не крестьянскихъ классовъ русскаго же общества». Далве, если стать на точку зрвнія твхъ изследователей, которые въ данномъ случат разумтютъ подъ «народомъ» крестьянство, то возникаеть рядъ вопросовъ: «Всѣхъ ли крестьянъ слѣдуеть относить къ повятію «народъ»? Не нужно ли выдѣлить отсюда классъ фабричныхъ рабочихъ, какъ порвавшій уже связн съ селомъ и испорченный вліяніемъ города? Не слѣдуетъ ли выдѣлить изъ изслѣдованія всѣ мѣстности, изрѣзанныя желѣзными дорогами, которыя отрываютъ народъ отъ прежняго цикла понятій? Можно ли относить къ народу крестьянъ, занимающихся отхожими промыслами и потому приходящихъ въ частыя столкновенія съ посторонними элементами? Этимъ вопросамъ, заключаетъ г. Фойницкій, при принятіи оспариваемой мною редакціи. не было бы конца; и потому, высказываясь противъ нея, я понимаю подъ выраженіемъ «народъ» всѣ вообще классы общества, уголовно-юридическая жизнь которыхъ опредѣляется не только постановленіями закона, но и правилами дѣйствующаго среди нихъ обычая». («Записки Географическаго Общества по отдѣленію этнографіи» Т. VIII).

Г. Фойницкій поступиль въ данномъ случав такъ, какъ долженъ поступать каждый, желающій говорить о «народѣ» серьезно и не плодя недоразумѣній, иногда очень прискорбныхъ по своимъ послъдствіямъ. Изъ этого не слъдуетъ, однако, чтобы понятіе «народа», установленное г. Фойницкимъ для изслѣдованій въ области обычнаго права, было пригодно для всякихъ другихъ изслѣдованій. Оно, очевидно, не годится для различныхъ отраслей государствовъдънія, имъющихъ дъло съ совокупностью населенія Россійской имперіи, независимо отъ того — обычаемъ или писанымъ закономъ опредъляются его юридическія отношенія. Въ свою очерель и эта точка зрвнія не совпалаеть съ другими воз. можными понятіями о народѣ. Французскія и русскія газеты нереполнены въ настоящую минуту ликованіями на тему о братствѣ обоихъ народовъ, при чемъ подъ народами разумѣются двѣ могущественныя государственныя единицы. Германскій «народъ», въ смыслѣ такой же государственной единицы, недоволенъ этимъ братствомъ, но внутри его есть население Эльзаса и Лотарингии, отнюдь не питающее враждебныхъ чувствъ къ Франціи. Далѣе, такая государственная единица, какъ Австро-Венгрія, не можетъ уже даже условно называться «народомъ», потому что въ ней слишкомъ ярко выступаютъ «народы» въ другомъ, національномъ смыслѣ. Экономистъ, оперирующій при помощи своихъ спеціальныхъ категорій--производства, распредћленія, потребленія, труда, канитала, ренты, прибыли, заработной платы — оцять таки по

своему разумѣетъ «народъ», при чемъ «народъ». какъ государственная единица, и «народъ», какъ нація, естественно отступають на залній планъ, хотя отецъ политической экономіи и назвалъ свое сочинение -- «Изслъдованиемъ природы и причинъ богатства народовъ». Затѣмъ существуютъ еще разныя представленія о народѣ, внѣ какихъ бы то ни было научныхъ дисциплинъ. Вотъ, напримъръ, г. Юзовъ, защищая народную медицину, спрашиваетъ. «развѣ хина и кокаинъ не заимствованы изъ народной медицины американскихъ индѣйцевъ?» Хина была извѣстна въ царствѣ Инковъ - государствъ съ очень высокою культурою, а въ общественномъ отношении представлявшемъ своеобразное сочетание теократическаго деспотизма съ рѣзко выраженнымъ кастовымъ строемъ. Возможно поэтому, что цѣлебныя свойства хинной коры были открыты какимъ-нибудь древне-перувіанскимъ врачомъ, имя котораго затерялось въ общемъ крушении перувіанской цивилизаціи. и въ такомъ случаѣ для самихъ перувіанцевъ хина не была «народнымъ» средствомъ, какъ мы это понимаемъ. Въроятнъе, однако, что они сами не могли бы указать благодътеля, да и былъ онъ, въроятно, не одинъ, такъ какъ въ разныхъ мъстахъ и разные люди могли случайно натолкнуться на противолихорадочныя свойства хины: ближайшія округи знали и нѣкоторое время помнили ихъ имена, но они быстро расплывались въ общей безъимянной массъ. Вотъ эта-то безъимянная масса, въ которой утонули и расплылись личности иниціаторовъ, и называется народомъ, когда мы говоримъ о народной литературѣ, народной мелипинѣ и т. п.

Какое же изъ этихъ разнообразныхъ понятій «народа» имѣютъ. въ виду гг. Пыпинъ и В. В., препираясь о «народничествѣ»? Я не знаю, да и едва ли кто-нибудь знаетъ, потому что сами полемизирующіе, повидимому, не задавали себѣ этого вопроса.

Въ статъѣ, напечатанной въ 1881 г. въ «Вѣстникѣ Европы», г. Пыпинъ говоритъ: «Если желать, чтобы народъ былъ рѣшающимъ принципомъ, онъ долженъ сначала выйти изъ покрывающей его темноты, и путь къ этому—не мистика и высокомѣрное отношеніе къ народу, а общественная свобода и просвѣщеніе». Не имѣя подъ руками статьи г. Пыпина, я беру эту цитату изъ «Основъ народничества» г. Юзова, который сопровождаетъ ее совершенно безсмысленными замѣчаніями. Намъ до нихъ дѣла нѣтъ. Въ цитатѣ выражена во всякомъ случаѣ излюбленная.

182

мысль г. Пыпина, постоянно и энергически протестующаго противъ «высокомърнаго отношенія къ народу» съ одной стороны, и противъ «мистическаго» его превозвышенія съ другой. Подъ «мистикой» онъ разумѣваетъ въ данномъ случаѣ увѣренность въ таниственныхъ великихъ силахъ. заложенныхъ въ «народѣ», въ орусскомъ народѣ» особенно. Казалось бы, позиція г. Пыпина чрезвычайно улобна, представляя собою нѣкоторую золотую серенину между двумя крайностями. И спокойный, обстоятельный, увъренный тонъ статей г. Пыпина свидвтельствуетъ, что онъ, двиствительно, чувствуетъ себя очень удобно: онъ, не волнуясь и не спѣша, воздаетъ коемуждо должное. Приглядываясь, однако, къ дълу ближе, мы убъдимся, что спокойствіе и увъренность г. Пыпина не вполнѣ основательны. Онъ принадлежить къ числу немногихъ сохранившихся у насъ чистыхъ «западниковъ», върующихъ въ единство европейской цивилизаціи и отточившихъ ножъ своего анализа, главнымъ образомъ, на критикъ націоналистическихъ ученій, преимущественно славянофильства. Благодаря большой спеціальной эрудиціи г. Пыпина и выработанности его критическихъ пріемовъ, въ его статьяхъ всегда можно найти, кромѣ хорошо сгруппированнаго фактическаго матеріала, нѣчто поучительное на излюбленныя темы автора о пользъ просвъщенія и общественной самодъятельности, и о вредъ узко - націоналистическихъ тенденцій. Надо радоваться, что человѣкъ съ такими познаніями и талантомъ, какъ г. Пыпинъ, не устаетъ въ теченіе многихъ и многихъ лътъ развивать эти, казалось - бы, азбучныя темы. Одно время можно было думать, что онъ даже съ излишнимъ трудолюбіемъ отдается развитію и доказательству истинъ, уже усвоенныхъ обществоять и не признаваемыхъ развѣ лишь нѣсколькими неисправимыми «кривыми стволами и вѣтвями», по выраженію г. В. В. Но дальнѣйшее теченіе нашей жизни показало, что г. Пыпинъ былъ и остается правъ въ своей настойчивости. Съ полнымъ уваженіемъ относясь къ двятельности г. Пыпина въ этомъ смыслѣ, можно, однако, замѣтить, что онъ немножко застыль въ своей историко-литературной спеціальности и въ своей «западнической» точкѣ зрѣнія. Поминая въ прошлой книжкѣ «Русскаго Богатства» Тургенева, я говорилъ о той общей атмосферѣ свободы и просвѣщенія, которая была такъ дорога въ европейской цивилизаціи нашимъ первоначальнымъ западникамъ, прямой и върный наслъдникъ которыхъ есть г. Пыпинъ.

Но это столь ясное и чистое для первоначальныхъ западниковъ небо давно уже заволоклось облаками. «Европейская цивилизація» развернула всѣ содержащіяся въ ней противорѣчія; развернула фактически, въ безпощадной борьбъ составляющихъ ее элементовъ, развернула и теоретически - устами своихъ собственныхъ мыслителей, отъ которыхъ многому научились и мы, до сихъ поръ почти посторонніе свидѣтели европейской исторіи. Общіе принципы, обнимаемые точкою зрѣнія г. Пыпина, и тѣ не разъ подвергались, да и теперь подвергаются сомнивныямъ, но можно сказать. что въ общемъ они всетаки выдержали искусъ. Этого отнюдь нельзя сказать о принципахъ болѣе частныхъ и о разнообразныхъ формахъ, въ которыя въ дъйствительности отливалась европейская жизнь, хотя бы уже именно потому, что онѣ такъ разнообразны, противорѣчивы и враждебны другъ другу. Не такъ же ужъ утвшительно зрвлище современной Европы, и, каково бы ни было зрѣлище нашей собственной жизни, русскому человѣку естественно задать себѣ вопросъ: нѣть ли въ нашей жизни условій, опираясь на которыя, можно избъжать явныхъ, самою Европою признанныхъ изъяновъ европейской цивилизаціи? Г. Пыпинъ, конечно, все это знаеть, но его мысль скользить по этой сторонѣ дѣла, чтобы при всякомъ удобномъ, а иногда и неудобномъ случаѣ, исходя изъ упомянутой общей атмосферы, нанести ударъ узкому и самодовольному націонализму.

Alter ego г. Пыпина, г. А. В—нъ, возражая г-ну В. В. въ октябрьской книжкѣ «Вѣстника Европы» за прошлый годъ, между прочимъ, пишетъ: «Что касается этическаго вопроса, извѣстно, что именно на этомъ давно настаивала славянофильская школа, утверждавшая, что русскій народъ носитъ въ себѣ высшія нравственныя начала, неизвѣстныя европейскому Западу, даже, что онъ есть единственный истинный христіанскій народъ. Рискованно также сказать, будто бы до народниковъ у нашихъ экономистовъ и публицистовъ не было представленія объ особыхъ условіяхъ экономической жизни русскаго земледѣльческаго народа. Въ обоихъ случаяхъ вѣрнѣе бы было просто сказать, что экономисты, называющіе себя народниками, только дальше ведутъ дѣло изслѣдованія, начатое ихъ предшественниками».

Въ этомъ замѣчаніи много справедливаго. Люди, именующіе себя народниками, слишкомъ склонны забывать своихъ предшественниковъ, частію по малому знакомству съ исторіей литературы, частію по логкомысленному желанію сказать свое «новое слово». Это послѣднее не можеть, конечно, относиться къ г. В. В., но вполнѣ относится, напримѣръ, къ «Недѣлѣ», когда она въ семидесятыхъ годахъ напропалую «народничала», главнымъ образомъ, устами г. П. Ч., и, можетъ быть, къ покойному Юзову...

Да, онъ надняхъ упокоился... Я не расканваюсь, что писалъ объ немъ въ прошлой книжкъ «Русскаго Богатства» въ такомъ рваковъ тонв-я не для него писалъ, а для читателя, для неумирающаго собирательнаго существа. Я не вычеркну и того, что написано выше, до полученія изв'єстія о смерти Юзова, да и дальше мнѣ придется сказать еще два-три слова о покойникѣ. Но онъ покойникъ, онъ безоруженъ, при томъ изъ твхъ обезоруженныхъ смертью, за которыхъ едва-ли вступятся сколько-нибудь громкіе голоса. Миз хотвлось бы, поэтому, помянуть его возпожно добрымъ словомъ. Но, увы! это доброе слово можетъ относиться только къ той основной тенденціи писаній Юзова, которую онъ же загромоздилъ посторонними вещами и компрометтировалъ. Г. Пыпинъ и ero alter ego нерѣдко благосклонно говорять о «любви къ народу», проникающей литературныя произведенія «народниковъ». Я этого съ достовърностью не знаю, особенно относительно теоретиковъ, которые, въ противоположность практикамъ съ одной стороны и художникамъ съ другой, вращаются преимущественно въ сферѣ логическихъ операцій. Во всякомъ случав любезности г. Пыпина равносильны извъстной похваль: «они немножко и дерутъ, но въ ротъ хмѣльнаго не берутъ». Бываютъ, безспорно, люди, вполнъ заслуживающіе этой обидной похвалы. Но мнѣ кажется, что въ писаніяхъ Юзова есть доля не только хорошаго общественнаго чувства, испорченнаго самолюбивой претензіей на «новое слово» и обидой на непризнаніе такового, но и доля истины, хотя и загроможденной, и компрометтированной. На эти-то компрометтирующія загроможденія г. Пыпинъ и его alter ego и обращають, главнымъ образомъ, свое вниманіе

Перечитайте только что сдѣланную цитату. Авторъ однимъ и тѣмъ же тономъ и за общей скобкой говоритъ и о націоналистической похвальбѣ особенными этическими качествами русскаго народа, и объ указаніяхъ на «особыя условія экономической жизни русскаго земледѣльческаго народа». Правда, у «народниковъ», какъ и у славянофиловъ, можно найти и то, и другое. Но это не есть принципіально необходимое сочетаніе, и г. Пыпину. какъ историку литературы, хорошо извъстны литературныя теченія, въ которыхъ признаніе особенности условій экономической жизни русскаго народа отнюдь не шло рука объ руку съ какой. нибудь націоналистической «мистикой». Они ему, конечно, хорошо извѣстны. но онъ ихъ обходить и даеть такой итогъ: «въ обоихъ случаяхъ экономисты, называющіе себя народниками» и т. д. Обратите внимание на подчеркнутыя слова. Выходить, что экономисты, въ качествѣ экономистовъ же разсуждають не толькообъ экономическихъ условіяхъ, но и объ этикѣ. Конечно, ничтоне минаеть экономисту быть компетентнымъ и въ другихъ сферахъ мысли, въ томъ числѣ и въ области этики, и давать цѣнныя работы и по этой части. Блистательный примъръ Адамъ Смить, написавшій, кромѣ «Разсужденія о богатствѣ народовъ», еще «Теорію нравственныхъ чувствъ». Можно даже сочинить прямо «Экономическую мораль», какъ это не очень давно, ноочень плохо сдѣлалъ Молинари. Но всетаки г. А. В.-ну представлялся случай выдълить экономическія и этическія соображенія «народниковъ». Юзовъ и г. В. В. не только не Адамы Смиты, но и вообще не спеціалисты по политической экономін. Называя ихъ экономистами, г. А. В-нъ разумѣетъ нѣкоторую основную складку ихъ писаній, каковая складка можетъ являться, и вънашей литературь, дъйствительно, являлась, въ сочетании съ этико-политическими принципами, весьма отличными отъ «народническихъ». Г. Пыпинъ или г. А. В-нъ можетъ возразить, чтоонъ имѣетъ въ виду именно «народничество», а, слѣдовательно, ковсе не обязанъ слъдить за другими теченіями, хотя бы они и были въ какомъ-нибудь отношении близки къ народничеству. Я думаю, однако, что, во-первыхъ, задача историка литературы и критика нъсколько сложнъе, и что, во-вторыхъ, дъло совсъмъ не въ строгомъ ограничении плана критики г. Пыпина. Дъло въ «благородномъ идеализмѣ сороковыхъ годовъ», какъ выразился г. Пынинъ въ одномъ мѣстѣ своей «Исторіи русской этнографіи», — трудѣ въ высшей степени почтенномъ и свѣтящемся именно этимъ благороднымъ идеализмомъ Почтительно снимая шляпу передъ этимъ, дъйствительно, благороднымъ идеализмомъ, заслуги котораго въ русской жизни и литературѣ нельзя достаточно оцѣнить, надо, однако, помнить, что ему минуло уже полвъка, -- и какіе полвѣка! Въ то время лишь немногимъ (я не считаю славянофиловъ) были ясны нѣкоторыя стороны европейской. цивилизаціи, теперь понятныя каждому, даже не особенно вдумчивому челов'вку и всетаки неясныя г. Пыпину, челов'вку большогоума в знаній, но остающемуся подъ с'внію «благороднаго идеализма сороковыхъ годовъ».

Г. В. В. говорить въ одномъ месть, что въ известныхъ обществахъ въ извъстномъ періодъ ихъ развитія «главною цъльк» двятельности выставляется не удовлетворение потребностей массы. какъ совокупности живыхъ, чувствующихъ и мыслящихъ индивиловъ, а -- благо страны, интересы государства и т. п.» Г. А. В--нъ возражаеть на это: «Но развѣ благо страны и интересы государства, въ здравомъ пониманіи, составляють что либо различное съ благомъ и интересами народа?» Это возражение почти наивно. Г. В. В. именно и желаетъ доказать, что «въ здравомъ понимании» интересы и благо государства или страны должны совпадать съ интересами и благомъ «живыхъ, чувствующихъ и мыслящихъ индивидовъ», и что условія русской жизни въ этомъ отношении особенно благопріятны. Можно не соглашаться съ обоими этими тезисами, но ссылка на «здравое понимание», хотя бы съ точки зрвнія «благороднаго идеализма сороковыхъ годовъ», неможеть ни подтвердить, ни опровергнуть факты, на которыхъ строитъ свое зданіе г. В. В. Фактически достовѣрно, что въ общей европейской атмосферь свободы и просвъщения, столь дорогой нашимъ первоначальнымъ западникамъ, существуютъ весьма либеральныя теоріи, доказывающія, что благо цівлаго не совпадаеть и не должно совпадать съ благомъ индивида. Напомню г. Пыпину хоть Ренана, облекшаго эту мысль въ чудовищно фантастическую форму, не лишенную своеобразно жестокаго поэтическаго колорита. Фактически достовърно. что экономическія условія европейской жизни, главнымъ обрасомъ, англійской, созлали устами ея же экономистовъ формулу: «національное богатство есть нищета народа». У насъ, - говоритъ г. В. В.,-этого изтъ, не должно быть и не можетъ быть, въ томъ смыслъ, что на нищетъ народа не можетъ быть построено національное богатство. Если г. Пыпину угодно опровергать этотъ тезисъ, то ему надлежитъ обратиться къ фактамъ, а не къ здравому пониманию. «Всероссійское купечество», о домогательствахъ котораго въ прямой вредъ дѣйствительно всероссійскимъ интересаму, недавно было столько разговоровъ въ литературѣ, - оно тоже на «здравое пониманіе» опиралось.

Я не буду приводить другіе образчики наивностей—къ сожалѣнію, я не могу иначе ихъ назвать — гг. Пыпина и А. В.—на. Да и не въ частностяхъ здѣсь дѣло, а въ общей точкѣ зрѣнія, которая состоитъ въ вѣрѣ въ единую и единоспасающую европейскую цивилизацію. Отсюда же, въ связи съ недостаточнымъ интересомъ къ вопросамъ экономическимъ, вытекаетъ склонность г. Пыпина хвататься за полемическимъ, вытекаетъ склонность г. Пыпина хвататься за полемический мечъ всякій разъ, какъ онъ услыпитъ слово «народъ»; склонность разумѣть это слово пренмущественно въ національномъ и даже чуть не въ этнографическомъ смыслѣ, безъ оговорки относительно всякихъ другихъ смысловъ. Не даромъ критика «народничества» попала въ «Исторіи русской этнографіи»...

Надо, однако, замѣтить, что въ этомъ не мало виноваты и сами «народники». Г. В. В. началъ съ анализа экономическихъ фактовъ, который привелъ его къ убъжденію, или подтвердилъ ранѣе существовавшее въ немъ убѣжденіе, а priori составленное,--что для Россіи не обязателенъ тотъ путь экономическаго развитія. которымъ шла и идетъ Западная Европа. На этоъъ стояли и славянофилы, а впослъдствіи и группа писателей, не имъющихъ съ славянофильствомъ, за исключеніемъ этого пункта, ничего общаго. Г. В. В. съ теченіемъ времени не ограничился своей вполнѣ опредѣленной и, конечно, достойной разработки первоначальной темой, а пожелалъ возвести ее на степень цълой соціологической доктрины. Къ несчастію, первый шагъ его въ этомъ смыслѣ попалъ на стевю славянофильства, а тамъ естественно послѣдовали и дальнѣйшіе шаги въ ту же сторону, безъ возможности, однако, дойти по этому пути до его логическаго конца. Не то, чтобы г. В. В. шелъ прямо по слѣдамъ славянофиловъ. Нѣтъ, и до сихъ поръ мало знакомый съ исторіей русской литературы, онъ вынужденъ былъ доходить до многаго, что называется, своимъ умомъ. При этихъ условіяхъ какая-нибудь случайность могла съ одинаковою въроятностью опредълить его первый шагь по одному изъ тъхъ двухъ направленій, которыя уже существовали въ литературв. Этоть шагь, какъ уже сказано, былъ сдвланъ въ сторону славянофильства. Но дело въ томъ, что для славянофиловъ особенность русской экономики составляли одну изъ частностей въ общирной, хорошо разработанной и во встать своихъ частяхи со-

гласованной системѣ. Ихъ занимали вопросы богословские, философскіе, историческіе, политическіе, нравственные, художественные, соотношение въры и разума, нъмецкая философія, законность или незаконность чистаго искусства и эстетической критики. судьбы славянскихъ народовъ, судьбы русскаго раскола, удъльная и московская Русь. Петровская реформа и проч. Это все болѣелли менее открыто обсуждавшиеся вопросы, а затемъ шла своимъ чередомъ работа по вопросамъ практическимъ, не подлежавшимъ въ то время гласному обсуждению. Эта общирность умственнагогоризонта давала возможность проверить основныя воззренія школы на множествъ разнообразныхъ явленій и, такъ сказать, оттачивать ихъ. Г. В. В. не только лично не интересуется многими изъ этихъ предметовъ, но даже, какъ мы видъли, игнорируетъ различныя направленія во всемъ, что не соприкасается непосредственно, вплотную, съ противоположениемъ либерализма и народничества. Правда, и славянофилы старались свести весь міръ Божій .КЪ ДВУМЪ СТРУЯМЪ – ВОСТОЧНОЙ И ЗАПАДНОЙ, НО ИХЪ ВЫРУЧАЛИ Обширная эрудиція, изощренная на нъмецкой философіи, логика и. наконецъ, та цѣльность, опять таки, наивности, которая почти невозможна въ наше многотрудное время. Нельзя, разумвется, н требовать, чтобы одинъ человъкъ сдълалъ то, что сдълала въ свое время группа высокообразованныхъ и талантливыхъ людей. Но г. В. В. былъ не одинъ: на его точкъ зрънія стоялъ Юзовъ. стояла «Недѣля» въ періодъ своего народничества и другіе. Конечно, это не Кирвевскіе, не Аксаковы, не Хомяковы. Но въ этомъ-то, между прочимъ, и дѣло, что народничество, какъ теорія, не выставило крупныхъ литературныхъ силъ, не смотря на то, что никоторыми своими сторонами оно привлекало много симпатій. Лично г. В. В., обращая свой чисто экономическій тезисъвъ соціологическую доктрину, обнимающую и этику, и политику. на дѣлѣ не расширилъ свои умственные горизонты и при томъ. впалъ въ роковую ошибку, допустивъ большую или меньшую неясность въ понимании слова «народъ». Достойно вниманія, что и теперь, стараясь, какъ мы видели, согласно требованіямъ научнаго анализа, отдѣлить понятіе народа отъ близкихъ, но несовпадающихъ съ нимъ понятій страны, государства, онъ прибавляетъ: «и т. п.», избъгая упомянуть «націю», какъ особое, самостоятельное понятіе. А между твиъ на этой именно почвв чаще всего происходять прискорбныя недоразумёнія, объ чемъ, между прочимъ,

свидътельствуетъ и безплодность многолътняго препирательства гг. Пыпина и В. В.

Оставаясь на экономической почвѣ, - г. В. В. долженъ бы быль держаться стараго опредвленія, по которому народъ есть совокупность трудящихся классовъ общества. Съ этой точки зрѣнія, всѣ, живущіе трудомъ, то есть не только мужикъ, а и чиновникъ, и писатель и т. д., входятъ въ составъ надола: и именно постольку, поскольку трудъ-чисто экономическая категорія — составляеть источникъ ихъ существованія. Если кто нибудь изъ нихъ-опять таки сезразлично: мужикъ, врачъ, чиновникъ, учитель --- существуетъ, кромъ труда, еще и другими средствами, то этою стороною своей жизни онъ входить уже въ другія экономическія группы, оставаясь, однако, вибств съ чистыми представителями труда, въ составъ болъе общихъ единицъ, въ томъ числћ и націи. Какъ видить читатель, это тотъ же пріемъ -опредъленія, который въ виду другихъ целей употребилъ г. Фойницкій. Челов'якъ, непривычный къ отвлеченному анализу вообще, и въ частности привыкшій къ ходячему смутному смыслу слова «народъ», можетъ быть, съ нѣкоторымъ недоумѣніемъ остановится передъ опредълениемъ г. Фойницкаго, который включаеть въ понятіе народа весьма различные классы общества и выключаеть изъ него встахъ живущихъ подъ стенію писанаго закона. Но онъ правъ съ своей спеціальной точки зрѣнія, какъ былъ бы правъ и г. В. В., если бы, строго держась экономической точки зрънія, включилъ въ составъ «народа» чиновника или профессора и выключилъ изъ него какого-нибудь деревенскаго кулака, хотя послёдній есть такой же русскій и, можеть быть, даже болье русскій человѣкъ по національности и такой же подданный Россійской имперіи.

Г. В. В. соскользнулъ съ этой точки зрѣнія; соскользнулъ и покатился въ сторону ошибокъ. сдѣланныхъ уже славянофилами. То же самое случилось и съ Юзовымъ, и съ П. Ч. въ «Недѣлѣ», и со многими другими. Дѣло въ томъ, что если каждый трудящійся человѣкъ, въ сплу этого самаго обстоятельства, есть представитель народа, то нашъ, хотя бы и необходимый, и очень цѣнный трудъ писателя, врача, профессора и т. д. количественно совершенно тонетъ въ трудѣ многомилліонной массы крестьянскаго населенія. Естественно поэтому, что экономистъ сосредототочиваетъ свое вниманіе преимущественно на этой многомилліонной

~

Digitized by Google

массъ. Такъ и должно быть, въ силу еще разныхъ другихъ обстоятельствъ, объ которыхъ мы теперь распространяться не будемъ. Главное дѣло сейчасъ въ томъ, что та многомилліонная масса, объ которой рѣчь идетъ, кромѣ экономическихъ признаковъ. имфетъ еще и другіе, до которыхъ экономисту нфть никакого дѣла и которые, при извѣстной логической неосмотрительности, легко могуть повести къ смѣщенію «народнаго» съ «національнымъ». Экономисть, напримбръ, можеть, съ своей точки зрѣнія, интересоваться матеріаломъ, изъ котораго сдѣлана одежда мужика, мѣстомъ и способомъ его производства, его стоимостью, но до «національнаго» покроя одежды, въ которой ходить мужикъ, ---ему дѣла нѣтъ. Допустивъ это смѣшеніе точекъ зрѣнія, изслѣдователь, бывшій въ своей исходной точкѣ, какъ г. В. В. (хотя на Юзовѣ и другихъ этотъ процессъ замѣтнѣе), защитникомъ интересовъ труда, начинаетъ говорить на совсѣмъ другомъ языкѣ и становится защитникомъ мужика, какъ конкретнаго явленія, со всѣми разнородными осадками, которые оставилъ на немъ исторический ходъ вещей. А въдь эта исторія не исчерпывается «трудомъ». Были и другія вліянія, ну, хоть татарское иго, наслѣдство котораго, ну, хоть въ видѣ подлаго ругательства матернымъ словомъ, доселѣ не изжито мужикомъ. Да и мало ли бѣдъ претерпѣлъ въ свою тысячелѣтнюю исторію русскій народъ, мало ли было пертурбаціонныхъ вліяній, результаты которыхъ мудрено защищать. «Народники», конечно, сами понимаютъ это, но, разъ ступивши на наклонную плоскость, они катятся по ней почти незамѣтно для себя и почти противъ своей воли. А для этого приходится закрывать глаза на многое дурное и давать многому хорошему невърное, да и ненужное освъщение. Такъ и случилось съ славянофилами. Но, повторяю, для нихъ особенность русской экономики составляла одинъ изъ частныхъ выво-10ВЪ. ТОГДА КАКЪ ДЛЯ «НАДОДНИКОВЪ» ЭТО ИСХОДНАЯ ТОЧКА. И ПОтому съ нихъ можно больше требовать въ смыслѣ выдержки извъстной, отсюда вытекающей точки зрънія.

Одинъ изъ пунктовъ, наиболѣе защищаемыхъ народниками, составляетъ наше великорусское общинное землевладѣніс. Въ виду ихъ исходной точки, вся ихъ задача—весьма большая— сводится въ этомъ отношеніи къ изученію этой формы, къ доказательствамъ, что она ограждаетъ интересы народа, въ экономическомъ смыслѣ слова, къ выясненію пертурбаціонныхъ вліяній, мѣ-

мающихъ этому ограждению. Попутно они могли бы опереться еще и на то обстоятельство, что эта форма исторически выработалась и что народъ съ ней вполнѣ освоился. Но народники частію не исполняють этой программы, а частію осложняють ее посторонними и компрометтирующими соображеніями. Не исполняють, потому что слишкомъ мало обращають вниманія на пертурбаціонныя вліянія и на ихъ источники; осложняють посторонними и компрометтирующими соображеніями, потому что впадають въ готяхъ. который г. Пыпинъ называетъ «мистикой». Ныят мудрено уже видъть въ общинъ нашу національную форму, такъ какъ дознано. что она существовала когда-то въ разныхъ варьяціяхъ во всей Европѣ, гдѣ даже и до сихъ поръ кое-гдѣ коекакіе слѣды оставила. Тѣмъ не менте въ писаніяхъ народниковъ нътъ, нътъ, да и проскользнеть націоналистическій комментарій къ факту существованія у насъ общины; комментарій фальшивый и для діла совершенно ненужный, но побуждающій, напримъръ, г. Пыпина ли и г. А. В.--не хвататься за полемическій мечь, и тоже безь пользы для діял. потому что оно оставляется при этомъ въ сторонѣ. Затемъ народники желають придать общинь, при томъ, не идеальной какой-нибудь, а общинѣ въ теперешнихъ условіяхъ ся существованія, еще одну, не-экономическую заслугу. Они утверждають, что община есть никоторый очагь добродители, высокихъ этическихъ началъ альтруизма. Утверждаютъ они это чисто голословно. Нътъ никакого сомниния, что русский народъ обладаетъ многими прекрасными качествами. Но нѣтъ также изслѣдованія, которое показало бы господство «альтруизма» въ населении съ общиннымъ землевладинеть по сравнению съ населениемъ, владиющимъ землею подворно. А пока такого изслѣдованія нѣть, нельзя видѣть именно въ общинѣ источникъ добрыхъ свойствъ русскаго крестьянства. Съ другой стороны, всякому слишкомъ извѣстно, что община, по крайней мъръ, какъ она есть сейчасъ, не мъшаетъ существованію женобойства, жестокаго кулачества и другихъ мерзостей, всего менъе похожихъ на альтруизмъ. Это до такой степени извъстно, что становится даже неловко за г. В. В., когда онъ свои благожелательныя фантазіи подставляеть на мѣсто суровой и неприглядной действительности. И понятно, что такіе пріемы могутъ только компрометтировать защищаемое народниками дѣло.

Дальше въ лѣсъ, больше дровъ. Русскому народу въ смыслѣ

ваціи ставится огромный плюсь по сравненію съ другими національными единицами. и затѣмъ уже почти только темпераменть опредъляеть конечный пункть этого теченія, ибо логика оставила изслыдователя въ самомъ началь пути. Народу въ смыслы мужика ставится огромный плюсъ по сравненію съ «интеллигенціей», и опять начинается дело темперамента. Въ этомъ второмъ случаъ можно бы было, однако, ожидать нѣсколько болѣе плодотворныхъ результатовъ, чѣмъ въ первомъ. Въ исторіи всемірной литературы не новость ни національная гордыня и самохвальство, ни противоположение добродѣтелей низшихъ классовъ, мало или вовсе не захваченныхъ цивилизаціей, подокамъ высшихъ. Но, что касается національнаго самохвальства, то каждый говорить за себя: франпузъ за французовъ, нѣмецъ за нѣмпевъ, еврей за евреевъ и т. д. Эта въ своемъ родъ очень интересная разноязычная литература, если и имъетъ международное обращение, то во всякомъ случаъ усвояется только соотечественниками. Жители Небесной Имперіи никогда не повърятъ, чтобы потомки Арминія или сыны Израиля были первымъ народомъ въ мірѣ; и не только не повѣрятъ, но, даже въ силу особенностей своей національной исторіи, не могуть даже примѣнить къ ней аргументацію своихъ соперниковъ, а должны изобрѣтать ее сами. Совсѣмъ иное дѣдо -- противоположеніе высшихъ и незшихъ классовъ. По этому предмету, если начать хоть съ Руссо, имфется общирная и настоящая международная литература, представляющая въ распоряжение каждаго русскаго, шведа, нѣмца, еврея, поляка и т. д. запасъ готовыхъ уже фактовъ и аргументовъ. Поэтому-то и можно бы было ожидать, что наши народники, обогащенные этою преемственностью, придуть къ вполнѣ солиднымъ результатамъ. Каковы же эти результаты?

Мысль о нравственныхъ преимуществахъ низшихъ классовъ общества сравнительно съ высшими естественно связывается съ критикою цивилизаціи, которая, охвативъ высшіе классы, не тронула или почти не тронула низшіе. И вотъ что по этому поводу, между прочимъ, пишетъ г. В. В.:

"Давно уже замѣчено, что массамъ народа въ давно прошедшемъ рисуется золотой вѣкъ," и новѣйшія соціологическія изслѣдованія подтверждають мысль, что такое преданіе не можеть считаться совершенно неосновательнымъ. Пытаясь воспроизвести по даннымъ археологіи тотъ общественный строй, какой существовалъ на зарѣ исторіи, и наблюдая многія первобытныя общества, до сихъ поръ не вступившія въ историческій періодъ своего существованія, наука, дѣйствительно, готова признать, что исходной

13

точкой длиннаго пути, пройденнаго человъчествомъ, были формы общежития, обезпечивающія индивиду тъ условія существованія, какихъ оно тщетно добивается въ настоящее время, — экономическое равенство и свободу, отчего и личныя отношенія членовъ общества отличались большею доброжелательностью, а средній индивидъ тогда (въ границахъ своего общаго развитія) нравственно былъ чище, нежели въ настоящее время". ("Наши направленія", стр. 71—72).

Изъ «новъйшихъ соціологическихъ изслъдованій», подтверждаюшихъ эту мысль, г. В. В. ссылается, между прочимъ, на второй томъ «Основъ народничества» покойнаго Юзова, не указывая, къ сожалѣнію, страницъ. Я довольно долго перелистывалъ книгу Юзова, пока нашелъ, наконецъ, слъдующее, относящееся къ данному вопросу, мъсто:

"Нравственный и умственный прогрессъ человъчества несомнъненъ. Исторія нашей правственности пачинается не великими образцами добродътелей, которыя постепенно понижаются и падають, доходя, наконець, до насъ, "дрянныхъ и пошлыхъ людишекъ", а наоборотъ, начали мы съ животныго эгонзма и мало-по-малу, работой многихъ тысячельтій достигли той ступени нравственнаго развитія, на которой находимся теперь и которую осуждаемъ во имя стремленія къ дальнѣйшему усовершенствованію. Если наши предки были убъждены, что человъчество начало свое существованіе съ золотого вѣка, — счастья и довольства. — потомъ педешло нь вѣкъ мёдныё и, наконецъ, теперь находится въ вёкё желёзномъ, полномъ нечали, горестей и воздыханій, то мы, наобороть, достов'єрно знаемъ, что назади у Европы была только кровавая эпопея человъческихъ несчастій и страданій, кровожадная борьба за блага жизни, и что эта борьба мало-по-малу смягчалась, принимала все болѣе и болѣе мягкія формы и, наконецъ, явилась намъ въ той формъ, которою недовольны наши моралисты\*. (Стр. 451 - 452 второго изданія).

Недоумѣніе при чтеніи этихъ двухъ цитатъ—естественно. Я не буду доискиваться, отчего это такъ неудобно для г. В. В. вышло: оттого ли, что онъ сослался на Юзова, не справившись съ подлинникомъ, а по памяти, или оттого, что въ «Основахъ народничества», вообще не бѣдныхъ противорѣчіями, есть противоположныя мысли, или, наконецъ, оттого, что, можетъ быть, въ первомъ изданіи книги Юзова, которое имѣлъ въ виду г. В. В., приведеннаго мѣста не было. Не буду распространяться и о томъ, что приведенныя слова Юзова совсѣмъ не вяжутся съ значительною частію содержанія его книги. Я останавливаюсь на двухъ цитатахъ, какъ онѣ есть, безъ всякихъ стороннихъ соображеній, и вижу, что народники, прямо говорящіе отъ лица народничества, какъ

установившейся теоріи, не пришли къ соглашенію по весьма важному для нихъ пункту и, слъдовательно, не воспользовались всей той огромной литературой, которая выставила цёлый арсеналь фактовъ и аргументовъ за и противъ «золотого вѣка». Они, повидимому, даже не призадумались надъ причинами той точно невозможности придти къ соглашенію, объ ксторой свидѣтельствуетъ самое богатство этого арсенала. Дъйствительно, даже оставляя древнихъ, начиная съ Гуссо и кончая «новъйшими соціологическими изслѣдованіями», мы слышимъ постоянныя пререканія о «золотомъ въкъ», хотя въ нихъ принимаютъ участіе и люди съ большой эрудиціей и сильной мыслью. Зависить это, конечно, прежде всего отъ того же, отчего, по выражению Гобоса, и геометрическія истины не были бы до сихъ поръ установлены, если бы ими затрогивались человъческие интересы. И пока людские ин тересы не солидарны и именно поскольку они не солидарны, -- съ этимъ ничего не подѣлаешь. Вопросъ о золотомъ вѣкѣ, самъ по себѣ, можетъ быть, и академическій, чреватъ разными практическими выводами, въ которыхъ замѣшаны интересы. Однако, это не только не мѣшало бы, но должно бы, повидимому, помочь, напримъръ, гг. В. В. и Юзову и вообще людямъ въ практическихъ вопросахъ единомыслящимъ, придти и къ теоретическому единомыслію. А затёмъ извёстная доля хоть фактическаго-то матеріала, нужнаго для рышенія вопроса, можеть же быть достаточно установлена, чтобы и разномысляще согласились. Но тутъ выступаеть такое же смѣшеніе языковъ, какъ и то, которое господствуетъ въ полемикъ г. В. В. съ г. Пыпинымъ.

Усматривая въ прошломъ свѣтлую исходную точку, постепенно въ теченіе исторіи затемнявшуюся или блѣднѣвшую, или, наоборотъ, темное пятно, постепенно загоравшееся свѣтомъ, спорящіе очень часто разумѣютъ совсѣмъ разные историческіе моменты. Этому много способствуютъ неопредѣленныя выраженія въ родѣ: «заря исторіи», «первобытныя времена», «доброе старое время», «древность». Далѣе идетъ другой рядъ неопредѣленныхъ словъ въ родѣ: «добродѣтель», «порокъ», «нравственная чистота». Обойтись безъ такихъ выраженій нельзя, но когда идетъ споръ о какомъ-нибудь сложномъ вопросѣ, надо знать, что именно подъ ними разумѣется. Добродѣтель, конечно, почтенна, но наши понятія объ ней очень отличаются отъ понятій, напримѣръ, тѣхъ дикарей или «первобытныхъ людей», которые убиваютъ своихъ 18\*

Digitized by Google

стариковъ на томъ основания, что это лишніе рты. Наконецъ. въ той въ высшей степени сложной и пестрой картинѣ, которая называется исторіей человѣчества, отъ ея смутнаго начала, толькогипотетически, гадательно различимаго глазомъ историка, до сегодня. -- всегда можно найти въ любомъ количествѣ и положи-тельныя, и отрицательныя черты; да и самые эти плюсы и минусы, приставляемые историкомъ къ явленіямъ жизни, всецѣло зависять. отъ его точки зрѣнія. Можно поэтому предвидѣть еще многая льта споровъ на тему, объ которой идетъ ръчь, но надо, чтобы спорящіе, по крайней мъръ, понимали другь друга, чтобы они говорили на одномъ и томъ же языкъ. Какъ видно изъ сопоставденія цитать изъ Юзова и г. В. В., этого общаго языка люди, называющие себя народниками, не выработали даже для собственнаго обихода. Если бы меня спросили, кто же, однако, правъ изъ двухъ цитированныхъ народниковъ, я бы на сей разъ ограничился отвѣтомъ, что оба правы и оба не правы, и что для того, чтобы разобраться въ сложной и цестрой сти историческихъ явлений. нужна точка зрвнія болье опредбленная и болье широкая, чемъ какая имбется въ распоряжении народниковъ.

«Народничество» - русское слово, но едва ли оно для русскихъ читателей яснѣе, чѣмъ нѣкоторые соотвѣтственные термины, вошедшіе въ общеевропейское употребленіе. Явилось и распространилось оно однако же не по твиъ соображеніямъ, по которымъ одно время у насъ предлагалось замёнить галоши «мокроступами». бильярдъ «шарокатомъ» и т. п., не въ видахъ простой замъны иностраннаго слова русскимъ, а для выраженія извѣстнаго особеннаго оттвика мысли, настроенія, міросозерцанія. Въ спеціально экономической области этоть оттенокъ можно считать достаточнояснымъ и мотивированнымъ, но совершенно неясны причины враждебнаго отношенія народничества къ «интеллигенціи». Въ европейскихъ ученіяхъ, которыя можно, по ихъ общему духу, поставыть рядомъ съ нашимъ народничествомъ, встрѣчаются горячіе и рѣзкіе нападки на представителей высшихъ классовъ, но отноль не на «интеллигенцію», какъ таковую. Да въдь такого общественнаго класса и нѣть, въ особенности у насъ, если не разумѣть подъ нею горсть профессоровъ, студентовъ, ученыхъ, литераторовъ и художниковъ. Интеллигенція-это отвлеченный признакъ, объединяющій черты образованности и умственнаго труда въ весьма различныхъ общественныхъ классахъ, и враждебное отно-

шеніе къ этому общему признаку составляетъ характеристическую особенность русскаго народничества. Г. В. В. и Юзовъ на сдовахъ нногда открещиваются отъ этой враждебности, горячо доказывая, что ихъ не поняли, оклеветали, но и за всвиъ твиъ ихъ отношеніе къ интеллигенціи остается невыясненнымъ. Я ни малъйше не сомнѣваюсь, что г. В. В. ничего не имѣетъ противъ знанія и работы мысли. Онъ даже съ излишнею обстоятельностью доказываетъ, напримъръ, слъдующее: такіе-то, и такіе-то. и такіе-то люди-«всѣ должны одинаково стремиться къ тому, чтобы плоды работы мысли не оставались въ узкомъ кругѣ привилегированнаго менышинства, а распространялись въ массѣ населенія». «Такую задачу» г. В. В. предлагаетъ «выставить на знамени нашей интеллигенціи». Это прекрасно, но кто же въ этомъ сомнѣвается, кроив, можеть быть, какихъ-нибудь «кривыхъ стволовъ и ветвей», исправлениемъ которыхъ г. В. В. не хочетъ заниматься? Но, доказывая эту азбучную истину, нисколько не мѣшающую существованію другихъ. болѣе сложныхъ и спорныхъ истинъ, г. В. В. очень мало способствуеть выяснению этихъ послѣднихъ. Зависитъ это опять-таки все отъ того же смѣшенія понятій. Г. В. В. безразлично говорить объ «русской интеллигенціи», «русскомъ обществѣ», «культурныхъ слояхъ», «привилегированныхъ классахъ», «правящихъ классахъ» и т. п. Поставивъ все это за одну скобку, г. В. В. попадаетъ въ кругъ весьма странныхъ недоразумѣній. Желая, напримъръ, доказать слабость, ничтожество, вообще дурныя свойства нашей интеллигенцій, онъ указываеть, между прочимъ, на слѣдующій фактъ: «На протяженіи ста лѣтъ мы имѣли четырехъ первоклассныхъ сатириковъ: Фонвизина, Грибовдова, Гоголя и Салтыкова. Но и остальная наша беллетристика въ сущности есть та же сатира: изъ нея вы прежде всего познаете ту же культурную скудость русскаго привилегированного общества, которая составляеть прямой объекть воспроизведенія для сатирика». Прекрасно, но при чемъ же туть интеллигенція? Интеллигенція. въ лицѣ «четырехъ первоклассныхъ сатириковъ» и «остальной нашей беллетристики», предъявила извѣстную, конечно, не малую силу таланта, пустила въ обращение рядъ высокихъ мыслей, возбуждала благородныя чувства и своимъ ръзкимъ словомъ, кажется, достаточно отдѣлила себя отъ тѣхъ, кого этимъ словомъ казнила. Развѣ Фонвизинскій Митрофанъ, не умѣющій отличить прилагательное отъ существительнаго, и г-жа Простакова, отрицающая

географію, Грибовдовскіе Скалозубъ, предлагающій «фельдфебеля въ Вольтеры» и Фамусовъ, совѣтующій «забрать всѣ книги бы, да сжечь», Гоголевскіе Сквозники Дмухановскіе и Собакевичи, Шедринскіе Угрюмъ-Бурчеевы и проч., и проч., -- развѣ это «интеллигенція»? Г. В. В. самъ говорить въ другомъ мѣстѣ, что «главная сила интеллигенціи, какъ показываеть и буквальный смыслъ этого слова, заключается въ ея критической мысли, въ идеяхъ, вырабатываемыхъ ею, въ знаніи, источникомъ котораго она служить». Само собою разумъется, что въ дъйствительности г. В. В. не считаеть Митрофана, Фамусова, Сквозника-Дмухановскаго, Угрюмъ-Бурчеева и т. д. представителями интеллигенціи, но и твхъ и другихъ онъ топитъ въ какомъ-то слишкомъ общемъ поняти «культурныхъ, высшихъ, правящихъ, привилегированныхъ слоевъ». Я не буду слѣдить за всѣми проистекающими отсюда недоразумѣ. ніями. Въ большинствѣ случаевъ они сводятся къ полной неизвѣстности, неясности или невѣрности адреса, по которому авторъ обращается съ своими упреками, опасеніями, требованіями, надеждами. На одномъ изъ недоразумѣній намъ, однако, надо нѣсколько остановиться.

Наша интеллигенція совершенно ничтожна: у нея не силы, а «силенки». Тѣмъ не менѣе г. В. В. опасается ея. Нѣкоторая часть нашей интеллигенціи, по его словамъ, «вмѣсто главной своей задачи—внесенія свѣта просвѣщенія въ темныя массы народа—думаетъ о совершеніи еще какихъ-то прогрессивныхъ подвиговъ исключительно силою культурнаго общества; хочетъ и впредь служить народу архаическимъ, сословнымъ способомъ презентованія сюрпризовъ».

Довольно трудно понять, объ комъ и объ чемъ тутъ рѣчь идетъ. Если-бы не слово «прогрессивный», достаточно, впрочемъ, двусмысленное, то можно бы было подумать, что г. В. В. разумѣетъ кого-нибудь въ родѣ издателя «Гражданина», кн. Мещерскаго. Тотъ, дѣйствительно, не хочетъ «внесенія свѣта просвѣщенія въ темныя массы народа», а вмѣсто этого время отъ времени публикуетъ проекты устройства, переустройства и разстройства, дѣйствительно, заслуживающіе названія сюрпризовъ. Я не знаю людей, когорые вмѣсто просвѣщенія жаждутъ «какихъ-то прогрессивныхъ подвиговъ». Я не знаю, слѣдуетъ или не слѣдуетъ интеллигенціи совершать «какіе-то прогрессивные подвиги», нотому что для этого надо бы знать, въ чемъ они состоятъ. На ю

Digitized by Google

догадываться. Изъ дальнъйшаго изложенія видно, что эти предполагаемые «подвиги» угрожають русской «экономической организаціи, обезпечивающей трудящемуся самостоятельное подоженіе въ производствѣ». Подвиги эти, если ужъ держаться выраженія г. В. В. – повидимому, двухъ различныхъ родовъ, хотя г. В. В. усугубляетъ неясность эпитета «какихъ-то» еще смъщениемъ этихъ двухъ родовъ. Сюда относится, во-первыхъ, полемика съ нашими такъ называемыми «марксистами», или «соціалъ-демократами». Объ этой полемикѣ, по общирности предмета, я сегодня не успѣю говорить. Замѣчу лишь, во избѣжаніе недоразумѣній, что въ общемъ я совершенно раздъляю мнѣнія г. В. В. на этотъ счетъ. Я думаю, однако, что отвергнуть русскій марксизмъ еще не значить объявить себя «народникомъ», что для насъ вовсе не обязательно выбирать между этими двумя доктринами Марксисты прямо настаивають на необходимости разрушить нашу «экономическую организацію, обезпечивающую трудящемуся самостоятельное положение въ производствѣ», и г. В. В. протестуетъ противъ «подвиговъ» такого прямого воздъйствія на существующій экономическій строй. Но, судя по нѣкоторымъ мѣстамъ его книжки (см., напр., стр. 104), тѣ же результаты должны получиться, по его мнѣнію, косвеннымъ путемъ, при измѣненіи не экономическихъ, а другихъ, политическихъ и юридическихъ условій жизни. Очевидно, здъсь имъются въ виду уже другого рода подвиги, для опівнки которыхъ, равно какъ для оцвнки неподвижности интеллигенція въ этомъ отношеніи, не безполезно обратить внимание на следующее обстоятельство. Наша экономическая организація, -говорить г. В. В., -обезпечиваеть трудящемуся самостоятельное положение въ производствѣ. Въ принципѣ это такъ. Оно такъ и въ дъйствительности, если имѣть въ виду только «прогрессивныя теченія въ крестьянскомъ хозяйствв». Но-чтобы сослаться на человвка, котораго г. В. В. считаетъ своимъ единомышленникомъ – изслъдование г. Николая – она, подтверждаемое въ этомъ отношении всѣми лобросовъстными изслъдователями, бевъ различія какихъ бы то ни что крестьянское хозяйство уже въ было партій, показало, теченіе многихъ лвтъ падаетъ; что деревня раскалывается на два слоя, выдвляя богатыхъ кулаковъ, держащихъ полъ своей грубой пятой остальное население деревни; что это послёднее утрачиваетъ «самостоятельное положение въ производствѣ». Все это подтверждается и частными изслѣдованіями, и оффиціальными статистическими данными. Такимъ образомъ, процессъ, котораго г. В. В. ждотъ въ болѣе или менѣе отдаленномъ будущемъ, въ зависимости отъ «какихъ-то прогрессивныхъ подвиговъ интеллигенціи», происходитъ сейчасъ, передъ его глазами.. Выводъ изъ этого, мнѣ кажется, все тотъ же: г-ну В. В. слѣдовало бы или ограничиться изслѣдованіемъ экономическихъ фактовъ, предоставивъ не-экономическіе выводы другимъ, или расширить свой горизонтъ...

## VII. \*)

## Братство народовъ. – Переводи г. Фидлера. – Платонъ Лукашевичъ, Катрфажъ, Генъ. – 99 «молодыхъ .

Вотъ и къ концу приходятъ дни веселья Въ Аранжуэцъ...

Они уже, впрочемъ, давно пришли къ концу, и только изръдка слышатся поздніе отзвуки франко-русскихъ объятій, овацій, подарковъ, виватовъ. И теперь, когда все это отодвинулось въ даль прошедшаго, можно вспомнить, что есть и иные пути для торжества идеи братства народовъ, что есть у насъ въ Россіи кое-что достойное вниманія Европы и кромѣ государственнаго могущества, которое, главнымъ образомъ, чествовалось во Франціи во время пребыванія тамъ русской эскадры. Конечно, въра въ русскую государственную мощь до извѣстной степени осложнилась у французовъ энтузіазмомъ массового увлеченія, безкорыстнымъ, какъ и всякое подобное увлечение. Но и за встыть темъ, собственно о братствъ народовъ не совствиъ даже удобно говорить по поводу франко-русскихъ торжествъ. Идиллія братства народовъ у французовъ получаетъ изъянъ со стороны ненависти къ нъмцамъ и мечты о реваншъ, а у насъ не ненависти какой-нибудь, а всетаки таможенной войны съ Германіей. Очевидно, до братства народовъ еще далеко, и во всякомъ случав не франко-русскій союзь можеть служить признакомъ его осуществленія. Союзъ этотъ, какъ противовѣсъ тройственному союзу, есть одна изъ политическихъ комбинацій, какія и прежде бывали, какія и опять возможны, съ совствиъ инымъ расположеніемъ элементовъ. Натурально, что теперь какъ русскія, такъ и француз-

\*) 1893, декабрь.

200

скія газеты старательно ищуть въ прошедшемъ случаевъ сближенія Франціи и Россіи. Ищуть и, разумѣется, находять. Но если понадобится, то найдутся и факты противоположнаго характера, и факты русской дружбы съ другими «народами». Въ моменть франко-русскихъ торжествъ было бы неудобно вспоминать Суворовскія побѣды надъ французами или нашествіе Наполеона съ пожаромъ Москвы. Эти и тому подобныя историческія воспоминанія утонули на время въ морѣ забвенія и взаимнаго прощенія, но, при другихъ условіяхъ, они вынырнутъ. Равнымъ образомъ всплывутъ, при другихъ условіяхъ, факты нашей особенной, постоянной дружбы съ Германіей. Мнѣ почему-то какъ разъ во время франко-русскихъ торжествъ вспомнилась одна слышанная мною въ дѣтствѣ солдатская пѣсня, собственно начало пѣсни, но такъ вспомнилась, что и напѣвъ ея точно сейчасъ слышу:

> Не съ врагомъ идемъ мы драться. Не крамольныхъ усмирять, Но съ друзьями повидаться — Пруссаковъ спѣшимъ обнять.

Я не знаю, къ какому именно историческому эпизоду относятся ти слова, — эпизодовъ дружбы съ Германіей было во всякомъ случаѣ не мало, и какъ бы эта дружба пламенно или нѣжно ни выражалась, она могла бытъ въ свое время дѣломъ мудрой или ошибочной международной политики, но не знаменовала собою братства народовъ.

Въ той массѣ взаимныхъ любезностей, которыми осыпали другъ друга французы и русскіе на парижскихъ, тулонскихъ, марсельскихъ празднествахъ и по поводу ихъ, было удѣлено очень мало вниманія общенію въ духовныхъ сферахъ — литературы, науки, искусства. Я не говорю, чтобы эти сферы совсѣмъ не были затронуты, не забываю и тѣхъ спеціальныхъ любезностей, которыми обмѣнивались представители печати обѣихъ странъ. Но въ большинствѣ случаевъ это были либо общія мѣста, ничего собственно не выражающія, либо, напротивъ, слишкомъ уже спеціальныя, почти интимныя указанія на то, что въ жилахъ дѣтей Мельхіора де-Вогюэ течетъ русская кровь, потому что онъ женатъ на русской. или что русская журналистика, въ лицѣ «Вѣстника Европы», оказала гостепріимство Эмилю Зола въ трудныя минуты его жизни. Не помню, чтобы кто-нибудь изъ русскихъ любезниковъ попытался набросать хотя бы въ общихъ, но сколько-нибудь опредѣленныхъ чертахъ

картину того вліянія, которое имѣлъ на насъ французскій геній еще съ тѣхъ поръ, какъ Екатерина II вела переписку съ энциклопедистами и составляла свой знаменитый «Наказъ», и потомъ въ 30-хъ, въ 40-хъ годахъ. Чего-нибудь равноценнаго французы сказать намъ не могли, при всемъ ихъ желании быть любезными. Но они знають всетаки Тургенева, Достоевскаго, Толстого, а между тѣмъ эти великія русскія имена, не говоря о другихъ, французамъ менње извъстныхъ, едва ли чаще поминались на празднествахъ, чѣмъ даже caviar russ и samovar russ. Икра и самоваръ-прекрасныя вещи, но мы можемъ пустить въ междунадолное обращение, а частию уже и пустили, кое что получше икры и самовара. Порукой въ томъ не только большія русскія имена, всетаки изрѣдка мелькавшія среди франко русскихъ объятій и тостовъ. Едва смодили эти тосты, какъ мы похоронили Чайковскаго, котораго называютъ великимъ музыкантомъ и который во всякомъ случаѣ извъстенъ цивилизованному міру, и отпраздновали стольтіе со дня рожленія Лобачевскаго, которому одинъ американскій ученый отводить въ «родословной человѣческой мысли» мѣсто рядомъ съ Коперникомъ и Дарвиномъ. Правда, намъ должно быть немножко стыдно, что мы не умѣли оцѣнить и удержать у себя такихъ ученыхъ, напримъръ, какъ И. И. Мечниковъ или С. В. Ковалевская. Но и вообще Боже насъ сохрани отъ національнаго хвастовства, - у насъ его и безъ того много. Позволительно, однако, желать, хотя бы во имя правды, а не національнаго самолюбія. чтобы насъ не считали только физической силой, неспособной принять участие въ международномъ обмънъ духовными цънностями и отблагодарить нашихъ старшихъ историческихъ братьевъ за то, что мы отъ нихъ получили; позволительно желать, чтобы иностранцы различали въ нашей жизни свътлос и темное, и чтобы наше свътлое слилось со всемірнымъ свътомъ, который и озарить собою настоящее братство народовъ.

Передо мною лежить маленькая книжечка, изданная въ Лейпцигѣ: «Cedichte von M. I. Lermontof. Im Versmass des Originals von Driedrich Fidler». Г. Фидлеръ не въ первый разъ знакомить нѣмецкую публику съ русской литературой. Имъ переведены: «Недоросль» Фонвизина, стихотворенія Кольцова, «Борисъ Годуновъ», «Скупой рыцарь», «Моцартъ и Сальери», «Каменный гость», «Русалка» Пушкина, рядъ стихотвореній разныхъ поэтовъ подъ общимъ заглавіемъ: «Der russische Parnass». Большинство этихъ переводовъ истинно превосходны, а нѣкоторые переводы Кольцовскихъ пъсенъ можно бы было назвать просто фокусами. въ смыслѣ преодолѣнія трудностей языка, размѣра и духа, поэзіи Кольцова, если бы фокусы не были дѣломъ чисто механической ловкости; но чтобы такъ переводить, надо самому быть недюжиннымъ поэтомъ. Новое изданіе г. Фидлера — 117 стихотвореній Лермонтова-отличается тыми же достоинствами, что и прежніе его переводы (нѣкоторыя изъ этихъ стихотвореній вошли уже въ «Русскій Парнассъ»). Г. Филлеръ отнесся къ своему дѣлу такъ внимательно и любовно, что даже итсколько пристыжаетъ русскихъ издателей и редакторовъ сочиненій Лермонтова: онъ отмъчаетъ, что знаменитый «Воздушный корабль» есть совсимъ не переводъ изъ Цедица, какъ это значится во всъхъ русскихъ изданіяхъ. Чтобы читатель могь судить о необыкновенной точности и витесть поэтичности переводовъ г. Фидлера, я приведу начало перевода стихотворенія «Выхожу одинъ я на дорогу», уже переведеннаго Боденштедтомъ. Вотъ нереводъ Боденштедта, само посебѣ недурной:

Wandr'ich in der stillen Nacht alleine, Durch den Nebel blitzt der Steinweg fern-Redet Stern zum Stern im hellen Scheine, Und die Wildniss lauscht dem Wort des Herrn Golden schimmernd, hinterm Felsenhange, Dehnt des Himmels Blau sich endlos weit--Was ist mir die Brust so schwer, so bange? Hoff ich etwas-thut mir Etwas leid?

А вотъ переводъ г. Фидлера:

Einsam tret'ich in die Wegesöde; Neblich glänzt der Kieselpfad von fern; Still die Nacht; das All lauscht Gottes Rede Und der Stern spricht leise mit dem Stern. Feierherrlich ist des Himmels Höhe, Schlummernd ruht die Welt im blauen Schein... Doch was schlägt mein Herz so bang, so wehe-Ist's Erwartung, ist's der Reue Pein?

Миѣ хочется еще привести двѣ послѣднія строки изъ стихотво-

ренія «На смерть Пушкина» («И вы не смоете всей вашей черной кровью поэта праведную кровь»):

Den nimmer sühnet ihr mit eurem schwarzen Blute Des Dichters heilig reines Blut!

Г. Фидлеръ, который, повидимому, не думаетъ останавливаться на избранномъ имъ пути (въ газетахъ было какъ-то извѣстіе, что онъ перевелъ «Грозу» Островскаго). служитъ хорошую службу братству народовъ. Это путь медленный, но за то вѣрный. Какъ бы ни было лестно все, чего мы наслушались на франко-русскихъ празднествахъ, но всего нужнѣе намъ справедливость, а ее мы получимъ только при ближайшемъ ознакомленіи иностранцевъ со свѣтлыми и темными сторонами русской жизни. И тогда мы перестанемъ быть въ ихъ глазахъ тѣмъ огромнымъ, сплошнымъ, то страшнымъ, то ничтожнымъ «Nitschewo», которое такъ вдохновило Поля Дерулэда, а когда-то соблазнило и Бисмарка.

Нѣть ничего прискорбнѣе въ общественныхъ отношеніяхъ, какъ національное самохвальство и надіональная вражда и ненависть. Въ нихъ есть нѣчто стихійное, неразумное, почти животное, и да будетъ благословенно все, что способствуетъ устраненію ихъ. Но существуетъ нѣсколько градацій или нѣсколько типовъ этой обоюдоострой черты. Взглянемъ на нѣкоторые изъ нихъ. Предваряю читателя, что это именно только типы, образчики, и я отнюдь не думаю исчерпать эту, къ стыду человѣчества, слишкомъ богатую литературу.

Дъло это такое печальное и мрачное. что для начала, по крайней мъръ, мы можемъ взять увеселительный матеріалъ.

Въ 1877 г., во время русско-турецкой войны или передъ самой войной, но уже во время турецкихъ звърствъ въ Болгаріи, иъкто Платонъ Лукашевичъ издалъ въ Кіевъ брошюру «Причина ненависти англичанъ къ славянскимъ народамъ». Справедливо возмущенный отношеніемъ англійскаго кабинета къ кровавымъ событіямъ на Балканскомъ полуостровъ, г. Лукашевичъ приписалъ, однако, это отношеніе не данному составу англійскаго правительства, не извъстной политической системъ, опирающейся на извъстные экономическіе интересы, а англійской націи, какъ таковой, и во всемъ ея составъ, въ самомъ корнъ ея. До этого корня г. Лукашевичъ добирается чрезвычайно быстро. Дъло въ томъ, что англичане «относительно своего языка и происхожденія ровно ничего не знають, хотя въ итогѣ не жалѣютъ затрачивать на этотъ предметъ громадныя деньги, и сколько у нихъ историковъ и изслъдователей объ этомъ предметъ, столько выходитъ изъ-подъ ихъ пера сущихъ пустяковъ, достойныхъ сожалѣнія». Присрамивъ такимъ образомъ «просвъщенныхъ мореплавателей», г. Лукашевичъ тутъ же, не откладывая дела въ долгій ящикъ, разъясняетъ тайну ихъ происхожденія. «Первобытные жители Англіи были славяне, изъ нихъ господствовавшее тамъ племя называлось Бритами или Бритянами, потому что они брили свои бороды, оставляя усы. и какъ ни искажались римскими чисателями славянскія имена, которыя и безъ того весьма трудно и несовершенно передаются латинскими письменами, но всетаки славянинъ весьма легко ихъ понимаетъ. особенно тотъ, кто проникъ въ свойства первобытнаго славянскаго языка, который чёмъ древние твмъ больше выявляетъ обработанность и точность своихъ выраженій. Вотъ нѣкоторыя имена этихъ первобытныхъ народовъ Англіи: 1) Сягпочапсае-чарно-или царно-ванцы, черноусцы: здъсь въ слогъ «ан» находимъ оракійскій выговоръ гласной буквы «юсъ», которая у поляковъ выговаривается, какъ «он», а иногда какъ «ен»: вонсъ-усъ, по-польски... 16) Brigantes-въ семъ имени въ слогѣ «ан» имѣется оракійскій «юсъ», который у насъ замѣняется черезъ класную «у»-бриганты, бригуты, брегуты: брига-попеченіе, раченіе, стараніе, по-иллирійски и словенски; берегтися, беречься, предохранять себя по малороссійски. Бреганты есть то сословіе людей, которое нечется объ общественной безопасности, порядники, полицейские или же самая стража, для сего предмета устроенная».

Мы удовольствуемся этими двумя образцами филологическихъ изслѣдованій Платона Лукашевича, каковыя изслѣдованія онъ «произвелъ безъ помощи англійскихъ филологовъ и ученыхъ». А затѣмъ онъ задалъ себѣ вопросъ: что за народъ англичане? Его поразило то, что въ Германіи его признали англичаниномъ, а, приглядываясь къ путешествующимъ по Германіи англичанамъ, онъ убѣдился, что у нихъ русскія или вообще славянскія лица, только съ какою то постороннею примѣсью. Онъ разсказываеть: «Я прямо тогда сказалъ, что вижу въ ихъ чертахъ смѣсь монголовъ съ славянами: что въ крови этого народа бушують двѣ противоположныя, враждебныя стихіи». Новыя филологическія изслѣдованія убѣдили Платона Лукашевича, что англійскій языкъ есть одно изъ монгольскихъ нарвчій. Въ концъ концовъ древняя исторія Англіи представляется въ такомъ видѣ: «Байдары, нагруженныя тунгузами и ламутами, обогнувъ Съверную Азію и Европу, очутились въ Ютландіи, гдѣ нашли звѣрообразныхъ звѣролововъ Монголін». А затёмъ эти смѣшанныя орды устремились въ Англію, гдѣ частію перерѣзали коренныхъ жителей, бритыхъ бритовъ, прекрасныхъ черноусцевъ, полицейскихъ бригантовъ и проч.. частію смѣшались съ ними. Туть нѣсколько неожиданно узнаемъ, что «такого точно происхожденія всѣ народы Западной Европы и, къ стыду ихъ. они питаютъ (сами не зная того, по какой причинъ) неопредолимую ненависть къ славянскимъ народамъ, которая у нихъ обратилась въ инстинктъ и, конечно, потому только, что они отъ славянъ наслъдовали земли и большее или меньшее человъческое благообразіе и даже замътное смягченіе нравовъ сравнительно съ монголами, манчжурами и китайцами; сія то смягченность и повела ихъ къ высшему образованию и просвѣщенію». Само собою разумѣется, что въ англичанахъ сохранилось много монгольскаго и кромвязыка и наружности: «наприм., они кушають полусырое мясо, еще совершенно красное, изъ котораго даже истекаеть иногда кровь; приготовление дичины, чтобы она была съ духомъ, тоже отвратительно; кушание лягушекъ и черепахъ не менѣе того, а иногда и собакъ». Монгольское происхождение сказалось и истреблениемъ краснокожихъ въ Америкъ. «Взгляните теперь на нашихъ инородныхъ сибирскихъ народовъ: вств они цтвлы и невредимы, сохранили совершенно свои языки, въру и обычан, и только по доброй волъ, по убъждению совъсти, принимають оть насъ христіанскую ввру и, можно сказать, ни одинъ изъ нихъ не былъ убитъ русскими ни по разсчету, ни по ненависти: вотъ различіе между владычествомъ славянскимъ и...» Этимъ многоточіемъ Платонъ Лукашевичъ обрываеть свою рвчь, не знаю почему, во всякомъ случав не потому, чтобы на него нашло сомнѣніе въ монгольскомъ происхожденіи англичанъ. Напротивъ, онъ ставитъ даже «психологическій вопросъ великой важности»: «манчжуро-монгольскія орды» прошли потоками крови черезъ всю Азію и Европу, въсколько переродились, благодаря смѣшенію со славянами, прошли такимъ же порядкомъ Америку, «но уже отчасти во имя просвѣщенія и проповѣдываемаго ими человѣколюбія, и очутились лицомъ къ странамъ Приамурскимъ,

первобытнымъ своимъ жилищамъ». Не пройдутъ ли они опять по всему міру, вторично поглощая славянъ?

Г. Платонъ Лукашевичъ можетъ вызвать своими изслѣдованіями, открытіями и гипотезами только смѣхъ какъ въ русскихъ читателяхъ, такъ и въ англичанахъ, если бы они когда-нибудь ознакомились съ открытою въ 1877 г. въ Кіевѣ тайною ихъ происхожденія. Но это потому, что слишкомъ ужъ нелѣпа якобы научная одежда, въ которую г. Лукашевичъ облекаетъ свои въ существѣ совсѣмъ не смѣшныя мысли. Смѣшны бритые черноусцы, полицейскіе бриганты, прибывающіе черезъ Ледовитый океанъ въ Ютландію тунгузы и ламуты и проч.; но совсѣмъ не смѣшна основная тенденція заклеймить позоромъ цѣлую націю «не разбираючи лица» и не обращая вниманія на политическія условія, въ которыхъ эта нація находится въ данную минуту. Въ менѣе шутовскомъ облаченіи, тенденція эта вызываетъ не смѣхъ, а горькія и тяжелыя мысли.

Въ 1871 г., подъ впечатляниемъ ужасовъ франко-прусской войны, Катрфажъ издалъ небольшую книжку «La race prussienne». Въ ней покойный ученый, при помощи извъстнаго научнаго аппарата, который, конечно, не Лукашевичеву чета, доказывалъ существование особой «прусской расы», совершенно отличной отъ германской. Ядро этой расы составляють, дескать, финно-славянскіе элементы, которымъ германскіе пришельцы-завоеватели сообщили свой языкъ, но этнически не германизировали ихъ, а напротивъ, сами распустились въ коренномъ населении. Эта «прусская раса», грубая и воинственная, какъ бы поклялась въ непримиримой враждѣ къ латинской расѣ, и въ особенности къ ея высшему цвъту-французамъ. Ей удалось, наконецъ, пользуясь общностью языка, собрать подъ своимъ главенствомъ германские элементы, имѣющіе совершенно другое происхожденіе, и бросить всю эту массу людей на Францію, и раздавить ее. Отсюда варварскій, безпощадный характеръ прусской войны. Въ качествъ ученаго и патріота, Катрфажъ съ особенною подробностью останавливается на томъ, что онъ называетъ «бомбардировкой Музея» (Jardin des plantes). Онъ увъренъ, что прусскія ядра намъренно направлялись въ это научное учреждение, съ цалью лишить Францію собранныхъ тамъ безцённыхъ коллекцій... Катрфажъ оканчиваетъ вопросомъ: что же будеть далыпе? Въ сердцъ французовъ осталась неизл'вчимая рана. Германскія племена все больше подпадають подъ супрематію чуждой имъ прусской расы, но долго-ли они согласятся терпѣть эту чуждую власть? Будетъ-ли Россія спокойно смотрѣть на это торжество искусственнаго пангерманизма и не противопоставитъ-ли ему дѣйственный панславизмъ? И не соединится-ли тогда Пруссія съ своей болѣе ей родственной по крови восточной сосѣдкой; и не кончится-ли дѣло торжествомъ финнославянскихъ началъ надъ германскими и латинскими, и признаетъ ли міръ такое господство молчаливо?

Катрфажъ отказался впослѣдствіи отъ этого своего перваго и последняго шага въ области политической литературы. Онъ. вероятно, даже стыдился своего памфлета-потому что это настоящій памфлеть, хотя и прошнигованный научнымъ матеріаломъ И въ качествѣ человѣка науки, онъ могъ стыдиться. Но въ качествѣ француза, писавшаго въ моментъ страшнаго униженія родины и действительно варварскаго прусскаго нашествія, онъ заслуживаеть, по крайней мъръ, снисхожденія. Нъмцы вообще и пруссаки въ частности слишкомъ хорошо на себѣ чувствують тяжесть того порядка вещей, который, по выражению Катрфажа. «основанъ желѣзомъ и кровью, закрѣпленъ войной и увѣнчанъ споліаціей» (Эльзаса и Лотарингіи). Nemesis divina – божествен ная Немезида, къ которой взываеть Катрфажъ, уже и теперь совершаетъ свое дѣло мести и печали. Французскіе милліарды не пошли въ прокъ Германіи и, если, благодаря капризу Вильгельма II, Германія нісколько отдохнула отъ ніскоторыхъ пріятностей Бисмарковскаго режима, то отторженныя отъ Франціи провинціи требують для своей охраны страшнаго напряженія силь не только Пруссіи и Германіи, а и всей Средней Европы. Расходившаяся рука Немезиды прихватываеть и невинныхъ. Въ своихъ гаданіяхъ о будущемъ, Катрфажъ не предвидѣлъ, что одинъ изъ членовъ латинской семьи – Италія войдетъ въ составъ противу-французскаго союза подъ главенствомъ все той же «прусской расы». Эта честь или это безчестіе дорого обходится Италіи, но не итальянцы, какъ нація, какъ «раса», виноваты въ этомъ, а извѣстный политическій строй, порождающій извѣстныя политическія комбинаціи. «Нѣмецъ» еще на нашей памяти было браннымъ словомъ въ Италіи, «не искупленная Италія» посейчасъ больное мфсто. «Италія есть только географическое понятіе», -- говориль австрійскій дипломать, нѣмецъ Меттернихъ,-и если Италія перестала быть только географическимъ понятіемъ, то это совершилось

благодаря Франціи. И если мы теперь видимъ ес въ союзѣ съ Австріей и Германіей противъ Франціи, то при чемъ же тутъ борьба расъ, роковая, въ самой крови народовъ заложенная вражда? Собственно о расовой борьбѣ не можетъ быть и рѣчи по отношению къ европейскимъ народамъ. Можно говорить только о національной враждѣ, возникающей на почвѣ напіональныхъ особенностей. благодаря науськиваніямъ съ одной стороны и массовымъ увлеченіямъ — съ другой. Исторія каждаго народа накладываетъ на него извѣстный отпечатокъ, выражающійся въ его рѣчи, складѣ ума и характера, костюмѣ, физическомъ обликѣ, и вся эта совокупность особенныхъ, національныхъ черть можетъ быть болѣе или менѣе чужда, непонятна или непріятна другому народу. Но отсюда еще далекс до вражды, и, благодаря мирнымъ международнымъ сношеніямъ, стираются не только эти чувства отчужденности и непріятности, но до извѣстной степени и самыя національныя особенности, входя въ составъ общечеловъческаго типа. Нетрудно, однако, и раздуть эту тлъющую искру отчужденности и непріятности въ настоящій пожаръ національной вражды. Дулается это обыкновенно въ видахъ той или другой политической системы и, конечно, Катрфажь, неправый относительно «прусской расы», совершенно правъ относительно руководителей прусской политики. Если, однако, они раздули pour le roi de Prusse тлѣющіе «пангерманскіе» и германофобскіе инстинкты и обратили всю Европу въ огромный военный лагерь, то и Катрфажъ съ своей стороны и въ мѣру своего вліянія дѣйствуеть въ томъ же направлении, разыскивая въ самой крови народовъ источникъ фатальной, неугасимой ненависти. Извиненіемъ ему можеть служить только горе патріота при видѣ униженной и оскорбленной родины. При томъ же Катрфажъ всетаки старается быть справедливымъ. Онъ признаетъ за пруссаками извѣстныя достоинства и не скрываетъ историческихъ грѣховъ Франціи. Съ особенною горечью вспоминаетъ онъ жестокія преслѣдованія гугенотовъ, которые, эмигрировавъ, между прочимъ, въ Пруссію, способствовали ея промышленному развитію и въ то же время водворили въ ней еще одинъ элементъ вражды къ католической Франціи. Катрфажъ и здѣсь видитъ дѣйствіе «божественной Немезиды»...

Если Платонъ Лукашевичъ только смѣшонъ съ своимъ изслѣдованіемъ о причинахъ ненависти англичанъ къ славянамъ;

14

Digitized by Google

если увлеченія Катрфажа, прискорбныя и несправедливыя, до извѣстной степени извиняются страшнымъ униженіемъ его родины, - то ни того, ни другого нельзя сказать о Викторѣ Генѣ, посмертное сочинение котораго вышло въ прошломъ году въ Штутгартѣ подъ заглавіемъ: «De moribus Ruthenorum. Zur Charakteristik der russischen Volksseele». Этоть Генъ. нѣкоторыя сочиненія котораго имѣются и въ русскомъ переводѣ («Италія. Взгляды и бъглыя замътки», «Культурныя растенія и домашнія животныя въ ихъ переходъ изъ Азіи въ Грецію и въ Италію. Историко - лингвистические эскизы»), долго жилъ въ России, служилъ, если не ошибаюсь, въ Императорской публичной библіотекѣ и, конечно, книга его будетъ признана въ Германіи достовърнъйшимъ источникомъ для сужденій о нашемъ отечествъ, о нашей "народной" душѣ. Книга представляеть собою отрывочныя записи о виденномъ и слышанномъ, нечто въ роде дневника. веденнаго съ 1857 по 1873 годъ. Какъ видно изъ предисловія, былъ еще дневникъ съ 1831 по 1851 годъ (съ перерывами), но не сохранился. Во всякомъ случать мы имтемъ дело съ результатами очень продолжительныхъ наблюденій на мъстъ.

Когда какой-нибудь иностранецъ, побывавшій въ Россіи, добросовъстно отмъчаетъ темныя стороны нашей жизни и нашихъ порядковъ, противъ этого ничего нельзя возразить; мы, напротивъ. должны быть благодарны такому иностранцу. Но Викторъ Генъ не принадлежить къ числу этихъ добросовъстныхъ иностранцевъ. Помимо нашихъ учрежденій и порядковъ, онъ желаетъ оплевать самую «русскую народную душу», и поистинѣ изумителенъ тотъ громадный запасъ національной ненависти, который онъ много лѣтъ сдерживалъ, лишь для потомства записывая свои наблюденія п выводы. Собственно къ нашимъ порядкамъ Генъ еще довольно снисходителенъ. Онъ говоритъ, напримъръ: «Уже болѣе полутора столѣтія открыта Россія для европейской культуры и испробовала себя на встухъ поприщахъ, но что она возвратила Европт въ обмънъ изъ своей національной природы? Америка въ короткое время своего существованія создала уже многое новое съ геніальной силой, какъ въ области идей, такъ и въ области техники; даже турки при своемъ появлении въ Европъ научили насъ своей военной музыкъ, итхотному строю и т. д.: Россію же можно безъ малъйшаго ущерба лля цивилизаціи совстмъ вычеркнуть изъ списка народовъ. Со времени Петра Великаго каждый всилывающій таланть встричаеть

здѣсь множество учрежденій, готовыхъ его принять, благожелательныхъ защитниковъ и цѣнителей, деньги и поддержку, но не обнаружилось ни одного геніальнаго задатка. Здёсь есть академія художествъ, академія наукъ, всякаго рода спеціальныя школы; но за полтора вѣка эти учрежденія не дали ни одного ученаго, проложившаго новый путь наукѣ (или это были иностранцы), ни одного художника, который своимъ индивидуальнымъ характеромъ завоеваль бы себѣ прочное самостоятельное мѣсто въ искусствѣ» (стр. 7). Дело, значить, не въ учрежденіяхъ и вообще не въ обстановкъ умственнаго труда, которая болбе, чёмъ удовлетворительна, а въ совершенной бездарности русской натуры. Однако не встым и учрежденіями нашими Генъ доволенъ. Онъ не одобряеть ни освобожленія крестьянъ, ни судебной реформы; а подъ 25 ноября 1869 г. у него записано слѣдующее: «Отмѣна тѣлеснаго наказанія есть, можетъ быть, худшая изъ реформъ послѣдняго времени. Кромѣ тѣлеснаго наказанія, на русскихъ ничто, рѣшительно ничто (nichts, gar nichts) не дъйствуеть. Примъняйте всъ правственныя и полу-правственныя (?) мфры, — лфность, ложь, пьянство, воровство продолжаются. За то розги преобразують русскаго человѣка. Въ городахъ ремесла находятся въ полномъ разложении, благодаря строгому запрещению мастерамъ бить учениковъ. Законъ относится къ этимъ полу-звѣрямъ, на которыхъ ничто иное не производитъ впечатлѣнія. съ незрѣлой, слишкомъ общей филантроніей: бранное слово мастера наказывается штрафомъ, пощечина-арестомъ» (171). Это ужасно! особенно, если принять въ соображение, какъ видно изъ дальнѣйшаго, что рвчь идеть, главнымъ образомъ, о мастерахъ-немцахъ,нѣмецъ не смѣетъ дать русскому «полу-звѣрю» пощечину! Русскихъ мастеровъ, конечно, слѣдуетъ тоже «бить и драть», какъ говорится въ опереткѣ «Чайный цвѣтокъ». Но не только мастеровъ, а и вообще всѣхъ русскихъ людей, потому что всѣ они этого равно достойны. Воть, напримъръ, какова наша учащаяся молодежь: «Ни у одного (bei keinem) изъ этихъ юношей нить мечтаний, надеждъ, ожиданій отъ жизни, идеаловъ, хотя бы и незрѣлыхъ. Они ото всего отошли, все испробовали, во всемъ сомнѣваются, вездѣ видятъ оборогную сторону... Любовь, великая волшебница молодости и вѣнецъ жизни, имъ неизвѣстна. За то имъ извѣстны сифилисъ и кое что другое, чего я не рѣшаюсь написать. При томъ они грязны, лѣнивы, съ поверхностнымъ взглядомъ и пошлыми, невыразительными чертами лица. Отсутствіе фантазіи-ихъ общая

14\*

черта. Имъ даютъ слишкомъ много воли, къ саморазвитию у нихъ нѣтъ никакой склонности, никакихъ задатковъ. Строгость, произволъ и удары (Strenge, Willkür, auch Hiebe) здѣсь вполнѣ умѣстны» (234).

Какъ ни противно выписывать всѣ эти гнусности, но я чувствую при этомъ нѣкоторое нравственное удовлетвореніе. Пусть наши защитники розги знають, что они солидарны съ человъкомъ, который дышетъ прямо дьявольскою злобою противъ всего русскаго, противъ самой «народной души русской», съ человѣкомъ который не постыдился написать такія слова: «они гибнуть отъ водки, которая, такимъ образомъ, при извёстныхъ обстоятельствахъ, можеть оказаться благодѣтельницею человѣчества» (125). Весь народъ русскій-народъ не въ томъ смыслѣ, который мы старались установить, говоря о народникахъ, а вся нація, всѣ слои общества во всѣхъ отношеніяхъ никуда не годятся: физически безсильны и уродливы, умственно и эстетически бездарны, нравственно развращены до мозга костей. «Лирическія стихотворенія Пушкина-смѣсь всякаго рода подражаній. Ему недостаеть глубины мысли, и въ особенности души и чувства. Его горести и радости не изъ глубины души идуть, онъ условны и поверхностны... При чтеніи его вѣстъ зловонное дыханіе фривольности или. вѣрнѣе, пустоты и пошлости» (160). Гоголь-«ограниченная голова» (210). Въ его произведеніяхъ-«отсутствіе какой бы то ни было цѣли, высшаго пониманія, идеальной точки зрѣнія; его задача состоить въ воспроизведении пошлости. Ему недостаеть паренія вверхъ и вмѣстѣ настоящаго юмора, благородства души» (177). «Стыдъ и честь въ Россіи вполнѣ неизвѣстны» (207), благодарность-тоже, любовь къ родинв-тоже. Сильныхъ, здоровыхъ, красивыхъ людей въ Россіи нътъ. Исполнение на русской сценъ «Лоэнгрина» наводитъ Гена на такое соображение: «Странное впечатлѣние получается, когда романтические рыцари снимають шлемы и обнаруживають свои грубыя азіатскія лица съ маленькими стрыми глазами, пошлыми чертами и кожей, омертвилой отъ холоднаго климата, степныхъ вѣтровъ и бань (русскія бани вообще почему-то приводять въ негодование Гена). И при этомъ голоса, которыхъ никакия итальянскія консерваторіи не могуть очистить отъ грубости» (тамъ же). Гену смѣшно, что въ Россіи бываютъ съѣзды естествоиспытателей: «Какое этому народу дёло до науки!» (125). Съ злобною радостью отмѣчаетъ онъ, что въ романѣ «Марево», напечатанномъ иъ «Русскомъ Вестникъ», действуютъ «ничтожества, мошенники пьяницы, воры, - все это взято изъ жизни!» (90). Петербургскіе нъщы «основательно презирають грубую, низко стоящую, плохо одаренную, въ правственномъ, редигіозномъ и практическомъ отношеніи подчиненную расу», въ средѣ которой имъ приходится жить (79). Нѣть отрицательнаго качества, котораго Генъ не приписалъ бы русскимъ, нётъ свётлой точки, которую бы онъ отмётилъ. Въ своей ненависти онъ доходитъ даже до комизма, утверждая, напримѣръ, что «нездорово выглядящіе экскременты составляють общее правило для всей Россіи!» (60). Самъ ли онъ изслѣдовалъ въ этомъ отношении «всю Россію» или имѣлъ въ разныхъ ея концахъ достовѣрныхъ корреспондентовъ - неизвѣстно. Но достойно вниманія, что онъ, филологь по образованію и призванію, прожившій въ Россіи лесятки лѣть, дѣлаеть такого дода замѣчанія: «Извѣстно. что буквы «ф» нѣтъ во всей восточной Европѣ; малороссы, выговаривая ее, прибавляють звукъ «х»: kochfii—кофе». Стихъ «Жомини да Жомини, а объ водкѣ ни полслова», онъ переводитъ такъ: «Жомини, все Жомини, и ни капли водки». Слова «колцунъ», «кудесникъ», «гадатель», «ворожея», «ворожба», «ворожить» (woroshat) для него однозначущи и имеено всѣ значать «волшебникъ или предсказатель». Или еще замътка: «Различаютъ gudka и gusli. Одинъ запѣваеть, другой пристаеть, продолжаеть тему: это называется podtjägiwat schinkar».

Изъ этого видно, что, не смотря на свое долголѣтнее пребываніе въ Россіи, Генъ вовсе не такой знатокъ русской жизни, какимъ онъ представляется нѣмцамъ. (См. предисловіе Шлиманна). Для насъ, однако, важны не тъ или другія частныя, фактическія его ошибки, а тотъ общій злобный тонъ, которымъ проникнута вся его книга отъ первой до послъдней строчки. Явныя фактическія ошибки даже въ предвлахъ своей филологической спеціальности любопытны лишь въ смыслѣ указанія, что Генъ не потрудился даже узнать то, къ чему относится съ такою дикою, слёпою ненавистью. Откуда же эта злоба? Какъ видно изъ предисловія. въ 1851 г. Генъ претерпълъ въ Петербургъ крупную непріятность. Какъ бы, однако, тяжела эта непріятность ни была, дёло не въ ней очевидно, потому что Гену ненавистна не та или другая лично его прищемившая складка русской жизни, а все руское-оть вершинъ поэзіи до экскрементовъ «по всей Россіи», отъ оперныхъ иввцовъ до учениковъ ремесленниковъ, отъ мужика до светскаго общества, отъ учащейся молодежи до казаковъ. Предисловіе Шли-

манна желаетъ придать этой ненависти характеръ не только справедливой оцѣнки, но и патріотически-нѣмецкаго реванша (намеки на него имѣются и въ самомъ текстѣ книги). Ссылаясь на устныя бесталы съ Геномъ, Шлиманнъ говоритъ: «Съ глубокою горестью смотрѣлъ онъ на усиливающееся разложение всего нѣмецкаго въ Россіи-какъ въ колоніяхъ въ Малороссіи и на Волгь, такъ и въ Остзейскихъ провинціяхъ. Но онъ понималъ, что новая Германская имперія должна прежде всего отвѣчать сама за себя и не подвергать себя риску изъ за своихъ несчастныхъ соплеменниковъ. Но онъ видѣлъ приближающуюся Немезиду». Опять Немезида! На этотъ разъ оно является, однако, между прочимъ, въ не совствующей облагодтельствовать человѣчество истребленіемъ «русской расы»... Мы не будемъ касаться ни остзейскихъ дѣлъ, ни положенія нѣмецкихъ колонистовъ въ Новороссійскомъ крав и на Волгв. Каковы бы ни были эти дѣла и это положеніе, —при чемъ тутъ die russische Volksseele, «русская народная душа»?

Европейская литература очень богата разоблаченіями темныхъ сторонъ русской жизни. Много тутъ вранья, но много и правды, которую мы и сами бы сказали. И когда это вранье или эта правда касается совершенно опредѣленныхъ явленій, наличность которыхъ можетъ быть провърена и причины которыхъ могуть быть изследованы, когда указывается при этомъ светъ, который и во тьмѣ свѣтится, — въ насъ молчитъ (по крайней мѣрѣ, долженъ молчать) демонъ оскорбленнаго національнаго самолюбія; этоть ужасный демонъ, принесшій уже человѣчеству неисчислимыя бъдствія. Но его-то именно и вызываеть Генъ, пророкъ грядущей Немезиды. Нельзя читать безъ негодования это злобное обливание помоями правыхъ и виноватыхъ, потому что всякій русскій уже твмъ виновать, что онъ русскій, какъ всякій нізмець уже тізмь правь, что онь нізмець. Нельзя безь негодующаго изумленія думать о состояній души самого Гена. Это не Платонъ Лукашевичъ, комическій человѣкъ, открывающій англичанамъ тайну ихъ происхожденія отъ славянъ и монголовъ. Это не Катрфажъ, вспыхнувшій во время бомбардировки Парижа и отторженія Эльзаса и Лотарингіи, и потомъ устыдившійся, но и въ самой вспышкъ своей старавшійся быть справедливымъ. Этонъмецъ, многіе годы добровольно живущій въ Россіи и изо дня въ день, шипя и злобствуя, записывающій что - нибудь пакостное

про что-нибудь русское, хотя за эти многіе годы въ Россіи очень разное происходило. Если-бы Картфажъ узналъ о тёхъ, нынъ всемірно извѣстныхъ, утонченныхъ звѣрствахъ, которыя продѣлываются германскими офицерами и унтеръ-офицерами надъ солдатами, онъ и въ этомъ увидѣлъ бы, вѣроятно, караюшую руку Немезиды; допускаю даже, что въ минуту раздраженія онъ злорадно пожелалъ бы, чтобы это, дескать. столь свойственное грубой «прусской расв» безобразіе, продолжалось. Но годы и годы лелѣять такую варварскую мысль... Какъ дѣйствительно цивилизованный человѣкъ, дѣйствительно умѣющій цѣнить человъческое достоинство, Картфажъ на это не былъ способенъ. Да и много ли найдется вообще способныхъ? Я думаю, что и благомыслящіе нѣмцы должны чураться книги Гена. Мы, конечно, не въримъ, чтобы петербургские нъмцы «презирали грубую, низко стоящую, плохо одаренную въ нравственномъ, религіозномъ и практическомъ отношении подчиненную расу», въ средъ которой имъ прикодится жить. Вездъ есть глупые люди, но въдь, напримъръ, и вышеупомянутый г. Фидлеръ петербургскій нѣмецъ. Можно, однако, по поводу книги Гена, призадуматься не только надъ русской, а и надъ нѣмецкой цивилизаціей: высокопросвѣщенный нъмецъ жалъетъ, что и пошечина не безнаказанна, что студентовъ не бьють, что твлесное наказание отмвнено! И у насъ есть защитники розги и вообще физическаго воздѣйствія на неблагородный духъ въ видахъ его облагороженія, при томъ серьезно, кажется, думающие, что они-то и суть настоящие патріоты. Но, напримѣръ, князь Мещерскій, такъ онъ князь Мещерскій и есть, а не высокопросвищенный представитель націи. И какъ бы ни об ставлялъ Генъ свою въру въ благодътельность розги и зуботычины соображеніями о невозможности иначе дийствовать на русскихъ людей, мы можемъ ему напомнить, что германскія военныя власти публично объясняли свои звѣрскія не наказанія, а прямо истязанія-такою же невозможностью иначе поддерживать дисциплину въ нѣмецкихъ войскахъ...

Но мы не послѣдуемъ за Геномъ по пути недостойныхъ обобщеній. Извѣстно, что въ Спартѣ напаивали илотовъ до животнаго состоянія, дабы молодые спартанцы видѣли порокъ во всемъ его безобразіи. Пусть же Генъ будетъ для насъ такимъ же илотомъ, до пьяна напоеннымъ демономъ національной вражды и національнаго самолюбія. И пусть наши демонопоклонники, которые не всегда только смешны, какъ Платонъ Лукашевичъ, полюбуются на себя въ этомъ зеркале...

Генъ боится, что русскіе, если ихъ не истребитъ своевременно «для блага человъчества» водка, пройдуть разрушительнымъ потокомъ черезъ всю Европу до самаго Атлантическаго океана. Поводомъ для этого, думаетъ онъ, будутъ распри между европейскими народами, изъ которыхъ тотъ или другой призоветъ, наконецъ, Россію въ качествѣ союзника или миротворпа. Катрфажъ тоже галаетъ о новыхъ великихъ столкновеніяхъ межау финнославянами, со включеніемъ «прусской расы», и, можеть быть, германцами, съ одной стороны, и лагинской и, можетъ быть, германской расой-съ другой. Платонъ Лукашевичъ ожидаетъ, что монголы-англичане вторично пройдуть по всей Азіи и Европѣ, поглощая и истребляя славянъ... Какъ бы ни были призрачны эти страшныя виденія далекаго или близкаго будущаго, но самый факть ихъ существованія свидітельствуеть о живучести демона, объ чемъ, какъ мы въ свое время увидимъ, слишкомъ часто забывають нѣкоторые новѣйшіе теоретики...

Въ іюлѣ мѣсяцѣ я получилъ изъ Парижа нисьмо за подписью совершенно мнѣ неизвѣстныхъ и вообще едва ли многимъ извѣстныхъ господъ Henri Mazel, René Boylesve и Stuart Merrill. Письмо предлагало мнѣ отвѣтить на одинъ вопросъ, съ которымъ редактируемый означенными господами журналъ «l'Ermitage» уже обращался къ «главнымъ писателямъ молодого литературнаго поколѣнія (не достигшаго еще тридцати пяти лѣть)». Напечатавъ уже 98 отвѣтовъ этихъ молодыхъ людей, редакція «l'Ermitage» рѣшила обратиться съ тѣмъ же вопросомъ къ писателямъ стараго поколѣнія, въ томъ числѣ и ко мнѣ. Въ виду малыхъ размѣровъ журнала, редакція просила ограничить отвѣть «пятнадцатью строками. и даже менѣе», а если мнѣ угодно познакомиться съ напечатаннымъ уже «художественнымъ и соціологическимъ референдумомъ . то есть съ упомянутыми 98 отвѣтами, то редакція вышлетъ мнѣ экземпляръ.

Вопросъ, на который я долженъ былъ отвѣтить, слѣдующій, я привожу его въ оригиналѣ, чтобы не испортить переводомъ его странной смутности: Quelle est la meilleure condition du Bien social, une organisation libre et spontanée ou bien une organisation disciplinée et méthodique? Vers laquelle de ces conceptions sociales doivent aller les préférences de l'artiste?» Я очень заинтересовался тёми 98-ю отвётами въ пятнадцать строкъ и даже менѣе, которые редакція «l'Ermitage» получила уже отъ какихъто отважныхъ представителей литературнаго поколѣнія, не достигшаго тридцати пяти леть. Но воспользоваться любезнымъ предложениемъ редакции и получить отъ нея экземплиръ этого любопытнаго «референдума» — значило, казалось мнѣ, косвеннымъ образомъ обѣщать свое участіе въ лѣлѣ, явно либо шутовскомъ. либо ребяческомъ. Я воздержался поэтому отъ какого бы то ни было отвѣта, а обратился въ петербургскую «Agence de la presse parisienne» съ просьбой выписать мнѣ «l'Ermitage». Но 1-го сентября отъ агентства пришло извѣщеніе, что журналъ этотъ прекратился.. Я вздохнулъ о бренности всего земного и всетаки досталь себѣ знаменитый номерь съ 98-ю отвѣтами. Ихъ оказалось, впрочемъ. 99. Еще бы одна единица, и была бы целая сотня...

«L'Ermitage» оказался маленькимъ ежемѣсячнымъ журналомъ декадентскаго. какъ и слъдовало ожидать, характера. Слъдовало этого ожидать, какъ по характеру самого вопроса, съ которымъ редакція обратилась къ цёлому ряду европейскихъ писателей, такъ и по возрастному дъленію этихъ писателей. Французскіе декаденты любять называть себя молодымь поколѣніемъ или просто «молодыми», «jeunes». Но для оправданія этого названія имъ приходится болѣе или менѣе отодвигать предѣлъ молодого возраста. 35 лѣтъ, конечно, хорошій возрасть, а для нашего брата, старика, даже завидный; не такой все-таки, однако, чтобы 35-ти л'ятній писатель могъ, не конфузясь, именно своею молодостью опредѣлять въ какомъ бы то ни было отношеніи, свое положеніе въ литератур'ь. Оставимъ Лермонтова и Шелли, не достигшихъ предѣла декадентской молодости. Байрона и Пушкина, умершихъ, только что перешагнувъ этотъ предълъ, Гейне, который 26-27 лѣтъ былъ уже авторомъ «Reisebilder» и «Buch der Lieder», Виктора Гюго, 28 лѣтъ совершившаго литературную революцію своимъ «Эрнани», Шиллера, къ 23 годамъ бывшаго уже авторомъ «Разбойниковъ» и «Коварства и любви», Гете--къ 25 годамъ автора «Геца» и «Вертера», и т. д. Ничего еще нъть удивительнаго въ томъ, что между декадентами не имъется людей такого исключительнаго роста, — ихъ вездѣ и всегда мало.

Digitized by Google

Извѣстны, съ другой стороны, случаи и очень поздняго расцвѣта литературныхъ силъ. Достаточно вспомнить, что «Донъ-Кихотъ» появился, когда автору его было уже шестьдесятъ лѣтъ. Но въ большинствѣ такихъ случаевъ писателей задерживали постороннія занятія,—хоть бы того же Сервантеса военная служба, годы плѣна у мавровъ и проч. Относительно декадентовъ (а они очень охотно сообщаютъ біографическія свѣдѣнія о себѣ) ничего подобнаго неизвѣстно. Большею частію они очень рано прилѣпились къ литературѣ, и хотя въ результатѣ получились многія великія, по ихъ мнѣнію, произведенія, но, кромѣ ихъ самихъ, никто почему-то не признаетъ этого величія. Въ глубинѣ души они и сами, повидимому, колеблются относительно значенія своихъ твореній и нотому желаютъ возможно дольше оставаться на положеніи «молодыхъ», подающихъ надежды.

Печатая 99 отвѣтовъ писателей разныхъ странъ и національностей, редакція «Эрмитажа» какъ бы устроила для читателей смотръ «молодыхъ» силъ всей Европы. Конечно, это дѣло лишь условное: на этомъ Олимпѣ нѣтъ тѣхъ, къ кому редакція «Эрмитажа» не обращалась, неть и техъ, къ кому она обратилась, но отвѣта отъ которыхъ не получила. Но тѣмъ, можетъ быть, интереснѣе 98 отвѣтовъ: авторы этихъ отвѣтовъ въ своемъ родѣ избраннвишіе изъ избранныхъ. Кто же эти избранные? Среди французовъ еще мелькають болье или менье извъстныя имена, хотя извъстность эта довольно двусмысленна. Тутъ встръчаются Морисъ Барресъ, «маги» Поль Аданъ, Жюль Буа, «инструментисть» Рене Гиль и еще, можеть быть, нъсколько человъкъ, на. атлавшихъ некоторый шумъ своими экстравагантностями. Но вотъ, напримъръ, итальянцы: Антона-Траверси, Аванчині Аванчини Бермани, Бутти, Ферреро, Ферріери, Мартинелли, Маццони, Олива, Пика, Риччіери, Рондани, Сормани. Или нѣмцы: Бирбаумъ. Демель, Детлевъ фонъ-Іиліенкронъ, Жерарди, Гартъ, Вейгандъ. Я привожу только тѣ имена, при которыхъ обозначено мѣсто жительства корреспондентовъ «Эрмитажа». Можетъ быть, нѣмцы есть и еще, но во всякомъ случать они столь же замъчательны. Изъ русскихъ избраннъйшими изъ избранныхъ оказались гг. Минскій (неужели этому почтенному поэту все еще нѣтъ 35 лѣтъ?) и Волынскій...

Послѣднихъ двухъ писателей мы, конечно, хорото знаемъ. Но чтобы получить нѣкоторое понятіе о менѣе намъ извѣстныхъ

элементахъ компанін, собравшейся на зовъ «Эрмитажа», МН остановимся на одной статейкъ, напечатанной въ томъ же номерѣ, который содержить въ себѣ 99 отвѣтовъ. Повидимому, въ «Эрмитажѣ» есть, или быль, постоянный отдѣль подъ названіемъ «Musée de l'Ermitage», гдв читателямъ предлагаются характеристики современныхъ писателей. Въ томъ единственномъ номерѣ, который я знаю, помѣщена характеристика нѣкоего Гюга Ребелля, сотрудника «Эрмитажа» и одного «изъ стаи славной» 99 Описывается его наружность, «которую, разъ увидевъ, нельзя забыть». Мы узнаемъ, что Гюгъ Ребелль высокаго роста. что у него «слегка округленныя плечи» и т. д. Узнаемъ его характеръ и образъ мыслей. Послѣднее въ писателѣ, конечно, самое интересное. Гюгь Ребелль-сообщаеть авторъ характеристики, Фра Эремитано, - есть отъявленный врагь христіанства и - соціализма. «Онъ еще прощаетъ католицизму ради его литургическаго великолѣпія, интимной поэзіи и, какъ я думаю, его разумной общественной организаціи, но онъ трепещеть отъ ярости противъ всего, что ему кажется обузданиемъ страстей, жертвоприношеніемъ личности, отказомъ отъ свободнаго самопроявленія. Его спинозизмъ (?) свирвиъ на этомъ пунктв, и я пожалвлъ бы оптическія стекла, если бы ему пришлось ихъ шлифовать... Но если пуритане (les puritains) ему досаждають, то коллективисты приводять его въ раздражение. Онъ требовалъ только свистковъ для сенатора Беранже, вмѣшавшагося, во имя публичной нравственности, въ дѣло о балѣ des Quatz'arts, тогда какъ противъ рабочихъ соціалистовъ бельгійскихъ и англійскихъ онъ собирался выступить съ оружіемъ въ рукахъ. Къ счастію, благодаря его природной нерѣшительности, онъ удовольствовался отдыхомъ отъ столькихъ волненій въ гротѣ Позилиппо, гдѣ онъ, по крайней мурт, можеть вызывать гигантскія грезы оргіастической наготы и бурныхъ вакханалій (de gigantesques rêves de nudités orgiaques et de bacchanales tourbillonnantes). Butert cz René Boylesve онъ образуетъ крайнее крыло анти-мистическаго и гиперэротическаго «Эрмитажа».-У Гюга Ребелля есть свой гербъ. любопытный въ томъ отношении, что щитодержателями въ немъ являются Фрина и Венера Каллипига.

Таковъ портретъ. Но хорошъ и портретистъ. Изъ всего «спинозизма» онъ, повидимому, только и знаетъ, что Спиноза занимался шлифованіемъ оптическихъ стеколъ, но это не жи

ized by

изеть ему ни совать эти стекла ни къ селу, ни къ городу, ни ставить знаменитаго мыслителя за одну скобку съ какимъ-то распутнымъ декадентомъ. Читатель слыхалъ, въроятно, что если декаденты всѣ болѣе или менѣе склонны къ «гиперэротизму» въ разныхъ формахъ, то столь же склонны они и къ мистицизму. а, между тёмъ, авторъ характеристики Гебелля говорить о какомъ-то «анти-мистическомъ» крайнемъ крылв. Дело въ томъ, что крыльевъ у декадентовъ или символистовъ много; можно даже сказать, что у нихъ ничего, кромь крыльевъ, нътъ. И размахивають эти крылья въ разныя стороны, которое во что гораздо, не для того, чтобы понести какое нибудь твло въ какомъ-нибудь направлении, а просто, чтобы произвести побольше яцуму. За противорѣчіями въ этомъ странномъ мірѣ не угоняещься. Все въ томъ же номерѣ «Эрмитажа», въ которомъ дюбезно отворены двери для охочихъ иностранцевъ и опубликованы результаты международнаго плебисцита, напечатано горячее предложение основать «ландлигу для защиты литературной территоріи» отъ вторженія иностранцевъ. Авторъ сердится на «эти диеирамбы бельгійскимъ, шведскимъ, норвежскимъ геніямъ, когда у насъ есть столько своихъ талантовъ, презираемыхъ или осмѣиваемыхъ». Его возмущаеть слабость французовъ и наглость иностранцевъ: «стоитъ намъ представить Достоевскаго, -- говорить онъ, -- какъ уже мы принимаемъ и Толстого, Стриндбергъ убъждаеть насъ въ геніальности Ибсена, Ничше дѣлаеть насъ снисходительными къ Метерлинку. Чортъ возьми, друзья, будемъ свирѣпыми прогибиціонистами!»

Обратимся къ вопросу, заданному редакціей «Эрмитажа». Попробуемъ сначала перевести его съ возможною точностію по русски: «Каково лучшее условіе общественнаго блага, — самопроизвольная и свободная или же дисциплинированная и методическая организація? Къ которому изъ этихъ двухъ понятій должны склоняться предпочтенія художника?» Если по русски это выходитъ немножко неуклюже и не совствить ясно, то не болте ясно вышло оно и по французски. Объ этомъ говоритъ сама редакція «Эрмитажа». Она разсказываетъ: «Такъ какъ для писателей, занимающихся искусствомъ (les écrivains d'art—какъ видно, художники и художественные критики), соціологія представляетъ второстепенный интересъ, то желательно было избѣжать въ формулѣ слово «соціализмъ», источникъ двусмысленности, и слово

220

«принужденіе» (contrainte) въ виду его слишкомъ неблагопріятнаго оттѣнка. Поэтому выбрана была болѣе точная перифраза: «дисциплинированная и методическая организація». Но нѣкоторые (корреспонденты) отождествили дисциплину съ полиціей или же поняли методу внѣ всякаго принужденія (coaction), иные, напротивъ, увидѣли противорѣчіе въ словахъ «свободная организація», полагая, что организація можетъ быть только причиной, а не слѣдствіемъ».

Не думаю, чтобы это объясненіе редакціи что-нибудь, двй ствительно, объясняло читателю. Повидимому, сама редакція не понимала, объ чемъ она спрашивала, а корреспонденты не пони мали, на что они отвѣчали. Нѣкоторые изъ отвѣтовъ во всякомъ случаѣ изумительны.

Небезъизвъстный англійскій декаденть Оскаръ Уальдъ не воспользовался предоставленными ему 15-ю строками и изъяснился кратко: «Нѣкогда я былъ поэтъ и тиранъ. Теперь я артисть и анархисть». Я охотно привель бы болье пространный отвъть «эволюціоннаго инструментиста» Рене Гиля, но это такая чепуха. которую рѣшительно невозможно перевести. Англичанинъ Добсонъ не счелъ нужнымъ распространяться: «Я съ своей стороны склоняюсь къ дисциплинированной и методической организаціи». Итальянецъ Феррьери скромно оповѣстилъ: «Присоединяюсь къ мнѣніямъ Жозефа Лекларейля и Альберта Сормани». Но попробуемъ разобраться въ тъхъ отвътахъ, которые сколько - нибудь понятны и что-нибудь говорять. Редакція «Эрмитажа» тоже пробовала разобраться и сгруппировала полученные ею отвѣты въ три отдѣла, распадающіеся на десять оттѣнковъ, но и то ей пришлось оговариваться словами «повидимому», «кажется». Мы не погонимся. конечно, за точной и подробной классификаціей.

Наши соотечественники, гг. Минскій и Волынскій, высказались въ томъ смыслѣ, что заданный вопросъ для нихъ безразличенъ, ибо «грязь и кровь», которыми подобные вопросы пачкаются въ отвѣтахъ жизни, «годятся для публицистовъ и политиковъ, а поэту тутъ не мѣсто» (г. Минскій); что «художникъ живетъ внутреннею творческою жизнью, которая выше всѣхъ формъ жизни внѣшней, общественной» и что поэтому «искусство не боится никакой исторической революціи: оно выше жизни, всегда впереди дѣйствительной жизни» (г. Волынскій). Какъ ни великолѣпны эти отвѣты, но не нашимъ соотечественникамъ принадлежить пальма первенства въ этомъ направлении. Андре де Гашонъ пишеть, —и я стараюсь въ точности сохранить его гордый лапидарный слогь:

«Подъ разноцвѣтнымъ балдахиномъ, съ развѣвающимися флагами эстрада артистовъ съ цвѣтами и женщинами.

«Тамъ внизу ревущая сшибка аппетитовъ, ревностей, гнѣвовъ, желаній.

«Буря должна наступить, наступить.

«И поэты будуть смотрѣть, какъ она придетъ, пройдетъ.

«Ее смѣнять спокойныя времена.

«И поэты все будуть смотрвть».

Въ томъ же родъ, но замысловатье отвъчаетъ Рашильдъ:

«Прежде всего надо все уничтожить. Потомъ, когда все будетъ ниспровергнуто, люди самопроизвольно соберутся на площади (если таковая останется) и подумаютъ о средствахъ для возстановленія всего. Но такъ какъ невозможно сговориться на свободть, ибо каждый желаетъ перекричатъ другого, то воздвигнутъ тумбу, отберуть людей, которые должны будутъ влѣзать на нее и инстинктивно выберутъ для этого голосистыхъ, то есть глупыхъ.

«Это будуть депутаты.

«Потомъ пойдетъ дождь (дѣло всегда кончается дождемъ). Явится методическая идея прикрыть ораторовъ зоктикомъ. Отъ зонтика къ греческому фронтону всего одинъ шагъ... назадъ. Его сдѣлаютъ, а шаги назадъ составляютъ принципъ дисциплины.

«Это будеть налата.

«А потомъ? Потомъ, такъ какъ самопроизвольная и свободная организація фатально ведеть къ организаціи дисциплинированной и методической, художникъ долженъ признать, что внѣ вопросовъ искусства для него нѣтъ предпочтеній».

Читатель, знакомый непосредственно съ самими декадентами и символистами или хоть съ моими статьями о нихъ, или съ книгой Макса Нордау о «Вырожденіи», не заподозритъ меня въ произвольности или неправильности перевода. Этотъ наполовину шутовской, наполовину торжественный и вообще всячески вычурный языкъ составляетъ одну изъ особенностей декадентовъ, независимо отъ того, что они этимъ языкомъ хотятъ выразить. Что же касается ихъ образа мыслей, то онъ довольно

разнороденъ, а иногда его и совсѣмъ нѣтъ, въ особенности по отношенію къ общественнымъ дѣламъ. Это для нихъ, какъ мы видѣли, по выраженію одного нашего соотечественника, «внѣшняя жизнь», низшая и вниманія не стоющая. Но именно потому, что они ее такъ презирають, ее и чернь, делающую исторію, они склоняются къ мысли о необходимости общественной всетаки организаціей отгородить себя отъ черни, себя или вообще «лучшихъ». Въ этомъ смыслѣ есть нѣсколько любопытныхъ отвѣтовъ. Итальянецъ Сормани пишетъ: «Общественная организація, совмѣщающая свободу и верховенство лучшихъ съ повиновеніемъ и подчиненіемъ низшихъ, была бы лучшимъ условіемъ общественнаго блага, которое состоить не въ настоящемъ счастіи презрвннаго большинства людей, а въ будущемъ прогрессъ вида». Мивніе Жозефа Декларейля: «Всякое общество состоить изъ 1) избранныхъ, т. е. извѣстнаго числа автономныхъ личностей, 2) массы, имѣющей только коллективную цѣнность. Утопія состоитъ: 1) въ абсолютной свободѣ избранныхъ. 2) въ разумной организаціи массы, въ видахъ извлеченія изъ нея наибольшей пользы для избранныхъ и предоставленія самой массѣ возможнаго благополучія». Гюгъ Ребелль, тоть самый, который хотвлъ было стрѣлять въ бельгійскихъ и англійскихъ рабочихъ-соціалистовъ, но удовольствовался «гигантскими грезами оргіастической наготы и бурныхъ вакханалій», отвѣтилъ съ большею обстоятельностью: «Соціалистическій строй, къ которому устремляются нынѣ взоры толпы, осуществитъ, подъ лицемѣрнымъ знаменемъ свободы, самую страшную изъ встуъ когда-либо бывшихъ тираній: слёную тиранію машины, которая не разсуждаеть и измалываеть личность прежде, чёмъ она успёсть крикнуть. Съ другой стороны, неограниченная свобода имъла бы слъдствіемъ власть черни, то есть чодавление разумныхъ большинствомъ, и, во имя общаго блага, крушеніе всякой жизни, посвященной красоть. Поэтому художникъ предиочтеть деспотизмъ одного человъка или аристократіи. Произволъ такого рода абсолютныхъ правительствъ можетъ стать справедливостью, если освободить исключительныхъ людей отъ законовъ, писанныхъ для стада».

Французы, откликнувшіеся на зовъ редакціи «Эрмитажа«, всѣ болѣе или менѣе прикосновенны къ декадентству, но собственно на поставлевный вопросъ они отвѣчаютъ очень разнообразно, хотя и сходятся на пунктѣ чрезвычайнаго уваженія къ искусству и къ роли художника. Во имя этого уваженія одни, вульгарно выражаясь, плевать хотять на всв общественные вопросы. какъ на нѣчто «внѣшнее» и низшее, а слѣдовательно, и на вопросъ, предложенный редакціей «Эрмитажа». Другіе, сколько ихъ понимать можно, рѣщають вопросъ въ смыслѣ «свободы» и «самопроизвольности», потому что, дескать, такова стихія искусства. Третьи требуютъ, напротивъ, «дисциплины» и «методы». потому что такой порядокъ вещей гарантируетъ художнику спокойное, безмятежное существование, необходимое для творчества. Четвертые желають очень много свободы «избраннымъ» и очень «дисциплины» прочему человѣчеству. Разнообразіе это много еще увеличивается отвѣтами иностранцевъ, объ которыхъ мы ровно ничего не знаемъ, кромѣ того, что имъ меньше 35-ти лѣтъ, а, слѣдовательно, не знаемъ и объ ихъ прикосновенности или неприкосновенности къ декадентству. Вотъ, напримъръ, два испанца: Бюрель изъ Мадрида и Костинейра изъ Кордовы. Первый пишеть: «Въ виду встхъ современныхъ подлостей я кричу: да здравствуетъ анархія! а это для меня значить: да здравствуетъ будущее!» Второй: «Я утверждаю, что организація, созданная подъ наитіемъ идей Маркса и его учениковъ, организація à l'allemande можетъ служить для всякаго истиннаго поэта только предметомъ отвращенія и ненависти. При настоящемъ порядкъ всъ мы немножко каторжники, но, по крайней мъръ, каторжники, имѣющіе право на лѣность».

Приведемъ еще два-три мнѣнія, уклоняющіяся отъ прямого отвѣта по мотивамъ, болѣе оригинальнымъ, чѣмъ презрѣніе къ вопросамъ общественной жизни.

Морисъ Барресъ: «Наша бѣда заключается въ томъ, что, при всѣхъ различіяхъ между нами, мы живемъ въ общественномъ строѣ, не нами выбранномъ, а навязанномъ намъ покойниками. Сочинять лишнюю систему незачѣмъ, намъ не системы не хватаетъ, а энергіи,—энергіи сообразовать наши нравы съ требованіями нашего чувства». Ту же мысль обстоятельнѣе высказываетъ англичанинъ Госбордъ Горнъ: «Невозможно представить себѣ, а тѣмъ болѣе создать вполнѣ самопроизвольный общественный строй. Нами управляютъ покойники, а не мы сами. Не только наши законы, но и нашъ языкъ, наши искусства, правы, словомъ, всякое проявленіе человѣческаго разума создано и завѣщано намъ покойниками, нашими предками. Нѣтъ ничего новаго подъ луной, кромѣ повторенія прошлаго въ новыхъ комо́инаціяхъ. Поэтому лучшій общественный строй тотъ, въ которыхъ художникъ и поэтъ свободны подчиняться (?) этой тираніи прошлаго и приходить къ сознанію своихъ силъ, которсе позволяетъ имъ утверждать ихъ собственную свободу (?). Такъ называемые правящіе суть не болѣе какъ маріонетки въ рукахъ покойниковъ».

Особо надо поставить еще мнѣніе де-Гашона, не Андре де-Гашона, вычурный отвѣтъ котораго былъ уже приведенъ выше, а другого, Жака: «Не объ обществѣ и его гигіенѣ слѣдуетъ заботиться, надо желать усовершенствованія личности. Наилучшій порядокъ наступитъ тогда, когда въ подобномъ опросѣ (то есть подобномъ предпринятому «Эрмитажемъ») всѣ мнѣнія окажутся тождественными. Этотъ день не завтра наступитъ. А когда онъ наступитъ, мучающій насъ вопросъ не будетъ поставленъ. Никто, впрочемъ, въ настоящее время и не станетъ имъ мучиться. Одни будутъ смотрѣть дальше его, другіе—ближе, больпинство—ближе».

Быть можетъ, читатель скажетъ что не стоило тратить столько времени на ознакомленіе съ мнѣніями какой-то разношерстной сотни безъ одного. Въ самомъ дѣлѣ, это вѣдь не представители какихъ-нибудь опредѣленныхъ партій, за которыми стоятъ густые ряды единомыслящихъ и сочувствующихъ, —по крайней мѣрѣ, мы этого не знаемъ. Это и не выдающіеся, хотя бы одиноко стоящіе умы и таланты, которымъ въ будущемъ предстоитъ вліять на развитіе европейской мысли,—опять-таки мы, по крайней мѣрѣ, не знаемъ этого. Это поэты и «эстеты», «писатели, занимающіеся искусствомъ», ècrivains d'art, которымъ меньше 35 лѣтъ отъ роду, которые извѣстны никому неизвѣстной редакціи «Эрмитажа» и которые сочли нужнымъ откликнуться на ея приглашеніе. Что же любопытнаго въ этомъ чисто случайномъ скопищѣ?

Мы, однако, думаемъ, что любопытное есть.

Не смотря на приведенные въ началѣ предлагаемой статьи образчики служенія демону національной ненависти, не смотря на то, что ощетинившаяся штыками Европа ежеминутно готовится къ небывалой въ исторіи, по кровопролитію, всеобщей схваткѣ,

15

перелъ которой сама же съ ужасомъ отступаеть: не смотря. говорю, на это, никогда еще мирныя международныя отношенія въ духовной сферѣ не достигали такого развитія, какъ именно въ настоящее время. Не будемъ распространяться о международныхъ научныхъ събздахъ, совершенно незнакомыхъ еще очень недавнему времени, и о другихъ формахъ все усиливающагося обмѣна между представителями разныхъ спеціальныхъ научныхъ дисциплинъ. Обратимъ вниманіе на слѣдующее обстоятельство. Въ исторіи не разъ бывало, что какая-нибудь нація или страна становилась центральнымъ духовнымъ очагомъ, распространявшимъ свъть и тепло по всему цивилизованному міру. Положеніе такой привилегированной націи, очень блестящее, чревато, однако, многими оцастностями. Одна изъ излюбленныхъ мыслей Ренана, которую онъ развивалъ еще въ шестидесятыхъ годахъ и потомъ неоднократно повторялъ, состоитъ въ томъ, что такимъ націямъ грозятъ въковыя страданія и даже смерть. «Почти всегда,-говорить онъ, --- націи, имѣющія въ своей исторіи какой-нибудь исключительный фактъ, искупаютъ этотъ фактъ долгими страданіями и часто платятся за него національнымъ существованіемъ. Такъ было съ Іудеей, Греціей, Италіей. За то, что они создали единственныя въ своемъ родѣ вещи, которыми живетъ и пользуется міръ, эти страны подвергались вѣкамъ униженія и національной смерти. Національная жизнь есть нѣчто ограниченное, посредственное, узкое. Чтобы сдѣлать что-нибудь необыкновен. ное, всеобщее, нужно разорвать эту тесную стать; но съ темъ вмѣстѣ мы раздираемъ отечество, такъ какъ отечество есть совокупность предразсудковъ и установившихся идей, которыхъ не можетъ принять все человѣчество. Націи, создавшія религію, искусство. науку, имперію, церковь, папство (все вещи всеобщія, а не національныя), были больше, чёмъ націями; но вытств съ тъмъ онъ были меньше, чъмъ націями, въ томъ смыслъ, что онъ были жертвами своего дъла. Я думаю, что революція будетъ имъть для Франціи подобныя же послъдствія, но менъе продолжительныя, потому что и дёло Франціи было менфе велико и вссобще, чѣмъ Іудеи, Греціи, Италіи».

Строки эти я заимствую изъ Сборника «La rèforme intellectuelle et morale», а первоначально онъ были напечатаны въ статъъ «La monarchie constitutionnelle en France» въ «Revue des Deux Mondes» отъ 1 ноября 1869 г. Если принятъ во внимание эту

226

Digitized by Google

дату, то окажется, что фактически мысль Ренана оказалась пророчествомъ, что онъ съ необыкновенною ясностью предвидѣлъ тѣ страшныя и позорныя для Франціи событія, которыя слишкомъ скоро внушили ему, холодному и манерному скептику, многія превосходныя лирическія страницы. Такое быстрое фактическое подтверждение естественно подкупаеть насъ и въ пользу самой мысли, какъ логическаго построенія. Естественно также, что во время и послѣ войны 1870 — 71 гг. Ренанъ не разъ развивалъ эту мысль, эксплоатируя ее въ пользу своихъ либеральноаристократическихъ теорій. Намъ до нихъ дѣла нѣтъ. Что же касается самой мысли о какой-то фатальной необходимости искупленія націями ихъ привилогированнаго положенія, то въ ней позволительно сомниваться. Изъ собственного Ренанова анализа, когда онъ отъ общаго положенія переходить къ подробностямъ, вытекаетъ совсѣмъ другое. Дѣло не въ томъ, что Франція сообщила нѣчто, ею выработанное, другимъ націямъ, а въ олносторонности развитія самой Франціи. И можно доказывать, что привилегированныя нація, въ противность взгляду Ренана. съ теченіемъ времени слишкомъ замыкаются въ свою національную «совокупность предразсудковъ и установившихся идей». слишкомъ презирають все чужое, становятся слишкомъ самоувъренными, за что имъ и приходится дорого расплачиваться. Нѣтъ налобности доказывать, что и націи, никогда не занимавшія привилегированнаго въ нашемъ условномъ смыслѣ слова, положенія, даже никогда ничего не вносившія въ международное обрашеніе духовныхъ цённостей, могутъ быть столь же самоувёренными и столь же дорого за это расплачиваться. Какъ бы то ни было, но теперь въ Европѣ нѣтъ такого центральнаго очага, какимъ была Франція въ концѣ прошлаго вѣка, а частію и позже. Въ тъ времена Франція снабжала идеями весь цивилизованный міръ, не получая, или върнъе, не принимая ничего въ обмънъ, а если что и заимствовала, напримъръ, отъ Англіи, то такъ ассимилировала это заимствование и клала на него свою печать, что во всеобщее обращение оно поступало уже съ эгой французской нечатью. Теперь мы видимъ совстмъ иное. Какъ бы ни проповъдывалъ «Эрмитажъ» протекціонистскую и даже прогибиціонистскую политику по отношенію къ литературѣ, но «Эрмитажъ» же желаеть выслушать инвнія испанцевь и англичань, русскихь и итальянцевъ, нѣмцевъ и бельгійцевъ. Оставляя въ сторонѣ раз-15\*

,

ныя спеціальныя отрасли науки, гдё международный обмёнъ идей и матеріаловъ есть дёло уже давнишнее, мы увидимъ во французской литературѣ, обращающейся къ массѣ, множество иноземныхъ вѣяній — нѣмецкихъ въ лицѣ философіи Шопенгауера, Ничше, «научнаго соціализма», итальянскихъ — черезъ такъ называемую уголовно-антропологическую школу, скандинавскихъ — черезъ Ибсена, Бьернстерна и другихъ, русскихъ — въ лицѣ главнымъ образомъ Достоевскаго и Толстого, англійскихъ — Дарвина и Спенсера, даже, наконецъ, индусскихъ въ лицѣ буддизма. То же происходитъ и въ другихъ странахъ, но во Франціи это замѣтнѣе, потому что тамъ дѣло началось, можно сказать, на нашихъ глазахъ—послѣ войны 1870—71 гг. и паденія второй имцеріи.

Одинъ остроумный французскій писатель, Викторъ Менье, говорить: «Теперь французскій ученый можеть, не рискуя своей репутаціей, открыто признавать изм'вняемость видовъ, восхищаться Ламаркомъ, слъдовать Жоффруа, Сентъ-Илеру, върить Дарвину, но почему? Потому что иностранная наука высказалась въ пользу этихъ великихъ людой и ихъ великихъ идей: своею свободою мы обязаны иностранному вмѣшательству» (Scènes et types du monde savant). Еще въ 1870 г. канцидатура Дарвина во французскую академію провалилась, и Бланшаръ могъ публично говорить: «Дарвинъ умный диллетанть, а не ученый. Его столь восхваляемыя изслёдованія о голубяхъ показывають. что онъ лишенъ истинно научнаго духа». Незадолго передъ темъ одинъ французскій прокуроръ громилъ въ своей обвинительной рѣчи дарвинизмъ, не имѣя, какъ оказалось, ни малѣйшаго понятія даже о существованіи Чарльза Дарвина, — онъ приписалъ это учение дѣду Чарльза, Эразму Дарвину, объ которомъ справился въ какомъ-то біографическомъ или энциклопедическомъ словарѣ. Правда, и теперь французы настолько еще несвъдущи относительно всего, что дѣлается за предѣлами ихъ отечества, что могли въ самый жаркій моменть франко-русскихъ объятій говорить объ извѣстныхъ русскихъ писателяхъ-Иргинзонѣ, Позднышевѣ младшемъ и Цюкѣ. Припомнимъ кстати предисловіе Додэ къ драмѣ «Борьба за существованіе». Характеризуя своего героя, Поля Астье, объявляющаго себя дарвинистомъ, онъ, между прочимъ, пишетъ: «Читалъ ли онъ Дарвина? Я въ этомъ сомнъваюсь, я даже увъренъ, что нътъ, но того немногаго, что онъ изъ него знаетъ и охотно цитируетъ, нѣсколько схваченныхъ на.

лету дарвинитсткихъ формулъ, достаточно въ его собственныхъ глазахъ и даже въ глазахъ общества для научнаго объясненія его преступнаго существованія». Но я и не утверждаю, чтобы всякій французскій негодяй, называющій себя дарвинистомъ, дъйствительно читалъ Дарвина, или чтобы всякій французскій любитель русской литературы действительно зналъ предметъ своей любви. Я говорю только, что со времени франко прусской войны французская литература подверглась многоразличнымъ иноземнымъ вліяніямъ, дотолѣ ей очень мало извѣстнымъ или совсѣмъ неизвѣстнымъ. Если «не добро быти человѣку едину», то не добро это и для націи, потому что «совокупность предразсудковъ и установившихся идей» при этомъ замораживается въ своей односторонности. И съ этой точки зрѣнія, вообще говоря, чѣмъ разностороннѣе притокъ чужихъ вліяній, тѣмъ лучше. Но лучшее не всегда бываетъ легчайшимъ. Чтобы оріентироваться въ свти чужихъ вліяній, во многомъ противорѣчивыхъ и въ свою очередь одностороннихъ, нужна достаточно развитая критическая мысль. И у кого она оказалась во Франціи, тотъ спасенъ и съ теченіемъ времени поспособствуетъ спасенію другихъ. Но неудивительно, что въ массѣ писателей и читателей ея не оказалось. Неудивительно, во-первыхъ, потому, что и это вообще не изъ тъхъ вещей, которыя на каждой улицѣ валяются. Неудивительно еще и потому, что внезапно нахлынувшія разнородныя вліянія столкнулись въ нѣкоторой пустотѣ, образовавшейся отъ крушенія всяческихъ идеаловъ, расшатанныхъ чрезвычайными событіями новой и новћишей исторіи Франціи. Отсюда смута умовъ, въ такой острой формѣ, конечно, недолговѣчная. Рони утверждалъ, что буддійское теченіе «приведеть насъ къ изумительнымъ событіямъ» и что даже черезъ какихъ-нибудь, можетъ быть, полгода не только Франціи, но и всей Европѣ придется съ этимъ теченіемъ считаться. Съ тіхъ поръ прошло пять-шесть полугодій, а считаться, съ буддизмомъ все еще не приходится, какъ съ значительнымъ живымъ факторомъ, да, надо думать, и никогда не придется. Я, по крайней мъръ, даже въ отдаленнъйшемъ будущемъ не могу себѣ представить такого историческаго момента. Тѣмъ не менве, буддизмъ, въ сочетания съ другими чужими вліяніями, до извъстной степени отразился всетаки во французской литературѣ. И нѣтъ никакого сомнѣнія, что острая болѣзнь современ. ной французской литературы — всѣ эти декаденты, символисты,

маги, инструментисты, маньифики – въ значительной степени обязана своимъ происхожденіемъ комбинаціи плохо переваренныхъ, плохо понятыхъ или совсѣмъ непонятыхъ во всякомъ случаѣ не согласованныхъ чужихъ вліяній. Я не говорю, разумѣется, что это единственная или даже главная причина декаденства и т. п. явленій, имѣющихъ и свои собственные корни, объ которыхъ я говорилъ въ другомъ мѣстѣ. Тутъ есть и протестъ противъ всѣмъ надоѣвшаго натурализма и узкаго позитивизма, и жажда какогонибудь идеала, въ который можно бы было повѣрить и во имя котораго можно бы было дѣйствовать и, пожалуй, отчасти «вырожденіе», которому, однако, Максъ Нордау приписываетъ несообразно большую роль, и чисто личные мотивы въ родѣ самолюбія, тщеславія и проч. Но для происходящей отсюда смуты разностороннія, но критически не продуманныя и не согласованныя чужія вліянія представляютъ превосходную пищу.

Перемелется-мука будеть. Будемъ надъяться, что мы переживаемъ переходное время, предълъ которому наступитъ тогда, когда всѣ несущіяся теперь съ сѣвера, юга, востока и запада теченія, взаимно обуздавъ другъ друга, сольются въ желанное единовѣріе, небывалое по своей многосторонности и цѣльности. Несомнѣнно во всякомъ случаѣ, что нынѣ нѣтъ страны или націн, которая бы задавала тонъ въ умственной жизни встив остальнымъ, отчего, на долго ли, на коротко ли, въ умственной и вообще духовной жизни Европы происходить нѣкоторая смута. Она всего яснъе во Франціи, но сильно даетъ себя чувствовать и въ другихъ странахъ, при чемъ опять-таки въ каждой странѣ есть и свои особыя, коренныя причины смуты. Мы остановимся только на нашемъ отечествѣ и то очень бѣгло, потому что впослѣдствіи еще вернемся къ этому сюжету. Нечего и говорить о концѣ прошлаго стольтія, когда французскія идеи были едичственнымъ иноземнымъ вліяніемъ на нашу «совокупность предразсудковъ и установнышихся идей». Но и въ позднъйшія времена такого, какъ нынѣ, разнообразія иностранныхъ вліяній читающая Россія никогда не испытывала. Укажуть, можеть быть. на конецъ пятидесятыхъ и начало шестидесятыхъ годовъ, когда переводная литература достигла у насъ размъровъ небывалыхъ дотолъ и едва ли превзойденныхъ теперь (по нѣкоторымъ отраслямъ навѣрно не превзойденныхъ), и когда для осуществленія общественныхъ реформъ необходимо было справляться съ иностранными образцами. Но

если имѣть въ виду разнообразіе вліяній.--что для насъ теперь именно и важно-то, конечно, 50-60 годы нельзя и сравнивать съ нашимъ временемъ. Дъло въ томъ, что тогда въ нашей жизни происходило такое великое дело внутренняго преобразованія и въ такомъ опредѣленномъ направленіи, другими словами, общество и литература были такъ опредѣленно настроены, что лишь сколько-нибудь подходящія къ этому настроенію иноземныя вліянія и могли къ намъ проникать. Мыслимо ли у насъ тогда было, напримъръ, сколько-нибудь значительное вліяніе пессимизма Шопенгауера? Конечно, нѣтъ: мы были слишкомъ жизнерадостны, чтобы даже только заинтересоваться этимъ мракомъ, а не то что увлечься имъ. Точно также, по характеру господствовавшаго настроенія, немыслимо было распространеніе какихъ бы то ни было ученій, отрицающихъ опытъ и наблюденіе или ищущихъ опоры внѣ ихъ — мистики, спиритизма, идеалистической метафизиви. Вообще не смотря на кажущееся усиление иноземныхъ вліяній, они пропускались черезъ нѣкоторый, такъ сказать, фильтръ, вполнѣ опредѣленный, по ту сторону котораго оставалось многое, что нынѣ имѣетъ вполнѣ свободный къ намъ доступъ. А и сами по себѣ европсйскія теченія мысли теперь крайне усложнились и развѣтвились. И, между прочимъ, къ намъ проникаютъ нден, системы идей, настроенія, составляющія продукты чисто мѣстныхъ, спеціально въ той или другой европейской странѣ выросшихъ и окрѣпшихъ разочарованій, или, напротивъ, очарованій и надеждъ. И не смотря на это ихъ спеціально происхожденіе и несоотвѣтствіе съ условіями нашей жизни, мы не въ состояніи оказать имъ достаточное критическое сопротивленіе. Смута усиливается разнообразіемъ вліяній.

Въ большей или меньшей степени происходить нынѣ то же и въ другихъ европейскихъ странахъ. Вездѣ, разумѣется, есть люди ищущіе или имѣющіе опредѣленно-цѣльное міросозерцаніе, въ составѣ котораго самостоятельно перерабатываются свои и чужіе элементы — свой и чужой опытъ, свои и чужія идеи. Равнымъ образомъ вездѣ есть люди, живущіе изо дня въ день и ни объ какомъ міросозерцаніи не безпокоящіеся. Но большинство такъ называемыхъ мыслящихъ людей, не оригинальное и не самостоятельное, раздирается въ разныя стороны наплывомъ разнородныхъ вліяній, и многіе подвергаются этому процессу съ страннымъ веселіемъ и гордостью. Въ этомъ именно смыслѣ любопытны отвѣты 99-и на вопросъ редакціи «Эрмитажа». Надо только замѣтить, что всеевропейская смута въ нихъ далеко не полно представлена, и въ особенности русская.

## VIII \*).

О молодости.--О гг. II. Ковалевсковъ и Сениговъ.--Смерть Гайдебурова.---Объ экономическовъ матеріализмъ.--Изъ писемъ марксистовъ.

Мы получили письмо за подписью «Московский студентъ», протестующее противъ послѣднихъ строкъ статьи г. Обнинскаго «Изъ области современной этики», напечатанной въ ноябрьской книжкѣ «Русскаго Богатства». На вѣнкѣ, возложенномъ московскимъ студенчествомъ на гробъ Плещеева, были написаны четыре строки изъ одного стихотворенія покойнаго поэта:

> Друзья, дадимъ другъ другу руки И смъло двинемся впередъ. И пусть подъ знаменемъ науки Союзъ нашъ кръпнетъ и растеть.

Вполнѣ сочувствуя этому прекрасному девизу, г. Обнинскій высказываетъ, однако, слѣдующее опасеніе: «послѣ всего того, что нишется о современномъ, господствующемъ студенческомъ типѣ,— «уравновѣшенномъ», смѣющемся надъ отцовскими идеалами, солидно винтящемъ по вечерамъ и пылкомъ лишь въ ресторанныхъ кабинетахъ, врядъ-ли представится основательнымъ опасеніе въ томъ, что надпись эта пойдетъ куда-нибудь дальше похороннаго декорума; скорѣе всего, она останется въ могилѣ, пока блюдущій за порядокъ кладбища сторожъ не выброситъ засохшаго вѣнка».

Авторъ письма, говоря, повидимому, не лично только отъ своего имени, видитъ въ этихъ словахъ незаслуженное оскорбленіе московскому студенчеству. Онъ не отрицаетъ справедливости характеристики г. Обнинскаго для извѣстной части учащейся молодежи вообще и московскаго студенчества въ частности, но, —пишетъ онъ, — "рядомъ съ нею есть другая, работающая, живущая высокими идеалами, проводящая время за чтеніемъ, за горячей

\*) 1894, январь.

232

дружеской бесѣдой, рвущаяся къ живой и плодотворной дѣятельности на благе родины». Эта-то, дескать, часть студенчества и возложила вѣнокъ на гробъ Плещеева, а потому «упрекъ» г. Обнинскаго несправедливъ, незаслуженъ.

Я думаю, что г. Обнинскій не сомнѣвается въ существованіи мыслящей, чувствующей и работающей молодежи, какъ не сомнъваемся въ этомъ и мы, и нѣтъ, разумѣется, повода подозрѣвать искренность московскихъ студентовъ, возложившихъ вѣнокъ на гробъ Плещеева. Но авторъ письма напрасно видитъ центръ тяжести заключительныхъ словъ статьи г. Обнинскаго въ «упрекѣ»: центръ этотъ лежитъ не въ «упрекѣ», а въ «опасеніи». Опасеніе же основывается не только на существовании «современнаго господствующаго студенческаго типа», котораго и авторъ письма не отрицаетъ, а также и на всемъ складъ современной русской жизни. какъ онъ г. Обнинскому представляется. Заключительныя слова его статьи представляють собою только маленькую подробность, маленькій уголокъ картины. Вопросъ не въ томъ---существуетъ-ли мыслящая и работающая молодежь и искрепни-ли были возложив. шіе вѣнокъ на гробъ Плещеева. Вопросъ въ томъ-какъ велики ихъ шансы въ жизни...

Я готовъ идти дальше г. Обнинскаго по пути опасеній, не касаясь, разумѣется, ни автора письма изъ Москвы, ни его единомышленниковъ. Охотно върю, что ихъ «союзъ подъ знаменемъ науки» окрѣпнетъ, выростетъ, и что они осуществятъ свои нелицемѣрныя мечты о «живой и плодотворной дѣятельности на благо родины». Но «знамя науки» вообще... Великое это знамя, и нынѣ, когда изо всѣхъ щелей полѣзли мошки мистицизма и букашки метафизики, съ одной стороны, а всяческие практические дѣльцы-съ другой, чтобы сорвать и растоптать это знамя, болѣе чъмъ когда-нибудь нуженъ союзъ для охраненія его. Не надо, однако, забывать, что, кромѣ открытыхъ враговъ науки, есть люди, съ особеннымъ азартомъ или апломбомъ берущіе на себя роль ея знаменосцевъ и компрометирующіе хуже всякихъ враговъ. Наука великое дело, но это еще не оправдываетъ той надменности, которую слишкомъ часто обнаруживаютъ какъ оффиціальные жрецы науки, такъ и приватъ-звонари ея храма. Надменность эта бываетъ двоякая: одна – чисто внёшняя и болёе забавная, чёмъ вредная, всличающаяся передъ профанами, другая -- оскорбляющая человѣческую совѣсть. Я очень желалъ-бы, чтобы молодые люди,

чтущіе знамя науки, никогда не впадали въ этотъ грѣхъ, но имѣю многія основанія опасаться...

Что касается перваго вида надменности, то за примѣрами ходить недалеко. Въ октябрьской книжкъ «Съвернаго Въстника» нанечатана статья харьковскаго профессора г. П. Ковалевскаго «Современныя нервныя болѣзни нашего общества», начинающаяся такъ: «У меня неръдко возникалъ вопросъ – долженъ-ли представитель науки, представитель отвлеченной спеціальности, по временамъ покидать чертоги своей небесной науки и отъ времени до времени нисходить на землю, къ простымъ смертнымъ, дабы и имъ повѣдать слово правды? На этотъ счетъ существуеть два отвѣта». Одни ученые люди полагають, что не слѣдуеть, такъ сказать, метать бисеръ передъ свиньями, другіе же думають, что, напротивъ, они обязаны дѣлиться своимъ знаніемъ съ толпой. «Грѣшный человѣкъ, — продолжаетъ г. Ковалевскій, — я держусь послёдняго мнёнія, но съ нёкоторыми ограниченіями. Я не понималъ-бы спеціалиста, который всю свою дѣятельность посвятилъ популяризаціи науки, но я не вполнѣ согласился-бы и съ твиъ спеціалистомъ, который порицалъ бы общедоступное изложеніе научныхъ данныхъ. Я лично, занятый въ учебное время дълами своей спеціальности, въ вакадіонное время позволяю себъ опуститься съ облаковъ на землю и поговорить съ простыми людьми объ ихъ нуждахъ и горестяхъ въ отдѣлѣ моей спеціальности. Не думаю, чтобы такая бесъда составляла преступленіе. мнѣ же она доставляетъ и отдыхъ, и удовольствіе».

Воже! какъ этотъ человѣкъ великолѣпенъ! Главное его украшеніе составляетъ снисходительность къ намъ, «простымъ людямъ». Онъ, — не простой человѣкъ, совсѣмъ изъ другой глины слѣпленный, большую часть года живетъ въ «облакахъ», въ «чертогахъ небесной науки», и ничего, кромѣ амврозіи и нектара, въ ротъ не беретъ. Не смотря, однако, на свою привычку къ пищѣ боговъ и надзвѣзднымъ ароматамъ, онъ, правда съ нѣкоторой оглядкой, — не «грѣшный» ли онъ человѣкъ, не совершаетъ-ли «преступленія» — снисходитъ «въ вакаціонное время» къ намъ на землю, съ доброй снисходительной улыбкой, великодушный, лучезарный... Табло! Русскіе живописцы и поэты, — вотъ вамъ тема, достойная искуснѣйшей изъ вашихъ кистей и краснорѣчивѣйшаго изъ вашихъ перьевъ!.. Но берите именно этотъ моменть сошествія на землю, потому что дальнѣйшая исторія г. П. Ковалевскаго на

землѣ уже не столь великолѣпна. Неудивительно, что человѣкъ, иривыкщій шествовать по облакамъ и небесному эфиру, совстмъ не умветъ ходить по такой грубой матеріи, какъ земля. Иногда онъ становится необычайно и, можно даже сказать, неприлично игоивъ, говоря, напримѣръ: «Что же касается горчишниковъ, лавро-вишневыхъ капель и проч., то ужъ, пожалуйста, это все оставьте на нашу долю. Раскрывать эти тайны намъ даже невыгодно, ибо тогда достаточно будеть купить номеръ «Сѣвернаго Вѣстника», чтобы устранить визиты знаменитостей петербургскаго міра. По моему, это будеть не коллегіально, и потому я о спеціальномъ лѣченіи скромно умолчу». Ахъ, какой милый шутникъ этоть лучезарный человъкъ, когда ему вздумается намекнуть, что боги науки не только амврозјей и нектаромъ питаются, а и до гонораровъ любезно снисходятъ... Но не всегда г. П. Ковалевскій шутить. Онъ бываетъ и трагиченъ. Пришелецъ изъ надзвіздныхъ краевъ, онъ знаетъ, какія опасности грозятъ ему со стороны грубыхъ обитателей земли и съ открытою грудью идетъ къ нимъ навстрѣчу, смѣло размахивая «мечемъ картоннымъ». Онъ говорить: «я позволяю себѣ нарушить общественныя приличія и заговорить о сифилисѣ открыто и публично... я рискую такою откровенностью заслужить титулъ неприличнаго и нарушителя общественной нравственности... я рискую подвергнуться общественной цензурѣ и общественному остракизму»... И далѣе, говоря объ томъ, что извѣстный процентъ (30-50% по его счету) спинной сухотки приходится на сифилитиковъ, г. Ковалевскій достигаетъ уже вершинъ трагическаго павоса: «Господа табетики, вижу, какъ вы возмущены тѣмъ, что я раскрываю вашъ секретъ. Вы готовы меня избить. Не боюсь. Вы слишкомъ слабы». Но г. Ковалевскій всетаки готовъ на подвигъ искупленія: «Убейте-же меня, - восклицаетъ онъ, - но вспомните о вашей болѣзни и пожалѣйте тѣхъ, кто заболѣлъ, благодаря вамъ»...

Надо, наконецъ, успокоить этого взволнованнаго, хотя и самоотверженнаго небожителя, очевидно, плохо знающаго наши земныя дёла и отношенія. Успокойтесь, г. профессоръ. Вы рёшительно ничёмъ не рискуете. У насъ на землё, дёйствительно, не принято говорить о сифилисё въ салонахъ или тамъ за об'ёдомъ, что-ли, но въ научной статьё, хотя-бы и самой популярной — сколько угодно, мы только спасибо скажемъ, если вы дёло говорить будете. И многіе до васъ говорили и ни «остракизму», никакой другой непріятности за это не подвергались. И на счетъ «господъ табетиковъ» вы тоже напрасно безпокоитесь, — ни избивать, ни убивать васъ они не станутъ. Помилуйте, съ какой стати! Вопервыхъ, мы живемъ въ благоустроенномъ государствѣ, гдѣ есть и полиція, и юстиція и гдѣ, конечно, не смотря на это, разное случается, но ваши спеціальные шансы ничѣмъ не отличаются отъ шансовъ прочихъ вашихъ согражданъ. Во-вторыхъ, совсѣмъ не вы открыли «секретъ господъ табетиковъ», —мы его и раныше знали, а вы даже указали имъ лазейку: каждый «господинъ табетикъ» можетъ зачислить себя въ составъ 30—50% спинной сухотки, которая не зависитъ отъ сифилиса. Вложите-же свой картонный мечъ въ ножны и продолжайте спокойно свое дѣло...

Что г. П. Ковалевскій, какъ и всякій другой свізлиній человѣкъ, можетъ дѣлать полезное дѣло, въ этомъ нѣть никакого сомнѣнія. О заслугахъ его въ его чистой спеціальности судить не могу, - надъюсь, что онъ есть, - но во всякомъ случав, когда онъ нисходить на землю, его надменность разрѣшается болтливостью и напышенностью. Онъ милостиво бросаеть намъ крохи съ роскошнаго пира науки, а мы... мы смвемся или жалбемъ, что наука такъ небрежно пускается въ обращение. Такъ, напримъръ, его вышедшая въ прошломъ году книжка «Іоаннъ Грозный и его душевное состояніе» могла бы быть очень цённымъ трудомъ, какъ психіатрическій анализъ загадочной личности перваго московскаго царя. надъ которою столь много и столь противоржчиво трудились наши историки. Анализъ спеціалиста-исихіатра могъ бы покончить всѣ эти споры. Но у г. П. Ковалевскаго ничего не вышло. кромѣ общихъ мѣстъ и плохого пересказа историческихъ данныхъ. Таковы формы и результаты витшней, ситшной налменности людей науки.

Было бы небезъинтересно въ подробностяхъ сравнить работы гг. П. Ковалевскаго и Е. Соловьева, недавно написавшаго біографію Ивана Грознаго для «Біографической библіотеки» Ф. Павленкова; но это было-бы большимъ отступленіемъ отъ предмета сегодняшней нашей бесѣды, и я предпочитаю остановиться на третьей работѣ объ Иванѣ Грозномъ,—на книжкѣ г. Іосифа Сенигова «Народное воззрѣніе на Іоанна Грознаго».

Г. Іосифъ Сениговъ есть, повидимому, одинъ изъ оффиціальныхъ жрецовъ науки. Какъ видно изъ примѣчанія, его книжка составляла предварительно предметъ публичной лекціи, чиганной

въ петербургскомъ университетъ. На оборотъ напечатаны заглавія произведеній «того-же авгора»: «О первоначальной лётописи Новгорода Великаго» ц. 60 к., «О древнъйшемъ лътописномъ сводъ Новгорода Великаго», ц. 1 р. 25 к., «О новгородскихъ лѣтописяхъ и о Россійской Имперіи В. Н. Татищева», ц. 2 р. 50 к. Привожу цѣны, потому что онѣ отчасти говорять, по крайней мѣрѣ, о размврахъ работъ г. Сенигова. И онъ не устаетъ въ своей научной производительности. На стр. 30 онъ сообщаеть: «Бодѣе полнов и всестодоннее разсмотрѣніе этихъ причинъ (причинъ равнодущія, съ которымъ народъ встрѣтилъ нѣкоторыя реформы Іоанна Грознаго) любительницы и любители русской исторіи найдутъ въ моемъ сочинении «Въче и сельский сходъ на Руси», написаніемъ котораго я занять въ настоящее время». Изъ этого сообщенія, между прочимъ, видно, что г. Сениговъ не только ученый, а и галантный человъкъ, такъ какъ, вопреки невъжливому обычаю, выдѣляетъ «любительницъ русской исторіи» изъ общаго состава любителей. Но главное достоинство г. Сенигова есть осторожность, вполнѣ, конечно, и подобающая серьезному человѣку науки, которому скороспѣлые выводы и обобщенія должны претить, -- осторожность и логичность.

Менфе осторожный ученый, задавшись мыслью изслёдовать народное воззрѣніе на Іоанна Грознаго, прямо обратился-бы къ памятникамъ народнаго творчества – пѣснямъ, сказкамъ, разсказамъ. Г. Сениговъ не таковъ. Онъ приступаетъ къ дѣлу такъ: «прежде чёмъ обратиться къ изложенію событій царствованія Іоанна Грознаго съ народной точки зрѣнія, считаю нужнымъ опредѣлить, какую именно точку зрѣнія должно признать народною, --есть-ли эта точка зрћнія политическая, нравственно-религіозная, экономическая или какая-либо другая». Видите, какъ осторожно: г. Сениговъ не хочетъ прикоснуться къ фактическому матеріалу прежде. чтыть опредтлить, какова именно народная точка зртнія. Но «любительницы и любители русской исторіи» не безъ удивленія встричаютъ дальнъйшее изложение г. Сенигова. Послъ вышеприведеннаго онъ безъ передышки продолжаеть: «Чтобы опредѣлить болве яснымъ, рельефнымъ образомъ, какую именно точку зрвнія на политическія событія того или другого царствованія признать народною, я приведу народный разсказъ, который объясняетъ причину происхожденія одного внутренняго политическаго событія царствованія Іоанна IV; въ этомъ разсказѣ рѣшается вопросъ:

«отчего на Руси завелась измѣна». Что же это такое? Прежле изложенія событій съ народной точки зр'внія, надо опред'ялить эту точку зрѣнія, а для опредѣленія этой точки зрѣнія надо обратиться къ народному разсказу объ одномъ событи... Это какъ будто на чехарду похоже. И, къ сожалѣнію, этой забавной нгры ума въ произведении г. Сенигова слишкомъ много. Не успѣете вы остановиться на какой-нибудь его мысли, какъ уже черезъ нее съ истинно акробатическою внезапностью скачетъ другая и въ свою очередь ждеть скачка черезъ себя. Приведя народный разсказъ о томъ. «отчего на Руси завелась измѣна» (при чемъ никакого историческаго событія, конечно, на лицо не оказывается), г. Сениговъ замѣчаетъ: не надо забывать, что народъ не могъ и не можетъ исключительно съ одной какой-нибудь точки зрѣнія смотрѣть на факты своего прошлаго и настоящаго». Значитъ, повидимому, нечего и разсуждать о выборѣ между «политической, религіозно - нравственной, экономической или какой-либо другой» точкой зрвнія. Это точно, говорить г. Сениговъ, но можно уловить преобладающую точку зрѣнія. А далѣе уже прямо: «По моему мнѣнію, не только преобладающею, но и самою древнею, первоначальною точкою зрѣнія, съ которой обыкновенно народъ смотрѣлъ и смотритъ на событія своей прошлой и настоящей жизни, является точка зрѣнія экономическая». Локазательства, приводимыя г. Сениговымъ въ пользу этой своей мысли, изумительны. «Въ упомянутомъ мною только что народномъ разсказѣ «Отчего на Руси завелась измѣна», --- говоритъ онъ. -- происхождение боярской измѣны вполнѣ объясняется съ экономической точки зрѣнія Царь, который пожалѣлъ одной бочки золота для мужика, спасшаго ему престолъ и доставившаго ему 12 бочекъ золота, а также ежегодную дань съ иноземныхъ государей, наказывается измѣною бояръ. Если вникнуть во внутренній смыслъ этого народнаго разсказа, то выходить, что бояре потому могли измѣнить своему народу, его интересамъ, что самъ царь подалъ примъръ таковой измъны». Надо замътить, что въ приведенномъ г. Сениговымъ разсказѣ собственно о боярской измѣнѣ нѣтъ ни одного слова. Но интереснѣе вопросъ: при чемъ туть экономическая точка зрѣнія? Неужели г. Сениговъ до такой степени наивенъ, что во всякомъ разсказѣ, гдѣ такъ или иначе фигурируютъ деньги, золото, увидитъ экономическую точку зрънія? Повидимому, такъ, потому что вѣдь ровно ничего другого

Digitized by Google

«экономическаго» въ разсказѣ нѣтъ. Дѣло, однако, въ томъ, что экономическая точка зрѣнія» есть для нашего ученаго какой-то магическій ключъ ко всѣмъ замкамъ, или еще вѣрнѣе—разрывътрава, которую стоитъ только приложить къ любому замку или запору, чтобы всѣ преграды разсыпались.

Почему нътъ народныхъ пъсенъ, касающихся, напримъръ, удѣльныхъ междуусобій? Нѣкоторые полагають, что такія пѣсни были, но затерялись и еще могуть быть открыты, или же вошли въ составъ наслоеній какого-нибудь извъстнаго цикла пъсенъ. Г. Сениговъ рѣшительно отрицаетъ такое объяснение: -- дѣло просто въ экономической точкъ зрънія: «Признавая, что преобладающею точкою зрѣнія у нашего народа на то иди другое политическое событие или лицо была и есть экономическая, мы получаемъ возможность съ достаточною въроятностью предполагать, что о нѣкоторыхъ событіяхъ своего прошлаго, какъ напримбръ, объ удѣльныхъ междуусобіяхъ, причинившихъ не мало бъдъ населенію древне-русскихъ селъ и городовъ, народъ могъ не слагать песенъ, такъ какъ воспоминание объ этихъ событияхъ не представляло для него ничего отраднаго, на чемъ бы могла успокоиться его душа, по временамъ тревожимая экономическимъ гнетомъ». Любительницы и любители русской исторіи могуть спросить:-да развѣ народное творчество возбуждается только пріятными, отрадными явленіями?-Да, да и да,-отвѣчаетъ г. Сениговъ (стр. 26, 30, 33, 40).-Однако, продолжають любительницы, эпоха Іоанна Грознаго не могла, повилимому, возбуждать пріятныя, отрадныя впечатленія, а между темъ, произведеній народнаго творчества, относящихся къ этой эпохѣ, сохранилось много. и въ нихъ все кровь, казни, гнѣвъ.-Это совсѣмъ другое дѣло: народъ смотрѣлъ на Іоанна Грознаго и его царствование съ экономической точки зрѣнія и видѣлъ въ Грозномъ защитника своего отъ экономическаго гнета бояръ; защита эта выражалась, съ одной стороны, казнями бояръ, а съ другой-земскими реформами. -- Однако реформами этими народное творчество не вдохновлялось?-Это понятно: «разсматриваемыя съ экономической точки зрѣнія, эти реформы едва ли могли казаться нашимъ предкамъ особенно привлекательными; служба выборныхъ старостъ и целовальниковъ оказывалась весьма тягостною, такъ какъ съ нею соединялась вся отвѣтственность за сборы податей; вслѣдствіе чего самый этоть сборъ, предоставленный выборнымъ отъ общинъ,

имѣлъ характеръ повинности».— Но, возражаютъ любительницы русской исторіи, народное творчество говоритъ о казняхъ не только бояръ, а и, напримѣръ, «мужиковъ новгородскихъ», и о томъ, что «сталъ православный царь грознѣй прежняго, онъ за правду, за неправду дѣлалъ казни лютыя».

На это возражение у г. Сенигова нътъ отвъта. Онъ можетъ сослаться только вообще на популярность Ивана Грознаго, а причина этой популярности заключается въ томъ, что «онъ былъ вполнѣ народнымъ государемъ, являясь истиннымъ представителемъ великорусскаго племени, носителемъ и проводникомъ его основныхъ началъ самодержавія, православія и народности». Этимъ своимъ положеніемъ г. Сениговъ очень дорожить и повторяеть его нѣсколько разъ (стр. 43, 45, 47, 48). Спрашивается, однако, какъ связать его съ экономическою точкою зрѣнія, которая руководить и самимъ г. Сениговымъ, и русскимъ народомъ на всемъ протяжении его истории? Почему г. Сениговъ отрицаетъ въ народныхъ воззрѣніяхъ нравственно-редигіозную, политическую и всякую иную точку зрѣнія и усваиваетъ имъ только экономическую, когда въ формулѣ «самодержавіе, православіе и народность» есть элементы и нравственно-религіозные, и политическіе, и не достаетъ именно только экономическихъ? Мудрый Эдипъ, разрѣши!

Я могъ бы привести еще много курьезнъйщихъ разсужденій г. Сенигова съ «экономической точки зрѣнія», но думаю, что послѣ сказаннаго игра не стоитъ свѣчъ. Да и не ради его самого я объ немъ рѣчь веду, а частію въ интересахъ нижеслѣдующаго, частію же для иллюстраціи тѣхъ выводовъ, къ которымъ мы пришли въ декабрьской книжкъ «Русскаго Богатства» за истекшій годъ. Любопытно, однако, знать-какимъ образомъ сложилось столь странное коловращение идей г. Сенигова? Мнъ ничего не извъстно ) г. Сениговъ, кромъ упомянутой брошюры о народномъ воззрѣніи на Ивана Грознаго и заглавій еще трехъ его произведеній, но дѣло, мнѣ кажется, могло происходить такъ. Молодой, не особенно даровитый, лишенный всякой оригинальности мысли, но очень трудолюбивый ученый, степенно занимался новгородскими лѣтописями. Погруженный въ эти сѣдые документы, переходя, подобно Гетевскому Вагнеру, von Buch zu Buch, von Blatt zu Blatt, онъ не особенно горячо интересовался какъ дѣлами текущей жизни, такъ и различными теоріями исто-

240

Digitized by Google

рическаго процесса. Онъ имълъ, однако, извъстный образъ мыслей относительно русскихъ делъ, выраженный еще полстолетия тому назадъ формулою «самодержавіе, православіе и народность» По отношенію къ Іоанну Грозному онъ тоже примкнулъ къ готовому взгляду, по которому первый московскій царь быль царемъ сознательно демократическимъ, истреблявшимъ бояръ въ интересахъ народа. Словомъ, молодой ученый принадлежалъ къ числу тѣхъ, про которыхъ говорятъ, что они пороху не выдумаютъ, но, при его трудолюбіи, онъ могъ бы принести извѣстную пользу по части фактической разработки историческихъ данныхъ. На бѣду до него донеслось вѣяніе теоріи «экономическаго матеріализма», нынѣ многихъ соблазняющей какъ въ Европѣ, такъ и у насъ. Донеслось оно не изъ первыхъ рукъ, въ сильно упрощенномъ видѣ, и. благодаря малому знакомству молодого ученаго съ философско-историческими теоріями вообще, ослѣнило его своею простотою и ясностью, но не проникла въ самое су щество его міросоверцанія. Вслѣдствіе этого, въ головѣ молодого ученаго образовался, если позволительно такъ выразиться, нѣкоторый фаршъ. Онъ не только самъ исповѣдуетъ самодержавіе, православіе и народность, и вмѣстѣ съ тѣмъ экономическій матеріализмъ, но и всему народу русскому на всемъ протяженіи его исторіи усваиваеть эту странную смѣсь, этоть фаршъ, ингредіенты котораго могутъ быть только механически смѣшаны.

Все это лишь мое предположеніе: г. Сениговъ нигдѣ не упоминаетъ о теоріи экономическаго матеріализма. Но онъ стоитъ именно на ея точкѣ зрѣнія, -- конечно, очень своеобразно примѣняя ее, — когда усматриваетъ исключительно экономическую подкладку въ избранной имъ для изслѣдованія исторической эпохѣ. И иначе, какъ вліяніемъ плохо усвоенной, не переваренной теоріи экономическаго матеріализма, я не могу объяснить себѣ удивительные курбеты мысли г. Сенигова. Очевидно, во всякомъ случаѣ, что желаніе подвести экономическій фундаментъ подъ историческія явленія налетѣло на него откуда-то со стороны и не продумано имъ самостоятельно.

Въ этой же книжкъ «Русскаго Богатства» читатель найдетъ или уже нашелъ статью г. Каръева о книгъ Лоріа. Въ книгъ этой тоже много курьезныхъ объясненій историческихъ явленій съ экономической точки зрънія, хотя нашъ соотечественникъ далеко превзошелъ итальянскаго писателя въ этомъ отношеніи

16

Ни то, ни другое произведение не должно быть поставлено въ счеть самой теоріи экономическаго матеріализма, которая и сама по себѣ достаточно одностороння, чтобы еще принимать на себя отвѣтственность за ея отраженія въ разныхъ кривыхъ зеркалахъ. Но дёло въ томъ, что такихъ отраженій нынѣ развелось чрезвычайно много какъ въ Европъ, такъ и у насъ, и разобраться въ нихъ дѣло не легкое. Собственно общаго между произведеніями Лоріа и г. Сенигова только пріемы искусственной натяжки въ объяснении историческихъ фактовъ исключительно съ экономической точки зрѣнія. Но затѣмъ они рѣзко различаются не только по своему общему міросозерцанію, но и потому еще, что Лоріа, какъ ни какъ, связываетъ свои концы съ концами, а произведеніе г. Сенигова есть, дъйствительно, пъчто фаршированное. Эта-то фаршированность мысли, составляя отличительную черту многихъ «молодыхъ людей, не достигшихъ 35-лѣтняго возраста» какъ въ Европѣ, такъ и у насъ, есть вмѣстѣ съ тѣмъ источникъ той внутренней, оскорбляющей человъческую совъсть надменности, объ которой упомянуто выше.

Здѣсь было бы соблазнительно припомнить нѣкоторыя изъ приведенныхъ мною въ декабрьской книжкѣ надменныхъ отвѣтовъ «молодыхъ, не достигшихъ 35 лѣтъ» корресћондентовъ «Эрмитажа»: все это, несомнѣнно, фаршированныя головы, притомъ необычайно гордо поставленныя. Но я это дѣло пока отложу, чтобы не отрываться отъ теоріи экономическаго матеріализма и связаннаго съ нею марксизма, хотя мнѣ всетъки придется сказать нѣсколько словъ вообще о нашихъ «молодыхъ людяхъ, не достигшихъ 35-лѣтняго возраста».

Той стороны, съ которой подошелъ къ учащейся молодежи г. Обнинскій, я не коснусь, — объ этомъ было достаточно говорено. Это во-первыхъ. Во-вторыхъ, если молодые люди, «смѣющіеся надъ отцовскими идеалами» и въ то же время «солидно винтящіе» и проч., и могутъ имѣть свое значеніе въ общественной жизни, то собственно ихъ психологія, скудная и упрощенная, нисколько не интересна. Въ-третьихъ, я имѣю въ виду не спеціально учащуюся молодежь, а и отучившуюся, и другихъ поучающую, послѣднюю даже въ особенности. Установленный французскими декадентами предѣльный возрастъ молодости имѣетъ

242

значение и у насъ, и, можетъ быть, по тъмъ же самымъ отчасти причинамъ. Вы нынѣ сплошь и рядомъ можете встрѣтить людей, приближающихся къ 35-лѣтнему возрасту или даже достигшихъ его, которые, утративъ уже многія качества молодости, все еще остаются въ составѣ «молодого поколѣнія». Ссылаясь на какойто якобы общій историческій законъ смізны идеаловъ чуть не каждыя десять лёть, они такъ или иначе враждують съ «отцовскими идеалами», но собственно «молодыми» или «лѣтьми» они числятся больше потому, что еще ничего цинаго не успили сдилать, и это дастъ имъ право считать себя «подающими надежды». Будемъ надъяться,----«надежды юношей питають, отраду старцамъ подаютъ», --- но пора бы, наконецъ, предъявить и заслуги, а возстаніе противъ «отцовскихъ идеаловъ». само по себѣ, еще не есть заслуга. Мы уже много видёли такихъ возстаній. которыя, однако, покрасовавшись и вкоторое время въ лучахъ собственнаго уловольствія, лопались, какъ мыльные нузыри...

31 декабря умеръ II. А. Гайдебуровъ, редакторъ-издатель «Недѣли». Безъ малаго двадцать пять лѣтъ своей жизни потратилъ этотъ труженикъ литературы на «Недѣлю», добившись подъ конецъ значительнаго усиѣха. Самъ онъ писалъ мало сравнительно, но всю душу свою клаль въ «Неделю» и отличался вообше необыкновенною преданностью литературѣ и ея интересамъ, что особенно сказалось въ его многолѣтней дѣятельности въ составѣ комитета .Іитературнаго фонда. Умеръ онъ, можно сказать, за работой, потому что еще за нъсколько часовъ передъ смертью читаль корректуру и въ промежуткѣ между предсмертными болями дѣлалъ распоряженія относительно слѣдующаго номера «Недѣли», не думая, что ему уже не придется увидѣть перехода его любимаго дѣтища въ новый 1894 годъ. Будучи человъкомъ 60-хъ годовъ, онъ, однако, никоимъ образомъ не можетъ быть обвиняемъ въ упорствъ по части своихъ «отцовскихъ плеаловъ» и въ нежелании предоставить честь и мъсто новымъ. литературнымъ наслоеніямъ. Напротивъ, у него была какая-то странная слабость къ провозвъстникамъ «новыхъ словъ». – и сколько же ихъ прошло по страницамъ «Недѣли», гордо потрясая знаменами возстанія! Именно знаменами, а не знаменемъ, потому что на каждомъ знамени былъ новый девизъ, отличный и отъ предъидущихъ, и отъ послѣдующихъ. Общаго между ними только и было, что отрицательный фактъ возстанія. «Идеалы 16\*

отцовъ и дѣдовъ надъ нами безсильны», — говорилось въ «Недѣлѣ» четыре года тому назадъ. То же самое говорилось въ ней неоднократно и раньше. Но то, во имя чего происходило это отрицаніе отцовскихъ идеаловъ, было очень различно въ разное время: то это была «деревня» и «самобытность», то «чистая красота», «дѣйствительность», «бодрящія впечатлѣнія»... И всякій разъ эти «новыя слова» говорились отъ лица молодого поколѣнія, и всякій разъ они въ скорости тонули въ морѣ забвенія даже для самой «Недѣли». Поучительные прецеденты для нынѣ возстающихъ.

Если вы нынѣ встрѣтите молодого человѣка (до предѣльнаго) возраста включительно), который даже съ нѣсколько излишней торопливостью заявить вамъ, что онъ «матеріалисть», то это не значить, чтобы онъ былъ матеріалистомъ въ обще философскомъ смысль, въ какомъ у насъ въ старину были поклонники Бюхнера и Молешота. Очень часто вашъ собесъдникъ ни малъйше не интересуется ни метафизическою, ни научною стороною матеріализма и даже весьма смутное понятіе объ нихъ имѣстъ. Онъ хочетъ сказать, что онъ послѣдователь теоріи экономическаго матеріализма, да и то въ особенномъ, условномъ смыслѣ, объ которомъ у насъ сейчасъ рѣчь пойдетъ. Онъ станетъ вамъ доказывать, что имъ, молодому поколѣнію, надовли идеализмъ и утопичность отцовъ и что они требуютъ трезваго, научнаго мышленія, чуждаго субъективныхъ увлеченій. Въ тотъ же самый день вы можете, просматривая новую книжку журнала, прочитать въ ней статью, въ которой излагается совсѣмъ иная новая мозговая линія: молодому поколѣнію надоѣло именно трезвое, научное мышленіе, и ему мало дѣла до такихъ пустяковъ, какъ экономическія явленія, оно въ высь смотрить, въ мистическую и метафизическую высь. Возможна для васъ такая удача, что въ предвлахъ того же дня вы встрвтите еще и толстовца, и дека дента, и ничшіанца,-и все это будетъ говорить отъ имени молодого поколѣнія и съ удивительною наивностью, граничащею, впрочемъ, съ наглостью, требовать, чтобы и вы разорвали съ «традиціями прошлаго», потому что, дескать, во-первыхъ, мы--молодое поколѣніе, а во-вторыхъ, «съ нами Богъ!» - какъ буквально выразился въ печати одинъ изъ этихъ скромныхъ людей, или «за насъ исторія, непреоборимый естественный ходъ вещей», -- какъ говорятъ другіе. Они до такой степени ослѣплены

Digitized by Google

244

и самоувѣренны, что имъ и въ голову не приходить мысль, что если бы даже дѣйствительно все молодое поколѣніе было единомысляще, то это всетаки бы еще не рѣшало вопроса объ истинѣ, ибо не разъ въ исторіи цѣлыя молодыя поколѣнія во тьмѣ ходили и на пустыя или дрянныя дѣла свою жизнь ухлопывали. Но вѣдь нѣтъ и единомыслія. Эти господа копошатся каждый въ своемъ углу, и, видя около себя десятокъ-другой Ивановъ и Петровъ, не видятъ изъ-за этихъ деревьевъ лѣсу. А если вы поближе въ нихъ всмотритесь, то увидите, что и въ своемъ-то углу они не могутъ разобраться, что и тамъ-то Иванъ не сговорился съ Петромъ и вынужденъ отъ него отрекалься: это, молъ, не настоящій, а настоящіе — я, да два Сидора, да другой Петръ.

Я недавно говорилъ о «народникахъ». Я старался показать, что они не успѣли до сихъ поръ сколько-нибудь обстоятельно не только обосновать, а даже формулировать свои взгляды, а между тёмъ успёли уже обнаружить противорёчіе этихъ взглядовъ съ настоятельнѣйшимъ требованіемъ нашей жизни; требованіемъ столь настоятельнымъ, что безъ его удовлетворенія всѣ добрыя намѣренія даже самихъ народниковъ должны расплыться въ мірѣ прекрасныхъ словъ и мечтаній. Но въ виду постановки вопроса въ книжкъ г. В. В. «Наши направленія», по поводу которой я писалъ. мнѣ пришлось оговориться, что ни для кого не обязательно выбирать между «народничествомъ» и «марксизмомъ». Нъсколько словъ, сказанныхъ мною объ этомъ противоположении, было достаточно, чтобы взволновать господъ марксистовъ. Они кстати припомнили мнѣ и очень уже старые мои грѣхи противъ русскаго марксизма, тѣ самые, которые въ свое время вызвали «Письмо Карла Маркса», напечатанное въ 1885 г. въ «Юридическомъ Въстникъ». Я получилъ нъсколько писемъ. Нъкоторыя мъста изъ этихъ писемъ представляютъ, мнъ кажется. общій интересъ, и я ихъ приведу.

Одно письмо подписано во множественномъ числѣ: «Марксисты». Авторы письма находять, что я обнаруживаю или «неспособность понять ихъ точку зрѣнія, или желаніе путемъ искаженій скомпрометтировать ее въ глазахъ читающей публики». Но такъ какъ авторы признаютъ за мною вообще нѣкоторыя «умственныя способности» и нѣкоторую «нравственную личность», то они недоумѣваютъ. «Своей формулировкой, —пишутъ они, —вы, вмѣстѣ

съ г. В. В., придисываете намъ какую-то активную дѣятельность въ сторону разрушенія существующей экономической организаціи, между тѣмъ, какъ основной нашей точкой исхода, на которой мы строимъ свою практическую программу, является, напротивъ, убъжденіе, что характеръ нашей экономической эволюціи, какъ до сихъ поръ не зависѣлъ, такъ не можеть зависѣть и въ болѣе или менве близкомъ будущемъ отъ той или другой двятельности интелльгенціи. Съ начала 70-хъ годовъ вы доказываете существованіе въ Россіи особыхъ условій, благодаря которымъ она можетъ миновать капиталистическую стадію развитія. Мы отрицаемъ наличность такихъ условій. Мы находимъ, что ходъ экономической эволюціи, какъ до сихъ поръ состоялъ въ разрушеніи экономической организаціи, унаслёдованной отъ крёпостного права, такъ и впредь будеть отличаться твмъ же характеромъ. Этотъ взглядъ нашъ неразрывно связанъ съ убъжденіемъ, что экономическая эволюція при настоящихъ условіяхъ можетъ совершаться только инстинктивнымъ путемъ, такъ, какъ она совершалась до сихъ поръ новсюду въ Западной Европъ, и что сознательная дъятельность интеллигенціи не можетъ измѣнить характеръ этой эволюціи».

Это-самая существенная часть письма, какъ указывають п сами авторы его. Если читатель приномнить вышеупомянутое «Письмо Карла Маркса», то онъ увидить, что самъ Марксъ былъ далеко не столь увѣренъ въ непреклонности историческаго процесса, какъ «Марксисты». Въ принципѣ онъ допускалъ, напротивъ, полную возможность сознательнаго воздъйствія на ходъ нашей экономической эволюціи. Я слыхаль, впрочемь, что Марксь говорилъ о себѣ, что онъ вообще «не марксисть». и это дѣлаетъ большую честь не только его остроумію, но и широтѣ его взглядовъ. Далѣе, я не совсѣмъ понимаю, какъ можетъ идти рѣчь объ какой-бы то ни было «практической программѣ» тамъ, гдѣ невозможно сознательное воздѣйствіе и гдѣ все идеть «инстинктивнымъ путемъ» и не можетъ идти иначе. И недоумѣніе мое по этому поводу не разсвевается неясною оговоркою насчеть какихъ-то «настоящихъ условій» и о «болѣе или менѣе олизкомъ будущемъ». Я не знаю, объ чемъ именно туть идеть рвчь. Но если эти условія не допускають сознательнаго воздѣйствія, такъ не допускають они и практической программы. Не смѣю утверждать, что не ясна мысль авторовъ письма, но выраженія этой мысли во всякомъ случав не ясны.

Другое письмо полийсано иниціалами, но въ текстѣ авторъ говорить о себѣ: «я-русскій марксисть, и при томъ оскорбленный вами!» Буквально такъ, и съ восклицательнымъ знакомъ. Но такъ какъ въ дальнѣйшемъ изложеній авторъ говорить отъ лица марксистовъ вообще, то я надѣюсь, что лично ему никакого оскорбленія я не нанесъ. Тъмъ не менъе, онъ очень суровъ и долженъ былъ «побороть непріятное чувство, возникающее при личномъ частномъ обращения» ко мнѣ съ письмомъ. Онъ пишетъ: «Вы утверждали передъ вапими читателями, что русскіе марксисты прямо настаиваютъ на необходимости разрушить нашу экономическую организацію, обезпечивающую трудящемуся самостоятельное положение въ произволствѣ. Отъ какихъ это марксистовъ вы слышали, или гдъ въ ихъ произведеніяхъ читали, что они прямо или даже косвенно настаиваютъ на лишении хозяйственной самостоятельности работника — крестьянина и кустаря?! Несколько ниже вы сами стараетесь вразумить г. В. В., что «процессъ, котораго онъ жлетъ въ болѣе или менѣе отдаленномъ будущемъ. въ зависимости отъ какихъ-то прогрессивныхъ подвиговъ Интеллигенціи, происходить сейчась передъ его глазами». Этоть про цессъ состоитъ въ томъ, что масса крестьянства «раскрестьянивается»: «крестьянское хозяйство уже въ теченіе многихъ лѣтъ надаеть; деревня раскалывается на два слоя, выдъляя богатыхъ кулаковъ, держащихъ подъ своей иятой остальное население деревни; это послѣднее утрачиваетъ самостоятельное положеніе въ производствѣ». Слѣдовательно, при чемъ же тутъ, въ этомъ процессѣ, «прямое настаиваніе» марксистовъ на лишеніе крестьянина и кустаря хозяйственной самостоятельности въ производствѣ?... Въ настоящій моментъ первоначальнаго капиталистическаго накопленія, когда индустріальный капитализмъ только что организуется, а каниталъ орудуетъ, главнымъ образомъ, на поприщѣ обмѣна — экспропріируемому сельскому населенію предстоить не въ «фабричномъ котлѣ вывариться» (выраженіе Зибера): а погибнуть (подчеркнуто въ письмѣ) отъ голода и болѣзвей. Это хорошо извѣстно русскимъ марксистамъ. А вы предполагаете, что мы, русскіе марксисты, спокойно и даже радостно взираемъ на эти ужасы и даже «прямо настаиваемъ» на дальнъйшемъ раззореніи деревни... Насъ до глубины души возмущаетъ подобное обвиненіе, основанное у васъ на непониманіи нашей идеи. Мы идеалоги трудящагося класса и въ качествѣ марксистовъ особен. но, всѣми силами будемъ стремиться къ тому, чтобы уменьшить ряды безработнаго пролетаріата, посредствомъ превращенія членовъ его (босяковъ), насколько это будетъ возможно, въ самостоятельныхъ хозяевъ, и будемъ высказываться за то, чтобы неизбѣжный (при современныхъ историческихъ условіяхъ) процессъ разложенія деревни былъ хотя-бы ослабленъ».

Повторивъ еще разъ, что я дѣла не понимаю и не знаю, мой корреспондентъ представляетъ мнѣ, однако, вслѣдъ за тѣмъ выходъ изъ труднаго положенія. «Но дыму безъ огня не бываетъ, — говоритъ онъ. Мнѣ самому извѣстенъ слѣдующій фактъ. Такіе-то (названа одна изъ губерній) марксисты, какъ я слышалъ, разразились гнѣвомъ противъ молодежи, отправлявшейся въ деревню «кормить крестьянъ»; они убѣждены, что кормить крестьянъ значитъ «препятствовать процессу созиданія капитализма». Я склоненъ думать, что подобный же абсурдъ далъ вамъ поводъ отождествлять «русскихъ марксистовъ« съ «рыцарями накопленія».

Извините, мой суровый корреспонденть, я не отождествляль русскихъ марксистовъ съ рыцарями накопленія, хотя допускаю. что послѣдніе могутъ, если въ томъ надобность окажется, довольно удобно устроиться подъ знаменемъ русскаго марксизма. Но вы правы, предполагая, что «абсурды», въ родѣ приведеннаго вами, имѣютъ для меня значеніе, и думаю, что я, въ свою очередь, правъ, придавая имъ таковое. Мой суровый корреспондентъ знаетъ одинъ «абсурдъ», а я ихъ знаю довольно много. Онъ считаетъ тѣхъ господъ, которые протестовали, во имя марксизма, противъ помощи голодающимъ крестьянамъ, не настоящими марксистами, а вотъ онъ и его единомышленники-настоящіе. Весьма. однако, возможно, что я послѣ этой статьи получу письмо, въ которомъ будетъ изложено, что настоящіе-то не здѣсь и не тамъ. а вотъ гдѣ. На основании уже имѣющихся у меня писемъ, а также статей въ марксистскомъ духѣ, присылаемыхъ въ редакцію. я въ этомъ совершенно увѣренъ и могу даже отчасти предвидъть тъ пункты, которые вызовуть протесты третьихъ, четвертыхъ, можетъ быть, пятыхъ настоящихъ марксистовъ. Я лично думаю, что «превращение босяковъ, насколько это будетъ возможно, въ самостоятельныхъ хозяевъ», превращение, которымъ намфрены заняться мой корреспонденть и его единомышленники въ качествѣ именно марксистовъ, есть просто доброе дѣло, ничего спеціально марксистскаго въ себѣ не заключающее. Жаль только, что авторъ не объясняетъ ни средствъ. которыми онъ разсчитываеть выполнить эту задачу, ни того, гдѣ именно онъ лумаетъ устраивать самостоятельное хозяйство «босяковъ»---на землѣ-ли или въ какой-нибудь области обрабатывающей промышлекности. Признаюсь, мит вообще многое непонятно въ этомъ проектѣ, можетъ быть, благодаря моей непонятливости, а можетъ быть, потому, что авторъ только бросилъ идею, не вхоля ни въ какія подробности. Но, какъ и всякому доброму дѣлу. я желаю его плану успѣха. Не такъ, однако, я думаю, просто отнесутся къ нему нѣкоторые марксисты. Одни-можетъ быть, и не настоящіе, но объявляющіе себя таковыми - скажуть, что эта задача не только не заключаеть въ себѣ ничего спеціально марксистскаго, но прямо противоположна цёлямъ марксистовъ: ибо, дескать, ближайшая стадія нашего экономическаго развитія должна состоять въ отлучении работника отъ средствъ производства, въ частности въ обезземелении крестьянъ, и потому нелѣпо и нежелательно задерживать этотъ процессъ. Смѣю увѣрить моего суроваго корреспондента, что такие марксисты есть не только въ такой-то губернія, а и во многихъ другихъ мъстахъ. Смѣю увѣрить какъ его, такъ и тѣхъ "марксистовъ", которые подписались подъ другимъ письмомъ во множественномъ числѣ, что я не наобумъ писалъ о «прямомъ настаивании на дальнѣйшемъ раззореніи деревни»: собственными ушами соотвѣтственныя слова слышалъ и собственными глазами ихъ видалъ черными буквами на бълой бумагъ. И если мои корреспонденты этого не слыхали и не видали, такъ не я заслуживаю упрека въ незнаніи. И повторяю, что планъ моего суроваго корреспондента, относительно устройства самостоятельнаго хозяйства босяковъ, не заслужитъ одобренія настоящихъ (они такъ говорятъ) марксистовъ не со стороны его неясности или мечтательности, а принципіально. Одни отвергнуть его рѣшительно и враждебно, другіе, болѣе снисходительные, скажутъ: коли вамъ охота заниматься такими пустяками, занимайтесь, а намъ не по дорогѣ.

Далѣе, мой корреспондентъ называетъ марксистовъ: "идеалогами трудящагося класса". Очень радъ это слышать, но едва ли онъ можетъ говорить это отъ лица всѣхъ марксистовъ: есть и такіе, для которыхъ "идеалогъ чуть ли не бранное слово, ибо, дескать, въ основаніи всякаго историческаго момента лежатъ извѣстныя матеріальныя условія производства; исторія есть борьба классовъ и "побѣдителями въ этой борьбѣ выходятъ тѣ изъ нихъ, которыхъ выдвигаетъ въ данное время экономическое развитіе безъ всякаго соображенія съ чьими бы то ни было идеалами" (цитирую подлинный, тоже рукописный документъ).

Можеть, быть это опять таки марксисты не настоящіе, но они считаютъ и объявляютъ себя таковыми и такъ же охотно, и такъ же, въ словесномъ смыслъ, умъстно цитируютъ Маркса, Энгельса, разныя нѣмецкія соціалъ-демократическія брошюры. Въ виду такихъ противоръчій я прошу господъ "русскихъ марксистовъ" думать, что то нелестное, что мнѣ придется ниже ска зать о русскомъ марксизмѣ, относится къ не-настоящимъ, которые. однако. несомнѣнно существуютъ. А обыкновеннаго читателя прошу простить мнѣ нарочитую пестроту настоящей нашей бестаты. Я очень чувствую этоть недостатокъ и очень огорченъ имъ. Но господствующая нынъ въ русскихъ умахъ и сердцахъ смута такъ велика, многостороння и огорчительна, что не можеть не отражаться нѣкоторою пестротою на попыткахъ разо. браться въ ней. Тѣмъ болѣе, что источники этой смуты лежать не столько въ нашей жизни, скольки въ Европф, а по занимающему насъ теперь пункту. главнымъ образомъ, въ Германии. Туда намъ и слѣдуетъ теперь обратиться.

Возьмемъ недавно вышедшую въ Берлинѣ книгу Вильгельма Блоса "Исторія нѣмецкаго движенія 1848 и 1849 года" (Die deutsche Revolution. Geschichte der deutschen Bewegung von 1848 und 1849). Авторъ начинаетъ свое предисловіе слѣдующими словами: "Исторіографія нашего времени по большей части находится въ рукахъ литературныхъ лейбъ-гусаровъ, которые прилагаютъ всѣ усилія къ тому, чтобы извратить историческіе факты для вящшаго прославленія системы, господствующей въ данную эпоху, и возвеличиванія разныхъ «великихъ людей». Онъ, Вильгельмъ Блосъ, иначе относится къ историческому матеріалу: онъ воздастъ коемуждо по дѣламъ его. Затѣмъ идуть нѣкоторыя соображенія спеціально о нѣмецкихъ дѣлахъ. Болѣе общее исповѣданіе вѣры историка находимъ въ самомъ текстѣ книги. Говоря о событіяхъ 1848—49 гг. въ Германіи, Блосъ не довольствуется изложеніемъ политическихъ событій въ тѣсномъ смыслѣ слова,

----

а обращаеть вниманіе и на экономическія явленія, и на литерагурныя. Въ числѣ послѣднихъ онъ съ особенною силою выдвигаетъ извѣстный «Манифестъ» Маркса и Энгельса. По его словамъ, «Манифестъ», положивъ основаніе «научному соціализму», навсегда покончилъ какъ съ буржуазнымъ либерализмомъ, такъ и съ утопическимъ и съ мѣщанскимъ (kleinbürgerlich) соціализмомъ. «Вмѣстѣ съ тѣмъ,—продолжаетъ Блосъ, – было провозглашено совершенно новое, такъ называемое матеріалистическое пониманіе исторіи, по которому всемірная исторія есть лишь рядъ эпизодовъ классовой борьбы. Съ полнымъ правомъ сказано было, что это пониманіе исторіи имѣетъ такое же значеніе для исторической науки, какъ "Lарвинова теорія измѣнчивости видовъ для современнаго естествознанія».

Кромѣ «классовой борьбы», основной пунктъ матеріалистическаго пониманія исторіи есть то положеніе, что явленія юридическія, политическія, художественныя, культурныя и проч. составляють не болѣе, какъ надстройку на экономическомъ фундаменть, сущность котораго состоить въ формахъ производства и обмвна. Каждая эпоха развиваеть свои новыя матеріальныя силы, и возникаеть борьба между ними и предъидущей формой производства. Все это витстъ взятое (до сравненія Маркса съ Дарвиномъ включительно) представляетъ для нѣмецкой соціалъцемократіи и соотвътственной части нъмецкой литературы нъчто въ родъ символа въры, допускающаго только комментаріи и ужъ во всякомъ случай не сомнънія. Огромный, общепризнанный авторитетъ Маркса, какъ теоретика экономической науки, прикрываетъ своимъ флагомъ весь этотъ багажъ, усердно распространяемый во множествѣ журнальныхъ статей, публичныхъ рѣчей и популярныхъ брошюръ, написанныхъ, главнымъ образомъ, для нѣмецкихъ рабочихъ. Въ чрезвычайно ясной, общедоступной формѣ излагается, что Марксъ, авторъ всемірно извѣстнаго «Капитала», человъкъ огромной эрудиціи и ръдкой логической силы, открылъ истинный смыслъ исторіи и разъяснилъ челов'ячеству его прошедшее, настоящее и будущее. Довольно морочили людей разные представители такъ называемой философіи исторіи, которые видѣли въ исторіи то какую-то саморазвивающуюся идею, то безтолковую сумятицу войнъ, нашествій, перемирій, возстаній, усмиреній, дипломатическихъ сношеній, религіозныхъ возбужденій и прочихъ историческихъ явленій, во главѣ которыхъ стоитъ

251

непремѣнно какой - нибудь «великій человѣкъ»; то послѣдовательную смѣну міросозерцаній или идеаловъ, или юридическихъ формъ быта, или нравовъ и обычаевъ; то постепенное преодолѣніе силъ природы при помощи научныхъ открытій и промышленныхъ изобрѣтеній. Да и мало ли еще глупостей наговорили историки! Марксъ доказалъ, во-первыхъ, что ходъ исторіи ни отъ какихъ великихъ или невеликихъ людей не зависитъ, а управляется собственными, имманентными законами, непреоборимыми какъ для малыхъ, такъ и для великихъ людей. Во-вторыхъ, что фундаментъ исторіи составляютъ формы производства матеріальныхъ цённостей и обмёна ихъ; все остальное-религія, философія, наука, искусство, политическія, юридическія формы, нравы, обычаи-все это только постоянно измѣняющіеся результаты классовой борьбы и надстройка надъ экономическимъ фундаментомъ. Но-продолжаетъ популярная марксистская литера. тура-Марксъ покончилъ не только со всѣми доселѣшними истолкователями прошедшаго, а и со всѣми утопистами и идеалистами будущаго, мечтающими направить исторію по лично имъ правящемуся пути. Законы исторіи, установленные теоріей экономическаго матеріализма, непреоборимые, неотвратимые, ясно указывають путь, по которому пойдеть человѣчество, совсѣмъ независимо отъ того, нравится ли это кому-нибудь или не нравится. Капиталистическая форма производства разложила феодальный строй, но затвиъ развиваетъ собственныя, заключающіяся въ ней противорѣчія и вызываетъ новую классовую борьбу. Капиталистическая форма производства нуждается въ арміи свободныхъ рабочихъ — свободныхъ и отъ феодальной зависимости, и отъ средствъ и орудій производства. Процессъ образованія этой арміи свободныхъ пролетаріевъ, выносящихъ на рынокъ свой трудъ, былъ страшно тяжелъ; чтобы такая масса рабочихъ могла вынести на рынокъ свой трудъ, она должна была быть предварительно такъ или иначе согнана съ земли и вообще экономически обобрана, что сопровождалось неисчислимыми бъдствіями. Но теперь этоть бъдственный процессъ заканчивается въ Европъ: армія пролетаріевъ готова, сплоченная, объединенная какъ готовностью къ классовой борьбѣ, такъ и самими матеріальными условіями крупнаго производства. Производство это становится въ свою очередь все крупнъе и крупнъе, мелкіе капиталисты побиваются крупными, не выдерживая конкурренцій, —и воть, въ

концѣ концовъ, останутся лицомъ къ лицу немногіе капиталисты и рабочая масса, вслѣдъ затѣмъ уже прекратится всякая классовая борьба и наступитъ на землѣ миръ и въ человѣцѣхъ благоволевіе.

Таково въ общихъ чертахъ содержаніе обширной популярной марксистской литературы. И понятно, какой эффектъ можетъ производить соблазнительная ясность, стройность, законченность этой философско-исторической теоріи, излагаемой вполнѣ увѣреннымъ, не допускающимъ сомнѣній тономъ, въ головахъ нѣмецкихъ рабочихъ. А затѣмъ ростъ и политическая дисциплинированность соціалъ-демократической партіи въ Германіи придаютъ въ свою очередь отраженный блескъ теоріи. Посмотримъ, однако, на дѣло нѣсколько ближе.

Прежде всего при чтени вышеизложеннаго является само собою вопросъ: въ какомъ сочинении Марксъ изложилъ свое матеріалистическое пониманіе исторіи? Въ «Капиталѣ» онъ далъ намъ образчикъ соединенія логической силы съ эрудиціей, съ кропотливымъ изслѣдованіемъ какъ всей экономической литературы, такъ и соотвѣтствующихъ фактовъ. Онъ вывелъ на бѣлый свёть давно забытыхъ или никому нынё неизвёстныхъ теоретиковъ экономической науки и не оставилъ безъ вниманія мельчайшихъ подробностей въ какихъ-нибудь отчетахъ фабричныхъ инспекторовъ или показаніяхъ экспертовъ въ разныхъ спеціальныхъ коммиссіяхъ; словомъ, перерылъ подавляющую массу фактическаго матеріала, частію для обоснованія, частію для иллюстраціи своихъ экономическихъ теорій. Если онъ создалъ «совершенно новое» понимание историческаго процесса, объяснилъ все прошедшее человечества съ новой точки зрения и подвелъ итогъ всёмъ доселё существовавшимъ философско-историческимъ теоріямъ, то сдѣлалъ это, конечно, съ такимъ же тщаніемъ: дѣйствительно пересмотрѣлъ и подвергъ критическому анализу всѣ извѣстныя теоріи историческаго процесса, поработалъ надъ массою фактовъ всемірной исторіи. Сравненіе съ Дарвиномъ, столь обычное въ марксистской литературѣ, еще болѣе утверждаетъ въ этой мысли. Что такое вся работа Дарвина? Нъсколько обобщающихъ, тѣснѣйшимъ образомъ между собою связанныхъ идей, вѣнчающихъ цѣлый Монъ-Бланъ фактическаго матеріала. Гдѣ же соотвътственная работа Маркса? Ея нътъ. И не только нътъ такой работы Маркса, но ея нізть и во всей марксистской литературѣ, не смотря на всю ся количественную общирность и распро страненность. На это указывають и весьма благосклонные къ теоріи экономическаго матеріализма Вейзенгрюнъ («Die Entwickelungsgesetze der Menscheit», «Verschiedene Geschichtsauffassungen») и г. Николаевъ («Активный прогрессъ и экономическій матеріализмъ»). Самыя основанія теоріи экономическаго матеріализма, безчисленное множество разъ повторяемыя, какъ аксіомы, до сихъ поръ остаются между собою несвязанными и фактически не провѣренными, что особенно заслуживаетъ вниманія въ теоріи. въ принципѣ опирающейся именно на матеріальные, осязательные факты, и усваивающей себѣ титулъ по преимуществу «научной».

Что касается самого Маркса, то хотя онъ, какъ въ «Манифестѣ», такъ и въ разныхъ мѣстахъ другихъ своихъ сочиненій. высказываетъ основанія теоріи экономическаго матеріализма, но нигдѣ не обосновываетъ ихъ, ни подробнымъ анализомъ другихъ философско-историческихъ теорій, ни сколько-нибудь значительнымъ фактическимъ матеріаломъ. И самое большое, что онъ въ этомъ отношении далъ, заключается всетаки въ «Капиталѣ», въ особенности въ главѣ о «первоначальномъ накопленіи», гдѣ, однако, ръчь идетъ объ одномъ только историческомъ періодъ, да и въ этихъ предблахъ предметъ, консчно, даже приблизительно не исчерпанъ. Правда, Марксъ, вмѣстѣ съ Энгельсомъ, задумалъ, написать сочинение философско-историческаго и историко-философскаго характера и даже написалъ (въ 1845-47 гг.), но оно никогда не было напечатано. Энгельсъ говоритъ: «Первую часть этого сочиненія составляеть изложеніе матеріалистическаго пониманія исторіи, которое показываеть только, какъ недостаточны были наши познанія въ области экономической исторіи». (Fr. Engels. Ludwig Feuerbach und der Ausgang der classischen Philosopbie. 1888 г.). Такимъ образомъ основные пункты «научваго соціализма» и теоріи экономическаго матеріализма были открыты, а вслѣдъ затѣмъ и изложены въ «Манифестѣ» въ такое время, когда, по собственному признанію одного изъ авторовъ, нужныя для такого дѣла познанія были у нихъ слабы. А затѣмъ Марксъ, раздёливъ свое время между практическою дёятельностью и спеціально-экономическими теоретическими трудами, не успѣлъ или не хотълъ научно обставить свою философско-историческую теорію. Такова доля самого Маркса въ выработкѣ и обоснованіи

Digitized by Google

экономическаго матеріализма, какъ исторической теоріи, имѣющей объяснить намъ все прошедшее человѣчества. Относительно будущаго несомнѣнно ему (можетъ быть, вмѣстѣ съ Энгельсомъ) принадлежитъ предвидѣніе или прорицаніе исхода капиталистическаго строя. Оправдается оно или нѣтъ, — покажетъ намъ будущее, но такъ какъ ничего подобнаго исторія человѣчества не видала до сихъ поръ, то во всякомъ случаѣ не на данныхъ историческаго опыта и исторической науки можетъ это пророчество опираться.

Для экономическаго матеріализма, какъ исторической теорін, больше сдѣдалъ alter ego Маркса-Энгельсъ. Отдѣльныя мысли съ этомъ направлении встрвчаются въ разныхъ его сочиненияхъ. Но у него есть и спеціально историческій трудъ-«Происхожденіе семьи, собственности и государства въ связи (im Anschluss) съ воззрѣніями Моргана». Этотъ «Anschluss» чрезвычайно замѣчателенъ. Книга американца Моргана о «древнемъ обществѣ» появилась много лёть спустя послё того. какъ были провозглашены Марксомъ и Энгельсомъ основы экономическаго матеріализма, и совершенно независимо отъ него. Но экономические матеріалисты, въ лицѣ Энгельса (и Маркса, замѣчаніями котораго Энгельсъ пользовался), «примкнули» къ изслёдованіямъ Моргана, видя въ нихъ дополнение къ своей теоріи или, върнъе, распространение ея на доисторическия времена. Но изслъдования Моргана начинаются съ такого историческаго или, върнъе. доисторическаго періода, когда общество еще не дѣлилось на классы и нѣтъ, слѣдовательно, классовой борьбы, и когда производство матеріальныхъ цѣнностей находится въ столь зародышевомъ состоянии, что о всеопредъляющемъ значении его формы не можетъ быть и ръчи. Поэтому явилась слъдующая поправка или дополнение къ формулѣ матеріалистическаго пониманія исторіи: «По матеріалистическому воззрѣнію. — говорить Энгельсъ въ предисловіи къ первому изданію 1884 г. — опредѣляющимъ моментомъ въ исторіи является въ послёдней инстанціи производство и воспроизведение непосредственной жизни (Production und Reproduction des unmittelbaren Lebens), а опо двояко. Съ одной стороны, производство (Erzeugung) средствъ жизни, предметовъ питанія, одежды, жилища и нужныхъ для этого орудій; съ другой – производство самого человѣка, продолжение рода. Общественныя учрежденія, въ которыхъ живутъ люди извъстной исторической эпохи и извѣстной страны, обусловливаются обоими

видами производства: степенью развитія труда, съ одной стороны. и семьи—съ другой. Чѣмъ менѣе развить трудъ, чѣмъ ограниченнѣе масса его продуктовъ, а, слѣдовательно, богатства общества, тѣмъ болѣе преобладаютъ въ общественномъ строѣ родовыя (или половыя? — Geschlechtsbande) связи. Съ теченіемъ времени подъ этимъ, на родовыхъ связяхъ основаннымъ дѣленіемъ общества, болѣе и болѣе развивается трудъ» и, наконецъ, значеніе формъ «производства самого человѣка» совершенно исчезаетъ въ значеніи формъ производства матеріальныхъ цѣнностей. Великая заслуга Моргана состоитъ въ томъ, что онъ въ родовыхъ связяхъ сѣверо-американскихъ индійцевъ нашелъ «ключъ къ важнѣйшимъ, дотолѣ неразрѣшимымъ догадкамъ древней греческой, римской и германской исторіи».

Итакъ, въ концѣ сороковыхъ годовъ было открыто и провозглашено совершенно новое, матеріалистическое в истинно научное понимание истории, которое сделало для исторической науки то же самое, что сдѣлала теорія Дарвина для современнаго естествознанія. Разница, однако, въ томъ, что теорія Дарвина явилась во всеоружіи подавляющей массы фактическаго матеріала, тогда какъ творцы экономическаго матеріализма, въ моменть провозглашенія своей теоріи, были, по собственному ихъ сознанію, недостаточно свѣдущи именно въ экономической исторіи. Какова бы, значить, ни была эта теорія въ другихъ отношеніяхъ, но она менбе всего можеть претендовать на научное происхожденіе. Не смотря на всю эрудицію ся творцовь она родилась внѣ науки и, не смотря на ихъ войну съ метафизикой — именно въ нѣдрахъ гегельянской философіи. Происхожденіе теоріи столь же мало можетъ быть поставлено ей въ укоръ или похвалу. какъ и человѣку его происхожденіе. Но въ данномъ случаѣ рвчь идеть о научномъ, по преимуществу, понимании всемірной исторіи, которое, пониманіе, однако, никогда не было дъйствительно научно обосновано. Оно не только не было провърено на большомъ и разнообразномъ полѣ фактическаго матеріала, но не было даже достаточно мотивировано, хотя бы путемъ критики и исключенія другихъ философско-историческихъ системъ. Въ книгъ Энгельса «Herrn E. Dühring's Umwälzung der Wissenschaft» можно найти очень остроумныя попытки свести тоть или другой историческій эпизодъ къ исключительно экономиче. ской почвѣ, но это именно только остроумныя попытки, выска-



занныя мимоходомъ, да иначе и быть не можстъ въ сочинени. полемикѣ по вопросамъ, затрагивающимъ всѣ посвященномъ отрасли человѣческаго вѣдѣнія. Въ «Капиталѣ» Маркса есть блестящія страницы историческаго содержанія, но онѣ уже по самой задачѣ книги пріурочены къ одному опредѣленному историческому періоду и не то, что утверждають основныя положенія экономическаго матеріализма, а просто касаются экономической стороны извѣстной группы историческихъ явленій. Немудрено. что для теоріи. претендовавшей освѣтить всемірную исторію, спустя сорокъ лѣтъ послѣ ея провозглашенія древняя греческая, римская и германская исторіи оставались неразрвшенными загадками; и ключъ къ этимъ загадкамъ былъ данъ, во-первыхъ, человѣкомъ. совершенно постороннимъ теорія экономическаго матеріализма. ничего объ ней не знавшимъ, а во-вторыхъ — при помощи фактора не экономическаго. Нѣсколько забавное впечатлѣніе вызываеть терминъ «производство самого человѣка», то-есть дѣтопроизводство, за который Энгельсъ хватается для сохраненія хотя бы словесной связи съ основною формулою экономическаго матеріализма. Онъ вынужденъ, однако, признать, что жизнь человъчества многіе въка складывалась не по этой формуль, и провивидить въ будущемъ прекращение какъ классовой борьбы, такъ и всеопредѣляющаго значенія формъ производства. Въ конпѣ своей книги «О происхождении семьи" и проч. онъ сочувственно цитируетъ слова Моргана (г. Николаевъ — «Активный прогрессъ и экономическій матеріализмъ»-ошибочно приписываеть эти слова самому Энгельсу): «Съ возникновенія цивилизацій рость богатства такъ громаденъ, его формы такъ разнообразны, управление имъ такъ приспособлено къ интересамъ, что богатство стало непреодолимой силой. Человѣчество безпомощно стоить передъ своимъ собственнымъ созданіемъ. Но придеть время, когда человѣческій разумъ окрѣпнетъ для господства надъ богатствомъ... Простая погоня за богатствомъ не есть консиная цёль человѣчества, если прогрессъ останется такимъ же закономъ будущаго, какимъ онъ былъ въ прошедшемъ. Время, протекшее съ возникновенія цивилизаціи, есть только маленькая частица всего прожитаго человѣчествомъ прошлаго, и маленькая частица предстоящаго». Что касается общаго экономическаго ключа ко всёмъ историческимъ замкамъ, то въ упомянутомъ полемическомъ противъ Дюринга сочинении Энгельсъ говоритъ: «Политическая экономія,

257

17

какъ наука объ условіяхъ и формахъ, въ которыхъ происходятъ производство, обмѣнъ и распредѣленіе цѣнностей, еще подлежитъ созданію. Все, что мы до сихъ поръ отъ нея получили, ограничивается почти исключительно зарожденіемъ и развитіемъ капиталистическаго производства: она начинаетъ съ критики остатковъ феодальныхъ формъ производства и обмѣна, указываетъ на необходимость замѣны ихъ формами капиталистическими, развиваетъ затѣмъ законы капиталистическаго производства и оканчивается ихъ критикою».

Словами этими весьма съуживается поле двиствія экономическаго матеріализма, какъ исторической теоріи, и, можетъ быть найдется еще не мало неразрвшенныхъ ею загадокъ и кромѣ древней исторіи Греціи, Рима и Германіи. Найдутся онѣ, можетъ быть, и на томъ пространствѣ исторіи, которое она съ большимъ, повидимому, правомъ можетъ отвести въ свое вѣдѣніе, и даже въ настоящее время, въ дѣлахъ и дѣлишкахъ текущей жизни.

Какъ бы мы ни ухищрялись надъ «дътопроизводствомъ», стараясь установить хоть словесную связь между нимъ и экономическимъ матеріализмомъ, какъ бы оно ни перекрещивалось въ сложной сѣти явленій общественной жизни съ другими явленіями, въ томъ числѣ и экономическими, оно имветъ свои собственные. физіологическіе и психическіе корни. И это напоминаеть намъ. что теоретики экономическаго матеріализма не свели своихъ счетовъ не только съ исторіей, а и съ психологіей. Нѣтъ никакого сомнѣнія, что родовыя связи утратили свое значеніе въ исторіи цивилизованныхъ странъ, но едва-ли можно сказать это съ такою же увѣренностью о связяхъ непосредственно половыхъ и семейныхъ. Онѣ подвергаются, разумѣется, сильнымъ видоизмѣненіямъ подъ напоромъ усложняющейся жизни вообще, но, при извъстной діалектической ловкости, можно бы было доказать, что не только юридическія, а и сами экономическія отношенія составляють «надстройку» надъ отношеніями половыми и семейными. Мы не станемъ этимъ заниматься, но укажемъ всетаки хоть на институтъ наслъдства Въ наслъдство передаются продукты экономическаго производства, и самый институть этоть обусловлень до извѣстной степени фактомъ экономической конкурренціи. Но, вопервыхъ, въ наслъдство передаются и не матеріальныя цънности,-что выражается въ заботахъ о воспитании детей въ духъ отцовъ, а во-вторыхъ, -- оставаясь даже исключительно въ эконо-

мической области, --- если институть наслъдства немыслимъ безъ продуктовъ производства, передаваемыхъ по наслѣдству, то онъ точно также немыслимъ безъ продуктовъ «дѣтопроизводства», получающихъ наслёдство, -- безъ нихъ и безъ той сложной и напряженной психики, которая къ нимъ непосредственно примыкаеть. Что касается родовыхъ связей, то онѣ поблѣднѣли въ исторіи цивилизованныхъ народовъ отчасти, дъйствительно, въ лучахъ вліянія формъ производства, но отчасти распустились въ своемъ собственномъ продолжении и обобщении -- въ связяхъ національныхъ. Вульгарная исторія удёляетъ слишкомъ много вниманія международнымъ столкновеніямъ по сравненію съ внутреннею жизнью общества, и понятна всяческая реакція прогивъ такой исторіографіи. Но сказать, какъ говорить Блосъ (и многіе другіе), что всемірная исторія есть лишь рядъ эпизодовъ классовой борьбы — значить впадать въ подобную же крайность, только въ другую сторону. Не касаясь вопроса объ томъ, дъйствительно ли классовая борьба немыслима помимо вліянія экономическихъ факторовъ (на этотъ счетъ выражаетъ сомнѣнія и комментаторъ Маркса - Энгельса, Вейзенгрюнъ), вспомнимъ нашу послѣднюю прошлогоднюю бесёду о демоне національнаго самолюбія и національной ненависти. До какой степени легко и страшно пробуждается этотъ демонъ до сихъ поръ. не говоря уже о болѣе раннихъ историческихъ періодахъ, и какъ вмѣстѣ съ тѣмъ противорвчать иногда его пробужденія всякой классовой борьбь, объ этомъ свидвтельствуютъ недавнія европейскія событія. Основанное Марксомъ международное общество рабочихъ, организованное въ цѣляхъ классовой борьбы, не помѣшало французскимъ и нъмецкимъ рабочимъ, въ моментъ національнаго возбужденія, рѣзать и раззорять другъ друга. И едва ли есть основание думать, что, по крайней муру, въ ближайшемъ будушемъ, въ случав войны, двла пойдуть иначе. Европейские государственные люди давно уже открыли секреть превращенія различныхъ враждующихъ между собою общественныхъ классовъ въ единую націю: стоить только отвлечь ихъ вниманіе отъ внутреннихъ дѣлъ къ внѣшнему, иноплеменному врагу. Теоретики экономическаго матеріализма могутъ сказать, что государственные люди, прибвгающіе къ этому средству, ділають это именно въ видахъ сохраненія данной комбинаціи общественныхъ силъ, покоящейся въ послѣднемъ счетѣ на извѣстной формѣ производства и обмѣна:

17\*

ихъ политика есть только «надстройка» надъ экономическимъ фундаментомъ. Но это возраженіе не устраняеть національнаго чувства, какъ самостоятельнаго фактора, который, будучи вызванъ къ дёйствію, вліяеть на ходъ исторіи помимо и часто наперекоръ условіямъ производства. При томъ же, исторія знаетъ много случаевъ, когда тотъ или другой процессъ внутренней работы общества обрывался и получалъ совсёмъ иное направленіе, благодаря случайнымъ осложненіямъ международнаго или междуплеменнаго характера, осложненіямъ, не только не вызваннымъ руководителями политики, но и застающимъ ихъ врасплохъ.

Но, говорять марксисты, случайности въ исторіи никакой не бываеть, потому что все совершается по извѣстнымъ законамъ, и по той же причинѣ руководители, герои, «великіе люди» и проч. — старый вздоръ, въ который люди върили до открытій Маркса. Теперь мы знаемъ, что слова «великіе люди» заслужнвають только ироническихъ кавычекъ, ибо всѣ такъ величаемые господа входять въ составъ «надстройки» надъ экономическимъ фундаментомъ и служатъ такъ или иначе настроеніямъ и интересамъ экономически господствующихъ классовъ, а фундаментъ растеть и развивается самъ по себѣ, по своимъ имманентнымъ законамъ, въ которыхъ не при чемъ чья бы то ни была личная воля или желаніе. Надо, однако, зам'втить, что на этомъ, какъ и на многихъ другихъ пунктахъ марксистской литературы, самъ Марксъ отнюдь не можетъ быть призванъ къ отвѣтственности за все, что говорится во имя его популяризаторами, комментаторами и пропагандистами. Какая - нибудь вскользь брошенная имъ мысль или даже не вскользь, но выраженная чисто отвлеченно или съ преувеличенной полемическою рѣзкостью, переходя изъ устъ въ уста, изъ книги въ книгу, постепенно утрачиваетъ свой условный характеръ и обращается въ послъдней, въ данномъ случаѣ низшей, инстанціи въ догмать. Такъ монета, переходя изъ рукъ въ руки, стирается, теряетъ отчеканенный на ней штемпель и становится просто плоскимъ кружкомъ. Марксъ былъ слишкомъ уменъ и ученъ, чтобы думать, что именно онъ открылъ идею исторической необходимости и законосообразности общественныхъ явленій. Энгельсъ, умъ не столь критическій и вивств съ твиъ не столь творческий, но большой и обогащенный разностороннимъ образованіемъ, охотно тонеть въ лучахъ славы своего друга и ужъ поэтому склоненъ къ догматизаціи его

положеній и къ преувеличенію значенія каждой его мысли. Затвиъ слъдуютъ болъе или менъе самостоятельные, какъ, напримъръ, Кауцкій, и, наконецъ, должно быть, уже не настоящіе марксисты, которыхъ, однако, очень много какъ въ самой Германии. такъ и внѣ ея. На верхнихъ ступеняхъ этой лѣстницы хорошо знають, что идея исторической необходимости есть не изобрѣтенная или открытая Марксомъ новость, а давно установившаяся истина. На низшихъ ступеняхъ этого не знаютъ или, по крайней мѣрѣ, имѣютъ смутное понятіе о той вѣковой затратѣ умственныхъ силъ и энергін, которая пошла на установленіе этой истины. Они получаютъ какъ бы личный отъ Маркса подарокъ и носятся съ нимъ, какъ съ писанной торбой, прибавляя еще сюда стертыя монеты его и безъ того односторонней полемики съ идеалистами и утопистами. Они именно получили подарокъ, нѣчто такое, что имъ самимъ не стоило ни малъйшаго труда критической мысли, и такъ какъ имъ очень мало извѣстно о томъ. какъ въ дѣйствительности вырабатывался этотъ подарокъ совершенно независимо отъ Маркса и задолго до него, то это придаетъ въ ихъ глазахъ лишній плюсъ особливой научности всему, когдалибо и при какихъ-либо обстоятельствахъ сказанному Марксомъ. Плея исторической необходимости входить въ составъ цълаго міросозерцанія, вырабатывавшагося вѣками, пролагавшаго себѣ путь сквозь тьму заблужденій и предразсудковъ. Но въ непосредственномъ приложении къ текущей жизни она никакимъ образомъ не можеть быть исключительною руководительницей, потому что она является слишкомъ уже общею скобкой.

Возьмемъ такой примѣръ. На верхнихъ ступеняхъ марксистской лѣстницы довольно, повидимому, уцобно устраиваются въ логическомъ конфликтѣ между идеей исторической необходимости и значеніемъ личной дѣятельности великихъ и малыхъ людей, руководимыхъ тѣми или другими цѣлями и идеалами и въ свою очередь руководящихъ другими дюдьми, а именно: всѣ наши иден и идеалы суть только надстройки на экономическомъ фундаментѣ и отражаютъ въ себѣ интересы и тенденціи господствующаго класса; экономическая сущность необходимаго историческаго процесса шутки шутить (все равно, какъ міровая воля Шопенгауера или безсознательное Гартмана) съ великими и малыми дѣятелями, думающими, что они направляютъ ходъ дѣлъ въ ту или другую сторону, тогда какъ въ дѣйствительности они сами имъ направляются; если же являются идеи и идеалы, противоръчащіе данной формъ производства и обмъна, то это значитъ только, что экономическая сущность подвинулась въ своемъ саморазвитии и зарождаются новыя матеріальныя формы производства; такъ что и эти люди, считающіе себя руководителями или признаваемые таковыми, сами суть продукты имманентныхъ законовъ историческаго процесса. Въ иной, не спеціально экономической одеждѣ, схема эта не разъ фигурировала въ исторіи философіи и даже клалась въ основу грандіозныхъ метафизическихъ системъ. И всегда она оказывалась соблазнительно красивымъ общимъ положеніемъ, безплолнымъ въ практическомъ отношении, а въ научномъ-по крайней мъръ, заслоняющимъ огромную группу историческихъ явленій. Безъ сомнѣнія, наши иден и идеалы выростають на исторической почвь, разумья подъ нею не проблематическую ея экономическую сущность, а всю совокупность явленій общественной жизни. Но выростають они двояко-въ положительномъ и въ отрицательномъ смыслѣ, при томъ единовременно. Одни изъ посителей этихъ идей и идеаловъ признають данный установившійся укладь и желають дальныйшаго его развитія; другіе имъ недовольны и потому, если не падають въ пропасть отчаяннаго пессимизма или не предаются на манеръ восточныхъ аскетовъ созерцанію собственнаго пулка, ищутъ въ дъйствительности хоть какого-нибудь зерна, изъ котораго, при надлежащемъ уходѣ, могло бы развиться нѣчто, соотвѣтствующее ихъ идеямъ и идеаламъ. И тѣ, и другіе суть равно необходимые продукты исторической почвы. Пусть и ть и другие заблуждаются, считая себя деятелями, тогда какъ они «дѣемые», маріонетки, подергиваемыя изъ таинственнаго подполья имманентными законами исторической необходимости, но и заблуждение это есть историческая необходимость. Которая нибудь сторона навърное заблуждается, кромѣ того, еще и въ томъ смыслѣ, что добивается осуществленія неосуществимаго или отстаиваеть подлежащее смерти. И это опять - таки необходимое заблужденіе. И даже если послѣдніе бойцы, признавъ полную невозможность осуществленія своего идеала, ринутся въ битву, чтобы погибнуть вместь съ нимъ, то и это будеть исторически необходимо. Относительно прошлаго выдержать эту расплывающуюся точку зрѣнія сравнительно легко, потому что издали. когда что-нибудь уже совершилось, историческая необходимость

совершившагося фактически рѣшена и подписана,---на лицо вся законченная цёпь причинъ и слёдствій. Однако и тутъ историкъ, если онъ работаетъ не въ безтълесной области отвлеченныхъ положеній и логическихъ схемъ, а надъ фактическимъ историческимъ матеріаломъ, въ которомъ когда-то лилась горячая кровь, раздавались стоны побъжденныхъ и клики торжества побъдителей, зрѣли и приносили плодъ высокія и подлыя мысли и чувстваи тутъ историкъ не обойдется съ одной исторической необходимостью. Твмъ паче нельзя ею удовольствоваться въ сужденіяхъ о настоящемъ и будущемъ. Останутся ли Эльзасъ и Лотарингія въ насильственныхъ объятіяхъ Германіи, или вернутся къ Франціи, или самый вопросъ о нихъ распустится въ какомъ-нибудь міровомъ событи международнаго характера, - все окажется одинаково исторически необходимымъ, когда совершится. Но въ настоящее время одинаково же необходимы взгляды на этотъ счетъ французовъ и нѣмцевъ, и какъ бы ни ссылались обѣ стороны на историческую необходимость, противная сторона имъ не върить и будеть продолжать свою дёятельность въ прежнемъ направленіи, и это окажется впослѣдствіи исторически необходимымъ. Какъ видитъ читатель, мы не только не отрицаемъ исторической необходимости, а, напротивъ, вполнѣ признаемъ ея всеобщность и непререкаемость. Она царитъ надъ всѣми мірами, но именно вслѣдствіе ея всеобщности и непререкаемости, на нее одну нельзя ссылаться въ сложныхъ практическихъ дѣлахъ, въ которыхъ непосредственно замѣшаны наши интересы и идеалы. наши чувства, надежды и опасенія. Категорія необходимости столь всеобща и непререкаема, что обнимаетъ собою даже самыя безумныя надежды и самыя безсмысленныя опасенія, съ которыми она, повидимому, призвана воевать. Съ ея точки зрѣнія, надежда прошибить ствну лбомъ есть не глупость, а необходимость, совершенно такъ же, какъ Квазимидо не уродъ, а необходимость, Каинъ или Іуда не злодъй, а необходимость. Словомъ, руководясь въ практической жизни ею одною, мы попадаемъ въ какое-то фантастическое безграничное пространство, гдѣ нѣтъ пдей и вещей, нъть явленій, а есть только одноцвътныя тъни идей и вещей Но въ дѣйствительности никто никогда и не становится на эту невозможную для человѣческаго ума точку зрѣнія. Въ дѣйствительности, какъ только мы вступаемъ въ нее въ качествѣ живыхъ участниковъ, необходимость умѣряется возможностью и вѣроятностью и окрыляется желательностью, причемъ не исчезаетъ, а занимаетъ свое опредѣленное условное мѣсто въ нашемъ міровоззрѣніи и—я сказалъ бы—міровоздѣйствіи. Въ своемъ безусловномъ, метафизическомъ видѣ, идея необходимости безполезна для житейской практики, а поскольку сбиваетъ съ толку людей, ввергая ихъ въ омутъ недоразумѣній, и прямо вредна. Таковы же ея услуги наукѣ.

Въ томъ фантастическомъ царствѣ, гдѣ метафизическія тѣни явленій заслоняють оть нась самыя явленія сь ихъ цвѣтомъ и запахомъ, красотою и безобразіемъ, подлостью и величіемъ, --- нѣтъ и героевъ и толпы, а есть только равно необходимые люди, въ извѣстномъ порядкѣ выскакивающіе изъ таинственныхъ нѣдръ исторіи. Въ дѣйствительной жизни. однако, герои и толпа существують, герон ведуть, толпа бредеть за ними, и прекрасный этому примъръ представляютъ собою Марксъ и марксисты. Какъ и все на свътъ, отношенія между Марксомъ и марксистами, между героями и толпой вообще, управляются извѣстными законами, суммирующими необходимую цёпь причинъ и слёдствій въ опредёленной группѣ явленій. Но для этого группа явленій должна быть выдѣлена изъ фантастическаго царства всеобщей безусловной необходимости, должны быть опредѣлены тѣ особенныя историческія условія. при которыхъ данныя отношенія устанавливаются и развиваются. Съ точки же зрѣнія безусловной необходимости не видать никакихъ условій, а потому пропадаетъ для науки и весь вопросъ о герояхъ и толиѣ, хотя онъ даетъ себя знать на каждомъ шагу въ исторіи, вплоть до сегодняшняго дня, и еще не извѣстно, замретъ ли, нѣтъ ли когда-нибудь въ будущемъ... Что же касается экономическаго матеріализма, то онъ игнорируеть или невърно освъщаетъ этотъ вопросъ еще и по другой причинъ. Въ своей полемикѣ съ Дюрингомъ, Энгельсъ потратилъ, между прочимъ, много усилій для постановки политической власти на экономическій пьедесталь, и, безъ сомнѣнія, высказаль много вѣрнаго. Но считать вопросъ исчерпаннымъ, конечно, нельзя. Допустимъ, что намъ удалось самымъ непререкаемымъ образомъ установить причинную связь между политическимъ значениемъ, положимъ, Наполеона и извѣстными формами производства и обмѣна. Историческая необходимость на экономической подкладкѣ выкинула изъ своихъ нѣдръ эту исключительную фигуру, предоставила ей или заставила ее закончить собою революцію, про-

лить море крови по всей Европѣ отъ Мадрида до Москвы и затвиъ опочить на островѣ св. Едены. Мудрено, разумѣется, установить всю эту выкинутую исторической необходимостью штуку прямо на формы производства и обмѣна.--многое должно быть перенесено въ верхніе этажи теоретическаго знанія, въ «надстройки». Но и за всёмъ тёмъ остается, я думаю, не разъясненнымъ то обаяніе, которое производилъ Наполеонъ, напримеръ, на своихъ солдать, ту несоображенную ни съ какими формами производства готовность, съ котороко они шли за своимъ вождемъ и умирали на его глазахъ, и безъ которой Наполеонъ не могъ совершить свое дѣло. Если бы и это несомнѣнное историческое явленіе намъ удалось пріурочить собственно къ политической власти, а черезъ нее водворить въ формахъ производства и обмѣна, то исторія знаеть не мало случаевъ, когда такое же обаяніе производили и такъ же за собой людей вели, въ разныхъ областяхъ жизни и мысли, люди, никакою формальною властію не облеченные, никакой матеріальной силы въ рукахъ не имъвшіе. Сказать, что силу такихъ людей всегда составляла своевременность ихъ появленія, потому что, дескать, назрѣли новыя формы производства и обмѣна. - сказать это, значить сказать фактическую неправду. Мы очень хорошо знаемъ многочисленные случаи, когда вожди, «герои» являлись несвоеременно, какъ въ томъ смыслѣ, что уловимаго преобразованія формъ производства и обмѣна не было, такъ и въ томъ, что они, вожди погибали въ непосильной борьбв. И, однако, они были всетаки вождями, вели за собой толпу, которая своею и чужою кровью записывала ихъ имена въ исторіи, носила на себѣ печать ихъ мысли и даже послѣ ихъ смерти или очевиднаго фіаско упорно держалась направленія, въ которомъ они ее толкнули. Анализируя условія, при которыхъ въ исторіи слагается такая толпа и являются такіе герои, мы очень часто найдемъ въ числв ихъ и экономическіе факторы. И твмъ не менве, это явленіе sui generis, ключъ къ которому можно искать и при помощи политической экономіи, но не въ ней самой и не въ томъ отдѣлѣ психологіи, который занять мотивами производства матеріальныхъ ифиностей.

Въ книгѣ о «Происхожденіи семьи и проч.» Энгельсъ говорятъ, между прочимъ, что «Капиталъ» Маркса былъ долго «за-

малчиваемъ» цеховыми нъмецкими экономистами, а въ книгъ «Людвигъ Фейербахъ и конецъ классической философіи» указываетъ, что теоретики экономическаго матеріализма «съ самаго начала обратились, главнымъ образомъ, къ рабочимъ и встрътили у нихъ ту воспріимчивость, которой и не ожидали отъ представителей оффиціальной науки». Насколько върны эти факты и каково ихъ значение? Прежде всего «замолчать», на продолжительное время, что-нибудь цённое едва ли теперь возможно даже у насъ, въ Россіи, при всей слабости и мелкости нашей научнолитературной жизни. Тъмъ паче не возможно это въ Германіи съ ея многочисленными университетами, съ ея всеобщею грамотностью, съ ея безчисленными газетами, листками всевозможныхъ направленій, съ значеніемъ въ ней не только печатнаго, а н устнаго слова. II если нѣкоторая часть оффиціальныхъ жрецовъ науки въ Германіи и встрѣтила «Капиталъ» на первое время молчаніемъ, то едва ли можно объяснять это желаніемъ «замолчать» работу Маркса. Върнъе предположить, что мотивами молчанія было недоум'вніе, рядомъ съкоторымъ очень быстро выросли и горячая оппозиція, и полное почтеніе, и въ результать теоретическая часть «Капитала» очень быстро заняла уже безспорно высокое мѣсто въ общепризнанной наукѣ. Совсѣмъ не такова судьба экономическаго матеріализма, какъ исторической картины со включеніемъ и тѣхъ перспективъ въ направленіи будущаго, которыя находятся въ «Капиталѣ». Экономическій матеріализмъ, не смотря на свое полувѣковое существованіе, не оказалъ да сихъ поръ сколько-нибудь замѣтнаго вліянія на научныя сферы, но действительно очень быстро распространяется въ рабочемъ классѣ. Что Марксъ, однако, отнюдь не имѣлъ въ виду въ своей дѣятельности именно этотъ кругъ читателей и ожидаль кое чего и огъ людей науки, это видно изъ самаго существованія «Капитала» и болѣе ранняго сочиненія «Zur Kritik der politischen Oekonomie». Оба эти сочиненія по характеру своему очень мало пригодны для чтенія рабочихъ, среди которыхъ распространаются они больше въ формѣ извлеченій, упрощеній и популяризацій. Нечего и говорить о произведеніяхъ еще болѣе раннихъ, какъ, напримѣръ, «Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie» или полемика съ «Бруно Бауеромъ и компаніей». Въ «Манифестъ» Марксъ и Энгельсъ, дъйствительно. обратились къ рабочимъ, но не потому, чтобы они не хотѣли

обращаться къ людямъ науки. Мы видёли, что, по собственному сознанію Энгельса, они были сами не сведущи въ экономической исторіи. Это бы еще не удержало ихъ отъ представленія своихъ взглядовъ на судъ просвъщенной критики, такъ какъ они. во-первыхъ. только впослѣдствіи убѣдились въ недостаточности своихъ знаній, а во-вторыхъ, они могли бы дать сраженіе на почвѣ философіи, допускавшей въ то время обходъ фактической стороны дѣла въ ея деталяхъ. Но они просто сочли моменть всеобщаго возбужденія въ концѣ сороковыхъ годовъ удобнымъ моментомъ для выступленія на поприще практической дѣятельности. Принципіальнаго же отворачиванія отъ нерабочихъ читателай туть, конечно, не было. Върнъе поэтому предположить, что неуспвать экономическаго матеріализма зависить отъ какихънибудь изъяновъ или въ самой теоріи, или. по крайней мъръ. въ ея обработкв. Мы старались выше намвтить тв и другіе. Не смотря на претензіи на особливую научность, теорія никогда не была научно обоснована и провърена. Но она удобно сводится къ соблазнительно ясной и краткой формулѣ, подкупающей многихъ и въ томъ случав, когда они въ действительности совсемъ не ею руководятся въ оцѣнкѣ и воспроизведеніи историческихъ явленій. Обращаясь, напримъръ, къ вышеупомянутой книгъ Блоса, мы видимъ, что это-очень почтенная работа, на которой, однако, вовсе нѣтъ спеціальныхъ слѣдовъ коренного переворота въ исторической наукѣ. Изъ того, что Блосъ говоритъ о классовой борьбѣ и объ экономическихъ условіяхъ (сравнительно очень немного), еще не слѣдуетъ, что онъ строитъ исторію на саморазвитіи формъ производства и обмѣна: обойти экономическія условія въ разсказѣ о событіяхъ 1848 года было бы даже мудрено. Выкиньте изъ книги Блоса панегирикъ Марксу, какъ творцу переворота въ исторической наукѣ, да еще нѣсколько условныхъ фразъ съ марксистской терминологіей, и вамъ не придетъ въ голову, что вы имфете дело съ последователемъ экономическаго матеріализма. Отдѣльныя хорошія страницы историческаго содержанія у Энгельса. Кауцкаго и нѣкоторыхъ другихъ тоже могли бы обойтись безъ этикетки экономическаго матеріализма, такъ какъ на дълъ въ нихъ принимается въ соображение вся совокупность общественной жизни, хотя бы и съ преобладаниемъ экономической струны въ этомъ аккордъ. Встръчающіяся въ марксистской литературѣ презрительныя слова объ идеалахъ, о

ведикихъ людяхъ, о вторжении этики въ царство жедевной экономической необходимости, - все это только слова, весьма мало отражающіяся на дѣлѣ. Словомъ, въ наукѣ экономическій матеріализмъ просто не оправдалъ себя, и этимъ достаточно объясняется его неуспѣхъ, особенно бросающійся въ глаза рядомъ съ блестящинъ успѣхомъ «Капитала». Что же касается успѣха, которымъ экономическій матеріализмъ пользуется, такъ сказать, въ ширину его распространенности въ критически непровъренномъ видѣ, то центръ тяжести этого успѣха лежитъ не въ наукѣ, а въ житейской практикѣ, устанавливаемой перспективами въ сторону будущаго. Перспективы эти не требують оть усвояющаго ихъ нь. мъцкаго рабочаго класса и принимающихъ горячее участие въ его судьбѣ ни знаній, ни работы критической мысли. Онѣ требують только веры. Но излагаются оне отъ имени науки, самонастоящей науки, а не той, которая фальсифицируеть фавты и логику въ угоду господствующимъ классамъ и которая, однако, вынуждена была признать научное значение «Капитала». И не утопія какая-нибудь эти перспективы, --- со всѣми утопіями, столько разъ обманывавшими народъ, экономический матеріализмъ покончилъ навсегда; указываемыя имъ перспективы составляютъ заключнтельное звено цѣпи причинъ и слѣдствій, историческая необходимость котораго научно доказана. Доказалъ это kein geringer. als Marx, авторъ «Капитала», творецъ теоріи прибавочной цѣнности, равный Дарвину, глава международнаго общества рабочихъ. правда, распавилагося, но имѣющаго возродиться. Если бы не то, что враги рабочихъ, а даже сами они не пожелали собственнаго благополучія, оно придеть къ нимъ помимо ихъ воли, въ силу имманентныхъ законовъ исторической эволюціи, и на развалинахъ саморазлагающагося капиталистическаго строя водворится объединенный пролетаріать. Для этого не нужна и революція въ ся обычныхъ кровавыхъ и раззорительныхъ формахъ; она можетъ, правда, случиться, но дело можеть обойтись и безъ нея, процессомъ самой эволюціи. Не удивителенъ успѣхъ такой пропаганды среди рабочихъ, въ особенности нѣмецкихъ рабочихъ, руководимыхъ опытными, искусными, терпѣливыми вождями соціалъ-демократической партіи. По истинѣ удивителенъ этотъ успѣхъ у насъ, а онъ несомнѣненъ, хотя еще почти не представленъ въ литературѣ.

Повволю себъ припомнить соображенія, къ которымъ я при-

£

шелъ еще въ 1877 г. «Представимъ себѣ русскаго человѣка, который увѣроваль бы въ истинность этой исторической теоріи... Такой русскій человѣкъ, если только онъ живетъ не исключительно головой, не относится безучастно къ практикѣ жизни, окажется въ чрезвычайно странномъ и трудномъ подожении. Тотъ обоюдоострый, страшный и вивств благодвтельный. непреоборимый процессъ «обобществленія» труда или, вѣрнѣе, та форма обобществленія, которую излагаеть Марксъ, у насъ на святой Руси очень мало подвинулась впередъ. Крестьянинъ нашъ далеко не такъ «свободенъ» отъ земли и орудій производства, въ какой это необходимо для пышнаго развитія капиталистическаго производства. Напротивъ, не смотря на его печальное положеніе, какъ земледѣльца и землевладѣльца, многія обстоятельства. даже помимо его собственныхъ инстинктовъ, держатъ его у земли. Съ другой стороны, капиталы наши представляють въ сравненіи съ европейскими нучто крайне мизерное. Слудовательно, намъ еще предстоитъ пройти вслѣдъ за Европой весь тотъ процессъ, который описалъ и возвелъ на степень философско-исторической теоріи Марксъ. Разница, однако, въ томъ, что намъ придется повто. рить процессъ, т. е. совершить его сознательно. По крайней мурт, его долженъ сознавать тотъ русскій человѣкъ, который увѣро валъ въ непреложность исторической теоріи Маркса. Марксъ не скрываеть тяжелыхъ и возмутительныхъ сторонъ процесса... Въ Европѣ значительная и тягчайшая часть этого процесса уже совершилась, но вѣдь мы въ иномъ совсѣмъ положеніи. Всѣ эти «калѣченія незрѣлыхъ и женскихъ организмовъ» и проч. намъ еще предстоятъ. и мы съ точки зрвнія исторической теоріи Маркса не только не должны протестовать противъ этихъ калѣченій, что значило бы прать противъ рожна, но даже радоваться имъ, какъ необходимымъ, хотя и крутымъ ступенямъ, ведущимъ въ храмъ счастія. Трудно вытстить въ себть такое противортие, которое терзало бы душу русскаго ученика Маркса на каждомъ шагу въ томъ или другомъ частномъ положении. Ему предстоитъ развѣ роль наблюдателя, съ безпристрастіемъ Пимена заносящаго въ льтопись факты обоюдоостраго прогресса. Принимать же въ немъ активное участие онъ не можетъ. Для мерзостной стороны процесса онъ совсѣмъ не годится, а всякая дѣятельность, соотвѣтствующая его нравственнымъ требованіямъ, только задержитъ, затянеть процессъ. Идеалъ его, если онъ ученикъ Маркса, состоитъ, между прочимъ, въ совпаденій труда и собственности, въ принадлежности рабочему земли и средствъ производства. Но въ то же время, если онъ ученикъ Маркса со стороны философскоисторическаго взгляда послъдняго, онъ долженъ радоваться разлученію труда и собственности, расторженію связи между работникомъ и условіями производства, какъ первымъ шагомъ необходимаго и въ концъ концовъ благодътельнаго процесса».

Съ твхъ поръ, какъ написаны были эти строки, прошло слишкомъ пятнадцать лѣть, и то, что мнѣ казалось такъ страннымъ и труднымъ, — объявилось: народились русскіе марксисты. Они, сколько я понимаю, могуть быть разделены на три разряда: марксистовъ зрителей, марксистовъ пассивныхъ и марксистовъ активныхъ. Кромъ того, они, какъ мы видъли, дълятся еще на настоящихъ и не настоящихъ, и такъ какъ я никого не желаю лично «оскорблять», то повторяю, что имѣю въ виду не настоящихъ. Всѣ они желаютъ идти «впередъ, подъ знаменемъ науки». Правда, ихъ научныхъ трудовъ мы еще не видали, по крайней мѣрѣ, въ такомъ количествѣ и такой цѣнности, чтобы могли сказать: да, вотъ она -- наука! Въ ожиданіи будущаго, они, однако, подають надежды и, будучи лишь привать-звонарями храма науки, им'вють аллюры настоящихъ жрецовъ. Они снисходительно или презрительно смотрять съ высоты своей колокольни на насъ, профановъ, ищущихъ отвѣтовъ на вопросы жизни въ ихъ плотью и кровью одътой формъ, въ идеальной постановкъ ихъ жгучей и сложной реальной действительности: изъ-за чего, дескать, быются эти несвѣдущія и не понимающіе люди, когда истина давно открыта и находится у насъ въ карманѣ. И они съ любезною, и хорошо еще, если съ любезною, улыбкой вытаскивають изъ кармана Марксову схему, тщательно переписанную изъ сочиненій самого Маркса или Энгельса, а, можеть быть, изъ какой-нибудь соціалъ-демократической брошюры. Истина состоить въ томъ, что по имманентнымъ законамъ исторической необходимости, открытымъ теоріей экономическаго матеріализма, Россія разовьеть свое капиталистическое производство, со всёми его внутренними противорѣчіями, съ поѣданіемъ малыхъ капиталовъ крупными, а твмъ временемъ оторванный отъ земли мужикъ обратится въ пролетарія, объединится, «обобществится», и дѣло будетъ въ шляпѣ, которую только и останется надѣть на голову осчастливленному человъчеству. Если собственно съ крупною промышленностью у насъ пока дъло не ладится, и она не устаетъ требовать субсидій, гарантій и покровительственныхъ тарифовъ, то деревенскій кулакъ явно растетъ, и это очевидный шагъ въ томъ направленіи, котораго никто и ничто уже остановить не можетъ; такъ говоригъ наука, и намъ остается только сообразовать свое поведеніе съ ея истинами, совсёмъ независимо отъ того, нравится ли намъ предстоящій ходъ вещей, или не правится.

Какъ же сообразоваться? Оказывается, можно на три манера. Можно, во-первыхъ, обратиться просто въ зрителя, что я-могу, кажется, похвалиться — предвидѣлъ еще въ 1877 г. Представьте себѣ, что вы сидите въ партерѣ или въ удобной ложѣ и смотрите въ общихъ чертахъ уже знакомую вамъ пьесу; по крайней мъръ, вы знаете ея завязку и развязку. Вы знаете, что въ послѣднемъ акть всь недоразумьнія выяснятся, всь трагическіе моменты растворятся въ окончательномъ торжествѣ добродѣтели и наказаніи порока, и тогда вы смѣшаетесь съ толной актеровъ, чтобы вмѣстѣ съ ними весело поужинать. Нѣкоторые моменты, когда. напримѣръ, театральный злодий убиваеть театральную невинность или «благородный отецъ» терпить позоръ и униженіе, трогають васъ, вамъ жаль невинности и благороднаго отца, но вы знаете, что по замыслу автору-вы его хорошо знаете - это не только не помвшаетъ вполнѣ благополучному концу, но даже прямо ведеть къ нему. Поэтому вы, какъ и слѣдуетъ благовоспитанному посѣтителю театровъ, не витшаетесь въ дтиствіе неумтетнымъ крикомъ сочувствія или негодованія, не попытаетесь нелѣпой и неприличной выходкой оборвать представление, а теритливо дождетесь благополучнаго конца...-Этоть способъ приспособленія къ жизни былъ бы безспорно очень комфортабеленъ, если бы онъ былъ вообще возможенъ. Но театральныхъ билетовъ даромъ не даютъ, за нихъ надо платить и, слидовательно, нужно такъ или иначе участвовать въ жизни.

Другой способъ можно назвать пассивнымъ марксизмомъ. Въруя и исповъдуя непреложность абстрактной исторической схемы, марксисты этого разряда увърены въ повторении на русской почвъ европейской истории, съ концентрацией капиталовъ и массой пролетаріата и съ тъмъ дальнъйшимъ течениемъ дълъ, которое еще не наступило и въ Европъ, котораго вообще миръ не видалъ, но увидитъ, по предсказанию Маркса. Но они знаютъ, что для этого России придется пережить, въ придачу къ тъмъ бѣдамъ, которыя уже лежатъ въ прошломъ, отзываясь и на настоящемъ, еще рядъ новыхъ бъдствій, хорошо описанныхъ тыть же Марксомъ. Одинъ профессоръ высчиталъ, сколько должно быть обезземелено въ Россіи народа для его собственнаго впослёдствіи благополучія, — выходить на первый разъ милліоновъ 20-25, меньше профессорь не согласенъ (Скворцовъ. Экономическія причины голодовокъ въ Россіи). А вѣдь и это не мало. И если представить себъ тотъ всероссійскій вой и стонъ, который поднимутъ эти милліоны голодныхъ и невѣжественныхъ людей, пока они приспособятся къ своему батрацкому иля фабрично-рабочему положенію и «обобществляться», такъ и въ самыхъ мужественныхъ приватъ-звонаряхъ храма науки могутъ содрогнуться сердца. Они содрогаются, по крайней мъръ, у пассивныхъ марксистовъ, что имъ дѣлаетъ честь, конечно. Поэтому они не хотять ни оставаться безучастными зрителями въ комфортабель. ной ложв, ни принимать активное участие въ процессв образованія капитализма и пролетаріата. Они желають только «облегчить муки родовъ», по выражению Маркса, хотятъ только идти слъдомъ за неизбъжнымъ процессомъ и, не интересуясь народомъ, на землѣ сидящимъ и вообще владѣющимъ средствами производства, сосредоточивають свое внимание и надежды на тѣхъ, которые историческимъ процессомъ уже отлучены отъ средствъ производства. Съ этической, а частью и съ чисто практической точки зрѣнія, противъ такого отношенія нельзя было бы ничего возразить, если бы не та якобы научная теоретическая подкладка экономическаго матеріализма, которая внушаеть совершенно неосновательную самоувъренность, и не та скользкость пути, которая легко можеть свести пассивный марксизмъ къ активному.

Если читатель припомнить твхъ марксистовъ, которые, по словамъ «оскорбленнаго» мною марксиста же, протестовали противъ помощи голодающимъ крестьянамъ, потому что, дескать, это задерживаеть процессъ развитія капиталистическаго производства и пролетаріата, — то получимъ образчикъ, и еще сравнительно умѣренный, активнаго марксизма. Еще одинъ марксистъ писалъ мнѣ, что я вижу въ нищетѣ бѣдствіе, тогда какъ оно есть вмѣстѣ съ тѣмъ и орудіе движенія Это замѣчаніе, по обыкновенію, взято у Маркса цѣликомъ. Но если читатель обратится къ самому Марксу, и именно къ стр. 121 нѣмецкаго изданія его полемики съ Прудономъ («Das Elend der Philosophie»), то убѣдится, что слова эти никакъ не могутъ быть приложены къ нашимъ дѣламъ и что наша нищета есть исключительно только бѣдствіе. Но и помимо этого Марксъ, конечно, очень удивился бы и даже, вѣроятно, съ свойственною ему рѣзкою безцеремонностью обозвалъ бы очень нехорошимъ словомъ тѣхъ своихъ русскихъ почитателей, которые желаютъ плодить нищету. Да еще подъ знаменемъ науки! И во имя той же науки попираются «отцовскіе идеалы», «утопіи», какъ надменно говорятъ марксисты, вполнѣ увѣренные, что въ ихъ провидѣніяхъ будущаго нѣтъ ничего утопическаго, а все взвѣшено и смѣряно по предписаніямъ строгой науки.

Спрашивается, почему именно теперь эта странная наука получила такое распространение и побуждаетъ своихъ адептовъ такъ высоко держать свои головы, что до нихъ и саженью не достанешь, а они съ этой высоты могуть съ спокойной совъстью обрекать милліоны людей на голодную смерть и нищету? Въ 1877 году, когда нын вшнимъ молодымъ людямъ, достигающимъ 35-лётняго возраста, было лёть по двадцати, я высказалъ предположение о логической возможности русскихъ марксистовъ, проповѣдующихъ нищету, насаждающихъ пролетаріатъ и проч. Но это была для меня только логическая возможность, какъ критическій аргументъ противъ всеобщности и непререкаемости философско-историческихъ взглядовъ Маркса; фактически же мнѣ казалось невозможнымъ такое извращение мысли и чувства. А между твиъ, вотъ оно... Надо замътить, что основы экономическаго матеріализма не составляють въ нашей литературѣ какойнибудь новости. Онѣ доходили до насъ еще въ 30-хъ, 40-хъ годахъ изъ Франціи, отъ Фурье, потомъ Луи Блана, а въ 60-хъ годахъ онѣ излагались и въ нашей литературѣ; не въ формѣ, правда, нынѣшняго нѣмецкаго экономическаго матеріализма, а въ формѣ болѣе общей мысли о зависимости политической и вообще духовной жизни отъ экономическихъ условій. Знали мы и о классовой борьбъ буржуазіи съ феодальнымъ строемъ, и пролетаріата съ буржуазіей. Но никому не приходило въ голову насаждать пролетаріатъ, и выводы изъ основныхъ положеній экомическаго матеріализма въ его французской формъ дълались совсѣмъ иные. Были, правда, съ другой стороны, и разговоры о необходимости класса «свободныхъ отъ земли» рабочихъ и тоже

18

Digitized by Google

съ ссылкою на науку, но именно на ту науку, которую марксисты считаютъ фальсификаціей въ угоду господствующимъ классамъ и которая вовсе не предвидитъ торжества пролетаріата. Что же такое случилось?

Случилось многое, конечно, и марксисты скажуть, что все дъло въ зарождении новыхъ условій производства и обмѣна, выразителями которыхъ они и являются, а такъ какъ Марксъ уже савлаль эту работу, то имъ остается только повторять его. Но въ этомъ то, мнѣ кажется, и заключается недоразумѣніе. Если мы допустимъ даже, что экономический матеріализмъ Маркса со всёми вытекающими изъ него выводами относительно прошедшаго и булушаго есть несомнѣнная научная истина (а это вовсе не доказано), то вѣдь Марксъ оперировалъ надъ готовымъ пролетаріатомъ и готовымъ канитализмомъ, а намъ надо еще создавать ихъ И если намъ суждено самою историческою необходимостью пережить эту сторону европейской жизни, то, не безпокойтесь, она найдеть для себя болѣе подходящихъ выразителей, чѣмъ марксисты. По крайней мъръ, имъ надо бы какъ нибудь иначе называться. Что же касается твхъ, которые, такъ себя называя, озабочиваются распространеніемъ пролетаріата и насажденіемъ капитализма, то причина ихъ появленія, я думаю, гораздо проще, чѣмъ запросъ исторической необходимости на выразителей для новыхъ формъ производства и обмѣна. Ни для кого не тайна н никто не оспариваеть, что за послѣднее время уровень нашей умственной и вообще духовной жизни сильно понизился. Понкзился уровень знаній, критической мысли, энергіи, вопріимчивости. потускли идеалы, выступили разочарованія. Образовалась нѣкоторая пустота, въ которой иные превосходно устроились: кто, не мудрствуя лукаво, въ винтъ засълъ, а кто метафизикой и мистицизмомъ занялся, кто чистымъ искусствомъ, кто чистой наукой, изыскивая для пикантной приправы что нибудь «новое», но такъ какъ не всѣ и старое хорошо знали, а новое не всякому дано открыть, то и выходило разное несообразное; есть, однако, и такіе, которыхъ точитъ червь жизни, которые ищутъ дѣла, при томъ вполнъ достовърнаго, безощибочнаго. И вотъ, въ эту пустоту вторгается нѣмецкая марксистская литература: ясно, просто, логично, въ четверть часа можно цёлую философію исторіи усвоить съ гарантированною научностью. При томъ для встахъ удобно: кто не хочеть думать, для того ужъ все удумано, все разжевано и

274

все въ ротъ положено, остается только проглотить; кто не хочетъ ничего дѣлать, по какой бы то ни было причинѣ, за того историческая необходимость все сделаеть; кто хочеть вполне безошибочнаго, не допускающаго разочарованія дела, - того удостоверяють, что теперь всякимъ утопіямъ уже навізоно конецъ пришель; кого смущають «бъдность и несовершенства жизни», тотъ узнаеть, что все это на пользу человѣчества и даже именно народа, того самаго, который нищенствуеть и голодаеть; кому нужно непремѣнно новое слово — вотъ оно, еще пятьдесять лѣтъ тому назадъ сказано. Какъ ни соблазнительно все это, но въ иное время, при иныхъ условіяхъ, марксистская литература не производила бы у насъ такой смуты. Уже одно непосредственное чувство жалости къ гибнувшимъ и страдающимъ, заглохшез нынъ въ нашей пустынъ, сумъло бы потребовать болъе точнаго отчета отъ этой науки, умѣщающейся чуть не въ карманномъ словарѣ, никогда себя не провърившей и, однако, надменно распоряжающейся жизнью и смертью людей...

## IX \*).

## Гегелизиъ и гальванизиъ. — О діалектическомъ развити и тройственныхъ формулахъ прогресса.

Г. Буренинъ въ «Новомъ Времени» замѣтилъ, что я въ прошлый разъ удѣлилъ слишкомъ много мѣста нашимъ псевдо-или нео-марксистамъ, потому что это вопросъ кружковый и не представляющій общаго интереса. То же самое кое-кто говорилъ мнѣ и лично. Я и самъ, если и не могу считать вопросъ о русскомъ марксизмѣ «кружковымъ», долженъ всетаки признать, что есть много предметовъ, представляющихъ для большинства читателей гораздо болѣе близкій и живой интересъ. Возможно, что во многихъ, даже не особенно захолустныхъ мѣстахъ нашего обширнаго отечества, кое-кто изъ читателей впервые услыхалъ о существованіи русскаго марксизма. Возможно также, что этотъ русскій марксизмъ, по крайней мѣрѣ, въ теперешнихъ своихъ формахъ. въ самомъ непродолжительномъ времени уступитъ мѣсто другимъ надѣюсь, болѣе здоровымъ теченіямъ. Это такъ. Съ другой стороны, однако, если русскій марксизмъ не представленъ или

\*) 1894, февраль.

18\*

почти не представленъ въ литературѣ, то это еще не есть признакъ такой малой его распространенности, чтобы онъ не заслуживаль вниманія. Въ этомъ отношеніи мы поневолѣ предоставлены частнымъ свъдъніямъ, перепискъ, устнымъ бесъдамъ, при чемъ легко впасть въ преувеличение или. напротивъ, преуменьшение значенія фактовъ. А въ такомъ дъль лучше пересолить, чъмъ не досолить. Поэтому я и еще разъ позволю себъ остановиться на марксизмѣ, на тѣхъ именно его сторонахъ, которыхъ мнѣ не пришлось коснуться въ прошлый разъ. Боюсь, по нѣкоторынъ соображеніямъ, что и сегодняшней бесѣдой не придется ограничиться, но тамъ видно будетъ... Другія явленія литературы и жизни, интересующія, можеть быть, гораздо большій кругь читалей, не уйдуть оть насъ въ свое время. А пока, двлать нечего, поскучаемъ, въ интересахъ хотя бы и сравнительно небольшого контингента читателей, но по многимъ обстоятельствамъ заслуживающаго особеннаго вниманія. Что выйдеть изъ теперешнихъ нашихъ марксистовъ — неизвѣстно, но они во есякомъ случав составляють часть нашихъ преемниковъ на житейскомъ попришѣ.

Ло какой степени, если не широко распространенъ, то горячъ интересъ къ вопросамъ, затронутымъ въ прошлой бесѣдѣ, объ этомъ я могу судить по письмамъ, которыя продолжаю получать. Благодарю сочувствующихъ и радъ бы удовлетворить протестующихъ. Къ сожалѣнію, протестующіе, вѣроятно, не совсѣмъ внимательно читаютъ то, противъ чего они протестуютъ. Пока получаемыя мною письма только подтверждають, что есть «не настоящіе» марксисты, называющіе, однако, себя настоящими и призванными говорить отъ лица марксистовъ вообще. Я думаю, это ужъ ихъ дѣло разобраться промежъ себя, а мнѣ они должны быть только благодарны за доставление матеріаловъ для такой разборки. Затвиъ я продолжаю, на основании писемъ, убъждаться, что мое дѣленіе русскихъ марксистовъ на три группы вѣрно. Съ марксистами-зрителями и марксистами активными мнв, сегодня по крайней муру, разговаривать нечего. Что же касается пассивныхъ марксистовъ, то я прошу ихъ внимательнѣе прочитать то, что объ нихъ было сказано.

«Они не хотятъ ни оставаться безучастными зрителями въ комфортабельной ложѣ, ни принимать активное участіе въ процессѣ образованія капитализма и пролетаріата. Они желаютъ



только «облегчить муки родовъ», по выраженію Маркса, только идти слѣдомъ за неизбѣжнымъ процессомъ и, не интересуясь народомъ, на землѣ сидящимъ и вообще владѣющимъ средствами производства, сосредоточивають свое вниманіе и надежды на тѣхъ. которые историческимъ процессомъ уже отлучены отъ средствъ производства. — Съ этической, а частью и съ чисто практической точки зрѣнія, противъ такого отношенія нельзя было бы ничего возразить, если бы не та якобы научная теоретическая полклалка экономическаго матеріализма, которая внушаеть совершенно неосновательную самоувъренность, и не та скользкость нути, которая легко можеть свести пассивный марксизмъ къ активному».

Вѣрны или не вѣрны мои собственныя соображенія, заключающіяся въ послѣднихъ строкахъ, но что касается самой позиціи, занимаемой этимъ разрядомъ русскихъ марксистовъ, то нѣкоторые корреспонденты пишутъ мнѣ почти буквально то же самое, только въ видѣ протеста и возраженія. Зачѣмъ же они протестуютъ и противъ чего возражаютъ?

Историческая схема Маркса выражена въ «Капиталѣ», между прочимъ, и въ терминахъ гегеліанской діалектики: капиталистическій строй есть «отрицаніе» феодальнаго, а затвмъ должно наступить «отрицание отрицания» и примирение противорѣчий между двумя предыдущими историческими фазами. Такова общая формула Гегеля, знаменитая тріада: положеніе, отрицаніе и синтезъ. при чемъ послѣдній представляетъ собою возвращеніе къ первоначальной стадіи развитія, но обогащенное всѣмъ, что пріобрѣтено на второй ступени, ступени отрицанія. Въ полемикѣ съ Дюрингомъ, Энгельсъ горячо стоить за эту тріаду, утверждая, что этимъ именно послѣдовательно-тройственнымъ путемъ идетъ всякое развитіе, всякая жизнь, всякая мысль, всѣ процессы природы, исторіи и челов'яческаго мышленія. Такъ всегда было, такъ и будеть. Гегель даль только формулу въковъчнаго и всеобщаго процесса. Абсолютный идеализмъ Гегеля Марксъ и Энгельсъ вытвсняють чистымъ матеріализмомъ, но затвмъ, оставаясь при гегелевской діалектикъ, утверждають, что всякая вещь заключаеть въ себѣ противорѣчіе, которое вскрывается, а затѣмъ разрѣшается означеннымъ тройственно-послѣдовательнымъ путемъ.

Энгельсъ усвоиваеть Гегелю, кромѣ формулировки діалектическаго процесса, еще ту, болѣе общую заслугу, что онъ, дескать. первый всѣ процессы природы и исторіи представилъ, какъ процессъ развитія. Первый ли онъ это сдёлаль, можно спорить, но во всякомъ случат не послъдній, и нынъшнія теоріи развитія — эволюціонизмъ Спенсера, дарвинизмъ, иден развитія въ психологіи, физикв. геологіи и т. д.-не имѣють ничего общаго сь гегельянствомъ. Энгельсъ говоритъ, что всегда дюли разсуждали по Гегелю, все равно, какъ всегда говорили прозой, а только не знали, что это называется прозой. Можеть быть, но въ такомъ случать теперь люди науки опять забыли слово «проза», потому что никто изъ нихъ не употребляетъ терминологіи Гегеля и не старается расположить свой матеріаль или свои выводы по тремъ діалектическимъ ступенямъ. Это, впрочемъ, мимоходомъ. Любопытно воть что. По воззрѣнію экономическаго матеріализма, вся наша умственная жизнь составляеть «надстройку» на экономическомъ фундаментв и состоить въ зависимости отъ формъ производства и обытьна, вся, за исключеніемъ, однако, гегеліанской діалективи. которая всегда себѣ равна и всегда истинна при всѣхъ формахъ производства, потому что соотвѣтствуетъ самой природѣ вещей и основнымъ, постояннымъ свойствамъ человѣческаго мышленія. Пусть такъ. Но, можетъ быть, та особенная форма, въ которую облекъ діалектическій процессъ Гегель, самый, наконецъ, фактъ формулировки, именно имъ, именно въ началѣ XIX вѣка, именно въ такихъ-то терминахъ — находится въ зависимости отъ опредѣленныхъ условій времени. Это, конечно, несомнѣнно, хотя бы уже потому, что Гегель быль и нѣтъ его, гегеліанская діалектика грембла на весь міръ и нынѣ не поминается людьми науки: Марксъ былъ чос тёдній крупный, самостоятельный умъ, получившій свой толчокъ отсюда. Да и то, онъ до такой степени наполнилъ пустую діалектическую схему фактическимъ содержаніемъ, что ее можно снять съ этого содержанія, какъ крышку съ чашки, ничего не измѣнивъ, ничего не повредивъ, за исключеніемъ одного только пункта, правда, огромной важности. А именно, относительно будущаго «имманентные» законы общества поставлены исключительно діалектически. Для правовърнаго гегельянца достаточно сказать, что за «отриданіемъ» должно слѣдовать «отрицаніе отрицанія»; но непричастные къ гегелевской мудрости не могуть этимъ довольствоваться, для нихъ діалектическій выводъ

Digitized by Google

не есть доказательство, и повърившій ему не-гегельянецъ долженъ знать, что онъ именно только повърилъ, а не убъдился. Какъ бы то ни было, если исторія философіи, написанная съ точки зрѣнія экономическаго матеріализма, представляла бы огромный интересъ вообще, то, можетъ быть, самымъ интереснымъ моментомъ ея было бы установленіе болъе или менъе прямой связи между гегельянствомъ и современными ему формами производства и обмъна. Въ ожиданіи такого труда, ничто не мъщаетъ намъ искать объясненія происхожденія гегельянства въ иныхъ сферахъ.

Въ № 3 «Научнаго Обозрѣнія» напечатаналюбопытная статья г. Филиппова «Гальванизмъ и гегелизмъ» съ подзаглавіемъ «изъ исторіи заблужденій». Основана она на статьѣ американца Фрезера, который, въ качествѣ американца, позволяетъ себѣ относиться къ нѣкоторымъ явленіямъ жизни въ нашемъ старомъ свѣтѣ съ неожиданной точки зрѣнія. Подобныя неожиданности, даже при нѣкоторой односторонности, дѣйствуютъ иногда освѣжающимъ образомъ.

Бывають, однако, неожиданности, пожалуй, уже слишкомъ взбадривающія современниковь, ослѣпляющія ихъ своимъ блескомъ и налагающія свою печать на отдаленнѣйшія сферы жизни и мысли, гдѣ ихъ вліянію совсѣмъ даже не мѣсто. Таковы были неожиданныя открытія Гальвани и Вольта въ 90-хъ годахъ прошлаго вѣка. По словамъ Фрезера (или г. Филиппова), «то вниманіе. которое въ наше время оказывается гипнотизму и другимъ мало изученнымъ явленіямъ, не можетъ сравниться съ впечатлѣніемъ, произведеннымъ опытами Гальвани и Вольта».

Не мѣшаетъ вспомнить ту маленькую случайность, съ которой началась исторія гальванизма. Врачъ и физикъ Гальвани варилъ для своей больной жены похлебку изъ лягушекъ; на столѣ, подлѣ электрической машины, лежало нѣсколько ободранныхъ лягушечьихъ ножекъ; помощникъ Гальвани нечаянно дотронулся ножомъ до одной изъ ножекъ, которая стала вздрагивать; больная жена Гальвани замѣтила, что какъ разъ въ это время вылетѣла изъ электрической машины искра; Гальвани заинтересовался этимъ явленіемъ и сталъ дѣлать опыты. Намъ незачѣмъ разсказывать дальнѣйщую исторію гальванизма. Достаточно отмѣтить, что умы и воображенія современниковъ были въ особенности поражены той связью, которая, повидимому, устанавливалась опытами Гальвани и Вольта между электрическими

явленіями и явленіями жизни. Если въ ободранной лягушечьей лапкъ появляются подъ вліяніемъ электрическаго тока, казалось, очевидные признаки жизни, то отчего бы не попробовать оживлять обезглавленные трупы? Такіе опыты и дълались. Наполеонъ, осыпавшій Вольта почестями и милостями, назначалъ преміи за изслѣдованія по гальванизму и съ свойственною ему рѣшительностью говорилъ: «Поввоночный столбъ есть Вольтовъ столоъ, печень — отрицательный полюсъ, мочевой пузырь — положительный». Неизвъстно, съ какой миной выслушивалъ этотъ смѣлый вздоръ врачъ Корвизаръ, котораго поучалъ Наполеонъ. Весьма возможно, что онъ только спеціально на счетъ роли печени и мочеваго пузыря сомнѣвался, въ общемъ же раздѣлялъ взглядъ своего царственнаго паціента. Іенскій профессоръ Ризеръ училъ, что «полярность есть основа встахъ вещей, такъ какъ жизнь есть колебаніе между положительнымъ и отрицательнымъ полюсами». Бернскій профессоръ Трокслеръ былъ того мнѣнія, что всѣ жизненные процессы находятся въ полярномъ соотношеніи между собою. Шеллингъ и особенно многіе врачи, бывшіе его учениками, довели ученіе о полярности до послѣдней крайности. Все полярно: мужчина — женщина, раздражительность - чувствительность, субъектъ — объектъ, электричество — магнитизмъ, кислородъ-водородъ, кислота - щелочь. Среди серьезнъйшихъ ученыхъ, поддавшихся этому полярному мину, Фрезеръ указываетъ на Цфаффа, Гумбольдта, Риттера, Прохаску, Тревирануса и Бишофа. Явленія животнаго магнитизма, по теперешнему гипнотизма, объяснялись отталкиваніемъ одноименныхъ полюсовъ магнитизера и паціента. И т. л.

Этому теченію поддался и Гегель. Для него «все сущее въ природѣ есть продукть соединенія полярностей, всякій элементь природы имѣетъ свой обратный полюсъ, свое собственное другое «я». Духъ и природа, субъектъ и объектъ, я и не я, мысль и чувство, активное и пассивное, удовольствіе и страданіе, анархія и деспотизмъ—вездѣ и во всемъ полярность, являющаяся основою знанія, науки, соціальнаго строя, самой религіи въ полярномъ отношеніи между Отцомъ и Сыномъ и синтезѣ помощью Св. Духа. Таковъ истинный источникъ пресловутаго «діалектическаго метода», въ которомъ противоположность превращается въ логическое противорѣчіе, родъ логической полярности... Вліяніе теоріи гальванизма на ученіе Гегеля прежде всего обнаруживается въ самой терминологіи. Бытіе есть нѣчто положительное; небытіе или ничто есть нѣчто отрицательное, но тѣмъ не менѣе существующее; результать имбеть нейтральный характерь, характерь возникновенія. Затьмъ опять начинается тотъ же процессъ. Возникновеніе (Werden) имфетъ свою положительную сторону-«непосредственность». Діалектическій процессь начинается сь положительнаго «нѣчто»; отрицаніемъ является «иное», въ результать оказывается нейтральное «о́ытіе для себя». Это развитіе продолжается до безконечности... Насколько учение Гегеля, отчасти безсознательно для него самого, подчинилось вліянію госполствовавшихъ въ его время физическихъ теорій, ясно, напр., изъ того, что онъ самъ сопоставляеть противорѣчіе съ полярностью, не для простого поясненія, но въ видъ философскаго опредъленія (см. его Лотику)... «Въ новѣйшей физической наукѣ, говорить Гегель, противорѣчіе, первоначально замъченное въ магнитизмъ въ вилъ полярности. стало разсматриваться, какъ общій законъ природы». Оставался еще одинъ шагъ-сдълать полярность основнымъ закономъ духа: этогъ шагъ или, точнъе, скачокъ и былъ сдъланъ системою Гегеля... Аналогіи съ магнитомъ встрвчаются у Гегеля на каждомъ шагу. Всв соотносительныя понятія надвляются магнитными силами, полюсами и индифферентной точкой... Для Гегеля магнить важенъ потому, что имветъ два полюса. Индифферентный пунктъ важенъ лишь какъ пунктъ сочетанія противоположныхъ силъ. Что синтезъ Гегеля составляетъ прямой плагіать изъ теоріи гальванизма, ясно изъ его собственной «натурфилософіи», въ которой Гегель, выдавая свой секреть, называеть учение объ электричествѣ и химіи діалектическими науками, т. е., идя обратнымъ путемъ, желаетъ навязать электричеству діалектическія свойства».

Г. Филипповъ справедливо замѣчаетъ, что Фрезеръ хватаетъ черезъ край, сводя всю философію Гегеля къ «гальваническому мистицизму», овладѣвшему въ началѣ нашего вѣка не только фантастическими, но и серьезными и высокопросвѣщенными умами подъ вліяніемъ первыхъ, ложно истолкованныхъ опытовъ Гальвани. Достаточно вспомнить преемственный ходъ и вліяніе предыдущей метафизики, начиная съ древнихъ, съ Гераклита. Тѣмъ не менѣе указанія Фрезера въ высшей степени интересны и, несомнѣнно, заключая въ себѣ значительную долю истины, напоминаютъ намъ крайнюю сложность общественной жизни, которую представители экономическаго матеріализма пытаются разложить на экономическій фундаменть и «надстройку», совитщающую въ себѣ все остальное. Какая, въ самомъ дѣлѣ, пестрая, запутанная страница исторіи развертывается передъ нами! Въ эпоху восхожденія звѣзды корсиканскаго «сына судьбы» болонскій профессоръ Гальвани варить больной женъ лягушечій супъ и случайно натыкается при этомъ на открытіе чрезвычайной важности. Вскоръ цослѣ этого онъ отказывается присягать основанной корсиканскимъ сыномъ судьбы Цизальпинской республикъ, лишается мъста И хлѣба и почти буквально съ голоду умираетъ. Профессоръ въ Павіи, Вольть, повторяеть опыты Гальвани, вволить въ нихъ супоправки, заинтересовываеть фантастическій умъ пественныя корсиканскаго сына судьбы, и умираетъ сенаторомъ, графомъ и богатымъ человѣкомъ. Гальванизмъ расширяетъ наши понятія о природѣ и отзывается впослѣдствіи въ промышленной области. ()пыты гальванизма производять впечатлёніе на всёхъ мыслящихъ людей Европы, въ томъ числѣ и на молодого тогда нѣмецкаго философа Гегеля. Гегель создаетъ колоссальную метафизическую систему, гремящую на весь міръ, такъ что отъ нея нѣтъ проходу даже на берегахъ Москвы-рѣки, гдѣ и устныя бесѣды, и частная переписка переполняются тезисами и антитезисами, Sein, Andersein и An-und für sich sein, «бытіе и небытіе тождественны», «все истинное въ идеѣ, истинно и объективно», «все дѣйствительное разумно» и т. д. Гегеліанство дифференцируется: на правомъ своемъ крылѣ оно создаетъ абсолютный идеализмъ и консервативнъйшее политическое ученіе, на лъвомъ-чистый матеріализмъ н радикальныя политическія и соціальныя доктрины; здѣсь же получаетъ свое начало и экономический матеріализмъ...

Изъ этой пестроты и запутанности не слѣдуетъ, конечно, чтобы въ исторіи царила безпричинная случайность. Но она, очевидно, слишкомъ сложна и разностороння, чтобы ее можно было построить на какомъ бы то ни было одноцвѣтномъ фундаментѣ. А затѣмъ въ ней всегда возможны не только маленькія, а и весьма крупныя неожиданности, не безпричинныя, конечно—потому, что ничего безпричиннаго нѣтъ и быть не можетъ,—но причины которыхъ ускользаютъ отъ нашего вниманія и даже пониманія, слѣдствія своими размѣрами далеко превосходятъ первоначальную вѣроятность. Это не мѣшаетъ намъ въ пестромъ сплетеніи историческихъ событій искать руководящаго начала, такого общаго принципа, слѣдя за которымъ, мы можемъ обнять глазомъ

Digitized by Google

и объяснить возможно большее число фактовъ. Но это есть дѣло удобства изслѣдованія, а не познанія какой бы то ни было сущности историческаго хода вещей. Сущность эта, неуловимая вообще, не уловлена, конечно, и доктриной экономическаго матеріализма, хотя она опирается, повидимому, на два устоя: на открытіе всеопредѣляющаго зваченія формъ производства и обмѣна и на непререкаемость діалектическаго процесса. О первомъ устоѣ мы уже говорили въ прошлый разъ. Посмотримъ теперь нѣсколько ближе на второй и постараемся сдѣлать это такъ, чтобы быть понятными для людей, совершенно не посвященныхъ въ тайны «философскаго колпака Егора Өедоровича», какъ непочтительно выражался Бѣлинскій, поднявъ знамя возстанія противъ Гегеля. Для этого возьмемъ два типичныхъ примѣра изъ тѣхъ, которые Энгельсъ приводитъ въ поученіе Дюрингу въ упомянутой уже въ прошлый разъ книгѣ «Herrn Dührings Umwälzung der Wissenschaft».

Зерно овса попадаеть въ благопріятныя условія: оно пускаетъ ростокъ и твиъ самымъ какъ таковое, какъ зерно, отрицается; на его мъстъ возникаетъ стебель, который есть отрицание зерна: растеніе развивается, приносить плоды, то есть новыя зерна овса, и когда эти зерна созрѣваютъ, - стебель погибаетъ: онъ, отрицаніе зерна, самъ отрицается. И затѣмъ тотъ же процессъ «отрицанія» и «отрицанія отрицанія» повторяется безчисленное число разъ. Въ основания этого процесса лежить противоръчие: зерно овса есть зерно и въ то же время не зерно, такъ какъ всегда находится въ дъйствительномъ или возможномъ развитіи. Читатель понимаетъ, что подобныхъ примъровъ можно привести безчисленное множество. Обратимся въ другую область, -- къ ученію Руссо. По Руссо, люди въ естественномъ состояни и дикости были равны равенствомъ животныхъ. Но человъкъ отличается способностью къ совершенствованію и это совершенствованіе началось возникновеніемъ неравенства; а затёмъ каждый дальнѣйшій шагъ цивилизаціи былъ противорвчивъ: «повидимому, это были шаги къ усовершенствованію отдѣльнаго человѣка, въ дѣйствительности же они вели къ упадку человъческаго рода... Металлургія и земледбліе, вотъ два искусства, открытіе которыхъ произвело великую революцію. Съ точки зрѣнія поэта золото и серебро, а съ точки зрѣнія философа желѣзо и хлѣбъ - цивилизовали людей, и погубили человъческій родъ». Неравенство продолжаетъ развиваться и, достигнувъ своего апогея, обращается въ восточныхъ

Digitized by Google .

деспотіяхъ опять во всеобщее равенство всеобщаго ничтожества, то есть возвращается къ своей исходной точкѣ, а затѣмъ дальнѣйшій процессъ такимъ же порядкомъ приводить къ равенству общественнаго договора. — Можно было-бы кое-что замѣтить по поводу изложенія Энгельса, но намъ важно только знать, что именно въ трактатѣ Руссо («Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes») цѣнится Энгельсомъ. Онъ не касается вопроса о томъ, вѣрно или не вѣрно понимаетъ Руссо ходъ исторіи, онъ интересуется только тѣмъ, что Руссо «мыслить діалектически»: усматриваетъ противоръче въ самомъ содержаніи прогресса и располагаетъ свое изложеніе такъ, что его можно подогнать подъ гегеліанскую формулу отрицанія и отрицанія отрицанія. И дѣйствительно можно, хотя Руссо и не зналъ гегеліанской діалектической формулы.

Такимъ образомъ, и зерно овса растетъ, такъ сказать по Гегелю, и Руссо мыслить по Гегелю, который открыль всеобщій законъ природы, исторіи и мышленія. Въ самомъ дълъ, примъровъ очевидной примѣнимости гегелевской діалектики можно привести чрезвычайно много; такъ много, что люди, совсѣмъ не склонные къ метафизикѣ вообще и къ гегеліанству въ особенности, выражають иногда удивление передъ этой загадкой: человѣкъ, строившій систему изъ глубины собственнаго духа, помимо опыта и наблюденія, нашель всеобщій законь развитія, всёмь законамь законъ, покрывающій рѣшительно всѣ данныя опыта и наблюденія! Кто в'єритъ въ возможность построенія философской системы изъ глубины собственнаго духа, для тъхъ тутъ, конечно, нътъ ничего удивительнаго. Но и темъ, кто знаетъ, что невтъ идей, независимыхъ отъ опыта и наблюденія, данныя которыхъ воспринимаются не только сознательно, а и безсознательно, следовало бы, по крайней муру, прежде, чумъ удивляться обобщению Гегеля, или, пожалуй, достаточно надивившись ему, остановиться на вопросѣ: какія именно данныя опыта и наблюденія легли въ его основание? Можеть быть, ришивъ этоть вопросъ, мы нивсколько приподнимемъ завѣсу таинственности съ Гегелевой тріады. хотя бы уже тёмъ, что замёнимъ ея условную терминологію какой нибудь другой. Имя вещи не мъняетъ, но очень часто маскируеть ее.

Не будемъ распространяться о весьма вѣроятной, хотя и преувеличенной догадкѣ Фрезера насчетъ «гальванизма и гегелизма». Возьмемъ два вышеприведенные типические примъра, какъ они есть.

Зерно овса есть витств съ твиъ и не зерно, потому что, при нормальныхъ условіяхъ, находится въ процессѣ постояннаго развитія, которое ведеть къ разрушенію (отрицанію) зерна стеблемъ, а затёмъ разрушается (отрицается) и стебель, когда созрѣваютъ новыя зерна, и процессъ приходить къ своей исходной точкъ въ обновленномъ и, такъ сказать, обогащенномъ видѣ: вмѣсто одного зерна мы имфемъ цблый колосъ, каждое изъ зеренъ котораго опять проделываеть то же самое съ начала. Первая ступень, ступень зерна, есть тезисъ, положение; вторая, вплоть до образованія новыхъ зеренъ, есть антитезисъ, противоположеніе; третья есть синтезись или примиреніе; BCe вмъстъ составляетъ тріаду или трихотомію. И такова судьба всего живущаго: оно возникаеть, развивается и даеть начало своему повторению, послѣ чего умираетъ. Громадная масса единичныхъ проявленій этого процесса тотчасъ же, конечно. встаетъ въ намяти читателя, и законъ Гегеля оказывается оправданнымъ на всемъ органическомъ мірѣ (мы теперь дальше не идемъ). Если, однако, мы вглядимся въ нашъ примъръ нъсколько ближе, то увидимъ крайнюю поверхность и произвольность нашего обобщенія. Мы взяли зерно, стебель и опять зерно или, върние, группу зеренъ. Но вѣдь прежде, чѣмъ приносить плодъ, растеніе цвътетъ. Когда мы говоримъ объ овсъ или другомъ злакъ, имъющемъ хозяйственное значеніе, мы можемъ имѣть въ виду зерно посвянное, солому и зерно собранное, но этими тремя моментами. считать и жизнь растенія исчерцанною-не имвемъ никакого резона. Въ жизни растенія моментъ цвътенія сопровождается чрезвычайнымъ и своеобразнымъ напряженіемъ силъ, а такъ какъ цвътокъ не непосредственно изъ зерна возникаетъ, то, придерживаясь даже терминологіи Гегеля, мы получаемъ не трихотомію, а, по крайней мере, тетрахотомію, четвертное деленіе: стебель отрицаеть зерно, цвътокъ отрицаеть стебель, плодъ отрицаеть цвъ-Пропускъ момента цвътенія имъеть важное значеніе токъ. еще вотъ въ какомъ отношении. Во времена Гегеля, можетъ быть, и позволительно было брать зерно за исходный пунктъ жизни растенія, а съ хозяйственной точки зрвнія позволительно, пожалуй, это и теперь дълать: хозяйственный годъ начинается поствомъ зерна. Но жизнь растенія не съ зерна начинается. Мы

.

теперь очень хорошо знаемъ, что зерно есть нвчто очень сложное по строенію и само составляеть продукть развитія клѣточки, и что нужныя для размноженія клѣточки образуются именно въ моменть цвѣтенія. Такимъ образомъ, въ примърѣ жизни растенія и исходный пункть взять произвольно и не върно, и весь процессъ искусственно и опять таки произвольно втиснуть въ рамки трихотоміи. Діло станеть еще ясніве, если мы обратимся въ другія области органической жизни. Бабочка кладеть яйца, изъ которыхъ выходятъ личинки, личинки превращаются **В**Ъ куколки, изъ куколки выходитъ бабочка, которая опять кладетъ яйца, и т. д. Чтобы вогнать этотъ процессъ въ трехчленную формулу діалектическаго развитія, надо состоянія личинки и куколки обнять однимъ общимъ понятіемъ «превращенія», что и делается. И выходить, что бабочка развивается изъ яйца отрицаніемъ его, затвиъ совершаетъ надлежащія превращенія и сама отрицается, умираеть, положивъ вновь яйца. Одинъ изъ моментовъ развитія онять скрадывается въ угоду тріадѣ. Такое скрадывание, неосновательное и само по себѣ, оказывается особенно грубою натяжкою съ твхъ, довольно уже давнихъ поръ, какъ мы познакомились съ явленіями такъ называемаго чередованія поколѣній, при которомъ перемежаются половое и безполовое размноженія. Неудивительно поэтому, что люди науки-въ данномъ случаѣ ботаники, зоологи, физіологи, біологи -- не руководствуются въ своихъ работахъ гегелевской діалектикой. Да н намъ, профанамъ, пора бы перестать върить, что овесъ растетъ по Гегелю, пора перестать удивляться всеприложимости его формулы, ибо она прежде всего не всеприложима. Въ основание ея, но крайней муру, что касается органической жизни, очевидно легли крайне грубыя и поверхностныя наблюденія. Современная біологія поддерживаеть знаменитую тріаду развѣ лишь въ томъ слишкомъ уже общемъ смыслѣ, что все живущее родится, развивается и умираеть, оставляя подобное себв потомство. Процессъ жизни представляетъ собою длинный рядъ измѣненій, изъ которыхъ каждое можно, если угодно, назвать отрицаніемъ предыдущаго состоянія. Но отъ такого переименованія «измѣненія» въ «отрицание» мы ришительно ничего не выигрываемъ. Гегеліанская же доктрина выигрываеть лишь въ томъ случать, если будеть дока зано, что за первымъ шагомъ отрицанія идеть второй и уже окончательный шагъ «отрицанія отрицанія», представляющій собою

третій (начиная съ «положенія», тезиса) и послѣдній моментъ развитія. Въ сферъ отвлеченныхъ логическихъ категорій, гдъ можно съ успѣхомъ доказывать, напримъръ, что «ничто» или «небытіе» существуеть, а «бытіе» не существуеть и что бытіе и не-бытіе тождественны, въ этой сферѣ все идеть въ своемъ родѣ гладко, хотя и передъ этой гладкостью можно иногда только руками развести. Во всякомъ случав, тутъ у метафизики своя рука владыка. Но когда эта рука распростирается на опредвленныя явленія природы, исторіи и мысли, то мы ясно видимъ рядъ на. тяжекъ. Два условія особенно способствують кажущемуся соотвътствію этихъ натяжекъ съ дъйствительнымъ ходомъ вещей. Во-первыхъ, всякая классификація извъстнаго рода явленій въ послѣдовательныя (или одновременныя) группы болѣе или менѣе искусственна, именно потому, что процессъ измѣненій или «отрицаній непрерывенъ. Поэтому стоить только задаться мыслью о тройственномъ дѣленін всѣхъ вещей и идей, чтобы дѣйствительно найти таковое, обходя идеи и вещи, не поддающіяся, и гдъ сжимая, а гдѣ расширяя понятія и термины. И весьма возможно, что такой произволъ окажется оправданнымъ съ извѣстной точки зрѣнія и въ виду опредѣленныхъ условныхъ частныхъ цѣлей. Повторяю, сельскій хозяинъ можеть согласиться, что главнѣйшіе моменты жизни растенія суть, во-первыхъ, посѣянное зерно, вовторыхъ-стебель (солома), въ-третьихъ-собранное зерно. Но цвътоводъ съ этимъ не согласится. Не согласится и человъкъ науки, для котораго зерно овса не есть что нибудь однородное или даже двойственно противорѣчивое въ гегеліанскомъ смыслѣ зерна и не-зерна. Онъ различаетъ въ немъ и зачаточный стебель и съмянодоли, и бълокъ. Такимъ образомъ, намъ предоставляется большой выборъ точекъ зрънія, и уже отъ нашего остроумія и ловкости будетъ зависть остановиться на той именно, съ которой получается тройственное деление. Второе условие, способствующее видимому успѣху натяжекъ, лежитъ въ самомъ основаніи гегеліанской мегафизики. Для нея равно цённы и діалектическое развитіе самого овсянаго зерна, и діалектическій ходъ чьей нибудь мысли объ овсяномъ зернѣ. Понятно, какъ расширяеть это обстоятельство выборъ точекъ зрѣнія, съ которыхъ получается трехчленное деление.

Руссо, не зная Гегеля, мыслилъ по Гегелю, діалектически. Почему именно Руссо, а не Вольтеръ, не первый встръчный? потому что вѣдь всѣ люди, по самой природѣ своей, мыслять діалектически. Однако, выбранъ именно Руссо, человѣкъ, рѣзко выдѣлявшійся изъ среды современниковъ не только по своимъ дарованіямъ.въ этомъ отношении ему не уступятъ многіе. – а по самому склалу своего ума и характеру своего міросозерцанія. Столь исключительное явленіе не слѣдовало, казалось бы, брать для провѣрки на немъ всеобщаго правила. Но у насъ своя рука владыка. Руссо интересенъ и важенъ прежде всего потому, что онъ первый съ достаточною ризкостью указаль противоръчивость цивилизации. а противорвчие составляеть непременное условие діалектическаго процесса. Надо, однако, замѣтить, что противорѣчіе, усмотрѣнное Руссо, не имветь ничего общаго съ противорвчиемъ въ гегельянскомъ смыслѣ слова. Гегелевское противорѣчіе состоитъ въ томъ, что каждая вещь, находясь въ постоянномъ процессѣ движенія, измѣненія (и именно послѣдовательно тройственнымъ путемъ), есть въ каждую данную единицу времени «она» и вмѣстѣ съ тѣмъ «не-она». Если оставить въ сторонѣ обязательныя три стадіи развитія, то противорѣчіе является здѣсь просто какъ бы подкладкою измѣненій, движенія, развитія. Руссо тоже говорить о процесст изминений. Но отнюдь не въ самомъ факти измвненій усматриваеть онъ противорвчіе. Значительная часть его разсужденій, какъ въ Discours sur l'inégalité. такъ и въ другихъ сочиненіяхъ, можетъ быть резюмирована такъ: умственный прогрессъ сопровождался нравственнымъ регрессомъ. Очевидно діалектическое мышленіе туть рѣшительно не при чемъ: туть нѣть «отрицанія отрицанія», а есть только указаніе на единовременное существование добра и зла въ данной группѣ явлений, и все сходство съ діалектическимъ процессомъ держится на словъ «противорвчіе». Это, однако, только одна сторона двла. Энгельсь видитъ, кромѣ того, въ разсуждении Руссо явственную трихотомію: за первобытнымъ равенствомъ следуетъ его отрицаніе--неравенство, затъмъ наступаетъ отрицание отрицания-равенство всёхъ въ восточныхъ деспотіяхъ передъ властью хана, султана, шаха. «Это послъдняя степень неравенства и крайняя точка, завершающая кругъ и возвращающая насъ къ нашей исходной точкѣ». Но исторія на этомъ не останавливается, развиваетъ новыя неравенства и т. д. Приведенныя въ кавычкахъ слова суть подлинныя слова Руссо, и они-то особенно дороги для Энгельса, какъ очевидное свидѣтельство, что Руссо мыслилъ по Гегелю.

Энгельсъ могъ бы привести цѣлый рядъ подобныхъ же и во многихъ отношеніяхъ даже еще болѣе выразительныхъ примѣровъ философско-историческихъ схемъ и формулъ, съ чрезвычайнымъ удобствомъ укладывающихся въ гегелевскую трихотомію. Слѣлаемъ это за него. Припомнимъ, напримѣръ, формулу Конта, по которой исторія дёлится на три періода: «теологическій,» «метафизическій» и «позитивный»; или Луи Блановскую. группирующую исторические факты въ періоды «авторитета», «индивидуализма» и «братства»; или, наконецъ, вскользь, не помню уже гдв, брошенное Спенсеромъ остроумное замвчание: исторія мысли сводится къ тремъ послъдовательнымъ моментамъ, -- единогласія невъждъ, разногласія изучающихъ и единогласія знающихъ. Начнемъ со Спенсера. Мы имѣемъ здѣсь не только требуемыя три ступени развитія, но и совершенно гегелевское ихъ расположение и взаимное отношение, только безъ гегельянской терминологіи. Введя ее, мы получимъ, что единогласіе невѣжлъ есть тезисъ, разногласіе изучающихъ-антитезисъ, «отрицаніе», единогласіе знающихъ-синтезъ, «отрицаніе отрицанія», при чемъ происходить возвращение къ исходной точкв, то есть къ единогласію, но обогащенное всвиъ твиъ знаніемъ, которое добыто на второй ступени, на ступени изученія. Чтобы читатель наглядно убъдился вь томъ, до какой степени этотъ нашъ переводъ замѣчанія Спенсера на языкѣ гегельянской діалектики точенъ, я приведу здъсь тъ слова Маркса «въ Капиталъ», въ которыхъ онъ прибъгаетъ къ этому же языку: «Капиталистическій способъ производства и присвоенія, а слъдовательно, и капиталистическая частная собственность, есть отрицаніе индивидуальной частной собственности, основывающейся на собственномъ трудѣ. Отрицаніе капиталистическаго производства производится имъ же самимъ съ неизбѣжностію естественнаго процесса. Это-отрицание отрицания. Оно снова возстановляеть индивидуальную собственность, но на основании пріобрътений капиталистической эры, т. е. на основания кооперация свободныхъ работниковъ и ихъ общиннаго владения землею и средствами производства, произведенными самими рабочным» (Стр. 650 русскаго перевода).

Параллель, какъ видитъ читатель, полнъйшая, и нътъ, повидимому, ни малъйшей разницы собственно въ ходъ мыслей Спенсера и Маркса, хотя они разсуждаютъ о совершенно различ-

19

ныхъ вещахъ: одинъ имфетъ въ виду исторію знанія, а другойисторію экономическихъ отношеній. Посмотръвъ, однако, на дъло нъсколько шире, мы увидимъ разницу и въ самомъ ходъ мысли. и даже очень большую. Я ужъ не говорю объ томъ, что замѣчаніе Спенсера брошено вскользь, а собственно его теорія эволюціи никакихъ трехъ фазисовъ или этаповъ, ступеней - не знаеть. Затъмъ, что касается приведеннаго замъчанія, то Спенсерь основывается совсѣмъ не на обязательности діалектической трихотоміи. Что исторія какой нибудь отрасли знанія начинается единогласіемъ невѣждъ, это, можетъ быть, и не есть общее правило, но до извъстной, весьма значительной степени фактичезащитимое. Фактически достовърно СКИ также, что вторые, третьи шаги изученія сопровождаются разногласіемъ изслѣдователей, пока, наконецъ, не установится единогласие въ общемъ признании известныхъ истинъ. Такъ было, такъ, очевидно, будетъ и въ твхъ отдвлахъ знанія, которые еще полны спорныхъ вопросовъ (науки общественныя надо бы поставить особо, но мы на этомъ не будемъ останавливаться). Спенсеръ, если бы ему понадобилось доказывать свою мысль, могъ бы опереться не только на чисто логическія соображенія о торжествѣ истины, разъ она открыта, но и на множество фактическихъ примвровъ: къ его услугамъ была бы и дедукція, и индукція. Совсъмъ иначе поставлено дъло у Маркса. Первыя двъ стадіи разработаны имъ въ фактическомъ отношении такъ, **UTP** въ льтописяхъ науки немного, конечно, найдется подобныхъ работъ. Но когда онъ говоритъ о третьей, грядущей стадіи, то вы недоумвваете, почему это грядущее выражено въ настоящемъ времени: «снова возстановляетъ индивидуальную собственность, но на основании пріобрѣтеній капиталистической эры, т. е. на основанін коопераціи свободныхъ работниковъ и ихъ общиннаго владенія землею и средствами производства, произведенными самими рабочими». До сихъ поръ историческая дъйствительность еще нигдъ и никогда не давала намъ такого завершенія капиталистическаго строя. Это-идеаль, который одни считають сбыточнымь и прекраснымь, другіе-не сбыточнымъ или совстмъ не хорошимъ. Это -дъло въры, которая, по известному, совершенно справедливому определению, есть увъренность въ невидимомъ какъ бы въ видимомъ, и въ желаемомъ и ожидаемомъ, какъ бы въ настоящемъ. Такова общая участь всвхъ идеаловъ, и я не противъ нихъ, конечно, погому

290

что безъ нихъ жизнь неполна и пуста, и темна. Противъ нихъ, по странному недоразумѣнію, именно марксисты, не всѣ, разумѣется, а тѣ, которые, будучи отуманены идеей непреоборимаго естественнаго хода вещей на почвѣ экономическаго матріализма, съ гордостью говорятъ: мы не идеалисты! жизнь не справляется съ чьими бы то ни было идеалами! – Очень справляется. Но къ этому мы еще вернемся, а теперь отмѣтимъ только исключительно діалектическій характеръ цитаты изъ «Капитала»: за «отрицаніемъ» должно слѣдовать «отрицаніе отрицанія». Для гегельянца вопросъ можетъ считаться этимъ исчерпаннымъ; будущее для него не проблема, до такой степени не проблема, что онъ можетъ, говоря объ этомъ будущемъ, употреблять глаголы въ настоящемъ времени.

Обратимся къ другимъ историческимъ формуламъ. И у Огюста Конта, и у Луи Блана мы встречаемся онять таки съ трехчленнымъ дѣленіемъ исторіи. А если бы мы имѣли время и надобность входить въ подробности, то убѣдились бы, что даже безъ болышихъ натяжекъ можно утверждать, что у того и у другого третья, послѣдняя ступень представляеть какъ бы возвращеніе къ первой, съ измѣненіями и дополненіями, выработанными на второй. Во всякомъ слупав на гегельянскомъ языкъ «метафизическая» ступень Огюста Конта и ступень «индивидуализма» Луи Блана могуть быть съ полнымъ удобствомъ названы «отрицаніемъ», а ихъ особенное отношеніе къ этимъ вторымъ ступенямъ--«отрицаніемъ отрицанія». Спрашивается, почему же Энгсльсъ упустиль такіе прекрасные случан и остановился на Руссо, основательно или неосновательно пользующемся славою писателя парадоксальнаго, и примъръ котораго, поэтому, едва-ли многимъ покажется убѣдительнымъ? Я рѣшаюсь утверждать, что здѣсь дъло отчасти въ словахъ. Къ теоріямъ Руссо можно удобно приставить слово «противорѣчіе», хотя, какъ мы видѣли, указаніе Руссо на противор'вчивый характеръ цивилизаціи не имбетъ ничего общаго съ гегельянскимъ противорѣчіемъ. Затѣмъ Руссо прямо говорить, что въ извѣстный моменть исторія завершаеть свой кругъ и возвращается къ исходной точкѣ, послѣ чего начинается новый циклъ развитія. Ни Огюстъ Контъ, ни Луи Бланъ этого не говорятъ, да и у Руссо это только вскользь брошенное слово, но и его достаточно, чтобы Энгельсъ счелъ этотъ примвръ болве удобнымъ для подвержденія всеобщности діалек-19\*

тическаго процесса мысли. Здъсь, однако, дъло уже не въ словахъ только. Съ діалектической точки зрвнія мало простой тройственности, какую представляють собою формулы Огюста Конта и Луи Блана; нужна тройственность многократная, повторяющаяся, нужна, вульгарно выражаясь, сказка про бълаго бычка, намекъ на что и имъется въ приведенныхъ словахъ Руссо: первобытное равенство отрицается возникновсніемъ неравенствъ, затѣмъ это отрицаніе отрицается всеобщимъ уравненіемъ на новой, такъ сказать, плоскости; тройственный циклъ этимъ заканчивается, но затёмъ начинается новый — новыми неравенствами и т. д. У Конта и Луи Блана ничего подобнаго нътъ. Если и можно, употребляя условный языкъ діалектики, сказать, что вторые ихъ періоды (метафизическій періодъ у Конта и періодъ индивидуализма у Луи Блана) составляють отрицание первыхъ, а третьи (позитивный періодъ и періодъ братства), отрицаніе отрицанія, то этими третьими періодами и ограничиваются ихъ горизонты въ сторону будущаго. Энгельсъ съ своей точки зрѣнія справедливо могъ бы поставить имъ это въ упрекъ. Онъ и самого Гегеля упрекаеть въ томъ, что тотъ, съ одной стороны, смотрить на исторію, какъ на процессъ развитія, который не можеть быть законченъ открытіемъ абсолютной исгины, а съ другой-считаеть свою систему абсолютно истинною. Не касаясь вопроса собственно объ абсолютной истинв, мы можемъ въ самомъ дѣлѣ спросить: что же, позитивнымъ періодомъ Конта или періодомъ братства Лун Блана, такъ и должна кончиться исторія? такъ ужъ достовърно и не выдвинетъ иныхъ какихъ-нибудь принциповъ человъчество за все то, неизвъстное, но очень большое время, которое ему остается жить? Этотъ же вопросъ можетъ быть, однако, заданъ и Марксу, когда онъ изображаетъ конечный историческій фазись въ его экономической основѣ: а дальше что? Я долженъ откровенно признаться, что не совсѣмъ ясно представляю себѣ отвѣтъ Энгельса. Онъ отвѣтилъ бы, конечно, что дальнѣйшая исторія пойдеть все твмъ же тройственно-послѣдовательнымъ путемъ развитія противорѣчій и отрицанія отрицанія, ибо діалектическій процессь непреложень. Затёмь, судя по нёкоторымъ выраженіямъ Энгельса, надо думать, что классовая борьба прекратится и, повидимому, утратить свой raison d'être экономическій матеріализмъ; но навсегда-ли, или же противоръчія на экономической почвь, по прошестви извъстнаго времени.

вновь возникнутъ, или же тройственно-послѣдовательные шаги исторіи будутъ происходить на какой-нибудь иной почвѣ, — этого я не знаю.

Какъ бы то ни было, но вотъ мы имѣемъ уже нѣсколькихъ мыслителей (а можно бы было и еще прибавить), весьма различной силы, весьма различнаго направленія и исходныхъ точекъ, которые, однако, дѣлятъ исторію именно на три періода; и не только обще имъ всѣмъ это тройственное дѣленіе, но кромѣ того, у всѣхъ у нихъ второй періодъ можетъ быть названъ отрицаніемъ перваго, а третій— отрицаніемъ отрицанія и въ извѣстномъ смыслѣ сближеніемъ съ первымъ періодомъ. Не оправдывается ли тріада Гегеля, по крайней мѣрѣ, постольку, поскольку ею покрываются приведенные примѣры? И если оправдывается, то какія данныя опыта и наблюденія подсказали ему его догадку?

Любопытно, что самъ Гегель, при всемъ старании вытянуть исторію человѣчества въ три ступени, не всегда выдерживалъ свою программу. То онъ дѣлить исторію на три періода-восточный, классическій и христіанскій, то на четыре - восточный, греческій, римскій и христіанско-германскій Неизвѣстный мнѣ. питируемый г. Карѣевымъ (въ «Основныхъ вопросахъ философіи исторіи») гегельянецъ 30-хъ, 40-хъ годовъ, Цвшковскій, потратилъ, повидимому, много усилій на рѣшеніе вопроса: что правильнѣе, трихотомія или тетрахотомія. «Самъ Цѣшковскій говорить г. Карфевъ-стоить за трихотомію прошедшаго, настоящаго и будущаго, т. е. за совершенно пустую формулу: это - то что онъ называеть Anlauf, Verlauf и Auslauf der Geschichte». Охотно вѣрю, что у Цѣшковскаго эта концепція является, дѣйствительно, совершенно пустою формулою; и тѣмъ не менѣе, думаю, что въ основании встхъ тройственныхъ дълений истории на періоды лежать именно категоріи прошедшаго, настоящаго и булушаго.

Луи Бланъ такъ выражается относительно своихъ трехъ періодовъ: «Авторитетъ былъ приложенъ къ дълу католичествомъ съ удивительнымъ блескомъ; онъ преобладалъ до Лютера. Индивидуализмъ, провозглашенный Лютеромъ, развился съ непреодолимой силой и, освободившись отъ религіознаго элемента, восторжествовалъ во Франціи при посредствъ публицистовъ учредительнаго собранія: онъ правитъ нашимъ временемъ; онъ есть душа вещей. Братство, провозглашенное мыслителями партіи Горы, исчезло тогда среди бури и въ настоящее время является намъ еще только въ дали идеала» (Стр. 41 перваго тома въ русскомъ переводъ). Энгельсъ все въ той же полемической противъ Дюринга книгъ, говоря объ относительномъ значеніи всякой морали, замъчаетъ, что феодальная мораль принадлежитъ прошедшему времени, буржуазная мораль есть дъло настоящаго, а мораль пролетаріата будущаго. Не трудно было бы и у другихъ найти подобныя же прямыя указанія, но съ насъ достаточно и этого. Намъ надо еще разобраться въ тъхъ данныхъ опыта и наблюденія, которыя опредѣляютъ таинственное сближеніе послѣдней ступени періода съ первою. Я говорилъ объ этомъ уже десять лѣтъ назадъ и могу теперь лишь повторить сказанное тогда.

Въ то время, когда писалъ и дъйствовалъ Луи Бланъ, то, что онъ называлъ принципомъ авторитета, было совершенно расшатано или, по крайней муру, казалось расшатаннымъ. Это было нѣчто исторически законченное, сданное въ архивъ и, слѣдовательно, безопасное. Индивидуализмъ, напротивъ, гордо несъ свою вѣнчанную лаврами недавнихъ побѣдъ голову. Это была настоящая сила настоящей минуты, и натурально, что даже при одинаковой степени враждебности къ принципамъ авторитета и индивидуализма, практика жизни должна была представителю принципа братства (какъ онъ его понималъ) внушать несравненно большую напряженность отрицанія по адресу индивидуализма. Но и независимо отъ дъйствительной или только кажущейся слабости остатковъ прошедшаго, зачатки будущаго естественно склонны вступать въ практическій союзъ съ ними въ виду общаго врага --- настоящаго. Это, можеть быть, наиболее яркое и наичаще повторяющееся оправдание поговорки «крайности сходятся». Крайности, дъйствительно, сходятся, чтобы тяготъть на одинаково имъ мъшающую середину. Прошедшее, настоящее и будущее, отживающее, существующее въ болѣе или менѣе полномъ видѣ и зарождающееся --эта тройственность лежитъ въ основания всякой системы партий, политическихъ, литературныхъ, экономическихъ, философскихъ. Партіи могутъ дробиться на оттвнки. сообразно осложненіямъ текущей минуты; оттънки эти могутъ вступать между собою въ разнообразныя комбинаціи, заключать законные и незаконные союзы, делать другъ другу теоретическія и практическія уступки: но въ основании всей этой иногда очень запутанной системы всетаки лежатъ три момента: прошедшее, настоящее и будущее. И

Digitized by Google

въ этомъ столь же мало таинственнаго, какъ и въ томъ, Напримъръ, что французскій глаголъ имъющій и l'imparfait и le plus-qu parfait, и le passé defini и le passé indéfini, и le futur absolu и le futur antérieur, въ сущности, однако. знаетъ только три времени: прошедшее, настоящее и будущее. Въ виду этого историкъ, если онъ жертвуетъ второстепенными мелкими явленіями для установленія схемы историческаго прогресса въ общихъ, крупныхъ чертахъ, склоненъ къ тройственной формулъ, при чемъ онъ замътитъ и взаимное тяготъніе прошедшаго и будущаго. А если онъ и самъ практическій дъятель въ какой бы то ни было отрасли, то и на немъ, по всей въроятности, такъ или иначе отразится это тяготъніе.

Но этого мало. Дъло не только въ механикъ борьбы партій, при которой наличный, торжествующій въ данный моменть порядокъ вещей подвергается ударамъ справа и слѣва, что уже и само по себѣ до извѣстной степени сближаетъ правыхъ и лѣвыхъ. Если искать въ исторіи мысли человѣка, наиболѣе страстно и убѣжденно звавшаго людей, во имя будущаго, назадъ, къ исходному пункту исторіи, къ «тезизу», то, конечно, это будетъ Руссо. Весь сонмъ яростнъйшихъ ретроградовъ всъхъ временъ и народовъ не сказаль больше его противь цивилизаціи, которая является въ данномъ случаѣ «антитезисомъ». И. однако, Руссо былъ несомнѣнно человѣкомъ будущаго, а не прошедшаго, и именно въ этомъ направленіи повліялъ на европейскую мысль, поспособствовалъ образованію цізой школы. Оставимъ въ покої фантастичность очертаній, въ которыхъ рисовалась воображенію Руссо историческая колыбель человъчества. Не въ этомъ дъло. Здое слово Вольтера-«читая Руссо, такъ и хочется побъжать на четверенькахъ»-это злое слово справедливо только въ очень поверхностномъ смыслѣ, если имѣть въ виду лишь страстную живописность отдѣльныхъ выраженій. Въ сущности, Руссо не отрекался ни отъ одного изъ духовныхъ и матеріальныхъ благъ, добытыхъ цивилизаціей, но онъ желалъ иного ихъ распредѣленія и направленія, и именно такого, въ какомъ располагалось скудное достояніе первобытнаго человѣка. Иначе говоря, Руссо отвергаеть не степень развитія цивилизаціи, а ея типъ; и, наоборотъ, въ первобытной жизни онъ ценить только ся типъ, ни мало не сомневаясь, что невежество, суевъріе, нищета, грубость, какъ спутники низкой ступени развитія, подлежатъ изгнанію. Задача будущаго состоить, следовательно, по Руссо, отнюдь не въ томъ, чтобы всѣ люди, или какая-нибудь ихъ часть, бъгали на четверенькахъ, а въ сочетаніи первобытнаго типа съ высокою степенью развитія. Это и будетъ искомый «синтезисъ».

Приглядываясь, однако, къ историческимъ схемамь, повидимому, такъ блистательно поддерживающимъ законъ трехчленнаго діалектическаго развитія, не трудно усмотрѣть, что всѣ онѣ страдають произвольностью. Говоря гегелевской терминологией, для Руссо тезисомъ была жизнь дикаря, и антитезисъ начался съ того момента, когда, по его живописному выраженію, человѣвъ обгородилъ клочекъ земли и сказалъ: «это мое». Для Маркса или Луи Блана тезисъ стоить гораздо позже-въ среднихъ вѣкахъ, съ разваломъ которыхъ начинается періодъ отрицанія. Но и въ средніе вѣка Марксова «индивидуальная частная собственность, основывающаяся на собственномъ трудѣ», не была ни единымъ, ни преобладающимъ факторомъ, даже въ области экономическихъ отношеній. Рядомъ съ нею существовало многое другое, къ чему, однако, діалектическій методъ въ толкованіи Маркса не предлагаетъ намъ возвращаться. Съ другой стороны, Луи Блану приходится открывать проявленія принципа «братства» въ самомъ разгарѣ полновластія принципа «авторитета». Очевидно, что всѣ эти схемы не представляють картины исторической действительности или даже только ея пропорцій, а только удовлетворяють склонности человѣческаго ума мыслить всякій предметъ въ состояніяхъ прошедшаго, настоящаго и будущаго, при чемъ умъ этоть естественно стремится сочетать для будущаго все, что есть хорошаго, истиннаго, справедливаго (какъ квиъ оно понимается) въ прошедшемъ и настоящемъ.

Nihil est in intellectu, quod non fuerit ante in sensu. Это старинное изреченіе, такъ часто подвергавшееся узкимъ и одностороннимъ толкованіямъ, въ основаніи своемъ всетаки вѣрно. Гегель не изъ о́ездонной глубины своего духа выудилъ свою тріаду, потому что и нѣтъ такой бездонной глубины въ человѣческомъ духѣ: онъ частію удачно, частію неудачно, съ натяжками, подчасъ крайне грубыми, обобщилъ то, что видѣлъ, слышалъ, чувствовалъ. И точно такъ же, какъ бы ни была смѣла, даже необузданна фантазія человѣка, она, въ своихъ гаданіяхъ о будущемъ, можетъ только на разные лады комбинировать то, что было и что есть—прошедшее и настоящее, отбрасывая въ нихъ одно, давая усиленное развитіе другому, видоизмѣняя третье, иначе

Digitized by Google

направляя четвертое и т. д. Поскольку въ этихъ комбинаціяхъ будущее является отрицаніемъ настоящаго и восироизведеніемъ прошедшаго, постольку оно и оказывается «отрицаніемъ отрицанія» и «примиреніемъ противорѣчій».

Но, скажуть гордые люди, намъ дѣла нѣть до того, какъ работаеть фантазія; мы не фантазируемъ,--этимъ блаженной памяти старые идеалисты занимались, ---а мы---матеріалисты, и изслёдуемъ непреложные законы действительнаго историческаго хода вещей. который, помимо чыихъ бы то ни было ндеаловъ и фантазій, долженъ привести къ извѣстному, предвидимому нами результату; обобществленный на развалинахъ капиталистическаго строя пролетаріать есть не идеаль, а сама дийствительность... будущаго...-Я не знаю заблужденія, болье страннаго, чыть го, которое заключается въ этомъ гордомъ ответть. Я не знаю, зачемъ эти гордые люди унижають сами себя, отридаясь отъ идеала вообще, ибо Маgenfrage и Seelenfrage, вопросъ брюха и вопросъ духа, совсѣмъ не обязательно исключають другь друга. Я не знаю, далее, почему обобществленный на развалинахъ капитализма пролетаріатъ есть не идеаль, а дъйствительность, когда его нъть въ дъйствительности. Какъ идеалъ, то есть какъ будущее желательное и возможное, этоть грядущій моменть исторіи требовалъ бы такихъ же оправданій, какія могутъ быть потребованы отъ всякаго другого идеала. Какъ дъйствительность, хотя и будущаго, но настолько неизотжная и несомитная, что объ ней и теперь уже можно говорить въ настоящемъ времени, онъ требуетъ гораздо большаго. А между темъ, въ этомъ смысле, въ смысле неизбѣжности и несомнѣнности, онъ держится исключительно на конць гегелевской трехчленной цыи. Все остальное есть дыо спорныхъ категорій возможности, въроятности и желательности. Исторія готовить намъ, можетъ быть, такіе сюрпризы, которые и «не снились нашимъ мудрецамъ».

Мнѣ часто вспоминается чудовищная фантазія Ренана, изложенная имъ въ формѣ бесѣды философовъ въ «Dialogues et fragments philosophiques». Онъ мечтаетъ о «царствѣ разума», которымъ будутъ управлять «тираны-позитивисты», люди, наслѣдственно монополизировавшіе умъ, знаніе, таланты, а остальная масса человѣчества будетъ имъ покорно и даже любовно повиноваться. Если бы, однако, эта масса и вздумала сопротивляться, то у тирановъ-позитивистовъ будутъ въ рукахъ могущественныя средства для преодолѣнія всякаго сопротивленія. Во-первыхъ, они могутъ держать гдв-нибудь въ глубинъ Азіи орды дикихъ «башкиръ и калмыковъ», которые, въ случат чего, будутъ являться для поддержки «царства разума». Во-вторыхъ, они, благодаря прогрессу науки и техники, будуть владеть средствами терроризировать весь міръ, потому что можеть быть изобрѣтено и такое средство. при помощи котораго можно будеть взорвать всю нашу планету! Дикія азіатскія орды, прямо или косвенно вліяющія на ходъ дълъ въ цивилизованномъ мірѣ, совсѣмъ не такая невѣроятность, какъ можеть показаться на первый взглядь. Что же касается сосредоточенія въ рукахъ «тирановъ-позитивистовъ» страшныхъ средствъ разрушенія, то эта дикая мечта не такъ давно еще могла казаться возможной. Оказалось, однако, что страшныя средства разрушенія не могуть составить секреть Ренановскихъ владыкъ «царства разума», что пускаютъ ихъ въ ходъ совстямъ иные люди, и именно люди, доведенные капиталистическимъ строемъ до одичанія, до полнаго презрѣнія въ своей и чужой жизни, и не расположенные, подобно германской соціаль-демократіи, степенно подготовлять послѣднюю ступень Гегелевской трихотоміи. Анархизмъ не укладывается въ рамки трихотоміи, потому что, хотя и его, пожалуй, можно назвать отрицаніемъ отрицанія, но не изъ обобществленія пролетаріата онъ проистекаеть. Во всякомъ случаѣ того благополучія, которое должно произойти изъ капиталистическаго строя, мы еще не видали и должны въ этомъ отношеніи върить на слово Гегелю или, върнъе, извъстному примъненію его діалектики; а то отчаяніе, въ которое онъ ввергаетъ людей, мы видимъ и посейчасъ, а не только въ моментъ «первоначальнаго накопленія»...

## X <sup>::</sup>).

О разсказахъ гг. Григоровича и Мамина-Сибиряка.— О силъ принычки вообще, у писателей въ частности.— О гр. Л. Н. Толстомъ.

Въ двухъ первыхъ книжкахъ «Русской Мысли» за нынъшній годъ напечатанъ разсказъ Д. В. Григоровича, подъ заглавіемъ «Порфирій Петровичъ Кукушкинъ. Приключенія мирнаго гражданина, прожившаго до полной зрълости у тихой пристани, нежданно упавшаго въ воду, унесеннаго теченіемъ и едва не утонув-

\*) 1894, мартъ.

шаго». Г. Григоровичъ уже въ теченіе многихъ лѣтъ крайне рвако — выражаясь высокимъ слогомъ — даритъ насъ произведеніями своего пера, а туть еще его былая слава подогрѣлась только что отпразднованнымъ юбилеемъ его пятидесятилѣтней литературной дѣятельности. Понятенъ интересъ, возбуждаемый новымъ его произведеніемъ. Къ сожалѣнію, интересъ этотъ не оправдывается самымъ разсказомъ маститаго писателя. Уже длиннъйшее заглавіе разсказа составляеть претензію на юморь, который никогда не былъ казовою стороною таланта г. Григоровича. Г. Скабичевскій въ своей «Исторіи новъйшей литературы» справедливо замвчаеть, чго юморъ г. Григоровича «производить непріятное впечатлѣніе чего-то напряженнаго, дѣланнаго, неестественнаго». Подъ давленіемъ Гоголя, чуть не всѣ писатели сороковыхъ годовъ пробовали себя въ юморѣ, но не всѣмъ это удавалось, и меньше всѣхъ, кажется, г. Григоровичу. Даже у Достоевскаго, при всей мрачности его творчества, можно найти, напримъръ, въ «Дядюшкиномъ снѣ», или въ «Селѣ Степанчиковѣ» страницы, вызывающія невольный смѣхъ. Разсказъ же г. Григоровича о Порфиріи Петровичѣ Кукушкинѣ (чтобы не поминать его старыхъ и давно забытыхъ грѣховъ въ этомъ родѣ) вы прочтете, ни разу даже, можетъ быть, не улыбнувшись, хотя самъ авторъ, начиная съ заглавія и кончая послѣдней страницей, очевидно, желаетъ блистать юморомъ. Воть образчики:

«Одинъ изъ товарищей по служо́ь, находившій непонятное удовольствіе сказать о каждомъ что-нибудь непріятное, утверждаль всегда, что если бы Рожкову случилось бы принять слабительнаго, отъ него ничего не осталось бы, кромѣ платья» (до такой степени онъ былъ худъ и малъ ростомъ). Или о другомъ дъйствующемъ лиць: «Надо правду сказать, легче было выслъдить какую-нибудь ръзкую черту характера въ пятикопъечной булкъ, чъмъ на его тускло-блѣдноватомъ лицѣ и въ голубоватыхъ глазахъ, оттѣненныхъ свътлыми ръсницами и напоминавшихъ двъ фіалки, кръпко разваренныя въ молокѣ. Главное его физическое отличіе заключалось въ бѣлизнѣ кожи; въ банѣ онъ бросался въ глаза между остальными моющимися; вокругъ пояса обходила только красная полоса, какъ у людей, носящихъ военную форму. Военнымъ онъ, однако-жъ, никогда не былъ: боевая жизнь противоръчила стремленіямъ его природы, склонной къ мирнымъ кабинетнымъ занятіямъ и тихой семейной жизни».

Это — характеристики двухъ главныхъ дъйствующихъ лицъ разсказа, характеристики неполныя, потому что въ такомъ же тонѣ авторъ описываетъ еще и правственныя качества своихъ героевъ, и ихъ прошлое и настоящее. Человѣкъ, отличающійся необыкновенною бълизною тъла въ банъ и уступающій цятикопвечной булкв въ выразительности лица, и есть тотъ самый Порфирій Цетровичъ Кукушкинъ, который, «проживъ до полной зрѣлости у тихой пристани, нежданно упалъ въ воду» и проч. Человѣкъ же, которому опасно принимать слабительное, есть его преданнѣйшій другъ, изъ тѣхъ, что бываютъ опаснѣе врага, Иванъ Ивановичъ Рожковъ. Кукушкинъ съ-молоду, на гимназической еще скамейкъ, занимался стихотворствомъ, по скромности довѣряя плоды своихъ поэтическихъ вдохновеній только одному своему товарищу и другу, Рожкову, восторгавшемуся его талантомъ. Эти отношенія между друзьями продолжались и далъе: Кукушкинъ стихотворствуетъ, а Рожковъ восхищается его «Забытыми фіалками», «Океанами», «Хаосами», «Мотыльками», «Сннеусами и Труворами» и т. п. Все это Кукушкинъ пишетъ въ свободное отъ служебныхъ занятій время, такъ какъ онъ-чиновникъ, прекрасный, аккуратный чиновникъ и вытестъ съ тъмъ прекрасный, добрый семьянинъ. Г. Григоровичъ не приводить ни одного изъ поэтическихъ произведеній Кукушкина и даетъ только понять, что это было нѣчто очень смѣшное. Ему смѣшно, впрочемъ, все въ Кукушкинѣ, даже обыкновеннѣйшее прохожденіе имъ службы: «Станислава 3-й степени Кукушкину дали потому, что у него не было еще никакого ордена; Анну 3-й степени получилъ онъ потому, что уже имълъ Станислава 3-й степени; наконецъ, Станиславомъ 2-й степени былъ онъ награжденъ потому, что имълъ уже Станислава 3-й степени и Анну». Мнъ кажется, что для кавалера ордена Станислава 1-й степени, какимъ съ прошлаго года состоитъ г. Григоровичъ, эта насмѣшка немножко не великодушна. Но и вообще г. Григоровичъ не великодушенъ. Стоитъ-ли ему, большому писателю, столь необычно блистательно отпраздновавшему свой пятидесятилѣтній юбилей, тратить такой большой запасъ насмъшливости на Порфирія Петровича Кукушкина? Кукушкинъ, поощряемый восторгами своего пламеннаго друга Рожкова, своей жены и свояченицы, издаеть книжку своихъ стихотвореній подъ заглавіемъ «Лучп и твни», неблагосклонно встречаемую критикою и публикою; затёмъ пишеть трагедію "Игорь", которая тоже претеривваеть неудачу; наконецъ, предпринимаетъ издание журнала «Свѣточъ», на которомъ окончательно проваливается, истративъ на него маленькое приданое жены, и со срамомъ увзжаетъ изъ Петербурга, переведясь на службу въ провинцію. Ничего худого этотъ не столько смѣшной, сколько несчастный человѣкъ не сдѣлалъ. Въ своихъ поэтическихъ произведеніяхъ, по всей въроятности, очень плохихъ, и въ своемъ журналѣ, никуда не годномъ, онъ, однако, «дѣлъ своихъ цѣною злата не взвѣшивалъ, не продавалъ, не ухищрялся противъ брата и на врага не клеветалъ». Онъ только сбитый съ толку похвалами Рожкова, жены и свояченицы, сунулся въ воду, не спросясь броду, мечталъ добиться славы тамъ. гів его, въ конців концовъ, настигь срамъ. Да еще вопросъ, одно ли славолюбіе имъ руководило. Г. Григоровичъ сообщаеть, между прочимъ, что Кукушкинъ «принадлежалъ къ числу людей молчаливыхъ и робкихъ мечтателей, тайно связанныхъ съ тоскливымъ желаніемъ высказать что-то мимо того, что говорится на службѣ, дома, между знакомыми, и, ничего еще не сказавши, заблаговременно огорчающихся при мысли, что это что-то навърное не встрётить сочувствія, не будеть оцёнено и понято, какъ слёдуеть, равнодушной толпой».

Это, можеть быть, и смѣшно, но во всякомъ случаѣ въ той обстановкъ, которую далъ дълу г. Григоровичъ, не заслуживаетъ насмѣшки, растянувшейся на два журнальныхъ номера. А г. Григоровичъ видалъ виды на своемъ въку вообще, въ литературномъ мірѣ въ частности. Онъ знавалъ гигантовъ нашей литературы и ся пигмеевъ, знавалъ людей чести и правды и предателей «кровныхъ», какъ говорилъ Салтыковъ, литераторовъ и диллетантовъ, заслуженно и незаслуженно пользующихся славою, убѣжденныхъ и праздно и въ разныхъ мѣстахъ разно болтающихъ. И изо всего этого огромнаго запаса пятичесятилѣтнихъ наблюденій выбрать для художественнаго воспроизведенія маленькую. жалкую букашку-неудачника и облить эту безобидную букашку цвлымъ фонтаномъ насмѣшки... Насмѣшки, и пожалуй, даже очень ядовитой, Кукушкинъ заслуживалъ бы скорве въ томъ случав, если бы онъ былъ не неудачникомъ, а. напротивъ, преуспѣвалъ; если бы онъ, напримъръ, не имъя за душой ничего, кромъ таинственнаго «что-то» и такъ называемаго бойкаго пера, пролѣзъ въ литературу и утвердился въ ней, или если бы онъ, подъ пред-

Digitized by Google

логомъ или прикрытіемъ литературы достигалъ какихъ-нибудь не-литературныхъ цѣлей. Тогда, дѣйствительно, онъ и стоилъ бы насмѣшки, и комическія положенія, въ которыя онъ при этомъ становился бы, были бы характерными картинками изъ нашего литературнаго міра. А то, помилуйте! — на муху съ обухомъ...

Не объщаетъ ничего въ этомъ смыслѣ характернаго и печатающаяся въ той же «Русской Мысли» повъсть г. В. В. Верещагина («художника», какъ онъ почему то считаетъ нужнымъ прибавлять). Повъсть еще не кончена. Она называется «Литераторъ», но пока, въ двухъ первыхъ номерахъ журнала, литератора еще нѣтъ на сценѣ, самъ онъ дъйствуетъ пока за кулисами, объ немъ только говорятъ. Говорятъ именно, что онъ плохо танцуетъ, но за то отличается необыкновенною храбростью на войнѣ, состоя ординарцемъ волонтеромъ при Скобелевѣ. Всякіе, конечно, бываютъ литераторы, въ томъ числѣ и плохо танцующіе, но за то необыкновенно храбрые, но и то, и другое не имѣетъ къ литературѣ отношенія.

Для характеристики нравовъ и отношеній, существующихъ въ нашей литературной средь, больше объщають печатающіеся въ «Русскомъ Богатствѣ» очерки г. Мамина «Черты изъ жизни Пепко». Но это только одинъ уголокъ среды. хотя, повидимому, сравнительно очень густо населенный. Это литературная богема, перебивающаяся репортерствомъ, случайными статейками въ такъ называемой мелкой прессъ, сочинениемъ романсовъ для трущобныхъ хормейстеровъ и «Тайнъ натуры» для хищныхъ Спирекъ. Было бы большой ошибкой и несправедливостью презирать этоть уголокъ — изъ подобнаго же уголка когда-то, напримѣръ, Некрасовъ вышелъ. Да и вообще ничто не мѣшаетъ существованію тамъ крупныхъ талантовъ, пробивающихъ себѣ дсрогу или, подъ вліяніемъ несчастныхъ обстоятельствъ, сбившихся съ дороги, хотя, разумѣется, истинные таланты и большіе люди не составляють тамъ обыкновеннаго явленія. Да вѣдь и гдѣ же они обывновенны то? Порфиръ Порфирычъ и полковникъ Фрей. конечно, никогда уже не выберутся изъ этого уголка и такъ и умрутъ въ какой-нибудь портерной или трактирной «академіи», но и у нихъ былъ, можетъ быть, когда-нибудь свой âg+ des fleurs et du soleil, когда имъ «были новы всѣ впечатлѣнья бытія» и когда «не рыбачій парусъ малый, — корабли имъ снились». И, можетъ быть, доселѣ не могутъ они залить эти золотые сны ни водкой, ни

...-

пивомъ. Что же касается молодежи, то кто-жъ ее знаетъ, что ей готовитъ судьба? Можетъ быть, и застрянетъ она въ томъ же болотѣ, гдѣ погибаютъ Порфиръ Порфирычъ и полковникъ Фрей, а, можетъ быть, и выберется и расправитъ крылья и полетитъ... Куда и какъ? Вопросъ этотъ можетъ быть поставленъ не только относительно посѣтителей «академіи» въ очеркахъ г. Мамина, этихъ своего рода Scènes de la vie de bohème Мюрже, а и относительно всей неоперившейся или только еще оперяющейся литературной молодежи, въ томъ числѣ и такой, которая въ ротъ хмѣльного не беретъ и никакихъ портерныхъ и трактирныхъ академій не посѣщаетъ.

Въ издающемся съ нынѣшняго, 1894 года, журналѣ «Новое Слово», во «вступительной бесѣдѣ» перваго №, говорится, между прочимъ:

«Литературный, закулисный міръ, этотъ мрачный міръ тяжкихъ отношеній труда къ капиталу, полонъ высокаго трагизма. Тутъ вы увидите глубоко потрясающую душу сцену, какъ талантливый, образованный работникъ спрашиваетъ у своего хозаина, что онъ прикажетъ ему дѣлать и какъ дѣлать.

— Я бы хотѣлъ похвалить вотъ этотъ журналъ, въ немъ есть талантливыя статейки, говоритъ честный труженикъ. — Съ какой это стати? Надо его разнести въ пухъ и прахъ. — И «разносъ» начинается противъ воли и совѣсти критика. Нѣтъ преступнѣе насилія, какъ заставлятъ журналиста писать вопреки совѣсти. Нѣтъ тяжелѣе рабства, какъ подчиняться такому насилію. Писателя съ независимымъ личнымъ убѣжденіемъ, съ «божественнымъ глаголомъ» на устахъ, почти уже не существуетъ болѣе. Онъ сохраняется лишь въ немногихъ и весьма немногихъ экземплярахъ, точно зубръ въ Бѣловѣжской пущѣ».

Я не думаю, чтобы писатель, исполняющій приказаніе «хозяина» противъ воли и совъсти, заслуживалъ названія «честнаго труженика». Онъ прямо-таки безчестный человъкъ, и не можетъ быть для него никакихъ смягчающихъ обстоятельствъ. И не зачъмъ тревожить по этому случаю «божественные глаголы». Какіе ужъ тутъ божественные глаголы, когда дъло идетъ о прямой публичной лжи, внушаемой сотнямъ, можетъ быть, тысячамъ, десяткамъ тысячъ читателей. Но отъ этого не становится веселѣе мрачная картина, нарисованная «Новымъ Словомъ». А между тъмъ, какъ бы она ни была, я надъюсь, преувеличена, въ ней

303

есть, должно быть, нѣчто отъ правды. Такъ можно думать не только по увѣренному тону. которымъ говоритъ журналъ, но и потому еще, что не онъ одинъ говоритъ это. Напримѣръ, г. Мережковскій въ книжкѣ «О причинахъ упадка и о новыхъ теченіяхъ современной русской литературы» не менѣе рѣшительно говоритъ: «Литературное хищничество и продажность болѣе развиты въ Россіи, чѣмъ гдѣ бы то ни было. Какія лица! Какіе нравы! И ужасно, что эти лица самыя молодыя, бодрыя, полныя надеждъ... Страшно становится, когда видишь, что литература, поэзія—самое воздушное и нѣжное изъ всѣхъ созданій человѣческаго духа, все болѣе и болѣе предается во власть этому всепожирающему Молоху, современному капитализму».

Быть можетъ, именно такого рода соображеніями руководился г. Бахтіаровъ, когда въ вышедшей въ прошломъ году книжкъ «Слуги печати» утверждаль: «Кто хочеть посвятить себя литературѣ, тотъ прежде всего долженъ озаботиться найти частную или коронную службу, если онъ человѣкъ, въ матеріальномъ отношеніи необезпеченный, и затёмъ смотрёть на писательство. какъ на побочное занятіе, на излюбленный трудъ». Какое, однако, странное разсуждение и какое героическое средство рекомендуеть г. Бахтіаровъ, не имѣющій, впрочемъ, кажется, въ виду спеціально тѣхъ золъ, о которыхъ говорятъ «Новое Слово» и г. Мережковскій. По здравому смыслу, казалось бы, обращать именно «излюбленный трудъ» въ «побочное занятіе» и слѣдовательно, главное свое занятіе видѣть въ работѣ, къ которой душа не лежитъ, --- хотя и многимъ приходится такъ устраиваться поневолѣ - отнюдь не представляеть желаннаго выхода. Затёмъ, если человёкъ хочеть посвятить себя административной. промышленной и т. п. двятельности, то, само собою разумѣется, ему надо «прежде всего» озаботиться найти соотвѣтственное мѣсто, но чтобы то же самое нужно было сдѣлать «прежде всего» тому, «кто хочеть посвятить себя литературѣ» — это немножко нескладно выходить. И хотя г. Бахтіаровъ соблазняетъ писателей перспективой-«не рѣдко занятіе литературой пролагаеть путь къ высшимъ государственнымъ должностямъ», я боюсь, что мало кто сознательно послѣдуетъ его совѣту, какъ, впрочемъ, и нѣкоторымъ другимъ его совѣтамъ, чрезвычайно, впрочемъ, доброжелательнымъ. Онъ говоритъ, напримѣръ, что «писатель, по свойству своего труда, долженъ строго слѣдовать извѣстнымъ гигіеническимъ правиламъ». И это, конечно,

прекрасно. Онъ говоритъ далѣе, что «писатели должны взять для себя примѣромъ Эмиля Золя, который пишетъ ежедневно по утрамъ положенное число страницъ, работая не болѣе трехъ часовъ въ день», или, еще лучше, примѣру Соловьева, который, «кромѣ главнаго своего труда, «Исторія Россіи», успѣвалъ еще участвовать въ повременныхъ изданіяхъ, при этомъ по еторникамъ писалъ для «Отечественныхъ Записокъ», а по питицамъ для «Современника», огъ такого-то числа п до такого-то; какъ только наступалъ срокъ, онъ бросалъ работу даже на половинѣ незаконченной фразы». И это. пожалуй, уже совсѣмъ не прекрасно...

Есть вообще прекрасные совѣты, которые, однако, были бы еще прекраснѣе, если бы ови были удобоисполнимы. Спору нѣтъ, писатель, «по свойству своего труда», долженъ слѣдовать извѣстнымъ гигіеническимъ правиламъ, но именно по этому же свойству своего труда онъ, за рѣдкими исключеніями, можетъ это дѣлать лишь въ самыхъ скромныхъ размърахъ. Дъло не въ одномъ кускъ хлѣба, который добывается писателемъ съ несравненно большимъ трудомъ, чтямъ обыкновенно думаютъ люди несвъдущіе: можно, ножалуй, утверждать, что при менве лихорадочной работь, при болѣе правильномъ ея распредѣленіи, кусокъ хлѣба былъ бы даже, можетъ быть, больше и доставался бы сравнительно легче. Но бѣда въ томъ, что писатель, будучи такимъ же человѣкомъ, какъ и всѣ люди, и, слѣдовательно, доступнымъ для всѣхъ общечеловъческихъ волненій радости и огорченія. находится. кромъ того, въ постоянномъ нервномъ напряжении благодаря самому процессу своей обыкновенной работы. И какъ сложны, какъ разнообразны поводы для такого нервнаго напряженія! Какъ сложны и разнообразны они въ особенности для русскаго писателя. Но не будемъ говорить объ этомъ. Пусть про все это, --- про сумрачные дни и безсонныя ночи, про невысказанныя мысли, про разочарованія житейскія плюсъ спеціально литературныя, -- пусть разскажетъ это, въ яркихъ, живыхъ образахъ, какой-нибудь художникъ, который заинтересуется не букашкой Кукушкинымъ и не тъмъ литераторомъ, что плохо танцуетъ, но за то необыкновенно храбръ на войнъ...

Вернемся къ показаніямъ «Новаго Слова» и г. Мережковскаго. Я не смѣю имъ не вѣрить, да и зачѣмъ имъ въ такомъ дѣлѣ говорить неправду?—но думаю всетаки, что они нѣсколько преувеличиваютъ, сгущаютъ краски, если не въ качественномъ, то

20

въ количественномъ отношении. Что касается показания г. Мережковскаго, то я уже высказываль свое сомнание тотчась по выхода его книжки. Слишкомъ ничтожно практическое значение нашей литературы, чтобы ее стоило, въ большихъ разифрахъ, покупать, даже если бы она готова была продаваться. Отдёльные случан такого рода, конечно, возможны, но отсюда еще далеко до утвержденія, что литературная продажность развита въ Россіи больше. чѣмъ гдѣ-нибудь. Разумѣю прямую продажность: литературную услугу за вознаграждение со стороны заинтересованныхъ лицъ. Но въдь и тотъ будто бы «честный труженикъ», который шишетъ противъ своей совъсти и убъжденія, по требованію «хозяина», тоже продажный писатель. Въ извъстномъ смыслъ онъ даже больше заслуживаеть этого позорнаго названія. Литературный кондотьеръ, продающій свое перо для того или другого спеціальнаго случая по добровольному соглашенію, только перо свое и продаеть, потому что совъсти и убъждений у него нъть. А упомянутый «честный труженикъ» ихъ продаетъ Боюсь, что этотъ, на иной взглядъ, можетъ, и болѣе достойный снисхожденія, видъ продажности, действительно, имееть у насъ некоторое распространение, не такое, однако, чтобы стоило оскорбляться не только фактомъ, хотя бы даже единичнымъ, а и его распространенностью. и въ особенности фатальностью его распространенія. Многое здъсь зависить отъ общаго положенія нашей литературы, измънить которое мы не властны, но если бы «честные труженики» были, дѣйствительно, таковыми, они могли бы противостоять «хозяевамъ». Какой-нибудь Пепко можетъ, ради куска хлѣба, сочинять для трущобнаго хормейстера цыганскіе романсы, не имъя никакого влеченія къ этому виду творчества, — Бѣлинскій не Пепкѣ чета, а и то ему приходилось, ради куска хлѣба, писать обо всякой дряни. И это уже достаточно унизительно и огорчительно. Но писать противъ совъсти... Въ неизбъжность этого и во всемогущество «капитала» въ этомъ смыслѣ, --можетъ вѣрить г. Остолоповъ, торгующій бархатомъ и еще чѣмъ-то подъ фирмой Аравина, который соблазнился, надо думать, благозвучностью своей фамиліи и желанісмъ видіть се, въ качестві издательской подписи, подъ каждымъ номеромъ «Театральной Газеты», нынѣ благополучно провалившейся. Ну. и пусть его вѣритъ, а мы погодимъ.

Digitized by Google

Что манитъ юношей на тернистый путь литературы? Что держить на немъ людей, искушенныхъ опытомъ? Но для юношей это, прежде всего, не тернистый путь, а, напротивъ, устланный розами безъ шиповъ и лаврами: заработокъ, слава, возможность громко. во всеуслушание, тысячамъ людей сказать свое слово. Въ однихъ сильнѣе говоритъ одинъ изъ соотвѣтственныхъ мотивовъ. въ другихъ-другой, въ третьихъ-третій, но върнъе, что всего по немножку, и все это, еще не дифференцировавшееся, не опредѣлившееся, не вполнѣ сознанное, сливается въ тайный голосъ призванія. Обманчивый можеть быть голось, и въ такомъ случаѣ человѣку близко ли, далеко ли грозитъ горькое разочарованіе, обида, а дальше. можетъ быть, и озлобленіе и всякая пакость. Порфирій Петровичъ Кукушкинъ-не юноша, правда, но въ качествѣ начинающаго, на положении юноши-смиренно перенесъ свою неудачу и, убѣдившись, что сунулся въ воду, не спросясь броду, стушевался въ какой-то провинціальной канцеляріи. Такъ бываетъ, но далеко не всегда и даже, можетъ быть, очень рѣдко. Неудачникъ толкается въ одну дверь, въ другую, въ иятую, десятую, и которая нибудь, можеть быть, наконець, и отверзнется передъ нимъ. И хорошо еще, если это будетъ только Остолоповская, гдѣ онъ долженъ будетъ «потрафлять хозяину» въ матеріяхъ болѣе или менѣе безразличныхъ или чисто личныхъ, потому что я не полагаю г. Остолонова тираномъ по части политическихъ, этическихъ, философскихъ или научныхъ убѣжденій. А бываетъ и много хуже. Впрочемъ, и г. Остолоповъ, въ невинности своей не помѣшаетъ, вѣроятно, нашему неудачнику мстить тѣмъ дверямъ, въ которыя онъ, неудачникъ, напрасно толкался. А эта месть можетъ завести очень далеко; такъ далеко, что мнѣ не хочется сегодня углубляться во мракъ этой дали, примѣры которой мнѣ хорошо извѣстны.

Не все же неудачники. Есть люди, которые либо съ первыхъ же шаговъ своихъ на литературномъ поприщѣ, либо послѣ нѣкоторыхъ мытарствъ, съ тріумфомъ шествуютъ до самой могилы, и самая эта могила украшается вѣнками, надъ ней говорятся похвальныя, скорбныя рѣчи, раздаются надгробныя рыданія: и еще долго, долго послѣ этого обще-обязательнаго конца живетъ писатель въ памяти благодарнаго потомства. ищущаго въ его произведеніяхъ художественнаго наслажденія или поученія, отдыха отъ житейскихъ тревогъ и дрязгъ или возбужденія къ бодрой дѣятельно-20\*

сти. Такихъ счастливцевъ мало, конечно. Мало въ особенности такихъ, которые въ своемъ тріумфальномъ шествія не терпѣли бы предательскихъ ударовъ судьбы ни по одному изъ трехъ побужденій, толкнувшихъ и затѣмъ удерживающихъ ихъ на литературномъ пути. Что касается заработка, то упомянутый г. Бахтіаровъ, по поводу Достоевскаго, не совствиъ безъ основания замъчаеть: «геніальные писатели, властители думъ своего вѣка, никогда при жизни не бывають такъ вознаграждены за свой трудъ. какъ послѣ смерти». Это немножко слишкомъ категорично и обобщенно сказано, но совершенно върно по отношению къ Достоевскому. Я помню, какъ послѣ его смерти въ окнахъ книжныхъ магазиновъ во множествѣ появились старыя, давно забытыя и въсвое время не разошедшіяся изданія разныхъ его сочиненій и какъони нарасхвать раскупались. Четыре посмертныя изданія полнаго собранія сочиненій дали, по вычисленію г. Бахтіарова, не менѣе 300,000 руб. дохода. А между тѣмъ, при жизни онъ всегда былъ въ долгахъ, перебивался «авансами», писалъ лучшія свои произведенія на срокъ и на спѣхъ. Но за то Достоевскій пользовался славой, упивался ею, особенно послъ Пушкинскаго праздника, почти даже до ребячества, и имълъ полную возможность открыто, десяткамъ тысячъ людей проповѣдовать то. что онъ считалъ истиной. Возьмемъ другой примъръ-Салтыкова Этотъ не зналъ нужды и имълъ всегда достаточно обезпеченный заработокъ. Его писанія на срокъ и на спѣхъ истекали не изъ матеріальной необходимости, хотя онъ и любилъ говорить о ней, а изъ неудержимой потребности неустанно писать. И слава вѣнчала его. И тъмъ не менъе – «литература освътила ему жизнь, но она же напоила ядомъ его сердце»... Иныхъ бъда настигаетъ еще на одномъ пунктѣ.

Есть благодѣтельная и, вмѣстѣ съ тѣмъ, почти ужасная черта души—привычка. Фантастическій нѣмецъ совсѣмъ было пріучилъ свою лошадь не ѣсть, какъ вдругъ она околѣла. Но вплоть до этого предѣла можно, кажется, ко всему привыкнуть. И это хорошо, потому что если бы ядовитыя стрѣлы жизни каждый разъ вонзались въ живое, ненамозоленное мѣсто, въ мѣсто, къ которому ядъ не привитъ предыдущимъ горькимъ опытомъ,—жить было бы совершенно невозможно. Но вмѣстѣ съ тѣмъ, это именно почти ужасно. Жизнь не только ядовитыми стрѣлами разстрѣливаетъ человѣка. Въ ней и радостей много. А привычка въ этомъ

направленіи мозолить душу, и радость теряеть свой яркій цвіть. свое благоухание. Это уже само по себѣ составляетъ изъянъ, вычеть изъ суммы возможнаго счастія: выдохшійся цвѣтокъ ничѣмъ не отличается отъ того, который никогда не пахнулъ. Но этого мало. Дѣло было бы сравнительно очень просто, если бы все обезпвучивающая, все покрывающая лишенными чувствительности мозолями привычка не держала бы васъ около обезцвѣченнаго, выдохшагося предмета привычки. Но она держить, и этимъ создаются разныя двусмысленныя, комическія, унизительныя и даже прямо трагическія положенія, выдти изъ которыхъ, безъ ущерба человѣческому достоинству, можно только при сильномъ контролѣ сознанія и напряженіи воли. Это очень обыкновенная и всёмъ знакомая исторія въ супружескихъ и вообще любовныхъ дѣлахъ, много разъ разсказанная романистами. Предметъ любви, когда-то, можеть быть, страстной, обезцвётился привычкой, «догорёли огни, облетвли цввты», но привычка же все крвпче вяжеть узель, хотя изъ за предмета былой любви не ясно, не вполнѣ сознанно выглядываеть уже другой образь. Что здесь настоящее и что-не настоящее, это можно рёшить, только поднявшись надъ смутностью безсовнательнаго и давши себѣ строгій отчеть въ своихъ чувствахъ. А это не легко. Такъ и въ прочихъ дѣлахъ, не столь часто эксплуатируемыхъ романистами. Sa Majesté l'Habitude смило можеть быть поставлена рядомъ съ извъстнымъ Sa Majesté le Hasard, и тяжко бываеть ся иго для твхъ, кто не умветь его во время сбросить. Да еще вопросъ, всегда ли она благодвтельна и въ техъ случаяхъ, когда защищаетъ своими мозолями отъ ядовитыхъ стрѣлъ. Въ узкомъ смыслѣ маленькаго благополучія, конечно, да; но кто хочеть большого счастія, тоть знаеть, что лучше -быть недовольнымъ человѣкомъ, чѣмъ довольной свиньей.

Такъ вотъ эта самая привычка налагаетъ свою обезцвѣчивающую руку и на литературную дѣятельность и подчасъ жестокія шутки шутитъ съ нашимъ братомъ писателемъ. Иному давно бы пора уже убѣдиться, что нѣтъ въ немъ настоящаго желанія говорить съ читателемъ, въ томъ или другомъ убѣждать его, отстаивать одно и бороться съ другимъ; что не манитъ его и слава штука пріятная, но трудно достижимая, отвѣтственная и безпокойная; что изо всѣхъ мотивовъ, когда то въ молодости толкнувшихъ его на дорогу литературы, только и осталось, можетъ быть, что заработокъ. Онъ это, можетъ быть, даже смутно чувствуетъ. Но привычка (кромѣ, конечно, заработка), та самая привычка, которая стерла позолоту съ мечты его молодости, суетъ ему въ руку перо, подсовываетъ бумагу, и онъ выводитъ этимъ перомъ по этой бумагѣ вялыя, безжизненныя слова. Это не совсѣмъ то, что называется «человѣкъ исписался». Бѣлинскій такъ описывалъ моментъ, когда ему показалось, что онъ исписался: «Взялся было за работу—не могу—лихорадочный жаръ, изнеможеніе. Какъ я испугался! Стало быть, я не могу работать! Стало быть мнѣ надо искать мѣста въ больницѣ!.. Дѣло прошлое, а я и самъ ѣхалъ за границу съ тяжелымъ и грустнымъ убѣжденіемъ, что поприще мое кончилось, что я сдѣлалъ все, что дано было мнѣ сдѣлать, что я выписался и сталъ похожъ на выжатый и вымоченный въ чаѣ лимонъ. Каково мнѣ было такъ думать, можете судить сами: тутъ дѣло шло не объ одномъ самолюбіи, но и о голодной смерти съ семействомъ».

Бѣлинскій былъ не изъ тѣхъ, которые исписываются. Его могло окончательно свалить переутомленіе, доведенное до какойнибудь формы психическаго разстройства. Но за вычетомъ этой возможности, онъ былъ слишкомъ воспріимчивъ, чтобы не быть отзывчивымъ, не говоря о талантъ Если бы, однако, съ нимъ это случилось, если бы онт исписался, то ужъ дъйствительно дъло щао бы «не объ одномъ самолюбіи, но и о голодной смерти съ семействомъ». Писать только по привычкѣ онъ не могъ бы. Если сказать, что онъ слишкомъ привыкъ къ литературному труду вообще, чтобы избрать себѣ какой-нибудь другой родъ дѣятельности, то это будетъ върно, но здъсь привычка въ одну сторону осложняется непривычкой во всѣ другія. А шутить надъ собой шутки онъ ни въ какомъ случаѣ не позволилъ бы привычкѣ. П благо тѣмъ, кто не становятся ся рабами, въ комъ до конца дней бьеть большой ли, малый ли, но настоящій источникъ необезцвъченной жизни, хотя бы въ другихъ отношеніяхъ имъ и не везло и хотя бы самое это неподчинение привычкѣ имъ дорого обходилось. А между тѣмъ, плоская, обезцвѣчивающая, мертвящая привычка нерѣдко ждетъ въ концѣ поприща писателей, начавшихъ удачей и широкими мечтами. Они, такъ сказать, вдятъ свой обвдъ на вывороть: начинаютъ сладкимъ блюдомъ и кончаютъ щами. Для начала это, можеть быть, голодно, но за то сладко, а для конца... щами, конечно, пропитаться можно, но это съро и скудно, даже и въ томъ случаѣ, если въ нихъ и имѣется нѣсколько вываренныхъ лавровыхъ листьевъ.

Таковы н'вкоторыя далеко, конечно, не исчернанныя, терніц на пути литературнаго удачника. (И мнѣ очень жаль, что я не могу ихъ здъсь исчерпать). Но у насъ есть одинъ единственный писатель, --- « великій писатель земли русской», который никогда не зналъ ни одного изъ перечисленныхъ терніевъ литературнаго пути. Въ самомъ дѣлѣ, если есть у насъ писатель, объ которомъ можно сказать, что онъ въ сорочкъ родился, такъ это гр. Л. Н. Толстой. Прежде всего, художественный таланть, равнаго которому нѣтъ ни въ одной изъ современныхъ литературъ, даже самыхъ богатыхъ. И ничто постороннее, внѣ самого гр. Толстого лежащее, никогда не насиловало этоть таланть, не минало ему блистать всими переливами его радуги. Нужды гр. Толстой не зналъ и если интересовался когда литературнымъ заработкомъ, то лишь по тому соображению, что отчего же не взять, и много взять, если много даютъ Слава уже давно трубитъ его имя и чтотъ дальше, тъмъ громче, такъ что едва ли найдется теперь въ Европѣ и Америкѣ много литературныхъ именъ, столь же славныхъ. Аудиторія его громадна, и каждое его слово раздается по всему цивилизованному міру. О писаніи по привычкѣ въ особенности не можетъ быть рѣчи по отношенію къ гр. Толстому, который неустанно являеть міру примѣры самой рѣшительной раздѣлки со всякими привычками. Можно даже сказать, что въ послѣднее время значительная часть дъятельности гр. Толстого сводится къ борьбъ съ привычками во имя извъстнаго идеала, и онъ ведеть эту борьбу какъ въ жизни, такъ и въ литературѣ, со страстною вѣрою въ свою правоту и въ свои силы. Сомнѣній, колебаній, неувѣренности, охлажденія интереса къ тому, о чемъ онъ пишетъ, ---онъ не знаетъ. Словомъ, гр. Толстой--фигура вполнѣ исключительная въ русской литературѣ, никогда въ ней небывалая, совершенно независимо отъ оригинальности его воззрѣній. Онъ могъ бы держаться совсѣмъ иныхъ взглядовъ,-да вѣдь онъ не разъ ихъ и мѣнялъ-и всетаки оставаться тѣмъ исключительнымъ счастливцемъ, которому могли бы позавидовать и Пушкинъ, Лермонтовъ, Гоголь, и потомъ Достоевскій, Некрасовъ, Салтыковъ, даже Тургеневъ. Говорю «даже» Тургеневъ, потому что это былъ тоже большой баловень судьбы. Но, не говоря объ томъ. что онъ былъ имъ вообще всетаки въ меньшей степени, чѣмъ Толстой, его душу точилъ одинъ червь, послѣднему почти незнакомый, и во всякомъ случаѣ незнакомый теперь.

Вспомнимъ «Довольно»: «Мы — творцы на часъ, какъ былъ, говорять, калифъ на часъ. Въ этомъ наше преимущество и наше проклятіе: каждый изъ этихъ «творцовъ» самъ по себѣ именно онъ, не кто другой, именно это я. словно созданъ съ преднамъреніемъ, съ предначертаніемъ; каждый болѣе или менѣе смутно понимаеть свое значение, чувствуеть, что онъ сродни чему-то высшему, въчному,-и живетъ, долженъ жить въ мгновении и для мгновенья. Сиди въ грязи, любезный, и тянись къ небу! Величайшіе изъ насъ-именно тѣ, которые глубже всѣхъ сознаютъ это коренное противорвчіе; но въ такомъ случав, спрашивается, умъстны ли слова: величайшій, великій? Что же сказать о тѣхъ, къ которымъ, при всемъ желаніи, нельзя примізнить эти имена, даже въ томъ значенін, которое придаетъ имъ слабый человвческій языкъ? Что сказать объ обыкновенныхъ, дюжинныхъ, второстепенныхъ, третьестепенныхъ труженикахъ, кто бы они ни были,-государственные люди, ученые, художники, особенно художники? Чѣмъ заставить ихъ стряхнуть свою нѣмую лѣнь, свое унылое недоумѣніе, чѣмъ привлечь ихъ опять на поле битвы, если только мысль о тщетѣ человѣческаго, всякой дѣятельности, ставящей себѣ болѣе высокую задачу, чъмъ добываніе насущнаго хлъба, закралась имъ въ голову! Какими вѣнками прельстятся они-они. для которыхъ и лавры. и терніи стали равно незначительны?»

Это очень точно и опредѣленно сказано: «Чѣмъ привлечь ихъ опять на поле битвы?... Какими вѣнками прельстятся они, для которыхъ лавры и терніи стали равно незначительны»? Рѣчь идетъ не о тѣхъ «нежившихъ», которые, еще ничего не видя, чувствуютъ въ себѣ бореніе между вѣчностью и мгновеніемъ, не всегда даже, дѣйствительно, оскорбляясь этимъ положеніемъ, а просто кокетничая имъ. Рѣчь идетъ о такихъ, которые побывали на полѣ жизненной битвы, волновались ея процессомъ и исходомъ, наслаждаясь торжествомъ побѣды и терзаясь позоромъ и болью пораженія и только съ теченіемъ времени уравняли лавры и терніи въ общей сферѣ «незначительности». Отчего это произошло? Теоретически, разумомъ они вѣдь и прежде понимали или могли понимать, что ничто не вѣчно подъ луною и что каждый человѣкъ есть въ нѣкоторомъ родѣ калифъ на часъ, какъ бы ни былъ онъ великъ, могучъ и славенъ, и какъ бы ни растянулся, хотя-бы на цѣлые вѣка, тотъ «часъ», который ему отпущенъ. Но это не мѣшало имъ участвовять въ битвѣ, и если они теперь относятся къ дѣлу иначе, такъ это не потому, что они убѣдились въ томъ, что имъ и раньше было извѣстно, а благодаря все тѣмъ же мозолямъ привычки, которыя сдѣлали для нихъ нечувствительными — и уколы терній, и прикосновеніе лавровъ, благодаря привычкѣ и, разумѣется, тому общему пониженію энергіи, которое сопровождаетъ старость.

Извѣстно, что Тургеневъ вовсе ужъ не былъ такъ нечувствителенъ къ разницѣ между лаврами и терніями, по крайней мѣрѣ, въ отношении его собственныхъ произведений. Но всетаки меланхолически-пессимистическій тонъ, въ зависимости отъ мысли о бренности и ничтожествѣ всякой человѣческой дѣятельности, все болѣе и болѣе окрашивалъ собою его произведенія. Совсѣмъ другое мы видимъ у гр. Толстого. Была, правда, мрачная полоса, когда онъ усомнился въ цённости какого бы то ни было участія въ жизни, но, во-первыхъ, не совствиъ ясны источники этого временнаго мрака, а во-вторыхъ. — онъ былъ не только временный, а, повидимому, и кратковременный, и гр. Толстой быстро воспрянулъ, чтобы съ новою силою завоевать себѣ ещо большую аудиторію, не теряя и прежней. Въ его лицъ судьба какъ бы сдълала опыть, показавъ намъ почти недосягаемый образчикъ писателя, поставленнаго въ исключительно благопріятныя условія: могучій талантъ, свобода отъ всякихъ внѣшнихъ препятствій или затрудненій для предъявленія его, сохраненная до старости энергія, бодрость духа, отзывчивость. Если, однако, образчикъ недосягаемъ во всей своей полнотъ для заурядныхъ писателей, не обладающихъ этою дивною силою таланта, удрученныхъ заботами о кускъ хлъба и другими трудностями, менъе способныхъ сопротивляться мертвящему дъйствію привычки, то 0НЪ всетаки остается поучительнымъ, какъ идеалъ, къ которому слъдуетъ ·стремиться и къ которому до извѣстной степени можно приблизиться.

Каковы же наиболѣе общія черты литературной дѣятельност и гр. Толстого, независимо отъ разныхъ перемѣнъ въ его образѣ мыслей и отъ тѣхъ чисто личныхъ особенностей, которыя обусловливаются исключительнымъ баловствомъ судьбы? Мнѣ такъ часто случалось писать о гр. Толстомъ, да и вообще объ немъ писано такъ много, что я, конечно, не думаю здѣсь, въ бѣглыхъ замѣткахъ, сказать что-нибудь новое или исчерпывающее. Я хочу только кое-что напомнить. И для этого достаточно нѣсколькихъ словъ.

Много ли, мало ли кладеть гр. Толстой труда и времени на изученіе человѣческой души и человѣческихъ отношеній, составляющихъ главный предметъ его писательскаго вниманія, -- неизвъстно. Но во всякомъ случав всв его картины и портреты отличаются поразительною правдивостью, которая зависить не только отъ силы таланта, но и отъ его, такъ сказать, неподкупности. Толстой никогда и ни ради какихъ бы то ни было соображеній не постѣснится изобразить фактъ, какъ онъ есть или какъ ему въ данную минуту представляется. Если бы нужно было это доказать, я могь бы привести образчики такой его въ этомъ отношении настоящей. простой смѣлости, передъ которой совершенно меркнетъ крикливый, абланный «натурализмъ» какого-нибудь Эмиля Зола. И это относится не только къ старымъ его, чисто художественнымъ произведеніямъ, а и къ теперешнимъ, поскольку въ нихъ изображаются факты дъйствительности и если читатель хоть на время сумъетъ отрѣшиться отъ своего согласія или несогласія съ принципіальной точкой зрънія автора.

Всегдашнее присутствіе этой принципіальной точки зрѣнія составляетъ вторую черту литературной двятельности гр. Толстого. Она мѣняется, эта точка зрѣнія, слишкомъ даже часто мѣняется, но она всегда есть, -и на этотъ разъ надо прибавить: не только въ теперешнихъ произведеніяхъ его, а и въ старыхъ. Въ высшей степени комичную роль играють тв критики, которые, призывая насъ къ поклоненію или служенію «чистому искусству», въ то же время восторгаются произведеніями гр. Толстого и ставять ихъ въ образецъ другимъ писателямъ. Цѣлое море художественной красоты разлито въ произведеніяхъ гр. Толстого. Но въ самый составъ этой красоты входятъ два элемента: правливость изображенія действительности, какъ она есть, безъ прикрасъ и урѣзокъ, и оцѣнка ея съ точки зрѣнія извѣстнаго нравственно-политическаго принципа или идеала. Теперь гр. Толстой выдъляеть эту оцѣнку въ видѣ особыхъ разсужденій, то же самое онъ дѣлалъ иногда и прежде, отъ своего ли собственнаго лица, какъ въ «Войнѣ и мирѣ», или отъ имени кого-нибудь изъ дѣйствующихъ лицъ, но обходился и безъ этихъ внѣшнихъ пріемовъ, не оставляя, однако, никакихъ сомнѣній насчеть истиннаго характера своей опфики.

Читатель скажеть, можеть быть, что приведенныя двв черты слишкомъ общензвъстны, выражены въ слишкомъ общей формъ и слишкомъ мало подлежатъ какому бы то ни было сомивнію, чтобы стоило ихъ подчеркивать именно въ гр. Толстомъ, да еще ставить въ образецъ другимъ. Это не совствиъ върно. Новаго я въль ничего не объщалъ. Что же касается общности или отвлеченности приведенныхъ двухъ чертъ. то только въ такомъ видъ на нихъ и можно ссылаться у гр. Толстого. ибо въ своихъ конкретныхъ и частныхъ выраженіяхъ онъ такъ у него разнообразны, что за ними не угоняешься. Затъмъ. мы видимъ, что въ художественной критики и досели раздаются презрительные окрики по адресу «морально-цивическихъ мотивовъ», какъ выражается г. Боборыкинъ. Такъ что вторая черта двятельности гр. Толстого совсѣмъ уже не такъ общепризнана. О первой чертѣ, о правливости, этого. повидимому, сказать нельзя, по крайней мбрб, на словахъ она всѣми призывается и благословляется, - кто же рѣшится сказать: я не хочу правды. Не даромъ же, однако, существую у поговорки: «правда глаза колеть», «правду говорить ---никому не угодить», «правду говорить--себѣ досадить» и проч. Но дѣло не въ той толькѣ правдѣ, которая обидна Ивану Петро вичу или Петру Ивановичу или цѣлой какой-нибудь группѣ ихъ. Отъ такой правды всякому иной разъ приходится воздерживаться по соображеніямъ вѣжливости, собственной безопасности или даже, наконецъ, прямо физической невозможности ее высказать. Но бываетъ правда, которую самому себъ страшно высказать, по тому мотиву, что «тьмы низкихъ истинъ намъ дороже насъ возвышающій обманъ». Мотивъ этотъ часто сътдаетъ правду, какъ ржавчина желѣзо, почти стихійно, помимо сознанія и воли. Банальный разсказъ о глупомъ страусѣ, который прячетъ голову и, не видя опасности, полагаетъ себя въ безопасности, -- осуществляется въ жизни не только глупыхъ страусовъ, а иногда и очень умныхъ людей. Страшно признать въ сердцѣ своемъ или чужомъ извѣстныя складки, въ своихъ и чужихъ поступкахъ извъстныя побужденія. и писатель ихъ трусливо смазываеть. Но я говорю не только о беллетристахъ, занимающихся преимущественно движеніями человѣческой души, а о писателяхъ вообще. Не говоря о людяхъ завѣдомо, сознательно лгущихъ ради разныхъ стороннихъ соображеній, мало ли у насъ, напримѣръ, публицистовъ, которые, трусливо закрывая глаза на изъяны нашей общественной жизни, считають себя настоящими патріотами, или, идеализируя мужика. какимъ онъ сложился тысячелътней тяжкой долей, лумають. что въ этомъ и состоитъ и должно состоять «народничество». И наоборотъ, есть какъ публицисты, такъ и беллетристы, и вообще всякаго рода и формы писатели, которые не закрывають глазъ передъ фактами дъйствительности, а, если позволено будетъ такъ выразиться, разъвають передъ ними роть. Факть они видять и не скрываютъ его ни отъ себя, ни отъ другихъ, но онъ придавливаеть ихъ до такой степени, что они отказываются и отъ суда надъ нимъ, и отъ надежды повліять на него, хотя эта возможность. можеть быть, и есть, не у такого-то имярека, конечно, а вообще у рукъ человѣческихъ. Беллетристъ остается при этомъ на стуиени недоумълаго созерцанія и воспроизведенія, публицисть-на констатированіи факта или приглашенія плыть по теченію, каково бы оно ни было.

Если читатель приметъ во вниманіе всѣ намѣченныя обстоятельства, онъ согласится, можетъ быть, что двѣ вышеуказанныя черты литературной дѣятельности гр. Толстого, дѣйствительно, настолько значительны, что могутъ, въ своей связи и взаимности, составить идеалъ писателя. Этотъ идеалъ немысли́мъ, конечно, ни для Порфирія Петровича Кукушкина, наивно влюбленнаго въ своихъ «Мотыльковъ» и въ свои «Океаны», ни для блестящаго ординарца Скобелева. Но онъ живетъ, можетъ быть, хоть и слабымъ огонькомъ тлѣетъ, въ душахъ Порфиръ Порфирыча, полковника Фрея, Пепки. Поглощаемыя ими водка и пиво не украшаютъ ихъ добродѣтелями, но они заливаютъ, можетъ быть, цѣлую драму несбывшихся надеждъ, разбитыхъ мечтаній; драму, а можетъ, и комедію, водевиль.

И гр. Л. Н. Толстой, хоть и безспорно въ сорочкѣ родился, а въ частностяхъ и въ его литературной жизни не безъ драматическихъ эпизодовъ. Ему знакомы, конечно, муки недовольства своими созданіями, недовольства, обыкновенно болѣе сильнаго у людей талантливыхъ, чѣмъ у бездарныхъ. Бываютъ, конечно, и талантливые самодовольцы или самодовольные таланты, но, вообще говоря, всякій неудавшійся штрихъ, всякое отклоненіе пера отъ того, что предносилось писателю въ идеѣ, больнѣе чувствуется талантливымъ человѣкомъ, чѣмъ бездарностью. Талантливый человѣкъ часто даже преувеличиваетъ значеніе какой-нибудь неудачной, по его мнѣнію, подробности своего произведенія, въ особенности, если онъ касается излюбленнаго имъ типа, портрета или положенія. Но у гр. Толстого бывали поводы для недовольства не только исполнениемъ, а и самымъ содержаниемъ своихъ произведений. Это зависитъ отъ чрезвычайной перемънчивости его мнѣній, изъ которыхъ каждому онъ отдается съ такою же чрезвычайною страстностью, доводя его до послѣднихъ предѣловъ своего кругозора и отметая все прошлое. Ему, независимому, никѣмъ и ничѣмъ не стѣсняемому, приходилось дописывать «пошдую. скучную А. Каренину». Это его подлинное выражение въ письмъ къ Фету: остается только неизвъстнымъ, ---чъмъ именно былъ онъ недоволенъ въ прославленномъ романѣ, формой или содержаніемъ. Послѣднее весьма возможно. Трудно установить съ точностьюхотя самъ графъ объ этомъ разсказывалъ, - когда, кромъ второстепенныхъ измѣненій взглядовъ, въ немъ произошелъ коренной и крутой переворотъ, заставившій его взглянуть на всю его предыдущую литературную дѣятельность, какъ на «службу и потворство ложному ученію нашего міра». Но таковъ во всякомъ случаѣ фактъ. Дѣло не въ томъ, какъ мы, читатели и почитатели гр. Толстого, относимся къ его произведеніямъ, а въ его собственномъ сознаніи и собственной его совъсти. И сознаніе нанесеннаго когда-то людямъ нравственнаго ущерба «службою и потворствомъ ложному ученію нашего міра» должно тѣмъ мучительнѣе точить гр. Толстого, что не «когда-то» только нанесъ онъ этотъ ущербъ, а продолжаетъ его наносить и теперь, и это продолжится, можетъ быть, еще цълые въка. Слава Богу, мы продолжаемъ читать и перечитывать «Войну и миръ», «Казаковъ», «Севастопольскіе разсказы» и проч., почерпая въ нихъ наслажденіе и поученіе, — такъ думаємъ мы, а по мнѣнію автора впитываемъ въ себя «ложное ученіе нашего міра». Въ своемъ новомъ умоноложении графъ, между прочимъ, выразилъ необыкновенное презрѣніе къ «головной работѣ чистыхъ господъ», то есть къ наукѣ, смѣялся надъ глупостью тѣхъ, кто научаетъ «какъ обгають лейкоциты въ крови», сурово бранилъ врачей и проч. Но вотъ онъ является на съъздъ естествоиспытателей и врачей. Является, не замѣшавшись какъ-нибудь въ толпѣ, а въ той самой, подпоясанной ремнемъ блузв, которая -- онъ, конечно, этоочень хорошо знаетъ — обращаетъ на него особенное внимание въ толпѣ «чистыхъ господъ» во фракахъ, сюртукахъ и пиджакахъ. «Чистые господа», всв эти интересующіеся твиъ. какъ бвгають лейкоциты въ крови и т. п., устраивають ему шумную овацію. За что? Конечно, не за взгляды гр. Толстого на науку, кто же самъ себя сѣчь будетъ? - а за то наслажденіе и поученіе, которыя они и доселѣ черпають изъ его «службы и потворству ложному ученію нашего міра»... Въ виду этого, положеніе гр. Толстого было бы въ высокой степени трагично, если оы не еще нѣкоторые счастливые для него лично дары природы, которые, однако, вмѣстѣ съ тѣмъ извращаютъ драгоцѣннѣйшія свойства Л. Н. Толстого... Я объ нихъ теперь распространяться не буду.

Въ настоящую минуту меня не самъ и не весь гр. Толстой занимаеть, а лишь постольку, поскольку въ его литературной дѣятельности отражается отвлеченно вѣрное общее положеніе: факть есть факть, и разъ онъ существуеть, онъ долженъ быть признанъ, какъ бы онъ ни былъ страшенъ, унизителенъ, непріятенъ; но совсѣмъ другое дѣло — обращеніе факта въ принципъ или изъятіе его, только потому, что онъ фактъ, изъ вѣдѣнія суда человѣческой мысли и воздѣйствія человѣческихъ рукъ. Рѣчь идетъ, конечно, о фактахъ, проходящихъ черезъ человъческія руки, а не о тѣхъ процессахъ природы, за исходъ которыхъ люди не отвѣтственны. Одинъ изъ такихъ процессовъ напомнилъ гр. Толстой въ «Крейцеровой сонатѣ». Земля кончится, говорилъ онъ, это знаютъ и богословы, съ одной стороны, и люди спеціальнаго знанія — астрономы, геологи — съ другой. Странный выводъ, который онъ отсюда извлекъ -- необходимость отреченія отъ половой любви — меня зд'ясь не касается. Но это memento mori всего, насъ питающаго, волнующаго, радующаго, оскорбляющаго, можетъ быть приведено въ связь съ тъмъ невъріемъ въ прогрессъ, которое гр. Толстой выразилъ уже очень давно, еще въ 60 хъ годахъ, повторяя, впрочемъ, Руссо. Въ самомъ дълъ, близокъ ли. далекъ ли неизбъжный конецъ, но онъ неизбъженъ, и неизвъстно, какъ встрътитъ его человъчество: въ грязи грѣха и въ крови ближняго своего или же мирно и не постыдно. Это дело, по всёмъ видимостямъ, столь отдаленнаго будущаго, что практически мы не только можемъ не принимать его въ соображение, но и не можемъ принимать. Но грозное memento mori намекаеть во всякомъ случаѣ на тщету оптими стическаго фатализма, полагающаго, что впереди человѣчество ожидаетъ непремѣнно что-то свѣтлое, какъ результатъ стихій-

ныхъ процессовъ природы и послъдовательныхъ историческихъ наслоеній. Если это свѣтлое когда-нибудь наступитъ, то оно будеть заработано нравственнымъ сознаніемъ и волею человѣка на счетъ стихійныхъ силъ. А затѣмъ. человѣчеству остается еще такъ долго жить, что мы даже себѣ и представить не можемъ, при всвхъ усиліяхъ воображенія, что останется отъ нашихъ теперешнихъ понятій о «свътломъ» и какъ они видоизмънятся не только къ концу послѣдней части романа земли, а даже и безъ отдаленнѣйшаго сравненія раньше. Рѣка временъ смыла множество философскихъ системъ, научныхъ взглядовъ, практическихъ опытовъ, славныхъ именъ Такъ было, такъ и будегъ, и слава славнъйшихъ, хотя бы того же гр. Толстого, померкнетъ. Это-то и приводило Тургенева въ отчаяние, которое онъ такъ меланхолически красиво выразилъ въ своемъ «Довольно». Однако. меланхолія меланхоліей, а жить всетаки надо. Каждый наъ насъ знаетъ, что онъ умретъ, но это не мъшаетъ намъ каждый день объдать, поддерживая, доколъ возможно, свое бренное тъло; и дълаемъ мы это, соображаясь, то просто съ содержимымъ своего кармана, то съ указаніями діэтетики. гастрономіи, даже этики (какъ тотъ же гр. Толстой, который, однако, кушая горохъ и капусту, не отказывается отъ полушубка, сапоговъ и ремня на блузѣ, а это все отъ «убоины» получается). Дѣло здѣсь въ аппетитѣ, незаглушимой потребности питанія, не справляющейся ни съ вчеращнимъ, ни съ завтрашнимъ днемъ. Предусмотрительность заставляетъ меня, разумъется, думать о завтрашнемъ днѣ, но собственно потребности питанія нътъ дъла до того, что я вчера ълъ, а завтра опять захочу всть: я сейчасъ голоденъ. А человвкъ не о единомъ хлѣбѣ живетъ. Что мнѣ за дѣло до того, что, можетъ какихъ-нибудь несколько десятковъ летъ новыя быть, чрезъ открытія науки съ одной стороны (вѣдь передъ нами еще необозримое поле) и новыя формы жизни съ другой (въдь въ насъ еще звърь сидить), безъ остатка смоютъ мое теперешнее міросозерцаніе. Пусть такъ. я постараюсь заглянуть и въ будущее, насколько смогу, но сейчасъ вотъ моя правда, вотъ что удовлетворяеть моей потребности теоретической истины, практическаго познанія добра и зла и дѣятельнаго участія въ общей жизни современниковъ. Въ выработкъ такого міросозерцанія и состоитъ всегда единая и вытств съ твиъ постоянно текучая задача литературы. Текучесть задачи можетъ смущать «отжившихъ и не жившихъ», «Горячо любившіе, остатокъ жизни сохранившіе», а тѣмъболѣе любящіе и живущіе, если они при этомъ и мыслящіе, нередъ этимъ не остановятся. Не въ этомъ бѣда, а въ тѣхъ труд. ностяхъ, которыя представляетъ исполнение задачи въ настоящую минуту. Есть люди, обращающиеся съ этими трудностями крайне просто. Вотъ, напримъръ, гр. Толстой не хочетъ знать ни лейкоцитовъ, ни вообще результатовъ «головной работы чистыхъ господъ». Не то, что онъ самъ этой спеціальной риботой не хочеть заниматься, это само собою разумѣется, но онъ не хочетъ и чужія работы принимать во вниманіе, не только въ ихъ спеціальныхъ подробностяхъ, а и въ общихъ выводахъ. Въ очищенномъ такимъ образомъ отъ науки пространствъ, легко, конечно, разрубать всякіе житейскіе узлы обнаженнымъ мечомъ морали. Есть, наоборотъ, люди, вооружающіеся столь же исключительно мечомъ «науки» (дъйствительно ли это наука-вопросъ особый) и при помощи го отрубающие на прочь вопросы правственные. Этимъ, конечно, етоже легко. Совсъмъ иное положение людей, убъжденныхъ въ томъ, что теоретическимъ знаніемъ такъ же мало можно утолить алканія сов'єсти, какъ и накормить голоднаго, а выкидывать знаніе за борть было бы невыгодно и въ томъ случав. если бы этобыло возможно...

## XI \*).

Нѣчто о бѣдствіяхъ существенныхъ и красныхъ вымыслахъ.—О гг. Маковскомъ, Рѣпинѣ, Новооскольцевѣ. — Фламаріонъ, г. Мечниковъ и Бертело о грядущихъ судьбахъ человѣчества.

> Ахъ, не все намъ слезы горькія Лить о бъдствіяхъ существенныхъ, На минуту позабудемся Въ чарованьи красныхъ вымысловъ...

Это, однако, гораздо легче предложить, чъмъ выполнить. Чувствительный поэтъ слишкомъ ужъ ръзко отдълилъ поэзію, вообще искусство, отъ дъйствительности, въ которой онъ видитъ только достойныя горькихъ слезъ бъдствія, тогда какъ «вымыслы» у него почему то все «красные», чарующіе. И мнъ кажется, что это неправильно. Въ настоящую минуту, впрочемъ, начиная съ 23 апръ-

\*) 1894, mat.

ля, въ Москвѣ засѣдаетъ первый съѣздъ русскихъ художниковъ и любителей хуложествъ, который займется, въроятно, межлу прочимъ, и разборомъ отношеній искусства къ действительности и все это намъ разъяснитъ и властно установитъ истину. Ему и книги въ руки. Боюсь. однако, что съвздъ не оправдаетъ возлагаемыхъ на него нъкоторыми слишкомъ уже большихъ надеждъ. Въ мартовскомъ номерѣ журнала «Артистъ» выражено не только желаніе, а и надежда или, по крайней мірь, предположеніе, что «Третьяковскіе дни» (съфзаъ совпадаеть съ передачей городу Москвѣ знаменитой Третьяковской галлерен) приравняются «Пушкинскимъ днямъ», происходившимъ въ Москвѣ же четырнадцать лѣтъ тому назадъ. Почтенный журналъ вспоминаетъ «тотъ общественный подъемъ, тотъ торжественный духъ братства, который охватилъ въ Пушкинскіе дни нашу интеллигенцію», и думаеть, что это возможно и теперь въ «Третьяковские дни». Я этого не думаю. Не потому, конечно, чтобы передача въ общественную собственность единственнаго въ своемъ родъ собранія художественныхъ произведеній представляла, какъ поводъ для торжества и ликованія, нѣчто менѣе значительное, чѣмъ открытіе памятника великому поэту. Дъло здъсь не въ поводъ, а именно въ томъ, по выраженію «Артиста», «общественномъ полъемѣ», который пользуется поводомъ. И не надо быть пророкомъ, чтобы предсказать, что «Третьяковскимъ днямъ» будегъ до Пушкинскихъ, какъ до звъзды небесной, далеко. Но, конечно, это не исключаетъ возможности прекрасныхъ ръчей и интересныхъ рефератовъ на съвздв русскихъ художниковъ и любителей художествъ.

Смущаеть меня только то обстоятельство, что ни въ спискѣ членовъ распорядительнаго комитета, ни въ числѣ, по крайней мѣрѣ, первыхъ ораторовъ нѣтъ нѣкоторыхъ именъ, безъ которыхъ какъ-то даже трудно себѣ представить подобное торжество въ настоящую минуту. Какой такой съѣздъ русскихъ художниковъ и любителей художествъ безъ «фанфаръ и тромпетъ» В. В. Стасова, равно компетентнаго во всѣхъ отрасляхъ искусства? Почему нѣтъ П. Д. Боборыкина, такъ горячо отстаивающаго принципъ «чистаго искусства» въ своихъ теоретическихъ статьяхъ и такъ искусно ниспровергающаго его въ своихъ романахъ и повѣстяхъ? Полонъ ли съѣздъ безъ И. Е. Рѣпина, который, въ поискахъ «новаго слова» въ искусствѣ, такъ запутался въ своихъ статьяхъ «Театральной Газеты» и «Недѣли». что надо же ему, наконецъ, распутаться?

Отсутствіе этихъ и еще многихъ другихъ свѣдущихъ людей заставляетъ меня опасаться, что и послѣ съѣзда недоумѣніе, вызываемое во мңѣ вышеприведенными словами чувствительнаго поэта, не разъяснится, и мы, профаны, будемъ такъ же предоставлены въ этомъ отношеніи своимъ собственнымъ средствамъ. какъ и до съѣзда...

Какъ бы ни разсудили свъдущіе люди, а мы, профаны, отлично знаемъ, что и въ дъйствительности, и въ искусствъ

> …раненый одень дежить, А лань здоровая смъется. Одинъ заснулъ, другой не спитъ— И такъ на свътъ все ведется!

Никогда не согласнися мы, профаны, на такое раздѣленіе труда между жизнью и искусствомъ, чтобы на долю первой приходились «бѣдствія» и «слезы горькія», а искусство свелось бы на «чарованіе красныхъ вымысловъ», въ которыхъ можно «забыться». Положимъ, что господа художники насъ не спросятъ (?), но дъло-то въ томъ, что и сами они, по крайней мъръ, напболъе талантливые изъ нихъ, вовсе не обнаруживаютъ исключительнаго стремленія замкнуться въ область чарованья красныхъ вымысловъ. Правда, г. Ръпинъ, одна изъ самыхъ нашихъ крупныхъ художественныхъ силъ, въ своихъ недавнихъ заграничныхъ письмахъ въ «Театральной газетѣ», отрекается отъ своего прошлаго. Онъ пишетъ, между прочимъ: «Каюсь, для меня теперь только искусство для искусства и интересно-само по себъ. Никакія благія намѣренія автора не остановять меня передъ плохимъ холстомъ... И еще разъ каюсь: всякій безполезный пустякъ, исполненный художественно тонко, изящно, со страстью къ делу - восхищаетъ меня до безконечности». Но мнѣ кажется, что г. Рѣпинъ находится во власти нѣкотораго недоразумѣнія. Что «никакія добрыя намѣренія автора» не спасуть «плохого холста», это само собою разумбется: плохо такъ плохо. Что же касается «безполезныхъ пустяковъ, восхищающихъ до безконечности» г. Рѣпина, то, не смотря на рѣшительный, почти Стасовскій тонъ этой фразы, я думаю, что она всетаки только фраза. Въ томъ смыслѣ фраза, что г. Ръпинъ въ дъйствительности продолжаетъ цънить художественныя произведенія не только по ихъ красотъ, тонкости и изяществу исполненія, а и по ихъ содержанію. Напримъръ, въ

письмахъ, занятыхъ Краковскими впечатлѣніями, г. Рѣпинъ восторгается не только художественнымъ мастерствомъ только что умершаго Матейки, а и его натріотизмомъ: «да, Матейко имѣлъ великую національную душу и умѣлъ горячо и кстати выражать любовь къ своему народу своимъ творчествомъ». Матейко, значитъ, не быль служителемь «искусства для искусства», и это обстоятельство не уменьшаеть, а увеличиваеть почтение къ нему нашего художника. А вотъ находящуюся въ Краковѣ же картину Семирадскаго «Свѣточи христіанства» г. Ръпинъ считаетъ плодомъ «искусственнаго возбужденія праздныхъ силъ таланта». Я не знаю, въ чемъ, по мнѣнію г. Рѣпина, состоитъ искусственность возбужденія г. Семирадскаго, — усмотрѣлъ ли онъ ее въ техникѣ исполненія картины или въ самомъ выборѣ ея сюжета, но во всякомъ случаѣ упрекъ въ праздныхъ силахъ таланта не вяжется съ восхищеніемъ, да еще «до безконечности», передъ художественно исполненными «безполезными пустяками».

Нашъ талантливый художникъ, очевидно, далеко не первостепенный мыслитель, по крайней мара, не быль таковымь, когла писалъ свои заграничныя письма. въ которыхъ не легко связать концы съ концами. Но отъ него мы ждемъ произведеній не пера, а кисти, и, естественно, спросимъ себя, чѣмъ же теперь, послѣ какого-то перелома, покаянія и отреченія, подарить насъ г. Рѣпинъ? въ какомъ родъ будутъ его дальнъйшія художественныя произведенія? Никто, однако, не отважится, я думаю, предсказывать. И не только потому, что онъ можетъ, подобно Матейкъ, «горячо и кстати выражать любовь къ своему народу своимъ творчествомъ», а можетъ и «безполезными пустяками» заняться. Оставляя въ сторонѣ всѣ подобныя противорѣчія и сосредоточиваясь на «искусствѣ для искусства», которое г. Рѣпинъ какъ бы оффиціально признаетъ отнынѣ своимъ девизомъ, нельзя не видъть, что это – безсодержательная фраза, ничего не только не предвъщающая, но и не предуказывающая. Ее, напримъръ, упорно твердитъ г. Боборыкинъ, воюя съ «моральпо-цивическими мотивами» въ своихъ теоретическихъ статьяхъ объ искусствѣ и столь же неустанно пуская ихъ, эти самые «морально-цивическіе мотивы», въ ходъ въ своихъ романахъ и повъстяхъ, вплоть до печатающагося теперь въ «Въстникъ Европы» романа «Перевалъ».

Среди тумана недоразумѣній, густо облегающихъ пресловутое «искусство для искусства», меня всегда поражала эта практиче-

21\*

ская неосуществляемость во всеуслышаніе провозглашаемыхъ теоретическихъ принциповъ, примѣровъ чему можно бы было привести многое множество въ области, какъ беллетристики, такъ и литературной критики. А затѣмъ, любопытно еще слѣдующее обстоятельство. Въ сущности, всѣ безконечныя пререканія о «чистомъ» и не чистомъ искусствѣ сводятся къ одному вопросу: должно ли искусство только помогать забыться «въ чаронаньи красныхъ вымысловъ», а мы, зрители и слушатели, —по выраженію Фета, «благоговѣть богомольно передъ святыней красоты», или же искусство можетъ имѣть и другія, болѣе сложныя и отдаленныя цѣли. Есть, однако, одна человѣческая страсть или потребность человѣческой природы, правда, очень могучая, относительно которой обѣ пререкающіяся стороны допускаютъ какое-то странное исключеніе. Это—любовь.

Года три-четыре тому назадъ на академической выставкъ красовалась цёлая группа произведеній щегольской кисти К. Е. Маковскаго, номеровъ пятнадцать, и въ центръ одной изъ ствнъ, занятыхъ его картинами и картинками, помъщалось «пано», а на этомъ пано былъ изображенъ павлинъ, великолѣпный павлинъ съ распушеннымъ радужнымъ хвостомъ. Мысль помѣстить эту великолѣпную птицу въ самомъ центрѣ цѣлой группы картинъ г. Маковскаго-тогда же показалась мит чрезвычайно удачною. Павлиній хвость, какъ украшеніе вообще и какъ играющее въ частности значительную роль въ половомъ подборѣ, можетъ служить эмблемой всей художественной дъятельности г. Маковскаго. гербомъ его, какъ художника. У г. Маковскаго есть ширмы, носилки въ родѣ паланкина, искусно расписанныя амурами и букетами, пано съ павлиньими хвостами. Сами по себъ эти предметы, можетъ быть, не «безполезныя пустяки», но живопись на нихъ есть несомнѣнно украшеніе. простое, о́езхитростное украшеніе. Но наяды, русалки, вакханки и прочія раздѣтыя и неодѣтыя дамы Маковскаго, это-украшеніе уже осложненное, о которомъ г. можно сказать словами школьника въ «Фаустѣ»: das sieht schon besser aus! man sicht doch wo und wie! И я васъ спрашиваю: если пьяная нѣга вакханки съ глазами, отуманенными жаждой любви. не выходить изъ предѣловъ компетенціи «чистаго» искусства, TO почему, напримфръ, голодъ нищаго или, съ другой стороны, юношеская жажда подвига, или хоть та же молодая женщина, но не раздѣтая и жаждущая не любви, а, положимъ, знанія, могутъ -стать предметомъ только не чистаго искусства? Я просто спрашиваю, безъ задней мысли о какихъ бы то ни было «моральноцивическихъ мотивахъ». Могущество полового чувства, какъ въ трубъйшихъ, такъ и въ тончайшихъ его проявленіяхъ, безспорно, хотя и едва ли достаточно для оправданія того множества произведеній всъхъ отраслей искусства, которыя ему посвящены. Но дъло не въ этомъ, а въ томъ, что «чистотъ» искусства мъшаетъ, будто бы, всякое осложненіе эстетической эмоціи, кромъ тъхъ, которыя истекаютъ изъ полового чувства.

Допускаются, впрочемъ, еще нѣкоторыя исключенія, но я объ нихъ распространяться не буду. Суть дѣла все въ томъ же «чарованьи красныхъ вымысловъ». Искусство должно быть украшеніемъ, если не прямо площади или комнаты или какой-нибудь мебели, то украшеніемъ жизни. Программа эта, однако, на дѣлѣ не выполняется ни искусствомъ въ его лучшихъ представителяхъ, ни художественной критикой. Отсюда цѣлый рядъ недоразумѣній.

На московскомъ художественномъ съйзди читалъ, между прочимъ, докладъ д-ръ Викторовъ «О нѣкоторыхъ новыхъ направленіяхъ въ наукъ объ искусствъ». Ръчь, повидимому, шла, главнымъ образомъ, о гипнотизмѣ, но и еще о чемъ-то, что, въ газетныхъ отчетахъ, яснѣе выступаетъ въ рѣчи оппонента г. Виктороваг. Голоушева. «Русскія В'ядомости» пишуть: «Д-ръ Голоушевъ. указывая, что, по мнёнію референта, искусство должно воспроизводить прекрасное, пріятное для человѣка, возражалъ, что назначение искусства совершенно иное-воспроизведение жизни въ ея двиствительныхъ образахъ, пріятныхъ и непріятныхъ. Картина Рѣпина «Иванъ Грозный», произведшая непріятное впечатлѣніе на референта и на лицъ, имъ указанныхъ, изъ которыхъ въ нѣкоторыхъ она производила чувство тошноты, представляетъ тёмъ не менѣе высокое художественное произведеніе, и желательно, чтобы побольше являлось художниковъ, слѣдующихъ традипіямъ Рѣпина».

Къ сожалѣнію, это и все, что сообщають «Русскія Вѣдомости» объ этомъ любопытномъ эпизодѣ художественнаго съѣзда. Повидимому, г. Викторовъ выразилъ, съ нѣкоторымъ научнымъ антуражемъ, все ту же мысль о чарованьи красныхъ вымысловъ, какъ о единственно законной области искусства. Послѣдовательности гради онъ и долженъ былъ отрицательно отнестись, къ Ивану Грозному» г. Рѣпина. Идя въ томъ же направленіи далѣе. онъ долженъ былъ бы опровергнуть, напримъръ, и всего Достоевскаго съ его мрачнымъ творчествомъ. Достоевский, впрочемъ, и независимо отъ мрачнаго колорита его произведеній, чисто по недоразумѣнію служить предметомъ поклоненія сторонниковъ «чистаго» искусства. Всѣ его произведенія проникнуты ярко выраженными своеобразными «морально-цивическими мотивами», которые и подлежать суду критики, наравив со степенью и характеромъ его таланта. «Морально-цивические мотивы» Достоевскаго могуть вызвать сочувствіе или даже восторгь въ однихъ, негодованіе и отвращеніе въ другихъ, - это дѣло нравственно-политическихъ убѣжденій. Сила его таланта несомнѣнна теперь уже, кажется, чуть не для всего цивилизованнаго міра, кромѣ г. Авсѣенки, который остается при особомъ мнѣніи. А что касается характера этого таланта, то я давно уже пытался опредилить его словомъ «жестокій таланть», и слово это, не смотря на пламенные протесты близорукихъ поклонниковъ Достоевскаго, привилось. И мнѣ кажется, что въ «Иванѣ Грозномъ» г. Рѣпина есть та же черта жестокости таланта. Черта эта состоить въ охотѣ и умѣньи мучительно играть на нервахъ читателей или зрителей, независимо отъ чисто эстетической эмоціи, иногда даже въ ущербъ ей, но вмѣстѣ съ тѣмъ, и независимо отъ «морально-цивическихъ» идей, исповѣдуемыхъ художникомъ и въ другихъ мъстахъ того же самаго, можетъ быть, произведенія ярко выступающихъ. Черта эта отнюдь не свойственна г. Рѣпину вообще, -- совсѣмъ напротивъ: въ его талантѣ есть нѣчто грубовато добродушное, --- но въ «Иванѣ Грозномъ» она есть. Картина эта, конечно, не можетъ служить украшеніемъ, въ смыслѣ «воспроизведенія прекраснаго, пріятнаго для человѣка». Это ужъ, конечно, не павлиній хвость. Но вмъстъ съ тъмъ, картина не даеть законченнаго внечатлѣнія, которое можеть считаться законченнымъ лишь тогда, когда, совершивъ кругъ своего дъйствія, превращается въ опредѣленныя мысли и чувства, властно подсказанныя или внушенныя художникомъ. Картина г. Рѣпина въ этомъ смыслѣ ничего не даетъ: она только мучительно царапаетъ нервы, что, при сильномъ талантъ г. Ръпина, свидътельствуетъ объ отсутствіи въ немъ самомъ опредѣленныхъ мыслей и чувствъ по отношенію къ сюжету картины. И, вопреки мнѣнію г. Голоушева, я не думаю, чтобы именно эта «традиція Рѣпина» заслуживала поддержки.

Но г. Рѣпинъ и въ «Иванѣ Грозномъ» правдивъ. Страшный моментъ онъ и трактустъ страшными красками, не пытаясь сдѣ-

лать изъ своей картины «воспроизведение прекраснаго, приятнаго для человъка». А бываеть и это. Недалеко ходить-на нынъшней академической выставкъ была картина г. Новооскольцева изъ временъ Ивана же Грознаго, представляющая именно такую попытку сдѣлать изъ крови и слезъ конфетку. Картина изображаеть опричниковъ, хозяйничающихъ въ домѣ опальнаго боярина. Въ центръ огромнаго холста лежитъ нагая дъвушка, это-обезчещенная боярышня. Слѣва сидить самъ бояринъ, привязанный къ стулу; немного дальше лежитъ въ полуоборотъ къ зрителямъ его жена, тоже связанная. Справа на заднемъ планѣ два опричника: одинъ, сидя, допиваетъ вино, другой куда-то зоветъ или тащить его; вдали еще опричникъ роется въ сундукѣ. Меня особенно поразили двъ фигуры въ этой картинъ: голая дъвушка и одинъ изъ опричниковъ. Девушка лежитъ въ безчувственномъ состояніи, надъ ней только что совершено гнусное насиліе, но она такъ спокойно и условно красиво лежитъ, такъ полно отсутствіе какихъ бы то ни было знаковъ насилія или сопротивленія на ея красивояъ бѣломъ тѣлѣ,—ни царапинки, ни синячка, что точь въ точь наяда или русалка г. Маковскаго, только много похуже написанная. А опричникъ такой красивый и симпатичный молодецъ, съ весело сверкающими глазами и зубами, въ такомъ чистенькомъ, новенькомъ съ иголочки щегольскомъ кафтанѣ, - тоже «безъ пятна и упрека», безъ капли крови и безъ единой оторванной пуговицы или поврежденнаго позумента,---что хоть сейчасъ его въ маскарадъ отправляй, веселыя любезности дамамъ говорить. Всему этому соотвѣтствуетъ и чисто, такъ сказать, бутафорскій безпорядокъ обстановки: мебель и утварь разоросаны съ такою аккуратностью, что ни малъйше не напоминають о разгромѣ, происходившемъ тутъ сію минуту. Все дѣло, очевидно, въ красивомъ голомъ женскомъ тълъ и въ красивомъ нарядномъ молодив, то есть въ томъ же павлиньемъ хвоств. Павлиньимъ хвостомъ можно любоваться, какъ очень красивой штукой. Но когда вамъ подставляютъ его подъ формой страшной драмы вторженія злодфевъ въ мирный домъ, всяческихъ насилій и оскорбленій, совершаемыхъ негодяями надъ беззащитными людьми, то, можетъ быть, и г. Викторовъ не найдетъ въ этомъ настоящаго назначенія искусства.

На той же академической выставкъ была бронзовая группа, названная въ каталогъ «Бъдствіе». На какомъ-то фантастическомъ

звъръ, составленномъ на манеръ химеры, только еще посложнъе. изъ частей разныхъ звърей, скачетъ традиціонная смерть, въ видъ скелета, прикрытаго, впрочемъ, помнится, какой-то мантіей, съ традиціонной же косой въ рукахъ; рядомъ бѣжитъ другой, тоже фантастическій составной звёрь, ростомъ поменьше. Глядя на эту группу, поневолѣ думается: не очень то «бѣдствіе» страшно! Олицетворить нынѣ бѣдствіе въ образѣ какой-нибудь химерическій фантазін — довольно мудрено: у насъ и водосточныя трубы дѣлаются нынѣ, съ цѣлью украшенія, въ видѣ разныхъ страшныхъ составныхъ звърей-крылатыхъ змъй съ пътушиными гребнями и т. п.; на каминахъ, этажеркахъ, письменныхъ столахъ стоятъ многоголовые идолы, разжалованные изъ своего божескаго достоинства на степень украшенія, и проч. Не страшно это даже для дѣтей. А простой факть самоубійства свидвтельствуеть, что есть бвдствія похуже смерти, въ особенности такой смерти, какъ въ упомянутой группъ: она почти улыбается. Цъль якобы страшной драконьей морды, которою оканчивается водосточная труба, совстять не передача или внушение впечатлтния ужаса, а просто украшеніе. Таково же и положеніе группы «Бѣдствіе», которая съ успѣхомъ займетъ мѣсто гдѣ-нибудь въ салонѣ, подъ тропическими растеніями, столь же мало возбуждая представленіе о біз. ствін, какъ и эти тропическія растенія.

Это, конечно, низшій сорть искусства. Но, признаюсь. мнъ всетаки «Бъдствіе» болъе симпатично, чъмъ картина г. Новооскольцева, и думаю, что дёло тутъ не только въ моихъ симпатіяхъ. Задавшись несчастною мыслью выразить въ скульптуръотрасли искусства, имѣющей дѣло исключительно съ формами,не ту или другую опредъленную бъду, а бъдствіе вообще, бъдствіе абстрактное, бѣдствіе an sich, художникъ вынужденъ былъ прибѣгнуть къ квази-миеологическимъ комбинаціямъ страшныхъ звърей и къ традиціонному образу смерти съ косой. Онъ выбиралъ для своего вымысла все, что ему казалось наиболѣе страшнымъ, наиболѣе приближающимся къ впечатлѣнію бѣдствія. Положимъ, что страшное давно выдохлось изъ набранныхъ имъ элементовъ, но онъ, во всякомъ случаѣ, не хотѣлъ сдѣлать свой вымыселъ «краснымъ», чарующимъ. Группа «Бъдствіе» есть ни больше, ни меньше, какъ комнатное украшеніе, но чудовище, на которомъ галлопируетъ смерть, сама эта смерть и скачущее возлѣ нея другое чудовище - не красивы, а, напротивъ, безобразны, намъ-

ренно безобразны. Цёлью художника было произвести впечатлёніе ужаса, но онъ ошибся въ средствахъ. Совсѣмъ другое дѣло г. Новооскольцевъ. Взявъ сюжетомъ своей картины также бълствіе, но совершенно опредѣленное, исторически громкое и богатое сложными трагическими эффектами, онъ задался цѣлью произвести на зрителя пріятное впечатлѣніе красоты. Безспорно, что въ числѣ дѣвушекъ, подвергавшихся насиліямъ опричниковъ, были красивыя, равно какъ и между самими опричниками могли быть красавцы и франты. Но художникъ пересолилъ или, върнъе. пересластиль. Мимоходомъ сказать, у красавца опричника висять на поясѣ собачій черепъ и маленькая метелка, чего, кажется, не бывало: эти атрибуты опричины привязывались къ сѣдлу. Я, впрочемъ, въ этомъ не увѣренъ. Какъ бы то ни было, а ни этотъ черепъ съ метлой, ни красивый кафтанъ опричника не носятъ на себѣ ни малѣйшаго отпечатка борьбы и сопротивленія, точно такъ же, какъ и обнаженное тѣло дѣвушки, и вся ея поза. Если она и раздета, то единственно для того, чтобы художникъ могъ нарисовать красивое женское твло. На веселомъ и красивомъ лицѣ опричника нѣтъ и слѣда цинизма, животной страсти или звърства, а въдь не могъ же онъ не быть звъремъ, разнузданнымъ завѣдомою безнаказанностью за всѣ гнусности, которыя ему вздумается совершить въ опальномъ домѣ. Взявшись изобразить страшную драму, г. Новооскольцевъ сдѣлалъ все возможное и даже невозможное, чтобы затереть въ ней именно драму, ради красоты. Г. Новооскольцевъ, повторяю, уже слишкомъ пересластиль, потому что даже красота не пострадала бы, если бы у его опричника, ну хоть какъ у Авонасія Вяземскаго въ «Князѣ Серебряномъ» гр. Алексвя Толстого — «бвлая атласная одежда ·была истерзана, по ней струилась кровь» — въ моментъ ра. зоренія дома опальнаго боярина Морозова Но г. Новооскольцевъ хотълъ явить вполнъ законченный образчикъ поъданія жирныхъ коровъ коровами тучными. Такъ Неронъ, разсматривая тьло убитой по его приказанію Агриппины, любовался ея красивымъ тѣлосложеніемъ. Неронъ былъ чистый художникъ: Агрипиина была съ его чисто художественной точки зрвнія не мать его, не убитая имъ женщина, а только красивое женское тело. Такъ внезапно прославившійся декаденть Лоранъ Тальядъ видълъ въ картинѣ динамитнаго взрыва не смерть, не раны и страданія, не стращную смѣсь жестокости и самопожертвованія, не одинъ

изъ симптомовъ соціальной борьбы, а только красивый жестъ человѣка, бросающаго бомбу. Такова вообще спеціально эстетическая точка зрѣнія, отрекающая искусство отъ всѣхъ «моральноцивическихъ мотивовъ». Отсюда и предложеніе перестать «слезы горькія лить о бѣдствіяхъ существенныхъ» и позабыться «въ чарованьи красныхъ вымысловъ».

-----

Цъло было въ XXV столътіи... Странно говорить въ прошедшемъ времени – «было» — о томъ, что должно произойти черезъ нъсколько въковъ. Но такъ именно выражается извъстный популяризаторъ астрономическихъ знаній Камиллъ Фламаріонъ въ недавно вышедшемъ по-русски сочиненіи «Конецъ міра». Будемъ и мы такъ говорить

Дѣло было въ XXV столѣтіи. Всѣ жители земли трепетали отъ ужаса, потому что въ самомъ непродолжительномъ времени земля должна была столкнуться съ кометой, и затѣмъ послѣдуетъ катастрофа, въ которой земля погибнеть. Не всѣ, однако, были такого крайняго мития, и вотъ Фламаріонъ вводить насъ въ публичное засъдание парижской академии, гдъ представители различныхъ отраслей знанія высказываютъ свои взгляды на неизбѣжно предстоящее событіе. Первымъ говоритъ директоръ парижской обсерваторіи. Онъ говорить, что предстоящее столкновеніе земли съ кометою есть несомнѣнный факть, но послѣдствія этого столкновенія, можеть быть, и не такъ уже страшны, какъ ихъ рисуетъ напуганное воображение слушателей. Соображаясь съ въроятнымъ химическимъ составомъ кометы, ораторъ полагаетъ, что «только люди со слабыми легкими пострадають; это будеть простая инфлуэнца, которая увеличитъ втрое или впятеро цифру ежедновной смертности». Витстъ съ тъмъ, однако, ядро кометы содержитъ въ себѣ огромныя минеральныя массы, которыя, падая на извъстныя мъстности на землъ, уничтожатъ на нихъ все; но такъ какъ 3/4 земного шара покрыты водой, да и на сушѣ есть не мало пустынь, то существуетъ въроятность, что и это паденіе огромныхъ тяжелыхъ массъ не причинитъ людямъ большого вреда. Но, кромѣ удушливаго газа и огромныхъ твердыхъ массъ, опасность грозить еще со стороны множества болидовъ, которые произведуть безчисленные пожары: дъйствіе нынъшнихъ взрывчатыхъ веществъ — дътская забава въ сравнении съ тъмъ, что

можетъ случиться. Однако, говоритъ ораторъ, «даже и эти ужасы не могутъ привести ко всемірному разрушенію; нѣсколько городовъ, обращенныхъ въ пепелъ, не могутъ остановить исторію человѣчества».

Слѣдующій ораторъ, президентъ медицинской академіи, смотрить на дело гораздо мрачнее; онъ предвидить не частную и мѣстную катастрофу, а погибель всего человѣческаго рода и всего. имъ созданнаго въ теченіе вѣковъ. И т. д. Одинъ за другимъ встаютъ ораторы и излагаютъ, каждый съ своей точки зрѣнія. гипотезы о прекращении жизни на земль. Въ засъдании присутствуютъ и представители духовенства, время отъ времени вставляя и свое слово. Такъ, по поводу рѣчи одного астронома, кардиналъ архіепископъ замѣчаеть, что его соображенія подтверждаются и Церковью: «Небеса съ шумомъ прейдутъ, говоритъ ап. Петръ, стихии, разгоръвшись, разрушатся, земля и всъ дъла на ней сгорятъ». По поводу словъ одного геолога, помощникъ архіепископа говорить: «Тогда буквально потвердятся слова Св. Писанія: всякая долина наполнится, всякая гора и холмъ опустится». Въ концъ концовъ, резюмируя пренія, предсѣдатель, очевидно выражающій мнѣніе самого Фламаріона, объявляетъ, что столкновеніе съ кометой неизовжно, но по всей ввроятности ограничится частной катастрофой. Что же касается окончательнаго прекращенія жизни на землѣ, то оно можетъ наступить черезъ 30 милліоновъ лѣтъ, если върна такая-то гипотеза, или черезъ 10 милліоновъ, если върна такая-то. Фламаріонъ склоняется, повидимому, къ послёдней цифрћ, потому что вторая часть его произведенія, гдћ изображается смерть послѣднихъ людей, называется «Черезъ десять милліоновъ лѣтъ». Столкновеніе же съ кометой, въ разсказѣ Фламаріона, л'яйствительно разр'яшается страшной, но частной катастрофой. Въ Европѣ число жертвъ ея равнялось одной сороковой части населенія. Но затѣмъ «пробѣлы не замедлили пополниться усилившейся рождаемостью, какъ это и прежде случалось послѣ войнъ; земля продолжала вращаться вокругъ солнца, и человѣчество стремилось къ совершенству»...

Вст. подобныя произведенія по необходимости изображають не столько то отдаленное будущее, которое хотять изобразить, сколько настоящее въ его надеждахъ и опасеніяхъ. Теоріи, излагаемыя въ разсказть Фламаріона разными учеными спеціалистами въ застаданіи парижской академіи XXV въка. по необходимости отра-

Digitized by Google

жають въ себѣ состояніе знаній въ концѣ XIX вѣка и, черезъ пятьсотъ лътъ, несомнънно. либо обветшаютъ, либо настолько утвердятся, что между ними не будетъ того разногласія. какое изображаеть Фламаріонъ. И всетаки это самый яркій, такъ сказать, вершинный пункть его фантазіи. Какъ астрономъ, человѣкъ науки теоретическаго познанія и, въ частности, предвидѣнія, но не воздействія, онъ более или менее твердыми штрихами рисуеть грядущее стихійное событіе и шансы его результатовъ. Въ такомъ же положении оказываются подъ его перомъ геологи, метеорологи, отчасти химики и физики. Говорю «отчасти», потому что въ произведеніи фантастическомъ химикамъ и физикамъ могла бы быть приписана, при данныхъ условіяхъ, роль, весьма отличная отъ роли астрономовъ, геологовъ и матеорологовъ. Даже не особенно пылкая фантазія можеть представить себѣ къ XXV вѣку такое развитіе науки, которое допустить извѣстное воздѣйствіе даже на такія стихійныя событія, какъ столкновеніе земли съ кометою. Но мысль Фламаріона отказывается работать въ этомъ направленіи. Онъ лишь вскользь упоминаетъ о какихъ-то «утопистахъ, которые, увлекаясь разными фантазіями. вообразили, что сильный электрическій візтеръ, произведенный громадными баттареями, расположенными на той сторонъ земного шара, гдъ произойдетъ столкновеніе, можетъ свернуть комету съ ея пути». Точно также мимоходомъ упоминаетъ онъ о томъ, что «химики придумывали средство спасти часть кислорода въ атмосферѣ; изыскивали способъ отдёлить этотъ газъ отъ азота и собрать его въ герметически закупоренные стеклянные сосуды»; «придумывали», «изыскивали», но такъ все это ничъмъ и кончилось. А между тъмъ, техника, основанная на физикъ и химіи, достигла высокой степени развитія. Любопытно, что она оказала особенно важныя услуги именно спеціальности Фламаріона-астрономіи. На одной изъ вершинъ Гималаевъ, на высотъ 8000 метровъ надъ уровнемъ моря, была построена обсерваторія, снабженная такими оптическими инструментами, что при помощи нхъ получилась «возможность разбирать iepoглифические знаки, которые напрасно уже нѣсколько тысячелѣтий посылали намъ обитатели Марса». Ученымъ обитателямъ Гауризанкарской обсерваторіи могло бы плохо придтись отъ холода и разрѣженнаго воздуха, но «помощью электро-химическихъ открытій уничтожались на много верстъ вокругъ святилища вѣчные снѣга»; «наука и промышленность достигли того, что смягчили холодъ, собирая и сохраняя солнечные лучи». И астрономы оказались достойными этихъ услугъ науки и промышленности. «Уже девять или десять покольній нъсколькихъ семействъ астрономовъ проживали на азіатской горѣ, медленно и постепенно привыкая къ разрѣженной атмосферѣ; первыя поколѣнія быстро умирали», но послѣдующія самоотверженно замѣняля убылыхъ, и дѣло акклиматизаціи, наконецъ, совершилось: на склонахъ Гималаевъ поселилась цълая колонія астрономовъ. Но и въ другихъ мѣстахъ были прекраснѣйшія обсерваторіи и при нихъ благороднѣйшіе астрономы. Напримъръ, парижская обсерваторія была «убъжищемь мира, гдѣ царило полное согласіе; астрономы съ безкорыстіемъ посвящали всю свою жизнь только успѣхамъ науки, любили другъ друга и никогда не испытывали зависти; каждый, забывая свои собственныя заслуги, думаль только о томъ, чтобы выдвинуть заслуги своихъ товарищей». Немудрено, что такіе благороднѣйшіе дѣятели двигали и распространяли свою науку. Вотъ что. между прочимъ, предшествовало столкновенію кометы съ землей: «Въ первые дни послѣ открытія кометы ее можно было видѣть только съ помощью сильныхъ экваторіальныхъ телескоповъ обсерваторій. Но вскорѣ образованная публика стала сама ее разыскивать. Всякій домъ современной постройки имълъ верхнюю террасу, назначенную для воздушныхъ экипажей. На многихъ изъ нихъ устраивались вертящіеся куполы. Не было ни одной сколько-нибудь состоятельной семьи, въ распоряжении которой не находился бы телескопъ, и ни одна квартира не считалась полной, если въ ней не было библіотеки, снабженной хорошимъ выборомъ научныхъ книгъ... Что касается рабочаго класса, у котораго свободныя минуты на перечетъ, то для нихъ на всѣхъ площадяхъ были поставлены телескопы, и съ перваго же вечера, когда комета стала видна, и въ послѣдующіе вечера, уличные астрономы со́ирали невъроятное количество денегъ. Но большинство рабочихъ, особенно въ провинціи, имѣли соо́ственные телескопы».

Послѣднее обстоятельство особенно хорошо оттѣняетъ успѣхи астрономіи: свободныя минуты у рабочихъ будутъ и черезъ пятьсотъ лѣтъ на перечетъ, -- «наука и промышленность» ничего въ этомъ отношеніи не измѣнятъ, -- но за то у нихъ будутъ собственные телескопы, или, по крайней мѣрѣ, «невѣроятное количество денегъ» для уплаты уличнымъ астрономамъ за науку.

Что же будетъ въ XXV столѣтіи съ другими элементами со-

временнаго общества, напримѣръ, съ католичествомъ, которое, какъ извѣстно, не всегда ладило съ астрономіей? всякое вѣдь тутъ бывало, —и униженіе Галилея, и костры, и отлученія. Въ XXV столѣтіи все это уладится, и, рядомъ съ чрезвычайными успѣхами астрономіи, папа Пій XVIII подтвердитъ провозглашенный въ 1870 г. догматъ панской непогрѣшимости и провозгласитъ новый догматъ — папской «божественности», который и будетъ принятъ на вселенскомъ соборѣ большинствомъ 451 голоса противъ 88. «Правда, что между современными прелатами были (то есть будутъ) и такіе, которые смотрѣли на католическую религію съ соціальной точки зрѣнія, насколько она играла роль въ дѣлѣ цивилизаціи, но перевѣсъ былъ на сторонѣ искренно вѣрующихъ, да, кромѣ того, папы послѣднихъ вѣковъ были образцами мудрости, добродѣтели и святой жизни».

Совсѣмъ не такова будетъ литература, по крайней мѣрѣ, газетная, о которой только и говорить Фламаріонъ. «Уже давно всъ газеты стали лишь коммерческими предпріятіями. Единственной задачей ихъ было продать какъ можно больше листовъ, «устроить свои дѣла»; въ этомъ былъ весь вопросъ. Онѣ сочиняли новости подкапывались подъ прочность государства, искажали истину, безславили мужчинъ и женщинъ, разсъевали всюду скандалы, лгали съ безстыдствомъ, разъясняли пріемы воровъ и убійць и, такимъ образомъ. какъ бы безсознательно увеличивали число преступлений; онъ указывали на новоизобрѣтенныя взрывчатыя вещества, ставили въ опасность своихъ читателей и за-разъ измѣняли всѣмъ классамъ общества съ единственною цѣлью возбудить въ высшей степени общее любопытство и какъ можно болѣе продать отдѣльныхъ номеровъ».

Газеты и предстоящее столкновеніе земли съ кометой эксплуатировали съ цѣлью наживы. Одно время, впрочемъ, повидимому, и онѣ пріуныли. Въ это время все вообще пріуныло и затихло доброе и злое. «Только женское кокетство еще не поддавалось, да и оно было только наружное, торопливое, эфемерное, не думающее о завтрашнемъ днѣ». Но вотъ, въ упомянутомъ уже публичномъ засѣданіи парижской академіи, предсѣдатель, стараясь успокоить и ободрить слушателей, бросилъ, между прочимъ, такую фразу: «если бы биржа не была закрыта и я имѣлъ бы несчастіе устраивать тамъ свои дѣла, то я, не колеблясь. купилъ бы государственныя процентныя бумаги, которыя такъ внезапно и сильно упали». Фразу эту подцёпилъ одинъ изъ слушателей, «знаменитый американскій еврей, финансовый тузъ», владѣлецъ телефонныхъ линій, соединявшихъ Парижъ со всѣми главными городами всего свѣта, и издатель большой газеты «XXV вѣкъ». Человѣкъ этотъ немедленно выскочилъ изъ залы засѣданія и телефонировалъ своему компаньону въ Чикаго, чтобы онъ возобновилъ дѣла и скупилъ за безцѣнокъ всѣ имѣющіяся въ предложени цвнныя бумаги. Разсчеть основывался на разниць во времени въ Парижѣ и въ Чикаго: когда въ Парижѣ четыре часа по полудни, въ Чикаго только десять часовъ утра. Поэтому представитель фирмы въ Чикаго успѣлъ скупить бумаги на сотни милліоновъ. и понятны чудовищные размѣры барыша. Но «финансовый тузъ» взялъ хорошій барышъ и на своей газеть, которая, на не остывшей еще, можно сказать, отъ катастрофы землѣ, самымъ безсовъстнымъ образомъ спекулировала сенсаціонными ложными извъстіями

Какъ бы то ни было, катастрофа окончилась сравнительно благоиолучно и, какъ мы видъли, «земля продолжала вращаться вокругъ солнца, и человъчество стремилось къ совершенству...»

Какое. однако, человъчество, и къ какому совершенству? Человъчество астрономическое съ его познаніями и добродътелями? или биржевое съ его неутолимой жаждой наживы? или газетное съ его безстыдствомъ и продажностью? или католическое съ его кощунственнымъ обожествленіемъ папы? Фламаріону не приходять въ голову, эти, казалось бы, неизбѣжные вопросы, и. заглядывая въ еще болѣе отдаленное будущее, онъ продолжаеть: «Цѣлые вѣка и періоды слѣдовали одинъ за другимъ, и человѣчество постепенно росло въ прогрессѣ, наукѣ и счастьи». Ну, а объ астрономіи и говорить нечего. «Астрономія достигла своей цёли: она узнала природу другихъ міровъ. Даже около сорокового вѣка дошли до того, что часто сообщались съ ближайшими изъ нихъ. Философія и религія отнынѣ основывались на астрономіи, на всемірной наукѣ». Ясно, что для Фламаріона прогрессъ астрономін составляеть такой огромный плюсъ, въ которомъ исчезають всѣ минусы, и мы имвемъ, такимъ образомъ, новый образчикъ спеціализаціи мысли.

Г. Новооскольцевъ знаетъ, что при вторжении опричниковъ въ дома опальныхъ людей происходили ужасы и безобразія. Онъ не только знаетъ, а и изображаетъ это, но даетъ своему изображению такое освѣшеніе. что гнусность насилія и страданія его жертвъ тонутъ въ красотѣ женскаго тѣла, мужского лица и одежды. Такъ и Фламаріонъ. Не совствить ясно его отношеніе къ грядущему догмату божественности папы — есть нѣкототорыя основанія думать, что онъ къ нему не рѣшительно отрицательно относится... Но подлость продажныхъ писакъ и дельцовъ, пользующихся всеобщимъ бѣдствіемъ для ловкихъ спекуляцій, превосходящая все, досель въ этомъ родь видънное, совершенно для него ясна. И, однако, это не мѣшаеть ему отмѣчать прогрессъ. продолжение совершенствования человъческаго рода, собственно потому, что астрономія процвѣтаетъ и астрономы добродѣтелями блещуть. Кто не знаетъ усилій, направляемыхъ въ настоящее время теоріей и практикой во всѣхъ европейскихъ странахъ на предметъ сокращенія рабочаго времени. Знаетъ это, конечно, н Фламаріонъ, но у него и черезъ полъ-тысячи лѣтъ рабочіе не имѣютъ досуга, и это не смущаетъ его, потому что у рабочихъ есть за то собственные телескопы. Все произведение написано ad majorem astronomiae gloriam. Вторая часть, озаглавленная «Черезъ десять милліоновъ літъ», изображаеть конецъ земли, какъ обитаемой планеты, а эпилогъ — «Послѣ конца земного міра» угасание солнца и всей его системы, а затѣмъ столкновение двухъ угасшихъ солнцъ и возникновение новыхъ міровъ съ новой жизнью. Разсказъ объ этихъ событіяхъ, конечно, очень блѣлный и скулный-на нъсколькихъ страничкахъ-подернутъ нъкоторой мистической дымкой, но главный его интересъ состоить всетаки въ астрономическомъ предвидѣніи. Какъ у г. Новооскольцева бѣдствје опальныхъ людей является только поводомъ для изображенія женскаго тѣла и красивыхъ кафтановъ, такъ у Фламаріона бъдствје всѣхъ обитателей земли является только поводомъ для торжества астрономіи. (Прошу не думать, что я имѣю хотя малѣйшее желаніе сравнивать таланты или міросозерцанія французскаго ученаго и нашего живописца, — тутъ даже немыслимы никакія параллели: я только беру примѣры спеціализаціи мысли, примъры во всъхъ другихъ отношеніяхъ слишкомъ различной ивнности).

Есть въ книжкъ Фламаріона, какъ мы уже отчасти знаемъ, и другія, не спеціально астрономическія предвидънія. Но, занятый своей спеціальной точкой зрънія, Фламаріонъ устанавливаеть эти побочныя для него предвидънія, что называется, спустя рукава,

не заботясь объ ихъ взаимномъ соотвътствіи и гармоніи. Попробуемъ сопоставить нѣкоторыя изъ нихъ съ соотвътственными предвидѣніями другихъ ученыхъ людей.

Астрономы будуть добродътельными, самоотверженными людьми. астрономія будеть процв'ятать и станеть, въ качествѣ «всемірной науки», центральнымъ, всеопредѣляющимъ пунктомъ философіи и религін, то-есть будетъ имѣть преимущественное умственное и нравственное вліяніе на челов'ячество. Однако, и другія науки бу дутъ прогрессировать. Такъ. между прочимъ, «химія достигла способа выдѣлывать сахаръ, бѣлковину, крахмалъ, жиры, экстракты воздуха, воды и растеній изъ самыхъ разнообразныхъ соединеній въ извѣстной пропорціи углерода, водорода кислорода, азота и т. д.». Въ то же время «обработка земли производилась электрическими приспособленіями; водородъ добывался изъ морской воды; чользовались водопадами, приливами и отливами, примѣняя всюду ихъ силу, видоизмѣненную въ свѣтъ; солнечные лучи, собранные лѣтомъ, расходовались зимой, вслѣдствіе чего времена года почти сгладили:ь, особенно съ тъхъ поръ, какъ подземные колодцы доставляли на поверхность земли внутреннюю теплоту земного шара». Все это началось въ неизвѣстное, въ точности, время, повидимому, въ XXX столѣтія и во всякомъ случаѣ послѣ XXV-го, отмѣченнаго въ исторіи вселенной столкновеніемъ съ кометой. Какъ видите, ждать человѣчеству остается довольно долго. Но вотъ недавно французскій ученый, только химикъ, -- Бертело, произнесъ на годичномъ банкетѣ синдикальной камеры химическихъ производствъ рѣчь, въ которой всѣ перечисленныя блага объщаетъ отъ имени химіи, осуществить несравненно раньше. Собственно замъна нынъшнихъ пріемовъ обработки земли физикохимическими способами должна произойти черезъ какихъ-нибудь сто лять. А вскоръ затямъ послъдуетъ и непосредственная утилизація солнечной теплоты и центральной земной теплоты при помощи колодцевъ въ 3000-4000 метровъ глубиной, и искусственная фабрикація нищи прямо изъ химическихъ элементовъ. Химія, такимъ образомъ, произведетъ коренной переворотъ во всемъ обиходѣ человѣческой жизни. Земельная собственность совершенно утратить свое теперешнее значение, содержать скоть для убоя не будетъ никакой надобности, человѣкъ станетъ мягче, нравственнѣе....

Вотъ что совершитъ, по словамъ химика, химія, задолго до

 $\mathbf{22}$ 

Digitized by Google

того, какъ астрономы, по словамъ астронома, съ точностью прдаскажутъ моментъ столкновения земли съ кометой, а знаменитый биржевой дълецъ наживетъ милліоны на этой катастрофъ...

Возьмемъ другой примъръ.

Мы видёли, что почти наканунё страшной катастрофы ХХУ вѣка, когда всѣ страсти затихли, всѣ умы смутились. «только женское кокетство еще не поддавалось», хотя и оно было «только наружное, торопливое, эфемерное, не думающее о завтрашнемъ днѣ». Въ это время было нѣсколько замѣчательныхъ ученыхъ женщинъ, и именно астрономовъ, но въ общемъ женскія слабости остались, значить, неприкосновенными. Такъ было, повидимому, и позже. гораздо позже. Воть описание женщины пятидесятиго въка: «Женскій мозгъ всегда меньше мужского и работаетъ онъ тоже ина е (его необыкновенная воспріимчивость подчиняеть женщинъ больше вліянію чувства, чёмъ сужденію ума), голова женщины маленькая, лобъ небольшой, но эта голова такъ изящно держалась теперь на гибкой градіозной шев, плечи и бюсть такъ роскошны, что она болве, чвиъ когда либо, возбуждала восхищение мужчинъ и всей своей фигурой, и необыкновенной кротостью взгляда, со сладострастнымъ ртомъ, и выющимися локонами шелковистыхъ волосъ».

А затъмъ пошла, для услажденія мужскихъ вкусовъ, такая женская красота, что развъ только г. Новооскольцеву этакую нарисовать:

«Женская красота достигла совершенства; ихъ тонкія талін, такъ отличавшіяся отъ полноты древнихъ гречанокъ, тѣло прозрачной бѣлизны, мечтательные глаза, длинные шелковистые волосы, которые изъ прежнихъ темныхъ и бѣлокурыхъ перешли всѣ въ рыжеватый оттѣнокъ—цвѣтъ заходящаго солнца, смягчавшійся гармоническими оттѣнокъ—цвѣтъ заходящаго солнца, смягчавшійся гармоническими оттѣнками; древняя животная челюсть исчезла, превратившись въ идеальный маленькій ротикъ; и передъ этими очаровательными улыбками, при видѣ этихъ ослѣпительныхъ жемчужинъ въ нѣжно-розовой оправѣ, дѣлалось непонятнымъ, какъ могли влюбленные первобытныхъ лѣтъ такъ горячо цѣловать губы первыхъ женщинъ съ ихъ звѣриными зубами, образцы которыхъ сохранялись въ этнографическихъ музеяхъ».

Въ нѣкоторое, тоже неизвѣстное, но тоже очень отдаленное время, «измѣненія въ женской организаціи грозили опасностью продолженію человѣческаго рода, такъ какъ рождались только мальчики. Равновѣсіе возстановилось только благодаря коренному соціальному преобразованію. Въ нѣкоторыхъ странахъ свѣтскія женщины перестали дѣлаться матерями, находя бремя материнства крайне неудобнымъ для ихъ изящества, и предоставили этотъ трудъ простымъ деревенскимъ женщинамъ».

Не видно, по крайней мъръ, изъ русскаго перевода книжки Фламаріона, въ чемъ будутъ состоять тв измвненія женской организаціи, которыя поведуть къ рожденію исключительно мальчиковъ, и въ чемъ будетъ состоять то коренное соціальное преобразование, которое возстановить равновъсие въ этомъ отношении. Но все, что намъ сообщаетъ Фламаріонъ о будущихъ женщинахъ, рѣшительно ничего не говоритъ о какихъ бы то ни было измѣненіяхъ не только въ ихъ организаціи, а и въ ихъ общественномъ положении. Пройдутъ въка, а онъ все будутъ дълиться на «свѣтскихъ женщинъ» и «простыхъ деревенскихъ женщинъ». Только къ первымъ и относится предвидение того «изящества», ради котораго онъ откажутся отъ материнства, и надо думать поэтому, что онѣ же предъявятъ образчики той плѣнительной красоты, передъ которой должна стыдливо померкнуть теперешняя женская красота, и той неунывающей кокетливости, которая не оставить ихъ даже наканунъ грозной небесной катастрофы. Mais c'est tout comme chez nous! Это тѣ же шедринскія «куколки», только въ теченіе вѣковъ усовершенствовавшія свои «атуры». Даже смѣшно становится, когда вспомнишь при этомъ, что «человѣчество росло въ прогрессѣ, наукѣ и счастіи». Казалось бы, развѣ только какой-нибудь безнадежный шалопай или «мышиный жеребчикъ» можетъ думать, --если онъ вообще когда-нибудь объ этомъ предметѣ задумается, — что «куколки» переживутъ вѣка. Но вотъ оказывается, что это думаетъ почтенный, серьезный астрономъ, усматривающій своимъ проницательнымъ взглядомъ даже ту неизмъримо отдаленную отъ насъ пору, когда погибнеть естественною смертью вся солнечная система, и на ея мѣстѣ возникнутъ новые міры. Такова сила спеціализаціи мысли, и я опять невольно вспоминаю г. Новооскольцева, усмотрѣвшаго столько красоты въ разгромѣ опальныхъ людей опричниками и просмотрѣвшаго неизбѣжныя подробности этой мерзости. Г. Новооскольцевъ---«чистый» художникъ, пропускающій сквозь пальцы «морально-цивическіе мотивы» и потому дающій не только одно-22\*

стороннее, а и прямо ложное освѣщеніе избранной имъ темѣ. Фламаріонъ — «чистый» астрономъ; онъ какъ бы самъ превращается въ ходячій телескопъ, видящій чрезвычайно далеко и въ то же время не видящій того, что у него, такъ сказать, передъ самымъ носомъ дѣлается. Ибо кое-что дѣлается же въ направленіи, прямо противоположномъ увѣковѣченію «куколки»: роль куколки становится все менѣе привлекательною для все болѣе значительнаго числа женщинъ, да и вкусы и идеалы мужчинъ претерпѣваютъ соотвѣтственныя измѣненія.

Въ числѣ мужчинъ для насъ теперь особенно любопытно. отмѣтить одного знаменитаго русскаго ученаго, не такъ давно изложившаго тоже нѣкоторыя свои предвидѣнія по части будущихъ женщинъ. Разумѣю г. Мечникова. Онъ-біологъ и, въ качествѣ такового, остановился именно на томъ, что астрономъ Фламаріонъ обошель, - на возможныхъ въ будущемъ измѣненіяхъ организаціи женщинъ и соотвѣтственныхъ измѣненіяхъ ихъ общественнаго положенія, поскольку послѣднія зависятъ отъ первыхъ. Между прочимъ, центральный пункть его предвидѣній совпадаеть съ одною мыслью Фламаріона, но съ чрезвычайно важнымъ и характернымъ различіемъ. По г. Мечникову извъстная часть женщинъ, въ силу измѣненія ихъ организаціи, окажутся въ будущемъ безплодными. или. какъ выражается Фламаріонъ, «перестанутъ дѣлаться матерями», но это будутъ не свѣтскія женщины, а ученыя или вообще преданныя умственнымъ занятіямъ; и не ради сохраненія «изящества» будетъ это достигнуто, а въ видахъ содъйствія усиъхамъ положительнаго знанія. Оба ученые, какъ и подобаетъ ученымъ, видятъ въ наукъ первенствующій факторъ цивилизаціи; оба считають современныхъ женщинъ, сравнительно съ мужчинами, существами, уже по самой ихъ физической организаціи низшими (мибніе Фламаріона мы только что видбли, а г. Мечниковъ называетъ современныхъ женщинъ «личинкоподобными» существами). Но затѣмъ Фламаріонъ, хотя и провидитъ въ будущемъ нѣсколько экземпляровъ ученыхъ женщинъ, -- и, по странной непослѣдовательности или особенной галантности автора, это будутъ служительницы науки наукъ, «всемірной науки», астрономіи, --- но въ общемъ женщины распадутся ка «простыхъ деревенскихъ», которыя будутъ рожать и работать, и «свътскихъ», которыя будуть блистать изяществомъ въ превосходной степени. Иначе смотрить на будущее г. Мечниковъ. Онъ тоже провидить

распаденіе на два класса безплодныхъ и плодовитыхъ, но пер выя, надо думать, вовсе не будутъ блистать физическимъ изяществомъ или, по крайней мѣрѣ, не оно будетъ ихъ существеннымъ признакомъ, а умственное развитіе и умственный трудъ, на поприщѣ котораго онѣ сравняются съ мужчинами, ибо выйдутъ изъ своего «личинкоподобнаго» состоянія.

Въ своихъ предвидѣніяхъ г. Мечниковъ опирается, кромѣ обшихъ началъ измѣнчивости и наслѣдственности, на нѣкоторыя аналогіи изъ жизни насвкомыхъ. Исходя изъ тѣхъ же общихъ началь и тъхъ же самыхъ аналогій. но прибавляя къ нимъ еще преданіе объ «амазонкахъ», ученая француженка Клемансъ Ройе провидить не уравнение одного класса женщинъ съ мужчинами, а такое же преобладание женщинъ вообще надъ мужчинами, какимъ теперь пользуются мужчины надъ женщинами. Ей видятся въ будущемъ человѣческомъ обществѣ тѣ «чудеса женскаго (femelle) генія, которыя нисколько не удивляють насъ у насѣкомыхъ и которыя мы находимъ вполнѣ естественными у пчелъ и у муравьевъ». Основываясь въ подробностяхъ на біологическихъ данныхъ, г. Мечниковъ въ общемъ руководствуется правиломъ: «непосредственною нашею цѣлью должно быть все то, что можетъ въ наибольшей степени содъйствовать успъхамъ положительнаго знанія». Нашему брату, профану, мудрено, конечно, согласиться съ такимъ исключительнымъ рѣшеніемъ вопроса о непосредственныхъ цѣляхъ жизни. Но ученый спеціалисть, послѣдовательно проводя свою мысль въ примѣненіи къ частному случаю, натурально приходитъ къ тому заключенію, что ради успѣховъ положительнаго знанія слёдуеть отрёшить извёстную часть женщинъ оть половой діятельности. Г-жа Клемансь Ройе, въ качествъ женщины, идеть дальше и провидить общественный перевороть. имѣющій поставить женщинъ на мѣсто мужчинъ...

Что же намъ дѣлать въ виду всѣхъ этихъ такъ трудно согласимыхъ пророчествъ, число которыхъ можно вѣдь было бы еще значительно увеличить?

> Prophete links, Prophete rechts, Das Welt-Kind in der Mitte...

Гете, описывавшій этими словами свое положеніе во время бесёдъ съ Лафатеромъ и Базедовомъ чувствовалъ, себя недурно



въ качествѣ Welt-Kind: онъ, съ интересомъ слѣдя за полетомъ. мысли Prophet'овъ,—

War indess nicht weit gereist,

Hatte ein Stück Salmen aufgespeist, и т. д.

Но что легко дается «олимпійцу» Гете, то не всегда къ лицу намъ, простымъ смертнымъ, да и вообще не къ лицу человъку быть олимпійцемъ. Это не мъшаетъ намъ, однако, тоже сдъдить за полетомъ мысли пророковъ съ интересомъ, но съ прибавкой доли того гнѣва, который руководилъ пророкомъ lepemieй, когда онъ говориять: «они обманывають васъ, разсказывають мечты сердца своего... Долго ли это будеть въ сердцѣ пророковъ, пророчествующихъ ложь, пророчествующихъ обманъ своего сердца?» Увы! это, очевидно, долго будетъ. И не въ томъ дъло, чтобы пророки, пророчествующіе обманъ своего сердца», перестали заглядывать въ будущее, а только въ томъ, чтобы вещи назывались своими собственными именами, чтобы «мечты сердца» такъ и назывались мечтами сердца, а не научными предвидениями. Присматриваясь ко всёмъ вышеприведеннымъ пророчествамъ, не трудно убѣдиться, что все это, за однимъ исключеніемъ, отнюдь не неизовжные результаты такъ называемаго естественнаго хода вещей, а только мечты сердца, осуществление которыхъ имветь извъстные шансы за и противъ себя. Мечта сердца ученой женщины, г-жи Клемансъ Ройе, подсказываетъ ей эти грядущія «чудеса женскаго генія», которыя фактически окажутся, въ случав своего осуществленія, только замѣною одной несправедливости другою. Мечта сердца нашего знаменитаго ученаго г. Мечникова диктуетъ ему планъ отлученія извѣстной – и, конечно, значительной, потому что иначе не изъ-за чего было бы огородъ городить-части женщинъ отъ половой двятельности, дабы сосредоточить всв интересы ихъ жизни на успѣхахъ положительнаго знанія, проще говоря, науки. Мечта сердца Бертело рисуеть ему близкое очищение земли отъ людской неправды и злобы, благодаря успѣхамъ химіи. Мечта сердна Фламаріона воздвигаеть передъ нимъ образы глубоко просвѣщенныхъ и добродѣтельныхъ астрономовъ среди всякой, съ позволенія сказать, сволочи литературной, биржевой и проч., объулучшении которой не мечтаеть сердце его. Г. Новооскольцевъ, къ счастію, не занимается предсказаніями...

Да, все это мечты сердца, и разъ мы признаемъ ихъ таковыми,

не смотря на научный или якобы научный соусъ, подъ которымъ онѣ намъ подаются, намъ уже станетъ немножко легче, когда затрубятъ намъ въ уши Prophete links. Proph-te rechts. Легче, однако, лишь въ томъ случаѣ, если мы, дѣйствительно, находились in der Mitte, если мы, дѣйствительно, прислушивались налѣво и направо къ разнообразнымъ пророчествамъ. освѣщающимъ будущее съ какой-нибудь спеціальной точки зрѣнія. Избавиться отъ этого разноголосаго хора, отъ этой раздирающей уши какофоніи. конечно, пріятно. Но если мы слили свою собственную мечту съ однимъ изъ этихъ мечтаній, если мы повѣрили ему, какъ научной истинѣ, исключивъ всѣ остальныя, то, разумѣется, намъ больно будотъ съ нимъ разстаться.

Мысль Бертело объ услугахъ. которыя окажетъ человѣчеству химія, главнымъ образомъ, искусственнымъ приготовленіемъ пищи, не нова. Она высказывалась много разъ. Между прочимъ, нѣсколько лёть тому назадъ ее высказаль одинъ русскій писатель, врачъ по профессіи, г. Португаловъ. Сдѣлалъ онъ это далеко не съ тою обстоятельностью и картинностью, какъ Бертело въ своей рич, но съ большимъ увлеченіемъ, выразившимся въ чрезвычайно презрительномъ отношении къ вопросу о формахъ землевладъния, Г. Португаловъ снисходительно посм'ялся надъ теми нелепыми по его мнівнію, людьми, которые дорожать крестьянскимъ землевладениемъ, советуютъ «беречь его, какъ зеницу ока», и вообще тратятъ время на разсужденія о «пресловутомъ общинномъ крупномъ и мелкомъ землевладъни». Мечта сердца Бертело и г. Португалова имветь за себя известныя основанія, такъ какъ лабораторное приготовление нѣкоторыхъ пищевыхъ веществъ есть вопросъ, по всей въроятности, ближайшаго времени. Въ этихъ предблахъ мы имбемъ дбло даже не съ мечтою сердца, а съ истинно-научнымъ предвидъніемъ. Но отсюда еще далеко до нарисованной Бертело картины всеобщаго благополучія и умиротворенія. Какъ мечта сердца благороднаго мыслителя, скорбящаго объ оскверняющихъ цивилизацію злѣ и неправдѣ, эта картина вполнѣ законна, и жизнь человъческая была бы очень блѣдна и скудна, если бы передъ ней не свѣтились подобные маяки. Къ счастью, они отвѣчаютъ назаглушимой потребности человѣческой природы, по крайней мъръ, въ лучшихъ ея представителяхъ. Понятно также, что спеціалисть химикь лельеть мысль объ осуществлении мечты сердца своего при помощи его именно спеціальности. И если бы всѣ отрасли знанія дружно соревновали въ изысканіи путей къ «берегу», къ маяку, то, конечно, много скорѣе оправдалась бы вѣра Ленскаго.

> Что есть избранные судьбами .Іюдей священные друзья. Что ихъ безсмертная семья Неотразимыми лучами Когда-нибудь насъ озаритъ И міръ блаженствомъ одаритъ.

Мы этого не видимъ въ другихъ вышеприведенныхъ мечтахъ сердца ученыхъ людей. Фламаріонъ мечтаетъ о торжествѣ астрономіи, рядомъ съ которымъ существуютъ и продажные газетчики. и алчные биржевики, и не имъющіе отдыха рабочіе: г. Мечниковъ мечтаетъ о торжествъ положительнаго знанія вообще; г-жа Ройео замънъ одной несправедливости другою. Мечта сердца Бертело выше, чище, свѣтлѣе, шире. Но и она, какъ и тѣ, другія должна называться своимъ настоящимъ именемъ, то есть мечтою сердца, идеаломъ, субъективнымъ построеніемъ, при томъ, въ отличіе отъ многихъ другихъ, благодаря своей широтѣ, практически осуществимымъ лишь при содъйствич самой жизни во всемъ разнообразіи ея запросовъ, а отнюдь не при помощи одной химіи и добрагожеланія химиковъ. Бертело, хотя и возлагаетъ всѣ свои надежды. на химію, но, по крайней мъръ, не фыркаетъ презрительно, какъ г. Португаловъ, на другіе виды человѣческаго вѣдѣнія и человъческихъ интересовъ. По мысли Бертело, переворотъ, имъющій произойти, благодаря искусственному приготовлению пищи нзъ неорганическихъ веществъ и химическихъ элементовъ, такъ великъ, что, если слѣдовать примѣру г. Португалова, то нѣтъ резона ограничивать свое презрѣніе къ запросамъ и тревогамъ текущей жизни областью формъ землевладѣнія. Вся экономика, вся политика, вся мораль должны кореннымъ образомъ измѣниться, если осуществится мечта сердца Бертело, а, слъдовательно, долой сей часъ же всѣ относящіяся сюда практичестія тревоги и научныя или якобы научныя дисциплины, и засядемъ всѣ за химію, потому что въ ней одной лежитъ ключъ къ міру правды и счастія. Но многіе политики, юристы, экономисты, моралисты столь же увѣрены въ томъ, что именно они владбютъ «ключомъ отъ всбхъ ключей». И если эта надменность столь же мало основательна.

то, съ точки зрѣнія обществознанія въ цѣломъ, не только г. Португалову, но и Бертело можно бы было возразить многое. Допуская, что дѣло не ограничится собственно лабораторнымъ опытомъ полученія бѣлковины, а достигнуто будеть полное вытѣсненіе земледблія и скотоводства достаточно дешевымъ искусственнымъ приготовленіемъ вполнѣ удобоваримой пищи въ достаточно обширныхъ размѣрахъ общественное значеніе этого безспорно громаднаго переворота опредѣлится той комбинаціей общественныхъ силъ, въ которой онъ совершится. Приручение животныхъ. изобрѣтеніе земледѣлія, машинъ, паровыхъ двигателей, все это были огромные тоже техническіе перевороты, и хотя они безспорно повліяли на общественный строй, но и онъ въ свою очередь накладываетъ на нихъ свою печать Не загадывая даже о томъ маленькихъ ли нашихъ теперешнихъ кухонь будетъ доста. точно для полученія изъ земли, воды и воздуха всего того, что получается нынѣ тяжкимъ трудомъ въ поляхъ, стеняхъ, лѣсахъ, или для этого потребуются огромные бѣлковинные заводы. – про изводство искусственной пищи легко себѣ представить въ условіяхъ и монополіи, и конкурренціи, и солидарности; поэтому опираясь на одну химію, мудрено говорить съ увѣренностью о грядущемъ мірѣ правды и счастія. Предлагать, въ ожиданіи этого торжества химін, забросить вопросы о «пресловутомъ общинномъ. крупномъ и мелкомъ землевладѣніи», а, послѣдовательности ради, и всѣ вопросы политики, права, морали,—это, конечно. не мудрено, но за то же и нелѣпо.

По правдѣ говоря, я не думаю, чтобы г. Португаловъ сознательно выразилъ свою мысль. По всей вѣроятности онъ просто, что называется, брякнулъ и потому не подлежитъ строгому сужденію. Но очень ужъ это типическій и по своей наглядности, удобный примѣръ извѣстнаго сорта предвидѣній. Собственно, мечты своего сердца г. Португаловъ не показываетъ съ достаточною ясностью, но надо думать, что она столь же широка и благородна, какъ у Бертело, а не ограничивается увѣренностью, что химія вотъ и еще однимъ открытіемъ обогатится. Ради этой то широкой и благородной мечты, назвать которую ея настоящимъ именемъ—мечтою сердца, идеаломъ—онъ считаетъ унизительнымъ и потому обращаетъ ее въ научное предвидѣніе, онъ и предлагаетъ, съ позволенія сказать, плюнуть на «пресловутое общинное, крупное и мелкое землевладѣніе». Но эти «пресловутые» предметы

•

имъютъ не только теоретическій, академическій интересъ, за который и должны вступиться подлежащія научныя дисциплины. Они вызываютъ такіе горячіе споры потому, что отъ той или иной ихъ постановки однимъ тепло или, предположительно, съ теченіемъ времени станетъ тепло, а другимъ холодно.

Для насъ здѣсь безразлично-кому и отчего тепло. кому и отчего холодно въ данную минуту, --- мы не вопросы о формахъ землевладения решаемъ. Но понятно, что те, кому тепло, могуть только радоваться предложению забросить спорный вопросъ и обратиться къ химін. А тѣ, кому холодно, едва ли согласятся терпъть въ ожидании благодъяний химии. Терпъть всъмъ приходится, потерпять и они, но согласиться терпѣть, то есть увѣровать, что химія вотъ-вотъ самые корни ихъ невзгодъ упразднить, --это совсѣмъ другое дѣло. И скептицизмъ въ этомъ отношении законенъ не только потому, что холодъ даетъ себя знать сейчасъ. а и потому еще, что можно вѣдь и совсѣмъ замерзнуть къ тому времени, когда химія своимъ открытіемъ начнетъ согрѣвать человъчество. Ирландцы, въ зависимости отъ установившихся на «Зеленомъ островѣ» формъ землевладѣнія, живутъ впроголодь и питаются картофелемъ. Нужна большая доля... какъ бы выразиться поделикатнъе?---безцеремонности, чтобы, въ воликолъпномъ презрънии къ вопросамъ о формахъ землевладъния, утъшать этихъ прландцевъ перспективами благодъяній химіи. Это само-собой. А кромѣ того, неизвѣстно еще, какъ оно тамъ все будетъ, если будетъ. Фламаріонъ, который, какъ мы видѣли, дѣлаетъ легкую экскурсію и въ область химическихъ предвидѣній, говоритъ, что «для поддержанія организма» будуть служить «изысканные напитки, фрукты, пироги, пилюли». Какъ распредѣлятся эти прекрасныя вещи, неизвъстно, - химія сама по себъ этого рѣшить не можетъ, но неизвъстно еще и то, какъ будутъ себя чувствовать растянутые въ теченіе цілаго ряда поколітній картофелемъ органы питанія, когда въ нихъ будетъ помѣщаться пара прекранъйшихъ и чрезвычайно питательныхъ пилюль. Вообще въ состояніи ли будеть человѣчество вмѣстить всѣ обѣщаемыя ему съ разныхъ сторонъ прелести въ болѣе или менѣе отдаленномъ будущемъ, если оно подступитъ къ этому будущему, пройдя долгую школу нищеты и связанныхъ съ нею преступленій, невѣжества, разврата, отчаянія?

Вопросъ этотъ слишкомъ часто забывается разными Prophet'ами,

лелѣющими иногда благороднѣйшія мечты сердца, а иногда увлекающимися лишь головнымъ образомъ красотою логическаго построенія на какой-нибудь спеціальной, односторонней основѣ.

Я сказаль, что въ числѣ вышеприведенныхъ предвидѣній есть лишь одно, двиствительно заслуживающее титула научного предвидѣнія. Я разумѣлъ не Бертело, предвидѣніе котораго можетъ быть признано строго научнымъ лишь въ тѣхъ предѣлахъ, что химіи, по всей въроятности, удастся въ ближайшемъ будущемъ достигнуть синтеза некоторыхъ питательныхъ веществъ. Я разумѣлъ гораздо болѣе широкое и вполнѣ безспорное астрономическое предвидѣніе Фламаріона, конечно, лишь въ самыхъ общихъ очертаніяхъ его а не въ подробностяхъ. Дело, однако, теперь для насъ не въ немъ самомъ, не въ томъ, что будетъ съ землей черезъ милліоны лёть: «оставимъ астрономамъ доказывать». Между прочимъ, это невообразимо отдаленное отъ насъ время освѣщается у Фламаріона образомъ дѣвушки неописуемой красоты. «Атавизмъ, - говоритъ Фламаріонъ, - который объясняется законами наслѣдственности, надѣлилъ послѣдній цвѣтокъ человѣческаго древа красотой, давно невиданной при всемірномъ упадкѣ». Дѣло въ томъ, что человѣчество все «совершенствовалось», все «расло въ прогрессѣ, наукѣ и въ счастіи», да вдругъ и перестало совершенствоваться и расти. Не совстмъ вдругь, конечно. Въ извъстный, трудно опредѣлимый моменть, условія жизни на землѣ стали истощаться. Человвчество некоторое время съ успехомъ боролось съ этимъ оскудѣніемъ, благодаря своей «промышленности и наукѣ», но, наконецъ, изнемогло: «перестало развиваться и вступило на путь упадка». «Послѣдніе отпрыски человѣчества, казалось, снова вернулись къ варварству», «законъ прогресса уступалъ мъсто закону упадка, вещество снова вступало въ свои права, и человѣкъ возвращался къ звѣрскому состоянію». Такъ ли оно все будетъ, мы не знаемъ, да и астрономія не знаетъ, хотя и можетъ предвидъть оскудъние условий жизни на землъ. Въ настоящее время объ этомъ оскудени не можетъ быть и речи. Но знаменують ли собою прогресъ эти газетчики и «финансовые тузы», которые къ XXV столѣтію достигнуть, можеть быть, еще не высшей степени подлости и алчности? Правда, Фламаріонъ обѣщаетъ намъ къ тому же времени добродѣтельныхъ астрономовъ и изумительно красивыхъ женщинъ, а затъмъ и «новую человъческую расу, несравненно выше той, къ которой принадлежали

Аристотель, Кеплеръ, Гюго, Фрина, Діана де-Пуатье, Полина Боргезе». Но куда-же дѣнется наслѣдственно испорченная кровь негодяевъ газетчиковъ и финансовыхъ тузовъ, эксплуатирующихъ великое бѣдствіе ради наживы? И къ новой ли, высшей человѣческой расѣ, блистающей красотой, умомъ, силой, здоровьемъ, мы идемъ, видя вокругъ себя все больше преждевременно плѣшивѣющихъ, беззубыхъ, близорукихъ, нейрастениковъ, алкоголиковъ и еще всякаго рода «вырождающихся»?.. И съ спеціальной точки зрѣнія наслѣдственности весьма легко построить на этихъ фактахъ очень мрачныя предвидѣнія, въ которыхъ не останется и тѣни обѣщаемыхъ другими пророками благополучій. Такія мрачныя предвидѣнія и дѣлаются.

Prophete links, Prophete rechts...

## XII \*).

## Будущія бородатыя женщины г. Брандта.— «Выдающаяся женщина» г. Ардова и Раскольниковъ Достоевскаго.

Въ прошлый разъ я забылъ упомянуть объ одномъ предвидѣніи, которое было бы особенно интересно припомнить рядомъ съ предвидѣніями Фламаріона, г. Мечникова и г-жи Ройе. Я говорю о статьѣ г. А. Брандта «Направленія въ измѣнчивости вида», напечатанной въ сентябрьской книжкѣ «Вѣстника Европы» за прошлый годъ.

Въ противность Фламаріону, г. Брандтъ думаетъ, что конецъ человѣчества наступитъ независимо отъ геологическихъ и астрономическихъ процессовъ. Онъ полагаетъ, что, какъ «индивидуумъ животный или человѣческій, слѣдуя по нормальному пути жизни, вырабатываетъ въ самомъ себѣ препятствія, кладущія естественный предѣлъ его жизни», такъ было и со многими вымершими органическими видами, такъ будетъ и съ человѣчествомъ. Причиною вымиранія человѣчества будетъ «переразвитіе мозговой системы, влекущее за собою нарушеніе гармонической цѣлости въ устройствѣ и отправленіи организма».

За аргументаціей г. Брандта я не буду слѣдить, предоставляя желающимъ ознакомиться съ ней по самой статьѣ. Мнѣ теперь

\*) 1894, іюль.

интересны только самыя формы будущаго, какъ онѣ рисуются умственному взору ученаго біолога.

Въ противность, Фламаріону же, г. Брандтъ не ждетъ отъ женщинъ отдаленнаго будущаго усиленія черть специфически женской красоты, какъ мы теперь ее понимаемъ. По чрезвычайно интереснымъ. хотя, къ сожалѣнію, весьма мало разработаннымъ \*) соображеніямъ, г. Брандтъ полагаетъ, что будущія женщины пріобрѣтуть нѣкоторыя мужскія черты. Это будуть «мужежены» (vigaro), между прочимъ, съ бородами. Предвидя возраженія, г. Брандтъ пишеть: «Современныя красавицы и мы всѣ, ихъ поклонники, вольны единодушно возмущаться идеаломъ красоты жен. щины отдаленного будущого, видъть въ немъ самое безпощадное оскорбление собственнаго эстетическаго чувства. Но въ нашей ли власти передача понятій и чувствъ нашимъ потомкамъ предбудущихъ поколѣній? Волею неволею приходится предоставить людямъ XIX тысячельтія вспоминать съ улыбкой нанвный XIX въкъ, когда люди не умѣли еще приноравливать своихъ понятій, вкусовъ и идеаловъ къ законамъ, намѣченнымъ самою природою». По чрезвычайно тоже любопытнымъ, но еще менѣе выясненнымъ соображеніямъ, г. Брандтъ ожидаетъ въ нѣкоторомъ, весьма отдаленномъ будущемъ правового преобладанія женской половины человѣческаго рода, которому, однако, повидимому, будетъ предшествовать періодъ равновѣсія, равенства обоихъ половъ. «Тѣмъ не менће, — замћчаетъ г. Брандтъ, — мы не предвћщаемъ формально всесвѣтнаго царства амазонокъ, и это потому, что слишкомъ высокаго мнѣнія о будущемъ человѣчествѣ и думаемъ, что всякаго рода порабощение однихъ индивидуумовъ другими будетъ ему чуждо». Къ рѣшенію такъ называемаго женскаго вопроса, предложенному г. Мечниковымъ, и къ соотвѣтственнымъ его гаданіямъ о будущемъ, которыя мы видѣли въ прошлой разъ, г. Брандтъ относится отрицательно, ибо «такое рѣшеніе несообразно съ справедливостью». Г. Брандтъ не соблазняется перспективою ученыхъ женщинъ, отказавшихся отъ брачной жизни на подобіе галльскихъ осъ. «Въ семействахъ осъ и столь близкихъ имъ пчелъ и шмелей, — говоритъ г. Брандтъ, — осуществлено множество формъ общежитія, но ни одна изъ нихъ не зиждется на принципѣ равно-

Digitized by Google

r

<sup>\*)</sup> Статья г. Брандта представляетъ собою "популярную бесёду, читанную въ Харьковё, въ частномъ университетскомъ кружкѣ".

правности инцивидуумовъ. Начать съ того, что улей-государство въ которомъ однѣ особи только трудятся. рабовладѣльческое. другія являются дармотдами. Далте, что можеть быть несправедливѣе пчелинаго брачнаго института? Увы гименея выпадають на долю лишь одной единственной женской особи и одного супруга изъ сотенъ соискателей». «Женщина, —продолжаеть г. Брандть, и теперь достаточно зачастую чрезмёрно трудится. Суть дела также не въ доступѣ женщины во всѣ сферы мужского труда. Трудъ самъ по себѣ остается обязанностью, бременемъ; права же заключаются въ вознаграждении за трудъ, въ пользовании разными благами, властью и т. д., словомъ сказать, въ удовлетвореніи или наслажденіи. Съ этой точки зрѣнія женщины, живущія по типу безбрачныхъ самокъ галльскихъ осъ, не пріобрѣли одинаковыхъ съ мужчинами правъ». Г. Брандтъ полагаетъ, что уловить подробности окончательнаго правового уравненія обонжъ половъ, имѣющаго произойти въ будущемъ, -- нельзя, такъ какъ произойдеть оно въ общественномъ стров, весьма отличномъ отъ того, въ которомъ мы нынѣ живемъ.

Возвращаясь въ концѣ статьи къ вопросу о послѣднихъ дняхъ человъчества и не желая «теряться въ дебряхъ безплодной спекуляціи», г. Брандтъ пишетъ: «Утѣшеніемъ при столь мрачныхъ мысляхъ намъ можетъ служить надежда, что умирающее естественною смертью человъчество будеть стоять на невъдомой намъ интеллектуальной и моральной высоть и будеть глубоко проникнуто сознаніемъ величія природы и ея законовъ; а потому послѣднимъ изъ могиканъ даже сліяніе съ нирваной не будетъ представляться страшнымъ. Намъ же, юношамъ, и подавно не пристало сокрушаться надъ старческой смертью. Для юноши всякое momento mori должно служить призывомъ жить болѣе полною жизнью труда и наслажденія: ему принадлежить будущность. Древніе египтяве, по свидѣтельству Геродота, были истинными житейскими мудрецами. На своихъ пиршествахъ они помъщали среди комнаты мумію и, глядя на нее, причитывали: кушайте н пейте, ибо послѣ смерти такими же будете».

Какъ ни мало разработано предвидѣніе г. Брандта, какъ ни парадоксальны нѣкоторыя его подробности, оно во многихъ отношеніяхъ должно быть поставлено выше тѣхъ, которыя мы видѣли въ прошлый разъ. Отрастутъ ли, дѣйствительно, у женщинъ въ отдаленномъ будущемъ бороды или нѣтъ,—это и послѣ статьи



г. Брандта дѣдо темное, да вѣдь оно, пожалуй, для насъ и не важно; но върно то, что волею неволею приходится признать для людей XIX тысячелѣтія и даже несравненно болѣе близкаго времени возможность имъть идеалы красоты весьма отличные отъ тѣхъ, которые плѣняютъ насъ, людей XIX столѣтія. И если они насъ. дъйствительно, плъняють, то есть, если такая-то именно комбинація линій, формъ и красокъ удовлетворяеть нашему эстетическому чувству, то при всемъ теоретическомъ интересѣ. который могуть представить гаданія объ эстетическихъ идеалахъ отдаленнаго будущаго, практическаго значенія они для насъ имѣть не могутъ. Чтобы убъдиться въ этомъ, нътъ надобности и заглядывать въ будущее, а достаточно оглянуться кругомъ. Оставляя даже въ сторонѣ безконечное разнообразіе индивидуальныхъ понятій о женской красоть и останавливаясь только на групповыхъ. — расовыхъ, національныхъ, сословныхъ. — можно бы было привести много разительныхъ примъровъ этого разнообразія, не выходя изъ предъловъ современности. Приведемъ одинъ. Цитируемый Дарвиномъ Гирнъ говорить: «Спросите сѣвернаго индѣйца. что такое красота, и онъ отвѣтитъ: широкое плоское лицо, маленькіе глаза, высокія скулы, три или четыре широкія черныя полосы на каждой щекъ, низкій лобъ, большой широкій подбородокъ, толстый крючковатый носъ, желтокоричневая кожа и груди, висящія до пояса». Мы можемъ сколько угодно смѣяться надъ такой индвиской красавицей или питать къ ней какое угодно отвращение, для индъйца она останется красавицей, и онъ, въ свою очередь, будетъ смѣяться надъ нашими красавицами, изъ за которыхъ, какъ говоритъ старая барыня въ «Грозѣ», у насъ «вертопрахи на поединки выходять, шиагами колють другъ друга, старики старые, благочестивые объ смерти забывають». Это теперешнее острое значение красоты, быть можетъ, и совсёмъ исчезнетъ въ будущемъ, совершенно независимо отъ того, выростуть ли у женщинъ бороды или онѣ останутся безбородыми. Уродовъ, по теперешнимъ нашимъ понятіямъ о женской красоть, вродь Юліи Пастраны и т. п., г. Брандть считаетъ «пророческими типами» (выраженіе, если не ошибаюсь, Картфажа, иначе, однако, имъ примъненное). Съ неменьшимъ, я думаю, правомъ можно считать пророчески типичнымъ мнвніе, наприм'яръ, Щедрина, по которому «женщина съ истинно добрымъ сердцемъ должна, непремѣнно должна быть красавицей». Этого же рода мысль высказываеть и Прудонъ, котораго знаменитыя главы о женщинахъ въ «De la justice» etc., при всей своей несостоятельности, въ сущности, далеко не такъ грубы, какъ принято думать. И если г. Брандтъ правъ въ томъ смысль, что наши идеалы красоты не обязательны для будулушаго, то онъ уже слишкомъ категорически утверждаетъ, что «не въ нашей власти передача понятій и чувствъ нашимъ потомкамъ предбудущихъ поколѣній». Нѣтъ, до извѣстной степени BЪ нашей власти, путемъ воспитанія или внушенія въ общирномъ смыслѣ слова, разумѣя не только вліяніе отдѣльныхъ личностей, а и вліяніе общественныхъ формъ, и не заглядывая, конечно, на цълыя тысячелътія впередъ. Когда ръчь идетъ не объ эстетическихъ, а о нравственныхъ идеалахъ, г. Брандтъ выражаетъ, если не увъренность, то, по крайней мъръ, твердую надежду, что наши теперешнія понятія о справедливомъ и нравственномъ останутся таковыми и въ весьма отдаленномъ будущемъ: надежду, столь твердую, что вводитъ ее, какъ необходимый элементь, въ составъ своихъ гаданій о будущемъ. Мы видъли, что всесвътнаго царства амазонокъ онъ потому не предсказываетъ, что онъ «слишкомъ высокаго мнѣнія о будущемъ человѣчествѣ и думаетъ, что всякаго рода порабощеніе однихъ индивидуумовъ другими будетъ ему чуждо». Эта же надежда руководить имъ и тогда, когда онъ проводить «невъдомую намъ интеллектуальную и моральную высоту», какъ онъ выражается, «послѣднихъ изъ могиканъ». Какова бы ни была эта высота и какъ бы ни было густо облако неизвъстности, скрывающее ее отъ нашихъ глазъ, но очевидно, что г. Брандтъ мъряетъ ее на нашъ теперешній аршинъ. А между тѣмъ, здѣсь вполнѣ приложимо разсужденіе, аналогичное съ тѣмъ, которое руководитъ г. Брандтомъ, когда онъ говорить объ эстетическихъ идеалахъ. Въ самомъ дѣлѣ, если то, что мы теперь считаемъ физическимъ уродствомъ, можетъ оказаться въ будущемъ идеаломъ красоты. то какія основанія имфеть г. Брандть думать, что въ другихъ отношеніяхъ «передача понятій и чувствъ нашимъ потомкамъ предбудущихъ поколѣній» окажется «въ нашей власти»? Порабощение однихъ индивидуумовъ другими не соотвѣтствуетъ нашимъ понятіямъ о справедливости, но было время, когла OHO признавалось справедливымъ лучшими умами; есть и теперь народы, считающіе такой порядокъ вещей вполнѣ нормальнымъ; мыслимо и въ цивилизованныхъ обществахъ возрождение старой морали на новой подкладкъ, какъ объ этомъ свидътельствуютъ многія явленія, какъ въ области мысли, такъ и въ области жизни. Во всякомъ случаѣ, непослѣдовательность почтеннаго ученаго очевидна, и вопросъ можетъ быть только въ томъ, -- какъ объяснить эту непосябловательность? Какъ объяснить уступчивость г. Брандта по части идеалсвъ женской красоты и неуступчивость по отношенію къ правственнымъ идеаламъ? Объяспеніе, я думаю, очень просто: люди всегда сравнительно охотно уступають то, что для нихъ малоцѣнно, и крѣпко держатся за то, что имъ дорого. И люди ученые не составляютъ въ этомъ отношении исключения. Г. Брандтъ, хотя и засчитываетъ себя въ число «поклонниковъ современныхъ красавицъ», но очевидно не настолько дорожитъ ихъ красотою, чтобы ломать за нее копья съ потомками: пусть устраиваются, какъ знаютъ, какъ будетъ требовать ихъ эстетическое чувство. Наоборотъ, свой идеалъ справедливости почтенный ученый принимаеть настолько близко къ сердцу, что желалъ бы, въ м'вру своихъ средствъ и возможностей, содвиствовать его торжеству, и это-то дъйственное отношение внушаеть ему надежду на вѣковѣчность идеала.

Итакъ, мы никоимъ образомъ не можемъ поручиться за то, что какіе бы то ни было наши идеалы останутся таковыми же не только для всего ряда безчисленныхъ поколѣній, которыя имъютъ еще появиться на землъ, но даже для ближайшихъ. Напротивъ, какъ судя по бывшимъ историческимъ примърамъ въ этой области, такъ и на основании общаго нашего эволюціоннаго пониманія міра, мы не можемъ ожидать неподвижности и въ этомъ отношении. Но это не мъшаетъ намъ жить «полною жизнью труда и наслажденія», по выраженію г. Брандта, и въ эту полную жизнь, какъ необходимый ея составной элементь. входить надежда и желаніе передать и отдаленному потомству то, что мы считаемъ истиной, справедливостью, прасотой, повліять на будущее, поскольку хватить нашего зрѣнія въ сторону этого будущаго и силъ и умѣнья для такого воздѣйствія. Если здъсь и есть противоръчіе, то оно неизбъжно, если не по основнымъ свойствамъ человъческой природы, то, по крайней мъръ, для насъ, для нашего времени. Мы очень хорошо знаемъ примфръ Шеллеевскаго Озимандіи. но не перестаемъ ставить памятники нашимъ великимъ людямъ, то есть людямъ внушив-

 $\mathbf{23}$ 

шимъ намъ наши идеалы или приблизившимъ насъ къ ихъ осуществлению. Это только одинъ изъ безчисленныхъ примъровъ нашего дъйственнаго вторженія въ область понятій и чувствъ грядущихъ поколъній. И предвидъніе г. Брандта тъмъ прочимъ, и хорошо, что онъ открыто **BB0**именно. между дить этоть действенный элементь и предлагаеть не только мыслить о будущемъ, но и вліять на него. Въ устахъ почтеннаго ученаго указание на примъръ пирующихъ древнихъ египтянъ, конечно, не значитъ-----«пей, ѣшь и веселись, не смущаясь смертнымъ часомъ». Оно значитъ: живи полною жизнью, не смущайся твых, что твои идеалы смвнятся когда-нибудь другими, живи ими, потому что они твои, и дѣлай все, что можешь, для ихъ торжества въ настоящемъ и будущемъ. Правда, г. Брандтъ не совсвмъ послвдователенъ и прямо отрекается отъ «передачи **II0**нятій и чувствъ нашимъ потомкамъ», когда рвчь идетъ объ идеалахъ женской красоты. Но это только и значитъ, какъ уже сказано, что женская красота, по всей въроятности, мало интересуетъ почтеннаго ученаго, нътъ у него по этой части опредъленныхъ дорогихъ ему идеаловъ. Это-то обстоятельство и дозволяетъ ему быть столь исключительно объективнымъ: «безъ жалости и гнѣва» смотритъ онъ на вѣроятныя, по его мнѣнію, измѣненія въ понятіяхъ о женской красоть и, конечно, пальцемъ о палецъ не ударитъ, чтобы словомъ или дѣломъ повліять на процессъ этихъ измѣненій; ибо у него нѣтъ для этого никакихъ DVководящихъ мотивовъ. На нътъ и суда нътъ, -- говоритъ пословица, далеко, впрочемъ, не всегда върная: бываетъ судъ и на нътъ, и очень строгій судъ. Но въ данномъ случаѣ пословица права: понятія о женской красоть и теперь крайне разнообразны. и если съ теченіемъ времени бородатыя женщины замѣнять собою безбородыхъ, то собственно отъ этого (о другихъ сторонахъ предвидънія г. Брандта по женской части не говорю) еще ничто существенно не измѣнится въ людскихъ отношеніяхъ. Если бы произошло только это измѣненіе, то ничто не помѣшало бы и въ будущемъ «вертопрахамъ на поединки выходить, шпагами колоть другъ друга, старикамъ старымъ, благочестивымъ объ смерти забывать» изъ-за бородатыхъ красавицъ, какъ это нынъ дълает я изъ-за безбородыхъ. И г. Брандту, чуждому этихъ волненій и, очевидно, только ради условной галантности причисляющему себя къ поклонникамъ современныхъ красавицъ, легко было бы избъжать

вышеупомянутой непослѣдовательности, если бы онъ прямо заявилъ, что это для него дѣло безразличное, а идеалъ справедливости, напротивъ того, совсѣмъ не безразличенъ.

Въ бородатости будущихъ женщинъ г. Брандта убъждаютъ нѣкоторыя объективныя данныя. повторяю, весьма недостаточно разработанныя. Такія же объективныя данныя приводять его къ заключенію, что челов'ячество вымоетъ естественнымъ путемъ вслёдствіе «переразвитія мозговой системы, влекущаго за собой нарушение гармонической цълости въ устройствѣ и отправлении организма». Нельзя сказать, чтобы и эроть тезисъ былъ доказательно обставленъ, но мы и на этомъ не будемъ останавливаться. Зам'вчу только, что едва ли будетъ правъ тотъ, кто сочтетъ результатами «переразвитія мозговой системы» тв многочисленные случаи «вырожденія», которые намѣчены, напримѣръ, въ извѣстной книгѣ Макса Нордау, и увеличение числа которыхъ, по мѣрѣ развитія цивилизаціи, давно констатировано психіатрами. Я не знаю, какъ смотритъ на это дело г. Брандтъ,-онъ этого предмета не касается, но если это и результаты переразвитія въ смыслѣ нарушенія «гармонической цѣлости въ устройствѣ и отправлении организма», то, съ другой стороны, это уже несомнѣнно плоды «недоразвитія» мозговой системы до размівровь, требуемыхъ условіями все усложняющейся общественной жизни. Не говоря о ясно патологическихъ случаяхъ, мы это видимъ и въ той спеціализаціи мысли, о которой у насъ шла ричь ΒЪ прошлый разъ, и въ той разнузданности эгоистическихъ инстинктовъ, о которой намъ отчасти придется говорить ниже. Съ одной стороны, люди, вполнѣ благородно настроенные, будучи выведены процессомъ цивилизаціи за предѣлы интересовъ семьи, рода, общины. сословія, наконецъ націи, расы, и заинтересованы судьбами всего человѣчества. но не будучи въ состояніи (ужъ, конечно, не въ силу «переразвитія мозговой системы») обнять эту огромность и сложность, хватаются за разныя одностороннія освѣщенія и рѣшенія. Въ то же время та же кеприспособленность къ сложной общественной жизни разнуздываетъ у другихъ ихъ узенькое я, отнюдь не имѣющее права претендокать на титулъ человѣческаго индивидуума, и порождаетъ массу грубо эгонстическихъ явленій какъ въ области теоретической мысли, такъ и въ сферѣ практической жизни. А собственно того «переразвитія мозговой системы», которое. въ галаніяхъ г. Брандта о будущемъ, сочетается съ «не-23\*

вѣдомою для насъ интеллектуальною и моральною высотою», мы до сихъ поръ не видали даже въ самомъ слабомъ зачаткѣ.

Мало того, человъчество до сихъ поръ оказывается не въ силахъ обнять однимъ взглядомъ свою «интеллектуальную» И свою «моральную» высоту. Лля конца XIX вѣка навсегда останется въ высшей степени характерною всемірная слава гр. Л. Н. Толстого съ его горячею моральною проповѣдью, съ одной стороны, и презрѣніемъ къ «головной работѣ»-съ другой. Давно ли, кажется, тоже на весь міръ прогремъла нынъ почти забытая и во всякомъ случаѣ рѣдко понимаемая книга Бокля, въ которой столь же одностороние, только въ другую сторону, нравственный элементь совстмъ на задній планъ отодвигался, а вст упованія возлагались на интеллектуальный элементь, на прогрессъ знанія. Нынѣ. повторяю, книга Бокля почти забыта. въ особенности у насъ, глѣ такъ же легко и пылко хватаются за каждую новинку, какъ съ легкимъ сердцемъ ее нотомъ отбрасываютъ. Нынѣ у ученія гр. Толстого оспаривають почву новыя опять односторонности, окоторыхъ, однако, я говорить теперь не буду. Сопоставление же Бокля и гр. Толстого напрашивается само собой, такъ какъ это прямыя противоположности. Бокль, какъ извѣстно, полагалъ, что нравственный элементъ не оказываетъ существеннаго вліянія на исторію челов'ячества и не можетъ его оказывать уже въ силу своей неподвижности: дескать, нравственныя истины давно открыты человъчествомъ и въ этомъ отношении намъ ничего новаго не предстоить, тогда какъ свѣтъ знанія, наука непрерывно разростается и ведеть человъчество впередъ. Ланге въ своей «Исторіи матеріализма» достаточно ясно доказалъ фактическую невѣрность утвержденія о неподвижности нравственнаго элемента, а также показалъ, какъ властно вторгается этотъ элементъ и въ поступательный ходъ нашихъ знаній. Но къ этому надо прибавить еще слѣдующее. Благодаря своимъ техническимъ и вообще практическимъ приложеніямъ, знаніе, наука нужна всякой общественной формъ, какова бы она ни была по своимъ основнымъ принципамъ и второстепеннымъ признакамъ. Обуявшій нынѣ Европу милитаризмъ не вяжется съ ея экономическимъ строемъ, и такъ или иначе, долго ли коротко ли, эти два съ трудомъ уживающіяся начала должны будутъ уступить мъсто одно другому или обакакому-нибудь третьему. Но милитаризмъ нуждается все въ лучшихъ и лучшихъ вооруженіяхъ наступательнаго и оборонительнаго

характера, слъдовательно, въ техникъ, слъдовательно, по крайней мёрё, въ нёкоторыхъ отрасляхъ науки, которыя, однако, всѣ тъсно связаны между с бою. Промышленность, какъ бы она ни была организована въ общественномъ смыслѣ, еще болѣе нуждается въ техническихъ приспособленіяхъ. И такимъ образомъ, съ тѣхъ поръ, какъ медицина и технологія въ общирномъ смыслѣ слова перестали быть дъломъ случайныхъ открытій и эмпирическихъ рецептовъ, а нашли себъ опору въ теоретическомъ знанія, безостановочный прогрессъ науки о природъ обезпеченъ. Бываютъконечно, бурныя времена, когда погибають Лавуазье на томъ основании, что «республикт не нужно химиковъ», или когда обезумъвшая толпа бьетъ и убиваетъ врачей, видя въ нихъ своихъ злодъевъ; бываютъ и другіе, быть можетъ, еще болъе страшные исторические періоды, когда наука систематически берется подъ сомнѣніе и преслѣдуется. Но народы жестоко платятся за это, и въ концѣ концовъ, наука всетаки торжествуетъ. Поэтому то противонаучная пропаганда гр. Толстого есть дело вполне безнадежное. Она могла бы, въ случат своего успъха лишь временно отголкнуть именно, можеть быть, лучшихъ, по нравственнымъ задаткамъ, людей отъ обще-просвѣтительныхъ задачъ науки, а техника, въ лицѣ которой наука служитъ всякой общественной формѣ, останется ни на минуту не поколебленной. Такимъ образомъ, Бокль былъ правъ, говоря о непрерывно прогрессирующей наукѣ или, точнѣе, естествознаніи, которое онъ именно и имѣлъ въ виду. Но онъ былъ совершенно неправъ, приписывая нравственному элементу неподвижность. Мораль первобытныхъ народовъ, мораль варварскихъ народовъ востока, классической древности, Греціи и Рима. среднихъ въковъ евроцейской исторіи, современная мораль, --- все это рѣзко и ярко различается между собой во многихъ самыхъ основныхъ скоихъ положеніяхъ и въ общемъ характеръ. Мы не найдемъ здъсь такой почти прямолинейной и непрерывной преемственности, которая, впрочемъ, и въ исторіи науки есть явление сравнительно новое. Мы увидимъ здъсь постоянныя отклоненія отъ прямого пути, постоянныя колебанія въ разныя стороны, возвращенія въ старое, давно оставленное русло и пробивание совершенно новыхъ. И все это въ зависимости отъ общественныхъ формъ, на которыя мораль отзывается двояко: либо положительно, полтверждая нравственной санкціей существую щія отношенія, либо отрицательно, протестуя противъ нихъ. Понятно, какъ безконечно разнообразны могутъ быть варьядіи на эти двѣ темы при различныхъ общественныхъ условіяхъ (со включеніемъ международныхъ). Что касается наукъ общественныхъ, то судьбы ихъ представляютъ собою нѣчто среднее между судьбами науки о природѣ и морали, такъ какъ въ нихъ есть и объективный элементъ, и субъективный, зависящій отъ колебаній, которымъ подвергаются понятія людей о добрѣ и злѣ. Но мы говоримъ теперь только о морали.

Въ апръльской и майской книжкахъ «Русской Мысли» напечатана повъсть г. Е. Ардова «Выдающаяся женщина», содержание коей слъдующее:

.Іъть, должно быть, за двадцать до начала разсказа, гдъ-то въ глуши Малороссіи въ деревнѣ жила красивая дѣвушка, впослёдствін «выдающаяся женщина». Клавдія Павловна. Жила и тосковала. Она разсказывала: «теляга, поросята, пшеница, свекловица – вотъ темы бесъдъ вокругь меня; становой да спившійся докторъ - вотъ наши дорогіе гости». Въ эту глушь затхалъ нъкій Василій Андреевичъ Бунчукъ, и тоскующая девушка влюбилась въ него, и сама, первая объяснилась въ любви: «я не трусиха.-говорила она ему,-словъ не боюсь, съ перваго дня полюбила». Поженились они. прижили дочку, Раису, но когда этой дочкъ минуло восемь лѣтъ, Клавдія Павловна, «тоже не задумываясь, такъ же рѣшительно и просто» призналась мужу въ любви къ его лучшему другу, Егору Ивановичу Шахову, и благополучно утхала съ этимъ Шаховымъ, оставивъ восьмилттиюю Раю мужу. Разсказъ застаетъ эту Гаю въ чрезвычайно трудномъ положении. Ей уже восемнадцать лѣтъ, она невѣста двадцатипятилѣтняго красиваго, энергичнаго моряка, Мавраки, котораго любить и которымъ въ свою очередь тоже любима. Отецъ, Бунчукъ, очень доволенъ предстоящей судьбой дочери. Словомъ, все обстояло бы въ высшей степени благополучно, если бы Рая не получила отъ матери, «выдающейся женщины» Клавдіи Павловны, письма съ извѣшеніемъ, что она. Клавдія Павловна, скоро прівдеть въ тоть самый городъ, гдѣ это благополучіе происходить. У Раи сохранилось о матери воспоминание только какъ о необыкновенно красивой, изящной женщинъ, которая вовсе не была съ ней ласкова, тъмъ не менъе она радостно волнуется въ ожидании встръчи съ

матерью. Но ее заботитъ вопросъ: какъ встрѣтится мать съ отцомъ? Какъ даже сказать отцу о предстоящемъ пріѣздѣ матери? А пріѣдетъ она вмѣстѣ съ Шаховымъ и пріѣдетъ именно затѣмъ, чтобы добиться отъ мужа развода, выдти за Шахова формально и уѣхать съ нимъ куда-то на Востокъ, гдѣ онъ получилъ мѣсто консула, а на дочь такъ только кстати, мимоходомъ взглянуть. «Выдающаяся женщина» является и какъ-то нечаянно влюбляетъ въ себя жениха своей дочери—Мавраки, да и сама въ него влюбляется. Но ее останавливаетъ отъ послѣдняго въ этомъ направленіи шага Шаховъ, съ которымъ она и уѣзжаетъ Но дочь ея всетаки не выходитъ за Мавраки, хотя тотъ этого и желаетъ, побуждаемый, впрочемъ, повидимому, не любовью, а чувствомъ долга. Рая уѣзжаетъ съ отцомъ куда-то въ Малороссію, къ родственникамъ.

Таковъ голый остовъ повѣсти. Исторія, какъ видите, изъ тѣхъ пикантныхъ, которыя любятъ французскіе романисты. Отдѣльныхъ пикантныхъ сценъ въ повѣсти тоже не мало, и вся исторія разсказана шаблонно-красиво. Авторъ не избѣжалъ, по обыкновенію, и того заѣзженнаго пріема, по которому Бунчукъ, законный мужъ выдающейся женщины узнаетъ объ ея отношеніяхъ къ жениху дочери изъ случайно подслушаннаго разговора подгулявшей комнаніи моряковъ. И вообще повѣсть, какъ художественное проивведеніе, не заслуживала бы вниманія, но въ ней есть въ высшей степени любопытныя черты.

Почему Клавдія Павловна есть «выдающаяся женщина»? Мавраки, еще не видя ея, насмѣшливо говорить о ней по слухамъ: «Живопись, музыка, сценическій, говорять, таланть, наконець, прекрасный слогь (въ письмахъ),—сколько дарованій въ одномъ лицѣ!» Изо всѣхъ этихъ дарованій читателю Клавдія Павловна нѣсколько ближе показываетъ только свой талантъ живописца, да и то мы этого таланта собственно не видимъ, а только узнаемъ, что она рисуетъ портретъ Мавраки, «набросанный смѣло, безъ женской кропотливости, шировою, размашистою кистью». А затѣмъ, главный даръ Клавдіи Павловны - красота. обаятельная красота, которою она, не смотря на страстность своего темперамента, умѣетъ пользоваться съ разсчетомъ. И сама она, и другія дѣйствующія лица повѣсти говорятъ о ея «смѣлости»: она смѣло сама первая объяснилась въ любви Бунчуку, потомъ смѣло объявила ему, что полюбила Шахова. Повидимому, и Шахову при-

ходилось испытывать на себѣ ея смѣлость. Она вспоминаетъ какого-то «милаго человъка», испанца художника, который былъ «весь изъ пламени сотканъ» и при этомъ, глядя на дочь, задумывается вслухъ: доведется ли тебъ жить такою мятежною, но полною жизнью, какая выпала на долю твоей матери»? Смѣлость ея, однако довольно условна. Ей очень хочется согрѣшить съ женихомъ своей дочери, но она труситъ Шахова: «Она боялась Шахова, боялась разрыва. Ей тридцать семь лѣтъ. Немного годовъ осталось ей царить, и не онъ, юноша на двънадцать лътъ моложе ея, упрочить за ней царство». Поэтому она, какъ поджавшая хвость провинившаяся собачка, повинуется приказанію Шахова и утвижаетъ. Ихъ взаимныя отношенія съ Шаховымъ истинно удивительны. Собственно говоря, они ненавидять другь друга, но она отлично сознаеть силу своей красоты, власть своего твла надъ нимъ, и въ минуту надобности пускаетъ ее въ ходъ съ отвратительною смѣсью самоувѣреннаго издѣвательства и рабской угодливости. Въ пояснение приведу одну сцену. Дъло доходитъ между ними буквально до драки: онъ бросается на нее со сжатыми кулаками, а она «ловко, кошачьимъ движеніемъ перегнулась и схватила сильными, бѣлыми руками его маленькія нервныя руки.

— Ну, къ чему это? - съ тэмъ же смѣхомъ, но мягко сказала она. Точно ты не знаешь, что послѣ такой дурацкой вспышки ты будешь часами стоять на колѣняхъ и молить о прощенін... Я хочу избавить тебя отъ лишняго униженія... Ты напоминаешь мнѣ того нѣмецкаго мальчика, котораго послали за бисквитами и который по дорогѣ всѣ ихъ, одинъ за другимъ, съѣлъ, при каждомъ бисквитѣ твердо, однако, приговаривая: «einmal noch und nicht mehr!»

Шаховъ грубо тряхнулъ ея руки, чтобы высвободить свои. Клавдія Панловна съ тѣмъ же веселымъ смѣхомъ отдернула одну руку, перегнулась черезъ столъ и быстро опустила парусинную дранировку балкона. Драпировка упада и скрыла ихъ отъ глазъ прохожихъ.

— Я твой грѣхъ, да?.. Твое зло? Твое преступление? Твое падение? Ты такъ, кажется, меня называешь?---шептала она, обвивая его голову руками и осыпая поцѣлуями его лицо — Но le vin est tirć, il faut le boir, и пить, какъ сладчайшее вино!.. И смѣй сказать, что ты его не любишь, что ты не упиваешься нмъ!--едва слышно заключила она.

И Шаховъ безъ возраженія отвѣчалъ на ея поцѣлуи. Глаза его не выражали уже ненависти, а загорѣлись страстью, но по мѣрѣ того, какъ онъ разгорался. Клавдія Павловна охладѣвала. Съ жестокою, почти злою усмѣшкою смотрѣла она на опущенную голову Шахова, когда онъ, скрывъ лицо въ ея теплыхъ душистыхъ рукахъ, шепталъ несвязныя любовныя слова.

Digitized by Google

- Съ какимъ же пароходомъ ты хочешь ѣхать?-спросила она.

Шаховъ поднялъ годову и встрътилъ ея горделивый. торжествующій, далеко не нъжный взглядъ. Глухое бъшенство закипъло въ немъ, но онъ подавилъ его. Утомленіе. отвращеніе выразились на его нервномъ, малъйшія ощущенія отражающемъ, лицъ.

-- Я вду съ тобой,-сказалъ опъ вяло.

Жгучій поцелуй быль ему наградой. Шаховь апатично приняль ero.

Трудно рѣшить, кто больше униженъ въ этой отвратительной сценѣ. Но Шаховъ выше уже тѣмъ, что, по крайней мѣрѣ, сознаетъ свое унижение, скоро́итъ о томъ, что вязнетъ въ «тепломъ, душистомъ» болотѣ, тогда какъ Клавдія Павловна принимаеть свое унижение съ торжествомъ и горделивымъ веселиемъ Вышеприведенная сцена происходить еще до встръчи Клавдіи Павловны съ Мавраки. Потомъ Шаховъ, изъ жалости къ Раѣ, отказывается «отъ единственнаго, можетъ, случая вернуть себъ свободу», то есть сдать «выдающуюся женщину» съ рукъ на руки молодому Мавраки. Онъ соглашается не разрывать съ Клавдіей Павловной, но съ тъмъ условіемъ, чтобы она немедленно уважала изъ города въ назначенное имъ мъсто и ожидала тамъ «дальнѣйшихъ распоряженій» и его пріѣзда. И она безпрекословно исполняеть это приказание, но садится на пароходъ «вся сіяя улыбкой, красотой и здоровьемъ». Она «полуласково, полунасмъщливо улыбается», «снисходительно усмѣхается»... Она и тутъ мнить себя на какомъ то пьедесталъ... И я не поручусь, что авторъ, г. Ардовъ, не раздѣляетъ эт го ея взгляда. Въ заглавіи-«Выдающаяся женщина»-какъ будто сквозить нѣкоторая ироническая нота, но въ самой повъсти она не звучить Авторъ за. ставляетъ насъ на слово вѣрить разнообразнымъ талантамъ Клавдіи Павловны, но, собственно, воочію показываеть намъ только ея красоту, которая и создаеть ей якобы царственное, надъ всвиъ и надъ всѣми господствующее положеніе. Авторъ, очевидно, вѣритъ въ эту побъдительность, да еще въ «смълость» Клавдін Павловны, и самое, кажется. меньшее, что можно сказать, съ точки зрѣнія автора, о «выдающейся женщинѣ», есть слѣдующее: вотъ и не выдающаяся, собственно говоря, женщина, а только ужъ очень красива и смѣла, и посмотрите какихъ чудесъ натворила. какихъ побъдъ наодержала; ее и старый Бунчукъ до сихъ поръ еще любитъ, какъ догадывается Рая: передъ ея чарами, когда она «опускаетъ парусинную драпировку балкона», не можеть устоять Шаховъ; ради нея Мавраки забываетъ свою невъсту,

ся дочь; а тамъ, вдали прошедшаго, еще какіе-то испанцы художники. «сотканные изъ пламени»... Но присмотрѣвшись къ этимъ чудесамъ и побъдамъ, мы видимъ только рядъ унизительнъйшихъ положеній. Когла то она сама навязалась Бунчуку, и тотъ вспоминаеть объ этомъ съ горькой ироніей: «въ одну недѣлю скрутили по ногамъ и по рукамъ и повели быка на веревочкв»; а что онъ и до сихъ поръ ее любитъ,--эта догадка Раи не имъетъ за себя никакихъ видимыхъ основаній. Шаховъ ей, дъйствительно, подверженъ, но собственно не ей, а ея тѣлу и ея зангрываніямъ съ нимъ этимъ тѣломъ, и она въ свою очередь подвержена ему гораздо сильнѣе, какъ настоящая раба. Мавраки быстро, но за то и кратко одурѣлъ отъ ея соблазнительной красоты и манеры предъявлять эту красоту. Витстт съ темъ онъ былъ съ ней, какъ она сама говорить, «самоувъренъ до нахальства». Но 37-милътняя красавица глубоко благодарна пылкому 25-тилѣтнему юношѣ: «Грудь Клавдіи Павловны высоко поднялась и опустилась. Улыбка нъги разжала сочныя, пунцовыя губы. Клавдія Павловна отвернула кружева рукава и взглянула на облую, безукоризненной формы кисть руки. Едва замѣтное темное пятнышко выступало на гладкой поверхности кожи. Клавдія Павловна поднесла руку къ лицу и съ нѣжною улыбкой прикоснулась губами къ этому темному, похожему на синякъ пятнышку. «Глупый, необузданный мальчикъ! прошептала она. Такой еще глупый и такой прелестный!»

Это ужъ даже не унизительно, а просто смѣшно Но изъ тщательности описанія «улыбки нѣги, разжавшей сочныя, пунцовыя губы», и проч. слѣдуетъ, кажется, заключить, что авторъ не видитъ здѣсь никакого комизма, онъ любуется своей героиней. Конечно, авторъ понимаетъ, что отбивать у своей дочери жениха. притомъ изъ мимолетнаго, чисто чувственнаго каприза, какъ будто не ладно. Но вѣдь это понимаетъ и Зоя Никитишна Корестелева.

Зоя Никитишна Коростелева — некрасивая старая дѣва, у которой поселилась Клавдія Павловна. Зоя Никитишна называетъ себя «человѣкомъ безъ предразсудковъ». «Она читала Бентама. Гартмана, почитывала Шопенгауера, оставляя за собой право имѣть свое особое мнѣніе. Ходячую мораль находила вздоромъ а свободный образъ мыслей—высшимъ признакомъ прогресса; но, признавая себя не безъ гордости женщиной безъ предразсудковъ,

она, однако, приходила въ смущение перелъ вопросомъ: «что нравственно и что безнравственно», и никогда этотъ вопросъ такъ сильно не смущалъ ее, какъ съ того дня, какъ въ домъ ея въбхала Клавдія Павловна». Зоя Никитишна въ восторть отъ Клавдіи Павловпы и называеть ее не иначе, какъ Клеопатрой. Она прощаеть и разрѣшаеть ей все, ради ся красоты. То, что для уродливой женщины, въ родъ самой Зои Никитишны, было бы чудовищно, то, по ея мнѣнію, совершенно въ порядкѣ вещей для Клеопатры. Она «любитъ красоту во всемъ, во всѣхъ ея проявленіяхъ, даже когда эти проявленія ведуть ко злу»; «нельзя м'трять и обаятельную женщину, и непривлекательную однимъ аршиномъ». «Не одну красоту подразумввала я, -поправляется она въ разговорѣ съ Шаховымъ, —а вообще... людей выдающихся... Должны-ли они быть подведены подъ ту же мѣрку, какъ и обыкновенные люди? Вѣдь они, въ силу своихъ дарованій, являются піонерами, не топчутся по торной дорожкѣ». За это Клавдія Павловна выдаетъ Зов Никитишив аттестать въ виде прощальнаго письма: «Вы, какъ и я, отрицаете узкія правила. принципы мелкихъ людишекъ. Вы понимаете, что тотъ, у кого въ жилахъ течетъ не сыворотка, а живая, горячая кровь, не можеть заключить свою страстную, воспріимчивую натуру въ тесныя рамки разсудочнаго анализа. Что, если онъ грѣшитъ противъ установленныхъ правилъ такъ называемой общественной нравственности, если другие страдають отъ его уклоненій отъ проторенной дорожки, то винить и громить его за то, что онъ слышитъ могучій голосъ природы и внемлеть ему, не смотря на клики и проклятія зоиловъ, по меньшей мъръ странно». Прочитавъ это письмо, Зоя Никитишна опять задума. лась надъ вопросомъ: «что нравственно и что безиравственно?» И этимъ вопросомъ, многозначительно кончается повѣсть...

Бѣдная Зоя Никитишна! Она и послѣ смѣшного письма Клавдіи Павловны продолжаетъ считать ее «выдающейся женщиной», судьба и поступки которой должны наводить скептическія мысли о нравственности. Былъ такой попугай, который выучился говорить слова: «ѣхать, такъ ѣхать!» И вотъ, когда однажды кошка схватила его за крыло и потащила на съѣденіе, онъ тоже закричалъ: «ѣхать, такъ ѣхать!» Клавдію Павловну «могучій голосъ природы» влечетъ, собственно, къ Мавраки, но по приказанію Шахова она ѣдетъ совсѣмъ въ другую сторону. Однако, она такъ привыкла считать себя побѣдительницей, что. удаляясь, всетаки твердить: «мою страстную, воспріимчивую натуру нельзя заключить въ тёсныя рамки разсудочнаго анализа, я слышу могучій голосъ природы и внемлю ему!» А ужъ какой тутъ внемлетъ, когда ее кошка за крыло тащитъ! Но ослъпленная Зоя Никитишна (а можетъ быть, и авторъ) не видитъ всего глубокаго комизма этой не только неоправданной, но и тутъ же, на мъстъ, фактически посрамленной гордыни.

Со стороны ясно видно. что ничего выдающагося въ Клавдіи Павловић ићгъ, что влюбиться тридцатиссмилѣтней женщинѣ въ двадцатипятильтняго жениха своей дочери есть несчастие. a. влюбившись, всетаки убхать отъ своего «предмета» на житье съ ненавистнымъ человѣкомъ-опять-таки несчастіе. Но сама Клавдія Павловна принимаеть эти положенія съ «нѣжной улыбкой» и «снисходительной улыбкой». Она видить только побѣдную сторону своихъ несчастій: Шаховъ не можетъ устоять передъ ея заигрываніями, юноша Мавраки забываеть все, чтобы добиться оть нея того, что называется женскою благосклонностью. Это черта именно заурядныхъ женщинъ, значительная доля несчастій которыхъ зависитъ именно отъ того, что онѣ смѣшиваютъ свое унижение съ побъдой, сами, такъ сказать, лъзутъ на униженіе и съ чрезвычайно поб'вдоноснымъ видомъ валятся въ пропасть. До пропасти, то есть собственно до сознанія, что она летить въ пропасть, Клавдіи Павловнѣ еще далеко. Это скажется года черезъ четыре, черезъ пять, когда поблекнетъ ея единственное дарование - красота (другихъ намъ авторъ не показалъ) и единственный ея интересъ въ жизни «побъды» и когда она останется въ положении рака на мели. Это была бы вполнѣ обыкновенная и, только въ своей обыкновенности, поучительная исторія, если бы авторъ не ввелъ въ нее нѣкоторыхъ исключительностей. Это, во-первыхъ, пикантная подробность соперничества матери съ дочерью, это, во-вторыхъ, репутація «выдающейся женщины». Первое само по себѣ не интересно, но второе вызываеть на размышленіе.

Что Клавдія Павловна есть выдающаяся женщина, объ этомъ идеть глухая молва, осязаемыми представителями которой для читателя являются только сама Клавдія Павловна, да Зоя Никитишна. Но Зоя Никитишна настолько незначительный человъкъ по своей роли и въ повъсти, и въ жизни, что изъ-за ея раздумья – «что нравственно и что безнравственно?» — не стоило бы

Digitized by Google

огородъ городить. Мало ли что разныя Зои Никитишны думають! И если авторъ кончаетъ повъсть этимъ вопросомъ, какъ бы подводя при помощи его итогъ, то, надо полагазь, онъ и его самого до извъстной степени занимаетъ. Или, если не самый вопросъ, то, по крайней мере. факть существования людей, налъ нимъ задумывающихся. Надо, однако, сказать, что вопросъ поставленъ невѣрно, несоотвѣтственно съ содержаніемъ повѣсти. Это видно изъ отвѣта, которымъ Зоя Никитишна разрѣшаетъ свои сомнѣнія въ разговорѣ съ Шаховымъ. Есть люди «выдающіеся», особенные, «піонеры», которымъ нѣть запрета ни на что. Сдѣлай другой, обыкновенный человѣкъ все то, что продѣлываеть Клавдія Павловна, — Зоя Никитишна не затруднилась бы сказать, что это безнравственно, «чудовищно». У нея есть какое-то мѣрило для нравственности обыкновенныхъ людей, но она отказывается приложить его къ выдающимся людямъ въ родѣ Клавдін Павловны. Выходить, такимъ образомъ, двѣ морали: одна для встахъ гртаныхъ и другая-для людей высшаго сорта, которые собственно никакой морали не слѣдуютъ, не должны и лаже не могутъ слѣдовать, они не подсудны нравственному суду. Та мораль, которой Зоя Никитишна держится относительно обыкновенныхъ людей, для насъ не интересна. Не въ томъ дъло, что Клавдія Павловна полюбила Бунчука, потомъ Шахова и проч.; можетъ быть, Зоя Никитишна вообще-то и очень строга на этотъ счетъ, -- такъ что за другого человѣка намъ пришлось бы, можеть быть, и заступаться, —а въ томъ, что все, что делаетъ Клавдія Павловна, она делаетъ въ силу особыхъ правъ и преимуществъ выдающейся личности.

Мы видѣли, что Зоя Никитишна находится въ затрудненіи относительно Клавдіи Павловны, которая есть самая заурядная бабенка и была бы достойна глубокаго сожалѣнія, если бы не ея пооѣдоносный видъ, доходящій до комизма. Но это для насъ теперь дѣло второстепенное. На мѣстѣ Клавдіи Павловны могла бы быть какая-нибудь Дарья Карповна, дѣйствительно выдающаяся, или же въ центрѣ повѣсти могъ бы стоять представитель не прекрасной половины человѣческаго рода, какой-нибудь Карпъ Сидорычъ съ исключительными силами и дарованіями. Личность Клавдіи Павловны неудачно выбрана или неудачно отдѣзана для иллюстраціи ученія о двоякой морали, но это не касается самаго ученія. Допустимъ же на минуту, что эта бѣдная Зоя Никитишна права и что Клавдія Павловна есть дійствительно выдающаяся женщина, какъ она и сама о себъ полагаетъ. Будемъ въжливы съ этой очаровательной дамой, но прежде всего будемъ справедливы, какъ къ ней, такъ и къ Зоѣ Никитишнѣ. Онѣ не лицемѣрки; исповѣлуя учение о двояжой морали, онѣ отнюдь не думають практиковать двойную мораль. Онв не стануть во всеуслышание словословить ходячую, общепринятую мораль, а въ тайнѣ приносить жертвы инымъ, запрещеннымъ этою ходячею моралью, богамъ. Онъ не разсыпаются въ «благонамъренныхъ рвчахъ», а дъйствительно върять въ то, что говорять, и соотвътственно поступають. Это пѣнно и въ Клавдіи Павловнѣ, которая открыто безъ маски идетъ на встр'ячу всякимъ пересудамъ; это цинно и въ Зоъ Никитишнѣ, которая исповѣдуетъ ученіе о двоякой морали совершенно безкорыстно: она знаетъ, не смотря на свое свободомысліе, что она не выдающаяся женщина и что на нее не распространяются права и преимущества этой привилегированной породы людей. Положимъ, злые языки могуть сказать, что отсутствіе лицемѣрія въ Клавдіи Павловнѣ объясняется наглостью, съ которою она всегда можетъ явиться въ костюмѣ Фрины передъ судьями, въ разсчетѣ, что тѣ только ахнутъ; а Зоя Никитишна уже своею некрасивою внѣшностью и почтеннымъ возрастомъ гарантирована оть гръха, а слъдовательно, и лицемърія. Возраженіе это имъетъ, однако, силу только потому, что г. Ардовъ счелъ удобнымъ предъявить читателямъ лишъ одну силу Клавдіи Павловны-красоту, и на ней построить все свое художественное зданіе.

Въ русской литературѣ есть художественное произведеніе необыкновенной силы, значительная часть котораго посвящена ученію о двоякой морали. Это «Преступленіе и наказаніе» Достоевскаго. Вспоминаю этотъ романъ не для того, конечно, чтобы его огромными художественными размѣрами заслонить повѣсть г. Ардова или бросить на нее какую-нибудь тѣнь. Такая игра не стоила бы свѣчъ. И не потому, чтобы такъ ярко выраженная въ романѣ излюбленная мысль Достоевскаго объ искупляющемъ значеніи страданія соблазняла меня сама по себѣ или какъ противовѣсъ ученію о двоякой морали. Но «Преступленіе и наказаніе» принадлежить къ числу тѣхъ перловъ русской литературы (черная жемчужина, сказаль бы я, если бы понадобилось ближайшее

**3**66

Digitized by Google

сравнечіе въ области драгоцѣнностей), надъ которыми, совершенно независимо отъ образа мыслей автора, всякому читателю приходится самому много думать. Поневолѣ вспоминаешь Раскольникова при чтеніи повѣсти г. Ардова, когда возьмешь Клавдію Павловну не со стороны ея комическаго великолѣпія, а со стороны «дерзанія», —-хотя то черная жемчужина а эта... ну, Богь съ ней!

Слѣдователь Порфирій, играя съ Раскольниковымъ, какъ кошка съ мышью, формулируетъ его учение такъ: «существуютъ будто бы, нѣкоторыя такія лица, которыя могуть.. то есть, не то что могутъ, а полное право имѣютъ совершать всякія безчинства и преступленія, и что для нихъ, будто бы, и законъ не писанъ». Раскольниковъ замѣчаетъ на это, что Порфирій, пожалуй, и вѣрно изложилъ его мысль, но слишкомъ ужъ грубо и узко. Онъ, Рас кольниковъ, думаетъ, что двиствительно люди раздвляются, не говоря объ оттѣнкахъ, на два болышихъ разряда: обыкновенныхъ и не обыкновенныхъ (онъ признается, что выраженія эти, можетъ быть, и неудачны). Обыкновенные-говорить Раскольниковъ-«люди по натурѣ своей консервативные, чинные, живутъ въ послушании и любять быть послушными, потому что это ихъ назначение и туть рѣшительно нѣтъ ничего унизительнаго. Второй разрядъ, всѣ преступаютъ законъ: разрушители или склонны къ тому, судя по способностямъ. Преступленія этихъ людей, разумбется, относичельны и многоразличны; большею частью они требуютъ, въ весьма разнообразныхъ заявленіяхъ, разрушенія настоящаго во имя лучшаго. Но если ему надо, для своей идеи, перешагнуть хотя бы и черезъ трупъ, черезъ кровь, то онъ внутри себя, по совъсти, можетъ, по моему, дать себъ разръшение перешагнуть черезъ кровь. смотря, впрочемъ, по идев и по размърамъ ея, -- это замътьте». Раскольниковъ иллюстрируетъ эту свою мысль примърами Кеплера или Ньютона, которые, если бы это потребовалось какими-нибудь обстоятельствами, могли бы «устранить десять. сто человѣкъ, чтобы сдѣлать свои открытія извѣстными всему человѣчеству. Изъ этого, впрочемъ, вовсе не слѣдуетъ, — прибавляетъ онъ, — чтобы Ньютонъ имѣлъ право убивать кого вздумается, встрѣчныхъ и поперечныхъ, или воровать каждый день на базарѣ». Но дѣло въ томъ, что всякій, вносящій въ міръ «новое слово», непремѣнно нарушаетъ древній, чтимый обществомъ законъ. перешедшій отъ отцовъ, и въ этомъ смыслѣ есть преступникъ.

Присутствующій при разговорѣ Разумихинъ пораженъ ужасомъ.

слыша, что Раскольниковъ, его другъ, его любимецъ, «кровь по совисти (Разумихинъ подчеркиваетъ) разришаетъ». Онъ находитъ витств съ тъмъ, что только именно эта черта и оригинальна во всей теоріи, только она «дъйствительно принадлежитъ одному» Раскольникову, а остальное -съ чёмъ, надо замётить, и самъ Раскольниковъ согласенъ, --- «тысячу разъ было нацечатано и прочитано». Очевидно, и то, и другое не совсѣмъ вѣрно. Странно какъ-то даже слышать что Раскольниковъ оригиналенъ по первому пункту, --- до такой степени исторія челов'вчества обильна прим'ярами разрѣшенія крови по совѣсти. Что же касается раздѣленія людей на необыкновенныхъ и обыкновенныхъ, то въ томъ видъ, какъ его излагаетъ Раскольниковъ, едва ли объ немъ можно сказать: «тысячу разъ было напечатано и прочитано», да на томъ и покончить. Не Раскольниковъ, разумфется, впервые высказалъ мысль, что люди, вносящіе «новое слово», тѣмъ самымъ преступають нѣчто установившееся и причиняють всѣмъ приладившимся. сжившимся съ извъстнымъ ли строемъ мысли, или съ извъстнымъ порядкомъ вещей, массу страданій, рискуя, конечно, вмѣстѣ съ тѣмъ и собственнымъ благополучіемъ. Нѣтъ надобности при этомъ, чтобы причиняемыя «новымъ словомъ» страданія были непрем'внно кроваваго характера: они могуть быть совершенно безкровны, потому что даже надломъ установившихся върованій и идеаловъ уже доставляетъ страданія, а тѣмъ болѣе, если надломъ этотъ не ограничивается сферою мысли, а отзывается и на реальныхъ житейскихъ отношеніяхъ. Всякій носитель новаго слова думаетъ, конечно, что страданія эти съ избыткомъ окупятся грядущимъ счастіемъ, но это уже другой вопросъ. Фактъ тотъ, что, какъ женщина въ болѣзняхъ родитъ чада, независимо отъ того, украсятъ ли они впослѣдствіи ея жизнь радостью или омрачать печалью, такъ и новое слово, каково бы ни было его достоинство, является въ міръ среди страданій. Это истина несомнѣнная, но даже и тысячу разъ повторенная, она окажется не лишнею и въ тысячу первый и въ двухтысячный разъ. На ядовитые распросы Порфирія Раскольниковъ поясняетъ, что необыкновенные люди, имѣющіе за душой, дъйствительно, новое слово, составляють величайшую ръдкость, но такъ какъ выскочить изъ разряда обыкновенныхъ людей въ необыкновенные-лестно, то «глупенькіе и тщеславные особенно на эту удочку попадаются». Отсюда глубоко трагическая или глубоко комическая роль тёхъ, кто ошиося въ своихъ силахъ.

<sup>2</sup> Формы и содержание этихъ трагедий и комедий безконечно разнообразны, начиная съ положенія того пророка, который сталь провозглашать «любви и правды чистыя ученья». а современники, соотечественники, «всѣ о́лижніе» въ него «бросали о́ѣшено каменья», и кончая «глупенькимъ и тщеславнымъ» съ аммуниціей на грошъ и амбиціей на рубль. Мы остановимся только на трагедіи «Преступленія и наказанія» и комедіи «Выдающейся женшины». Не смотря на неизмѣримое разстояніе между этими двумя произведеніями въ смыслѣ серьезности замысла и художественности обработки, въ нихъ есть нѣчто общее. И Раскольниковъ, и Клавдія Павловна дерзають возстать противъ общепринятой въ ихъ средѣ морали и. такимъ образомъ, оба являются носителями новаго слова; новаго не потому, чтобы оно было вообще неслыхано, а потому, что оно въ данной средѣ или совсѣмъ не раздавалось, или довосилось туда въ видъ отдаленнаго эхо. Далъе, и Раскольниковъ, и Клавдія Павловна не просто выступаютъ съ своими новыми словами практически, а являются теоретиками особыхъ правъ и преимуществъ носителей новыхъ словъ. людей «необыкновенныхъ», «выдающихся». Самое ихъ новое слово въ значительной степени состоить именно въ этой теоріп. Это черта весьма важная, усиливающая сходство между Раскольниковымъ и Клавліей Павловной и вмисть съ тимъ отграничивающая ихъ отъ другихъ носителей новыхъ словъ. Одно дъло явиться съ новымъ словомъ-каково бы оно ни было по своимъ достоинствамъ или недостаткамъ, и къ какой бы сферъ мысли или жизни оно ни относилось-съ сознаніемъ лишь его истинности, полезности, справедливости. И совсѣмъ другое дѣло, когда это положение осложняется теоріей исключительныхъ личностей и двоякой морали и увъренностью, что я такой-то, имярекъ, и есть исключительная личность, съ особыми, присвоенными этой породѣ правами и преимуществами. Первое возможно не только безъ второго, но и въ прямое ему противоръчіе, ибо въ исторіи человъчества не мало примъровъ людей, новое слово которыхъ въ томъ только именно и состояло. что извъстная мораль обязательна для всъхъ людей безъ исключенія. Раскольниковъ и Клавдія Павловна полагаютъ себя носителями новаго слова и людьми исключительными. Личныя ихъ свойства - небо и земля. Не смотря на свою угрюмость и гордость, Раскольниковъ великодушенъ и добръ, а Клавдія Павловна, не смотря на свою обаятельность, безсердечна: Раскольниковъ-че-

369

ловѣкъ вдумчивый, каждый свой шагъ анализирующій и даже на свое безумное и злодѣйское дѣло рѣшающійся вслѣдствіе чисто разсудочныхъ соображеній, а Клавдіи Павловнѣ кажутся «тѣсными» «рамки разсудочнаго анализа», она желаетъ слѣдовать только «могучему голосу природы». И, однако, эти столь разные люди на извѣстномъ пунктѣ сходятся.

Вы помните вопль души Мармеладова: «Вѣдь надобно же. чтобы всякому человѣку хоть куда-нибудь можно-бы было пойти; ибо бываеть такое время, когда непремѣнно надо хоть куда-нибудь да пойти!» Спрашивается, куда можетъ «пойти» Раскольниковъ, какимъ его застаетъ разсказъ Достоевскаго? Онъ любитъ мать и сестру и въ свою очередь любимъ ими, но общаго между ними мало. А что касается семейныхъ узъ вообще, то окружающая его жизнь предъявляетъ ему мало въ этомъ отношении привлекательнаго, достойнаго почтенія. Онъ знаеть полную ужасовъ и безобразій семейную жизнь Свидригайлова, семью Мармеладовыхъ, для поддержанія которой нужна позорная жертва Сони: онъ знаетъ и настоящую цвну того орака. въ который готова вступить его сестра, гордая Авдотья Романовна. Далѣе, у него нѣть товарищей, потому что единственный, повидимому, его пріятель, Разумихинъ, смотритъ на него слишкомъ снизу вверхъ, да и поневолѣ долженъ такъ смотрѣть. У него нѣтъ дѣла, которое связывало бы его съ какимъ-нибудь кругомъ людей на почвѣ общественныхъ интересовъ. Кто во всемъ этомъ виноватъ, -- люди-ли, обстоятельства, общій порядокъ или самъ Раскольниковъ, -- это вопросъ особый, но, во всякомъ случать, онъ стоитъ въ жизни сиротливыхъ и горделивыхъ торчковъ и съ высоты своего сиротства презрительно критикуетъ все, что связываетъ людей въ какія бы то ни было группы, всѣ ихъ взаимныя, писаныя или не писаныя обязательства. Изощренная одиночествомъ критическая способность подсказываеть мрачные аргументы въ изобилін, и въ высшей степени характерно то обстоятельство. что когда для Раскольникова наступило «такое время, когда непремнѣнно надо хоть куда-нибудь да пойти», -- онъ пошелъ къ Сонѣ, отверженной, отлученной отъ всѣхъ общепризнанныхъ общественныхъ связей. Все вздоръ, ничто его не удовлетворяетъ въ существующемъ стров, не питаетъ онъ ввры и въ розовыя перспективы будущаго и надъ соціализмомъ смвется. «За что давеча дуракъ Разумихинъ соціалистовъ бранилъ?-говоритъ онъ.-Тру-

долюбивый народъ и торговый; «общниъ счастіемъ» занимаются... Нать, мна жизнь однажды дается и никогда ея больше не будеть: я не хочу дожидаться «всеобщаго счастья». Я и самъ хочу жить, а то лучше ужъ и не жить». Но что же значить жить для Раскольникова? Пить, ѣсть и веселиться. — эта программа не по немъ. а все остальное такъ или иначе состоить въ опредъленныхъ общественныхъ отношеніяхъ. Какъ же устроить общеніе съ людьми, на чемъ его построить, если ни одна изъ существующихъ его формъ и изъ тъхъ, которыя объщаютъ люди, върящіе во «всеобщее счастіе». не удовлетворяють, разбиты критическою мыслью, созрѣвшею въ горделивомъ одиночествѣ? Тутъ-то и является на предательскую помощь теорія двоякой морали и особыхъ правъ необыкновенныхъ людей. Она является на помощь, потому что всетаки указываеть выходь, наполняеть пустоту слова и понятія «жить». Но это помощь предательская, потому что, поманивъ Раскольникова лучомъ надежды, она становится затъмъ источникомъ его гибели. Десятки разъ, мучительно и мучительски роясь въ своей душѣ. Раскольниковъ наталкивается на разные мотивы. подвинувшие его на убійство старухи-закладчицы. То уличаетъ себя, что убилъ старуху просто для того, чтобы ограбить и на награбленныя деньги устроить свою личную карьеру. То, съ негодованіемъ отвергая эту мысль, онъ думаеть о благодѣяніяхъ, которыми онъ осыпалъ бы человъчество, пріобрътя такимъ образомъ деньги, а потомъ и власть. То суживаетъ предълы этихъ благодвяній до своихъ близкихъ, кровныхъ: матери и сестры. То, наконець, онъ объясняеть себѣ (и другимъ). что хотѣлъ «попробовать» себя, попробовать-принадлежить ли онъ къ числу «необыкновенныхъ людей», дерзающихъ переступить «законъ». Послидній мотивъ надо, кажется, признать, если не исключительнымъ, то главнымъ факторомъ въ томъ мрачномъ душевномъ процессь, который разразился убійствомъ старухи-закладчицы и ея сестры. Дело въ томъ, что, презирая все существующія и утопическія формы общества. Раскольниковъ презираетъ витьсть съ тъмъ и людей, самую природу человъческую, видя въ ней нѣчто неисправимо рабское. Онъ разсказываетъ Сонѣ Мармела довой: «Я тогда все себя спрашивалъ-зачѣмъ я такъ глупъ, что если другіе глупы, и коли я знаю ужъ навѣрно, что они глупы, то самъ не хочу быть умнѣе? Потомъ я узналъ, что если ждать, цока всѣ станутъ умными, то слишкомъ ужъ долго будетъ. По-

371

Digitized by Google

24\*

томъ я еще узналъ, что никогда этого и не будетъ, что не перемѣнятся люди и не передѣлать ихъ никому, и труда не стоитъ тратить! Да. это такъ! Это ихъ законъ... И я теперь знаю, что кто крѣпокъ и силенъ умомъ и духомъ, тотъ надъ ними и властелинъ! Кто много посмъетъ, тотъ у нихъ и правъ. Кто на большее можетъ плюнуть, тотъ у нихъ и законодатель, а кто больше встахъ можетъ посмъть, тотъ и встахъ правте! Такъ доселъ велось и такъ всегда будетъ!. Но не все же рабы; если есть рабы, такъ стало быть есть и повелители. И на этой-то сторонѣ исторіи человѣчества напряженно сосредоточилось все вниманіе Раскольникова. Передъ его умственнымъ езоромъ постоянно витали образы Наполеона, Магомета и другихъ «необыкновенныхъ» людей, то есть, значить, почти что уже не людей, которые, ничтить не сиущаясь, дерзали и добились покорности современниковъ и славы въ потомствѣ. Не таковъ ли и онъ, Раскольниковъ? Надо попробовать. И онъ попробовалъ, и тутъ же убъдился, что не по себѣ дерево рубить вздумаль. Объ этомъ свидѣтельствуетъ уже самый тотъ фактъ, что онъ рѣшилъ попробовать: тѣ, Наполеоны и Магометы, не пробовали, а прямо принимались за дѣло власти. Затъмъ, его посъщаютъ мучительные гости – страшные сны, угрызенія сов'ясти: ті не угрызались. Все это онъ самъ отлично сознаетъ. Но онъ не замъчаетъ того, что жажда власти, нокорности современниковъ, славы въ потомствѣ---не вяжется съ настоящимъ, полнымъ презрѣніемъ къ людямъ и ко всѣмъ формамъ общенія съ ними: она предполагаетъ извѣстную форму общенія, ту именно, которая основывается исключительно на власти и повиновении.

Перейдемъ теперь изъ мрачной гробообразной конуры Раскольникова— «низкіе потолки и тѣсныя комнаты душу и умъ тѣснятъ», замѣчаетъ онъ. — въ благоуханный дамскій будуаръ: обратимся къ нашей очаровательной Клавдіи Павловнѣ. Велико разстояніе, отдѣляющее эту блестящую красавицу, пьющую жизнь изъ полной чаши наслажденія, отъ мрачнаго убійцы старой закладчицы. Но и она, подобно ему, исповѣдуетъ теорію двоякой морали и особыхъ правъ необыкновенныхъ, «выдающихся» людей; и она причисляетъ себя къ этимъ необыкновеннымъ; и она, наконецъ, приходитъ къ своимъ выводамъ подъ давленіемъ частію тѣхъ же условій, которыя давятъ на Раскольникова.

У Клавдіи Павловны нѣтъ семьн. У нея есть законный мужъ,

Digitized by Google

котораго она оставила, есть незаконный мужъ, съ которымъ она охотно разсталась бы, есть дочь, которую она видела десять летъ тому назадъ, и съ которой она даже не прощается передъ отъвздомъ на Дальній Востокъ, быть можетъ, навсегда. Если даже прибавить сюла «сотканнаго изъ пламени» испанскаго художника и Мавраки, то семьи всетаки не выйдеть. У нея нъть отечества, въ которомъ она является провздомъ съ запада на востокъ. У нея нѣтъ дѣла, которое связывало бы ее съ интересами какойбы то ни было группы людей, и даже абстрактное понятие человичества, которое всетаки играетъ извистную роль въ теоретическихъ выкладкахъ Раскольникова, для нея не существуетъ. Она даже больше сирота, чъмъ Раскольниковъ. Правда, сейчасъ она не чувствуетъ скорбной стороны этого спротства, но она почувствуеть ее черезъ четыре, пять лють, когда жизнь ея освнится темнымъ крыломъ трагедіи. Пока она, повидимому, извлекаетъ только радости изъ своей Vogelfreiheit: но, во-первыхъ, только повидимому, а во-вторыхъ, въ этомъ и заключается комедія. Какъ и относительно Раскольникова, не будемъ доискиваться, кто тутъ виновать, и возьмемъ фактъ, какъ онъ есть. Какъ и Раскольниковъ, она «отрицаетъ узкія правила, принципы мелкихъ людичиекъ» и съ сознаніемъ своей правоты и своего права «грѣшитъ противъ правилъ такъ называемой общественной нравственности». Не то, чтобы она эти правила осуждала вообще: изтъ, есть мелкіе людишки, которымъ они какъ разъ по плечу, потому что у нихъ «въ жилахъ течетъ сыворотка», ну и пусть ихъ, но пусть и страдають безропотно, когда «выдающаяся женщина» «слышить могучій голосъ природы и внемлеть ему». Мы видёли, что безъ чьихъ-нибудь страданій ни одно новое слово не является въ міръ, ни одна новая дорога не прокладывается въ полѣ жизни. Но мы видели также, что Клавдія Павловна отнюдь не изъ техъ. которые прокладываютъ новые пути, и только ея доходящая до комизма самовлюбленность позволяеть ей утверждать, что она «внемлетъ могучему голосу природы» и «уклоняется отъ проторенной дорожки», когда она убяжаетъ съ Шаховымъ: она просто продается ненавистному ей человѣку, а это, конечно, не новый путь. Изо всѣхъ отвергнутыхъ ею формъ общенія она на дѣлѣ выбираеть худшую.

.

Иной читатель недоумъваеть, можеть быть, зачъмъ мы его занимали бесвдой о такомъ крупномъ, но старомъ произведении, какъ «Преступленіе и наказаніе», и о такой мелкой новинкѣ, какъ «Выдающаяся женщина». Прежде всего, это. кажется, самопо себѣ интересно. Интересно даже и то, что произведение Достоевскаго старо, а повъсть г. Ардова нова. Извъстно, что Достоевскій отнюць не былъ служителемъ такъ называемаго чистаго искусства и любилъ отзываться на злобу дня учительнымъ словомъ въ художественной формѣ, а иногда и не замаскированной никакимъ художествомъ. Онъ сплошь и рядомъ бралъ свои темы прямо изъ событій текущей жизни, тенденціозно освѣщая ихъ съ извъстной точки зрънія. Помнится, около времени появленія «Преступленія и наказанія», быль такой случай, что какой-то образованный молодой человъкъ убилъ и ограбилъ старуху закладчицу, а слъдователь Порфирій Петровичъ, характеризуя преступленіе Раскольникова, прямо говорить: «Тугь дѣло фантастическое, мрачное, дѣло современное, нашего времени случай-съ, когда помутилось сердце человѣческое». Соотвѣтственно этому, г. Скабичевскій въ своей «Исторіи новѣйшей русской литературы» говоритъ: «По глубокому психіатрическому и психологическому внализу «Преступленіе и наказаніе» достойно было бы стоять въ числѣ первыхъ и лучшихъ памятниковъ европейскаго искусства XIX вѣка. Но, къ прискорбію, на всѣхъ благомыслящихъ людей оно произвело странное впечатлѣніе тѣмъ, что Достоевскій преступление своего героя Раскольникова обусловливаетъ вдругь вліяніемъ новыхъ идей, якобы оправдывающихъ всевозможныя преступленія ради цѣлей, съ которыми они совершаются; не менѣе поражаетъ въ романъ развязка его въ видъ нравственнаго возрожденія Раскольникова подъ вліяніемъ каторги». До возрожденія Раскольникова намъ здъсь дъла нътъ. Что же касается остального, то я позволю себъ не согласиться съ мнъніемъ почтеннаго критика, довольно, впрочемъ, распространеннымъ вообще. Слишкомъ извѣстно, какъ относился Достоевскій къ «новымъ идеямъ», но собственно въ «Преступлении и наказании» отношение это выразилось почти исключительно фигурой глупаго нигилиста Лебезятникова, фигурой пока еще только смѣшной. въ ожиданіи тѣхъ отвратительныхъ, которыхъ рисовало злобное перо Достоевскаго въ позанъйшихъ произведеніяхъ. Быть можетъ, и даже очень вброятно, что Достоевскій хотбль и Раскольниковымь причинить

непріятности носителямъ тогдашнихъ «новыхъ идей» («Преступленіе и наказаніе» появилось въ печати въ 1866 г.), но вышло, помимо его воли, нъчто иное. Намъ не зачъмъ даже наводить какія-нибудь справки объ томъ, подлежали или не подлежали тогдашнія «новыя идеи» такому толкованію, что ими «оправдываются всевозможныя преступленія ради цілей, съ которыми они совершаются». Въ романъ эта сторона дъла если и играетъ какую нибудь роль, то совершенно второстепенную. Въ центральномъ своемъ пунктѣ (оставляя въ сторонѣ возрожденіе Раскольникова, это -пристройка), романъ вышелъ несравненно глубже и оригинальние. Конечно, Раскольниковъ видитъ въ своемъ преступлени средство для достиженія извъстной цъли, но въ чемъ состояла эта цѣль? Не просто въ грабежѣ, въ обогащении или даже облагодѣтельствованіи кого-бы то ни было на счетъ убитой старухи. Все это, можеть быть, и мелькало въ разгоряченномъ мозгу Раскольникова, -онъ самъ не можетъ дать себѣ ясный отчетъ въ вихр'в своихъ чувствъ и мыслей, -- но главная и оригинальная цѣль состояла въ «пробъ»: Раскольниковъ хотѣлъ себя попробовать, испытать — принадлежить-ли онъ къ числу тѣхъ «необыкновенныхъ» людей, для которыхъ сила и право, по его теоріи, однозначущи и которымъ поэтому приличествуетъ особая мораль, рѣзко отличная, даже прямо противоположная той, которою руководятся остальные, «обыкновенные» люди. И было-бы напраснымъ трудомъ искать подобныхъ идей въ умственномъ багажъ того времени, когда писалось «Преступленіе и наказаніе». Лебезятниковъ. по словамъ самого Достоевскаго, изъ тѣхъ, «которые мигомъ пристають непремѣнно къ самой модной ходячей пдеѣ. чтобы тотчасъ-же опошлить ее. мигомъ окаррикатурить все. чему они-же пногда самымъ искреннимъ образомъ служатъ». Изъ этого глупаго Лебезятникова, какъ изъ мъшка горохъ, сыплется разнообразнѣйшій каррикатурный вздоръ на темы тогдашнихъ «новыхъ идей», но во всей этой болговить и тамека на тъ мысли, которыя такъ глубоко волнуютъ Раскольникова. Можетъ быть, Достоевскій и наблюдаль что-нибудь подобное въ видѣ одиночнаго, отнюдь не типическаго явленія. Но обобщиль онъ его, а върнъе даже прямо создалъ, тъмъ смутнымъ путемъ, которы вообще крупные художники улавливаютъ логически возможн хотя и не существующія въ данную минуту положенія; при 🐔 же Достоевскій быль особенный мастерь въ дѣлѣ созданія центрическихъ образовъ

Во избъжание недоразумъний слъдуетъ замътить слъдующее. Въ художественной русской (какъ, впрочемъ, и во всякой другой) литературѣ можно найти не мало представителей тѣхъ двухъ общихъ типовъ, которые Аполлонъ Григорьевъ называлъ «хищными» и «смирными», и всегда, конечно. существовали соотвѣтственные имъ экземпляры въ жизни. Можетъ показаться, что и Раскольниковъ какъ-ниоудь въ эту схему долженъ быть втиснуть и признанъ, до своего возрожденія, хищнымъ. Если-бы это было такъ, то пришлось бы вычесть значительную долю оригинальности изъ фигуры Раскольникова, но это не такъ. «Хищный» предписываетъ «смирному» одну мораль, а самъ руководится другой, но онъ или основываетъ свои особыя права и преимущества на внѣшнихъ, такъ сказать. придаткахъ къ его осоо́ъ, напримъръ, на о́огатствъ, или приписываетъ ихъ лично себъ, имяреку, не влаваясь въ обобщенія и теоретическій анализъ, а просто пуская свою силу въ ходъ. Напримѣръ, Островскаго самодуры, ну. хоть Аховъ говорить: «я все могу, могущественный я человъкъ», но онъ думаетъ, что «такъ отъ начала міра заведено». что «оъдный человъкъ пришелъ, хочешь-ты ими занимаешься, -хочешь-прогонишь, а богатый, хоша-бы и невѣжество сдѣлаль, ты его почитаешь». На какихъ-нибудь своихъ личныхъ качествахъ Аховъ ничего не строитъ, и если-бы могъ напрячь свое заплывшее жиромъ воображеніе и представить себя бѣднякомъ, то отлично понималъ-бы, что ему цѣна грошъ. Что-же касается хищныхъ, опирающихся нъ свои личныя силы, то ближе другихъ къ Раскольникову подходятъ Лермонтовскіе типы—Печоринъ, Арбенинъ, Вадимъ, тоже преступающіе «законы» и ходячую мораль въ качествѣ особенныхъ, властныхъ людей, но не выступающіе, однако, въ качествъ носителей извъстной илен.

Раскольниковъ логически возможенъ былъ и прежде, а теперь, можетъ быть, уже и существуетъ, какъ типъ (онять-таки въ тѣхъ предѣлахъ, въ которыхъ мы его коснулись, то-есть, оставляя въ сторонѣ его возрожденіе). Объ этомъ отчасти свидѣтельствуетъ и «Выдающаяся женщина» г. Ардова. Конечно, одна ласточка весны еще не дѣлаетъ, особенно такая ласточка, какъ названноя повѣсть. Нельзя, однако, не признать характерною ту разниду между романомъ Достоевскаго и повѣстью г. Ардова, что въ первомъ ни одно изъ многочисленныхъ и разнообразныхъ дѣйствующихъ лицъ не одобряетъ ни поступка, ни теоріи Раскольникова, тогда какъ Клавдія Павловна получаетъ одобреніе и со стороны. въ качествъ «обаятельной женщины». Еще разъ обращаю вниманіе читателя на эту послѣднюю черту: Зоя Никитишна не прощаетъ Клавдіи Павловить, а славословитъ ее и разръшаетъ ей нарушеніе ходячей морали не потому, что считаеть эту мораль неудовлетворительною, а потому, что Клавлія Павловна 11.335 особой породы людей, для которой низть ни въ чемъ запрета. Если такую черту эксплуатируеть крупный и при томъ эксцентрическій талантъ, какъ Достоевскій, то это еще не значить, чтобы соотвътственныя явленія имъли сколько-нибудь значительное распространение въ жизни: для такого таланта достаточно ничтожнаго намека или даже игры собственнаго воображения. Совстма другое дѣло, когда та же тема эксплуатируется зауряднымъ художникомъ. Я не думаю, однако, чтобы теорія двоякой морали и необыкновенныхъ людей имъла у насъ и теперь сколько-нибуль значительное число представителей, но они возможны въ самомъ близкомъ будущемъ, какъ отголосокъ нѣкоторыхъ свронейскихъ теченій мысли, къ которымъ мы вообще такъ стремительно чутки.

Вся новъйшая исторія Европы была для нея временемъ разложенія завъщанныхъ ей средними въками разнообразныхъ общественныхъ узъ. Разложение происходило и въ самой жизни, фактически, и въ сферъ критической мысли. Рядомъ съ этимъ шла и положительная, творческая работа, создавшая или пытавшаяся создать новыя формы общенія, взам'янъ разлагавшихся. По она до сихъ поръ далеко отставала отъ работы отрицательной. какъ въ своей напряженности, такъ и въ значении и прочности своихъ результатовъ. А между тѣмъ, «не добро быти человѣку едину». и «надобно же, чтобы всякому человѣку хоть куда-нибудь можно было пойти». Европейская мысль, вооруженная цёлымъ арсеналомъ фактическихъ данныхъ и теоретическихъ аргументовъ противъ всъхъ существующихъ формъ общенія, всетаки ищеть и надвется, и всв эти поиски и надежды отражаются, конечно, и на морали. Надо, однако, замътить, что въ большинствъ самыхъ, повидимому, крайнихъ отрицаній настоящихъ формъ общежитія во имя будущаго многіе основные принципы оффиціально признаваемой современной морали остаются неприкосновенными; предпола гается только, что они явятся въ будущихъ формахъ въ своемъ чистомъ отъ лицемърія, настоящемъ видъ: настоящая любовь, настоящее сострадание, настоящее братство, настоящее уважение къ

труду и т. д. Но волна отрицанія на этомъ не останавливается. Усталая отъ неудачныхъ экспериментовъ, разочарованная и окончательно осиротълая и, въ сиротствъ своемъ, ничъмъ не дорожащая и нетеритливая мысль хочеть, подобно Раскольникову, «взять просто-за-просто все за хвостъ и стряхнуть къ чорту». Это порождение полнаго сиротства личности. полной ея общественной безпріютности и есть воинствующій, практическій анархизмъ. Не о немъ, однако. хочу я бесъдовать съ читателями, а объ одномъ странномъ и, повидимому, противоестественномъ его сочетании съ аристократизмомъ особаго рода, получающемъ нынѣ извѣстное значение среди разнообразныхъ умственныхъ течений въ Европѣ Слагаясь изъ решительного отрицания всёхъ существующихъ формъ общежитія, а равно и тъхъ, которыя объщаются провозвъстниками «всеобщаго счастья», и изъ теоріи двоякой морали для обыкновенныхъ и необыкновенныхъ людей, оно имъетъ своихъ представителей и во французской литературѣ, и, повидимому, въ скандинавскихъ, къ сожалѣнію, мнѣ мало извѣстныхъ, но особенно ярко выразилось въ философіи Фридриха Ничше, быстро получившей общеевропейскую извъстность. Прежде, однако, чъмъ обратиться къ этимъ явленіямъ литературы и жизни, намъ нужно взглянуть нъсколько ближе хоть на какой-нибудь уголовъ общественныхъ отношеній, благодаря которымъ объявилось это круглое сиротство личности и эта ея непомѣрная гордость.

## XIII \*).

## () «Литературномъ обществѣ» и нашихъ литературныхъ нравахъ.—О системахъ морали.—О Максѣ Штирнерѣ и Фридрихѣ Ничше.

Маленькое отступленіе отъ плана, намѣченнаго въ концѣ прошлой бесѣды. Читатель, надѣюсь, простить это отступленіе старому журналисту, когда узнаетъ. въ чемъ дѣло.

Газетѣ «Новое Время» пришлось недавно давать любопытное объясненіе по поводу двухъ своихъ корреспондентовъ: г. Загуляева на Антверпенскомъ съѣздѣ журналистовъ и г. Old. Gentleman'a въ Болгаріи. «С.-Петербургскія Вѣдомости» пожелали узнать, кто уполномочилъ г Загуляева представлять на Антверпенскомъ съѣздѣ русскую журналистику. «Московскія Вѣдомости»,

\*) 1894, августь

узнавъ, что «Новое Время», прежде чѣмъ отправить своего корреспондента въ Болгарію, сносилось по этому поводу въ непризнаннымъ русскимъ правительствомъ болгарскимъ княземъ. освъдомлялось, какъ, въ какой формѣ производились эти сношенія. Подкладка этихъ запросовъ, конечно, очень проста: г. Загуляевъ въ Антверпент и г. Old Gentleman въ Болгаріи были обставлены такъ, какъ не догадались обставить своихъ корреспондентовъ (если у нихъ таковые есть) ни московскія, ни петербургскія «Вѣдомости», и сердца ихъ взыграли по отношенію къ удачливолу или ловкому собрату твмъ чувствомъ, которое нвкогда полвигнуло Каина даже на убійство. Но «Новое Время» счастливо избъгло участи Авеля. «С.-Петербургскимъ Въдомостямъ» оно объяснило, что г. Загуляевъ былъ избранъ въ представители русскихъ журналистовъ въ Антверпенѣ существующимъ въ Петеро́ургѣ «Литературнымъ обществомъ», членомъ котораго состоить и редакторъ-издатель «С-Петербургскихъ Вѣдомостей», г. Авсѣенко. «Московскимъ Вѣдомостямъ» «Новое Время» отвѣтило, что въ предварительныхъ своихъ сношеніяхъ (собственно, въ одной телеграммѣ) оно титуловало Фердинанда болгарскаго «prince» и «altesse», каковой титулъ принадлежитъ ему по рожденію, какъ члену Кобургскаго дома, не менве, чемъ титулъ «его благородіе» редактору-издателю «Московскихъ Вѣдомостей», г. Петровскому. Затѣмъ вмѣшался въ дѣло «Гражданинъ», исполнивъ, по обыкновенію, какой-го словесно-акробатическій «комическій выходъ», и хотя анплодисментовъ не заслужилъ, но остался собок вполнѣ доволенъ. Тѣмъ инцидентъ и кончился. На немъ стоить, однако, остановиться нѣсколько дольше.

Что это за «Литературное общество», избравшее г. Загуляева представителемъ русскихъ журналистовъ на Антверпенскомъ съѣздѣ? Интересно, можетъ быть, уже и то, что я, безъ малаго тридцать пять лѣтъ работающій въ русской литературѣ, не могу отвѣтить на этотъ вопросъ. Я знаю, что такое общество существуетъ, мнѣ попадались въ газетахъ объявленія объ чередныхъ собраніяхъ его и занятіяхъ въ такой-то день и часъ (помнится, о чтеніяхъ г. Мережковскаго, г. Спасовича, г. Кони, г. Андреевскаго), но ни составъ и уставъ, ни цѣли и результаты дѣятельности общества мнѣ совершенно не извѣстны: и не мнѣ одному, а цѣлому кружку близкихъ мнѣ писателей. Еще, можетъ быть, интереснѣе то, что такой случай, какъ избраніе представителя русскихъ журналистовъ на первый европейскій съѣздъ журналистовъ, остался неизвѣстенъ, по крайней мѣрѣ. одному изъ членовъ избравшаго г. Загуляева «.Інтературнаго общества», и именно журналисту—г. Авсѣенкѣ, а если одному, то, можетъ быть, и не одному.

Поневолѣ вспоминается исторія возникновенія другого литературнаго учрежденія, благополучно существующаго тридцать иять лѣтъ-литературнаго фонда. Лѣтопись литературнаго фонда иовъствуетъ: «Мысль объ основания въ России, по примъру Англіи, «Общества для пособія писателямъ» впервые была высказана А. В. Дружининымъ въ журналѣ «Библіотека для чтенія». Принятая съ полнымъ сочувствіемъ въ литературныхъ кружкахъ, мысль эта вызвала совъщанія между представителями петербургской журналистики и литературы объ организаціи общества, его цъляхъ и, наконецъ, о самомъ уставъ его. Послъдствіемъ совъщаній было то, что сперва на А. В. Никитенко, а потомъ на А. П. Заблоцкаго-Десятовскаго и К. Д. Кавелина было возложено составление проекта устава «Общества для пособія нуждающимся литераторамъ и ученымъ». Выработанный ими проектъ былъ одобренъ и 16 февраля 1859 года представленъ министру народнаго просвѣщенія за подписью П. В. Анненкова, С. С. Дудышкина, Н. Г. Чернышевскаго, А. П. Заблоцкаго-Десятовскаго, Е. П. Ковалевскаго, А. Д. Галахова, А. В. Никитенко, К. Д. Кавелина, А. А. Краевскаго и И. С. Тургенева».

Литературный фондъ, далѣе, публикуетъ во всеобщее свѣдѣніе свои отчеты, публично производитъ каждогодно выборы въ члены комитета и ревизіонной коммиссіи, подвергается публичнымъ одобреніямъ и порицаніямъ въ газетахъ. Состоящая номинально при литературномъ фондѣ, но вполнѣ отъ него независимая касса взаимопомощи точно также вырабатывала свой проектъ и ведетъ свои дѣла гласно.

Иначе поставлено «Литературное общество». Безъ сомнѣнія и оно должно было представить свой уставъ на утвержденіе въ какое-нибудь министерство; иначе оно, по условіямъ нашей жизни, не могло бы и существовать. Но весьма многіе писатели остакотся въ полной неизвѣстности относительно его состава, органкзаціи, цѣли и дѣятельности. И. напримѣръ, рѣшительно не пснятно, почему представитель русской журналистики на Антвериенскій съѣздъ выбранъ не нарочитымъ собраніемъ журналистовъ, а «Литературнымъ обществомъ», въ которомъ чрезвычайно почтенный, но совершенно чуждый интересамъ журналистики поэть Мережковскій излагаеть свои мысли о символистахъ. Или гг. Кони и Спасовичъ... Весьма въроятно, что этимъ уважаемымъ абятелямъ юридической науки и практики придется завтра жеодному обвинять, а другому защищать какого-чибудь журналиста, но не только это, а и ихъ литературная дбятельность не даеть еще имъ большаго права выбрать представителя русской журналистики, чѣмъ, -- скажемъ, намъ «Русскому Богатству». Упоминаю объ «Русскомъ Богатствѣ» не потому, чтобы мы жаждали попасть въ члены «.Іитературнаго общества» или придавали большое значение присутствию русскаго журналиста на Антверпенскомъ събздб: а просто потому. что это извъстный мнѣ примѣръ редакціи, въ составѣ которой нѣтъ ни одного члена «.Іитературнаго общества». Въроятно, найдутся и другіе такіе примъры. И спрашивается: должны ли были бы мы, журналисты, не выбиравшіе г. Загуляева, подчиниться тъмъ ръшеніямъ. къ которымъ пришелъ бы Антверненскій съфздъ (онъ, кажется, ни къ какимъ не пришелъ)? Я полагаю, -отнюдь не должны.

Очевидно. во всякомъ случаѣ, что задачи «.Інтературнаго общества» весьма широки, — общелитературныя задачи, каковыя имѣлись въ виду и учредителями литературнаго фонда, почему мы и видимъ такія разнообразныя. въ партійномъ смыслѣ, имена въ подписяхъ подъ проектомъ фонда, представленнымъ министру народнаго просвѣщенія. Правда, задача литературнаго фонда, хотя и общелитературная, отнюдь не широка и исчернывается благотворительностью. Но развѣ, кромѣ поддержки нуждающихся собратовъ, нѣть никакихъ другихъ задачъ, общихъ для всѣхъ писателей, —большихъ и малыхъ, лично знакомыхъ и незнакомыхъ, полтовъ и прозаиковъ, либераловъ. консерваторовъ и всякихъ другихъ? Что таковыя есть, объ этомъ лучше всего свидѣтельствуетъ второй изъ вышеупомянутыхъ эпизодовъ, исторія изъ-за болгарскихъ корресподевцій «Новаго Времени».

По поводу одного доноса въ 1844 г. на статьи «Библіотеки для чтенія», исходившаго изъ литературной же среды, императоръ Николай, до котораго восходило это дѣло, положилъ такую резолюцію: «Если въ статьяхъ «Библіотеки для чтенія» заключается ложь, то ее и должно опровергнуть литературнымъобразомъ, только безъ брани». Это былъ хорошій урокъ для того мрачнаго времени Булгаринскихъ и прочихъ доносительныхъ неистовствъ.

Изъ печатающейся въ этомъ же номерѣ «Русскаго Богатства» статьи И. В. Лучицкаго «Проповѣдникъ религіозной терпимости въ XVI въкъ видно, что уже въ XVI въкъ были люди, понимавшіе что «Серве съ помощью книгъ и аргументовъ бородся за свое митие: слъдовало, поэтому, книгами и митиями опровергать его», и что людямъ мысли и слова не приличествуетъ говорить о противникь: «намъ не дозволено убивать его, предадимъ его Пилату». Нъкоторые писатели наканунъ XX въка не могутъ понять этого. «Гражданинъ» предложилъ однажды поступить со встями газетчиками (кромъ, конечно, кн. Мещерскаго) такъ, какъ поступилъ пророкъ Илія съ четырьмя стами служителей Валла: отвелъ ихъ къ потоку Киссону и тамъ закололъ. «Гражданинъ» такъ пріучилъ насъ къ своимъ акробатическимъ упражненіямъ на границѣ чудовищнаго и смѣшного, что и эта его выходка не обратила на себя особеннаго вниманія. А между твмъ, она знаменательна, какъ утрированное, чудовишно-сябщное выражение цълаго самоубийственного течения въ русской литературѣ: самоубійственнаго, потому что «Гражданинъ» всетаки литература же, и если бы въ самомъ дълъ дошло до прогулки къ потоку Киссону, то нѣтъ резона исключать кн. Мещерскаго изъ списка приглашенныхъ на прогулку: случалось въдь и ему погръшать и претерпъвать соотвътственныя наказанія. И чудовищна здѣсь не угроза потокомъ Киссономъ,это, напротивъ, смѣшно; чудовищно то, что въ эту смѣшную форму облечена совствиъ не ситиная претензія представителя печатнаго слова зажать роть другимъ представителямъ печатнаго слова при помощи, вульгарно и обобщенно выражаясь, кулака Анархисть, заръзавшій того итальянскаго журналиста, который выражаль въ своей газеть мниня, неблагопріятныя анархизму, совершилъ преступление, давно уже не слыханное въ Европъ. Но анархистъ этотъ не былъ самъ писателемъ, у него не было въ рукахъ того оружія-пера, которымъ Кастелліонъ еще въ XVI въкъ рекомендовалъ бороться съ произведеніями пера. У насъ же къ потоку Киссону приглашаютъ писатели своихъ собратовъ по профессіи, и я воображаю изумленіе съвхавшихся въ Антверпенъ европейскихъ журналистовъ, если бы г. Загу-

ляевъ поразсказалъ имъ объ этой чертѣ нашихъ литературныхъ нравовъ. Я говорю именно о литературныхъ нравахъ, а не о положеніи нашей литературы. Правительство, руководствуясь соображеніями не спеціально литературными, а государственными, ставить печатному слову извъстныя границы. за которыя мы переступать не можемъ, если бы и хотъли, ибо для существують цвлыя учрежденія, облеченныя ихъ огражденія властью. Но желать расширенія этихъ границъ 10статочною всякому писателю естественно и позволительно, и во всякомъ случаѣ неестественно желать ихъ суженія. Поэтому-то проектирующіе прогулку къ потоку Киссону отнюдь не желаютъ участвовать въ ней сами. Безъ сомнѣнія, существують завѣдомо неблагопристойныя литературныя произведенія, позорящія лите. ратуру и какъ профессію, и какъ органъ духовной жизни страны. Таковы пасквиль, печатная клевета, порнографія и др., и. между прочимъ, и газетныя выходки по поводу болгарскихъ корреспонденцій «Новаго Времени». Желательно, разумъется, не суженіе предъловъ этихъ неблагопристойностей, а совершенное ихъ прекращеніе, но для огражденія отъ нихъ частныхъ лицъ существуютъ судебныя учрежденія, а въ тъхъ случаяхъ, которые не подлежатъ компетенціи суда, діло самой литературы поставить неблагопристойности предълъ. И въ этомъ, мнъ кажется, могла состоять главная задача «Литературнаго общества», при условіи, конечно, чтобы оно было достойно этого многообъемлющаго названія в, во всякомъ случав, не оставалось кружкомъ самоизбранниковъ, тайнымъ отъ остальной литературы. Это не помѣщаетъ теперешнимъ его членамъ излагать для желающихъ свои мысли о символизмѣ и о Шекспирѣ, и о Гете, и обо всемъ, объ чемъ угодно. а вмѣстѣ съ тѣмъ предоставить обществу дѣйствительное, непререкаемое право выбирать, въ случаѣ надобности, представителей русской журналистики и русской печати вообще. Общее литературное дбло, за удовлетвореніемъ матеріальныхъ интересовъ, которыми, худо ли, хорошо ли, заняты литературный фондъ и касса взаимопомощи, только и можетъ состоять въ поддержании достоинства литературы, какъ таковой, независимо оть какихъ бы то ни было кружковъ и партій. Никакой матеріальной власти «. Інтературному обществу», конечно, предоставить нельзя было бы, но я думаю, что если бы оно стояло на высоть своего положенія и вело свое дъло съ полнымъ сознаніемъ его значенія, --его голосъ имѣлъ бы большую силу.

Что пасквиль или клевета позорять литературу, унижають ея достоинство. это доказательствъ не требуетъ. Но, можетъ быть, кое-кто усомнится поставить на одну доску съ ними эпизодъсъ болгарскими корреспонденціями «Новаго Времени». А между тѣмъ, его настоящее мѣсто именно тутъ. на этой черной доскѣ. Какіе мотивы побудили «Московскія Вѣдомости» сдѣлать свой запросъ? Онѣ скажутъ, конечно: вѣрноподданническое чувство, возмущенное тѣмъ, что русская газета сносится съ фактическимъ княземъ Болгаріи, котораго таковымъ не признаетъ русское правительство. Но въдь это просто лицемърный вздоръ все того же чудовищно-компческаго оттънка, къ которому насъ такъ пріучили нѣкоторые органы нашей печати! Относительно вѣрноподданническихъ чувствъ «Новое Время» стоитъ внѣ всякихъ подозрѣній; съ болгарскимъ княземъ оно сносилось открытымъ и закономъ дозволеннымъ путемъ - по телеграфу; результаты оно имфло въ виду, конечно, не безвыгодные для себя, но, витстъ съ тъмъ, и общеполезные, общенитересные: истину о болгарскихъ дѣлахъ въ смутное время паденія Стамбулова; корреспонденціи г. Old Gentlman'a печатаются, не вызывая никакихъ недоразумѣній. Чего же такъ взволновались «Московскія Въдомости», а слъдомъ за ними и «Гражданинъ»? Въдь все, что сдълало «Новое Время». они и сами могли бы сдълать, если бы догадались. И имъли бы они видъ настоящихъ политическихъ, большихъ европейскихъ газетъ, отправляющихъ своихъ корреспондентовъ, репортеровъ и интервьюверовъ для собестьдованій съ разными героями дня, и цитировала бы ихъ заграничная пресса, и розничная продажа поднялась бы. Все это было бы, если бы они догадались. Но они не догадались... А затвмъ, вмъсто того, чтобы назвать себя за это, по-гоголевски. «телятиной» или какъ нибудь въ этомъ родъ, они разсердились на «Новое Время». А разсердившись, пустили въ ходъ пріемъ, не одобренный еще въ XVI вѣкѣ Кастелліономъ: «намъ не дозволено убивать его, предадимъ его Пилату». Къ несчастію для нихъ, пріемъ этотъ оказался въ данномъ случат твмъ, что юристы называютъ покушениемъ съ негодными средствами. Но этого мало. Мнѣ кажется что они схватились за обоюдоострое оружіе, которое можетъ быть обращено противъ нихъ же. Допустимъ, что «Новое Время» дѣлаеть оннозицію русскому правительству по вопросу о болгарскомъ князѣ, признавая таковымъ Фердинанда Кобургскаго, и

что именно на этомъ основаніи «Московскія Вѣдомости» и «Гражданинъ», эти новые гуси, излаютъ предупреждающее гоготанье вполнѣ искренно, нелицемѣрно, чуя опасность, по ихъ мнѣнію, серьезную. Но въ такомъ случаѣ, мудрено придумать для русскаго государственнаго строя что-нибудь болѣе оскорбительное, чѣмъ это гоготанье не по разуму усердныхъ гусей. Неужели же для этого государственнаго строя оппозиція г. Суворина по дѣлу о личности болгарскаго князя могла бы представлять какую-нибудь опасность или бросать какую-нибудь тѣнь на него? Эту сторону дѣла обыкновенно упускаютъ изъ виду усердные не по разуму гуси. И замѣчательно: они ничего не боятся, когда рѣчь идетъ о внѣшнихъ врагахъ Россіи,—всѣхъ ихъ мы шапками закидаемъ, но опаснымъ внутреннимъ врагомъ русскаго государственнаго строя можетъ оказаться не то что г. Суворинъ, а любой гимназистъ.

Но они выдаютъ tesimonium paupertatis и самимъ себѣ, какъ писателямъ.

Вышеизложенное я писалъ въ увѣренности, что инцидентъ съ болгарскими корреспонденціями «Новаго Времени» исчерланъ. Оказывается, - нфтъ. «Московскія Вѣдомости» продолжаютъ отстаивать занятую ими достохвальную позицію. Они вновь возвращаются къ роли спасителей русскаго государства и объясняють, что корреспонденции г. Old Gentleman'a представляють собою вытыпательство въ политику, каковымъ «вмѣшательствомъ въ область правительственныхъ функцій вносится въ государственную жизнь значительная сумятица». И далѣе: «не въ обычаяхъ народовъ, чтобы совершенно частное лицо съ апломбомъ трактовало за счетъ правительства, не получивъ на это соотвѣтствующихъ уполномочій со стороны послѣдняго». Приведя эти слова московской газеты, «Новое Время» замѣчаетъ: «Кажется, въ Москвѣ за послѣднее время нѣтъ особенныхъ жаровъ, а между тѣмъ, публицисты Страстного бульвара разсуждають такъ, какъ будто бы совсѣмъ изнемогли и лишились сообразительныхъ способностей», потому что, дескать, кто же приметъ газетнаго корреспондента за лицо, аккредитованное правительствомъ? Но это наименьшее, что можно сказать по адресу «Московскихъ Вѣдомостей». Сообразительныхъ способностей онѣ очевидно, лишились, потому что, конечно, вотще ожидаютъ, что предержащія власти обратять вниманіе на ихъ инсинуацію. Но важно здѣсь не это помраченіе, а самый факть указанія властямъ

предержащимъ на нелойяльное и даже преступное поведеніе собратовъ по профессіи; фактъ призыва внѣ-литературныхъ силъ въ литературную борьбу. Помимо нравственной неопрятности такого пріема, онъ свидѣтельствуетъ о полномъ безсиліи тѣхъ, кто къ нему прибѣгаетъ. Очевидно, тѣ кому императоръ Николай указывалъ своей вышеприведенной резолюціей единственно достойный литературы путь, были безсильны дѣйствовать «литературнымъ образомъ». Только въ своемъ безсиліи расписываются и «Московскія Вѣдомости», инкриминируя отправку корреспондента въ Болгарію, вмѣсто того, чтобы «литературнымъ образомъ» трактовать самое содержаніе корреспонденцій.

Возвращаясь къ началу, я думаю, что если бы «Литературное общество», правильно поставленное, организованное дѣйствительно съ цѣлями, только выдавало въ такихъ случаяхъ testimonium paupertatis, - кое-кому и стыдно стало бы. Покойный Салтыковъ, озадаченный восклицаніемъ Подхалимова: «Печать то вѣдь сила? такъли, отче?»- предался скорбнымъ размышленіямъ объ томъ, какимъ образомъ эта сила могла оказаться въ рукахъ Подхалимовыхъ. Онъ пришелъ къ тому заключенію, что «въ пылу споровъ по существу утрачено было изъ виду, что печать сама по себъ, въ качествъ общественной силы, требуетъ огражденія, для всѣхъ мнѣній и и партій одинаково обязательнаго». Это было «въ пылу споровъ по существу». А теперь ужъ и не объ «существъ» ръчь идетъ, а просто о розничной продажб... Я очень ценю и размышленія г. Мережковскаго о символистахъ, и взгляды г. Спасовича на Гете, но, признаюсь, одинъ маленькій реферать о литературной чести съ иллюстраціями изъ русской дъйствительности я прослушалъ бы съ большимъ удовольствіемъ.

Читатель не забылъ, можетъ быть. вопроса, мучившаго Зою Никитишну: «что нравственно, что безнравственно?» Напоминаю этотъ вопросъ не ради предыдущей маленькой экскурсіи въ область нашихъ литературныхъ нравовъ, тутъ я думаю, дъло ясно, - а ради нижеслъдующаго.

Графъ Л. Н. Толстой, спеціально посвятившій себя разработкѣ вопроса Зон Никитишны, выпустилъ недавно на французскомъ изыкѣ книжку о патріотизмѣ. Сама книжка мнѣ неизвѣстна, я знаю объ ней только изъ французскихъ газетъ, вообще говоря, встрѣтившихъ ее, повидимому, очень дружелюбно. Это понят-

Digitized by Google

но. Насколько можно судить по отзывамъ. основная мысль новаго произведенія гр. Толстого состоить въ томъ, что патріотизмъ безноавственъ, какъ настроеніе, ограничивающее любовь къ людямъ вообще и даже ведущее къ взаимной національной ненависти. Какова бы ни была аргументація гр. Толстого, но такое отношение къ патріотизму, конечно, не можетъ встрѣтить радушнаго пріема въ теперешней Франціи. полной идей «реванша». которая получила новый толчекъ во время франко-русскихъ празднествъ. Это, конечно, еще ровно ничего не говоритъ противъ принциповъ гр. Толстого, да они въдь и не новы (хотя въ нодробностяхъ гр. Толстой. можетъ быть, и даетъ что-нибудь новое и оригинальное), а въ настоящую историческую минуту предъявленіе ихъ естественнѣе. чѣмъ когда-нибудь. Взаимныя отношенія Франціи и Германіи, составляющія центръ политической исторіи Европы въ послѣднія двадцать лѣтъ и держащія Европу въ напряженномъ ожиданіи чего-то небывалаго страшнаго, второстепенныя явленія въ родѣ отношенія мадъяръ къ румынамъ и славянамъ и т. п., --- все это можетъ дать цвлый арсеналъ аргументовъ противъ національнаго чувства, какъ правственнаго начала, и сдѣлать изъ этого, по крайней мъръ, вопросъ. Едва ли. однако, вопросъ этотъ можетъ быть рѣшенъ съ тою простотою, которая характеризуетъ нравственную философію гр. Толстого вообще и которая уже не разъ вводила его въ противорѣчія, какъ съ собственными его ученіями, такъ и съ самою жизнью. Лостойно вниманія, что и во Франціи есть группа людей, рѣшительно и громко отрицающихъ патріотизмъ, и тоже во имя любви къ людямъ вообще: это анархисты. Учитель кротости и непротивленія злу, врагь всякаго насилія, не только осуждающій войну. но и отъ животной пищи отказавшійся, дабы не принимать участія въ пролитіи крови хотя бы курицы, сходится съ людьми. не останавливающимися передъ массовымъ убійствомъ неизвъстныхъ имъ посѣтителей какого-нибудь театра или ресторана. Это не сближаеть его, разумъется, съ ними, но показываетъ, что любовь къ людямъ вообще, въ связи съ отрицательнымъ отношеніемъ къ патріотизму, не даетъ еще опредѣленнаго нравственно-руководящаго начала.

Шиллеръ, въ одной изъ своихъ статей по теоріи эстетики («О необходимыхъ границахъ при употребленіи прекрасныхъ формъ»), говоритъ о «высотѣ, на которую любовь взноситъ человѣческую

25\*

природу», о тѣхъ «божественныхъ искрахъ, которыя она нерѣдковысъкаетъ изъ самыхъ обыкновенныхъ душъ». «Кто, -спрашиваетъ онъ-не вътрился бы аффекту, который такъ сильно беретъ подъ охрану лучшее въ человической природи и такъ побилоносно борется съ природнымъ врагомъ всей нравственности---эгоизмомъ?». «Но-продолжаетъ Шиллеръ, -- не должно ввѣряться этому руководителю, пока мы не обезпечены лучшимъ. Можетъ случиться, что любимый предметь будеть несчастень. что онъ несчастливъ по нашей винь, что отъ насъ будетъ зависъть сдълать его счастливымъ — пожертвованіемъ нѣкоторыхъ нравственныхъ препятствій. Іолжны ли мы его оставить страдать, чтобы сохранить совъсть чистою? Допускаеть ли это не-эгоистичный, великодушный, вполнв отдавшійся своему предмету, вполнѣ забывающій себя ради предмета, аффектъ? Правда, воспользоваться не нравственнымъ средствомъ, которымъ, однако, можно облегчить страданіе, противно нашей совъсти; но развъ можно сказать, что мы любимъ, когда, во время страданія любимаго существа, думаемъ о себѣ? Мы, такимъ образомъ, болѣе заботимся о себѣ, чѣмъ о предметѣ нашей любви, ибо мы скорѣе готовы видѣть его страдающимъ, чѣмъ сами страдать вслёдствіе упрековъ нашей совѣсти! Такимъ софизмомъ этотъ аффектъ можетъ выставить правственный голосъ, если онъ противорѣчитъ его интересамъ, чѣмъ то презрѣннымъ, какъ себялюбивое побуждение, и представить намъ наше нравственное достоинство какъ составную часть нашего счастья, отъ которой отречься зависить отъ насъ». (Цитирую по русскому переводу въ изданіи Гербеля).

Софизмъ ли то предполагаемое возраженіе, которое Шиллеръ ставитъ въ ковычки, или нѣтъ, но самая возможность его уже показываетъ, какъ и Шиллеръ признаетъ, что «не должно ввѣряться этому руководителю (любви). пока мы не обезпечены лучшимъ». Это относится ко всякаго рода любви, кто бы и что бы ни было ея объектомъ. Слишкомъ извѣстно, что любовь мужчины къ женщинѣ и обратно, любовь самая пламенная и полная, часто ведетъ къ поступкамъ, рѣшительно не одобряемымъ ни собственною совѣстью совершающаго ихъ, ни совѣстью общественною, выраженною или не выраженною въ какомъ - нибудь писаномъ или не писаномъ кодексѣ морали. И точно также любовь къ дѣтямъ, къ семьѣ, и точно также патріотизмъ, любовь къ отечеству или соотечественникамъ, то есть людямъ иногда общихъ

Digitized by Google

върованій и языка, иногда только общихъ историческихъ преданій. Національное чувство не обязываетъ ненавидѣть «чужихъ», но оно, дѣйствительно, скользитъ по краю этой пропасти, а, при извѣстныхъ обстоятельствахъ, рѣшаетъ и даже освящаетъ такія дѣянія, которыя, внѣ этихъ обстоятельствъ, современная мораль никакимъ образомъ не одобритъ.

Недавно, можно сказать, на дняхъ, во Франціи били и раззоряли итальянцевъ за то. что Казеріо итальянецъ. Это была безобразная вспышка національнаго чувства или патріотизма, въ теченіе многихъ лѣтъ злобно настраиваемаго и принадлежностью Италіи къ тройственному союзу, и рядомъ пограничныхъ столкновеній. Съ другой стороны, напримѣръ, и Гарибальди приходилось бить и раззорять во имя національнаго чувства и патріотизма, но едва-ли найдется система морали, которая отказалась бы взять Гарибальди подъ свое покровительство, хотя бы уже потому, что имъ руководила ненависть не къ нѣмцамъ, не къ людямъ, а къ австрійскому владычеству. Впрочемъ, я ошибся: система морали, по крайней мере, косвенно не одобряющая такія явленія, какъ поведеніе Гарибальди, есть, ---это система гр. Толстого. Не знаю въ какой м'яр'в и въ какой форм'в выразилась она въ его новомъ произведении, но у него есть достаточно въ этомъ отношении выразительная сказка «Объ Иванъ Дуракъ и его двухъ братьяхъ». Вы помните эту сказку: въ Дураково царство вторгаются иноплеменники, «тараканцы», бьють, раззоряють, а жители не сопротивляются, все терпять, жалѣють злодѣевъ тараканцевъ, называютъ ихъ «сердешными». Вотъ какъ надо поступать! Любонытно уже и то, что моралисть обращается здѣсь съ проповѣдью не къ тараканцамъ, которые убиваютъ и раззоряютъ, а къ тѣмъ, кто отъ нихъ терпитъ. Но дѣло не въ этомъ. Повидимому, любовь къ людямъ вообще, въ противоположность любви къ женщинѣ, къ дѣтямъ, къ семьѣ, къ отечеству, исключаетъ возражение, которое Шиллеръ, правильно или неправильно, называетъ софизмомъ. Изъ любви къ женщинъ, къ своей семьъ, къ своему отечеству, я могу, хотя бы утрызаясь совъстью, заставить страдать другихъ людей, но если я люблю всѣхъ людей, людей вообще, такъ ужъ этой нравственной опасности нътъ на моемъ пути-Повидимому, такъ. Но, во-первыхъ, надо еще утвердиться на томъ, что «нравственныя препятствія», о которыхъ говоритъ Шиллеръ, исчерпываются или неисчернываются причиненіемъ людямъ стра-

деній. Напр., ложь, вообще и, насколько я понимаю гр. Толстого. имъ въ особенности осуждаемая, можетъ, при извъстныхъ условіяхъ, оградить отъ страданій. А во-вторыхъ, любовь къ людямъ вообще, не смотря на всю свою нравственную красоту, есть принципъ слишкомъ общій, абстрактный, неопредѣленный и расилывающійся, чтобы стать руководящею нитью въ запутанныхъ двлахъ челов'вческихъ. И напрасно отождествляютъ ее съ ясною и простою еваниельскою заповѣдью: «возлюби ближняго твоего». Согласно общему духу евангельскаго ученія, «ближній» не есть толькобратъ для брата, отецъ для сына и обратно, эллинъ для эллина, іудей для іудея, мытарь для мытаря и т. д., но не есть и «челов'якъ вообще», безъ всякихъ дальнѣйшихъ опредѣленій. Ближній есть буквально ближній, — всякій человѣкъ, съ которымъ судьба тебя настолько сблизила, что ты можешь оказать ему помощь и действенно выразить свою любовь; ибо если вера безъ дель мертва есть, то любовь и подавно. Но, въ большинствѣ случаевъ, такимъ «ближнимъ» по необходимости окажется свой по родству, по профессиипо національности, и, слѣдовательно, вновь возникаютъ вышеупомянутыя «нравственныя препятствія». Изъ этого не слѣдуетъ, что исключительная любовь къ семьѣ или къ отечеству предпочтительнве любви къ людямъ вообще. Изъ этого следуетъ только, что принципъ любви къ людямъ слишкомъ неопредѣлененъ для нравственнаго руководства и что едва-ли вообще любовь можеть представлять собою единый и исключительный фундаменть для какойнибудь системы морали. Если же она часто признается таковымъ, то это потому, что она удобно, какъ оы сама собой, безъ всякихъ усилій мысли, противополагается любви къ самому себѣ или эгоизму, который, по вышеприведенному выраженію Шиллера, есть «природный врагъ всей нравственности». Дело, однако, въ томъ, что любовь къ людямъ и «вся нравственность» не покрываютъ другъ друга, да и взаимныя отношенія нравственности и эгоизма не такъ ужъ просты.

Нравственность безспорно начинается съ того момента, когда человъкъ надъваетъ на свое я какую бы то ни было узду, когда онъ соглашается поступиться чъмъ-нибудь изъ своихъ желаній во имя чего-нибудь, признаваемаго имъ высшимъ, святымъ, неприкосновеннымъ: до этого момента мы имъемъ только нравы. Чтобы правильно оцънить это положеніе, надо совершенно отръшиться отъ нашихъ теперешнихъ понятій о нравственномъ и безправственномъ. Остановимся на какомъ - нибудь явления, состоящемъ внѣ всякихъ споровъ и сомнѣній съ нашей теперешней точки зрвнія. Таково, напримъръ. людовдство. Путешественники и изслёдователи первобытной культуры разсказывають о такихъ дикаряхъ, которые охотно и безъ малѣйшаго зазрѣнія совъсти вли всякаго «ближняго», то есть всякаго, кого обстоятельства позволяли съъсть, будь то убитый на войнъ врагъ или соплеменникъ, собственная жена, собственныя дъти. Вся разница въ томъ, что за одними надо охотиться, а другія всегда подъ рукой, какъ у насъ домашній скоть. Тутъ о нравственности, разумъется, и ръчи быть не можетъ, и можно говорить только о нравахъ. Но вотъ, напримъръ, одинъ дикарь-людоъдъ, на упрекъ европейца, отвѣтилъ: «А почему бы намъ не ѣсть враговъ, убитыхъ въ сраженіи, которые поступили бы съ нами точно такъ же, если бы могли? Родственниковъ своихъ мы не ѣдимъ». У нѣкоторыхъ дикарей старики, доживъ до столь преклоннаго возраста, что уже не могуть работать, охотиться, воевать, сами идуть на смерть, а потомъ и на събденіе, чтобы не быть безполезнымъ бременемъ для своей семьи или для своего племени. Какъ бы ни были для насъ отвратительны всв степени людовдства и все, что съ нимъ связано, нельзя не видъть, однако, что въ двухъ послъднихъ случаяхъ мы имъемъ уже зачатки морали; и именно потому, что въ первомъ случав родственныя связи налагають узду на людовдскіе аппетиты, а во второмъ, человѣкъ жертвуетъ остатками своей жизни какимъ то, очевидно, высшимъ для него интересамъ. И ниже мы увидимъ, что всякая система морали, со включеніемъ и тѣхъ, которыя, повидимому, прямо, открыто строятся на эгоизмѣ, состоить именно въ требовании уступокъ, жертвъ со стороны человѣческаго я. Такимъ образомъ, эгоизмъ какъ будто дѣйствительно оказывается «природнымъ врагомъ всей нравственности». Это, впрочемъ, въ такой степени общеизвъстно, что «эгоистъ» и «безнравственный человѣкъ» - почти синонимы въ нашемъ словесномъ обиходъ.

Съ другой стороны, однако, много разъ и часто съ блестящимъ успѣхомъ, доказывалось, что эгоизмъ есть та пружина, которою въ концѣ концовъ, въ послѣднемъ счетѣ, управляются всѣ человѣческія дѣйствія, и что его же имѣетъ въ своемъ основаніи всякая система морали; ибо, дескать, всякая такая система

со включениемъ наиболъе аскетическихъ, доходящихъ до послъдняго буддійскаго предъла — нирваны, конечною своею пълью имѣютъ личное благополучіе или, по крайней мѣрѣ, если таковое недостижимо, отсутствіе страданій. Эта аргументація тоже достаточно распространена и общеизвъстна. И нельзя не признать. что ей очень легко поддается, напримъръ, такое, повидимому. основанное на любви, самоотречении, самоотвержении учение, какъ ученіе гр. Толстого. Графъ требуеть отъ своихъ послѣдователей цѣлаго ряда жертвъ и самоотреченій, но вмѣстѣ съ тѣмъ обѣщаетъ имъ за эту цѣну умственное просвѣтлѣніе, спокойную совѣсть и физическое здоровье, то есть полное личное счастье. Это до такой степени вѣрно, что многія его страницы съ успѣхомъ могли бы занять мѣсто въ трактатѣ не о нравственности, а о гигіенѣ. Или. напримѣръ, данный имъ толчокъ въ пользу «вегетаріанской кухни». Вегетаріанцы предлагаютъ множество блюдъ, столь же, по ихъ словамъ, питательныхъ, столь же или даже болѣе вкусныхъ, чѣмъ мясныя кушанья, плюст. – спокойная совъсть. Такого именно типа счастія искали и эпикурейцы въ древности, и Гельвецій и Гольбахъ въ новое время, открыто принимавшіе эгонзиъ за исходную точку морали.

Русскій поэтъ г. Минскій, вздумавъ заняться философіей, преимущественно правственной, издалъ книжку подъ заглавіемъ «При свѣтѣ совѣсти», гдѣ, между прочимъ, изложилъ слѣдующія мысли: «Безгранична, какъ небесныя пространства, неизмѣрима, какъ вѣчность, сильна, какъ тяготѣніе звѣздъ, любовь каждаго къ самому себѣ». И потому: «самолюбіе было, есть и будетъ не порокомъ, не болѣзнью души, но ея верховнымъ, сокровеннѣйшимъ началомъ, неизмѣннымъ закономъ, управляющимъ всѣми ея движеніями отъ рожденія до кончины, хотя бы крестной». Такъ начинаетъ г Минскій свое вступленіе въ область этики, но затѣмъ оказывается, что люди «ищутъ какъ бы отречься отъ себя, подчинить себя высшему началу, смириться, уничтожиться передъ чѣмъ-то, лежащимъ внѣ насъ»,—передъ «святыней»; и «самоотреченіе для святыни совѣсть признаетъ истинно добрымъ и нравственнымъ».

Не такіе фокусы (ибо это не больше, какъ фокусъ, при томъ же очень не искусный) имълъ я въ виду, когда говорилъ, что всякая система морали, со включеніемъ и тъхъ, которыя открыто строятся на эгоизмъ, состоитъ въ требованіи жертвъ и уступокъ отъ человъческаго я. Я разумълъ искреннихъ и серьезныхъ мыслителей которые не уподобляются престидижаторамъ, вынимающимъ, къ изумленію публики, изъ пустой шляпы живую курицу или превращающихъ всю колоду картъ въ пиковыхъ дамъ, а дъйствительно ищутъ отвъта на вопросъ: «что нравственно, что безнравственно?» Въ огромной литературъ отвътовъ на этотъ вопросъ есть, если не ошибаюсь, только одно исключеніе, одна постановка вопроса о нравственности съ неуклонной эгоистической точки зрѣнія, доведенной до послѣднихъ логическихъ предѣловъ. Тѣмъ она для насъ, разумѣется, интереснѣе. Но она интересна и еще по нѣкоторымъ другимъ соображеніямъ, въ особенности въ настоящее время.

Въ 1845 г. вышла въ Лейпцигѣ книга, озаглавленная «Der Enzige und sein Eigenthum». Поистинѣ удивительна судьба этой книги. Авторъ ея, нѣкто Каспаръ Шмидтъ, выступившій подъ псевдонимомъ Макса Штирнера, учитель по профессіи, не написалъ больше ничего замѣчательнаго и умеръ въ бѣдности и неизвъстности въ 1856 г. При своемъ появлении книга надълала большого шуму, вооруживъ противъ себя всѣ партіи, всѣ оттѣнки нравственно-политической мысли, такъ какъ ею рѣзко отрицались самыя основы правственности и общежитія; но затѣмъ она быстро канула въ Лету, и въ сочиненіяхъ по исторіи философіи вообще и по исторіи нравственной философіи, равно какъ по исторіи литературы, или совсёмъ молчаніемъ обходится, или поминается незначительными словами. Только въ 1882 г., то есть почти черезъ сорокъ лѣтъ, понадобилось второе изданіе. Къ сожалѣнію, мнѣ неизвѣстно это новое изданіе, вѣроятно, мотивированное въ предисловіи. Но, во всякомъ случаѣ, будущіе историки философіи и литературы должны будутъ извлечь Макса Штирнера изъ мрака забвенія, хотя бы уже въ силу извъстной родственности его взглядовъ съ философіей Фридриха Ничше, нынѣ такъ многихъ занимающей даже у насъ, не говоря о Европѣ. Отголоски Макса Штирнера, вмъстъ съ Ничше или безъ него, явственно слышатся во французской литературь, особенно у Барреса, и, повидимому, въ шведской, особенно у Стриндберга а въ одномъ фельетонѣ «Journal de Débats» я прочелъ слѣдующую цитату изъ статьи нѣкоего Теодора Рандаля въ «Entretiens politiques et littéraires» 1892 г.: «Достаточно прочитать эту книгу («Der Enzige und sein Eigenthum»), чтобы тотчасъ почувствовать себя очищеннымъ отъ грѣха, обезпеченнымъ отъ заблужденія и свободнымъ отъ всякаго ига; чтобы стать свободнымъ человѣкомъ какимъ былъ авторъ, быть можетъ, единственный въ нашемъ вѣкѣ». Авторъ цитаты не совсѣмъ логиченъ, утверждая, что стоитъ только прочесть книгу единственнаго въ нашемъ вѣкѣ человѣка, чтобы ему уподобиться, то есть стать тоже единственнымъ, а, слѣдовательно, не единственнымъ. Но дѣло не въ этомъ, а въ томъ удивительномъ скачкѣ со дна .Іеты, который дѣлаетъ въ наше время книга Макса Штирнера. И этотъ скачокъ, и предыдущее полное забвеніе послѣ кратковременнаго интереса, возбужденнаго книгой, слишкомъ ярки, чтобы объясняться простою случайностью, по пословицѣ «habent sua fata libelli». Это не fata, а знаменіе времени.

Максъ Штирнеръ объявляетъ себя эгоистомъ и ставитъ въ центръ своей правственной философіи не человъка или человъчество, не индивидъ или личность, не абсолютное я Фихте, а свое я. съ точки зрѣнія котораго подвергаетъ жестокой критикѣ всѣ общественные союзы и всѣ оттѣнки нравственно-политической мысли своего времени: либераловъ и консерваторовъ, націоналистовъ и соціалистовъ, Фейербаха и Бруно Бауера, Прудона и Маркса. Въ предисловіи, озаглавленномъ «Jch hab' mein Sach auf Nichts gestellt», что уже само по себѣ характерно, авторъ съ рѣзкою грубостью объявляетъ, что не признаетъ ничего надъ собой, надъ своимъ я. Но здѣсь, въ предисловіи, онъ прибѣгаетъ, для обоснованія своего эгоизма, къ пріему аналогіи. который почти не встръчается въ самой книгъ и въ извъстномъ смыслѣ даже противорѣчитъ ея духу. Онъ беретъ рядъ отвдеченныхъ понятій и коллективныхъ существъ, служеніе, почтеніе, преданность которымъ люди обращаютъ въ свой идеалъ или въ свой нравственный долгъ, и, придавая этимъ отвлеченнымъ понятіямъ и коллективнымъ существамъ реальное бытіе, старается доказать, что они дъйствуютъ всегда эгоистически, ни объ чемъ и ни объ комъ, кромъ самихъ себя, не заботясь. Человъчество, напримъръ, или «народъ» (das Volk) живутъ, развиваются, процвѣтають, не соображаясь съ моими интересами и вообще съ интересами индивидуума, и часто на ихъ погибели строятъ свое благополучіе. Съ какой же стати я, индивидъ, буду поступать иначе? Шаткость этого аргумента отъ аналогіи слишкомъ очевидна, чтобы стоило тратить время на его опровержение. Если

**394** 

даже допустить, что отвлеченныя понятія и коллективныя существа им'яють реальное бытіе и соотв'ятственное сознаніе и что между ними н'ять и не можеть быть такого, которое принимало бы въ соображеніе интересы личности, вообще какіе бы то ни было чужіе интересы, то это еще не резонъ, чтобы личность должна была сл'ядовать ихъ прим'яру. Это еще надо доказать, а Максъ Штирнеръ ничего въ своемъ предисловіи не доказываетъ, а только утверждаетъ, и по истин'я auf Nichts. Впрочемъ, въ самой книгъ онъ занимаетъ совершенно другую и даже противоположную логическую позицію для обоснованія эгоизма.

Мы не можемъ привести всѣ, даже главнѣйшія, черты аргументаціи Макса Штирнера, да въ этомъ нѣтъ и надобности для уразумѣнія общаго характера его книги. Постараемся выдѣлить лишь то, что, съ одной стороны, можетъ объяснить странную судьбу книги, а съ другой — можетъ быть такъ или иначе приведено въ связь съ философіей Ничше.

Спрашивается, люди — эгоисты въ дъйствительности, или только должны быть таковыми, должны стремиться стать таковыми, въ силу моральной теоріи Макса Штирнера? И то, и другое. Авторъ полагаеть. что люди эгоисты по кореннымъ Свойствамъ своей природы и ничвых инымъ быть не могутъ. Но большинство людей — эгонсты, какъ онъ ихъ въ разныхъ мъстахъ своей книги называетъ. «безсознательныс», «половинчатые», «лицемърные», наконецъ. «одержимые» (besessene). Они создали или приняли на въру или притворяются, что върятъ въ цълый сонмъ отвлеченныхъ понятій, идей, идеаловъ, святынь, которые связываютъ ихъ по рукамъ и по ногамъ, требуютъ преданности, самоотверженія, тогда какъ единственная реальность для человъка есть его я. Такимъ образомъ, оказываются лишенными реальнаго бытія тѣ самыя отвлеченныя понятія и коллективныя существа, подражать которымъ намъ рекомендовалось въ предисловіи. Оказывается теперь, что только я реально, именно я, а не «человѣкъ», потому что человѣка вообще на свѣтѣ нѣтъ, это то же отвлеченное понятіе, больше того-ein Spuk, фантомъ, и антропософія Фейербаха есть только новый видъ теософіи. Человъка нътъ, а есть Иванъ, Петръ, Сидоръ, словомъ рядъ я. Полемику съ Фейербахомъ на этой почвѣ авторъ ведетъ такъ тщательно и вмѣстѣ съ тѣмъ страстно, что, повидимому, это именно обстоятельство дало поводъ одному историку философіи сказать: «Иронической каррикатурой фейербаховой критики религии было отрицание нравственности въ угоду эгоизма Максомъ Штирнеромъ» (Ибервегъ-Гейнце, «Исторія новой философіи»). Но Штирнеръ и не думалъ объ ироніи или каррикатурѣ и не сосредоточивалъ своей полемики на Фейербахѣ. Съ соціалистами, напримѣръ, онъ ведеть такой воображаемый разговорь: «Кто та личность. которую вы называете «всв»? - Общество. - Есть у него тьло? - Мы составляемъ его тело.-Вы? да вы и сами не тело; ты, правда, имѣешь тѣло, и ты, и ты, но вмѣстѣ вы тѣла, а не тѣло». Словомъ, всёмъ направленіямъ мысли Штирнеръ противопоставляеть лично мъстоимение перваго лица и другимъ рекомендуетъ признать «всемогущество» своего я. Онъ взываеть къ людямъ: «Тысячелѣтія культуры омрачили васъ, заставляли васъ думать, что вы не эгоисты, а призваны быть идеалистами («добрыми людьми»). Бросьте это! Не ищите свободы въ самоотверженіи. ишите себя, будьте эгонстами, пусть каждый изъ васъ станетъ всемогущимъ я. Яснъе: познайте только себя и откиньте ваши лицемърныя стремленія и вашу глупую страсть быть чъмъ-то отличнымъ отъ того, что вы есть. Я называю эти стремленія лицемфрными, потому что эт тысячельтія вы были всетаки эгонстами, но апатичными, самообманывающимися или сумасшедшими». Для историка философіи полемика Штирнера съ Фейербахомъ представляетъ, можетъ быть, особенный интересъ, въ виду твхъ діагностическихъ тонкостей и той логической послёдовательности, съ которыми онъ разграничиваетъ понятія: «человѣкъ» и «я». Но не менѣе діалектической ловкости и логической послѣдовательности обнаруживаетъ онъ, полемизируя съ «политическимъ либерализмомъ» своего времени (Фейербаховское теченіе онъ называетъ «гуманнымъ либерализмомъ», а соціалистическое-«соціальнымъ либерализмомъ»). То было въ Германіи время крайняго и чрезвычайно сложнаго политическаго возбужденія, когда готовились уже. въ ожиданіи окончательнаго толчка изъ Франціи, событія 1848 года. Различные оттѣнки политическаго либерализма, до республиканскаго включительно, осложнялись идеей національнаго единства и, подкапываясь подъ существующій строй, въ свою очередь подкапывались соціалистическими и коммунистическими теоріями. Въ этомъ сложномъ и разноголосомъ хорѣ Максъ Штирнеръ занялъ совершенно особое положение. Онъ воспользовался и теми аргументами противъ политическаго либерализма, которые выставила соціалистическая критика, но такъ какъ онъ и съ соціалистами отнюдь не единомыслилъ, то представилъ и такіе доводы, которые были вовсе не въ ихъ духѣ.

Политическій и экономическій либерализмъ училъ, что благо личности совпадаетъ съ благомъ общества, и именно государства, если послѣднее даетъ полный просторъ игрѣ индивидуальныхъ силъ, ограничиваясь ролью охранителя личныхъ правъ. Таково учение либерализма въ его первоначальномъ, чистомъ видѣ. — впослѣдствіи оно сдѣлало многія уступки. Соціалисты называли 'его «индивидуализмомъ», каковое названіе и сами либералы охотно принимали. Индивидуалисты, или еще «атомисты», они потому, что стремятся къ разложению старыхъ общественныхъ единицъ, каковы цехъ или земельная община, возстаютъ. противъ новыхъ союзовъ этого рода и разлагаютъ «государство» или «націю» на ихъ атомы. Такимъ образомъ, «свободное госупредставляется единымъ скопленіемъ свободныхъ и дарство» равноправныхъ гражданъ, индивидовъ. Съ теченіемъ времени, однако, опыть показаль, что личность, выбившаяся изъ узъ сословія, цеха, общины, попадаеть въ тиски нѣкотораго цѣлаго, названнаго однимъ писателемъ «системою наибольшаго производства», которая давить на нее, свободную и равноправную личность, въ своемъ родѣ не менѣе тяжко, чѣмъ старыя, разрушенныя общественныя единицы. Едва-ли поэтому приличествуетъ этой системѣ названіе индивидуализма. Но мы не будемъ теперь объ этомъ распространяться, тёмъ болёв, что Штирнеръ подходить къ дѣлу съ другой стороны. Онъ разсуждаетъ такъ. Старый порядокъ держалъ личность въ зависимости отъ мелкихъ общественныхъ единицъ, каковы сословія, цехи, общины, города. Она должна была прежде всего подчиниться извѣстному esprit de corps и уже черезъ посредство его входила въ составъ крупной общественной единицы-государства. Этому положило конецъ такъ называемое третье сословіе, имѣвшее мужество отринуть себя, какъ сословіе, и объявить себя «націей». При этомъ много говорилось о свободѣ, но дѣло сводится къ тому, что личность стала свободва отъ произвола другихъ личностей, но тѣмъ сильнѣе оказалась во власти «свободнаго государства» или «націи», представляемой буржуазіей. Каждый обязывается быть добрымъ «гражданиномъ», слугою буржуазнаго государства. (По нѣмецки это выходить ярче: «Bürger»—гражданинъ, «Bürgerthum»—буржуазія). Только въ качествѣ добраго гражданина я имѣю извѣстныя предоставленныя мнѣ конституціей или закономъ права, а не въ качествѣ Ивана, Сидора, Петра. Но и вообще, чѣмъ свободнѣе народъ (das Volk), тѣмъ связаннѣе единица. Это положеніе Штирнеръ иллюстрируетъ примѣромъ асинянъ, которые въ пору наибольшей своей свободы создали остракизмъ, изгоняя свободныхъ мыслителей и отравили Сократа.

Эгоисты-практики думають, конечно, только о себѣ, о своемъ «я», лишь надѣвая маску патріотизма или какого иного нравственнаго долга. Но теоретики эгоизма, строющіе на немъ систему морали, стремятся такъ или иначе связать личное благополучіе съ общимъ, что и называется «гармоніей интересовъ». Правда. Мандевиль, въ своей знаменитой «Баснѣ о пчелахъ» доказывалъ, что не только нищета и страданія, но и порокиподкупность, властолюбіе, разврать отдѣльныхъ личностей служатъ къ процвѣтанію цѣлаго общества. госудярства. Но Штирнеръ не удостоиваетъ даже упомянуть о «Баснѣ о пчелахъ», какъ, впрочемъ, не говоритъ и о другихъ теоретикахъ эгоизма. Въ упомянутомъ уже фельстонъ «Journal des Débats» (отъ 16 марта 1893 года; фельетонъ, очень поверхностный, подписанъ J. Bourdeau) цитируетъ, въ связи со Штирнеромъ и Ничше, книгу нѣкоего Гереке «Die Aussichtslosigkeit des Moralismus»: «Всемірная исторія учить нась, что нравственный народъ почти всегда народъ неумный, онъ ничего не создаетъ, не прогрессируетъ. Аппетиты (les désirs), жажда наслажденія безъ нравственной оглядки,-вотъ почва, на которой растуть и цвътуть роскошнѣйшіе цвѣты ума». Изъ фельетона недостаточно ясно отношеніе автора этой поистинѣ безстыжей тирады къ Штирнеру, но во всякомъ случаѣ, это Мандевилевскій выводъ, а не Штирнеровскій. Общаго между Мандевилемъ и Штирнеромъ только идея о противоположности интересовъ личности и общества, но то цѣлое, процвѣтаніе котораго Мандевиль строилъ на бѣдности, страданіяхъ и порокахъ, составляющихъ его единицъ, есть съ точки зрѣнія Штирнера такой же Spuk, какъ и всякое другое, и заботиться о его благополучіи онъ не сталъ бы. Да и личность есть Spuk: существую только я, такой-то, имярекъ, и я, только я-носитель всякаго права. Это центръ всей книги Макса Штирнера. Такимъ образомъ, Штирнеръ оставляетъ далеко за собой

Гоббса съ его bellum omnium contra omnes, ибо для Гоббса это было только «естественное состояніе», а не результать вѣковой цивилизаціи, выработавшей, казалось бы, путемъ безчисленныхъ жертвъ совсѣмъ иные принципы общежитія и нравственной дѣятельности.

*Ми*ю въ принципѣ принадлежить все, все есть моя собственность, моя и никого другого, но въ дѣйствительности мнѣ принадлежитъ то, что я могу взять. Подъ собственностью, Eigenthum, Штирнеръ разумѣетъ не только извѣстное юридическое и экономическое понятіе, а опять-таки все. Такъ, напримѣръ, онъ говоритъ: «Я въ тебѣ ничего не признаю и не уважаю, ни собственника, ни бѣдняка, ни человѣка, я тебя потребляю. Я нахожу, что соль придаетъ моей пищѣ вкусъ, и потому солю ее; въ рыбѣ я вижу питательный матеріалъ и потому ѣмъ ее; въ тебѣ я открываю способность скрашивать мою жизнь и потому выбираю тебя въ товарищи. Или: на соли я изучаю кристализацію, на рыбѣ—животныхъ, на тебѣ людей, и т. д. Ты для меня именно то, что ты есть, мой предметъ и, какъ мой предметъ хоя собственность».

Такихъ чудовищно циническихъ ръчей міръ не слыхалъ. Въ принципѣ нѣтъ, значитъ, нравственныхъ препятствій, пожалуй, даже и для людоъдства, если я увижу въ своемъ ближнемъ не «способность скрашивать мою жизнь», а «питательный матеріалъ». Естественно вытекающее изъ всего вышеприведеннаго презрѣніе къ слабымъ и возвеличеніе сильныхъ получаетъ свое окончательное развитіе у Ничше. Но и Штирнеръ презираетъ слабыхъ и возвеличиваетъ сильныхъ. Иногда онъ это дълаетъ въ такой формѣ, что не согласиться съ нимъ нельзя; такъ, напримвръ, когда онъ говоритъ о «сильномъ», рубящемъ священное дерево передъ глазами «слабыхъ». «преданныхъ» этой святынѣ язычниковъ. Но дѣло въ томъ, что «преданность» чему бы то ни было, кромѣ своего «я», и «слабость»-для него синонимы. «Слабы самоотверженные», говорить онъ. «Тоть недостоинъ имѣть, кто по слабости позволяеть у себя взять. недостоинъ, потому что неспособенъ». «Совъсть есть шпіонъ».

Отрицая всѣ общественныя формы, какъ существующія, гакъ и проектируемыя, Штирнеръ отрицаетъ и партіи. Онъ беретъ подъ свою защиту перебъжчиковъ, ренегатовъ и апостатовъ или, по крайней мѣрѣ, протестуетъ противъ того клейма безнрав-

Digitized by Google

ственности, которое накладывается на нихъ общественнымъ мнѣніемъ. Онъ употребляетъ при этомъ очень ловкій пріемъ, указывая на то, что перебѣжчики всегда охотно принимаются той стороной, къ которой они перебѣжали, да и всякая партія своей пропагандой зазываетъ къ себѣ перебѣжчиковъ, а слѣдовательно, дескать, никто въ дѣйствительности не считаетъ ихъ людьми безнравственными. Штирнеръ упускаетъ изъ виду, что въ самомъ фактѣ перемѣны убѣжденій никто не видитъ чего-нибудь безнравственнаго и что люди всегда отличаютъ новообращеннаго Савла отъ Іуды.

Любопытенъ еще отвѣтъ Штирнера на заданный имъ себѣ отъ имени читателей вопросъ: зачѣмъ онъ пишетъ? Онъ говоритъ: «Не изъ любви-ли къ вамъ стараюсь я, по мѣрѣ моихъ силъ, разсѣять омрачающіе васъ фантомы и предразсудки? Не изъ любвили къ людямъ пишу я? Нѣтъ, я пишу потому, что хочу дать существованіе на свѣтѣ моимъ мыслямъ; и если бы я предвидѣлъ, что эти мысли нарушаютъ ваше спокойствіе, если бы кровавыя войны и погибель многихъ поколѣній должны были вырости изъ посѣва этихъ мыслей, я всетаки высказалъ бы ихъ. Дѣлайте съ ними, что хотите, это ваше дѣло и меня не касается... Но не только не ради васъ, а и не ради истины высказываю я то, что думаю. Нѣтъ... Я пою, потому что я пѣвецъ, и вы мнѣ нужны, потому что мнѣ ваши уши нужны».

Всѣ эти гордыя рѣчи говорилъ скромный учитель (и, кажется, въ женскихъ учебныхъ заведеніяхъ), ничѣмъ себя, кромѣ одной книги, не ознаменовавшій и, не смотря на весь свой радикализмъ, не принимавшій никакого или. по крайней мѣрѣ, сколько нибудь замѣтнаго участія въ бурныхъ политическихъ событіяхъ своего времени. Но онъ, повидимому, на что-то разсчитывалъ въ этомъ родѣ. Въ книгѣ есть слѣдующая лирическая страница.

«Въ ту минуту, какъ я пишу это, начинаютъ звонить колокола, чтобы возвѣстить на завтра торжество тысячелѣтняго существованія нашей дорогой Германіи \*). Звоните, звоните ейпохоронную пѣсню! Вы такъ торжественно звоните, какъ будто вашими языками движетъ мысль о погребальныхъ проводахъ. Нѣмецкій народъ и нѣмецкіе народы имѣютъ за собой тысяче-

<sup>\*)</sup> Германія праздновала свое тысячелѣтіе въ 1843 году.

лѣтнюю исторію. Какая додгая жизнь! Идите же на покой, на вѣчный покой, и пусть будуть свободны всь, кого вы такъ долго держали въ оковахъ. Умеръ народъ-да здравствую я! О ты, мой измученный нѣмецкій народъ, въ чемъ состояла твоя мука? То была мука идеи, не могущей создать себѣ тѣло, мука фантастическаго духа, исчезающаго при каждомъ крикъ пътуховъ и всетаки стремящагося къ бытію. И во мнѣ ты долго жилъ, ты – дорогой фактомъ, ты – дорогая идея. Я уже почти мечталъ, что нашелъ слово для твоего избавленія, нашелъ плоть и кровь для блуждающаго духа. Но вотъ я слышу звонъ колоколовъ, провожаю. щихъ тебя на въчный покой, исчезаетъ послъдняя надежда, изсякаетъ послѣдняя любовь, и я ухожу изъ пустыннаго дома покойниковъ къ живымъ. Прощай, мечта милліоновъ людей, прощай, тиранъ своихъ дѣтей! Завтра положатъ тебя въ гробъ, скоро послёдують за тобой твои братья. А съ ними будеть похоронено челов'вчество, и я стану самъ себъ принадлежать, я-твой смъющійся наслѣдникъ!»

Комическое впечатлѣніе производить эта красивая страница, если вспомнить, что гордое «я» Макса Штирнера, противопоставлявшее себя всему міру и весь міръ вызывавшее на бой, такъ скоро затушевалось забвеніемъ. неизвѣстностью, нищетою. а политическая Германія расцвѣла новымъ пышнымъ цвѣткомъ Максъ Штирнеръ пошелъ, какъ ключъ ко дну, въ бурныхъ волнахъ современной ему жизни, болѣе, чѣмъ когда-нибудь, искавшей общественнаго идеала. Но черезъ сорокъ лѣтъ онъ вынырнулъ въ той же Германіи въ образѣ Фридриха Ничше, который, правда, кончилъ сумасшествіемъ, но уже не только заставилъ говорить о себѣ, а встрѣтилъ восторженныхъ слушателей, почитателей, практическихъ послѣдователей. Это, конечно, знаменательно и характерно для нашего времени.

Надо только помнить, что успѣхъ идеи еще отнюдь не составляетъ ея оправданія. Напротивъ, онъ можетъ служить ея осужденіемъ, какъ оно и есть въ данномъ случаѣ.

Максъ Штирнеръ не обнаружилъ, конечно, большой прозорливости или чуткости, предсказывая чуть не буквально на завтрашній день смерть и похороны Германіи. Гораздо, повидимому, правѣе оказались тѣ нѣмецкіе патріоты сороковыхъ годовъ, которые мечтали о великой и единой Германіи: вотъ вѣдь она, эта великая и единая Германія, на-лицо. Не надо, однако, упускать

26

изъ виду, что эта созданная Бисмаркомъ Германія не имъ̀етъ ничего общаго съ мечтою нѣмецкихъ патріотовъ сороковыхъ годовъ..

Мы не имъемъ свъдъній о Штирнеръ, о его личности и жизни. Знаемъ только, что онъ былъ неудачникъ и умеръ въ неизвъстности и нищетъ. Книга его посвящена «Meinem Liebchen Marie Döhnhart», но извъстно, что Liebcnen'ы не всегда скрашиваютъ одиночество и сиротство, и, можетъ быть, Штирнеръ былъ въ жизни такой же Einziger лично, какъ и его книга въ нравственно политической литературѣ, какъ и самое заглавіе его книги. Я это говорю только мимоходомъ и чтобы напомнить читателю нашу предыдущую бесталу о Раскольниковт и «выдающейся женщинъ». Непосредственно и увъренно связывать характеръ книги Штирнера съ его личною судьбою я не думаю, во-первыхъ, потому, что объ этомъ можно только догадываться, а во-вторыхъ, потому, что иного сиротство можетъ натолкнуть на совствить другой ходъ мыслей. Но то обстоятельство, что современникамъ Штирнера оказался совершенно чуждъ строй его мысли, даетъ всетаки нѣкоторое право думать, что на его книгь лежить печать чего-то, исключительно личнаго. И, дъйствительно, въ общественной атмосферѣ того времени не было ничего нитающаго это горделивое сиротство одинокаго я. Напротивъ, то было, какъ уже сказано. время напряженнъйшей въры въ очень разнообразные и другъ другу противоръчащие, но именно общественные идеалы. Сироты фактически были и тогда, но они были богаты надеждами на единеніе. Знаменитый возгласъ: «einiget euch!» былъ девизомъ не только въ той сферѣ, въ которой онъ раздался. И понятно, что книга Штирнера не ко двору пришлась. Для нашей читающей публики, для которой успѣхъ и «послѣднее слово» такъ много значатъ, судьба книги Штирнера особенно поучительна. Философія Фридриха Ничше есть «послѣднее слово», но Ничше въ значительной своей части предвосхищенъ Максомъ Штирнеромъ. И возрождение Штирнера свидѣтельствуетъ не о томъ, что въ его книгѣ содержится истина, а о томъ, что мы переживаемъ трудное время шатанія общественныхъ идеаловъ и эгоистической разнузданности.

Между Штирнеромъ и Ничше есть, однако, одна, очень существенная разница, помимо того, что все литературное наслъдство перваго состоитъ изъ одной книги, а Ничше написалъ цълый десятокъ томовъ. Говоря о Штирнерѣ, Ланге («Geschichte Materialismus») замѣчаеть: «Жаль. что у этой книги-самой крайней, какую мы только знаемъ-нѣтъ второй, положительной части. Написать ее было бы легче, чвиъ такое же добавление къ философіи Шеллинга, потому что изъ безграничнаго «я» можно, какъ мою волю и мое представление. вновь возродить всякаго рода идеализмъ. Онъ такъ подчеркиваетъ волю, что она становится коренною силою человъческаго вещества. Онъ можетъ напомнить Шопенгауера». И если Штирнеръ оказывается единственнымъ теоретикомъ эгоизма, выдержавшимъ свою точку зрвнія отрицанія всякой жертвы со стороны челов'тческаго «я», всякой преданности какому бы то ни было идеалу, такъ именно потому, что онъ только отрицаніемъ и ограничился. Ничше, напротивъ, даетъ нѣчто положительное. Совпалъ-ли бы Штирнеръ въ этомъ отношении съ Ничше, если бы написалъ свою вторую часть, судить трудно: мнѣ кажется, нѣтъ. Во всякомъ случаѣ, и теперь у Штирнера есть отдѣльные, правда, очень слабые и разбросанные намеки на какія то уступки. Такъ напримъръ, говоря о непреклонномъ правѣ собственности (въ его смыслѣ слова), онъ пишеть: «Что я держу въ своей власти, то и есть моя собственность. Уходитъ изъ моей власти какой-нибудь предметъ,-безразлично, какою силою, напримъръ, въ силу моего признанія чужого права на предметъ, - право собственности погашено». Или: «я съ благодарностью принимаю все, что дали мнѣ вѣка образованія; ничего изъ этого наслѣдства я устранить не хочу: я не даромъ жилъ. Не пропадетъ для меня и опыть, что я имъю власть надъ своей природой, что мнѣ нѣтъ надобности быть рабомъ своихъ страстей». Или еще: «Я тоже люблю людей, и не отдъльныхъ людей, а всякаго. Но я люблю ихъ съ сознаніемъ эгоизма. Я люблю ихъ, потому что эта любовь доставляетъ мнѣ счастіе, потому что любовь во мнѣ естественна, потому что мнѣ такъ нравится. «Закона любви» я не знаю. Я сочувствую каждому чувствующему существу, и его мука мучаетъ меня, а радость радуетъ. Видя страданія любимаго человѣка, я самъ страдаю и не могу успокоиться, пока не испробую всего, чтобы его утвпить и развеселить; если онъ веселъ я радуюсь его веселью. Изъ этого не слѣдуетъ, что меня удручаетъ, или радуетъ тотъ самый предметь, который приводить въ это состояние его. Уже при каждомъ физическомъ страдании ясно, что я чувствую не такъ. какъ

онъ: у него болить зубъ, а мнѣ больна его боль. Если я вижу горькую морщину на лбу любимаго человѣка, я снимаю ее поцѣлуемъ. Но если бы я не любилъ его, онъ можетъ сколько угодно морщиться, меня это нисколько не трогаетъ: я устраняю свое горе». Наконецъ, Штирнеръ, отрицая всякое «общество», Gesellschaft, говоритъ, хотя и очень темно, сочувственно о какихъ-то «союзахъ», Vereine. Правда, это будутъ «союзы эгоистовъ», но если въ нихъ будутъ снимать поцѣлуями горькія морщины со лба и уступать другъ другу свои права, такъ дѣло еще не такъ страшно...

Изъ этого видно, какъ правъ былъ Ланге, утверждая, что на неограниченномъ «я» Макса Штирнера могла бы быть построена. цѣлая законченная идеалистическая система. Изъ этого видно также, что исключительное положеніе книги Штирнера въ нравственно-политической литературѣ есть только кажущееся исключеніе изъ общаго правила: мораль начинается съ того момента, когда человѣческое я накладываетъ на себя какую-нибудь узду. Штирнеръ пересталъ бы быть въ этомъ отношеніи исключеніемъ, если-бы написалъ вторую, положительную часть своей книги. Но это еще не рѣшаетъ вопроса о нравственной цѣнности тѣхъ идеаловъ, которые онъ въ такомъ случаѣ предъявилъ бы.

## XIV \*).

## О г. П. Струве н его "Критическихъ замѣткахъ по вопросу объ экономическомъ развити Россін".

Я вчитывался въ странныя, то глубокомысленныя, то лишенныя всякаго смысла, то истинно художественныя, то безобразныя сочиненія Ничше, въ разсчетѣ исполнить давнишнее обѣщаніе читателямъ «Русскаго Богатства» и познакомить ихъ съ этимъ удивительнымъ писателемъ. Но нашему брату-журналисту, обреченному откликаться на разнообразнѣйшія явленія литературы и жизни, трудно сосредоточиться на той или на другой темѣ, не отвлекаясь въ стороны. И чѣмъ шире тема, — а сочиненія Ничше въ цѣломъ представляютъ очень широкую тему, – тѣмъ соблазнительнѣе привести съ ней въ связь многое, просто случайно, по дорогѣ подвертывающееся, особенно, если это случайно

\*) 1894, октябрь.

404

подвернувшееся и само по себѣ имѣетъ или имѣло для васъ значеніе.

Только что вышла книжка г. П. Струве: «Критическія замѣтки по вопросу объ экономическомъ развитіи Россіи»; книжка во многихъ отношеніяхъ чрезвычайно интересная. Я отнюдь не думаю бесѣдовать объ ней, такъ сказать, вплотную, тѣмъ болѣе, что мы имѣемъ пока только первый выпускъ, и сколько ихъ будеть еще, а слѣдовательно, и какую долю всего, что желаетъ сказать г. Струве, составляетъ этотъ выпускъ, — неизвѣстно. Но нѣсколько замѣчаній я себѣ позволю.

Прежде всего одна ничтожная сама по себѣ мелочь, но которая à la longue. наконецъ, просто надобдаетъ. Г. Струве, цитируя какого нибудь писателя, любитъ испещрять свои цитаты вопросительными и восклицательными знаками. Иногда эти знаки препинанія должны выражать его несогласіе съ мыслью цитируемаго писателя, и тогда, они, конечно, законны, хотя и то, признаться, надобдають своей многочисленностью. Но иногда г. Струве замахивается вопросительнымъ знакомъ просто надъ словомъ, которое, по его мнѣнію, неудачно или неправильно выражаеть по-русски извѣстную мысль. Эта молчаливая, но тѣмъ не менѣе выразительная грамматическая критика, представляющая нѣкоторую роскошь въ трактатѣ объ экономическомъ развитіи Россіи, быть можетъ, особенно неумъстна въ произведеніяхъ г. Струве. До сихъ поръ онъ былъ больше нѣмецкій писатель, чѣмъ русскій, и въ настоящей своей работь употребляетъ иногда нъмецкія слова, когда ихъ очень легко сказать по-русски (напримъръ, на стр. 54 Auseinandersetzung или на стр. 10 zwingend), а по-русски онъ можетъ выразиться, напримъръ, такъ: «Національная система» Листа-побѣдная пѣснь торжествующаго товарнаго производства, во всеуслышание провозглашающая его культурно-историческую мощь и побѣдоносное шествіе по всѣмъ языкамъ» (124). Это «шествіе по языкамъ» обязываетъ, повидимому, г. Струве къ нъкоторой скромности по части русской грамоты. А между тъмъ, онъ чрезвычайно строгъ. Напримѣръ, одну мою фразу онъ цитируетъ такъ: «Современный экономический порядокъ въ Европъ началъ складываться еще тогда, когда наука, завѣдующая (?) этимъ кругомъ явленій, не существовала и когда нравственныя идеи были крайне грубаго свойства». Что удивило «шествующаго по всѣнъ языкамъ» г. Струве во фразѣ: политическая экономія завъдуетъ кругомъ явленій экономическаго порядка? По-нѣмецки это можетъ быть не хорошо, а по-русски, увъряю васъ, г. Струве. ни въ комъ вопроса не возбуждаетъ и вопросительнаго знака не требуетъ. Одинъ нѣмецъ спросилъ другого нѣмца, выходившаго изъ парикмахерской, что онъ дѣлалъ? Тотъ отвѣчалъ почему-то порусски: «стригнулся». Вопрошавшій поправиль: по-русски надо сказать не «стригнулся», а «стриговался». Я надъюсь, что это были очень почтенные нѣмцы, можеть быть, доктора философіи, у которыхъ я долженъ многому учиться, но вѣдь не русскому же языку! А между тѣмъ, у насъ къ инкрустаціи вопросительныхъ и восклицательныхъ знаковъ въ цитатѣ изъ русскихъ писателей чаще всего прибѣгаютъ «шествующіе по всѣмъ языкамъ» инородцы: г. Струве, г. Слонимскій, г. Волынскій. Я могу, наконецъ, протестовать противъ этого, потому что, во-нервыхъ, это просто скучно становится, а во-вторыхъ, потому, что я всегда готовъ у всякаго инородца поучиться тому, что онъ знаетъ, и почтить въ немъ тѣ достоинства, которыми онъ обладаетъ. И самого г. Струве «справедливость обязываетъ сказать, что г. Михайловскому всякій націонализмъ былъ всегда совершенно чуждъ» (15).

Это, конечно, совсѣмъ мимоходомъ и не спеціально по адресу г. Струве.

Въ книжкъ г. Струве меня пріятно поразило слѣдующее признаніе относительно исповѣдуемой имъ доктрины экономическаго матеріализма или «матеріалистическаго пониманія исторіи»: «Мы не можемъ не признать, что чисто философское обоснование (курсивъ, какъ и ниже, принадлежитъ г. Струве) этого ученія еще не дано, и что оно еще не справилось съ твмъ огромнымъ конкретнымъ матеріаломъ, который представляетъ всемірная исторія. Нуженъ, очевидно, пересмотръ фактовъ съ точки зрѣнія новой теоріи; нужна критика теоріи на фактахъ. Быть можеть, многіе односторонности и слишкомъ поспѣшныя обобщенія будуть оставлены. Но зерно ученія является, на нашъ взглядъ, върнымъ». (46). Итакъ, матеріалистическое пониманіе исторіи пока еще не оправдано ни философскою мыслью, ни фактически, но содержитъ въ себъ, на нашъ взглядъ, на взглядъ г. Струве, вѣрное зерно. Привѣтствую эту добросовъстность и скромность. Привътствовалъ бы еще сильнъе, если бы эти качества отражались въ самой книжкѣ. Къ сожалѣнію, этого нѣтъ, и въ дальнѣйшемъ изложеніи г. Струве разсуждаетъ такъ, какъ будто философски не обоснованная и фактически не

Digitized by Google

провъренная теорія не подлежить ръшительно никакимъ сомнъніямъ. Въ самомъ предисловіи, которое вѣдь всегда есть послѣсловіе. г. Струве объявляеть, что его задача исключительно полемическая и что «полемика эта, являясь принципіальной, очень часто не могла быть ничёмъ инымъ, какъ прямымъ противопоставленіемъ двухъ совершенно различныхъ точекъ зрѣнія, такъ какъ contra principia negantem disputari non potest». И эти двѣ совершенно противоположныя точки зрѣнія суть: съ одной стороны, «стройное соціологическое міровоззрѣніе, традиціонно господствующее въ нашей прогрессивной литературъ», а съ другой -- теорія экономическаго матеріализма или матеріалистическаго пониманія исторіи. Какъ для върующаго мусульманина достаточно простого сопоставленія той или другой предлагаемой ему мысли съ тѣмъ или другимъ изреченіемъ Корана, чтобы признать ее правильной или неправильной. -- ибо Аллахъ великъ и Магометъ пророкъ его. -- такъ и г. Струве «очень часто» довольствуется противопоставленіемъ, которое и рѣшаетъ для него вопросъ. Такъ что даже непонятно, зачёмъ онъ отдалъ дань справедливости, говоря о философской необоснованности и фактической непровъренности своего Корана. И не только основныя положенія, какое-то ближайшимъ образомъ не опредбленное «зерно» не обоснованной и не провъренной теоріи неприкосновенно для г. Струве, а и всѣ выводы изъ этого зерна, сдѣланные основателями теоріи. Г. Николай-онъ есть открытый, откровенный «матеріалистъ», но онъ приходитъ къ нѣкоторымъ практическимъ выводамъ, въ частностяхъ не предвидѣннымъ основателями теоріи, и г. Струве объявляетъ ему войну, не менѣе безпощадную, чъмъ остальнымъ несогласно-мыслящимъ.

Окончательный практическій выводъ самого г. Струве формулированъ въ слѣдующихъ послѣднихъ строкахъ его книжки: «Признаемъ нашу некультурность и пойдемъ на выучку къ капитализму». Соединительный союзъ и и здѣсь является результатомъ все той же непоколебимой вѣры въ Коранъ, такъ какъ отнюдь не обязательно, присоединяясь къ первой половинѣ этого призыва, согласиться и со второю. А между тѣмъ, въ основѣ столь рѣшительнаго призыва лежитъ прошу не забывать этого – философски не обоснованная и фактически не провѣренная теорія. По Коранъ и не требуетъ философскаго обоснованія и фактической провѣрки, не только не требуетъ, а прямо враждебенъ имъ.

Г. Струве противопоставляетъ доктрину экономическаго мате-

ріализма «стройному соціологическому міровоззрѣнію, традиціонно господствующему въ нашей прогрессивной литературѣ». Это говорится въ предисловіи. Въ текстѣ «наша прогрессивная дитература» сводится къ «народничеству», что, конечно, неосновательно, какъ ни старается г. Струве расширить понятіе о народничествѣ. Вдобавокъ, «авторъ ни малѣйшимъ образомъ не претендуетъ на скольконибудь полное, исчерпывающее знакомство съ этой литературой: онъ обратился къ ней и изучалъ ее преимущественно съ точки зрѣнія публицистической, не останавливался на историко-литературныхъ деталяхъ, не «рылся» въ старыхъ изданіяхъ, а стремился только ясно схватить основныя идеи изучаемой доктрины». Нельзя сказать, чтобы и это быль основательный пріемь. Не «роясь» вт. подлежащей изслѣдованію литературѣ, едва ли можно «ясно схватить основныя ея идеи». Не по наитію же рѣшать: здѣсь основныя идеи, а здѣсь – разныя детали, съ которыми не стоитъ знакомиться. И г. Струве, конечно, не по наитію выдѣлялъ «основныя идеи» и выбрасывалъ «детали», но не была эта разборка и илодомъ настоящаго изученія, какъ увидимъ. Да въдь онъ и самъ ни малъйшимъ образомъ не хвалится даже сколько нибудь полнымъ знакомствомъ съ предметомъ. Было бы поэтому гораздо правильнѣе, если бы г. Струве говорилъ лишь о тѣхъ отдѣльныхъ литературныхъ явленіяхъ, которыя его почему нибудь заинтересовали, а не о «стройномъ соціологическомъ міровоззрѣніи, традиціонно господствующемъ въ нашей прогрессивной литературѣ» (онъ его называеть также «самымъ вліятельнымъ міровоззрѣніемъ 60-хъ, 70-хъ и 80-хъ годовъ»). Однако, и съ твми отдъльными литературными явленіями, которыя г. Струве удостоивають своей полемики, ему надлежало бы познакомиться нѣсколько ближе. даже избѣжать кое-какихъ ошибокъ.

«Положеніе, которое представителями экономическаго матеріализма повторяется съ замѣчательною настойчивостью, гласитъ, что дѣйствительность, факты создають идеалы» (43). Такъ говоритъ г. Сгруве, и говоритъ совершенно справедливо. «Соціологи-матеріалисты» дѣйствительно настойчиво повторяютъ это положеніе, слегка варьируя выраженія. Такъ, напримѣръ, г. Струве приводитъ слѣдующія слова Энгельса (изъ его полемической противъ Дюринга книги): матеріалистическое пониманіе исторіи указало «путь для объясненія сознанія людей изъ ихъ бытія въ противоположность прежнему объясненію бытія изъ сознанія». Это наиболѣе общій тезисъ «матеріа-

листовъ» и, можетъ быть, то именно «зерно ученія», которое г. Струве, даже въ минуту своего благоразумнаго скептицизма, признаеть «върнымъ». Въ гораздо менъе обшей формъ этотъ тезисъ выражается у того же Энгельса, напримъръ, такъ: «исторія каждой эпохи заключается не въ ея философіи, а въ ея эконо. микъ». Я подчеркнулъ слова: «въ гораздо менъе общей формъ». чтобы обратить внимание читателей на существенную разницу между двумя приведенными формулами Энгельса. «Матеріалистическое понимание история» и «экономический матеріализмъ» — далеко не одно и то же. хотя и въ нѣмецкой и въ нашей литературѣ эти два термина часто замѣняють другъ друга, какъ равнозначущіе. Идеалы создаются дійствительностью, фактами, говорить г. Струве. Это доказать въ настоящее время не трудно. потому что это результать многовѣковой работы человѣческаго ума. Но доказать это не значить убъдить читателей или слушателей въ непреложности экономическаго матеріализма; для этого послѣдняго требовалось бы еще доказать, что именно экономическая действительность, и только она, лежитъ въ основе всехъ идеаловъ. Возьмемъ примъръ. Возьмемъ, положимъ, надълавшія недавно большого шуму румынско-венгерскія отношенія и представимъ ихъ себѣ, для ясности, въ самой рѣзкой формѣ, хотя бы и превосходящей настоящее положение дълъ яркостью красокъ. Представимъ себѣ, что румыны стѣснены венграми не только въ печати и въ дѣлахъ мѣстнаго самоуправленія и представительства въ парламентъ, но и въ употребленіи родного языка, въ отправлении богослужения, въ обучении юношества и т. д., и т. д. И вотъ на этой почвѣ выростаютъ идеалы, съ одной стороны, независимой и возсоединенной Румыніи или, по крайней мъръ, полной автономіи венгерскихъ румынъ въ составѣ имперіи Габсбурговъ, а съ другой — румынскаго патріота, обязаннаго прежде всего помнить, --- будь онъ бояринъ или пастухъ, богачъ или нищій, — что онъ румынъ. Пдеалы эти могутъ развиваться во встахъ формахъ литературы, начиная съ научнаго или философскаго трактата и кончая лирикой; могутъ расширяться далеко за предълы Румынии, перекраивая, напримъръ, карту Европы на основаніи принципа національности или, напротивъ того, домогаясь подчиненія румынамъ окружающихъ народовъ и т. д. И какъ бы высоко ни залетали эти идеалы, проницательный историкъ усмотритъ ихъ земное происхожденіе, --- ту «дъйствительность», тъ

«факты», которые «создали эти идеалы». Будетъ ли это матеріалистическое пониманіе исторіи? Едва ли столь общеупотребительный историко-критическій пріемъ требуетъ столь спеціальнаго наименованія, но это во всякомъ случав не экономическій матеріализмъ, который долженъ разыскать «сущность» румынсковенгерскихъ отношеній и доказать, что сущность эта заключается ни въ чемъ иномъ, какъ въ экономикѣ, - въ формахъ производства и обмѣна. Между тѣмъ, иной историкъ можетъ искать эту сущность въ совствиъ другой области, напримтъръ, въ самой крови двухъ враждебныхъ національностей (достигающихъ въ данномъ случаѣ почти степени различныхъ расъ). Подобныя историческія теоріи выдвигались не разъ, и онъ уже несомнѣнно матеріалистическія, отнюдь, однако, не будучи въ то же время экономическими. Цитируемый г-мъ Струве Энгельсъ утверждаетъ, что «всегда данная экономическая структура общества образуеть то реальное основание, изъ котораго въ конечномъ счетъ слъдуетъ выводить всъ тъ надстройки, которыми являются правовыя и политическія учрежденія, равно какъ религіозныя и философскія и всѣ прочія воззрѣнія каждаго даннаго историческаго періода», и что въ этомъ именно и состоитъ матеріалистическое пониманіе исторіи. Ну, а если я буду искать корня или фундамента не только правовыхъ и политическихъ учрежденій, философскихъ и иныхъ воззрѣній общества, но и его экономической структуры, - въ расовыхъ или племенныхъ особенностяхъ его членовъ. - въ пропорціяхъ продольнаго и поперечнаго діаметровъ ихъ череповъ, въ характерѣ личного угла, въ размѣрахъ и направленіи челюстей, въ размѣрахъ грудной клѣтки, въ силѣ мускуловъ и т. д. или, съ другой стороны, въ факторахъ чисто географическихъ, - въ островномъ положении Англіи, въ степномъ характерѣ части Азіи, въ гористой природѣ Швейцаріи, въ замерзаніи рѣкъ на сѣверѣ и т. д., и т. д.,развѣ это не будетъ матеріалистическое пониманіе исторіи? Ясно, что экономическій матеріализмъ, какъ историческая теорія, есть лишь частный случай матеріалистическаго пониманія исторіи. и ему не полагается прятаться за столь общее положение, какь «объясненіе сознанія людей изъ ихъ о́ытія въ противоположность прежнему объясненію бытія изъ сознанія».

Ту же мысль, какъ мы видѣли, г. Струве выражаетъ словами: «дѣйствительность, факты создаютъ идеалы». Мимоходомъ

сказать, г-ну Струве, столь строгому по части русскаго языка, слѣдовало бы выражаться яснѣе. Приведенную фразу можно по духу русскаго языка понять и такъ, что идеалы создаются двиствительностью, фактами. и, наобороть, такъ, что двиствительность. факты создаются идеалами. Но я понимаю, что хочеть сказать г. Струве, и потому вопросительнаго знака не ставлю. Онъ хочеть повторить слова своихъ нѣмецкихъ учителей, но въ этомъ случаѣ пропускаетъ вторую, отрицательную половину ихъ формулы. У нихъ какъ мы видѣли, объяснение сознания изъ бытия противополагается объясненію бытія изъ сознанія, фундаменть исторіи ищется не во философии, а въ экономикъ. Настойчивость, съ которою «матеріалисты» повторяють эту формулу именно въ двойственномъ видѣ-положительномъ и отрицательномъ-чрезвычайно замѣчательна. Иной русскій читатель, даже увлеченный соблазнительною ясностью и стройностью экономическаго матеріализма, но мало св'адующій вообще (а такихъ очень много), можеть, пожалуй, призадуматься: при чемъ тутъ эти отрицательныя прибавки---«а не въ философіи», «а не бытія изъ сознанія»? Развѣ кто-нибудь когда-нибудь утверждаль, что исторія данной эпохи заключаются въ выставленныхъ ею философскихъ доктринахъ? а если кто-нибудь утверждалъ такую, на трезвый и, можетъ быть, слишкомъ трезвый взглядъ средняго русскаго читателя, нельпость, то развы это такъ важно, чтобы заслуживать столь настойчиваго опроверженія

Позвольте привести по .Іьюису одинъ эпизодъ изъ біографіи Гегеля: «Феноменологія духа» была окончена въ ночь знаменитой Іенской битвы. Артиллерія громила городскія стѣны, но философъ былъ такъ погруженъ въ свое произведеніе, что и не замѣтилъ этого. Онъ продолжалъ писать, подобно Архимеду, который не прерывалъ своихъ ученыхъ изслѣдованій во время осады Сиракузъ. На слѣдующее утро съ рукописью въ рукѣ выходить онъ на улицу и отправляется къ своему издателю, твердо увѣренный, что судьбы человѣчества зависятъ отъ груды бумагъ, которыя онъ бережно несетъ въ рукахъ. Но едва успѣлъ онъ выйти изъ дому, какъ ему попадаются навстрѣчу бородатые французскіе солдаты, которые останавливаютъ его и весьма недвусмысленно даютъ ему понять, что въ настоящее время судьбы человѣчества зависятъ вовсе не отъ рукописей».

Можетъ быть, дёло происходило не совсёмъ такъ (если не

ошибаюсь, «Феноменологія духа» уже печаталась, и французскіе солдаты не на улицъ остановили Гегеля, а ворвались въ его квартиру). Но приведенная картинка можеть во всякомъ скучат служить символическимъ отвѣтомъ на вопросъ: развѣ кто-нибудь когда-нибудь думалъ, что исторія эпохи заключается въ ея философіи? и развѣ это такъ важно? Было время, когда, примѣняя слова одного стариннаго русскаго писателя. можно было сказать: «нынѣ и въ домѣхъ, и на путяхъ, и на торжищахъ, иноци и мідстіи и вси сонмятся, вси о философіи пытають», и когда философія и ея тогдашній предметь-«идся» считались даже не «пупомъ земли». а центральнымъ всеопредѣляющимъ пунктомъ всего мірозданія во всей безконечности его пространства и времени. Это было въ Германіи, и тамъ же, конечно, должна была проявиться всего сильнъе реакція противъ такого направленія мысли или, върнъе, противъ такого ея сосредоточенія въ самой себѣ. Поэтому-то основатели экономическаго матеріализма, будучи нѣмцами, и твердятъ съ такою настойчивостью: «не въ философіи». Есть-ли резонъ для такой настойчивости у насъ въ Poccin?

Прежде, чтых отвечать на этотъ вопросъ, заметимъ, что въ отрицательныхъ половинахъ основной формулы соціологовъ-матеріалистовъ заключается протестъ или реакція не противъ философія вообще, а, повидимому, именно противъ гегельянской. Ей именно принадлежить «объяснение бытия изъ сознания», тогда какъ, напримъръ, у Шопенгауера основою бытія является Воля, у Гартиана – Безсознательное (и тамъ, и тутъ пѣчто въ разныхъ смыслахъ даже прямо противоположное Сознанію). Я беру эти двъ позднѣйшія философскія системы, потому что, казалось бы, если ужъ нужна двойственная формула экономическаго матеріализма то вторая, отрицательная ея половина естественно должна-бы была воевать съ позднѣйшими явленіями въ области философіи, а не съ гегельянствомъ, которое ist längst gestorben, verdorben, залитое новыми волнами философской мысли. Вотъ ужъ и еще звѣзда загорѣлась на нѣмецкомъ философскомъ небосклонѣ: Ничше, во многихъ отношеніяхъ особенно интересный для соціологовъматеріалистовъ или именующихъ себя матеріалистами, а они все это минують и только Гегеля поминають. Такое упорство дѣйствительно достойно вниманія, и даже въ гораздо большей степени. чёмъ думаетъ г. Струве. Дёло, впрочемъ, объясняется до-

Digitized by Google

вольно просто, если вспомнить, что основатели экономическаго матеріализма— гегельянцы и, въ качеств'в таковыхъ, потому такъ настойчиво твердятъ: «не въ философіи», не изъ сознанія», что не могутъ, да и не пытаются выбиться изъ круга гегельянской мысли.

Можеть быть, нъсколько преувеличенно, но всетаки не безъ. основанія отмѣтивъ ту заслугу Гегеля, что онъ понялъ исторію, какъ процессъ, какъ рядъ измѣненій, законосообразно между собою связанныхъ, и, такимъ образомъ, поставилъ новую задачу историческому пониманію, Энгельсъ (въ полемической противъ. Іюринга книгв) прододжаеть: «Что Гегель этой задачи не рвшиль, это для насъ здъсь безразлично. Заслуга его, составляющая цълую эпоху, была въ томъ, что онъ ее поставиль. Хотя Гегель, на ряду съ С. Симономъ, и является наиболѣе универсальнымъ умомъ своего времени, но при всемъ томъ горизонтъ его былъ ограниченъ, во-первыхъ, необходимо ограниченнымъ сбъемомъ его собственныхъ знаній, а во-вторыхъ, объемомъ и глубиною ограниченныхъ знаній и воззрѣній его эпохи. Къ тому же присоединилось еще нѣчло третье. Гегель былъ идеалистъ, иными словами, мысли его головы имѣли для него значеніе не болѣеили менве абстрактныхъ снимковъ съ дъйствительныхъ вещей. и процессовъ, а наоборотъ, самыя вещи и ихъ развитіе являлись для него не болѣе, какъ матеріализованными снимками съ иден. существовавшей гдф-то еще до возникновенія самагоміра. Этимъ все было поставлено вверхъ ногами, и дъйствительная взаимная зависимость явленій міра совершенно выворочена на изнанку». Пользуясь образнымъ выраженіемъ Энгельса, можно, слѣдовательно, сказать, что экономическій матеріализмъ ставитъ. гегельянство на ноги, при чемъ пропорціи всего метафизическаго зданія остаются неприкосновенными (не считая, разумвется, твхъ частныхъ измѣненій, которыя обусловливаются современнымъ уровнемъ знаній). Такъ оно и есть. Правда, Энгельсъ нъсколько ниже говорить: «Все, что остается еще въ самостоятельномъ видѣ отъ. прежней философіи, есть ученіе о мышленіи и о его законахъформальная логика и діалектика, а все прочее разрѣшается въ положительную науку о природѣ и объ исторіи». Но это не вѣрно. Философская система Гегеля въ пъломъ отличается поистинъ удивительнымъ сочетаніемъ гибкости, податливости съ прочностью. Ее можно совершенно отринуть и даже утверждать, подобно Шо-

пенгауеру, что это «философская гансвурстіада», «галиматья», «пуствиший, безсмысленнъйший наборъ словъ» («Ueber die Universitäts Philosophie») или говорить, подобно Льюису: «эта система, даже если оы она была вполнѣ истинна, оставляетъ всѣ вопросы, ожидающие света отъ науки, въ прежнемъ мраке и потому не заслуживаеть вниманія серьезныхъ умовъ, трудящихся на пользу человѣчества» («Исторія философіи»). Можно гнуть ее въ разныя стороны (объ чемъ свидътельствуетъ уже простой фактъ существованія правыхъ и лівыхъ гегельянцевъ), можно перевернуть вверхъ дномъ, какъ и пытаются сдѣлать «матеріалисты», но нельзя выкинуть изъ нея нѣкоторыя ея существенныя и спеціально ей принадлежащія черты, сохранивъ другія. Невѣрно, что экономическій матеріализмъ взялъ у Гегеля только «ученіе о мышленіи — формальную логику и діалектику». Самъ Энгельсъ говоритъ, что знаменитая діалектическая тріада «выполняется въ природѣ и исторіи», а не только составляетъ законъ нашего мышленія. Не только мысль наша неизбъжно слѣ. дуеть формулированному Гегелемъ закону послѣд. вательной смѣны положенія. отрицанія и примиренія но таковъ и неизбѣжный ходъ развитія самихъ вещей. Въ философіи Гегеля эта всеобщность закона утверждалась на абстрактныхъ положеніяхъ о тождествѣ субъекта и объекта, сознанія и бытія и даже бытія и небытія. ибо, дескать, небытіе есть мысль. Представители экономическаго матеріализма не пускаются въ открытое море этихъ отвлеченностей, а держатся только у самыхъ береговъ его. Но они всетаки не только взяли у Гегеля «формальную логику и діалектику», но по Гегелю же распространили законъ «сознанія» на «бытіе». Разница лишь въ томъ, что бытіе и сознаніе помѣнялись мѣстами: для Гегеля бытіе есть отраженіе сознанія, саморазвивающейся Идеи, Разума: для экономическаго матеріализма, напротивъ, сознание есть отражение бытия. Разница, конечно, огромная, столь же огромная, какъ постановление предмета вверхъ дномъ, и всетаки не выводящая изъ заколдованнаго круга идей учителя. Дъло въ томъ. что, каковы бы ни были взаимныя отношенія бытія и сознанія, а и у Гегеля, и у «матеріалистовъ» бытіе и сознаніе движутся по одному и тому же вѣковѣчному, неизмённому закону трехчленнаго развитія, установленному Гегелемъ. И «положительная наука о природъ и объ исторіи» тутъ рѣшительно не при чемъ. Мы очень хорошо знаемъ, что великія научныя пріобрѣтенія нашего вѣка, теорія Дарвина, теорія единства силъ, астрономическія открытія и т. д. не имѣютъ никакого отношенія къ знаменитой тріадѣ, не изъ нея выросли, не ею орудуютъ, не къ ней приходятъ. Мало того, безспорныя заслуги самихъ основателей экономическаго матеріализма въ спеціальной научной области совершенно независимы отъ ихъ философіи. Воздавая этимъ заслугамъ должное, я еще въ 1878 г. писалъ, что въ нихъ «гегельянскую формулу можно такъ же легко снять съ втиснутаго въ нее содержанія, какъ перчатку съ руки или шляпу съ головы, ни мало не повредивъ руки или головы» (Сочиненія, II, 354). Но это относится къ научной части ихъ работы, а не къ теоріи экономическаго матеріализма, по справедливому замѣчанію г. Струве, фактически не провѣренной и философски не обоснованной. Здѣсь Гегель царитъ, хотя и вывороченный на изнанку.

Если и въ Германіи настойчивое повтореніе «не изъ философіи», «не изъ сознанія» является нынѣ, повидимому, излишнимъ, то тъмъ паче не нужно оно у насъ, и въ особенности по отношенію къ той литератур'я, съ которою полемизируеть г. Струве. Но въ повторяемыхъ имъ отрицательныхъ прибавкахъ «матеріалистовъ» заключается еще нѣчто, кромѣ выворачиванія Гегеля на изнанку, хотя опять таки тесно связанное съ гегельянствомъ. Для выясненія этой стороны дѣла припомнимъ одну трогательную страницу изъ исторіи русской литературы. Разумбю ту часть переписки Бѣлинскаго, которая относится ко времени его увлеченія Гегелемъ и затѣмъ разочарованія въ немъ. Мнѣ уже случалось цитировать эти сверкающія слезами восторга и і. окаянія письма. Въ 1838 г. «неистовый Виссаріонъ» писалъ: «Теперь, когда я нахожусь въ созерцаніи безконечнаго, теперь я глубоко понимаю, что всякій правъ и никто не виноватъ... Въ горнилѣ моего духа выработалось самобытно значение великаго слова дъйствитель ность... Дъйствительность, твержу я, вставая и ложась спать». Вь 1839 г.: «Прітэжаю въ Москву съ Кавказа, прітэжаетъ М. (Бакунинъ)-мы живемъ вмфств. Лфтомъ просмотрблъ онъ философію религіи и права Гегеля. Новый міръ намъ открылся. Сила есть право и право есть сила: петь, не могу описать тебе, съ какимъ чувствомъ услышалъ я эти слова-это было освобождение. Я понялъ идею паденія царствъ, законность завоеваній, я понялъ, что нъть дикой матеріальной силы, нъть владычества штыка и меча, нътъ произвола, нътъ случайности-и кончилась моя опека надъ родомъ человѣческимъ». Шиллеру въ это время Бѣлинскій объявлялъ рѣшительную войну «за субъективно-правственную точку зрвнія, за страшную идею долга, за абстрактный героизмъ. за прекраснодушную войну съ дъйствительностью, за все за это. оть чего я страдалъ во имя его». Но въ слѣдующемъ же 1840 г. Бълинский бурно поднимаетъ знамя возстания противъ Гегеля и его «дѣйствительности»: «Проклинаю мое стремленіе къ примиренію съ гнусною д'яйствительностію! Да здравствуетъ великій Шиллеръ, благородный адвокатъ человвчества, яркая звъзда спасенія, эмансипаторъ общества отъ кровавыхъ предразсудковъ преданія! Іа здравствуетъ разумъ. да скроется тьма! какъ восклицаеть великій Пушкинъ. Для меня теперь человъческая личность выше исторіи, выше общества, выше человѣчества. Это--мысль и дума вѣка! Боже мой! Страшно подумать! Что со мной было-горячка или помѣшательство – я словно выздоравливающій... Дѣйствительность - это палачъ». Въ 1841 г.: «Я имъю особенно важныя причины злиться на Гегеля, ибо чувствую, что былъ въренъ ему (въ ощущения), мирясь съ российской действительностью, хваля Загоскина и подобныя гнусности и ненавидя Шиллера... Судьба субъекта, индивидуума, личности важнѣе судебъ всего міра и здравія китайскаго императора (т. е. гегелевской Allgemeinheit). Мнѣ говорятъ: развивай всѣ сокровища своего духа для свободнаго самонаслажденія духомъ, плачь, дабы утвшиться, скорби, дабы возрадоваться, стремись къ совершенству, лѣзь на верхнюю ступень лестницы развитія, а споткнешься — падай, чортъ съ тобой, таковский и былъ. Благодарю покорно, Егоръ Өедоровичъ (Гегель), кланяюсь вашему философскому колпаку; но со всёмъ подобающимъ вашему философскому филистерству уваженіемъ честь имѣю донести вамъ, что если бы мнѣ и удалось влёзть на верхнюю ступень лёстницы развитія,-я и тамъпопросняъ бы васъ отдать мнф отчетъ во всфхъ жертвахъ условій жизни и исторіи, во встух жертвахъ случайностей, суевтрія, инквизиціи, Филиппа II и проч., и проч.; иначе я съ верхней ступени бросаюсь внизъ головой».

Кромѣ непосредственной прелести этихъ не предназначенныхъ для печати строкъ, онѣ и поучительны во многихъ отношеніяхъ. Исчерпывать здѣсь все ихъ историческое и принципіальное значеніе я не думаю и ограничусь лишь тѣмъ, что,. можетъ быть, приведено въ связь съ нашей ближайшей темой, — съ книжкой г. Струве.

Въ приведенныхъ отрывкахъ изъ переписки Бълинскаго мы имѣемъ какъ бы тяжбу между принципами «дѣйствительности» и «личности», — тяжбу, оконченную въ первой инстанціи въ пользу дийствительности и переришенную затимъ въ пользу личности. Бѣлинскій имѣлъ полное основаніе мучиться этой тяжбой. По Гегелю, «дъйствительность» отъ въка движется неустанной тройственной волной положенія, отриданія и примиренія, и «личность» влечется этой волной, какъ безсильная щепка, дважды презренная: во-первыхъ, она ничто, какъ активный діятель, ибо не она ділаеть исторію, а исторія сама себя своими имманентными законами саморазвивающейся л**ѣла**етъ идеи: во-вторыхъ, личность ничто и какъ пассивная жертва этого непреклоннаго процесса, -- тѣмъ лучше, если она при этомъ наслаждается, а если страдаетъ, то ничего не стоятъ эти ея страданія, ибо это только маленькія непріятности, не только не мѣшающія, а даже способствующія большому удовольствію и «здравію китайскаго императора, т. е. гегелевскій «Allgemeinheit». Нѣть философской системы, которая относилась бы къ личности съ такимъ уничтожающимъ презрѣніемъ и холодною жестокостью, какъ система Гегеля. И вотъ мы видимъ это презрѣніе и эту жестокость и въ книгѣ г. Струве. который, по всѣмъ видимостямъ, не будучи сознательнымъ гегельянцемъ, воспринялъ гегельянскій отпечатокъ черезъ посредство доктрины экономическаго матеріализма. Ученіе это, по словамъ г. Струве, «просто игнорируетъ личность, какъ соціологически ничтожную величину» (стр. 30). «Соціологія можеть игнорировать личность» (стр. 40). «Экономическій матеріализмъ, повторяемъ, игнорируетъ личность» (стр. 59). «Личность во всемъ этомъ не при чемъ». «Настаиваемъ, личность тутъ не при чемъ» (64).

Такое даже нѣсколько назойливое презрѣніе г. Струве къ человѣческой личности объясняется тѣмъ, что міровоззрѣніе, съ которымъ онъ борется, имѣетъ, по его мнѣнію, «два основныхъ источника: 1) опредѣленное ученіе о роли личности въ исторіи и 2) непосредственное убѣжденіе въ специфическомъ національномъ характерѣ и духѣ русскаго народа и въ особенныхъ его историческихъ судьбахъ» (2). Оставляя пока въ сторонѣ второй «основной источникъ», остановимся на первомъ.

27

Прежде всего замѣтимъ, что г. Струве мотивируетъ только одну сторону своего презрѣнія къ личности. Онъ старается доказать, что «стройное соціологическое міровоззрѣніе, традиціонно господствующее въ нашей прогрессивной литературѣ» придаеть невърное и именно крайне преувеличенное значеніе роли личности. какъ активнаго дъятеля, каковая, дескать, роль въ действетельности равна нулю. Допустимъ на минуту, что г. Струве совершенно правъ. Но вѣдь затѣмъ остается еще положеніе личности, какъ пассивнаго участника того историческаго процесса, который представляеть собою непреклонное саморазвитие идеи (иден или матеріи-это въ данномъ случаѣ безразлично). Г. Струве, напримъръ, говоритъ, что «личность, какъ конкретная индивидуальность, есть производная встхъ ранте жившихъ и современныхъ ей личностей, т. е. соціальной группы». Въ этомъ же смыслѣ онъ сочувственно цитируетъ фразу Гумпловича: «величайшая ошибка индивидуалистической психологіи это-предположеніе, что мыслить человъкъ». Авторъ хотълъ этимъ сказать,поясняетъ г. Струве, -- что «образъ мыслей человъка опредъляется его принадлежностью къ той или другой соціальной группѣ». Г. Струве хватилъ уже немножко черезъ край, объявляя личность производною встах ранте жившихъ и современныхъ ей личностей, да онъ, въроятно, и не хотълъ этого сказать или забылъ прибавить – «всѣхъ, принадлежащихъ къ данной соціальной группѣ». Есть извѣстная доля правды въ этомъ положеніи. но не слѣдуетъ преувеличивать значеніе этой доли. Вполнѣ мыслимъ, напримъръ, современный русскій дворянинъ, въ выработкъ «образа мыслей» котораго длинный рядъ его предковъ и его современники, принадлежащие къ той-же соціальной группѣ, играли несравненно меньшую роль, чтот, скажемъ къ примъру. Конфуцій, или французскіе энциклопедисты, или Фридрихъ Ничше, или теоретики экономическаго матеріализма и я не знаю еще кто. Но дело теперь не въ этомъ. Допустимъ, что мыслитъ не человъкъ. Ну, а голоденъ и сытъ бываетъ, страдаетъ и радуется, болветь и здравствуетъ-и все это въ самомъ точномъ, прямомъ, если угодно, «матеріалистическомъ» смыслѣ-тоже не человѣкъ? Гегель презрительно отвѣтилъ бы на это, что, дескать, конечно, человѣкъ, личность, но саморазвивающейся идеѣ до этого такъ же мало дъла, какъ Джагернаутовой колесницъ до тъхъ людей, которыхъ она въ своемъ торжественномъ шествіи давитъ.

Противъ такого-то отношенія къ интересамъ и достоинству личности и протестовалъ Белинскій, когда «кланялся философскому колпаку Егора Өедоровича со всёмъ подобающимъ его философскому филистерству уваженіемъ». И съ твхъ поръ въ русской литератур' въ разныхъ формахъ, по разнымъ поводамъ не изсякала эта струя, но г. Струве ее совершенно игнорируеть. Вся его полемика со «стройнымъ сопіологическимъ міровозарѣніемъ» и т. д. направлена въ сторону доказательствъ ничтожества личности, какъ дѣятеля, и онъ подбираетъ соотвѣтственныя цитаты въ произведеніяхъ своихъ противниковъ. но если бы онъ ихъ и совершенно разбилъ на этомъ пунктъ, остается не тронутымъ вопросъ о значении интересовъ и достоинства личности. Можно ли въ этомъ отношении «просто игнорировать личность. какъ соціологически ничтожную величину»? Г. Струве не даетъ прямого отвѣта на вопросъ и пропускаетъ сквозь пальшы всю ту русскую литературу, которая этимъ вопросомъ интересовалась и занималась. Единственное, найденное мною у него въ этомъ смыслѣ указаніе касается «рѣзко подчеркнутаго г. Михайловскимъ и безспорно существующаго антагонизма между личностью и группой», ---антагонизма, подлежащаго, однако, совстять иному, отличному отъ моего, толкованію. Я не буду распространяться о соображеніяхъ г. Струве по этому поводу, твиъ болѣе, что возражать пришлось бы не ему собственно, а Зиммелю. на котораго онъ ссылается и аргументацію котораго только повторяеть. Моя цёль состоить теперь лишь въ указаніи на огромный пробѣлъ въ критикѣ «стройнаго соціологическаго міровоззрѣнія, традиціонно господствующаго въ прогрессивной русской литературѣ».

Но этимъ однимъ пробъломъ дъло не ограничивается. Есть и другіе, не менъе въ своемъ родъ странные и едва ли говорящіе въ пользу «объективизма», которымъ г. Струве хвалится.

Свой полемическій обзоръ извъстной части русской литературы г. Струве начинаетъ съ автора «Критики философскихъ предубъжденій противъ общиннаго землевладѣнія», на взглядахъ котораго, однако, «по разнымъ причинамъ, не считаетъ возможнымъ останавливаться» и прямо переходитъ къ автору «Историческихъ писемъ» и ко мнѣ грѣшному. Скачекъ огромный! Особенно удивляетъ меня пропускъ Ю. Г. Жуковскаго. Литературная дѣятельность этого писателя, крайне интересная вообще,

27\*

419

представляетъ для г. Струве особенный и многосторонній интересъ. Г. Жуковский-экономисть или былъ таковымъ спеціально. Онъ писалъ о Марксѣ. Онъ, не смотря на удивительно презрительное отношение къ спеціально экономическимъ трудамъ послѣдняго, долженъ быть зачисленъ въ представители экономическаго матеріализма, такъ какъ съ настойчивостью проводилъ ту мысль, что правовыя отношенія не болѣе, какъ надстройка надъотношеніями экономическими. Онъ, далбе, проникая въ суть вешей еще глубже, предполагалъ реформировать самоё политическую экономію при помощи математики и физики. Все это очень пестро, но тъмъ интереснъе было бы разобраться во всемъ этомъ. Сдѣлать это въ бѣгломъ очеркѣ «прогрессивной» литературы, конечно, трудно, но можно было, по крайней мъръ, упомянуть, что вотъ въ этой литературъ былъ человъкъ, который. по крайней мфрф, одно время, твердо стояль на почвф экономическаго матеріализма, не нося теперешней модной клички и въ. полной независимости отъ нѣмецкихъ основателей доктрины. Казалось бы, следовало отметить это явление, хотя бы какъ исключеніе. Но исключеніе ли это? Не касаясь общей литературной физіономіи г. Жуковскаго, оставляя въ сторонѣ его дѣятельность. примѣрно съ 1866 или 1867 г., когда онъ, неудачно попробовавъ. основать свой собственный журналъ «Космосъ», сталъ въ литературѣ случайнымъ гостемъ, изрѣдка появляясь то съ книгами, то со статьями въ «Вестникъ Европы», -припомнимъ, что г. Жуковскій излагаль свои воззрѣнія на отношенія права къ экономін, а равно и свои спеціально экономическія воззрѣнія въ «Современникѣ», а этотъ журналъ не допускалъ на своихъ страницахъ очень ужъ ръзкихъ исключеній. И, дъйствительно, если бы г. Струве отнесся къ своей задачв нъсколько тщательнъе, онъ убъдился бы, что общія основанія экономическаго матеріализма (хотя и безъэтой клички) совсимъ для насъ не новость, что мы переживали эту односторонность даже съ чрезвычайною напряженностью. Пусть г. Струве «пороется» въ нашей литературѣ, и онъ найдетъ многочисленныя тому доказательства, а я ему укажу лишь вообще на массу журнальныхъ статей объ экономическихъ явленіяхъ. русской жизни и на огромную работу земскихъ статистиковъ, несомнѣнно подъ вліяніемъ литературы предпринятую. Это благой результать нашего экономическаго матеріализма. Подчеркиваю слово. благой. потому что были и не благіе результаты — забвеніе (дохо-

дившее даже до презрѣнія) другихъ сторонъ жизни: подчеркиваю и слово нашего, потому, что та особенная форма, въ которой экономическій матеріализмъ исповѣдуется и проповѣдуется г. Струве, и то повелительное наклонение, къ которому онъ, въ концѣ концовъ, приходить («пойдемъ на выучку къ капитализму») - у насъ дъйствительно новы. На этихъ-то пунктахъ ему и слъдовало настаивать а относительно общихъположеній, исходныхъ пунктовъ экономическаго матеріализма, онъ могъ бы найти многихъ себѣ союзниковъ въ нашей литературѣ. Но, горя желаніемъ предъявить, какъ онъ говоритъ въ предисловіи, «совершенно новую точку зрѣнія», онъ отважно ищеть только враговъ, дабы торжествовать побъды. Однако, на человѣка, знакомаго съ новѣйшей русской литературой и съ броженіемъ идей въ нашемъ обществѣ, эта отвага должна производить иногда даже комическое впечатление. Говорю «иногда», потому что въ общемъ предпріятіе г. Струве заслуживаетъ эпитета, болѣе суроваго, чёмъ «смѣшное».

Г. Струве употребляетъ иногда выражение «соціологическій матеріализмъ», какъ равносильное выраженію «экономическій матеріализмъ». Это-совершенно незаконное расширеніе очень узкаго понятія, и когда г. Струве говорить, что «дъйствительность, факты создають идеалы», то онъ утверждаеть нечто. далеко выходящее за предълы экономическаго матеріализма И на этомъ, болѣе широкомъ полѣ уже совершенно непонятна боевая поза, принимаемая имъ по отношенію къ нашей «прогрессивной литературѣ» и «самому вліятельному міровозврѣнію 60-хъ, 70-хъ, 80-хъ годовъ». Припомните хоть Писарева съ его юношески-шумнымъ, но твиъ не менве въ свое время вліятельнымъ увлеченіемъ «реализмомъ», припомните увлечение книгой Бокля, которая, сколько мнѣ изкѣстно, пользуется большимъ уваженіемъ и у нѣмецкихъ представителей экономическаго матеріализма, припомните разнообразнѣйшія варьяціи на тему о засасывающемъ, или, наоборотъ, окрыляющемъ вліяніи общественной среды, и т. д., и т. д., и т. д. Все это г. Струве опять-таки пропустиль сквозь пальцы. Отмѣтивъ этотъ новый пробѣлъ, остановимся на томъ. что онъ подвергаетъ своей критикѣ.

Если бы книжка г. Струве была переведена на какой-нибудь иностранный языкъ, то навърное повергла бы своихъ новыхъ читателей въ изумленіе. Они узнали бы изъ нея, напримъръ, что въ Россіи есть «прогрессивные» писатели, цълая школа писателей, утверждающая, что «личность все можетъ» (курсивъ г. Струве) въ томъ смыслѣ, что для нея не сущоствуетъ соціологической необходимости. Иностранецъ, конечно, увидалъ бы въ этомъ лишнее доказательство дикости Россіи, въ которой три десятка лѣтъ считается прогрессивною литература, утверждающая подобныя нелѣпости. Но если этотъ иностранецъ оказался бы добрымъ и не зараженнымъ національными антипатіями человѣкомъ, то онъ прибавилъ бы: хорошо, что у этихъ русскихъ варваровъ появился, наконецъ, мыслитель, г. П. Струве, нѣсколько знакомый съ элементарными пріобрѣтеніями европейской мысли; можеть быть, ему удастся внушить своимъ отсталымъ соотечественникамъ нашу азбуку подъ флагомъ «совершенно новой точки зрѣнія». Честь и слава просвѣтителю!

Я не отвѣтчикъ за всѣхъ писателей, претерпѣвающихъ критическую операцію отъ руки г. Струве. Но за себя-то могу хоть попробовать съ нѣкоторою робостью заступиться. Беру первый томъ своихъ сочиненій, развертываю его на 204 стр. и читаю: «Наука есть рядъ законовъ, выведенныхъ изъ возможно большаго количества фактовъ одного и того же порядка, съ целью предвидеть имеющіе случиться факты, на основаніи фактовъ прошедшаго и настоящаго... Стало быть, где неть законовъ, тамъ не можетъ быть науки. И если духовная сторона человѣка и общественныя отношенія не подлежать какой бы то ни было правильности и законосообразности, то немыслимы и науки нравственныя и политическія». Переворачиваю нѣсколько страницъ назадъ, къ стр. 148. Тамъ идеть рвчь о томъ положении Огюста Конта. что въ умственномъ прогрессв, въ развитіи знанія и идей следуеть видеть главный нервъ исторіи. Возражая на это, я говорю: «я полагаю, что законовъ прогресса слѣдуетъ искать въ развитіи самой общественности, т. е. въ развитіи и послѣдовательной смѣнѣ различныхъ формъ коопераціи». Беру шестой томъ, стр. 282: «Великіе люди не съ неба сваливаются на землю, а изъ земли растуть къ небесамъ; ихъ создаетъ та же среда, которая выдвигаетъ и толну, только концентрируя и воплощая въ нихъ разрозненно бродящія въ толпѣ силы, чувства, инстинкты, мысли, желанія». Возвращаюсь опять къ первому тому, стр. 81: «Исторія не есть театръ маріонетокъ, не есть и результатъ самопроизвольныхъ прыжковъ Пьеро и Коломбинъ, человъческія дъйствія вызываются опредѣленными и уловимыми причинами и слѣдують одно за другимъ въ извѣстномъ правильномъ порядкѣ». Беру второй томъ, стр. 232: «Идея законосообразности (явленій природы и общественной жизни) вошла во всеобщее сознание, стала азбучной

истиной». Въ томъ же второмъ томѣ нахожу на стр. 340 слѣдующее мѣсто, имѣющее прямое отношеніе къ сюжету книги г. Струве: «Конечно, столкновеніе нравственнаго чувства съ историческою необходимостью должно разрѣшиться въ пользу необходимости... Но дѣло въ томъ, что надо же доподлинно знать, что историческій процессъ дѣйствительно неизбѣжно таковъ, какимъ рисуетъ его Марксъ».

Увѣряю читателя, что я не долго «рылся» въ своихъ сочиненіяхъ, а просто наугадъ бралъ томы и перелистывалъ ихъ, и, конечно, могъ бы сдѣлать еще множество подобныхъ, и вѣроятно, лаже еще болѣе выразительныхъ выписокъ, если бы это не было скучно. Почему же г. Струве считаетъ нужнымъ просвъщать меня на счеть существованія причинной связи въявленіяхъ общественной жизни? и зачёмъ хочеть онъ предъявить меня своимъ читателямъ въ видѣ человѣка, утверждающаго, что «личность все можетъ» и что «соціологическая необходимость» для нея не существуеть? Но вѣдь г. Струве цитируетъ, приводитъ мои подлинныя слова! Да, цитируетъ, приводитъ. Надо, однако, замѣтить, что подчеркиваемая г. Ствуве фраза-личность все можеть и т. д.-не есть цитата; это самому г. Струве принадлежащее резюме моихъ и, повидимому, не только моихъ воззрѣній. Что же касается тѣхъ четырехъ-пяти цитатъ, которыя онъ извлекаеть изъ моего слишкомъ четверть вѣкового литературнаго багажа, то допустимъ, что онѣ подлежать именно тому толкованію, которое онъ имъ даеть. Но вѣдь изъ вышеприведенныхъ мѣстъ изъ моихъ сочиненій видно, что всетаки законосообразность явленій общественной жизни мнѣ вполнѣ извъстна. Я знаю эту азбуку, мало того, – я знаю, что она именно азбука, безъ которой и читать нельзя, одна изъ «основныхъ идей» интересующей г. Струве литературы; а въдь онъ объщалъ «ясно схватить основныя идеи изучаемой доктрины». Мы имвемъ, значить, и еще пробълъ. Правда, если допустить, что личность, по моему мнѣнію, все можетъ и что для нея никакіс законы не писаны, то г. Струве могъ бы уличить меня въ противорѣчіи и неумѣніи связать свои концы съ концами. Но онъ и этого не сдѣлалъ.

Скажутъ, можетъ быть. что я слишкомъ требователенъ, ибо, дескать, не могъ же г. Струве удѣлить мнѣ столько вниманія въ бѣгломъ очеркѣ цѣлой многолѣтней литературной полосы. Но, во-первыхъ, дѣло идетъ не только обо мнѣ лично, а именно о цѣлой литературной полосѣ, въ критикѣ которой, какъ мы видѣли, г. Струве допустилъ пробѣлы, граничащіе съ извращеніемъ; а во-вторыхъ, и по отношенію къ любому отдѣльному писателю никакою краткостью и бѣглостью не оправдывается извращеніе.

Г. Струве замѣчаетъ. что «на теоріи (прогресса) г. Михайловскаго лежить нескрываемая печать субъективныхъ идеаловъ. Результаты анализа объективныхъ фактовъ, анализа, безспорно весьма остроумнаго, были предрѣшены субъективной точкой зрѣнія». Ну, а г. Струве вполнъ объективенъ и чрезвычайно гордъ этой своей объективностью. Да и какъ не гордиться! Если мы оставимъ въ сторонѣ пеструю судьбу слова «объективизмъ» въ исторіи философіи, то въ просторѣчіи «объективный» значить солидный, добросовъстный, безпристрастный, разносторонній, обоснованный, — все прекрасныя качества, рѣшифактически тельно, однако, для встахъ писателей обязательныя. или. по крайней мерь, желательныя. Но не все желательное и обязательное исполняется, а потому понятна гордость писателя, знающаго за собой упомянутыя прекрасныя качества. Съ другой стороны, однако, даже и весьма гордый человъкъ можетъ заблуждаться относительно своихъ достоинствъ И вотъ, я не знаю... Мы видѣли, что г. Струве, справедливо признавая теорію экономическаго матеріализма философски не обоснованною и фактически не провъренною, тъмъ не менъе на ней строитъ всъ свои выводы вплоть до призыва «на выучку къ капитализму». Объективизмъ ли это? Мы видѣли далѣе, что, желая «схватить основныя идеи» извъстнаго литературнаго теченія, г. Струве оставилъ безъ всякаго разсмотрѣнія одну изъ основныхъ идей вопросъ объ интересахъ и достоинствѣ личности, даже не заикнулся объ ней; а другую основную идею -- законосообразность явленій общественной жизни-вывернуль на изнанку, для чего, во первыхъ, пропустилъ сквозь пальцы огромную часть литературы, а во-вторыхъ, и у отдѣльныхъ писателей понадергалъ фразъ, тщательно обходя то, что могло бы бросить твнь сомнвнія на «совершенную новость» его, г. Струве, точки зрънія. Таковъ объективизмъ. Я думаю, что г. Струве предръшилъ върность теоріи экономическаго матеріализма, и затъмъ опять же предръшилъ, что въ русской литературѣ никогда не было ничего подобнаго его «совершенно новой точкъ зрънія»: г. Струве во всей огромной литературѣ, подлежавшей его критикѣ, вычитывалъ только то, что ему хотвлось вычитать. Въ качествъ субъективиста я охотно уступаю этотъ пріемъ г-ну Струве и объективистамъ вообще. Между прочимъ, г. Струве утверждаетъ, что «хотя г. Михайловскій и писаль очень много на соціологическія темы, нигдю (курсивъ г. Струве) не даль вполнѣ ясной теоретической формулировки своего пониманія сущности историческаго процесса». Г. Струве ошибается. По мъръ силъ и ум'внія, я далъ отв'єть на интересующій его вопрось и много разъ его повторялъ, обосновывалъ и развивалъ, такъ много, что затрудняюсь даже цитировать А, впрочемъ, отвѣтъ этотъ вкратцѣ и сейчасъ могу привести: сущности историческаго процесса я не знаю, да и никто ея не знаеть, хотя метафизики (г. Струве у compris) и думаютъ, что знаютъ; но, не зная сущности историческаго процесса, я могу уловить ту его центральную нить, держась за которую, можно себъ объяснить возможно большее число историческихъ явленій; эта центральная нить есть то, что я называю борьбой за индивидуальность, а что я понимаю подъ этимъ терминомъ и какъ относятся другъ КЪ другу разныя ступени индивидуальности,--объ этомъ зри ВЪ разныхъ моихъ статьяхъ. Можетъ быть, этотъ отвѣтъ и очень плохъ, но во всякомъ случав мой субъективизмъ не понвшалъ мнѣ его дать, а объективизмъ г. Струве помѣщалъ ему его прочитать. И опять-таки меня нельзя упрекнуть по этому случаю въ излишней требовательности. Я ничего не требую. Г. Струве могъ бы просто сказать, что онъ не интересовался моими соображеніями о «сущности историческаго процесса», но онъ говоритъ и подчеркиваетъ: «нигдю не далъ». Чтобы такъ говорить, надо предварительно вездю искать ..

Я не нам'вренъ теперь разсуждать о субъективномъ и объективномъ методѣ по существу. Удовольствуемся приведеннымъ прим'вромъ дѣйствій человѣка, называющаго себя объективистомъ, и посмотримъ на приводимый имъ образчикъ чужого объективизма. По мнѣнію г. Струве, «классическій прим'връ объективизма и историчности (курсивъ г. Струве) экономическаго матеріализма представляютъ разсужденія его основателей о рабствѣ и его значеніи въ соціально-экономической эволюціи». Вотъ эти разсужденія: «Только рабство дало возможность провести въ крупномъ масштабѣ раздѣленіе труда между земледѣліемъ и промышленностью и, такимъ образомъ, создало цвѣтъ античнаго міра—греческую культуру. Безъ рабства не было бы греческаго государства, не было бы греческаго искусства и греческой науки. Безъ рабства не было бы римскаго государства, а безъ греческой культуры и римскаго государства не существовало бы современной Европы. Мы не должны никогда забывать, что все наше экономическое, политическое и интеллектуальное развитіе предцолагаетъ состояніе, въ которомъ рабство было необходимостью и пользовалось всеобщимъ признаніемъ».

Остановимся на минуту. При всемъ уважении къ научнымъ заслугамъ основателей теоріи экономическаго матеріализма (что немѣшаетъ отвергать самую теорію, которая отнюдь не научна, а метафизична), нельзя не поражаться сквозящею въ приведенныхъ строкахъ влюбленностью въ себя, въ данную историческую минуту. Трудно доказать фактически, но теоретически мыслимо, что не будь въ Россіи монгольскаго ига или крѣпостного права, мы съ г. Струве не существовали бы и, слѣдовательно, не говорили бы другъ другу тѣхъ непріятностей, которыми теперь обмѣниваемся. Но развѣ ужъ мы такъ хороши и такъ хорошъ нашъ обмѣнъ непріятностями, что это можетъ бросить примиряющій лучъ свѣта на монгольское иго или на крѣпостное право? Не было бы насъ съ г. Струве, но было бы, можетъ быть, нѣчто гораздо лучшее. Это опять-таки отпечатокъ гегельянства, благодаря которому и Бѣлинскій когда-то «понялъ идею паденія царствъ. законность завоеваній» и проч., потому что все это, въ концѣ концовъ, ведетъ къ самопознавію духа въ филосософіи Гегеля. Очень можетъ быть, что безъ древняго рабства въ экономическомъ, политическомъ и интеллектуальномъ развитіи Европы не было бы почвы для милитаризма, анархизма, международной ненависти, декадентства и проч. Но развѣ ужъ это такъ превосходно, что производительныя силы Европы тратятся на приготовленія къ всеобщей дракв, что французъ не можетъ видъть нъмда безъ гнъва и ненависти, что оздобленные люди готовы взрывать сотни невѣдомыхъ имъ людей. что какіе-то разслабленные нейрастеники мечутся отъ порнографіи и разврата къ мистицизму, и проч.? Я не то хочу сказать, что въ настоящемъ моментъ европейской цивилизаціи нътъ ничего, кромѣ этихъ мрачныхъ сторонъ. Я говорю только, что такъ называемый объективизмъ, въ радости и гордости своего собственнаго существованія, склоненъ оптимистически закрывать глаза на эти стороны. Подъ видомъ непреклоннаго безпристрастія здѣсь

скрывается самое необузданное пристрастіе, подъ видомъ необыкновенной смѣлости мысли-трусость.

Продолжаемъ «классическую» цитату г. Струве: «Очень легкообрушиваться общими фразами на рабство и изливать моральное негодованіе на «подобныя гнусности». Къ сожалѣнію, дѣлая это, мы говоримъ только то, что извѣстно всякому, а именно, что эти античныя учрежденія не соотвѣтствуютъ болѣе современнымъ условіямъ и нашимъ чувствамъ, которыя опредѣляются этими условіями. Но мы изъ этого не узнаемъ рѣшительно ничего о томъ, какъ эти учрежденія возникли, почему они существовали и какую роль они играли въ исторіи. И если мы обратимся къ этимъ вопросамъ, то мы должны будемъ сказать, какъ бы это ни звучало противорѣчиво и еретически, что введеніе рабства при условіяхъ того времени было большимъ шагомъ впередъ».

Выраженная здѣсь мысль совсѣмъ ужъ не такая «еретиче. ская», и г. Струве напрасно усвоиваетъ ее именно экономическому матеріализму. Мы знаемъ историковъ, не имѣющихъ ничего общаго съ этимъ ученіемъ, которые, однако, тоже находять, что рабство было въ свое время шагомъ впередъ, потому, напримвръ, что оно замвнило собою убійство или людовдство: прежде побъжденнаго врага просто убивали, а иногда и съъдали. а потомъ, оставляя ему жизнь, стали принуждать его работать на побъдителя или (въ особенности женщинъ) потъшать его или воевать подъ его знаменемъ. Но самымъ ценнымъ г. Струве представляется, повидимому, то положение, что изъ негодования по поводу какой-нибудь мерзости мы еще ничего не узнаемъ о происхождении и исторической роли этой мерзости. Читатель можетъ усомниться что это положение, столь очевидно ясное, столь непререкаемое, имъетъ въ глазахъ г. Струве особенно большую цѣну, да еще въ полемическомъ смыслѣ. Точно кто-нибудь когданибудь утверждалъ противное! А между твмъ, дъло стоитъ именно такъ, т. е. г. Струве думаетъ, что кто-то полагаетъ негодованіе (и, въроятно восторгъ и вообще одобрение) равносильнымъ изслъдованію или замѣняющимъ его. И вотъ-«булать дрожить въ его рукѣ...» Мнѣ очень нравятся поводы, по которымъ г. Струве обнажаетъ свой булатъ: сочинитъ врага азбуки и съ поднятымъ мечомъ рыцарски отважно устремится на защиту этой достойной уваженія, но никъмъ не обижаемой особы, - не обижаемой, по крайней мъръ, тъми, отъ кого онъ ее защищаетъ.

Одна изъ главныхъ задачъ г. Струве состоитъ въ установленіи границы между научнымъ изслѣдованіемъ, съ одной стороны, и нравственнымъ судомъ и «нравственнымъ дѣяніемъ» — съ другей. Признаюсь, я истинно пораженъ скудостью и случайностью аммуниціи, съ которою онъ отправляется въ этотъ походъ. Но, убѣдившись въ этомъ фактѣ, я, разумѣется, уже не удивляюсь, что устанавливаемая г. Струве граница теоретически противорѣчива и практически невозможна.

О рабствѣ и вообще прошедшемъ можно, пожалуй, сказать: мертвымъ теломъ хоть заборъ подпирай. Но что такое прошедшее? И вчерашній день прошедшее, и феодальный строй прошедшее, и классическая древность, и каменный въкъ-прошедшее. Невозможно указать пунктъ въ этой уходящей въ непроглядную глубь временъ персчективъ, гдъ le mort перестаетъ saisir le vif Но всякій согласится, что нельзя одинаково относиться къ обидамъ, торжествамъ, горестямъ, радостямъ нашихъ отцовъ, и людей каменнаго въка; гдъ-то въ исторіи-въ точности неопредѣлимо гдѣ именно-прекращается для изслѣдователя возможность довольствоваться сухимъ сциленіемъ причинъ и слилствій, и эта сушь невольно, фигурально выражаясь, увлажняется слезами негодованія или восторга и оглашается криками гнѣва или радости. Негодованіе и восторгь, гнѣвъ и радость никогда не замѣняютъ изслѣдованія. Это-азбука, которую стыдно и защищать. Но, рискуя погибнуть отъ полемическаго меча г. Струве, я ришаюсь утверждать, что и въ историческихъ сюжетахъ, а тѣмъ паче относительно текущихъ событій, негодованіе и восторгь могуть быть признаками полнаго доступнаго намъ пониманія, а отсутствіе ихъ-признакомъ непониманія. Иначе пришлось бы сказать, что великіе сатирики обязательно ничего не понимали. Но это относится уже къ настоящему, а мнв хочется досказать о прошедшемъ въ его связи съ настоящимъ. Не понимаеть исторической роли татарскаго ига или крѣпостного права тотъ, кто, хотя бы досконально изучивъ всѣ причины и слѣдствія этихъ явленій, равнодушно, безъ негодованія слушаетъ раз. дающуюся по нашимъ селамъ и городамъ подлую матернюю ругань и, по выраженію Гоголя, «ковыряя въ носу», смотрить на другія наслѣдія того же характера. И негодованіе въ этомъ случав есть не замвна изследованія, —я говорю лишь о техъ, кто не только морально возмущается руганью, но и знаетъ ея историческіе корни,—не замѣна изслѣдованія, а нѣчто самостоятельное, свидѣтельствующее, однако, о пониманіи явленія. Такъ называемые «объективисты» постоянно въ этомъ путаются.

Г. Струве, пытающійся опереться и на критическую философію (совершенно напрасно), приводить следующія слова Риля: «быть объективнымъ значить быть обязательнымъ для каждаго познаюшаго существа» (objectiv sein heisst für jedes erkennende Wesen gültig sein). Попробуемъ приложить это опредвление къ нашему примѣру и къ вышеприведенному разсужденію объ исторической роди рабства. Объективно можетъ быть установлена причинная. связь между подлою руганью и татарскимъ игомъ и последующими событіями русской исторіи; объективно, то-есть «обязательно для каждаго познающаго существа». Прибавка негодованія чисто субъективна и доступна она не для каждаго познающаго суще. ства, а лишь для достигшихъ извѣстнаго нравственнаго уровня. «Объективисты» не хотять этихъ прибавокъ, полагая ихъ лишними. и даже мѣшающими изслѣдованію. Но что же они сами дѣлаютъ? Цитата о рабствъ, этотъ, по миънію г. Струве, «классическій примвръ объективности и историчности». содержить въ себв фразу: «Поэтому мы имбемъ право сказать: безъ античнаго рабства не было бы современнаго соціализма». Въ объективномъ смыслѣ это въ такой же мъръ върно, какъ и всякая предположительная причинная связь между двумя произвольно выбранными историческими точками. Во всякомъ случав, если эта связь будетъ фактически установлена, то признание ся станеть «обязательнымъ для каждаго мыслящаго существа». Но обратите внимание на другия стороны цитаты. Пока ричь идеть объ томъ, что рабство не подлежить нашему правственному осуждению въ силу его соотвѣтствія съ понятіями и чувствами своего времени,---съ этимъ до извѣстной степени еще можетъ согласиться «каждое познающее существо»; до извѣстной степени, ибо иное познающее существо можеть припомнить многочисленныя возстанія греческихъ и римскихъ рабовъ, свидѣтельствующія, что и въ свое время не всѣ понятія и чувства одобряли рабство. Но пусть будетъ такъ. Затёмъ намъ говорятъ, что рабство еще и потому не подлежитъ нравственному осужденію, что оно длиннымъ и запутаннымъ путемъ привело къ современному соціализму. Ясно, что это мнѣніе обязательно отнюдь не для «каждаго познающаго существа», а только для соціалиста, при томъ соціалиста-оптимиста, да и то-

не всякаго, а лишь, принадлежащаго къ извъстной школъ, къ извѣстному толку. При чемъ же тутъ объективизмъ? И. дале. при чемъ тутъ «историчность»? Всякая причина производить болёе одного слёдствія, изъ которыхъ каждое въ свою очередь становится причиною новыхъ следствій и т. д.; следствія эти могутъ въ своемъ дальнъйшемъ развѣтвленіи, пересѣкать другъ друга, уничтожать, комбинироваться со слёдствіями другихъ, самостоятельныхъ причинъ. И взъ всей этой сложнейшей сети выбирается одна черта и совершенно упускаются изъ виду всѣ другія. Поскольку соціализить можеть быть введенъ въ цепь причинной связи съ темъ или другимъ явленіемъ отдаленной древности, постольку же связаны съ нимъ и ученія. противоборствующія соціализму. Но возьмемъ какое-нибудь явленіе современной жизни, находящееся внѣ этой борьбы и вообще составляющее общепризнанную язву; возьмемъ проституцію. Положимъ, что намъ удалось доказать съ такою ясностью, что выводъ станетъ обязательнымъ для каждаго познающаго существа. Но что бы мы сказали о человъкъ, который на этомъ основаніи утверждаль бы, что рабство, между прочимь, потому не подлежить нравственному суду, что оно способствовало укрѣпленію и развитію проституціи? Что бы мы о такомъ человѣкѣ ни подумали, но уже навърное не признали-бы его вывода обязательнымъ для каждаго познающаго существа. Казалось-бы, въ разсуждении объ исторической роли рабства вообще, т. е. и первобытнаго, и восточнаго, и греко-римскаго, и средне-вѣковаго, и повѣйшаго американскаго, нельзя упускать изъ виду хоть прямыя-то его следствія, отнюдь не исчезнувшія въ современной Европъ. По крайней мъръ, англійскій ученый Гальтонъ, на основаніи цълой группы научныхъ, біологическихъ данныхъ, приходитъ къ такому заключенію: «Я утверждаю, что слівпой инстинкть, развившійся подъ продолжительнымъ вліяніемъ этихъ условій, проникъ въ насъ до мозга костей и служить въ настоящее время помѣхой пользованію той свободой, которую способны бы были дать намъ формы современной цивилизаціи» (подробнѣе см. въ моихъ сочиненіяхъ VI, 404). Такъ говоритъ англичанинъ, гражданинъ свободнъйшей въ мірѣ страны. Почему же въ германской родинѣ экономическаго матеріализма не видять этого наслѣдія прошлаго? Разгадка все въ томъ же гегельянствѣ, т. е. на этотъ разъ именно въ философіи, а не въ экономикъ.

Мы видѣли, какая рѣзкая печать гегельянства лежитъ на экономическомъ матеріализмѣ. не смотря на то, а отчасти именно потому, что онъ представляетъ собою въ извѣстномъ смыслѣ реакцію противъ ученія берлинскаго штатсъ-философа. Это знаеть, пожалуй, и г. Струве. Онъ говорить: «Какъ реакція противъ идеалистической метафизики въ исторической философіи, экономическій матеріализмъ самъ, быть можеть, носить на себв нвкоторую метафизическую внѣшпость. Тѣмъ не менѣе, по существу ничего метафизическаго въ немъ н'втъ» (41). Въ подстрочномъ примъчании къ этому мъсту г. Струве сообщаетъ: «Иначе смотрить Зиммель, но онъ иначе, чёмъ мы, понимаеть и метафизичность». Я думаю. читатель съ удовольствіемъ отложилъ-бы знакомство съ фактомъ разногласія г. Струве съ Зиммелемъ, по крайней мъръ, до тъхъ поръ, пока узналъ бы, какъ именно «понимаеть метафизичность» г. Струве. Но читатель объ этомъ ровно ничего не узнаетъ, равно какъ и о мнѣніяхъ на этотъ счетъ Зиммеля. Зиммель и г. Струве «иначе понимають», -- и довольно съ васъ. Вполнѣ признавая первенствующее значение этого факта въ исторіи философіи, мы вынуждены, однако, обходиться безъ помощи упомянутыхъ двухъ мыслителей; и, лишенные столь цвннаго руководительства, ограничимся лишь немногимъ, строго необходинымъ для уразумѣнія нѣкоторыхъ, быть можетъ, нанболѣе примѣ. чательныхъ сторонъ произведенія г. Струве.

«Объективно то, что обязательно для каждаго познающаго существа». Мы согласились съ этимъ положеніемъ, но и оно требуетъ оговорки, ограниченія. Если на Марсъ есть познающія существа, то весьма вѣроятно, что ихъ объективное весьма рѣзко отличается отъ нашего, и, быть можетъ, объ это обстоятельство разобьются всѣ мечты о междупланетныхъ сношенілхъ съ жителями Марса. И на земл' объективный міръ какой-нибудь рыбы или настькомаго --- существъ въ своемъ родъ тоже несомнънно познающихъ — огнюдь не обязателенъ для человѣка и наоборотъ. Поэтому, строго говоря, рѣчь можетъ идти не о «каждомъ познающимъ существѣ». а только о человѣкѣ, обладающемъ нормальными умственными способностями. Это не придирка, а лишь напоминание, что и человѣкъ, этотъ «царь природы», есть существо ограниченное, познанію котораго положены извѣстные предълы. Этихъ-то предъловъ и не признаетъ гордая метафизика: она знаеть то, чего никто не знаеть и знать не можеть, а поэтому, если сама не совершаетъ, то другимъ рекомендуетъ совершать такія ліла, которыхъ никто не можеть сдівлать. Гегель зналъ сушность вещей. ту всеобщую, основную подкладку міра. которой обыкновенно люди не видять за пестрой, многоцвізтной и многозвучной картиной явленій, доступныхъ опыту и наблюденію: онъ зналъ вещи не такими, какими онъ намъ кажутся по условіямъ нашей организаціи, а каковы онъ сами по себъ. Въ формально логическомъ отношении замѣчательно устроенная голова, съ необыкновенной охотою плававшая и нырявшая въ волнахъ «чистой мысли», Гегель и міръ, сущность вещей предста. влялъ себъ въ видъ чистой мысли, Разума, Идеи, ничъмъ, кромъ своихъ собственныхъ логическихъ законовъ, не обусловленной. Не только «паденіе царствъ и завоеваній», волновавшія Бѣлинскаго, не только рабство, по адресу котораго негодование намъвоспрешается, или капитализмъ на выучку къ которому зоветъ насъ г. Струве, но и «лучи планетъ, пески морей», и «гадъ морскихъ, подводный ходъ, и дольней лозы прозябание», и давно погибшіе плезіозавры, и только что открытыя бактеріи, - все, все это только разнообразныя воплощенія единой саморазвивающейся идеи, познавшей, наконецъ, себя въ лицъ Гегеля; и глядя на міръсъ этой возвышенной точки, мы должны оправдать все, что къ ней привело, ибо путь, приведшій къ ней, есть сама логика, непреклонная, неотвратимая, безошибочная, единственная и благоавтельная. Да, и благодътельная. Какого еще въ самомъ дълъ, съ позволенія сказать, рожна нужно человъчеству,--и не только человъчеству, а и всякому познающему существу- если міровая идея, наконецъ, познала себя, если у насъ есть Гегель и его философская система!? Правда, на необозримо длинномъ пути, приведшемъ къ этой лучезарной вершинъ вершинъ, много крови пролито, много стоновъ раздавалось (сообразите сколько, если взять во вниманіе не человъчество только, но и каждое познающее существо). Но это-пустяки, только видимости, потому что въ сущности не люди стонали, молились проклинали, не царства падали и возникали, а Идея проходила извъстныя стадіи развитія, подготовляя систему Гегеля...

Эта система была грандіознѣйшимъ въ своемъ родѣ зданіемъ, хотя Шоненгауеръ утверждалъ, что Гегель только тѣмъ и силенъ, что умѣетъ нѣмцевъ за носъ водить. Зданіе это не лишено былодаже своебразной поэзіи, хотя вмѣстѣ съ тѣмъ Шеллингъ не безъ основанія говорилъ, что Гегель есть во всѣхъ отношеніяхъ образцовый экземпляръ прозы. Какъ бы то ни было, зданіе, очаровавшее на нѣкоторое время людей, рухнуло; изъ его обломковъ одни, послѣ весьма недолгаго существованія, разсыпались въ прахъ, а нѣкоторые, попавъ въ руки искусныхъ мастеровъ шлифовальщиковъ живутъ и понынѣ. Къ числу такихъ принадлежитъ и экономическій матеріализмъ.

Экономический матеріализмъ не есть всеобъемлюшая философская система, а только обломокъ ея. Воззрѣній его на природу мы, собственно говоря, почти не знаемъ. Насколько можно судить по экскурсіямъ въ эту область въ книгѣ Энгельса противъ Дюринга, онъ примыкаетъ къ естественно-историческому матеріализму, сдабривая его гегельянскою формулою трехстепеннаго развитія: по этой формулѣ и трава растетъ, и геологическія явленія совершаются. Здёсь вмёсто духа или идеи наскоро подставляется матерія, на нее кладется гегельянскій штемпель, и тъмъ дъло относительно природы кончается, а изслъдование скачкомъ переносится въ область философіи человъческаго общества. Напримъръ, Дарвинову теорію Энгельсъ ценитъ, какъ противоположность ученію Линнея, какъ одно изъ выраженій идеи развитія, измѣнчивости всего сущаго, но о той роли, которую теорія Дарвина можеть и должна или не можеть и не должна играть въ соціологіи, — мы не узнаемъ ничего. Въ экономическомъ ма теріализмѣ нѣтъ философской связи между естествознаніемъ и обществозваніемъ, если не считать унаслѣдованнаго отъ Гегеля положенія, что и тамъ и тутъ все происходить въ извъстномъ тройственномъ порядкѣ. Для послѣдовательнаго матеріалиста это немножко мало. (Прошу читателя замѣтить, что упрекъ этотъ я дълаю и дальнъйшее говорю не въ качествъ матеріалиста: г. Струве называетъ меня субъективнымъ идеалистомъ, а я за кличкой не гонюсь). Затбиъ, въ обществознания Энгельсъ торонится ступить въ слѣды Гегеля, но обернувъ ихъ задомъ напередъ: не идея, не философія, а нѣчто другос, матеріальное составляеть сущность историческаго процесса и его объяснение. Но что же именно? Казалось бы, самое матеріальное въ человѣ. ческомъ обществъ, это-плоть и кровь составляющихъ его членовъ, людей, индивидовъ, т. е. элементъ біологическій, а затъмъ матеріалистъ могъ бы спуститься еще глубже, въ область, пожалуй, физики и механической теоріи, куда и пробоваль у нась 28

когда-то спуститься г. Жуковскій. Сообразно выбору той или другой изъ этихъ стугеней матеріи, понятіе объ историческомъ процессѣ могло бы получить весьма разнообразный характеръ. Но экономический матеріализмъ выбралъ нѣчто, стоящее внѣ этихъ ступеней, не матерію, а переработку матеріи человъческими руками и ся передачу на извѣстныхъ условіяхъ изъ рукъ въ руки. — произволство и обмѣнъ. Послѣдовательный матеріалисть этимъ удовлетвориться не можеть. И тв, кто думаеть, что при помощи экономическаго матеріализма найдена самая сущность, самое дно вещей, которое прежде искали при помощи идеализма, жестоко ошибаются: и тогда была яма глубока, и теперь въ ней дна не видно. Мало того, старая философія, хоть бы то же гегельянство, не смотря на свою основную односторонность, пыталась обнять единымъ принципомъ все сущее, а теперь мы имћемъ лишь осколокъ ея, сугубо односторонне сосредоточивающій наше вниманіе. Тъмъ не менъе гордые пріемы старой метафизики вполнѣ усвоены экономическимъ матеріализмомъ.

Съ точки зрѣнія экономическаго матеріализма, какъ и съ точки зрѣнія гегельянства и всякой другой метафизической системы, люди съ ихъ желаніями и страстями, помыслами и цѣлями представляютъ собою нѣкоторое игралище всевластной сущности историческаго процесса. Люди думають, что они находять истину и заблуждаются, посягають и достигають или тернять поражение, любятъ, ненавидятъ страдаютъ, борются, но все это только одна видимость, «поверхность» вещей вообще и исторіи въ частности; въ сущности все это только средства для выполненія нѣкотораго общаго плана, предначертаннаго-у Гегеля саморазвивающейся идеей, у Шопенгауера самодовлѣющей, ничъмъ не обусловленной и все собою обусловливающей міровой Волей, у экономическаго матеріализма самодовлѣющимъ, имманентнымъ развитіемъ формъ производства и обмѣна. «Du greubst zu schieben und du wirst geschoben»-цитируетъ въ одномъ мѣстѣ, по адресу «кучки идеалистовъ», г. Струве ядовитыя слова Мефистофеля. Мефистофель, въ качествъ неземного созданія, зналъ тайну бытія и потому съ снисходительнымъ презрѣніемъ смотрѣлъ на людскія старанія такъ ли, сякъ ли по своему устроиться на землѣ. Тайну бытія знають и метафизики вообще, и экономическій матеріализмъ, и, наконецъ, г. Струве... Мефистофель и г. Струве!.. О, иронія!

Digitized by Google

Однако, поощряемый примѣромъ г. Струве, припоминаю рѣчи Мефистофеля и я, но не тѣ, въ которыхъ проявляется его нечеловѣческая натура, а такъ, простыя, хотя и остроумныя рѣчи. Вспоминается мнѣ совѣтъ, данный Мефистофелемъ школяру: «Прежде всего должны вы приняться за метафизику. Тамъ старайтесь глубокомысленно обнять все, что не вмѣщается въ человѣческомъ мозгу». И еще:

> Der Philosoph, der tritt herein Und beweist euch, es müsst so sein: Das Erst' wär' so, das Zweite so, Und drum das Dritt' und Vierte so: Und wenn das Erst' und Zweit' nicht wär', Das Dritt' und Viert' wär nimmermehr.

Это тоже изъ разговора Мефистофеля со школяромъ и гласитъ по русски такъ: «приходить философъ и поучаетъ, что такъ и должно быть: поелику первое таково, а второе таково, то третье и четвертое таково; а если бы не было перваго и второго, то не было бы никогда ни третьяго, ни четвертаго». Такъ именно разсуждаль Гегель, проводя прямую линію оть себя, оть момента созданія его философіи и ея, по его мнѣнію, отраженія въ современ ныхъ ему прусскихъ порядкахъ - вплоть до неизвъстнаго начала всъхъ вещей. Такъ же, въ меньшемъ масштабъ, разсуждаетъ и экономическій матеріализмъ, проводя прямую линію отъ себя до древняго рабства: все, лежащее на этой прямой линіи, неприкосновенно для нравственного суда; ибо все это было. во-первыхъ, исторически необходимо, а во-вторыхъ, служило подготовленіемъ къ нашему появленію; въ насъ. познавшихъ сущность историческаго процесса, объективное слилось съ субъективнымъ, стихійное стало разумнымъ.

Я не буду распространяться о томъ, что, кромѣ гегельянскаго происхожденія, наложило печать самоувѣреннаго оптимизма на экономическій матеріализмъ. Напомню только, что объявился онъ въ сороковыхъ годахъ, въ эпоху разнообразныхъ радужныхъ мечтаній, когда такъ многимъ и съ такихъ различныхъ точекъ зрѣнія «на землѣ миръ и въ человѣцѣхъ благоволеніе» казались дѣломъ завтрашняго дня. Основатели экономическаго матеріализма были въ составѣ этой радуги, но, вооруженные гибкой, на всѣ лады настраивающейся гегельянской діалектикой, они заняли при этомъ такую позицію, съ которой стихійное представляется разумнымъ и

**2**8\*

мечта осуществляется сама собой. Отсюда ихъ кажущаяся трезвость или объективизмъ, такъ восхищающій г. Струве. Но я слишкомъ чту другія, не философскія заслуги основателей экономическаго матеріализма, чтобы дольше держать ихъ рядомъ съ г. Струве. Заслуги послѣдняго пока довольно скромны, и начинаетъ онъ свою научно-публицистическую карьеру при условіяхъ, рѣзкоотличныхъ отъ тѣхъ, при которыхъ возникъ и окрѣпъ экономическій матеріализмъ на своей родинѣ. Поэтому-то онъ и говоритъ: «пойдемъ на выучку къ капитализму»,—чего никогда не говорили, не говорятъ и не могутъ говорить его учителя. Оставимъ же учителей и остановимся на ученикѣ, хотя намъ придется при этомъ приводить, между прочимъ, и слова учителей, ученикомъ повторяемыя.

«Свобода заключается не въ воображаемой независимости отъ законовъ природы, но въ познаніи этихъ законовъ и въ вытекающей изъ него возможности планомфрно пользоваться ими для. опредвленныхъ цълей» (цитата изъ Энгельса на стр. 64). Это безспорная истина. Но она не при чемъ въ нашихъ съ г. Струвепререканіяхъ: если онъ старается познать законы природы, чтобы планомврно пользоваться ими для своихъ опредвленныхъ цвлей, то и я, по мврт силь и умвнья, занять твмъ же для. своихъ цѣлей, весьма отличныхъ отъ его дѣлей. Самыя наши цѣли и соотвѣтственные идеалы создаются дѣйствительностью, фактами, - говоритъ г. Струве. Опять безспорная истина, и опять въ нашемъ дълъ никчемная: его идеалы созданы фактами, дъйствительностью, но и мои вѣдь тоже, и я такой же продуктъ исторической необходимости. Значить, на этой почвѣ мы другь. ля друга неуязвимы, oleum et operam perdidi, — долженъ съ. грустью сказать г. Струве по поводу всѣхъ затратъ на эту тему. Какъ уже выше сказано, ему слъдовало бы сосредоточить свои силы прежде всего на доказательствѣ того, что сущность историческаго процесса состоить въ саморазвитіи формъ производства и обмѣна и что «правовыя и политическія учрежденія, равнокакъ религіозныя и философскія и всѣ прочія воззрѣнія каждагоданнаго періода» (46) суть только надстройки на этомъ основаніи. Съ этимъ я буду спорить, равно, какъ съ отрицательной прибавкой къ одной изъ вышеприведенныхъ безспорныхъ истинъ: идеалы создаются действительностью, фактами, но идеалы не создають. афиствительности.

436



Du glaubst zu schieben und du wirst geschoben.--cmberca надъ людьми Мефистофель. Ему хорошо смѣяться. Allwissend bin ich nicht.-говорить онъ объ себв. Но куда же всетаки мвряться съ нимъ намъ, простымъ смертнымъ! Мы знаемъ, что подлежимъ. какъ и все на свътъ, закону причинной связи. Но, во-первыхъ, мы не знаемъ той сущности, того общаго, ничвиъ не обусловленнаго и все обусловливающаго первоначальнаго двигателя, который знають Мефистофель и г. Струве, а во-вторыхъ, не можемъ отдѣлаться отъ мысли, что, пользуясь тёмъ же закономъ причинной связи, мы можемъ въ свою очередь вліять на ходъ событій, т. е. что мы не только sind geschoben. но и дъйствительно schieben. Съ какой-нибудь сверхъ-человъческой точки зръпія, на которую человъкъ и стать не можетъ или, по крайней мъръ, не можетъ сколько-нибудь удержаться, это, можеть быть, иллюзія, самообмань. но что же делать, если такова ужъ ограниченная природа человъка? Мнъ особенно пріятно сослаться въ этомъ отношении на г. Струве. На стр. 55, онъ, повторяющій на стр. 71 насм'єшку Мефи--стофеля, говорить: «Въ томъ указании, что люди сознательно преследують известныя цели, что въ силу этого они не могуть на практикт смотртть на себя иначе, кокъ на дъятелей прогресса; что такимъ образомъ извъстная доктрина laissez faire, laissez passer, съ которой въ лицѣ Спенсера сражается Уордъ, не имѣетъ подъ собой никакой теоретической почвы. -- во всемъ этомъ нътъ ничего новаго». Зачъмъ намъ непремънно новое! Бываетъ новое нехорошее и не новое хорошее. Порадуемся же, что И обладаемъ хорошимъ, върнымъ. Подчеркнутымъ словамъ г. Струве я придаю такую же высокую цёну, какъ и его признанію философской необоснованности и фактической непровъренности экономическаго матеріализма. Итакъ, что бы ни говорилъ Мефистофель и какова бы ни была всевластная сущность историческаго процесса. человѣкъ не можетъ не считать себя дѣятелемъ, двигателемъ, и всякое ученіе, не принимающее этого въ соображеніе «не имъетъ подъ собой никакой теоретической почвы». Пусть читатель самъ взвѣситъ значеніе этихъ категорическихъ «не можетъ», «не имѣетъ никакой теоретической почвы»-для всего произведенія г. Струве, а я прошу его сопоставить еще слѣдующія двѣ цитаты:

На стр. 55: «Матеріалистическая теорія исторіи вполнѣ объемлеть и сознательную цѣлесообразную дѣятельность людей; она

437

только указываетъ на зависимость ея отъ матеріальныхъ экономическихъ условій. выводить ее изъ послѣднихъ». - Это - перифраза извѣстнаго положенія о юрилическихъ, политическихъ, нравственныхъ и прочихъ воззрѣніяхъ и соотвѣтственныхъ учрежденіяхъ, какъ о надстройкѣ на экономическомъ фундаментѣ. А на стр. 285, въ «заключени», возвращаясь къ установлению разницы между своими воззрѣніями и тѣми, съкоторыми онъ полемизируеть, г. Струве говорить: «Отсюда-совершенно различная оцѣнка исторической важности нашихъ собственныхъ идей и идеаловъ. Послѣдніе, съ нашей точки зрѣнія, историческая сила только поскольку они необходимое порождение процесса экономическаго развитія, который самъ всегда происходить «на достаточномъ основаніи» и представляеть собою коллективное творчество, въ конечномъ счетѣ носящее такой же стихійный, а потому и закономѣрный характерь, какъ и всв другія измѣненія въ окружающемь. насъ мірѣ».

Я подчеркнулъ слова «только поскольку» не для того, чтобы обратить внимание на ихъ какофонию, а чтобы отмѣтить то ограничение, которое накладывается ими на теорію экономическаго матеріализма. Значитъ, не циликомъ на экономическомъ фундаментѣ покоятся наши «идеи и идеалы». И это, конечно, совершенно върно. Взять хоть бы идеи и идеалы г. Струве Ему конечно, хочется думать, что они составляють «историческуюсилу» и необходимое порождение нашего экономическаго развития. Послѣднее до извѣстной степени вѣрно. У всякой возникающей силы, - а нашъ капитализмъ хотя и съ великимъ трудомъ, съ выпрашиваніемъ высокихъ и запретительныхъ тарифовъ и всякаго рода матеріальныхъ и нематеріальныхъ сублидій, становится силой, -- являются пособники, прислужники, какъ въ практической, такъ и въ теорегической области. Это вично повторяющаяся исторія, но я не хочу думать, что г. Струве, хотя и призывающій насъ «на выучку къ капитализму», сознательно играетъ роль въ этой исторіи. Его идеи и идеалы представляются мнѣ необходи. мымъ порожденіемъ его психо - физіологической организаціи. быстро и съ увлеченіемъ воспринимающей чужія теоріи, которыя отпечатлѣваются въ его мозгу, какъ печать на сургучѣ; затѣмъидетъ вліяніе нашей нынѣшней пустопорожней общественной атмосферы и т. д.,-я, разумбется, говорю только предположительно. Какъ «историческая сила», г. Струве подлежитъ изслѣдованію историческому, которымъ будущій историкъ. конечно, и займется...

Человѣкъ на практикѣ не можетъ смотрѣть на себя иначе, какъ на двятеля, двигателя. Мы съ г. Струве ничтожныя величины въ нашей общественной жизни, но и мы дъятели, двигатели не только въ кругу непосредственно соприкасающихся маленькихъ житейскихъ дѣлишекъ, но и въ смыслѣ вліянія на умы читателей. Поэтому намъ свойственны и чувство отвѣтственности за свою дѣятельность, и выработка извѣстныхъ мотивированныхъ правилъ поведенія. Какія же правила поведенія преподаетъ намъ г. Струве? Въ дѣлѣ изслѣдованія, изученія, онъ рекомендуетъ какъ мы видѣли, объективизмъ, а для житейской практики его кодексъ исчерпывается однимъ правиломъ: пойдемъ на выучку къ капитализму. Если подъ объективизмомъ разумъть добросовъстность, полноту, фактическую достовърность изслъдованія. то это и удобоисполнимое, и прекрасное правило, и нужно только желать, чтобы самъ г. Струве ему слъдовалъ. Но въ понятіе объективизма г. Струве вкладываетъ еще свою ненависть или свое презрѣніе къ личному началу, и это обстоятельство тѣсно связано съ его призывомъ на выучку къ капитализму.

«Мышленіе возможно только, какъ соціальное, -- говоритъ г. Струве, истина есть представление рода, заблуждение-представленіе индивидуума, нравственной нормой для индивидуума въ общемъ (курсивъ г. Струве) является то, что представляетъ фактическую норму для соціальной группы» (35). И далѣе: «Ничто въ такой мѣрѣ не характеризуетъ современную научную этику (курсивъ г. Струве), какъ именно матеріализмъ (или реализмъ), выражающійся въ сведеніи содержанія нравственности къ типически соціальному поведенію» (43). Это выраженіе до такой степени не ясно, не точно, не полно, что я ръшительно затрудняюсь отвѣтить, напримѣръ, на такой вопросъ: весь родъ человический убижденъ, что солнце вращается вокругъ неподвижной земли; одинъ Галилей (конечно, не буквально одинъ) думаетъ иначе; значитъ ли это, что представление рода есть въ данномъ случав истина, а представление индивидуума-заблуждение? Или, обращаясь къ нравственной нормѣ: взяточничество составляло «фактическую норму для соціальной группы» русскаго чиновничества добраго стараго времени; одинъ, положимъ, герой «Большой медвѣдицы» Багрянскій (опять-таки, конечно, не буквально

одинъ) находитъ взяточничество безнравственнымъ. за что и терпить все, что ему въ романѣ полагается: значить ли это, что онъ нравственно заблуждается, а вся соціальная группа обрѣла нравственную истину? Я не знаю, какъ надо отвѣчать на эти вопросы; мнѣ хорошо извѣстно, что взяточничество въ свое время большинствомъ не считалось постыднымъ и соединялось даже съ семейными добродътелями («ребятишкамъ на молочишко»). но другія соціальныя группы, подвергавшіяся поборамь, держались на этотъ счетъ иного мнѣнія, и я не знаю, какъ приложить сюда предписание объективности, какъ пригодности для всякаго познающаго существа. Г. Струве не согласенъ съ поговоркой — сколько головъ, столько умовъ, и я его понимаю. Но онъ хочетъ замънить это изрѣченіе другимъ: сколько соціальныхъ группъ, столько и умовъ, и нравственностей, и я нахожусь въ затруднении. Я вижу множество разнообразныхъ соціальныхъ группъ, различіе которыхъ, мимоходомъ сказать, основывается не только на экономикѣ, но и на началахъ родства, національности, вѣроисповѣданія, политическаго значенія. Вижу, напримъръ, соціальную группу, называемую французами и исповѣдующую ненависть къ нѣмцамъ, какъ правственный долгъ; не смотря на то, что этотъ параграфъ кодекса французской нравственности выросъ изъ дъйствительности, фактовъ и имъетъ не личный, а групповой характеръ, я не могу признать его обязательнымъ для каждаго познающаго существа. Этика соціальной группы рабовладъльцевъ ве можеть быть обязательною для соціальной группы рабовь и т. д. и т. д. Такимъ образомъ, объективизмъ, какъ свойство групповой нравственности, есть чиствящий мнов. И не объ объективизмъ г-на Струве можетъ идти рѣчь, а объ томъ-какой соціальной группы является онъ представителемъ и выразителемъ.

«Тѣмъ, — говоритъ г. Струве, — кто указываетъ на историческую необходимость капиталистическаго процесса, обыкновенно въ нашей литературѣ приписывается нелѣпое стремленіе обезземелить массу русскихъ крестьянъ и µer fas et nefas насадить капитализмъ», но, продолжаетъ г. Струве, это клевета. Г. Струве и его единомышленники утверждаютъ только, что фактическое обезземеленіе извѣстной — пока неизвѣстно какой — части крестьянства неизбѣжно, и этотъ процессъ явится развитіемъ капитализма. Какъ видите, г. Струве объективенъ, — онъ только провидить событія (275). Однако въ то же время онъ считаетъ и обезземеленіе, и развитіе капитализма полезнымъ, нужнымъ, ведущимъ ко всеобщему благополучію. При этомъ его умственное око любуется далекимъ зрѣлищемъ, въ которомъ безземельный крестьянинъ есть только частность. Если бы какая-нибудь комбинація. оторвавъ крестьянина отъ земли, устроила его самостоятельнымъ производителемъ въ обработывающей промышленности, г. Струве былъ бы огорченъ. «Экономическая самостоятельность производителя» вообще ему претитъ. Съ наивностью правовѣрнаго послѣдователя Корана онъ говоритъ, что если этотъ «идолъ» (173) будетъ признанъ идеаломъ, то «всѣ выводы, сдѣланные (основателями экономическаго матеріализма) изъ капиталистическаго процесса, теряютъ всякій смыслъ и всякое обаяніе» (168). Какъ будто это убѣдительный аргументъ для тѣхъ, кто въ Коранъ не вѣритъ!

Такимъ образомъ, ближайшій идеалъ г. Струве-идеалъ, а не только историческая необходимость --- чисто отрицательнаго свойства: разрушение и недопущение экономической самостоятельности производителя. Это отнюдь не личный идеаль г. Струве, -- Боже сохрани, онъ таковыхъ не имветъ, его «мышленіе соціально» и выражаетъ собою исторически необходимую тенденцію соціальной группы. Есть у насъ, однако, общирная соціальная группа, для которой ненавистный г-ну Струве идолъ экономической самостоятельности есть настоящій, животрепещущій идеаль. Обойдите всю Россію, опросите милліоны производителей --- все равно, общинниковъ, подворныхъ, батраковъ, арендаторовъ-и вы убѣдитесь, что ихъ хозяйственный идеалъ есть именно экономическая самостоятельность. Идеалъ этотъ выросъ непосредственно Ha исторически необходимой экономической почвѣ, какъ ея исторически необходимый продукть Онъ движетъ, напримъръ, переселенческія волны въ Сибирь, на Кавказъ, и этотъ процессъ, говоря словами г. Струве по другому поводу, --- «происходитъ на достаточномъ основании и представляетъ собою коллективное творчество. въ конечномъ счетѣ носящее такой же стихійный, а потому и закономърный характеръ, какъ и всъ другія измъненія въ окружающемъ насъ мірѣ».

Что касается русскаго канитализма, какъ соціальной группы. то онъ, можетъ быть, и признаетъ г. Струве своимъ отраженіемъ и выраженіемъ. Часть этой группы въ отвѣтъ на призывъ на выучку къ капитализму, по своему патріархальному невѣжеству, скажеть пожалуй: не надо намъ тебя, еще грѣха съ тобой наживешь! Но другая часть будетъ рада взять къ себѣ на выучку способныхъ людей, хотя бы и съ камнемъ за пазух й. Камень этотъ состоитъ въ томъ, что капитализмъ есть историческая категорія, которая уступитъ съ теченіемъ времени мѣсто иному строю. Но вѣдь улита ѣдетъ, когда-то будетъ! Когда-то еще она доползетъ до послѣдняго термина гегелевской тріады, да и такъ ли оно вообще будетъ, а пока погрѣть руки можно...

Единомышленники г. Струве должны, по крайней мъръ, вдуматься въ ожидающее ихъ положение. Оно указывается разсужденіями автора на тему: капитализмъ не только зло, но и историческая необходимость. Иначе говоря, капитализмъ не только историческая необходимость, но и зло. Поэтому-то г. Струве «вовсе не желаетъ ни идеализировать капиталистическій строй, ни быть его адвокатомъ» (159). Итакъ, онъ приглашаетъ насъвъ такое мѣсто, защищать которое онъ не можетъ, и служитъ злу, потому что оно необходимо. Людямъ толстокожимъ и лицемърамъ легко устроиться въ этомъ положении, но для другихъ оно трудно выносимо по той раздвоенности, на которую оно ихъ обрекаетъ. Нельзя не пожалѣть, что г. Струве, съ такими пропусками и извращеніями очертившій ту литературу, съ колорою онъ полемизируетъ, оставилъ уже безъ всякаго вниманія ту, которая уже давно приглашаеть на выучку къ капитализму, только безъ всякаго камня за пазухой. Въ 70 годахъ эта струя была очень сильна въ нашей либеральной литературѣ, и вотъ что я писалъ по этому поводу, пораженный нѣкоторыми явленіями нашей журналистики.

Колесо національнаго богатства только что начинаеть вертіться въ Россів, и при томъ при слідующихъ обстоятельствахъ. Во-первыхъ, огромная часть производительныхъ силъ страны находится въ рукахъ народа, т. е. трудящихся классовъ. Значитъ, для созданія національнаго богатства по программѣ отечественной журналистики надо отодрать громаду народа отъ земли и орудій производства. Во-вторыхъ, отодраніе это надо производить сознательно, потому что прислушиваемся же мы къ тому, что дѣлается и дѣлалось въ Европѣ; знаемъ же мы, что національное богатство есть нищета народа. Въ-третьихъ, отодраніе должно быть произведено въ пользу лицъ и интересовъ еще не существующихъ, а только пмѣющихъ образоваться самымъ процессомъ отодранія. Сознательное, но безцізьное преступленіе—вотъ что приходится дѣлать современной журналистикѣ при нынѣшнемъ ея направленіи. Что можетъ быть ужаснѣе такой задачи, такого положенія. И мудрено ли, что эти люди ходятъ и пишуть, какъ твни, что грозный приговоръ потомства, подсказываеный имъ по времен мъ совъстью, связываеть имъ языкъ и руки, отгоняеть образы отъ воображения, мысли отъ разума.

Если все это фатально, исторически необходимо, то признайтеже фактъ, необходимый фактъ раздвоенности со всѣми его послѣдствіями, будьте «объективны».

Г. Струве объщаеть, что изъ необходимаго зла проистечетъ. необходимое добро. И это - на основании теории, по его собственному показанію, философски не обоснованной и фактически не провъренной. Струве указываетъ, что «вся современная матеріальная и духовная культура тёсно связана съ капитализмомъ: она выросла или вытесть съ нимъ или на его почвъ». Я уже говорилъ объ этомъ по поводу древняго рабства. Теперь подчеркну только одно: анархизмъ, какъ послѣднюю черту современной матеріальной и духовной культуры. Полстольтія тому назадъ родился экономическій матеріализмъ и пооб'ящалъ «обобществление». Въ то же самое время Максъ Штирнеръ, о которомъ я писалъ недавно, возсталъ противъ всякаго общества во имя личности, во имя даже простого своего я. Но обобществление казалось такъ близкимъ, что надъ Максомъ Штирнеромъ толькопосмѣялись и немедленно забыли его. Прошло полвѣка, и идеи Штирнера въ новомъ убранствѣ получили огромный успѣхъ въ лицѣ Фридриха Ничше. Вмѣстѣ съ тѣмъ, личность, которую такъ презираетъ г. Струве и хочетъ совствиъ со счетовъ скинуть, не обобществленная, озлобленная, въ лицѣ анархистовъ непредвидинно нарушаетъ стройное течение дилъ по тремъ гегелевскимъ сталіямъ...

## XV \*).

## Еще о Фридрихъ Ничше.

Въ 1872 году появилось сочиненіе Фридриха Ничше «Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik», оригинальность котораго была, между протимъ, отибчена Ланге въ «Исторіи матеріализма». Затбиъ Ничше опубликовалъ «Unzeitgemässe Betrachtungen» (1873—1876 г.), «Menschliches, Allzumenschliches», «Morgenröthe», «Die fröhlige Wissenschaft», «Also sprach Zarathustra». Послѣ днее изъ названныхъ сочиненій (за которымъ

\*) 1894, ноябрь.

слѣдовали еще другія), не безъ основанія считаемое многими главнымъ произведеніемъ Ничше, чрезвычайно оригинальное можно сказать, кричащее по формѣ и содержанію, появилось первымъ изданіемъ въ 1884 г. Но настолько еще Ничше былъ въ то время неизвъстенъ, что въ 13-мъ изданіи Энциклопедическаго словаря Брокгауза его имени нѣтъ ни въ 12-мъ томѣ (1885 г.), гдѣ ему слѣдовало бы быть по алфавиту, ни въ дополнительномъ (1887 г.). Мы, русскіе, услыхали о немъ настолько поздно, что еще въ 1890 г. переводчикъ «Исторіи новой философіи» Ибервега-Гойнце, г. Колубовскій, въ указатель личныхъ именъ къ названной книгв упоминалъ, какъ двухъ разныхъ писателей, «Ф. Нитче» и «Ф. Ниче». Но уже въ 1892 и 1893 г. московскій философскій журналъ «Вопросы философіи и психологіи» счелъ нужнымъ въ нѣсколькихъ статьяхъ (гг. Преображенскаго, Лопатина, Грота, Астафьева) болѣе или менѣе обстоятельно познакомить читателей съ воззрѣніями Ничше. И, судя по нѣкоторымъ признакамъ, статьи эти (въ особенности г. Преображенскаго) возбудили большое внимание. Мало того, какъ извъстно читателямъ «Русскаго Богатства» изъ статьи М. А. Протопопова о послёднемъ романѣ г. Боборыкина, этотъ юркій беллетристь успѣлъ уже изобразить русскаго начшеанца, правда, вкривь и вкось толкующаго учение учителя; и, можеть быть, это не вполнъ изобрътение г. Боборыкина, а есть въ немъ нъчто и отъ подлинной жизни. Въ фельетонъ одной провинціальной газеты («Минскаго Листка») я прочиталъ указание на распространеніе у насъ неправильно понимаемыхъ идей Ничше. Нъкоторыя полученныя мною письма ясно говорять о томъ же. О Европѣ, въ особенности о Германіи, нечего и говорить. Цитируемый Максомъ Нордау («Entartung») Гуго Каацъ утверждаетъ, что «духовный посввъ» Ничше даеть обильные всходы и что нынв редко можно встрѣтить статьи на философскую тему безъ упоминанія о Ничше. Это немножко много; но достовърно, что о недавно еще мало кому извъстномъ мыслителъ существуетъ уже цълая литература и цитированный г. Протопоповымъ сотрудникъ «Въстника Европы» едва-ли правъ, утверждая, что идеи Ничше имъли (а не имѣютъ?) только succès de surpise.

Ученики Ничше считають его звъздой первой величины, а его сочиненія «священнъйшими изъ священныхъ книгъ». Съ другой стороны, Пордау объявляетъ его однимъ изъ типичныхъ декадентовъ и просто сумасшедшимъ. Тотъ же Нордау не находитъ достаточно сильныхъ словъ для хулы на самое изложение Ничше, тогда какъ, напримъръ, г. Преображенский говоритъ: афоризмы Ничше «поражаютъ силою и гибкостью своего языка, изумительнымъ мастерствомъ въ передачѣ самыхъ неуловимыхъ и капризныхъ оттѣнковъ мыслей и настроеній, и изяществомъ своей формы, то пластической и словно вычеканенной, то звучной и выразительной, какъ музыка. Книги лучшаго періода Ничше представляютъ, конечно, лучшіе образцы нѣмецкой прозы, не исключая Гете и Шопенгауера» \*).

Есть доля правды въ этихъ столь противоположныхъ и слишкомъ категорическихъ мн<sup>\*</sup>вніяхъ.

Что Ничше кончилъ душевною болѣзнью. которая его и прежде посвщала, это факть общеизвёстный, отражавшійся, конечно, и на изложения, и на самомъ ходъ его мыслей. Въ сочиненияхъ его, рядомъ съ строго логическимъ и тонкимъ анализомъ, можно встрѣтить странные, почти невѣроятные скачки мысли и даже просто очевидный вздоръ, точно такъ же, какъ рядомъ съ блестящими, художественными страницами-безсильное, пухлое многословіе съ непріятно вычурными оборотами рѣчи. Мы не будемъ приводить здѣсь образцы того и другого, и удовольствуемся тѣми, какіе намъ окажутся нужны ниже, при изложении ученія Ничше. Замѣтимъ здѣсь только, что если вообще неудобенъ девизъ русскихъ читателей - «все или ничего», то относительно Ничше онъ совствиъ никуда не годится, хотя бы уже потому, что его сочиненія кишать противорѣчіями. Что касается душевной болѣзни, то предан. ные ученики стараются всячески затереть или замять значеніе этого печальнаго факта. Но не говоря уже о фактической сторонъ дѣла, преданные ученики упускаютъ изъ виду нѣкоторыя сооб-

\*) Самъ Ничше, въ своемъ горделивомъ безумін, объявляетъ себя «первымъ изъ нѣмецкихъ мастеровъ» въ афорнзмахъ, а о «Заратустрѣ» говоритъ: «Я далъ человѣчеству глубочайшую книгу, какою оно только обладаетъ.—моего «Заратустру». Онъ прибавляетъ: «Я дамъ ему скоро и самую независимую» («Götzen-Dämmerung» 1889, стр. 129). Подъ этой «самой независимой» книгой надо, повидимому, разумѣтъ «Umwerthung aller Werthe», первую часть которой Ничше усрѣлъ написать, но она еще не издана до сихъ поръ (см. предисловіе самого Ничше къ «Götzen-Dämmerung» и предисловіе издателя ко второму изданію рѣчей Заратустры). раженія самого учителя о «значеніи сумасшествія въ исторіи нравственности».

Такъ озаглавленъ одинъ изъ параграфовъ (14-й) книги «Могgenröthe». Тамъ, между прочимъ, читаемъ: «Почти всегда именно сумасшествіе прокладывало путь новымъ мыслямъ и перебивало пути уважаемыхъ обычаевъ и суевърій. Понимаете ли вы, почему это должно было быть дъломъ сумасшествія? Зачъмъ въ голосъ и жестахъ нѣчто грозное и непредвидимое, какъ демоническія причуды погоды или моря, и потому столь же достойное ужаса и наблюденія? Нѣчто, какъ судороги и пъна эпилептика, столь явственно непроизвольное и заставляющее видъть въ больномъ отраженіе и отзвукъ божества? Нѣчто, самому носителю новой мысли внушающее уваженіе къ себъ. отгоняющее всъ угрызенія совъсти и обращающее его въ пророка и мученика новой мысли?» Далѣе Ничше говоритъ о тѣхъ искусственныхъ пріемахъ, которыми достигается душевное разстройство разныхъ чародѣевъ и чудодѣевъ у дикарей и въ средніе вѣка въ Европѣ.

Въ числѣ этихъ искусственныхъ пріемовъ любопытно отмѣтить удаленіе въ пустыню, уединеніе. А едва ли найдется еще писатель, который такъ часто и въ такихъ пламенныхъ выраженіяхъ восхвалялъ бы уединеніе, какъ Ничше, и это не было пустое слово изъ его біографіи извѣстно, что онъ не на словахъ только, а и на дѣлѣ любилъ уединеніе. Такимъ образомъ, преданнымъ ученикамъ нѣтъ надобности затушевывать значеніе душевной болѣзни учителя: по его собственной теоріи (совпадающей съ извѣстной теоріей «маттоидовъ» Ломброзо), новые пути къ истинѣ пролагаются душевно больными...

Правда, возвращаясь отчасти къ той же темѣ въ § 66 той же Morgenröthe, Ничше рекомендуеть не вѣру, а осторожность по отношенію къ «полуразстроеннымъ, фантастическимъ, фанатическимъ, такъ называемымъ геніальнымъ людямъ». Но преданные ученики могутъ игнорировать этотъ совѣтъ относительно учителя, которому, дескать, душевная болѣзнь не помѣшала открыть и указать новые пути къ истинѣ.

Преданнымъ ученикамъ нѣтъ надобности протестовать и противъ слова «декадентъ», —учитель самъ себя такъ называлъ. Въ предисловіи къ «Der Fall Wagner» онъ писалъ: «Какое первое и послѣднее требованіе философа по отношенію къ самому себѣ? Оно заключается въ побѣдѣ надъ своимъ вѣкомъ, въ постановкъ себя «внъ въка». Противъ кого онъ долженъ выдержать самую тяжкую борьбу? Противъ того, въ комъ онъ узнаетъ самого себя, какъ сына своего въка. Вотъ почему я, какъ и Вагнеръ, сынъ вѣка, т. е. декадентъ. Съ той только разницей. что я это сознаю и отъ этого защищаюсь. Угрожающей мнѣ опасности противится заключенный во мнѣ философъ. Что меня въ сущности больше всего занимало-такъ это проблема декадентства. Для этого я имѣю свои основанія. Вопросъ о «добрѣ» и «злѣ» есть не что иное, какъ только варьяція этой проблемы. Если мы будемъ имъть общій взглядъ на симптомы декадентства, тогда станеть понятнымъ смыслъ морали... Для того, чтобы выполнить такого рода задачу, мнъ была необходима извъстнаго рода выдержка; мнѣ надо было объявить войну всему, что было во мнѣ больного, включая туда и Вагнера и Шопенгауера, и всю современную «гуманность»; мнѣ надо было изолироваться, сдѣлаться на нѣкоторое время индифферентнымъ ко всему, овладѣть собою въ виду всѣхъ вѣяній вѣка, всѣхъ удобствъ его»\*).

Итакъ, самъ Ничше считаетъ себя декадентомъ, правда, «выздоровѣвшимъ», какъ онъ говоритъ вслѣдъ за приведенными словами. Правда и то, что Ничше понимаетъ декадентство очень своеобразно и, на иной взглядъ, онъ сталъ декадентомъ какъ разъ въ то время, когда, по его мнѣнію, онъ «выздоровѣлъ». Во всякомъ случаѣ своеобразно понимаемая «проблема декадентства», дѣйствительно, составляетъ если не центръ, то одинъ изъ важнѣйшихъ центровъ всѣхъ умственныхъ интересовъ Ничше. II, принявъ ее за таковой, можно съ удобствомъ оріентироваться въ кругѣ наиболѣе любопытныхъ идей Ничше. Удобство это, однако, весьма относительное.

Лишь немногія изъ сочиненій Ничше изложены въ система тическомъ порядкѣ. Большинство представляеть собою рядъ отрывковъ, иногда логически связанныхъ между собою, а иногда безъ всякой связи, иногда сжатыхъ въ форму афоризма, иногда распространенныхъ въ огдѣльныя законченныя статьи, при чемъ авторъ часто не стѣсняется ставить рядомъ разсужденія о предметахъ, не имѣющихъ между собою ничего общаго. Мѣстами получается нѣчто въ родѣ записной книжки, куда авторъ заносить

\*) Пользуюсь для этой цитаты переводомъ журнала «Артистъ» (1884 г. августъ, «Вагнеріанскій нопросъ»). свои мысли въ томъ случайномъ безпорядкѣ, какъ онѣ ему приходятъ въ голову. Эта пестрота и отрывочность нѣкоторыхъ писаній Ничше, придавая имъ своего рода красоту жизненности, не представляютъ, однако, удобства для читателя, желающаго уяснить себѣ характернѣйшія черты писателя, въ особенности такого, какъ Ничше.

Авторъ предисловія ко второму изданію «Also sprach Zarathustra», одинъ изъ пламеннъйшихъ учениковъ, нъкто Петеръ Гасть. замѣчаетъ, между прочимъ: «Духовная личность Ничше есть первое и основное въ каждой его фразъ; вся блестящая работа его мысли была лишь выраженіемъ движеній этой великой души и точнотакже въ другихъ онъ прежде всего цёнилъ мощь настроенія. Ему нужны были люди, а не головы только. Онъ стремился не столько къ тому, чтобы понять міръ, сколько къ тому, чтобы преобразовать его. Философія есть для него н'ячто безконечно большее, ч'ямъ просто наука, — прежде всего дѣло смѣлаго импульса. Философъ не просто созерцатель, наблюдатель и обобщитель, а законодатель и повелитель во всѣхъ областяхъ личной и общественной жизнитакова нысль Ничше». И далее: «Подобно азіатскимъ основателямъ религій, онъ чувствовалъ себя воплощеніемъ воли къ возвышенію человѣчества, онъ фактически быль такимъ воплощеніемъ. Не знавшимъ его нельзя даже и представить себѣ человѣка, подобнаго ему среди нашей показной и мелочной культуры. Это быль необходимый человѣкъ, ръшеніе судебъ человѣчества». Непомърныя преувеличенія очень обыкновенны въ устахъ пламеныхъ учениковъ. Но вѣрно, что если самъ Ничше и не былъ тѣмъ. мыслителемъ-двятелемъ, учителемъ-вождемъ, какимъ хотвлъ бы быть. то идеалъ его былъ именно таковъ. Онъ очень далекъ отъ того гипа философа, которому соотвѣтствуютъ слова «міровоззрѣніе» или «міропониманіе». «міроразумѣніе». Его задачу составляло прежде всего «міровоздѣйстіе» въ извѣстномъ смыслѣ и не при помощи только мысли, логики, направленной на мысль же читателей или слушателей. Онъ и самъ не исключительно мыслью работалъ, а напрягался всёмъ существомъ своимъ, и на аудиторію свою хотёлъ цъйствовать возбужденіемъ въ ней не мысли только, а и чувства, и воли, вслѣдствіе чего не стѣснялся никакими литературными формами. «Also sprach Zarathustra» представляетъ собою художественное произведение, герой котораго, дѣйствуя въ неизвѣстное время и при совершенно фантастическихъ условіяхъ, излагаетъ

мысли Ничше то въ видѣ притчи, то въ видѣ афоризма, а то и въ видѣ болѣе или менѣе стройнаго логическаго трактата. Съ другой стороны, даже наиболѣе систематическія и законченныя сочиненія Ничше переполнены отклоненіями не только логическаго. но и страстваго характера. Все это необыкновенно усложняетъ дѣло извлеченія изъ писаній Ничше его основныхъ идей. Краткости ради и по другимъ соображеніямъ мы оставимъ въ сторонѣ всѣ тѣ воззрѣнія Ничше, въ которыхъ онъ ничѣмъ не выдѣляется или мало чѣмъ выдѣляется изъ общаго тона современной философской мысли.

Читатель благоволить припомнить наши недавнія бестам о «Выдающейся женщинѣ» г. Ардова и «Преступленіи и наказаніи» Лостоевскаго и потомъ о Максѣ Штирнерѣ. Мы видѣли тамъ сиротъ. людей, осужденныхъ разными обстоятельствами на нравственное одиночество и сопряженныя съ нимъ невзгоды, и дошедшихъ, благодаря этому, до полнаго отриданія всякихъ формъ общежитія, реальныхъ и идеальныхъ, и всякихъ нравственныхъ обязательствъ. Мы видѣли, однако. далѣе, что Максъ Штирнеръ, собственно говоря, своей книги не дописалъ и что, по справедливому замѣчанію .Іанге, къ этой разрушительнъйшей книгь могла бы быть прицисана вторая, положительная часть во славу какихъ-нибудь нравственныхъ и общественныхъ илеаловъ. Что же касается «вылаюшейся женщины» г. Ардова и Раскольникова Достоевскаго, то они уже рядомъ со своимъ всесокрушающимъ отриданіемъ ставятъ извѣстный нравственно-политическій идеаль, а именно какое-то общежитіе, въ которомъ они, «выдающіеся», «необыкновенные» и т. п. люди повелѣвають и живуть «во вся», а всѣ прочіе повинуются.

*.* 

Достойно вниманія, что Ничше зналъ и высоко цвнилъ Достоевскаго. Въ 1886 г. въ предисловіи ко второму изданію «Menschliches, Allzumenschliches» онъ писалъ: «Гдв теперь есть психологи? навѣрное, во Франціи, можетъ быть, въ Pocciu, но навѣрное. ихъ нѣтъ въ Германіи». А въ 1888 г. въ «Götzen-Dämmerung»\*)

\*) Надо замѣтить, что Ничше любить вычурныя заглавія. Götzen-Dāmmerung" и само по себѣ довольно претенціозное заглавіе, но оно имѣеть еще прибавку "oder wie man mit dem Hammer philosphirt". "Menschliches, Allzumenschliches" называется еще "ein Buch für freie Goister." "Also sprach Zarathustra"--"ein Buch für Alle und Keinen". "Jenseits fon Gut und Böse"--"Vorspiel einer Philosophie der Zukunft" и т. п.

<sup>29</sup> 

онъ говоритъ уже о Достоевскомъ. Ръчь идетъ (стр. 120) о преступникахъ. «Въ возникающей при этомъ проблемѣ,-пишетъ Ничше, -- важно свидътельство Достоевскаго мимоходомъ сказать, единственнаго психолога, у котораго я нашелъ чему поучиться; онъ принадлежитъ къ числу счастливбищихъ случайностей моей жизни, больше даже, чъмъ Стендаль. Этотъ глубокій человъкъ. десять разъ правый въ своей низкой оценке поверхностныхъ немцевъ, получилъ отъ сибирскихъ каторжниковъ, тяжкихъ преступниковъ, которымъ уже нѣтъ возврата въ общество, впечатлѣніе для него самого неожиданное; они оказались какъ бы вырѣзанными изъ лучшаго, самаго твердаго и ценнаго дерева, какое только растетъ на русской землѣ». Луховныя физіономіи Ничше и Достоевскаго въ общемъ до такой степени различны, что если бы Ничше зналъ всего Достоевскаго, а не только, повидимому, «Мертвый домъ», то, конечно, усмотрѣлъ бы въ его писаніяхъ совсѣмъ иныя стороны и иные окончательные выводы. Тъмъ не менъе, у этихъ двухъ столь различныхъ людей есть нѣчто общее, по крайней мірь, въ томъ смысль, что оба они съ чрезвычайнымъ, особливымъ интересомъ относятся къ однимъ И ፐቴмъ же вопросамъ. Тамъ, гдѣ Ничше ставитъ плюсъ, Достоевскій ставитъ въ большинствѣ случаевъ минусъ, и – наоборотъ, но оба знаютъ эти плюсы и минусы, оба ими до высшей стецени заинтересованы, считая относящиеся сюда вопросы важнъйшими. какіе только могуть представиться челов'яческому уму. Высокій интересь представило бы сопоставленіе всѣхъ взглядовъ того и другого, но мы не возьмемъ на себя этой общирной задачи, такъ какъ заранѣе отказались отъ разсмотрѣнія извѣстной части философскаго багажа Ничше. Но въ той области, которую мы себѣ отмежевали, нельзя не отмѣтить поразительнаго сходства разсужденій и самого хода мысли Ничше, хотя бы въ вышеупомянутыхъ страницахъ «Götzen Dämmerung», посвященныхъ преступленію и преступникамъ, съ твмъ, что Достоевскій влагаетъ въ уста Раскольникову. Мы къ этому еще вернемся.

Раскольниковъ лѣтъ за пятнадцать, за двадцать до Ничше излагалъ свои мысли о преступленіи и преступникахъ, о необыкновенныхъ людяхъ и двоякой морали. Значитъ, Достоевскій вполнѣ независимъ отъ Ничше. Съ другой стороны. если даже предположить, что Ничше зналъ «Преступленіе и наказаніе». а за это ручаться нельзя и скорѣе можно думать, что не зналъ.,—

то невѣроятно всетаки, чтобы онъ отсюда получилъ толчекъ для своей мысли: слишкомъ эта мысль, не смотря на разныя противорѣчія и отклоненія, закончена и развита въ подробностяхъ, что бы проистекать изъ случайнаго знакомства съ переводнымъ романомъ. Что касается Макса Штирнера, то въ сочиненіяхъ Ничше я не нашелъ какого-нибудь указанія на его книгу, не встрѣчалъ и стороннихъ указаній на прямо преемственную связь между забытымъ авторомъ «Der Einzige und sein Eigenthum» и много шумащимъ Ничше, хотя идейное сходство ихъ отмѣчается очень часто и даже нѣсколько преувеличенно.

Возьмемъ изъ разныхъ сочиненій Ничше нѣсколько выдержекъ, выражающихъ наиболѣе характерныя общія его иден въ той области, которая насъ въ его сочиненіяхъ интересуетъ.

«Добродѣтели человѣка считаются хорошими по отношенію не къ тѣмъ слѣдствіямъ, которыя онѣ для него самого имѣютъ, а по отношению къ тѣмъ, которыя предполагаются для насъ и лля общества выгодными. Воздавая хвалы добродѣтели, люди 83древле отнюдь не были «безкорыстны» и «альтруистичны»! Иначе мы увидѣли бы, что добродѣтели (прилежаніе, послушаніе, цѣломудріе, справедливость) большею частію вредны ихъ обладагелямъ, какъ влеченія (Triebe) слишкомъ сильныя и не уравновѣшенныя другими вліяніями. Если ты обладаешь добродѣтелью. настоящею, цъльною добродътелью, —а не влеченьицемъ (Triebchen) къ добродътели, то ты ея жертва! Но сосъдъ твой именно поэтому хвалить твою добродътель! Хвалять прилежнаго человъка, хотя бы онъ этимъ своимъ прилежаніемъ портилъ себѣ зрѣніе и разрушалъ оригинальность и свъжесть своего ума. Юноша, надорвавшійся надъ работой, вызываетъ въ насъ почтеніе и сожалѣніе, при чемъ мы разсуждаемъ такъ: «для цѣлаго общества потеря даже лучшихъ отдѣльныхъ единицъ — небольшая жертва. Жаль, что такія жертвы необходимы, но еще хуже было бы, если бы отдъльный человъкъ думалъ иначе и придавалъ бы больше цѣны своему существованію и развитію, чѣмъ работѣ на службѣ обществу». Такимъ образомъ, юношу жалъютъ не ради него самого, а потому, что въ его лицѣ общество лишилось преданнаго и безкорыстнаго орудія... Въ добродътеляхъ мы цънимъ ихъ служебную природу и затвиъ слъпое влечение, не ограниченное соображеніями о другихъ сторонахъ пользы индивида, короче говоря-неразуміе въ добродѣтели, благодаря которому единичное

29\*

существованіе превращается въ функцію цѣлаго... Хвала самоотверженному, безкорыстному, добродѣтельному, слѣдовательно, человѣку, не всю свою силу и разумъ обращающему на свое собственное сохраненіе, развитіе, подъемъ, усиліе.— эта хвала проистекаетъ отнюдь не изъ безкорыстія! «Ближній» хвалитъ безкорыстіе потому, что извлекаетъ изъ него выгоду! Если бы ближній былъ «безкорыстенъ», онъ отклонялъ бы отъ себя этотъ чужой ущербъ, сокращеніе чужой силы, боролся бы съ возникновеніемъ такихъ склонностей и прежде всего показалъ бы свое безкорыстіе тѣмъ, что не называлъ бы ихъ хорошими склонностями. Этимъ указывается коренное противорѣчіе той морали, которая нынѣ въ почетѣ: мотивы этой морали находятся въ противорѣчіи съ ея принципомъ». («Di-) fröhliche/Wissenschaft" neue Ausgabe, 1887, стр. 48-51).

«Моральная оцѣнка человѣческихъ дѣйствій и влеченій есть всегда выраженіе потребностей общины, стада. То, что прежде всего полезно имъ, то и становится высшею мѣркою цѣнности отдѣльныхъ людей. Мораль предписываетъ индивиду быть функціей стада и цѣнить себя въ качествѣ этой функціи. Такъ какъ условія существованія различныхъ обществъ очень различны, то и было много различныхъ моральныхъ воззрѣній... Нравственность есть стадный истинктъ» (ibid. 146).

«Нынѣ каждый, повидимому, доволенъ, когда слышить, что общество стоить на пути приспособленія индивида (des Einzelnen) ко всеобщимъ потребностямъ и что счастіе и, вмѣстѣ съ тѣмъ. жертва индивида состоить въ томъ, чтобы чувствовать себя полезнымъ членомъ или орудіемъ цѣлаго. Современники колеблются въ выборѣ этого цѣлаго, -- должно ли имъ быть существующее или еще имъющее возникнуть государство, или нація, или объединение народовъ, или небольшия новыя хозяйственныя общежитія. На этотъ счетъ существуетъ нынѣ много сомнѣній, раздумья, борьбы, полной возбужденія и страсти; но удивительно единодушіе, съ которымъ отъ «я» (ego) требуется самоотреченіе въ формѣ приспособленія къ цѣлому, устанавливающему кругъ правъ и обязанностей. Сознательно или безсознательно, люди стремятся ни больше, ни меньше, какъ къ полному преобразованію, и именно ослабленію, даже уничтоженію индивидуума. Въ теперешней формѣ индивидуальнаго существованія не устають искать черты зла. враждебности, расточительности, дороговизны и надѣются устроить дешевле, безопаснѣе, равномѣрнѣе, цѣльн ѣе. когда будутъ только большія тѣла и ихъ члены» (Morgenröthe», 1887, стр. 127).

«Зрѣлый плодъ общественнаго древа есть верховный индивидуумъ, себѣ лишь равный, отъ нравственности нравовъ (Sittlichkeit der Sitte) освобожденный, автономный, сверхнравствен ный (übersittlich) индивидуумъ» («Zur Genealogie der Moral», 1892, -стр. 43).

Приведемъ еще начало одной изъ рѣчей Заратустры, коне цъ которой понадобится намъ позже.

«Вы жметесь къ ближнему, и есть у васъ красивыя названія для этого. Но говорю вамъ: ваша любовь къ олижнему есть любовь къ самимъ себѣ.

«Вы бѣжите къ ближнему отъ самихъ себя и хотѣли бы сдѣлать изъ этого добродѣтель: но я насквозь вижу ваше «безкорыстів».

«Ты» старше, чёмъ «я»; «ты» объявлено святымъ, но не «я»: такъ жмется человѣкъ къ ближнему.

«Сов'ятую ли я вамъ любовь къ ближнему? Н'ятъ, я сов'ятую вамъ б'яжать отъ ближнихъ и любить дальнихъ!» («Also sprach "Zarathustra», 84; при чемъ тутъ любовь къ «дальнимъ»—мы увидимъ ниже).

Мы могли бы сделать еще много подобныхъ выписокъ изъ -сочиненій Ничше, но, благодаря его безпорядочной литературной физіономіи, это были бы такіе же отрывки, осложненные вдобавокъ вещами, которыхъ мы пока не хотимъ трогать. Приведеннаго достаточно, чтобы получить понятіе о нѣкоторыхъ основныхъ чертахъ Ничше, изъ которыхъ проистекаютъ и сильныя, и слабыя стороны его писаній. Прежде всего, здъсь бросается въ глаза протесть личности противъ условій, нарушающихъ ея достоинство и интересы, полноту и, такъ сказать, многогранность ея жизни. Этотъ-то общій принципъ личности, какъ самоціяли, не подлежащей низведению на степень средства для достижения какихъ бы то ни было другихъ цѣлей, и составляетъ корень той силы и того блеска, которые несомнѣнно заключаются въ писа. ніяхъ Ничше, что бы ни говорилъ Максъ Нордау и какъ бы онъ даже ни былъ правъ относительно многихъ частностей. Ничше въ дальнѣйшемъ теченіи своей мысли самъ нарушаетъ этотъ общій принципъ, вибств съ чвиъ теряетъ всякую почву подъ

ногами и впадаетъ въ коренное противорѣчіе съ самимъ собой. Задатки этого уклоненія мы имфемъ уже и теперь, въ вышеприведенныхъ цитатахъ, между прочимъ и въ загадочномъ на первый взглядъ «совъть бъжать отъ ближнихъ и любить дальнихъ». Систему Ничше, насколько можно говорить о его системѣ,-онъ и самъ смѣется надъ системами, какъ таковыми,--обыкновенно называють индивидуализмомъ. И это до извъстной степени върно. Но, во-первыхъ, только до извѣстной степени, а во-вторыхъ, для уразумѣнія истиннаго смысла воззрѣній Ничше надо отрѣшиться отъ разныхъ ходячихъ сопоставленій, —положительныхъ и отрицательныхъ, — индивидуализма съ эгоизмонъ въ нравственной области, съ либерализмомъ въ области политики и экономики, съ соціализмомъ, съ анархизмомъ. Всѣ эти сопоставленія и противопоставленія, обыкновенно слишкомъ односторонне и чисто словесно мотивируемыя, особенно не идуть къ дѣлу, когда ръчь идеть о Ничше. Достаточно пока замътить, что, будучи индивидуалистомъ, онъ одинаково враждебенъ не только соціализму, который обыкновенно противопоставляется индивидуализму, но и либерализму, формально опирающемуся на личное начало. и анархизму, представители котораго не прочь были бы. повидимому, искать себѣ теоретическаго обоснованія въ писаніяхъ Ничше. Они и имъють нъкоторое право на это, но всетаки именно ихъ имъетъ въ виду Ничше, когда влагаетъ своему Заратустрѣ въ уста слова: «Друзья мои, я не хочу, чтобы меня смѣнивали. Есть люди, проповѣдующіе мое ученіе о жизни; и въ то же время это проповѣдники равенства и тарантулы... Я не хочу, чтобы меня смѣшивали съ этими проповѣдниками равенства».

Въ виду этой сложности и запутанности терминовъ и понятій, въ виду логической неожиданности многихъ оборотовъ мысли Ничще, остановимся сперва на общемъ принципѣ личности въ его чистомъ видѣ.

Мы уже говорили, что Ничше не есть мыслитель въ исключительномъ и спеціальномъ смыслѣ этого слова. Онъ слишкомъ многосторонне и страстно относится къ жизни, чтобы только или даже преимущественно мыслить объ ней и къ мыслительнымъ же способностямъ читателя обращаться. Онъ и самъ объ этомъ говоритъ. Такъ, въ предисловіи къ новому изданію «Веселой науки» («Die fröhliche Wissenschaft») онъ пишетъ: «Мы, фи-

Digitized by Google

лософы, не можемъ раздѣлять душу и тѣло, какъ это дѣлаетъ толпа, и еще менѣе можемъ раздѣлять душу и духъ (Seele und Geist). Мы—не мыслящія лягушки съ холодными внутренностями, не объективирующіе и регистрирующіе аппараты. Мы должны постоянно въ страданіи рождать наши мысли, внося въ нихъ все, что есть въ насъ отъ крови, сердца, огня, счастья, страсти, муки, совѣсти. Жить для насъ значитъ превращать въ свѣтъ и пламя все, въ насъ и съ нами совершающееся; иначе мы и не можемъ».

Своеобразный, трудно переводимый языкъ Ничше не помѣшаеть, конечно, читателю усмотрять общій смысль приведенныхъ словъ. Ничше не хочетъ того спокойнаго житія, которое дается опредъленнымъ «міросозерцаніемъ» и даже «міроразумѣніемъ», если при этомъ чувства. страсти и воля подавлены, заглушены. Онъ хочетъ жить полною жизнью, имѣть съ окружающимъ міромъ общеніе всѣми сторонами своей личности, которая есть и должна быть существомъ единовременно мыслящимъ, чувствующимъ и действующимъ, въ особенности, действующимъ. Въ современной наукъ о жизни, біологіи, его оскорбляетъ растущее господство идеи «приспособленія», такъ какъ она «скрадываетъ основное понятіе жизни. понятіе активности» («Zur Genealogie der Moral», 1892, стр. 69). Разсужцая «о пользѣ и вредѣ исторіи для жизни» (вторая половина перваго тома «Unzeitgemässe Betrachtungen»), онъ посвящаетъ нѣсколько оригинально блестящихъ страницъ критикъ ходячаго «объективизма», усвоивая ему девизъ — fiat veritas, pereat vita и доказывая, что, кромѣ умаленія vitac, при этомъ получается и по малой мъръ двусмысленная veritas. Умаление личнаго достоинства и личной иниціативы, замѣчаемое имъ въ современной цивилизаціи, Ничше въ значительной степени приписываетъ чрезмѣрному преобладанію исторической точки зрѣнія («Uebermass der Historie»), воспитывающему индифферентизмъ и преклонение передъ фактами... Я съ удовольствіемъ привелъ бы лучшія изъ этихъ страницъ, если бы это не отвлекло насъ въ сторону и если бы страницы эти не были испорчены тъмъ уклоненіемъ отъ общаго принципа, съ которымъ мы еще встрѣтимся во всемъ его значеніи.

Въ самомъ себѣ ощущая погребность полной, яркой жизни и взывая къ ней въ другихъ. Ничше естественно становится во враждебныя отношенія къ пессимизму и аскетизму. Его философія есть «веселая наука»-die fröhliche Wissenschaft, la gava scienza. Но это отнюдь не оптимизмъ въ смыслѣ увѣренности въ благополучномъ течении человъческихъ дълъ. Ничше въритъ въ «великія возможности», заключенныя въ человъкъ, но полагаетъ, что это именно только возможности. которыми современное человъчество не пользуется, которыхъ оно даже не сознаетъ и для воплощенія которыхъ въ дѣйствительности нужна дѣятельность, работа, борьба. «Развъ я счастія ищу? — говорить Заратустра, -я ищу дѣла». Иначе говоря, счастіе. не заработанное личными усиліями, а подаренное - судьбой ли, самодовлѣющимъ ли историческимъ процессомъ-не имъетъ для Ничше пѣны, не есть даже счастіе. И наоборотъ, при сознаніи и чувствѣ правоты своего дѣла, не страшно и несчастіе въ обыкновенномъ смыслѣ этого слова, не страшна даже гибель «Я не знаю, -- говорить Ничше, — лучшей цъли жизни, какъ погибнуть, animae magnae prodigus, на великомъ и невозможномъ» («Unzeitgemässe Betrachtungen», I, 189). Поэтому уже въ первомъ сочивении Ничше, «Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik», имѣющемъ характерное подзаглавіе-oder Griechenthum und Pessimismus, заключается мысль, что трагическій исходъ борьбы съ роковыми силами не обязываетъ къ мрачному взгляду на жизнь. Вънецъ человъческой жизни есть личное творчество, чъмъ бы оно ни грозило въ результатѣ.

Все это, изложенное мѣстами языкомъ явно душевно больного, но мѣстами съ удивительною силою и блескомъ, Ничше имѣлъ право называть unzeitgemäss, несвоевременнымъ, несовременнымъ. Наше время представляетъ собою удивительное зрѣлище, преисполненное противорѣчій. Никогда еще человѣкъ не былъ такъ силенъ и такъ слабъ въ одно и то же время. Наука дѣлаетъ гигантскіе шаги въ смыслѣ пониманія природы и утилизаціи ея силъ. Тотъ естественный ходъ вещей, который отдѣлилъ материки океанами, установилъ дневной свѣтъ и ночную тьму, опредѣлилъ распространеніе свѣта и звука и проч., и проч., всѣ эти коренныя, исконныя явленія природы человѣкъ покорилъ своимъ творчествомъ и приспособилъ ихъ къ своимъ интересамъ. И что еще ждетъ насъ на этомъ пути! Но въ то же время все суживается и суживается поле человѣческаго творчества въ сферѣ ближайшихъ, междуличныхъ, общественныхь отношеній. Жизнь идетъ своимъ чередомъ, люди любятъ и ненавидять, производять, торгують, воюють, творять въ повседневной жизни добро и зло, правду и неправду, побъждаютъ и страдають и погибають. Спеціальныя отрасли знанія, имѣющія отношеніе къ этой пестрой и шумной картинѣ, предлагаютъ свои, часто противорѣчивые, рецепты желающимъ ими руководствоваться, -- ту или другую систему воспитанія юношества, ту или другую финансовую систему, тотъ или иной порядокъ судоустройства, тотъ или другой государственный строй, ту или иную торговую политику и т. д. Вст эти рецепты имъютъ цълью извъстнымъ образомъ направить общественныя отношенія къ благу. какъ кто его понимаетъ. Но жизнь ихъ мало слушается и движется большею частью ощупью, по линіямъ наименьшаго сопротивленія интересовъ и страстей. Однако, мы видимъ здѣсь, по крайней мёрб, увёренность, иногда даже слёпую увёренность, что русло жизни можетъ быть человъческимъ творчествомъ и углуб лено, и завалено балластомъ, и отведено въ сторону, словомъ, приспособлено къ извъстнымъ требованіямъ разума и совъсти. Не то въ высшихъ теоретическихъ обобщеніяхъ современности. Тутъ уже прямо рѣчь идеть не о приспособленіи обстоятельствъ, а о при-·способлении къ обстоятельствамъ, къ естественному ходу вещей, къ стихійному процессу борьбы за существованіе, или перехода отъ однороднаго къ разнородному, или исторической необходимости, или смѣны формъ производства и обмѣна. Тотъ или иной стихійный процессъ представляется непреоборимымъ, и человѣку, какъ пассивному его продукту, остается только къ нему приспособить свой разумъ и совъсть, признать эго не только естественнымъ, какъ естественно, напримъръ, распредъление суши и воды на землѣ, но и разумнымъ, и справедливымъ, не только фактически, а и принципіально неприкосновеннымъ. При этомъ образъ человъка-творца, столь яркій, когда дёло идеть о техническихъ изобрвтеніяхъ, побвждающихъ пространство и время, стушевывается, блёднёеть. Эта то общая блёдность и оскорбляеть Ничше, внушая ему гнъвныя и саркастическія, но не пессимистическія рычи. Онъ въритъ въ «великія возможности», но если бы таковыя и не осуществились, онъ предлагаетъ людямъ противопоставить себя роковымъ силамъ, хотя бы съ трагическимъ исходомъ: покоряясь стихійнымъ процессамъ въ миру ихъ дийствительной непреоборимости,---не возводить факта въ принципъ. а подняться надъ сти-

Digitized by Google

хійнымъ процессомъ, какъ бы его кто ни понималъ, найти мврило добра и зла jenseits von Gut und Böse. Это, повидимому, противорѣчіе, и г. Астафьевъ, повидимому, правъ, замѣчая по этому поводу: «Что сказали бы мы о томъ «мыслителѣ», который серьезноуввряль бы насъ, что для того, чтобы здраво судить о логикъ, нужно стать внѣ и выше логики, отрѣшиться отъ ея требованій и законовъ? Конечно, при такомъ отрѣшеніи мысли отъ логики --и суждение получилось бы не здравое и логическое, но безумное и нельпое. Какъ науку логики создають не безумные, не ть, которые перестають сами логически мыслить, становясь внв и выше логики, -- такъ и науку о нравственности создаютъ не тъ. которые перестаютъ руководствоваться «и въ мысли, и въ чувствѣ, и въ жизни» нравственными критеріями, переносясь «по ту сторону добра и зла». («Вопросы философіи и психологіи», 1893, январь, «Генезисъ правственнаго идеала декадента», 60-61). Кажущаяся цённость этого довода разсыпается передъ тёмъ фактомъ, что, приглашая насъ стать jenseits von Gut und Böse, по ту сторону добра и зла. Ничше разумветь не добро и зло само по себѣ, а современныя понятія о нихъ. «Хорошее» въ нравственномъ смыслѣ, одобрительное, и «дурное». неодобрительное. онъ очень своеобразно, но тъмъ не менъе различаетъ въ самой исходной точкъ своей. Что же касается этой исходной точки, то, какъ это ни странно можетъ показаться, она совпадаетъ съ опредвленіемъ христіанской морали г. Астафьева: «мораль христіанская признаетъ нравственную личность за безусловную самоциль, не могущую быть униженною до степени средства общественнаго ли блага, развитія ли и расцвѣта другой, болѣе сильной и одаренной личности» (1. с. 58). Правда, Ничше уклоняется отъ своего основного принципа, отъ своей исходной точки, но мы пока говоримъ только о ней самой. Исходя изъ нея. Ничше критикуетъ, какъ теченія современной философской мысли, такъ и современныя формы общежитія, --- реальныя, существующія, и идеальныя, ть мечты о будущемъ и утопіи, которыя растуть все-таки на почвѣ современной дѣйствительности. Присматриваясь къ тъмъ научно-практическимъ рецептамъ, о которыхъ мы только что говорили и которые такъ или иначе стремятся приспособить человъческія отношенія къ требованіямъ разума и совъсти. Ничше замѣчаетъ, что если не всѣ они, то громадное большинство ихъ не соотвътствуетъ его исходной точкъ-личности, какъ самоцъли,

не могущей быть униженной до степени средства. Вмѣсто интересовъ и достоинства личности центромъ тяжести ихъ являются интересы и достоинство, какъ Ничше выражается, «общины, стада», вообще какой-нибудь формы общежитія, обращающей личность въ свою служебную функцію. Ничше не даетъ систематической картины этой борьбы формъ общежитія съ личностью, да и сосредоточивается почти исключительно на вопросахъ морали. Но въ этой области Европа давно не слыхала такого смѣлаго, рѣвкаго голоса. Его точка зрѣнія даетъ ему возможность заглядывать далеко за предѣлы горизонтовъ другихъ крупныхъ современныхъ мыслителей. Однако, здѣсь же находится и ахиллесова пята всей философіи Ничше.

Читатель благоволить вновь пересмотръть вышеприведенную группу цитать изъ Fröhliche Wissenschaft, Morgenröthe, Genealogie der Moral и Also sprach Zarathustra. Кромѣ отмѣченнаго нами протеста личности противъ условій, нарушающихъ цѣльность и полноту ся жизни, въ цитатахъ этихъ надо различать психологическую и моральную часть, -- изъявительное и повелительное наклоненія. При этомъ, собственно, «генеалогія морали» естественно отходить къ психологіи. Это очень важно замвтить. Нынѣ часто можно встрѣтить гордую увѣренность, что мы обладаемъ, наконецъ, «научной этикой». Это никакъ нельзя, однако, разумъть въ томъ смыслъ, что мы имъемъ твердый, опредъленный, общепризнанный или могущій стать таковымъ критерій различенія добра и зла. Напротивъ, наше время есть время особливаго шатанія и неопредѣленности нравственныхъ принциповъ. То, что обыкновенно называется «научной этикой», есть главнымъ образомъ исторія и психологія нравственности; мы узнаемъ изъ нея очень много интереснаго о томъ, какъ возникали извѣстные принципы и какъ и почему они падали, уступая мѣсто другимъ, получаемъ нѣкоторыя указанія и на то, какъ и почему въ насъ самихъ зарождаются извъстныя нравственныя тяготънія въ одну сторону и отвращенія къ другой. Но все это удовлетворяетъ лишь нашу потребность знанія, нашъ разумъ, и не даетъ отвѣта на запросы нравственнаго чувства, которые собственно и составляють область морали или практической философіи. Одно дѣло выясненіе причинъ и мотивовъ человѣческой дѣятельности

въ какой бы то ни было области, въ томъ числѣ и въ нравственной, и другое дѣло—установленіе цѣлей и критерія этой дѣятельности. Что эти цѣли и критеріи въ свою очередь подлежатъ объясненію съ точки зрѣнія причинъ и мотивовъ,—это нисколько не измѣняетъ дѣла: желаемое и при этомъ остается желаемымъ.

Наиболье общій пункть психологіи Ничше гласить: человъкъ есть эгоисть; наиболве общій пункть его морали-человвкъ долженъ быть эгоистомъ. Естественно. какъ это мы видели и относилельно Макса Штирнера, возникаетъ вопросъ: изъ-за чего же и хлопотать, если человёкъ есть психологически именно то, чёмъ онъ долженъ быть по предписанію морали? Какъ и Максъ Штирнеръ, Ничше отвѣчаетъ на это, что человѣкъ есть всегда эгоисть. но предразсудки и неблагопріятныя общественныя условія дѣлають его эгоистомъ лицемърнымъ или неразумнымъ, въ каковомъ лицемѣрномъ и неразумномъ эгоизмѣ и состоитъ современная мораль. Отъ этой-то морали и должна насъ освободить откровенно-эгоисти. ческая мораль Макса Штирнера и Фридриха Ничше. Что касается того основного положенія, что челов'якъ есть по своей природ'я эгоисть, то оно развивалось такъ часто и такъ многими писателями, что Ничше, повидимому, и не могъ бы сказать здъсь что-нибудь новое или оригинальное. Теоретики эгоизма утверждають обыкновенно, или что явленія самоотверженія, симпатіи, любви, альтруизма суть замаскированный эгоизмъ, или что явленія эти не могуть считаться нравственно - одобрительными. Ничше старается доказать и то, и другое. Мы не будемъ приводить вст его доводы, такъ какъ въ общемъ они дъйствительно не новы. Но намъ надо установить спеціально ему принадлежащую черту.

У многихъ. если не у большинства читателей, при словѣ «эгоистъ», возникаетъ образъ человѣка, пожалуй, даже мягкаго, но которому хоть трава не рости, лишь бы ему жилось спокойно, да было бы обезпечено и пріумножалось его матеріальное благосостояніе. Къ такому представленію пріучило насъ многое, но въ особенности то чрезвычайно вліятельное вѣяніе, которое опредѣляется связью политической экономіи съ утилитарною моралью. То, что Ничше считаетъ истиннымъ эгоизмомъ, не имѣетъ ничего общаго съ этимъ представленіемъ. Его эгоистъ презираетъ спокойствіе и богатство, онъ дѣятеленъ, твердъ ищеть опасностей, войнолюбивъ, властолюбивъ, жестокъ, въ особенности властолюбивъ и жестокъ. Вышеупомянутая, еще не вышедшая книга Ничше «Umwerthung aller Werthe» должна была имъть въ заглавіи еще слова: «Der Wille zur Macht». То есть, онъ предпри помощи принципа. «жажды власти» произвести полагалъ «переоценку всехъ ценностей» Жестокость онъ объявляетъ кореннымъ свойствомъ человъческой природы. Такъ, напримъръ, въ «Genealogie der Moral» онъ говоритъ: «видъ страданія доставляеть удовольствіе, причиненіе страданія доставляеть еще большее удовольствіе; таковъ жесткій, но старый и могущественный законъ» (53). Слѣдовъ этихъ-то чудовищныхъ, но, по его мнѣнію, коренныхъ свойствъ человъческой природы онъ и ищетъ во встахъ человъческихъ дъйствіяхъ, какъ неодобряемыхъ, такъ преимущественно одобряемыхъ господствующею современною И моралью. А господствующею моралью онъ одинаково считаетъ и христіанскую, и либерально-буржуазную, и соціалистическую, словомъ, всякую, во имя чего бы то ни было приглашающую насъпоступаться чёмъ бы то ни было ради ближнихъ или общества.

Напримяръ: «Нашъ долгъ есть чье-нибудь право на насъ. Какъ получилось это право? Такъ, что имѣющіе право признали насъ способными къ договору или возмездію, признали равными или подобными себѣ и поэтому нѣчто довѣрили намъ, воспитали насъ, наставили, поддержали. Мы исполняемъ свой долгь; это значитъ: мы оправдываемъ представление объ нашей власти возвратить данное намъ» («Morgenröthe», 99). Въ другомъ мъстъ Ничше съ удовольствіемъ замѣчаетъ, что и въ категорическомъ императивѣ «старика Канта» есть нѣчо жестокое. Или: «Мы хотимъ, чтобы нашъ видъ причинялъ другому страданіе и возбуждаль въ немъ зависть и чувство своего безсилія и упадка; мы хотимъ заставить его просмаковать горечь его судьбы и, вливая ему въ ротъ каплю нашего меда, злорадно смотримъ ему, при этомъ мнимомъ благодъяніи, въ глаза... Вотъ великій художникъ: предчувствуемое имъ наслаждение завистью побъжденныхъ соперниковъ не давало его силъ спать, пока онъ не сталъ великимъ, -- сколькими горькими минутами заплатили чужія души за его величіе! Пеломудренная женщина: какими карающими глазами смотритъ она въ лицо иначе живущихъ женщинъ! Сколько наслажденія местью въ этихъ глазахъ!--Тема коротка, но варьяціи ся безчисленны» (тамъ же 28, 29).

462

Желая быть по возможности краткимъ, я укажу только еще на одну чрезвычайно замечательную подробность. Аскетическая практика, тѣ добровольныя лишенія и самоистязанія, которымъ подвергаются, наприм'яръ, индійскіе фанатики, по мнівню Ничше. объясняются все тою же жестокостью и жаждою власти. Эти коренныя свойства человъческой природы, стъсненныя въ своемъ естественномъ проявлении, обращаются внутрь, на самихъ носителей своихъ. Какъ хищный зверь, заключенный въ клетку, человъкъ яростно старается сломить ръщетки этой клътки -- свое собственное твло. При этомъ онъ, шеголяя своею властью налъ собой, наслаждается сознаниемъ своего превосходства надъ другими и до такой степени проникается чувствомъ власти, могушества, что, напримѣръ, царь Висвамитра, послѣ тысячелѣтнихъ аскетическихъ упражненій, задумываетъ построить новое небо. Угрызенія сов'єсти, съ одной стороны, равно какъ и институтъ наказанія -- съ другой должны считать въ числѣ своихъ источниковъ жестокость и жажду власти. Мучить другихъ и, въ случаѣ отсутствія или недосягаемости этихъ другихъ, самого себя мучить, дабы и въ томъ, и въ другомъ случаѣ удовлетворить свою жажду власти,---таковы, по мнѣнію Ничше, коренныя требованія человѣческой природы.

Какъ ни парадоксально звучитъ все это, но для русскаго читателя, даже не особенно вдумчиваго и памятливаго, это не незнакомыя ричи. Достоевскій хорошо зналь этоть кругь идей и чувствъ. «Человѣкъ -- деспотъ отъ природы и любитъ быть мучителемъ», «человъкъ до страсти любитъ страданіе», -- этими двумя изреченіями Достоевскаго (одно въ «Игрокѣ», другое въ «Запискахъ изъ подполья») подводятся итоги его многочисленнымъ п тончайшимъ психологическимъ наблюденіямъ, воплощеннымъ въ цвломъ рядв художественныхъ образовъ и картинъ. Мало того. огромный, прямо страшный талантъ Достоевскаго и мучительная яркость его картинъ и образовъ уяснили намъ этотъ уголъ мрачной психологіи лучше, чѣмъ разсужденія Ничше. Самъ Ничше, весь его обликъ является какъ бы осуществленіемъ слѣдующаго предположенія, можно сказать, пророчества того безъимяннаго «парадоксалиста», отъ лица котораго ведутся «Записки изъ подполья»:

"Я нисколько не удивлюсь, если вдругъ ни съ того, ни съ сего, среди всеобщаго будущаго благоразумія, возникнеть какой - нибудь джентль-

Digitized by Google

манъ съ неблагородной или, лучше сказать, регроградной и насибшливой физіономіей, упреть руки въ боки и скажеть намъ всёмъ: "а что, тоспода, не стодкнуть-ли намъ все это благоразумие съ одного раза нотой, прахомъ, единственно съ тою целью, чтобы все эти логариемы отправить къ чорту и чтобы намъ опять по своей глупой волѣ пожить". Это бы еще ничего, но обидно то, что вѣдь непремѣнно послѣдователей найдеть. И все это отъ самой пуствишей причины, объ которой бы, кажется, и упоминать не стоить: именно оттого, что человѣкъ всегда и нездѣ, кто бы онъ ни былъ, любилъ дѣйствовать такъ, какъ хотѣлъ бы, а вовсе не такъ, какъ повелѣвали ему разумъ и выгода; хотъть-же можно и противъ собственной выгоды, а иногда положительно должно. Свое собственное, вольное и свободное хотёнье, свой собственный, хотя-бы самый дикій капризъ, своя фантазія, раздраженная иногда хотя-бы до сумасшествія, - воть это все и есть та самая пропущенная, самая выгодная выгода, которая ни подъ какую классификацію не подходить и отъ которой всѣ системы и теоріи постоянно разлетаются къ чорту. И съ чего это взяли всѣ эти мудрецы, что человѣку надо какого-то нормальнаго, какого-то добродѣтельнаго хотѣнія? Съ чего это непремѣнно вообразили они, что человѣку надо непремѣнно благоразумно выгоднаго хотения? Человеку надо только самостоятельнаго хотѣнія, чего-бы эта самостоятельность ни стоила и къ чему-бы ни привела".

Ничше могь бы смѣло подписаться подъ этой тирадой. Онъ какъ бы является именно предсказаннымъ ею «джентльмэномъ съ неблагородной или, лучше сказать, ретроградной и насмѣшливой физіономіей», который предлагаеть «все это благоразуміе» столкнуть къ чорту и начать съ «переоцёнки всёхъ цённостей». Среди современной увъренности, что нравственная истива найдена научнымъ путемъ и состоитъ въ «благоразумно выгодныхъ добродителяхъ»; что человъкъ есть по природъ своей существо преимущественно мыслящее или созерцающее, или-же преимущественно «воздѣлывающее, поядающее, купующее и куплю авющее»; среди этой уввренности раздается вдругь голось не сомнѣнія, а такой-же. но бурной и страстной увѣренности, что совсёмъ не такова челов'ъческая природа. Протесть этотъ, если разумѣть подъ нимъ призывъ къ пересмотру разныхъ одностороннихъ и въ односторонности своей слишкомъ самоувъренныхъ рвшеній о существв человвческой природы, заслуживаеть полнаго сочувствія: слишкомъ часто рѣшенія эти, не будучи не только надлежащимъ образомъ провърены, но даже сколько-нибудь серьезно затронуты критикой, кладутся въ основаніе широкихъ обобщеній и важныхъ практическихъ выводовъ. Но,

кромѣ этой отрицательной стороны, въ приведенныхъ взглядахъ Ничше, равно какъ и героя «Записокъ изъ подполья», есть ещеи положительная, а именно коренными свойствами человѣческой природы объявляются властность и жестокость. Несомнѣнно. что тв мрачныя глубины жестокости, безграничнаго властолюбія, злобы, въ которыя такъ любилъ заглядывать Достоевскій и которыя теперь теоретизируются Фридрихомъ Ничше, дъйствительно существують и представляють собою высокій интересь лля изслѣдователя человѣческаго духа, но духа больного, разстроеннаго; это случаи патологические. Такое возражение ни мало не смутило бы Ничше, потому что онъ убъжденъ, что въ томъ/именно и состоить заблуждение современной морали и современной мысли вообще, что онъ считаютъ нормальное патологическимъ, а больное — здоровымъ, нормальнымъ. Какъ бы, однако, ни были остроумны попытки Ничше свести всѣ поступки людей, всѣ мотивы этихъ поступковъ къ эгоистической основѣ, онъ понимаетъ, чтово всякомъ случав его жестокій, властолюбивый, наслаждающійся чужими страданіями и чужимъ униженіемъ эгоисть — не есть общее правило. Существуютъ-же люди мирные и смирные, добрые и кроткіе, не говоря уже о разнообразныхъ варьяціяхъ и того сильнаго, смѣлаго, дѣятельнаго типа, которому Ничше усвоиваеть жестокость, злобу и властолюбіе, какъ основныя черты характера. Съ точки зрѣнія Ничше, эти кроткіе, мягкіе, добрые, сострадательные люди должны быть, конечно, тоже эгоистами. Но это — эгоисты, частію неразумные, частію, напротивъ, очень разумные, даже слишкомъ разумные, но и въ томъ, и въ другомъ случав придавленные и укрощенные процессомъ цивилизаціи или. если угодно, «обобществленіи». Они жмутся другъ къ другу, чувствуя свое слабосиліе, подкупають другь друга похвалами этому самому слабосилію, возводя его подъ разными именами на степень добродътели, и, наконецъ, успъвають увърить другъ друга, что ихъ слабость, дряблость, безсиліе, трусость, выражающіяся въ желаніи возможно мирнаго и безопаснаго житія, дъйствительно заслуживаютъ названія «добродтвели», нравственно одобрительныхъ мотивовъ и поступковъ. Такъ, по мизнію Ничше, возникають и окружаются ореоломъ высшей морали понятія самоотреченія, любви къ ближнему, состраданія и проч. Если людямъ этого типа случается отклониться отъ созданнаго ихъ слабосиліемъ нравственнаго кодекса, въ нихъ поднимаются угрызенія

1 🔪

совѣсти. Но то бурное клокотаніе первобытныхъ нормальныхъ инстинктовъ, не находящихъ себѣ правильнаго исхода, которое, какъ мы видѣли, выражается самопстязаніями аскетовъ, осложняется у такъ называемыхъ «добрыхъ» (проническое или бранное слово въ устахъ Ничше) людей простымъ страхомъ отвѣтственности, боязнью опасныхъ послѣдствій, то есть все тѣмъ-же слабосиліемъ. Торжество этого слабосилія и составляетъ столь занимающую Ничше «проблему декадентства».

## XVI \*).

## И еще о Ничше.

Со времени Руссо никто въ Европѣ не говорилъ такихъ деревропейской цивилизаціи п современному «прогрессу» зостей какъ Ничше, если не считать его предшественника, Макса Штирнера, слишкомъ одинокого, слишкомъ мало разслышаннаго въ свое время, да и только бросившаго не доразвитый зачатокъ оритинальной мысли. За этимъ ничтожнымъ по своей мимолетности и незаконченности исключеніемъ, все сколько-нибудь значительное въ дѣлѣ отрицательной критики цивилизаціи и «прогресса» такъ или иначе примыкаетъ къ Руссо, какъ къ первоисточнику или первообразу. Это одинаково относится и къ европейскимъ соціалистамъ, со включеніемъ самыхъ крупныхь, какъ Фурнье, и, съ другой стороны, напримъръ, къ гр. Л. Н. Толстому, критику новъйшему, нъкоторыя оригинальныя выходки котораго не мъшають всей отрицательной части его ученія оставаться все же гаки варьяціями на основную тему, данную Руссо. Ничше вноситъ въ свою критику нѣчто дѣйствительно оригинальное и новое, что никоимъ образомъ не можетъ быть приведено въ связь съ идеями Руссо, котораго онъ «ненавидитъ» и называетъ «идеалистомъ и канальей въ одномъ лицѣ» («Götzen-Dämmerung», 125). Это не мѣшаетъ ему, впрочемъ, въ нюкоторыло пунктахъ схолиться съ Руссо, чтобы, однако, немедленно же, на второмъ же шагь, ръзко разойтись.

Въ одномъ мѣстѣ «Götzen-Dämmerung» Ничше говоритъ о своихъ соотечественникахъ: «Нѣмцевъ называли когда-то народомъ мыслителей; мыслятъ-ли они вообще теперь? Духовное наску-

\*) 1894, декао́рь.

30

чило нѣмцамъ, нѣмцы не довѣряютъ духу, политика поглотила всякій интересъ къ истинно духовнымъ предметамъ. «Deutschland, Deutschland über Alles».--я боюсь, что это оыло конпомъ нъмецкой философіи. Есть ли въ Германіи философы? есть ли въ Германіи поэты? хорошія книги?-спрашивають меня за границей. Я красичю, но съ храбростью, не покидающею меня въ самыхъ отчаянныхъ положеніяхъ, отвѣчаю: да, Бисмаркъ!» (59). Конечно, не эту забавную выходку имълъ я въ виду, говоря о дерзостяхъ Ничше; я привелъ ее, только какъ свидътельство того уваженія, которое Ничше питаетъ къ мысли, къ умственной авятельности вообще. И такихъ свидвтельствъ можно бы было найти у него очень много, если бы понадобилось. Но въ этомъ, конечно, налобности нѣть: иного отношенія къ мысли. знанію, умственнымъ интересамъ нельзя было бы и ожидать со стороны представителя умственной д'яятельности. Не даромъ онъ постоянно включаетъ себя въ формулы: «мы философы», «мы психологи», «мы познающіе». А между твмъ, тотъ же Ничше жестоко упрекаетъ современность въ томъ, что она слишкомъ много мыслить и знаеть, слишкомъ много хочетъ мыслить и знать, и видитъ въ этомъ излишествъ одно изъ основаній «проблемы декадентства». Это уже настоящая дерзость. напоминающая одну изъ знаменитыхъ дерзостей Руссо, но въ совершенно иномъ освѣшеніи.

Человъчество, по крайней мъръ, цивилизованное человъчество, находится, по мнънію Ничше, въ періодъ упадка, декаданса. Вступило оно въ него давно и при томъ нъсколькими различными путями. Одинъ изъ этихъ путей начинается Сократомъ. Это былъ первый въ своемъ родъ крупный человъкъ упадка, первый декадентъ или, върнъе, первый крупный выразитель уже наступившаго упадка.

Мысль эту Ничше съ нѣкоторою робостью или, по крайней мѣрѣ, не съ полною опредѣленностью высказалъ еще въ 1872 г.. въ своемъ первомъ сочиненіи, «Geburt der Tragödie», и вернулся къ ней въ окончательной формѣ черезъ семнадцать лѣтъ въ «Götzen Dämmerung». Мысли Ничше такъ разбросаны и переплетены между собой, что кое что изъ его разсужденій о личности Сократа и его исторической роли станетъ, можетъ быть, понятно читателямъ только въ связи съ нѣкоторыми другими его мыслями, съ которыми мы познакомимся позже.

Digitized by Google

Мудрецы всъхъ временъ приходили къ тому заключению, что жизнь ничего не стоить, и даже Сократь, умирая, сказаль: «жить значитъ долго хворать». Откуда этотъ consensus sapientium въ дълъ унынія, меланхоліи, усталости. недовольства жизнью? и должны ли мы ему върить? Первый вопросъ важнъе, потому что отвътъ на него можетъ упразднить второй. Можетъ быть, въдь мудрецы просто сами не твердо на ногахъ стояли. Можетъ быть, мудрость появилась на землѣ подобно водону, почуявшему легкій запахъ падали. Надо поближе присмотрѣться къ мудрецамъ. Сократъ былъ низкаго происхожденія и, какъ извѣстно физически уродливъ, что въ Греціи было больше, чъмъ недодостаткомъ. Съ другой стороны, новъйшая уголовная антропологія приходить къ заключенію, что физическому уродству соотвътствуетъ и нравственное: monstrum in fronte, monstrum in animo. Не быль ли Сократь твмъ преступнымъ типомъ, которымъ нынѣ такъ много занимаются? Этому, по крайней мъръ, не противоръчить одинъ любопытный эпизодъ изъ его жизни. Какой-то ино. странецъ физіономистъ, встрѣтивши его въ Анинахъ, сказалъ ему въ лицо, что онъ носитъ въ себѣ всѣ гнуснѣйшіе пороки и страсти. И Сократъ призналъ справедливость діагноза физіономиста. Припомнимъ и тъ галлюцинаціи слуха, которыя извъстны подъ именемъ «Сократова демона». Всегда съ камнемъ за пазухой, съ задней мыслью и ироніей, осложненной «злобностью рахитика», Сократъ всѣмъ существомъ своимъ долженъ бы былъ отталкивать отъ себя согражданъ-современниковъ; тъмъ болъе, казалось бы, что онъ изобрѣлъ уравненіе: «разумъ-добродѣтель=счастіе», каковое уравненіе противорѣчить всѣмъ инстинктамъ древнихъ эллиновъ. Но онъ, напротивъ, привлекалъ, очаровывалъ. Онъ сумълъ ввести въ моду дотолъ презиравшуюся діалектику и публичное зрълище фехтованія исключительно умственнымъ, логическимъ, теоретическимъ оружіемъ. Онъ сумѣлъ сдѣлаться необходимымъ человѣкомъ, и былъ дѣйствительно необходимъ, какъ яркое выраженіе разложенія, упадка эллинизма п какъ великій врачъ, открывшій, и по его собственному мнѣнію, и по мнѣнію другихъ, радикальное средство противъ болѣзни въка. Вышеупомянутому иностранцу физіономисту онъ отвѣтилъ, что тоть угадаль, признавь его витстилищемъ низменныхъ похотей и пороковъ, но,-прибавилъ онъ.-я надъ всъми ими властвую. Въ этой репликъ, вмъстъ съ уравнениемъ «разумъ=доб-30\*

родвтель-счастіе», лежить ключь къ пониманію какъ личности Сократа, такъ и его исторической роли. Не одинъ Сократъ болѣлъ неуравновѣшенностью инстинктовъ, ихъ взаимною противорѣчивостью, не одинъ онъ чувствовалъ потребность взятъ себя въ руки, но онъ представлялъ собою яркій, привлекавшій всеобщее внимание образчикъ этого состояния, этого недовѣрия къ себъ. и онъ-же указалъ исцъляющее и дисциплинирующее на. чало въ разумѣ. Но это указание уже само по себѣ было симптомомъ упадка. Плохо стояло дъло Греціи, если пришлось призвать тирана-разумъ, чтобы подавить имъ всѣ естественныя, безсознательныя влеченія, если понадобилось жить съ постоянною оглядкою и разсчетомъ на основании уравнения: разумъ= добродѣтель - счастіе. Это было послѣднее, отчаянное средство: грекамъ оставалось или погибнуть, или отдать всего человъка подъ тираническій контроль разума. Но эта разумность во что бы то ни стало является въ свою очередь новою болѣзнью, новымъ признакомъ упадка. Сократъ былъ величайщимъ изъ обманщиковъ, но не злонамърсннымъ, потому что и самъ себя. обманывалъ. Человѣкъ съ совершенно исключительной натурой, обуреваемый страстями и пороками, но въ своей непреоборимой логикъ и жаждъ знанія находившій себъ точку опоры, онъ върилъ въ свое уравнение, върилъ, что счастие состоитъ въ добродвтели, а добродвтель есть дело знанія: вериль и заставиль другихъ повѣрить. Отсюда вѣковая борьба съ безсознательными естественными влеченіями и инстинктами. И это признакъ упадка, потому что при подъемѣ жизни счастіе и инстинктъ едино суть, нътъ между ними разлада. Но, кромъ того, это источникъ пессимизма, ибо жизнь. состоящая въ подавленіи жизни, конечно, не дорого стоить. Это испыталь на себѣ Сократь самъ. что и выразилъ предсмертною фразою: жить значить долго хворать.

Такъ приблизительно резсуждаетъ Ничше въ «Götzen Dämmerung». Въ «Geburt der Tragödie» онъ освѣщаетъ Сократа нѣсколько иначе, вѣрнѣе, съ иной стороны. Сократъ и здѣсь является тѣмъ-же ненормальнымъ, но великимъ человѣкомъ, обозначающимъ собою поворотный пунктъ въ исторіи Греціи, а черезъ нее и въ дальнѣйшей исторіи цивилизаціи. Но здѣсь онъ называется типичнымъ «теоретическимъ человѣкомъ» и оказывается родоначальникомъ если не оптимизма вообще, то особен-

468

наго его вида-«теоретическаго оптимизма». Сократь, полагавшій возможнымъ знаніемъ проникнуть въ сокровенную сущность вещей и сводившій нравственное зло къ умственному заблужденію и незнанію, — Сократъ положилъ основаніе той доселѣ длящейся жаждѣ знанія, которая создала рядъ смѣняющихъ другъ друга философскихъ системъ, опоясала и перепоясала законами весь міръ и выстроила головокружительной высоты пирамиду познанныхъ фактовъ. Познавательная деятельность признана благороднѣйшею, даже единственно достойною человѣка задачею, а способность познанія-высшимъ даромъ природы; это-наслёдство Сократа. Даже возвышеннъйшія нравственныя дъянія, волненіе состраданія, самопожертвованіе, героизмъ выводятся Сократомъ и его преемниками до сего дня изъ діалектики знанія и сообразно этому объявляются поучительными. Сократово наслѣдство-и эта вѣра во всеисцѣляющія свойства знанія, въ возможность жизни, руководимой исключительно знаніемъ. Эта точка зрѣнія позволяеть нѣкоторымъ отдѣльнымъ людямъ замкнуться въ узкій кругъ разрѣшимыхъ задачъ, извнутри котораго они съ веселіемъ смотрять на жизнь: жить стоить, ибо жизнь можно познавать, а въ познании заключается высшее наслаждение. Въ этомъ и состоитъ «теоретическій оптимизмъ».

Такимъ образомъ, Сократъ оказывается родоначальникомъ и пессимизма съ его девизомъ «жизнь ничего не стоитъ», и, по краянся муру, «теоретическаго» оптимизма, умувющаго такъ или иначе извлекать изъ жизни радости. Противоръчія-совсъмъ не редкость въ сочиненіяхъ Ничше, а въ данномъ случав противорѣчіе было-бы даже вполнѣ извинительно въ виду тѣхъ семнадцати лѣть, которыя отдѣляють «Geburt der Tragödie» оть «Götzen-Dämmerung». Но здъсь, собственно говоря, нъть и противоръчія. Какъ съ одного и того-же возвышеннаго пункта реки могутъ течь въ разныя, прямопротивоположныя стороны, такъ и съ Сократа могутъ начинаться два противоположныхъ теченія. Съ точки зрѣнія Ничше важно только, что и въ томъ, и въ другомъ случаѣ мы имъемъ движение внизъ, падение, декадансъ. «Geburt der Tragödie» посвящена анализу судебъ древне-греческой трагедіи, и мы не будемъ вдаваться въ спеціальный вопросъ о томъ, какъ вліяніе Сократа гибельно отразилось на этихъ судьбахъ и повлекло трагедію къ упадку. Мы имбемъ въ виду упадокъ вообще человѣчества, на что есть указанія и въ «Geburt der Tragödie».

``

но въ другихъ сочиненіяхъ эта сторона дѣла устанавливается ярче, опредъленнъе, и здъсь мы отмътимъ пока только мелкость и непрочность того, что Ничше называеть теоретическимъ оптимизмомъ. Ему уже Кантъ подръзалъ крылья. До Канта «теоретическій человѣкъ» могъ вѣрить въ возможность познать и разгадать всв міровыя загадки и относиться къ пространству, времени и причинной связи, какъ къ безусловнымъ и всеобщимъ законамъ. Кантъ показалъ, что эти категоріи только прикрывають и делають для человеческого познанія недоступною истинную сущность вещей. Стоитъ только сравнить гетевскаго фауста. прошедшаго всъ факультеты и въ отчаянии отдающагося чертямъ. съ Сократомъ, чтобы увидать естественный ходъ и исходъ теоретическаго оптимизма. Теоретическій человѣкъ когда-то бросился въ открытое море познанія и долго съ восторгомъ плылъ въ немъ дальше и дальше: но, не видя конца плаванию, убъдившись, что и нѣтъ ему конца, утомившись, затосковалъ о берегѣ. оптимизмъ разрѣшился тоской, меланхоліей, пессимизмомъ. Существують, однако, и доселѣ жизнерадостные теоретическіе человѣки, но это или «библіотекари и корректоры, слѣпнущіе отъ книжной пыли и опечатокъ», объ которыхъ и говорить не стоить, или тѣ гордые, въ верху стоящіе, объ которыхъ Ничше говорить въ статьѣ «Vom Nutzen uud Nachtheil der Historie für das Leben» (Guzeitgemässe Betrachtungen, I). Вступленіе къ этой стать в начинается цигатой изъ Гете, котораго Ничше вообще чрезвычайно высоко цѣнитъ: «Мнѣ ненавистно все, что меня только поучаеть, не усиливая моей дъятельности или непосредственно не оживляя меня».

Мы можемъ на минуту пріостановиться. Цитата изъ Гете, вмѣстѣ съ язвительной выходкой противъ побѣдоносныхъ нѣмцевъ, которымъ Бисмаркъ замѣняетъ философовъ, поэтовъ и хорошія книги, указываетъ, не вполнѣ, разумѣется, точно,— потому что точность тутъ и невозможна,—тѣ предѣлы, въ которыхъ Ничше считаетъ жажду знанія и возлагаемыя на него надежды законными. Когда барабанно-патріотическая пѣсня и личность желѣзнаго объединителя Германіи заглушаютъ и заслоняютъ всякіе умственные интересы, Ничше негодуетъ. Но, съ другой стороны, ему, какъ и Гете, ненавистно все. что только поучаетъ. Отсюда такъ дурно понятый Максомъ Нордау скептицизмъ Ничше по отношенію къ знанію. Отсюда же странныя на

Digitized by Google

первый взглядъ слова въ предисловіи ко второму изданію «Fröhliche Wissenschatt»: «Насъ не потяпетъ больше на путь тѣхъ египетскихъ юношей, которые проникали ночью въ храмы, обнажали статуи и старались все прикрытое открыть, вывести на бѣлый свѣтъ. Нѣтъ, мы перестрадали эготъ дурной вкусъ, эту жажду «знанія во что бы то ни стало»: мы для нея слишкомъ опытны, серьезны, веселы, глубоки. Мы больше не вѣримъ, что истина остается истиной, если съ нея снять покрывало. Нынѣ намъ представляется дѣломъ приличія не все видѣть обнаженнымъ, не все хотѣть понимать и знать».

Надо замѣтить, что всѣ предисловія самого Ничше ко вторымъ изданіямъ его сочиненій, какъ болѣе позднія, написаны особенно страннымъ языкомъ и носятъ на себѣ явную печать если не совсѣмъ разстроеннаго, то во всякомъ случаѣ безпокойнаго, смятеннаго духа. Но и здѣсь. среди разныхъ странныхъ выходокъ, ведется все та же основная линія, которую, не смотря на всѣ ея извороты и осложненія, можно прослѣдить отъ перваго до послѣдняго сочиненія Ничше. Такъ и только-что приведенныя странныя слова изъ предисловія къ «Fröhliche Wissenschaft» имъютъ свое мъсто въ самой сердцевинъ философіи Ничше и получають даже редкое у него систематическое развитіе въ упомянутой уже части «Unzeitgemässe Betrachtungen». Тамъ. между прочимъ, читаемъ: «Историческая точка зрѣнія, если она прилагается къ дѣлу безъ ограниченій и съ полною послѣдовательностью, подрываетъ корни будущаго, потому что разрушаетъ иллюзіи и лишаетъ существующія вещи той атмоеферы, въ которой онѣ только и могутъ жить». Что же это за «иллюзіи», разрушенія которыхъ надо остерегаться, и покрывала, которыя не надо снимать съ истины? Этоть вопросъ, любопытный въ наше трезвое время вообще, получаетъ особенную пикантность по отношенію къ Ничше: вѣдь онъ, какъ знаетъ большинство читателей по наслышкъ, крайній матеріалисть, отвергающій «законы, сов'єсть, в'тру», разрушитель встахъ иллюзій. Въдь г. Гротъ, напримъръ, утверждаетъ, что Ничше хочетъ «дать въ жизни человъка торжество разуму и трезвому анализу", что онъ «раціоналисть, ищущій въ разумѣ послѣдняго критерія истины» («Нравственные идеалы нашего времени» въ «Вопросахъ философіи и психологіи, 1893, январь, стр. 135, 141). И какъ же не повърнть г. Гроту, ех officio поучающему

насъ по части философіи и съ канедры, и въ спеціальномъ журналь? Съ другой стороны, однако. какъ же намъ не повърить самому Ничше, когда онъ объявляетъ «разумность» Сократа той соломенкой, за которую схватилась морально разлагавшаяся Греція и которая всетаки не спасла ее, а дала новый и притомъ двойной толчекъ къ упадку; когда онъ становится на стражѣ «иллюзій» и объявляетъ частію ненужнымъ и вреднымъ. «неприличнымъ», какъ онъ выражается, а частію невозможнымъ снимать покрывало съ Изиды? И, повторяю, замътьте, это самая сердцевина всей философіи Ничше. Мы значительно приблизимся къ правильному пониманію этой философіи, если съ буквальною точностію повторимъ опредѣленія г. Грота, но съ прибавкой отрицательной частицы не: Ничше не раціоналисть, Ничше не хочетъ давать въ жизни человѣка торжество разуму и трезвому анализу...

Итакъ, объ иллюзіяхъ, безнужно или неправильно, или вредоносно подрываемыхъ исторической точкой зрвнія. Статья, въ которой объ нихъ рѣчъ идетъ, озаглавлена: «О пользѣ и вредѣ исторіи для жизни». Я не буду передавать взгляды Ничше на пользу исторіи, они здѣсь для насъ не представляють особеннаго интереса, да и изъ читателей никто, конечно, въ пользѣ исторіи ни сомнъвается. Я только прошу замътить, что Ничше вполнѣ признаетъ пользу исторіи въ тѣхъ случаяхъ и предѣлахъ, въ которыхъ она служитъ жизни. Но бываетъ и наоборотъ. Бываетъ, что исторія не только не служить жизни, а ее къ себѣ требуетъ на службу. Уже изъ того, что мы до сихъ поръ узнали о Ничше, ясно, какъ высоко ценитъ онъ жизнь. жизнь во всей ея полноть, со встями цвътами ся радуги, жизнь для жизни. Для него одинаково симптомы упадка-и пессимизмъ съ аскетизмомъ, какъ непосредственное, такъ сказать, количественное умаленіе жизни, и оптимизмъ, по крайней мъръ, теоретическій оптимизмъ, качественно умаляющій жизнь, односторонне перенося центръ тяжести ея въ одну изъ ея функцій, въ функцію познанія. Когда-то мнѣ случилось мимоходомъ предложить раздъленіе людей на разбитыхъ, забитыхъ и борцовъ. Съ точки зрѣнія Ничше, разбитые оказались бы пессимистами, забитые-оптимистами (теоретическими). а самъ онъ-борцомъ, который ждеть наилучшихъ результатовъ отъ своей дъятельности, но именно отъ нея, и готовъ принять всякую скорбь и боль

подъ условіемъ опять-таки дъйственнаго отношенія къ жизни. ()нъ хочетъ жить — жить во всю, не разумомъ только, но и чувствомъ, и волей, быть можетъ, прежде всего волей. Этому-то и препятствуеть то. что онъ называеть Uebermaas der Historie, чрезмѣрностью исторіи. Извѣстная доля «историческаго», т. е. связаннаго съ воспоминаніями о прошлыхъ дѣлахъ и событіяхъ, необходима для жизни, но столь же необходима для жизни и для самой исторіи изв'ястная доля «не историческаго», трепещущаго мыслью и страстью данной минуты, безъ какого бы то ни было отношенія къ ея мъсту въ исторіи. Исторія въ свое время разберетъ всю ту сложную сѣть интересовъ, страстей, идеаловъ, запросовъ, изъ которыхъ слагается физіономія данной минуты, и всему укажеть настоящее мѣсто. Но пока эта минута длится, нужна извъстная атмосфера «не историческая». Исторія уравняеть одушевляющіе насъ идеалы въ рядѣ другихъ, отжившихъ, похороненныхъ, и укажетъ ихъ корни въ той или другой комбинаціи преходящихъ условій. Но сейчасъ они должны насъ одушевлять, какъ таковые, какъ идеалы, въ правоту и возвышенность которыхъ мы въримъ. Ни одинъ художникъ не создастъ своей картины, ни одинъ полководецъ не одержитъ побъды, ни одинъ народъ не добьется свободы, не проведя ихъ предварительно черезъ эту атмосферу не историческаго. И все великое, достойное занять мѣсто въ исторіи, совершалось именно такъ Великіе діятели справляются, конечно, съ исторіей, почерпая изъ нея уроки. но они не думають объ томъ, чтобы идти непремѣнно въ тактъ съ исторіей, они сами ее создають; они и по собственному мнѣнію, и по мнѣнію другихъ часто идугъ наперекоръ исторіи, и это, конечно, иллюзія, но иллюзія необходимая, безъ которой не было бы и самой исторіи, и вообще жизни. Нынѣ часто говорять съ торжествомъ, что наука, и въ частности исторія, начинаетъ управлять жизнью. Ничше полагаетъ, что такое управленіе возможно, но должно повести къ оскудѣнію жизни. Въ дѣйствительности же это оскудѣніе уперлось бы въ полную не возможность. Представимъ себъ, что исторія сорвала передъ нами завѣсу будущаго, и мы ясно видимъ свою собственную судьбу, судьбу детей нашихъ, судьбу народовъ «Какъ мимолетное видѣнье», эта картина была бы и занимательна, и способна взволновать горечью и радостью, смотря по тому, что въ ней заключается. Но жить подъ ея давленіемъ, именно давленіемъ,

было бы невыносимо для теперешней человѣческой души. Всѣ мы знаемъ, что будетъ то, что будетъ, что должно быть, но мы не знаемъ, что именно должно быть, и на этомъ построены наши надежды и опасенія, віроятности и возможности побіды и пораженія, нашъ выборъ жизненнаго пути, наша борьба за то, что мы считаемъ правдой, вся жизнь наша. Все это рухнуло бы или, если принять въ соображение, что все это есть тоже продукть исторіи, осложнилось бы сознаніемъ, что чья-то мопиная рука насильно ведеть насъ къ завѣдомо, можетъ быть, неосновательнымъ опасеніямъ и завѣдомо несбыточнымъ надеждамъ; да если и къ основательнымъ и къ сбыточнымъ, то раздвоенность наша была бы при этомъ не менве тягостна. Нътъ, для насъ, по крайней мѣрѣ, для теперешнихъ людей, пускай эта статуя Изиды остается подъ покрываломъ! Да въдь его и нельзя снять, это покрывало. Теоретически мы можемъ, должны говорить о необходимости извёстныхъ, точнѣе неизвёстныхъ намъ грядущихъ событій, но практически мы заключены въ предѣлы въроятностей, возможностей и желательностей. И тъхъ, кто желаетъ такъ или иначе участвовать въ жизни, а не присутствовать при ней, «чрезмѣоность исторіи» можеть заставить призадуматься. «Только сильный человѣкъ можетъ выносить исторію, - говорить Ничше, - слабыхъ она подавляеть». Историческіе факты — «такъ было» — разрушительно двйствуютъ на энергію въ настоящемъ, пріучая слабыхъ людей къ мысли, что жизнь есть исполнение предначертаний истории. Тогда какъ, наобороть, жизнь должна давать тонъ исторіи, какъ въ смыслѣ направленія хода событій, которыя въ свое время запишутся въ исторію-науки, такъ и въ смыслѣ указанія темъ, которыя эта исторія-наука должна разработывать. Слабые люди, изнемогшіе подъ тяжестью исторіи, прячутся и въ томъ, и въ другомъ случав за слово «объективизмъ». Доходитъ до того, что объективнымъ считается и лавры за безпристрастіе стяжаетъ историкъ, избирающій для изслідованія предметь, до котораго ему никакого дѣла нѣтъ. Онъ выбираетъ того или другого папу или императора, тотъ или другой исторический періодъ, ту или другую страну, - почему? Никому, ни же ему самому неизвѣстно: онъ объективенъ, для него всѣ историческіе факты равно достойны изученія. Но это еще только безразличіе выбора, и, можетъ быть, въ отмежеванномъ себѣ уголкѣ историкъ еще окажется живымъ человѣкомъ. Бываетъ хуже, когда объективизмъ сводится просто къ апологіи факта, каковъ бы онъ ни былъ. И здѣсь я приведу цѣликомъ страницу изъ Ничше:

«Я думаю, что среди опасныхъ теченій и шатаній нѣмецкой мысли въ нынѣшнемъ вѣкѣ нѣтъ опаснѣе того огромнаго, до сихъ поръ продолжающагося вліянія, которымъ пользуется Гегелевская философія. Ув'вренность, что нами заканчиваются времена, необходимо должна уродовать людей; но она становится страшною, когда дерзкимъ оборотомъ мысли обожествляетъ насъ, какъ представителей истиннаго смысла и цъли всего доселѣ бывіпаго. когда мы свою духовную нищету объявляемъ завершеніемъ всемірной исторіи. Такой способъ воззрѣнія пріучиль нѣмцевь говорить о «міровомъ процессѣ» и оправдывать свое время, какъ необходимый результать этого мірового процесса; этотъ способъ вовзрвнія поставиль на мисто другихъ духовныхъ силъ, искусства, религи, - самодержавную исторію, поскольку она есть «самоосуществляющееся понятіе», «діалектика духа народа» и «міровой судъ». Эту по Гегелевски понятую исторію насмѣшливо называли странствованіемъ по землѣ божества, которое, однако, само создается исторіей. Но оно собственно въ мозгу Гегеля объявилось и продълало всъ діалектическія ступени бытія вплоть до своего обнародованія. Такъ что для Гегеля высшій и конечный пункты мірового процесса. совпали въ его собственномъ берлинскомъ существовании. Онъ долженъ бы былъ сказать, что на всѣ послѣ него появившіяся вещи надо смотрѣть, только какъ на музыкальное «Coda» къ всемірно-историческому «Rondo», а еще върнье, просто считать ихъ излишними. Онъ этого не сказалъ. Но за то онъ водрузилъ въ пропитанныхъ имъ поколѣніяхъ тотъ восторгъ передъ «властью исторіи», который практически ведеть къ открытому восторгу передъ успѣхомъ и идолопоклонству передъ фактомъ. Для этого изобрѣтено выраженіе «считаться съ фактами». Но кто научился сгибать спину и склонять голову передъ «властью исторіи», тотъ китайски-механически вторитъ всякой власти вплоть до общественнаго мнѣнія и численнаго большинства. Такъ какъ каждый успѣхъ содержитъ въ себѣ разумную необходимость, каждое событіе есть побъда логики или «идеи»-то живо на колъни по встять ступенямъ лъстницы успъховъ! И говорять, что господство мисологіи кончено! Да посмотрите же на эту мисологію

власти исторіи, обратите вниманіе на ея жрецовъ и на ихъ ободранныя колѣни. И всѣ добродѣтели сопутствують этой новой вѣрѣ. Развѣ это не самоотверженіе, когда историческій человѣкъ позволяетъ перелить себя въ объективное зеркальное стекло? Развѣ это не справедливость—держать постоянно въ рукахъ вѣсы и пристально смотрѣть, на которой изъ чашекъ болѣе тяжести, силы? И какая превосходная школа приличія это отношеніе къ исторіи! Все принимать объективно, ни на что не сердиться, ничего не любить, все понимать,—это дѣлаетъ мягкимъ, гибкимъ. А если кто-нибудь изъ воспитанныхъ въ этой школѣ иной разъ и разсердится, то это ничего, всѣ вѣдь понимаютъ, что это только такъ, только ira и studium, и всетаки совсѣмъ sine ira et studio».

Ничше отмѣчаеть далѣе неизбѣжность столкновенія между «чрезмѣрностью исторіи» и моралью. «Да, моралью!-говоритъ онъ.-Возьмите, какую хотите, человъческую добродътель, справедливость, великодушіе, храбрость, мудрость, состраданіе, —она всегда потому добродѣтель, что возстаетъ противъ слѣпой силы факта, противъ тираніи дъйствительности и подчиняется законамъ, которые не суть законы историческихъ теченій. Она плыветь всегда противъ историческихъ волнъ, --- борется ли она съ собственными страстями, какъ съ ближайшими глупыми фактами. или обязывается честностью, когда кругомъ ложь плететъ свою блестящую паутину... Къ счастію, исторія хранить и воспоминанія о великихъ борцахъ противъ исторіи, то есть противъ слепой силы действительности. и сама себя ставить къ позорному столбу именно темъ, что какъ разъ техъ именно и выдвигаеть, какъ историческихъ дъятелей, которые мало озабочивались тѣмъ, что есть, дабы съ веселою гордостью слѣдовать тому, что должно быть».

И еще: «Никогда историческая точка зрѣнія не вздымалась такъ высоко. Теперь исторія человѣчества есть продолженіе исторіи животныхъ и растеній; и въ глубочайшихъ глубинахъ моря всемірно-историческій человѣкъ находитъ въ живой плазмѣ слѣды самого себя. У него голова кружится при видѣ этого огромнаго пути, который онъ прошелъ, и еще болѣе при видѣ самого себя, современнаго человѣка, который можетъ этотъ огромный путь обозрѣть. Онъ высоко и гордо стоитъ на пирамидѣ мірового процесса; кладя на нее послѣдній камень своего познанія, онъ точно хочетъ сказать прислушивающейся къ его голосу природѣ: «мы у цѣли, мы—сама цѣль, мы—завершенная природа». О, прегордый европеецъ девятнадцатаго вѣка! ты бредишь. Твое знаніе не завершаетъ природу, а убиваетъ твою собственную. Попробуй сравнить высоту того, что ты знаешь, съ глубиною того, что ты можешь».

Всв приведенныя мысли Ничше, за исключениемъ одной, очень важной, къ которой мы сейчасъ обратимся, проходять сквозь вст его сочиненія въ болте или менте яркомъ выраженіи, и если кое-что, въ особенности въ отдѣльныхъ афоризмахъ, имъ противорѣчитъ, то либо въ подробностяхъ, либо въ очень малыхъ, сравнительно, дозахъ. Читатель видитъ самъ, насколько мы были правы, утверждая, въ противность категорически высказанному мизнію г. Грота, что Ничше не раціоналисть и не хочетъ давать въ жизни человѣка «торжество разуму и трезвому анализу». Напротивъ, его первая дерзость, не столь громкая. какъ другія его дерзости. состоитъ въ томъ, что онъ бросаетъ «прегордому европейцу XIX вѣка» въ лицо упрекъ въ безсилін, взрощенномъ на почвѣ излишняго довѣрія къ разуму и «трезвому анализу». Ничше претитъ все, въ чемъ онъ усматриваетъ преобладаніе «разумности», въ ущербъ другимъ духовнымъ силамъ человѣка и его естественнымъ влеченіямъ, истинктамъ, какъ онъ обыкновенно выражается. Собственную, личную свою profession de foi онъ, какъ мы видѣли въ прошлый разъ, выражаетъ словами: «я не знаю лучшей цёли жизни, такъ погибнуть, animae magnae prodigus, на великомъ и невозможномъ». И таковы были, по его мнѣнію, древніе до-Сократовскіе греки, расточавшіе «силу всю души великую» на борьбу съ роковыми силами, неопасаясь трагическаго исхода. Древній грекъ вѣроятностью этого исхода и даже увъренностью въ немъ не убъждался пи въ ничтожествѣ жизни, ни въ неправотѣ своего дѣла. Правоту этого дъла онъ основывалъ на своемъ личномъ убъжденіи, на своей личной въръ, а не на какихъ бы то ни было стороннихъ соображеніяхъ. Въ отстаиваніи своего дъла даже до гибели онъ видълъ свое счастіе, высшее содержаніе своей жизни. Съ Сократа начался упадокъ въ сторону приспособленнаго къ обстоятельствамъ, историческимъ и инымъ, разумно-добродѣтельнаго счастія или, какъ выражается безъимянный герой «Записокъ изъ подполья», «непремѣнно благоразумно выгоднаго хотѣнія».

Какъ бы кто ни смотрълъ на вышеизложенное, но до сихъ

поръ мы не видимъ въ Ничше не только раціоналиста, — это просто пустяки, — но и теоретика эгоизма, и «имморалиста», какниъ Ничше вообще считается и самъ себя считаетъ. До сихъ поръ мы видимъ благороднѣйшаго и смѣлаго мыслителя, на иной взглядъ мечтателя, идеалиста. ставящаго свои требованія съ точки зрѣнія чрезвычайно возвышенно понимаемаго индивидуализма. Человѣческая личность есть для него мѣрило всѣхъ вещей, но при этомъ онъ требуетъ для нея такой полноты жизни и такого противостоянія всякимъ выгодамъ и условіямъ, умаляющемъ ея достоинство, что объ эгоизмѣ въ вульгарномъ смыслѣ слова и объ какомъ бы то ни было «имморализмѣ» не можетъ быть и рѣчи. Пойдемъ дальше.

Мы только что сказали, что черезъ всё сочиненія Ничше проходятъ вышеприведенныя мысли за исключеніемъ одной. Это та именно, что «мораль» и «добродѣтель» *всегда* возстаетъ противъ слѣпой силы факта, противъ тираніи дѣйствительности и подчиняется законамъ, которые не суть законы историческихъ теченій. Эта мысль находится въ противорѣчіи почти со всѣмъ, что Ничше писалъ о морали и добродѣтели.

Кромѣ толчка, даннаго Сократомъ, Ничше знаетъ еще и другой, совсёмъ другой источникъ упадка, и другую его картину, соотвётственно которой онъ говорить и другія дерзости цивилизаціи и прогрессу. Чтобы оцёнить эту сторону дёла, вернемся къ сказанному въ XIII главѣ этой книги о предшественникѣ Ничше, Максѣ Штирнерѣ. Онъ, между прочимъ, тоже заинтересовался Сократомъ, но только судомъ надъ нимъ и его смертью, кото рую, мимоходомъ сказать, Ничше считаетъ добровольною. Штирнеръ относится къ дѣлу гораздо грубѣе, проще. Онъ говорить: «Сократа хвалять за добросовъстность, съ которою онъ отклонилъ совѣтъ бѣжать. Но онъ былъ просто глупъ, признавая за азинянами право суда надъ нимъ. Съ нимъ поступали по праву. Зачтыть стояль онь на одной почвт съ асинянами? Зачтыть не разорваль съ ними? Если бы онъ зналь, могъ знать, что онъ такое, онъ не признавалъ бы за такими судьями никакихъ правъ. Его отказъ былъ слабостью, ваблужденіемъ, будто онъ имъетъ что-то общее съ асинянами или что онъ членъ' простой членъ этого народа. Онъ могъ быть только собственнымъ судьей. Онъ

и былъ имъ, когда сказалъ, что онъ достоинъ Пританея, и на этомъ эму слёдовало стоять, и такъ какъ онъ не приговаривалъ себя къ смерти (Ничше думаетъ, что именно самъ себя приговорилъ), то долженъ былъ презрёть судъ аеинянъ, но онъ подчинился и призналъ народъ своимъ судъей, призналъ себя малымъ передъ величіемъ народа. Онъ могъ не устоятъ передъ силой, но его признаніе права было измёной по отношенію къ себѣ: это была добродѣтель».

Мы уже знакомы съ необузданнымъ эгоизмомъ Штирнера и приводили его образчики. Напомнимъ ихъ, потому что въ нихъ заключается въ зародышъ весь настоящій «имморализмъ» Ничше.

Штирнеръ знаетъ, что есть силы сильнѣе его и вообще всякаго я, но, признавая эту силу, какъ фактъ, онъ не хочетъ признавать ее, какъ право, и въ то же время утверждаетъ, что право есть сила. Сократъ оказалъ слабость, признавъ за асинянами право надъ нимъ, и они поступили съ нимъ по праву, погому что оказались сильнѣе его. Я имѣетъ право на есе, но чтобы осуществить это право, я должно пустить въ ходъ силу--силу ума, силу физическую, силу хитрости. какъ придется. Главное же дѣло въ томъ, чтобы освободиться отъ почтенія къ разнымъ фантомамъ, отъ преданности «шпукамъ», убъдиться, что ихъ въ дъйствительности совсъмъ даже пътъ, что это только созданія извращеннаго челов'яческаго духа. «Я р'яшаю вопросъ о правъ; внъ меня пътъ права. Что по моему право, то и есть право. Возможно, что другіе не признають за мной этого права; это ихъ дѣло. а не мое: пусть дѣйствуютъ. И если бы весь свѣтъ не признавалъ за мной того права, которое признаю я, то я не посмотрю и на весь свъть. Такъ поступаетъ всякій, кто умъстъ цёнить себя, поскольку онъ эгоисть, ибо сила первенствуеть надъ правомъ — и при томъ съ полнымъ правомъ». И въ другомъ мѣстѣ: «Тебя свяжуть!-Мою волю никто не можетъ связать.- Но вѣдь наступиль бы полный хаосъ, если бы каждый могъ делать все, что хочеть! - Кто же говорить, что каждый можеть делать все, что хочетъ? Кто хочетъ сломить твою волю, тотъ тебѣ врагъ, такъ съ нимъ и поступай».

Разсужденіе вполнѣ логичное, слишкомъ логичное, слишкомъ голо-логичное. и Ничше подъ нимъ цѣликомъ не подписался бы. Читатель самъ увидитъ почему. А теперь обратимъ вниманіе на ту аристократическую струнку, которая слегка звучитъ въ раз-

Digitized by Google

суждении Штирнера о судѣ надъ Сократомъ. Всякое я полноправно и всть онть равноцтенны. Но вотъ я Сократа какъ будто и подороже стоить, чёмъ другія аеннскія местоименія перваго лица. Сократъ оплошалъ и за это по праву поплатился, но онъ всетаки человъкъ особенный, «выдающійся», «необыкновенный» и въ качествѣ такого именно не долженъ былъ признавать право суда надъ нимъ. Въдь мало ли кого ассиняне судили, но не всёмъ же имъ претендовать было на место въ Пританев. Очевидно. я «выдающихся», «необыкновенныхъ» людей имветъ какое-то преимущество въ глазахъ Штирнера, какое-неизвѣстно. ибо, какъ мы уже говорили, книгу Штирнера надо считать недоконченною. Ей недостаетъ положительной части, которая у Ничше есть. Есть у него и дальнъйшее, до послъдней степени рѣзкое развитіе той легкой аристократической струнки, которая у Штирнера звучить едва ли только не въ одномъ приведенномъ мѣстѣ о Сократѣ.

«Цѣнность эгоизма, говоритъ Ничше («Götzen-Dämmerung», 98), зависить оть физіологической ценности его носителя; можеть быть очень велика, а можеть быть и совстмъ ничтожна и презрительна. Каждый отдёльный человѣкъ долженъ быть разсматриваемъ съ той стороны — представляетъ ли онъ собою восходящую или нисходящую линію жизни. Ръшеніе этого B0проса и дастъ мъру цънности его эгоизма. Если онъ представляетъ подъемъ линіи, то его цівна высока и ради всей совокуп ности жизни, которая дѣлаеть съ нимъ шагъ впередъ, онъ долженъ быть обставленъ наилучними условіями. «Индивидуумъ», какъ его до сихъ поръ понимали толпа и философы, есть заблужденіе, онъ не атомъ, не «звено цѣпи», онъ-цѣлая линія человѣка вплоть до него самого. Если онъ представляеть собою нисходящее развитіе, упадокъ, хроническое вырожденіе, заболѣваніе (болѣзни, вообще говоря, суть слѣдствія упадка, а не причины ero), то цѣна ему малая, и элементарная справедливость требуетъ, чтобы онъ возможно меньше отнималъ на свою долю у лучшихъ: онъ только ихъ паразитъ».

Во имя личности Ничше требуеть отчета у всѣхъ реальныхъ и идеальныхъ формъ общественности и горячо протестуетъ противъ обращенія ея въ «орудіе». функцію, органъ какого бы то ни было цѣлаго: дичность во всей полнотѣ ея силъ и потребностей противоноставляеть онъ всѣмъ стихійнымъ силамъ природы и исторіи вплоть

480

до мірового процесса въ цѣломъ и до трагическаго конца самой личности, если бы таковой сказался неизбѣжнымъ. Но затѣмъ оказывается. что личности не равноцънны и что есть какое-то цъ-.10e, — «совокупность жизни», das Gesammt-Leben, — въ интересахъ котораго должна производиться расцѣнка личностей: кто лучше можетъ этому цѣлому послужить, тому и цѣна большая, а кто послабъе, тому и цъна поменьше и житейская доля похуже. Этимъ въ корень подрывается исходная точка Ничше. Что люди, конкретныя личности, не равны между собою не только по своему общественному положенію, но и по своимъ силамъ и способностямъ, - это мы всѣ очень хорошо знаемъ. Но вопросъ не въ этомъ слишкомъ несомнѣнномъ стихійномъ факть и даже не въ томъ, что «ина слава солнцу, ина слава лунъ и звъзда отъ звъзды разиствуютъ во славъ». Разумъется,-«ина», разумѣется. — «разнствуютъ». Вопросъ въ принципѣ, на основании котораго мы устанавливаемъ или должны устанавливать эти различія и производимъ или должны производить эту расцънку. Въ практической жизни это дъло чрезвычайно сложное и запутанное. Оставляя въ сторонѣ личныя привязанности и отвращенія и національные, сословные и профессіональные предразсудки, широкою волною врывающіеся обыкновенно въ нашу распѣнку людей, мы все же получимъ нѣчто очень сложное. Человъкъ большого ума и исключительныхъ дарованій, раздвинувшій наши теоретическіе горизонты, «насытившій кристаллъ очей» нашихъ дивными художественными произведеніями, нди словомъ или музыкальными звуками поднимающій въ насъ волну лучшихъ чувствъ, обогатившій человѣчество благодѣтельнымъ открытіемъ или изобрътеніемъ, — можетъ оказаться слабымъ, ничтожнымъ, дряннымъ характеромъ. Увы! это слишкомъ часто случается. Мало того, большой умъ и ръдкій таланть, которыхъ мы не можемъ не ценить высоко, какъ силу, бываютъ направлены на дѣла, которыя мы, по тѣмъ или другимъ соображеніямъ. опять же не можемъ не ценить крайне низко, даже отрицательно. Наоборотъ, маленькій во всѣхъ другихъ отношеніяхъ человѣкъ можетъ таить въ себѣ, а при случаѣ и обнаруживать такую нравственную мощь и красоту, передъ которой мы поневолѣ должны почтительно снять шапку. Но ее столь же почтительно можно снять и передъ обыкновеннымъ рядовымъ работникомъ на дълъ, которое мы считаемъ важнымъ, нужнымъ,

31

святымъ. Такимъ образомъ, не только звъзда отъ звъзды разнствуютъ во славѣ, но и въ самихъ-то звѣздахъ лучи славы и безславія переплетаются въ очень разнообразныхъ комбинаціяхъ. Если мы введемъ сюда физіологическій элементь, указываемый Ничше, то онъ не только не устранитъ этой сложности, но еще введеть новыя осложненія. Поститель цирка или балагана, любующійся атлетомъ, рабовладѣлепъ, выбирающій на рынкѣ здороваго, сильнаго, выносливаго раба, въ виду своихъ частныхъ пѣлей, конечно, цѣнятъ этого атлета и этого раба выше больныхъ и слабыхъ, и они правы съ своей точки зрънія. На что бы имъ годился галлюцинантъ - Сократъ, эпилептикъ-Магометъ, хилый Вольтеръ, слабогрудый Шиллеръ, больной Ничше? Но люди, получившіе отъ этихъ больныхъ и слабыхъ извъстное возбужденіе, хотя бы только въ видахъ пересмотра своего умственнаго и нравственнаго багажа, конечно, безъ дальнихъ размышленій дадуть имъ высшую оценку, чемъ тысячамъ здоровыхъ и сильныхъ.

Безъ дальнихъ размышленій... Но Ничше вводитъ насъ именно въ область дальнихъ размышленій. Онъ предлагаетъ общій принципъ, въ которомъ тонутъ, какъ частныя, незамѣтныя глазу мелочи, цёли рабовладёльца, посётителя цирка, или читателя сочиненій Вольтера и его самого, Ничше, или общественнаго авятеля, занятаго какимъ-вибудь житейскимъ вопросомъ. Онъ указываеть общій руководящій принципь, и ужъ наше тамъ дѣло прикидывать его къ житейскимъ частнымъ случаямъ. При томъ же приведенная изъ «Götzen-Dämmerung» цитата есть въ извъстной степени lapsus calami (до извъстной, однако, только степени). Изъ совокупности его сочиненій видно, что высокой оцѣнкѣ подлежить не только физическое здоровье, а и духовная энергія Но всетаки почему же какая то «совокупность жизни» является вершительницей судебъ и опредѣлительницей ивнности личности? И почему эта самая личность, индивидъ, который всть и пьетъ, болветъ и радуется, родится, растетъ и разрушается, котораго мы обнимаемъ въ лицъ брата, друга. сына, любимой женщины, котораго, наконецъ, самъ Ничше такъ оберегаетъ отъ всякаго ущерба, - почему онъ оказывается даже не сушествующимъ? Онъ – не онъ, а какая-то линія, восходящая или нисходящая; онъ-предразсудокъ «толпы и философовъ». Относительно философовъ Ничше нѣсколько ошибается, упрекая

\_



ихъ въ этомъ предразсудкѣ. И прежде о́ывали временами, и теперь опять объявились философы, вполнѣ свободные отъ этого предразсудка и рѣшительно утверждающіе, что всѣми видимаго, осязаемаго и въ свою очередь видящаго, осязающаго, чувствующаго индивида нътъ, а если онъ и существуетъ, то на него не следуеть обращать вниманія. Но меньше всего можно бы было ожидать такого оборота мысли отъ Ничше. Онъ въдь такъ негодуеть на то, что «сознательно или безсознательно люди стремятся ни больше, ни меньше, какъ къ полному преобразованію, и именно ослабленію, даже уничтоженію индивидуума» («Могgenröthe». 127). И вотъ Ничше самъ накладываетъ на него руку во имя «совокупности жизни», которую Штирнеръ, не обинуясь, назвалъ бы такимъ же Spuk, фантомомъ. какъ всѣ прочіе, въ томъ числѣ и тѣ, съ которыми борется самъ Ничше. Конечно, Штирнеръ грубъ и узокъ, и изъ его я мудрено обы было логически вывести какое-нибудь мёрило цённости людей, не прибёгая опять же къ какому-нибудь неожиданному фантому, какъ это случилось съ Ничше. Но исходная точка Ничше допускала и даже навязывала иной выходъ, а именно: если личность есть самоцъль, не подлежащая низведенію на степень средства для достиженія какой бы то ни было другой цели, то и мериломъ ценности людей можетъ быть лишь размъръ ихъ службы этому принципу. Здъсь не мъсто входить въ подробности и практическія примъненія, да и нътъ резона распространяться объ томъ, чего Ничше не сдълалъ, когда мы еще далеко не покончили съ тъмъ, что онъ сдѣлалъ.

Цивилизованное человѣчество находится со временъ Сократа въ упадкѣ, потому что раціонализировало свои инстинкты, вдвинуло свои естественныя влеченія въ узкія рамки «разумности», и тѣмъ себя обезсилило. Но оно обезсилило и продолжаетъ себя обезсиливать еще другимъ путемъ: оно стало добрње, что на теперешнемъ языкѣ значитъ лучше. Но вѣрно ли, что «добрѣе» и «лучше»—одно и то же? И вѣрно ли, что человѣчество стало, дѣйствительно, и добрѣе и лучше: Въ этихъ двухъ вопросахъ заключается корень всего «имморализма» Ничше и въ частности такъ смутившаго г. Астафьева предложенія занять позицію «по ту сторону добра и зла, jenseits von Gut nnd Böse. Обороть тутъ

31\*

Digitized by Google

выходитъ почти каламо́урный, такъ какъ по нѣмецки gut значитъ и добрый и хорошій, какъ и въ старомъ русскомъ языкѣ, остатки чего и доселѣ сохранились; добрый не значило непремѣнно мягкій. любвеобильный и могло даже не имѣть никакого отношенія къ области морали. «Удалой добрый молодецъ» русскихъ былинъ, пѣсенъ и сказокъ, разъѣзжая на «добромъ конѣ», совершалъ весьма часто подвиги, не имѣющіе ничего общаго съ добротой, а «добрую рюмку водки выпить» и тарелку «добрыхъ щей» съѣсть мы можемъ и сейчасъ. Хотя дѣло само по себѣ ясно, но Ничше счелъ нужнымъ въ «Genealogie der Moral» пояснить: Jeuseits von Gut und Böse… Dies heisst zum Mindensten *nicht* «jenseits von Gut und schlecht».

Какъ произошло совпаденіе понятій «добрѣе» и «лучше»? Для рѣшенія этого вопроса Ничше естественно обращается къисторіи. Но фактическая или, вѣрнѣе, псевдо фактическая часть этого его историческаго экскурса рѣшительно ничего не стоить. Она въ такой степени произвольна, фантастична и противорѣчива, что надъ нею можно бы было и еще сильнѣе посмѣяться, чѣмъ это сдѣлалъ Максъ Нордау, особенно, если заняться сравненіемъ всего, разбросаннаго по этому предмету въ разныхъ сочиненіяхъ Ничше, въ томъ числѣ въ отдѣльныхъ афоризмахъ. Мы, однако, этимъ не станемъ заниматься и ограничимся лишь самыми общими чертами, рисующими основную мысль.

Когда-то, гдъ-то жили люди (иногда это греки, иногда римляне, иногда германцы), по своимъ инстинктамъ подобные хищнымъ звѣрямъ. Они были сильны тѣломъ и духомъ, храбры, воинственны, кровожадны, чувственны. властолюбивы, искали опасностей, какъ случая проявить свою черезъ край быющую силу, и наслажденій, какъ случая ее растратить. Какъ они жили между собой — неизвъстно: иногда слъдуетъ думать, что они изо́ъгали всякихъ сношеній между собой и жили въ одиночку, собираясь въ орды или шайки только для грабежа, разбоя, войны, а иногда выходить такъ, что они проявляли во взаимныхъ отношеніяхъ «добрыя» качества, которыя и нынѣ добродѣтелями считаются. Въ концѣ концовъ, однако, ихъ мораль, то есть ихъпонятія о добр'в и зл'я, о нравственно одобрительномъ и неодобрительномъ, ръзко отличались отъ нашихъ теперешнихъ. Злое, го есть злобное, отнюдь не значило для нихъ «дурное», равнокакъ «доброе» не значило «хорошее». Совсѣмъ даже напротивъ.

И вотъ они столкнулись съ другой расой, болѣе слабой, побъдили ее и обратили въ рабство. Мораль рабовъ, слабыхъ, придавленныхъ, естественно отличалась отъ морали господъ. Господа побѣдители считали нравственно одобрительными, высшими, лучшими качествами храбрость, жестокость. чувственность. властолюбіе, открытость во всѣхъ дѣйствіяхъ—потому что имъ нечего стѣсняться было—и, слѣдовательно, правдивость. Добродѣтели рабовъ побѣжденныхъ были совершенно противоположны, сообразно тому, что указывало имъ ихъ придавленное положеніе: они должны были жаться другъ къ другу и воспитывать въ себѣ такъ называемую любовь къ ближнему, мягкость, осторожность. умѣренность, хитрость.

Здѣсь я не могу удержаться, чтобы не привести одного незамѣченнаго Максомъ Нордау историко-антропологическаго курьеза. Побѣдоносная раса, сильная, храбрая, жестокая была бѣлокура, а побѣжденная, слабая, трусливая—темнокожа и черноволоса («Zur Genealogie der Moral» 8), и Ничше часто говорить о «великолѣпномъ, жаждущемъ добычи и побѣды бѣлокуромъ животномъ». А между тѣмъ, въ одномъ изъ своихъ афоризмовъ онъ предлагаетъ слѣдующую изумительную гипотезу: не объясняется ли темнокожестъ частыми, въ теченіе вѣковъ, припадками злобы, вызывающими приливъ крови въ кожѣ, а бѣлая кожа—столь же частыми приступами страха, сопровождаемаго блѣдностью? («Могgenröthe», 221).

Долго ли, коротко ли, но двѣ противоположныя морали существовали рядомъ, вызывая взаимныя недоразумѣнія, скрытую ненависть и открытое презрѣніе, вообще вражду, окончившуюся въ одинтпрекрасный день возстаніемъ рабовъ; возстаніемъ не въ тѣхъ воинственныхъ формахъ, какія мы обыкновенно себѣ представляемъ въ связи съ этимъ словомъ, — объ этомъ мы, по крайней мѣрѣ, ничего не узнаемъ, — а «возстаніемъ въ морали», возстаніемъ и побѣдой рабовъ. Какъ это случилось, понять довольно трудно. Достовѣрно только, что толчокъ въ этомъ направленіи данъ цивилизованному міру евреями. Имъ удалось, неизвѣстными путями, произвести «переоцѣнку всѣхъ цѣнностей» или, вѣрнѣе, навязать человѣчеству свою оцѣнку, свою «рабскую» мораль смиренія, самоотреченія, воздержанія, кротости, состраданія и вытѣснить ею мораль «господъ». Впослѣдствіи къ этому торжеству примкнули и другіе рабскіе элементы. Съ этихъ поръ «добрый» и «хорошій». съ одной стороны,

«злой» и «дурной» съ другой-стали синонимами, а выъств съ тёмъ начался упадокъ человёчества. Эгоизмъ при этомъ не исчезъ, по мнѣнію Ничше: онъ только прикрылся условной фразой, притаился и въ то же время получилъ характеръ разслабленности, робости, разсчетливости. Всякая альтруистическая мораль представляетъ собою такой скрытый и «рабскій» эгоизмъ. Ничше не дѣлаетъ исключенія не только для принциповъ любви къ ближнему и состраданія, но и для дружащей съ эгоизмомъ утилитарной морали, въ которой видить тв же рабскія чертыприкровенность, трусость, слабосиліе. Принципъ пользы. безъ сомнѣнія, слишкомъ односторонній и узкій, какъ цля объясненія «генеалогіи морали», то есть ея фактическаго развитія въ исторіи, такъ и для руководствованія въ любой данный моменть, представляется Ничше однимъ изъ результатовъ того слабосилія и связанной съ нимъ трусости, которыя заставляютъ людей жаться другъ къ другу и разсчитывать каждый свой шагъ. А все является выраженіемъ упадка, пониженной жизнеспособно-ЭТО сти. Когда тонъ жизни давала мораль «господъ», — «злое» было лишь проявленіемъ избытка силы. переливавшейся черезъ край, искавщей себѣ поприща, не отступая передъ возможностью нанесенія страданія другимъ, но не избѣгая опасностей и страданій и для себя и находя удовлетвореніе въ своей собственной яркости и полнотъ. «Послъднимъ великимъ временемъ» Ничше считаетъ эпоху Возрожденія и не останавливается передъ ИЗвъстной идеализаціей одного изъ знаменитвйшихъ въ исторіи человъчества насильниковъ, предателей и развратниковъ- Цезаря Борджіа. Современные люди восприняли рабскую, альтруистическую мораль вслѣдствіе своей слабости. Они такъ слабы, что всю свою жизнь проводять и всю цёль жизни видять въ избъжаніи опасностей и въ спокойномъ, увъренномъ существованіи. Ради него они отказываются оть удовлетворенія своихъ инстинктовъ и страстей и приближаются къ болѣе или менѣе строгому аскетическому идеалу; ради того же они возводять въ званіе добродѣтели такія качества, поступки и мотивы поступковъ, которые гарантируютъ имъ скудное, съренькое, но спокойное и безопасное житіе. Этотъ симптомъ упадка въ свою очередь ведеть къ дальнъйшему упадку, потому что въ современномъ обществѣ все прилаживается къ тому, чтобы охранить слабыхъ насчетъ сильныхъ, жизнеспособныхъ. Если это не достигнуто на лала, то къ тому стремится вся разноименная современная мораль и сама по себѣ, и поскольку она отражается въ политикѣ. Всѣ эти толки о всеобщемъ равенствѣ, о рабочемъ, о женскомъ вопросѣ представляютъ собою отзвуки упадка. декадентскаго стремленія срѣзать всѣ вершины и все нивеллировать на низшемъ уровнъ. Къ народнымъ массамъ Ничше относится съ величайшимъ презрѣніемъ. Опѣ «кажутся ему заслуживающими вниманія только въ трехъ отношеніяхъ: во-первыхъ, какъ расплывающіяся копіи великихъ людей, воспроизведенныя на плохой бумагь стертыми клише, затыть какъ противодъйствіе великимъ и, наконецъ, какъ орудія великихъ; въ остальномъ — побралъ бы ихъ чортъ и статистика!» («Unzeitgemässe Betrachtungen», I. 189). Я привожу эту цитату только ради энергіи и опредѣленности ея выраженій, а иначе затруднился бы въ выборѣ, — столь велико презрѣніе Ничше къ массамъ и столь часто и многообразно оно проявляется. Авторъ предисловія ко второму изданію «Also sprach Zarathustra» справедливо говорить, что аристократизмъ (Vornehmheit) составляетъ существенную черту всего ученія Ничше, и жестоко ошибаются тв анархисты, которые думають на немъ основаться. Критики (въ томъ числѣ и Нордау) часто цитируютъ слова: «нѣтъ истины, все дозволено», — какъ подлинное и полное выражение основной мысли Ничше. Это совствить не втрно. Все относящееся сюда мъсто гласить такъ: «Когда крестоносцы столкнулись на Востокѣ съ непобѣдимымъ органо..ъ ассассиновъ, орденомъ свободныхъ мыслителей par excellence, низшая степень котораго жила въ-повиновении, не виданномъ ни въ какомъ монашескомъ орденѣ.они узнали какимъ-то путемъ и символъ и лозунгт, составлявшій тайну лишь высшихъ степеней: «нѣть исгины, все дозволено». («Zur Genealogie der Moral». 167). Таклиъ образомъ, невиданная свобода однихъ сопровождалась невиданнымъ повиновеніемъ другихъ, и именно это плѣняетъ Ничше въ недоброй памяти орденѣ или сектѣ ассассиновъ, названіе которыхъ примыкаетъ съ одной стороны къ арабскому гашишу, а съ другойкъ французскому assassin, убійца. Отнюдь, значитъ, не всёмъ все дозволено, а лишь счень и очень немногимъ избраннымъ, лучшимъ, которымъ остальные должны слѣпо повиноваться.

Кто же, однако, эти лучшіе? и почему они лучшіе? и почему лучшимъ слѣдуетъ приносить въ жертву остальныхъ? Не будемъ

Digitized by Google

гоняться за историческою точностью, - Ничше, очевидно, даже уже слишкомъ далекъ отъ Uebermaas der Historie, – допустимъ. что моментъ столкновенія двухъ расъ, господской и рабской, и затёмъ моментъ торжества рабской морали суть не фантазіи, а настоящие исторические факты. Относительно перваго изъ этихъ моментовъ мысль Ничше совершенно ясна: лучшіе были представлены расой господъ побъдителей. Они были выше физіолоэнергичнѣе, ярче, жизнеспособнѣе. Ничше знаетъ, что гически. это были дикіе звѣри съ нашей теперешней точки зрѣнія, но употребляетъ всевозможныя средства для того, чтобы убъдить насъ. что мы, нынѣшніе люди, стоимъ ниже этихъ звѣрей и стоимъ дешевле ихъ. То онъ, какъ художникъ, эстетически любуется яркостью красокъ, мощью страстей, широкимъ размахомъ удали въ стародавней жизни, какъ она ему рисуется по сравненію съ нашимъ теперешнимъ, относительно спокойнымъ, но съренькимъ существованіемъ. То, какъ мыслитель, онъ старается расшевелить въ насъ скептицизмъ по отношению къ нашимъ привычнымъ понятіямъ о добрѣ и злѣ, не только остроумно. но отчасти и не безъ основанія доказывая, что «добрый» и «хорошій» не такъ ужъ абсолютно совпадаютъ въ принципѣ, какъ ови совпали въ словесномъ выражении. Онъ указываетъ далѣе на то преимущество «великолѣшнаго, жаждущаго побѣды и добычи бѣлокураго животнаго», что въ немъ не было внутренней раздвоенности, что оно не считало ни одного изъ своихъ естественныхъ влеченій, «инстинктовъ», дурнымъ, не умаляло этимъ путемъ жизни, не противоборствовало ей и слъдовательно, лучще служило тому Gesammt-Leben, которое одно должно быть признано источникомъ и мѣриломъ нравственности и которое мы оскорбляемъ своими аскетическими идеалами, своими понятіями о долгв и разныхъ обязательныхъ ярмахъ. Въ связи съ этимъ находится и та его мысль. которую, какъ мы видъли, можно выразить двумя афоризмами Достоевскаго: «Человѣкъ деспотъ отъ природы и любить быть мучителемъ», «человѣкъ до страсти любить страдание». Таковъ нормальный человѣкъ, по мнѣнію Ничше, и лотому, видя въ современномъ человъчествъ усиление «доброты», которой онъ не въритъ, и заботливость о спокойномъ, безопасномъ существовании, онъ говорить объ упадкъ. Если, однако, мы со всѣмъ этимъ и согласимся, то самъ собою является вопросъ: гдѣ же теперь «господа»? Кто теперь «лучице»? ибо

-

въль «великолѣпное бѣлокурое животное» было и быльемъ поросло. Какъ ни старается Ничше возвеличить жестокость, злобу, разнузданность, какъ ни ухищряется онъ признать эти свойства нормальными п благодътельными для человъчества, онъ вынужденъ признать слъдующее: «Теперешніе жестокі» люди **должны** быть разсматриваемы, какъ остатки болфе раннихъ культуръ, это какъ бы геологическія обнаженія болѣе глубокихъ формацій, вообще прикрытыхъ позднъйшими наслоеніями. Это отсталые люди, мозгъ которыхъ, вслѣдствіе разныхъ случайностей наслѣдственности, не получилъ достаточно тонкаго и разносторонняго развитія. Они показывають намъ, чёмъ некогда были всё люди, и приводять насъ въ ужасъ, но сами они такъ же мало отвѣтственны за это, какъ кусокъ гранита за то, что онъ гранитъ. И въ нашемъ мозгу, навърное, есть извилины, соотвътствующія ихъ настроенію, какъ въ формѣ нѣкоторыхъ органовъ человѣческаго твла сохраняются воспоминанія о другихъ, болѣе раннихъ состояніяхъ. Но эти извилины не составляютъ уже нынъ русла, по которому течетъ наша духовная жизнь». Это-отдельный, вполнѣ законченный афоризмъ («Menschliches, Allzumenschliches», I, афоризмъ 43). Ясно, что лучшихъ, сильныхъ надо нынъ искать уже не между жестокими и злыми. Но между «добрыми» Ничше тоже не хочетъ ихъ искать, потому что «добрые» доведены процессомъ обобществленія до стадообразнаго состоянія съ полнымъ отсутствіемъ «паноса разстоянія» (Pathos der Distanz) между лучшими и худшими, высшими и низшими. Всѣ они находятся во власти «рабской» морали, которую Ничше склоненъ называть «моралью» вообще, вслѣдствіе чего съ неоправданною дерзостью охотно называеть себя «имморалистомъ», отрицателемъ морали вообще. Это неоправданная дерзость, потому что въ дъйствительности онъ страстно ищетъ именно и прежде всего морали, но такой, которая не походила бы на современную, «рабскую» и заслуживала бы название «господской».

Но опять-таки гдѣ же нынѣ «господа», настоящіе, имѣющіе нравственное право считаться таковыми? За современнымъ евронейскимъ дворянствомъ Ничше отказывается признать это право, какъ потому, что и оно заражено рабскою моралью, такъ и потому, что вслѣдствіе смѣшенія расъ въ немъ уже ничего не осталось отъ крови «великолѣпнаго бѣлокураго животнаго» и утратилась былая физіологическая цѣнность. Господами поло-

женія въ Европѣ можно считать буржуа-капиталистовъ. Но что они не настоящіе господа, въ смыслѣ Ничше, не прирожденные повелители, это онъ заключаетъ уже изъ того, что они входятъ въ сдѣлки и переговоры съ рабочими (которыхъ «побралъ бы чорть и статистика»), не умѣють и не могуть внушить имъ «паеосъ разстоянія». Въ современномъ обществѣ, по мнѣнію Ничше, только на войнѣ вырисовывается обликъ истинной морали. при которой повелители и повинующіеся знають свое мъсто. «Лучшихъ» надо искать на войнъ и-между преступниками. Послѣднее для насъ особенно любопытно, такъ какъ сюда именно относится та ссылка на «Мертвый домъ» Лостоевскаго («Götzen-Dämmerung», 120), о которой я говориль въ прошлый разъ. Но интересна, собственно, не сама ссылка, а то. что Ничше говоритъ въ связи съ нею (см. также «Die fröhliche Wissenschaft» § 4 и въ другихъ мъстахъ) и что поразительно напоминаетъ разсужденія Раскольникова о преступникахъ и «необыкновенныхъ» людяхъ. Сходство доходить до частаго упоминанія именно Наполеона, который Ничше, какъ и Раскольникову, представляется — и по одинаковымъ соображеніямъ — типичнымъ представителемъ «необыкновеннаго» человѣка. правомфрно «преступающаго» всякое право. При этомъ Ничше очень краснорѣчиво распространяется о чувствѣ «чандала» (низшая каста въ Индіи, собственно отбросы встахъ кастъ), обуревающемъ всякаго сильнаго человѣка, не нашедшаго себѣ мѣста ВЪ современномъ «покорномъ, посредственномъ, кастрированномъ обществѣ.-Это--«чувство ненависти, мести и возстанія противъ всего существующаго».

Это чувство чандала, непристроеннаго сироты, несомнѣнно, руководитъ самимъ Ничше. Отсюда его проклятія всякому общежитію и его хвалебные гимны одиночеству. Личная его судьба не особенно интересна. Самъ онъ удовольствовался, бы повидимому, сравнительно весьма малымъ. Громя все существующее, онъ въ одномъ мѣстѣ, отчаявшись въ какихъ бы 10 ни было общепризнанныхъ идеалахъ, провозглашаетъ «моральное междуцарствіе» («Morgenröthe», § 453) и говоритъ: въ ожиданіи общаго признанія какихъ-нибудь, еще имѣющихся выработаться общепризнанія какихъ-нибудь, еще имѣющихся выработаться общепризнанія какихъ-нибудь, еле имѣющихся возможно, собственными царями и будемъ основывать маленькія опытныя государства» (какъ основываются опытныя поля, фермы и проч.). Это предложеніе имѣетъ не только тотъ смыслъ, что, дескать, дозво-

Digitized by Google

лимъ себѣ все, не признавая надъ собой ничего высшаго, но. какъ это мы и у Раскольникова видъли, чисто личный смыслъ: не признаю надъ собой ничего высшаго, но самъ желаю быть высшимъ. Въ той же «Morgenröthe» (стр. 199), Ничше рекомендуеть «каждому», кто чувствуеть себя тесно въ Европе, удалиться «въ дикія и свѣжія страны и стать тамъ господиномъ». Авторъ предисловія къ «Also sprach Zarathustra» полагаетъ, что Ничше «былъ аристократъ насквозь; родись онъ въ болѣе благопріятныя для настоящихъ господъ времена, онъ былъ бы темъ. чёмъ когда-то хотълъ быть: человъкомъ дъйствія, основателемъордена, колонизаторомъ». Изъ всего этого видно, что честолюбіе Ничше было бы насыщено, если бы ему удалось стать царькомъ какого нибудь дотолѣ необитаемаго острова или основателемъ секты въ родѣ ассассиновъ. гдѣ небольшая кучка людей оказывала бы ему безпрекословное повиновение. Это немного, конечно, для свободнаго мыслителя, вызывающаго на бой небо и землю. Но ему выпала на долю болве значительная роль: быть философскимъ выраженіемъ всего цивилизаціей непристроеннаго, оскорбленнаго, озлобленнаго, всѣхъ сиротъ и отбросовъ-чандала, хотя, конечно, не для всѣхъ сиротъ и отбросовъ обязательна та жажда власти, которою страдалъ самъ Ничше и которую онъ считалъ кореннымъ свойствомъ человѣческой природы вообще.

Что же касается «моральнаго междуцарствія» въ болѣе общемъ смыслѣ, то-есть въ смыслѣ предоставленія всѣмъ и каждому подной моральной разнузданности, то Ничше былъ на этотъ счеть даже очень строгъ и только, собственно говоря, пугалъ своимъ «имморализмомъ». «Die fröhliche Wissenschaft» открывается разсужденіемъ о томъ, что всв люди всегда имвли и имѣютъ одну задачу: поддержаніе человѣческаго рода. Не потому, — замѣчаетъ Ничше, — эта задача такъ обща, что человѣкъ пылаеть любовью къ своей породъ, а просто потому, что нътъ въ человѣкѣ ничего старше, крѣпче, непобѣдимѣе этого истинкта, составляющаго самую сущность нашего рода. Правда, люди разными путями, правильными и неправильными, стремятся къ осуществленію общей задачи, но всетаки она есть, по мнѣнію Ничше, а потому для «моральнаго междуцарствія», фактически несомнѣнно существующаго, въ высшемъ, теоретическомъ смыслѣ нѣть резоновъ. Моралисть теоретикъ можетъ принять общую задачу за исходный пункть и затёмъ произвести 0112 783-

личныхъ человѣческихъ дѣйствій на основаніи степени ихъ приближенія къ осуществленію общей задачи. Ничше такъ и дѣлаетъ, съ тою, однако, разницей, что верховнымъ критеріемъ моральной оцёнки у него является не простое поддержание человѣческаго рода, а его улучшеніе, что уже даже и не можетъ представить за себя гарантій всеобщности. Не смотря на существующее моральное междуцарствіе, не смотря, далће на всѣ свои гнъвныя и саркастическія выходки противъ морали вообще, какъ оскорбительной и ненужной узды, Ничше считаетъ возможнымъ теперь же приглашать людей къ принятію весьма строгой морали. Онъ убъждаетъ насъ признать высшею цълью своего сушествованія поднятіе челов'вческаго типа, созданіе «сверхъ человѣка», каковая задача и составляетъ центръ его морали. Мораль эта во многихъ отношеніяхъ рѣзко отличается отъ принятыхъ нынѣ правилъ нравственности, но все же она есть мораль, и Ничше оказывается при этомъ самымъ крайнимъ идеалистомъ. Всѣ нынѣшнія разноименныя системы морали и всѣ побужденія и поступки, признаваемые нынѣ нравственными, Ничше объявляетъ результатами пагубной дрессировки, противоестественной, такъ какъ она подавляетъ инстинкты и самую жизнь, самую «волю къ жизни». Но вотъ конецъ той изъ рѣчей Заратустры, начало которой мы привели въ прошлый разъ:

«Выше любви къ ближнему—любовь къ дальнему и будущему; выше любви къ человъку—любовь къ дъламъ и призракамъ.

«Братъ мой, призракъ, витающій передъ тобою, прекраснѣе тебя; зачѣмъ же не отдаешь ты ему свою плоть и кровь? Но ты страшишься и о́ѣжишь къ своему о́лижяему.

«Вы не справляетесь сами съ собой и недостаточно себя любите; и вотъ вы хотите соблазнить своего ближняго на любовь и позолотить себя его заблужденіемъ...

«Вы приглашаете свидѣтеля, когда хотите хвалить себя, и когда вы соблазнили его хорошо о васъ думать, то сами начинаете думать о себѣ хорошо...

«Одинъ идетъ къ ближнему, потому что ищетъ себя, другой—потому что хотълъ бы потеряться. Ваша дурная любовь къ себъ дълаетъ для васъ изъ одиночества тюрьму.

«Дальніе расплачиваются за вашу любовь къ ближнему, и когда вы только впятеромъ собрались, гдѣ нибудь долженъ умереть шестой...

Digitized by Google

«Пусть будущее и отдаленное будетъ причиной твоего сегодня. Сверхъ-человъка долженъ ты любить, какъ свою причину.

«Братья мон, я не любовь къ ближнему совѣтую вамъ, я совѣтую вамъ любовь къ дальнему».

Загадочность языка Заратустры не мѣшаеть, въ связи съ вышеизложеннымъ, усмотръть, по крайней мъръ, двъ стороны въ приведенномъ отрывкѣ. Ясно, во-первыхъ. что въ современной любви къ ближнему Ничше видитъ лицемъріе или самообманъ, и онъ возстаетъ противънихъ. Исно, далъс, что онъ зоветъ насъ къ жертвамъ, зоветъ насъ отдать свою «плоть и кровь» «призраку», «сверхъчеловѣку». При чемъ же тутъ «имморализмъ»? Но этого мало. Самъ Заратустра, если не сверхъ-человѣкъ, то его предтеча, ни мало не похожъ ни на Цезаря Борлжіа, ни на «великолѣпное бѣлокурое животное». Онъ называетъ себя «врагомъ добрыхъ и справедливыхъ», «другомъ злыхъ», вообще является на словахъ чѣмъ-то въ родѣ антихриста или божества зла, но въ дѣйствительности, это человѣкъ кроткій, мягкій и вдобавокъ ведущій аскетическій образъ жизни. Да и въ рѣчахъ его звучатъ такія, напримѣръ, ноты: «Вверхъ ведетъ нашъ путь, отъ рода къ скерхъ-роду. Но отвратительна для насъ вырождающаяся мысль, гласящая: «все для мени» (107); «любить и гибнуть—это отъ вѣка идетъ рядомъ; жажда любви есть и жажда смерти; такъ говорю я вамъ, малодушные!» (176); «гибнущихъ люблю я своею полною любовью, потому что они – поднимающиеся» (288) и т. п. Такимъ образомъ, найля удовлетворяющій его идеаль. Ничше требуеть такого же къ нему отношенія, какъ и всякій другой моралистъ, онъ даже гораздо строже многихъ въ этомъ отношении, гораздо, наприкъръ, строже и требовательние гр. Л. Н. Толстого. Но затимъ является вопросъ о самомъ этомъ идеалѣ, объ его содержаніи и о путяхъ, къ нему ведущихъ, помимо общихъ всякой морали требованій преданности извѣстному идеалу.

Сопоставляя отдѣльныя мѣста изъ сочиненій Ничше, Максъ Нордау уличаетъ его въ разныхъ противорѣчіяхъ и, между прочимъ, въ томъ, что онъ то отрицаетъ всякое общежитіе и восхваляетъ одиночество, какое-то странное вполнѣ изолированное положеніе, то, наоборотъ, говоритъ о благодѣяніяхъ общежитія. Противорѣчій у Ничше вообще не оберешься, а что касается общежитія и одиночества, то онъ договаривается въ одномъ мѣстѣ до «Einsamkeitslebre» (одиночествовѣдѣніе), которое онъ ставить, какъ особую научную дисциплину, рядомъ съ Gesellschaftslehre, обществовъдъніемъ. Тъмъ не менъе, въ данномъ случаѣ можно усмотрѣть не только противорѣчіе. Общество, общежитіе есть факть необходимый, неизбѣжный, но имѣющій свои хорошія и дурныя стороны. Судя по первоначальной исходной точкв Ничше -святости личности-можно бы было думать, что онъ своеобразно примкнеть къ общей задачѣ нашего вѣка: найти такую общественную форму, которая гарантировала бы полный возможный расцветь личности. Своеобразность Ничше могла бы выразиться такимъ рѣшеніемъ, что этотъ идеалъ фактически недостижимъ, но тѣмъ не менѣе остается идеаломъ, къ которому возможно большее или меньшее приближение и за который люди должны хотя бы ввчно бороться (припомнимъ, что онъ хочетъ «погибнуть на великомъ и невозможномъ»). Это очень шло бы къ общему строю мысли Ничше, такъ какъ указывало бы дорогую ему перспективу неустаннаго действованія, неустанной борьбы за великое дёло. Но, свернувъ незамётно для самого себя съ своей первоначальной дороги, Ничше остановился, какъ на общественномъ идеалѣ, на такомъ общественномъ строѣ, который способствовалъ бы выработкѣ «сверхъ-человѣка» насчетъ человѣка, иначе говоря, какой-то аристократіи насчеть массы. Никакой, однако, нравственной распущенности онъ этой аристократіи не предоставлялъ; напротивъ, она должна, по его мнѣнію, въ свою очередь подчиниться строжайшей нравственной дисциплинѣ для выработки изъ себя новой, еще высшей аристократія. Демократическія теченія нашего времени естественно представлялись ему препятствіемъ на этомъ пути и потому онъ обливалъ своимъ презрѣніемъ массы, требующія отъ общества больше, чѣмъ оно, по его. Ничше, мнѣнію, должно имъ предоставить, имѣя въ виду свою главную цёль-выработку «сверхъ-человѣка». Всѣ его разговоры о красотѣ «бѣлокураго животнаго», о жестокости и злобѣ относится къ невозвратному прошлому, къ «генеалогіи морали»; и если онъ настаиваетъ на рабскомъ происхожденіи «доброты» и на упадкъ человъчества, какъ на ея результатъ, то это лишь въ твхъ видахъ, чтобы отвлечь заботливость общества отъ слабыхъ и больныхъ и привлечь ее къ сильнымъ и здоровымъ, изъ среды которыхъ можетъ выработаться сверхъ-человѣкъ.

Любопытно, что Ничше относится вообще очень презрительно въ дарвинизму съ его борьбой за существованіе и естественнымъ подборомъ, которыми обусловливается возникновеніе новыхъ, высшихъ формъ жизни («Gotzen-Dämmerung», 87, «Die fröhliche Wissenschaft», 273). Но въ «Unzeitgemasse Betrachtungen» Ничше упрекалъ "lавида Штрауса въ томъ, что онъ изъ трусости не сдѣлалъ всѣхъ надлежащихъ выводовъ изъ «дарвинистской этики», а, дескать, выводы эти только и могутъ состоять въ bellum omnium contra omnes и въ правѣ сильнѣйшихъ. Въ сущности, предлагая своего сверхъ-человѣка, какъ цѣль человѣческой дѣятельности, Ничше стоитъ на чисто дарвинистской точкѣ зрѣнія, и многіе дарвинисты (какъ, напримѣръ, г-жа Клемансъ Ройе, Спенсеръ въ «Соціальной статикѣ» и др.) далеко превзошли его въ дѣлѣ жестокаго отношенія къ больнымъ и слабымъ. Но у него есть и оригинальныя грубости, и я приведу одну изъ нихъ, относящуюся къ вопросу, котораго мы не имѣли еще случая коснуться.

Въ одной изъ рѣчей Заратустры говорится о дружбѣ, а затѣмъ мимоходомъ и о способности къ ней женщины.

«Если ты рабъ, то не можешь быть другомъ. Если ты тиранъ, то не можешь имвть друзей \*).

«Женщина была слишкомъ долго рабомъ и тираномъ. Поэтому женщина неспособна къ дружбв: она знаетъ только любовь.

«Въ женской любви заключается несправедливость и слѣпота ко всему, чего она не любитъ. Но и въ сознательной любви женщины есть всетаки наскокъ и молнія и ночь рядомъ со свѣтомъ.

«Еще неспособна женщина къ дружбъ. Женщины еще кошки, или птицы, или, въ лучшемъ случаф, коровы» (78).

Въ другой рѣчи Заратустра передаетъ свою бесѣду съ встрѣчной старушкой. Онъ говорилъ ей:

«Все въ женщинѣ загадка и все имѣетъ въ ней разгадку: она называется беременность.

«Мужчина есть для женщины средство: цёль есть всегда ребенокъ. Но что такое женщина для мужчины?

«Двухъ вещей хочеть настоящій мужчина: опасности и игры. Поэтому ему нужна женщина, какъ опаснъйшая игрушка.

«Мужчина долженъ быть воспитанъ для войны, а женщина — для отдохновенія воина: все остальное глупость.

«Слишкомъ сладкіе плоды не нужны воину. Поэтому ему нужна женщина: горька, и сладчайшая изъ женщинъ.

«Лучше мужчины понимаетъ женщина дътей, но мужчины болъе дъти, чъмъ женщины.

\*) Я стараюсь переводить какъ можно точнѣе.

«Въ настоящемъ мужчинѣ сокрыто дитя, которое хочетъ играть. О, женщины, найдите же дитя въ мужчинѣ!

«Пусть женщина будеть игрушкой, изящной и чистой, какъ драгоцѣнный камень, блистающей добродѣтелями еще не существующаго міра.

«Пусть лучъ звѣзды сіяетъ въ вашей любви! Вашей надеждой пусть будетъ: о, если бы я родила сверхъ-человѣка!» (92)

И т. д. Старушка, выслушавъ эту рѣчь, удивляется, что Заратустра, мало знающій женщинъ, сказалъ объ нихъ правду, и въ благодарность сообщаетъ ему одну «маленькую истину»: «если ты идешь къ женщинъ, не забудь захватить кнутъ!».

Хотя Заратустра и называеть себя врагомъ добрыхъ и справедливыхъ и другомъ злыхъ и жестокихъ, но въ дъйствительности онъ слишкомъ добрый и мягкій человъкъ, чтобы поднять руку на женщину, особенно если она-возможная мать сверхъ-человъка. Тъмъ не менъе, въ его смятенномъ умъ сверхъ-человъкъ и кнутъ уживаются рядомъ.

Я предполагаль познакомить читателей съ идеями Ничше гораздо полнѣе и обстоятельнѣе, чѣмъ мнѣ удалось это сдѣлать. Не удалось же мнѣ частію вслѣдствіе трудности самой задачи, частію по недостатку времени и мѣста. Утѣшаюсь тѣмъ, что мнѣ удалось, можетъ быть. по крайней мъръ, убъдить читателя, что въ Ничше не только есть, какъ и во всякомъ писателѣ, во всякомъ человѣкѣ, свѣтъ и тѣни, но что этотъ свѣтъ сіяетъ ярче многихъ признанныхъ свѣтилъ, а эти тѣни чернѣе чернаго; что нельзя записывать Ничше ни въ просто сумасшедшіе, какъ это дѣлаетъ Нордау, ни въ непогрѣшимые, какъ это дѣлаютъ пламенные ученики. Затѣмъ я старался, по крайней мъръ, выдвинуть тъ стороны ученій Ничше, которыя или совству ускользнули отъ вниманія критиковъ, доступныхъ русскому читателю, незнакомому съ подлинниками, или недостаточно или невърно освъщены ими. Льщу себя поэтому надеждою, что мои бъглыя замътки сослужать нъкоторую службу хотя бы только въ качествѣ дополненія къ статьямъ гг. Преображенскаго, Грота, Лопатина, Астафьева въ московскомъ философскомъ журналъ и книгъ Макса Нордау.

Конецъ.

## 496

Digitized by Google

•

.

•

.

٠

