

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

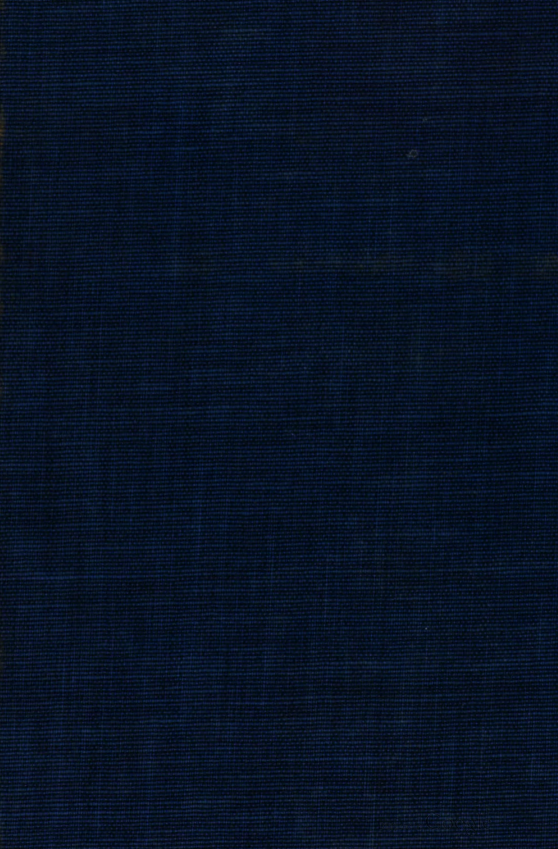
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









.

• •

Digitized by Google

Digitized by Google

Digitized by Google

.

•

.

Digitized by Google

Digitized by Google

.

.

r



Clean Saparta ken a ha ?? atry Jell. D. Atta joby 200 y Conjeture Mar Digitized by Google

( \_\_\_\_\_ .

Digitized by Google

### BBEAEHIE

# ВЪ ПРАВОСЛАВНОЕ БОГОСЛОВІЕ.

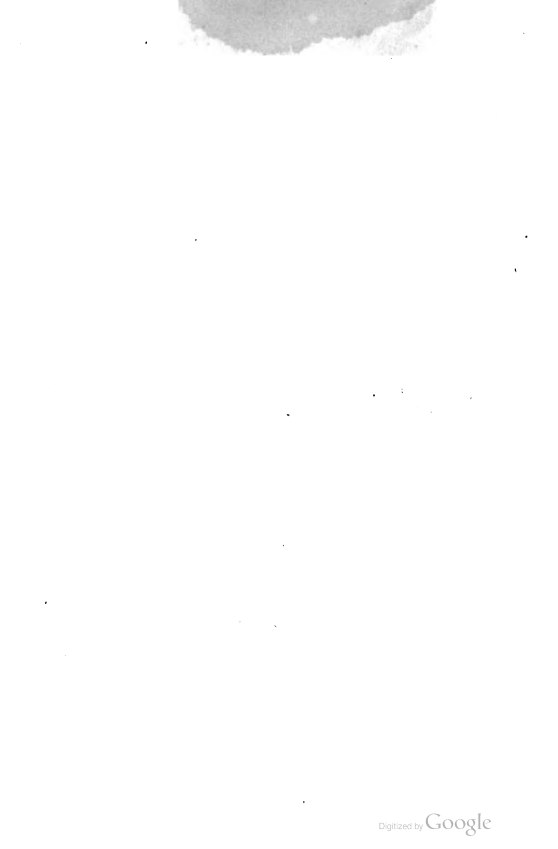
e . 70

. Digitized by Google

ka 73 - 1 2

Kere -

١.



y other. Eyromen

# ВВЕДЕНІЕ

въ православное

# БОГОСЛОВІЕ.

#### COTHENIE

#### Архимандрита Макарія,

И НСПЕКТОРА И ПРОФЕССОРА БОГОСЛОВСКИХЪ НАУКЪ Въ с. Петербургской духовной академии.



#### Санктпетервургъ.

ВЪ ТИПОГРАФІН В. ФИШЕРА.

1847.



935.7 M28967

31196 9

100

Отъ С. Петербургскаго Комитста Духовной Цензуры печатать позволяется. С. Петербургъ, Феврала 11 дня 1847 года. Ценсоръ Архимандримъ Ассакумъ.



Каздани на основании Апостолъ и Пророкъ, сущу краеуголну самому Јисучу Христу. Ев. 2, 20.

Да уепси, како подобает оъ доту Божіи жити, яже есть Церковь Бога жива, стояпъ и утвержденіе истины. 1 Тим. 3, 15.

Возлюбленніц, не осякоту духу въруйте, по искупайте духи, аще отъ Бога суть. 1 Гоан. 4, 1.



•

· ·

Place The second sec second sec

en al de la companya La companya de la comp

•

Digitized by Google

#### ПРЕДИСЛОВІЕ.

#### § 1.

Предметь введения во nayhy.

Предметомъ для введенія въ науку обыкновенно назначаютъ предварительныя объ ней понятія, т. е. такія понятія, которыя не могутъ войти въ составъ самой науки, однакожъ существенно къ ней относятся и необходимо ею предполагаются. Если это справедливо: то слёдуетъ только опредёлить, съ возможною точностію, существо извёстной науки, и уже само собою опредёлится, что можетъ войти въ составъ ея, и что должно быть разсмотрёно предварительно — во введеніи.

**§ 2**.

Понятие с православномъ Богословии.

Подъ именемъ православнаго (') Богословія (') разумѣется систематическое изложеніе Христіанской ре-

(1) Православный — др.Эбдобос, по словопроизводству (отв др.Эбо дохе́со—правильно думаю) и по словопроизводству (отв стіанскомъ мірѣ, значать тоже, что правильно мыслящій о предметахъ въры, правильно върующій, правозървый, въ противоположность слову — етеродобос (отъ етерос дохе́со— иначе думаю) неправильно мыслящій о въръ, неправовърный, неправовленый влиинославный, какъ выражались иногда предки нашя, напримър: въ предисловія из *Клижицъ*, изд. 1598 г. въ Остротъ. (См. описаніе староцечатныхъ квигъ графа Толотова, стр. 88. Мосива, 1829).

(У Богослосія-Осодоуіа у древних учителей Церкви ницью пісколько различных симсловь. Въ описнологическото отношения

81:

лигіи, на основаніи Слова Божія: св. Писанія и св. Преданія, подъ руководствомъ православной Церкви. Говоримъ—систематическое изложение: это черта православнаго Богословія общая, но которой опо относится къ

οπο οзначало у пихъ: a) слово ο Богь - λόγου περί τοῦ Θεοῦ (Theodoret. quaest. 1. in Genes.), — какъ употреблялось оно и у писателей языческихъ еще до появленія Христіанства (Plutarch. in Solon pag. 84); 6) слово отъ Бога - λόγον άπο τοῦ Θεοῦ или Божіе слово: посемуто Богословіемъ называли все Св. Писаніе (Dionys. Areopag. de coelest. hier. cap. IV; de eccles. hier. cap. III. в въ др. мѣстахъ) и вавать ретхій именовали Богословіемъ ветхнить — Эболоугач падагах, а новый зав'ять – новымъ Богословіемъ – Эсодоріах усах (Theodoret. Therapeut. serm. II); богословами же называли встхъ nucarezeli berxaro n nobaro sabira (Dionys. Areopag. de coeles. hier. сар. V), въ частности-Пророковъ (- сар. Vill) и Апостодовъ (Athanas. orat. de incarn. Verbi tom. 1. pag. 62); в) слово къ Богу или для Бога- Лоуоч прос точ Овоч: въ такомъ смысл Овоλογία выражало приписание в воздаяние кому-либо Божеской чести, а въ особенности признание и исповъдание Божества Бога Отца (Athanas. tom. 1. pag. 609), Bora China (Cyrill. Alex. orat. in festo Palmar. pag. 403), Eora Ayxa CBataro (Gregor. Nazian. orat. XXX. рад. 212) и вообще встать лицъ Пресвятыя Тровцы (Athanas. in epist. ad Serap. tom. 1. pag. 202). Значить, по встыть этимъ, въ совокупности, этимологическимъ знаменованіямъ своимъ, Богословів есть слово Божів о Богь во славу Божію. Въ предметномъ же смыслѣ, на языкѣ древнихъ учителей Церкви, Θεολογία означалоа) учение не только о Богѣ и Его свойствахъ, но и о вещахъ Божественныхъ (Theodoret. quaest. 9 in Genes.) и о всемъ, относя. щемся къ Богорочтевію (August. de civit. Dei lib. VIII. cap. 1), какъ видно уже и изъ того, что Богословісиъ называлось все, содержащееся въ Св. Писаніи; б) ученіе собственно о Богв, Его существѣ в свойствахъ (Theodoret. quaest. 1. in Genes.); в) въ частности учение о Св. Тронцъ (Athanas. orat. 11 contra Arian. tom. 1. рад. 323. Ратія, 1627); г) еще частиве-о Божествв Інсуса Хриcra (Gregor. Nyssen. orat. IV contra Evnom. tom. 11. pag. 533. Paris. 1638. н. друг.). Въ семъ-то последнемъ смысле именемъ Богослова изъ всёхъ Св. Апостоловъ названъ, по преимуществу, Еваңгелисть Ісаниь (Chrysost. orat. XXXVI, tom. VII), который, по выраженію блаж. Өвофилакта, и началь Бозорловіємь ('апо так Деодоyous notato ... vid. praef. in Math.), и выписаль вся свое Бвангодіе съ тою главвою цалію, да въруенъ, еко Інсусь ссть Хонстрев Сынь Божій аль Богъ-Слово (Іоан. 20, 31); а изъ всёхъ периовныхъ Учителей названь Богословона, по превмуществу, Григорій Назіананна за то,

классу наукъ, и безъ которой не могло бы называться наукою. Изложение Христіанской релини: это черта православнаго Богословія частная, которою отличается оно отъ встхъ наукъ и въ особенности отъ всѣхъ богословій не-христіанскихъ. Изложеніе Христіанской религін на основаніи Слова Божія: св. Писанія и св. Преданія, подъ руководствомъ православной Деркон: это черта православнаго Богословія еще части изниная, отличающая его не только отъ всяхъ богословій не-христіанскихъ, но и Христіанскихъ-нецерославныхъ. Ибо есть Христіанскія общества, которыя источникомъ исповъдуемой ими религи и богословія признають хотя также Слово Божіе или Божественное откровеніе, но только откровеніе внутреннее ---озареніе отъ Духа Святаго, крайне унижая св. Шисач ніе и вовсе не принимая св. Преданія (Квакеры, Иллюч минаты и под.); есть другія, которыя признають за такой источникъ одно св. Писаніе, не принимая св. Преданія (Лютеране, Реформаты), ч есть третьи, которыя хотя принимають и св. Писание и св. Преданіе, но только по разумѣнію своей мѣстной церкви (Римскіе-католики), а не Церкви истинно-каволической, православной, которая одна только поставлена самимъ Господомъ, одна потому и можетъ быть непогрѣшимою хранительницею и истолковательницею Его откровенія. 5× 160 11

что овъ съ особенною силою защищалъ Эсотота той Лоуси— Божество Слова противъ Аріанъ (Gregor. Presbyl. in vita Nazianz.). Явно, что всё предметныя значевія слова — Θεολογία можно нодвости подъ два: Богословіемъ называлось, во-первыхъ, учевіе собственно о Богѣ, а во-вторыхъ — ученіе о Богѣ и о всемъ, относящемся къ Богу. Въ первомъ смыслѣ имя Богословія приличествуетъ только первой части нынѣшней Христіанской Догматики: въ посліжнемъ всей наукѣ о Христіанской религіи, какъ, дѣйствительно, и начали употреблять его въ школахъ съ XII въка. Пынѣ Богословіемъ называютъ весь составъ наукъ, имѣющихъ предметомъ свовиъ Христіанскую религію.

#### § 3. Предметь и састи введенія въ православное Богословіе.

Разложивши теперь представленное понятіе о православномъ Богословін, получимъ три понятія частиѣйнпія: а) понятіе о предметѣ православнаго Богословія —Христіанской религіи; б) понятіе объ источникахъ нравославнаго Богословія — св. Писаніи и св. Предаиін, по разумѣнію православной Церкви, и в) помятіе о формѣ православнаго Богословія, какъ системѣ. Вотъ въ этихъ-то трехъ понятіяхъ и опредѣляются предметъ и части введенія въ православное Богословіе: ибо опредѣляется собственно то, что не можетъ войти въ составъ этой науки, однакожъ существенно къ ней относится и необходимо ею предполагается.

Всякая наука должна быть только оправданіемъ, осуществлениемъ понятія, объ ней установленнаго. Слёд. и въ объемъ православнаго Богословія можетъ войти ни больше, ни меньше предметовъ, какъ сколько требуетъ ихъ точное его опред Бленіе. Мы сказали, вопервыхъ, что православное Богословіе есть изложеніе Христіанской религін : и въ самой наукъ увидниъ оправдание этихъ словъ, увидимъ истины Христіанской религіи одну за другою, ихъ подробное раскрытіе, подтверждение, защищение... Но что же разумъть подъ именемъ Христіанской религіи; въ чемъ существо ея; какое происхождение ея и достоинство?-вопросы, весьма важные и неизбѣжные при изученіи этой религіи; но такіе, которые само православное Богословіе уже не можеть разсматривать, оставаясь вполнѣ вѣрнымъ своему опредѣленію, а очевидно предполагаетъ рѣшенными предварительно. Сказали, во-вторыхъ, что православное Богословіе должно быть изложеніемъ Христіанской религін, на основаніи Слова Божія-св. Пи-

самія и св. Преданія, подъ руковолствомъ православной Церкви: такъ на самомъ дълъ и будетъ. Догматы вбры, законы правственности и вообще все Христіанское ученіе будетъ изложено предъ нами не инане, какъ на основания Божественныхъ источниковъ, и въ томъ видѣ, какъ содержитъ и преподаетъ это ученіе православная Церковь. Но что же такое Божественное откровение или Слово Божие; что въ частности св. Писаніе и св. Преданіе; въ чемъ состоить и на чемъ утверждается ихъ важность, какъ источниковъ, и точно ли Церковь православная должна быть нашею учительницею въ дълъ въры? -- еще вопросы, естественные и неизбъжные при изучении Христіанской религін; но опять такіе, которые православное Богословіе предполегаетъ уже ришенными предварительно, а не мод жеть рѣшать само, вслёдствіе даннаго ему опредёленія. Сказали, въ-третьихъ, что православное Богословіе дояжно быть изложеніемъ Христіанской религія систематическимъ : и это послѣднее требованіе будетъ ист полнено предъ нами. Увидимъ общее и частное разділеніе Богословскихъ наукъ, ихъ расположеніе въ опредбленномъ порядкъ, ихъ разсмотръне опредбленнымъ методомъ. Но что же такое система Богословія; почему оно разделится на такія, а не другія части: почему каждой изъ этихъ частей назначится такой, а не другой предметъ, такое, а не другое расположение, такой, а не другой методъ?... Несправедливо ны стали бы ожидать отвѣта и на эти вопросы отъ самой науки православнаго Богословія, зная ея опредѣленіе : она, очевидно, предполагаетъ ихъ уже ръшенными предварительно.

Слѣдовательно, полный составъ введенія въ православное Богословіе долженъ слагаться изъ трехъ частей :

I) изъ ученія о предметь православнаго Богословія, II) изъ ученія объ источникахъ православнаго Богословія, и

III) изъ ученія о систем' православнаго Богословія.

§ 4. Нстоенићи и методъ введенія въ православное Forocrabie.

Источники и методъ для всёхъ частей введенія въ православное Богословіе не одни и тёже.

Для первыхъ двухъ частей источникоже должно служить само Слово Божіе, т. е. св. Писаніе и св. Преданіе, сохраняемыя и преподаваемыя православною Церковію: ибо откуда же и заимствовать понятія о Христіанской религін и ся источникахъ, какъ не изъ Христіанскаго ученія, сохраняемаго Церковію? Но необходимымъ пособіемъ при этомъ должны быть соображенія здраваго ума и историческія изслёдованія: потому что Христіанская религія, какъ Божественное откровеніе, и православная Церковь Христова, какъ Вожественное учреждение на землѣ, суть историческия события, и задача первыхъ двухъ частей введения въ православное Богословіе — не только опредблить и объяснить понятія о Христіанской религіи и ея источникахъ (здѣсь лишь предварительная часть дѣла); но преимущественно — утвердить и защитить отъ возраженій вольнодумцевъ всѣ эти понятія, доказать, что Христіанская религія неоспоримо произошла отъ Бога, и что источниками православнаго Богословія непремѣнно должно признавать какъ св. Писаніе, такъ и св. Предавіе, и притомъ не иначе, какъ по разумѣнію православной Церкви. При такомъ изслъдовании, конечно, уже недостаточно было бы ограничиться одними свидътельствами Христіанства о самомъ себѣ, когда о немъто еще и спрашивается, точно-ли оно Божественно, и

слёд. точно-ян его ученіе и свидётельство о себё заслуживають всей нашей вёры. Тёмъ болёе недостаточно было бы это для нашихъ противниковъ, которые открыто вобружаются противъ божественности Христіанской религіи и достоинства ея источниковъ. Здёсь, по примёру древнихъ защитниковъ Христіанства, необходимо призвать на помощь здравый умъ и безпристрастную исторію : ихъ только голосъ можетъ имёть силу убёдительности для людей, непокаряющихся вёрё.

Методъ этихъ двухъ частей введенія въ православное Богословіе долженъ быть положительный вийств и отрицательный. Задача ихъ, при раскрыти каждой истины, съ одной стороны-представить истину положительно и показать тѣ основанія, на которыхъ она утверждается, а съ другой-критически разобрать самыя возраженія, какія делаются противь нея и противъ ея основаній, и тогда-то уже переходить къ разсмотрению другой истины, третьей и т. д. Впрочемъ надобно замѣтить : а) что довольно при этомъ обращать внимание только на возражения современныя, а не на такія, которыя давно уже вышли изъ употребленія, будучи опровергнуты стократно; б) что и изъ современныхъ довольно обозрѣвать лишь главнѣйшія и мнимо-сильнёйшія, съ паденіемъ которыхъ естественно должны пасть и всѣ прочія; в) вообще же, сколько возможно, избъгать словопръній и схоластическихъ тонкостей, которыя делають науку сухою, скучною и безжизненною ; а всего лучше самыя положительныя доказательства той или другой истины излагать такъ, чтобы потомъ легко уже было опровергнуть всѣ дѣлаемыя противъ нее возраженія (<sup>8</sup>).

(\*) Этого послѣдняго замѣчанія мы сочли нужнымъ держаться особенно при составленія издаваемыхъ теперь записокъ, въ которыхъ возраженія противъ истинъ и опроверженія на возраженія большею частію опущены, или, справедливѣе, изложены, по воз-

Что же касается до посл'бдней части введенія въ православное Богословіє: то источниколь для нея должны быть — а) умъ съ своими законами и фодмами; ибо построять вообще системы наукъ, слъд. и систему наукъ Богословскихъ, раздѣлять и подраздѣлять ихъ на части — есть дъло ума; но вмъстъ — б) полное и раздельное понятие о предметь православнаго Богословія. т. е. о Христіанской религіи, заимствованное изъ Божественнаго откровенія: ибо на семъ-то понятіи и должно быть основано все построение Богословскихъ наукъ. А методъ, какимъ излагается эта часть введенія, извѣстенъ троякій. Одни (\*) представляютъ въ ней, послѣ нѣкоторыхъ предварительныхъ понятій о Богословін, какъ системѣ, только систематическій планъ Богословскихъ наукъ и краткое обозрѣніе ихъ въ общей связи между собою; другіе (\*), кромѣ того, при разграничении Богословскихъ наукъ, излагаютъ исторію каждой науки; третьи (6), наконець, прибавляють еще очеркъ литературы каждой науки, вслёдъ за ея исторіею. Мы послѣдуемъ преимущественно первому методу : потому что онъ опредѣляется самимъ иредметомъ этой части введенія въ православное Богословіе; а остальными методами воспользуемся только отчасти, указывая, во время разграничения Богословскихъ наукъ, главнѣйшіе источники и пособія для

можности, въ положительной формъ. Записки, какъ всякъ согласится, должны быть только программою и сокращеніемъ того, что въ надлежащей общирности имъютъ услышать или слышали уже воспитанники отъ своего наставника, во время его устныхъ чтеній, —и слъл. должны содержать въ себъ только начала и достаточные намеки, по которымъ съ легкостію могли бы воспитанники припоминать слышанное въ аудиторія.

(<sup>4</sup>) На примъръ: Вистъ, Добмайеръ, Бухнеръ – въ своихъ Богословскихъ энциклопедіяхъ.

(\*) На-прим. Штейдлинъ-въ своей Богословской энциклопедія.

(\*) Бертольдъ, Давцъ и др. —также въ своихъ Богословскихъ звциклопедіяхъ.

каждой, при свѣтѣ ея исторіц и литературы. Полную же исторію и литтературу наукъ Богословскихъ цриличнѣе и полезиѣе излагать въ частномъ введеніи въ каждую науку, предъ обстоятельнымъ ея изложеніемъ, какъ большею частію и поступаютъ преподаватели Богословія.

#### **§** 5.

Komopueechoe obspranie Opyrucos nonamiù o bbedeniu bs Horocrobie.

Должно признаться, что въ своемъ взглядѣ на введеніе въ Богословіе, мы нѣсколько уклонились отъ тѣхъ, хотя также различныхъ между собою, понятій, какія имѣли и имѣютъ богословы объ этомъ предметѣ.

Одни изъ нихъ смотрѣли на введеніе въ Богословіе, только какъ на методологію, излагая здѣсь преимущественно разные способы (методы) и совѣты къ успѣшиѣйшему изученію Богословскихъ наукъ, хотя нерѣдко вводили сюда и то, что относится собственио къ энциклопедія, разсуждающей о существѣ, составѣ наукъ и подоб. Такое попятіе есть древнѣйшее: оно современно самому началу школьнаго Богословія, и было въ употребленіи долѣе прочихъ, какъ показываетъ цѣлый рядъ опытовъ, изданныхъ въ XV, XVI и XVII столѣтіяхъ (<sup>\*</sup>). Лучшія въ этомъ родѣ сочиненія принадлежатъ Герарду и Буддею (<sup>\*</sup>).

Другіе представляли во введеніи въ Богословіе только самую краткую энциклопедію, гдѣ раскрывались нонятія о сущности Богословія, его началѣ, предметѣ,

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. Valchii - Biblioth. Theolog. selecta tom. 1, cap. 1, Jenae. 1757.

<sup>(\*)</sup> Gerhardi — Methodus studii Theologici, Jenae, 1654. Franc. Buddei—Isagoge historico-theologica ad Theologiam universam singulasque ejus partes. Lips. 1730.

цёли, составё и раздёленіи, иногда съ указаніемъ и способовъ къ изученію сей науки. Подобныя введенія обыкновенно встрёчаются при Богословскихъ учебникахъ, какъ иностранныхъ, такъ и нашихъ, напримёръ: въ учебникѣ Кіевской Академіи 1696 года (\*), въ опытахъ Богословія архимандрита Іакиноа Карпинскаго (\*\*), преосвященнаго Сульвестра Лебединскаго (") и рукописныхъ, употребляющихся въ нашихъ Семинаріяхъ.

Третьи, особенно съ послѣдней половины прошедшаго вѣка, начали во введеніи въ Богословіе съ методологіею соединять и энциклопедію, излагая ихъ, какъ двѣ особыя части введенія, которыя прежде излагались слитно. Такой взглядъ на введеніе въ Богословіе доселѣ остается общепринятымъ и господствующимъ между иностранными богословами ("), съ тѣмъ не большимъ различіемъ, что нѣкоторые изъ нихъ даютъ обоимъ частямъ одно названіе — энциклопедіи, или другое подобное (").

Четвертые, кромѣ краткой энциклопедіи и методологіи, пытались помѣщать во введеніи въ Богословіе изслѣдованіе о началахъ Богословія, какъ-то: о важности св. Писанія, св. Преданія, вселенскихъ соборовъ, св. отцевъ и под. Къ этому роду могутъ быть отнесены у иностранцевъ сочиненія, съ именемъ: De Locis Theologicis, изъ которыхъ лучшія приписывают-

(\*) См. въ Истор. Кіевской Акад. стр. 69. С. П. Б. 1843.

(1º) Compendium Orthodoxae Theologicae doctrinae...Lips. 1786.

(") Compendium Theologiae classicum didactico-polemicum.... Mosquae, 1805.

(\*\*) Опытовъ этого рода въ послѣднее время явидось весьма много. Изчислевіе ихъ можно найти въ любомъ изъ нихъ, напр., въ Encyklopedie der Theolog. Wissenschaften von Staudenmaier, 1, seit, 93–98. Mainz. 1840.

(<sup>14</sup>) См. Theolog. Wissenschaftskunde von Bertholdt, 1, 5 12. Erlang. 1821; такъ же въ эпциклопедія Законовѣдѣнія—Г. Неволина том. 1, 55 1 и 6 о нынѣшнемъ употребленія въ учебномъ мірѣ слова—энциклопедія. ся Мельхіору Кану (") и Меланхтону ("). У насъ прежде всёхъ помёстилъ нодобные трактаты въ своемъ введеніи въ Богословіе преосвящ. Өеофанъ Прокоповичь ("), а по слёдамъ его преосвященные — Сильвестръ Кулябка, Георгії Конисскій (") и Ириней Фальковскій (").

Пятые, наконецъ, немногіе, присоединяютъ еще ко всему этому, въ началѣ или концѣ введенія въ Богословіе, изслѣдованія о религіи вообще, объ откровенія и въ особенности о Божественности религіи Христіанской. Таковы, на-примѣръ, Веніаминъ Готлибъ Климентъ ("), Шубертъ (<sup>50</sup>) и нашъ преосвящ. Өеочилактъ (<sup>51</sup>). Съ этими-то послѣдними почти во всемъ согласны и мы, съ тою небольшою разностію, что, при раскрытіи ученія объ источникахъ православнаго Богословія, мы предположили въ частности раскрыть м ту мысль, что ихъ должно употреблять въ православномъ Богословія не иначе, какъ по разумѣнію православной Церкви, и что слѣд. она должна быть нашею учительницею въ дѣлѣ вѣры.

(14) Walchii Biblioth. Theolog. 1, рад. 149. Сочинение это издано вновь въ 1 томъ Cursus Theolog. complet. Paris, 1842.

(\*) Walchii Biblioth. Theolog. 1, рад. 33. Этоть трактать нодь тёмъ же самимъ сходаотическимъ названіемъ, сохранился и въ нёкоторыхъ новъйшихъ системахъ, напримърт: въ Praelect. Theolog., quas in Collegio Romano S. J. habebat Joan. Perrone, edit. Lovanii 1838, гдъ изслъдованія—de locis Theologicts — наполнаютъ цёлые два волюма VIII и IX.

(\*\*) Y mero — Prolegomena: de definitione, objecto, causa, partitione, methodo et principiis Theologiae. Cm. Christ. Orthod. Theolog. in Acad. Kioviensi a Theoph. Procopovicz, vol. 1, Lips. 1782.

(") См. вхъ ковспекты въ Истор. Кіев. Академія стр. 139-149.

(\*) Christ. Orthod. Dogmatico—Polem. Theolog. compendium... ab Jrineo Falkovski. tom. 1, cap. 1—XIII. Mosquae 1802.

('\*) Isagoge critico-dogmat generalis in Theolog. universam... Lips. 1753.

(\*\*) Introductio in Theologiam revelatam. Lips. 1762.

(\*\*) Orthod. Orient. Ecclesiae dogmata, sev doctr. Christ. de credendis, Petropoli 1818, **SS** 4-23: Articulus praeliminaris—de principiis ac fundamentis Chrst. religionis.

Почему мы избрали именно такой взглядъ на введение въ православное Богословие : это уже показано выше. А почему не избрали какого-либо другаго изъ числа означенныхъ, — касательно этого замътимъ: а) что одна методологія и одна энциклопедія, или та и другая выёстё, не могуть быть введеніемъ въ Богословіе православное, а суть только введенія въ Богословіе, какъ науку; б) что присоединяемыя къ нищъ изсявдованія объ основаніяхъ и началахъ Богословія, т. е. св. Писаніи, св. Преданіи, важности вселенскихъ соборовъ и св. отцевъ, безъ предварительныхъ изслъдованій о религіи и откровеніи, и частибе — о Божественномъ происхождения Христіанской религія и непогрѣшимомъ учительствѣ Перкви, не могутъ быть удовлетворительны: потому что сами не имъютъ надлежащихъ основаній и началъ; в) что, наконецъ, введенія въ Богословіе, гдѣ при краткой энциклопедія и методологіи, бывають изслѣдованія о религіи вообще и въ особенности Христіанской, равно какъ и о началахъ Богословія, но не бываетъ изслѣдованія о Церкви православной, какъ учительницъ въры, суть введенія не въ православное Богословіе, а только лишь вообще въ Богословіе Христіанское или откровенное (\*\*): такія введенія для насъ неполны. Считаемъ нужнымъ присовокупить, что предметы, принятые нами во введение въ православное Богословіе, ко введенію же отнесены и въ пространномъ Христіанскомъ Катихизись православныя Каволическія восточныя Церкви, который есть краткое православное Богословіе, и долженъ служить для насъ образцомъ.

(<sup>30</sup>) Какъ и выразныся Шубертъ въ оглавления своего опыта. См. примъч. 20.

# О ПРВАМЕТЪ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

٨

I.

Прилъплялися Господеви единь духь есть съ Господемь. 1 Kop. 6, 17.

Многочастнъ и многообразнъ древле Богь глаголавый отцемъ ев пророцъхв, съ послъдовь дній глагола намь съ Сынь. Евр. 1, 1.

į. Азь есмь путь, истина и животь: никтоже придеть ко Отцу, токмо Мною. 10ан. 14, 6.

Итъсть бо иного имене подъ небесемь даннаго въ человъцъхъ, о немже подобаеть спастися намь. Дѣян. 4, 12.

#### ЧАСТЬ І.

## **О ПРЕДМЕТЪ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.**

#### **§ 6.**

Cocmabe omoŭ eacmu.

Предметъ православнаго Богословія, какъ мы уже замѣтили, есть Христіанская религія. Слѣдовательно, задача этой части — раскрыть правильное понятіе о Христіанской религіи. Но понятіе о религіи Христіанской, какъ религіи откровенной, необходимо предполагаетъ другія два, безъ которыхъ оно не можетъ быть полно и ясно, именно—понятія о религіи и откровеніи вообще : потому что Христіанство есть одна изъ религій, существующихъ въ человѣческомъ родѣ, есть одно истинное, Божественное откровеніе въ ряду всѣхъ такъ-называемыхъ откровеній, ложно усвояющихъ себѣ это имя. Значитъ, первая часть введенія въ православное Ботословіе должна заключать въ себѣ два отдѣла: отдѣлъ первый, предварительный— о религіи и откровеніи вообще: отдѣлъ второй, существенный— о религи Христіанской, какъ единомъ истинномъ откровеніи (<sup>34</sup>).

(\*\*) Сочиневій, въ которыхъ распрывается и защищается учевіе какъ о религін и откровенія вообще, такъ въ частности о религін Христіанской, единомъ истинномъ, Божественномъ откровенів, -- чрезвычайное множество. Въ первые въки Христіанства эти сочинения были направляемы противъ язычниковъ, јудеевъ и еретиковъ; въ средніе - противъ язычниковъ, іудеевъ и магометанъ; въ новъйшіе - противъ такъ - называемыхъ индифферентистовъ, атенстовъ, натуралистовъ и раціоналистовъ во всёхъ ихъ видахъ. Подробн'вйшее изчисление этихъ сочинений можно найти въ 1 т. Biblioth. Theolog. Walchii, ed. 1757 Jenae; Bb Bibliograph. Dogmat. Goldwitzeri, ed. Solisbaci 1831, и во многихъ другихъ подобнато рода указателяхъ. А здёсь вы уповяненъ только о двухъ, недавно изданныхъ, сборникахъ, изъ которыхъ въ одномъ представлены лучиніе отрывки изъ сочиненій знаменитьйшихъ писателей новаго времени въ пользу Христіанской религіи, подъ заглавіемъ: La Raison du christianisme ou preuves de la vérité de la religion, tirées des écrits dés plus grands hommes de la France, de l'Angleterre et de l'Allemagne, Paris, 1834,- а въ другомъ- не отрывки уже, но цълыя сочиненія, подъ заглавіемъ: Demonstrations Évangéliques de Tertullien, Origène, Eusèbe, Augustin, Montaigne, Bacon, Grotius, et cæt., - traduites, pour la plupart, des diverses langues, reproduites intégrallement, non par extraits; publiées par M. L'abbé M \*\*\* en XVI tom. Paris, 1843. Въ нашемъ отечестві оригинальныхъ сочиненій, написанныхъ въ защиту Хр. религін, по недостатку случаевъ въ тому, почти вовсе не являлось. Извъстны только: а) Просвътитель Св. Госяфа Волоколамскаго, написанный въ XV въкъ противъ жидовствующихъ; б) два сочиненія Іоанникія Голятовскаго (XVII в.) - одно противъ іудеевъ, другое противъ магометанъ; в) разсуждение о безбожи Өеофана Прокоповича. напеч. въ 1774 г., в – г) одно невольшое разсуждение о божественности Христіанскаго ученія, изд. Өсоктистомъ, Архіепископомъ Курскимъ в Бълоградскимъ въ 1801 году. Но эту скудость сочинений оригивальныхъ, съ послёдней половины прошлаго столётія, началя достаточно восполнять у насъ переводами апологетическихъ книгъ вностранныхъ, каковы: а) Гроціево разсужденіе противъ атенстовъ и натуралистовъ, изд. въ 1765, 1781 и 1801; б) Истинна редиги вообще и религія Христіанской противъ натуралистовъ, въ 2 ч., изд. 1785 и 1820; в) Посрамленный безбожникъ и натуралисть, С. п. б. 1787; г) Вопль истивны противъ соблазновъ въка, Москв. 1804; д) Гудейскія письма къ Волтеру, М. 1808 и 1816; е) Торжество Евангелія, въ 3 частяхъ, С. п. б. 1821; ж) Очевидность Божественнаго происхождения Хр. религи - Женингса, С. п. б. 1827; з) Краткое изложение доводовъ о Бож. происхождении Хр. откровенія — Портьюса, изд. 1811, 1834 и 1842, в иног. друг.

U. cash . 18 th. 14. home

#### ОТДВЈЪ І.

#### о религии и откровении вообще.

#### ГЛАВА І.

о религіи.

#### § 7.

Съ какисть сторонь можно разсматривать релийю?

Религію можно разсматривать съ трехъ сторонъ: I) въ ея основаніяхъ или тѣхъ коренныхъ истинахъ, на которыхъ она основывается, II) въ ея существѣ отвлеченно и III) въ ея приложеніи или дѣйствительномъ бытіи, — и полный вэглядъ на религію, безъ сомнѣнія, долженъ обнимать ее со всѣхъ этихъ сторонъ.

I.

ОСНОВНЫЯ ИСТИНЫ, ПРЕДПОЛАГАЕМЫЯ ПОНЯТІЕМЪ О РЕЛИГІИ.

> § 8. Nasanie 11005.

Прежде всего намъ необходимо раскрыть и утвердить тѣ коренныя истины, на которыхъ основывается



религія, и безъ которыхъ существовать не можетъ: истипу бытія Божія и истипу духовности и безсмертія души человѣческой: ибо если нѣтъ Бога, иѣтъ въ насъ души духовной и безсмертной; то религія — пустое слово, такъ что излагать ученіе объ ней, безъ предварительнаго раскрытія этихъ двухъ истипъ, значило бы строить зданіе на пескѣ.

#### § 9.

#### Истина бытія Божія (\*\*).

Къ увѣренности въ бытіи Бога, Существа совершеннѣйшаго, Творца и Промыслителя міра, ведутъ насъ всѣ тѣ пути, какіе только открыты намъ для пріобрѣтенія познаній вообще: а) путь преданія и исторической вѣры; б) путь собственнаго опыта внѣшняго; в) путь внутренняго опыта и самоуглубленія; г) накомецъ, особенный путь и самый лучшій — путь благочестивой жизни.

Исторія представляетъ намъ три замѣчательнѣйшія въ этомъ отношеніи явленія.

Первое — то, что люди отъ начала вѣковъ ца всѣхъ степеняхъ своего развитія, и дикари, и малообразованные, и образованнѣйшіе всегда признавали бытіе Бога, хотя весьма были различны въ своихъ понятіяхъ о Немъ. За древнихъ народовъ ручаются ученѣйшіе мужи Греціи и Рима: Платонъ, Аристотель, Епикуръ, Сенека, Цицеронъ, Секстъ-эмпирикъ и Плутархъ, которые всѣ, какъ извѣстно, пользовались этимъ доказательствомъ бытія Божія (<sup>24</sup>). «Посмо-

трите на лице земли, говорить, на-примъръ, послъдній, —вы найдете города безъ укрѣпленій. безъ наукъ. безъ чиноначалія; увидите людей безъ постоянныхъ жилищь, незнающихъ употребленія монеть, ценмвющихъ понятія объ изящныхъ искуствахъ; но не найдете ни одного человъческаго общества безъ въры въ Божество». Если же у ивкоторыхъ древнихъ писателей извъстные народы назывались иногда безбожными, какъ-Галны (36): это означало только, что народы тѣ не признавали боговъ, въ которыхъ върили сами писатели, выфсть съ своими соотечественниками, или происходило отъ крайняго невъжества, или было плодомъ религіознаго фанатизма, ненависти и клеветы. За народовъ новъйшаго времени малоизвъстныхъ (ибо объ извёстныхъ: Европейцахъ, Азіатцахъ, нёкоторыхъ Африканцахъ и Американцахъ излишие было бы и упоминать) ручаются многіе ученые путешественники и изслѣдователи, которые переплывали моря, проходили непроходимые дотол'в лыса, горы и пустыни, открывали новыя земли, и нигдъ не встръчали люлей, чуждыхъ всякаго понятія о Божествѣ. Случалось, правда, что нѣкоторыхъ дикарей, при первомъ, поверхностномъ наблюдении надъ ними, подозрѣвали въ безбожін, какъ-то: Тантцевъ, Готтентотовъ, жителей Бразилін, Канады, Антильскихъ острововъ и другихъ; но послѣ, при внимательнѣйшемъ изслѣдованіи дѣла, оказывалось, что и эти народы имѣютъ свои религіозныя вѣрованія и обряды, хотя весьма грубые (\*\*),--такъ

epist. 117; Cicer.—Tuscul. Quaest. lib. 1, n. 13; Sext. Empir.—lib. 1 contra physic. cap. 61; Plutarch.—contra Coloten. Epicur. pag. 1125.

(<sup>34</sup>) Цицеровъ изображаетъ ихъ безбожными (Oratio pro Feateio, n. 20 et seq.), тогда-какъ Юлій Кесарь — весьма преданными резигии (De bello Gallico lib. VI, n. 16).

(\*\*) Bergier, Traité historiq. et dogmat. de la vraie relig. tom. 11, с. 4, art. 12, § 1 и след. Надобно вирочемъ замётить, что нёкоторые дикари, по отношенію къ развитію своихъ духовныхъ снав. тоже, что дёти: нав того, что мааденцы не умёнить ни что нынѣ самые вольнодумцы допускаютъ за несомнънное, что въра въ Бога всеобща въ человъческомъ родѣ (\*\*). Какъ же объяснить происхождение этой вѣры, существовавшей во всѣ времена, покорившей себѣ людей простыхъ и мудрыхъ, пережившей всв перевороты, совершившиеся на лиць земли? Невежествомъ людей, которые, не понимая ни силъ, ни законовъ природы, привыкли подозрёвать почти во всемъ какія-то существа высшія, — какъ пытались объяснять атеисты? Но опытъ свидътельствуетъ, что въ Бога въровали всегда не одни невѣжды, но и люди образованные и лаже образованнъйшіе, и что истинное просвъщеніе чёмъ болёе возвышалось, тёмъ болёе утверждало въ людяхъ эту въру (\*). Или-страхомъ предъ грозными явленіями природы ? Но а) въ такомъ случаѣ религія была бы также достояніемъ однихъ людей необразованныхъ, не понимающихъ подобныхъ явленій, и --б) еслибы страхъ внушилъ человъку понятіе о богахъ: то, всего скорбе, о богахъ только элыхъ; а извѣстно, что люди покланялись и божествамъ добрымъ, что у всёхъ народовъ древности были многія религіозныя празднества, сопровождавшіяся не какими-нибудь чувствами скорби и ужаса, напротивъ, самою полною, живъйшею радостію; извъстно, что и нынъ дикіе Американцы, во время своихъ празднествъ, выражаютъ эту радость музыкою, пляскою и под. Или --обманомъ жрецовъ? Но бытіе жрецовъ уже предполагаетъ бытіе религіи. Или-хитростію политиковъ, ко-

мыслить. на говорить, не следуеть, будто мышленіе и слово неестественны человеку; такъ точно, еслибы нашлись дикари, не имающіе микакой мысли о Божестве, не следовало бы, будто эта мысль намъ не естественна.

(<sup>58</sup>) Cm. Resumé de l'histoire des traditions morales et religieuses chez divers peuples, par M. de S. Paris, 1825, pag. 3 m слъд.

(\*\*) Извъство изречение одного мыслителя (Бакона Верулам.), leves gustus in philosophia movere fortasse posse ad atheismum, sed pleniores haustus ad religionem reducere.... (De augm. scient. lib. 1).

торые, замътныши, что страхъ къ богамъ всего лучше укрощаетъ буйство народа и можетъ содержать его въ повиновения, позаботились вкоренить въ людякъ этотъ страхъ? Но исторія отвѣтствуетъ, что мысль о Богѣ и религія древнѣе въ человѣческомъ родѣ всякаго политическаго устройства (\*\*); и еслибы этой мысли прежде не существовало въ людяхъ: какъ могли бы политики воспользоваться ею для своихъ пелей? Нать. все, что только могло нридумать вольнодумство для того, чтобы объяснить удивительное согласие народовъ въ признании верховнаго Существа, все это ничего не объясняетъ ("). Остаются только два, самые простые и естественные, способа объяснения, которые всегда принимали люди здравомыслящіе: эта столько древняя и столько всеобщая въ человвчестве вера въ Божество или есть какбы инстинктъ нашей духовной природы, и, слѣдовательно, вложена въ насъ самимъ Творцемъ, вмёстё съ другими благородивёшими потребностями; или имбетъ начало въ первобытномъ откровении, какого удостоилъ Богъ праотцевъ нашихъ, вскоръ послъ ихъ сотворенія, отъ которыхъ потомъ весьма естественно, вытств съ распространениемъ человвческаго рода, распространилась она между всёми ихъ потомками, — что впрочемъ само по себѣ было бы невозможно, еслибы основание для сей въры уже не лежало въ существѣ нашего духа.

Второе явленіе, представляемое намъ исторіею, это и есть древибйшее преданіе, что нѣкогда самъ Богъ являлся людямъ, бесѣдовалъ съ ними и научалъ ихъ вѣрѣ.... Ясные слѣды этого преданія, сохраненнаго для насъ во всей чистотѣ Богодухновеннымъ законодателемъ Еврейскаго народа Мочсеемъ (Быт. глав. 1, 2 и 3), находятъ у всѣхъ народовъ земнаго шара

(30) Origine des lois, des arts et des sciences, part. 1, lib. 1, ch. 1.

(\*) Подробиващия опровержения этихъ мивний можно найти пъ Богословскомъ словарв Бержьера подъ словомъ: religion. какъ древнихъ, такъ и новыхъ (<sup>м</sup>). Откуда-жъ взялось такое преданіе непрерывное и всемірное, если въ основѣ его не предположить дъйствительнаго событія? Новое о Богѣ свидѣтельство всего человѣческаго рода!

Третье явленіе—это рядъ чудесныхъ дёйствій въ Церкви ветхозавѣтной и новозавѣтной, особенно при учрежденіи послѣдней. Подлинность этихъ дѣйствій историческая и философическая неоспорима ("). Между тѣмъ они превышаютъ и силы и законы природы; слѣдовательно, необходимо предполагаютъ Причину, которая выше и могущественнѣе природы и имѣетъ надъ нею полную власть, т. е. необходимо предполагаютъ бытіе Существа высочайшаго, Творца и Владыки вселенной.

Въ природѣ видимой находимъ два ясныя указаиія на бытіе Божіе.

Мы видимъ, во-первыхъ, что всё вещи въ мірё случайны: являются, измёняются, преходятъ. Слёдовательно, и весь мірё случаенъ: могъ, значитъ, существовать и не существовать, существовать такъ и иначе. Между тёмъ онъ подлинно существуетъ и въ опредёленномъ видё. Гдёжъ этому причина? Въ самомъ мірё быть не можетъ: ничто не можетъ дать самому себё бытіе. Случай—пустое слово.... Остается допустить бытіе Существа необходимаго, вёчнаго, самобытнаго, совершеннёйшаго, отъ котораго сотворенъ міръ. Слёды этого доказательства можно находить въ Словё Божіемъ, на-примёръ, въ слёдующихъ мёстахъ: Іов. 12, 7—11; Ис. 40, 26 и др.; еще болёе — у св. отцевъ и учителей Церкви: блаж. Августина, св. Іоанна Дамаскина и другихъ (\*\*).

(<sup>38</sup>) Этотъ предметъ подробно изслѣдовавъ многими апологетами Христіанства. См., на-прим., Geschichte der Religion Jcsu Christi von Fried. Leop. Grafen zu Stolberg, Th. 1, Beylag. IV und V, sait. 340—405, Wien, 1817.

(\*\*) Это увидимъ въ послѣдствіи.

(34) Augustin. de civit. Dei lib. VIII, c. 6.; Дамаск. Богоса.

Съ другой стороны, при всей измѣняемости вещей въ мірь, мы замбчаемъ въ немъ удивительный порядокъ, соразмърность и красоту. Отъ величайшихъ тёль, плавающихъ въ пространствахъ небесныхъ, до самыхъ ничтожныхъ насъкомыхъ, ползающихъ по землѣ, всему дано свое и самое мудрое устройство, указаны опредълепное мъсто, опредъленное отношение къ другимъ существамъ, опредѣленная цѣль, и изъ всего образуется самое стройное прекрасное цълое. Какъ же объяснить такое мудрое устройство, если мы не признаемъ за достовѣрное, что есть Существо совершеннѣйшее, которое сотворило міръ, и имъ управляеть? Весьма часто указывають на это доказательство свящ. книги, особенно въ следующихъ местахъ: Псалмы 8, 18 и 44; Ис. 40, 21 и слёд.; Мато. 6, 25-30; Двян. 14, 15, 17; 17, 24, 28; Рим. 1, 19 и 20. Со всею силою и подробностію раскрыто оно у многихъ св. отцевъ: Григорія Богослова (36), Аванасія великаго, Григорія Нисскаго, Василія Великаго и другихъ (<sup>56</sup>); также въ нѣкоторыхъ сочиненіяхъ новѣйшаго времени, нарочито посвященныхъ этому предмету (<sup>37</sup>).

Обращаясь къ опыту внутреннему, углубляясь въ устройство души своей, находимъ три указанія на бытіе Божіе : въ каждой изъ трехъ ея главныхъ силь.

Въ умѣ нашемъ есть идея о Существѣ совершен-

въ Слав. перев., изд. 1834, кн. 1, гл. 3, стр. 3, — а свидътельства прочихъ см. apud Dionys. Petav. de theol. dogmatibus t. 1, lib. 1, с. 2.

(\*) Творен. Св. Отцевъ въ Руск. перев. 1844. 1, ст. 21 и 32.

(») Ихъ свидътельства можно читать въ той же книгъ Діон. Петавія, гл. 1.

(57) Kakobbi: Theologia aquae—Fabricii; Theologia Anatomica— Njewentyt; Theologia insectorum—Lesseri; Theologie Astronomique ou demonstration de l'existence et caet.... par Derham (in tom. VIII des Demonstr. Euangel.); La Geologie et la Mineralogie dans leurs rapports avéc la Theologie naturelle, par Buckland (ibid. in tom. XI) m Ap. 3

нъйщемъ и безконечномъ, которая до пробуждения въ человѣкѣ сознанія, выражается только въ безотчетномъ, но невольномъ стремлении его къ Богу; а по мѣрѣ раскрытія сознанія, становится ясною и болѣе и болбе отчетливою. Этой мысли не могла дать намъ витшняя природа: ибо въ ней мы видимъ все ограниченнымъ и по бытію и по совершенствамъ; а потому природа можетъ только напоминать намъ о Существъ безконечномъ, о которомъ въ душѣ нашей есть уже предварительное понятіе. Не могли образовать мы сами : въ такомъ случат каждый могъ бы помнить происхождение въ себѣ идеи о Богѣ; она не предшествовала бы въ насъ полному развитию сознания и не была бы всеобщею въ человъческомъ родъ. Явный знакъ, что идея эта врождена нашему уму, дана намъ Тёмъ, кёмъ даровано и самое бытіе: можемъ ли послѣ сего сомнѣваться. что ей должна соотвѣтствовать абиствительность?

Въ нашей волѣ мы сознаемъ нравственный законъ, который, не смотря на многоразличныя измѣненія свои какъ въ сознаніи частныхъ лицъ, такъ и въ сознаніи цёлыхъ народовъ, всегда дъйствовалъ и дъйствуетъ съ непобъдимою силою во всемъ человъческомъ родѣ. Это никогда неумолкающій гласъ совъсти, которая, со времени пробужденія въ душъ нашей разсудка, именемъ Существа высочайшаго внушаетъ намъ доброе и отвращаетъ насъ отъ худаго, одобряетъ и осуждаетъ наши поступки, награждаетъ насъ и наказываетъ. Внутреннсе, невольное сознание добра и зла, радость, слёдующая за совершениемъ перваго, стыдъ и раскаяние, неразрывно соединенныя съ послѣднимъ, взглядъ на преступника, который въ самомъ себѣ носитъ источникъ своего мученія, и представление непоколебимаго благодушия, коимъ исполненъ бываетъ добродътельный: все это невольно убъждаетъ насъ въ быти Существа святвишаго, именемъ

котораго вѣщаетъ намъ нравственный законъ или совѣсть, — такъ что еще древніе называли совѣсть слѣдствіемъ присутствія въ сердцѣ нашемъ самаго Бога, непрестанно поучающаго насъ нашимъ обязанностямъ (<sup>36</sup>).

Въ нашемъ чувствѣ есть врожденное стремленіе къ блаженству. Здравый умъ и нравственный законъ говорятъ намъ, что это блаженство должно быть слѣдствіемъ только добродѣтельной жизни, наградою за благочестіе; а люди нечестивые, не смотря на естественную жажду блаженства, достойны наказаній. Между-тѣмъ опытъ свидѣтельствуетъ, что такого соотвѣтствія на дѣлѣ нѣтъ. Отсюда необходимое требованіе—допустить бытіе праведнаго Мэдовоздаятеля, сотворившаго насъ съ такими стремленіями и потребностями, который, если не здѣсь, то въ другой жизни воздастъ каждому по заслугамъ (<sup>30</sup>).

Благочестивая жизнь, по всей справедливости. должна быть названа лучшимъ средствомъ для удостовъренія человъка въ бытін Божіемъ. Ибо а) въ человъкъ благочестивомъ всъ силы души имъютъ самое естественное, правильное раскрытие и направление: а умъ, воля и чувство въ насъ такъ и созданы, чтобы прямо стремиться и вести насъ къ Богу; б) чрезъ жизнь благочестивую человѣкъ, созданный по образу Божію, становится болье и болье богополобнымь: а виля ясно отражение въ самомъ себѣ совершенствъ Существа совершеннъйшаго, можетъ ли человъкъ сомиъваться въ Его существования? Но что всего важивев) чрезъ это богоуподобление человъкъ благочестивый болёе и болёе приходить въ тёсное, непосредственное общение съ Богомъ, живетъ въ Богъ и Богомъ, какбы осязаеть Его и вкушаеть : туть уже не можеть быть мѣста никакимъ сомнѣніямъ. Посему-то, какъ и

(34) Seneca, Epist. 41.

(\*\*) Этому доказательству, какъ извѣстно, Кантъ отдавалъ преямущество предъ всёми другими доказательствами бытія Божія. случается видѣть, люди добродѣтельные, если даже они мало образованы и не въ силахъ ни доказать умомъ бытія Божія, ни опровергнуть возраженій безбожниковъ, такъ твердо убѣждены въ этой истинѣ, какъ въ своемъ собственномъ существованіи.

Отсюда легко опредѣляются и причины безбожія. Это вообще не естественное, превратное раскрытие и направление пашихъ духовныхъ силъ, и именно : въ однихъ людяхъ превратное раскрытіе и направленіе ума, въ другихъ-воли и чувства. Умъ нашъ низвращается, по преимуществу, чтеніемъ, или только слушаніемъ вольнодумныхъ и богохульныхъ сочиненій и разговоровъ, особенно въ лѣта юности, когда онъ еще не утвердился въ здравыхъ, данныхъ ему отъ Бога, началахъ, а только раскрывается, и способенъ принять всякія внушенія и тёмъ подавить въ себѣ сѣмена врожденныя. Воля низвращается своевольною, безиравственною жизцію, и низвращаясь сама, увлекаеть за собою и умъ, увлекаетъ и чувство. Вслъдъ за тъмъ всв естественныя стремленія къ Богу, положенныя Имъ въ самой природѣ этихъ силъ, мало-по-малу ваглушаются и какбы искореняются. Тогда-то не убьдительными уже становятся для человѣка всякія доказательства бытія Божія.

#### **§ 10.**

Истина бытія и бсосмертія души селовныеской (\*\*).

Доказательства бытія въ насъ разумно-свободной души и ея безсмертія, которыя предполагаются намъ извѣстными изъ Психологіи, здѣсь довольно только вспомянуть. Въ этихъ двухъ истинахъ, неразрывно связанныхъ между собою, удостовѣряютъ каждаго здравомыслящаго человѣка:

(\*) Указаніе сочиненій, относящихся къ этому предмету, см. въ книгахъ, поименованныхъ въ примъч. 24.

1) Собственное сознание и ежедневный опыть. Сознаніе каждому говорить, что онъ мыслить; а постоянный опытъ свидетельствуетъ, что матерія не мыслить. Слъдственно, въ насъ есть нъчто, отличное отъ матеріи и невещественное. Сознаніе каждому говоритъ, что мы свободны, можемъ вдругъ начинать. или измёнять, или совсёмъ останавливать рядъ своихъ мыслей, желаній, дъйствій, иногда даже вопреки всёхъ стороннихъ принужденій кътому; а опыть свидетельствуетъ, что все вещественное подчинено законамъ необходимости, все неизбъжно вытекаетъ изъ другаго и такъ далбе.... Отсюда опять тоже следстве. Наблюдая, въ частности, за ходомъ жизни въ самихъ себъ. замѣчаемъ, что наша рука, нога и другіе члены и части тѣла отнюдь не сознаютъ себя и не мыслятъ; между-тъмъ въ насъ что-то мыслитъ. Слъдовательно, это что-то отлично и отлѣльно отъ нашего тѣда. Осязаемъ также, что въ насъ два круга жизненныхъ отправленій, совершенно не сходныхъ между собою: кругъ отправленій, которыя происходять вит нашего сознанія, подчинены законамъ необходимости, и вовсе независять оть нашей воли, каковы отправления пищеваренія, кровообращенія; и кругъ отправленій свободныхъ, въкоторомъ мы полные распорядители, каковы отправленія мышленія, движенія и проч. Значить, въ насъ два начала жизни, совершенно различныя между собою. а отнюль не одно.

2) Нѣкоторыя особенныя явленія, которыя ясно ноказывають, что душа въ человѣкѣ есть нѣчто совсѣмъ другое, нежели тѣло, отдѣльна отъ него, и имѣетъ бытіе самостоятельное. Случается, что, углубившись въ самихъ себя, занимаясь какими-либо важными предметами, мы вовсе не чувствуемъ никакихъ внѣшнихъ впечатлѣній, хотя всѣ наши тѣлесные органы для того открыты: смотря на вещи, не видимъ ихъ; касаясь ихъ, не осязаемъ; слыша шумъ, или вообще какіе-либо звуки, не слышимъ и т. под. Случается, что въ минуты болёзней тёлесныхъ душа радуется, а при здоровьё тёла душа больна. Нёкоторые люди заглушали въ себё чувства нестерпимой боли одною силою воли, и способны были спокойно заниматься тяжелыми умственными работами. Примёры св. мучениковъ, которые, при ужасныхъ страданіяхъ тѣла, радовались и возсылали Богу хвалебныя пѣсни, показываютъ, до какой степени душа, особенно при содёйствіи благодати, можетъ возвышаться надъ тѣломъ, и быть отъ него независимою.... И такъ —

3) Если въ насъ есть душа; если она существо отдъльное отъ тъла и невещественное: то, во-первыхъ, нътъ ни малъйшаго основанія думать, чтобы въ то время, какъ умираетъ тъло наше, прекращалась и жизнь души; во-вторыхъ, очевидно, что душа, какъ невещественная, не можетъ умереть тою смертію, какою умираетъ тъло, т. е. чрезъ разложеніе частей и разрушеніе. Самое уничтоженіе души, носящей въ существъ своемъ образъ Божій, также невозможно: ибо —

4) Это было бы совершенно противно высочайпимъ свойствамъ нашего Творца и Владыки, въ десницъ коего жизнь и смерть всего существующаго.

Богъ безконечно-премудръ: между-тѣмъ Онъ даровалъ душѣ человѣка такія сылы и способности, которыя только-что пробуждаются въ настоящей жизни и далеко не достигаютъ полнаго своего развитія. Самые великіе мудрецы сознаются, что они еще весьма многаго не знаютъ; самые высокіе праведники чувствуютъ въ себѣ много недостатковъ, и вообще всѣ люди здравомыслящіе, углублявшіеся въ самихъ себя, единогласно утверждаютъ, что духовная жажда человѣка ничѣмъ земнымъ не можетъ удовлетвориться, и что духовныя силы его способны къ безконечному усовершенствованію. Какъ же теперь допустить, чтобы премудрый Творецъ, создавшій насъ съ такими силами и потребностями, не предопредѣлилъ для насъ еще другой, нескончаемой жизни, по окончаніи настоящей?..

Богъ безконечно - правосуденъ: между тѣмъ полнаго явленія правды Его мы не видимъ въ настоящей жизни. Часто люди порочные наслаждаются всѣми благами міра и достигаютъ новыхъ благъ новыми своими беззаконіями; а хотящи благочестно жити о Господѣ бываютъ гонимы и терпятъ бѣдствія, хотя бы достойны были за свои подвиги величайшихъ наградъ. Ужели-жъ, не отказавшись отъ своего ума и здравыхъ понятій о Богѣ, мы можемъ подумать, что не будетъ жизни другой, гдѣ правосуднѣйшій Судія небесный воздастъ каждому по заслугамъ?

Богъ безконечно-благъ: какой же здравомыслящій согласится, что, даровавши намъ бытіе, даровавши намъ ненасытимую жажду бытія, Творецъ лишитъ насъ навсегда этого высочайшаго дара своей люби, едва только мы успѣемъ вкусить и почувствовать всю его сладость? А вся наша земная жизнь, дѣйствительно, есть не болѣе, какъ первое лишь вкушеніе сладости бытія.

5) Должно наконецъ замѣтить, что лучшее средство для убѣжденія себя какъ въ бытін, такъ и безсмертін души, тоже самое, какое — и въ бытіи Бога: это благочестивая жизнь. У праведниковъ душа не подавлена тѣломъ, напротивъ возвышается и преобладаетъ надъ нимъ; а потому имъ удобно чувствовать въ себѣ бытіе ея, ея отдѣльность и отличіе отъ тѣла, ея неземныя потребности и назначеніе. Живя Богомъ, ощущая въ себѣ присутствіе и вѣяніе Духа Божія, люди благочестивые уже предвкушаютъ сладость иного камого-то бытія, совсѣмъ непохожаго на земное, бытія собственно духовнаго, вѣчнаго.... А при этомъ кто можетъ поколебать ихъ увѣренность въ безсмертіи души?...

## существо религин(41).

11.

## **§ 11.**

8°I

# Monamie o p**a**uriu.

На основанія доселѣ раскрытыхъ нами истинъ о бытія Бога, Существа совершеннѣйшаго, Творца и Промыслителя вселенной, равно какъ о бытія и безсмертія души человѣческой, можно уже раскрыть понятіе и о существѣ религія.

Самая главная мысль о религін-та, что это есть завътъ или союзъ между Богомъ и разумно-свободною тварію, и, слёдовательно, въ частности, завётъ между Богомъ и человѣкомъ. Такую именно мысль о религи даетъ намъ Слово Божіе, которое подъ видомъ завѣта между Богомъ и человъкомъ представляетъ: а) религію первоначальную, бывшую до паденія нашихъ праотцевъ: Господь, говоритъ оно, завътъ въчный постави съ ними, и судбы своя показа имь (Сир. 17, 1, 10); б) потомърелигію патріархальную : явися Господь Аврааму, и рече ему: Азь есмь Богь твой, благоугождай предо Мною и буди непороченъ..., и поставлю завътъ Мой между Мною и между тобою и между съменемъ твоимъ по тебь въ роды ихъ, въ завътъ въченъ, да буду тебъ Богь и спьмени твоему по тебь (Быт. 17, 1, 6 и дал.); в) далѣе — религію подзаконную: рече Господь къ Мочсею : напиши себъ словеса сія: въ словесьхъ бо сихъ положихъ тебъ завътъ и Израилю (Исх. 34, 27, сн. Исх. 19, 5, 23, 22); и г) наконецъ — религію Христіанскую : Христосъ-лучшее улучи служеніе, повлику и лучшаго завъта есть ходатай, иже на лучшихъ объ-

(4) См. выше примъч. 24.

тованіихъ узаконися (Евр. 8, 6) (\*). Такое же понятіе о религіи находимъ и у древнихъ Христіанскихъ писателей. «Съ тѣмъ условіемъ мы и раждаемся, говоритъ одинъ изъ нихъ, чтобы оказывать справедливое и должное новиновеніе пораждающему насъ Господу, Его одного знать, Ему слѣдовать. Будучи связаны симъ союзомъ блаючестія, мы находимся въ соединеніи съ Богомъ, отъ чего получила названіе и самая религія.... Такъ, имя религіи произошло отъ союза благочестія, которымъ Богъ соединилъ съ собою человѣка и связалъ чрезъ благочестіе: ибо служить Ему, какъ Господу, и повиноваться, какъ Отцу, для насъ необходимо» (\*).)

(49) Вообще слово-завътя есть самое употребительное назвавіе религіч въ Св. Писанія, конечно, потому, что это слово удовлетворательно выражаетъ самое существо ся (см. слово - Застоя въ симфоніяхъ на Св. Шисаніе). Есть въ Библін и другія названія для религія, которыя однакожъ выражають только ту или другую ея сторону. Такъ, называется религія-върою (Діля. 6, 7; 24, 24. Гал. 1, 23. Еф. 4, 5. Іак. 1, 27. Рим. 1, 5), благочестіемъ (1 Тим. 2, 10; 3, 16; 4, 7, 8. 2 Тим. 3, 5. Твт. 1, 1), служевіемъ (Исх. 12, 26. Іоан. 16, 2. Рим. 12, 2), страхомъ Господнимъ или страхомъ Божіямъ (Прит 1, 7. Дъян. 9, 31. Рим. 3, 18), познаніемъ Бога (Еф. 1, 17. 2 Цетр. 1, 3, 5, 6; 3, 11), любовію (Мат. 22, 37 — 40. Іоан. 14, 21-24; 15, 9, 10, 12. 1 Ісан. 4, 7 -13, 16), закономъ (Ісан. 1, 17. н др.), Божественною истиною (Іоан. 17, 17. Рим. 1, 18), путемъ живота, путемъ спасенія, путемъ Господнимъ (1ер. 21, 8. Прит. 10, 17, Дѣян. 16, 17; 19, 23. 2 Петр. 2, 2) и подоб. Два изъ этихъ названій религін — въра и блазочестів, какъ извъстно, суть самыя общеупотребительныя въ нашемъ отечествъ.

(\*\*) Lactant. Instit. divin. lib. IV, cap. 28. Чтобы цонять это словопроязводство в звачение религия (religio), надобно прочитать слова подлинныха. Воть они: «Нас conditione gignimur, ut generanti nos Deo iusta et debita obsequia praestemus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. Hoc vinculo pietatis obstricti, Deo religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit, — non ut Cicero interpretatus ~ est a relegendo. Diximus, nomen religionis a vinculo pietatis esse deductum, quo hominem sibi Deus religaverit, et pietate constrinxerit: quia servire nos Ei, ut Domino, et obsequi, ut Patri, necesse ests. Также точно объясняють словозначение религия блаж. lepoнымь — in Amos. cap. 9., и блаж. Августвить — Retractat. lib. 1, cap. 13, et de civit. Dei lib. X, cap. 24. Авйствительно, вто вазва-

3

Но узнавши только, что религія есть зав'ять или союзъ между Богомъ и человъкомъ, мы узнали одну черту ея общую. Ибо возможны и, по свидательству священной исторіи, действительно бывали и другіе завъты между Богомъ и человъкомъ, которые нельзя назвать религіею. Такъ, поставлялъ Господь завъть съ Ноемъ, чтобы онъ взялъ съ собою въ ковчетъ для спасенія отъ потопа свое семейство и нѣкоторыхъ животныхъ (Быт. 6, 18), и Ной соглашался на сей завътъ и пребылъ ему върнымъ; поставлялъ Господь завътъ съ Финеесомъ, да будеть ему и съмени его священства величество во въкъ (Снр. 45, 29), и т. под. Слѣдовательно, нужно еще намъ, для точнаго понятія о религіозномъ завѣтѣ, опредѣлить его отличительныя черты, и для этого обратить внимание на его основание и начало, на его условія, на его цѣль и слѣдствія. т. е. на всѣ тѣ принадлежности, какія должны быть во всякомъ союзѣ или завѣтѣ, и которыми разные союзы различаются между собою.

## **§ 12**.

## Основание и насало релини.

Не одинъ только человѣкъ, а и всѣ существа міра, какъ вещественнаго, такъ и духовнаго, находят-

ніе религія (religio) весьма удачно выражаеть самую сущность того, чему служить названіемь, и потому-то, безь сомивнія, остается самымь общеупотребительнымь у большей части христіанскихь народовь. Въ языки Греческомъ такого выразительнаго названія для религін нівть; потому и у св. Отцевь Церкви, писавшихь на втомъ азыків, встрічаемь не одно какое-либо ностоянное и неизмівное названіе религія, а нівсколько различныхь, выражающихь се въ томъ или аругомъ отношенія, каковы:  $\sigma \epsilon \beta \alpha \varsigma$ ,  $\sigma \epsilon \beta \alpha \sigma \mu \delta \varsigma$ ,  $\epsilon \upsilon \sigma \epsilon \beta \varepsilon \epsilon \alpha$ ,  $\beta \rho \eta \sigma \kappa \epsilon \alpha$ ,  $\delta c \upsilon \lambda \epsilon \alpha$ ,  $\delta c \upsilon \lambda \epsilon \alpha$ ,  $\pi i \sigma \tau \epsilon \varsigma$  и под. (Clemen. Alex. Strom. lib. VIII, pag. 12, 507, 512; Athanas. Alex. tom. 1, pag. 384. Paris 1698; Evseb. praepar. Evang. lib. 1, cap. 1). Всів почти эти Греческія названія религіи, сравнительно съ Латинскими: religio, cultus, servitus, разсматриваеть блаж. Августинъ (Enchir.

ся въ союзѣ съ Богомъ. Они соединены съ Нимъ – и началомъ своего бытія: ибо вся Тимь быща и безь Него ничтоже бысть, еже бысть (Іоан. 1, 3); и продолженіемъ своего бытія : ибо всяческая въ Немъ состоятся (Кол. 1, 17), и безъ Него вдругъ обратились-бы въ свое ничтожество: и палю или концемъ своего бытія: ибо вся содила Господь, главнымъ образомъ, себя ради (Притч. 16, 4). Но явно, что по началу и прололженію своего бытія всв существа, какъ міра вещественнаго, такъ и міра духовнаго, соединены съ своимъ Творцемъ и Промыслителемъ союзомъ необходимости, который потому никакъ нельзя назвать зављтомъ или договоромъ между Богомъ и ими, и слъдовательно не составляетъ религіи. Явно, что существа міра вещественнаго, неодушевленныя и неразумныя, точно такимъ же союзомъ необходимости соединены съ Богомъ и по самой цёли своего бытія : ибо не стремиться къ ней не могутъ; а слёдовательно, и въ этомъ отношенін, для нихъ нётъ религіи въ собственномъ смыслё. Напротивъ, существа міра духовнаго, одаренныя сознаніемъ и свободою, по цѣли своего бытія, соединены съ Богомъ союзомъ совершенно свободнымъ: ибо имъютъ волю и стремиться къ Богу и не стремиться, стремиться съ такимъ или другимъ усердіемъ и ревностію. Вотъ сіе-то стремленіе существъ свободноразумныхъ къ Богу, какъ главнъйшей цъли ихъ бытія. при извъстныхъ условіяхъ (которыя увидимъ дальше) со стороны самаго Господа и со стороны ихъ, н составляетъ собственно религію, которая является, такимъ образомъ, достояніемъ однихъ только духовъ и человѣка. Слѣд. главная , необходимая черта этого союза, отличающая его отъ всёхъ другихъ союзовъ твари съ Творцемъ, состоитъ въ томъ, что это

с. 2; de civ. Dei. lib. X, с. 1), и утверждаеть, что слову — religio лучше всего соотвѣтствуеть Греческое — Эрноксіа, которое потому и въ Вулгатѣ переведено словомъ-religio (Дѣвн. 26, 5. las. 1, 26). есть союзъ сознательный, это есть союзъ свободный. Тамъ, гдё нётъ разумности и свободы, тамъ нётъ и не можетъ быть религіи. И такъ —

Основание религиознаго союза между Богомъ и чеаовѣкомъ, равно какъ и вообще разумно-свободными тварями,---а) со стороны Господа есть Его всеблагая воля. по которой Ему угодно было украсить человћка, какъ н всѣ существа духовныя (44), своимъ Божественнымъ образомъ, т. е. даровать ему душу разумную, свободную, чувствующую; б) а со стороны человѣка и всѣхъ духовныхъ существъ есть этотъ самый образъ Божій, по которому человъкъ естественно стремится къ своему Первообразу: стремится къ Нему умомъ, какъ къ высочайшей истинѣ, волею, какъ къ высочайшему добру, чувствомъ, какъ къ высочайшему блаженству. Вслѣдствіе сего человѣкъ является и — а) достойнымъ такого высокаго союза съ Господомъ: «сотвори его, говоритъ Св. Іоаннъ Дамаскинъ, по образу своему, умна и самовластна..., да съ Богомъ имать общение человѣкъ» (\*\*); и-б) способнымъ къ сему союзу: «Господь сотвориль душу такою, замѣчаетъ другой св. отецъ. чтобы она могла быть одинъ духъ съ Нимъ, какъ говоритъ Апостолъ: прильпляяйся Господеви единь духь есть съ Господемъ (1 Кор. 6, 17) (\*\*)». И слѣдовательно —

Религія явилась, какъ вообще въ мірѣ духовномъ, такъ въ частности въ родѣ человѣческомъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, какъ тотъ и другой получили бытіе свое отъ Бога: потому что она есть необходимая принадлежность разумно-свободной природы, есть какбы самая жизнь или начало жизни всякаго духовнаго существа. И каждый человѣкъ, въ особенности, вступаеть въ

(44) Богъ есть творецъ и создатель Ангеловъ, приведшій ихъ изъ небытія въ бытіе, в создавшій ихъ *по образу ссоему*, говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ. См. Точн. излож. прав. Въры, кн. 11, гл. 3. стр. 52. М. 1844.

(\*\*) Богосл. въ Славян. перев. кн. IV. гл. 4.

(46) Св. Макарій вел. Хр. чт. 1837. 11. 119.

религіозный завёть съ Богомъ самимъ происхожденіемъ своимъ. Господь какбы призываетъ человёка къ Себѣ, лавши ему свой образъ, невольно влекущій человёка къ Творцу; человѣкъ какбы отвѣтствуетъ на это призываніе своимъ естественнымъ, но сознательно-свободнымъ стремленіемъ къ Богу, какъ высочайшей истинѣ, добру и блаженству, всѣми силами души: умомъ, волею и чувствомъ. Въ семъ-то смыслѣ религія называется природною или врожденною человѣку ("). (Но очевидно, что здѣсь — только основаніе для свободнаго союза между Богомъ и человѣкомъ; къ чему требуются еще съ той и другой стороны нѣкоторыя условія.)

## **§ 13**.

## Условія религін.

Со стороны Господа Бога эти условія состоять въ томъ, что Онъ благоволилъ даровать и даруетъ намъ всѣ необходимыя средства для дѣйствительнаго вступленія въ союзъ съ Нимъ.

1) Человѣкъ, по волѣ Создателя, естественно стремится къ соединенію съ Нимъ умомъ, волею и чувствомъ. Но умъ нашъ есть только способность, и не можетъ познать ни одной вещи и существа, если они не откроютъ себя предъ нимъ; наша воля есть также только способность, которая не можетъ дѣйствовать надлежащимъ образомъ, если ей не будутъ ясно указаны законы дѣятельности; наше чувство, тоже какъ только способность, не можетъ стремиться ни къ какому благу, прежде нежели это благо содѣлается ему извѣстнымъ (ignoti nulla cupido). Посему-то необходимо, чтобы самъ Господь, благоволивтій призвать человѣ-

(47) Natura ius est, говоритъ блаж. Августинъ, quod non opinio genuit, sed quaedam innata vis inseruit, ut religionem, pietatem et caet... tom. VI. de divers. quaest. octog. tribus, p.7. Antwerp. 1700.

ка въ общение съ Собою, благоволилъ для сего и открыть Себя человѣку: сообщить его уму познаніе о Себѣ или истины вѣры, его волѣ изречь свою волю въ нравственныхъ законахъ или истинахъ любви, его чувству показать свои высочайшія блага въ обътованіяхъ или истинахъ надежды; короче — необходимо, чтобы самъ Богъ научилъ человѣка религіи.... И Богъ, авиствительно, открылъ Себя людямъ двоякимъ образомъ: а) естественнымъ, ---открылъ Себя ихъ уму, съ одной стороны, въ самомъ же умѣ (Рим. 1, 28), сообщивши ему понятіе (идею) о Себѣ, которое умъ, по итрѣ развитія своего, сознаеть яснѣе и яснѣе, а съ другой-въ природѣ внѣшней, гдѣ невидимая Ею (Бога) оть созданія міра творенми помышляема видима суть, и присносущная сила Его и Божество (Рим. 1, 20); открылъ и открываетъ Себя ихъ волѣ-чрезъ совѣсть, которая, какъ гласъ Божій въ насъ, изрекаетъ намъ нравственные законы (Рим. 2, 15); открылъ и открываетъ Себя нашему чувству и чрезъ умъ вмъстъ и чрезъ совъсть, слъдуя внушениямъ которыхъ, оно справедливо питаетъ несомнѣнную надежду на небеснаго Судію правосуднаго и всеблагаго; б) сверхъестественнымъ, — когда, еще вдругъ по сотворенія нашего праотца, удостоивалъ его особенныхъ непосредственныхъ своихъ явленій, чтобы научить его религія (Быт. 2, 16; 3, 8); потомъ, впродолжение многихъ въковъ. многочастив и многообразив глаголаль намъ во Пророщьхъ, и наконецъ возглаголалъ въ Сынь (Евр. 1, 1). Этихъ откровеній, естественнаго и сверхъестественнаго, удостоивалъ и удостоиваетъ Всеблагій и всё другія существа духовныя, призванныя къ религіозному союзу : ибо и они, какъ ограниченныя, не энаютъ

всего, и могутъ познавать о Богѣ только то, что бываетъ предъ ними открыто, и столько, сколько открыто. Посему древніе учители Христіанскіе, вмѣстѣ со всею православною Церковію, утверждали, что

Digitized by Google

и Ангелы, кром' своихъ естественныхъ познаній, въ д'вл' религін получаютъ осв'ещение и просв'ещение отъ самаго Бога (").

2) Но, сообщивши и сообщая, по мере нужды, духовнымъ существамъ познанія о Себѣ, и такимъ образомъ показывая этимъ существамъ върный путь ко вступленію въ союзъ съ Собою, Господь даруетъ еще ниъ необходниыя къ тому силы. Всѣ созданія Божін. поелику не имъютъ живота въ самихъ себъ, а получили его отъ Бога, не могутъ сами собою и поддерживать своего существованія, безъ внѣшняго содѣйствія. Посему-то Всеблагій и Премудрый, даровавши имъ бытіе, даетъ также и все необходимое для поддержанія и продолженія бытія. Тёло наше, подобно всёмъ живущимъ тбламъ, имбетъ нужду въ пищъ, питіи, одежав и воздухв, безъ которыхъ оно неминуемо лишилось бы жизни. Такъ точно и наша душа, равно какъ и всё духи, необходимо имёють нужду въ пищё, питін. одежав и воздухв своего рода, посредствомъ которыхъ бы поддерживалась ихъ жизнь и предотвращалась отъ нихъ смерть духовная. Этою пищею, питіемъ и воздухомъ служитъ для существъ духовныхъ Божественная благодать, сила всеоживляющая, укрѣпляющая и возвышающая. Ее-то выну сообщаеть Господь Ангеламъ, которые, если продолжаютъ жизнь истинно-духовную, если пребываютъ върными религіозному союзу съ Богомъ и неизмѣнно-твердыми въ добрѣ, то, по ученію православной Церкви, отнюдь не по естеству своему, а по благодати Божіей (\*). Сею-то Божественною силою постоянно жилъ во дни

(<sup>40</sup>) Правося. Испов. Као. и Ап. Церк Восточ. ч. 1, воп. и отв. 20. Твор. Св. Отц. въ русск. пер. 1844. 1, 50. August. de civ. Dei. lib. 11, с. 9. Богося. въ Славян. пер. Св. Іоан. Дам. кн. 2, гл. 3, 6. Св. Діонис. Ареоп. гл. 111, 1V, VI — о небес. iep.

(\*) Прав. Исп. ч. 1, вопр. п отв. 20. Ambros. lib. 1 de Spir. S. с. 7. Богоса. Св. Ізан. Дамаск. кн. 2, гл. 3. Св. Діон. Ареоп. невинности своей и оставался върнымъ союзу съ Богомъ и нашъ праотецъ (\*\*), и она же содълалась тъмъ болъе необходимою для человъка, по паденіи, чтобы онъ могъ возродиться и снова начать и нровождать жизнь духовную, религіозную (Іоан. 3, 5; 6, 44. 1 Кор. 12, 3. Рим. 8, 9 и др.).

Чтоже касается до человѣка: то онъ, съ своей стороны, для вступленія въ религіозный союзъ съ Богомъ, обязанъ непремѣнно воспользоваться тѣми средствами, какія для сего даруетъ ему Господь, какъ-то :

1) Долженъ усвоить себъ, при содъйствін Божественной благодати, откровеніе: умомъ — т. е. въровать въ Бога, чувствомъ — т. е. надъяться на Бога, волею—т. е. любить Бога (<sup>81</sup>). Ибо если человъкъ пе согласится усвоить себъ открытыхъ ему отъБога истинъ

о небесной ісрархів, гл. III § 3. Москва. 1839. ст. 17. Св. Григорія Богосл. слово 38.

(\*\*) «Богъ, сотворивъ тъло, говоритъ Св. Макарій Египетскій, назначилъ ему не изъ собственнаго естества его получать жизнь, пищу, одежду и обувь, но все нужное для поддержанія жизни определиль ему заимствовать отвые, такъ что тело, само по себе. безъ витинихъ пособій, т. е. безъ пищи, питія и одежды жить не можеть: такъ точно и душа, не имбя въ себѣ Божественнаго свъта, но будучи сотворена по образу Божію, не изь собственнаго существа заимствуетъ себъ пищу и питіе духовное и небесную одежду, т. е. истинную жизнь свою, но отъ Бога, отъ Духа Его и отъ свъта Его» (Бесъд. 1, § 10, 11). «Творецъ создалъ человъка, говоритъ Св. Іоаниъ Дамаскинъ, даровавъ ему свою Божественную благодать. и чрезъ нее поставивъ его въ общение съ самимъ собою (Точн. излож. правосл. вър. М. 1844. стр. 132). И человъкъ, при содъйствія Божіей благодати, могъ пребывать и преуспѣвать въ добрѣ; а равно по своей свободѣ, при попущения Божіемъ, могъ и отвратиться отъ добра и быть во злѣ» (тамже стр. 91). Такую же высль см. у св. Здатоуста, tom. IV. р. 129. Venet. 1740.

(<sup>61</sup>) Здёсь вёра принисывается уму, надежда чувству, любовь волё, только примёнительно къ ихъ отличительнымъ свойствамъ. Но, строго судя, поелику умъ, воля и чувство, по существу своему, совершенно нераздёльны въ человёкё, и суть силы одной и тойже души, то мы должны и вёровать въ Бога, и надёлться на Него, и любить Его всёми этими силами души своей. Потому-то и самая вёра, любовь и надежда на опытё нераздёльны между

١

всёми тремя силами своей души; въ такомъ случав. очевидно, онъ и не вступить въ религіозный союзь съ Богомъ. Всѣ сін три условія со стороны человѣка нсчисляетъ св. Апостолъ Павелъ, когда говоритъ: нынь пребывають въра, надежда, любы, три сія (1 Кор. 13, 13), а вслёдъ за нимъ и блаж. Августинъ, когда на вопросъ своего Лаврентія: чего особенно держаться въ дълъ религи, въ чемъ ея сущность, какое главное основание и проч., -- отвѣчаетъ: «все это, о чемъ ты спрашиваешь, ты, безъ сомнѣнія, знаешь, вѣдая совершенно, чему должно въровать, чего надъяться, что любить; ибо сему-то по-преимуществу, сему-то даже единственно и должно слёдовать въ дёлё религии»(\*\*).

2) Долженъ, какъ должны и всѣ сотворенные духи, при содействи тойже Божественной благодати, выражать свою вёру, любовь и надежду въ благочестивой жизни, въ исполнении заповедей Божихъ: ибо это уже необходимое слёдствіе, плодъ и свидётельство истинной втры, любви и надежды, и въ противномъ случат справедливо было бы заключение, что въ человъкъ вовсе нѣтъ сихъ добродѣтелей въ истинномъ ихъ видѣ.

3) Долженъ, наконецъ, одинъ уже человъкъ, (поелику онъ не есть только чистый духъ, а вмѣстѣ и тѣло, которые существенно въ немъ соединены) выражать и свидетельствовать свою веру, любовь и надежду во вибшнихъ знакахъ богопочтенія : иначе опять будетъ слёдовать, что въ самой душё человёка или вовсе нѣтъ истинной вѣры, любви и надежды, или онъ весьма слабы.

Но мы сказали еще весьма мало, сказавши, что человѣкъ обязанъ вѣровать въ Бога, любить Бога, надѣяться на Бога и выражать все это въ благочестивой жизна и во вибшнихъ знакахъ богопочтенія, потому

собою : гдъ есть одна, тамъ уже непремънно есть и другая н третья.

(\*\*) Bachir. de fide, spe et char. c. IV. p. 144. t. VI. Antw. 1700.

только, что въ противномъ случай онъ и не вступить въ религіозный союзъ съ Богомъ. Нѣтъ, должно сказать, что человѣкъ безпрекословно обязанъ вступить въ этотъ союзъ, и не имѣетъ ни малѣйшаго права уклоняться отъ него или нарушать его, т. е. обязанъ и къ богопочтенію внутреннему и къ богопочтенію внѣшнему: по самому устройству своего естества, по чувству благодарности къ Богу, по необходимости и спасительности для него (человѣка) богопочтенія.

Нѣтъ сомнѣнія, что каждая вещь въ мірѣ и каждое существо обязаны стремиться къ своей цѣли и быть тёмъ, чёмъ они созданы быть. Устройство нашей души всякому извёстно; она имветь три главныя силы: умъ, стремящійся къ истинъ; волю, любящую добро; чувство, жаждущее блаженства. Совершеннъйшая истина, высочайшее добро, безконечное блаженство есть Господь Богъ. Слёдовательно, душа наша такъ и создана, чтобы познавать преимущественно Бога, любить преимущественно Бога, желать преимущественно соединенія съ Богомъ: это и составляетъ богопочтеніе внутреннее. А тъло наше такъ создано, чтобы быть ему въ поввновения душѣ, выражать во-внѣ ея мысли, желанія и чувствованія, и такъ тёсно соединено съ душею, что, находясь въ должномъ отношения къ ней, даже не можетъ не выражать ихъ, особенно въ томъ случаѣ, когда они очень живы и сильны: отсюда видна необходимость вибшияго богопочтенія и благочестивой жизни.

Господь Богъ есть первый и величайшій нашъ благодѣтель. По единой любви и благости Онъ даровалъ намъ бытіе, надѣлилъ насъ такими высокими качествами, ниспосылаетъ намъ и все нужное для бытія обильно въ наслажденіе. Сама природа наша заставляетъ насъ воздавать за благодѣянія благодариостію, которая должна быть тѣмъ выше и сильнѣе, чѣмъ большія мы получили благодѣянія. А послѣ сего не стараться познать Бога и вѣровать въ Него, не питать къ Нему самой вланенной любви и покорности, не возлагать на Него всего своего упованія, и вообще не сласнить Вога съ душахъ и толестахъ нашихъ (1 Кор. 6, 20), кои вмёстё участвуютъ въ Его неизреченныхъ щедротахъ, — было бы явною, съ нашей стороны, и самою дерэкою неблагодарностію.

Познаніе Бога и въра въ Него необходимы и весьма полезны для нашего ума въ его изслёдованіяхъ. Ибо, какъ въ Богъ начало и причина всъхъ вещей, такъ въ познания Бога начало и основание всёхъ нашихъ познаній; и какъ въ мірѣ дѣйствительномъ все пришло бы въ безпорядокъ и разрушилось, еслибы отъ міра устранить содбиствіе Божіе, такъ и въ области повнаній того или другаго человѣка все бываетъ смѣшано, зыбко и непрочно, когда онъ думаетъ обойтись безъ познанія Бога. Познаніе Бога и любовь къ Нему необходным и весьма спасительны для нашей воли: ибо здъсь-главитания побуждения для пресптяния въ благочестія, и въ Богѣ высочайшій образепъ нравственнаго совершенства. Познание Бога и надежда на Него необходниы и весьма спасительны для нашего чувства, посреди тъхъ волненій и бъдствій, конми окружены мы въ настоящей жизни почти на каждомъ шагу, гав единственно-върнымъ и твердымъ якоремъ для насъ, по выраженію св. Апостола, действительно, можетъ быть только одна надежда на Бога (Евр. 6, 19). Наконецъ, внѣшнее богопочтеніе необходимо и весьма полезно для самаго преспѣянія нашего въ богопочтения внутреннемъ: первое возбуждаетъ, питаетъ, усиливаетъ послѣднее.

## § 14. Цъль и смъдствія религи.

Цѣль и слѣдствія религіи открываются уже самн собою, и именно:

1) Пель или следствие ближайшее и непосредственное есть живое и таниственное соединение человъка съ Богомъ. И Господь, действительно, по мере верности человѣка условіямъ религіознаго союза, т. е. по мѣрѣ его вёры, надежды и любви, свидётельствуемыхъ во внёшнемъ богопочтении и благочестии, нисходитъ въ него своими благодатными дарами, соединяется съ нимъ свочми божественными силами, яже къ животу и благочестію (2 Петр. 1, 3), и какбы творить въ немъ для себя постоянную обитель (loan. 14, 23), такъ что человъкъ становится уже храмомъ Духа Божія (1 Кор. 3, 16), церковію Бога жива (2 Кор. 6, 16), единь духь есть св Господемь (1 Кор. 6, 17), (въ Бозъ пребываеть и Богь въ немъ пребываетъ (1 Іоан. 4, 16), и еже живеть, Богови живеть (Рим. 6, 10), не ктому живеть самъ, но живеть въ немъ Богъ (Гал. 2, 20). Должно помнить. что степеней сего тапиственнаго соединенія съ Богомъ можетъ быть безчисленное множество.--столько, сколько возможно степеней преспъянія человѣка въ вѣрѣ, надеждѣ и любви; что сего же таинственнаго единенія удостоиваются и Ангелы, по мъръ своего нравственнаго преспѣянія (\*5), и что высшихъ степеней сего таинственнаго общенія съ Богомъ, вмѣстѣ со всёми духовными существами, мы сподобимся уже въ жизни загробной, вѣчной, когда Богь будеть всяческая во встъхъ (1 Кор. 15, 28). /

2) Цѣль или слѣдствія посредственныя, естественно вытекающія изъ перваго, суть слава Божія и блаженство человѣка. Слава Божія: ибо пребывая вѣрными союзу съ Богомъ, исполняя Его волю и данныя намъ

(<sup>15</sup>) «Св. чины небесныхъ существъ, говоритъ Св. Діонисій Ареопагитъ, безъ сомиънія, имъютъ съ Богомъ общеніе..., и влекомые божественною, сильною и неуклонною любовію, всегда простираются впередъ.... и многоразлично причастны Божеству» (о неб. iep. гл. IV. § 2.). «Цъль небесной iepapxiя — возможное уподобленіе Богу и соединеніе съ Нимъ» (Тамъже гл. 111. § 2. Слич. Богосл. Св. Дамаскина кн. 11, гл. 3). заповёди, мы чрезъ это прославляемъ Его и сами непосредственно, более и более являя въ самихъ себѣ Его высочайшія совершенства, и другимъ вмѣстѣ даемъ случай къ тому, чтобы они, видя наши добрая дъла, прославляли Отца нашего, иже на кебесъхъ (Мат. 5, 16). Художествомъ разума исполни я, говоритъ Сирахъ о Богъ и первыхъ людяхъ..., завъть въчный поставы съ ними и судбы своя показа имъ..., да имя святыни Его восхвалять и да повъдають величества дъль Его (Сир. 17, 6, 8, 10). Блаженство человъка : ибо чрезъ соединение съ Господомъ мы достигаемъ высшей цьли своей, и такимъ образомъ получаемъ удовлетвореніе для всёхъ благороднёйшихъ нотребностей своего существа. «Онъ есть источникъ нашего блаженства, говорить блаж. Августинь, Онь есть цёль всёхъ нашихъ стремления. Его-то ища, или лучше, вновь отыскивая (отъ чего, кажется, получила название и религія) (4), мы стремимся къ Нему любовію, чтобы, когда достигнемъ, намъ успокоиться. Потолику мы и блаженны, поколику достигаемъ сей цёли. Другаго блага у насъ нътъ никакого, кромъ того, чтобы соединиться съ Богомъ». Съ другой стороны, когда мы пребываемъ въ союзъ съ Богомъ, тогда всъ силы нашей души и тела находятся въ самомъ естественномъ настроеніи и соотношеніи между собою: все въ насъ течетъ своимъ порядкомъ, въ согласіи, и мы вкушаемъ совершенное спокойствіе. Въ тоже время, пребывая върными своему назначению, стоя твердо въ томъ чинѣ, въ какомъ поставилъ насъ Творецъ въ ряду другихъ своихъ создавій, мы естественно остаемся въ надлежащемъ отношени ко всему, насъ окружающему, къ своимъ братіямъ---людямъ и ко всей природѣ, сох-

(<sup>31</sup>) Для ясности этого производства религія воть слова подлинника: hunc (Deum) eligentes vel potius religentes, amiseramus enim negligentes, hunc ergo religentes, unde et religio dicta perhibetur, ad Eum... et caet. t. VII, p. 183. lib. X, c. 111 de civ. Dei.

раняемъ съ ними доброе согласіе и предотвращаемъ всякія огорченія. Такимъ-то образомъ, еслибы вов люди были истинно-религіозными, какъ должны быть, въ такомъ случаѣ счастіе было бы удѣломъ и кажлаго изъ нихъ въ особенности и целыхъ человеческихъ обществъ. Не было бы для нихъ источника бѣдствій ни въ самихъ себѣ, ни въ ближнихъ, ни во внѣшней природѣ: тогда все пребывало бы въ своемъ чинъ и границахъ и не вторгалось бы насильно въ чуждую область. Значить, изъ всёхъ благъ, какихъ удостоилъ насъ всеблагій Человѣколюбецъ, самое первое и высшее есть, неоспоримо, религія: ибо только чрезъ нее и въ ней мы можемъ находить для себя истинное счастіе и блаженство.... Такимъ же, конечно. благомъ служитъ религія и для всѣхъ духовныхъ существъ, прославляющихъ Господа своею религіозною жизнію, и обрѣтающихъ въ Немъ свое истинное блаженство.

## § 15.

## Labdrosenie pesuin.

Изъ всего, доселѣ сказаннаго, непосредственно становится очевиднымъ, что религія какбы слагается изъ двухъ частей. Одну часть ея составляетъ все то, что благоволилъ содѣлать Богъ для приведенія человѣка въ религіозный союзъ съ Собою, начертавши въ существѣ человѣка свой образъ, невольно влекущій его къ первообразу, давши человѣку откровеніе о Себѣ естественное и сверхъестественное, и предлагая ему необходимыя благодатныя силы. Эту часть религіи обыкновенно называютъ религіею предлежательною, прилагая впрочемъ названіе сіе, въ тѣснѣйшемъ смыслѣ, къ одному лишь Божественному откровенію, какъ естественному, такъ и сверхъестественному. А другую часть религіи составляетъ все то, что дѣлаетъ человѣкъ съ

своей стороны для диствительнаго вступленія въ религіозный союзъ съ Богомъ, именно составляють самая въра, надежда и любовь того или другаго человъка, выражающіяся въ доброй деятельности и во визинень богослужения. Эта часть обыкновенно называется религіею подлежательною, также благочестіемь. богопочтениемъ. Въ семъ-то отношения справедливо будеть и общеупотребительное определение религия, что она есть познаніе, или лучше, признаніе и почитаніе Бога (\*\*). И явно, а) что религія предлежательная безъ подлежательной не есть еще собственно религія, а послѣдняя безъ первой даже не возможна; б) что первая неусовершима и неизмънна: ибо союзъ Бога съ человѣкомъ вѣченъ и неизмѣненъ, и истина не можетъ быть болёе или менёе истиною, хотя и можетъ быть открываема въ меньшемъ или большемъ свѣтѣ; а послёдняя безконечно усовершима и измёняема: ибо человъкъ можетъ постоянно восходить по степенямъ богопознанія в благочестія, можетъ также нисхолить по нимъ и даже вовсе терять истинную религію (\*\*).

Религія подлежательная подраздѣляется еще на два вида : на религію или богопочтеніе внутреннее, поколику вѣра, любовь и надежда пребывають только въ душѣ человѣка, — и на религію или богопочтеніе внѣшнее, поколику онѣ обнаруживаются во внѣшнихъ знакахъ служенія Богу и въ благочестивой жизни.

Религія нредложатсявная лённые подраздёляется на два вида: на религію естественную и религію откровенную. Естественная религія — это ученіе объ отношеніи къ намъ Бога и о нашемъ подобающемъ къ Нему отношеніи, такое, которое составляется самимъже человѣкомъ посредствомъ естественныхъ силъ

(\*\*) Religio est cognitio seu agnitio Dei cultusque, cognitioni illi consentaneus.

(\*\*) Отсюда-то воё религіозныя заблужденія: суевёріе, Фанатизиъ, индифферентизиъ, фатадизиъ; также двубожіе, многобожіе, и пр.

его ума, на основании естественнаго, Богомъ дарованнаго намъ откровенія-въ нашей собственной природѣ и въ природъ внъшней. (Впрочемъ, такъ какъ это ученіе, хотя составляется на основаніи откровенія Божія естественнаго, но составляется умомъ человъческимъ, который можетъ недоразумъвать откровенія, даже низвратить его и исказить, можетъ также измвнять и усовершать свои понятія о немъ: то съ большею справедливостію естественную религію въ этомъ смыслѣ можно почитать за подлежательную.) Религія же собственно откровенная, по строгому, общепринятому понятію, есть ученіе о взаимномъ отношеніи между Богомъ и человѣкомъ, сообщенное намъ образомъ сверхъестественнымь, и притомъ сообщенное самимъ Богомъ, какъ непосредственно, такъ и посредствомъ Ангеловъ я людей, удостоившихся предварительно непосредственнаго Божія откровенія для передачи его прочимъ людямъ. (Именемъ естественной религи должны быть названы, кромѣ одной Христіанской, понимаемой въ смысль обширномъ, всъ религи, существующія и существовавшія въ человѣческомъ родѣ, какъ-то: языческая во встхъ своихъ видахъ, мнимо-философическая, усилившаяся въ послёднее время, извёстная подъ именемъ натурализма и раціонализма (37), и проч. А истинно-откровенная религія, дарованная намъ самимъ

(<sup>47</sup>) Натуралисты утвержазють, что совершенно достаточно однихъ естественныхъ познаній въ дѣлѣ религіи, и отвергаютъ потребность всякаго содъйствія въ этомъ дѣлѣ со стороны Бога, и слѣд. всякаго Божеств. откровенія. Впрочемъ есть два рода натурализма: натурализмъ грубый, совершенно отвергающій сверхъестественное откровеніе, какъ невозможное, безполезное и даже вредное, и натурализмъ менѣе грубый, допускающій это откровеніе, какъ времевное пособіе для слабыхъ смертныхъ, имѣющее прейти, когда родъ человѣческій возмужаетъ. Раціоналисти учатъ, что есть только одно откровевіе чрезъ разумъ человѣка, и что съ этою цѣлію Богъ возбуждаетъ умы нѣкоторыхъ людей къ основательнѣйшему познанію началъ истинной религія и къ сообщевію яхъ ближникъ. Вотъ вебольшая разность столь родственныхъ меБогонъ сверхъестественнымъ образомъ, есть единая религія Христіанская

III.

РЕЛИГІЯ, КАКЪ ДОСТОЯНІВ ВСВХЪ СУЩЕСТВЪ ДУХОВНЫХЪ И ВСЕГО РОДА ЧЕЛОВ'ВЧЕСКАГО : ПОНЯТІЕ О ЦЕРКВИ.

#### **§ 16**.

Obass pesuin u yephbu.

Доселё мы разсматривали религію въ ея существё, какъ союзъ между Богомъ и разумно-свободною тварію, и въ частности между Богомъ и человёкомъ. Если теперь посмотримъ на нее въ ея приложеніи или дъйствительномъ бытіи, какъ на достояніе не одного какого-либо духовнаго существа, или одного человёка, но какъ на достояніе всёхъ духовныхъ существъ и всёхъ людей, которые будучи связаны религіознымъ союзомъ съ Богомъ, въ тоже время и тёмъже самымъ союзомъ связаны между собою : мы получимъ новое понятіе, понятіе о духовномъ царствіи Божіемъ или о церкви, раскрытіе котораго необходимо для полноты и изъясненія самаго понятія о религіи : такъ-какъ церковь и религія существуютъ нераздѣльно.

Религія, какъ было сказано, въ общирнѣйшемъ значеніи, есть союзъ между Богомъ и разумно-свободною тварію; а церковь (<sup>56</sup>) есть совокупность разумно-сво-

жду собою натурализма и раціонализма! Въ отличіе отъ нихъ въра въ откровевіе Христіанское, какъ сверхъестественное, называется супранатурализмомъ.

(\*\*) Греческое ныя церкви — 'εххдубіа в отъ него Латинское— ессlesia, по толкованію св. Курилла Іерусалинскаго (Catech. XVIII, р. 177), св. Аванасія великаго (De parabol. Scripturae quaest. XXVII) и блаж. Августина (tom. III, pars. 2, р. 673, edit. Antwerp. 1700), означаеть созвание или общество званныха, и слёд. весьма удачно соотвётствуеть самому понатію. « Έххдубіа хадёлта реро-

бодныхъ тварей, соединенныхъ этимъ самымъ союзомъ между собою. И. следовательно, въ частности, если обратимся только къ себѣ, — религія есть союзъ человѣка съ Богомъ; а церковь есть общество людей. содержащихъ одну и туже религію, и чрезъ нее связанныхъ между собою. Значитъ : а) тотъже самый союзъ съ Богомъ, разсматриваемый по отношенію къ нравственнымъ существамъ, въ ихъ отдельности другъ отъ друга, составляетъ религію, а разсматриваемый по отношенію ко всёмъ имъ въ совокупности. какъ связь ихъ между собою, образуетъ церковь; б) перковь или общество нравственныхъ существъ, содержащихъ одну и туже религію, можно сказать, есть твло: а религія, связывающая всв эти существа въ одно цблое, есть душа церкви, такъ-что религія в церковь составляють одно нераздѣльное цѣлое; в) религія не можетъ быть безъ церкви: потому что, будучи достояниемъ не одного только духовнаго существа, а всѣхъ, она естественно соединяетъ ихъ въ одно нравственное общество; тёмъ более церковь не можетъ быть безъ религіи, которую необходимо предполагаетъ своимъ существованиемъ.

убщок, говорить св. Кирилль Герусалинский въ указавномъ ивств. διά το πάντας εκκαλεισθαι και όμου συνάγειν». См. также Confess. Cath. et Apost in Oriente Eccl. per Metroph. Critopul. pag. 79, edit. Helmstad. Въ св. Писавія слово - церковь употребляется въ двухъ смыслахъ: всего чаще имь называется общество людей (Діян. 19, 30, 39, 40 см. по Греческ. тексту). и именно религіозное (Гал. 1, 13. 1 Кор. 15. 9); а иногда самый храмъ Божій, куда собираются върующіе для общественнаго богослуженія (1 Кор. 14. 34. Апок. 11, 1, 2; 14, 17). Въ этихъ же двухъ смыслахъ употреблялось помянутое слово у Отцевъ, какъ церкви восточной (см. напр. Здатоуст. tom. V, p. 498, 127, 133 и др., edit. Venet. 1741), такъ и церкви западной (напр. Август. tom. VII, p. 385, 390 et tom. III. раг. 1, р. 386, 390). Такъже употребляется и у насъ; впрочемъ. по понятіямъ простаго народа, у насъ церковію называется попрениуществу, если даже не исключительно, храмъ Божій: такъкакъ и самое слово «церковь» образовалось изъ Греческаго «Кириходу», означающаго домъ Господень.

Изъ этого общаго понятія о церкви, какъ обществѣ, столь тѣсно связанномъ съ религіею, сами собою опредѣляются и нѣкоторыя частнѣйшія объ ней понятія.

## **§ 17**.

## Mpoucaosadenie u cocmabs ucphbu.

Очевидно прежде всего, что основателемъ церкви могъ быть и дъйствительно былъ одинъ трічпостасный Богъ. Онъ благоволилъ призвать существа нравственныя въ союзъ съ Собою, призвать не одно какое-либо изъ нихъ, а равно всѣхъ, и, слѣдовательно, чрезъ это уже соединилъ ихъ между собою въ общество религіозное. Онъ же, кромѣ того, и сотворилъ всв эти существа такъ, чтобы они провождали жизнь не въ отдѣльности другъ отъ друга, а во взаимномъ общении, соединенными силами стремясь ко встиъ цълямъ своего бытія, следовательно-и къ цели высочайшей, заключающейся въ религіи. Если же теперь вспомнимъ, что въ религіозный союзъ съ Собою Богъ призвалъ нравственныя существа при самомъ сотвореніи ихъ, даровавши имъ такія силы и потребности, по которымъ они естественно стремятся къ Нему, какъ послѣдней цѣли своего бытія : то согласимся. что церковь въ мірѣ явилась съ тѣхъ поръ, какъ только сотворенъ міръ духовный; что, въ частности, н на землѣ церковь основана самимъ Творцемъ, при сотворенія первыхъ двухъ человѣковъ, и первоначально заключалась въ первозданной четѣ.

Обращаясь къ существамъ духовнымъ, изъ которыхъ угодно было Господу образовать церковь свою, мы съ такою же удобностію можемъ понять ея составъ. Принадлежать къ церкви и быть ея членами безпрекословно обязаны всё эти существа до единаго. Того требуетъ отъ нихъ воля Бога-Создателя, которою всѣ они равно призваны и къ союзу съ Нимъ и къ союзу или общенію между собою; требуетъ также самое устройство ихъ природы. Природа у всёхъ ихъ одна, духовная: отсюда невольное ихъ сочувствіе другъ къ другу, влеченіе ко взаимной любви и, слѣдовательно, къ обществу. По природѣ всѣ они ограничены: отсюда естественно въ каждомъ изъ нихъ сознание недостатка силъ, сознание потребности во взаимномъ содъйстви и, следовательно, опять влечение къ обществу. По устройству своей природы, они перавны между собою, а въ разной степени наделены отъ Господа силами и совершенствами, одниъ болже, другой менье: новое естественное побуждение къ обществу, ко взаимной помощи и содъйствію! Всв исчисленныя побужденія заставляють нравственныя существа соединяться вообще въ общества, въ которыхъ бы они могли удовлетворять своимъ естественнымъ потребностямъ; следовательно-соединяться и въ общество религіозное или церковь для удовлетворенія первишей потребности своей природы. Само собою разумбется, что сказанное здбсь относится какъ къ существамъ духовнымъ вообще, такъ въ частности и къ люлямъ.

### **§ 18**.

Цюль церкви и средства для цюли.

Если самъ Господь основалъ въ мірѣ и на землѣ церковь: то, безъ сомнѣнія, какъ премудрый, Опъ назначилъ ей и цѣль. Изъ отношенія церкви къ религіи очевидно, что цѣль у нихъ одна и таже; только въ церкви, какъ обществѣ, члены должны стремиться къ своему предназначенію не каждый порознь, а соединенными силами. Цѣль религіи, говорили мы въ своемъ мѣстѣ (§ 14), есть нравственное единеніе духовныхъ существъ съ Богомъ, и отсюда — слава Божія въ разумныхъ созданіяхъ и блаженство этихъ созланій. Къ сей-то высочайшей цёли должна вести всёхъ членовъ своихъ и церковь. Но для достиженія пѣли религін, со стороны духовныхъ существъ, видѣли мы (§ 13), требуется исполнение необходимыхъ условій: а) эти существа обязаны въровать въ Бога, надъяться на Бога, любить Бога; б) обязаны, если облечены плотію (каковы люди), выражать свое внутреннее богопочтение въ богопочтения визшнемъ; в) обязаны осуществлять свою в вру, надежду и любовь въ самой двятельности и жизни. Следовательно, кроме главнейней цбли, есть еще для церкви цбль, такъ сказать, предварительная и посредствующая по отношению къ главпѣйшей, именно-та, чтобы воспитывать и укрѣплять более и более своихъ членовъ въ вере, любви и надеждъ, совершать для нихъ и вмъстъ съ ними витшнее богослужение, и встми мърами. содъйствовать ихъ преспѣянію въ благочестіи.

Эта цёль церкви непосредственно указываетъ и на тё необходимыя средства, какія должна имёть церковь. Чтобы приводить членовъ своихъ къ прославленію Бога, соединенію съ Нимъ и блаженству, ей нужно—а) научать ихъ истинной върѣ въ Бога, истинной любви къ Нему и истинной на Него надеждѣ: слѣдовательно, въ церкви необходимо должно существовать ученіе, въ которомъ бы заключались эти истины вѣры, любви и падежды; б) совершать для своихъ членовъ, если они облечены плотію, внѣшнее богослуженіе, какъ для выраженія внутреннихъ ихъ чувствованій по отношенію къ Богу, такъ и для большаго ихъ въ этомъ назиданія: слѣдовательно, въ церкви должны существовать сващенкодваствія (\*\*); в) руководить членовъ своихъ къ утвержденію и преспѣянію въ благочестія:

(\*\*) Cupabegambo утберждаетъ блаж. Авгуотннъ (lib. XIX contra Faustum c. 2), in nullum nomen religionis, seu verum, seu falsum, coadunari homines posse, nisi aliquo signaculorum vel sacramentorum visibilium consortio colligentur. слѣдовательно, въ церкви должно существовать нравственное управление.

#### \$ 19.

## Yempoùembo yephbu.

Но исчисленныя нами средства, сами по себь, недостаточны для цёли. Требуются еще живыя орудія въ церкви, которыя бы приводили первыя въ движеніе : нужно именно особенное сословіе людей изъ числа ея членовъ, которые бы употребляли эти средства во благо свое и ближнихъ. Потребность такого сословія открывается изъ самаго существа дѣла. Еслибы встмъ членамъ церкви было предоставлено учить аругихъ, совершать общественныя богослуженія, и руководить ближнихъ на поприщѣ благочестивой жизни: то отсюда неизбѣжно могли бы происходить столкновеніе и безпорядокъ... Съ другой стороны, обязанность совершать священныя дёйствія церкви, падая на всёхъ равно членовъ, исключительно не падала бы ни на кого, а потому въ прохождени ея немогло бы быть особенной ревности и успѣха. Между-тѣмъ при существованіи нарочитаго священноначалія или іерархіи (\*\*) въ церкви, не только предотвращаются и первая неудобность и вторая, напротивъ все приходитъ въ стройный чинъ и порядокъ: одни въ ней учатъ, другіе пріемлютъ ученіе; одни совершаютъ внѣшнее богослуженіе, другіе пользуются этимъ богослужеціемъ; одни имѣютъ власть управленія, другіе имъ повинуются. И члены іерархін, чувствуя, что на нихъ собственно возлежатъ священныя обязанности церковныя, находятъ въ томъ всѣ побужденія съ полною ревностію подвизаться въ своемъ званія. Такимъ образомъ, подобно всякому благоустроенному обществу, для надлежащаго по-

(\*) См. — 'церархіа въ Thesaur. Eccles. Свицера.

c

рядка и удобнѣйшаго достиженія своей цѣли, церковь лолжна имъть два класса членовъ: классъ священноначальствующій, обязанный заботиться о прочихъ членахъ и употреблять всѣ средства для приведенія ихъ къ цѣли; и классъ подчиненный, обязанный первому повиноваться (").

Этимъ однакожъ не ограничивается все устройство церкви. Она есть общество духовныхъ существъ, которыя находятся не только въ союзѣ между собою, но вибств и въ союзв съ Богомъ. Слбдовательно. кромѣ священноначальниковъ изъ среды своихъ членовъ, она имѣетъ еще надъ собою единаго верховнаго Владыку, котораго, по справедливости, должно назвать и царемъ ея и главою. Царемъ: ибо Господь самъ есть и верховный закоподатель этого царства, начертавшій нравственные законы въ совъсти его членовъ, и, когда нужно, удостоивающий ихъ особенныхъ своихъ откровеній; самъ и верховный правитель, дийствующій непосредственно и чрезъ іерархію; самъ и верховный судія, воздающій или имѣющій воздать каждому по заслугамъ. Главою: ибо, призвавши духовныя существа, составляющія церковь, въ непосредственный союзъ и общение съ Собою, Онъ чрезъ то соединилъ всѣхъ ихъ въ самомъ Себѣ и подъ Собою, всѣхъ проникаетъ одними и тъми же благодатными силами, проистекающими отъ Него, и такимъ образомъ оживляетъ и скрѣцляетъ весь составъ церкви.

§ 20. Гаодполение церкви осмной.

Соответственно тому, какъ разделяется въ человъческомъ родъ предлежательная религія, раздъляется Была на землѣ религія первобытная до и церковь.

(") Извѣстно, что и въ мірѣ Ангельскомъ есть своя іерархія, есть один-руководствующіе въ соединенію съ Богомъ, дру-

١

паденія нашихъ праотцевъ: была тогда и церковь первобытная, заключавшаяся въ первозданной четѣ. А теперь, по паденіи, существуютъ въ человѣческомъ родѣ: религія истинная, открытая людямъ самимъ Богомъ сверхъестественнымъ образомъ, и религіи ложныя, въ ихъ различныхъ видахъ. Такъ точно существуютъ теперь и церкви на землѣ: истинная, богоучрежденная, и ложныя — въ ихъ различныхъ видахъ (<sup>49</sup>).

гіе-руководимые.... Подробно см. въ книгъ о небесной іерархіи -св. Діонисія Ареопагита.

(<sup>68</sup>) Какъ въ строгомъ смыслѣ религіею можетъ быть названа только религія истинная, Христіанская, которая одна имѣетъ всв свойства религіи, и дъйствительно соединяетъ (religit) человѣка съ Богомъ: такъ точно и церковію достойна называться лишь одна церковь истинная, Христіанская. Впрочемъ, въ общарномъ смыслѣ прилагаются оба эти названія и къ ложнымъ религіямъ и обществамъ религіознымъ. Потому даже въ церковныхъ пѣснахъ встрѣчается выраженіе: языческая церковь, хоть она называется меклодлщею.

## ГЛАВА II.

овъ откровении.

#### § 21.

Ограничение предмета.

Общее понятие о религи мы старались раскрыть съ тъхъ именно сторонъ, съ какихъ это казалось намъ нужнымъ для подкрѣпленія и уясненія послѣдующаго частнаго понятія о религіи Христіанской. Такимъ же точно образомъ должно быть раскрыто теперь общее понятие объ откровения, т. е. раскрыто съ тѣхъ только сторонъ, съ какихъ оно можетъ со**двиствовать** къ подтверждению или уяснению последующаго понятія объ откровенія Христіанскомъ. Эти стороны указываютъ намъ сами противники сверхъестественнаго откровенія (натуралисты и раціоналисты), когда говорятъ: одни, что сверхъестественное откровение невозможно; другие, что оно излишне, если и признать его возможнымъ; третьи, что ибтъ средствъ распознать такое откровение въ ряду откровеній ложныхъ, еслибы оно действительно дано было Богомъ, —и тѣмъ располагаютъ насъ показать напротивь, что Божественное откровение и возможно, и необходимо, и легко можетъ быть отличено, по своимъ существеннымъ признакамъ, отъ всёхъ откровеній ложныхъ. Нерёшивши всёхъ этихъ вопросовъ предварительно, мы, безъ всякаго сомнёнія, не въ состояніи были бы ни основательно утвердить, ни достаточно раскрыть понятіе объ откровеніи Христіанскомъ. А когда рёшимъ, когда сознаемъ возможность, почувствуемъ необходимость, увидимъ отличительные призиаки истиннаго Божественнаго откровенія: намъ останется только приложить эти признаки къ Христіанству, чтобы засвидѣтельствовать несомнѣнную достоиёрность его происхожденія отъ Бога. (

I.

#### возможность откровения.

#### \$ 22.

Понятіе объ откровении и стороны, съ накиась моокеть быть разсматривае́ма его возможность.

Подъ именемъ откровенія мы разумѣемъ здѣсь сверхъестественное сообщеніе Богомъ человѣку какихъ-либо религіозныхъ истинъ. Поэтому возможность откровенія можетъ быть разсматриваема съ трехъ сторонъ: со стороны Бога, сообщающаго откровеніе, со стороны человѣка, пріемлющаго откровеніе, и со стороны самихъ истинъ, открываемыхъ Богомъ человѣку.

#### § 23.

Вовможность откровения со стороны Бога.

Со стороны Бога возможность откровенія должна быть несомнѣнна. Для того, чтобы Богъ могъ, сообщить человѣку откровеніе, требуется только, чтобы Онъ вналъ, что сообщить, и имѣлъ средства, какъ

сообщить.... Но Богъ есть Существо всевбдущее: Онъ знаеть все, знаеть веб наши нужды самыя сокровенныя и лучше насъ самихъ, знаетъ, въ чемъ именно мы можемъ обойтись своими естественными, дарованными намъ отъ Него, силами, и въ чемъ необходима намъ Его сверхъестественная помощь. Богъ есть существо всемогущее и премудрое, которому совершенно подчинено все, Имъ сотворенное и сохраняемое, міръ вещественный и міръ духовный, и потому всегда инветь въ распоряжения своемъ безчисленное множество средствъ для достиженія своихъ цёлей. Какъ Царь міра духовнаго и чиствішій Духъ, Онъ можеть непосредственно действовать на нашу душу, приводить ее въ сверхъестественное восхищение, исполнять ея умъ необыкновеннымъ свѣтомъ, открывать предъ нею рядъ новыхъ предметовъ, или бестдовать къ ней въ сновиденияхъ и под., какъ все это известно изъ исторін св. Пророковъ и Апостоловъ. А какъ безусловный Владыка міра вещественнаго, можеть двиствовать на душу чрезъ вещественные предметы, при посредствѣ нашихъ чувствъ внѣшнихъ: можетъ, на-примѣръ, принимать самъ на время образъ человѣка и являться къ какому-либо праведнику, для сообщенія ему своихъ откровеній, какъ являлся Онъ отцу вѣрующихъ, Аврааму: можетъ являться в въ другихъ чувственныхъ образахъ, какъ являлся Мочсею въ пустынѣ и на горѣ Синаѣ, когда давалъ законъ Израильтянамъ: Другія свойства Божін нимало не противорѣчатъ этой возможности. Богъ безпредъленъ и въченъ; но безпреавленъ не въ смыслъ вещественнаго протяженія, а безпредбленъ, какъ Духъ, который, исполняя все, нахолится весь во всякомъ мъстъ: и втченъ не въ смыслѣ бевконечнаго протяженія времени, а въ смыслѣ безвременности, по которой для Него нѣтъ ни протедшаго, ни будущаго, а все настоящее. Посему-то Онъ, не смотря на свою безпредѣльность и вѣчность,

самъ непосредственно управляетъ міромъ, и носить въ немъ всяческая глаголомь силы своея (Евр. 1, 3), т. е. двиствуетъ въ пространствъ и времени; посему же можетъ Онъ, при всей своей безпредѣльности и вѣчности, непосредственно сообщать и свои откровения человъку въ опредъленномъ пространствъ и времени. Богъ безконечно-праведенъ и благъ : а когда мы говоримъ, что Онъ можетъ сообщить человъку свое сверхъестественное откровение, мы предполагаемъ въ человъкъ крайнюю нужду въ этомъ откровенін ; слъдовательно, здъсь-то и поприще для Божеской благости и правды, которыя не могутъ отказать нуждающемуся въ помощи. Богъ есть сама высочайшая святость и добро: а откровеніе не для какой-либо другой цели и ожидается отъ Него человекомъ, какъ для цвлей правственныхъ:--есть самая высочайшая истина, для которой нестерпима всякая ложь, всякое заблужденіе : а откровеніе и ожидается отъ Него человькомъ собственно для исправленія своихъ религіозныхъ заблужденій.

### § 24.

Довможность откровения со стороны селовъка.

Не мение возможно откровеніе и со стороны человѣка. Онъ вообще способенъ принимать истины отвнѣ, сообщаемыя ему другими: почему же не можетъ принимать истинъ только отъ Бога? Какъ гражданинъ двухъ міровъ, вещественнаго и духовнаго, по самому составу своего существа, человѣкъ естественно имѣетъ въ себѣ способности къ воспріятію впечатлѣній того и другаго міра, т. е. какъ вещественныкъ, такъ и духовныхъ: эначитъ, онъ равно можетъ усвоить себѣ Божественныя откровенія и въ томъ случаѣ, когда они будутъ сообщены душѣ его непосредственно, и въ томъ, еслибы они были сообщены ему

посредствомъ какихъ-либо чувственныхъ знаковъ. Новыхъ, сверхъестественныхъ способностей для воспріятія сверхъестественнаго откровенія человѣку вовсе не нужно; но довольно только, если естественныя его способности возбуждены будуть Богомъ особеннымъ образомъ, и если Богъ, безконечно-премудрый, применитъ способъ своего откровенія къ мере естественной пріемлемости человѣка: а Богъ, конечно, всегда обрътетъ къ тому возможность. Трудность еще находять въ томъ, какъ человекъ узнаетъ откровение Божіе и убъдится, что оно дъйствительно есть откровение истинное, а не обманъ его чувствъ, или воображенія, или самообольщенія. Но надобно помнить, что, при сообщения откровения, действуетъ самъ Богъ; а если Богъ захочетъ непремънно сообщить человъку какую-либо истину, для его ли частной, правственной пользы, или для пользы многихъ, Онъ уже найдетъ средства достигнуть избранной цёли, и употребить такія знаменія, по которымъ человѣкъ безошибочно узнаетъ Божественное откровение и убѣдится въ его происхождения, какъ и извёстно изъ примъра Movceя и другихъ посланниковъ Божінхъ. При откровеніяхъ мнимыхъ и ложныхъ возможны обольщения, какъ и бываютъ перѣдко; но при откровеніи истинномъ никогда: ибо Действующій при этомъ безконечно-премудръ. Люди сами, которыхъ Онъ изберетъ для сообщенія имъ истинъ, могли бы обмануться; но Онъ не допустить ихъ къ тому: иначе Онъ и не избралъ бы ихъ, а избралъ бы другихъ -способивншихъ. А какъ мы, люди сторонніе, можемъ узнать истиннаго посланника Божія, который, действительно, сподобился Божественнаго откровенія, и отличить отъ человѣка самообольстившагося, или намъреннаго обманщика, - объ этомъ будетъ сказано послѣ (\*\*).

(\*\*) Въ статът о признакахъ откровения.

Возможность откровения со стороны самиссь истинь откровения.

Истины откровенія могуть быть двоякаго рода: ностижнмыя для челов'єческаго ума и превышающія ого разум'єніе, т. е. такія, въ которыхъ онъ, хотя понимаетъ опред'єленную мысль, ими выражаемую, но не понимаетъ и не въ состояніи объяснить себ'є взаимнаго отношенія между подлежащимъ и сказуемымъ, и которыя изв'єстны подъ именемъ *таинъ*. Возможность перваго рода истинъ не подлежитъ спору; возможность посл'єднихъ отвергаютъ натуралисты, но несправедливо.

Тайны возможны въ откровении по самому предмету откровенія. Предметъ откровенія есть религія или союзъ между Богомъ и человѣкомъ. Слѣдовательно, истины откровенія должны касаться Бога съ Его высочайшими свойствами и безконечными совершенствами, съ Его отношеніемъ къ міру и человѣку; должны касаться человѣка въ самомъ его существѣ и съ его судьбою настоящею, прошедшею и будущею; должны, наконецъ, касаться невидимаго, внутреннъйшаго, непосредственнаго общенія и единенія между Богомъ и духомъ человѣка. Ктожъ скажетъ, чтобы во всемъ этомъ не могло быть для насъ многаго и весьма многаго совершенно непостижимаго? Судя по означеннымъ иредметамъ религіи, очевидно, что есть тайны и въ религіи естественной: ибо въ естественной религіи мы должны руководствоваться однимъ собственнымъ умомъ; а никакой умъ здравомыслящій никогда не похвалится, чтобы онъ позналъ, въ собственномъ смыслѣ, Бога-то Существо непостижимое, или позналъ всецило человѣка въ его чудномъ устройствѣ и съ его таинственною судьбою (\*4). На какомъ же основани въ ре-

(\*4) Прекрасно разсуждаеть объ этой непостижимости какъ

§ 25.

лигіи откровенной отвергать даже возможность того, что въ религіи естественной дёйствительно существуетъ? Нѣтъ, мало сказать, что тайны въ откровеніи только возможны, онѣ здѣсь необходимы.

Тайны возможны въ откровения и со стороны Бога, Виновника откровенія. Что Онъ имбетъ въ своемъ безконечномъ умѣ такого рода истины, которыя совершенно непостижимы для нашего разума ограниченнаго, и имъетъ всъ средства возвъстить ихъ намъ, если захочетъ, — объ этомъ излишие было бы и упоминать. Но должно замѣтить, что существованіе таннъ въ откровения сообразнымъ оказывается съ самою премудростію Божіею, которой одной только, изъ всѣхъ Божественныхъ свойствъ, тайны эти, по видимому, противоричать. Циль сверхъестественнаго откровения ближайшая-пособить неведёнію человека въ деле религін, отъ чего бы оно ни зависвло, отъ одной ли ограннченности человѣческой природы, или виѣстѣ и отъ поврежденія: посему быть въ откровеніи тайнамъ, казалось бы, не слёдовало. Но каждая тайна имбеть въ себѣ двоякую сторону: сторону примрачную, непостижимую для нашего ума, и сторону свётлую, удобопонятную ; потому что каждая тайна выражаетъ собою определенную мысль, определенную истину, содержаніе которой вполнѣ можетъ быть ясно для ума, хотя внутренняя возможность останется непонятною. И, следовательно, каждая тайна, какъ определенияя мысль, легко можетъ быть принята умомъ въ рядъ другихъ его мыслей, и будучи свътлою по содержанію, естественно можетъ сообщать свой свѣтъ прочимъ мыслямъ человѣка, и пособить его невѣдѣнію. Такъ (возмемъ примѣръ изъ дѣйствительнаго откро-

существа Божія, такъ и существа человѣческаго и другихъ созданій Божіихъ св. Григорій Богословъ во второмъ словѣ своемъ о Богословіи. См. особенно стр. 33 – 40 въ Твор. св. Отц. въ русск. пер. ч. 111. Москва. 1844.

венія), тайна паденія, пропов'єдуемая Христіанствомъ, выражаеть ту ясную мысль, что человёкъ, созданный чистымъ и невиннымъ, нарушилъ нѣкогда заповѣдь Божію, и такимъ образомъ допустилъ въ себя ядъ грѣха, который, повредивши всю его природу, раснространился потомъ преемственно, какъ неизбѣжное зло, отъ падшихъ праотцевъ и на встхъ ихъ потомковъ, на весь родъ человвческий; тайна воплощения выражаеть ту свётлую истину, что Сынъ Божій, не переставая быть Богомъ, благоволилъ содълаться и человъкомъ и въ одномъ Липъ своемъ соединить лва естества Божеское и человѣческое : тайна искупленія пропов'єдуеть ту опреділенную истину, что воплотившійся Сынъ Божій умеръ за грѣхи наши на кресть, чтобы удовлетворить за насъ правдъ Божіей, и стяжать для насъ вся Божественныя силы, яже къ животу и благочестію (2 Петр. 1, 3); тайна возрожденія и освященія-ту, что мы можемъ очиститься отъ всякой скверны плоти и духа и преуспъвать въ добродетеляхъ, только при помощи Божественной благодати Духа Святаго, и проч. Всё эти мысли, по содержанію своему, безспорно, понятны для нашего ума, хотя мы и не постигаемъ (какъ ядъ грѣха могъ повредить всю природу человѣка и заразить весь родъ человический) какъ Богъ содилался человикомъ, какъ смерть Искупителя могла искупить насъ отъ грѣха, ироклятія и смерти, и какъ Духъ Святый возраждаетъ и обновляетъ насъ благодатію своею. И мало того. что эти мысли понятны только сами по себь : онъ весьма многое объясняють намъ въ насъ самихъ и во всемъ, насъ окружающемъ; онъ, точно, открывають нать нъчто такое, чего мы прежде не знали, и разрѣшаютъ для насъ важнѣйшія задачи жизни. ¿Безъ тайны паденія мы никогда не уразумѣли бы, откуда зло въ мірѣ нравственное и физическое, отъ чего такъ бѣдственна и жалка судьба человѣка на землѣ и

вся исторія его представляеть собою рядь почти однихъ заблуждений и пороковъ всякаго рода; безъ таинъ воплощения, искупления и освящения мы никогла не номирили бы этого несчастнаго порядка вещей въ насъ и вокругъ насъ съ мыслію о совершенитащемъ Творпѣ міра и о Его промыслѣ; никогда не объяснили бы себь, что за цъль бытія нашего на земль посреди толикихъ золъ и бѣдствій, и не лучше ли было бы, еслибы вовсе мы не являлись на свътъ и т. под. Нужно присовокупить, что цёль откровенія не та только, чтобы пособить невъдънию человъка въ лълъ пелнгін, но и та, чтобы пособить его правственности. чтобы указать ему ту бездну, куда неизбѣжно влекутъ его пороки, и, съ другой стороны, указать тв высочайшія блага, къ которымъ могутъ привести его доброавтели, словомъ: чтобы представить ему всё сильнейшія побужденія къ преспѣянію въ благочестін: а какъ много могуть содбиствовать этому тайны истиннаго откровенія, непостижимыя для ума, но весьма близкія сердцу!/Человѣкъ палъ, всѣ силы его повреждены, и онъ не можетъ самъ собою произвести ничего совершенно-добраго: какое побуждение къ смирению и пламенной молитвѣ къ Богу! Самъ Сынъ Божій благоволилъ для искупленія насъ принять зракъ раба, и умереть на кресть : какое побуждение къ безконечной признательности и любви къ Божественному Искупителю и вообще къ исполнению всъхъ Его заповѣдей! Мы храмъ Духа Св., который совершаетъ въ насъ наше освящение: какое побуждение блюсти себя отъ всякой нечистоты тълесной и духовной, отъ самыхъ порочныхъ мыслей, желаній и чувствованій!)

Что касается наконецъ до человъка, который долженъ принять тайны откровенія: то и въ немъ находимъ мы совершенную къ тому способность и возможность. Извъстно, что человъкъ, по самому устройству своего ума, усвояетъ себъ истины двоякимъ образомък

однѣ --- по знанію, другія по върп., т. с. однѣ на основании собственнаго опыта и непосредственнаго сознанія, что это точно истины; а другія на основаніи свидътельства и авторитета людей стороннихъ, какъ вообще пріобрѣтаются познанія историческія, иногда географическія и вообще познанія о такихъ предметахъ, которыхъ мы сами не видали, но о которыхъ извъстія намъ передаютъ другіе. Послёднимъ способомъ, очевидно, человъкъ можетъ усвоить себъ и тайны откровенія: непонимая непосредственно, что это, двиствительно, истины, однакожъ сознавая опредъленное содержаніе ихъ, онъ можетъ принять сій истины, на основании свидетельства объ нихъ и авторитета самаго Бога-открывающаго, который, какъ истиннѣйшій, никогда обмануть не можетъ. Одно только могъ бы противопоставить этому человъкъ, какъ и стараются противопоставить нёкоторые, когда бы онъ имълъ право сказать, что тайны откровенныя противорвчать его уму. Но этого никто изъ здравомыслящихъ сказать не можетъ: 1) тайна, по самому понятію объ ней, совершенно непостижима для нашего ума. превышаетъ его разумъніе; а чтобы утверждать о какой-либо мысли, что она, точно, противоръчитъ уму. мысль эту необходимо понять и уразумъть. Следовательно, о тайнѣ, пока она тайна, никто не въ правъ произнесть ничего опредбленнаго: ни того, что она сообразна съ умомъ, ни того, что она ему противорѣчнтъ; а утверждающій послёднее явно выражаеть твиъ, будто онъ постигъ тайну. 2) У насъ ръчь с тайнахъ истиннаго откровенія, которыя, предполагается, открываетъ человеку самъ Богъ, вместе съ другими постижимыми истинами, и открываеть такъ, чтобы человъкъ ясно убъдился. что къ нему въщаетъ самъ Богъ; а Богъ можетъ ли сообщить намъ чтолибо, противоръчащее нашему разуму, и человъкъ, убъанвшийся, что новестныя непостижимыя истины, точно, сообщиль ему самь Богь, можеть ли даже притти нь мысля, чтобы въ этихъ тайнахъ обрёдась каказ. либо несообразность съ началами разума и истины?

П.

#### нвовходимость откровения.

### § 26.

N 20. 935 семъ слотоитъ и откуда открывается ота не-обходимость?

Когда мы говоримъ о необходимости для человка сверхъестественнаго откровенія, мы выражаемъ этимъ, что онъ, въ настоящемъ своемъ состояния, одними своими естественными средствами, не можетъ ни правильно познать Бога, ни достойно чтить Его, ни вообще достигнуть всёхъ тёхъ цёлей, для которыхъ дана ему религія.

Эта недостаточность естественной религи в необходниость сверхъестественнаго откровенія для человъка открывается : 1) изъ того, что у народовъ, неозаренныхъ свётомъ сверхъестественнаго откровенія, религія всегда являлась и является въ самомъ жалкомъ состоянін; и 2) изъ того, что никакая философія и вообще никакая мудрость человѣческая не могла и не можеть извести людей изъ этого жалбаго состоянія, безъ сверхъестественнаго содбиствія Божія.

А. Состояние религи въ родъ человъчесномъ впъ Христіанства, какъ истиннаго откровенія.

§ 27.

Вогладъ на религію лонесскую.

/ Въ справедливости первой мысли убъдиться весьма

дегко, и противъ нее почти не возстаютъ сами противники сверхъестественнаго откровенія, натуралисты и раціоналисты. А потому, для подтвержденія ея, достаточно сдѣлать лишь общій взглядъ на религіи, существующія въ родѣ человѣческомъ, виѣ Христіанства, какъ истиннаго сверхъестественнаго откровенія, и вопервыхъ на религію языческую, а за тѣмъ уже на двѣ остальныя: ново-іудейскую и магометанскую.

Обращая вниманіе на внутреннее богопочтеніе языческихъ народовъ, мы видимъ, что ни одинъ изъ нихъ не имблъ и не имбетъ истиннаго ученія о Богб, чтобы надлежащимъ образомъ въровать въ Него, любить Его, надвяться на Него. Мысль о Богв единомъ. мелькающая у многихъ изъ нихъ, совершенно подавлена и обезображена различными върованіями въ боговъ многихъ; слава Бога нетленнаго и безконечнаго измѣнена въ подобів образа тлънна человљка и птицъ. н четвероного, и гадо, и вообще существъ и предметовъ ограниченныхъ (Рим. 1, 23); наконецъ, понятіе о Богъ всесвятомъ до крайности искажено върованіями въ боговъ и богинь съ такими нравственными недостатками и влодѣяніями, которыя унизительны были бы и для послёдняго изъ людей. Вообще язычники воздавали или воздаютъ Божеское почтение одни-свътиламъ небеснымъ : солицу, лунѣ, звѣздамъ и ихъ изображеніямъ (astrolatria или сабеизмъ); другіе боготворятъ землю, море, витры, источники, растенія и, въ частности. истукановъ, сдъланныхъ изъ дерева, камня и т. под. (фетишизмъ); третьи-животныхъ неразумныхъ: четвероногихъ, птицъ, рыбъ, насъкомыхъ, гадъ (zuolatria); четвертые----людей, отличившихся во время жизни силою, благоразуміемъ, благодѣяніями или злодѣяніями и т. п. (anthropolatria); пятые — злыхъ духовъ или демоновъ (daemonolatria); шестые-изображенія вещей отвлеченныхъ, какъ то: славы, счастія; золъ физическихъ: лихорадки и другихъ болѣзней, и золъ нравственныхъ:

безстыдства и под. (\*\*). Кратко, нельзя указать почти ни одной вещи ни въ мірѣ физическомъ, ни въ мірѣ нравственномъ, которой бы не боготворили язычники въ той или другой странѣ, въ то или другое время: они боготворили почти всѣхъ и все; не боготворили только, надлежащимъ образомъ, одного Бога истиниаго (\*\*).

Вићшшее богопочтеніе язычниковъ представляетъ такое же мрачное явленіе. Не упоминаемъ уже объ обрядахъ пустыхъ, суевѣрныхъ и безсмысленныхъ (каковы разныя гаданія по полету и крику птицъ, по снамъ, по дыму, по восковымъ фигурамъ, по внутренностямъ жертвенныхъ животныхъ и под., разныя прорицанія, исполненныя хитрости, обмана, двусмысленностей и проч.); а укажемъ только, съ одной стороны, на обряды крайне жестокіе и безчеловѣчные, съ другой—совершенно безстудные. Къ первымъ примадлежатъ: а) приношеніе людей въ жертву, употреблявшееся, по свидѣтельству достовѣрнѣйшихъ писате-

(\*) Върныя доказательства и подробнайшія описанія этого языческаго многобожія можно находить: 1) у писателей язычесинхъ: у Гомера въ его Иліадъ 1, 423, 609, 611; Геродота lib. 1, 131, 144; особенно у Шицерона — de natura Deorum I, 42; III, 15, 16, 23, 24; de legibus 11, 8; Quaest. Tuscul. 1, 12, 13; n Dannig-Histor. Natur. 111, 5; - 2) у Отцевъ церкви, напр., св. Аванасія: Христ. чтен. 1837, IV, 3, и св. Григорія Богослова: Твор. св. отцевъ въ руск. перев. 1844. 1. стр. 15 и 30-32, и мвогихъ другихъ; 3) у новыхъ писателей, нарочито занимавщихся этимъ предметомъ, на-, примвръ: въ Храмь древности, содержащемь въ себъ: Взипетския, Греческихъ и Римскихъ боговъ имена, родословів, празднества и быеине при окыхъ обряды и проч. Москва 1784; у Рейнгарда-въ Abriss der Geschichte der Enstehung und Ausbildung der religiösen ideen, и въ разныхъ описавіяхъ новъйшихъ путешествій между язычвивамы, каково — Путешестейе сокруга сельта Жака Араго, пер. Корсаковымъ. С. П. Б. 1844. См. т. 1, стр. 158; т. 2, стр. 218 и др.

(\*\*) Длянн Вйшіе списки языческихъ божествъ можно вилѣть у блаж. Августина: lib. IV de Civit. Dei, сар. 8 — списовъ, извлеченный изъ сочиненій Варрона, и тойже книги сар. 11, 16, 21, списки, составленные самимъ Августиномъ; также у Арнобія—adversus Gentes lib. IV, рад. 128 et sequ.

лей, у многихъ народовъ языческаго міра (со временъ незапамятныхъ, хотя и не въ одинаковой степени, именно: у Сирійцевъ, Финикіянъ, Арабовъ, Египтянъ, Кареагенянъ и другихъ народовъ Африки; у Индійцевъ, Персовъ и прочихъ народовъ Азін; у Фракійцевъ, древнихъ Скиеовъ, Грековъ, Римлянъ, Галловъ, Британцевъ, Германцевъ и прочихъ обитателей Европы (\*\*); у Мексиканцевъ и другихъ народовъ Америки (\*); б) добровольныя самобичеванія жрецовъ въ честь некоторыхъ божествъ, во дни ихъ празднествъ, какъ постували, на-пр., жрецы Ваала, которые, по свидѣтельству Св. Писанія, крояхуся по обычаю своему ножами, и мпози бишася бичли, до пролитія крове своея (3 Цар. 18,28); жрецы Изиса, по свидетельству Геродота, жрецы Беллоны, по словамъ Лампридія и Лукана, особенно же жрецы Цибелы, по ръзкому описанию Сенеки, сохраненному блаж. Августиномъ (\*\*); в) такія же добровольныя самобичеванія и простыхъ вѣрующихъ при нѣкоторыхъ религіозныхъ обрядахъ: на-примъръ, въ Индіи еще нынъ одни глубоко ранятъ свои ноги и руки, другіе разрѣзываютъ языкъ въ нѣсколькихъ мѣстахъ, третьи припускаютъ къ ранамъ своимъ змѣй, и въ такомъ видѣ слѣдуютъ за процессіями и под. (<sup>70</sup>); г) свченія малыхъ детей, употреблявшіяся въ Спартѣ, въ честь Діаны, на ея жертвенникахъ, и притомъ съ такою жестокостію, что многіе изъ этихъ несчастныхъ, какъ пишетъ очевидецъ — Плутархъ, здъсь

(\*7) Въ нодтверждение всего этого приводить свидѣтельства Порферій въ своемъ сочинения: Περί 'Αποχής, lib. 11. SS 27, 34, 35 et 36, edit. Cantabrig. 1635. Въ частности о Галлахъ, Германцахъ и Британцахъ говорятъ Тацитъ — Annal. lib. XIV, сар. 3; Юлій Кесарь — de bello Gallico lib. VI, сар. 21.

(44) Ascota, Histor. Indic. lib. V, cap. 19 m Apyr.

(\*) Lucan. Pharsal. lib. 1, vers. 56, 57. Augustin. de Civ. Dei lib. VI. cap. 10.

(<sup>74</sup>) Ост-Ивлія: нравы, обычан и памятвяки, над. Семена в Стойковича, стр. 59. Москва 1846. же и умирали въ страданіяхъ ("); д) подобныя же бичеванія діввъ, употреблявшіяся во многихъ містакъ, Аркадін въ честь Діаны и Бахуса, и нербако оканчивавшіяся спертію тёхъ, кон подвергались такому истя-Занію (79); е) людобаство въ честь наоловъ, донынъ сохраняющееся у Сандвичанъ и многихъ другихъ диннихъ островитянъ (73); ж) сожигание живыхъ женъ съ мертвыми мужьями, какъ досель большею частію бываеть у Индійцевъ (74). Къ обряданъ безстуднымъ: относятся всё вакхадій, сатурналій, срамныя пляски и другія непотребства, въ честь Пана, Котиса, Венеры, Бахуса, Юноны, Адониса, Цибелы и проч.,--непотребства, въ которыхъ въ высшей степени проявлялись безстыдство, невоздержание, развратъ и многое другое, о: чемъ срамно есть и глаголати: и все это считалось нотолько позволительнымъ, но даже священнымъ; все: это совершалось во храмахъ, всенародно (").

Можно уже послѣ сего судить и о нравственномъ состояния язычниковъ (Рим. 1, 26—32). Здѣсь все содѣйствовало развитію нечестія: а)и боги, изъ которыхъ многіе были не что иное, какъ олицетворенныя страсти (на-примѣръ, Меркурій, Венера, даже Юпитеръ, и иоторые чѣмъ считались выше, по замѣчанію блаж.

(71) Плутархъ-въ жизни Ликурга.

(78) Potter's antiquities of Grece, vol. 1, p. 193.

(<sup>78</sup>) Путешествіе вокругь свѣта Жака Араго, перев. Корсаковынь т. 2. стр. 74 я друг. С. П. Б. 1844.

(<sup>74</sup>) Ост-Индія: вравы, обычан в памятники, изд. Семена и Стойковича. стр. 190—194.

(<sup>70</sup>) Strabo, lib. VIII, pag. 537 et 581 edit. Amstelod. 1707; Diogen. Laërt. lib. III, § 39. См. также — Tertull. Apolog. c. 14; Clem. Allex.—Cohort. ad gentes; Origen. contra Celsum. lib. V; Lactant.—de divin. Inst. lib. 1, de falsa relig.; Hug. Grot.— de verit. retig. Christ. lib. IV, c. 1 et seq; Montfaucon: L'antiquité expliquée et representée en figures, Paris 1719; De S-te (croix: Recherches historiques et critiques sur les mystères du paganisme, Paris 1784; o nawasto, pazznomentu u nadentu udosononsoncmea, o sadantazo u mespmeonpunouentazo, mep. co epail., Mockba 1792; o xpamazo, mpeuaxo, Gosoczymentu e nov. dpeenwar Sperces. C. II. E. 1815.

1

Августина, тёмъ, казалось, болёе заботились только о томъ, какъ бы превзойти другъ друга разными пороками ("), а отличаясь злодвяніями сами, естественно томуже поучали примъромъ своимъ и смертныхъ; б)) и законы, нередко позволявшие и одобрявшие ненависть ко врагамъ, презрѣніе къ бѣднымъ и несчастнымъ, воровство убіеніе дітей и престарізыять, разврать и аругіе пороки, — что остается у многихъ языческихъ народовъ и донынѣ (77); в))и священныя празднества, иеремоніи , обычаи, неръдко самыя капища съ студными изображеніями боговъ и ихъ непотребствъ ("); г) и общественныя увеселенія разнаго рода , особенно же театры и зрѣлища,)служившія публичными школами нечестія: (здѣсь нерѣдко выводились на позорище сами боги со всёми своими недостатками и безчинствами, и народъ съ удовольствіемъ осмѣивалъ тѣхъ, кому во храмахъ приносилъ жертвы ("). Словомъ, нравственная сторона человѣка всегда оставалась въ язычествѣ какбы забытою, пренебреженною : въ этомъ отношения религін предоставляли человѣка совершенно самому себь, требуя отъ него, для угожденія богамъ, лишь одного строгаго исполнения внѣшнихъ обрядовъ K жертвоприношеній (\*\*). Религіи эти не давали чело-

(76) De civitate Dei lib. VIII. cap. 2 et 4.

(<sup>77</sup>) См. въ Хр. чт. 1840, 11, стр. 312—318, а касательно древнихъ apud Cicer. de natura Deorum lib. 1, сар. 28; de legibus lib. III, сар. 8, et Euseb. Praepar. Evangel. lib. 1, сар. 4. рад. 11, 12, ed. Paris.

(78) Eusebius, Praepar. Evang. lib. 11. cap. 6. Augustin, de civit. Dei. lib. VII, cap. 21; Arnob, adversus Gentes 11b. V, p. 168, 169. Batav. 1651.

(<sup>79</sup>) Tertull.-Apolog. cap. 15. August.-de civit. Dei. lib. IV, cap. 26; lib. VI. cap. 8. Arnob.-advers. Gentes lib. VII, p. 238. Non alii dii ridentur in theatris, говорить блаж. Августань, quam qui adorantur in templis. nec aliis ludos exhiebetis, quam quibus immolatis.

(\*\*) Pers. Satyr. II, vers. 69 et sqq. Nihil ibi (in deorum cultu), говоритъ Лактанцій, disseritur, quod proficiat ad mores excolendos vitamque formandam, nec habet inquisitionem aliquam veritatis, sed въку ни правилъ, ни побуждений, ни средствъ, ни примъровъ для преспъяния во благочестии; напротивъ указывали и правила, и побуждения, и средства, и образцы для преспъяния въ нечестии.

Суетна попытка и вкоторых в ученых в доказать, будто язычество, особенно древнее, отнюдь не такъ грубо, какимъ представляется съ перваго раза, будто азычники невбрили во многихъ боговъ, а смотрели на нихъ и на ихъ истуканы, только какъ на разныя изображенія, видоизмѣненія, подобія единаго Бога истиннаго, и будто языческія мпеологіи и мистеріи скрывають подъ собою глубокій аллегорическій смысль, и выражають чистьйшія истины религія. Эта попытка не нова: къ ней прибъгали еще нъкоторые изъ древнихъ языческихъ философовъ, особенно въ первые вка Христіанства, когда, при распространеніи истинной религии, тёмъ яснёе обнаруживались всё нелёпости язычества. Но согласиться съ подобнымъ предположеніемъ никакъ нельзя : а) оно совершенно произвольно по своему началу: къ этой мысли, какъ доказалъ еще Евсевій, пришли ученые язычники уже въ поздибищее время (по явлении Христіанства), а прежде она была неизвъстна, — пришли вслъдствіе сознанія крайнихъ недостатковъ народной религіи и изъ ненохвальнаго, вынужденпаго желанія сколько-нибудь оправдать и поддержать ee ("); б) еще произвольние въ приложении : потому что аллегорический смыслъ этихъ мивовъ и мистерій никъмъ изъ древнихъ неопредбленъ, ни какимъ-либо основателемъ языческой религін въ извѣстной странѣ, ни какимъ-либо изъ верховныхъ жрецовъ, — а предоставляется опредѣлять его каждому ученому, по собственнымъ соображеніямъ:

tantum modo ritum colendi, qui non officio mentis, sed ministerio corporis constat. Inst. divin. lib. IV, c. 3, n. 1, 2, edit. Cellar.

(\*\*) Evseb.--Praepar. Euang. lib. 11, cap. 6, pag. 74, 75, Paris 1628. что же нев этого можеть вытти, кромѣ несогласія въ астолкованіяхъ? в) есть много мнологическихъ сказаній в мистерій, которыхъ никакъ нельзя объяснить въ какомъ-нибудь высокомъ, религіозномъ смысяб, каковы всѣ сказанія о похожденіяхъ боговъ и богинь. ахъ страстяхъ, порокахъ, злодбяніяхъ, всѣ безпутныя празднества и сатурнали въ честь Бахуса, Венеры, Адониса и проч.; г) самые языческіе писатели: Горацій (\*\*), Сенека (\*\*), Цицеронъ и другіе (\*\*) оставиля весьма многія свидфтельства, что язычники, въ буквальномъ смыслѣ, вѣрили во многихъ боговъ, и почитали за боговъ даже самые бевдушные истуканы; д) въ св. Писаніи, свид втельство котораго, въ настоящемъ случай, должно имъть для всякаго полную важность, уже какъ свидетельство несомиенной древности, встречаются многочисленныя изречения, представляются и саные примъры въ подтверждение того, что какъ до пришествія Спасителя, такъ и по пришествіи Его, язычники въровали, точно, во многихъ боговъ (Іуд. 5, 8. Ис. 44, 12 — 20. Іер. 2, 27. Дан. 14. Гал. 4, 8. Дѣян. 14. 11-18); е) древніе Христіанскіе пастыря, изъ которыхъ многіе до обращенія въ Христіанство были сами язычниками, и притомъ язычниками учеными, а послѣ до конца жизни занимались обличениемъ языческихъ суевѣрій, и, слѣдовательно, могли изучить языческое богословіе гораздо лучше, чёмъ нынёшніе изслёдователи, — всё эти пастыри во всеуслышание

(\*\*) Горацій, въ кн 1. cat. 8 пишетъ:

Olim truncus eram ficulnus, inutile lignum; Cum faber, incertus scamnum faceretne Priapum, Maluit esse Deum: Deus inde ego.

(\*3) Сенека говорить о язычникахъ: simulacra deorum venerantur, illis supplicant genu posito, illa adorant, illis per totum assident diem aut adstant, illis stipem iaciunt, victimas cedunt et caet. Vid. apud Lactantium lib. 11, cap. 2.

(\*\*) Рядъ свидътельствъ языческихъ объ втоить см. у Бержьера – Dictionaire de Theologie, подъ словани: idole, idolatre, idolatrie проповвания, что язычники не ведають Бога единаго, а въруютъ въ боговъ многихъ и покланяются идоламъ; подробно опровергали попытки тъхъ, которые хотбли защитить язычество аллегорическими истолкованіями, и свидітельствовали, что имъ самимъ. по собственному опыту, очень хорошо извѣстны и сущность и все ничтожное значение языческих имистерій (\*\*); ж) вообще изъ безчисленнаго множества язычниковъ, обращавшихся ко Христу въ началѣ Христіанства, изъ которыхъ, безспорно, весьма многіе были посвящены прежде во всѣ таинства язычества, не являлось ни одного, который бы откровенно исповъдалъ, что таинства языческія скрывають подъ собою глубокія истины религіи, согласныя съ откровеніемъ; нанротивъ всѣ говорили объ этихъ мистеріяхъ съ какимъто омерзениемъ, какъ о предметахъ нечистыхъ и нечестивыкъ; з) еслибы даже и допустить, что ийкоторые языческіе мноы, дойствительно, имбли высшій, таннственный смысль : то , безъ всякаго сомньнія, этоть смыслъ знали весьма немногіе; а весь народъ вовсе не зналь его, и всегда понималь свои религіозныя преданія о богахъ, свои обряды и празднества въ смыслъ простомъ, буквальномъ: какая же теперь польза изъ этого предиолагаемаго аллегорическаго смысла религіи языческой (\*\*)?

(\*) Изъ древнихъ пастмрей Христіанскихъ особенно замѣчательны въ этомъ отношеніи: а) Густинъ Философъ — Apolog. 1, сар. 9; 6) Таціанъ — Oratio ad Graecos сар: 9, 33 и 34; в) Тертулліанъ — Apolog. n. 13 et sequ.; г) Климентъ Александрійскій — Cebortatio ad gentes; д) Арнобій — adversus gentes; е) Евсевій — **Praeparatio Evangelica**, lib. 11, сар. 3 et caet.; ж) Августинъ — lib. de civit. Dei во многихъ мъстахъ; з) Лактанцій — Divin. Instit. lib. II, сар. 2 et 4.

(\*\*) Всъ вообще предположения защитниковъ язычества, появившахса въ новъйшее время, съ совершенною подробностию в непреоборимою силою опровергнуты въ нарочитовъ общириъйшевъ сочинения Доктора Леланда подъ заглавиевъ, во французсковъ переводъ: Nouvelle demonstration Evangelique, которое поятъщево въ

#### § 28.

Вылядь на религию ново-издейскую.

Подъ именемъ ново-іудейской религіи разумѣется не та религія, которая дана Израильтянамъ чрезъ Мочсея и Пророковъ, и которую исповѣдывали они до пришествія Мессіи, но та, которую измыслили они сами, уклонившись отъ истиннаго духа Мочсея и Пророковъ, и содержатъ нынѣ ("), уже по пришествіи обѣтованнаго Мессіи, ими непризнаннаго. Первая редигія есть истинно-богооткровенная и составляетъ одно съ Христіанскою, а потому и не подлежитъ здѣсь нашему разсмотрѣнію; послѣдняя, собственно мовоіудейская, какъ плодъ заблужденій естественнаго разума человѣческаго, можетъ быть названа видомъ естественной религіи въ смыслѣ подлежательномъ, и потому должна обратить здѣсь на себя наше вниманіе.

Но что сказать объ ней, кромѣ того, что она, аѣйствительно, есть плодъ самой крайней слѣпоты разума человѣческаго, и притомъ разума грубаго и напитаннаго предразсудками? Она изложена въ двухъ книгахъ, почитаемыхъ Іудеями за книги божественныя, въ Каббалѣ и Талмудѣ ("); но въ обѣихъ этихъ книгахъ на

VII том'в Demonstr. Evangel., изд. Аббатомъ Ла-М..., въ Париже, 1843. См. также слово: *Paganisme* въ словар'в Бержьера, особенно SS III, IV и VII.

(<sup>57</sup>) За исключеніемъ небольшой горсти Карамтов и Быблиетов, которые досел'в строго держатся одного Шисанія (ветхозавізнаго), и только ложно объясняють м'вста, относящіяся къ Мессіи. См. Еврейскія релизіозныя секты въ Россіи, Григорьева. С. п. б. 1847, стр. 11–48.

(\*\*) Каббала, по понятію Іудеевъ, есть кодексъ филесофскомистическихъ преданій, служащихъ дополненіемъ и объясненіемъ Закону, а Талиудъ-кодексъ преданій по-преимуществу историческихъ, обрядовыхъ и гражданскихъ, служащихъ такимъже дополненіемъ и поясненіемъ. Свъдънія о Каббалъ можно найти въ сочииеніи Развина Франка: La Kabbale, Paris 1863; а о Талиудъ и его

дяду съ истинами, заимствованными изъ Библин, столько стравностей. неденостей, противорбчий, что становится невероятнымъ, какъ могли люди выдумать подобныя вещи, и какъ могуть другіе признавать столь уродлявыя понятія за истины священныя и неопровержимыя, не отказавшись отъ здраваго смысла. Таковы, св теоретическомь отношения, сказанія: а) о ежелневныхъ занятіяхъ Бога (\*\*); б) о цёли, для которой созданъ міръ (\*\*); в) о Мессін и обстоятельствахъ Его пришествія ("); г) о воскресеній мертвыхъ (") и проч. Въ правственно. то --- таковы: а) основный законъ объ отношенін человѣка къ бляжнымъ: «всякое добро, которое законъ Мочсеевъ предписываетъ, и всякое зло, котовое онъ воспрещаетъ дълать ближнену, брату, товарищу, должно, объясняетъ Талмудъ, понимать только въ отношения къ Іудеямъ (\*\*); б) реглядъ на нрочіе народы : называя ихъ народами мечистыми и богопротивными, съ которыми Евреи не только не должны вступать ни въ какія родственныя связи, во

содержании у Драха: De l'harmonie entre l'Eglise et la Synagogue, Paris 1844, tom. 1, pag. 121-181: notice sur le Talmud.

(\*\*) «Deum dicunt quotidie tres horas legi halmudicae discendae impendere, et totidem cum pisce Levisthan ludere; quotidje ob excidium Solymae et templi lacrimarj, et Messiae venturo monstrosom convivium parare...et caet.». Подробиће см. apud Raym. Martinum— Pugio fidej adversus Mavros et Judaeos, part. III, dist. 3, cap. 22 Lips. 1687, m m. Xp. чт. 1834, 111, 283-309.

(\*\*) «Богъ создалъ свътъ единетвенно для того, чтобы вряложить къ дълу законъ обръзавія». Еерейск. секты св Россіи, Грягорьева, стр. 95.

(\*\*) Tenent aliqui, Messiam iam adveniese et vel in horto Edem capillis foeminae ligatum, vel Romae inter leprosos, donec ab Bila inavgoretor, vel in alio incerto loco morari... et caet. Buxtorf., de Synagog. Jud. 1, 50.

(\*\*) «Воскресеніе мертвыхъ можетъ нийть мисто только въ Палестиви: поэтому Госполь открываетъ подли могилъ Евреевъ, умершихъ въ плинения, длинныя пещеры, чрезъ которыя трупы ихъ и катятся, какъ бочки, въ святую землю. чтобы воспринять зайсь душу». Талиуд. Јерусал, тракт. Килачля.

(\*\*) Талыул., тракт. Баса-Меція.

 $\mathcal{O}_{L_{i}}^{(1)}$ 

не должны выть общения даже въ пиць и пити. особенно въ извёстные дян, талмудъ учитъ, что Еврей можеть безь гръха нарушать клятвы, даваемыя иновърду, можетъ обманывать его, притеснять, преслен довать и даже умерщвлять за его разновкріе, и что вообще всё эти иноверные народы, но пришествия Мессін, или истребятся совершенно, или будуть порабещены Іудеямъ, такъ что самые цари иновёрные савлаются слугами для послёдняго изъ чадъ Изранля (\*\*); в) ученіе о средствахъ къ оправданію: въ талиудъ нроповбдуется, что какъ грбхъ первородный, такъ и вообще всё грёхи могуть быть изглаждены и уничтожены чрезъ строгое исполнение всёхъ предписаний закона обрядоваго и проч. Вследствие этого Іуден исключительно преданы своимъ обрядамъ, такъ что, по выражению одного собственнаго ихъ ученаго, для Іудеевъ въра не существуетъ, а существуетъ только законъ, т. е. обрядовый (\*\*). Но надобно еще прибавить, какъ страненъ, мелоченъ, ничтожевъ въ своихъ ноисчислимыхъ предписаніяхъ и установленіяхъ этотъ законъ! На-примъръ, на основании одной заповъди Божіей: да не сотвориши всякаго дъла въ день субботный (Исх. 20, 10), теперь существуетъ 949 раввинскихъ учрежденій, изъ которыхъ одно «запрещаетъ Еврею даже илевать по воздуху въ субботу, потому что это дъйствіе похоже на въяніе неочвщенной ржи» (\*\*). На основания запрещения Божія не всть кваснаго въ Пасху (Исх. 12, 20) измышлено 265 постановленій, изъ которыхъ одно гласитъ, что еслибы 10,000 Евреевъ, въ день Пасхи, варили нищу въ водѣ, почерпнутой изъ одного колодца, въ которомъ вскорѣ послѣ того найденъ

(<sup>34</sup>) Moses Mendelson — Jerusalen, oder über religiöse Macht und Judentum. Ofen. 1819. s. 128.

(\*\*) См. предыдущее примъчание.

(\*\*) Хан Адаль — Авразия Ланижга, Вильво 1825: о ностановлевіяхъ субботнихъ § 15. стат. 1, цист. 30 на обор. какой-нибудь ячмень, то всё они обязаны приготовленную пищу, витсть съ посудою, сжечь или бросить въ рѣку. Объ однихъ запрещенныхъ яствахъ существуетъ слишкомъ 3,000 различныхъ постановлений : объ олноиъ обрядѣ умовенія рукъ-до ста, а о соленін мяса - до двухъ сотъ; есть даже опредвления касательно способа обрѣзыванія ногтей.... На основанія заповѣли Мохсея, запрещающей варить козленка въ молокв его матери (Исх. 23, 19; Втор. 14, 21), талмудисты запретили: а) варить въ молокѣ, какое-бы то ни было, мясо: б) употреблять даже сосудъ, въ которомъ изготовляется мясная пища, на изготовление въ немъ пишая молочной; и в) опредълнли принимать молочную пищу не ранбе, какъ по истечения шести часовъ послё принятія пищи мясной, а сію послёднюю послё молочной не ранве, какъ черезъ часъ. И пусть бы еще исполнение встать такихъ мелочей отдано было на произволъ каждаго; напротивъ, талмудъ всѣ обряды возводитъ въ догматы, и требуетъ самаго строгаго исполнения относящихся къ нимъ постановленій и правилъ (").

Сами, болёе разсудительные, Іуден сознаются (\*\*). что въ ихъ Талиудё и Каббалё много басней, которыя буквально взятыя, противорёчатъ и здравому смыслу, и самимъ себё, и совершенно не достойны ни Бога, ни человёка. Но чёмъ же думаютъ это оправдать? Тёмъ, будто эти басни надобно объяснять въ смыслё аллегорическомъ, духовномъ: вынужденная уловка, когда сказать ничего болёе не остается! И какой можетъ быть смыслъ аллегорическій, на-примёръ, въ представленныхъ нами узаконеніяхъ о яствахъ, субботё и нод.?

(\*\*) См. Вврейскія религіозн. секты въ Россіи, Григорьева, стр. 87—89, 116 и др.; также въ помянутой княгѣ Авраама Данимги.

(\*\*) На-примъръ, знаменитый Маймонилъ.

### § 29.

## Воглядь на религию магометанскую.

Въ религіи магометанской, изложенной въ алкоранѣ (\*\*), надобно различать двѣ стороны: во-первыхъ истины, заимствованныя изъ свящ. кингъ Ветхаго и Новаго Завѣта, каковы многія здравыя понятія о Богѣ и Его свойствахъ, объ ангелахъ, многія нравственныя предписанія и заповѣди, многія историческія сказанія,... что подтверждается частыми ссылками на эти книги самаго Магомета; и во-вторыхъ — все то, что заимствовано изъ другихъ источниковъ: частію изъ древней Аравійской религіи, частію изъ іудейскаго талмуда, а частію измышлено самимъ Магометомъ.

Перваго рода истины имѣютъ полное свое достоинство; но онѣ принадлежатъ Божественному откровенію, а не Магомету или алкорану. Алкорану же принадлежитъ только то, что здѣсь эти свѣтлыя истины смѣшаны нерѣдко съ такими заблужденіями и баснями, которыя почти совершенно затмѣваютъ ихъ и подавляютъ. Такъ, на-примѣръ, въ алкоранѣ говорится, будто Авраамъ и Изманлъ построили храмъ въ Меккѣ (сюр. II, ст. 121), будто въ жертву принесенъ былъ Измаилъ (сюр. XXXVIII, 188), будто Соломонъ сверженъ съ престола коварствомъ сатаны ( — 26), будто Дѣва Марія, Матерь Господа нашего Іисуса, была сестра Аарона, будто Іисусъ еще въ колыбели изрекъ о себѣ: «я рабъ Бога, Онъ далъ мнѣ книгу и поставилъ меня Пророкомъ» (сюр. XIX, 18) и том. под.

Чтоже касается всёхъ прочихъ частей Магоме-

(\*\*) Алкоранъ — книза чтекія, данная, по върованію Магометанъ, отъ самаго Бога, составленъ собственно преемникомъ Магомета Абубекеромъ изъ отрывковъ, оставшинъся отъ лжепророка, и состоитъ изъ 114 сюрк или главъ. изъ которыхъ каждая имветъ особое надписаніе. танскаго ученія, которыя заныствованы въ алкоранъ изъ источниковъ человѣческихъ, и потому относятся къ религіи естественной: то здѣсь встрѣчаемъ почти только одни заблужденія и часто нелѣпости.

Такъ, въ теоретической части утверждается: а) что все, происходящее въ мірь, подчинено безусловному предопредбленію Божію, и иначе происходить не можеть (сюр. XVII, 13; IX, 53); б) что, въ частности, и каждый человъкъ имъетъ свою неизбъжную, неотвратничю судьбу (сюр. XVII, 13), каждому предназначается извёстный образъ жизни и дбятельности доброй или злой, — чёмъ ясно подрывается всякая свобода и нравственность, и Богъ становится виновникомъ зда: в) что Богъ сотворилъ многихъ людей для геенны, и потому въ собственномъ смыслѣ есть деспотъ (сюр. VII. 180; XXXVII, 163; III, 189); г) что всеобщій сулъ при кончинѣ міра будетъ продолжаться 5000 лѣтъ; д) что вѣчное блаженство праведниковъ въ раю будетъ состоять въ самыхъ грубыхъ чувственныхъ удовольствіяхъ (сюр. II, 25; XXXVII, 41; LV, 45) и проч.

Въ практической части нагонетанская религія а) хотя нерёдно говорить о любви къ Богу; но эта любовь необходимо превращается въ рабскій страхъ н слёпую преданность судьбъ ; б) говоритъ также о любви къ ближнимъ, но число ближнихъ ограничиваетъ только одними правовбрными, т. е. магометанами, и притомъ друзьями; в) по отношению же къ иновърнымъ--заповѣдуетъ преслѣдовать ихъ и убивать за несогласие принять магометанство (сюр. XLVII, 4); г) по отношению ко врагамъ и оскорбителямъ-позволяетъ мщеніе и даже убійство (сюр. XLII, 38). Кром'в того A) позволяеть многоженство и наложничество (сюр. IV, 3; II, 224; XXXVI, 50); е) запрещаетъ всякое изслёдованіе въ дёлё религіи, подъ страхомъ смертной казни; ж) повелтваетъ распространять религию мечемъ и насиліенть (сюр. VIII, 4; IX, 13), и з) предписывая многочисленныя обрядовыя постановленія, какъ то: посты, омовенія, разные роды молитвы, путешествіе въ Мекку, воздержаніе отъ нѣкоторыхъ яствъ и питій и т. под., даетъ всѣмъ этимъ вещамъ такую цѣну, что отъ нихъ будтобы вполнѣ зависитъ вѣчное спасеніе человѣка. Неизбѣжнымъ плодомъ такого ученія выходитъ то, что вся нравственность мусульманина ограничивается строгимъ исполненіемъ однихъ внѣшнихъ постановленій, а на исправленіе сердца не обращается почти никакого фанальнія.

# Общіе выводы и соображенія.

<u>\$ 30</u>;

Такимъ образомъ даже бъглый взглядъ на религіозное состояніе людей, неозаренныхъ свётомъ Божественнаго откровенія, убъждаетъ насъ, что первобытная религія въ человическомъ роди находится ныши въ видѣ низвращенномъ ; ни у язычниковъ, ни у новыхъ Іудеевъ, ни у Магометанъ мы не встръчаемъ ни правильнаго богопознанія, ни правильнаго богопочтенія. А послѣ сего очень естественно, если такая религія вовсе не приводить людей и къ тъмъ высокимъ цёдямъ или слёдствіямъ, къ какимъ бы долженствовала приводить. Первая цёль и слёдствіе религіи, какъ мы вильли. есть таинственное единение человъка съ Богомъ: но это единение возможно только подъ условіемъ, со стороны человѣка, истинной вѣры въ Бога, истинной любви къ Богу и истинной надежды на Бога, которыя бы выражались притомъ въ достойномъ вибшнемъ богопочтении и благочестивой жизни. А у язычниковъ, новыхъ Іудеевъ и Магометанъ ничего этого ибтъ и быть не можетъ, по самому существу ихъ религіознаго ученія и всего устройства: какое же можетъ быть у этихъ людей и общение съ Богомъ? Кое общение свъту ко тымъ (2 Кор. 6, 14)? Вторая цъль и второе

слёдствіе религія есть слава Божія въ людяхъ; но Богъ можетъ прославляться въ людяхъ только чрезъ ихъ правильную втру въ Него, чрезъ ихъ правильное богопочтение, преимущественно же чрезъ ихъ благочестивую жизнь: и всёхъ этихъ условій не въ состояніи исполнить ни язычники, ни новые Тудеи, ни Магометане. Кто же станеть утверждать, чтобы могло святиться въ нихъ и имя Божіе? Наконецъ, послѣдняя цѣдь и слѣдствіе религіи есть счастіе и блаженство самаго человъка ; но когда и гдъ былъ счастливъ человъкъ . ра→ зумбется, неозаренный свбтомъ Божественнаго откровенія? Въ какое время и въ какой странв не жаловался онъ на свою судьбу, не чувствовалъ въ себъ, по-крайней-мъръ въ извъстныя минуты, горькаго томленія духа, изнурительной борьбы силь и страстей, не испытываль бъль и скорбей отъ своихъ ближнихъ. не подвергался многоразличнымъ бедствіямъ отъ самой внѣшней природы ? Исторія частныхъ лицъ, исторія цѣлыхъ царствъ и народовъ, исторія всего рода человъческаго совершенно подобны тому книжному свитку, видънному Пророкомъ Іезекінлемъ, въ которомъ вписано бяже рыдание, и жалость, и горе (les. 2, 10). Читая ее. невольно чувствуешь, что какбудто какая-то кара небесная, грозная, неотвратимая, тяготбеть надъ бълнымъ человъчествомъ.

Чтожъ значитъ это горестное соотояніе религіи въ человѣческомъ родѣ и самаго человѣка? Откуда оно? Всесовершенный, Всесвятый и Всеблагій, безъ сомнѣнія, не могъ создать человѣка столь несовершеннымъ, какбы для однихъ бѣдствій и страданій; Истинный и Вѣрный не могъ самъ отказаться отъ того союза, въ который благоволилъ въ началѣ призвать человѣка. Если союзъ нарушенъ: то нарушенъ человѣкомъ, который, какъ существо свободное-ограниченное, могъ сохранить этотъ союзъ, могъ ему и измѣнить, а за тѣмъ уже неизбѣжно притти къ настоящей своей участи. Священная исторія (Быт. гл. 3) и преданія всёхъ народовъ (\*\*\*), дёйствительно, и свидётельствуютъ, что человѣкъ самъ нарушилъ завётъ Божій еще въ началѣ, прогиѣвалъ своего Создателя, и содѣлался несчастнымъ.

Теперь намъ слѣдуетъ показать справедливость и втораго нашего положенія, которое всѣми мѣрами стараются отвергнуть натуралисты, именно того, что---

Б. Никакая мудрость человъческая не можеть извести людей игь ихъ жалкаго, въ религіозкомь отношеніи, состоянія, бегь сверхъестественкаго содъйствія Божія.

#### § 31.

Что для отого требуется?

85

Требуется: 1) просвётить родъ человёческій свётомъ истиннаго религіознаго ученія: здёсь начало къ спасительной перемёнё; 2) примирить людей съ Богомъ, котораго они безконечно оскорбили своимъ отпаденіемъ отъ Его первобытнаго завёта, и такимъ образомъ возстановить завётъ сей: здёсь средоточіе спасительной перемёны; 3) наконецъ, исправить человёческую нравственность, изъ худыхъ и развращенныхъ содёлать людей добрыми и святыми: здёсь окончаніе спасительной перемёны. По исполненіи всёхъ этихъ трехъ условій человёкъ снова войдетъ въ таинственное единеніе и общеніе съ Богомъ, для славы Божіей и собственнаго блаженства. Но сего-то и не въ состоянім сдёлать человёкъ собственными силами.

(100) Moeurs et institutions des peuples de l'Inde par Dubois, tom. 11, c. 12; tom. III, c. 6. Vues des Cordillières et c. par M. de Humboldt, tom. 1, p. 235; Memoires, concernant les Chinois, tom. 1, p. 106 m 107; Zendavesta, edita a Kleukero, tom. 1, pag. 25 et III, pag. 84. По сознанію самаго Волтера, паденіе челов'яка есть основаніе богословія вс'яхъ почти древнихъ народовъ (Vid. Philos. de l'histoire chap. 17).

### § 32.

ЭСе можеть мудрость селовіъсская просвітить людей світомь истиннаго религіовного усенія.

Не могла и не можетъ человъческая мудрость просвётить людей свётомъ истиннаго религіознаго ученія. Во-первыхъ — потому, что она сама никогда не знала вполнѣ, и не можетъ вполнѣ узнать когда-либо, сего ученія. Главные предметы его: Богъ, назначеніе человѣка, безсмертіе души, происхожденіе нравственнаго зла и под.-суть предметы сверхъопытные и, слёдовательно, въ настоящемъ нашемъ состоянии непосредственно недоступные нашему уму и зримые нами только отчасти, якоже зерцаломъ въ гаданіи (1 Кор. 13, 12); а въ такомъ случат безошибочныхъ, неопровержимыхъ познаній для человѣка быть не можетъ, хотя мы отнюдь не отвергаемъ, твердо держась Слова Божія (Двян. 14, 17. Рим. 1, 20) и всеобщаго опыта, что въ нѣкоторой степени человъкъ можетъ познавать и эти высочайшіе предметы. Посему-то всѣ даже лучшіе философы, какъ древніе, такъ и новые, не были чужды заблужденій касательно истинъ религіи, и заблужденій нерѣдко весьма грубыхъ и опасныхъ (""). Нѣкоторые изъ этихъ мудрецовъ сами открыто исповѣды-

(\*\*\*) «Не остаюсь ни одной нелёпости, сказалъ Цицеронъ, которой бы уже не училъ какой либо онлосооъ» (lib. ll. Divin). Въ частности, на-примъръ, Сократъ и Платонъ, въруя въ единато верховнаго Бога, допускали и боговъ нисшихъ, учили свято чтить боговъ отечественныхъ и не намънять народной религи; первый сомнъвался въ безсмертіи души; послъдній искажалъ сію важную истину ученіемъ о переседения душъ, зло производилъ отъ матеріи и проч.; Аристотель такъ не ясно говоритъ о Богъ, что многими сочтенъ за безбожника, допускалъ вѣчность матеріи, промыслъ Божій ограничивалъ одними небесами, сомнъвался въ безсмертіи души и проч.; Зенонъ подчинялъ Бога и человъка судьбѣ; Цицеронъ допускалъ многихъ боговъ, колебался на счетъ безсмертіи души, и вмъстъ съ Эпиктетомъ признавалъ нужнымъ чтить боговъ отечественныхъ. Въ числѣ новыхъ онлософовъ вотрѣчаемъ в мавали слабость человѣческаго ума въ отношеніи къ предметамъ божественнымъ и даже потребность въ небесной помощи (<sup>109</sup>). Во-еторыхъ, потому что, вслѣдствіе недоступности и непостижимости для ума главныхъ предметовъ религіознаго ученія, сами философы не могли и не могутъ быть несомнѣнно убѣждены въ истинности своихъ религіозныхъ понятій, хотя бы понятія эти иногда были дѣйствительно истинны (<sup>103</sup>): а безъ убѣжденія въ своихъ мысляхъ что можно сдѣлать для ихъ распространенія? Въ-третьихъ, потому что у философовъ не достало бы для сего надлежащей рѣшимости и самоотверженія даже въ томъ случаѣ, еслибы они и были убѣждены въ своихъ ре-

теріалистовъ, и атенстовъ, и пантенстовъ, и скептиковъ, которые всѣ, хотя и не одинаковымъ образомъ, подрываютъ самыя основы религія. Не считаемъ нужнымъ упоминать самыхъ именъ этихъ Философовъ и подробно показывать ихъ заблужденія: для знакомыхъ съ исторіею Философія это совершенно извѣство, а незнакомыятъ можно посовѣтовать прочитать какую-либо исторію подобнаго рода, и они епытно убѣдятся, до какой степени — глаголющиеся бытю мудри объюродъща (Римл. 1, 22). Должно наконецъ замѣтить, что какъ языческіе философы, жившіе въ первыя времена христіанства, все лучшее въ ихъ системахъ, главнымъ образомъ, позаниствовали отъ Христіанъ (v. dissert. de stulio Ethnicorum Christianos imitandi, а Mosheim. Helmstad. 1729), такъ и новые христіансије мыслители, по собственному сознавно нѣкоторыхъ (Лейбница, Вольфа н др.), лучшими свонии мыслями одолжены св. Писанію.

(<sup>108</sup>) Какъ-то: Мелессъ Самосскій (apud Diogen. Laërt. lib. IX, § 24), Сократъ (v. Xenoph. memorab. lib. IV, et Platon. dialog. «Alcibiades»), Платонъ (in Epimenide), Циперонъ, который говорятъ, (Quaest. Tuscul. lib. III): ex philosophis nonne optimus et gravissimus quisque confitetur, multa se ignorare. Ямвлихъ (in vita Pythagorae. cap. 28), у котораго читаемъ: quae Deo grata sont, scire difficile est, nisi quis vel Deum ipsum, vel eum, qui Deum audit, audiverit, и др.

(103) Сознавались и въ этомъ нѣкоторые Философы. Нагит sententiarum quae vera sit, говорилъ Цицеронъ, перебравши разныя мнѣнія мыслителей о душѣ человѣческой, Deus aliquis viderit, quae verisimillima, magna quaestio est (Tuscul. Quaest. lib. 1, § 23); тоже говоритъ онъ касательно нашихъ познаній о Богѣ (lib. 1 de natur. Deor.) и о безсмертіи души (Tuscul. Quaest. lib. 1, с. 11); о послѣдней истинѣ подобное говоритъ и Сенека (Epist. 102).

лигіозныхъ теоріяхъ: для того, чтобы проновёдать дюаять новую религію и заставить ихъ отказаться отъ суевбрія предковъ, нужно рбшиться на величайшіе труды и пожертвованія, можеть быть, на пожертвованіе самою жизнію, какъ и ноказала исторія распространенія въ родѣ человѣческомъ Христіанской религін: кто же къ симъ доволенъ (2 Кор. 2, 16)? Мы знаемъ не одного изъ древнихъ мудрецовъ, которые въ тишинъ своего кабинета дерэко смёялись надъ суевёріями толпы, и говорили о Богљ; но когда приходило дѣло-высказать свое мибліе публично, начинали съ мнимымъ убъждениемъ говорить о богахъ и проповъдывать, что надобно покланяться бездушнымъ истуканамъ, надобно приносить имъ жертвы, надобно свято соблюдать всѣ религіозныя преданія предковъ. Пивагоръ (104) и Платонъ (108), вольнодумецъ Котта (100) и Цицеронъ (107), Эпиктеть (104) и Маркъ Антонинъ (109)-всѣ преясно высказывали эту послёднюю мысль и старались ее доказать, Цицеронъ утверждалъ даже, что поступать таa кимъ образомъ повелѣваетъ сама мудрость (110). Въчетвертыхь, -по причинъ великаго разногласія философовь и цёлыхъ философскихъ школъ, какъ во всемъ, такъ особенно въ ихъ религіозныхъ ученіяхъ. Знаюшему исторію философіи извѣстно, что эти разногласія никогда не прекращались отъ перваго философа древ-

(104) 'А Эачатоис цён прыта Эгойс, ноць со длаженая, тіца, гласить первый изь такъ-называемыхъ золотыхъ стиховъ Пивагора.

(100) Plato, Oper. pag. 700-702, edit. Ficin. Lugnun. 1590.

(\*\*\*) Ego vero, говорить онъ, eas (вѣрованія предковъ), scmper defendam semperque defendi : nec me ex ea opinione, quam a maioribus accepi, de cultu deorum immortalium, ullius unquam oratio; aut docti aut indocti, movebit. Apud Ciceron. — de natura Deorum lib. 111, cap. 2, pag. 266.

(107) Cicero, de Legibus - lib. II, cap. 8, pag. 100.

(108) Epictet. Enchiridion cap. 31.

(100) Ammian. Marcell. lib. XXV, pag. 427, Paris 1681.

(<sup>110</sup>) Maiorum instituta tueri sacris caeremoniisque retinendis sapientis est. Cicero, de Divinat. lib. II, cap. 72.

ности до философовъ дней нашихъ, и что очень нерѣдко и въ древнія и въ новыя времена принимаемое одними мыслителями за несомитную истину у другихъ считалось за совершенную ложь (""). Должно присовокупить, что этимъ разногласіямъ никогда и конца быть не можетъ: а) частію по свойству ума человѣческаго: умъ и каждаго человѣка въ отдѣльности, соотвѣтственно разнымъ степенямъ и обстоятельствамъ своего развитія, весьма часто меняеть свои мысли объ однихъ и тѣхъ же предметахъ, и противорѣчитъ самому себь. — тъмъ неизбъжнъе это между умами лицъ различныхъ между собою и по естественнымъ свойствамъ. и по воспитанию, и по многимъ другимъ обстоятельствамъ; б) еще болбе- потому, что въ области философіи нѣтъ такого судилища, гдѣ бы окончательно могли быть рѣшаемы споры мыслителей, и приговоръ котораго былъ бы всёми уважаемъ, какъ неоспоримоистинный и неизмѣнный; а еще болѣе --- в) по свойству самолюбія челов'вческаго, самолюбія людей ученыхъ, самаго сильнаго и раздражительнѣйшаго изъ всёхъ видовъ самолюбія. При такомъ положении дёла, что могутъ сдѣлать философы, еслибы даже они рѣшились на всѣ пожертвованія, для сообщенія человѣческому роду своей философской религия? Что созидали бы одни, то разрушали бы другіе; и люди не знали бы, кому изъ нихъ слёдовать, а всмотрёвшись въ ихъ разнорѣчія, конечно, никому бы не послѣдовали. Одно это препятствіе, при удаленіи всѣхъ прочихъ, содблало бы невозможнымъ всякій успбхъ въ

(<sup>111</sup>) Весьма хорошо отозвался объ этомъ еще Лактаний (Divin. Instit. lib. 7): Facile est docere pene universam veritatem per philosophos et sectas esse divisam..., nullamque sectam fuisse tam deviam, nec philosophorum quemquam tam inanem, qui non viderit aliquid ex vero. Sed dum contradicendi studio insaniunt, dum sua etiam falsa defendunt, aliorum etiam vera subvertunt, non tantum elapsa illis veritas est, quam se quaerere simulabant, sed ipsi etiam polissimum suo vitio perdiderunt.

предпріятів мудрецовъ. Наконець, послёдняя причина явной суетности подобной попытки есть недостатокъ авторитета у философовъ для сообщенія людямъ своихъ религіозныхъ понятій (""): отнять у народовъ прежнія върованія отеческія, стародавнія, на которыя они привыкли смотрёть, какъ на произшедшія отъ самаго Бога, и вложить въ ихъ умы и сердца новыя убъжденія, которыя имъ внушаетъ простой человъкъ, во всемъ имъ подобный, -- это совершенно невозможно. «Приближаются иногда къ истинѣ и философы, говорить Лактанцій, но ихъ ученія не имѣютъ никакого веса : потому что проистекають отъ человека, и не запечатлѣны высшимъ авторитетомъ, т. е. авторитетомъ Божінмъ; никто въ нихъ не вбруетъ: ибо всякъ чувствуеть, что учащій такой же челов'якь, какъ и слушающій» (""). Посему, еслибы философы и сами знали истинное религіозное ученіе, и, будучи глубоко убъждены въ немъ, ръшились передать свои знанія другимъ; еслибы, рёшившись, они дёйствовали единодушно: и въ такомъ случат они не имъли бы въ своемъ предпріятія ни малбйшаго успѣха. 🔅

§ 33.

ЭСе можеть мудрость есловныеская примирить людей съ Богомь.

Не могла также и не можетъ никакая мудрость человъческая обръсти истинное средство для удовле-

(<sup>113</sup>) Religio vera sine quodam gravi auctoritatis imperio iniri / recte nullo pacto potest, замъчаетъ блаж. Августинъ, lib. de utilit. credendi cap. 9.

(<sup>113</sup>) Nihil ponderis habent ista praecepta, quia sunt humana, et auctoritate maiori, id est, divina, illa carent. Nemo igitur credit, quia tam se hominem putat esse. qui audit, quam est ille, qui praecipit. Lactant. Divin. Instit. lib. III, cap. 27. Какъ мало выбля авторитета въ глазахъ народа древніе Философы, ясно говоритъ Цицеровъ — Tuscul. Quaest. lib. 1, с. 1, et lib. V, cap. 2.

творенія правдѣ Божіей за наши грѣхи, для примиренія человѣка съ Богомъ. лля возстановленія союза между ними. Безразсудно, конечно, было мивние твхъ. кои думали очистить себя предъ Богомъ отъ сквериъ грбховныхъ посредствомъ телесныхъ омовеній (""): это средство осмѣивали сами язычники (\*\*\*). Безразсудна была и всеобщая увъренность язычниковъ, будто Божество, раздраженное грѣхами человѣческими, умилостивляется посредствомъ приношеній, особенно же посредствомъ жертвенныхъ животныхъ: не много требуется для того, чтобы сознать справедливость словь великаго Апостола: не возможно крови юнчей и козлей отпущати грљхи (Евр. 10, 4),---какъ это чувствовали и здравомыслящіе язычники (""). Если жертвы Евреевъ имѣли свою силу и значеніе: то это потому, что жертвы сін были прообразами всемірной Жертвы, принесенной на голгоећ ("). Неосновательно, наконецъ, и учение натуралистовъ (116), утверждающихъ, что для примиренія человёка съ Богонъ достаточны одно истиниое раскаяніе человѣка во грѣхахъ и исправленіе жизни, безъ всякихъ стороннихъ пособій. Покаяніе никогда не уничтожитъ грѣховъ, нами уже содѣланныхъ, и не изгладитъ следствій, оставленныхъ ими въ нашей природѣ; а въ этомъ видѣ мы, по прежнему, останемся естествомъ чадами гнизва Божія (Еф. 2, 3): грѣхъ всегда, и во всемъ противенъ и оскорбителенъ Существу святвишему и правосуднвишему. Исправление жизни и наши добрыя дела отнюдь не могутъ быть заменою и вознагражденіемъ предъ судомъ вѣчной Правды за наши прежніе проступки: ибо эти добрыя дѣла, которыя мы начали, положимъ, совершать съ извъстнаго времени,

- (114) Apud Sophoclem-Ajax flagel. vers. 665.
- (118) Euripides apud Stobaeum-serm. 4; Ovid. fast. 245.
- (116) Cicero de Legibus lib. II, c. 9.
- (117) Augustin. Contra Faustum lib. 20.
- (\*\*\*) Канта и другихъ.

должны отвѣчать сами за себя : это нашъ долгъ ; а прежнія наши повинности останутся повинностями (""). Но, главное, возможно ли это исправленіе жизни, это иравственное перерожденіе для падшаго человѣка, предоставленнаго собственнымъ силамъ?...

#### § 34.

## ЭСеможеть мудрость сельвныеськая исправить селовысескую правственность.

/ Если мудрость человѣческая не могла и не можетъ просвѣтить людей свѣтомъ истиннаго Боговѣдѣнія, не могла и не можетъ обрѣсти средства для примиренія человѣка съ Богомъ: тѣмъ болѣе, или, по-крайней-мврѣ, отнюдь не менте она безсильна исправить правственное состояние человѣческаго рода. Первое условие для этого исправленія, безъ сомньнія, то, чтобы познать правственный законъ, и правильно изъяснить его людямъ,--условіе, по видимому, очень не трудное: ибо нравственный законъ глубоко напечатлёнъ въ нашей совести и такъ близокъ нашему сердцу, такъ внятенъ здравому уму. Однакожъ, по свидвтельству въковыхъ опытовъ, въ истолкование этого закона и въ примънении его къчастнымъ случаямъ жизни, даже лучшіе мыслители подвергались большимъ погрънностямъ. /На ряду съ прекрасными правственными правилами, которыя мелькають и въ древнихъ и особенно въ новыхъ философскихъ нравоученіяхъ, какъ часто встрѣчаешь правила, совершенно ложныя и опасныя для вравственности!... (\*\*\*). Вторее условіе-витьсть съ закономъ дать людямъ

(119) См. статью : Критика Кантовой релизии въ предплажь чистаго разума, напечатанную въ Жур. М. Н. Просв.

(\*\*\*) Вибсто того, чтобы подробно исчислять погрёшности разныхъ философскихъ правоученій, вспомнимъ замѣчательный отзывъ объ нихъ Канта, который, разсмотрёвши самыя начала ихъ, въ своей Критикъ практическаго разума, назвалъ эти начала правственности (самыя начала!...)-безиравственными.

и достаточныя побужденія къ исполненію закона, которыя бы могли отвлечь человыка отъ прежнихъ пороковъ, удержали отъ новыхъ, и заставили полюбить аобродитель. Но подобныхъ побуждений не обристи нашему уму, предоставленному однимъ собственнымъ соображеніямъ: чбо на что для этой цёли онъ можетъ указать намъ ? На высокое сознание нравственнаго долга, на превосходство добродътели и низость порока, на голосъ совѣсти, награждающей за добродѣтели и карающей за беззаконія ? Всѣ эти благороднѣйшія побужденія не могутъ имѣть почти никакого вліянія на большую часть людей, погруженныхъ въ чувственность и водящихся страстями, прежде нежели эти люди всправятся. Иля-укажеть на то, что добродътель есть върнъйшій путь къ счастію, а порокъ приводить къ гибельнымъ следствіямъ? Но этой неоспоримой истине не часто ли противорвчитъ положение двлъ человвческихъ?... Не видимъ ли мы на опытѣ, какъ невинные и добрые страждуть, а злодён торжествують и блаженствують? Откровевіе объяснило Христіанамъ эту загадку нашего бытія, и мы ею не смущаемся: а что сказалъ бы противъ нее умъ въ пользу проповѣдуемой имъ добродътели ?... Наконецъ должно помнить, что для исправленія человѣка недовольно только объяснить ему нравственныя заповёди, и указать достаточныя побужденія къ добродѣтели, —ему нужно еще дать для сего силы, которыхъ въ настоящемъ, поврежденномъ соетояніи своей природы, онъ не имбетъ (Рим. 7, 14). Мы не сами вносимъ въ себя гръхъ, мы раждаемся уже во грбхахъ и съ наклонностію къ нимъ, какъ свидетельствуетъ Слово Божіе (Пс. 50, 7), и какъ сознавали умититіе изъ язычниковъ (191). И эта наклонность

(121) ΠΙΑΤΟΒЪ (de leg. lib. IX) говорвть такъ: ῶ Θανμάσιε, δυχ ἀνθρώπινον σὲ κακὸν δυδὲ Θεῖον χινεῖ τονῦν ἐπὶ τὴν ἰεροσυλίαν προτρέπον ἰέναι; οἶσρος δὲ εστί τις εμφυόμενος ἐχ παλαιῶν κὰι раскрывается въ насъ прежде, нежели мы достнгаемъ до полнаго употребленія своей свободы, украпляется потомъ и возрастаетъ чрезъ каждое наше произвольное порочное диствіе. Сія-то наклонность, прирожденная нашему падшему естеству, усилившись отъ нашихъ личныхъ грѣховъ, и обратившись въ навыкъ, доводитъ насъ до того, что мы 🙀 въ состояніи бываемъ владеть собою: не было еще между людьми такого мудреца, который бы явился полнымъ господиномъ надъ самимъ собою, и исполнилъ на делѣ свои мудрыя правила; не было философа, у котораго жизнь не оказывалась бы нногда въ большомъ несогласін съ собственными устами и сердцемъ ('\*\*). Сія-то наклонность, по слову св. Апостола Павла, есть законь во удъль нашихъ, противу воюющь закону ума и плъняющь насъ законоль гръховнымь (Рим. 7, 23); она виною, что и самый законъ Божій, врачевство грѣха, становится для человѣка поводомъ ко грѣху (Рим. 7, 7—10). Самому человѣку никогда не исторгнуть изъ себя этой нравственной порчи (""): ибо для сего ему нужно было

άχαθάρτων τοῖς ἀνθρώποις ἀαδιχημάτων περιφερόμενος ἀαλιτηριώδης; Сенека (lib. 1, cap. 6 de clementia): peccavinus omnes, alii gravia, alii leviora; alii ex destinato, alii forte impulsi, aut aliena malitia ablati; alii in bonis consiliis parum fortiter stetimus, et innocentiam inviti ac renitentes perdidimus. Nec delinquimus tantum, sed usque ad extremum aevi delinquemus. Etiamsi quis tam bene purgavit animum, ut nibil obturbare eum amplius possit ac fallere, ad innocentiam tamen peccando pervenit, H Apyr.

(\*\*) Изв'ястенъ отзывъ Цицерона о древнихъ оплософахъ: Quotus enim quisque philosophorum invenitur, qui sit ita moratus, ita animo et vita constitutus, ut ratio postulat? Qui disciplinam suam non ostentationem scientime, sed legem vitae putet? Qui obtemperet ipse sibi, et decretis suis pareat? Videre licet alios tanta levitate et iactatione, ut iis fuerit non didicisse melius, alios pecuniae cupidos, gloriae nonnullos, multos libidinum servos, ut cum eorum vita mirabiliter pugnet oratio,—quod quidem mibi videtur esse turpissimum. Quaesi. Tuscul. IIb. II, cap. 4.

(133) Потому-то еще язычникъ-Антонинъ (lib. V de se ipso) утверждалъ, fieri non posse, ut homines tales efficias, quales habere cupis... бы, такъ сказать, пересоздать собственное существо, которое все проникнуто ядомъ грѣха (Еклл. 1, 15; Іерем. 13, 23).

Прямое слъдствіе изъ всъхъ представленныхъ соображеній о недостаточности естественной религіи-очевидно. Если эта религія оказывается въ самомъ плачевномъ видъ между людьми, невъдающими Божественнаго откровенія; если никто изъ людей не въ состоянія просвѣтить заблудшаго человѣчества свѣтомъ истиннаго религіознаго ученія, примирить гръшниковъ съ Богомъ, и исправить ихъ нравственность : то остается одно послѣднее средство -- желать и ожидать сверхъестественной помощи Божіей. И ее желаль, ее ожидаль во всв времена падшій родь человьческій: слъды этого ожиданія находять у древнихъ Египтянъ, Халдеевъ, Персовъ, Индійцевъ, Китайцевъ, Грековъ, Римлянъ, Кароагенянъ, Скиоовъ, Скандинавовъ, Германцевъ, Галловъ, Американцевъ и проч. (114). Она, дъйствительно, и подана намъ всемилосердымъ Господомъ въ Христіанскомъ откровеніи.

III.

#### признаки откровения.

#### **§ 35**.

ЭСеобандимость отиать привнановь, средства нь опредълснію ихъ и раздълсніе.

Th

#### Безъ признаковъ или характеристическихъ свойствъ

(134) См. 1) въ Хр. чт. 1839, III статью: было-ли и откуда происходило ожидание Спасителя у язычниковъ? и 2) Redemption du genre humain, annoncée par les traditions et les croyancées, гоligieuses, figurées par les sacrifices des tous les peuples, trad. de l'allemand de B. J. Schmidt par M. B. A. Henrion. Paris 1827. Это сочинение помъщено также въ XIII tom. — Demonstr. Evangeliques, Paris 1843. никакая вещь въ мірѣ существовать не можетъ, какъ вещь опредѣленная; равно не можетъ быть отличена нами отъ всѣхъ прочихъ вещей и познана: таковъ всеобщій законъ бытія и нашего познанія! Слѣдовательно, и сверхъестественное откровеніе Божіе, если оно даровано людямъ, должно имѣть свои существенные признаки, по которымъ бы могло существовать въ мірѣ, какъ нѣчто опредѣленное, могло быть узнано нами и отличено отъ всѣхъ откровепій ложныхъ.

Къ тому, чтобы судить о признакахъ сверхъестественнаго откровенія, мы имёемъ два средства: съ одной стороны, понятіе о существё откровенія, нами уже составленное: ибо, когда извѣстно существо вещи, легко гадать и о ея существенныхъ свойствахъ; а съ другой — образецъ дѣйствительно существующаго откровенія, т. е. Христіанскаго, которое отъ самаго Бога запечатлѣно всѣми отличительными чертами истинмаго откровенія, такъ-что намъ остается только отвлечь эти черты отъ Христіанства, обобщить и разсмотрѣть, какъ нѣчто отдѣльное.

При пособіи обоихъ этихъ средствъ, всѣ признаки Божественнаго откровенія, обыкновенио и весьма справедливо, раздѣляютъ на два рода: на признаки внутрепніе и на признаки внѣшніе.

А. Внутренніе признаки откровенія.

§ 36. Подравдъленіе нас**в**.

Внутренніе признаки заимствуются изъ самаго содержанія откровенія, и подраздѣляются на отрицательные, которые указываютъ, чего не можетъ имѣть истинное откровеніе, и положительные, обозначающіе напротивъ, что должно, или, по крайней мѣрѣ, можетъ имѣть оно.

#### **§ 37**.

# Признани отрицательные.

Изъ понятія объ откровеніи мы знаемъ, что оно сообщается самимъ Богомъ, сообщается человѣку и именно съ тою цѣлію, чтобы пособить ему въ дѣлѣ религіи. Слѣдовательно —

1) Быть не можетъ, чтобы истинное откровение содержало въ себъ какія-либо мысли, нельпыя и безразсудныя, противорѣчащія здравому человѣческому смыслу: такихъ понятій Богъ не можетъ дать, не переставая быть Богомъ, а человѣкъ не можетъ принять не переставая быть человѣкомъ. Въ частности а) быть не можетъ, чтобы истинное откровеніе пропов'ядывало какіе-либо догматы вѣры, на-пр., о Богѣ, Его отношенін къ міру и человѣку, ниспровергающіе коренныя истины ума, вложенныя въ него самою природою, т. е. самимъ Творцемъ; б) быть не можетъ, чтобы проповъдывало оно какіе-либо законы нравственности, гибельные для иравственности, и — в) предписывало постановленія, или внушало чувства, неблагопріятныя истинному счастію человѣка и цѣлыхъ обществъ : подобное откровение не только бы не служило для насъ пособиемъ въ дѣлѣ религіи, не содѣйствовало нашему преспѣянію въистинной вбрб, любви и надеждб и не приближало насъ къ вожделѣннѣйшей цѣли религіознаго союза съ Богомъ; напротивъ, еще болѣе препятствовало бы намъ стремиться къ этой цёли и удаляло бы отъ нея. По одному этому признаку уже легко судить, на-примѣръ, что ни язычество, ни новое-іудейство, ни магометанство не суть религи истинно-откровенныя: когда мы знаемъ, что первое проповѣдуетъ нелѣпое учение о многихъ богахъ; своимъ духомъ, а нерѣдко и ясными внушеніями подрываетъ чистую нравственность, и допускаетъ приношение въ жертву людей;

второе также не чуждо безразсуднаго ученія о Богѣ, всю нравственность думаетъ замѣинть одними обрядами, и внушаетъ какое-то преврёніе къ прочимъ народамъ; третье, наконецъ, проникнуто нелёнымъ ученіемъ о слёпой судьбѣ; столько же нелёнымъ ученіемъ о многоженствѣ, наложивчествѣ, чувственныхъ удовольствіяхъ за гробомъ; — чѣмъ неизбѣжно дается перевѣсъ плоти надъ духомъ и подрывается чистая иравственность, — и кромѣ того дышетъ слѣпымъ фанатвономъ, столько гибельнымъ для всѣхъ иновѣрцевъ.

2) Быть не можеть, чтобы истинное откровение, по способу свою изможения, было двусмысленно, загадочно, и вообще говорило такъ, какъ способны говорить тольжо хитрость и обманъ, а не истина. Ибо, очевидно, что и въ такомъ случав оно не можетъ происходить отъ Бога, не можетъ быть принято и усвоено человъкомъ, не можетъ соотвётствовать и цѣли откровения. Такъ, разсматривая изречения древнихъ языческихъ прорицалищъ, двусиыслешныя, вагадочимя или воосе неопредвленныя, невольно сознаещь, что это прорицалия ложныя, и но могли происходить отъ Бога.

a and an and the second of States and the second second second second second second second second second second

• 11 · · · · · · · · · · ·

# Гризнаћи положительные.

Напретить, естественно ожидать: а) что истинное откровение "Беже , сообразно съ самымъ существомъ своимъ ин цёлию, будетъ содержать св себа только чистёйшія и совершеннёйшія истины, относящіяся къ религіи; б) что въ числё этихъ истинъ однё, которыя прежде были извёстны людямъ, явятся въ лучшемъ свётѣ, а другія, прежде неизвёстныя, будутъ открыты вновь; и в) что, въ ряду вновь открытыхъ истинъ, однё будутъ постикныма дли разума человёче-

7

скаго, хотя до открытія были ему неизвістны, а другія останутся непостижнимыми и по открытів, и должны быть усвояемы имъ върою : ибо таковъ, какъ мы замётния въ своемъ мёстё, предметь религи и откдовенія, что тайны здёсь не только возможны, но и совершенно неизбъжны. Въ частности естественно ожидать, что a) догматы вёры въ истинномъ откровения будуть отличаться особенною глубиною и спасительностію, б) обътованія надежды — особенною высотою и духовностію, в) законы любви-особенною чистотою и животворностію, и г) все ученіе, какихъ бы предметовъ оно ни касалось, будетъ имъть осязательное превосходство предъ обыкновеннымъ ученіемъ человьческимъ.

Касательно способа изложенія истинь естественно ожидать, что въ откровение будетъ представлено все --а) съ такою ясностію, какая только возможна по свойству открываемыхъ предметовъ: этого требуетъ премудрость Бога, виновника откровенія ; б) съ такою приспособительностію къ понятіямъ человѣка, какая только можетъ быть допущена, безъ ущерба истини: этого требуетъ цёль откровенія; и в) такимъ тономъ. изъ котораго прямо видно было бы, что здесь вещаетъ Богъ. а не человѣкъ.... и под.

Впрочемъ надобно помнить, что опредѣлить съ совершенною точностію и подробностію, чего не должно. и что должно имѣть откровеніе, безъ сомнѣнія, нельзя : это зависитъ отъ воли Божіей. И потому мы старались указать только главнёйшія черты откровенія и признаки общіе, непосредственно очевидные изъ camaro nonstis o nent.

109

§ 39.

Docmouncmbo u znatenie bnympennuæs npusnakobs.

Относительно достоянства и значенія этихъ внутрен-

нихъ признаковъ справодливость требуетъ сказать, что, хотя они совершенно необходимы въ откровения, но один еще недостаточны для цёли, т. е. для рёшительнаго убъжденія насъ въ божественности его происхожденія. Они необходимы : потому что отсутствіе ихъ въ какой-либо религи, выдающей себя за откровение. было бы несомивннымъ свидетельствомъ, что это откровеніе ложное, ----какъ мы и замѣтили уже, разсматри-вая самые эти признаки порознь. Они одни недостаточны для цёли : потому что бытіе ихъ въ какой-либо религия аблало бы только вброятнымъ, что она есть откровение Божие, но еще не вполнѣ достовърнымъ; ручалось бы, что эта религія, какъ совершенно достойная Бога, могла произойти отъ Него, но еще не показывалобы, что она и действительно произошла отъ Бога. Какъ бы ни было превосходно учение извъстной религи во всёхъ отношеніяхъ, соотвётственно указаннымъ нами признакамъ; но при разсматривания его всегда будетъ оставаться вопросъ: почему же это превосходное учение надобно непремѣнно считать откровеніемъ Божінмъ, а не плодомъ какого-либо необыкновеннаго ума человеческаго, когда человический умъ въ состояни же понять и оцёнить это ученіе? Могло оно произойти отъ Бога, но могло произойти и отъ человкка; первое, можетъ быть, въроятите, но и только.... Слъдовательно, внутренніе признаки откровенія съ отрицательной стороны могуть имъть силу непререкаемости : по нимъ всегда можно узнать откровенія ложныя; но съ положительной-только снлу вброятности: по нимъ можно только гадать объ истинномъ откровения, а рёшительно узнать его еще нельзя. Кромѣ того, недостаточность однихъ внутреннихъ признаковъ и необходимость другихъ открывается еще изъ слёдующихъ соображений: а) откровеніе дается для всёхъ людей, --слёдовательно, должно быть принято всёми: но наибольшая часть рода человъческаго, по недостатку образованія, совершенно неспособна судить о достоянстве откровенные учения, чнобы по нему убъждачься въ божественности откровенной религи: б) сами люди обравованные, будучи ракличны въ степенятъ своего образования, руководясь разными началами, и всегда не чуждые какихълиба предразсудковъ , не все могутъ понять и опенны иревосходство откровенного ученія, и неизбъжно будуть разногласить между собою, колебаться, недоумавать, не имбя возможности сказать о немъ чтолибо непререкаемсе; в) но забудемь, что откровение, по самому существу своего предмета , можетъ выбть въ себъ тайны, т. е. истины совершенно непостижимыя для человеческого разума, но необходивыя въ авль откровенной религии какъ же онъ будетъ судить о божественномъ происхождении такияъ истинъ, по ихъ внутреннену достоинству?

Эту недостаточность внутреннихъ признаковъ отировенія, восполнять признаки внішніс.

1 100 110

a. . . . . .

1 :-

ra i ar

ана и бо овнышкіе признаки стпровенія.

. .

12.1

## **§ 40**.

# **§ 40**. Nodpasdranenie uxs.

Вибшніе признаки откровенія заимствуются, вонервыхъ, отъ характера тъхъ лицъ, которыя выдаютъ себя за проповедниковь истиннаго откровения, посланныль самные Вогонь, в отв способа распространения. проповблуемой ими религи, а во вторыхъ --- отъ не-которыхъ особенныхъ , сверяъестественныхъ событій, сопутствующихъ появлению или даже всему существованию откровения. Признаки перваго рода, сравнительно съ послёдними, могуть быть названы признаками естественными, а последние --- свержьестественны-MH. · . . . . 4 . 4

Digitized by Google

n - Chan sana a a astrona ann na chuir na chuirteachadh ann an stàrbhachteac Anns a' Chuirteachadh **Sana 441** ann an Chuirteachadh ann an ann an stàrbhachteac Topusnaku comcombennue. 2.4

Въ характеръ лиць, выдающихъ себя за пропови **дниковъ** откровения, непосредственно будтоби получениаго ими отъ Бога, сестественно искать такихъ ченть . которыя должны быть неотъемлемыми свойствами (всякант). Свидетеля истины: поо лица эти являются предъзнами, абйствительно, только свидетелями того, что они передають намъ. А потому, прежде всего, надобно смотрать: не обманываются ан эти свич дътели какъ-нибудь сами, — потомъ, не хотятъ ли они намбренно обнануть другихъ? И если окажется, а) что они находятся въ состояния санообольщения ; увлекаются мечтами своего разгоряченнаго воображенія и ивступленной фантазін, дынать фанатизмомъ. или лаже обнаруживають признаки умопом вшатели отва с въ такомъ: случав свидбтели сін не заслуживають никакой выры. Если окажется, б) что навывающіе себя восланниками Божіным водятся въ своикъ двиствияхъ нечистыми побуждениями, и стараясь, не видимому, объ исправлении религии, стремятся совсёмь но къ религіознымъ цёлямъ, а мъ цвлямь земный , полническимъ, и заботятся не о спасени ближнихъ, а только объ одной своей корыств. могуществе, славе и порочныхъ удовольствияхъ: въ такопъ случай опять мы не можемъ нийть вбры къ подобнымъ свидътелямъ. По одной этой чертъ справедянно узнають въ Магометь обманіцина и въ его религия н- ложное откровение. Если же наоборотъ - в) лица, проповъдующія какое-либо ученіе ва откровение Божіе, не только чужды всянаго само+ обольщения, напротивъ во всемъ обнаруживаютъ здравый смысль и свытлую разсудительность ; не только не стремятся, тайно или явно, къ какимъ-либо цълямъ

103

,

корыстнымъ, напротивъ отличаются высочайшимъ самоотверженіемъ и дышатъ одною любовію къ Богу и ближнимъ, забывая о себѣ: тогда невольно возникаетъ въ душѣ мысль, что здѣсь дѣйствуютъ, точно, не какiе-либо обманщики, и становится весьма вѣроятнымъ, что эти лица суть посланники Божіи, что они достойны были услышать непосредственно отъ Господа Его святую волю и содѣлаться органами Его откровенія для другихъ. Вѣроятность эта тѣмъ болѣе усиливается, чѣмъ чище и святѣе представляется ихъ нравственный характеръ, и чѣмъ болѣе оказывается иравственно-невозможнымъ съ ихъ стороны какойлибо обманъ.

Оть способа распространения Божественнаго откровенія естественно ожидать, что онъ вполив будеть достоинъ Бога, открывающаго свою волю, человёка, которому дается откровение, и самаго откровения. Hoceny : а) никакъ нельзя согласиться, чтобы. при распространении истиннаго откровения, были употреблены хитрость, обманъ и под.; чтобы здъсь могли дбиствовать золото, серебро, подкупъ, или были допущены мечь, принуждение, кровопролитие...; и потому, на-примъръ, магометанство, распространенное подобнымъ образомъ, по одной этой черть уже не заслуживаетъ имени откровения. Напротивъ, б) когда видимъ, что проповѣдники какой-либо ведигія. выдаваемой ими за откровение, не употребляютъ для распространения ея никакихъ другихъ средствъ, кромѣ самой проповѣди, стараются только просвѣтить умы и сердца своихъ слушателей словомъ истины, предоставляя каждому на выборъ-върнть проповъди или не върить; когда видимъ, что, не смотря на отсутствіе всякихъ другихъ пособій, одна эта проповѣдь, сама собою, привлекаетъ тысячи людей и распространяется повсюду съ изумительною быстротою: не скажетъ ли тогда намъ совъсть, что туть двиствуютъ не простые

люди, что ихъ образъ дъйствованія можетъ быть названъ достойнымъ и самаго Бога?

О сыль доказательности этихъ внёшнихъ признаковъ Божественнаго откровенія, которые мы назвали естественными, должно повторить тоже самое, что заиёчено выше о признакахъ внутреннихъ, т. е. что съ отрицательной стороны они имёютъ силу непререкаемости: по нимъ всегда можно узнать откровеніе ложное; а съ положительной — силу одной вёроятности: по нимъ можно только гадать, находить вёроятности: по нимъ можно только гадать, находить вёроятности: по нимъ можно только гадать, находить вёроятнымъ, что извёстное откровеніе есть истинное.... Впрочемъ, будучи присоединены къ признакамъ откровенія внутреннимъ, эти внёшніе признаки естественно возвынають стенень ихъ доказательности, усиливаютъ ихъ и подкрёпляютъ, и вмёстё дёлаютъ уже болёе вёроятнымъ Божественное происхожденіе какой-либо религіи, нежели одни признаки внутренніе.

Рѣшительными же, неоспоримыми доказательствами божественности какого-либо ученія являются такъназванные нами признаки откровенія сверхъестественные.

#### § 42.

Признаћи сверањестественные.

Здѣсь мы разумѣемъ двоякаго рода особенныя знаменія, которыми Богъ всегда благоволилъ окружать свое истинное откровеніе, именно: чудеса и пророчества.

#### **§ 43**.

а) Чудеса : насъ возможность, необаходимость въ 7 / отпровении и достовярность.

Чудеса — это событія въ природѣ или естествѣ (фіяк) сверхъестественныя, т. е. такія, которыя превышають силы и законы самой природы, а могуть быть совершаемы въ ней только, силою высочайщею, Божественною.

Сомивваться въ возножности чудесь ныть ни малийшаго разумнаго основания. Чудеса были бы невозможными только въ прехъ случаяхъ: когда бы существовали неододимыя препятствія къ этой возможновти и но слороны самихъ чилось (т. с. вы самомъ поняти объ нижъ), лин) со «стороцы природы " въ» которой должны «совершаться они, или, наконень, со стороны единственнаго Виновника ихъ-Бога. Но соостороны самихъ чудесъ такого препятствія ибть: въ понятія о уудесахъ, нами составленномъ, нельзя указать ин маньйшаго внутреняяго противоръчія, несообразности, Мы не говоримъ, будто чудеса суть действія сверхъястественнымя, превышающія силы и законы природы, и однакожъ совершаемыя этими самими силами и по этимъ самимъ законамъ: тогда было бы очевидное прогивораче въ поняти, и чудо было бы по существу своему невозможно. Но говоримъ. что это суть событья сверхъсственныя, совершаемыя силою сверхъестественною же; значить, въ дъйствіяхъ допускаемъ не болѣе, какъ сколько есть въ причинѣ, и . слёдовательно утверждаемъ совершенно возможное и физически и логически. Со стороны) природы препятствія также быть не можеть : природа находится въ безусловной зависимости отъ своего Творца. Отъ Него нолучила она известныя силы, известные законы ; но могла получить маругіе; еслибы Творцу угодно было даровать ихъ ей. Отъ Него получила она извъстное направление и течение всей своей жизни, извъстный образъ дѣятельности своихъ силъ и законовъ; по Его же воль, можетъ допустить въ себъ и всякую перемѣну: въ этомъ отношения, можно сказать, она совершенно безразлична.) Теперь, на-примъръ, солице и всъ тела небесныя, по даннымъ имъ отъ Бога силамъ и законамъ, движутся въ небесныхъ пространствахъ; но

всв эти тва могить и остановиться, если Вогъ захочеть остановить ихъ своене высочайшею свлою, какъ подчиненныя Ему безусловно: а это и будетъ чудо. Понивръ подобнаго, хотя въ меньшемъ размъръ., часто случаетья предъ нашими глазами : мы часто видных, что манина, находящаяся въ полномъ распоряжени машиниста, движется съ извъстною быстротою, но силь паровь и законамъ механики; но эта машина можеть и остановиться какъ только манинисть захочеть ее остановить, а потомъ, по воле его, она можетъ снова начать свое движение, и такъ далье.... Напрасно указывають на то, что законы природы неизивниы и непреложны, а чудеса будтобы изивияють ихъ и нарушаютъ: это несправедливо. Чудеса не измънжотъ и не нарушаютъ законовъ природы, а только на время останавливають ихъ течение, и притомъ останавливають въ накомъ-либо частномъ случав и мбеть, привнося завсь нвито свераъестественное; а вроменная остановка малнины рукою машиниста ужели канъ-нибудь измъняетъ и нарушаетъ законы механики, по которымъ машина двигалась дохолъ? Какъ прежде, танъ и послбакакогочлибо чудеснаго случая, законы природы остаются твже, и совершають свой естественный ходъ; даже въ то самое время, когда они останавливаются въ одномъ какомъ-либо случат и мвств. во всёхъ другихъ мёстахъ они безостановочно продолжаютъ свое обычное действие: погда, на-примеръ, въ одномъ мвсть, по воль Божей, огонь не жжетъ, вода не топнть в под., - во всей остальной, общеритини области бытія эти стихін д'биствуютъ согласно съ своими встественными свойствами. Папрасно также утверждають, что чудеса въ природъ несообразны съ совершенствомъ природы, когда они заставляютъ допустить, будто 'ея естественныя силы и законы не достаточны для ся цёлей и нуждаются въ пособіи сверхъестественномъ : чудеса предполагаются пужными совстмъ

не для цёлей природы, которая, дёйствительно, всегда можетъ достигать ихъ своими естественными средствамн, данными отъ Бога, а собственно для пелей человъка, и притомъ самыхъ высокихъ и даже сверхъестественныхъ: именно для того, чтобы теперь, когда человѣкъ, нарушивъ первобытный союзъ съ Богомъ, находится въ неестественномъ состояния, и крайне нуждается въ сверхъестественномъ откровенін, могъ онъ, по этимъ чудесамъ, всегда узнать истинное откровеніе и уб'єдиться, что зд'єсь, неоспоримо, действуетъ Богъ. Наконецъ, нельзя указать никакихъ препятствій къ возможности чудесъ и со стороны Бога: абиствовать въ природъ Онъ всегда можетъ, хотя и дароваль ей отдёльное бытіе, — какъ и действуеть своимъ постояннымъ провысломъ; действовать именно сверхъестественно, т. е. производить въ ней дъла, превышающія силы и законы самой природы, также можетъ: потому что всемогущъ. Премудрость Его этого не возбраняетъ: ибо чудеса оказываются нужными для высочайшихъ цёлей религии; благость безконечная — тоже не возбраняетъ: вбо чудеса оказываются нужными для бъдствующаго человъка, надшаго и не могущаго возстать. Словомъ : чудеса или сверхъестественныя действія Божінсь міре (точно такъ же возможны вообще, /какъ въ частности возможно сверхъестественное откровение.)

А что чудеса необходимы въ дълъ откровенной релизіи (<sup>154</sup>), какъ одинъ изъ рѣшительнѣйшихъ признаковъ ея Божественнаго происхожденія, — это съ перваго взгляда очевидно. Чудо, повторимъ опять, есть дѣйствіе сверхъестественное въ природѣ, которое можетъ совершать только одинъ Богъ ; значитъ, человѣкъ и

(1986) См. прекрасную статью : о необходимости чудесь со отпросенной релизи, напечатанную въ Христіанскомъ чтенін 1830. част. XL. стран. 212.

R

аругія сотворенныя существа могуть творить чудеса только по силь, данной отъ Бога. И следовательно. когда ны видимъ, что человбкъ или Ангелъ, провозвъщая намъ кахос-либо учение, называютъ его откровеніемъ Божінмъ, и въ доказательство своихъ словъ творять чудеса: не явный ли это знакъ, что самъ Богъ подтверждаетъ слова сін? Сами отъ себя ни Ангель, ни человекъ не могутъ совершать истинныхъ чудесъ; а Богъ, самая Святость и Истина, не можетъ даровать силы чудотворений какимъ-либо обманщикамъ для обольщенія людей. Слёдовательно, при видь истинныхъ чудесъ, совершенныхъ въ доказательство божественности какого-либо ученія, мѣста для колебаній и сомивній не остается никакого: здвсь ивсто одному безпрекословному убъждению, если только, разумбется, мы не окажемся намбренно упорными въ невбрія. Вотъ, почему всв народы образованные в необразованные всегда такъ высоко ценили значение чудесъ въ дълв религи, всегда желали ихъ для своего полнаго убъждения въ ней, или старались убъждать ими другихъ въ достоинствъ своихъ върованій.) Вотъ, почему и Самъ Спаситель отдавалъ своимъ чудесамъ полное преимущество предъ всёми другими доказательствами своего Божественнаго посольства. Вы посласте ко Іоанну и свидътельствова о истинъ.)., говорилъ Онъ. обращаясь въ Іудеямъ, невѣровавшимъ Его ученію, Азъ же имамъ свидътельство болње Іоаппова:) дъла бо, яже даде Миљ Отець, да совершу я, та дъла, яже Агь творю, свидътельствують о Мнь, яко Отець Мя посла (юан. 5, 33, 36). Аще не творю дъла Отца моего, не члите Ми въры: аще ли творю, аще и Миъ не въруете, дъломъ моимъ въруйте: да разумљете и въруете, яко во Мић Отецъ, и Азъ въ Немъ (loan. 10, 37, 38). Аще дъль не быхь сотвориль въ нихь, ихже инъ никтоже сотвори, пръха не быша импьли (Іоан. 15, 24. снес. Мате. 11, 5, 6. Ісан. 14, 11). Кромѣ этого главнѣйнаго преимущества чудесь предъ всвии прочных признаками отвровения, досель нами раземотраннымы, т. е. кромѣ того , что чудеса рышительно убъждають въ божественности какого-либо учения, тогда какъ тв признаки могуть приводить только къ вброятности, ---есть у чудесть и другія немаловажныя преимущества предъ ними. Это, во-первыхљ, общедоступность и очевидиость чудесь, какъ доказательства, равно для всъхъ людей образованныхъ и необразованныхъ : тутъ не требуется какихъ-нибудь изысканій, уиствований, отвлеченныхъ соображений, къ конть способны весьма немногіе, --- какъ требуется это при оценка внутреннихъ признаковъ откровения и даже визинихъ естественныхъ ; тутъ нужно только имъть здравое око, чтобы видёть, и заравый смысль, чтобы понять висчатлёніе и уб'вдиться, что предъ нами, пточно, действуеть сила Божія. А, во-вторыхъ, это общегодность чудесъ, какъ доказательства, по отношению ко всумъ предметамъ, какіе только могутъ содержаться въ откровения: на основания, чудесь, совершаемыхъ посланникомъ Бо+ жіимъ въ подтвержденіе проповѣдуемой имъ религия, мы съ равною върою можемъ принимать и истины, постижимыя для нашего ума, и истины непостижни мыя, --- тогла какъ, по другимъ признакамъ открове-пія, внутреннимъ и виблінимъ естественнымъ, можемъ только убъждаться въ достониствъ истинъ перваго рода, а таниъ пикогда оцбнить и, следовательно, разумно ноинять пе можемъ.

Но приписывая такую важность чудесамъ, какъ признакамъ Божественнаго откровенія, мы, само собою разумѣется, имѣемъ въ виду одни только чудеса истинныя, достовѣрныя. Эта достовърность чудесъ двоякаго реда: такъ какъ всякое чудо есть извѣстное событіе въ природѣ и событіе именно сверхъестественпое, то посему необходима, во-первыхъ, достовѣрность, которая бы подтвердила, что это событіе дѣйствительно случилось вы природів, и со-старыя — достовірность, которая засвидітельствовала бы, что ото событіе, точно, ость событіе сверхъестветвенное.

Аля дистовърности перваю рода требуется: a). если мы сами свидътели чудеснаго событія, -- имъть здравыя чувства и достаточное внимание, чтобы правильно принять впечатлёніе оть событія; б) а если мы слышинь о чул'я отъ другихъ свид'ятелей, оптинть ихъ свидетельства, по правиламъ исторической кричика ; в) если напоненъ эти свидательства доным до насъ только въ писаніяхъ : то опредвлить еще предварительно подлинность и неповрежденность, самихъ писаній..... Всъ эти требованія, очевидно, суть требованія самыя справедливыя, и тв чудеса, которыя не выдержать подобного испытанія, невзбъжно должны быть признаны за ложныя, за призракъ, за обманъ, или за поздибжную выдумку. На основани одного этого начала, справедливо отвергаются, на-примбръ, всь чудеса міра языческаго, какъ не имбющія полной исторической достовърности, наковы : а) чудеся Писагоровы, о которыхъ говорять не очевидцы вли современники, а Ямвлихъ и Поронрій, жизшіе снустя инсколько въковъ послё, и говорять съ намён. ренною цвлію противопоставить зати чудеса чудесань Христовымъ; б) чудеса императоровъ Римскихъ Веспасіана и Адріана, няъ которыхъ первый, по словамъ Тацита, возвратиль будтобы врение слепому однимы нрикосновеніемъ, а послёдній, по свилетельству Спар-, ціана, совершаль не разъ подобныя же иоцьленія: но о чудѣ Веспасіана самъ Тацитъ расказываетъ, какъ о преднамфренной шуткъ (\*\*\*), равно какъ и объ исцълепіяхъ Адріана самъ же Спарціанъ замѣчаетъ, что историкъ, у котораго онъ пованиствовалъ сказанія объ

(196) Histor. lib. IV. n. 81. Conf. Aug. Reumann, Dissert. de miraculis Vespasiani... tom. II, lib. 2, pag. 427.

нихъ, уноминаетъ объ этихъ чудесахъ, какъ о событіяхъ вымышленныхъ (<sup>117</sup>); в) чудеса Аполлонія Тіанскаго, о которыхъ совершенно молчатъ современники, и первый свидѣтельствуетъ Филостратъ, спустя почти два вѣка,—свидѣтельствуетъ, подобно Ямвлиху и Порфирію, съ явною, преднамѣренною цѣлію противопоставить чудеса своего героя чудесамъ Евангельскимъ, и притомъ въ сочиненіи, которое носитъ на себѣ многіе другіе слѣды выдумки и обмана (<sup>110</sup>); и г) вообще всѣ другія чудеса мивологической древности, которыя отвергали и осмѣивали нерѣдко сами же явыческіе писатели (<sup>110</sup>).

Для достовърности же втораго рода необходные обращать строгое внимание : а) прежде всего на то. точно ли извъстное событіе не могло совершиться по силамъ и законамъ самой природы: для сего вовсе не нужно знать всёхъ силь и законовъ природы, какъ утверждаютъ нѣкоторые, а довольно только видѣть и понять, могла ли та именно сила или вообще причина. отъ которой произошло чудесное событіе, сама собою произвести его, могло ли, на-примбръ, одно слово человъка мгновенно утишить бурю морскую и воскресить мертваго, одно прикосновение — мгновению исцёлять бользни и под.; б) на предметъ чуда : чудо, какъ непосредственное дъйствіе силы Божіей, должно быть всегда достойно Бога; а потому, естественно, мы никакъ не можемъ повърить расказамъ о чудесахъ нельпыхъ или смъшныхъ, каковъ разсказъ Арабскихъ писателей о лунѣ, сошедшей въ муфту

(<sup>127</sup>) In hist. Aug. in Hadriano, n. 25. Marius Maximus hæc per simulationem facta commemorat...

(198) Apud. Huetium, Demonstr. Evangel., proposit. IX, такme Dissert. de Du-Pin sur l'histoire d'Apollonius, convaincue de fausseté....

(<sup>139</sup>) См, наприм., Cicer. de Divinat. lib. II, cap. 38; Lucian. in Dialogo, Jupiter confutatus et Jupiter Tragoedus, — Valex. Max. lib. 1, cap. 8, n. 6.

Магомета; в) на цѣль чуда, которая также всегда должна быть вполнѣ достойна Бога, и притомъ, какъ цыль действія Божія особеннаго, сверхъестественнаго, должна быть какая-нибудь особенная, высочайшая: такою, по-преимуществу, представляется одна --- содыйствие падшему роду человъческому и частнымь людямь ев высокомь дваль религи и правственности, къчему естественныя средства человъка, въ настоящемъ его, новрежденномъ состояния, оказываются недостаточными; по этой черть всегда можно отличить истинное чудо отъ никоторыхъ чудесныхъ обольщений со стороны злыхъ духовъ, у которыхъ цель всегда другая, про-мя, способъ совершенія и друг., гдѣ также все должно быть сообразно съ понятіемъ о действія Божіемъ сверхъестественномъ : и потому если мы замътниъ, что извёстныя, мнимо-чудесныя действія привязаны къ одному опредбленному времени, къ одному опре-АВЛЕВНОМУ МЕСТУ, МОГУТЪ СОВЕРШАТЬСЯ ТОЛЬКО СЪ ИЗвестными приготовлевіями, или совершаются образомъ какимъ-инбудь страннымъ и смѣшнымъ, каковы разныя фокусничества; то мы всегда вправе сказать, что это отнюдь не чудеса, а действія или искуства, или знанія какихъ-либо сокровенныхъ силъ природы, или даже обмана, хотя бы мы и не въ состояни были сами объяснить ихъ естественнымъ образомъ и обличить подозръваемый обманъ.

По всёмъ означеннымъ чертамъ вмёстё всегда можно опредёлить, дёйствительно ли извёстное чудо есть чудо истинное или ложное. И когда наконецъ окажется, что чудеса, совершенныя въ доказательство Божественнаго происхожденія какой-либо религіи, вполиё достовёрны, и какъ событія, и какъ событія именно сверхъестественныя, — тогда останется только признать эту религію за истинное откровеніе Божіе и всецёло предаться ся водительству.

5) Проросества: нась возможность, важность въ Этыть откровения и гостовпорность.

«Точно такую же силу доназательности имбеть и аругой сверхъестественный признакъ откровенія пророчества.) Подъ именемъ пророчествъ разумбются ясныя и опредбленныя предсказанія о будущихъ событіяхъ совершенно случайныхъ, которыя, слёдовательно, пе могутъ быть доступны соебраженіямъ ограниченнаго ума, а довбдомы только одному. Уму беаконечному. Значитъ, и пророчества, когда они изрекаются человбкомъ или вообще существомъ сотвореннымъ, какъ превышающія силы и законы этыхъ существъ, суть тёже чудеса въ собственномъ смыслё или особый видъ чудесъ.

Возможность пророчество, т. е. достовѣрность истивы, что Богъ всевѣдущій и всемогущій въ состоянии сообщить человѣку иѣкоторыя свѣдѣнія о событіяхъ будущихъ, а человѣкъ, способный вообще къ принятію всякаго рода стороннихъ наставленій, въ состояніи принять отъ Бога подобныя свѣдѣнія и потомъ провозгласить ихъ предъ другими, — эта возможность не требуетъ новыхъ доказательствь, послѣ того, какъ мы уже раскрыли возможность оверхъестественнаго откровенія вообще: ибо пророчества суть тонько одинъияъ видовъ Божествениаго откровенія, касающійся предметовъ будущихъ.

Важноопь пророчество, како признава опжровения, очевидна изъ самаго понятія о нихъ. Это, сказали мы, суть ясныя предречения о будущихъ событіяхъ совершепыо случайныхъ. А случайными событіями вазываются такія, которыя могутъ быть и не быть; могутъ случиться такъ и вначе, и которыхъ даже начала и зародыши неизвѣстны въ настоящее время;---событія такія,

§ 44.

которыя могуть послёдовать отъ самыхъ разнообразныхъ и самыхъ неожиданныхъ обстоятельствъ міра ФИЗИЧЕСКАГО, ОТЪ САМЫХЪ НЕПОСТОЯННЫХЪ И ПРИХОТливыхъ желаній воли челов'теской, и всегда уже совершаются непремённо подъ распоряженіемъ или, по - крайней-мбрб, по допущению всеуправляющаго Промысла Божія. Слёдовательно, чтобы предсказать съ точностію какое-либо событіе случайное, --надобно предварительно знать всё возможныя спёпленія причинъ и обстоятельствъ, отъ которыхъ оно произойти можеть; надобно проникнуть въ сокровенитишіе изгибы человѣческаго сердца и напередъ опредѣлить въ немъ его будущія желанія; надобно проникнуть въ планы и намъренія самаго Промыола, всёмъ въ мірв управляющаго: требованія, которыхъ, безспорно, не въ состояния выполнить никакой ограниченный умъ не только человъческий, но даже и Серафимский. Слёдовательно, когда мы видимъ, что извъстный человъкъ, проповъдуя какое-либо религіозное ученіе, въ доказательство божественности его, изрекаетъ пророчества, которыя потомъ дъйствительно сбываются въ свое время: то эти пророчества, безъ всякаго соинтенія, онъ получилъ, по вдохновенію свыше; эти пророчества суть непререкаемое свидетельство самаго Бога, истиннаго и всесвятаго, о достовърности словъ Его послапника, и очевидная, неизгладимая печать Божія, скрипляющая собою истинное откровеніе. Вполнѣ сознавали сію истину самые языческіе философы, всегда приписывая изключительно одному Богу предвъдъніе случайнаго будущаго, и смотря на людей пророковъ, какъ на провозвёстниковъ Его воли (100).

(\*\*\*) ΤΑΚЪ, Ямванкъ говорнгъ: Πρόγνωσις δε δυχ έστιν έν τών εν τῷ γίγνεσθαι, δυδ διον φυσική τις απεργάζεται μεταβολή, δυδε τι τέχνασμα έξεύρηται τουτο εις την <sup>°</sup>τῶν βίου κατασκευήν χρήσιμον μεμηχανημένον, φυδ όλως ανθρωπικον εστι το έργον, Θεΐον δε

Digitized by Google

Законодатель ветхаго завета, Мочсей указываль на пророчества, какъ на признакъ божественности какоголибо ученія самый рышительный: аще речеши вь сердцы свлемь: како познаемь слово, егоже не глагола Господь: елика аще возглаголеть пророжь во имя Господие, и не сбудется, и не случится слово си, егоже не рече Господь: въ нечестіи глагола пророкъ той, не убойтеся его (Втор. 18, 21, 22). Потомъ, Пророкъ Исаія, обличая ничтожество языческихъ боговъ, говорилъ: возвъстите наяв грядущая напослъдокъ, и устын, яко бози есте (Ис. 41, 23), и отъ лица истиннаго Бога свидътельствовалъ: помяните первая отъвъка, яко Азъ есмь Богъ, и нъсть еще развъ Мене: возвъщаяй первъе послъдняя, прежде неже быти имъ, и абіе сбышася (Ис. 46, 9, 10). Наконецъ и Христосъ Спаситель, въ доказательство своего Божественнаго посольства, говорнять Іудеямъ: испытайте писаній, яко сы мните въ нихъ импьти животъ впучый, и та суть свидътельствующая о Мнъ (Іоан. 5, 39), а свонть ученикать, начень оть Могсеа и оть вслыхь пророкъ, сказаще отъ вспяхъ писаний, яже о Немъ (Лук. 24, 27). Особенную силу доказательности пророчества пріобрѣтаютъ: а) въ томъ случав, когда они имбютъ предметомъ своимъ будущія событія не только случайныя, но и чудесныя, совершенно зависящія отъ единой воли Божіей, каковы были пророчества Мочсея о десяти казняхъ Египетскихъ, пророчества Спасителя о своемъ воскресения и друг.; б) когда они образуютъ собою одну непрерывную цёпь предсказаній, продолжающихся чрезъ цёлый рядъ вёковъ въ пользу одной какой-либо религін, какъ это случилось по отношенію қъ религіи Христіанской.

Достовърность пророчестве, точно такъ же, какъ

κάι ὑπερφυὲς, ἄνωθέν τε ἀπὸ του ὀυρανοῦ καταπεμπόμενον; ἀγέννητόν τε κὰι ἀίδιον ἀυτοφυῶς προηγειται. (Jambl. seci. 111, cap. 1, conf. cap. 7 et 8). Многія другія подобныя свядѣтельства см. apud. Dan. Huetium-Demonstr. Evangel. axiom. IV. и достовѣрность чудосъ, двоякаго рода: одна должна показать, что пророчество дёйствительно взрочено и дѣйствительно исполиилось, а другая обязана рѣпенть, точно ли это пророчество есть дѣйствіе сверхъестественное и не можетъ быть объяснено естественнымъ образомъ.

При опредбления переано рода достовбрности пророчествъ возможны три случая : а) мы можемъ сами и слыщать предсказание изъ устъ пророка и чрезъ нъсколько времени видить исполнение предсказания, какъ это неоднократно случалось съ Апостолами, которые и слышали и видбли исполнившимися многія пророчества Христовы; б) можемъ не слышать пророчества сами, а только видёть его исполнение, узнавши о первомъ изъ свидътельства другихъ, какъ это случилось вообще съ современниками Снасителя, индъвшими на Немъ исполнение ветхезавътныхъ пророчествъ; в) можемъ, наконецъ, и не слышать сами пророчества и не видѣть его испеяненія, а о томь и другомъ узнань уже отъ другихъ чрезъ свидътельство устное или письменное, каковы, по отношению къ намъ, теже ветхозавётныя пророчества, всполнивныяся на Христь. Въ первожь и частию во второмъ случай, для убъждения себя въ исторической достовбрности пророчества, нужно. только: имъть ... здоровыя чувства и надлежащее внеманіе; въ третьемъ и частію во второмъ — необходимо повбрить свидбтельства по правиламъ исторической критики. И если эти условія будуть выполнены: тогда историческая достов сриость пророчествъ должна быть выше всякаго сомнѣнія.

А для того, чтобы опредѣлить, достовѣрны ли пророчества во второмъ отношении, надобно обратить вниманіе — а) на ихъ предметъ, которымъ, какъ мы знаемъ изъ самаго понятія о пророчествѣ, непремѣнно должны быть событія случайныя: этимъ только сверхъестественныя предскаванія и могутъ отличаться

отъ вобхъ предсказаний естественныхъ, человбческихъ, имбющихь: предметомъ своимъ событія необходимыя. каковы предсказанія астрономовъ, политиковъ, врачей; б) на образъ предсказания, который также, по требованию самаго понятія о пророчествѣ, непремѣнно долженъ быть, сколько возможно, ясенъ и опредълененъ: этою чертою отличаются пророчества отъ предчувствій человическихъ, обыкновенно темныхъ, отъ разныхъ гаданій и предположеній на счеть будущихъ произшествій, оть всёхъ прорицаній языческихъ, которыя всегда были неопределенны, темны, двусмысленны, какъ дело хитрости и обмана, и потому сираведливо осмънвались самыми языческими писателями (15); в) на цёль пророчествь, которая, какъ и цёль чудесь, всегда должна быть вполнё достойна Бога, и притомъ особенная, высочайная, какою, по-преимуществу, надобно признать и здёсь-содействіе падшимъ людямъ въ дълъ религи и вравственности; г) на обстоятельства пророчествь : истинныя пророчества, какъ получясныя пророконъ непосредственно отъ самаго Бога, не могуть зависть: отъ условій м'еста, времени и какихъ-либо предварительныхъ приготовленій, завися единственно отъ воли Божіей; а потому странно было пророчествами ложныя прорицанія языбы назвать ческія, которыя, такъ сказать, привязаны были къ определеннымъ местамъ, где стояли оракулы, къ

(<sup>131</sup>) Напримеръ, Циперонъ о зваменитъйшихъ оракудахъ Аподлона говоритъ такъ: sed iam ad te venio, sancte Apollo ..., tuis enim oraculis Chrysippus totum volumen implevit, partim falsis, ut ego opinor, partim casu veris, ut fit in omni oratione saepissime, partim flexiloquis et obscuris, ut interpres egent interprete, et sors ipsa referenda sit ad sortes, partim ambiguis et quae ad dialecticam deferenda sint... (De Divin. lib. 11, cap. 56). Подобнымъ образомъ говоратъ в Лукавъ: recto quidem hoc dixisti, Apollo, quod eos laudasti, qui perspicue loquantur; quamquam id non admodum in oraculis tuis observare soles, quae tu obliqua et intricata reddis, et in mediam intercapedinem tuto proiicis plerumque, ut ad eorum expositionem auditores alio egeant Pythio (in Jove tragoed.).

определеннымъ временамъ, (на-пр., въ Дельфахъ Пиеія могла давать свои предсказанія только однажды въ году, около начала весны),---и изрекались обыкновенно послѣ различныхъ приготовленій (таже, на-пр., Пиејя предъ всходомъ на треножникъ три дня постилась. мылась въ кастальскомъ источникѣ и пила изъ него нёсколько капель воды, жевала лавровые листы, собранные у тогоже источника, 'за тѣмъ возводилась на треножникъ, сдѣланный опредѣленнымъ образомъ, в предварительно поставленный на такомъ мвств, гдв съ особенною силою могли действовать весения испаренія, выходившія изъ земли и проч.); д) наконець надобно обратить внимание на самое исполнение пророчества: мало того, что предсказание, неоправданное событіемъ, недостойно названія пророчества, хотя бы совмѣщало въ себѣ всѣ прочія свойства, нами исчисленныя, - требуется еще, чтобы между пророчествомъ и событіемъ оказалось не какое-нибудь случайное, самое незначительное сходство, а сходство существенное н полное, по крайней мбрб, въ чертахъ главибншихъ.

Такниъ образонъ изъ обоврѣнія признаковъ Божественныго откровенія внутренныхъ и внѣшнихъ, естественныхъ и сверхъестественныхъ, открывается, что этихъ признаковъ очень достаточно для того, чтобы по нимъ узнать истивное откровеніе и отличить его отъ ложныхъ. Правда, внутренніе признаки и внѣшніе естественные могутъ только обличить ложное откровеніе, а истинное сдёлать лишь правдоподобнымъ: за то признаки сверхъестественные, чудеса и пророчества, если вполиѣ окажутся достовѣрными, могутъ уже рѣшительно засвидѣтельствовать откровеміе истинное.

#### отдълъ II.

# О РЕЛИГІИ ХРИСТІАНСКОЙ, КАКЪ ЕДИНОМЪ ИСТИННОМЪ ОТКРОВЕНІИ.

# § 45.

Поећи органия на предметы отого отдекла.

Предварительное дёло кончено: мы раскрыли общія понятія о религіи, чтобы, при пособіи ихъ, уразумёть въ частности, что такое религія Христіанская; раскрыли потомъ общія понятія объ откровеніи, чтобы, на основаніи вхъ, показать, что религія Христіанская есть, точно, единое истивное откровеніе. Теперь время воспользоваться этими предварительными понятіями и дёйствительно приложить ихъ къ Христіанству---I) какъ религіи, и II) религіи откровенной.

Впрочемъ надобно замѣтить, что способъ приложенія этихъ понятій не можетъ быть одинаковъ: изъ однихъ, какъ общихъ качадъ, достаточно вывести только заключенія по отношенію къ Христіанству, безъ всякихъ новыхъ поясненій и доказательствъ; другія, напротивъ, необходимо приложить къ Христіанству во всей общирности, съ разными, частнѣйшими касательно его замѣчаніями. Такъ, въ общемъ ученіи о религіи мы, во-первыхъ, утвердили тѣ истины, на которыхъ опирается всякая религія, и безъ которыхъ существовать не можетъ: истину бытія Божія и истину бытія и безсмертія души человвческой; во-вторыхъ. разсмотрѣли самое существо религи съ ея неотъемлемыми свойствами и принадлежностями; наконенъ показали живое соотношеніе религін съ церковію, по которому онв составляють нёчто одно нераздельное целое, и безъ котораго ни та ни другая не могутъ быть достаточно поняты. Всё эти три мысли равно необходимы для обстоятельнаго утвержденія и уясненія правильнаго попятія о религіи Христіанской; но изъ нихъ первая и послѣдняя вовсе не требуютъ здѣсь какоголибо новаго раскрытія и подробнѣйшаго приложенія къ Христіанству; а довольно только, на основаніи первой мысли, сдёлать заключение, что и Христіанская религія, какъ религія, утверждается на незыблемыхъ опорахъ, а на основании послѣдней —, что и Христіанская религія неразрывно соединена съ церковію. Одна только вторая мысль, т. е. мысль о самомъ существъ религін, требуетъ нарочитаго приложенія къ Христіанству и частибшшаго развитія: ибо религія Христіанская, кромѣ общихъ свойствъ религіи, имѣетъ еще свои особенныя свойства, которыми отличается она отъ всѣхъ другихъ религій, и безъ которыхъ никакъ не можетъ быть понята.

Равнымъ образомъ въ общемъ ученіи объ откровеніи мы показали сначала возможность сверхъестественнаго откровенія, за тѣмъ необходимость его и наконецъ его существенные признаки: все это такія мысли, безъ которыхъ мы пикогда не въ состояніи были бы раскрыть, основательнымъ образомъ, понятіе о Христіанствѣ, какъ откровеніи, и слѣдовательно мысли крайне для насъ важныя и необходимыя. Но теперь, когда мы ихъ уже имѣемъ, когда намъ извѣстно, что сверхъестественное откровеніе и возможно, и необходимо, и должно имѣть такіе, а не другіе признаки,— намъ остается рѣшить одинъ только вопросъ: точно ли религія Христіанская имѣетъ всѣ эти признаки? Если увидимъ, что—точно: тогда уже само собою будетъ слѣдовать заключеніе, что Христіанская религія, какъ сверхъестественное откровеніе, и возможна, и необходима, и дѣйствительно дарована самимъ Богомъ.

Установивши такимъ образомъ точки зрѣнія на предметы этого новаго отдѣла введенія въ православное Богословіе, приступимъ къ самому ихъ обозрѣнію.

# ГЛАВА І.

#### O XPHCTIAHCTBB, KAK'S PEANFIS.

### § 46.

Понятіе о Жристіанской религи.

Христіанская религія, по существу своему, есть не только союзъ между Богомъ и человѣкомъ, но именно союзъ новый, возстановленный, по нарушеніи человѣкомъ союза первобытнаго. Другими словами: Христіанская религія есть возсоединеніе (<sup>130</sup>) надшаго рода человѣческаго съ тріvпостаснымъ Богомъ крестною смертію воплотившагося Сына Божія, которымъ, какъ говоритъ св. Апостолъ, мы имамы приведеніе во едипомъ Дусь ко Отцу (Евр. 2, 18). (Въ этихъ словахъ богодухновеннаго Апостола не только указывается отличительный характеръ Христіанской религіи, по которому она есть собственно приведеніе къ Богу людей, нѣкогда удалившихся отъ Него, есть слѣд. не первоначальное соединеніе, а уже возсоединеніе ихъ съ Богомъ, —но обозначается еще самое участіе каждаго изъ

(<sup>139</sup>) Возсоединение или релизія въ смыслѣ тѣснѣйшемъ отъ слова: religo, которое означаетъ собственно не соединять (ligo), а соесоединять. 8 I

Лицъ Пресвятыя Троицы въ этомъ приведении и возсоединения, - участие Сына: Тъмъ имамы приведение...; участие Духа Святаго: приведение во единомь Дуск...; участіе Отца: приведеніе ко Отцу. Подробивішимъ раскрытіемъ такого понятія о Христіанской религін, можно сказать, служатъ всѣ Евангелія и всѣ Посланія Апостольскія, изъ которыхъ мы приведемъ для примѣра только нѣкоторыя, болѣе ясныя, мѣста. Таковы, во-первыхъ, слова самаго Спасителя : а) Азъ есмь путь и истина и животь: никтоже пріидеть ко Отцу, тикмо Мною (Іоан. 14, 6); б) якоже Могсей вознесе змію въ пустыни, тако подобаеть вознестися Сыну человъческому, да всякъ въруяй въ онь не погибнетъ, но имать животь вљиный (Іоан. 3, 14 и 15); в) аще кто не родится водою и Духомъ, не можетъ внити въ царствіе Божіе (Іоан. 3, 5); и во-вторыхъ, слова св. Апостоловъ: а) оправдившеся впрою, миръ имамы къ Богу Господемъ нашимъ Інсусъ Христомъ, имже и приведение обрътохомъ върою во благодать сию, въ нейже сточнь (Рим. 5, 1, 2); б) Иже гръхи наша самь вознесе на тълъ своемъ на древо, да отъ гръхъ избыеше, правдою поживень (1 Петр. 2, 24); в) никтоже можеть рещи Господа Інсуса, точно Духомь Святымы (1 Кор. 12, 3 и слъд.).

Чтобы раздѣльнѣе представить сущность этого новаго союза, разсмотримъ и его по тѣмъ существеннымъ качествамъ, которыя должны быть во всякомъ союзѣ, и по которымъ мы уже разсматривали религно вообще.

§ 47.

Основаніе и насало Христіанской религи.

Поводомъ къ возстановленію союза между Богомъ и человѣкомъ крестною смертію Іисуса Христа послужило паденіе человѣка или невѣрность его союзу пер-

Digitized by Google

вобытному: въ противномъ случат не было бы и нужды въ новомъ. Впрочемъ-падение такое, послѣ котораго человъкъ не потерялъ совершенно образа Божія, не лишился свободной воли, не содёлался, подобно духу падшему, закоснёлымъ во злё; напротивъ, остался съ сознаніемъ своей виновности предъ Богомъ и съ искреннимъ желаніемъ примириться съ своимъ Создателемъ: иначе человъкъ уже не былъ бы и способенъ къ возсоединению съ Богомъ. Вера Христіанская обращается къ человеку, какъ существу падшему, поврежденному, больному, предлагаетъ ему спасительное врачевство, и прежде всего требуетъ отъ него, чтобы онъ нокаялся и оставилъ прежній, порочный образъ жизни: покайтеся; приближися бо царство небеснов (Мат. 4, 17), -- такъ мачалъ свою проповедь Спаситель, вступивши на поприще общественнаго служенія; покайтися (Дѣян. 2, 38), - восклицали и Апостолы, начиная свою Евангельскую ричь. Вообще догмать о падения человѣка такъ существенъ въ Христіанской религія, что, съ отвержениемъ его, она потеряетъ все свое значеніе.

А со стороны Бога основаніемъ для этого новаго союза, какъ нѣкогда для первобытнаго, была единственно всеблагая воля Его о человѣкѣ, и именно безконечная любовь къ намъ грѣшнымъ Бога-Отца, давшаго самаго единороднаго Сына своего, да есякъ въруяй еъ онь не ногибнеть, но имать животъ елъчный (Іоан. 3. 16); безконечная любовь къ намъ Бога-Сына, положившаго за насъ самую душу свою (Мат. 20, 28); безконечная любовь къ намъ Бога-Духа Святаго, прещедраго раздаятеля всѣхъ благодатныхъ дарованій (1 Кор. 12, 7) и изливающагося любовію въ сердца наша (Рим. 5, 5).

Судя по безконечной благости къ намъ нашего Создателя и по времени паденія человѣка, мы можемъ уже судить и о томъ, когда положено начало для

Digitized by Google

этого новаго благодатнаго союза. Всебдагий отъ въчности предвидвлъ наше паденіе, и потому отъ вбъности предопредблилъ возстановить насъ чрезъ своего единороднаго Сына (Двян. 2, 23), и избра каго въ Немь еще прежде сложенія міра быти намь святымь и непорочныма преда Нима въ любен, прежде нарека насъ во усыновление Іисусъ Христомъ въ Него, по благоволению хотълія своего (Еф. 1, 4 и 5). Во времени же исполненіе этого предопредбленія о насъ безконечной любви Божіей началось вдругь же, какъ только человёкъ палъ. Изрекая праведный судъ свой на нашихъ злополучныхъ прародителей за ихъ измѣну условіямъ первобытнаго религіознаго союза, небесный Судія тогда же призваль ихъ въ новый завътъ съ Собою, давши имъ утелительное обътование о Станени жены, имъвшемъ стереть главу змія (Быт. 3, 15). Съ тёхъ поръ вёра во Христа-Спасителя никогда уже не прекращалась въ человъческомъ родъ (Евр. 11, 2-23; 12, 2), какъ никогда и не прекратится (Мат. 16, 18); и земля видѣла на себѣ сѣмя святое — истинныхъ Христіанъ и до пришествія Мессін (123), какъ видѣла и видитъ ихъ со времени Его пришествія.

(133) Эту мысль см. у св. Иринея — Contra haeres. lib. IV сар. 22; у св. Златоуста - Орр. tom. XI, рад. 75, Uenet. 1741; у Евсевія — Hist. lib. 1, сар. 4; у Григорія великаго—Homil. XIX in Evangelia, и особенно у блажен. Августина -- Serm. de Jacob et Esau 4, alias 44; Tract. 45 in Johann; in Psal, 36 et 128: Serm. CCC man 1 in Solemu. Martyr. Machab. tom. VIII, p. 850; Retract. lib. 1. cap. 13 in tom. 1 opp. fol. 1. 9. E. Bb последнень месте блажен. Августинъ вменно говоритъ слѣдующее : Res ipsa, quae nunc Christiana religio nuncupatur, erat et apud antiquos, nec defuit ab initio generis humani, quousque ipse Christus veniret in carne, unde vera religio, quae jam erat, coepit appellari Christiana. Cum enim eum post resurrectionem ascensionemque in coelum coepissent Apostoli praedicare, et plurimi crederent primum apud Antiochiam, sicut scriptum est, apellati sunt discipuli Christiani. Propterea dixi: haec est nostris temporibus Christiana religio; non quia prioribus temporibus non fuit, sed quia posterioribus denominari coepit.

#### § 48.

Условія Жристіанской религіи.

Возжелавши извести падшаго человёка изъ его жалкаго состоянія въ новое благодатное, Господь благоволиль выполнить съ своей стороны всё тё условія, какія для сего требовались, и которыхъ, какъ мы видёли въ своемъ мёстё (§§ 31—34), самъ человёкъ никогда не могъ выполнить собственными силами, именно благоволилъ употребить три слёдующія средства:

1) Средство для просв'ящевія падшаго челов'я свётомъ истиннаго религіознаго ученія: сверхъестественное откровеніе. Съ этою цёлію еще во времена Патріарховъ Госнодь иногда являлся имъ самъ, вногда сообщаль нёкоторымь изъ нихъ даръ пророчества, иногда возвёщалъ имъ волю свою чрезъ Ангеловъ, и небесное учение въры переходило тогда изъ рода въ родъ посредствомъ устнаго преданія. Потомъ торжественно даровалъ Изранльтянамъ письменный законъ чрезъ Мочсея, и посылалъ имъ цёлый рядъ Пророковъ, которые, по вдохновению отъ Духа Святаго, н устно и письменно, изрекали людямъ слово Іеговы. Съ этою же, между пречимъ, цѣлію (Лук. 4, 43) явился, наконецъ, на землѣ единородный Сынъ Божій, сый во лонь Отчи (loan. 1, 18), проповедывалъ Евангеліе царствія Самъ (Мат. 9. 35), послалъ проповідывать его св. Апостоловъ, которые, бывъ облечены силою свыше, возвѣстили всему міру устно и письменно учение Христово, а послѣ того далъ и даетъ Церкви своей поставляемыхъ отъ Духа Святаго пастырей и учителей для сохраненія и пропов'єданія этого ученія въ роды родовъ до скончанія вѣка (Еф. 4, 11, 14).

2) Средство для примиренія съ Собою падшаго рода человѣческаго. Оно состоитъ въ томъ, что единородный Сынъ Божій содѣлался человѣкомъ и, совершенно безгрѣшный и невинный, добровольно принялъ на себя грѣхи міра. А какъ неизбѣжные оброцы гръха — смерть (Рим. 6, 23), то Онъ Духомъ Святымъ Себе принесе непорочна Богу (Евр. 9. 14) въ умилостивительную жертву за насъ, умеръ праведникъ за неправедники (1 Пет. 3, 18), и такимъ образомъ искупиль ны не цёною сребра или злата, но честною своею кровію оть клятем законныя, бывь по нась клятеаю (Гал. 3. 13, сн. 1 Петр. 3, 18), истребиль, еже на нась рукописание..... призвоздивь в на кресть (Кол. 2, 14),--и мы врази бывше, примирихомся Богу смертію Сына Его (Рим. 5, 10): зане Богь бъ во Христъ мірь примиряя Себь, не емьняя имъ (т. е. людямъ) претръщений ихъ (2 Кор. 5, 19). Но, совершивши на крестѣ искупленіе всего рода человѣческаго, какъ вѣчный Первосвященникъ, Христосъ еще учредилъ въ Церкви своей св. таниства (Мат. 28, 19. Лук. 22, 19. 1 Кор, 11, 24), чрезъ которыя върующіе въ Него, получая благодать, могли бы, при содбиствии сей Божественной силы, каждый въ особенности, усвоять себѣ Его крестныя заслуги, для примиренія себя съ Богомъ; учредиль также и строителей таинь Божиль (1 Кор. 4, 1), давши имъ, между прочимъ, исключительное право и власть совершать священнодъйствія для вбрующихъ (Евр. 5, 4. Еф. 4, 11 и 12).

3) Средство для нрявственнаго исправленія падшаго рода человѣческаго и для преспѣянія его въ благочестіи и святости. Сюда относятся и Божественное откровеніе, въ которомъ раскрыты для насъ во всемъ свѣтѣ нравственные законы; и Божественныя священнодѣйствія св. таннствъ, чрезъ которыя нисносылаются намъ необходимыя благодатныя силы для очищенія себя отъ грѣховъ и для укрѣпленія въ добрѣ; наконецъ, для этой же, между прочимъ, цѣли Господь учредилъ на землѣ церковное Священноначаліе (Дѣян. 20, 28. 1 Пет. 5, 2) со властію вязать и рѣнинть наши совёсти (Мет. 16, 19; 18, 18. Іоан. 20, 22 и 23), блюсти за нашимъ нравственнымъ поведеніемъ, руководить насъ на пути къ духовному совершенству и вѣчному спасенію (1 Тим. 5, 19, 20 и 22. Еф. 4, 11 и 12).

Сабланное Господомъ для возстановленія человбка опредѣляетъ и тѣ условія, какія долженъ для сего исполнить человёкъ съ своей стороны. Вообще эти условія состоять въ томъ, что каждый человікь безпрекословно обязанъ содблаться истиннымъ Христіаниномъ: ибо если каждый изъ насъ, по самой природъ своей, призванъ быть въ религіозномъ союзѣ съ Вогомъ: если, по нарушения нами этого союза, для возстановленія его, самъ Богъ предлагаеть намъ сверхъестественныя средства въ Христіанской религія: то не принять предлагаемыхъ средствъ, или, по приняти, не пользоваться ими сообразно съ цёлію и злоупотреблять ими, макто изъ насъ не имъетъ инкакого права; и поступающій такимъ образомъ необходиме делается неизвинительнымъ предъ судомъ въчной Правды (Марк. 16, 16. Мат. 10, 14 и 15; 7, 21). Въ частности же каждый человъкъ-Христіанинъ обязанъ:

а) принимать все Божественное сверхъестественное откровеніе, и изложенныя въ немъ истины вёры, надежды и любви усвоять въ такомъ точно видѣ, какъ преподаются опѣ уполномоченною на то отъ самаго Спасителя Церковію и ея учителями (Марк. 16, 15. Мате. 18, 17. Рим. 10, 15. Еф. 4, 11 и 14);

б) пользоваться св. таннствами и вообще священнодъйствіями Церкви, совершаемыми тёмнже лицами, званными отъ самаго Бога (Іоан. 3, 5; 6, 53. Евр. 5, 4 и 5);

в) наконецъ, покаряться духовному управленію Церкви, и послѣдуя ея руководительству, болѣе и болѣе преуспѣвать въ добродѣтели (Мат. 7, 21; 19, 17. Евр. 13, 17).

Digitized by Google

# § 49. (Цюль Нристіанской религін.)

Эта цёль есть таже самая, какал была цёль и союза первоначальнаго, съ нёкоторыми только особенностями, вытекающими изъ существа Христіанства, какъ то:

1) Таниственное соединение человъка-Христіанина съ Богомъ, но соединение чрезъ Христа и во Христв. Да еси едино будуть, молился на земль ко Отцу своему небесному о всёхъ вёрующихъ Господь нашъ, да еси едино будуть: якоже Ты, Отче, во Мпь, и Агь въ Тебъ, да и ти въ касъ едино будутъ (Іоан. 17, 21). Но въ тоже время Онъ говорняъ къ нимъ : никтоже пріндеть ко Отич, токмо Мною (Ioan. 14. 6): въ тоже время заповъдывалъ имъ : будите во Инъ и Агь въ вась; якиже рогга не можеть плида сотворити п себь, аще не будеть на лозь: тако и сы, аще со Мнь не пребудете; Азъ есмь лоза, вы же рождіе, и иже будеть во Мию, и Азь въ немь, той сотворить плодъ многь: яка безь Мене не можети творити ничесоже (Іоан. 15, 4----5), и открывая тайну сего таниственнаго соединенія людей чрезъ Него съ Богомъ, свидительствоваль: Азъ во Отцъ Мосмъ, и вы- во Мнъ, и Азъ въ васъ (Іоан. 14, 20). Посему-то и св. Апостолы учили, что Богъ, призывающій насъ чрезъ Христіанство въ новый союзъ съ Собою, собственно призываетъ во общение Сына его Ансуса Христа Госнода нашего (1 Кор. 1, 9); навывали Христіанъ истинныхъ облеченными во Христа (Гал. 3, 27), причастниками Христу (Евр. 3, 14), а слабыхъ и падшихъ убъждали облечься во Христа (Рим. 13, 14), вообразить въ себъ Христа (Гал. 4, 19; 5, 4), присовокупляя, что мы наслъдницы убо Богу, сонаслъдницы

же Христу (Рим. 8, 17), и что ны спосаждены уже на небесныхь во Христь Інсуев (ЕФ. 2, 6). И о Христіанинѣ только, въ настоящее время, т. е. послѣ паденія нашихъ прародителей, можно сказать все то, что сказали мы (§ 14) о человѣкѣ, находящемся въ единеніи съ Богомъ; Христіанинъ только есть и сосудъ благодати Божіей, и храмъ Св. Духа, и обитель всей Св. Тройцы; его умъ-улъ Христовъ (1 Кор. 2, 16), въ его сердиѣ Христосъ (ЕФ. 3, 17), самый животь его сокровень есть со Христолъ въ Богъ (Кол. 3, 3), и онъ, подлинно, не ктолу живеть самъ, но животь въ немъ Христосъ (Гал. 2, 20).

2) Слава Божія. Посему и говорится въ св. Писанін, что самъ Спаситель нашъ, сый сіяліе сласы Бога Отца (Евр. 1, 3), приходилъ на землю, чтобы ввыскать славу сію (Іоан. 7, 18; 17, 4); что мы за тѣмъ и нризваны въ благодатное царство Христово, яко быти намъ съ поховление сласы Трічпостаснаго (ЕФ. 1, 6, 12, 14), быти исполненныме плодоез праеды Інсусъ-Христомъ, ев славу и поховалу Божію (Фил. 1, 11); посему и заповѣдывается намъ, чтобы мы оси откросенкымъ лицемъ сласу Господию во Христѣ сзирающе (2 Кор. 3, 18), еся со сласу Божію теорили (1 Кор. 10, 31).

3) Наконецъ блаженство самаго человѣка — Христіанина. Блаженство это въ настоящей живни состоитъ по-преимуществу во вкушеніи сладости отъ самихъ же добродѣтелей (Мат. 5, 3—12), въ мирѣ Божіемъ, превосходящемъ всякъ уяв (Фил. 4, 7), въ предвкущенів, посредствомъ надежды, благъ небесныхъ, въ сладостномъ духовномъ соединеніи со Христомъ, Боголь всякія утахи (2 Кор. 1, 3), и ев радости о Дусъ Свять (Рим. 14, 17). А полное блаженство для Христіанъ настанетъ уже въ жизни вѣчной, гдѣ они узрять Бога лицемъ къ лицу (1 Кор. 13, 12), просвътятся, яко солкце, еъ царствіи Отца ихъ (Мат. 13, 43), навсегда придуть въ общение съ Господомъ (1 Сол. 4, 17), такъ что будеть Богь ссяческая во еслят (1 Кор. 15, 28).

# § 50.

# Гавдъление Нристіанской релипи.

Религія Христіанская, подобно религін вообще, разд'яляется на предлежательную и подлежательную, откровеніе и богопочтеніе, по тёмъже самымъ причинамъ (§ 15).

Въ смыслѣ предлежательномъ она подраздѣляется еще на два вида: на религію или откровеніе ветхозавѣтное, состоящее изъ религіи патріархальной и подзаковной, и на религію или откровеніе новозавѣтное, которыя, при всемъ существенномъ сходствѣ своемъ, имѣютъ и различіе.

Между ними есть существенное сходство: вбо ---

1) То и другое имѣютъ одно начало-самаго Бога. и суть равно откровенія сверхъестественныя: какъ древле, многочастив и многообразив, самъ Богь глаголаль отцель во пророцьяхь, такъ въ посльдокь дній Онъ же глагола намъ ев Сынь (Евр. 1, 1), и, какъ въ ветхомъ, такъ и въ новожь завёть, ни волею бысть когда человькомь пророчество, по оть Св. Духа просељщаеми глаголаша сеяти Божін человацы (2 Пет. 1, 21). Въ частности-нитьютъ одного и тогоже посредствующаго виновника, самаго Христа-Спасителя. Въ силу Его-то заслугъ, яко аниа, заколеннаго отъ сложенія міра (Апок. 13, 8), даваены были откровения патріарханъ. Онъ только одинъ могъ умолить Отца, чтобы Духъ Св. низшелъ на Пророковъ, какъ потомъ низшелъ Онъ на Апостоловъ (Іоан. 14, 16); вследстве сего и о Пророкахъ говорится, что ихъ руководнать Духъ Христовъ (1 Петр. 1, 10 — 11). Эту мысль весьма часто раскрывали св. отцы Церкви, изъ которыхъ многіе притомъ утверждали, что почти всё встхозавётныя Богоявленія па-

тріархамь. Мочею, Пророкамъ и другимъ праводнякажь - были именно явленія Сына Божія, или, по прайней мбрб, въ снау крестныхъ заслугъ Его. «Мы говорныть, писали православные спископы Антiохійскаго собора (окело 260 г.) въ Павлу Самосатокому; что сей Сынъ приходилъ и являлся Авраашу подъ дубонъ Манврійскимъ: Онъ былъ одинъ изъ трехъ, съ которынь натріаркь бесёдоваль, накъ съ Господомъ и Судіею, такъ какъ Онъ весь судь получиль отъ Отца (loan. 5, 22)... Онъ-то, исполняя волю Отца, являлся натріархамъ, и бесбдоваль съ ними, то какъ Ангель, то какъ Господь, то какъ Богъ.... Мы даже утверждаемъ, что и законъ данъ Мочсею подобнымъ же образовъ чрезъ посредство Сына Божія, канъ учиты Аностоль (Гал. 3, 19). Ибо другаго Ходетая между Богомъ и человъкомъ мы не знаемъ (1 Тим. 41, 5)» (134).

2) Оба эти откровения нибноть одинъ и тетъже главный предметъ — спасение рода человъческаго во июусъ Христъ. О Немъ даны были обътования еще нанимъ праотцамъ, вдругъ по падении ихъ (Быт. 3, 15); о Христъ писалъ Мочсей (Іоан. 5, 46); е Христовния спрастежь и е славажь, яже по сихъ предвозвъстили Пророки (1 Петр. 1, 11), и свидътельствуютъ всъ ветхозавътныя Писания (Іоан. 5, 39); Христа осе распятя проповъдуетъ и новозявътное откровение (1 Кор. 1; 23); Ссотвътственно этому главному предмету обоихъ завъ-

(\*\*\*) Христ. Чт. 1840. 1, 237. Посланіе Православных Еписконовъ перваго Антіохійскаго Собора из Цавлу Самосатскому. См. туже мысль у Іустина Мученика: Dialog. cum Tryph. c. 60; у Климента Александрійскаго: Paedag. lib. 1, cap. 7; Cohortat. ad gent. cap. 1; Strom. lib. 1, cap. 26, 27, 28; у Тертулліана: Aduersus Jud. cap. 1, 2 и 9; у св. Иричен: De haev. Шк. 4, сарі 21, 22 и 26; у сві Кирилла Іерус.—Cath. 10; у св. Василія Великаго: Contra Eunom. 2, р. 56; у св. Златоуста: hom. 58 in Genes. р. 454; у св. Амвросія: lib. 2 de fide c. 3; у св. Асанасія вел.—orat. 4, р. 260—261; ў блажен. Августина: Ве мотівия Ессіев. lib. 1, сар. 28 и друг.

товъ, встхаго и новаго, есть великое схолство и во всемъ ихъ составъ , какъ то: въ учения, въ священнодъйствіяхъ и церковномъ управленіи. Въ ученін оба завъта предлагають однь и тъже истины веры : о единомъ Богѣ въ трекъ Упостасякъ, о Его свойствахъ, Его действіяхъ въ міре, объ ангелахъ, о человбиб, его паденін, искупленін чрезъ Інсуса Христа, будущей жизни, и проч.; истины любви въ десятословін и другихъ многочисленныхъ правилахъ; истины надежды въ обътованияхъ о благахъ жизни настоящей и будущей.... Священнодействія ветхозаветныя, особенно жертвы, прообразовали великую Жертву голговскую, и въ ней окончились ; новозавётныя --пріяли начало отъ сей искупительной Жертвы, и отъ нея же имбють и всегда будуть имбть свою спасительную силу. Наконецъ, какъ ветхозавътная ісрархія, имбышая на своей совбсти и отвбтственности церковное управление, состояла изъ трехъ существенныхъ степеней, съ особенными для каждой обязанностями, текъ тъже три существенныя степени и тъже ночти должности для каждой видимъ мы и въ јерархіи новозавѣтной. А въ слъдствие сего ---

3) Оба сверхъестественныя откровенія, ветхозавѣтпое въ обонхъ своихъ видахъ и новозавѣтное, имѣютъ между собою самую тѣсную, неразрывную связь, такъ что составляютъ собственно одно откровеніе. Это одинъ великій планъ Божественнаго домостроительства человѣческаго спасенія, планъ, въ которомъ каждая часть занимаетъ свое мѣсто, и ни одна не можетъ быть отдѣлена отъ прочихъ. Это одинъ и тотъже великій день истиннаго Боговѣдѣнія: въ откровеніи патріархальномъ человѣчество видѣло радостнѣйшую зарю благодатнаго дня; въ откровеніи подзаконномъпрекрасное утро; въ откровеніи Христіанскомъ зритъ самый полдень. Такую неразрывную связь этихъ откровеній изобразили въ своихъ рѣчахъ къ Іудеямъ св. первомученикъ Стефанъ и св. Апостолъ Павелъ (Дѣжи: глав. 7 и 13).

Вся разность ветхаго и новаго завътовъ состоить:

1) Вътомъ, что ветхозавѣтное откровеніе въ обонать своихъ видахъ было только приготовленіемъ къ новозавѣтному: законъ былъ паступъ во Хриота (Гал: 3, 24). Тамъ была окно грядущихъ благь, а нынѣ салый образь вещей (Евр. 10, 1); тамъ вѣровали въ грядущаго Мессію и зрѣли Его только въ обътованіяхъ, пророчествахъ и прообразованіяхъ; а нынѣ мы вѣруемъ въ Мессію, уже притедшаго и исполнивтаго на Себѣ всѣ древнія пророчества. И слѣд. —

2) Въ томъ, что ветхозавѣтное откровение заключало въ себѣ въ меньшей степени все то, что имветъ новозавётное. Не имбло такой ясности, такой полноты и такой высоты-а) въ учении: такъ, въ новомъ завътъ гораздо ясибе открыты накоторыя истины выры, на-пр. о Св. Тройцѣ, о воплощения Сына Божія, о Его крестной смерти, о св. тайнстве Евхаристи и проч.; гораздо полнве и возвышениве представлены ибкоторыя истины любви, особенно въ нагорной беста Спасителя (Мат. гл. 5-8), и для надежды указаны высшія и чястыныя нобуждения (Сн. Втор. 19, 8; 28. Исх. 1, 12, 20 и Мат. 5, 3, 22) (134). Подобное же должно сказать — б) относительно священнодъйствій того и другаго завѣта: ветхозавѣтныя сами по себѣ не могли сообщать человъку спасительную благодать и очищать его отъ грѣховъ (Гал. 3, 11. Евр. 10, 4), а нытали силу только въ той мѣрѣ, какъ служили прообразами жертвы Христовой (Сн. Евр. 9, 11-24. Лев. 5, 5; 6, 7 и Дёян. 15, 11),-тогда какъ новозавётныя священнодъйствія, именуемыя таинствами, по самому уже сушеству своему, сообщають вкрующимъ Божественную

(135) Deus, заивчаеть Бл. Августинъ (in Ps. 73) se utriusque lastamenti voluit esse auctor, ut et terrena promitteret in veteri, et coelestia in nouo. благодать для ихъ возрожденія, освянценія и преспёлнія въ благочестій (Дёян. 2, 38. Тит. 3, 5, 6 и др.), хотя также получили овлу свою отъ тойже искупительной жертвы (<sup>146</sup>); и — в) относительно церковнаго управленія: духъ ветхозавѣтнаго былъ, по-преимущоству, духъ строгости и рабскаго страха; и нотому Іуден находились, по выраженію Аностола, подъ иголь работы (Гал. 5, 1), и были чада рабынина (Гал. 4, 31), между тёмъ Христіане суть чада свободныя, и въ новозавѣтной Церкви духъ управленія есть, по-преимуществу, духъ кротости (2 Тим. 2, 24 и 25. Дѣян. 20, 19), и власть Церкви есть власть преимущественно духовная (Мат. 18, 18).

3) Наконецъ — въ томъ, что законъ ветхозавѣтный данъ былъ только на время (<sup>137</sup>), в долженъ былъ замѣниться совершеннѣйщимъ (Лук. 16, 16. Гал. 3, 24, 25. Евр. 7, 12); между тѣмъ новозавѣтное откровеніе есть откровеніе уже окончательное, которое не будетъ замѣнено никакимъ новымъ, а должно остакаться въ человѣческомъ родѣ до скончанія вѣка. Ибо завѣтъ Христовъ — завѣтъ вѣчный (Евр. 13, 20); самъ Христось ечера и днесь. тойже и во авки (Евр. 13, 8), Вго Церкви врата адова не одольють (Мат. 16, 18), и Ему подебаетъ царствовати, дондеже положить ося врани подъ ногама сеоима (1 Кор. 15, 25).

(\*\*\*) Alia sunt, говорить тотъже учитель Церкви (на тотъже 73 Пс.). sacramenta, dantia salutem; alia promittentia Salvatorem: sacramenta novi testamenti dant salutem; sacramenta veteris testamenti promittebant Salvatorem.... Mutata sunt sacramenta: facta sunt fáciliora, pauciora, salubriora, feliciora. Мысль сія встръчается у знаменитаго учителя очень перъдко. Vid. lib. de doctr. Christ. c. 9; lib. 19 contra Faustum c. 13, et epist. 118 ad Januarium.

(137) За исключеніемъ, впрочемъ, многихъ истивъ вѣры, каковы: о Богѣ, Его свойствахъ, Его отвошенія къ міру и проч..., и всѣхъ истивъ любви, кои имѣютъ всю силу свою и въ новомъ завътв.

# ГЛАВА II.

#### о христіанствъ, какъ единомъ истиниомъ откровении.

## \$ 51.

(Ватоность предмета и раздитление главы.

Переходниъ къ предмету важнѣйшему наъ всѣхъ предметовъ Христіанскаго Богословія. Что св. вёра Христова есть, действительно, единое истинное, Божественное откровеніе, есть, слёд., единая религія, спасительная для людей въ ихъ настоящемъ, поврежденнонъ состояния,---это такая истина, на которой основываются, отъ которой получають силу и значение всъ прочіе догматы Христіанства, основываются всё наши върованія и сладостибитія надежды, основывается вся наша правственная жизнь. Посему можно судить, какъ должно быть драгоцённо для ума Христіанина и вожделённо для его сердца сознать, сколько возможно яснѣе и отчетливѣе, эту основную истину Христіанства, во всей ея силь и непоколебимости, и въ какой, потому, степени должна она обратить на себя наше вниманіе.

И благодареніе Господу, безконечно премудрому и всеблагому! Благоволивши даровать людямъ свое сверхъестественное откровеніе, сперва ветхозавѣтное, потомъ новозавѣтное, Онъ въ томъ и другомъ случаѣ *не несендътельствована Себе остави* (Дѣян. 14, 17). Онъ сообщилъ — І) и ветхозавѣтному откровенію въ обоихъ его видахъ, т. е. а) въ религіи патріархальной и б) въ религіи нодзаконной, и ІІ) новозавѣтному всѣ тѣ признаки, какъ внутренніе, такъ и внѣшніе, какіе должно имѣть откровеніе истинное, и по которымъ люди удобно могутъ убѣждаться въ его божественности, и отличать его отъ всѣхъ откровеній ложныхъ (<sup>154</sup>).

I.

1) — РЕЛЕГІЙ ПАТРІАРХАЛЬВОЙ.

•

#### \$ 52.

Нстоенных свъдъний объ этой религи.

Единственный источникъ, изъ котораго мы можемъ почерпнуть достовѣрныя свѣдѣнія о религіи патріархальной, господствовавшей въ лучшей части рода человѣческаго около 4000 лѣтъ, представляетъ собою книга

(<sup>134</sup>) Здѣсь надлежало бы предеарительно показать подлинность и достовѣрность квигъ св. Писанія, на основанія которыхъ, попреямуществу, мы должны будемъ судить о божественности Храстіанской религія, въ обонхъ ся видахъ: но такъ какъ объчеточникатъ православнато Богословія, св. Цисанія и св. Преданія, предположено говорить въ особой части настоящаго сочиненія, — при ченъ естественно должно быть сказано и о подлинности св. Писавія, какъ источника; то, во избъжаніе повтореній, мы не станемъ разсуждать здѣсь объ втомъ предметѣ. Успоконваемъ себя тѣмъ, что объ немъ скажется въ этомъ же самомъ, а не въ другомъ какомъ-либо сочиненіи, хотя нѣсколько послѣ, нежели какъ желалось бы въ настоящемъ случаѣ. 111

можно присовокупить еще сорокъ четвертую главу книги Інсуса, сына Сирахова, седмую главу книги Дѣяній Апостольскихъ, одинадцатую главу посланія св. Апостола Павла къ Евреямъ и нѣсколько краткихъ мѣстъ изъ другихъ книгъ св. Писанія, гдѣ также встрѣчаются замѣчанія о патріархахъ. Впрочемъ и изъ этого необщирнаго источника можно достаточно уразумѣть какъ внутреннее достоинство религіознаго ученія, которое исповѣдывали патріархи, такъ и испререкаемую силу впѣшнихъ знаменій, служившихъ ручательствомъ за его происхожденіе отъ Бога.

# А. Внутренніе признаки божестоенности релици патріархальной.

## **§** 53.

# Части ивслъдованія.

Св. Бытописатель нарочито не излагаеть въ своей книгѣ самаго состава редигін патріарховъ; онъ описываетъ только ихъ жизнь и дѣла. Но эти жизнь и дѣла ясно показываютъ, чему вѣровали патріархи, какихъ правилъ держались въ своей нравственности, и въ чемъ состояло ихъ впѣшнее богослуженіе.

# **§ 54**.

# Воглядъ на усение въъры.

Въ ученіи вёры, какъ видно изъ самаго понятія о религіи, главнёйшіе члены суть: а) ученіе о Богѣ, Его отношеніи къ міру и въ особенности къ человёку: нотому что религія есть завётъ между Богомъ и человёкомъ, и б) ученіе о человёкѣ, его высокомъ достоинствѣ, его свободѣ и безсмертіи, вслёдствіе которыхъ человѣкъ является способнымъ къ такому высоному завёту, а чрезъ него къ вёчной жизни въ Богё, къ вёчному блаженству. Къ этому въ религін возстановленной необходимо присовокупляется еще третій существенный членъ: в) ученіе о Возстановителѣ религін, Ходатаѣ между Богомъ и человѣками, нарупивними завётъ первобытный. И въ періодъ патріархальный мы встрѣчаемъ самыя вѣрныя пенятія о всѣхъ этихъ членахъ вѣры.

Бога - 1) по Его существу патріархи представляди : а) единымъ Боюже (Быт. 14, 19), который являлся имъ всегда одинъ и тотъже; б) духовнымъ, который, взирая на умножающееся нечестие людей, сказалъ однажды : не имать Духъ Мой пребывати въ человацьях сиях во выха, зане суть плоть (Выт. 6, 3); в) всемогущимъ, который въ другое время сказалъ Аврааму: Азъ есмь Богь (Шаддаи-сильный, крыпкій) твой: благоугождай предо Мною (Быт. 17, 1); г) всеблагимъ, который неоднократно являлся патріархамъ, бестдовалъ съ ними, какъ Отецъ съ дътьми, давалъ имъ утинительныя обътованія, внопосылаль блага (Быт. гл. 15, 17 н др.); д) всеведущимъ и вездесущимъ, который видблъ всё ихъ дбла, слышалъ ихъ молятвы (12, 8), и обонялъ жертвы (8, 21), изрекалъ имъ предсказанія, исполнявніяся предъ ихъ же глазами (18, 20 и др.); е) святбёшнить и правосуднёйшимъ, который щедро награждалъ за добро, и строго наказывалъ за преступленія (4, 11 и др.); ж) истиннымъ и втрнымъ, обътованіямъ котораго они всегда втрили, и который неразъ исполнялъ предъ ними данныя обътованія; з) въчнымъ, который заключалъ съ ними завътъ въчный (Быт. 17, 7) и проч. 2) По отношению къ міру — а) Богомъ вышнимь, иже сотвори небо и *жмлю* (Быт. 14, 19. 22. снес. 1, 1—27); 6) единымъ верховнымъ Владыкою всей твари, который Адаму, но сотворения, и Ною, послё потопа, со всёмъ ихъ потомствомъ изрекъ одни и тъже слова: раститеся и

мюжитеся, и напанните землю и чоспадствуйть мо.... (Быт. 1, 28; 9, 1); в) провыслителемь и правителемь восленной, который нерозъ предсказываль людень. булущиха событіяхь, и потомъ оправдываль эти предсказанія событіями; какозы — всемірный потопъ (6. 13-22 и 7), рождение Исаака, гибель Содона и Гоаморры (гл. 18) и др. Въ частности --- 3) по Его отпо*щенію к*е человьку: a) нравственнымъ законодателемъ, который ирединсываль особенныя заповёди Адаму и Ери (2, 16-17), Ною и сынамъ его (9, 3 и след.), Аврааму и его потомству (17, 11 и след.); 6) судією и малововлаятелемъ, которья подвергъ наказанию прародителей за преслушание и сына ихъ. Канна за братоубійство, но праведнаго Евоха, не внусмышаго смерти, преложи (5, 25); наназаль потопомь весь родь человѣческій за нечестіе, но сохраниль праведнаго Ноя съ его семействоиъ: казнилъ беззаконныхъ жителей Содома и Гоморры, но спасъ праведнаго Лота и т. пол.

*Иа человька* смотрѣли патріархи , — а) какъ на • • существо, состоящее изъ твла и души, твла, создан+ наго Богомъ наъ персти, души, которую едуну въ личе ею Богъ (Быт. 2, 7); б) какъ на существо превосходнынее изъ всъхъ тварей на земли, созданное по образу Вожію (Быт. 1, 27; 9, 6), и поставленное быть царемъ и владыкою всей твари (1, 28; 9, 1); в) канъ на существо, одаренное свободою, подъ условіемъ которой Богъ и давалъ свои заповеди Адаму (2, 16, 17), Ною (гл. 9), Аврааму (17, 1), ограждаль эти заповели обътованіями и угрозами, и наконець действительно награждалъ и наказывалъ людей, смотря по **дъламъ** ихъ; а патріархи, съ своей стороны, принимали Божественныя зацовбди, вступали въ завътъ съ Богомъ и добровольно подчиняли себя условіямъ и слъдствіямъ завъта (15, 6 - 13); г) какъ на существо падшее, неустоявшее въ первобытномъ союзъ

съ Богонъ, обреченное нести всю тяжесть гибельныхъ слёдствій отъ своего преступленія, но въ тоже время уже помилованное Богомъ, и призванное Имъ въ новый союзъ ввры, союзъ благодати (Выт. 3, 15); д) какъ на существо безсмертное, которое, по окончавів настоящей жизня, лучшею своею половиною, духомъ, переходитъ въ міръ другой, невидимый. Эта высокая истина, безспорно, была извъстна патріархамъ: а) они называли себя странниками и пришельцами на земли, — чѣмъ, по замѣчанію св. Апостола, ясно выражаля, что отечествія взыскують, н желають лучшаго, небеталго; потому-то и самъ Богъ не стыдился нарицаться ихъ Богомъ: уготова бо имъ градъ, присовокупляетъ тотъже Апостолъ (Быт. 47, 9. Евр. 41, 13 - 16); б) Бога они называли обыкновенно Ботомъ отцевъ, уже скончавшихся ; а это, по объясненію самаго Спасителя, служило новымъ доказательствомъ ихъ ввры въ безсмертіе: ибо пьсть Богь. Богь мертвыхъ, но Богъ живыхъ (Мат. 22, 32); в) на смерть они смотрѣли, какъ на преложение къ людямъ своимъ: Іаковъ, благословивши предъ кончиною своею сыновъ свонхъ, сказалъ имъ: азо прилагаюся ко людено монжь. погребите мя со отцы моими (Быт. 49, 29); точно такъже еще прежде замѣчено объ Авраамѣ: и приложися нь людемь своимь, и погребоша его (Быт. 25, 8); и объ Исаакъ: и приложися пъ роду своему..., и погребоща его (85, 29). Во всёхъ этихъ случаяхъ преложение къ людямъ своимъ отличается отъ погребенія тела во гробъ, и слъд. указываетъ на преселение другой части человѣка, души, въ страну, гдѣ уже обитали прежде отшедшія души. Дъйствительно — г) върили въ бытіе шеола, мѣста, куда переселяются души по смерти: оплакивая потерю Іосифа, патріархъ Іаковъ, пе смотря на утѣшенія отъ всѣхъ сыновъ своихъ и дщерей, не хотяше утъшитися, глаголя: яко сниду къ сыну моему сътуя во адь (Быт. 37, 35). Подъ словомъ адъ

(шеоль) св. патріархъ. безь сомийнія. резумьль не гробницу тъла Іосяфова, а мъсто, куда отощла душа сына его: потому что Іаковъ не считалъ Іссифа погребеннымъ въ какомъ-либо гробѣ, а былъ увърсив. что онъ сибденъ отъ звбря: зепрь моть сладе его, зепрь восхити Іосифа (Быт. 37, 33), воскликнуль Іаковь. когда увидълъ окровавленную одежду своего возлюбденнаго сына (139). Особеннымъ, осязательнъйшимъ доказательствомъ бытія другаго міра и безсмертія чен ловъка могло служить для людей того періода --- д) преложение Еноха: и угоди Епохь Богу, и необраташеся, зане преложи его Бого (Быт. 5, 24). Что здёсь разумбется не смерть Еноха, а преложение его въ другой міръ, это видно уже наъ связи рѣчи: исчисляя въ тойже самой (5) главѣ рядъ патріарховъ, жившихъ прежде Енеха и послё него, св. Бытописатель заключаеть MERSHOOHRCAHLE KANKAAFO HES HHAS CJOBONS: N MADE: a говоря объ одномъ только Енохъ, овъ замбняеть это выражение другимъ : и прелажи его Богь. Кромъ того, преложение Еноха ноображается, какъ награда ему отъ Бога за святость жизни: и угоди Енахь Богу, и не образа награда-обыкновенная, общая всёмъ, кончина? Непререкаемо же убъждаетъ насъ въ доказываемой нами истинѣ св. Апостолъ Павелъ, который ясно говорить: върою Енохь преложень бысть невидъти смерти ; и необръташеся , зане преложи его

(136) Надобно присовокупить, что древніе Евреи строго различали слово — месля отъ слова кеберя пробъ, и когда ричь была о мѣств вли пещерѣ. гдѣ погребались тѣла умершихъ, всегда употребляли слово — кеберъ (См. въ подлинникѣ Быт. 23, 4, 6, 9. Исх. 14, 2. Чис. 11, 34. 1ов. 5, 26, 10, 20, 21. 32. Пс. 48, 19. 1ез. 37. 12, 13 и др.); а когда говорили о мѣстѣ, куда отходать души по смерти, упетребляли слово — месль (см. также въ подлинникѣ Пс. 13, 10; 14, 8; 9, 18, 19. Сир. 48. 5. 3 Цар. 17, 17-22. 3 Ездр. 4, 35. 41, 42; 7, 32). Семдесятъ переводчиковъ, всѣ изъ Евреевъ, также строго набаюдаля вто различіе, и Еврейское — месль всегда переводили Греческимъ — а̀о̀лс, а Еврейское — кеберъ Греческимъ — µулµлеіоч, µулµа, или тафъ, такрос.

Digitized by Google

Баны премеде бо преложения его свидыщещьствовань Сысть, вно угоди Богу (Евр. 11, 5. снес. Спрах. 44, 15).

Наконець, не можеть подлежеть сомнино, но точному свидетельству св. Аностона (Евр. 11, Гал. 8. 16. Рим. 4, 13), что и въра во бодущини Избесттеля или Мессию соотавляла существеннийший членъ въ религін патріарховъ. Эту вёру воспитываль въ нихъ саме Богъ своими обътованіями о Мессіи. Пересе обътованіе дано было еще Адему и Евѣ, вдругъ послѣ ихъ паденія. Изрекши надъ преступниками праведный судъ свой, и предавши проклятію виновника ихъ преступленія, Господь въ тоже время присововупиль: и сряжду положу между тобою (знівнь) и между женою, и между сыменень тонинь и между сыменень тоя: той твою блюсти будеть (сотреть) главу, и пы блюти будения его пяту (Быт. 3, 15). Какъ ни прикровенно это об'втование, но наши прароднуели поняли подъ споление жены будущаго Избазнусля, который видль стереть главу ихъ обольстителя-элів, т. е. нобедить діавола. И Адамъ, какъ справедливо догадываются, выраэнль эту вёру свою въ навменовани жены своей ---жизкь (Быт. 3, 20), а Ева — въ напменовании двухи еыновъ своихъ Канна (4, 1) и Снов (25) (\*\*\*). Тякъ исцимали потомъ изречение Божие прародителямъ с свмены жены и всв древніе Іуден, на основанія постоянно сохранявшагося между ними преданія, --- чему доказательствомъ могутъ служить ихъ таргумы или парафразы, составленные до Рождества Хр. (\*\*); такъ

(140) Записки на кн. Бытія стр. 112, 123 в 154. С. П. Б. 1816.

(141) Такъ въ таргумъ Онкеллоса на это мъсто, по латянскому переводу, говорится: quin inimicitiam ponam inter te et inter mullerem<sup>5,1</sup> inter semen fitti tui et inter semen filtoram eius. Et erit, quando erunt filij ipsius mulieris seruantes praecepta legis, operam dabunt, ut percutiant te ad caput tuum. Quum autem reliquent praecepta legis, studebis, ut mordeas eos in calcaneis ipsorum. Verum erit illis medicina, tibi autem non erit medicina; quia medicinam adhibebunt calcaneo in disbus regis Messiae. Тоже повторяется и въ тар-

повимають это изречение, на основании тогоже преданія, и многіе изъ нов'ящихъ Іхдеевъ, которые, но свидительству одного ученаго (Букстороія), ноповидують въ своемъ симводъ : «чаю принестня Мессии. ноторый оббщанъ нанъ ото начала». Истинный Мессія, уже принедный на землю для исполнения древнихъ обвтований. Авиствительно, и называется въ новопъ завътв раждаемыми ото жены (Гал. 4, 4), и целно Его пришествія, между прочимъ, полагается то, чтобы разрушить дала діаволя (1 Ісан. 3, 8), и связать змія, эмія древняю, иже есть diaволь и сатала (Anox. 20, 2). Второе обътование дано было Богомъ Аврааму: и благословятся о стамия твость вой языцы земнік (Быт. 22, 18); потомъ новторено Исааку (26, 4) и Јакову (28, 14). Что нодъ этимъ съменемъ, о которомъ благословятся всъ народы земли, св. патріархи гразумбли не все свее пе-TOMETRO , A CAROFO KAROFO TO BEARNAFO DOFOMER HAH Мессію, это ясно испорвавать одень изъ нихъ. Іаковъ. когда, пророчествуя о пришествін Примирителя (Ши-10), HASHALL OFO VARNIEND ROOMOUS (ELIT. 49, 10); 30+ свидѣтельствоваль и самъ припедшій на землю Примиритель, когда сказаль Іудеянь: Аереаль отечь

гумѣ Іерусалныскомъ, принисываемомъ Іонавану:..... verum est remedium filiis mulieris, tibi vero serpenti nullum erit remedium; quando quidem futurum est, ut ipsi aliis incolumitatem praestent in calcaneo, in fine extremitatis dierum, in diebus eius, nimirum regis Messiae. Надобно помнить-1) что Онкелосъ и Іонаванъ суть древнъйшіе изъ Іудейскихъ парафрастовъ, первый на одно Пятикнижіе, послѣдній на Пророковъ и, по мнѣнію пѣкоторыхъ (Zanz-Die gottesdienstlichen Forträge der Juden, Berlin 1832, cap. 5, Targumin s. 61-83. и др.), также на Пятикнажіе (таргумъ Јерусалимскій); 2) что, по увърению талиуда, Іонасанъ получилъ свой парафразъ путемъ преданія отъ Аггея, Захарін и Малахін (см. талиудъ Вавизонский, трактать Мегила л. 3), а Онкелось, по върованию раввиновъ, составилъ свой парафразъ якобы по вдохновенно отъ Духа Св. (Туръ Орахъ Ханиъ § 145, Уставъ о чтенія закона л. 59, Меджибожъ 1818); 3) что Еврен досель еще уважають оба нарафраза, печатають ихъ визсти съ священнымъ текстомъ, и каждый Еврей обязывается прочитать эти парафразы разъ въ годъ.

Digitized by Google

вання радъ бы быль, дабы видиль день Мой: и види, и возрадовася (Іоан. 8, 56). Вслёдъ за своими праотцами, постоянно это обътование разумълн о Мессии и всъ Іуден, какъ до Р. Хр. (<sup>143</sup>), такъ и послѣ. Посему и св. Апостолы, обращаясь къ Іудеянъ, смёло говоряли: вы есте сынове пророкъ и завльта, еложе завльща Богь но отчель. сашиль, глаголя ко Авраалу : и о съмени твоемь благословятся вся отечествія земпия (Дбян. 3, 25), или: Аврааму речени быща объты и съмени его; не elasolems wee: " Comerend, and o mhogows, no and o единомь: и слмени твоему, иже есть Христось (Гал. 3, 16). Съ другой стороны, въру патріарховъ въ будущаго Избавителя могли воспитывать многія прообразованія, видимо носившія на себѣ печать особеннаго намбренія Божія, каковы: жертвы, прообразовавнія собою великую жертву Христову; лествица, видънная во снъ Іаковомъ, прообразовавшая соединение во Христѣ естества Божескаго и человѣчеснаго; судьба Іоснфа, прообразовавшая страданія Спасителя отъ своего рода, сдёлавшіяся потомъ источникомъ благословенія; жертвоприношеніе Ісаака, указывавшее на крестную смерть и воскресение Мессии; священство Мелхиседека, прообразовавшее вѣчное священство Христово и др. (143).

§ 54. Двелядв на ученіе нравственности.

Ученіе нравственности или тѣ правила, которыми водились патріархи въ жизни и деятельности, были также самыя чистыя:

По отношенію къ Богу, мы видимъ въ патріархахъ:

(149) Vid. Petri Huetii Demonst. Evang. propos. VIII. p. 7, pag. 569. Lips. 1703.

(143) Записки на кн. Бытія стр. 128, 303, 323 - 325, 463- 465 м друг. С. п. б. 1816.

а) въру въ Бога всевъдущаго, святъйшаго и правосуднвишаго, -- что подтверждается уже однимъ употребленіемъ ими клятвы (Быт. 21, 23; 24, 3 и др.); б) совершеннъйшее повиновение воль Божией, такъ что эта воля была постояннымъ началомъ всего ихъ поведенія; посему-то и св. Бытописатель, желая изобразить правственный характеръ того или другаго изъ нихъ, обыкновенно выражается: походи предъ Боломъ, угоди Богу, обръте благодать предъ Господемъ Богомъ, быль праведень, совершень предь Богомь (-гл. 5, 6 н ар.); в) страхъ Божій, но страхъ сыновній, растворенный полною довбренностію къ Богу и сыновнею любовію, какъ особенно обнаружилось это въ примъръ отца върующихъ Авраама и Іосифа; г) благодарность Богу за Его благодъянія, извъстная изъ исторіи Ноя и Іакова. Вибств съ этими коренными добродвтелями естивнаго благочестія, безъ всякаго уже сомнёнія, обитали въ сердцѣ патріарховъ и всѣ другія частиѣйшія добродътели, порождающіяся изъ первыхъ, добродътели, какія только можетъ имъть человъкъ по отношенію къ Богу. '

По отношенію же къ ближнимъ въ жизни патріарховъ нельзя не замѣтить: а) уваженія къ достоинству человѣка, какъ образа Божія, и уваженія къ его жизни (Быт. 9, 6); б) любви къ ближнимъ, которая особенно обнаруживалась въ господствовавшемъ тогда гостепріимствѣ (19, 8); в) уваженія къ святости брачнаго союза (2, 24 и др.); г) любви и совершениѣйшаго почтенія къ родителямъ и вообще къ старѣйшимъ; д) любви къ дѣтямъ (37, 34, 35); е) заботливости о сохраненіи цѣломудрія въ дщеряхъ и проч.

Накоцецъ, главнёйшія изъ обязацностей, какія сохраняли патріархи по отношенію нъ самимъ себъ, были: а) самоотвержепіе: это видно изъ того, что кореннымъ началомъ ихъ дёятельности, какъ мы уже замётили, была воля Божія и совершениёйщая ей преданность, слѣд. не самолюбіе; б) сознаніе собственной нравственной немощи и, пеобходимо соединенныя съ нимъ, вѣра въ обѣтованнаго Мессію и надежда на Него одного: сія-то вѣра, проникавшая, такъ сказать, всѣ ихъ нравственныя дѣйствія, и сообщала этимъ дѣйствіямъ, по свидѣтельству Апостола Павла, цѣну въ очахъ Божіихъ; сею върою множайшую жертву Авель паче Каина принесе Богу...., сею върою Енохъ преложенъ бысть не видъти смерти.... и проч. (Евр. 11; 1—23); в) трудолюбіе, умѣренность въ пищѣ и питіи, обузданіе страстей: въ этомъ-то и могла заключаться одна изъ причинъ долголѣтія патріарховъ.

> § 55. ОВогладь на вношнее богослужение.

Составъ внъшняго богопочтенія въ религіи патріарховъ, при всей немногосложности своей, вполнѣ выражалъ духъ ихъ богопочтенія внутренняго.

Сущность священнодъйствій ограничивалась жертвоприношепіями : вспомнимъ жертвоприношенія Канна и Авеля, Ноя, Авраама и Іакова. И эти жертвопри-• ношенія, прообразуя собою великую Жертву голгооскую, и свидътельствуя собою въру патріарховъ въ обътованнаго Избавителя, были для Бога, безъ сомнѣнія, пріятнѣйшимъ служеніемъ. Жертвоприношенія сопровождаемы были призываниемъ Бога и молитвами, которыя, впрочемъ, возсылали патріархи къ Богу не только при жертвоприношеніяхъ, но и въ другія времена (Быт. 12, 8; 25, 21 и др.). Со временъ Авраама является еще многознаменательное священнод в ствіе. обрѣзаніе, которому должны были подвергаться всь потомки этого патріарха для действительнаго вступленія въ общество в врующихъ. Какъ таянство, обръзаніе знаменовало: въ предшествовавшемъ ему состоянія-нечистоту и порчу природы человѣческой; въ его

предметѣ и времени — исправленіе поврежденія чрезъ Мессію, имѣвшаго родиться безъ мужа; въ самомъ образѣ дѣйствія—внутреннее обрѣзаніе или умерщвленіе илотскаго и рожденіе духовнаго человѣка (Дѣян. 7. 51. Рим. 2, 28, 29) ('''); слѣд. выражало существениѣйшіе догматы возстановленной религіи.

Что же касается до принадлежностей внѣшняго богослуженія : то хотя онъ еще не были опредълены съ точностію въ религіи патріархальной, однакожъ вполнъ соотвътствовали святости самаго богослужения. Тогда не видимъ мы опредѣленныхъ священныхъ мъстъ или храмовъ: этому, безъ сомнънія, препятствовала странническая жизнь патріарховъ; не видимъ и опредѣленныхъ священныхъ временъ, кромѣ субботы. Но мъста и времена для священнодъйствій, большею частію, опредѣляемы были явленіями Бога и другими Божінми благодѣяніями, и на этихъ мѣстахъ нерѣдко воздвигаемы были нарочитые жертвенники или алтари, пользовавшиеся особеннымъ уважениемъ народа. Не было тогда и особенныхъ священныхъ лицъ (іерархія) для совершенія священнодбыствій : но это право священнодъйствій принадлежало старъйшимъ въ фамиліяхъ патріарховъ, отцамъ семействъ, нли, по преданію Іудеевъ, первороднымъ (140).

§ 56.

Сужденіе о высоћомъ Јостоинствъ религіи патріархальной.

Какъ ни кратко сдёланное нами обозрёніе религіи патріархальной, но и этотъ очеркъ довольно ясно показываетъ ея достоинство. Во всемъ ученіи ея, и въ ученіи вёры, и въ ученіи нравственности, и въ составё внёшняго богослуженія, нётъ ничего недостой-

(144) Библейск. Истор. стр. 86. С. П. Б. 1827. (148) Библейск. Истор. стр. 84-85. наго Бога и человѣка; напротивъ все истинно, свято и сообразно съ своею высокою целію. Если сравнимъ эту религію съ религіями другихъ современныхъ народовъ, какъ то : Египтянъ, Вавилонянъ, Ассиріянъ; мы увидимъ полное ея превосходство : тамъ уже повсюду господствовало многобожие и идолопоклонство; тамъ обожали или свътила небесныя. или людей. или низшихъ животныхъ, или растенія и камни. Если сравнимъ эту религію съ религіями даже поздибёшихъ, просвѣщеннѣйшихъ народовъ древности, каковы были Греки и Римляне; опять увидимъ полное ея превосходство: потому что многобожіе, преимущественно же обожание людей и героевъ со всёми челов'еческими страстями и пороками, составляло сущность и этихъ религій. Если сравнимъ, наконецъ, религіозное ученіе, котораго держались патріархи, съ ученіемъ самихъ философовъ Греціи и Рима: и здъсь не усомнимся отдать полное предпочтение первому предъ послъднимъ. У философовъ встръчаются свътлыя мысли о Богъ и человъкъ, о назначения человъка, о правственныхъ началахъ и обязанностяхъ человъка; но все это разсъяно въ ихъ сочиненіяхъ, и до того перемѣшано съ заблужденіями, что почти нётъ возможности отдёлить одно отъ другаго, для человѣка, не знакомаго еще съ откровеннымъ ученіемъ вѣры; тогда-какъ въ религіи патріархальной все чисто, все истинно, все свято. Откудажъ могла явиться такая религія? Ужели она-произведеніе естественнаго ума человѣка? Но какимъ образомъ этотъ умъ, преподавшій столь свѣтлое ученіе о богопочтении внутреннемъ и внъшнемъ въ фамиліяхъ патріарховъ, для всёхъ другихъ народовъ преподавалъ многобожіе, идолопоклонство ? Какимъ образомъ даже въ самыхъ лучшихъ представителяхъ своего достоинства, философахъ, онъ не чуждъ былъ многихъ и весьма многихъ заблужденій ? Что за исключеніе для однихъ патріарховъ? Между тѣмъ, по естественному порядку вещей, надлежало бы ожидать совсёмъ другаго. Религія патріарховъ есть древнѣйшая изъ всѣхъ религій; слёд., если она есть плодъ ума человёческаго, а **умъ** постепенно развивается и идетъ къ совершенству; то ей надлежало бы быть самою несовершенною религіею въряду всёхъ прочихъ; ей надлежало бы быть ниже не только религіи Грековъ и Римляцъ, народовъ просвѣщеннѣйшихъ, но и религін Египтянъ, Халдеевъ, Ассиріянъ и другихъ непросвъщенныхъ народовъ во-И когда достовбрно извбстно, что нашъ умъ, стока. при первомъ своемъ пробуждении, можетъ развиваться только подъ руководствомъ другихъ, болѣе совершенныхъ и опытнѣйшихъ людей: то какъ подумать, чтобы патріархи, первые жители на земли, не имѣя никакихъ руководителей и наставниковъ, сами собою могли дойти до такого высокаго ученія о Богь и о всемъ, относящемся къ существу религи? По одному уже этому соображенію необходимо согласиться съ сказаніемъ свящ. Бытописателя Мочсея, что самъ Ботъ былъ учителемъ патріарховъ въ дъль религін, и что она есть отнюдь не изобрѣтеніе ума человѣческаго, а истинное Божественное откровение. Но мы еще болѣе убѣдимся въ этой истинѣ, когда обратимъ вниманіе на ть знаменія, которыя, по сказанію Бытописателя, постоянно сопутствовали какъ появленію, такъ и всему существованію религіи патріархальной.

Б. Внљшніе признаки божественности религіи патріархальной.

## § 57.

# Богоявленія и явленія Ангеловъ.

Важнѣйшія изъ такихъ знаменій суть: Боюявленія и явленія Ангеловь. Самъ Богъ неразъ являлся прародителямъ нашимъ, являлся потомъ Каину, Ною, особенно

Digitized by Google

часто являлся отцу върующихъ Аврааму, далъе Исааку и Іакову. Въ иныя времена Онъ посылалъ къ патріархамъ своихъ Ангеловъ, на-пр., къ томуже Аврааму, Лоту и другимъ. Что всѣ эти необыкновенныя явленія, действительно, были, въ томъ нетъ ни малейшаго основанія сомнѣваться. Мочсей повѣствуетъ объ инхъ точно такъ же, какъ повѣствуетъ и о всѣхъ прочихъ естественныхъ событіяхъ изъ жизни патріарховъ; Мочсей совокупляеть тѣ и другія въ своемъ повѣствованін такъ тѣсно, что кто рѣшился бы отвергнуть первыя, необходимо долженъ былъ бы отвергать и послёднія; Мочсей замёчаеть притомъ, что некоторыя изъ Богоявленій засвидѣтельствованы были патріархами и запечатлѣны для памяти потомковъ особеннымъ образомъ, какъ то : наименованіемъ мѣстъ, гдѣ являлся Господь, поставлениемъ столповъ или камней, переименованиемъ лицъ (Быт. 22, 14; 17, 5; 28, 19) и подоб. Дъйствительность этихъ Богоявленій предполагается несомитною въ религи подзаконной, гдъ Богъ называетъ Себя Богомъ Авраама, Исаака и Іакова (Исх. 3, 6 и 16. Нав. 24, 3), и прямо подтверждается въ книгахъ новаго завѣта (Дѣян. 7, 1-20. Евр. 11, 4-24). На эту дъйствительность указываютъ, наконецъ, религіозныя преданія всёхъ языческихъ народовъ, которыя, переходя изъ рода въ родъ, хотя весьма много исказились, и содержатъ въ себъ много страннаго о древнихъ Богоявленіяхъ, но въ основанія своемъ необходимо предполагаютъ истину (140).

Что всѣ Богоявленія, о которыхъ повѣствуетъ Мочсей, были вполнѣ достойны Бога, это само собою очевидно. Люди только-что появились на землѣ, въ мірѣ еще новомъ для нихъ и совершенно неизвѣстномъ; они крайне нуждались въ наученіи, въ руководительствѣ, особенно касательно того, для чего они

(\*\*\*) См. выше примизч. 32.

поставлены въ мірь, какъ должны жить, къ чему стремиться : --- и вотъ самъ Богъ, создавшій ихъ. ръшается быть ихъ наставникомъ въ дълъ религи, заключающей въ себъ первую цъль ихъ существования. Онъ является къ нашимъ прародителямъ, сначала-чтобы преподать имъ заповъдь и чрезъ то утвердить ихъ волю въ добрѣ; потомъ-какъ судія, но судія всеблагій, чтобы изречь имъ праведное наказание за гръхъ и вмъств утвшительное обътование о будущемъ Избавителв міра. Является къ Канну, сначала-чтобы предостеречь его отъ братоубійства, потомъ, по совершении преступленія, чтобы положить наказаніе братоубійць и воззвать его къ покаянію. Является къ Ною предъ потопомъ, чтобы предречь праведнику о приближении всеобщаго бѣдствія и указать ему средство ко спасенію себя съ семействомъ и нѣкоторыми животными;-послѣ потопа, чтобы возобновить съ отцемъ новаго міра завётъ вёчный и изречь свое благословение на всю обновившуюся нрироду. Является Аврааму, чтобы сохранить его отъ всеобщаго нечестія, воспитать въ немъ отца вѣрующихъ и даровать ему обътование о томъ Съмениего, о коемъ благословятся всё народы. Является Исааку и Іакову. чтобы повторить тоже обътование, составлявшее главнъйшій членъ въ религіи патріарховъ. Что же можетъ быть достойние Бога, какъ являться съ своею помощію тамъ, гдѣ эта помощь необходима, являться Отнемъ посреди своихъ дътей, и притомъ для столь высокаго дѣла, каково спасеніе человѣка?

# § 58. VyJeca.

КромѣБогоявленій совершались въ періодъ патріархальный и нѣкоторыя другія чудесныя событія, служившія для патріарховъ знаменіемъ благости къ нимъ Бога и Божественнаго происхожденія исповѣдуемой

Digitized by Google

ими религіи. Таково, на-примѣръ, преложеніе Еноха, которое, безъ сомнѣнія, было извѣстно его современникамъ и потомкамъ, и производило на нихъ благотворное нравственное дѣйствіе: Енохъ, говоритъ премудрый сынъ Сираховъ, угоди Богу и преложися, образъ покаянія родомъ (44, 15). Таково же смѣшеніе языковъ за гордость и надменность (Быт. 11, 1 — 10), событіе, случившееся открыто предъ всѣми людьми, которое тѣмъ болѣе должно было подѣйствовать на нихъ, что силу его ощущалъ въ самомъ себѣ непосредственно каждый. Таково обращеніе жены Лотовой въ соляной столпъ за неповиновеніе волѣ Божіей:— опять назидательнѣйшій урокъ благочестія, какой преподалъ въ то время Господь людямъ.)

810

Проросества: а) изресенных Богомь патріархамь.

§ 59.

Новымъ непререкаемымъ доказательствомъ божественности религіи патріархальной служили и служатъ пророчества, которыя изрекалъ какъ самъ Богъ патріархамъ, такъ и нѣкоторые изъ патріарховъ, по дару Божію.

Къ числу первыхъ принадлежатъ: а) пророчество о потопѣ, событіи не только совершенно случайномъ, но и необыкновенномъ, слѣд. пророчество въ собственномъ смыслѣ; б) пророчество о погибели Содома и Гоморры (Быт. 18, 20; 19, 24), также событіи совершенно случайномъ и необыкновенномъ, котораго нельзя было предвидѣть ни по какимъ соображеніямъ человѣческимъ; в) пророчество о рожденіи Исаака отъ родителей престарѣлыхъ и безплодныхъ, которые уже, по естественному порядку вещей, не могли и ожидать себѣ чада (17, 16 — 19; 21, 1. снес. 16, 1, 2); г) пророчество о происхожденіи отъ Измаила дванадесяти языковъ или племенъ, изреченное въ то время, когда Изманлу было только около тринадцати лётъ (17,20, 25); д) пророчество о судьбѣ Исава и Іакова, когда они находились еще во чревѣ матери (25, 24). Всѣ эти предсказанія должны были произвести тѣмъ большее действіе на патріарховъ, что почти всѣ предъ ихъ же глазами и оправдывались событіями. Наконецъ, е) пророчество, которое изрекъ Богъ Аврааму, еще не имѣвшему дътей, что отъ него произойдетъ безчисленное потомство (Быт. 15, 5); что это потомство будеть преселно въ земли не своей, гдѣ поработять его, озлобять, и смирять льть четыриста (ст. 13); что потомъ оно изыдеть изъ земли чужой со имъніемо многимо (ст. 14), и получить себѣ въ наслѣдіе землю отв ръки Египетекія даже до ръки великія Евфрата (ст. 18): такія черты событія не могъ предугадать никакой умъ сотворенный, и однакожъ онѣ, какъ извѣстно изъ исторіи, осуществились всѣ самымъ точнымъ образомъ.

## § 60.

б) — ивреченныя самими патріархами, и именню проросество Іакова о времени пришествія Мессіи.

Изъ пророчествъ, изреченныхъ самими патріархами (<sup>147</sup>), довольно остановить вниманіе на одномъ важнѣйшемъ, опредѣляющемъ время пришествія Мессіи. Патріархъ Іаковъ, благословляя предъ своею смертію дѣтей своихъ и предсказывая имъ судьбу ихъ потомства, когда очередь дошла до Іуды, между прочимъ. сказалъ ему: не оскудњетъ князь отъ Іуды, и вождь отъ чресль ею, дондеже пріидуть отложеная ему (ἔως âν ἔλϿη τὰ ἀπακέιμενα ἀυτῶ): и той чаяніе языковъ (Быт. 49, 10), или, какъ въ Еврейскомъ текстѣ: «не отымется скипетръ (шеветъ) отъ Іуды и законоположникъ (мехокекъ) отъ чреслъ его, дондеже пріидетъ Примиритель (Шило̀),

(147) Изъ натріарховъ извѣстны даромъ пророчества: Енохъ (1уд. ст. 14), Ной (Быт. 9, 26, 27) и Іаковъ (Быт. 49). и ему покорность народовъ»(148). Что здёсь говорится о событіи будущемъ, это очевидно изъ прямаго смысла представленныхъ словъ и изъ всего состава рѣчи. Іаковъ, призвавши сыновъ своихъ, прежде всего сказалъ имъ: соберитеся, да возвъщу вамъ, что срящетъ вась вь послъднія дни (Быт. 49, 1), и потомъ, действительно, по порядку открываетъ имъ будущую судьбу ихъ потомства. Что здъсь говорится о какомъто будущемъ лицѣ, и лицѣ весьма важномъ, также очевидно изъ самыхъ словъ: «дондеже пріидетъ Примиритель, и той чаяніе языковъ,» — или: «и ему покорность народовъ.» Но для насъ особенно важно: 1) что здѣсь пророчествуется о Мессія, 2) что здѣсь опредѣляется время пришествія Мессін, и З) что это пророчество исполнилось въ точности на Господѣ нашемъ Іисусѣ Христѣ ("\*).

1) Двѣ рѣзкія черты указываетъ св. патріархъ въ будущемъ лицѣ, о которомъ пророчествуетъ, черты, которыя вполнѣ идутъ къ одному только Мессіи, и не могутъ быть приложены ни къ кому другому.

Первая черта: Іаковъ называетъ это Лице—Шило (Schiloh), какъ читается нынѣ въ Еврейскомъ текстѣ, или, какъ, вѣроятно, читали Семдесять и нѣкоторые другіе переводчики св. Писанія въ спискахъ древнѣйшихъ,—Шелло (Schelloh). Какое бы мы ни приняли изъ этихъ двухъ чтеній: оба они равно могутъ быть отнесены къ Мессіи, и, по понятію всѣхъ древнихъ Іудеевъ, къ одному только Мессіи. Щило, отъ Еврейскаго шала, эначитъ примиритель, спаситель,—съ чѣмъ вполнѣ со-

(140) Non recedet virga de Juda et legislator de inter pedes ejus, donec veniat Schiloh, et ei obedientia populorum.

(\*\*\*) Различныя мићнія объ этомъ славномъ пророчествѣ св. отцевъ Церкви и нѣкоторыхъ позднѣйшихъ толковниковъ собраны и разобраны у Гуеція — Veteris testamenti cum Novo parallelism. сар. IV. См. Scripturae Sacrae Curs. complet. tom. II, pag. 265— 304. Paris 1842.

гласуется и текстъ Самаританскій (100). Но — а) одно изъ существеннѣйшихъ благъ, какихъ, по обѣтованію Божію, надлежало ожидать отъ Мессіи, есть то, что Онъ будетъ мирв нашв, что Онъ примиритъ насъ съ Богомъ, примиритъ небо съ землею, язычниковъ съ Іулеями, и принесеть съ Собою миръ и счастіе на землю; почему и у Пророка Исаіи Онъ называется Княземь мира (Ис. 9, 6); б) одно изъ существеннѣйшихъ именъ, какія усвояли древніе Іудеи исключительно Мессіи, есть имя Шило, что бы оно ни означало ("). Напримѣръ, въ талмудѣ Вавилонскомъ читается: «Рабби Іоханахъ спросилъ о Мессін, какъ имя Ему? Ученики Рабби Силы отвёчали: Шило, имя Ему, потому что въ книгъ Бытія гл. 49, ст. 10 сказано: дондеже пріидетъ Шило» (119). Шелло (Schelloh) значитъ : емуже (cujus est), и слёд. смыслъ пророчества будетъ: «не отымется скипетръ отъ Іуды, дондеже пріидетъ тотъ, емуже достоитъ скипетръ». Такъ и выражается въ подобномъ же пророчествѣ о Мессіи пророкъ Іезекінль: сними кидарь и отложи вънець..., дондеже пріидеть, емуже достоить (т. е. вѣнецъ) и предамь ему (Іез. 21, 26, 27). Такъ передаютъ слово Шелло древній переводъ Сирскій: «тотъ, емуже принадлежитъ онъ (скипетръ), is, cujus illud est», и древній переводъ Арабскій : «тотъ, емуже принадлежитъ, із, сці est» (143), и такъ перевели Семдесять: дондеже пріи-

(100) Въ Самаританскомъ читается: non auferetur sceptrum de Juda et dux de vexillis eius, douec veniat Pacificus. et ad ipsum congregabuntur populi. См. Bibl. Polyglot. Waltouian. i684—1687.

(\*\*\*) См. Raymundi Martini—Pugio fidei adversus Mauros et Judaeos, cum observationibus Jos. de Voisin et introductione Carpzowij, p. 11, cap. IV: Probatio, quod Messias jam venit, per prophetiam Jacobi. Вообще можно замѣтить, что это сочиненіе, ваписанное еще въ XIII вѣкѣ, содержитъ въ себѣ вссьма много важ-, наго противъ Іудеевъ, и доселѣ очень уважается учеными.

(182) Ibid., a Takme in Thesauro Ugolini tom. XXV, pag. 970.

(183) Переводъ Арабскій: non praeteribit virga de Juda, et legislator de sub imperio eius, donec veniat is, cui est, et ad quem дуть отложенная ему, или, по другому чтенію: «дондеже пріидеть, емуже отложень (т. е. скипетрь), ф апохеітасі». Но и здѣсь должно сдѣлать замѣчанія, подобныя прежнимъ: а) одно изъ существеннѣйшихъ качествъ, какого, по обѣтованіямъ Божіимъ, надлежало ожидать въ Мессіи, есть то, что Онъ будетъ царь, что Ему будетъ принадлежать царство (Ис. 9, 6—8. Іер. 23, 5 — 7. Дан. 2, 44); б) древніе парафрасты Іудейскіе, сообразно съ преданіемъ и вѣрованіемъ всего народа, переводятъ слово — Шелло словами: «Мессія, емуже принадлежитъ царство» (''').

Другая черта: Іаковъ, упомянувши о Шило, непосредственно присовокупляетъ: «и тому покорность народовъ», или, какъ читается въдревнѣйшихъ парафразахъ: «и тому покорятся народы, покорятся всѣ цари земли» (""), и въ древнъйшихъ переводахъ, Греческомъ седмидесяти: и той чаяние языковъ (משרטה הססדלסאות דשט בשישי); Сирскомъ: «и того будутъ ожидать народы»; Арабскомъ: «и кътому соберутся, пріндутъ народы» (136). Къкомуже, кромѣ одного Мессіи, могутъ быть приложены въ собственномъ смыслѣ всѣ эти выраженія, вмѣстѣ ли или каждое порознь? О комъ изъ обыкновенныхъ потомковъ Іуды можно было предвозвѣщать, что онъ будетъ чаяніе народовъ, что къ нему пріидутъ народы, что ему покорятся народы и всѣ цари земные (187)? congregabuntur populi. Переводъ Сирскій: non deficiet sceptrum de Juda, et expositor de inter pedes eius, donec ventat is, cujus illud est, et ipsum expectabunt gentes.

(184) Bъ таргумѣ Онкелоса читается : non auferetur habens principatum a domo Juda, neque scriba a filiis filiorum eius, usque in saeculum, donec veniat Messias, cujus est regnum: et ei obtemperabunt populi. Въ таргумѣ lepyсалимскомъ, приписываемомъ IoHaеану: non dificient reges de domo Juda. neque periti doctores legis de filiis filiorum ejus usque ad tempus, quo veniet rex Messias, cuius est regnum: et ei sublicientur tandem omnes reges terrae. Quam pulcher est rex Messias, qui surrecturus est e domo Juda!

(186) Смотр. предъидущее примъч.

(184) См. выше полные тексты.

(147) Одно это замѣчаніе совершенно подрываеть всѣ попытки

Мессін же все это приличествуеть тёмъ болёе, что о Немъ еще прежде Іакова подобное же предвозвёщено было въ обётованіяхъ Божінхъ Аврааму, Исааку и самому Іакову (о съмени твоемъ благословятся вся колъна земная), и въ послёдующихъ пророчествахъ нерёдко повторяется подобное, особенно у Исаіи, наиримёръ: будетъ въ послъдняя дни яслена гора Господня..., и пріидуть къ ней вси языцы (2, 2 и дал.), или: и будетъ въ день оный корень Іессеовъ, и аозетаяй владъти языки, на того языцы уповати будутъ (11, 10. снес. 49, 6; 51, 5, 65, 1; 66, 19 и друг.).

2) Точно также самое содержание разсматриваемаго нами пророчества о Мессіи совершенно убѣждаетъ насъ и въ той мысли, что здъсь именно опредыяется время пришествія Его. Іаковъ выражается: не отымется скипетръ отъ Іуды и вождь отъ чреслъ его, дондеже пріидетъ Шило. Но Еврейское ад-ки. дондеже, по сознанію древибищихъ парафрастовъ Еврейскихъ и по согласію всѣхъ древнихъ переводовъ, означаетъ собственно-дотоль, пока, или пока не (100); а аревнѣйшіе Іуден, безъ всякаго сомнѣнія, гораздо лучше знали языкъ свой, нежели нынъшние потомки ихъ, и притомъ вовсе не имѣли побужденій намѣренно искажать смыслъ пророчествъ о Мессіи, подобновъйшимъ раввинамъ (109). Цъль предсказанія HO Іаковлева, обращеннаго къ Іудѣ, очевидно, та, чтобы показать самому Іудь время, доколь потомство его будетъ имѣть собственное правительство и сохранитъ свое политическое существование: не отымется скилетрь оть Іуды, дондеже....; а, съ другой стороны, та, чтобы

новъйшихъ раввиновъ, которые хотятъ относить, вопреки митијю встать своихъ праотцевъ, пророчество Јаковлево не къ Мессіи, а то къ Саулу, то къ Јеровоаму, то къ Навуходоносору и подоб.

(\*\*\*) Cm Bibl. polyglott. Waltonian.

(119) Шотому митине накоторыхъ изъ нихъ, будто ад ки означасть здъсь посла того, какъ..., не заслуживаетъ никакого втроятія. дать, какъ Іудѣ съ его потомствомъ, такъ и всѣмъ, присутствовавшимъ здѣсь, братьямъ его съ ихъ потомками, такой признакъ, по которому они могли бы безошибочно узнать имѣющаго придти Мессію: дондеже придеть Шилд. Но если не разумѣть подъ этимъ дондеже—опредѣленнаго предѣла времени: то ни та ни другая цѣль не будетъ достигнута. Должно присовокупить, что всѣ древніе Іудеи единодушно видѣли въ этихъ словахъ патріарха Іакова пророчество о предѣлѣ или концѣ царства Іудейскаго и началѣ царства Мессіи (<sup>100</sup>).

3) Наконецъ, чтобы видъть, какъ исполнилось пророчество Іакова о Шило̀ на Іисусъ Христъ, надобно точнъ опредълить смыслъ всего пророчества, и потомъ приложить его къ событію.

Смыслъ пророчества тотъ: «колѣно Іудово не престанетъ имъть собственное правительство и собственное законодательство, пока не пріидетъ Мессія». Это видно: а) изъ слова шеветь, которое хотя иногда означаетъ вообще жезлъ (Пс. 88, 33), но здъсь именно жезль правленія, власть правительственную, какъ употребляется оно во многихъ другихъ местахъ св. Писанія (Чис. 24, 17. Ис. 14, 5. Зах. 10, 11): такъ утверждаемъ мы-б) на основания слова мехокенъ, поставленнаго въ тойже рѣчи соотвѣственно слову шеветь, и означающаго собственно законоположника. законоблюстителя или власть законодательную (Чис. 21. 19. Сул. 5, 14. Пс. 59, 9); и-в) посятлуя древнъншимъ переводамъ и парафразамъ: Семдесять и Өеодоціонъ перевели слово шеветь — а́рхон, начальникь : Симмахъ---'єξουσία, влаеть ; Акила--- σхήπ: роч, скипетръ; Онкелосъ-имъющій начальство. Но съ другой стороны надобно помнить — а) что въ пророчествѣ отнюдь

(<sup>100</sup>) Mazocchi — Specilegium Biblicum tom. 1, dissert. VIII, par. 1, sect. III. Neapoli 1762. Christiani Schoettgenii — Horae Hebraicae et talmudicae tom. II, lib. 2, pag. 145. Dresdae et Lipsiae 1742.

не выражается мысль, будто царство Іудейское до пришествія Мессіи будетъ постоянно имѣть одно опредвленное правительство, на-примъръ, царей, монарховъ; а говорится вообще: будетъ имъть собственное правительство, въ какой бы формѣ оно ни существовало. Слова — шеветь и мехокекь, какъ можно видъть изъ указанныхъ текстовъ, прилагаются равно и къ царямъ, и къ князьямъ, и ко всякому, имъющему власть, и не только къ частнымъ лицамъ, но и къ цёлымъ сословіямъ, облеченнымъ властію: слёдовательно означають вообще власть правительственную и законодательную. Должно помнить также — б) что этому правительству усвояется неоскудение власти въ одномъ только колень Іудовомъ и надъ однимъ этимъ коленомъ. а отнюдь не надъ всёми колёнами Израилевыми: нбо заѣсь предсказываетъ Іаковъ сыну своему Іудѣ судьбу собственно одного его потомства, а другимъ сынамъ онъ сказалъ о судьбѣ ихъ потомства частію прежде, частію посль, каждому порознь.

Теперь приложить пророчество къ событію не трудно. Колено Іудино, подобно прочимъ, начало нивть своихъ частныхъ князой или старбищинъ, изъ среды собственныхъ членовъ, вдругъ по изшествін наъ Египта (Чис. 1, 4, 17; 2, 3), гдб и изречено Іаковомъ пророчество, хотя главнымъ вождемъ надъ всъми Іудеями, въ-продолжение всего ихъ путешествия въ пустынѣ, оставался Мочсей. Не преставало потомъ это колѣно, подобно прочимъ, имѣть собственныхъ частныхъ князей, и по занятія земли обътованной (Нав. 22, 13, 14 и друг.), хотя въ тоже время весь Израиль находился подъ верховною властію сначала Інсуса Навина, потомъ судей, наконецъ царей: Саула. Давида и Соломона (2 Цар. 2, 4; 5, 1, 2). Само собою разумбется, что во весь этотъ періодъ колбно Іудово. подобно прочимъ, и управлялось собственнымъ, отечественнымъ законодательствомъ, даннымъ чрезъ Movces,

Digitized by Google

а не какимъ-либо чужеземнымъ. Со временъ сына Соломонова Ровоама, при которомъ послѣдовало раздѣленіе царства на двѣ части, судьба колѣна Іудова, во исполнение пророчества, начинаетъ уже отличаться рѣзкими чертами отъ судьбы прочихъ колѣнъ. Тогда, какъ десять колѣнъ, составлявшія царство Израильское, были преемственно управляемы съ тёхъ поръ царями изъ разныхъ колѣнъ и разныхъ династій, одно колѣно Іудово, какбы поглотившее собою небольшое колино Веніаминово, соединившееся съ нимъ въ одно царство (которое потому и называлось царствомъ Іулейскимъ, а иногда даже колѣномъ Іудовымъ 4 Цар. 17, 18.),-одно колѣно Іудово не преставало имѣть у себя непрерывный рядъ царей изъ одного только дома Давидова, и слѣд. отъ чреслъ своихъ. Но сего мало: вскорѣ послѣдовало разрушеніе царства Израильскаго отъ Ассирійскаго царя Салманассара, и это разрушеніе было окончательное. Съ того времени десять колёнъ Израилевыхъ уже никогда не составляли какоголибо политическаго тела, управляемаго отечественною властію и законами, а будучи отведены за Евфратъ и разсвяны, покорились власти чужеземной, междутъмъ-какъ въ ихъ страну отечественную переселены новые жители (4 Цар. 17, 28). Но кольно Іудово, хотя также скоро подпало плѣну Вавилонскому, однакожъ и въ самомъ плѣну, подъ властію царей Вавилонскихъ и за тъмъ Персидскихъ, не переставало образовать собою одно тело, иметь своихъ старейшинъ и управляться по своимъ законамъ (Дан. гл. 13. Есеирь, 3, 8; 8, 11). По возвращении же изъ плѣна, съ согласія самихъ же царей языческихъ, продолжало имѣть своихъ князей, старъйшинъ и судей по законамъ Бога своего (1 Ездр. 7, 25, 26; 9, 1. Неем. 5, 7), находясь подъ главнымъ вѣдѣніемъ сперва вождей, каковыми были Зоровавель, Ездра и Неемія, потомъ первосвященниковь, и наконецъ сонарховь или народоначальниковъ,

какъ называемы были Маккавен (1 Мак. 8, 20; 12, 6).

Лътъ за шестьдесять до Рождества Христова Помпей овладблъ Іерусалимомъ, и сдблалъ Іудеевъ данниками Римлянъ; спустя двадцать пять лётъ Римляне поставили царемъ надъ Јудеею Ирода - иноплеменника, родомъ Идумеянина, отъ котораго нерешла власть къ его дѣтямъ. Вскорѣ Іудеею начали правять Ринскіе прокудаторы или блюстители, и управляли ею въ-продолжение всей земной жизни Спасителя в послѣ до самаго разрушенія Іерусалима Титомъ. Этотъ небольшой періодъ, такъ близко обнимающій жизнь Інсуса Хрвста съ обънхъ сторонъ, и можно назвать временемъ постепеннаго, но уже окончательнаго, оскуденія собственнаго правительства и собственнаго законодательства въ колѣнѣ Іудовомъ. И во дня земной жизни Спасителя, при Римскихъ прокураторахъ, мы еще видимъ у Гудеевъ слъды собствениаго управленія по законамъ отечественнымъ (Іоан. 8, 3, и слёд. 9, 1 и слёд. 18, 31); но все это было уже подавляемо болбе и болбе властію Римлянъ, пока не налъ наконецъ отъ неда ихъ Іерусалимъ, и народъ, предавлий смерти истиннаго Мессію, не лишился навсегда своего политическаго бытія (101).

§ 61.

/Нсториеская достовърность Богоявленій, еудесь и пророеествь, бывшихь въ періодь патріархальный.

Историческая достовѣрность разсмотрѣнныхъ нами Богоявленій, чудесъ`и пророчествъ, бывшихъ въ

(\*\*\*) Кстати привести здъсь сказаніе, находящееся въ Медрашѣ, одной изъ древнъйшихъ частей талмуда, гдъ Іудеи сами исповѣдали, что точно въ это время, по пророчеству Іакова, надлежало ожидать Мессію. Тамъ расказывается, что «члены Сенедріона, когда у нихъ отнято было право усоловнаго суда, лътъ за сорокъ періодъ патріархальный, равно какъ и всёхъ другихъ событій, описанныхъ въ книгё Бытія, основывается на свидётельствё Мочсея и подтверждается преданіями языческихъ народовъ.

Всѣ эти событія хотя случились прежде Мочсея, но онъ имѣлъ даже естественныя средства узнать ихъ самъ, и не могъ ввести въ заблужденіе другихъ (не упоминаемъ уже о томъ, что Мочсей говорилъ и писалъ, по вдохновенію отъ Духа Святаго: ибо, сказавши это, для вѣрующаго мы сказали бы все). Такими средствами представляются:

1) Преданіе устное, — преданіе живое, свѣжее н неповрежденное, по причинѣ долголѣтней жизни патріарховъ. Извёстно, что прадёдъ Моусея Левій жиль вибстѣ съ Іаковомъ и видѣлъ Исаака, а отецъ Исаака Авраамъ могъ видёть всёхъ своихъ предковъ до Арфаксада, внука Ноева чрезъ Сима. Слёдовательно, Мочсей и его современники были отдёлены отъ потона какими-нибудь пятью или шестью лицами, если не менбе, и не выходя изъ своего семейства, легко могли язучать достовѣрную исторію многихъ вѣковъ: ыбо предание повреждается не отъ продолжительности времени его существованія, а отъ многочисленности тѣхъ лицъ, чрезъ уста конхъ преемственно переходитъ оно. Извѣстно также, что Ной, жившій до потопа окодо 600 лётъ, могъ видёть самого Еноха, сына Снеова, и бестдовать съ нимъ, а отецъ Ноевъ Ламехъ родился въ тотъ годъ, когда умеръ Адамъ. Такимъ образомъ и вся допотопная исторія могла быть извѣстна современникамъ Моусеевымъ, при посредствъ трехъ или че-

до разрушевія храма (слёд. почти въ годъ смерти нашего Спасителя), облакшись во вретища, и терзая на себё волосы, вопили: горе намъ, горе намъ: даено уже оскудела князь ота Јуды (Быт. 49, 10), — а обътованный Мессія еще не пришелъ». Medrasch Rabbi Mosche Haddarschan super Genes. Conf. Talmud Hierosol. Sanchedrin distinct. Dine Mamanoth.

١

тырехъ преемственныхъ свидътелей. Прибавимъ къ еему, что если вообще Израильтяне всегда отличались особенною любовію къ сохраненію преданій, касавшихся ихъ предковъ, ихъ религіи и ихъ судьбы: то тъмъ болѣе это должно сказать о Евреяхъ древнѣйшихъ; а исторія, изложенпая въ книгѣ Бытія, касается самыхъ знаменитыхъ ихъ предковъ, патріарховъ, содержитъ въ себѣ самыя начала ихъ религіи, обѣтованія о Мессіи, и вмѣстѣ самыя отрадныя обѣтованія Божіи о благословеніи и умноженіи сѣмени Авраамова, т. е. касается такихъ предметовъ, о которыхъ память для Евреевъ всегда была всего священнѣе и дороже.

2) Священные гимны, псалмы и вообще пёсни, которыя съ незапамятныхъ временъ, какъ всё народы, такъ и Еврен, любили слагать и воспёвать для выраженія своихъ религіозныхъ чувствованій предъ Богомъ, для прославленія Его различныхъ благодёяній, въ память и честь своихъ знаменитыхъ предковъ, для увёковёченія важитёйшихъ событій изъ своей жизни и т. под. Эти пёсни, какъ драгодённое наслёдіе, переходили изъ рода въ родъ, отъ отцевъ къ дётямъ, и сохраняли въ себё иногда значительнёйшую часть исторіи народовъ. О существованіи у Іудеевъ такого рода итесней упоминаетъ самъ Моусей, на-примѣръ, въ книгѣ Числъ 21, 17, 18, 27.

3) Многіе вещественные памятники древнихъ событій, существовавшіе еще во времена Моусея. Таковы: жертвенники, воздвигнутые Ноемъ, Авраамомъ, Іаковомъ и другими патріархами; Вавилонская башня, свидѣтельствовавшая о разсѣянін народовъ и смѣшенін языковъ; развалины Содома и Гоморры, напоминавпія о казни Божіей, постигшей эти нечестивые грады; остатки ковчега Ноева, напоминавшіе о потопѣ; обрѣзаніе Евреевъ, говорившее о завѣтѣ Бога съ Авраамомъ и его потомками; поле, купленное этимъ патріархомъ для погребенія членовъ его семейства; гробница Рахили; кладязи, ископанные патріархами; самыя имена миогихъ изъ нихъ, какъ то: Ноя, Аввраама, Исаака, выражавшія собою какія-либо историческія событія и проч. (100).

При такихъ средствахъ знать все достопримѣчательное, случившееся въ періодъ патріархальный, которыя были равно доступны какъ Мочсею, такъ и его современникамъ, какая-либо намѣренная невѣрность со стороны Мочсея въ повѣствованіи объ этихъ событіяхъ была совершенно невозможна : ее тотъчасъ обличили бы, при пособіи тѣхъже самыхъ источниковъ, — и книга Бытія не только не была бы принята современниками съ величайшимъ уваженіемъ, напротивъ была бы отвергнута, какъ книга недостовѣрная. А принявши ее, и при томъ съ такою безусловною вѣрою, они тѣмъ самымъ засвидѣтельствовали несомиѣнную подлинность всего, въ ней изложеннаго.

Преданія о событіяхъ патріархальнаго періода сохранились не только между Израильтянами, но и между языческими народами. Доказательствомъ тому служатъ свидѣтельства многихъ древнихъ языческихъ писателей, которыя, будучи собраны вмѣстѣ трудолюбивыми учеными, даютъ, при здравой критикѣ, довольно вѣрный очеркъ всей первобытной исторіи человѣчества, изложенной въ Библіи. Такъ, Берозъ Халдейскій и Еги-

(\*\*\*) Если, наконецъ, допустить, что письмена взобрётены въ отдаленныя времена, и, можетъ быть, еще самимъ Ноемъ (см. въ Жур. Мян. Нар. Прос. за 1843 г.—Мысль Зейфата о Симитическомъ алфавитѣ); или даже самимъ Адамомъ (см. въ Annales de Philosophie Chréteinne, Paris 1830,  $\mathscr{N}$  5, Origine de l'écriture, rapportée a Adam): то очень можно согласиться, что у Іудеевъ, какъ полагаютъ нѣкоторые ученые (Калметъ въ предислов. къ книгѣ Быт.), и до Мочсея могли существовать краткія семейныя записки о замѣчательнѣйшихъ событіяхъ въ народѣ, о Богоявленіяхъ, чудесахъ, о числѣ лѣтъ жизии патріарховъ, о ихъ достопримѣчательнѣйшихъ мареченіяхъ и т. п., и что эти записки могли быть доступны Мочсею. Книга Праведнаго, упоминаемая Інсусомъ Навиномъ (10, 13 снес. 2 Цар. 1, 18) содержала, по видимому, исторію древнихъ патріарховъ.

нетскій Іеромъ говорять о потопь, бывшемъ во дни Ноя. о новчегъ, остановившемся на горахъ Араратскихъ, н о птинахъ, которыя выпущены были изъ ковчега; тотъже Берозъ и Манетонъ упоминаютъ о долголѣтіи патріарховъ: Авиденъ, Евполемонъ, Астрабанъ, Клеодемъ, Теодотъ и Естій говорять о столпотвореніи и о смѣшенін языковъ, о путешествін Авраама изъ земли Уръ въ Финикію и Египетъ, о побѣдѣ Авраама надъ врагани Лота, о дарахъ, поднесенныхъ Аврааму Мелхиседекомъ, о дътяхъ Авраама отъ рабы и свободныя, о приношении Исаака въ жертву, о сынахъ и вообще о ветхъ потомкахъ Іакова даже до Моусея и Аарона.... и проч., и проч. (103). Еще болбе подтверждають это многія новыя открытія, сдѣланныя вслѣдствіе ближайшаго знакомства съ языческими народами всего свѣта. Оказывается, что у всѣхъ древнѣйшихъ языческихъ народовъ, какъ то: у Китайцевъ, Индійцевъ. Нерсовъ, Египтянъ, Аравитянъ, Ассирійцевъ и многихъ Американцевъ, донынѣ еще сохраняются преданія о сотворенія міра, о первобытномъ состоянія н паденія человѣка, о потопѣ, столпотворенія, смѣшенія языковъ и разсвянія людей, о приношенія Исаака въ жертву и другихъ событіяхъ, изложенныхъ въ книгѣ Бытія Мочсеемь (144). Чёмъ же объяснить такое согласіе

(153) Подробиће объ этихъ свидѣтельствахъ можво читать у Гюго Гроція: de Verit. Relig. Christ. lib. 1, сар. 8; у Дан. Гюеція: Demonst. Evangel. proposit. IV и друг.

(164) Объ этомъ предметВ помѣщено весьма вного разсуждевій въ журналѣ: Annales de Philosophie Chrétienne, — наъ которыхъ укажемъ здѣсь только нѣкоторыя: 1) Traditions sur Noé et sur l'Arc-en-ciel, conservées parmi les nations de l'Orient, 2) Traditions sur les evenemens, racontés dans la Bible, conservés chez les peuples de l'Orient, par Stolberg (an. 1834, tom. 1X,  $\mathcal{M}$  50 m 52); 3) Identité du déluge d'Vao et de celui de la Bible (1837, tom. XV,  $\mathcal{M}$  89); 4) Monument hieroglyphique, rappelant le souvenir du deluge, conservé chez les Aztèques du Mexique, par M. Bonnety (ibid,  $\mathcal{M}$  90); 5) Des patriarches anterieurs a Ty-Ko ou Noe..., dont les listes sont conservées en Chine, et qui se succèdant du père en fils...

Digitized by Google

этихъ языческихъ преданій между собою и съ сказаніемъ Моусея, если не допустимъ, что въ основанія ихъ, дъйствительно, лежитъ историческая истина?

Изъ сдѣланнаго нами обозрѣнія религіи патріархальной открывается, что она была запечатлѣна всѣми признаками религін Богооткровенной, и вела прямо ко Христу. Исповѣдуя ее и свято слѣдуя ея предписаніямъ, патріархи благоугождали Богу, и спасались вѣрою въ грядущаго Мессію (Евр. гл. 11). Значитъ, измѣнять эту религію до самаго пришествія Спасителя, казалось бы, вовсе не было нужды: она точно такъже могла бы приводить къ Нему и всѣхъ послѣдующихъ людей, какъ приводить къ Нему и всѣхъ послѣдующихъ людей, какъ приводила патріарховъ. И она, дѣйствительно, осталась неизмѣнною въ своемъ духѣ и существѣ. Только Безконечно-премудрый, по новымъ, открывшимся въ людяхъ потребностямъ, сообщилъ ей нѣсколько иной внѣшній видъ.

Сначала, въ лицѣ Адама, праотца перваго міра, Богъ далъ свою откровенную религію и обѣтованія о Мессіи для всего рода человѣческаго. Но большая часть людей вскорѣ забыли своего Творца, и нечестіе до того усилилось на землѣ, что надлежало омыть ее водами всемірнаго потопа. Потомъ Богъ возобновилъ свой завѣтъ съ праотцемъ втораго міра, Ноемъ, и въ лицѣ его снова повторилъ свои обѣтованія для всего рода человѣческаго; но и въ этотъ разъ, мало-помалу, люди измѣнили благодатному завѣту: многобожіе и идолопоклонство распространились по всей землѣ.

et caet. (1838, tom. XVI,  $\mathcal{M}\mathcal{M}$  91  $\equiv$  92), 6) Gèographie historique de l'Arabie, ou preuves patriarchales de la religion révélée, par Forster (1845, tom. XI,  $\mathcal{M}$  66)  $\equiv$  Apyr.

Послѣ сего Богъ, для сохраненія истинной вёры въ роде человеческомъ, изъ среды всехъ избираетъ одного Авраама, самъ воспитываеть въ немъ отца върующихъ, и заключаетъ уже свой завътъ только съ нимъ однимъ, говоря: и поставлю завъть Мой между Иною и между тобою, и между съменень теоинь по тебъ ез роды ихъ, възавъть въченъ, да буду тебъ Богъ, и съмени теоему по тебъ (Быт. 17, 7), а съ другой стороны требуя : ты же завъть Мой соблюдении, ты и съля тесе по тебя съ роды ихъ (-9). Съ техъ цоръ Богъ. явиствительно, такъ сказать, сосредоточнять всв свои благословенія на одномъ потомстве Авраамовомъ, давалъ ему обътованія, временныя и въчныя, соблюдалъ въ немъ въру въ будущаго Искупителя, о которомъ долженствовали со временемъ благословиться всь народы земные. И что же?Едва прошло ивсколько родовъ, какъ и потомки Авраама, не смотря на всё благодёянія Бога отцевъ, забываютъ Его, в живя въ Египте, навыкають идолопоклонству и всёмь мерзостямь Египетскимъ (les. 20, 7-9). Тогда-то Всеблагій, не хотяй смерти грѣшниковъ и погибели всего рода человѣческаго, для сохраненія въ немъ своей спасительной религін, рвинается дать ей несколько новый образъ. Онъ не оставляетъ недостойныхъ сыновъ Изранля, изрекши нъкогда обътование быть имъ въ Бога; напротивъ, временно наказавши ихъ посреди земли Египетской, вскор'в чудесно изводить ихъ изъ этой земли, торжественно возобновляетъ съ ними заветъ, нарушенный нин, опять повторяетъ имъ свое обътование быть имъ въ Бога и имъть ихъ людьми, избранными отъ всъхъ языкъ, царскимъ священіемъ, языкомъ святымъ, если они послушаютъ гласа Его и сохранятъ зайътъ Его (Исх.19, 4-6; Втор. 26, 16-19). Но, ведая непостоянство этого народа, его удобопреклонность къ ндолопоклонству и забвенію истинной религіи, его преклонность къ чувственности и ко всѣмъ видамъ нечестія,

Богъ повелбваетъ Мочсею начертать для Изранльтянъ ев письмени, со всею подробностію, законъ вёры и нравственности, чтобы они уже не могли оправдываться забвеніемъ сего закона, имвя его всегда какбы предъ глазами (""); вмёстё съ тёмъ даетъ имъ самый подробный законъ обрядовый, чтобы чрезъ вибшіна многочисленныя священнодбиствія, имбющія внутренній глубокій смысль, непрестанно дбйствуя на ихъ чувства, болѣе и болѣе поддерживать в воспитывать въ нихъ религіозное направление; даеть, наконець, и законъ гражданскій, самымъ тёснымъ образомъ связанный съ религіею, чтобы содъйствовать сохранению и пропятанию ся въ грубомъ народъ, между прочимъ, и посредствомъ политическихъ его учрежденій. Такимъ образомъ, откровенная религія осталась таже самая, какая была и прежде при патріаркахъ; и Богъ, говоря къ Мочсею и Израильтянанъ, называлъ себя не инымъ Богомъ, а Боломъ Авраама, Исвана и Гакова (Исх. 3, 6); но она заключена теперь въ письмена, изложена во всей общирности и подробностяхъ, и, будучи связана съ политическимъ устройствомъ Еврейскаго народа, содблалась какбы исключительнымъ лостояніемъ его одного. Въ этомъ видѣ своемъ она извѣстна подъ именемъ —

2) — РЕЈИГІН ПОДЗАКОННОЙ.

#### § 63.

Источнића свъдъній объ отой религии и састи иослъдованія.

Религія подзаконная дана Богомъ Израильтянамъ, въ полномъ составѣ своемъ, чрезъ Моусея, который

(\*\*\*) Эту мысль выражаеть св. Златоусть въ самомъ началъ 1-й бесвды на Еванг. Матеся. наложных ее въ своемъ Пятокнижіи; потомъ неразъ была объясняема, преимущественно со стороны Божественныхъ обътованій и со стороны правственности, чрезъ Пророковъ, которые также излагали ее въ своихъ писаніяхъ. Всё эти посланники Божіи, преподавая откровенное ученіе, въ тоже время совершали многочисленныя чудеса, изрекали пророчества, и такимъ образомъ оставили людямъ полную возможность убѣждаться въ божественности подзаконной релиріи, не только изъ признаковъ внутреннихъ, но и виѣшнихъ.

#### А. Внутренние признаки божественности религи подзаконной.

\$ 64.

Ограничение предмета.

Нестанемъ разсматривать здъсь религію подзаконную во встахъ ся подробностяхъ; это повело бы насъ слишкомъ далеко, и было бы излишие для цъли, т.е. для того, чтобы понять ся внутреннее достоинство. Для этого достаточно разсмотръть только въ общихъ чертахъ каждую изъ трехъ 'составныхъ частей ся: законъ въры и нравственности, законъ обрядовый и законъ политическій.

**§ 65**.

Выладь на ваконь впоры и правственности.

Какъ учила подзаконная религія о Богљ? Прежде всего она самымъ яснымъ образомъ утверждала истину единства Божія (""), тогда-какъ во всемъ мірѣ

(\*\*) Извъства была въ ветхомъ завътъ и высочайшая тайна троичности Лицъ въ Богъ (Быт. 1, 26; 3, 22; 11, 7; 11с. 32, 6; Ис. 6, 3 и др.); но, по особеннымъ премудрымъ цълямъ, какъ думали многіе св. отцы, тайна сія оставалась тогда еще весьма прикро-

.

языческомъ господствовало многобожіе: слыши Израило: Господь Богь нашь, Господь единь есть (Втор. 6, 4); видите, видите, яко Азъ есмь, и пъсть Богь разов Мене (Втор. 32, 39). Въ тоже время, обращая внимание Изранльтянъ на существо Божіе, она изображала имъ Бога: а) безтелеснымъ и совершенно духовнымъ, опять вопреки всеобщему заблуждению язычниковъ: кожу уподобисте Господа, и коему подобію уподобисте Его (Ис. 40, 18); снабдите душы своя зъло: яко не видъсте всякаго подобія въ день, въ опьже глагола Господь къ вамъ въ горъ Хоривъ изъ среды огня: не беззаконнуйте и не сотворите себъ самимъ подобія ваянна (Втор. 4, 15 и 16); б) самобытнымъ и независимымъ: Аго есло Сый (Исх. 3, 14), Азъ первый, и Азъ по сихъ, кромъ Мене пъсть Бога (Ис. 44, 6); в) вёчнымъ и неизмённымъ: въ началъхъ, Ты, Господи, землю основалъ еси, и дила руку Твоею суть небеса; та погибнуть, Ты же пребываеши: и вся яко риза обетшають..., и измънятся; Ты же тойжде еси и лъта Твоя не оскудъють (Псал. 101. 26. снес. Ис. 40, 28. Мал. 3, 6); г) безпред вльнымъ и вездѣсущимъ: камо пойду отъ Духа Твоею, и оть лица Твоего камо бъжу; аще взыду на небо, Ты тамо еси: аще сниду во адъ, тамо еси: аще возму крыль мои рако и вселюся вь посльднихь моря, и тамо бо рука Твоя наставить мя, и удержить мя десница Твоя (Пс. 138, 7 — 11. Втор. 4, 39. Іер. 23, 23); а) премудрымъ и всевѣдущимъ: Господи, Ты позналь еси вся послъдняя и древняя (Пс. 138, 4); испытаяй сердца и утробы, Боже, праведно (Пс. 7, 10); велій Госпидь нашъ...., и разума Его нъсть числа (Пс. 146, 5. снес. Іер. 23, 24; 2 Пар. 16, 6; Дан. 13, 42); е) Богомъ крѣпкимъ и всемогущимъ : Той рече, и

вевною. См. Творенія св. Отцевъ въ русскомъ переводъ Ч. III, стр. 126—127; Epiphan.—Haeres. 74, п. 10; Isidor Pelusiot. — Orat. V de incompreh; Augustin.—in Quaest. ex Nouo Test. cap. 86; Joan-Damascen.—in Eclog. cap. 1.

быша: Той повель, и создашася (Пс. 32, 9. Ис. 40, 26, 28 и друг.); ж) истивнымъ и святёйнимъ: истинна дъла Его (Втор. 32, 4; сн. Iep. 10, 10); з) Богомъ всеблагимъ и правосудивищимъ : благь Господь всяческима, и щедроты Его на вспла дплаха его (Пс. 144, 9); праведень Господь. и правды возлюби, правоты видъ лице Его (Пс. 10, 7); и вообще-и) Существомъ совершенивникь: селій Господь и хвалень зъло, и велично Его плеть копца (Пс. 144, 3); плеть свять, яко Господь, и пъсть праведень, яко Богь пашь (1 Пар. 2. 2). Наконецъ, по отношению Бога къ миру, она называла Его-а) Творцемъ и Промыслителемъ вселенной. который сотвори небо и землю (Іерем. 32, 17), сетвори небо, и небо небесе, и вся вои ихъ, землю, и вся, елика на ней суть (Неем. 9; 6); и съ твхъ поръ радить о вслахь (Прем. 12, 13), и всяческая работна Ему (Пс. 118, 91), исчитаеть множество звъздъ и встав имъ имена нарицастъ (Пс. 146, 4), творить Ангелы своя духи, и слуги своя пламень отненный, (Пс. 103, 4), возводить облаки оть послъднихь земли. молніи въдождь **меорить** (Пс. 134, 7), прозябаеть траву... и злакь..., изводить хльбь оть земли (Пс. 103, 14), и управляеть вся благо (Прем. 8, 1); б) Творцемъ и Промыслителемъ, въ частности, человѣка: увъдите, яко Господь.... той сотвори нась, а не мы (Пс. 99, 3); Богь намь прибыжище и сила, помощникъ въ скорбехъ (Пс. 45, 1); аще пе Господь сознждеть доль, всуе трудишася зиждущи (Пс. 126, 1); владљеть выший царствомъ человъческимь, и емуже восхощеть, дасть е (Дан. 4, 22), сокровиществуеть исправляющымь спасение, защищаеть же шествие ихъ (Прит. 2, 7).

Какъ учила подзаконная религія о человъкъ? Она учила — а) что Богъ сотворилъ человѣка, по образу своему и по подобію (Прем. 2, 23), сотвори облечена кръпостію (Сир. 17, 3) и праваго (Екк. 7, 30), сотворилъ въ неистлъние (Прем. 2, 23), умалилъ его малымъ

чими от Ангели, славою и честію вънчаль его, и.... вся покори подъ назъ его (Пс. 8, 6-9), и потомъ, введши его во рай сладости, далъ ему онредбленную заповбаь для упражненія воли его въ добрѣ и для постепеннаго преспёлнія его въ правственномъ совершенствѣ. Но ---б) человъкъ нарушилъ заповъдь своего Создателя, и чрезъ то лишился многихъ совершенствъ и преимуществъ: ядъ грѣха проникъ и повредилъ все существо падшаго прародителя нашего такъ, что всѣ потомки его въ беззаконіяхъ начинаются и во греста раждаются (Пс. 50, 7); вси уклонишася, вкупь непотребни быша: нысть творяй благое, нъсть до единаго (Пс. 52, 4); бъдствія всякаго рода содблались удбломъ людей на землв (Екк. 2, 23-26), и смерть вниде въ мірь (Прем. 2, 24). Впрочемъ, в) какъ ни глубоко паденіе человѣка, но онъ не пересталъ быть существомъ свободнымъ: предъ нимъ и теперь животь и смерть, и еже аще изволить, дастся сму (Сир. 15, 11 — 17 и 20), и хотя тѣло его, лишенное плодовъ древа жизни содблалось смертнымъ, но душа, по прежнему, остается безсмертною; и въ то время, какъ нерсть наша возвращается въ землю, якоже бъ, духъ возвращается къ Богу, иже даде его (Екк. 12, 7. снес. Прем. 3, 1-4).

Какъ учила подзаконная религія о Мессіи? Что въ ветхомъ завѣтѣ было ученіе о Мессіи, и притомъ какъ объ одномъ особенномъ лицѣ, ходатаѣ между Богомъ и человѣками (""), — въ этомъ, прежде всего, удостовѣряютъ насъ многія весьма ясныя мѣста самой же Библіи, въ которыхъ съ точностію предсказываются время пришествія Мессіи, мѣсто Его рожденія, колѣно, изъ котораго Онъ долженъ произойти, чудесный способъ Его рожденія отъ Дѣвы;

(<sup>147</sup>) Говоримъ противъ миънія въкоторыхъ новъйлимхъ Іудеевъ, высказаннаго, на-примъръ, въ Histoire des instit. de Moïse et du peuple hébreu, par Salvador. Paris 1828. tom. III. liv. IV. изображаются Его отличительныя свойства, главные роды Его служенія и многочисленныя обстоятельства Его жизни : достовбрность пророчественнаго значения этихъ мъстъ мы разсмотримъ посяб; а здъсь замътимъ только, что они, очевидно, могутъ быть приложены только къ одному опредбленному, и притомъ особенному лицу. Въ той же истинъ удостовъряетъ насъ, во-вторыхъ, всеобщее върование древнихъ Іудеевъ именно въ одного опредъленнаго Избавителя, обътованнаго имъ отъ Бога. И это вёрованіе составляло у нихъ существенный догмать, который обыкновенно выражали они въ слъдующемъ положения: «все, о чемъ только упоминается въ Законѣ, Пророкахъ и Писаніяхъ (агіографахъ), указываетъ на Премудрость, т. е. на Христа» (168). Въ этомъ върования соглашались и соглашаются между собою вев секты Іудейскія, столько разногласныя между собою во многихъ другихъ ученіяхъ, какъ-то: изъ древнихъ — Фарисен, Саддукен, Ессен, Иродіане, изъ новыхъ-Раввинаты и Каранты (100); соглашались и соглашаются сь Тудеями, при всей взаимной невависти, и Самаряне, имъющіе у себя одно только Пятокнижіе Мочсеево (Іан. 4, 25-29). И вотъ почему, какъ только пришло, предсказанное Пророками, время явиться Мессін, Іуден какбы сами ищуть Его, и видя необыкновенную жизнь и дела Іоанна Крестителя, нарочито посылаютъ къ нему јереевъ и левитовъ вопросить его, не онъ ли Христосъ (Лук. 3, 15; Іоан. 1, 19); тогда-какъ во всв прежнія времена, сколько ни являлось посланниковъ Божінхъ, ни къ кому не обра-

(158) «Omnia, quaecunque memorantur in Lege. Prophetis et Hagiographis, indicant Sapientiam, hoc est, Christuu». Vid. apud Huetium — Demonstr. Evangel. propos. VII, pag. 557. Lips. 1703. «Пророки, всъ безъ наъятія, пророчествовали превмущественно о анахъ Мессіи», —говоритъ также талмудъ. Vid. — De l'harmonie entre l'Eglise et la Synagogue, par Drach, 10m. 1. pag. 57. Paris. 1844.

(\*\*) Joseph. Flavii—Antquit. lib. XVIII, cap. II; Pugio fidei— Raymundi Martini, Lips. 1687, praef. cap. III, IV, V. щались сыны Израиля съ подобнымъ вопросомъ. Вотъ ночему, когда, по рождения Спасителя, водхвы языческіе, руководимые чудною звёздою, явились во Іерусалный съ вопросомъ: гдъ есть рождейся царь Гудейскій, и Иродъ, собравши вся первосвященники и книжники людскія, вопрошаше оть кихь: гдь Христось раждается, --- они прямо отвёчали ему: въ Вивлеемь Гудейстьмь: тако бо писано есть пророкомъ... (Мат. 2, 1-6). Вотъ ночему и жена Самарянка, въ бесбяб съ Спасителемъ, выразилась: въжъ, яко Мессія пріидеть, глаголемый Христось: егда той пріидеть, возвъстить намь вся (Іоан. 4, 25), а не сказала, что Мессій уже приходило, или ниветь придти, много. Вотъ почему, наконецъ, когда самъ Спаситель указывалъ Іудеямъ на ветхозавѣтныя пророчества о Мессін и прилагалъ ихъ къ одному Себб, и когда потомъ Апостолы, также предъ лицемъ Іудеевъ, указывали на эти пророчества и на исполнение ихъ въ одномъ Інсусѣ Христѣ: ни Спаситель, ни Апостолы ни разу не услышали отъ Іудеевъ замѣчанія, что такихъ пророчествъ въ ветхомъ завѣтѣ нѣтъ, или что они относятся ко многимъ Мессіямъ. Нельзя при этомъ не вспомнить, что ожидание какого-то ходатая, посредника между Богомъ и людьми, было у самыхъ язычниковъ, какъ-то: у Египтянъ, Халдеевъ, Сабеевъ, Грековъ, Римлянъ и многихъ другихъ, и донынѣ сохранилось у Индійцевъ, Китайцевъ, Японцевъ и ивкоторыхъ Американцевъ (""). Распространение этого

(<sup>779</sup>) CM. Schmidt — Redemption du genre humain, annoncée par les traditions et les croyances religieuses, figurée par les sacrifices des tous les peuples; также Memoires de l'Academie des inscript. tom. XXXI, pag.81 и далбе, рад. 207; Biblioth. univers. tom. XX, art. Religion, Genève 1822. Въ частности свидътельство Тацита: Hist. lib. V, cap. 13; свидътельство Светонія: In Vespas. cap. IV, tom. II, ed. Tavr. 1824; свидътельство Светонія: In Vespas. cap. IV, tom. II, ed. Tavr. 1824; свидътельство Плутарха — de Iside et Osiride. Opp. tom. II. pag. 369. Paris 1624. Quapropter, говоритъ послъдний, et antiquissima haec discendit ex theologis et legislatoribus tum ad poetas tum ad philosophos opinio (nempe de Mediatore inter duo principia), quae a nullo certo auctore habet principiam: persua-

۱

вёрованія между язычниками можно объяснить только двоякимъ образомъ: или оно перешло къ нимъ по преданію отъ предковъ, жившихъ еще во времена патріархальныя, когда об'втованія о Мессіи были даваемы Богомъ для всего рода челов'вческаго, или уже въ по-

слѣдующее время — отъ Гудеевъ, при сношеніяхъ съ ними. Но, въ томъ и другомъ случав, здъсь новое, непререкаемое доказательство истины, что учение о Моссін было въ ветхомъ завётё. Въ новомъ завётё истива эта раскрыта весьма подробно: самъ Спаситель свидётельствоваль, что день Его видель Авраань (Іоан. 8, 56), желаль видёть мнози пророцы и праведницы (Мат. 13, 17) и царіе (Лук. 10, 24); что о Немъ писаль Мочсей (Іоан. 5, 46), въ Немъ исполнились еся, писанная пророки (Лук. 18, 31), все, сказанное съ законт Могссовт и пророцъхъ и псалмъхъ (Лук. 24, 44). Св. Апостолы также проповёдывали, что о Інсусь Могсей писа въ законъ и пророцы (Іоан. 1, 45); что всѣ пророцы оть Самуила и иже по сихь, елицы глаголана, такожде предвозвъстища дни Інсуса Христа (Двян. 3, 24); что Богъ усты есљяв пророкъ свочяв возељсти пострадати Христу (Дѣян. 3, 18), и еси пророны свидътельствують оставление зръховь пріяти именемь Его (Двян. 10, 43). Въ частности Апостолы утверждали, что самый законъ обрядовый ветхозавётный быль плетунь во Христа (Гал. 3, 24), нивль сънь грядущихь благь, а не самый обрагь вещей (Евр. 10, 1), и окончился или исполнился во Христѣ (Рим. 10, 4).

Какія обязанности предписывала Изранльтянамъ подзаконная религія въ отношеніи къ Богу? Какъ основаніе всёхъ этихъ обязанностей, она заповёдала любовь къ Богу: возлюбищи Господа Бога твоего отъ всего сердца твоего, и отъ всея души твоея, и отъ всея силы

sionem autem firmam et indelebilem, neque in sermonibus tantum, neque in traditionibus, sed in mysteriis et in sacrficiis et apud barbaros et apud Graecos multis in locis pervulgatam.... et caet. тесся (Втор. 6, 5). Эту основную обязанность частиве выражала она въ первыхъ четырехъ заповъдяхъ десятословія, изъ которыхъ первая повелъваетъ познавать и чтить Бога истиннаго, вторая-убъгать богопочтенія ложнаго, третья-не нарушать истиннаго богопочтения даже словомь, четвертая-наблюдать порядокъ во времени и въ дълахъ истиннаго боголочтения (Исх. 20, 1 — 12). На основани же этихъ четырехъ заповъдей легко развиваются и всѣ частиѣйшія обязанности человъка къ Богу, которыя впрочемъ очень подробно и неоднократно изложены всё въ разныхъ мъстахъ ветхаго завъта. Виъстъ съ тъмъ подзаконная религія ясно н весьма часто научала, что истинная любовь человъка къ Богу, истинное служение Ему непремѣнно должны выражаться въ исполнени Его заповѣдей, Его судовъ Его оправданій: и ныкъ, Играилю, что просить Господь Богь твой у тебе, точно еже боятися Господа Бога твоего, и ходити во всъхъ путехъ Его, и любити Его, и служити Господу Богу твоему оть всего сердца твоего, и отъ всея души твоея, хранити заповъди Господа Бога твоего, и оправданія Его, елика азъ заповъдаю тебъ днесь (Втор. 10, 12, 13); и да возлюбиши Господа Бога твоего, и сохраниши стражбы Его и оправданія Его. и заповлди Его, и суды Его во вся дни (-11, 1. сн. Втор. 6. 1, 13, 17, 18, 24; 8, 6, 7 m 11).

Какія обязанности предписывала подзаконная религія по отношенію къ ближнимъ? И здѣсь также въ основаніе всего полагалась любовь : возлюбиши ближняго своего, яко самъ себе (Лев. 19, 18). Виды этой любви частнѣе были опредѣлены въ послѣднихъ шести заповѣдяхъ десятословія, изъ коихъ пятая повелѣваетъ любить и почитать ближнихъ, особенно къ намъ близкихъ, начиная съ родителей, шестая—не вредить жизни ближнихъ, седьмая—не вредить чистоть ихъ правовъ, осьмая—не вредить ихъ собственности, девятая—не вредить имъ словомъ, десятая — даже не желать вредить ныть (Исх. 20; 12-19). Еще частить разные виды и проявленія любви къ ближнимъ опредълены были во другихъ местахъ встхозаветнаго Писанія. многихъ какъ то: любовь, или уважение къ старцамъ (Лев. 19, 32), къ сирымъ и вдовицамъ, къ пришельцамъ, къ долженкамъ (Исх. 22, 21-26; Лев. 19, 13, 33), къ бѣднымъ (Втор. 15, 7-11), къ рабамъ (Исх. 21, 1-6, 20; Втор. 15, 12 и 15; 16, 10 и 14), къ глухимъ и слѣпымъ (Лев. 19, 14) и проч.; въ нѣкоторой степени любовь даже къ санимъ врагамъ : да не возненавидиши брата твоего во умп твоемь, обличениемь да обличник ближиято твоего, и не примении ради его гръха, и да не отмицаеть рукатвоя, и да не враждуеши на сыны людей твоихь, и возлюбиши ближняго своего, яко самь себе: Азъ Господь Богь вашь (Лев. 19, 17 н 18); аще срящеши говядо врага твоего, или осля его заблуждающее, обративь да отдаен ему; аще же узриши осля врага твоно, падшее подъ бременсмъ его, да не мимоидеши е, на да воздвигненин е съ нимъ (Исх. 23, 4 и 5).

Какія обязанности предписывала подзаконная религія по отношенію человъка къ самому себъ? Въ десятословія объ этомъ прямо не говорится, съ одной стороны, потому, что и безъ нарочитой заповѣди, по природь, никтоже когда свою плоть возненавидь, но питаеть и грљеть ю (Ефес. 5, 29); а съ другой, конечно, и потому, что когда только человъкъ будетъ исполнять надлежащимъ образомъ свои обязанности къ Богу и ближнимъ, предписанныя въ десятословія; то при этомъ естественно уже всегда будетъ опредъляться и его жаконное отношение къ самому себѣ. Впрочемъ, вне десятословія, есть въ ветхомъ завёть многія наставленія человѣку и по отношенію къ себѣ ; на-примвръ, указывается образецъ нравственнаго совершенства : святи будете, яко Азъ свять есмь Господь Богь вашь (Лев. 19, 2); даются предписанія касательно тё-

12

лесной чистоты, касательно пѣломудрія (Исх. 22, 16, 17. Лев. 20, 10) и друг.

Какія побужденія представляла подзаконная религія къ исполненію запов'єдей? Она — а) указывала на то, что это суть именно заповеди Божін, воля Господа Саваова (Втор. 5, 1-5); б) указывала на святость и величіе сего Законодателя и Владыки всёхъ тварей: святи будете, яко Азъ свять есмь Господь Богь вашь (Лев. 19, 2); субботы моя сохраните: Азъ Господь Богь важь (---3); не послъдуйте идоломь: Азь Господь Бонь вашь (---4); да убоишися Господа Бога твоего: Азъ Господь Богь вашь (-14 н слёд.); в) воспоминала величайшия благолеянія, какія совершиль Господь для Израиля : роде строптивый и развращенный, сія ли Господеви воздаете; сін людіи буін и не мудри; не самь ли сей отець твой стяжа тя, и сотвори тя, и согда тя; помяните дии въчныя, разумъйте лъта рода родовъ: вопроси отца твоего, и возвъстить тебъ, старцы твоя, и рекуть тебъ.... (Втор. 32, 5-7. снес. Інс. Навин. 23, 2-13; 24, 17); наконецъ, г) перекала многочисленныя благо--словенія и обътованія за исполненіе заповъдей Божінхъ, а съ другой стороны — страшныя угрозы и проклятія за неисполненіе (Втор. 6, 3, 18, 24; 28).

### **§ 66.**

Воглядь на законь обрядовый.

Законъ обрядовый, данный Богомъ чрезъ Мочсея, съ совершенною точностію опредѣлялъ и мѣсто богослуженія, и свящ. времена, и свящ. дѣйствія, и свящ. лица или іерархію: и все это съ самою мудрою цѣлію.

Мъсто дая богослуженія было назначено одно опредъленное, сперва скинія, потомъ храмъ Соломоновъ: это осязательно служило Израильтянамъ для религіознаго единенія ихъ между собою, живо напоминало имъ

единство ихъ Бога, которому они служить обязались, и твиъ сильнее интало въ нихъ чувство благогоренія къ самому храму, канъ особенному, постоянному жилищу Госнода Саваова. Еще боле возбуждаемо было это чувство самымъ устройствомъ храма: онъ состоялъ изъ трехъ частей --- двора, куда до-пускались всѣ Израндьтяне, святилища, куда могли входить одни священники, и сяятаю святых, куда только однажды въ годъ имблъ право войти первосвященникъ. Здъсь же находились : ковчегъ, содержаршій въ себѣ скрижали завѣта, книга закона, стамна влатая съ манною и жевлъ Аароновъ --- всё такіе предметы, которые ясно говорили сынамъ Израндя о благодваніяхъ Божінхъ, интали въ нихъ чувства нобы и признательности къ Богу, и служили видимымъ знаменіемъ цевидимаго присутствія Его во храмѣ. Наконецъ, устройство храма, съ его различными частами в принадлежностями, имбло еще высшій, духовный смыслъ, прообразуя многіе предметы изъ царства благодати Христовой, и такимъ образомъ научало Изранльтявъ върт въ будущаго Избавителя (171).

Саященных времена также установлены были вет нан въ память великихъ событій и благодтяній Божінхъ Израильтянамъ, естественно возбуждавшихъ въ нихъ признательную любовь къ Богу-благодтелю; нан для совершенія какихъ либо обрядовъ, прообразовательно указывавшихъ на Мессію, и питавшихъ въру въ Него. Такъ, Суббота была установлена въ память сотворенія Богомъ міра (Исх. 20, 11); Пасха въ память освобожденія Израильтянъ изъ Егинта (Исх. 12, 14—18); Патидесятница — въ память Синайскаго законодательства и витестъ для торжественнаго благодаренія Богу за новые плоды земные (Лев. 23, 16 —

(171) См. Знаменование Скинии въ Начертания Церковно-Библ. История. 21); Праздникь кущей—въ память благодѣяній Божінхъ Изранльтянамъ, во время странствованія ихъ по пустынѣ (Лев. 23, 42, 43); День очищенія, сопровождавпійся постомъ и покаяніемъ, — для торжественнаго принесенія кровавой жертвы за грѣхи всего народа Израпльскаго, прообразовавшей собою другую Жертву, принесенную на голгоов за грѣхи всего міра (Евр. 9, 11—25).

Священно-дъйствія и обряды были весьма многочисленны. Сюда относятся, кром' обрезанія, коего таннственное знаменование мы уже видели (§ 55), и которое вибсть научало Израильтянъ обрѣзанію сердца (Втор. 10, 16), разные роды жертвъ, какъ то : всесожжение, жертва о грбхб, жертва о повинности и другія, съ ихъ частибйшими видоизмѣненіями, и разные обряды или предписанія касательно пищи, одежды, телесной чистоты, также съ величайшими подробностями. Значеніе всёхъ этихъ священнод виствій и обрядовъ, какъ ни кажутся нѣкоторые изъ нихъ, при нервомъ взглядѣ, маловажными, было самое высокое. Одни, каковы, по-преимуществу, жертвы, служили същію грядущихъ благъ (Евр. 10, 1), и были постоянною проповъдію для Изранльтянъ о будущемъ Мессія; другіе, каковы особенно постановленія касательно пищи и одежды, имбли цблію предохранить Евреевъ отъ идолопоклонства (171), къ которому они

(17) CB. Зιατογόττ Βτ τοικοβαθία μα 1 гιαθу Исаїн говорить, что обрядовыя постановленія 'ου προηγουμένως 'εδόθησαν, αλλ' ώστε παιδαγωγίαν γινέσθαι τῆς ἄλλης ἐντεῦθεν ἀυτοις ('Ιουδαιοις) πολιτείας..., μ μαιθε: τὸ θῦσαι, κὰι θυμίασμα προσενεγκείν, καὶ τηρῆσαι σάββατον, καὶ ὅσα τοιαῦτα πάλιν, ὀυχ ἶνα ἀυτὰ ταῦτα γίνηται ἀπλῶς, ἀλλ' ἶνα ἐκ τε τόυτων μελέτης, τῆς τῶν δαιμόνων ἀπαγωνται βεραπείας. Τοπε Βωραπαιοτь Εβοεβία (Demonstr. Evang. lib. 1, c. 6) μ μοτί οτιμι Церкви (см. in Hist. eccles. Natalis Alexandri tom. 1). Ante offensam, замвчаеть также блаж. Iepohumъ, Decalogum tantom accipere Israëlitae; post idolatriam vero et blasphemiam multiplices legis caeremonias (Commentar. in cap. 28 Ezechielis). были всегда склонны, разобщить ихъ съ язычниками даже въ пищё и питіи, и тёмъ пресёчь всякій поводъ къ совращенію Израиля съ пути истинной вёры; третьи, особенно учрежденія касательно тёлесной чистоты, содбйствуя здоровью тёла и внёшнему благосостоянію общества, въ тоже время направлены были къ цоддержанію и возвышенію и чистоты внутренней, къ возбужденію и питанію духа благочестія (<sup>173</sup>).

Священныя лица, составлявшія цостоянную іерархію, заключались всё въ одномъ колёнё Левінномъ, и, соотвётственно тремъ частямъ храма, раздёлялись на три степени, изъ коихъ первую и низшую заннмали левиты, вторую— священники, третью и самую высшую — первосвященникъ или великій іерей. Всё эти лица имёли особое посвященіе, особыя обязанности, особыя права и отличія.... Такое мудрое устройство имёло одну цёль, чтобы съ большимъ благочиніемъ, ревностію и пользою для вёрующихъ совершаемы были всё части общественнаго богослуженія, и тёмъ удобиёе могли поддерживаться и восинтываться во всемъ народё Іудейскомъ вёра и благочестіе.

#### \$ 67.

# Вогладь на ваконь гражданский.

Законъ гражданскій, данный Богомъ чрезъ Мочсея народу Еврейскому, имѣлъ особенный характеръ: образъ правленія, опредѣлявшійся этимъ закономъ, былъ ееократическій. Освободивши Израильтянъ изъ рабства Египетскаго, и торжественно возобновивши

(\*\*\*) Подробиње объ этомъ предметѣ можно читать у Гоокевъ сочинения: de vera religione, part. de legis Judaicae divina origine et natura (см. во 2 томѣ Theolog. Cursus Compl. Paris 1839), у Алекс. Ноеля-въ Исторіи ветхаго завъта; (см. разс. 3-е о четвертомъ возрастѣ міра), у Александра Наталиса — въ Церк. истор. ч. 1 и друг.

съ нима на Синат завътъ, поставовленный еще съ праотцемъ ихъ Авраамомъ, для соблюденія въ потомствѣ его истинной вѣры и откровеній о Мессіи, Господь Богъ благоволилъ въ тоже время и съ тоюже цвлію предложить имъ: хотятъ ли они имъть Его свонить царемъ, и исполнять законы, которые Онъ дасть имъ. Еврен приняли это предложение, по которому Богъ давалъ обътование царствовать надъ ними и покровительствовать имъ, если они будутъ Ему во всемъ покорны, въ противномъ же случаѣ грозилъ имъ всёми несчастіями; а народъ Еврейскій объщаль совершенное повиновение и послушание небесному Влалыкъ, соглашаясь въ противномъ случаъ подвергнуться Его наказаніямъ (Исх. гл. 19-24; 32-34; Втор. 27 - 30). Вслёдствіе сего Богъ былъ, въ собственномъ смыслѣ, царемъ Евреевъ: ихъ верховнымъ законодателемъ, правителемъ и судіею (Исх. 19, 4, 5. Втор. 33, 5 снес. 1 Цар. 8, 7; 10, 18, 19). Онъ непосредственно давалъ имъ законы (Втор. 6, 20-24); Онь поставляль надъ ними начальниковъ и судей, которые въ обыкновенныхъ случаяхъ управляли ими отъ Его имени (Втор. 1, 17. 19, 17); въ случаяхъ же особенныхъ возвѣщалъ волю свою посредствомъ первосвященника (Чис. 27, 21 снес. Суд. 1, 1; 20, 18 и 23; 1 Цар. 22, 10, 13, 15), или посредствомъ лицъ, нарочито для того избранныхъ; воздвигалъ мужей для исполненія своихъ опредбленій, творилъ чудеса и проч. Ему принадлежали сами Евреи (Исх. 19, 4, 5; Лев. 25, 39 — 55) и всв ихъ земли (Лев. 25, 23; снес. Быт. 47, 19 и 20). Скинія была какбы царскимъ дворцомъ, въ которомъ Богъ, какъ верховный Владыка своего народа, являлъ свое присутствіе. (Исх. 25, 8). За то и народъ Еврейскій считался народомъ избраннымъ изъ встхъ народовъ земли, народомъ, посвященнымъ Богу, языкомъ святымъ, царскимъ священиемъ (Исх. 19, 5, 6; Втор. 7, 6).

Соотвѣтственно такому политическому устройству въ Еврейскомъ народѣ, гражданскій законъ Моусеевъ тѣснѣйшимъ образомъ соединенъ былъ съ религіею, и имѣлъ двоякую цѣль: содѣйствовать своими постановленіями не только внѣшнему благосостоянію Израильтянъ, но преимущественно преспѣянію ихъ въ вѣрѣ и доброй нравственности.

Къ постановленіямъ перваго рода относятся законы о земледѣлін (Лев. 19, 23; 25, 4, 5, 10—16), о торговлѣ (Лев. 19, 25, 36; Втор. 25, 13—16), законы воинскіе (Втор. 20, 1—15), судебные (Втор. 16, 19, 20; Исх. гл. 21—23), семейные, законы о рабахъ, имуществахъ, тѣлесной чистотѣ, пищѣ, одеждѣ и под. (""), хотя и эти законы, болѣе или менѣе, всѣ запечатлѣны характеромъ религіозности, и направлены къ ея поддержанію въ народѣ.

Къ постановленіямъ же, непосредственно предназначеннымъ для этой послъдней цълв, принадлежать тъ, которыя составляли собою какбы твердую ограду закона нравственнаго, заключеннаго въ десятословін, и за нарушеніе почти каждой запов'єди угрожали смертію. Такъ, а) въ охранение первой заповъди постановлено было: умертвить пророка, который говорилъ бы Изранлю, еже прельстити его оть Господа Бога его (Втор. 13, 5); каждый Израильтянинъ долженъ былъ первый открыть и первый наложить руку на брата, сына, дочь и жену, еслибы кто изъ пихъ тайно говорилъ: идемь и послужимь Богомь ивымь (Втор. 13, 6-10); б) въ охранение второй узаконено : убить убийствомъ меча и проклятіемъ проклясть всёхъ, живущихъ во градъ, зараженномъ идолопоклонствомъ, самый градъ и корысти его сжечь, чтобы сталъ пустъ и не

(174) Духъ и достоянство всъхъ этихъ законовъ подробно разсмотръны Мяхаелисомъ въ сочинении: Mosaisches Recht, въ <u>VI</u> част. 1769—1775, и Салвадоромъ въ Histoire des instit. de Moise et du peuple Hebrcu, Paris 1828. возграднася потомъ (Втор. 13, 15-16); изыскать со всёмъ тщаніемъ мужа и жену, о которыхъ возвёщено, что они покланялись солнцу, или лунь, или всякому, яже ото красоты небесныя. и побить камнемъ, да умруть (Втор. 17, 2-5); смерть дающимъ отъ съмени своего Молоху, и прилагающимся Веельфегору (Лев. 20, 2 и 3; Чис. 25, 4-5); смерть волхвамъ, чревобасникамъ и волшебникамъ, равно какъ и тѣмъ, кои къ нимъ нрибѣгаютъ (Исх. 22, 18; Лев. 20, 6, 27); в) въ охранение третьей: весь сонмь Израилевъ камениемъ да побіеть человька, иже аще проклянеть Бога своего, и нарицаяй такимъ образомъ имя Господне смертію да умреть (Лев. 24, 15, 16); г) во охранение четвертой : да потребится отъ среды людей всякая душа, которая осквернитъ субботу, сотворивъ какое-либо дѣло (Исх. 31, 14; 35, 2; Числ. 15, 32, 36), и вообще смерть всякому, кто нарушитъ какое-либо обрядовое постановление (Левит. 23, 29; 17, 11 и 12); д) въ охраненіе пятой: действія неуваженія къ родителямъ-ударъ, злословіе, проклятіе наказываются смертію и проклятіемъ (Исх. 21, 15, 17; Лев. 20, 9; Втор. 27, 16), н сынъ непокорный, безнравственный, и притомъ неисправимый изъемлется изъ среды народа, какъ эло, какъ язва его (Втор. 21, 18-21); е) въ охранение шестой: судомъ ограждены жизнь, здоровье, цёлость всего тъла и каждаго члена въ частности, и постановлено воздавать жизнь за жизнь, око за око, зубъ за зубъ, ногу за ногу, руку за руку, рану за рану и под. (Исх. 21, 23—25; Лев. 24, 19—29; Втор. 19, 16-21); ж) въ охранение седьмой: смерть за кровосмѣшеніе, прелюбодѣяніе и вообще нецѣломудріе во всёхъ видахъ (Исх. 22, 16, 17; Лев. 26, 10-21); 3) во охранение осьмой: строгимъ правомъ возмездія обезопашено имущество гражданъ и всякій, даже мальйшій, ущербъ его (Исх. 21, 33—36; 22, 1—11; Лев. 24, 21); и) въ охранение девятой: уличенный лжесвидътель подвергается тому самому наказанію, какое слёдовало бы оклеветанному вмъ, еслибы послёдній оказался виновнымъ (Втор. 19, 19). Въ охраненіе только одной деоятой заповёди, запрещавшей самыя желанія и полышленія, противныя любви къ ближнимъ, не было и не могло быть нарочитыхъ гражданскихъ постановленій, которыя, занимаясь однимъ внёшнимъ, никогда не въ состояніи простираться на внутреннее.

Необходимость такого охраненія законовъ правственности законами гражданскими и такой строгости наказаній за всё религіозныя преступленія совершенно объясняется : а) изъ характера Еврейскаго народа: Еврен, какъ свидѣтельствуетъ вся ихъ исторія, были склонны къ идолопоклонству и вообще къ нарушению воли Бога своего, не смотря на всѣ Его заповѣди, на всю Его отеческую, преимущественную любовь къ нимъ, на всѣ Его чудеса, щедроты и благодѣянія, такъ-что, послѣ многократныхъ опытовъ, не оставалось другаго средства къ удержанию ихъ въ повиновенін закону, кромѣ страха самыхъ строгихъ наказаній (Іезек. 20, 3-25; Гал. 3, 19) (178); б) изъ особеннаго предназначенія Евреевъ : Еврейскій народъ избранъ былъ для того, чтобы сохранить въ себѣ, посредн всеобщаго растлёнія нравовъ, сёмена истинной вёры и откровеній Божінхъ для всего рода человѣческаго: тъть болье надлежало употребить всь средства, чтобы соблюсти самый этотъ народъ въ вфрв и нравственности....; в) изъ особеннаго отношения Евреевъ къ Богу, давшему имъ такіе законы нравственные и иолитические: Богъ благоволилъ, по-преимуществу, называться ихъ Богомъ: Онъ заботился объ пихъ болёе, нежели о всёхъ другихъ народахъ, заботился такъ,

(<sup>178</sup>) Эту самую мысль выражають многіе святые отцы въ толкованія на 20 главу Іезекінля и особенво на 25 стихъея. Вмѣстѣ отрывки изъ нихъ можно видѣть — in Histor. ecclesiast. Natalis Alexandri tom. 1.

какъ не можетъ заботиться никакой отецъ о собственныхъ лётяхъ: Онъ освободилъ ихъ изъ Египта, совернилъ ради нихъ цёлый рядъ чудесъ, даровалъ имъ въ наслѣдіе прекрасную землю, кипѣвшую медомъ и млекомъ, не щадилъ для нихъ ничего. За такую любовь и благодѣянія не въ правѣ ли Онъ былъ требовать отъ нихъ болѣе, нежели отъ кого-либо другаго, требовать совершеннѣйшаго повиновенія и преданности Себъ? И сыны Изранля за каждое неповиновение Ему не заслуживали ли, по истиниъ, смертной казни? Справедливость сего они вполий сознали сами, когда добровольно подчинились столь строгимъ законамъ, признавши царемъ своимъ Бога, и объщавшись за нарушеніе воли Его терпъть всякія наказанія. Надобно присовокупить, что эта строгость закона, котораго во всей полнотѣ Еврен не въ состоянія были выполнить, тъмъ глубже давала имъ чувствовать свое недостоннство предъ Богомъ, и темъ сильнее возбуждала въ нихъ въру въ обътованнаго Мессію и заставляла ихъ желать Его благодатнаго пришествія.

§ 68.

Сужденіе о высоколь Јостоинствъ подзакопной религи.

Такимъ образомъ, подзаконная религія во всёхъ своихъ частяхъ носитъ на себё неизгладимую печать высочайшей мудрости. Единственная цёль этой религіи была та, чтобы утвердить въ Израильтянахъ вёру въ Бога единаго, невидимаго, Творца и Промыслителя вселенной, научить ихъ достойно чтить Его, и во всемъ исполнять Его волю; чтобы сохранить въ нихъ, и чрезъ нихъ для всего міра, вёру и обётованія Божіи о будущемъ Избавителё міра, и воспитать ихъ въ народъ истинно-религіозный, какъ сёмя святое для освященія всего человёчества. Къ этому пепосредственно направлены были: законъ въры, преподающій столь совершенное ученіе о Богв, человікті и Мессін, и законъ нравственный, предписывающій человёку столь чистыя правила любви къ Богу, къ ближнимъ и къ самому себь: къ этому, по-преимуществу, направлены были в законъ обрядовый и законъ гражданский, такъ-что вся жизнь Изранльтянина, частная и общественная, была проникнута религіею, и весь рядъ его действій долженствовалъ быть однимъ непрерывнымъ служениемъ Богу. Въ пище и одежде, въ чистоте тела и дома Изранль не напоминание только видить о Богѣ своемъ, но и творитъ волю Его. Израиль живетъ въ прекрасной земль, но она Божія; у него крыпкіе города, хоротіе домы, но ихъ даль ему Богъ; первенецъ каждаго Изранльтянина, или скота его, есть достояние Божіе, и всякаго вообще блага онъ ожидаетъ и удостоивается прямо отъ Бога. Съ Божія благословенія начннаетъ онъ жатву, въ радости о благословении продолжаетъ ее, и оканчиваетъ живою благодарностію; онъ не събстъ зерна, не вкуситъ плода, не посвятивши отъ нихъ части Господу. Осчастливленный, приносить онъ благодарственныя жертвы Богу и устрояеть пиръ, на которомъ участвуютъ у него, кромѣ семейства, вдова и сирота, пришлецъ и левитъ (Втор. 12, 4 --- 19); онъ всть и веселится предъ Господомъ (-16, 11), но не для пресыщенія, а для того, чтобы научиться бояться Господа (Втор. 14, 22-29). Господу посвящаетъ Изранль утро и вечеръ дня, начало мъсяца и года : всъ правднества его, установленныя въ память событій, утверанышихъ его народную независимость, суть празднества религіозныя, и въ своихъ субботинхъ годахъ и юбялеяхъ онъ упражняетъ только свою добрую волю, или служить Богу, или учится служить. Не терпить Изранль ничего нечистаго потому, что среди его живеть святый Богь его (Втор. 23, 13-14; Лев. 13, 46; 15, 23). Есть у Изранля писанные законы, но эти законы отъ Бога; есть начальники и судьи, но ихъ избираетъ Богъ, и многое за нихъ рѣшаетъ самъ. Богъ для Израиля все : и Царь, которому одному платитъ онъ дань (Исх. 30, 13 и 14), и верховный Законодатель, освящающій каждый законъ своимъ царственнымъ именемъ (Лев. гл. 19—23), и верховный Судія, посредственно и непосредственно рѣшающій сомнительныя дѣла (Чис. 21, 1—11; Второз. 17, 8—12 и др.), и главный Предводитель въ войнѣ, назначающій, противъ кого воевать, кого щадить, и кого истреблять въ конецъ, самъ поборающій сынамъ Израиля въ сраженіи, и получающій отъ нихъ часть изъ добычи (Числ. 33, 37—44) и проч.

Откуда же заимствовалъ Мочсей такое мудрое религіозное устройство, сообщенное имъ народу Израильскому ? У кого-либо изъ сосъдственныхъ и вообще современныхъ народовъ позаимствовать не могъ: ибо тогда, какъ всѣ эти народы погружены были въ язычество и покланялись идоламъ, одинъ Моусей проповѣдывалъ ученіе о Богѣ единомъ, совершеннѣйшемъ Духѣ, запрещая всякое поклоненіе истуканамъ; тогда, какъ всѣ эти народы ходили въ похочяхъ сердца своего, и утопали въ нечестія, сообразно съ понятіями о мнимыхъ своихъ богахъ, одицъ Мочсей возвѣщалъ чистѣйшія правила правственности, и обрѣлъ већ надежнвіїшія средства для поддержанія ея въ своемъ народѣ. По сознанію самихъ язычниковъ ученвишихъ, онъ далъ Израильтянамъ религию, вовсе не похожую на всѣ другія религіи, существовавшія въ мірѣ (176), далъ обряды новые, неизвѣстные про-

(\*\*\*) Diodor. Sicul. fragm. apud Phot. Biblioth. cad. 244. Strabo, Rerum Geograph. lib. XVI. Έφη γαρ έκεινος (Μωσής) και έδιδασκεν, говорить послѣдній языческій писатель, ώς δυκ δρΞώς φρονοῦσιν δι `Αιγυπτιοι Ξηρίοις ἐικαζοντες και βοσκήμασι το Ξειον, δυδ' οι `Λίβυες, ἔυ δ' δυδ' δι Ἔλληνες, ἀνΞρωπομόρφους τυπουντες. Ἔιη γαρ ἐν τοῦτο μόνον Θεός το περιέχον ἡμᾶς ἄπαντας και γὴν

чвить людямъ, и образовалъ изъ Іудеевъ народъ, совершенно особенный и отличный отъ прочихъ народовъ, у котораго считалось нечистымъ то, что у другихъ священнымъ, и позволеннымъ то, что у другихъ запрещеннымъ (""). Даже гражданскіе законы Моусея, будучи сравниваемы съ законами современныхъ ему языческихъ народовъ, имбютъ предъ этими законами полное преимущество, не только уже какъ мудрое средство для религіознаго воспитанія народа, но и по своему существу, какъ законы чисто-политические (17.). Если мы вопросимъ о происхождения подзаконной религия самаго Мочсея и Пророковъ, продолжателей его великаго дѣла, если вопросимъ всѣхъ Израильтянъ, слышавшихъ и видѣвшихъ Мочсея и Пророковъ: то получимъ одинъ отвѣтъ, что все это религіозное ученіе и устройство, столько совершенныя сами въ себѣ, столько отличныя отъ всѣхъ другихъ религіозныхъ ученій и устройствъ, ведуть свое начало непосредственно отъ Бога, что Мочсей в Пророки были только посланниками Его., органами Его откровеній. Этотъ отвѣтъ заслуживаетъ всей нашей въры уже по самому свойству предмета, о которомъ идетъ ръчь : такая религія, какъ религія педзаконная, по истинъ, вполиъ достойна Бога; но особенно заслуживаетъ потому, что религія сія осязательнъйшимъ образомъ запечатлъна H внатини неопровержимыми признаками откровенія истиннаго Божія.

κάι Βάλατταν.... Τόυτου δή τις αν εικόνα πλάττειν Θαρρήσειε νούν έχων ομόιαν τινά τών παρ' ήμιν; σλλ' έαν δει πασαν ξοανοποιίαν τεμενος αφορίσαντας κάι σηκόν άζιόλογου τιμάν ἕιδους χωρίς....

(177) Moses, quo sibi in posterum gentem firmaret, novos ritus contrariosque caeteris mortalibus indidit: profana illic omnia, quae apud nos sacra; rursum concessa apud illos, quae nobis incesta.... et caet. Tacitus, Hist. lib. V, cap. 3. cuec. Juvenalis Satyr. XIV, 95-100.

(<sup>479</sup>) Brunati, Critique des anciens législations païennes et défence de la legislation Mosaïque. Vid. Demonstrations Évangéliques tom. XIV, pag. 457. Paris 1843. B.

Б. Вношліе признаки божественности религіи подзаконной.

# § 69. Kzeuchenie uzs.

Здѣсь мы разумѣемъ: а) личный характеръ Бож. законодателя Еврейскаго народа, Мочсея, б) его чудеса и в) пророчества; потомъ г) личный характеръ бывшихъ послѣ него Пророковъ, д) ихъ чудеса и е) пророчества.

#### § 70.

# Hapakmeps Movces.

K° ¥

Во всемъ поведении Моусея нельзя замътить ни малъйшей тъни самолюбія и своекорыстія. Презраль онъ вся красная міра при дворѣ Фараоновомъ, и удалился въ землю Мадіамскую, гдѣ цѣлыя сорокъ лѣтъ провель въ безвёстности, занимаясь скотоводствомъ; потомъ, повинуясь гласу Божію, онъ не отказался, въпродолжение другихъ сорока лётъ, терпёть въ пустын'в вев нужды и огорченія, предводительствуя народомъ необузданнымъ и всегда недовольнымъ. Во все это время не пріялъ Мочсей, какъ самъ исповъдуетъ въ молитвѣ къ Богу, ни для себя, ни для своего семейства, никакой корысти отъ того народа, для котораго жертвовалъ всѣмъ (Числ. 16, 15). И послѣ столь многотрудной и общеполезной жизни, нисходя въ могилу, не завѣщалъ своему потомству ни богатства, ни достоинствъ, избравши преемникомъ своимъ Інсуса, мужа другаго колѣна. Не пощадилъ Мочсей себя и въ своихъ писаніяхъ, начертавши въ нихъ для всёхъ будущихъ родовъ свои слабости и несовершенства, и нимало не заботясь оправдывать себя: такъ, онъ нѣсколько разъ упоминаетъ о грѣхѣ своемъ, заключившемъ для него

входъ въ землю обътованную (Числ. 20, 12 и 24. Втор. 1. 37); а о своихъ преимуществахъ, о томъ, на-примъръ, что, при дворъ Фараона, былъ онъ наученъ въ юности своей всей премудрости Египетстви, быль потомъ силень во словесть и дилихь (Дбян. 7, 22),--о всемъ этомъ и подобномъ ("") не сказалъ ни слова. Въ тоже время какъ горячо любилъ Мочсей свой народъ отечественный! За этотъ народъ, неблагодарный и недостойный, онъ съ радостію переноснав, въ-теченіе сорока літь, всі лишенія, труды и огорченія въ пустынь, рыпался даже быть изглаженнымъ изъ книги, въ которую вписаль его Богъ (Исх. 32, 32). Какая ревность по Богъ снъдала постоянно этого необыкновеннаго человѣка! Мало того, что онъ передалъ Изранлытянамъ всю волю Божію въ законодательствѣ Санайскомъ; онъ и въ послѣдующее время непрерывно напоминаль имъ о сей святвёщей волв: при каждонъ случав обращался къ нимъ съ речью, возбуждаль ихъ къ благочестію, училъ богопочтенію, отвращаль оть пороковь. Наконець, на это же посвятнаь онъ в послёднія минуты своей жизни : въ прощальной, трогательной ричи къ Израильтянамъ, небомъ н землею онъ умолялъ ихъ быть вѣрными Богу отцевъ. При такомъ высокомъ нравственномъ характерѣ, который невольно возбуждаеть дов'вріе къ нему и удаляеть всякое подозрѣніе въ обманѣ, Мочсей совершилъ еще, въ подтверждение своего Божественнаго посольства, многочисленныя чудеса.

# § 71. Vydeca Moxcex.

#### Эти чудеса можно раздълить на два класса: одни

(\*\*\*) Каково, на-прим., Египетское преданіе о Мочсев, сохранемное Артапаномъ. Vid. apud Evsebium — Praeparat. Evang. lib. 9, cap. 27. изъ нихъ совершены чрезъ самаго Мочсея; другія только для Morceя — непосредственною силою Божіею, т. е. для васвид втельствования того, что онъ подлинно ата в ствоваль не отъ себя. а вслъдствие посольства отъ Бога. Къ первымъ принадлежатъ : знаменія, совершенныя Мочсеемъ предъ старцами Израильскими въ Египть, вовбудившія вънихъ довъріе кънему; превращеніе жезла въ змія предъ лицемъ Фараона; десять казней, за тъмъ послъдовавшихъ, изъ которыхъ каждая была предсказана Мочсеемъ, начиналась и оканчивалась, по его слову, и падая на Египтянъ, не падала на сыновъ Израиля; переходъ чрезъ Чермное море, раздёленное жезломъ Мочсея для Евреевъ, и потомъ поглотившее всёхъ Египтянъ; услаждение древомъ горькихъ водъ Мерры ; изведение воды изъ камия горы Хорива; побъда надъ Амаликитянами, вслъдствіе молитвы Мотсеевой и др. Знаменія и чудеса, совершенныя въ тоже время самимъ Богомъ непосредственно, суть: купина, въ которой Онъ благоволилъ явиться Мочсею, горъвшая, но несгаравшая; столпъ облачный, который, въ-продолжение всего странствования Евреевъ въ пустынѣ, указывалъ имъ путь, назначалъ мѣсто и время для отдохновенія, освняль ихь дномь и освещаль ночью ; манна, въ каждое утро сходившая съ неба, которая въ первые пять дней недѣли собираема была въ соразмѣрномъ ежедневному употребленію, а въ шестой въ сугубомъ количествъ, и только въ субботу оставалась невредимою отъ предъндущаго дня; дымъ, молнія, громъ, пламень, землетрясеніе и трубный звукъ, ознаменовавшіе присутствіе Божіе на горѣ Синаѣ во время законодательства ; казнь Надава и Авіуда, дѣтей Аароновыхъ, за воскуреніе виміама отъ огня чуждаго; казни, постигщія Корея, Давана и Авирона съ соумышленниками, также неоднократныя казни, то внезапнымъ огнемъ, то язвою, то зміями, поражавшія цѣлыя тысячи Израильтянъ за ропотъ, непослушанів и возмущеніе противъ Мочсея; исцёленіе отъ угрызенія змёй, вслёдствіе одного взгляда на мёдное изображеніе змія, воздвигнутаго Мочсеемъ, по повелёнію Божію и проч. 4 2000

(За историческую достоятрность всёхъ этихъ чудесв ручаются:)

1) Свидътельства объ нихъ самаго Моусея, преемника его Інсуса Навина и послѣдующихъ свящ. писателей Іудейскихъ. Важно здѣсь и свидѣтельство самаго Моусея : объ этихъ чудесахъ онъ говоритъ торжественно предъ всёми Изранльтянами, какъ предъ очевидцами ; этими знаменіями Божінми онъ убъждалъ ихъ быть върными Богу отцевъ, и въ тоже время укорялъ за неповиновение Ему и неблагодарность (Исх. 19, 4; Втор. гл. 32 и др.). Какъ же осмѣлился бы Мочсей ноступать такимъ образомъ, еслибы ничего подобнаго не происходило? Какъ рѣшился бы онъ разсказывать о себѣ предъ своими современниками такія чудныя дёла, которыхъ вовсе не творилъ? И какъ этотъ цёлый народъ, заключавшій въ себё около двухъ инлліоновъ, могъ быть столько безразсуденъ, чтобы поверить столь явному вымыслу? Между темъ Еврен повърили словамъ Мочсея; они приняли изъ рукъ своето законодателя всв его книги, въ которыхъ подробно повъствуется о его чудесахъ, и притомъ приняля еъ полною вврою и уважениемъ. Чтоже это значить? Пусть бы Мочсей въ своемъ Пятокнижін какъ-нибудь потворствоваль Израильтянамь, желая тёмь привлечь яхъ къ себѣ; но онъ, вмѣсто того, чтобы занскивать у Евреевъ благосклонность потворствомъ, непрестанно упрекаеть ихъ въ жестоковыйности и грубости серяца, ив неблагодарности къ Богу, въ возмущенияхъ, въ идолопоклонствѣ. Не пощадилъ Мочсей, въ частности, колѣна Рувимова, описавши подробно грѣхъ родоначальныка этого кольна, за который подвергся онъ столь тяжкому укору отъ своего огорченнаго родителя

(Быт. 35, 22; 49, 3); не пощадиль и колѣна Іудова. изобразивши согрѣшеніе Іуды, имѣвшее такія постыдныя слёдствія (Быт. гл. 38) (100). Если же, не смотря на все это, Іуден приняли отъ Моусея съ величайшимъ уваженіемъ его Пятокнижіе : то, явный знакъ, они вполнѣ сознавали справедливость всего содержанія сихъ книгъ, и своимъ согласіемъ засвидѣтельствовали достовѣрность всѣхъ чудесъ, Мочсеемъ описанныхъ. Важно для насъ свидетельство и преемника Моусеева Інсуса Навина, съ одной стороны, какъ свидътельство очевидца всѣхъ этихъ чудесъ, а съ другой потому, что оно подтверждено согласіемъ другихъ безчисленныхъ очевидцевъ. Приближаясь ко гробу, Інсусъ Навинъ собираетъ всѣ племена Израилевы въ Сихемъ, и, заклиная ихъ быть вёрными Іеговё, напоминаетъ имъ о знаменіяхъ, совершенныхъ Богомъ для нихъ и предъ ихъ глазами въ Египть и пустынь, и отвъщавше людів ръша: не буди намъ оставити Господа, еже служити богомь инымь, Господь бо Богь нашь, той Богь есть, той изведе нась и отцы наши оть земли Египетскія. оть дому работы, иже сотвори предъ очима нашима знаменія велія (Нав. 24, 16 и 17). Важно свидѣтельство и послѣдующихъ писателей Іудейскихъ: ибо оно показываетъ намъ, что не во дни только Моусея и Іисуса Навина, но и во всѣ поздиѣйшія времена Евреи постоянно вѣрили чудесамъ Мочсея, и память объ нихъ передавали изъ рода въ родъ. Объ этихъ чудесахъ говорится въ книгѣ Судей (2, 1-12; 6, 9-13); ихъ воспѣваетъ потомъ вѣнчанный Пѣвецъ Израилевъ (IIc. 77, 12-56; 105, 5-25; 135, 10-23 H Ap.), H его вдохновенныя пъсни, въ-продолжение цълыхъ въковъ, оглашали своды храма Іерусалимскаго, во услы-

(100) Не такъ пишутъ исторію обыкновенные историки: Флавій, на-прим., умолчалъ въ своихъ Дрееностлат Еерейскато народа и о кровосмъшенія Іуды съ Фамарью, и о поклоненія Израильтанъ золотому тельцу, и о непотребствахъ ихъ со дщерьми Молвлими (Числ. 25). шаніе многихъ преемствешныхъ поколѣній Іудейскаго народа. Сказаніе о чудесахъ Моусея встрѣчается въ книгѣ Іудиоь (5, 11 — 16), и въ книгѣ Премудрости Соломоновой (10, 15—21); объ нихъ же нерѣдко воспоминаютъ неблагодарному народу Израильскому и Пророки (Ис. 51, 9—11; 63, 11—15; Iep. 32, 20, 21).

2) Нѣкоторыя религіозныя постановленія, празднества и священныя пъсни Евреевъ, сохранившіяся досель, какъ живые памятники чудесъ Мочсеевыхъ и другихъ современныхъ ему событій. Доселѣ Іуден совершаютъ свою пасху, которая ясно говоритъ вмъ объ исходѣ ихъ изъ Египта и переходѣ чрезъ Чериное море ; доселѣ воспѣваютъ они во славу Бога отцевъ своихъ высокую пёснь Мочсея, которая воспёта была ихъ предками по переходѣ чрезъ это море. Праздникъ пятидесятницы, совершаемый Евреями, приводить и нынѣ на мысль торжественное законодательство Сннайское ; праздникъ кущей напоминаетъ многочудное путешествіе ихъ по Аравійской пустынѣ. Многіе другіе памятники, если не сохранились донынѣ, долго однакожъ напоминали потомству о чудесныхъ событіяхъ, совершившихся при Мочсев. Таковы: двв каменныя скрижали, на которыхъ начертаны были десять заповѣдей; стамна златая съ чудесною манною и чудесный жезлъ Аарановъ, по повелѣнію Божію, хранившіеся въ Скиніц вь знаменіе посл'блующимъ родамъ (Иех. 16, 33 — 36 и Числ. 17, 10); дицицы косаны, сдёланныя изъ мёдныхъ кадильницъ Корея, Давана и Авирона, служившія обложеніемь у алтаря, также въ знамение сыномъ Израилевымъ (Числ. 16, 37-40); мѣдный змій, воздвигнутый Мочсеемъ для исцѣленія уязвленныхъ зміями, и сохранявшійся до временъ Езекін, Царя Изранльскаго (4 Цар. 18, 4).

3) Вся исторія Израильскаго народа, со времени изшествія его изъ Египта до смерти Мочсея. Ибо она представляеть не что иное, какъ рядъ дъйствій, произведенныхъ чудесами Мотсея. Какимъ образовъ Ігден ввёрились Мочсею, и не смотря на свою слабость и изиождение отъ тяжкихъ работъ Египетскихъ, ришились идти еъ нимъ, чтобы сражаться съ народами многочисленными и воинственными за обътованную землю? Если не совству невозможно, по крайней мърт, весьма трудно объяснить это произшествіе, коль скоро мы не допустниъ, что Мочсей убѣдилъ напередъ Израильтянъ своими чудесами въ особенной къ нимъ помощи Божіей. Какимъ образомъ царь Египетскій согласился, безъ всякаго кровопролитія, вдругъ лишиться около двухъ миллюновъ своихъ подданныхъ, отправлявшихъ прежде всв тяжкія работы въ его царствь? Это вовсе ненаъяснимо, если не допустимъ, что вождь Изранавскій вынудиль у Фараона сіе горьков для него согласіе своими страшными чудесами. Какимъ образомъ цьлый народъ Еврейскій, въ-теченіе сорока літь, могь существовать въ скудной пустынѣ Аравійской, не представляющей почти ничего ни для пищи, ни для пития, есян несправедливо то , что онть питался постоянно унадавшою съ неба чудесною манною, и получалъ во время нужды питіе изъ камней? Какимъ образомъ народъ Израильскій, буйный и непонорливый, смиренно приняль отъ Мочсея строгіе законы, ночти за воякій грёхъ угрожающие смертию? Какимъ образомъ этотъ наредъ, нисколько разъ возмущавшийся противъ Мочсея, не лишилъ его власти и силы, напротивъ снова съ полною покорностію предавался ему? Чудеса, только чудеса Моусея могли производить такія двиствія.

4) Память объ этихъ чудесахъ сохранилась и у народовъ языческихъ. Іосифъ Флавій въ сочиненія противъ Апіона свидѣтельствуеть, что сами Египтяне считали Мочсея муженъ чуднымъ и Божественныюъ (а́чдра Эаграято́н ха́с Эсёоч) (""); Артананъ, похваляемый

(101) Contra Apion. lib. 1; cap. 31.

Евсевіемъ, приводитъ преданіе, хранившееся между Гіеропольцами, о переходѣ Израильтянъ чрезъ Чермкое море, преданіе, во всемъ согласное съ повѣствованіемъ Моvсеевымъ (<sup>163</sup>); Нуменій, Пивагорейскій вилосовъ; разсказываетъ, что Египтяне, желая остановить язвы, которыми поражалъ ихъ Моvсей, мужъ весьма сильный молитвою предъ Богомъ, противопоставили ему двухъ славныхъ своихъ маговъ Іаннія и Амврія (<sup>168</sup>); Плиній (<sup>164</sup>); Аполлоній Молонскій (<sup>166</sup>), Цельсъ (<sup>166</sup>) и другіе передавали преданіе, якобы Моvсей былъ магъ, превосходившій всѣхъ маговъ своимъ искусствомъ (<sup>167</sup>).

Столько же очевидна достов фрность чудесъ Мочсеевыхъ, какъ событи сверхъестественныхъ. Очевидна----

1) Изъ самаго существа этихъ чудесъ: всѣ они, пеоспоримо, превышаютъ силы и могущество человѣка, и никакъ не могли быть произведены, естественнымъ образомъ, тѣми средствами, чрезъ которыя совершаемы были Моусеемъ. Одному слову его, или одному мановение повиновалась вся природа, когда поражалъ онъ Египетъ страшными десятью казнями; повиновались, въ частности, — небо, писпосылавшее ежедневно манну чудеснаго свойства для пропитанія Израильтянъ въ пустынѣ; земля, неразъ разверзавшая свои нѣдра и поглощавшая виновныхъ; море, открывщее свое дно для перехода Израильтянъ и содѣлавшееся могилою для переслѣдовавшихъ ихъ Египтянъ; камни, испускавшіе изъ себя воду. Какъ же можно думать, чтобы все это совершалось безъ особеннаго содѣйствія Божія?

2) Изъ способа ихъ совершенія и обстоятельствъ, посреди которыхъ они происходили. Могсей совершалъ

- (188) Praeparat. Evangel. lib. 1X, cap. 27.
- (105) Apud Evsebium-Praepar. Evangel. lib. IX, cap. 8.
- (184) Hist. Natural. lib. XXX. cap. 2.
- (105) Apud Joseph. Flav.-Contra Apion. lib. II. cap. 6.
- (104) Apud Origen.-Contra Celsum lib. 1, n. 26.

(1977) Защищеніе каждаго изъ чудесъ Моусеевыхъ представилъ Glaire въ сочиненіи: Les livres saints vengés, Paris 1845, tom. 1. чудеса безъ всякихъ приготовленій, однимъ словомъ, или мановеніемъ руки, или молитвою къ Богу; совершалъ не тайно предъ немногими свидѣтелями, а торжественно — одни предъ лицемъ двухъ народовъ, Египетскаго и Израильскаго, а другія предъ лицемъ всего Израиля, или, по крайней мѣрѣ, его старѣйшинъ. Не искалъ Мочсей для сего какихъ либо особенныхъ мѣстъ, не выжидалъ случаевъ, а творилъ чудеса всегда и вездѣ, когда только открывалась къ тому потребность. Нѣкоторыя изъ этихъ чудесъ (манна, столпъ облачный) постоянно продолжались цѣлыя сорокъ лѣтъ предъ взорами всѣхъ Израильтянъ, а всѣ вообще были весьма разнообразны между собою, чѣмъ подрывается всякое подозрѣніе въ подлогѣ.

3) Изъ ихъ цёли. Цёль чудесъ Мочсеевыхъ была : показать . что Моусей есть истинный посланникъ Божій, а Іегова-истинный Богъ, и что, слёд., данная чрезъ Movceя Израильтянамъ, религія есть истинное Божественное откровение. Аще не увърують ми, ниже послушають гласа маего: рекуть бо, яко не явися тебь Богь, что реку къ нимь, спрашивалъ Мочсей Бога, будучи посылаемъ Имъ для изведенія Израильтянъ изъ Египта. Тогда Богъ, сотворивши предъ иимъ два чуда, сказаль: аще не увърують тебь, ниже послушають зласа знаменія перваго, увирують теби ради гласа знаменія втораго (Исх. 4, 1-9). И опытъ вскорѣ засвиавтельствоваль, что, когда Мочсей сотвори знаменія предь людьми, людіе, точно, впроваша ему, и возрадовашася: яко постти Богь сыны Израилевы (Исх. 4, 30-31). Чрезъ нѣсколько времени Богъ снова сказалъ Мочсею: Азъ ожесточу сердие Фараоново, и умножу знаменія Моя и чудеса въ земли Египетстри..., — и увъдять вси Египтяне, яко Азь есмь Господь (Исх. 7. 3—5); и еще чрезъ нѣсколько: вниди къ Фараону : Азъ бо ожесточихь сердце его и рабонь его, да и еще пріидуть знаменія сія на нихь: яко да повъсте во ушеса чадъ вашихъ и чадомъ чадъ вашихъ, елико наругахся Египтяномъ, и знаменія Моя, яже сотворихь въ нихъ. и увљете яко Азъ Господь (Исх. 10, 1—3). Частивишее разсмотрѣніе чудесъ Мочсеевыхъ показываетъ, что каждое изъ нихъ, кромѣ этой общей цѣли, имѣло и цѣли частныя, которыя всегда были для народа Божія самыя благотворныя, или даже необходимыя (переходъ / чрезъ Черное море, манна, мѣдный змій и пр.)

### **§** 72. § 72. Topopotecmba Novces.

Х Мочсей, великій чудотворець, быль вмѣстѣ и ве ликій пророкъ. Изъ многочисленныхъ его пророчествъ
 довольно указать нѣкоторыя.
 1) Онъ предрекалъ большую часть своихъ чудесъ, 8 // 2

4

которыя совершалъ въ Египтъ и пустынъ, какъ то: а) каждую изъ десяти казней Египетскихъ, ихъ начало и окончаніе (Исх. гл. 7-гл. 11), на-примѣръ: сія глаголеть Господь: посему увљец, яко Азь Господь: се Азъ ударю жегломь, иже вь руцк моей, по водь ръчный, й преложится въ кровь (7, 17),-и сотвориша тако Morсей и Ааронь, якоже заповъда имъ Господь..., и преложи всю воду ръчную въ кровь (- 20); б) посланіе Богомъ крастелей въ пищу Израильтянамъ : рече Господь къ Могсею, глаголя: слышахъ роптание сыновъ Изранлевыхъ; рцы къ нижъ, глаголя: къ вечеру да снъсте мяса..., и увъсте, яко Азъ есмь Господь Богъ вашъ; бысть же вечерь: и пріндоша крастели и покрыша полкъ (Исх. 16, 11-13); в) смерть всёхъ Израильтянъ въ пустынё, начиная отъ двадцатилѣтнихъ юношей, кромѣ Інсуса Навина и Халева: въ пустынъ сей падутъ тълеса ваша и все соглядание ваше, и сочтения ваша, отъ двадесяти льть и вышше, елицы ропташа на мя..., развъ Халевь сынь Іефинніцнь, и Іцсусь сынь Навинь (Числ. 14, 29, и 30), ---и дийствительно, при третьемъ народосчисленіи, происходившемъ въ долинахъ Моавитскихъ и при Іерихонѣ, уже не бяше человъкъ отъ согляданныхъ Могсеомъ и Аарономъ въ пустынъ Синайстъй..., и не остася отъ нихъ ни единъ, кромъ Халева и Іисуса сына Пацина (Числ. 26, 64 и 65); г) несчастную участь Корея и всѣхъ его единомышленниковъ (Числ. 16, 28 — 32) и проч. При первомъ взглядѣ на всѣ эти предсказанія, на ихъ предметы, опредѣленность и исполненіе открывается ихъ совершенная достовѣрность.

2) Давши Израильтянамъ законъ — праздновать годъ субботній (седьмый), не воздѣлывать въ этотъ годъ нивъ, не собирать винограда, и все, что произрастить земля сама собою, предоставлять на долю рабамъ и животнымъ (Лев. 25, 4 – 8), Мочсей отъ лица Божія продолжаеть : аще же речете : что ясти будемъ въ седьмое лъто сів, аще не съемъ, ни собираемъ плодавь своихь; и послю благословение мов вамь в льто щестое, и сотворить плоды своя на три льта : и постете въ лъто осьмое, и снъсте отъ плодовъ вепьхихъ даже до лъта девятаго: дондеже приспъютъ плоды ея, снъсте ветхая ветхихъ (-20-23). И это, въ ибкоторомъ смыслѣ, чудо, по которому въ каждый шестый годъ послё субботцяго земля Іудейская произращала обильпёйшіе плоды, достававшіе на цёлыя три лёта, продолжалось и сколько в ковъ: субботній годъ Еврен праздновали до поздибишаго времени (1 Макк. 6, 49),--всябдствіе чего, по свидбтельству Флавія, Александръ Македонскій и потомъ Римляне, овладѣвши Палестиною, не брали съ Јудеевъ, по просьбѣ ихъ, податей въ субботніе годы (100). Ктожъ могъ дать Израндьтянамъ такой законъ, кто могъ объщать имъ, что въ каждый шестый годъ земля ихъ будетъ произращать обильнфищую жатву, кто могъ это предвидеть? Пусть Мочсей и самъ зналъ плодородіе Палестины; но онъ

(100) Antiquit. lib. XI, cap. 8 et lib. XIV, cap. 10.

зналъ также, что нерѣдко она бывала безилодною, и на ней свирѣпствовалъ голодъ, накъ самъ онисываетъ (Быт. 12, 10; 26, 1; 42, 5; 47, 4): какъ же онъ рѣт шился бы увѣрать Изранльтянъ, что въ извѣстныя времена земля ихъ будетъ непремѣнно плодоноснѣйшею, что именио въ шестьй годъ послѣ субботняго она бут детъ приносить имъ плоды на цѣлыя три лѣта, и что потому въ седьмый годъ Евреи не должны ничего сѣять? Все это могъ предвидѣть, за все это могъ поручиться одинъ Тотъ, въ десницѣ коего власть надъ полнить подобное пророчество.

3) Мочсей обътовалъ Израильтянамъ, что нъкогда Богъ возставитъ имъ Пророка, подобнаго ему: пророжа оть брати тесся, якоже мене, возатавить тебь Господь Богь твой, того послушийте (Втор., 18, 15). He говоря еще о томъ, къ кому именно относится сіе пророчество , мы должны сознаться , что самъ собою Мочсей не могъ его изречь, т. е. не могъ, по естественнымъ соображеніямъ, объщать Іудеямъ, что у нихъ явится со временемъ другой истинный пророкъ: ибо явление истиниыхъ пророковъ есть дело необыеновенное, сверхъестественное, и вполнь зависить оть одного Бога. След., по одной этой черте, нельзя не видеть зайсь пророчества истиннаго. Но какъ, кромѣ того, ноъ всёхъ, послёдующихъ во Израили, пророковъ, одниъ Мессія, Богочеловъкъ, въ строгомъ смысле, былъ подабенъ Мочсею, по качеству ходатая между Богомъ и людьми, по качеству освободителя новаго Изранля изъ духовнаго Египта, по качеству законодателя и вибсть Царя или верховнаго Владыки, и по необычайному обилю чудесь: то значить, что Мочсей нэрекъ это пророчество за 15 въковъ до событія (\*\*\*).

(100) См. въ Хр. Чт. 1831. XI.I. 290: пророчество Мочсея о пророкѣ, подобномъ ему

4) Прощаясь предъ кончиною своею съ Израильтянами, Моусей увбряетъ ихъ, что, если они останутся върными Богу отцевъ, если слухомъ послушають гласа Господа Бога своего, хранити и творити вся заповъди Его : то Онъ ниспощлетъ на нихъ всѣ свои благословенія, содблаеть яхъ народомъ счастливбншимъ на землѣ, покоритъ имъ враговъ ихъ, и совершитъ для своего върнаго народа такія же знаменія и чудеса, какія совершиль для него въ Египть и пустынь: это, авйствительно, и исполнилось при Інсусъ Навинъ, при Самсонѣ, при Гедеонѣ, при Езекін и другихъ. Но если напротивъ они не послушають гласа Господа Бога своно, хранити и творити вся зановиди Его, если изменять Богу, благодётелю своему: то поразять ихъ тогда всѣ проклятія и удары правосудія небеснаго, наведетъ на нихъ тогда Господь враговъ и въ особенности языкъ издалеча отъ края земли, яко устремление орле (Римляне), который сокрушить ихъ во всъхь прадъхъ, разорить станы ихъ высокія и крапкія, озлобить и оскорбить ихъ до такой степени, что юкая жена спъсть тайно чадо свое скудости ради встать,---- удивить тогда на нихъ Господь язвы великія и дивныя и бользни злыя, и останутся во числь маломь, и возмутся оть земли отечественной, и возвратить ихъ Господь Богъ во Египеть на порабляхь, и продани будуть тамъ врагамъ своимъ въ рабы и рабыни; и въ тоже время разсветъ ихъ Господь Богъ во вся языки оть края земли даже до края ся, в будуть тамъ въ гадание и въ притчу и въ повъсть, и дасть имъ Господь тамо сердце печальное и оскудъвающія очеса, и истаявающую душу и проч., и проч. (Втор. гл. 28, снес. гл. 32 и Лев. гл. 26). Все это частію исполнилось во время плененія Вавилонскаго, а во всей силѣ и точности начало исполняться во время разрушенія Іерусалима Римлянами, и продолжаетъ исполняться даже донынѣ во всемъ, послѣдовавшемъ за тѣмъ, состояни Іудеевъ.... Пророчество въ высшей степени поразительное ! За сколько въковъ изречено оно ! И между тъмъ изречено съ такою ясностію и подробностію, какбудто Movceй самъ былъ очевидцемъ этихъ ужасныхъ произшествій, и записалъ ихъ уже по совершеніи (<sup>100</sup>).

Слёд. вся исторія Изранльскаго народа отъ начала исхода его изъ Египта до настоящаго времени есть, въ нёкоторомъ смыслё, совокупность доказательствъ божественности религіи, данной Богомъ чрезъ Мочсея. Ибо что представляетъ эта исторія? Отъ начала исхода Евреевъ изъ Египта до смерти Мочсея представляетъ рядъ чудесъ Мочсеевыхъ, а съ кончны Мочсея до нашихъ дней рядъ произшествій, вполнѣ оправдывающихъ его пророчества.

## 

5

Высокимъ нравственнымъ характеромъ, какой мы видѣли въ Бож. законодателѣ Еврейскаго народа, Мочсеѣ, отличались и всѣ послѣдующіе Пророки, которыхъ, особешно отъ дней Самуила и до втораго храма, Богъ посылалъ къ народу своему непрерывно и въ такомъ количествѣ, что это время, по всей справедливости, можетъ быть названо *періодомъ пророческимъ* (<sup>101</sup>).

Совершенное самоотверженіе и безкорыстіе, пламеннѣйшая ревность о славѣ Божіей и счастіи ближнихъ, какъ временномъ, такъ и вѣчномъ, были отличительными чертами всѣхъ Пророковъ. Цѣль ихъ служенія, къ которому они призываемы были словоль lezoвы (lep. 1, 2 и 4; leз. 1, 3), состояла въ томъ,

(100) Съ полном обстоятельностію раземотр'яно это пророчество Могеся объ Іуделать въ Хр. Чт. 1831. XLI, 183.

(191) Какъ замътилъ еще блаж. Августинъ. De civit. Dei lib. XVII, сар. 5.

чтобы быть имъ рабами и въстниками Божими (4 Пар. 17, 43, 23; 2 Hap! 35, 5; Jep. 25, 4; Apr. 1, 13; Суд. 2, 1), стражами дома Израплева (Ies. 3, 17; 33, 7), чтобы сообщать своимъ соотечественникамъ волю Божію во всёхъ ся видахъ, наставлять, вразумлять, обличать, устрашать, утёщать и вообще воспитывать яхъ вънстинной върв въБога в обътованнаго Мессію. Соотрытственно такой высокой цёли, Пророки, какъ только призываемы были на свое поприще, тотчасъ оставляли обыкновенныя житейскія заботы, чтобы удобние и совершениве предаться своему новому слуloven and энсийю. Большею частио они оставляли даже свое семейство, имущество, самый край родной. Иљсль пророкь азь, яко человъкь дълаяй землю азь есмь (Зах. 13, 5), сказаль о себѣ одинъ лживый пророкъ, отрекаясь отъ похищеннаго имъ званія, и тёмъ засвидётельствовалъ, что съ этимъ высокниъ званіемъ считались несовмѣстимыми занятія и попеченія житейскія. Елисей, едва только услышалъ Божіе призваніе, немедленно оставиль ниву свою (З Цар. 19, 20), Амосъ - свое етадо (Амос. 7, 15), Іеремія — преимущества своего экреческаго происхождения (Іер. 1, 1). Съ тъхъ поръ они пачинали свою бъдную, скитальпическую жизнь, и, безъ постояннаго пристанища, ходили съ небесною проповћдио изъ города въ городъ, изъ веси въ весь. Слышите слово Господне (З Цар. 22, 19; Ис. 1, 10; les. 13, 2), взывали они, являясь повсюду въ жачествѣ посланниковъ Божихъ, и это слово изрекалось ими въ царскихъ чертогахъ (Ис. 38, 1-4; 2 Цар. 12, 7) и въ домѣ ремеслепника (Іер. 17, 1-4), во дворѣ храма, въ присутствіи многочисленныхъ слулателей (Iep. 26, 2—8), и среди домашией бесёды (3 Цар. 13, 20; 4 Цар. 6, 32), или въ темничномъ заключения (Іер. 33, 1). О самихъ себѣ и своихъ тѣлесныхъ потребностяхъ они какбы вовсе забывали въ это время, и ихъ нестяжательность столько была

извистна, что даже цари не риналнен преднагать ничь богатыхъ даровъ: не таланты, сребра ный здата, не несколько хлебовь и сосудь меда послаль однажды Іеровоамъ, Царь Изранльскій, Пророку Ахін (З Цар. 14, 3). Никогда не потрорствовали они царямъ или народу, желавшему слышать изъ устъ пророчеснихъ только лесть челов'яческую (Ис. 30, 9 и 10); напротивъ безпрестанно проповёдывали Слово Божю всёмь и каждому, сколько бы ни казалось оно горькимъ и тяжкимъ для слушающихъ. Напрасно развращенные современники говорили имъ: непрорицайте, не побъдайте памь, не глаголите (Ан. 2, 12; 7, 12 н 13; Ис. 30, 10); напрасно преслёдовали ихъ угрозами, упренами, злоумыныеніями (Іер. 11, 21; 5, 13; 20, 10; 26; 8), заключали въ темпицы (3 Цар. 22, 26 и 27) и подвер+ гали различнымъ страданіямъ (Jep. 20, 2; 26, 20-23): ничто не могло заградить уста рабанъ Божимъ , творившимъ волю небеснаго Владыки, и вножаншие изъ нихъ запечатлѣли вѣрность своему призванию своеро кровію (Мате. 23, 30 н. 31; Діян. 7, 52).

٠ij

# \$ 74. Vydeca TCpspohobs.

Господь Богъ благоволиль облекать этихъ посланинковъ своихъ, во свидътельство о ихъ небесномъ посольствв, многоразличными знащениями и чудесами. Болже встать другихъ извъстны въ семъ отношении: а) Інсусь Навинь, который остановиль воды Іордана, и по дну его провелъ Израильтянъ, разрушилъ, звукомъ трубъ и всенародными восклицаніями, стъны Іерижона , остановияъ, солнце и луну во время войны своей съ Хананеявами; б) Илія, горстию муки и небольшимъ количествомъ елея около двухъ лютъ шитавшій одну Сарентскую вдову со всёмь ел домень, воскресившій сына ся, низведний огнь небесный на

свою жертву и самъ вознеснійся яко на небо (4 Цар. 2, 11); в) Елисей, совершившій два воскресенія, одно при жизни, а другое уже по смерти—костьми своими, исцёлившій отъ проказы Сирійскаго военачальника Неемана и проч.; наконецъ—г) Исаія, возвратившій иредъ глазами царя Езекіи солнечную тёнь на десять ступеней, и силою молитвы своей, соединенной съ молитвою сего благочестиваго царя, чудесно истребившій въ одну ночь 185 тысячь Ассирійскаго войска, осаждавшаго Іерусалимъ.

Что всё чудеса пророковъ суть чудеса въ собственномъ смыслё, т. е. суть событія свержьестественныя, это открывается —

1) Изъ самаго ихъ свойства. Остановить движеніе свѣтила небеснаго или теченіе рѣки, воскресить мертваго, свести огнь небесный и под.— все это, очевидно, такія дѣйствія, которыя совершенно превынаютъ естественныя силы человѣка, и могутъ быть промзведены только сверхъестественною силою Божіею.

2) Изъ способа ихъ совершенія. Пророки совершали свои чудеса открыто предъ всёми, на-примёръ, Іисусъ Навинъ-въ присутствіи всего Изранля и враговъ его, Илія — въ присутствіи царя, многочисленнаго народа и враждебныхъ пророковъ Вааловыхъ (З Цар. 18, 21); совершали однимъ словомъ, или молитвою къ Богу, или прикосновеніемъ и вообще такими средствами, отъ которыхъ инкакъ нельзя было ожидать подобныхъ дёйствій; совершали, не привязываясь къ какому-инбудь опредѣленному мѣсту и времени, а новсюду, гдѣ приходилось.

3) Изъ ихъ цёли. Главною цёлію этихъ чудесъ всегда былъ Богъ Израилевъ и. слёд., достоинство сообщенной Имъ Израильтянамъ религіи. На горъ Кармильской Илія приглашаетъ пророковъ Вааловыхъ совершить торжественное чудо съ тою цёлію, чтобы рѣшить, Іегова ли, или Ваалъ, есть Богъ истинный: да призовете, говорить онъ имъ. илена боюсь сашихь. и азь пригову имя Господа Бога моего, и будеть Богь. иже аще послушаеть оннемь, той есть Богь (3 Цар. 18, 24). Потомъ обращаясь къ Богу, взываетъ: послушай мене, Гобподи, послушай мене очнема, и да разумьють вси людіе сін, яко Ты еси единь Господь Баль (- ст. 37). И когда, двиствительно, вследстве этой пламенной молитвы, спаде онь оть Господа съ nebece, u nonde scecomeraeman, u dposa u sody, nme es морь, и камение и персть полиза ознь, -- падоща еси людіе на лице свое, и ръша: воистинцу Господь Богь, пой есть Богь (- ст. 38 и 39). Нееманъ Сиріянинъ, изцівленный оть проказы Елиссеемъ, также исповідуетъ предъ нимъ: се нынъ разумъхъ, яко яъсть Боза во всей земли, но токмо во Израили (4 Цар. 5, 15). (А доказательствомъ того, что всѣ эти чудеса достовърны и исторически, служатъ —

1) Свидѣтельства всѣхъ сыновъ Израиля : они приняли и досель содержатъ свящ. книги, въ которыхъ изложены сказанія объ этихъ чудесахъ. И надобно замѣтить, что а) книги приняты Іудеями изъ рукъ самихъ писателей, и след. Іудеями современными; б) приняты съ величайшимъ уваженіемъ, и слід. съ полною увіренностію въ ихъ истинности, и в) что эти уваженіе и увіренность завъщаны предками всъмъ последующимъ поколёніянъ. н остаются во всей силь до настоящихъ дней. Надобно присовокупить, что въ этихъ книгахъ содержатся сильные упреки Іудеямъ за ихъ неблагодарность и измѣну Богу отцевъ, за ихъ крайнее нечестіе и вдолопоклонство, и изрекаются страшныя угрозы на богоотступный народъ: какъ же возможно, чтобы народъ сей принялъ и съ величайшимъ благоговѣніемъ соблюдаль у себя столь позорныя для себя кинги, еслибы не сознавалъ разительной справедливости всего ихъ содержанія? Но Іуден пророковъ, обличителей свонхъ, избили, а ихъ писанія, повъствующія, между

прочнить, и о ихъ чудесахъ, хранять какъ великую святыню !...

2) Свидбтельства народовъ чужеземныхъ: отъ нихъ, разумбется, нельзя ожидать свидвтельствъ о встахъ чудесахъ пророческихъ, которыя, большею частию, происходиям посреди одного Израиля; но естественно ожидать свидътельства о'такихъ знаменіяхъ, которыя совершалнов, можно сказать, предъ лицемъ всего міра, каново, на-прим'єръ, чудо Інсуса Навина, остановившаго солнце. Объ этомъ всемірномъ чуль, дыйствительно, и сохранились преданія у весьма многихъ народовъ не только въ Азін. Африкъ и Европв, но и въ Америкъ, именно: у Аравитянъ. Егаптянъ, Индейцевъ, Китайцевъ, Грековъ (у Гомера, Геродота, Ксенофана и Платона), Римлянъ (у Виргилія и Варрона), жителей Флориды и Отантянъ (""). Такая всеобщность преданія объ одпомъ изъ величайтихъ чудесъ пророческихъ, безъ сомивнія, неоспоримо подтверждаетъ его достовърность (185) )

#### \$ 75.

d

11

### Har npoporeemba.

**Главнымъ, отличительпъйшимъ признакомъ, кото-**

(\*\*\*) Bcb эти свидътельства приведены и разсмотрѣны въ Annales de Philosophie Chrétienne tom. 4X, n. 49, pag. 40 et tom, X, n. 59. pag. 321-333, подъ заглавјемъ: Le miracle de Josué attesté par le temoignage des différents peuples. Очень замѣчательны также историко-геологическія соображенія одного ученаго, подтвержающія историческия соображенія одного ученаго, подтвержающія исторических соображения одного ученаго, подтвержающія исторических соображених одного ученаго, подтвержающих и исторических одного ученаго ученаго, подтвержающих и исторических одного ученаго ученаго, подтвержающих и исторических одного ученаго, поди исторических и историческ

(195) Подробнийшее разсметрине и защищение всихъ прочихъ чудесъ пророческихъ противъ возражений можно найти въ книги: Le livres saints vengés par. S. B. Glaire, Paris 1845, tom. П, chap. 6, 7, 5.

рымъ, по-преимуществу, пророки засвидительствовали свое Божественное посольство, и отъ котораго цодучили самое свое название, суть ихъ пророчества. Эти пророчества весьма многочисленны и разнообразны. Они касались сульбы цёлыхъ царствъ и наволовъ. какъ-то: царства Јудейскаго и Израильскаго, царства Ассирійскаго, Египетскаго, Вавилонскаго, Персидскаго, Греческаго и Римскаго, Аммонитянъ, Моавитянъ, и другихъ; судьбы городовъ, на-примѣръ, Тира и Ци-невін; судьбы частныхъ лицъ и нерѣдко частнѣйщихъ обстоятельствъ ихъ жизни. Но первыиъ и важитёйшимъ предметомъ пророческихъ предсказаний всегда былъ обътованный Богомъ Мессія-средоточіе и цѣль всего ветхозавѣтнаго домостроительства. (На этихъ-то предсказаніяхъ послёдняго рода мы и остановимъ здесь свое винманіе, считая излишнимъ разсмотрѣніе всѣхъ прочихт, которое, по многочисленности ихъ, повело бы насъ слишкомъ далеко (""). Избираемъ эти, а не другія пророчества, съ одной стороны, по особенной важности ихъ предмета, а съ другой-по особенной близости ихъ къ нашей цёли: будучи изречены Пророками въ ветхомъ завътъ и исполнившись въ новомъ на самомъ Начальникъ и Совершителъ нашея въры, они въ одно и тоже время служатъ доказательствами божественности и ветхозавѣтнаго откровенія и новозавѣтнаго, и, слѣдо-

(144) Желающіе, впрочемъ, могутъ найти подробное разсмотрѣвіе этихъ пророчествъ — 1) во многихъ статьяхъ Христ. Чтенія, каковы: а) ветхозавѣтныя пророчества, касающіяся нынѣшняго состояніа Іудеевъ, 1831, XLII, 281; 6) веглядъ на ветхозавѣтныя пророчества о паденів Вавилона, 1832, XLVIII, 313; в) взглядъ на ветхозавѣтных пророчества о Ниневіи, 1832. XLVI, 252; г) историческое разсмотрѣніе ветхозавѣтныхъ пророчествъ о Тирѣ, 1833, 1, 63; д) изъясненіе пророчествъ о Египтѣ я подтвержденіе ихъ историческими событілия. 1840, III, 72; е) о пророчествахъ, отвосащихся къ Моавитянамъ и Аммонитянамъ, 1841, III, 290; 2) въ Annales de Philosophie Chrétienne : les prophéties, confirmées par les découvertes des voyageurs modernes les plus celebres, 1832, tom. V, n. 25, 26, 27, и во многихъ другяхъ сочивеніяхъ.

14

вательно, обозрѣніе ихъ представитъ собою самый естественный переходъ отъ настоящаго трактата къ послѣдующему.

Впрочемъ и одни пророчества о Мессіи весьма многочисленны, такъ что разсмотрѣніе всѣхъ ихъ, даже краткое, потребовало бы цѣлаго огромнаго сочиненія (<sup>188</sup>). А потому и изъ числа этихъ пророчествъ мы изберемъ лишь не многія, важнѣйшія и очевиднѣйшія, подведши ихъ, для большей удобности обозрѣнія, подъ извѣстные классы.)

#### **§ 76**.

а) Проросества, опредъляющия врсяя пришествія Мессия.)

Сюда относятся : аа) пророчество Даніилово о семидесяти седминахъ или точнѣе, пророчество, изреченное Архангеломъ Гавріиломъ Даніилу, и бб) пророчества Аггея и Малахіи о славѣ втораго храма Іерусалимскаго, въ который имѣлъ притти Мессія.

#### § 77.

Гара II aa) Пророгество Даниилово о семидесяти седминахо.

1

Это пророчество, равно какъ и случай, по которому изречено опо, изложены въ 9-й главѣ книги пророка Даніила.

Находясь въ плёну Вавилонскомъ, вийсть съ своими соотечественниками, и узнавши изъ книги пророка Іереміи, что Богъ опредёлилъ для этого плёна семдесять лётъ, которыя уже приходили къ концу, св. Даніилъ предался однажды самой пламенной молитвѣ. Онъ исповѣдалъ предъ Вседержителемъ, что

(198) Для доказательства можно указать: D. Huetii, Veteris Testamenti cum Novo parallelismus in iis, quae ad Messiam pertinent, помѣщ. въ Script. Sacr. Curs. Complet. tom. II. Paris 1824.

Іуден, по грѣхамъ своимъ, вполнѣ достойны были Его гивва и твхъ бедствій, которыми Онъ поразиль ихъ: но вытесть умоляль Его явить лице свое на святилище, опуствышее во јерусалимв, и пощадить градъ и людей, въ ниже призвася имя Его святое. Въ сін-то минуты, когда св. Даниять еще молился, внезапно предсталъ предъ нимъ Архангелъ Гавріилъ, и сказалъ: Данічле, нынь изыдохь устроити тебь разумь. Въ началь молитвы твоея изыде слово, и азь пріидохь возвъстити тебъ, яко мужъ желаній еси ты, размысли о словеси, и разумљи въ явлении. Седмьдесять седжинъ сократишася о людехь твоихь (съподлинника: опредилено для людей твонхъ) и о градъ твоемъ святъмъ, яко да обетшаеть согръшение, и скончается гръхь, и запечатаются гръси, и загладятся неправды, и очистятся беззаконія. и приведется правда вычная: и запечатается видъніе и пророкъ. и помажется Святый святыхъ. И увъси и уразумњеши, отъ исхода словесе, еже отяљщати и еже соградити Герусалимь (т. е. н ввдай и разумби: отъ изданія указа касательно возстановленія и построенія Іерусалима), даже до Христа Старъйшины седминь седмь, и седминь шестьдесять двь: и возвратится, и соградится стогна, и забрала, и истощатся льта (т. е. и будутъ возобновлены и устроены стогны и ограда, и притомъ въ тѣснотѣ временъ). И по седминахъ шестидесяти двухъ потребится помазание, и судъ не будеть ов немь (т. е. убіенъ будетъ Христосъ, — и не ради Себя): градъ же и святое разсыплется со старъйшиною ерядущима, и потребятся аки ва потопь, и до конца рати сокращенныя чиномь погибельми (т. е. потомъ градъ и святилище разрушитъ народъ (подъ предводительствомъ) вождя, имѣющаго притти, и истребятся, какъ потопомъ, и до конца войны предопредблены опустошенія). И утвердить завъть мнозъмь седмина едина: въ поль же седмины отъимется жертва и возліяніе, и во святилищи мергость запустънія будеть, и даже до скончанія времене скончание дастся на опустъние (т. е. и близъ крила или кровли храма будутъ поставлены мервости опустошителя, и даже до кончины времени предастся (храмъ вмѣстѣ съ градомъ) опустѣнію).

Очевидно, что рѣчь Архангела есть рѣчь о событіяхъ будущихъ, и вподнѣ соотвѣтствуетъ молитвѣ Даніиловой. Даніилъ молился) о святомъ храмѣ Іерусалимскомъ, о самомъ Іерусалимѣ и о всемъ Іудейскомъ народѣ: Эвотъ Архангелъ и открываетъ Пророку отъ имени Божія всю ихъ будущую судьбу; но съ этимъ неразрывно соединяетъ ръчь и о пришествіи Мессін, о Его смерти и о плодахъ этой смерти. Смыслъ пророчества именно такой: «для народа Іудейскаго и для святаго града опредблено семдесять седминъ, т. е. четыреста девяносто лётъ, пока не придетъ Святый святыхъ, не изгладитъ беззаконій, не приведетъ правды вѣчной, не исполнитъ на Себѣ всѣхъ пророчествъ. Началомъ этихъ седминъ послужитъ издание указа касательно возобновленія Іерусалима и храма, окончаніемъ-новое разореніе того и другаго. По порядку событій эти седнины расположатся слёдующимъ образомъ: въ-продолжение первыхъ семи седминъ (т. е. 49-ти лътъ) будутъ возобновлены Іерусалимъ и храмъ, посреди весьма тёсныхъ обстоятельствъ; послѣ слѣдующихъ за тёмъ шестидесяти двухъ седминъ будетъ преданъ смерти Христосъ, и преданъ пе ради Себя; въ-теченіе послёдней седмины будеть утверждень для многихъ новый завётъ, и въ половинѣ этой седмины прекратятся жертвоприношенія, и во святилищи будетъ мерзость запуствнія. Тогда придеть народъ, управляемый вождемъ, разрушитъ святый градъ и храмъ, и предадутся они на опустъпіе даже до скончанія времени».

Имѣя во вниманія эту общую мысль пророчества, мы, сообразно съ своею частною цѣлію, постараемся показать, что оно "дѣйствительно—1) относится къ Мессін, 2) опредъляетъ время принествія Его, и 3) исволнилось именно на Христъ-Спасителъ.

Справедливость переало положения видна изъ самаго содержанія пророчества. Въ немъ говорится-а) сначала неопредбленно : о какомъ-то лицб, имбюцемъ притти, которое изгладитъ неправды, очиститъ беззаконія и приведеть на землю правду вѣчную; но все это такія действія, которыя, по ученію ветхаго завѣта (смотр., на-примѣръ, Иса. 61, 1; Захар. 3, 8; Малах. гл. 3 н 4), имъгь совершить только единъ грядущій Мессія, такъ что святый Апостолъ Петръ не усомпился сказать: о семь вси пророцы свидътельстеують, остлеление гръховъ пріяти именемь Его всякому върующему въ Онь. (Двян. 10, 43); б) потомъгораздо яснье: это лице называется Ссятымь ссятыхь, который помажется, и на которомъ исполнятся нан запечатлёются всё пророчества; но Святымъ святыхъ, т. с. Святбишимъ, могъ быть названъ по-преимуществу, и действительно называется (Ис. 12, 6; Псал. 15, 10) только Мессія (100); о Немъ предсказано было, что, по челов'теству своему. Онъ точно будеть помагань Духомъ Святымъ (Ис. 61, 1; Пс. 44, 8), и на Немъ только могли исполниться, окончиться и запечатлёться всё ветхозавётныя пророчества: такъ

(196) Примемъ ли даже нынѣшнее Еврейское чтеніе этого мѣота: и помажется сеятое сеятыхъ, мы получниъ туже мысль. Святое святыхъ было въ Гудейскомъ храмѣ самая внутреннѣйшая часть, въ которой по преимуществу обиталъ Богъ: Мессія, въ смыслѣ таинственномъ, какъ нельза приличнѣе, могъ быть названъ такимъ вменемъ: нбо объ Немъ предсказано было, что на Немъ почіетъ Духъ Божій и исполнятъ Его всѣми своими дарами (Ис. 11, 2 и 3), ито Онъ будетъ даже называться Еммануяломъ, еже есть, сказаемо, съ нами Бозъ (Мат. 1, 23), и въ Немъ, точно, какъ выражается Апостолъ, обитаетъ вся полнота Божества толесию (Кол. 2, 9). Архангелъ, предсказывая Данінлу, что видимый храмъ Герусалимскій, равно какъ и святое святыхъ его, будутъ разрушены, по противоположности естественно могъ указать на новое, таинственное Святое святыхъ, которое помажется и содѣлается обиталищемъ Бога, т. е. на Мессію. какъ Онъ былъ ихъ главнъйшимъ предметомъ и цёлію (Римл. 10, 4); в) наконецъ — уже съ совершенною ясностію : этотъ Святый святыхъ называется прямо Христомъ-Старбишиною или Вождемъ, который убіенъ будетъ не ради Себя, и утвердитъ новый завътъ. Имя Христа или Помазанника, хотя въ священномъ Писаніи иногда приписывается и другимъ лицамъ, попреимуществу всегда усвоялось Іудеями Мессіи, какъ исключительно Ему принадлежащее. Уто убо крещаеши, аще ты нъси Христось (Іоан. 1, 25), спрашивали Фарисеи у Іоанна Крестителя, въ которомъ спачала думали видѣть Мессію. Въмъ, яко Мессія пріидеть, глаголемый Христось (Іоан. 4, 25), сказала Спасителю жена Са-Ты еси Христось, сказаль Ему также марянская. св. Апостолъ Петръ (Марк. 8, 29), желая исвовбдать Его обътованнымъ Мессіею. И Мессія, точно, имћлъ вкусить смерть, по древнимъ пророчествамъ, не ради Себя, а за гръхи людей (Ис. гл. 53), и своею смертію установить на землё новый завёть (Ис. 42, 6; 49, 8), отъ чего называется Ангеломь завъта (Малах. 3, 1). Должно присовокупить, что всѣ, разсмотр'внныя нами, черты пророчества надобно брать не каждую отдёльно и не внё состава рёчи, а всѣ вмѣстѣ и сообразно съ связію рѣчи : въ такомъ случаѣ никто не укажетъ намъ лица во всей исторія человѣчества, къ которому вполнѣ могли бы итти эти черты, кромѣ одного Мессія.

Тоже самое подкрѣпляется и согласіемъ древней синагоги Іудейской, которое мы можемъ видѣть въ свидѣтельствахъ раввиновъ. Одинъ изъ нихъ (Манассій) ясно сознается, что соплеменники его относили Даніилово пророчество о седминахъ къ Мессіи, и что эту увѣревность раздѣляли всѣ тѣ Іудеи, которые во дпи Веспасіана и Тита, подняли оружіе противъ Римлянъ (<sup>107</sup>).

(197) Rab. Manass. lib. de termino vitas pag. 175. Посатванною

(Другой (Мардохай) выражается, что Мессія есть тотъ, ко пришествію котораго приводятъ седмины Даніиловы (<sup>100</sup>). Нѣкоторые утверждаютъ, что Мессія долженъ привести правду въчную, что Онъ самъ есть Правда въчная, есть Святый святыхъ, очевидно, заимствуя эти выраженія изъ пророчества Даніилова (<sup>100</sup>). Еще нѣкоторые расказываютъ случай, будтобы Іонафану́-Бенъ-Узіелу, написавшему парафразъ на Пророковъ, запрещено было свыше написать такой же нарафразъ на Агіографы (въ числѣ которыхъ помѣщается у Іудеевъ и книга пророка Даніила), потому собственно, что здѣсь опредѣлено время пришествія Мессіи (<sup>500</sup>).

Изъ этихъ свидѣтельствъ открывается уже частію справедливость и втораго положенія, по которому пророчество Даніилово, относясь къ Мессіи, опредѣляетъ именно время Его притествія. По еще яспѣе истина сія видна: а) изъ самаго содержапія пророчества: здѣсь весьма опредѣленнымъ образомъ говорится о періодѣ времени, заключающемъ въ себѣ семдесять седминъ; этотъ періодъ раздѣляется на три столько же опредѣленныя части — семь седминъ, тестьдесять двѣ седмины и одну седмину, подраздѣлющуюся на двѣ половины; мало того, —здѣсь указывается даже предѣль, съ котораго должно начипать счисленіе седминъ, и другой предѣль, которымъ должно ихъ оканчивать;

мысль объ Іудеяхъ, подвявшихъ оружіе при Веспасіанъ и Титъ, подтверждаетъ и Іосвоъ Флавій. De bello Iud. lib. tV, с. 6, § 2; conf. Arch. lib. X, сир. 11, § 7.

(198) Mordachai, Scemen Amischa Aflarà 1, fol. 12.

(199) Смотр. apud R. Martinum — Pugio Fidei, par. II, cap. 3, § 16.; также apud Schoettgenium — Horae Hebraicae, Dresdae 1742, tom. 11, lib. 2, pag. 264 и дал.

(\*\*\*\*) Talmud — Meghillah, fol. 3, 1. «Почему небо запретило Іонафану переводъ Агіографовъ? Отвіть: потому что въ нихъ открыто время пришествія Мессіи». Расци злиѣчаетъ тамъ же: «это время опредізно въ книгѣ пророка Данінла». Vid apud Schoettgenium—Ilorae liebr. tom. 11, lib. 2, pag. 264.

Digitized by Google

б) изъ связи рѣчи: Даніилъ, повъствуется въ 9-й главъ его книги, узнавши изъ пророчества Ісремінна, что Богъ назначилъ для плѣна Вавилонскаго семдесять лёть, и виля близость ихъ окончания, началъ пламенно молиться Богу о помиловании Іудеевъ, о возвращени ихъ въ отечество, о возобновлении Іерусалима и храма; Гавріиль, явившійся въ это время Данінду. открываеть ему, что Іуден будуть помилованы, и для нихъ, равно какъ для существованія ихъ святаго града, назначается Богомъ семдесять седминъ: He очевилное ли забсь соответстве темъ семидесяти летамъ плѣна Вавилонскаго, о которыхъ упоминается въ началѣ главы, и мыслію о которыхъ занятъ былъ Даніилъ въ минуты своей молитвы? Если же эти семдесять лёть. безъ всякаго сомнёнія, означали время определенное, какъ понималъ ихъ и Даніилъ: то странно было бы допустить, будто семдесять седминъ означаютъ какой-то періодъ неопреділенный.

Чтобы, наконецъ, показать справедливость третьяю положенія, надобно, во-первыхъ, уяснить, какъ понимать седмины Даніиловы, во-вторыхъ, съ какого времени начинать счисленіе ихъ, и за тѣмъ уже приложить пророчество къ событіямъ, откуда и обнаружится, что оно исполнилось на Христѣ-Спасителѣ.

У Іудеевъ извѣстны были двоякаго рода седмины: седмины дней (Дан. 10, 2) и седмины лѣтъ (Лев. 25, 8). Притомъ, новѣйшіе раввины утверждаютъ, будто у Даніила надобно разумѣть седмины семилѣтій, изъ которыхъ каждая заключалась годомъ юбилейнымъ, и содержала въ себѣ по 49-ти лѣтъ, или даже седмины столѣтій. Но нельзя допустить ни того, чтобы въ пророчествѣ Даніиловомъ разумѣлись седмины дней или простыя недѣли, ни того, чтобы разумѣлись здѣсь седмины семилѣтій или юбилевъ, а тѣмъ болѣе седмины столѣтій.

Нельзя допустить перваго : ибо въ семъ случаѣ

семдесять седминъ заключали бы въ себѣ только 490 дней; а въ такое время никакъ не могли совершиться тѣ событія, которымъ надлежало совершиться, по пророчеству, въ-теченіе седминъ; въ частности, lepycалимъ и храмъ, для возобновленія которыхъ назначается семь седминъ, и при томъ посреди тѣсныхъ обстоятельствъ, должны были бы возстать изъ развалинъ въ продолженіе 49 дней, — что вовсе не подтверждается исторіею. Замѣчательно также, что во всей книгѣ пророка Даніила, когда только недѣля называется седминою, къ ней прибавляется слово : длей (Дан. 10, 2 и 3); а въ разсматриваемомъ нами пророчествѣ этого прибавленія нѣтъ.

Нельзя допустить и втораго : въ такомъ случав на построение храма Іуден должны были бы употребить или 343 года, если разумъть седмины юбилеевъ. или 4900 лётъ, если принимать седмины столётій,итоги, равно опровергаемые исторіею. Еще: Архангелъ Гаврінлъ, когда сообщалъ Данінлу пророчество, говорнять, разумвется, съ твить, чтобы Данияль его поняль; и Данінль, передавая полученное пророчество Іудеямъ, желалъ, конечно, чтобы и они его поняли. и всявять за тъмъ надлежащимъ образомъ приготовились къ принятію Мессіи въ опредѣленное время. Но, очевидно, не поняли бы ни Іуден Даніила, ни Даніилъ Гаврінла, еслибы подъ седминами разумѣть седмины нли юбилеевъ, или столътій, сединны, вовсе не употреблявшіяся между Іудеями; и какъ Даніилъ, такъ и Іуден были бы введены Архангеломъ въ ошибку: они стали бы ожидать въ скоромъ времени такого событія, которое должно было совершиться гораздо позже, чрезъ нисколько столитій, или тысящельтій.

Остается согласнться, что подъ седминами надобно разумѣть седмины лѣтъ: эти седмины были извѣстны Іудеямъ, по предписанію закона: исчислиши себљ седмь льте покоя, седмь льте седмижды: и

Digitized by Google

будуть тебљ седмь седминь лють, четыредесять девять лють (Лев. 25, 8), и дъйствительно представляють собою такой періодъ времени (490 лътъ), въ который могли совершиться предсказанныя въ пророчествъ событія. Такъ, мы знаемъ изъ книгъ Ездры и исторіи Флавія, что сосъдніе народы всячески препятствовали построенію новаго храма Іерусалимскаго, то илеветами и происками при дворъ Персидскомъ, то даже вооруженною рукою; а потому и не удивительно, что построеніе храма продолжалось 49 лътъ, или седмь седминъ, соотвътственно пророчеству.

Предблъ, съ котораго должно начинать счисление седмниъ, въ пророчествѣ обозначенъ словами: оть исхода словесе, еже отвъщати и еже соградити Герусалимъ. т. е. отъ исхода или изданія указа касательно возстановленія и построенія Іерусалима. Но изъ четырехъ указовъ, данныхъ послѣ пророчества Даніилова царями Персидскими въ пользу Іудеевъ, здъсь нельзя разумъть; а) ни указа Кирова (1 Ездр. 6, 3): ибо въ немъ позволялось Іудеямъ не Іерусалимъ соградить, а только создать храмъ; и извѣстно, что, возвратившіеся въ то время изъ плѣна, Јудеи жили во градљяв своияв, а не во Іерусалимѣ, куда собирались для однихъ жертвопринотеній (1 Ездр. 3, 1 в дал. ); б) ни указа Дарія Истаспа (1 Ездр. 6, 1), въ которомъ лишь повторялся указъ Кировъ о создании храма; в) ни указа Артаксеркса Лонгимана на имя Ездры (1 Ездр. 7, 12): этимъ указомъ повелѣвалось не больше, какъ посѣтить Іудею и Іерусалимъ, и отдать во храмъ царскіе дары (1 Ездр. 7, 14 и 15). А слёдуетъ разумѣть вторый указъ Артаксеркса Лонгимана, данный уже на имя Неемін (Неем. 2, 5 и 6): тутъ прямо говорится о возсоздании Іерусалима, его стѣнъ и домовъ (Неем. 2, 8), чего ни въ одномъ изъ прежнихъ указовъ не сказано, и Неемія, возвратившись во Іерусалимъ, нашелъ, что до того времени стъна градская была разорена, врата

Этотъ вторый указъ Артаксеркса Лонгимана данъ быль ев люто деадесятое его царствованія (<sup>301</sup>), какъ свидѣтельствуетъ самъ Неемія (Неем. 2, 1). Но Артаксерксъ вступилъ на престолъ въ 3-мъ году 76-й олимпіады (<sup>108</sup>), который, по нашему счисленію, соотвѣтствуетъ 473 году до Рождества Христова (<sup>605</sup>). И, слѣдовательно, 20-й годъ царствованія Артаксерксова, по лѣтосчисленію Греческому, есть 3-й годъ 81-й олимпіады, по лѣтосчисленію Римскому—299-й годъ отъ основанія Рима (<sup>604</sup>), по нашему — 453-й годъ до Рождества Христова. Отселѣ и должно начинать счисленіе седминъ. Сдѣлаемъ же это счисленіе и приложеніе седминъ къ событіямъ.

Въ пророчествѣ отъ начала седминъ до явленія Мессіи-Киязя назначается, кромѣ 7-ми седминъ, отдѣленныхъ для построенія Іерусаляма, еще 62 седмины, всего 69 седминъ, т. е. 483 года. Конецъ 69-й седмины

(\*\*\*) За начало седминъ годъ сей принимаютъ: Юлій Африканскій, блаж. Өеодоритъ, Зопаръ, Беда и многіе другіе. См. Тігілі Chron. Sacr. pag. 29.

(\*\*\*) Это видно изъ сл'ядующихъ сображеній: а) Фукндить говорить, что Фемястокдъ бъжалъ въ Персамъ, вскорѣ послѣ вступленія на престолъ Артаксеркса Лонгимана (Thucid. lib. 1), а Евсевій относитъ бъгство Фемястокла въ 4-му году 76 й олимпіады (Chron. ex ver. leron); б) Айодоръ Сицилійскій свидътельствуетъ, что Кимонъ, сынъ Милтіада, одержалъ побъду надъ Персами въ 3-мъ году 77-й олимпіалы (Diod. Sicul. lib. XI), а по сказанію Евсевія, эта побъда была въ 4-мъ году царствованія Артаксеркса (Chronic); в) извъстно, что Ксерксъ наналъ на Грековъ въ 1-й годъ 75-й олимпіады, а на 6-мъ году послѣ сего сдълалъ соправителемъ свонмъ Артаксеркса Лонгимана.

(\*\*\*) Этотъ годъ получаемъ, умножая 75 олимпіадъ на 4. т. е. на число лѣтъ каждой олимпіады, и произведеніе, съ приложеніемъ къ нему 3-хъ годовъ 76-й олимпіады, вычитая изъ 776, какъ времени протекшаго отъ начала олимпіады до нашей эрфи.

(<sup>504</sup>) 1-й годъ 7-й олимпіады есть 1-й годъ отъ основанія Рима. Сл'ядовательно 3-й годъ 81 олимпіады есть 299 годъ отъ основанія Рима.

Digitized by Google

4 Zj долженъ касаться не рожденія Мессін, (потому что въ слѣдующей, 70-й седминѣ, полагается уже смерть Его), но Его крещенія и открытаго явленія въ должности Мессіи. Смерть Его полагается послѣ 69-й седмины, слѣд., въ продолженіе послѣдней, т. е. 70-й, седмины, и именно—въ половинѣ этой седмины, когда должно послѣдовать прекращеніе ветхозавѣтныхъ жертвъ, которое могло совершиться только жертвою самаго Мессіи (Евр. 10, 4—10). Вообще же вся послѣдняя седмина опредѣляется на утверждепіе новаго завѣта.

По какому бы теперь лѣтосчисленію ни стали считать седмины, мы вездъ придемъ къ одному и томуже слёдствію. Если-по лётосчисленію Греческому, т. е. примемъ за начало седминъ 3-й годъ 81 олимпіады: то превративши 69 седминъ или 483 года въ олимпіады (выйдеть 120 олимпіадъ и 3 года), и приложивши эти новыя олимпіады къ даннымъ, мы получимъ 2-й годъ 202-й олимпіады: а это и есть 15-й годъ царствованія Тиверія Кесаря, когда крестился I. Христосъ отъ Іоанна (Лук. 3, 1 и 21), и явился предъ народомъ въ качествѣ Мессіи. Если — по лѣтосчисленію Римскому, т. е. примемъ за начало седминъ 299-й годъ отъ основанія Рима; то приложивши къ этимъ годамъ 69 седминъ или 483 года, получимъ 782-й годъ отъ основанія Рима: опять 15-й годъ царствованія Тиверія Кесаря, и слёд. годъ крещенія Спасителя и явленія въ должности Мессіи. Наконецъ, если станемъ считать седмины по нашему счисленію, т. е. съ 453 года до Рождества Христова; то послѣдній годъ 69-й селмины или годъ 483 надетъ на 30-е лъто земной жизни Спасителя: значитъ, также на время крещенія Его и явленія въ должности Мессін (Лук. 3, 23). Въ половинъ 70-й седмины долженъ потребиться Помазанчикъ и упразднить жертвы : и Христосъ умеръ на крестѣ спустя 3 года съ половиною, по вступленій своемъ въ должность обществепнаго Учителя, т.

е. въ полседмины. А вся 70-я седмина должна утвердить завътъ многимъ : и Христосъ первую половину этой седмины употребилъ самъ на утверждение своего новаго завѣта многимъ во Іуден, Галилен и Самаріи; а въ три съ половиною года, по смерти и воскресении Его, Евангеліе возв'ящено Апостолами всюду, гда

только находились разстянныя овцы дома Израилева.

Ко всему этому прибавимъ еще два общія замѣчанія. Первое то, что время пришествія Мессіи, опредбленное въ пророчествъ Даніила, безъ всякаго сомнівнія, уже давно прошло : ибо вслівдъ за смертію Мессін въ пророчествѣ предсказывается уничтоженіе самобытности Еврейскаго народа, разрушение Іерусалима и его храма посредствомъ народа чуждаго, имбющаго притти подъ предводительствомъ своего начальника и сдълать опустошение, которое продлится до конца временъ. Но всякому извѣстно, что уже около тысячи осьми сотъ лѣтъ, какъ Титъ съ Римскими войсками развушнать Герусалимъ и храмъ до основанія, и положилъ конецъ Іудейскому царству. Второе замѣчание то, что время пришествия Мессии, указанное Данінломъ, неоспоримо падаетъ на періодъ, когда родился, жилъ и вкусилъ смерть Христосъ : ибо, съ одной стороны, къ этому именно времени приводятъ седмины Данінловы; а съ другой-Титъ разрушилъ Іерусалимъ, вивств съ храмомъ, и положилъ конецъ Іудейскому царству, спустя лётъ сорокъ по смерти Спасителя; а эти событія, по пророчеству, должны быля послёдовать вскоръ за смертію Мессін.

**§ 78**.

бб) Пророгества Облея и Малассіи о славь вто- 8/3 раго серама Герусалимскаго, въ который имълъ притти Мессія.

Оба эти пророчества соединяемъ вывств потому,

Digitized by Google

что они имѣютъ одинъ предметъ, и поясняютъ одно другое.

Святый Аггей началь пророчествовать въ то время. когда Іуден, возвратившіеся изъ плѣна Вавилонскаго, подъ предводительствомъ Зоровавеля, приступили къ построению втораго храма Іерусалимскаго. Встрётныши вскорѣ многочисленныя препятствія, они совсѣмъ-было оставили начатыя работы, успоконвая себя тёмъ. что. върно, еще не пришло время создати храмь Господень (Агг. 1, 2). Посему-то Богъ и воздвигъ Аггея, который встым мърами старался возбудить своихъ соотечественниковъ къ окончанію начатаго : то спрашивалъ ихъ, прилично ли имъ самимъ жить въ домљат истесаныхь, а храмъ Божій оставлять въ запуствній (-1, 4); то увѣрялъ, что обновленіе храма привлечеть на нихъ Божіе благоволеніе (— 8); то угрожалъ казнями за противленіе и нерадѣніе въ семъ дѣлѣ (-- 10 и 11); то воодушевляль ихъ твмъ, что самъ Богъ постоянно присутствуетъ посреди ихъ своею всемогущею силою (Агг. 2, 5 н 6). Наконецъ, чтобы еще сильние подийствовать на нихъ, Аггей изрекаетъ имъ пророчество о славъ этого храма: дерзайте: заке сице глаголеть Господь Вседержитель: еще единою Азь потрясу небомъ и гемлею, и моремъ и сушею, и сотрясу нся языки и пріидуть избранная (пріидетъ Желаніе или Чаяніе) вспахь языковь: и исполню храмь сей славы, глаголеть Господь Вседержитель. Мое сребро и Мое злато, глаголеть Господь Вседержитель: зане велія будеть слава храма сего послъдняя паче первыя, глаголеть Господь Вседержитель, и на мъстъ семъ дамъ миръ... (Агг. 2, 6-10).

Св. Мадахія, послёдній изъ Пророковъ, изрекъ свое пророчество, относящееся къ Мессіи, спустя нёсколько лётъ послё Аггея, въ слёдующихъ словахъ: се Азъ посылаю Ангела Моего, и призрить на путь предъ лицемъ Моимъ: и внегапу пріидеть въ церковь свою Господь, егоже вы ищете, и Ангель завъта, егоже вы хощете: се грядеть, глаголеть Господь Вседержитель (Малах. 3, 1).

1) Не трудно убѣдиться, что Лице, о пришествіи котораго предвозвѣщаютъ здѣсь пророки, есть не кто другой, какъ Мессія.

а) Въ пророчествѣ Аггея это Лице называется желаніемь или чаяніемь (избранная) вспль языковь, именемъ, которымъ названъ Мессія еще въ предсказаніи патріарха Іакова (Быт. 49), и которое, по другимъ также древнѣйшимъ обѣтованіямъ Божіимъ и пророчествамъ (Быт. 22, 18 и др. Ис. 11, 10; 49, 6), можетъ приличествовать только Мессін. Слёдствіемъ пришествія этого лица полагается слава втораго храма, и притомъ такая, которая будетъ превосходить славу храма перваго: какоежъ другое лице, кромѣ Мессіи, могло быть, по понятіямъ Іудеевъ. столько великимъ, чтобы однимъ пришествіемъ своимъ доставить величайшую славу, — и чему же? самому храну Божію? А что, дийствительно, эта слава втораго храма полагается въ зависимости отъ пришествія въ него чаякія языкова, а не отъ чего-либо другаго.показываетъ самая связь р'бчи: едва только сказалъ Пророкъ отъ имени Божія: еще единою Азъ потрясу небомь и землею, и моремь и сушею, и сотрясу вся языки и пріидуть избранная (т. е. пріидетъ Чаяніе) вслахь языковь, варугъ непосредственно присовокупляеть : и исполню жрамь сей славы. Кромѣ сего, не допустивши такой мысли, мы не въ состояни будемъ показать оправданія пророчества въ событів. Извѣстно, что храмъ вторый не имблъ въ себб многаго, что составляло славу и преимущество храма перваго, какъ то : не имѣлъ ковчега завѣта, жезла Ааронова, скрижалей закона, стамны съ манною, урима и тумима. Равнымъ образомъ, по внёшнему богатству и красотѣ, онъ былъ далеко ниже храма перваго, такъ что старцы Іудейскіе, помнившіе славу храма перваго, проливали слевы, смотря на скудость втораго (1 Ездр. 3, 12). Единственное преимущество этого храма предъ первымъ, единственная слава его состояла именно въ томъ, что его удостоилъ своимъ посъщеніемъ самъ Мессія, Царь славы (Пс. 23, 7 и 8), Господь славы (1 Кор. 2, 8).

б) Еще яснѣе указанія на Мессію въ пророчествѣ Малахін. Здѣсь лице, о которомъ идетъ рѣчь, называется прямо Господомь и Ангеломе заельта, —именами, которыя, по духу всего ветхаго завѣта, не могутъ приличествовать никому, кромѣ Мессіи. Говорится, что этотъ Господь пріидетъ въ церковь свою : такъ нельзя сказать ни о комъ, кромѣ Бога и Мессіи. Называется, наконецъ, этотъ Господь и Ангелъ завѣта чаяніемъ Іудеевъ, котораго они желаютъ и ищутъ: ктожъ, если не Мессія, былъ для сыновъ Израиля во всѣ времена предметомъ самыхъ пламенныхъ желаній и ожиданій?

в) Сами Іудеи, какъ древніе, такъ и многіе изъ новѣйшихъ, относили и относятъ эти пророчества къ Мессіи. Изъ древнихъ особенно замѣчателенъ здѣсь Раввинъ Сира, славившійся еще до разрушенія втораго храма (\*\*\*); изъ новѣйшихъ можно указать на раввиновъ Расци (\*\*\*), Акибу, Манассію (\*\*\*) и другихъ (\*\*\*).

2) Нельзя не видѣть и того, что въ обоихъ этихъ пророчествахъ, Аггеиномъ и Малахіяномъ, опредѣляется время пришествія Мессіи, хотя и не съ такою точностію, какъ въ пророчествѣ Даніиловомъ о седминахъ. По обоимъ этимъ предсказаніямъ Мессія имѣетъ притти во храмъ вторый; слѣд. — въ то время, когда храмъ сей еще существовалъ, а отнюдь не послѣ. Вы-

(\*\*\*) In. Talmude tract. Sanhedrin cap. XI.

(<sup>306</sup>) In citat. Sanhedrin fol. 95.

(<sup>so7</sup>) Conciliator. par. III, pag. 184.

(<sup>504</sup>) Devarin rabba sect. 1, fol. 250. Conf. Raym. Mattin. Pug. fidei, pag. 376-383.

думка некоторыхъ новенщихъ раввиновъ, будто здесь предрекается о большей славв не втораго храма сравнительно съ первымъ, а третьяго сравнительно со вторымъ (третьяго, который якобы создастъ самъ Мессія, по пришествіи своемъ), совершенно опровергается ходомъ рѣчи и содержаніемъ Аггеева пророчества. Мы уже замътили, что самый случай, по которому изречено это пророчество, былъ поданъ возобновленіемъ храма Іудеями, возвратившимися изъ плѣна Вавилонскаго при Зоровавель, и что Аггей открыль имъ будущую славу сего храма, чтобы тёмъ сильнее побудить ихъ къ окончанію начатаго зданія (см. глав. 1 и 2 Аггея). Рцы нынљ, повелблъ Богъ Пророку, кв Зоровавелю Салавіилеву отъ колъна Гудова, и ко Іисусу сыну Іоседекову, іерею великому, и ко всъмъ прочіимъ людемь, глаголя: кто оть вась, иже видь храмь сей вь славь его прежный; и како вы видите его нынь якоже не суща предъ вами; И нынъ укръпляйся, Зоровавелю, глаголеть Господь, укръпляйся Іисусе сыне Іоседековь, јерею великий, и да укръпляются вси людіе земли, елаголеть Господь (Вседержитель), и творите: зане Азь сь вами есмь, глаголеть Господь Вседержитель: слово, еже завъщахъ съ вами, егда исходисте изъ земли Египетскія, и Духъ мой настоить посредъ вась: дер. зайте: зане сице глаголеть Господь Вседержитель: еще единою Азъ потрясу небомь и землею, и моремь и сушею, и сотрясу вся языки, и пріидуть избранная всьхь языковь: и исполню храмь сей славы, глаголеть Господь Вседержитель. Мое сребро и Мое глато, глаголеть Господь Вседержитель: зане велія будеть слава храма сего послыдняя паче первыя, глаголеть Господь Вседержитель, и на мъстъ семъ дамъ миръ, глаголетъ Господь Вседержитель, и мирь души въ снабдъніе всякому зиждущему, еже возставити церковь сію (Агг. 2, 3—10). Не очевидно-ли здъсь говорится о томъ самомъ храмъ, къ построенію котораго Пророкъ возбуждаетъ своихъ со-15

временниковъ, и который былъ предъ глазами у нихъ и у Пророка? Нѣсколько разъ онъ указываетъ: храмъ сей, церковь сію. Не прямо-ли даже здѣсь идетъ рѣчь о славѣ храма именно втораго предъ первымъ, а не третьяго предъ вторымъ: велія будетъ слава храма сего послъдняя паче первыя (Агг. 2, 10)?

3) А что оба эти пророчества исполнились на Інсусѣ Христѣ, — видно изъ того, что Онъ, точно, пришелъ на землю еще во дни существованія втораго храма, и неразъ посъщалъ сей храмъ. Эта черта, по видимому, общая: потому что и другіе, жившіе въ то время, посъщали Іерусалимскій храмъ; но, въ отличіе отъ всёхъ этихъ другихъ, въ пророчествахъ указаны и особенныя черты Мессіи, которыя осуществились только въ одномъ Інсусѣ Христѣ, и въ обстоятельствахъ Его пришествія и жизни. Онъ одинъ изъ встахъ. приходившихъ во вторый храмъ, могъ назваться, по справедливости, Господомъ этого храма и Ангеломъ завъта, также чаяніемъ язычниковъ и Іудеевъ; одинъ пришествіемъ своимъ въ сей храмъ доставилъ ему большую славу, нежели какую имблъ храмъ первый. По пророчеству Малахіи, Мессія долженствоваль имать Себа предтечу: и Христу Спасителю былъ предтечею Іоаниъ Креститель. По словамъ Аггея, Богъ объщалъ во время явленія Мессін потрясти небомъ и землею и сотрясти вся языки: въ обстоятельствахъ рожденія и смерти нашего Спасителя оправдалась и эта черта.

Вообще же должно сказать, что время пришествія) Мессія, указанное въ пророчествахъ Аггеиномъ и Ма-) лахівномъ, давно прошло, и что, слёдовательно, Іудеи) напрасно доселё еще ожидаютъ себё Мессіи. Всёмъ) извёстно, что уже около 18-ти столётій протекло съ) тёхъ поръ, какъ вторый храмъ Іерусалимскій разру-) шенъ до основанія, и что всё усилія возстановить его) остались тщетными.)

Digitized by Google

#### \$ 79.

🗴 ó) Npopotecmba, hacaiomiaca npoucœoxedenia Mecciu.

Опредѣливши время пришествія Мессіи, Пророки предъуказали также — аа) колѣно, изъ котораго Онъ нитлъ произойти, бб) мъсто, гдъ Онъ имълъ родиться, и даже — вв) самый способъ Его рожденія.

#### § 80.

аа) Колятьно, ин котораго импъль произойти Мессія.

Еврен, жившіе въ періодъ подзаконный, знали уже изъ обътованій Божіихъ, данныхъ еще ихъ праотцамъ Аврааму, Исааку и Іакову, что Христосъ или Мессія имѣлъ произойти отъ нихъ по плоти (Рим. 9, 5); знали, въ частности, и то, что изъ числа дввнадцати колѣнъ Израилевыхъ Мессія произойдетъ собственно изъ колѣна Іудова, какъ предсказалъ редоначальникъ-этикъ-полбить патріархъ Іаковъ. Топерь Продоки еще частибе указывають ту отрасль, изъ числа всѣхъ отраслей колѣна Іудова, отъ которой долженъ былъ родиться обътованный Избавитель: они предвоввыцають, что Мессія произойдеть оть корене Іессеова, изъ рода Давидова.

Въ первый разъ изрекъ это предсказание пророкъ Насанъ. Возвѣстивши Давиду, что, по смерти его, сынъ его воздвигнетъ храмъ Господу, Насанъ отъ лица Божія присовокупиль: и върень будеть домь его, и царство его до въка предо Мною: и престоль его будеть исправлень во влять (2 Цар. 7, 16). Потомъ, въ одномъ изъ псалмовъ своихъ, повторилъ это и почти твинже словами самъ Давидъ, говоря отъ лица Божія: единою кляжся о сеятъмъ Моемъ, аще Давиду солжу: Съмя его во въкъ пребудеть, и престоль его яко солице предо Мною, и яко луна совершена въ въкъ (Псал. 88, 36-38). Даябе, это



пророчество встръчается у Исаін : изыдеть жезль изъ корене Іессеова, и цвътъ отъ корене его взыдетъ: и почіеть на немь Духь Божій, Духь премудрости и разума, Духъ совъта и кръпости, Духъ въдънія и благочестія: исполнить его Духь страха Божія (Исаін 11. 1 — 3); у будеть съ день оный корень Іессеовъ, и возстаяй влабыти языки, на Того языцы уповати будуть (Исаін 11, 10). Послѣ Исаін — у пророка Іеремін: се дніе грядуть, глаголеть Господь, и возставлю Давиду востокъ праведный, и царствовати будетъ царь, и премудрь будеть, и сотворить судь и правду на земли. Во днехь его спасется Іуда, и Играиль пребудеть въ надежди, и сie имя ему, имже нарекуть его, Господь праведень нашь (lep. 23, 5 и 6), и въ другомъ мѣстѣ: во днехь онъхь и въ то время, произрастити сотворю Давиду отрасль правды : и сотворить судь и правду на земли. Во днехъ онплъ спасенъ будеть Гуда, и Герусалимь пребудеть въ надежди: и сие есть иня, имже нарекуть ею: Господь праведень нашь (Іер. 33, 15 и 16). Наконецъ — у пророка Іезекінля: и возставлю имь пастыря единаго, и упасеть я, раба моего Давида, той упасеть я, и той упокоить я, и будеть имь пастырь, Агь же Господь буду имь вь Бога, и рабь мой Давидь князь средь ихь: Азь Господь глаголахь (Іезек. 34, 23 и 24).

Что всѣ представленныя пророчества относятся къ Мессін, это видно—

1) Изъ самаго ихъ содержанія. Наванъ и самъ Давидъ говорятъ о такомъ потомкѣ Давидовомъ, который будетъ царствовать во вѣкъ: — черта, которая не можетъ приличествовать и Соломону, ни даже всему роду Давидову, царствовавшему во Гудеи только до плѣна Вавилонскаго, а совершенно прилична одному Мессін, вѣчному Царю духовнаго царства. Пророкъ Исаія свидѣтельствуетъ, что на семъ Жезлѣ изъ корене Іессеова почіетъ Духъ Божій со всѣми своими обильными дарами, и что на этого Потомка Давидова языки уповати будутъ; Іеремія присовокупляетъ, что этотъ Царь будетъ премудръ, сотворитъ судъ и правду на земли, и что имя Его будетъ—Господь праведенъ нашъ; Іезекіиль представляетъ сего будущаго Давида (\*\*\*) и Пастыремъ и вмѣстѣ Княземъ, которому самъ Господь обѣщается быть въ Бога:—все такія особенности, которыя, въ подлинномъ смыслѣ, не могутъ приличествовать никому, кромѣ одного Мессіи.

2) Изъ единодушнаго согласія Іудеевъ. Всѣ ихъ парафрасты, всѣ талмудисты и всѣ древніе писатели относять эти пророчества къ Мессіи (10), и считають Его потомкомъ Давидовымъ. Очень извѣстно сіе всеобщее върование древнихъ Іудеевъ и изъ Евангельской исторіи. Захарія, при рожденіи сына своего Іоанна Крестителя, благословляетъ Господа Бога Изранлева за то, что Онъ сотворилъ избаеление людемъ своимъ, и воздвиже рогь спасенія въ дому Давида отрока своего: якоже глагола усты святыхь сущихь оть съка пророкь Его (Лук. 1, 68-70). Фарисен, на вопросъ Спасителя: что вамъ мнится о Христъ, чій есть сынъ, —отвѣчали: Лавидовь (Мато. 22, 42). Удивляясь чудесамъ Спасителя, Іуден съ недоумѣніемъ спрашивали самихъ себя: еда сей есть Христосъ, сынъ Давидовъ (Мато. 12, 23)? Больные, призывая на себя Его милосердіе, и желая исповѣдать свою вѣру въ Него, какъ Мессію, называли Его сыномъ Давидовымъ (Мате. 9, 27; 15, 22; 20,

(\*\*\*) Не о самомъ Давидъ, безъ сомнънія, предрекаетъ leзекіндь въ своемъ пророчествъ, а о комъ-либо изъ его потомковъ: ибо Давидъ болъе уже четырехъ въковъ находился въ могилъ, между тъмъ у јудеевъ былъ обычай называть знаменитыхъ потомковъ именами знаменитыхъ предковъ.

(\*\*\*) Такъ, на-примъръ, древнъйшій парафрастъ, Іонавань Бенъ-Узіелъ слова пророка Іеремін: и созставлю Давиду состокъ (отрасль или потомка) праседный, – перевелъ: «и возставлю Давида – Моссию праведныхъ»; равнымъ образомъ и предсказаніе Іезекінля: и созставлю имъ пастыря едикаго, и упасеть я, раба мосзо Давида – перевелъ тъми же словами: «и возставлю Давида – Мессию праведныхъ». 30; Лук. 18, 38). При торжественномъ входѣ Спасителя во Іерусалимъ, желавшіе видѣть въ Немъ обѣтованнаго Избавителя, взывали: осанна Сыну Давидову (Матө. 21, 9). И въ послѣдующее за тѣмъ время всеобщая увѣренность Іудеевъ въ томъ, что Мессія долженъ произойти изъ рода Давидова, была столь глубока и общеизвѣстна, что императоръ Траянъ, желая положить предѣлъ возмущеніямъ ихъ, возбуждаемымъ лжемессіями, повелѣлъ умертвить всѣхъ потомковъ Давида, какихъ только могли отыскать, и при этотъ-то случаѣ вкусилъ смерть св. С умеонъ, сродникъ Господень, бывшій Епископомъ Іерусалимскимъ.

А доказательствомъ того, что разсмотрѣнныя нами пророчества исполнились на Іисусѣ Христѣ, что Онъ, точно, происходилъ изъ рода Давидова, служатъ два Его родословія, представленныя въ Евангеліи, и многія другія мѣста Евангельской исторіи.

#### **§ 81**.

бб) Масто, гда Мессія ималь родиться.

Мѣсто, гдѣ ныѣлъ родиться Мессія, предъуказалъ Пророкъ Михей въ слёдующихъ словахъ: и ты Виолееме доме Ефравовъ, еда маль еси, еже быти въ тысящахъ Іудиныхъ; изъ тебе бо мнъ изыдетъ Старъйшина, еже быти въ князя во Израили, исходи же Его изъ начала отъ дней въка (Мих. 5, 2).

И въ настоящемъ случаѣ, какъ содержаніе самаго пророчества, такъ и постоянное, единодушное согласіе древнихъ Іудеевъ служатъ неопровержимыми доказа– тельствами, что рѣчь идетъ о Мессіи.

Въ пророчествъ довольно указать одну рътительную черту.) Пророкъ предвозвъщаетъ, что изъ Виолеема изыдетъ такое лице, которос имъетъ у себя и другіе исходы, исходи изъ начала отъ дней въка (предвременность, дни въчности), т. е., имъетъ въчное бытіе: о

комъ же изъ рожденныхъ на землѣ можно сказать подобное, кромѣ одного Мессіи? Между тѣмъ и прочія черты предсказанія совершенно идуть къ Мессін. Говорится, на-примбръ, что происхождение Его изъ Виелеема доставить этому малому городу великую славу; лице, имъющее произойти, называется Старвишиною (владыкою) и княземъ во Израили, какъ называли Мессію и другіе Пророки (Іезек. 37, 21-24). Въ послѣдующихъ стихахъ утверждается, что этотъ Царь, действуя силою Іеговы, собереть подъ властію своею всего Израиля, и прославится до конецъ земли (Мих. 5, 3 и 4), въ соотвѣтствіе и другимъ пророчествамъ о Мессіи (Іезек. 37, 21; Цс. 21, 28; 71, 8); принесстъ съ Собою совершенный миръ Израилю (Мих. 5, 5), также сообразно съ другими пророче-) ствами о Мессіи (Ис. 9, 6 и 7; 11, 5-7; Зах. 9, 10). истребитъ въ народѣ своемъ волхвованія и гадателей, ниспровергнетъ истуканы и всякое идолослужение (Мих. 5, 12 — 14), одять согласно съ другими проро-Эчествами о Мессіи (Іезек. 37, 23).

Постоянное вкрование Іудеевъ, что пророчество Михеево относится къ Мессіи, извѣстно: а) изъ сви**д'втельства** древи: в шаго ихъ парафраста, Іонавана, жившаго до Рождества Христова, который слова : изъ тебе бо мнъ изыдеть Старъйшина, переводитъ такъ: «изъ тебя мић произойдетъ Мессія»; б) изъ Евангельской исторіи, которая повъствуетъ, что представители церкви Іудейской, всѣ первосвященники и книжники людскія, на вопросъ Ирода : гдъ Христось раждается, единогласно отвѣчали: въ Виелеемъ Јудейстъмъ, и въ подтверждение своего отвѣта привели Михеево пророчество (Мате. 2, 4 — 6); равно какъ и народъ, думая, что Христосъ пришелъ отъ Галилеи, спрашивалъ съ недоумѣніемъ: не писаніе ли рече, яко оть съмене Давидова и отъ Виелсемскія веси, идъже бъ Давидъ, Христосъ пріидеть (Іоан. 7, 42); в) изъ обоихъ талмудовъ и

вообще изъ свидътельствъ всѣхъ древнихъ писателей Іудейскихъ, которыя излишне было бы приводить здѣсь (\*\*\*); и г) наконецъ изъ того историческаго случая, что Римляне, когда усмирили возстаніе Іудеевъ, увлеченныхъ лжемессіею Варкохавомъ, запретили имъ самый входъ въ Іерусалимъ и въ Виолеемъ, откуда ожидали они себѣ Мессіи (\*\*\*).

Исполненіе же этого пророчества на Іисусѣ Христѣ общеизвѣстно изъ Евангелія (Лук. 2, 1 и друг.).

вв) Образъ рождения Мессии.

Мессія имѣлъ родиться не такъ, какъ раждаются обыкновенные люди, а отъ пренепорочной Дѣвы, и слѣд. — образомъ сверхъестественнымъ, чудеснымъ. Это предвозвѣстилъ Исаія, когда сказалъ: се Дъса со чревъ зачлетъ, и родить Сына, и наречеши имя Ему Еммануилъ (Исаіи 7, 14).

(<sup>811</sup>) См. De l'harmonie entre l'eglise et la synagogue—par Drach, tom. II, pag. 66—69. Paris 1844. Также у Гуеція—Demonstr. Evang. Propos. VII, cap. 25 в у Генгстенберга — Christologie, Th. III, Selt. 302—311.

(\*12) Правда, нъкоторые изъ јудеевъ относнан пророчество Михеево то къ Езекін-царю, то къ Зоровавелю. Но а) ни къ тому, ни къ другому не могуть итти слова Пророка: исходи же его чез начала отъ дней ељка; б) не тотъ, не другой не былъ рожденъ въ Виелеемъ: Езекія-царь, конечно, родился въ Герусалимъ, гдъ было постоявное мъстопребываніе царей Іудейскихъ до Вавилонскаго илъна, и гдъ раждались дотолъ всъ потомки Давидовы ; а Зоровавель роделся въ плѣну Вавелонскомъ, куда дѣдъ его lexoнiя отведенъ на 18-иъ году, когда не родился еще у него и отецъ Зоровавеля-Салафіяль (4 Царст. 24, 8-15), и гдъ какъ самъ Јехонія, такъ и вст дъти его, должны были умереть, не узръвши отечества (Іер. 22, 26-28); в) Езекія родился гораздо прежде, нежели изречено Михеево пророчество: ибо Ми хей пророчествоваль уже въ царствование Езевін (lep. 26, 18): г) ни Езевія, ни Зоровавель никогда не были царями есено Изранля, и вообще не производили тахъ дъйствій, какія въ пророчествъ приписываются Владыкъ Израилеву.

TH.

<sup>\$ 82.</sup> 

Слова эти д'вйствительно — а) относятся къ Мессін, б) опред'яляють чудесный образъ Его рожденія, и в) исполнились на Інсус'я Христі.

Доказательствомъ *первой мысли* служатъ тѣ высокія названія, какія даетъ Пророкъ младенцу, имѣющему родиться отъ Дѣвы, и отчасти случай, по которому изречено пророчество.

Сначала Пророкъ называетъ младенца Емманииломь, именемъ, которое можетъ прилнчествовать одному Мессін: ибо слово Еммануиль, значить-сь нами Богь, и слёд. указываеть на лице, чрезъ которое и въ которомъ самъ Богъ поживетъ посреди людей; а подобное можно сказать только о Богочеловѣкѣ (Пс. 45, 8 и 12; 88, 25). Потомъ въ 8-й главѣ, стихѣ 8-мъ, Пророкъ представляетъ сего Младенца Владыкою Изранля, когда предрекая нашествіе на Іудею царя Ассирійскаго, выражается : и будеть полкъ его, во еже паполнити ширину страны твоея, съ нами-Богь (т. е. Емманунлъ): — новое свойство, которое, какъ мы уже видбли, по другимъ пророчествамъ. приличествовало Мессіи. Наконецъ, въ главѣ 9-й, стихѣ 6-мъ--изображаетъ Еммануила еще гораздо болбе возвышенными чертами, восклицая: Отроча родися намь, Сынь и дадеся намь, егоже начальство бысть на рамь Его: и нарицается имя Его велика совъта Ангелъ, Чуденъ, Совътникъ, Бозь кръпкій, Властелинъ, Князь мира, Отець будущаго въка. О комъ изъ людей можно выражаться такъ, кромѣ одного Мессіи, въ которомъ ветхозавѣтные праведники, действительно, ожидали себь самаго Бога (Пс. 45, 7 и 8), Господа (Псал. 109, 1), Іегову (Быт. 16, 7, 10 и 11. Исх. 3, 2, 4, 6)? (515). А что всѣ три главы Исаіи, 7, 8 и 9, говорять объ одномъ

(<sup>313</sup>) Одян эти названія, какія даетъ Пророкъ будущему шладевцу, неоспоримо показываютъ, что пророчество не можетъ быть отнесено ни къ Езекіи, ни къ другому сыну Ахаза, ни къ сыну самаго Исайи, какъ хотятъ того нъкоторые изъ новъйшихъ јудеевъ. и томъ же Младенцѣ, это подтверждается самямъ составомъ рѣчи и согласіемъ знаменитыхъ толковниковъ Христіанскихъ (<sup>\*14</sup>) и даже Іудейскихъ (<sup>\*14</sup>).

Случай, по которому изречено пророчество, быль слёдующій: два царя. Сирійскій Раасонъ и Изранльскій Факей, ведшіе войну съ Ахазомъ, царемъ Іудейскимъ, положили совѣтъ, овладѣвши Іудеею, свергнуть его съ престола, и возвести на этотъ престолъ новую династію Тавенлеву (Ис. 7, 6), что, по тогдашнимъ обычаямъ, означало вмъстъ-умертвить Ахаза и истребить весь, дотолѣ царствовавшій въ Іудеи, родъ, т. е. родъ Давидовъ (""). Это привело въ ужасъ Ахаза, весь домъ Давидовъ и всёхъ Іудеевъ (-2): и вотъ, для успокоенія ихъ, является Исаія къ царю, и отъ лица Божія увѣряетъ его : не пребудеть совъть сей, ниже сбудется (---7), и въ подтверждение истины своихъ словъ, предлагаетъ ему просить у Бога, какого угодно, знаменія. Маловърный Ахазъ, ръшившійся уже искать помощи у людей (2 Царств. 16, 7-9), отказывается просить знаменія, подъ твиъ будтобы предлогомъ, что не должно искушать Господа. Тогда Пророкъ, оставивши царя, обращается ко всему дому (роду) Давидову, которому угрожала такая же опасность, и восклицаеть: слышите убо доме Давидовь: еда

(\*\*\*) Какъ то: Евсевія Кесарійскаго, (Demonstr. Evang. lib. VII), святаго Васныя Великаго, св. Кирилла Александрійскаго, блаженнаго Іеронима, блаженнаго Феодорита, Прокопія и другихъ (см. ихъ толков. на 7, 8, и 9 главы Исаіи, также на 11 и 12-ю и далве).

(\*\*\*) Каковъ, на примъръ. Давидъ Кимхи.

(<sup>816</sup>) Священная исторія того времени представляеть не мало подобныхъ опытовъ. Такъ Вааса, егда соцарися со Израили, изби сесь домъ Ігросоамль, и не остави ничтоже оть сесто дыханія Ігросоамля (3 Царств. 15, 29); Замврій, снегда окоти ему на престолю, изби сесь домъ Ваасосъ, и ужикосъ сто, и друга его (3 Цар. 16, 11). Таже участь постигла семдесять сыновъ Ахаава отъ Інуя (4 Царств. 10, 1-8), и приготовлена была Госолісю всему царскому съмени во Гуден (4 Цар. 11, 1 и слъд.) в проч. мало вамь есть трудь даяти человъкоми, и како даете Господеви трудь ; Сего ради дасть Господь самь валь знамение: св Дъва во чревъ зачнеть, и родить Сына, и наречеши имя Ему Еммануиль (Исаін 7, 13 и 14). Знаменіе для дома Давидова, по-истинѣ, самое утьшительное и убъдительное, если несомивнио, что Пророкъ указываетъ здёсь членамъ этого дома на будущее рождение Мессии : ибо они знали уже, вижсть со всёмъ народомъ Іудейскимъ, что Мессія произойдетъ именно изъихърода; а потому, при новомъ удостовърения въ этомъ со стороны самаго Бога,) естественно должны были притти къмысли, что родъ Аавидовъ/непремѣнно останется цѣлъ, что онъ) не можетъ быть истребленъ, какъ ни велика угрожающая ему теперь опасность. А допустивши, напротивъ, будто здесь речь о лице обыкновенномъ, которое когдато еще родится, мы совершенно не поймемъ, какимъ же образомъ могли послужить слова Пророка утъщеніемъ для дома Давидова въ тогдашнихъ тесныхъ обстоятельствахъ.

Точно также доказательствомъ и второй мысли служатъ : а) названіе, данное Пророкомъ Матери Еммануила, и б) случай, по которому изречено пророчество.

Мать Еммануила Пророкъ назвалъ словомъ Алма, которое, въ строгомъ смыслѣ, означаетъ дѣву, дѣву чистую, непорочную, совершенно дѣвственную. Семь разъ встрѣчается оно въ свящ. Писаніи ветхаго завѣта, и вездѣ употреблено въ такомъ точно, а не другомъ значени (См. Быт. 24, 43. Исх. 2, 8. Пс. 67, 26, сн. Исх. 15, 20, 21. Пѣсн. Пѣсн. 1, 2, сн. Апок. 14, 4. Пѣсн. Пѣсн. 6, 7. Притч. 30, 19. Ис. 7, 14) (\*\*). Семдесятъ два старца Іудейскихъ, мужи иску-

(\*17) Это со всею обстоятельностію показываетъ Драхъ, разсматривая, по порядку, всё означенныя мъста и сравнивая употребленіе слова Алма съ двумя другими синонвимическими, но не тожесные въ законѣ и опытные, переведшіе лѣтъ за 250 до Р. Х. свящ. Писаніе на Греческій языкъ, перевели это слово Греческимъ: παρθένος, и твиъ засвидѣтельствовали, что всѣ древніе Іудеи подъ алма разумѣли собственно авву, а не какую-либо замужнюю молодую женщину, какъ хотятъ разумѣть позднвйшіе ихъ потомки (\*\*\*). Прозелить Онкелось, написавшій Халдейскій парафразъ на Пятокнижіе Могсеево незадолго предъ Р. Х., вездѣ употребляетъ слово алма также для означенія только девственницы (см., на-пр., таргумъ его на Быт. 24, 16. Втор. 22, 11; 32, 25), и представляетъ новое свидѣтельство того, какъ понимали это слово древніе Іуден. По этимологіи алма означаеть сокровенную, какъ справедливо могли называться на востокѣ однѣ только дѣвы, которыя, по тамошнему обычаю, до времени брака своего не смѣли являться въ обществѣ, а скрывались въ домѣ своихъ родителей (2 Макк. 3, 19; 3 Макк. 1, 15)<sup>.</sup> (\*\*\*).

Случай пророчества, намъ уже извѣстный, показываетъ, что Пророкъ, изрекая это пророчество, имѣлъ въ виду указать членамъ дома Давидова знаменіе, и знаменіе величайшее (Ис. 7, 11 и 16), которое бы удостовѣрило ихъ, что совѣтъ царей Сирійскаго и Израильскаго возвести на престолъ Давидовъ новую династію не сбудется. Сообразно съ такою цѣлію Пророкъ не только напоминаетъ о Мессіи, который имѣлъ родиться изъ дома Давидова, — что Іудеи уже знали; но прибавляетъ къ сему еще новую черту въ рожденіи Мессіи, совершенно дотолѣ неизвѣстную, черту необычайную и изумительную, которая, точно, могла послу-

ственными: съ *Haapa* и *Бетула* (De l'harmonie entre l'eglise et la synag. tom. 11, p. 135—167. Paris 1844.)

(\*\*\*) Всъ ихъ. доказательства и опровержение этихъ доказательствъ можно видъть тамъже у Драха стр. 111—134.

(<sup>319</sup>) Многія другія возраженія противъ разсматриваемаго нами мѣста, какъ Іудеевъ, такъ и раціоналистовъ, опровергаетъ тотъже Драхъ, ibid. стр. 173–206. жить для вёрующихъ знаменіемъ, и знаменіемъ величайшимъ. Пророкъ говоритъ, что Мессія зачнется и родится отъ чистѣйшей и непорочной Дѣвы, отъ Алжа, и слѣд. зачнется и родится чудеснымъ, сверхъестественнымъ образомъ. Но въ чемъ бы, спросимъ вмѣстѣ съ древними учителями Церкви (\*\*\*), могло состоять это знаменіе величайшее, еслибы Пророкъ указалъ здѣсь Іудеямъ на обыкновенное рожденіе какого-то младенца; еслибы сказалъ, что жена, какъ лумаютъ новѣйшіе Іудеи, а не дѣва родитъ сына?

Достойно, при этомъ, замѣчанія, что и многіе изъ аревнихъ Іудеевъ, хотя на основанія другихъ мѣстъ Библія, вѣрнля, что Мессія родится образомъ особеннымъ, сверхъестественнымъ, безъ отца, отъ Дѣвы (<sup>511</sup>).

Исполненіе этого пророчества Исаінна на Інсусѣ Христѣ нарочито замѣтилъ св. Евангелистъ Матеей, который, только-что сказавши о безсѣменномъ зачатіи Его во чревѣ пресвятой Дѣвы Маріи, тутъже при-

(<sup>sso</sup>) Irin. adversus haeres. III, 27, 7; Tertull. adversus Judaeos cap. 9 м друг.

(\*\*\*) На-примћръ, рабби или раввинъ Моше Гаддаршанъ въ Медрашъ, одной изъ частей талиуда, при объяснения словъ псалиа; истина оте земли созсія (съ Еврейскаго: возникнетъ) и праеда се небесе приниче (Псал. 84, 12), пишетъ слъдующее: «рабби Іуданъ говоряль: это наше Спасеніе (Спаситель), которое вознякнеть оть земли чрезъ непосредственное дъйствіе Божіе, и будуть тогда объ (т. е. ястина и правда) соединены витеств. Но почему сказано : возникнеть, а не родится? Потому, что образь рождения Вго (Спасителя) не будеть подобень рождению тварей земныхь, а совершенно отличный ота ниха со сслат отношенияха...». Въ тонъ же Медрашв на внигу Бытія гл. 37, ст. 22, повъствуется: «рабби Берахія говорилъ: Святый Богъ свазалъ Изранльтянамъ: вы жалуетесь Мив: сири быхома, нюсть отца (Плач. lep. 5, 3); тогда-вакъ и Избаветель, котораго я возставлю отъ васъ, не будеть имъть отща. Ибо сказано: Зах. 6, 12. Исаів 53, 2; Псал. 109, З...». А въ третьемъ мвств, на внигу Бытія гл. 41, ст. 1, тотъже Медрашъ утверждаетъ, что «какъ паденіе совершилось чрезъ діву, такъ чрезъ діву же последуеть и возстание»... Другія места подобнаго рода представляеть Драхъ въ сочинения: De l'harmonie... tom. II. pag. 37-50.

совокупнать: сле же все бысть, да сбудется реченное отъ Господа пророкомъ илаголющимъ: се Дъва во чревъ пріиметь, и родить Сына, и нарекуть имя Ему Еммануиль: еже есть сказаемо, съ нами Богъ (Мат. 1, 22 и 23). А какъ идутъ къ Іисусу Христу всѣ имена, данныя Исаіею Укаль 5. чудному Младенцу, всякому върующему извъстно.

Слеления, В 83. Слединия в служения Мессии. С. Въ этомъ отношении Пророки предсказали, что Мессія — аа) будетъ вмѣстѣ и человѣкъ и Богъ; бб) будеть Пророкъ, который преподастъ людямъ новый законъ; вв) будетъ Первосвященникъ, который самаго Себя принесетъ въ жертву за грѣхи людей; гг) будетъ Царь, но Царь духовнаго царства, новаго Израиля.

#### \$ 84.

aa) Meccia-terobraha u Bora bracana.

На человљчество Мессін ясно указываютъ всѣ тѣ, нами уже разсмотрѣнныя, пророчества, которыя говорять о кольнь, изъ котораго Онъ долженъ произойти, о месть Его рожденія я о самомъ способе рожденія отъ Дъвы. А потому приводить здъсь еще другія пророческія изреченія подобнаго рода было бы излишне.

О Божествь Мессін свидѣтельствуютъ :

1) Тѣ мѣста ветхаго завѣта, гдѣ Мессія называется прямо Іеговою, именемъ, которое, по сознанію всѣхъ Іудеевъ, принадлежитъ исключительно одному Богу, и которое находилось у нихъ въ такомъ уваженіи, что только одинъ разъ въ году произносимо было первосвященникомъ въ день очищенія. Такого рода мѣста читаемъ у пророка Іеремін: а) се дніе грядуть, глаголеть Господь, и возставлю Давиду востокь праведный, и царствовати будеть царь, и премудръ буdems, и сотворить судь и правду на земли, —во днехь его спасется Іуда, и Израиль пребудеть вь надежди, и си имя Ему, имже нарекуть Его, Господь (Ieroba) праведень нашь (Iepem. 23, 5—7), и — б) се дние грядуть, рече Господь, и возставлю слово благо, еже глаголахь кь дому Израилеву, и къ дому Іудину, —во днехь опъхъ и въ то время произрастити сотворю Давиду отрасль правды: и сотворить судь и правду на земли, —во днехь онъхъ спасень будеть Іуда, и Іерусалимъ пребудеть въ надежди: и сие есть имя, имже нарекуть его: Господь (Ieroba) праведень нашъ (Iepem. 33, 14 — 16). Доказательства же того, что оба эти тексты относятся къ Мессін, мы уже видѣли (§ 80), и сами раввины Іудейскіе понимають ихъ такъ, а не иначе (\*\*\*).

2) Мёста, въ которыхъ Мессія называется Адонаи, Елогимъ в подобными именами, которыя, хотя уже не суть исключительныя имена одного Бога и иногда въ Писаніи даются царямъ и Ангеламъ, однакожъ, по-преимуществу, суть имена Божін. Сюда относятся: а) слова псалма 44: престоль твой, Боже, въ въкъ въка: жезлъ правости, жезлъ царствія твоего, возлюбилъ еси правду, и возненавидњаъ еси беззаконів: сего ради помаза тя, Боже, Богъ твой елеемъ радости паче причастникъ твоихъ (ст. 7 и 8), — слова единодушно относимыя раввинами къ Мессін (\*\*\*); б) слова

(\*\*\*) На-примъръ-1) въ Баба-Батра, одномъ изъ трактатовъ талмуда (fol. 79 vers.), пишется: «рабби Самуилъ, сынъ Нагменіевъ, сказалъ отъ лица рабби Воггана: Мессія носитъ ими самаго Бога; ибо писано: и сіе имя ему, имже варекутъ его, *Івгова* праведенъ нашъ» (lepem. 23, 6); 2) въ Медрашъ-Тегиллимъ на псаломъ 21: «Мессія называется именемъ Божінмъ; ибо написано: сіе имя ему, имже нарекутъ его, *Івгова* праведенъ нашъ»; 3) Въ Медрашъ Рабба на плачь Іереміевъ (fol. 68, col. 2. edit. Amster): «какое имя царя-Мессія ? Рабби Абба, сынъ Кагана, отвъчалъ: Іегова—имя ему; ибо написано: и сіе имя, имже нарекутъ его, *Івгова* праведенъ нашъ».

(<sup>223</sup>) Сы., между прочемъ, комментарія на этотъ псаломъ Давяда Кимхи, Абенъ-Езры, Ибнъ-Вегган. псалма 109-го, также относимаго къ Мессін (\*\*\*): рече Господь Господеви моему: съди одесную Мене (ст. 1); в) слова пророка Исаін: се Аљва во чревъ зачнетъ, и родитъ Сына, и наречеши имя ему Еммануилъ (Ис. 7, 14), и парицается имя его велика совъта Ангелъ, Чуденъ Совътникъ, Богъ кръпкій, Властелинъ, Киязь мира, Отецъ будущаго въка (Ис. 9, 6); также: гласъ вопіющаго въ пустыни: уготовайте путь Господень, правы сотворите стези Бога нашего (Ис. 40, 3): се Богъ вашъ, се Господь: Господь съ кръпостію идетъ (— ст. 10); г) слова пророка Малахін: и внезапу пріидетъ въ церковь свою Господь.... (Мал. 3, 1) и проч.

3) Наконецъ, мѣста, гдѣ Мессія изображается Сыномъ Вожіимъ, рожденнымъ отъ вѣчности. Такъ, въ псалмѣ 2-мъ, который вся церковь Іудейская относила къ Мессіи (\*\*\*), Мессія говоритъ о себѣ: Господь рече ко мнъ: сынъ Мой еси ты, Азъ днесь родихъ тя (ст. 7); въ псалмѣ 109-мъ, который также весь относится къ Мессіи (\*\*\*), Богъ говоритъ къ нему: изъ чрева прежде денницы родихъ тя (ст. 3); пророкъ Михей свидѣтельствуетъ о Мессіи, что исходи его изъ начала отъ дней елька (Мих. 5, 2).

(\*\*\*) Въ Медрашъ-Тигилимъ на этотъ псаломъ: «обстоятельства царя-Мессіи и его таннъ изложены въ текстъ Закона, Цророковъ, и Агіографовъ. Въ текстъ Агіографовъ, — ибо сказано: рече Господе Господеви моему: съди одесную Мене (Псал. 109. 1), и далъе: клямся Господе, и не раскается: ты Іерей со съкъ, по чину Мелхиседекосу (-ст. 4)». У Моше-Гаддаршанъ на Быт. гл. 18, ст. 1: «во время, имъющее быть, святый Богъ, да будстъ Онъ благословенъ, посадитъ царя-Мессію одесную Мене». Рабби Обади Сефорно на 109 псаломъ: «святый Псалмонъвецъ составилъ ртотъ псаломъ, созерцая Мессію и сказалъ: рече Господе Господеви моему: съди одесную Мене». Другія многія мъста см. у Раймунда Мартина—Ридіо fidei, рат. 111, distinct. 111, с. 11, рад. 641-660.

(<sup>333</sup>) Talmud. tract. Succa fol. 52. Zohar. in Numer. fol. 94, col. 376; Medrasch-Rabba in Genes. 15, 2. Medrasch — Thehillim et Medrasch-Valkut in Psalm. 2.

(\*\*\*) См. выше примвя. 224.

.

Соединеніе двухъ естествъ человѣческаго и Божескаго въ лицѣ Інсуса Христа, соотвѣтственно всѣмъ этимъ пророчествамъ, проповѣдуетъ намъ Евангеліе.

#### **§ 85**.

óó) Meccia — Mpopoho.

1) Мѣстъ, въ которыхъ предвозвѣщается, что Мессія будетъ Пророкъ и Пророкъ всемірный, т. е. не для однихъ Іудеевъ, но и для язычниковъ, весьма много въ книгахъ ветхаго завѣта, особенно у пророка Исаіи. Таковы, на-примѣръ, слѣдующія:

Будеть въ послъдняя дни явлена гора Господня, и домъ Божій на версъ горъ, и возвысится превыше холмовъ: и пріидуть къ ней вси языцы, и пойдуть языцы янози, и рекуть: пріидите и взыдемъ на гору Господню, и въ домъ Бога Гаковля, и возвъстить намъ путь свой, и пойдемъ по нему: отъ Сіона бо изыдеть законъ, и слово Господне изъ Герусалима: и судити будеть посредъ языкъ (Ис. 2, 2—4). Мѣсто это единодушно относили къ Мессіи не только Христіанскіе, но и древніе Гудейскіе толкователи (<sup>197</sup>).

И рече ми (Богъ): веліе ти есть, еже назватися тебь рабомь Моимь, еже возставити племена Іаковля, и разсьяніе Израилево обратити: се дахь тя вь завьть рода, во свъть языкомь, еже быти тебь во спасеніе, даже до посльднихь земли (Ис. 49, 6). Что это міссто относится также къ Мессіи, — видно изъ самаго контекста різчи, и, кроміь того, подтверждается согласіемъ какъ Христіанскихъ, такъ и древнихъ Іулейскихъ писателей (<sup>866</sup>).

Таковы же мѣста: Псал. 2, 7 —12; Ис. 42, 6 н

(\*\*\*) Huet.-Demonstr. Evangel., proposit. VII, n. 15.

(\*\*\*) Ibidem et Justin.-Dialog. cum Tryphone, cap. 121.

7; 52, 10; 55, 3 — 6; 61, 1 и 12 и друг. Вслѣдствіе всѣхъ этихъ пророчествъ древніе Іудеи, дѣйствительно, и ожидали въ Мессіи Учителя и Просвѣтителя не только для самихъ себя, но и для всего міра, какъ видно, между прочимъ, изъ словъ Симеона Богопріимца, который назвалъ Господа Іисуса свътомъ во откровеніе языковъ (Лук. 2, 32).

2) Не мало и такихъ пророческихъ изреченій, въ которыхъ говорится, что Мессія-Пророкъ возвѣститъ людямъ именно новый законъ, а не возобновитъ только древній, Мочсеевъ, какъ учатъ нѣкоторые изъ нынѣшнихъ Іудеевъ. Но и здѣсь довольно привести только два изреченія яснѣйшія:

Первое находится у Пророка Іеремін: се дніе грядуть, глаголеть Господь, и завъщаю дому Израилеву, и дому Іудину завътъ новъ, не по завъту, егоже завъщахь отцемь ихь, вь день, вь оньже емшу Ми за руку ихъ, извести я отъ земли Египетскія, яко тіи не превыша въ завътъ Моемъ, и Азъ небрегохъ ихъ, глаголетъ Господь. Яко сей завътъ, егоже завъщаю дому Израилеву, по днехь онгъхъ, глаголеть Господь: дая законы Моя въ мысли ихъ, и на сердцахъ ихъ напишу я, и буду имъ въ Бога, и тін будуть Ми вь люди. И не научить кійждо ближняго своего, и кійждо брата своего, плаголя: познай Господа: яко вси познають Мя оть мала даже и до великаго ихъ: яко милостивъ буду неправдамъ ихъ и гръховъихъ не помяну ктому (Іер. 31, 31-35). Очевидно, что это мѣсто какбы нарочито направлено противъ ложнаго мнѣнія Іудеевъ. Пророкъ говоритъ самымъ опредѣленнымъ образомъ не о возобновления завъта ветхаго, даннаго чрезъ Мочсея, а о завѣтѣ новомъ, отличномъ отъ Morceeba: и зављщаю дому Израилеву, и дому Iудину завъть новь, не по завъту, егоже завъщахъ отцемь ихь, во день во оньже емшу Ми за руку ихо, извести я оть земли Египетскія. Въ такомъ точно смыслѣ объяснялъ это мъсто св. Апостолъ Павелъ (Евр. 8,

6—13), и за нимъ объясняли многіе св. отцы и учители Церкви (\*\*\*).

Второе мѣсто читаемъ у пророка Малахія: и въ вась затворятся двери, и не возгнътите огня олтареви Моему туне: нъсть воля Моя въ вась, глаголеть Господь Вседержитель, и жертвы не пріиму оть рукь вашихь. Зане отъ востокъ солнца и до западъ имя Мое прославися во языцъхъ, и на всякомъ мъстъ виміамъ приносится имени Моему, и жертва чиста: зане веліе имя Мое во языщьхъ, плаголеть Господь Вседержитель (Мал. 1, 10, 11). Здѣсь также самымъ яснымъ образомъ предрекается, съ одной стороны, упразднение и отвержение Богомъ жертвъ ветхозавѣтныхъ и, слѣд., обрядоваго закона Мочсеева, по которому приносились онѣ въ одномъ только Іерусалнить; а съ другой --- установление новой, чиствишей Жертвы, которая будетъ приноситься уже во всёхъ странахъ міра, разумѣется, сообразно съ духомъ новаго закона, имѣющаго замѣнить Моу-Многіе изъ знаменитыхъ пастырей древней сеевъ. Церкви пользовались и этимъ мѣстомъ противъ Іудеевъ, доказывая имъ, что ихъ сънь законная должна прейти. благодати пришедшей (\*\*\*).

Христосъ-Спаситель, дъ́йствительно, былъ Пророкъ въ томъ смыслѣ, какъ предсказали это о Мессіи Пророки, и даровалъ всему міру новый законъ.

#### . **§ 86.**

66) Meccia — Tepbocbamennuks.

О томъ, что Мессія будетъ Первосвященникъ, или Іерей, ясно предсказано въ 4-мъ стихѣ 109 псал-

(<sup>329</sup>) Chrysost. de Poenitentia hom. VI, n. 4; Ambros. Epistol. XLIV Horentiano, n. 15; Lactant. Divin. instit. lib. IV, cap. 20.

(<sup>130</sup>) Justin. Dialog. cum Tryphone cap. 41; Chrysost. contra Judaeos orat. V, n. 12; Hieron. epist. ad Pavlianam 1 de studio script.; Avgustin. De civitate Dei lib. XVIII, cap. 35, n. 3. ма: клятся Господь, и не раскается: ты іерей во въкъ, по чину Мелхиседекову. Кромѣ того, что весь этотъ исаломъ, какъ мы видѣли (<sup>551</sup>), относится къ Мессіи, самое содержаніе приведеннаго мѣста и связь его съ предъидущимъ совершенно убѣждаютъ насъ, что оно не можетъ быть отнесено ни къ кому, кромѣ Мессіи. Лице, о которомъ здѣсь рѣчь, называется а) іереемъ во вѣкъ,—чего ни о комъ изъ людей сказать нельзя; б) іереемъ по чину Мелхиседекову, тогда-какъ всѣ Іудейскіе священники были по чину Ааронову, и какихъ-либо іереевъ, по чину Мелхиседекову, въ древности вовсе неизвѣстно; в) называется даже Господомъ Давида, и притомъ такимъ, которому сказалъ самъ Іегова: съди одесную Мене (ст. 1).

А что этотъ необыкновенный Іерей, по чину Мелхиседекову, принесеть Богу за грѣхи людскія и жертву необыкновенную, а не по подобію ветхозавѣтныхъ священниковъ, бывшихъ по чину Ааронову, именно принесетъ въ жертву самаго Себя, — это видно: а) изъ словъ пророчества Даніилова: и по седминахъ шестидесяти двухъ потребится Помазание, и судъ не будеть въ немь, т. е. умерщвленъ будетъ Мессія и не ради Себя (Дан. 9, 26); и-б) еще яснѣе и подробнѣе нзъ 53-й главы Пророка Исаін, гдѣ читаемъ: Господи, кто върова слуху нашему; и мышца Господня кому открыся; возвъстихомъ, яко отроча предъ нимъ, яко корень вь земли жаждущей, нъсть види ему, ниже славы: и видъхомь его, и не имяше вида, ни доброты : но видъ его безчестень, умалень паче встя сыновь человтческихь: человъкъ въ язвъ сый, и въдый терпъти болъзнь, яко отвратися лице его, безчестно бысть, и не вмънися. Сей гръхи нашя носить, и о нась бользнуеть, и мы вмънихомъ быти его въ трудъ, и въязвъ отъ Бога, и во озлоблении. Той же язвень бысть за гръхи нашя, и мучень

(\*\*\*) См. выше примъч 224.

бысть за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на немь, лзвою его мы исиплихомь. Вси яко овцы заблидихомь : человъкъ отъ пути своего заблуди, и Господь предаде его еркль ради нашихь. И той, зане озлоблень бысть, не отвергаеть усть своихь: яко овча на заколение ведеся, и яко агнець предъ стригущимь его безгласснь, тако не отверзаеть усть своихь. Во смирении его судь его взятся: родь же его кто исповъсть; яко вземлется отъ земли животъ его, ради безгаконій людей монхь ведеся на смерть (Ис. 53, 1—10). Мѣсто это имѣетъ такое разительное сходство съ исторіею страданій нашего Господа, что, по выраженію Христіанскихъ писателей, оно написано Пророкомъ какбудто у креста Божественнаго Страдальца. И сами древніе Іудеи относили это мѣсто къ Мессіи. «Какое имя Мессін? спрашиваетъ талмудъ, и отвѣчаетъ: больаменный, какъ сказано: сей гръхи наша посить, и о нась бользвуеть (Ис. 53, 4)» (\*\*\*). «Мессія принимаеть на Себя, говорится въ другомъ мысты талмуда, вси страданія и мученія за грѣхи Изранльтянъ. Еслибы Онъ не подъялъ на Себя этихъ страданій; то ни одинъ человъкъ въ мірѣ не могъ бы перенести казней, неминуемо слёдующихъ за нарушеніемъ закона. Когда Израильтяне жили въ своей земль, они устраняли отъ себя всѣ страданія и бѣдствія посредствомъ жертвоприношеній; но послѣ того эти бѣдствія устраняетъ самъ Мессія, какъ написано: той язвень бысть за гръхи наша, и мучень бысть за беззаконія каша, наказаніе мира нашего на Немъ (Ис. 53, 5)» (<sup>333</sup>).

(\*\*\*) Tract. Talmud. Babyl. distinct. Chelek.

(<sup>533</sup>) Jalkut Chàdach, fol. 154, col. 4, numer. 29, Tit. Nechamoth. Всть много и другихъ подобныхъ мѣстъ въ талмудѣ (см. арад Ваут. Martinum, Pugio fidei..., par. III, distinct. III, cap. 16). Не можемъ не привести здѣсь еще одного изъ нихъ, замѣчательнѣйшаго: «Господь святый и благословенный, говорится въ Медрашѣ рабби Моше Гаддаршанъ на Быт. 1 гл., 1 ст., — вступнъ въ слѣдующія условія съ Мессіею, оказавъ Ему: Мессія, праведникъ Мой! Грѣхи людскіе наложатъ на тебя тажкое иго: очи твои Исполненіе всёхъ этихъ пророчествъ на Іисусѣ Христѣ, со всею обстоятельностію, показалъ св. Апостолъ Павелъ во многихъ мѣстахъ своихъ посланій (Евр. гл. 7, 8, 9 и др.).

Что Мессія, по предсказанію Пророковъ, будетъ Царь, — это мы уже видѣли, перебирая пророчества о происхождении Его изъ рода Давидова и о мѣстѣ Его рожденія, какъ-то: а) пророчество Навана: царство Его (Мессін) до въка предо Мною: и престоль Его будеть исправлень во въкъ (2 Царств. 7, 16); б) пророчество Исаін : и будеть въ день оный корень Іессеовь, и возстаяй владъти языки, на Того языцы уповати будуть: и будеть покой Его, честь (Исаін 11, 10); в) пророчество Іеремін: се дніе грядуть, глаголеть Господь, и возставлю Давиду востокъ праведный, и царствовати будеть Царь, и премудрь будеть, и сотворить судь и правду на земли, — во днехь Его спасется Гуда, и Израиль пребудеть въ надежди, и сіе имя Ему, имже нарекуть Его, Господь праведень нашь (lep. 23, 5 н 6); г) пророчество Михея: и ты Виелееме доме

не увидать свёта, уши твов услышать ужасныя поруганія, уста твон вкусять горечь, языкъ твой прильпнеть къ гортани твоей..., и душа твоя изнеможеть оть горя и воздыхавій. Согласенъ ли ты на все это? Если ты принимаешь всё эти страданія на себя: хорошо; если же нёть: то я въ сію минуту истреблю людей—грѣшниковъ. На это Мессія отвёчаль: Владыко вселевной! Я съ радостію принимаю на себя всё эти страданія, только подъ тёмъ условіемъ, чтобы Ты, въ мон дни, воскресилъ мертвыхъ, начиная отъ перваго человёка Адама донынё, и спасъ не только ихъ однихъ, но я всёхъ тёхъ, которыхъ Ты предположилъ сотворить и еще не сотворилъ. На это святый и благословенный Богъ сказалъ: да, Я согласенъ. Въ то мгновеніе Мессія съ радостію принялъ на себя всё страданія, какъ написано: и той, заме озлоблемь бысть, не отсерваеть уста своижь: ако осча на заколение седеся, и проч... (Исаін 53, 7 и дал.)». Кфравовъ, еда малъ еси, еже быти въ тысящахъ Іудиныхъ; изъ тебе бо мнъ изыдетъ Старъйшина, сже быти въ князя во Израили, исходи же Его изъ начала отъ дней въка (Мих. 5, 2). Къ этому можно присовокупить множество и другихъ мѣстъ, на-примѣръ: Псал. 2, 3, 8; 44, 4, 8; 71, 8—11; Ис. 60, 6; 61, 5.

Столько же неоспоримо и то, что Мессія, 110 иредсказанію Пророковъ, будетъ Царь въ смыслѣ духовномъ, Царь царства нравственнаго, религіознаго, а не какой-либо земный царь и славный побъдитель. какъ мечтаютъ заблудшіе Іуден, который будтобы покорить ихъ владычеству всѣ прочіе народы. Этоа) необходимо вытекаетъ изъ духа тѣхъ пророчествъ, нами уже разсмотрѣнныхъ, гдѣ говорится, что Мессія будетъ не простый человѣкъ, но вмѣстѣ и истинный Богъ; что Онъ явится на землѣ съ цѣлію возвѣстить людямъ новый законъ, новое религіозное ученіе, и возвѣстить не однимъ только Іудеямъ, но и язычникамъ; явится также и для того, чтобы принести самаго Себя въ жертву за гръхи людей: какъ сообразно со всъмъ этимъ ученіемъ понятіе о Мессіи, Царъ духовномъ, и какъ, напротивъ, несообразны всѣ мечтація Іудеевъ о Мессіи, царѣ земномъ, бранноносномъ, который долженъ пролить множество крови человъческой, чтобы покорить имъ всѣ прочіе народы! Это же -б) подкрѣпляется и древними обѣтованіями Божіими, что Мессія будетъ чаяніемъ не только Іудеевъ, но н язычниковъ (Быт. 49, 10; Агг. 2, 8), что о Немъ благословятся всё племена земныя (Быт. 22, 18), что Его будутъ ублажать всѣ народы (Пс. 71, 17). Понятны всѣ такія обътованія при мысли о Мессіи, Царѣ духовномъ, который изъ всѣхъ людей, Іудеевъ и язычниковъ, создастъ единое благодатное царство, даруетъ встить имъ новые, совершенитйшие законы втры и нравственности, низпошлетъ обиліе силъ духовныхъ, и всЕми средствами будетъ руководить своихъ послѣдователей

къ достижению царства славы. Но какъ согласить эти обътованія съ мыслію о Мессіи-завоеватель, который долженъ истребить, быть можетъ, целые милліоны людей, покоряя ихъ своему скиптру, и наконецъ подчинить всѣ народы вѣчному игу Іудеевъ! Въ какомъ смыслѣ Онъ будетъ тогда источникомъ благословеній для всёхъ языковъ? За что тогда станутъ ублажать Его всѣ племена земныя? Это, наконецъ, в) подкрѣпляется и тъми многочисленными пророчествами, которыя предвозвѣщаютъ въ Мессіи Царя мирнаго и кроткаго, имѣющаго повсюду водворить миръ между Іудеями и язычниками и основать такое царство, царство всеобщей любви и тишины, гдѣ волкъ будетъ жить вкупѣ со агнцемъ, гдѣ раскуютъ даже мечи воннские, какъ вовсе ненужные, на земледбльческия орудія, и никто не станетъ учиться бранному искуству. Радуися зкло, дщи Сіоня, взываетъ по сему случаю одинъ изъ Пророковъ, проповљдуй, дщи Герусалимля: се Дарь твой грядеть тебъ праведень и спасаяй, той кротокъ, и всподъ на подъяремника и жребца юща, — и потребить колесницы оть Ефрема, и кони оть Іерусалима, и потребить лукь бранный, и множество, и мирь оть языковь : и обладаеть водами оть моря до моря, и оть ръкь до исходищь земли (Зах. 9, 9 и 10). Возсіяеть, говорить другой Пророкь о Мессін, во днехь Его правда, и множество мира, дондеже отъимется луна,и обладаеть оть моря до моря, и оть ръкь до конець вселенныя (Псал. 71, 7 н 8). И будеть, продолжаеть третій, препоясань правдою о чресльхь своихь, и истиною обеить по ребрамь своимь: и пастися будуть вкупь волкь со агниемь, и рысь почтеть сь козлищемь, и телець и юнець и левь вкупъ пастися будуть, и отроча мало поведеть я : и воль и медвљдь вкупљ пастися будуть, и вкупь дити ихъ будуть, и левь аки воль ясти будеть плевы: и отроча младо на пещеры аспидовь и на ложа исчадій аспидскихь руку возложить: и не сотворять зла (Исаін 11, 5—8. См. также: Ис. 9, 6 и 7; 52, 7 и 10; Іезек. 34, 23—26; Мих. 4, 3 и 4; Наум. 1, 15 и др.).

Какъ исполнились всё эти пророчества на Іисусѣ Христѣ,—объяснилъ Онъ самъ (Матө. 4, 17. Іоан. 6, 15; 18, 36 и 37 и др.).

#### § 88.

## 2) Пророгества насательно разныхов обстоятельство окиони Мессіи.

Опредѣливши время пришествія Мессіи, предсказавши отъ кого, гдѣ и какъ родится Онъ, какой будетъ имѣть 'личный характеръ, какія свойства и какое служеніе, Пророки, съ изумительною подробностію, предвозвѣстили и всѣ обстоятельства Его жизни, такъ что, на основаніи однихъ пророчествъ, можно бы написать полную Евангельскую исторію. Предсказали, на-примѣръ:

а) что Мессія будетъ имѣть предтечу: се Азъ посылаю Ангела Моего, и призрить на путь предълицемь Моимь (Малах. 3, 1); глась вопіющаго въ пустыни: уготовайте путь Господень, правы сотворите стези Бога нашего,—всяка дебрь наполнится, и всяка гора и холмь смирится: и будуть вся стропотная въ право, и острая въ пути гладки, и явится слава Господия, и узрить всяка плоть спасеніе Божіе, яко Господь глаюла (Исаін 40, 3—5. Снес. Мать. 3, 1 и дал.; 11, 7 и 10);

б) что Ему принесуть дары и поклонятся волхвы, цари востока: царіе Фарсійстіи и острови дары принесуть, царіе Аравствіи и Сава дары приведуть: и поклонятся Ему вси царіе земстіи (Псал. 71, 10 и 11. Снес. Ис. 60, 6);

в) что на Него низойдетъ Духъ Святый: и изыдетъ жезлъ изъ корене Іессеова, и цвътъ отъ корене его взыдетъ : и почіетъ на Пемъ Духъ Божій, Духъ премудрости и разума, Духъ совъта и кръпости, Духъ въдънія и благочестія: исполнить его Духь страха Божія (Исаін 11, 1—3. Сн. Исаін 42, 1 и слѣд.; 61, 1 и дал.);

г) что Онъ начнетъ свою проповѣдь въ Галилен. въ предѣлахъ Завулона и Нефоалима: сие прежде испии, скоро твори страно Завулоня, и земле Нефоалимля, и прочии при мори живущии, и объону страну Іордана, Галилеа языковъ, — людие ходящи во тмп., «идъша свътъ велии: живущи во странъ и съпи смертнъй, свътъ возсияетъ на вы (Исайи 9, 1 и 2; Снес. Мато. 4, 12—17);

л) что Онъ будетъ проповѣдывать многое въ притчахъ: отверзу въ притчахъ уста Моя, провъщаю гананія исперва (Псал. 77, 2; снес. Мато. 13, 3—10 и 13—16);

е) что Онъ будетъ творить чудеса, давать зрѣніе слѣпымъ, слухъ—глухимъ, исцѣлять всякія болѣзни, воскрешать мертвыхъ: укръпитеся руцъ ослабленыя, и кольна разслабленая, утъшитеся малодушніи умомъ, укръпитеся, не бойтеся: се Богь нашъ судъ воздаетъ, и воздасть, той пріидетъ и спасетъ нась,—тогда отверзутся очи слъпыхъ, и уши ілухихъ услышатъ, тогда скочитъ хромый яко елень, и ясенъ будетъ языкъ гугнивыхъ (Исаін 35, 3—6); воскреснутъ мертвіи, и востанутъ, иже во гробъхъ (Ис. 26, 19);

ж) что Онъ будетъ имѣть кроткое вшествіе во Іерусалимъ на жребяти: радуйся зпло, дщи Сіоня, проповподуй, дщи Іерусалимля: се Царь твой грядеть тебп праведень и спасани, той кротокъ, и всполь на подъяремника и жребца юна (Зах. 9, 9);

3) что Онъ будетъ преданъ однимъ изъ своихъ учениковъ: человъкъ мира моего, на негоже уповахъ, ядый хлъбы моя, возвеличи на мя запинаніе (Псал. 40, 10); и преданъ именно за тридесять сребренниковъ: и реку къ нимъ: аще добро предъ вами есть, дадите мзду мою. или отрецытеся: и поставиша мзду мою тридесять сребреникъ, и рече Господь ко мпъ: вложи я въ горнило, и смотри, аще искушено есть, имже образомь искушень быхь о нихь, и пріяхь тридесять сребреникь (Захар. 11, 12 и 13);

и) что на Него востанутъ многіе лжесвидѣтели: воставше на мя свидътеле неправедніи, мже не въдяхъ, вопрошаху мя, — воздаша ми лукавая возблагая, и безчадіе души мови (Псал. 34, 11 и 12); на мя шептаху вси враги мои, на мя помышляху глая мнъ: слово гаконопреступное вогложиша на мя (Псал. 40, 8 и 9); подвергнутъ Его осмѣяніямъ и уничиженію: азъ есмь червь, а не человъкъ, поношение человъковъ, и уничижение людей (Псал. 21, 7); заушеніямъ и заплеваніямъ: плещи мои вдахъ на раны, и ланитъ мои на гаушенія, лица же мовю не отвратихъ отъ студа заплеваній (Исаіи 50, 6);

i) что Его осудятъ на смерть : уловять на душу праведничу, и кровь неповинную осудять (Псал. 93, 21); прободятъ Его руцѣ, и нозѣ, и ребро: ископаша руцъ моч, и нозъ мои (Псал. 21, 17); и вогрять нань, егоже прободоша (Захар. 12, 10); что мимоходящій поругаются Ему: вси видящіи мя поругашамися, глаголаша устнами, покиваша главою: упова на Господа, да избавить его, да спасеть его, яко хощеть его (Псал. 21, 8 и 9); что раздѣлятъ одежды Его по жребію: раздълиша ризы моя себъ и о одежди моей меташа жребій (Псал. 21, 19); подадутъ Ему, для утоленія жажды, оцетъ съ желчію: и даша въ снъдь мою желчь, и въ жажду мою напошша мя оцта (Псал. 68, 22);

к) что Онъ, въ-продолжение страданий своихъ, будетъ смиренъ и кротокъ: и той, зане озлоблень бысть, не отверзаеть усть своихъ (Исаи 53, 7); будетъ молиться за своихъ враговъ: Боже, хвалы моея не премолчи: яко уста гръшнича и уста льстиваю на мя отверзошася, глаголаша на мя языкомъ льстивымъ, и словесы пенавистными обыдоша мя, и брашася со мною туне, вмъсто еже любити мя, оболгаху мя, азъ же моляхся (Псал. 108, 1—5); что, умирая, воззоветь ко Отцу своему: гласомь моимь ко Господу воззвахь, гласомь моимь ко Господу помолихся, —пролю предь Нимь моление мое, печаль мою предь Нимь возвищу: внегда исчегати оть мене духу моему (Псал. 141, 2 — 4), и тогда померкнеть солнце, и потрясутся основания земли: и будеть въ той день, глаголеть Господь Богь, зайдеть солнце въ полудне, и померкнеть на земли въ день свъть (Амос. 8, 9); еще единою Азъ потрясу небомъ и землею, и моремъ и сушею, и сотрясу вся языки (Агт. 2, 7);

л) что, по смерти, низойдетъ Онъ въ адъ: не оставиши душу мою во адъ, ниже даси преподному Твоему видъти истлънія (Псал. 15, 10. Сн. Дѣян. 2, 29—31);

м) что Онъ воскреснетъ: елики явилъ мя еси скорби многи и злы; и обращен оживотворилъ мя еси, и отъ безднъ земли возвелъ мя еси (Псал. 70, 20. Сн. 48, 16; 3, 6), — и именно въ день третій: исцълитъ ны по двою дню, въ день третій воскреснемъ, и живи будемъ предъ Нимъ, и увљмы: поженемъ еже увъдъти Господа (Осій 6, 3);

н) что, потомъ, Онъ вознесется на небеса, н сядетъ одесную Бога Отца: возшель еси на высоту, плъниль еси плънъ (Псал. 67, 19. Снес. Еф. 4, 8—10); рече Господь Господеви моему: сп.ди одесную Мене, дондеже положу враги твоя подножие ногъ твоихъ (Псал. 109, 1. Сн. Дѣян. 2, 34);

о) что, наконецъ, Онъ ниспошлетъ, вмѣсто Себя, на землю Духа Святаго: и будеть по сихъ, и излію отъ Духа Моего на всяку плоть, и прорекутъ сыкове ваши, и дщери ваши, и старцы ваши сонія узрятъ, и юноты ваши видънія увидятъ (Іоил. 2, 28. Сн. Дѣян. 2, 17).

Общій выводъ ноъ предыдущаго и перессодъ къ посляъдующему.

\$ 89.

Три главныя слъдствія вытекають изъ сдълан-

наго нами обозрѣнія подзаконной религіи. Первое и непосредственное-то, что эта религія носить на себь неизгладимую печать происхожденія Божественнаго, и слѣд. есть, неоспоримо, сверхъестественное откровеніе. Второе-то, что это откровеніе было только приготовительнымъ, а не окончательнымъ, и слъд. дано было только на время, и должно уступить мёсто свое другому, совершеннѣйшему. Такая мысль очевидна изъ самаго в вроученія подзаконной религіи, въ которомъ главнъйшій членъ былъ членъ о Мессіи, имъющемъ притти; изъ всего обрядоваго устройства, которое, въ буквальномъ смыслѣ, было только слию прядущихъ благь, а не самымь образомь вещей (Евр. 10, 1); особенно же изъ многочисленныхъ пророчествъ, въ которыхъ предсказано быно, что Мессія явится Пророкомъ, и возвёстить людямъ новый законъ, разумбется, въ замѣнъ ветхаго, даннаго чрезъ Мочсея, и возвѣстить не однимъ только Іудеямъ, но и язычникамъ; явится Первосвященникомъ, и установитъ новую, чиствишую Жертву, имбющую приноситься на всякомъ ивств, и твмъ прекратитъ всв жертвоприношенія ветхозавѣтныя, приносившіяся въ одномъ только Іерусалимѣ; явится Царемъ, и создастъ единое духовное царство на землѣ изъ всѣхъ людей, Іудеевъ и язычниковъ, и такимъ образомъ уничтожитъ особое политическое устройство, от дълявшее первыхъ отъ послъднихъ. Наконедъ, третье слѣдствіе — то, что этотъ Мессія-Пророкъ, Первосвященникъ и Царь, предвозвѣщенный вѣтхозавѣтными Пророками, есть не кто другой, какъ Господь нашъ І. Христосъ: ибо на Немъ, какъ мы видѣли, со всею точностію исполнились всѣ ветхозавѣтныя пророчества касательно Мессіи, —и слѣд. это совершеннѣйшее откровеніе, къ которому ветхозавѣтное служило только приготовленіемъ, есть откровение новозавѣтное, принесенное на землю Христомъ-Спасителенъ. Но чтобы еще обстоятельние доказать

и объяснить сію послѣднюю истину, обратимся къ самому иовозавѣтному откровенію. / )

#### П.

#### О БОЖЕСТВЕННОМЪ ПРОИСХОЖДЕНИИ ОТКРОВЕНИЯ НОВОЗАВ ВТНАГО.

А. Внутренніе признаки божественности новозавътнаю откровенія (<sup>124</sup>).

8141,

### § 90.

Двелядь на уссніе вторы.

Сущность ученія вѣры въ новомъ завѣтѣ — таже самая, что была и въ ветхомъ завѣтѣ; только въ новомъ оно раскрыто съ большею ясностію, полнотою и совершенствомъ (см. § 50).

Богь, учить новозавѣтное откровеніе, есть высочайшій и совершеннѣйшій Духъ (1 Тим. 6, 13—16; Мат. 5, 48; Іоан. 4, 24; 2 Кор. 3, 17): Духъ самобытный (Іоан. 5, 26; Дѣян. 17, 25), вѣчный (1 Тим. 1, 17), вездѣсущій (Дѣян. 17, 26—28), неизмѣняемый (Іак. 1, 17); Духъ всевѣдущій (Евр. 4, 13), безконечнопремудрый (1 Кор. 2, 7; 1 Тим. 1, 17), всесвободный (Еф. 1, 11), всемогущій (Мат. 19, 26); Духъ святѣйшій (1 Петр. 1, 13—16), правосуднѣйшій (1 Петр. 1, 17; Рим. 2, 11), всеблагій (Іак. 1, 17; Мате. 19, 17), безконечно-истинный и вѣрный (Іоан. 17, 17; Евр.

(<sup>834</sup>) Сюда отвосятся събдующія тря, весьма хорошія, сочиненія: 1) F. A. Stawdenmater: Geist der göttlichen Offenbarung, oder Wissenschaft der Geschichtsprincipien des Christenthums, 1837; 2) Sever. Fabrianus: De religione Christiana, demonstrata ex natura mysteriorum suorum, Modena 1818–1836; 3) De la Lucerne: l'excellence de la religion (tom. XIII. Demonstr. Evangel. Paris 1843).

6, 18). Сей совершеннъйший Духъ есть единъ по существу (Марк. 12, 29; 1 Кор. 8, 4), но троиченъ въ **Лицахъ** (Мат. 28, 19): Отецъ (Іоан. 17, 3), Сынъ (Іоан. гл. 1) и Св. Духъ (Лук. 3, 22 и др.),—Отецъ, который прежде вѣковъ раждаетъ Сына изъ своего существа и производитъ Духа Святаго; Сынъ, родившійся отъ Отца прежде вѣковъ и единосущный Ему; Лухъ Святый, отъ вѣчности исходящій отъ Отца, единосущный Отцу и Сыну (Іоан. 3, 16; 5, 17 и 18; 15, 26; 17, 5 и др.). По отношение ко другамо существать : сей тріединый Богъ есть Творецъ міра, создавшій все изъ ничего, яже на небеси и яже на земли, видимая и невидимая (Кол. 1, 16; сн. Евр. 16, 3); есть Промыслитель, который носить всяческая глаголомь силы своея (Евр. 1, 3), творить Ангелы своя духи, н слуги своя огнь палящь (-7), ангелы же, не соблюдшія своего начальства, въ въчныхъ узахъ соблюдаетъ на судъ великаго дня (Іуд. 6),—Промыслитель, который отечески печется о всёхъ своихъ созданіяхъ, даеть встьмь животь и дыхание и вся (Дѣян. 17, 25), самъ одбваетъ даже крины сельные, самъ питаетъ даже птицы небесныя (Мат. 6, 26 — 29); съ особенною же любовію печется о человѣкѣ, такъ-что и волосъ съ главы его не падаетъ безъ воли Отца небеснаго (Лук. 12, 7), и сами Ангелы суть служебни дуси, въ служеніе посылаеми за хотящихь наслъдовати спасеніе (EBp. 1, 14).

О человљкљ Христіанство предлагаетъ двоякое ученіе. Одно утверждаетъ, что это богоподобное существо (Еф. 4, 24; Кол. 3, 10) находится въ состояніш паденія, — что единљыв человљкомъ грљхъ въ міръ вниде, и грљхомъ смерть, и тако смерть во вся человљки вниде, въ немже вси согрљшиша (Рим. 5, 12); что, вслѣдствіе сего, всѣ мы естествомъ чада гнљва Божія (Еф. 2, 3), всѣ мертвы прегрљшенми (Еф. 2, 1), и точно такъ же не можемъ сами собою творить добрыхъ дълъ и возстановить нарушенный нами союзъ съ Богомъ, какъ свѣтъ не можетъ имѣть общенія со тьмою (Еф. 5, 8; 2 Кор. 6, 14, 15), истина съ ложью (Іоан. 8, 44. 45), жизнь съ смертію (Рим. 6, 23); и что, потому, для насъ необходимъ Возстановитель (Дбан. 4, 11 и 12). Другое-изображаетъ человѣка въ состояніи возстановленія, и говоритъ, что, какъ-только онъ, увбровавъ во Христа-Спасителя, пріемлетъ крещеніе (Мар. 16, 16), тотчасъ очищается отъ всёхъ своихъ гръховъ (1 Кор. 6, 11), дълается причастникомъ Божественнаго естества (2 Петр. 1, 4), сыномъ Божінмъ (Іоан. 1, 12 и 13), храмомъ Духа Святаго (1 Кор. 6, 19), и, пользуясь съ того времени всѣми благодатными дарованіями, подаваемыми вёрующимъ чрезъ прочія св. таинства Церкви, возмогая противъ козней діавольскихъ (Еф. 6, 11) и провождая богоугодную жизнь, несомитно можеть надъяться получить вѣчныя блага въ царствін Отца небеснаго (Мат. 7, 21 и др.).

Объ Искупитель же человъковъ новозавътное откровеніе учитъ, что Онъ есть самъ единородный Сынъ Божій (Іоан. 1, 18), который благоволилъ принять на Себя наше естество (-14), возвѣстилъ людямъ Евангеліе царствія (Мат. 9, 35), принесъ Себе на креств непорочна Богу въ умилостивительную жертву за наши гръхи (Евр. 9, 14; Рим. 5, 10), основалъ на землъ св. Церковь свою для усвоенія людямъ совершеннаго Имъ спасенія (Еф. 4, 11—15), и, вознесшись самъ на небеса, низпосылаетъ оттуда върующимъ въ Него еся Божественныя силы, яже къ животу и блаючестію (2 Петр. 1, 3), ходатайствуетъ о нихъ предъ вѣчною Правдою (Евр. 7, 25), пока не пріндетъ паки на землю, чтобы судить живыхъ и мертвыхъ и воздать каждому по деломъ (Іоан. 5, 25 — 29), —после чего уже предастъ царство свое Богу и Отцу, и будетъ Богь всяческая во встахь (1 Кор. 15, 24-28).

Очевидно, что истины Христіанскаго вёроученія двоякаго рода: однё доступны и для нашего разума, на-примёръ, ученіе о высочайшихъ совершенствахъ Божіихъ, объ отношенія Бога къ міру и въ особенности къ человёку; другія, напротивъ, совершенно для насъ непостижимы, кадовы: таинство Пресвятыя Троицы, тайны падонія, поплощенія, искупленія, возрожденія и освященія человёка. Разсматривая внимательно первыя истины, всялій здравомыслящій не можетъ не сознаться, что онѣ представлены въ Христіанствё съ такою ясностію, въ такой высотё и полнотё, въ какой не являлись ни у одного изъ любомудровъ. Что же касается до таинъ: то хотя, не постигая ихъ, мы не можемъ судить о ихъ внутреннемъ достоинствё, --но) въ правё утверждать, что тайны эти вполнѣ достойны Бога, виновника Храстіанства. Возмемъ только во вниманіе (кромѣ сказаннаго уже о возможности таинъ въ откровеніи, см. \$25) слёдующія обстоятельства:

1) Тайны для человъка, существа ограниченнаго, нензбъжны во всемъ. Онъ самъ для себя есть первая и велькая тайна: ибо не постигаетъ ни сущности своей души, ни чуднаго устройства своего тела, ни образа ихъ связи и взаимнаго отношени. Онъ встръчаетъ тайны на каждомъ шагу и въ природъ внъшней, будучи не въ состояни ръшить, что такое матерія и ея стихія по своей сущности, что таке силы, движущія весь механизиъ міра, какимъ образомъ происходять безчисленныя, изумительно-разнообразныя явленія жизни, и совершается неуловимый процессь ея даже въ каждомъ отдёльномъ существё. Всё новыя открытія въ природі, ділаемыя человікомъ время отъ времени, всегда открываютъ предъ нимъ и новыя области таниъ ; и чемъ более онъ изучаетъ ее, темъ болве и более замечаеть въ ней для себя загадочнаго и необъяснимаго. Какъ же возможно, чтобы въ одной

4

только религіи, гдѣ дѣло идетъ о самомъ Богѣ, Существѣ высочайшемъ, и объ Его сокровеннѣйшемъ отношеніи къ человѣку, все было для насъ ясно и совершенно постижимо?

2) Тайны неизбѣжны и въ религіи естественной. т. е. въ кругу тъхъ понятій, которыя составляеть о Богѣ самъ человѣкъ, и которыхъ не можетъ не признать истинными. Умъ нашъ необходимо соглашается, на-примѣръ, что Богъ есть Существо самобытное и безусловно-необходимое : но пусть же умъ объяснитъ намъ, какъ существо можетъ имѣть причину своего бытія въ самомъ себѣ. Соглашается, что Богъ существуетъ вѣчно: но существование безъ всякаго преемства времени, безъ прошедшаго и будущаго, или преемство времени безъ всякаго начала и конца --- что это такое? Соглашается, что Богъ безпределенъ и вездеприсущъ : но не въ состояни представить ни вездѣприсутствія безъ протяженія, ни протяженія безъ матеріи, — а Богъ есть Духъ.... На какомъ же основаніи мы станемъ требовать, чтобы только въ религін откровенной не было таинъ, когда видимъ, что эта таинственность зависить, съ одной стороны, отъ ограниченности нашего разума, а съ другой отъ безпредѣльности Бога? Развѣ цѣль откровенія та, чтобы ограниченное сдълать безпредъльнымъ, или Безпреабльнаго заключить въ границы? Напротивъ, такъ-какъ откровение должно болбе открыть безпредбльнаго Бога ограниченному уму человъка, нежели сколько отврывала религія естественная, то въ откровеніи нензовжно должно быть более и таинъ.

3) Разсматривая ближе таинства Христіанской религіи, замѣчаемъ, что они имѣютъ между собою самую тѣсную связь, и объясняютъ себя взаимно. Такъ, таинство воплощенія Сына Божія указываетъ на таинство Св. Троицы; тайна искупленія предполагаетъ тайну паденія; тайна возрожденія и освященія человѣка вытекаетъ изъ тайны искупленія.... Словомъ, всѣ онѣ образуютъ собою одну стройную и самую премудрую систему, въ которой каждая мысль имѣетъ свое глубокое значеніе и не можетъ быть отвергнута, безъ отверженія цѣлой системы. Спрашивается: ктожъ составилъ эту премудрую систему таинъ? Ужели Апостолы (ибо они заключили эти истины въ свящ. книги)? Но Апостолы, какъ всѣмъ извѣстно, были

люди самые простые и, по степени образованія, вовсе неспособные кътакому дѣлу.... По крайней мѣрѣ, должно согласиться, что столь совершенная система отнюдь не недостойна самаго Бога.

4) Всматриваясь, въ частности, въ каждую изъ таннъ Христіанства, замѣчаемъ, что онѣ, оставаясь непостижимыми для насъ сами, объясняютъ намъ весьма многое, и сообщають намъ важныя свелънія, необходимыя въ дѣлѣ религіи. Такъ, тайна паденія объясняетъ намъ происхожденіе зла въ мірѣ и ту внутреннюю борьбу, которую каждый чувствуеть въ себь, ть быдствія, которыя каждый испытываеть въ жизни; тайна воплощенія представляеть намъ во всемъ свѣтѣ высокое достоинство нашей природы, безконечную любовь къ намъ нашего Творца, и указываетъ намъ въ Воплотившемся высочайшій образецъ для подражанія; тайна искупленія и крестной смерти Искупителя еще болье открываетъ предъ нами и всю драгоцѣнность нашей души, и все величіе совершенствъ нашего Создателя: Его безконечную благость и правду, безконечную святость и премудрость, безконечное могущество и вѣрность своимъ обѣтованіямъ.

5) Тайны въ Христіанской религіи весьма благотворны, и для самой религіи, и для человѣка, который долженъ принять ее. Еслибы въ откровеніи были только однѣ постижимыя истины; оно скоро потеряло бы въ глазахъ нашихъ свою полную цѣну, тогдакакъ, запечатлѣнное Божественнымъ характеромъ неиостижимости, оно стественно возбуждаетъ къ себѣ и постоянно поддерживаетъ въ человѣкѣ чувство уваженія, удивленія и благоговѣнія. Существованіе таинъ въ Христіанскомъ откровеніи указываетъ человѣку кратчайшій путь нъ усвоенію откровенія—путь вѣры, врачуетъ тяжкій недугъ нашей природы — гордость разума, источникъ безчисленныхъ золъ, и даетъ цѣну нашей вѣрѣ, нашему смиренію и покорности волѣ Божіей, когда свей разумъ мы плѣняемъ въ послушаніе Христово (2 Кор. 10, 5).

6) Эти тайны Христіанства, предметъ нашей вёры, имёютъ самое благотворное отношеніе и къ нашей авятельности. Открывая предъ нами безконечныя совершенства Господа, онё питаютъ наше благоговёніе къ Нему; а свидътельствуя о Его безконечныхъ благодѣяніяхт намъ, возбуждаютъ и питаютъ въ насъ любовь къ Нему и благодарность. Онё указываютъ человѣку и сильнѣйшія побужденія къ добродѣтели, и высочайшій образецъ всѣхъ добродѣтелей—въ Божественномъ Искупителѣ, и самыя вѣрныя средства къ осуществленію ихъ—въдарахъБожественной благодати.

### § 91.

Ввглядъ на учение правственности.

. Въ правственномъ ученіи новаго завѣта можно различать двѣ части: во-первыхъ—законъ и во-вторыхъ—побужденія къ исполненію закона.

Законъ, имѣя цѣлію научить насъ, съ одной сторопы, отложити, по первому житію, ветхаго человлка, тльющаго въ похотехъ прелестныхъ, а съ другой облещися въ коваго, созданнаго по Богу въ правдъ и въ преподобіи истины (Еф. 4, 22—24), предлагаетъ намъ два главнѣйшія начала дѣятельности: это, по отношепію къ намъ самимъ, начало самоотверженія, по отиотенію къ Богу и ближнимъ—начало любви. Первое выражено въ слѣдующихъ словахъ Спасителя: иже хощеть по Мнљ ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и по Мнљ грядеть (Мар. 8, 34), и прямо направлено къ искорененію въ насъ того начала, которымъ руководствуется человѣкъ падшій, т. е. къ искорененію самолюбія, служащаго въ насъ источникомъ всякаго грѣха (Сирах. 10, 15). Послѣднее выражено также самимъ Спасителемъ въ слѣдующихъ словахъ: возлюбиши Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всею мыслю твоею: сія есть первая и большая заповъдь, — вторая же подобна ей: возлюбиши искренияго твоего, яко самъ себе (Мат. 22, 37—39), и имѣетъ цѣлію укоренить въ насъ сѣмя новой жизни, святой и богоугодной, и привнести въ насъ союзъ совершенства (Кол. 3, 14).

Раскрывая, въ частности, начало самоотверженія, новый зав'ять запов'ядуеть намъ — а) чтобы мы, прежде всего, покаялись и вообще каялись во всёхъ своихъ грёхахъ: покайтеся (Мат. 3, 2), такъ началъ проповѣдь свою Божественный Учитель, и такъже повелблъ начинать ее своимъ Апостоламъ (Лук. 24, 47); б) чтобы, потомъ, мы начали непрерывную брань съ самими собою, подвизаясь иногда до крови противъ живущаго въ насъ грѣха (Евр. 12, 4), и старались распять ллоть свою со страстьми и похотыми (Гал. 5, 24), умертвить уды, яже на земли, блудь, нечистоту, страсть, похоть злую, и лихоимание, еже есть идолослужение (Кол. 3, 5), очистить себя отъ всякой скверны плоти и духа (2 Кор. 7, 1), и не согретать не только дёломъ, но самою мыслію и словомъ (Мат. 5, 28; 12, 36; Еф. 5, 3); в) чтобы въ тоже время мы начали непрерывную духовную брань и съ міромъ, который во злѣ лежитъ и постоянно влечетъ насъ къ искушеніямъ, удалялись отъ всего, чъмъ можетъ онъ возбуждать въ насъ тройственную похоть, похоть плотскую, похоть очесь и гордость житейскую (1 Іоан. 2, 15 и 16); напротивъ, вмѣсто первой, старались вкоренить въ себъ воздержание и чистоту (Лук. 21, 34; Мат. 5, 27—30; Рим. 13, 14), вмѣсто второй нестяжательность и безкорыстіе (1 Тим. 6, 8 и 10), вмѣсто третьей-смиреніе (Лук. 22, 26); чтобы охотно отказывались отъ всякихъ предметовъ міра, хотя бы они были для насъ столько же дороги, какъ собственный нашъ глазъ, или рука, или нога, если только примѣтимъ, что они соблазняютъ насъ и влекутъ ко грѣхамъ (Мат. 5, 29-31); чтобы оставляли даже домъ свой, отца, матерь и семейство, если увидимъ, что ицаче не возможно намъ отстать отъ нечестія и достигнуть вѣчпаго спасенія (Марк. 10, 29; Лук. 14, 26); г) наконецъ, законъ Евангельский заповѣдуетъ намъ вести постоянную брань и съ главнымъ, исконнымъ врагомъ нашимъ, діаволомъ, который есть первоначальный виновникъ всякаго грбха и всбхъ искуmeній (1 Іоан. 3, 8), — и для сего облещися во вся оружія Божія, яко возмощи намь стати противу кознемь вражескимь (Еф. 6, 11), трезвиться и бодрствовать непрестанно (1 Петр. 5, 8), молиться всякою молитвою и моленіемъ на всякое время духомъ (Еф. 6, 18), и возмогать во Господъ и въ державъ кръпости Его (-10). Словомъ: начало самоотверженія требуетъ отъ насъ, чтобы мы отреклись отъ всего и противодъйствовали всему, что только, какимъ-нибудь образомъ, можетъ возбуждать въ насъ грѣховныя вожделѣнія и увлекать къ порокамъ. Но, будучи направлено къ искорененію въ насъ всего ветхаго и грѣховнаго, это начало, само по себъ, еще недостаточно къ насажденію въ насъ новой Христіанской жизни : для сего необходима любовь : аще раздамь вся имьнія моя, и аще предамъ тъло мое во еже сжещи е, любяе же не имамь, никая польза ми есть (1 Кор. 13, 3), сказалъ великій Апостоль.

Начало любви по отношению къ Богу и ближнимъ

точно такъ же раскрыто въ новомъ завѣтѣ со всею обстоятельностію.

Любовь къ Богу, по ученію Евангелія, а) должна быть самая искренияя, полная и совершени в мая: возлюбиши Господа Бога твоего отъ всего сердиа твоего и отъ всея души твлея, и всею кръпостію твоею и всъмъ помышленіемъ твоимъ (Лук. 10, 27), и потому никакъ не можетъ совибщаться съ любовію къ міру: никтоже можеть двъма господинома работати: любо единаго возмобить, а другаго возненавидить: или единаго держится, о друзъмъ же непадити начнетъ: не можете Богу работати и мамонь (Мат. 6, 24); б) должна выражаться въ повиновеніи волѣ Божіей, въ исполненіи заповѣдей: аще любите Мя, заповъди Моя соблюдите (Іоан. 14, 15); импяй заповъди Моя, и соблюдаяй ихъ, той есть любяй Мя (-21); сія есть любы Божія, да заповиди Его соблюдаемь: и заповљди Его тяжки не суть (1 Іоан. 5. 3); в) должна стремиться къ подражанію совершенствамъ Существа высочайшаго и имѣть цѣлію Его славу: бывайте подражатели Богу, якоже чада возлюбленния: и ходите въ любен, якоже и Христосъ возлюбиль есть нась (Еф. 5, 1. 2); тако да просвътится севть вашь предь человъки, яко да видять ваша добрая дъла, и прославять Отца вашего, иже на небесъхъ (Мат. 5, 16), и аще ясте, аще ли піете, аще ли ино что творите, вся въ славу Божію творите (1 Кор. 10, 31); г) наконецъ, должна быть такъ глубока и непоколебима, чтобы мы готовы были на всъ пожертвованія ради имени Божія, чтобы ни скорбь, ни тъснота, ни гонение, ни гладъ, ни нагота, ни бъда, ни мечь, ни смерть, ни животь, ни Ангели, ни начала, ниже силы, ни настоящая, ни прядущая, ни высота, ни глубина, ни ина тварь кая — не могли разлучити нась оть любве Божія (Рим. 8, 35, 38, 39); иже погубить душу свою Мене ради, и Евангелія, той спасоть ю (Марк. 8, 35). Любовь къ ближнимъ, неразрывно связанная съ

любовію къ Богу (1 Іоан. 4, 20), имбетъ въ Христіанствв тоть отличительный характерь, что она --- а) объемлетъ всвхъ людей, друзей и недруговъ : любите враги вашя, благословите кленущія вы, добро творите ненавидящимь вась, и молитеся за творящихь вамь напасть, и изгонящыя вы: яко да будете сыновв Отца вашего, мже есть на небесњит, яко солнце свое сіяеть на злыя и благія, и дождить на праведныя и на неправедныя, --- аще бо любите любящихъ васъ, кую маду имате; не и мытари ли тожде творять; и аще цълуете други вашя токмо, что лишше творите ; не и язычницы ли такожде творять; будите убо вы совершени, якоже Отець вашь небесный совершень есть (Мат. 5, 44-48); б) всегда бываеть нелицемърна, усердна, отъ чиста сердца (1 Петр. 1, 22); н-в) непремѣнно выражается въ дѣлахъ: не любимъ словомъ, ниже языкомъ, но дъломь и истиною (1 Іоан. 3, 18); любяй друга, законь исполни,-еже бо: не прелюбы сотвориши, не убіеши, не украдеши, не лжесвидътельствуещи, не похощеши: и аще кая ина заповъдь, въ семъ словеси совершается, во еже: возлюбиши искренняго твоего якоже самь себе,--любы искрепнему зла не творить : исполнение убо закона любы есть (Рим. 13, 8 — 10)./Въ частности, проникнутый Христіанскою любовію — г) не обижаетъ ближняго не только деломъ, но даже словомъ и мыслію: вся, елика аще хощете, да творять вамь человљији, тако и вы творите имъ (Мат. 7, 12); не судите, да не судити будете: имясе бо судоть судите, судять вамь: и вь нюже мьру мьрите, возмарится самь (-7, 1 и 2); всякь гивеаяйся на брата сеоего всуе, повинень есть суду: пже бо аще речеть брату своему, рака: повинень есть сонмащу: а иже речеть, уроде: повинень есть сееннь осненный (- 5, 22); л) напротивъ, самъ великодушно переноситъ всѣ оскорбленія и прощаетъ за всѣ обиды не только до седми кратъ, но до седмидесяти кратъ седмерицею (Мат.

18, 22): слышасте, яко речено бысть: око за око, и зубъ за зубъ, — Азъ же глаголю вамъ не противитися злу: по аще тя кто ударить въ десную твою лакиту, обрати ему и другую (-5, 38 и 39); аще отпущаете человъкомъ созръшения ихъ, отпустить и вамъ Отець вашь *пебесный* (--- 6, 14); е) всегда милосердъ и щедръ къ ближнимъ своимъ: просящему у тебе дай: и хотящаю оть тебе заяти не отврати (Мат. 5, 42); благотпорите и сзаимь дайте, ничесоже чающе (Лук. 6, 35); будите миловерди, якоже и Отець вашь милосердь есть (-36); ж) заботится не только о витинемъ ихъ благосостоянія, но и о спасенія души: лолияв вы, братіе, вра**зумляй**те безчинныя, утъшайте малодушныя, заступайте пемощныя, долготерните ко встят, блюдите, да никтоже зла за гло кому воздасть: но всегда доброе гоните и другь ко другу и ко вспли (1 Сол. 5. 14. 15); да рагумполемь другь друга вь поощреніи любее и добрыхь двль (Евр. 10, 24); з) и вообще столько бываеть преданъ ближнимъ своимъ, что готовъ, по примѣру своего Спасителя, положить за нихъ самую душу свою: сія есть гаповъдь Моя, да любите другь друга, якоже возлюбихъ вы, — больши сея любве никтоже имать, да кто душу свою положить за други своя (Іоан. 15, 12 н 13).

Побужденія, какія предлагаеть Христіанство для того, чтобы отвлечь людей оть нечестія и утвердить на пути добродѣтели, весьма многочисленны и разнообразны. Прежде всего оно обращается къ грѣшникамъ и говорятъ, а) что, какъ бы ни были велики грѣхи ихъ, всѣ эти грѣхи простятся имъ, если только они искренно покаются и рѣшатся жить свято: аще изповъдаемъ гръхи наша, въренъ есть и праведенъ, да овтавить камъ гръхи наша, и очистить насъ оть всякія неправды (1 Іоан. 1, 9); аще во свътъ ходимъ, якоже самъ Той есть во свътъ, общение имамы другь ко другу, и кровь Јисуса Христа Сына Его очищаетъ насъ отъ всякаю гръха (- 7); б) что, какъ бы ни были слабы

ихъ собственныя силы для столь великаго дёла, они смело могутъ приступать къ престолу благодати, и во имя Спасителя испрацивать себѣ вся Божественныя силы, яже къ животу и благочествю (2 Петр. 1, 3): просите, и дастся вамь: ищите, и обрящете: толцыте, и отвергется вамъ (Мат. 7, 7); аще чесо просите во имя Мое, Агь сотворю (Іоан. 14, 14); да приступаемь съ дерзновениемъ къ престолу благодати, да примемъ милость, и благодать обрящемь, во благовременну помощь (Евр. 4, 16; в) и что, сложивши съ себя тяжкіе оковы грѣха и принявши благое иго Христово, они обрѣтутъ, наконецъ, покой душамъ своимъ: пріидите ко Мнъ вси труждающиися и обремененнии, и Азъ упокою вы, —возмите иго Мое на себе, и научитеся отъ Мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ: и обрящете покой душамь вашымь: ию бо Мов благо, и бремя Мое леко есть (Мат. 11, 28-30). Въ другихъ мѣстахъ Евангеліе вбщаеть ко всёмъ Христіанамъ вмёстё, какъ грёшникамъ, такъ и праведникамъ, и возбуждаетъ ихъ къ благочестію-а) то превосходствомъ, исповідуемой ими, религін предъ іудейскою и языческою: аще любите любящихъ вась, кую мзду имате; не и мытари ли тожде творять; и аще цълуете други ваша токмо, что лишие творите; не и язычницы ли такожде творять; будите убо вы совершени, якоже Отець вашь небесный совершень есть (Мат. 5, 46-48); б) то высотою данныхъ ими обѣтовъ при крещеніи: или не разумљете, яко елицы во Христа Іисуса крестихомся, ев смерть Его крестихомся; спогребохомся убо Ему крещеніемь въ смерть: да якоже воста Христось оть мертвыхь славою Отчею, тако и мы во обновлении жизни ходити начнемъ (Рнм. 6, 3, 4); в) то достоинствомъ ихъ собственнаго званія: молю вась азь юзникь о Господь, достойно ходити званія, въ неже звани бысте (Еф. 4, 1), вси бо вы сынове сапта есте и сынове дне: насты нощи, ниже тмы,тъмже убо да не спимъ якоже и прочіи, но да бодр-

ствуимь и трезвимся (1 Сол. 5, 5. 6); вы есте церкви Бога жива, якоже рече Богь: яко вселюся въ нихъ, и noxomdy, u bydy une Bore, u miu bydyme Mnn nodie,и буду вамь во Отца, и вы будете Мнъ въ сыны и дщери, плаголеть Господь Вседержитель: сицева убо имище обътованія, о возлюбленній, очистимь себе оть всякія скоюрны плоти и духа, творяще святыкю въ стрась Божів (2 Кор. 6, 16 и 18; 7, 1). Еще въ нѣкоторыхъ мъстахъ Евангеліе указываетъ Христіанамъ на слъдствія пороковъ и добродѣтелей, и говоритъ, что-а) даже въ настоящей жизни нередко открывается имъев Божій съ небесе на всякое нечестіе и неправду человъковь (Рим. 1, 18), а въ жизни загробной нераскаянныхъ грѣшниковъ ожидаетъ огнь вѣчный (Мат. 25, 41), идъже будеть плачь и скрежеть губомь (Лук. 13, 28); тогла какъ-б) благочестие на есе полезно есть, обътование импьюще живота ныклиняго и прядущаго (1 Тим. 4, 8), и праведнымъ, ищущимъ царствія Божія, за всѣ ихъ труды и самопожертвованія, нередко и ныне воздается сторицею, прилагаются вся блага міра (Мат. 6, 33; Марк. 10, 30), а по смерти предъуготованы такія блага, ихже око не видь, и ухо не слыша, и на сердце человљку не взыдоша (1 Кор. 2, 9). Но самыя возвышенныя, безъ всякаго сомибнія, и трогательнийшія побужденія предлагаетъ намъ Христіанство тогда, когда — а) говоритъ объ изумительномъ величіи щедротъ къ намъ Божінхъ въ таниствѣ искупленія : молю вась, братіс, щедротами Божіими, представите телеса ваша жертву живу, святу, благоугодну Богови, словесное служение ваше (Рим. 12, 1); б) когда напоминаеть о безконечной любви къ намъ Отца небеснаго, явленной въ этомъ великомъ таинствѣ: о сель ясися любы Божія въ насъ, яко Сына своени единороднаю посла Богь въ міръ, да живи будемъ Имъ, —о семъ есть любы, не яко мы возлюбихомъ Бога, но яко Той возлюби насъ, и посла Сына своего очищение о пръсъхъ нашихъ, --- возлюбленній, аще сице возлюбиль есть нась Боль, и мы должни есмы другь друга любити (1 Іоан. 4, 9—11); мы любимь Его, яко Той первъе возлюбиль есть нась (— 19); и—в) особенно, когда призываеть насъ къ добродътели крестными страданіями нашего Искупителя: по Христъ молимъ, яко Богу молящу нами, молимъ, по Христъ, примиритеся съ Богомъ: невъдъвшаго бо гръха по насъ гръхъ сотвори, да мы будемъ правда Божія о Немъ (2 Кор. 5, 20 и 21).

Съ трехъ точекъ можно разсматривать эсе это нравственное учение новозавътное: а) въ отношении къ учению новаго завъта догматическому, б) само въ себъ и в) сравнительно съ другими, когда-либо существовавшими, нравоучениями.

Въ первомъ отношении нельзя не замѣтить самой тесной связи правственнаго ученія повозавётнаго съ ученіемъ догматическимъ. Догматическое ученіе говоритъ намъ, во-первыхъ, что человѣкъ палъ и находится въ состояния повреждения, и во-вторыхъ, что онъ возстановленъ крестною смертію Божественнаго Искупителя : нравственное показываетъ намъ самый путь, какъ перейти изъ перваго состоянія въ послёднее, и преподаетъ правила, что дълать намъ, чтобы истребить въ себъ, при помощи благодати Божіей, все грѣховное и ветхое и содёлаться людьми обновленными и святыми. Догматическое- говорить о высочайшихъ совершенствахъ тріипостаснаго Бога: о Его вездёприсутствін, всевѣдѣнін, благости, правосудіи и прочихъ; говоритъ о воплощения, страданияхъ, смерти и безконечныхъ заслугахъ ради насъ Богочеловека, о техъ многоразличныхъ средствахъ, какія употребляетъ Онъ для спасенія каждаго изъ насъ, о всеобщемъ судѣ и о вѣчныхъ воздаяніяхъ праведникамъ и грѣшникамъ. А нравственное изъ всего этого выводитъ многочисленныя побужденія, коими старается отклонить грѣшниковъ отъ нечестія и утвердить въ подвигахъ добродѣтели, такъ что эти два ученія Христіанства, догматическое и нравственное, суть собственно двѣ части одного и тогоже ученія, живыя и нераздѣльныя.

Во второмъ отношении правственное учение новаго завѣта поражаетъ насъ высотою и совершенствомъ своихъ правилъ, силою и чистотою своихъ побужденій. Цёль этихъ правилъ та, чтобы научить человёка, какъ отвергнуться нечестія и пожить цѣломудренно, праведно и благочестно (Тит. 2, 12), и всё они съ изумительною премудростію приспособлены къ этой цели. Для искорененія въ себъ гръховъ, при помощи благодати Божіей, человѣку заповѣдуется самоотверженіе, и такое самоотвержение, чтобы онъ, въ случав нужды. готовъ былъ для сего пожертвовать своею жизнію. Для стяжанія доброд'втелей предписывается любовь къ Богу и ближнимъ, --- и опять въ такой степени, чтобы изъ любви къ Богу и ближнему Христіанинъ готовъ быль жертвовать собственною жизнію. Побужденіями же своими Христіанство, такъ сказать, объемлетъ человѣка со всѣхъ сторонъ, въ какомъ бы нравственномъ состояни онъ ни находился, и действуетъ на всё силы его души, и на умъ, и на волю, и на сердце, убъждая одинъ, преклоняя другую, трогая и увлекая третье.

Въ послѣднемъ отношеніи нравственное ученіе новаго завѣта поражаетъ каждаго мыслящаго человѣка рѣшительнымъ превосходствомъ своимъ предъ всѣми нравоученіями не только человѣческими, но и Божественнымъ — ветхозавѣтнымъ (см. Мат. гл. 5, 6 и 7). Истина эта такъ общеизвѣстна и несомнѣнна, что излишне было бы ее доказывать: даже враги Христіанства исповѣдывали ее во всеуслышаніе (<sup>666</sup>). Самое же важное преимущество Христіанскаго нравоученія предъ всѣми человѣческими зависитъ отъ того, что св. вѣра Христова не только

(<sup>536</sup>) На прим'връ, Руссо въ Emile, liv IV, tom III.

преподаетъ намъ правила жизни и указываетъ побужденія къ благочестивой дѣятельности, но вмѣстѣ даруетъ намъ и вся Божественныя силы, яже къ животу и благочестію (2 Петр. 1, 3), которыхъ никакой человѣкъ даровать намъ не можетъ.

# Вылядь на вношнее болглужение.

··· <del>§</del>··**92**.

Внѣшнее богослуженіе, существующее въ Церкви Христовой, подробно не изложено въ новозавѣтномъ откровеніи, какъ изложенъ былъ обрядовый законъ въ ветхомъ завѣтѣ. Но такъ какъ богослуженіе сіе, всѣмъ своимъ составомъ и духомъ, основывается на откровеніи же новозавѣтномъ; такъ какъ важнѣйшія изъ Христіанскихъ священнодѣйствій — св. таинства заповѣданы всѣ въ самомъ этомъ откровеніи: то нельзя не сказать здѣсь нѣсколькихъ словъ и о внѣшнемъ богослуженіи новозавѣтномъ.

Цѣль этого богослуженія двоякая: съ одной стороны, оно представляетъ намъ средство для выраженія нашего внутренняго богопочтенія, нашей вѣры, надежды, любви и вообще всёхъ тёхъ чувствований. какія мы должны им'ять по отношенію къ Богу и Святымъ Его; а съ другой — возбуждаетъ, питаетъ и возвышаетъ въ насъ это самое внутреннее богопочтение, возгреваетъ нашу въру, воспламеняетъ нашу любовь, окрыляетъ нашу надежду, и подъ видимыми знаками низводить въ сердце наше невидимую благодать Божію, для утвержденія насъ въ истинномъ благочестія. Сообразно съ такою цёлію, все въ Христіанскомъ богослуженія носить въ себѣ глубокій, таинственный смыслъ, все выражаетъ тѣ или другія истины Евангелія и служить къ нашему назиданію.

Христіанскіе храмы украшены свящ. изображеніями Бога и Святыхъ Его: эти изображенія, возводя умъ нашъ отъ образа къ первообразному, напоминаютъ намъ безконечныя совершенства и благодёянія къ намъ Божіи, особенно явленныя въ таинствѣ нашего искупленія, и такимъ образомъ возбуждаютъ насъ славословить Господа, благодарить Его и изливать предъ Нимъ всю свою душу; напоминаютъ также высокіе подвиги Угодниковъ Божіихъ, уже достигшихъ небеснаго царствія, и тѣмъ возбуждаютъ насъ ублажать ихъ память, просить ихъ заступленія предъ престоломъ Всевышняго и подражать ихъ жизни.

Свящ. времена или праздники Христіанскіе одни установлены во славу Бога и Господа нашего Інсуса Христа, другіе-въ честь Божіей Матери, третьи-въ честь прочихъ Святыхъ и Силъ безплотныхъ. Первые напоминаютъ разныя явленія Божества и особенно разныя обстоятельства земной жизни нашего Спасителя, которыя естественно пробуждаютъ въ сердцѣ нашемъ чувствованія благодарностя и любви къ Челов жолюбцу. намъ многочисленные нравственные и преподаютъ уроки. Вторые приводять на мысль разныя обстоятельства изъ жизни Богоматери и разныя благодбянія Ея человъческому роду, которыя также подвигаютъ насъ и къ благодаренію Царицѣ небесной, и къ подражанію Ея святвёшей жизни. Третьи, наконецъ, освѣжаютъ въ нашей памяти подвиги и благодъянія намъ Уголниковъ Божінхъ и св. Ангеловъ, содбйствующихъ нашему спасенію, я такимъ образомъ заставляютъ насъ ублажать ихъ, и представляютъ предъ очи наши разнообразные образцы Христіанскихъ доброд втелей.

Свящ. д'йствія или службы церковныя, въ своемъ послѣдовательномъ порядкѣ, символически изображаютъ предъ нами весь дивный порядокъ Божественнаго домостроительства нашего спасенія и преимущественно исторію земной жизни нашего Искупителя, и тѣмъ возвышаютъ душу Христіанина къ самымъ высокимъ помысламъ, къ самымъ святымъ чувствованіямъ и желаніямъ. Въ частности, главнѣйшія изъ священнодѣйствій — Божественныя тамнства, какъ орудія и видимые знаки невидимой благодати Божіей, изливающейся въ сердца вѣрующихъ и совершающей ихъ спасеніе, указывая на безконечныя заслуги нашего Искупителя и Его безконечную къ намъ благость, въ высшей степени возбуждаютъ нашу вѣру въ Него, любовь къ Нему и надежду на Его ходатайство и помощь.

Самыя даже вещи, употребляющіяся при службахъ церковныхъ, самыя одежды священнослужитедей, каждая порознь, имѣютъ свое внутреннее значеніе, и возводятъ мысли Христіанина отъ видимаго къ духовному, пробуждаютъ въ душѣ его благочестивые помыслы. Не упоминаемъ уже о свящ. пѣсняхъ, молитвахъ и чтеніяхъ, которыя въ раздѣльныхъ звукахъ человѣческаго слова со всею ясностію передаютъ вѣрующимъ и догматы вѣры, и правила дѣятельности. Словомъ : кто только знаетъ таинственный смыслъ всѣхъ частей богослуженія новозавѣтнаго, какъ оно существуетъ въ Церкви православной; тотъ не можетъ не согласиться, что это самое вѣрное и достойнѣйшее выраженіе духа Христіанской религіи, и самое лучшее училище благочестія для Христіанъ (<sup>536</sup>).)

**§ 93.** 

/ 1. У Взелядо на отношение новозавътнаго откровения ко временной судьбъ ссловъка.

> Ие изложенъ въ новозавѣтномъ откровеніи и какой-либо законъ гражданскій для Христіанъ, какъ онъ изложенъ былъ для Іудеевъ въ откровеніи ветхозавѣтномъ. Св. вѣра Христова, по-видимому, не обращаетъ никакого вниманія на временную судьбу человѣка, заботясь только о томъ, чтобы возродить чело-

> (<sup>836</sup>) Подробнёе о духё в значенія разныхъ частей православнаго богослуженія можво читать въ *Новой Спримали*.

вѣка-грѣшника, очистить душу его отъ всякія скверны, содѣлать его святымъ и привести къ вѣчному блаженству. Но, преобразуя все внутреннее существо человѣка, св. вѣра чрезъ то оказываетъ самое благотворное вліяніе и на состояніе его внѣшнее; содѣлывая человѣка святымъ, она содѣлываетъ его вмѣстѣ счастливымъ; будучи царствомъ не отъ міра сего (Іоан. 18, 36), Христіанство, однакожъ, содержитъ въ себѣ, по слову Апостола, обътованіе живота не только грядущаго, но и ныпъшняго (1 Тим. 4, 8).

Прежде всего св. въра содълываетъ, и одна только можетъ содблать, истинно-счастливымо каждаго человљка порознь. Первые враги человъка, первый источникъ всёхъ его бёдствій- это его собственныя страсти: зависть, мщеніе, честолюбіе, скупость, ненависть и проч. Усилившись въ немъ, онъ являются истинными его тираннами : терзаютъ его душу, изнуряютъ тѣло и разслабляютъ здоровье; нерёдко наживаютъ человёку множество враговъ, и какъ бы ни былъ онъ богатъ мірскими благами, не дають ему удовольствоваться этими благами и найти въ нихъ для себя успокоение. Грёшникъ носитъ бурю въ самомъ себѣ, которую ничто внѣшнее утишить не можетъ. И вотъ св. вѣра утишаетъ эту бурю, и истребляетъ въ человъкъ главнѣйшій источникъ его бѣдствій: ибо она не только запрещаетъ върующимъ всъ страсти и заповъдуетъ распинать ихъ, по даруетъ вытестъ и вст необходимыя для сего силы, безъ которыхъ одни только заповёди ея и собственныя усилія человѣка ничего не могли бы сяблать, и которыхъ, кромъ Христіанства, ничто другое даровать намъ не можетъ. Научивши же человѣка побъждать страсти, св. въра, вслъдъ за тъмъ, поселяетъ въ душѣ его миръ (Фил. 4, 7), - тотъ благодатный миръ, который никогда не можетъ быть доступенъ для людей, водящихся страстями (Ис. 57, 20, 21); а на мѣсто самолюбія, со всѣми его отраслями, водворяетъ въ сердцѣ два новыя чувства---любовь къ Богу и любовь къ ближнимъ, и такимъ образомъ содвлываетъ это сердце святилищемъ истиннаго счастія. Тогда ничто уже не въ состоянія возмутить внутренняго мира и довольства въ душѣ Христіанина. Текутъ-ли къ нему блага временныя : онъ не отвергаетъ ихъ, онъ видитъ въ нихъ даръ Божій и средства для пособія ближнимъ и для спасенія своей души; но не прилагаетъ сердца къ этимъ благамъ (Пс. 61, 11), и потому, терля ихъ, не чувствуетъ потери и не скорбитъ. Посъщаетъ-ли его Господь бъдствіями и искушеніями: исполненный сыновнею дов'вренностію къ Промыслу, Христіанинъ радуется и въ страданіяхъ своихъ (Кол. 1, 24), будучи убъжденъ, что эти искушенія суть повыя свидѣтельства любви къ нему Отца небеснаго (Евр. 12, 6), такъ какъ посылаются для его же правственной пользы (1 Петр. 1, 6, 7), и что Всевышній никогда не оставить его искуситися болье, пежели сколько онъ понести можетъ (1 Кор. 10, 13). Возстаютъ-ли на него ближніе съ своею завистію и злобою, и, не смотря на его невинность, теснять его и преслѣдуютъ всѣми способами: любовь его вся тернить, не раздражается, не мыслить зла (1 Кор. 13, 4 8); она прощаетъ враговъ и даже молится за нихъ; она любитъ ихъ, она воздаетъ имъ добромъ за зло (Мат. 5, 44). Истинный Христіанинъ всегда доволенъ своныть жребіемъ, каковъ бы онъ ни былъ; а въ этомъто и можетъ состоять истинное счастіе на земль.

Св. вѣра вноситъ истинное счастіе и въ нъдра семействъ. Въ этомъ отношеніи сдѣланное ею для блага человѣчества неоцѣненно. Она, во-первыхъ, запретила своимъ послѣдователямъ многоженство и указала на истинную форму супружества —единоженство, при которой одной возможны какъ искренняя любовь и согласіе въ семействахъ, такъ и достиженіе всѣхъ нравственныхъ цѣлей супружеской жизни. Во-вторыхъ —

освятила заключение брака таинственнымъ священнодыствіемъ, чрезъ которое подаются брачущимся благодатныя силы къ благословленному, въ духъ чистой любви, сожитію и такому же рожденію и воспитанію дѣтей, и объяснила духовное значеніе супружества, назвавъ его образомъ таинственнаго союза Христа съ Церковію (Еф. 5, 29-33). Въ-третьихъ-освободила жену отъ того презрѣнія, которое тяготѣло надъ женскимъ поломъ въ мірѣ языческомъ, и возвратила ей въ глазахъ мужа человѣческое достоянство (Гал. 3. 28; 1 Кор. 11, 12),-безъ чего не возможны были бы между ними никакое правственное единение и чистая любовь.) Наконецъ — опредблила взаимныя ихъ отношенія между собою, отношенія любви и мира, съ такою точностію, что мужъ и жена образують какбы едино тёло и единъ духъ во Христѣ Інсусѣ (Еф. 5, 22 - 33). Не съ меньшею точностію опредѣлило, возвысило и облагородило Христіанство и взаимныя отношенія родителей и дітей. Естественная любовь къ абтямъ получила въ Христіанстве высшій характеръ: потому что на дътей начали смотръть, уже какъ на чадъ Божінхъ и членовъ царства небеснаго, распространяемаго на землѣ чрезъ благословенное Богомъ супружество. Родители получили обязанность воспитывать чалъ своихъ не для сей только жизни и не для отечества только земнаго, но преимущественно для жизни вѣчной, для отечества небеснаго (Еф. 6, 4). Въ соотвѣтствіе этому и естественная любовь дѣтей къ родителямъ получила повыя побужденія и высшій характеръ : первыя начали повиноваться послёднимъ и любить ихъ уже о Господъ (Еф. 6, 1), будучи соединены съ иими союзомъ не только плотскимъ, но и духовнымъ во Христѣ Інсусѣ. Такимъ образомъ въ мірѣ Христіанскомъ жизнь семейная содѣлалась святилищемъ чиствишей любви, связующей всвхъ членовъ семейства, разсадникомъ благочестія, обиталищемъ

мира в счастія. И семейства истинно-христіанскія, безъ всякаго сомньнія, самыя счастливыя семейства.

Наконецъ, ничего не можстъ быть благотворнъе и того отношенія, какое имбетъ св. вбра Христова къ цълымъ политическимъ обществамъ и государствамъ. Она опредѣлила, возвысила и освятила взаниное отношение Царей, или вообще правительства, и подданныхъ. Она заповъдала послъднимъ: Даря чтире (Петр. 2, 17), вогдадите Кесарева Кесареви (Мат. 22, 21), noвинитеся всякому человъчу начальству Господа ради: аще Царю, яко преобладающу: аще ли же княземь, яко оть него посланымь (1 Пет. 2, 13. 14). Почему же? Потому, что нъсть власть аще не отъ Бога: сущыя же власти отъ Бога учинены суть (Рим. 13, 1); потому. что каждый начальникъ есть слуга Божій, тебъ во благое, есть представитель на землѣ не только милующаго, но и карающаго Провиденія, грозный отметитель дёлающему элое (-4); потому, слёд., что противляяйся власти, Божію повельнію противляется: противляющіцся же, себъ грахь пріемлють (-2). Всята за тъмъ св. въра заповъдала подданнымъ, что потреба повиноватися не токмо за инъвъ, но и за совъсть (-5), со благоразуміемъ служаще, якоже Господу, а не яко человъкомъ (Еф. 6, 7); потреба повиноватися владыкамь, не токмо благимь и кроткимь, но и строптивымь: се бо есть угодно предъ Богомь (1 Петр. 2, 18. 19), и что первая молитва подданныхъ должна быть за Царя и : за ясњят, иже во власти суть (1 Тим. 2, 1 — 3). За то Христіанство внушило и владыкамъ земли такія чувства, какихъ прежде они не знали по отношенію къ своимъ подданнымъ, ---чувства справедливости, крото-сти, милосердія и любви. Ибо оно возв'єстило земнымъ правителямъ, что и подданные ихъ суть такіе же мюди, какъ и они, происходящіе отъ одного общаго всёмъ праотца-Адама (Дёян. 17, 26); суть дёти одного и того же съ ними Отца небеснаго (Мат. 5, 48;

6, 8), братья ихъ во Христъ Інсусъ (Кол. 3, 11), изъ которыхъ за каждаго умеръ Христосъ (1 Кор. 8, 11); причастники Божественнаго естества (2 Петр. 1, 4), предназначенные возсёдать нёкогда съ своимъ Спасителемъ на небесныхъ престолахъ (Апок. 3, 21). и что надъ самими владыками земли, какъ надъ икъ подазнными, есть на небесахъ Господь, у котораго нѣтъ лицепріятія (Еф. 6, 9). Вмѣстѣ съ тѣмъ св. вѣра самымъ лучшимъ образомъ опредблила, возвысила и укрёпила взаимное отношеніе подланныхъ межлу собою, какъ членовъ одного великаго политическаго Это сдѣлала она преимущественно тѣла. **АВУМ**Я заповѣдію самоотверженія и заповѣдями : своими заповѣдію любви къ ближнимъ. Первою, которая повелѣваетъ Христіанамъ искоренять въ себѣ самолюбіе и распинать всѣ свои страсти, св. вѣра пресѣкаетъ главнѣйшій источникъ разнообразныхъ золъ жизни общественной; второю-открываетъ самый важный источникъ благъ для этой жизни : потому что истинно любящіе ближнихъ живутъ не для себя, а для другихъ, готовы жертвовать для нихъ встить, и въ случат нужды готовы, каждый, положить за други самую душу свою. Эти двъ заповъди, будучи усвоены членами общества, естественно возбуждаютъ ихъ нести всѣ государственныя повинности. какъ необходимыя для общественнаго блага, исполнять всё политическія узаконенія, направленныя къ тойже цёли, дёлать всякаго рода пожертвованія для бідныхъ, страждущихъ, престарілыхъ, вдовъ и сиротъ, строить для нихъ пристанища и под. Истинный Христіанинъ, воодушевленный самоотвержениемъ и любовию къ ближнимъ, есть самый лучшій гражданинъ, въ какомъ бы званіи онъ ни находился, - будетъ ли онъ вельможа или простолюдинъ, ученый или художникъ, воинъ или ремесленникъ: нбо онъ проходитъ всѣ обязанности своего званія самымъ усерднымъ образомъ, направляя, притомъ, все ко благу

общему. Вообще, еслибы всѣ члены какого-либо государства содблались истимными Христіанами, т. е. водились Христіанскимъ самоотверженіемъ и любовію: то это земное царство явилось бы нѣкоторымъ подобіемъ царства небеснаго, царствомъ постояннаго внутренняго мира и всеобщей братской любви, царствомъ, гдъ всъ граждане составляли бы, подлинно, едино тьло и единъ духъ.... И не забудемъ, что объ эти добродътели (самоотвержение и любовь), столько необходимыя для истиннаго блага народовъ, можетъ воспитывать въ людяхъ одно только Христіанство.

Б. Вяљиние признаки божественности новозављтнаго от-кровенія. § 94. При Иасти ивслюдования и ограничение предмета.

Обращаясь ко внёшнимъ признакамъ или доказательствамъ божественности новозавѣтнаго откровенія. прежде всего не можемъ не замѣтить, что ихъ необычайное множество. Ими исполнена: 1) исторія Христа-Спасителя и 2) исторія всей Его Церкви. Мы здѣсь ограничимся указаніемъ только главибищихъ изъ этихъ признаковъ.

1) Признаки — изъ исторіи Христа-Спасителя.

## <u>§</u> 95.

## Иссисление ист.

Исторія земной жизни Спасителя представляеть доказательства непосредственно той истины, что Онъ есть истинный Мессія и истинный Сынъ Божій,/ какъ самъ Онъ о Себѣ неоднократно свидѣтельствовалъ (Іоан. 6, 38-40; 7, 28; 10, 30; 17, 5 и др.), а уже посредственно—и той, что принесенная Имъ на землю религія есть религія Божественная (Іоан. 7, 16 и 17; 8, 26— 28). Такими доказательствами служать— а) самое время и обстоятельства пришествія на землю Христа-Спасителя, б) Его характеръ, в) Его чудеса, г) пророчества и д) въ частности Его воскресеніе, какъ величайшее изъ Его чудесъ и пророчествъ.

§ 96.

Хо Дремя и обстоятельства пришествія на всялю Іисуса Христа.

(Время пришествія на землю Інсуса Христа случилось именно тогда (когда надлежало притти Мессін, но древнимъ пророчествамъ, и) когда какъ Іудеи, такъ и язычники ожидали Его.

Справедливость первой мысли мы уже видѣли, разсматривая самыя пророчества: Іакова о неоскудѣніи князя отъ Іуды и Даніила о седмидесяти седминахъ, — пророчества, которыя со всею разительною точностію исполнились на нашемъ Спасителѣ. Въ подтвержденіе же второй, которой также мы неразъ касались, представимъ здѣсь болѣе полныя доказательства.

(Сначала объ Тудеяхъ.) Что онн. действительно, ожидали тогда явленія Мессіи, это извёстно изъ исторіи Евангельской, изъ свидётельства Іосифа Флавія и изъ сознанія поздиёйшихъ раввиновъ Іудейскихъ. Евангеліе, въ подтвержденіе сего, представляетъ иёсколько случаевъ, на-примёръ, слёдующіе: а) какъ-только явился Іоаннъ Креститель на Іорданё съ своею проповёдію, къ нему прислали соотечественники спросить: не онъ ли Христосъ (Іоан. 1, 19—27)? б) когда Іоаннъ отвёчалъ имъ, что нётъ, и, называя себя только предтечею Мессіи, началъ проповёдывать: покайтеся, приближибося царствіе небесное..., прядетъ кръплій мене во слъдъ мене.... (Мат. 3, 2. Марк. 1, 7), этой пропо-

Sol 15,

ввди върили всъ, и исхождаше ко Іоанну вся Гудейская страна, и Герусалимляне: и крещахуся вси во Горданы рыць оть него, исповъдающе гръхи своя (Марк. 1, 5); в) когда волхвы, руководимые чудесною звѣздою, пришли во Іерусалимъ и спросили: ідв есть рождейся Царь Іудейскій, — одинъ вопросъ ихъ привелъ въ движеніе весь Іерусалимъ (Мат. 2, 3); г) когда Спасителя, еще младенца, по закону Моусееву, принесли во храмъ поставити предъ Господемь, Его встрътилъ здъсь старецъ Симеонъ, чаявшій утьхи Израилевы (Лук. 2, 25), и Анна пророчица возвъстила о Немъ если чающымъ избавленія во Герусалимь (— 38). Іосноъ Флавій расказываеть, что въ тъ лни являлись многие обманщики, которые выдавали себя за Мессію и всегда увлекали за собою толпы народа (237); а это ручается, что какъ обманщики, такъ и обольщавшиеся равно были увърены, что настало, наконецъ, время пришествія истиннаго Мессіи. Изъ позднѣйшихъ раввиновъ, на-примѣръ, Манассій ясно говоритъ, что всѣ Іуден, поднявшіе оружіе противъ Римлянъ во дни Веспасіана и Тита (т. е. ближайшіе ко временамъ Спасителя), были твердо убѣждены, что седмины Даніиловы, указывавшіе на пришествіе Мессін, уже исполнились, и что, слѣд., Мессія долженъ уже явиться (\*3\*).

Не менѣе достовѣрно, что было тогда подобное ожиданіе и между язычниками. Современный историкъ Тацитъ, излагая исторію Іудейской войны, пишетъ: «многіе вѣрили древнимъ свидѣтельствамъ жрецовъ, что въ это самое время востокъ пріобрѣтетъ новыя силы, и что имѣющіе притти изъ Іудеи сдѣлаются властителями міра» (<sup>339</sup>). Еще сильнѣе объ этомъ выражается Светоній, хотя почти тѣми же словами: «на всемъ востокъ распространено древнее и постоянное мнѣніе, будтобы

- (\*\*7) De bello Judaico lib. III, cap. 8, § 9 et lib. IV, cap. 10, § 7.
- (\*\*\*) Lib. de termino vitae pag. 175. Снес. примъч. 197.
- (\*\*\*) Histor. lib. V, cap. 13.

предопредѣлено, что въ это время имѣющіе притти изъ Іудеи сдѣлаются властителями міра» (<sup>540</sup>). Тоже самое повторяютъ еще два современные писателя, Филонъ (\*\*) и Флавій (\*\*\*), и писатель втораго вѣка Егезиппъ (\*\*\*). Въ частности достовѣрно: а) что было тогда это всеобщее ожидание какого-то великаго Царя у Римлянъ, что оно сильно занимало всё умы, и многіе честолюбцы пытались воспользоваться имъ AJA своихъ пѣлей: «основываясь на такомъ ожиданіи, свидътельствуетъ Саллюстій. Лентуллъ вмёшался въ заговоръ Катилины. и съ тщеславіемъ утверждаль, что предсказанный Царь долженъ явиться изъ Корнеліевой фамиліи» (<sup>344</sup>); б) гораздо точнѣе и опредѣленнѣе было оно у Персовъ, какъ показываетъ путешествіе волхвовъ восточныхъ, и именно изъ Персіи (<sup>346</sup>), поклониться родившемуся Інсусу (Мат. 2, 1); /в) было даже въ отдаленномъ Китаб, такъ что, по свидбтельству тамошнихъ историковъ, спустя 65 лѣтъ послѣ рождества Христова Китайскій императоръ отправлялъ нарочитое посольство въ Палестину — узнать, точно ли явился великій Посланникъ неба (\*\*\*). Это ожидание, столько твердое и повсемъстное тогда между самими язычниками, служитъ новымъ доказательствомъ, что оно тъмъ боле существовало въ то время между Іудеями : ибо къ язычникамъ оно могло не иначе перейти, какъ только отъ Іудеевъ. А какъ могло, --- для объясненія этого до-вольно вспомнить, во-первыхь, совершившееся гораздо

(940) Vita Vespasiani-cap. 4.

(241) Tom. II, pag. 449, 899, 435, edit. Mangey.

(\*\*\*) De bello Judaico lib. III, cap. 28 et lib. IV, cap. 31.

(<sup>945</sup>) De excidio Hierosol. lib. V, cap. 44.

(444) Sallust. in Catelin. Confer. Ciceronis oral. III in Catelin. pag. 692 et 696, edit. Graevii.

(<sup>844</sup>) См. статью: о волхвахь, приходившихь поклониться Ішсусу Хривту. ВЪ Хр. Чт. 1831, XLIV.

(<sup>846</sup>) Cm. B'b Geschichte der Religion Jesu Christi von Grafen zu Stolberg, Th. 1, Reylage V: Spuren früher Ueberlieferung.... bey den Völkern, seit. 395, Wieu 1817. еще прежде разсбяние Іудеевъ въ разныхъ странахъ міра : въ Вавилонѣ, Персін, Мидін, Сирін, Финикін, Египтѣ (\*\*\*), Индін (\*\*\*), Китаѣ (\*\*\*), даже, какъ догадываются, въ Америкъ (\*\*\*), и во-вторыхъ --- переводъ св. Писанія на Греческій языкъ, сдѣланный слишкомъ за два столѣтія до рождества Спасителя, и перешедшій съ тѣхъ поръ въ руки ученыхъ язычниковъ. Оба эти важивній событія, безъ сомивнія, устроиль самъ Промыслъ, чтобы чрезъ нихъ, предъ пришествіемъ Мессія, приготовить всёхъ къ Его прянятію: и вотъ, дѣйствительно, въ то время, когда надлежало явиться Христу, Его ожидали всь, и Іуден, и язычники. Но между тёмъ, какъ время пришествія нашего Спасителя, случившееся въ эпоху всеобщаго ожиданія истиннаго Мессіи, хотя весьма сильно, но еще неопреатленно говорило о Божественномъ посольствѣ Іисуса Христа, чрезвычайныя обстоятельства, окружавшие рождение Его, уже ясно свидътельствовали, что изъ встхъ, рожденныхъ въ то время, именно Онъ есть издревле обътованный Избавитель. Обстоятельства эти одни предшествовали рождению Христа - Спасителя, другія послѣдовали за нимъ.

Обстоятельства предшествовавшія. За нѣсколько времени до рождества Христова, къ одному благочестивому священнику Іудейскому, по имени Захаріи, явился въ Іерусалимскомъ храмѣ Архангелъ Гавріилъ съ вѣстію, что отъ него – Захаріи, не смотря ни на старость его, ни на старость и неплодство его супру-

(<sup>417</sup>) Начертавіе Церковно-Библейской Исторіи стр. 440. С. П.Б. 1827.

(\*\*\*) Buchanan, Christian. researches, memoire de Vansittart sur Afghans....

(\*\*\*) Essai sur les Juifs de la Chine et sur l'influence, qu'ils ont eu sur la litterature de ce vaste empire avant l'ére Chrétienne,-par l'abbé Sionnet.

(<sup>880</sup>) Allgemeine Zeitung des Judenthums, 1 Jahrgang, seit. 207 u c. ba. ги Елисаветы, родится сынъ Іоаннъ, который будетъ предтечею Мессіи. /Захарія выразилъ свое недовѣріе къ чудесному предсказанію Архангела, и за то сдѣлался нѣмъ до дня исполненія этого предсказанія, а св. Елисавета, дѣйствительно, зачала во чревѣ своемъ (Лук. 1, 5—25).

Спустя шесть мѣсяцевъ тотъже Архангелъ посланъ былъ Богомъ въ Галилейскій городъ Назаретъ къ пренепорочной Дѣвѣ Марін, и благовѣстилъ ей, что отъ Нея зачнется и родится, сверхъестественнымъ образомъ, самъ Мессія, Сынъ Божій. Св. Дѣва увѣровала сему, и, оставаясь Дѣвою, зачала во чревѣ своемъ отъ Духа Свята (— 26—38).

Вскорѣ, при свиданіи Маріи съ Елисаветою, послѣдняя почувствовала взыграніе младенца во чревѣ своемъ, и, исполнившись Духа Святаго, исповѣдала Ее Матерію Господа и ублажила Ея вѣру; а пресв. Дѣва Марія, услышавши такое привѣтствіе, излила душу свою въ торжественной пѣсни къ Богу, въ которой прославила величіе благодѣяній Его къ себѣ и ко всему Изравлю, и предрекла свою будущую славу (39—56).

Еще спустя нѣсколько времени, когда праведная Елисавета разрѣшилась отъ бремени, мужъ ея Захарія, въ день обрѣзанія новорожденнаго младенца, къ изумленію всѣхъ, разрѣшился отъ нѣмоты, и, исполнившись Св. Духа, прославилъ Бога Израилева за исполненіе древнихъ обѣтованій о Мессіи, и предрекъ будущее служеніе и подвиги своего сына (59—79).

Вотъ наступало, наконецъ, время рожденія Інсуса Христа, которому, по пророчеству, надлежало родиться въ Виелеемѣ (Мих. 5, 2); а св. Дѣва все еще оставалась въ Назаретѣ, своемъ постоянномъ мѣстопребываніи. Что же устрояетъ Промыслъ? Въ это самое время Кесарь Римскій издаетъ повелѣніе о всеобщей переписи народа, и Марія, вмѣстѣ съ обручникомъ своимъ Іосифомъ, должна итти, по сему случаю, въ отечественный городъ Виолеемъ; приходитъ, и здѣсь раждаетъ Сына (Лук. 2, 1—8).

Обстоятельства послъдовавшия. Какъ только родился Христосъ, Ангелъ Господень явился Вивлеемскимъ пастырямъ, стерегшимъ стадо свое нощію, и необыкновенный свётъ осіялъ ихъ. Они услышали отъ Ангела о рожденіи Спасителя во градѣ Давидовѣ, получили наставленіе, какъ найти Божественнаго Младенца, и въ тоже время узрѣли цѣлое воинство небесное, славящее Бога и воспѣвающее : слава въ вышимхъ Богу, и на земли миръ, во человъцъхъ благоволеніе (Лук. 2, 8 — 14).

Между тёмъ волхвы съ отдаленнаго востока, руководимые чудесною звѣздою, приходятъ въ Виелеемъ поклониться, родившемуся въ вертепѣ, Царю Іудейскому, и приносятъ Ему дары: злато, ливанъ и смирну (Мате. 2, 1—12).

Когда исполнились дни очищенія, и младенца Інсуса, по закону Мочсееву, принесли въ храмъ поставити предъ Господемъ, въ тоже самое время, по внушенію отъ Духа, пришелъ въ церковь и старецъ Счмеонъ, удостоился принять на руки свои обѣтованнаго Избавителя, исповѣдалъ Его Спасителемъ всего міра, Просвѣтителемъ языковъ и Славою Израиля, и вмѣстѣ изрекъ пророчество какъ о Немъ, такъ и о Его Матери. Случившаяся при этомъ праведная Анна, дщерь Фануилова, также прославила Богомладенца Інсуса, и возвѣстила о Немъ всѣмъ, чаявшимъ избавленія во Іерусалимѣ (Лук. 2, 22—38).

Вскорѣ послѣдовало еще двукратное явленіе Ангела Іосифу. Въ первый разъ, по случаю намѣренія Иродова умертвить младенца Іисуса, Ангелъ повелѣлъ Іосифу поять Отроча и матерь Его, и бѣжать во Египетъ. Во второй разъ, по смерти Ирода, когда опасность миновала, небесный вѣстникъ указалъ святому семейству возвратиться въ землю отечественную (Мате. 2, 13-23).

Такимъ образомъ, при самомъ вступленіи въ міръ 1. Христа, все уже предвозвѣщало въ Немъ необыкновеннаго Посланника Божія, истипнаго Мессію. Онъ явился окруженнымъ знаменіями и чудесами, въ которыхъ нельзя не признать особеннаго перста Божія. Если теперь мы посмотримъ на самую жизнь нашего Спасителя: то убѣдимся, что предвѣщанія эти сбылись со всею точностію.

К Варантерь Лисиса Вриста (<sup>(\*\*\*)</sup>). И, во-первыхъ, она) представляетъ измъ въ нанемъ Спасителъ истинно-Божественный характеръ, которому равнаго не знаетъ исторія.

-6-07

Цёль, къ которой стремился Господь Інсусъ, въ продолжение всей своей жизни, (и которую называль дъломь своимъ (loan. 17, 4),) была цёль высочайшая, никогда неслыханная въ мірѣ. Были люди, поставлявшіе задачею своей жизни преобразованіе той или другой науки, того или другаго искуства; являлись законодатели и мудрецы, которые старались преобразовать политическій быть одного какого-либо государства, измѣнить и улучшить религіозныя понятія какоголибо опредѣленнаго народа.... Христосъ – Спаситель явился съ мыслію возсоздать весь родъ человвческій, растлённый грёхомъ, просвётить всёхъ людей свётомъ истиннаго Боговѣдѣнія (Іоан. 12, 46; 17, 3), научить всбхъ грбшниковъ чистбйшей правственности 1. chin

(<sup>161</sup>)-1) Xp. 9T. 1841, 11, 108: о Божественности Христіанской въры, доказываемой отъ лица ся Учредителя; 2) Reflexions divers sur Jésus-Christ, ou caractères divins de Jésus-Christ dans sa doctrine et dans ses oeuvres, par D'Aguesseau (Demonstr. Euangel. tom. VIII, pag. 841).

1- ----

и содблать святыми (Мато. гл. 5, 6 и 7), образовать изъ всѣхъ земнородныхъ единое стадо, единое царство Божіе (Іоан. 10, 16; Мате. 4, 17), и потомъ возвести всѣхъ въ вѣчныя обители Отца небеснаго (Мате. 25, 34). И гдѣжъ возникла эта необыкновенная мысль? Посреди народа, который никогда не отличался ни блестящими дарованіями, ни степенью образованности! Въ какое время возникла? Тогда, когда сыны Израиля, потерявши истинный смыслъ своихъ Божественныхъ писаній, ожидали себѣ въ Мессіи земнаго царя-завоевателя, усвояли однимъ себѣ всѣ благословенія Божіи, и съ презрѣніемъ смотрѣли на всѣ прочіе народы. Какъ не похожи на нашего Спасителя всѣ прочія лица, осмѣливавшіяся выдавать себя за Мессію около того времени! Всѣ они не только не возвышались налъ заблужденіями своихъ собратій-іудеевъ, напротивъ, старались воспользоваться этими заблужденіями, объявляли себя земными владыками Израиля и воителями, не понимая, какъ недостойно такое владычество истиннаго Мессін, увлекали за собою толпу и вскорѣ обличали въ себѣ обманщиковъ. Не такъ поступилъ Господь нашъ; Онъ пошелъ прямо противъ суевърій своего народа, избралъ себѣ цѣль, вполнѣ достойную Мессія. и остался сії вѣренъ до конца, не смотря ни на какія препятствія, на всю злобу и противоборство враговъ; потерпѣлъ за нее клеветы, поношенія, преслѣдованія; вкусилъ самую смерть. Кто, по одной этой чертя, не узнаеть Богочеловѣка? Средства, употребленныя Имъ для привлеченія къ Себѣ людей, были не менѣе удивительны, какъ и самая цёль. Что это были за средства? Богатство или обѣщаніе счастливой жизпи на земль? Но Онъ самъ родился въ бѣдности и, въ-продолжение служенія своего, не имѣлъ даже идь илазы подклонити (Мате. 8, 20), а своимъ послѣдователямъ предвозвѣщалъ одни поношенія, преслѣдованія, самую смерть (Лук. 6, 22: Іоан. 16, 2). Мудрость земная и высокое красно-

рѣчіе ? Но Онъ избралъ для распространенія своего ученія людей некнижныхъ и простыхъ (Двян. 4, 13), избралъ буяя міра, да премудрыя посрамить: и немощная міра, да посрамить кръпкая: и худородная мира и уничиженная и несущая, да сущая упразднить (1 Кор. 1, 27 и 28); Онъ благоизволиль буйствомь проповъди спасти върующихъ (-21). Поблажка чувственности и страстямъ человѣка? Но первымъ требованіемъ Его отъ своихъ послѣдователей были самоотверженіе, отреченіе отъ страстей и строгая, благочестивая жизнь. Какъ все это выше обыкновенныхъ расчетовъ человѣческихъ! Какъ чисты и безукоризненны намбренія Іисуса и какъ достойны они Богочеловъка! Кто изъ простыхъ людей рышился бы избрать для цыли своей такія средства, которыя, по видимому, могли только скорбе **VAAJATЬ ОТЪ нее?** 

Умственныя качества Господа Інсуса также ясно указывають въ Немъ Того, за кого Онъ выдавалъ Себя (Іоан. 3, 17). Мудрость Его была чрезвычайная, вовсе не человѣческая. Чрезвычайная и въ томъ отношения, что для пріобрѣтенія ея Онъ не употребилъ никакихъ средствъ (Іоан. 7, 15), будучи рожденъ въ крайней бѣдности (Лук. 2, 7) и проведши до тридцати лётъ жизни въ трудахъ древод влія, въ городъ, лишенномъ всякаго образованія (Іоан. 1, 46). Откуда сему премудрость сія (Мато. 13, 54), въ недоумѣнін спрашивали о Немъ сограждане Его, хорошо знавшіе и Его родъ, и Его воспитаніе, како сей книги въсть не учився (Іоан. 7, 15)? Чрезвычайная и въ томъ смыслѣ, что она явно предупреждала Его возрастъ (Лук. 2, 52): будучи еще двѣнадцати лѣтъ, Онъ своими отвѣтами и разумомъ привелъ однажды во храмѣ самихъ законниковъ Іудейскихъ въ удивление и ужасъ (-46 -49). Чрезвычайная и потому, что она возвышалась познаніями всёхъ людей: BO дни торженалъ ственнаго служенія своего Господь не разъ обнаруживалъ ее въ такой степени, что возбуждалъ всеобщее изумленіе въ своихъ слушателяхъ (Іоан. 7, 46), и посрамлялъ самыхъ искусныхъ совопросниковъ и законоучителей своего народа (Мате. 22, 46). Особенно же мудрость Спасителя была чрезвычайна въ томъ отношеніи, что она простиралась, во-первыхъ, до сердцевѣдѣнія, до совершеннаго знанія самыхъ сокровенныхъ помысловъ и намѣреній человѣческихъ (Іоан. 1, 47; 2, 25; Мате. 12, 25; Марк. 12, 8; Лук. 6, 8), а во-вторыхъ—до яснаго предвѣдѣнія будущаго (Лук. 19, 43; 22, 34; Марк. 13, 9 и др.): обѣ эти черты вѣдѣнія такія, которыя могутъ принадлежать только одному Богу, по Его собственнымъ словамъ (Іерем. 17, 9; Иса. 44, 7).

Нравственныя качества Інсуса Христа представляютъ намъ въ Немъ совершеннъйшій образецъ встхъ добродѣтелей. Онъ первый осуществилъ въ своей жизни то, чему училъ другихъ, и высочайшая нравственность Евангельская кажется еще выше въ Его собственномъ примеръ. Что можетъ быть глубже Его самоотверженія ? Эта нестяжательность, по которой Онъ, во все время служенія своего, не имѣлъ даже гдъ главы подклонити (Мато. 8, 20), и для удовлетворенія необходимыхъ нуждъ телесныхъ долженъ былъ пользоваться вспоможеніями сторонними (Лук. 8, 1-3); это смиреніе, простиравшееся до того, что Онъ умылъ ноги собственнымъ ученикамъ (Іоан. 13, 4-15), и уклонился отъ самаго вбица царскаго, который однажды насильно хотбли возложить на Него Іудеи (Іоан. 6, 15); эта изумительная кротость, терпћије и великодушіе, съ какими переносиль Онъ клеветы и преслѣдованія отъ своихъ враговъ, потерпѣлъ поруганія, оплеванія, заушеніе и біеніе предъ своею смертію; наконецъ, эта самая смерть, мучительнъйшая и поноснѣйшая, которую, однакожъ, Онъ вкусилъ добровольно и совершенно невинно, ради другихъ: --- гдъ

найдемъ мы во всей исторія человѣчества подобныя черты? А Его любовь къ Богу? Спидохъ съ пебесе, говорилъ Онъ о Себъ, не да творю волю Мою, но волю пославшаго Мя Отца (Іоан. 6, 38), да разумьеть мірь. яко люблю Отца, и якоже заповъда Миљ Отець, тако творю (14, 31), — и вся жизнь Его была посвящена 🛳 исполненіер этой святвищей воли : всв двла Его были направлены къ тому, чтобы научить людей познанію единаго истиннаго Бога (Іоан 17, 3), научить ихъ прославлять небеснаго Отца добрыми дълами (Мато. 5, 16), чтобы основать и утвердить на землѣ царствіе / Божіе (Марк. 1, 14 и 15). Въ этомъ одномъ исполнени воли Отца Онъ находилъ для Себя истинное брашно (Іоан. 4, 34); для сего Онъ смириль Себе, послушливь бывь даже до смерти, смерти же крестныя (Филип. 2, 8). Какова была Его любовь къ людямъ? Онъ подъялъ необъятные труды для просвещения ихъ свѣтомъ Евангелія, переходилъ съ мѣста на мѣсто, проповѣдывалъ, убѣждалъ, обличалъ, терпѣлъ огорченія и преслівдованія. Для доказательства своего Божественнаго посольства Ему надлежало творить чудеса, н Онъ всѣ эти чудеса совершалъ преимущественно аля вспоможения несчастнымъ : испёлялъ больныхъ. давалъ зрѣніе слѣпымъ, слухъ глухимъ, очищалъ прокаженныхъ, благодътельствуя всёмъ (Дёян. 10, 38). Въ частности. Онъ показывалъ сыновнюю любовь и покорность своей Матери и мнимому отцу своему Іосифу (Лук. 2, 5; Іоан. 19, 27), любовь къ ближнимъ по крови и знаемымъ (Іоан. 11, 5, 11 и 36; 13, 23), любовь къ отечеству (Мате. 15, 24; 23, 37. Лук. 19, 41), любовь къ детямъ (Мате. 19, 13 – 15), любовь къ своимъ ученикамъ (Мато. 18, 1-5 и др.), благость и безпримърную снисходительность къ гръшникамъ (Мато. 9, 10-13. Лук. 19, 10). Самую же крайнюю степень любви своей кълюдямъ Онъ явилъ на крестѣ, на который взошелъ единственно для спасенія ихъ, и 19

A # 2

гдѣ, среди величайшихъ страданій, молился ко Отцу за своихъ распинателей и враговъ (Іоан. 3, 16; Лук. 23, 34). При такихъ высочайшихъ совершенствахъ, Господь Іисусъ вовсе былъ чуждъ даже малъйшихъ недостатковъ. Не только, по свидътельству Его учениковъ, Онъ пръха не сотвори, ни обрътеся лесть во устахь Бю (1 Петр. 2, 22, снес. 1 Іоан. 3, 5), сами злѣйшіе враги Его не могли ни въ чемъ обличить Его. Архіерен, старцы и весь сонмъ искали лжесвидвтельства на Іисуса, нко да убіють Его, и не обрѣтали (Мате. 26, 59); Іуда, коротко знавшій жизнь своего Учителя, предалъ Его, и раскаялся, что предалъ кровь неповинную (Мате. 27, 4). Пилатъ, внимательно изслёдовавъ всё клеветы и обвинения lygeевъ на Інсуса, сказалъ въ слухъ самихъ клеветниковъ: никиеяже обрътаю вины въ человъць семъ (Лук. 23, 4); неповинень есмь оть крове праведнаго сего: вы узрите (Мато. 27, 24). Такая совершеннѣйшая святость и безгрѣтность Господа Інсуса, вовсе несвойственная людямъ въ ихъ вастоящемъ, падшемъ состоянии (Рим. 5, 12), указываетъ намъ въ нашемъ Спасителъ болѣе, нежели человѣка, указываетъ, по-истинѣ, вочеловѣчившагося Сына Божія, какъ Онъ самъ благоволилъ называть Себя.

§ 98. Vydeca Iucyca Xpucma (\*\*\*).

А чудеса Іисуса Христа служатъ още сильнъйшимъ и уже совершенно непререкаемымъ доказатель-

(<sup>330</sup>)—1) о чудесахъ І. Христа, Хр. Чт. 1835, 11, 57; 2) о несомвѣнности и достовѣрности чудесъ Евангельскихъ, Хр. Чт. 1838, 11, 184; 3) Albert. Guil. Melchioris— apologia pro miraculis Christi et expositionibus patrum allegoricis.... Franeck. 1731; 4) Mich. Lilienthalii — Wunderwercke Jesu, als ein überzeugender beweis, dass er der wahre Messias sey, Regiom. 1748; 5) Philosophische Vertheidigung der Wunder Iesu und seiner Apostel von Jok. Christoph. Gräffe, 1812.

ствомъ сей истины, (loaн. 5, 33 - 36; 10, 37 и 38). Эти чулеса были чрезвычайно велики и многочисленны н вообще такія, ихже инь никтоже сотвори (Іоан. 15, 24). Здъсь Онъ явилъ Себя – а) владыкою внъшней природы, когда претворилъ воду въ вино (loan. 2, 1-11), повелъвалъ вътрамъ и морю, и они повиновались Ему (Лук. 8, 24; Мато. 8, 23 - 27); шествовалъ по водамъ (Мато. 14, 26); немногими хлъбами и рыбами напиталъ однажды пять, въ другой разъ четыре тысячи мужей, кромѣ женъ и дѣтей (Мате. гл. 14 и 15); б) владыкою природы человѣческой, когда однимъ словомъ, однимъ прикосновеніемъ своей руки или одежды исцёлялъ всякія болёзни (Мато. 9, 20-23; 14, 35 и 36; Лук. 4, 40); давалъ зрѣніе слѣцымъ (Мато. 20, 29-34; Марк. 10, 46-52), слухъ глухимъ, языкъ нёмымъ (Мато. 9, 32-35; 12, 22; Лук. 11, 14), испѣленіе прокаженнымъ (Мато. 8, 1-5); в) владыкою самой преисподней, когда однимъ приближеніемъ своимъ къ людямъ, одержимымъ духами нечистыми, заставлялъ трепетать послёднихъ и однимъ словомъ изгонялъ ихъ изъ людей вонъ (Мато. 8. 28 - 34; Лук. 8, 26-40); г) владыкою жизви и смерти, когда воскресилъ сына бѣдныя вдовы Наинскія (Лук. 7, 11), дщерь Іаира, начальника синагоги (Мате. 9, 18 и 19; Лук. 8, 49), и воскресилъ Лазаря, находившагося во гробъ уже четыре дня (loan. гл. 11). Ковсему этому надобно присовокупить еще необыкновенныя знаменія, которыя совершены не самимъ Спасителемъ, а ради Спасителя, въ разныхъ обстоятельствахъ Его земной жизни, какъто: а) вдругъ послѣ Его крещенія, когда, при выхоаѣ Его изъ воды, надъ Нимъ разверзлись небеса, явныся Духъ Святый въ видъ голубя сходящимъ на Него, и слышанъ былъ съ высоты гласъ: сей есть Сынь Мой возлюбленный, о немже благоволихь (Мато. 3, 16 и 17; Марк. 1, 10 и 11; Лук. 3, 21 и 22); б) во время Его преображенія на Өаворъ предъ тремя

Апостолами, когда просвлтися лице Ею яко солние, ризы же Его быша бълы яко свъть, когда явились къ Нему Мочсей и Илія для собестдованія, и опять нослѣловалъ изъ облака гласъ : сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о немже благоволихь: того послушайте (Мате. 17, 1 — 5); в) однажды во Іерусалимѣ, BЪ присутствіи многочисленнаго народа, когда, по молитвѣ Господа къОтцу небесному, да прославитъОнъ имя свое, пріиде съ небесе глась: и прославихь, и паки прославлю (Іоан. 12, 28—31); г) наконецъ, во время крестныхъ страданій Искупителя, когда оть шестаю часа тма бысть по всей земли до часа девятаго, и, какъ только предалъ Онъ духъ свой въ руки Отца небеснаго, завъса церковная раздрася на двое съ вышняю края до нижняю: и земля потрясеся, и камение распадеся: и гроби отверзошася, и многа тълеса усопшихъ святыхъ восташа (Мате. 27, 45, 51 и 52). Словомъ: жизнь нашего Спасителя, которая сама есть чудо въ правственномъ отношении, исполнена и окружена чудесами со всёхъ сторонъ.

Что чудеса эти были истинныя, т. е. были событія сверхиестественныя, доказательствомъ тому служать:

1) Самое ихъ свойство: всё они, очевидно, превышаютъ силы и законы природы, и никакой здравомыслящій не станетъ утверждать, чтобы, на-примёръ, возможно было человёку однимъ словомъ воскрешать мертвыхъ и исцёлять всякія болёзни, или немногими хлёбами насытить цёлыя тысячи, или дать зрёніе слёпорожденному и повелёвать стихіями природы и под.

2) Образъ ихъ совершенія. Спаситель совершалъ свои чудеса такъ, что рѣшительно невозможно подозрѣвать въ нихъ какого-либо подлога, или искуства. Овъ совершалъ ихъ — а) безъ всякихъ приготовленій, внезапно, какъ только представлялся случай; б) совершалъ однимъ словомъ, нерѣдко однимъ прикосно-

веніемъ нли даже мыслію и желаніемъ (Лук. 6, 19; Іоан. 4, 50-54; Мато. 8, 8 и 13): говорилъ разслабленному : востани, возми одръ твой, и иди въ домъ твой,-и разслабленный исцёлялся (Мате. 9, 6); говорниъ прокаженному: хощу, очистися, - и мгновенно оставляда его проказа (Мато. 8, 3); воззвалъ къ мертвому: Лагаре, гряди вонъ, — и четверодневный мертвецъ, начавшій уже смердѣть, выщелъ изъ гроба (Іоан. 11, 43); в) совершалъ не въ одномъ какомъ-либо определенномъ месте и не въ одно какое-либо время, присутствіи немногихъ свидѣтелей, напротивъ въ всегда и вездѣ, открыто и всенародно./Онъ проходилъ грады и веси Іудейскія, нерѣдко сопутствуемый цѣлыми тысячами народа, являлся во Іерусалимѣ, въ мѣстахъ общественныхъ, въ храмѣ, во время великихъ праздниковъ, на которые собирались Іуден со всёхъ сторонъ, и вездѣ показывалъ свое всемогущество и чудодѣйственную силу. Исцъленные Имъ жили, послъ своего нсцѣленія, въ тѣхъ-же городахъ и селахъ, гдѣ прежде видѣли ихъ больными. Какъ болѣзни ихъ, такъ и чудесное исцёленіе были извёстны ихъ родственникамъ, сосблямъ и всемъ согражданамъ; целыя толпы стекались, на-примиръ, чтобы видить воскресшаго Лазаря, такъ что начальники синагоги искали погубить его, яко мнози его ради идяху от Гудей, и въроваху во Інсуса (Іоан. 12, 11).

3) Цѣль этихъ чудесъ. Цѣль чудесъ Евангельскихъ была самая высокая, вполнѣ достойная Бога. Она состояла въ томъ, чтобы показать людямъ во Інсусѣ Христѣ истиннаго Мессію, Сына Божія, расположить ихъ увѣровать въ Него, принять Его ученіе и благодать, и такимъ образомъ достигнуть вѣчнаго спасенія (Іоан. 10, 38; 15, 24; Матө. 11, 20—24).

4) Ихъ многочисленность и разнообразіе. Спаситель сотворилъ не одно какое-либо чудо, не два, не десять, но безчисленное множество. Его чудодъйственная сила не ограничивалась какими-либо извѣстными немногими дѣйствіями, но выражалась въ многоразличныхъ видахъ, простиралась на весь міръ, и показывала въ Немъ Владыку всего существующаго.

5) Изслѣдованіе этихъ чудесъ самими врагами Спасителя (Іоан. 9, 12 - 34). Фарисен, Саддукен, книжники и священники, враждовавшіе противъ Іисуса, сами часто бывали свидътедями Его чудесъ, и видъли все ихъ необычайное дъйствіе на народъ (Іоан. 12, 19). Быть не можетъ, чтобы враги эти не позаботились всёми мърами обличить обманъ, еслибы онъ здъсь скрывался. Въ ихъ рукахъ находилась вся общественная власть: имъ легко было доказать ложь посредствомъ судебныхъ розысканій; достаточно было обличить подлогъ одного чуда, чтобы пріобрѣсть право подозрѣвать истинность и всѣхъ прочихъ. И что же? Враги Господа Іисуса сами исповѣдуютъ подлинность Его чудесъ : что сотворимъ; яко человакъ сей многа знаменія творить, говорили они между собою, аще оставимь его тако, вси увърують въ него (Іоан. 11, 47. 48). И, осуждая Спасителя на крестную смерть, они не осмѣлились обличать Его предъ народомъ въ томъ, якобы Онъ творилъ ложныя чудеса, хотя это имъ весьма поблагопріятствовало бы; но вынуждены были придумывать на Него лжесвидьтельства.

6) Небоязненное, открытое указаніе на эти чудеса самаго Господа Інсуса, какъ на важнѣйшее доказательство своей Божественности. Аще не творю дъла Отца Моего, говорилъ Онъ предъ всѣми, не имите Ми въры: аще ли творю, аще и Мнъ не въруете, дъломъ Моимъ въруите (Іоан. 10, 37 и 38); дъла бо, яже даде Мнъ Отецъ, да совершу я, та дъла, яже Азъ творю, свидътельствують о Мнъ, яко Отецъ Мя посла (Іоан. 5, 36, снес. 14, 11; 15, 24). Могъ ли бы Інсусъ Христосъ такъ рѣшительно и всенародно указывать на свои чудеса и давать имъ такое высокое значеніе, еслибы въ совершения ихъ скрывался какой-либо подлогъ или

7) Точно такое же указаніе на чудеса Христовы св. Апостоловъ. Многа и ина знаменія сотвори Іисусь предъ ученики своими, яже не суть писана въ книгахъ сихъ, говоритъ св. Іоаннъ Богословъ въ своемъ Евангелін, сія же писана быша, да върусте, яко Іисусь есть Христось Сынь Божий, и да вкрующе, животь имате во имя Его (Іоан. 20, 30 и 31). Мужіе Израильстій, воззвалъ Апостолъ Петръ въ ръчи своей къ Іудеямъ, по низшествія на Апостоловъ Духа Святаго, послушайте словесь сихь: Іисуса Назореа, мужа оть Бога извъствованна въ васъ силими и чудесы и знамении, нже сотвори таля Бого посреда вась, якоже и сами васте, сего нарекованнымъ совътомъ и проразумъніемъ Божіимъ предана пріемше, руками беззаконныхъ пригвождше убисте: Егоже Богь воскреси (Дбян. 2, 22-24. см. также Діян. 10, 38; Евр. 2, 3 и 4).

8) Наконецъ дъйствие этихъ чудесъ на свидътелей. Послѣ того, какъ сотворилъ Спаситель первое знамение свое въ Канћ Галилейской, въроваша въ Нею иченицы Его (loan. 2, 11); послъ воскрешения Имъ сына нъкоего царедворца въ Капернаумъ, върова въ Пего и самь царедворець, и весь домь его (loan. 4, 53); послѣ укрощенія Спасителемъ бури морской, сущін въ корабли, пришедше поклонишася Ему, глаголюще : воистинну Божій Сынь еси (Мато. 14, 33); посл'я того, какъ Онъ напиталъ пятью хлѣбами и двумя рыбами нѣсколько тысячь народа, видѣвшіе знаменіе, еже сотвори Інсусь, глаголаху, яко сей есть воистинну пророкь грядый въ міръ (Іоан. 6, 14). Вообще, побуждаемые чудесами Госпола, мнози отъ народа въроваша въ Него, и глаголаху, яко Христось, егда пріидеть, еда больша знаменія сотворить, яже Сей творить (Іоан. 7, 31), — и число этихъ вѣровавшихъ было такъ велико, что сами Фарисен сознавались: се мірь по Немьидеть (Іоан. 12, 19).

участвовало искуство?

(Обратимся ли теперь къ исторической достовърпости чудесъ и вообще событій Евангельскихъ, — мы увидимъ, что и въ этомъ отношеніи не остается желать ничего болѣе.

1) Событія сін переданы намъ осьмью современными писателями: ибо историками Іисуса Христа должно признавать не только четырехъ Евангелистовъ, но и всвхъ Апостодовъ, оставившихъ свои писанія, въ которыхъ, какъ извѣстно, произшествія Евангельскія или ясно предполагаются, или даже прямо расказываются. Пять изъ числа этихъ писателей : Матеей, Іоаниъ, Петръ, Іаковъ и Іуда-принадлежали къ числу очевидцевъ; они сопутствовали Спасителю во все время Его служенія, и каждый изъ нихъ, подобно св. Іоанну, могъ сказать : еже слышахомь, еже видъхомь очима нашима, еже узръхомь, и руки наша осязаша, о Словеси животнъмъ: и животъ явися, и видъхомъ, и свидътельствуемь, и возвъщаемь (1 Іоан. 1, 1 н 2). Еще два Маркъ и Лука, хотя не принадлежали къ двѣнадцати Апостоламъ, но принадлежали къ числу семидесяти, были современны Інсусу Христу, ближайшимъ образомъ обращались съ Его учениками - очевидцами, и отъ нихъ слышали Его исторію. Наконецъ, св. Павелъ также обращался непосредственно съ ближайшими учениками Господа, и потому справедливо можетъ быть названъ свидвтелемъ о делахъ Христовыхъ современнымъ. Если такъ: то должно согласиться, что изъ всёхъ замёчательнёйшихъ событій древности ни одно столь хорошо не засвидътельствовано, какъ событія Евангельскія: ибо ни одно не записано столь великимъ числомъ современниковъ. И тотъ, кто решился бы послѣ сего отвергать эти событія, явно обличилъ бы себя въ крайнемъ упорствѣ противъ здраваго смысла, и долженъ былъ бы напередъ отвергнуть всю древнюю исторію.

2) Предполагать, будто Апостолы, находивинеся

при Спасителѣ во все время Его служенія, и собственными очами видъвшіе всъ Его чудеса, могли въ нихъ обмануться, совершенно безразсудно. Этому противорбчить самый характеръ чудесъ Христовыхъ, по которому, какъ мы уже замътили, они были весьма различны и многочисленны, совершались безъ всякихъ приготовленій, открыто и всенародно, не были привязаны къ какому-либо одному месту или времени, но происходили во всякое время и на всякомъ мъстъ. Еще болъе противорѣчитъ продолжительность пребыванія Апостоловъ при Спаситель: можно обмануться разъ, два, три и болве : но обманываться въ-течение трехъ льтъ съ половиною. обманываться ежедневно. а иногда по нъскольку разъ въ день, и притомъ не въ какомълибо одномъ чудесномъ дъйствін, неоднократно повторившемся, а во всёхъ, безчисленныхъ чудесахъ: это такое предположение, на которое никто изъ здравомыслящихъ не согласится. Пусть Апостолы были люди простые и некнижные; но развъ недостаточно имъ было однихъ здравыхъ чувствъ и здраваго смысла, чтобы убѣдиться, какъ, по одному слову Спасителя, больные исцёлялись, слёпые прозирали, мертвые воскресали? Образование, самое высокое и всестороннее, ничего здъсь не прибавило бы: и образованный, какъ необразованный, виделъ бы только чудо, равно не понимая, какъ оно совершилось.

3) Все также убѣждаетъ насъ, что Апостолы, имѣвшіе полную возможность знать истину о своемъ Учителѣ, и другимъ передавали о Немъ только истину. Возмемъ во вниманіе обстоятельства и способъ ихъ проповѣди. Они проповѣдывали въ то самое время, когда только-что совершились Евангельскія событія, и въ тѣхъ самыхъ мѣстахъ, гдѣ событія сіи происходили. Они называютъ города, веси, семейства, даже лица, которыя были свидѣтелями чудесъ Христовыхъ, или надъ которыми чудеса эти совершились; вовсе не

стараются доказывать Гудеямъ истину описываемыхъ событій, но всего чаще ссылаются на ихъ общензвъстность, и призывають самихъ же Іудеевъ во свидѣтели этихъ событій: могутъли такъ двиствовать обманщики? Прибавимъ къ сему поразительныя черты искренности и чистосердечія, которыми такъ ясно запечатлѣны писанія Апостоловъ. Они не умалчиваютъ даже о собственныхъ недостаткахъ: о своей непонятливости. о своихъ взаимныхъ разногласіяхъ, о своихъ неправильныхъ ионятіяхъ касательно царства Мессіи, о своей неумѣстной ревности; говорятъ объ отречения Петра, о невъріи Оомы и проч. Въ повъствованіи Апостоловъ нельзя зам'ятить и тани пристрастія къ своему Учителю, или ненависти противъ Его враговъ. О страданіяхъ Его расказываютъ Евангелисты такъ же просто, какъ и о чудесахъ Его. Изображая Спасителя во всемъ величіи Божественнаго могущества, они не скрывають и того, сколь немногіе вначаль въровали въ Него, и ужасную картину Его распятія выражають только словами: ту распяща Его (Лук. 23, 33). Самое же важное доказательство искренности Апостоловъ-то, что они не только всенародно проповѣдуютъ о Евангельскихъ событіяхъ, но еще, во свидѣтельство своихъ словъ, охотно подвергаются опасностямъ, терпятъ безчисленныя оскорбленія, преслёдованія, мученія, идутъ даже на смерть. Чтобы нѣсколько человѣкъ согласялись выдумать произшествія, и потомъ стали выдавать ихъ за действительныя, безъ всякой для себя пользы, напротивъ, съопасностію своей жизни; чтобы они захотъли даже собственною кровію запечатлѣть свое свидътельство, будто видъли то, чего вовсе не видъли, и слышали то, чего не слышали : это крайняя степень невъроятности! Правда, люди, закоренълые въ предразсудкахъ, которые всосали они съ млекомъ матернимъ, и воспитанные въ заблужденіяхъ, могутъ почитать ложныя понятія свои истинными, и въ защиту

ихъ иногда готовы бынаютъ жертвовать всёмъ; но Апостолы вовсе не были похожи на такихъ дюлей.-напротивъ, для новаго ученія, они отвергли всѣ предразсудки своего воспитанія, оставили вѣру и обычаи отцевъ своихъ и сделались Христіанами единственно потому, что собственными очами видели дивныя дела Спасителя. Не были они подобны и какимъ-нибудь Фанатикамъ, которые собственныя митнія и мечты обожаютъ, какъ идоловъ, и для защиты ихъ не страшатся жертвовать своею жизнію; ніть, Апостолы не говорятъ: мы измыслили, мы разсудили, мы заключили, - они не усвояють себь, проповъдуемаго ими, ученія, но прямо и открыто свид'тельствуютъ: мы возвицаемъ вамъ то, что слышали, что видили. что разсматривали очами своими и осязали своими руками (1 Іоан. 1, 1); не можемъ бо мы, яже видъхомъ и слышахомь, не глаголати (Двян. 4, 20).

4) Новыми непререкаемыми свидътелями достовърности чудесъ Евангельскихъ служатъ всъ тъ лица, которыя обращались къ Христіанству во дни Апостоловъ. Извёстно, что Апостольская проповёдь распространялась съ чрезвычайною быстротою, что не только язычники, но еще прежде сами Іудеи принимали ее цёлыми тысячами вдругъ. И какъ принимали? Такъ. что жертвовали для нее всёмъ, съ радостію подвергались за нее ненависти ближнихъ, преслѣдованіямъ, мученіямъ, самой смерти. Между-тѣмъ, всѣ эти люди были современниками Апостоловъ, а многіе-и самаго Інсуса Христа; всѣ они, слѣд., особенно Іудеи, имѣли возможность повёрить сказанія Апостоловь о чудесахъ Христовыхъ, строго изслѣдовать ихъ и узнать сущую истину. Предположимъ теперь, что чудесъ Евангельскихъ вовсе не было, что они выдуманы,-спрашивается: какъ же могли эти тысячи современниковъ принять Апостольскую проповёдь; какъ согласились они вёрить обманщикамъ; какъ рѣшились они для этого обмана

жертвовать всёми священнёйшими вёрованіями своихъ предковъ и не щадить собственной жизни?

6) Но мы можемъ привести во свидѣтели чудесъ нашего Спасителя самихъ Его враговъ-Гудеевъ, неувъровавшихъ въ Него. Они не отвергали подлинности этихъ чудесъ; напротивъ, при всей зависти ко Інсусу Христу, невольно сознавались, что человъкъ сей многа знаменія творить, такъ-что увлекаетъ за собою мірь (Іоан. 11, 47 и 48; 12, 19). Только для успокоенія себя и оправданія своего невѣрія, они старались утверждать, будто Христосъ творитъ знаменія силою всельзевула (Мате. 12, 24). Въ талмудъ Іудейскомъ также говорится, что Христосъ, точно, творилъ дивныя дела, что одно имя Его, произносимое другими, испеляло всякія болёзни; расказывается даже и сколько опытовъ Его чудод виственной силы, хотя въ самомъ искаженномъ видѣ...; но только прибавляется, что все это Онъ совершалъ не собственною силою, а таинственнымъ, неизреченнымъ именемъ Іеговы, которое хитро похитилъ изъ Святаго святыхъ, гдѣ было вырѣзано оно на одномъ камив:-- нелепость, которую, отъ лётъ древнихъ до позднъйшихъ, не переставали повторять Іудеи для объясненія чудесъ Христовыхъ, не дерзая, по примъру свояхъ предковъ, отвергать самой дбйствительности этихъ чудесъ (\*\*\*). Въ частности, можемъ указать на свидѣтельство Іудейскаго историка Флавія объ Інсусѣ Христѣ. Въ своемъ сочинении о древностяхъ Гудейскихъ, изображая правление Пилата въ Іудеи, и сказавши о возмущения противъ него Евреевъ, Флавій присовокупляетъ: «въ это же время жилъ Інсусъ, человъкъ мудрый, если только можно назвать Его человъкомъ: ибо Онъ совершиль дела чудныя, училъ твхъ. которые съ охотою пріемлютъ истину, и пріобрѣлъ себѣ множество послѣдователей какъ изъ Іудеевъ, такъ и изъ

(\*\*\*) См. Вэглядъ на свидътельства Раввиновъ объ Імсусъ Христъ въ Хр. Чт. 1835, 1, стр. 287–299.

язычниковъ: это былъ Христосъ. И хотя Пилатъ, по доносу нашихъ старвйшинъ, осудилъ Его на крестъ, однако послѣдователи не оставили прежней къ Нему любви. Въ третій день Онъ явился предъ ними опять согласно предсказаніямъ Божественныхъ живымъ . Пророковь, предрекшихъ какъ о семъ, такъ и о другихъ многочисленныхъ чудесахъ Его. Названное по имени Его общество Христіанъ существуетъ еще до ны́иѣ» (\*\*\*). За подлинность этого свидътельства Флавіева ручается-а) то, что оно находится, безъ всякихъ перененъ. во всёхъ древнихъ рукописяхъ и во всёхъ печатныхъ изданіяхъ древностей Іудейскихь; б) его приводитъ Евсевій не только въ своей церковной исторіи (\*\*), но и въ сочинении (зи), направленномъ прямо противъ Іудеевъ: и это было въ такое время, когда, по словамъ самаго же Евсевія (307), сочиненія Флавія находились въ величайшей славѣ и употребленіи между всъми Іудеями и Римлянами; в) приводятъ потомъ Іеронимъ (\*\*\*) и Исидоръ Пелусіотъ въ концѣ четвертаго въка (149), Ермій и Созоменъ въ первой половнит пятаго (<sup>в.о</sup>), Кедринъ и другіе въ послѣдующее время

(\*\*) Γίνεται δε κατά τουτου τε χρόνου Ίπσους, σοφός ἀνήρ, ειγε ανδρα ἀυτου λέγειν χρή. ἦν γὰρ παραδόξων ἕργων ποιητής, διδάσκαλος ἀνϿρώπων τῶν ἡδονῆ τ'αληϿῆ δεχομένων. και πολλους μέν Ιουδάιους, πολλούς δε και ἀπό του Ἑλληνικου ἐπιγάγετο. ὁ Χριστός δυτος ἦν. και ἀυτον ἐνδείξει τῶν πρώτων ἀνδρῶν παρ ἡμῖν, σταυρῷ ἐπιτετιμηκότος Πιλάτου, ὀυκ ἐπαύσαντο ὀίγε πρῶτον αὐτὸν ἀγαπήσαντες. ἐφάνη γὰρ ἀυτοῖς τρίτην ἕχων ἡμέραν πάλιν ζῶν, τῶν Stίων προφητῶν ταῦτά τε και ἅλλα μυρία Ͽαυμάσια περί αὐτοῦ εἰρηκότων. ἐις ἕτι νῦν τῶν Χριστιανῶν ὑπὸ τοῦσε ὡνομασμένων οὐκ ἐπέλιπε τὸ φῦλον. Antiquit. Judaic. lib. XVIII, cap. 3.

(\*\*\*) Lib. 1, cap. 10.

- (<sup>366</sup>) Demonstr. Euangel. lib. III, cap. 5.
- (w7) Hist. Eccles. lib. III, cap. 9.
- (\*\*\*) Catalog. Script. Eccles.—Josephus.
- (<sup>100</sup>) Isidor. Pelus. lib. IV, epist. 125.
- (100) Sozom. -Hist. Eccl. lib. 1, cap. 1.

(\*\*\*); г) то, что Іуден, въ-продолжение всёхъ вёковъ, никогда не обличали Христіанъ, якобы они сами привнесли въ сочинение Флавія это мъсто, или какъ-нибудь повредили; д) полная сообразность слога этого мѣста съ слогомъ всего сочиненія; е) невѣроятность, чтобы Іосноъ Флавій, повествуя съ строгою точностію о всёхъ начальникахъ разныхъ политическихъ и религіозныхъ обществъ, какія только возникали между Іудеями со временъ Августа до паденія Іерусалима, какъ то: объ Іудъ Галилеянъ, Февдъ и другихъ (\*\*\*), упомянувши также объ Іоаннѣ Крестителѣ (\*\*\*) и Іаковѣ, котораго даже называетъ братомъ Інсуса, глаголемаго Христа (гои леуоце́но Хрістон) (<sup>344</sup>), могъ умолчать объ одномъ Інсусѣ Христѣ, котораго имя было тогда общеизвѣстно, и послѣдователи котораго составляли уже въ пред'ялахъ самой Римской имперія многочисленныя общества, обращавшія на себя вниманіе Кесарей (\*\*\*). Если же приводимое свидѣтельство Флавія объ Інсусѣ Христѣ, подлинно; въ такомъ случаѣ не нужно лучшаго доказательства на то, что современные Спасителю Іуден отнюдь не отвергали достовбрности Его чудесъ, хотя и объясняли ихъ по своему: Флавій жилъ въ первомъ въкъ и въ самомъ lepycaлимъ, былъ однимъ изъ просвъщениъйшихъ людей

(\*\*\*) Ccdrin.—Compend. Hist. pag. 169. Niceph. Callist.—Hist. lib. 1. cap. 39.

(\*\*\*) Antiquit. lib. XVIII, cap. 1; lib. XX, cap. 5 et 8.

(\*\*\*) Ibid. lib. XVIII, cap. 5.

(\*\*\*) Ibid. lib. XX, c. 9 et apud Origenem lib. 1 contr. Celsum, cap. 47. nec non apud Eusebium H. E. lib. II, cap. 23.

(<sup>866</sup>) Защищевіе этого свядътельства Флавіева отъ разныхъ возраженій, появившихся въ новъйшее время, и вообще довольно слабыхъ, можно найти въ слъдующихъ сочиненіяхъ: 1) Stelsig — Illustre Flavii Josephi Judaei testimonium de Christo, Bamberg. 1770; 2) J. Vernet-Traité de la vérité de la religion Chrétienne, tom. IX, Lavsan. 1782, 3) Böhmert — Ueber des Flavius Jos. Zeugnisz von Christo, Leipzig. 1823; 4) Свидътельство Іосифа Флавія объ Інсусъ Христъ, въ Хр. Чт. 1834, 1, стр. 176-198. между своими современниками, и такъ ясно говоритъ объ этихъ чудесахъ въ сочиненія, предназначаемомъ для общаго употребленія!...

6) Равнымъ образомъ нимало не отвергали водлинности чудесъ Христовыхъ и язычники. Здѣсь прежде всего достойны замѣчанія:

а) Такъ-называемые акты или донесение Пилата Понтійскаго къ Римскому императору Тиверію объ Інсусѣ Христѣ, о Его жизни, осужденін на смерть н воскресении, равно какъ о многихъ другихъ чудесахъ, о томъ, на-примъръ, что Онъ исцѣлялъ больныхъ, воскрешалъ мертвыхъ, и что въ минуты сжерти Его померкло солнце. Что акты эти, несомнённо, существовали, первый свидѣтель тому — мученикъ Іустинъ (въ первой половинѣ II вѣка): онъ двукратно ссылается на нихъ (\*\*\*) въ апологін, которую написалъ въ самомъ Римћ, где и хранились они въ общественномъ архивѣ, и гдѣ ему легко было подробно развѣдать объ истинѣ,-въ апологін, обращенной къ самому императору, сенату и всему Римекому народу, т. е. къ такимъ лицамъ, которыя не могли не знать подобныхъ актовъ, --- въ апологін, которою Іустинъ хотвлъ защитить Христіанъ отъ несправедливостей язычниковъ, и гдѣ, потому, ему надлежало болѣе всего позаботиться о върности показаній, чтобы не подпасть обличенію, и тѣмъ не повредить своему дѣлу. На эти акты ссылаются, послѣ Іустина, Тертулліанъ (въ концѣ II вѣка), и также въ апологіи, написанной въ защиту Христіанъ отъ язычниковъ (\*\*\*), Евсевій въ началѣ IV вѣ-

(300) Въ первый разъ, когда повъствуеть о распяти Спасителя: «о всемъ этомъ вы (язычники) можете узнать изъ актовъ, составленныхъ Понтіемъ Пилатомъ (ѐх тῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου γενομένων ἄχτων); въ другой разъ, упомвная о чулесныхъ псцъленіяхъ Спасители и о воскрешени Имъ мертвыхъ: «что все это творилъ Онъ, можете узнать изъ актовъ, составленныхъ при Понтіи Пилатъ». Apolog. 1; сар. 35 et 48.

(907) Сказавши о зативній солица, во время смерти Спаси-

ка (\*\*\*), св. Златоустъ во второй половинѣ того же вѣка (\*\*\*), н Орозій въ началѣ пятаго (\*\*\*). Евсевій объясияетъ самую причину, заставившую Пилата поступить такимъ образомъ. «У Римлянъ», говоритъ этотъ знатокъ исторія, существовалъ обычай, чтобы правители областей доносили императору о всемъ, что только случится у нихъ новаго, дабы ничто не скрывалось отъ императора. Потому Пилатъ и донесъ Тиверію о воскресенія нашего Спасителя Інсуса Христа, наполнявщаго своею славою всю Палестину,-присовокупляя, что онъ (Пилать) слышаль и о многихъ другихъ чудесахъ Інсуса, и о томъ, какъ Онъ, по воскресенін своемъ, многими почитается за Бога» (\*\*\*). Вспомнимъ также, что самъ Пилатъ, производя судъ надъ нашимъ Снасителемъ, призналъ Его невиннымъ и всячески старался Его освободить, что за Спасителя предстательствовала предъ Пилатомъ собственная его супруга (Мато. 27, 18-25), и что, потомъ, имѣвши слабость уступить настойчивому требованию Іудеевъ, Пилатъ, когда услышалъ о воскресении Христовомъ, весьма естественно могъ, сколько по совъсти, столько же и по страху, поспѣшить извѣстіемъ о всемъ этомъ дълъ Римскому императору, дабы отклонить отъ себя вину въ осуждении на смерть такого необыкновеннаго

теля, Тертулліанъ замѣчаетъ: eum mundi casum in archivis vestris habetis, и за тѣмъ, упоманувши о воскресени Христовомъ и другихъ чудесахъ, выражается еще яснѣе: ea omnia super Christo Pilatus, et ipse iam pro sua conscientia christianus, Caesari tum Tiberio nunciavit. Apolog. adversus gentes cap. 21.

- (\*\*\*) Hist. Eccles. lib. II. cap. 2.
- (\*\*\*) Homil. XXVI in Epist. 2 ad Corinth.
- (170) Hist. lib. VII, cap. 3 et 4.

(\*\*\*) См. выше указанное місто. Что такой обычай у Римлянъ существовалъ, доказательствомъ тому служитъ и извістное донесеніе Шлинія младшаго, бывшаго правителемъ Вноиніи, къ императору Траяну въ 104 году по Р. Хр. касательно гоненія на Христіанъ. Relat. ad Traianum Epist. lib. X, 97, также въ апологія Тертулліана сар. 2.

Наконецъ, еще одно весьма важное извечеловѣка. стіе, — Евсевій расказываеть, что императоръ Максимниъ, одинъ изъ жесточайшихъ преслъдователей Христіанства (въ III-мъ въкъ), приказалъ составить и распространить по всей имперія ложные акты, поль именемъ Пилатовыхъ, исполненные клеветами и ругательствами противъ Інсуса Христа (<sup>ата</sup>): не прямо ли это свидительствуетъ, что существовали никогда и подлинные акты Пилатовы, на которые указывали, въ обличение язычниковъ, еще во второмъ веке Іустинъ и Тертулліанъ, и содержаніе которыхъ, какъ видно изъ словъ этихъ писателей, было совствиъ другое ? Тертулліанъ и Евсевій зам'ячають, что донесеніе Пилата о чудесахъ Христовыхъ было изложено въ такомъ вняв, что Тиверій, прочитавши его, хотвлъ включить І. Христа въ число боговъ и предложилъ о томъ сенату, хотя сенать и не согласился съ императоромъ на томъ основаніи, что не изслѣдовалъ самъ этого абла (\*\*\*). Кромб Понтійскаго Пилата подлинность чудесъ Христовыхи засвидътельствовали и многіе другіе язычники, на-примъръ:

б) Таллъ или Талъ (Thallus seu Thalus), Гречеекій писатель І-го вѣка, говоритъ, что, въ осмнадцатый годъ царствованія Тиверіева, однажды внезапный мракъ

(\*\*\*) Hist. Eccl. lib. IX. cap. 5.

(\*\*\*) Tiberius, cujus tempore nomen christianum in saeculum introivit, annunciatum sibi ex Syria Palaestina, quod illic veritatem illins divinitatis reclamaverat. detulit ad senatum cum praerogativa suffragii sui; senatus, quia non ipse probaverat, respuit. Tertull. Apolog. adv. gentes cap. 5. Какъ могъ сенатъ поступитъ такимъ образомъ объясняетъ тотъже Тертуліанъ: vetus erat decretum, ut neque Deus ab imperatore consecrateur. nisi a senatu probatus. Ibid. Также говоритъ и Евсевій: τόν δὲ Τιβέριον ἀνενεγχεῖν μὲν τῆ συγχλήτω, ἐχείνην τ' ἀπώσασθαι φασί τὸν λόγον. τῷ μὲν δοχεῖν, ὅτι μὴ πρότερον αὐτὴ τοῦτο δοχιμάσασα ἦν. παλαιοῦ νόμου κεκρατηκότος, μὴ ἀλλως τινα παρὰ ῥωμάιοις Θεοποιεῖσθαι, μὴ δυχὶ ψήφω καὶ δόγματι συγκλήτου. Hist. E. lib. II, cap. 2.

20

распространился по землѣ въ самый часъ полудия; а это и были годъ и часъ смерти Христовой (<sup>114</sup>).

в) Флегонъ, отпущенникъ императора Траяна, (И-го вѣка) упоминаетъ о сильномъ землетрясеніи, разрушившемъ въ Виеиніи многія зданія, и вмѣстѣ о необычайномъ помраченіи солнца въ шестой часъ дня (необычайномъ потому, что оно случилось во время нолнолунія), и относитъ эти событія къ 4-му году 202 олимпіады, т. е. къ осъмнадцатому же году царствованія Тиверіева, и слѣд. ко времени смерти Христовой (<sup>374</sup>).

г) Цельсъ, Епикурейскій философъ II-го вѣка, одннъ изъ ученѣйшихъ и самыхъ жаркихъ противниковъ Христіанства, нимало не отвергаетъ подливности вообще всѣхъ чудесъ Евангельскихъ, но только приписываетъ ихъ магіи и не соглашается, чтобы должно было почитать Іисуса Христа Богомъ за одно то, что Онъ исцѣлялъ слѣпыхъ и хромыхъ (<sup>вте</sup>).

д) Халкидій, Платоническій философъ III-го вѣка, въ своемъ толкованіи на Платонова Тимея говоритъ о явленіи особенной звѣзды, возвѣстившей низшествіе Бога на землю, и приведшей мудрецовъ Халдейскихъ къ колыбели Бого-младенца для поклоненія и принесенія Ему даровъ (<sup>217</sup>).

(974) Thalus, Histor. Syriaca. lib III.

(\*\*\*) Quarto anno ducentesimae secundae olympiadis, magna et excellens inter omnes, quae ante eam acciderant, defectio solis facta. Dies hora sexta ita in tenebrosam noctem versus, ut stellae in coelo visae sint, terraeque motus in Bithynia Niceae urbis multas aedes subvertit. Phleg. Olymp. lib. XIII.

(<sup>376</sup>) Vid. apud Origen. contra Celsum lib. 1, n. 28, 38, 67 B 68.

(\*\*\*) •Est quoque alia sanctior et venerabilior historia, quae perbibet, ortu stellae cuiusdam..., descensum Dei venerabilis ad humanae conservationis rerumque mortalium gratiam. Quam stellam cum nosturno itinere inspexissent Chaldaeorum profecto sapientes viri, et consideratione rerum coelestium satis exercitati, quaesiisse dicuntur recentem ortum Dei, repertaque illa maiestate puerili, veneratos esse et vota Deo tanto convenientia puncupasse». е) Порфирій, Платоническій философъ III-го вѣка (<sup>774</sup>) и многіе другіе, современные ему, философы, по словамъ Арнобія, также не отвергали дѣйствительности чудесъ Христовыхъ, а только приписывали ихъ магіи (<sup>820</sup>).

ж) Лампридій, писатель конца III-го и начала IV-го вѣка, расказываетъ, что императоръ Александръ Северъ воздавалъ Христу въ домѣ своемъ Божеское поклоненіе, хотѣлъ даже открыто включить Его въ число боговъ п построить Ему храмъ, но былъ отклоненъ отъ своего намѣренія предвѣщаніями, что въ такомъ случаѣ весь міръ содѣлается Христіанскимъ, и храмы прочихъ боговъ опустѣютъ. Тоже самое повѣствуетъ Лампридій и о другомъ вмператорѣ, Адріанѣ, который также имѣлъ мысль внести Іисуса Христа въ число боговъ Римскаго народа, повелѣлъ во всѣхъ городахъ имперіи построить храмы, безъ идоловъ, предназначенные, какъ полагали, къ осуществленію этой мысли (<sup>500</sup>).

3) Гіероклъ, бывшій правителемъ Александріи въ 303 году, при императорѣ Діоклитіанѣ признаетъ подлинность чудесъ Христовыхъ, но только старается противопоставить имъ чудеса Аполлонія Тіанскаго (<sup>301</sup>).

и) Самъ даже Юліанъ-отступникъ, жесточайшій врагъ Христіанства (въ IV в.), не дерзалъ отвергать дбйствительности этихъ чудесъ, стараясь только представить ихъ дбломъ маловажнымъ. «Христосъ, говоритъ онъ, во всю свою жизнь не сдблалъ ничего достопримбчательнаго, развб уже кто сочтетъ многозначущимъ то, что Онъ исцблялъ хромыхъ и слбпыхъ, и заклиналъодержимыхъ духами въ Виюсаидъ и Виюиніи»(\*\*\*).

- (\*\*\*) Apud Euseblum, Praeparat. Évangel. lib. V, cap. 1.
- (\*7\*) Arnobius, adversus gentes lib. 1, pag. 25.
- (<sup>280</sup>) In Alexandro Severo cap. 29 et 43.
- (\*\*\*) Apud Eusebium contra Hieroclem.
- (\*\*\*) Apnd Cyrill. Alexandrin.-adversus Julianum lib. VI.

Вообще должно сказать, что въ первые вѣка Христіанства никто изъ язычниковъ не отвергалъ дѣйствительности чудесъ Евангельскихъ. Это всего лучше видно изъ Христіанскихъ апологій, написанныхъ въ то время: эдѣсь защитники вѣры съ увѣренностію говорятъ о Евангельскихъ чудесахъ, какъ о дѣйствіяхъ доказанныхъ, о которыхъ никто съ ними не споритъ, и стараются только опровергнуть ту мысль язычниковъ, будто эти чудеса творились силою магіи, и будто такія же и даже высшія чудеса неразъ были совершаемы богами и нѣкоторыми героями міра языческаго (<sup>363</sup>).

Посяв такого множества свидвтелей о достоверности чудесъ Евангельскихъ, —свидвтелей и своихъ и чужихъ, и близкихъ и враждебныхъ Христіанству, сомнваться въ подлинности этихъ чудесъ было бы уже, безъ сомнѣнія, дѣломъ крайней исторической несправедливости и скептицизма.

**§ 9**9.

Проросества Нристовы (\*\*\*).

forthe He

Fat 16".

L'ett

Пророчества І. Христа одни касаются Его собственнаго лица, другія — Его учениковъ, третьн — Его ученія и Церкви, четвертыя — судьбы Іерусалима

(855) Coбpanie разныхъ свидътельствъ языческихъ объ Евангельскихъ событіяхъ можно находить у весьма многихъ писателей, какъ-то: у Евсевія—Demonstr. Evangel., Гуеція—Demonst. Evang., Гуттевля—La religion Chrétienne, prouvée par des faits, Доминика-Де-Колонія— La religion Chrét., autorisée par le témoignage des anciens auteurs païens, Адиссона—De la religion Chrétienne, Бюллета-Hist. de l'établissement du Christianisme, tirée des seules auteurs juifs et païens и друг.

(<sup>864</sup>) -1) Die göttliche Sendung Jesu aus seinen Weissagungen erwisen, von Dr. Sandermann, in Frints theol. zeischrift 1821, IX Jahrg. 11, B. 1. H; 2) Jesus der göttliche Prophet..., von Dr. Stäudinn. Göttingen 1824.

Digitized by Google

и всёхъ Іудеевъ, пятыя, наконецъ. — послёднихъ событій міра.

Касательно собственнаго лица Спаситель предрекъ слёдующее: се восходима во Іврусалима, и Сына человъческій предань будеть архіереемь и книжникомь: и осудять Его на смерть, и предадять Его языкомь на порунание и биение и пропятие: и въ третий день воскреснеть (Мате. 20, 18 и 19; снес. Лук. 18, 31 и 32). Что это предсказание есть истинное пророчество, доказательствомъ тому служать : а) его совершенная ясность, точность и опредѣленность: Спаситель изрекаль его нѣсколько разъ (Мате. 12, 40; 16, 21; 17, 22 и 23; Іоан. 10, 17 и др.), и всегда выражалъ одно и тоже ; б) оно касается такихъ частностей событія, которыхъ никакъ нельзя было предугадать по естественнымъ соображеніямъ : Спаситель говорить не только о своей смерти, но и о томъ, что она послѣдуетъ именно во Іерусалимъ, что Онъ преданъ будетъ не только первосвященникамъ и книжникамъ, но и язычникамъ, что тогда поругаются Ему, укорять Его в оплюють, и что, изъ всёхъ видовъ смерти. Его ожидаетъ именно смерть крестная; в) вытстъ съ такими, совершенно случайными обстоятельствами, Інсусъ Христосъ предрекаетъ еще одно, въ строгомъ смыслѣ, чудесное : это собственное Его воскресеніе, котораго тѣмъ болѣе иельзя было предвидъть ни по какимъ естественнымъ соображеніямъ; г) наконецъ — то, что всѣ эти подробности предсказанія сбылись съ величайшею точностію (Мате. гл. 26 и 27; Лук. гл. 23 и 24).

Пророчества касательно Апостоловъ одни относились къ тому или другому изъ нихъ, другія ко всёмъ. Христосъ — а) предсказалъ, что одинъ изъ учениковъ Его предастъ своего Учителя, тогда какъ никто изъ нихъ этого не зналъ, — и даже предуказалъ самаго предателя (Мато. 16, 21; Марк. 14, 18; Лук. 22, 21; Іоан. 13, 21 и слъд.); б) предсказалъ Апостолу Петру, въ то время, какъ сей Апостолъ увѣрялъ Его въ своей особенной приверженности къ Нему, въ своей готовности даже умереть съ Нимъ и не оставлять Его, хотябы всѣ другіе ученики оставили. — предсказаль. что онъ-Петръ, не смотря на всѣ свои увѣренія, отвергнется своего Учителя, отвергнется до трехъ разъ, отвергнется въ туже самую ночь и прежде, нежели возгласитъ алекторъ (Мато. 26, 33-35; Марк. 14, 29 н 30; Лук. 22, 33 н 34); в) предсказалъ также Апостолу Петру его страдальческую кончину (Іоан. 21, 18). Всѣмъ же Апостоламъ предрекъ-а) что они оставятъ своего Учителя, когда Онъ будетъ преданъ, и разсѣются, яко овцы, не имущи пастыря, хотя Апостолы старались увѣрить Его въ противномъ (Мате. 26, 31 и 35); б) что, по вознесени Его, на нихъ низойдетъ Духъ Святый (Іоан. 14, 26; 15, 26; 16, 7 и слѣд.), и это случится во Іерусалимѣ (Дѣян. 1, 4 и 8); в) что они, какъ и всѣ вѣрующіе въ Него, совершатъ великія чудеса (Марк. 16, 17 и 18; Іоан. 14, 12); г) что они подвергнутся за Него гоненіямъ, мученіямъ и самой смерти (Мате. 10, 17; 24, 9; Лук. 21, 12; Іоан. 15, 20; 16, 2).

Касательно своего ученія и Церкви Спаситель предсказаль—а) что Евангеліе распространится по всей землѣ, не только между Іудеями, но и язычниками (Мате. 8, 11 и 12; 24, 14; Марк. 13, 10; Лук. 24, 47; Іоан. 10, 16; 12, 32; Дѣян. 1, 8); б) что Его Церкви врата адова не одолѣютъ, и она не только утвердится на землѣ, но и будетъ существовать до конца міра (Мате. 16, 18; 28, 20), и в) что святѣйшее таинство Евхаристіи будетъ совершаться на землѣ, точно такъ же, до Его втораго, славнаго пришествія (Лук. 22, 16. снес. 1 Кор. 11, 24 и дал.). И когда предсказалъ? Тогда, когда. по всѣмъ соображеніямъ человѣческимъ, надлежало ожидать совершенно противнаго. Спаситель былъ окруженъ со всѣхъ сторонъ врагами, и притомъ такими, въ рукахъ которыхъ находилась почти вся общественная власть; Его самаго ожидала крестная смерть: это Онъ предвидѣлъ; Его ученіе прямо было противно мудрости и нравамъ современниковъ Его: это Онъ даже испыталъ (loan. 6, 66; Мато. 19, 22); для распространенія этого ученія у Него было только двѣнадцать учениковъ, и всё людей неквижныхъ; самихъ этихъ учениковъ, и всё людей неквижныхъ; самихъ этихъ учениковъ, по Его же предсказанію, ожидали всеобщая ненависть, преслѣдованія и мученическая смерть.... Какъ же возможно было, не смотря на все это, утверждать съ рѣшительностію, что Евангеліе распространится во всемъ мірѣ, и что послѣдователи Евангелія составятъ собою такое общество, которое пребудстъ непоколебимымъ до конца вѣка ? Могъ это утверждать, но только одинъ Богъ, всевѣдущій и всемогущій.

Въ пророчествѣ касательно судьбы Іерусалима и Іудеевъ І. Христосъ предсказалъ разныя обстоятельства, предшествовавшія разрушенію святаго града, а съ нимъ и всего Іудейскаго царства, обстоятельства, сопутствовавшія этому страшному событію, и обстоятельства, за тѣмъ послѣдовавшія.

Обстоятельства предшествовавшія можно подвести подъ слёдующія пять :

1) Мнози лжепророцы востануть и прельстять мполя (Мате. 24, 11; Марк. 13, 6). Еслибы это было въ то время, когда для народа Божія продолжался періодъ пророческій, и когда, вмёстё съ истинными пророками, являлись нерёдко и ложные: подобное предсказаніе не заключало бы въ себё ничего удивительнаго. Но теперь, послё того, какъ еще со временъ плёна Вавилонскаго пресёкся для Іудеевъ рядъ пророковъ, можно ли было теперь ожидать и предсказывать, по однимъ естественнымъ соображеніямъ, что вотъ-скоро явятся многіе лжепророки? И однакожъ это сбылось со всею точностію. Предъ разрушеніемъ Іерусалима, дёйствительно, явились многіе лжепророки, и прельстили многихъ. каковы: Өевла (Дйян. 5, 36; снес. Joseph. Flavii Antiqu. lib. XX, сар. 5), Симонъ волхвъ (Дѣян. 8, 9, 10), Еллима (—13, 6 и дал.), какой-то Египтянинъ, о которомъ упоминается и въ Дѣяніяхъ Апостольскихъ (21, 38) и у Іосифа Флавія (<sup>заз</sup>), Досифей (<sup>заз</sup>) и другіе обманщики, которые въ царствованіе Нерона (55—68), распространившись по всей Іудеи, возбуждали народъ къ возстанію противъ Римлянъ, и вызывали его въ пустыню, обѣщая показать ему тамъ великое чудо (<sup>ват</sup>).

2) Услышати имате брани и слышанія бранемь, зрите не ужасайтеся: подобаеть бо встмь симь быти. но не тогда есть кончина, востанеть бо языкь на языкь, и царство на царство: и будуть глади и пагубы, и труси по мистомь (Мато. 24, 6 и 7). И исторія свидѣтельствуетъ, что весь промежутокъ времени, со смерти Нерона до разрушенія Іерусалима (68—70), въ предѣлахъ Римской имперіи былъ не что иное, какъ непрерывный рядъ браней между Оттономъ, Вителліемъ и Веспасіаномъ, и что въ тоже время происходили возмущенія и бунты въ разныхъ другихъ странахъ міра: въ Кесарін, Птолемандъ, Скиеополъ, Тиръ, Дамаскъ, Александріи. Около тогоже времени голодъ троекратно опустошалъ Италію, въ царствование Клавдія и потомъ Нерона (\*\*\*), и однажды — Іудею (\*\*\*); моровая язва свирѣпствовала въ Римѣ, Кампаніи и Іерусалимѣ (\*\*\*), и страшныя землетрясенія разрушили цёлые города въ Азін, Сицилін, Калабрін, Понтъ, Кампанін, Македоній и Ахаіи (\*\*\*).

(<sup>sos</sup>) Antiqu. lib. XX, cap. 2 et De bello Judaico lib. II, cap. 23.

(<sup>900</sup>) V. apud Origenem contra Celsum lib. I, n. 17.

(ser) Flavii — Antiqu. lib. XX, cap. 5 et 8.

(\*\*\*) Tacit. Annal. lib. XIII, cap. 12 et lib. XVI, cap. 13. Sucton.—in Nerone.

(\*\*\*) Antiqu. lib. XX, cap. 3.

(<sup>900</sup>) Joseph. Flav. De bello Judaico lib. VI, cap. 45.

(901) Tacit. Hist. lib. I, c. 2; Plin. Hist. Nat. lib. 11, c. 84 sev 86.

3) Страхованія же и знаменія велія сь нобесе будуть (Лук. 21, 11). Эти чудесныя знаменія, которыя напередъ могли быть довѣдомы, безспорно, одному только всевблущему и всемогущему Міроправителю, точно, и предшествовали разрушению Іерусалима. Флавій в Тацить единогласно свидѣтельствують, что предъ тъмъ временемъ жители святаго града слышали въ воздухѣ движеніе невидимаго войска и колесницъ; однажды во храмѣ, въ самую полночь, видѣнъ былъ свѣтъ вокругъ жертвенника, подобный свѣту дневному; въ другой разъ восточныя мёдныя двери храма, которыя съ трудомъ могли затворять двадцать человъкъ, около шестаго часа ночи отверзлись сами собою; въ ночь на праздникъ Пятидесятницы изъ святилища раздался сильный гласъ какбы великаго множества людей: прейдемь отсель (\*\*\*).

4) И за умноженіе беззаконія, изсякнеть любы мноимяь (Мато. 24, 12). И Флавій пишеть: «еслибы Римляне не поразили этихъ людей (Іудеевъ), то они или были бы поглощены землею, или потоплены наводненіемъ, или пожраны огнемъ, подобно Содому: ибо беззаконія ихъ умножились выше всякой мѣры» (<sup>200</sup>).

5) Прежде же сихъ всъхъ возложатъ на вы руки своя, и ижденутъ, предающе на сопмища и темницы, ведомы къ царемъ и владыкамъ, имене Моего ради (Лук. 21, 12). Исполнилось и это: съ самаго начала своей проповѣди Апостолы подверглись преслѣдованіямъ, какъ отъ Іудеевъ, такъ и отъ язычниковъ, влачимы были на судилища, заключаемы въ темницы, и до разрушенія Іерусалима успѣли уже вкусить смерть мученическую: Іаковъ Зеведеовъ, Іаковъ братъ Господень, Петръ и Павелъ.

Касательно самаго разрушенія Іерусалима и об-(\*\*\*) Joseph. Flav. De bello Judaico lib. VI, cap. 31 et Tacit. Hist. lib. V, cap. 13.

(sss) De bello Jud. lib. V, cap. 13.

стоятельствь, сопутствовавшихь разрушенію, Спаситель предсказаль:

1) Время событія: аминь глаюлю вамъ, яко не имать прейти родъ сей, дондеже яся сія будутъ (Матө. 24, 34; Лук. 21, 32). И, дъйствительно, разрушеніе Іерусалима послёдовало спустя 36 или 37 лётъ, по изреченім пророчества, какъ извёстно изъ Флавія (<sup>201</sup>).

2) Удаленіе нѣкоторыхъ изъ Іерусалима до осады: тогда сущіи во Іудеи да бъжать на горы (Матө. 24, 16). И, по словамъ Евсевія, это были Христіане, которые удалились въ то время изъ Іерусалима въ нагорную страну, въ городъ Пеллу (\*\*\*).

3) Способъ осады: и обложать врази твои островь о тебъ (Іерусалиме), и обыдуть тя, и обымуть тя отвсюду (Лук. 19, 43; 21, 20). Такъ и поступилъ Титъ: желая пресѣчь для осажденныхъ всякую внѣшнюю помощь и всякую возможность къ бѣгству, дабы тѣмъ скорѣе принудить ихъ сдаться, онъ приказалъ построить вокругъ Іерусалима стѣны, (что̀ дотолѣ при осадахъ вовсе не употреблялось), и это гигантское дѣло совершено было въ три дня Римскими легіоцами (\*\*\*).

4) Бёдствія осажденныхъ: будсть тогда скорбь велія, якова же не была оть начала міра досель, ниже имать быти (Матө. 24, 21), горе же непразднымо и доящимь въ тыя дни (—19). И Флавій, при описаніи этихъ бёдствій, выражается почти словами Евангелія, считая невёроятнымъ, чтобы отъ сотворенія міра былъ какой-либо другой городъ, который бы потериёлъ столько, сколько Іерусалимъ въ ту пору (<sup>207</sup>). Мдумен, призванные для защиты Іерусалима, въ самый день вступленія своего во св. градъ, обагрили стогны его

- (<sup>294</sup>) De bello Jud. lib. VII.
- (<sup>sos</sup>) Hist. Eccles. lib. III, cap. 5.
- (<sup>396</sup>) Flav. De bello Jud. lib. V, cap. 12.
- (<sup>207</sup>) Lib. V, cap. 27.

убійствомъ 18,000 гражданъ; тогда же образовались три злодбяскія шайки, которыя, прикрываясь именемъ защитниковъ отечества, вели кровавыя распри въ городѣ, храмѣ и самомъ святилищѣ, не щадили ни пола, ни возраста, ни состоянія, умерщвляли старцевъ, женъ, дѣтей въ колыбели. Многіе изъ гражданъ спѣшили укрыться отъ этихъ изверговъ въ подземельяхъ вокругъ Іерусалима, но, схватываемые Римлянами, по повелёнію Тита, были распинаемы на крестахъ но пятисотъ ежедневно, въ виду города и храма. Вскорѣ открылся ужасный голодъ, и за нимъ последовала язва со всѣми своими опустошительными дѣйствіями, такъ что въ самомъ почти началѣ осады выброшено было изъ Іерусалима чрезъ одни ворота до 115 тысячь труповъ; живые питались тѣлами умершихъ, и одна изъ матерей, въ отчаянія, заклала для себя въ сибдь собственное дитя (\*\*).

5) Степень самаго разрушенія Іерусалима и погибели Іудеевъ: аминь глаголю вамь, не имать остати здъ камень на камени, иже не разорится (Мато. 24, 2),-и разбиоть тя и чада твоя въ тебъ, и не оставять камень на камени въ тебъ (Лук. 19, 44). Раздраженные упорнымъ сопротивленіемъ Іудеевъ, легіоны Римскіе, взявши Іерусалимъ, не дали пощады никому и ничему: городъ, окружавшія его деревни на нѣсколько миль и воды Іордана обагрены были кровью; въ самомъ Іерусалимъ, по словамъ Флавія, не осталось даже признака, что онъ имѣлъ нѣкогда обитателей (\*\*\*). Храмъ, не смотря на пламенное желание и повелѣніе Тита-сохранить это величественное зданіе, по неосторожности одного воина, истребленъ пламенемъ. Въ-продолжение всей осады погибло Іудеевъ до миллюна и ста тысячь (500).

(\*\*\*) Flav. De bello Jud. lib. VI et VII.
 (\*\*\*) Lib. VII, cap. 1.
 (\*\*\*) Lib. VI, cap. 45 et lib. V, cap. 27.

Наконець, послъдовавшія за тёмъ обстоятельства Спаситель выразнать въ слёдующихъ словахъ: и падуть во остріи меча, и плънени будуть во вся языки: и Герусалимъ будетъ попираемъ языки, дондеже скончаются времена языкь (Лук. 21, 24). Флавій пашеть.. что въ плёнъ, по разрушении Іерусалима Титоиъ, взято Іудеевъ до 97-ми тысячь; въ плѣну многіе изъ нихъ погибли на потъшныхъ играхъ, одни въ борьбъ между собою, другіе въ борьбѣ со звѣрями; MH0гіе отправлены были въ Египетъ, Александрію и другія страны для продажи въ рабство (201). Лётъ черезъ семдесять, по случаю новыхъ возмущений Іудейскаго народа, Іерусалимъ опять былъ взятъ Римскими легіонами,-при чемъ Іудеевъ погибло до 580-ти тысячь. Въ это время, по повельнію императора Адріана, св. градъ былъ разрушенъ совершенно, и по развалинамъ храма прошелъ плугъ: новый городъ, съ новыми жнтелями, съ новымъ именемъ (Элін) и богами, возникъ на мъстъ Іерусалима, а Іуден навсегда изгнаны изъ него и разсвяны во всвхъ предблахъ міра. Съ твхъ поръ св. градъ, хотя получилъ со временемъ свое прежнее имя, видимо, преданъ на поругание языкамъ и доселѣ. Всѣ попытки Юліана-отступника и самихъ Іудеевъ возстановить Іерусалимъ и храмъ остались тшетными.

Такимъ образомъ ни одна іота изъ страшнато пророчества Христова о судьбѣ Іерусалима и Іудеевъ не осталась не исполненною! И очень понятно, почему древніе защитники Христіанства указывали на это пророчество, какъ на одно изъ самыхъ разительныхъ доказательствъ божественности св. религін (<sup>346</sup>).

Разсматривать здъсь пророчества Христовы каса-

(501) Lib. VI, cap. 45 et lib. VII, cap. 2.

(<sup>308</sup>) Chrysost. contra Judaeos, quod Christus sit Deus, n. XVI; Isidor. Pelusiota, lib. IV. epist. 74; Theodoret. serm. XI-de iudicio et fine. тельно послёднихъ событій міра: его кончины (Лук. 21, 34-36), воскресенія мертвыхъ (Мате. 22, 30-32), всеобщаго суда и слёдствій сего суда (Мат. 25, 31-46), было бы излишие: такъ какъ пророчества эти еще не исполнились. Посему, опустивши ихъ, перейдемъ къ разсмотрѣнію величайшаго изъ чудесъ и пророчествъ Евангельскихъ. Jul 14

## S. 100.

К Доспресение Гисуса Нриста изъ мертвыхъ (\*\*\*).

Воскресение нашего Господа служить какбы венцомъ всвхъ техъ чрезвычайныхъ событій, которымя доказывается Его Божественное происхождение и носольство, а вмёстё и Божественное происхожденіе Его религін. Это выразнять и самъ Спаситель, когда Іудеямъ, требовавшимъ отъ Него новыхъ чудесъ, двукратно отвъчаль : родъ лукавъ и прелюбодъй знаменія ищеть : и знаменіе не дастся ему, токмо знаменіе Іоны пророка, — якиже бо бъ Іона во чревъ китовъ три дни и три нощи: тако будеть и Сынь человъческий въ сердцы земли три дни и три нощи (Мато. 12, 39 и 49; 16, 4), и когда, отходя на крестную смерть, за которою долженствовало последовать Его воскресение, воззваль: нынь прославися Сынь человъческий и Богь прославися о Немь (Іоан. 13, 31). Такъ смотрѣли на это событіе и св. Апостолы, когда утверждали, что чрезъ воскресеніе свое Христосъ открылся во всей силѣ Сы-

(303) — 1) Исторія воскресенія Христова, Хр. Чт. 1833, 11, стр. 19; 2) Доказательство, признаки и слъдствія воскресенія І. XDECTA, TAND-RECTP. 42; 3) Les témoins de la résurrection de I.-C., examinés et jugés selon les règles du barreau, par Scherlock, trad. de l'anglais, Hag. 1732: 4) Humfredi Ditton-Veritas religionis Christianae ex resurrectione Jesu Christi, demonstrativa methodo comprobata per Georg. Franck, Presburg 1811; 5) Observations de Gilbert West sur l'histoire et sur les preuves de la résurrexion de Jesus - Christ, trad. par l'abbé Guénée, Paris 1757.

помъ Божіимъ (Римл. 1, 4), и проповѣдывали, что аще Христось не воста, суетна въра наша (1 Кор. 15, 17. снес. Дёян. 4, 33). Здёсь мы видимъ, во-первыхъ, величайшее пророчество: ибо Христосъ, говоря о своемъ будущемъ воскресения, предсказалъ событие сверхъестественное, котораго, слѣд., нельзя было предвидъть ни по какимъ соображеніямъ ума. Притомъ Спаситель изрекъ это пророчество не одпажды только и какбы мимоходомъ, но изрекалъ нъсколько разъ. при различныхъ случаяхъ, — не однимъ только приближеннымъ учепикамъ (Мате. 16, 21; 17, 9, 22 и 23; 20, 17-19; 26, 31 и 32), но всему народу Іудейскому и учителямъ его (Мато. 12, 40; 16, 4; Іоан. 2, 19; 10, 17 и др.), не въ обоюдныхъ выраженіяхъ, по ясно такъ, что никто не могъ не понять этого предсказанія, или понять его превратно (Мате.

27, 62-64), наконецъ, изрекъ-съ самымъ точнымъ опредћленіемъ времени, которое Ему надлежало пребыть во гробѣ (Марк. 8, 31; Мате. 12, 40; 16, 21; 20, 19). Здѣсь же видимъ, во-вторыхъ, и величайшее чудо. Величайшее уже по тому одному, что оно ясно предсказано было, и предсказано самимъ Воскресшимъ: Христосъ воста, якоже рече (Мато. 28, 6). Величайшее-и по чрезвычайному явленію въ немъ силы Божіей: воскресеніе мертваго, безъ всякаго сомнѣнія, есть дѣло большаго могущества, нежели исцѣленіе больныхъ, очищеніе прокаженныхъ и под. Величайшее, наконецъ, потому, что воскресение Спасителя совершено не какимълибо сторонпимъ чудотворцемъ, какъ совершались всѣ прочія воскресенія мертвыхъ, упоминаемыя въ ветхомъ и новомъ завѣтѣ, по Воскресшій самъ, какъ область имблъ положить душу свою, такъ и опять пріялъ ее (Іоан. 10, 18): Онъ воскресъ силою Божества своего, по единосущію съ Богомъ Отцемъ, воздвиг**шимъ** Его отъ мертвыхъ (Рим. 8, 11; 10, 9), — который якоже самъ имать животь въ Себь, тако даде

отъ ввка и Сынови животь имъти въ Себъ (Іоан. 5, 26).

Единственными свидътелями воскресенія Христова могли быть только Іудеи, посреди которыхъ совершилось оно, т. е. съ одной стороны, ученики Спасителя, а съ другой Его враги. Тѣ и другіе, дѣйствительно, и засвидѣтельствовали это событіе, но только совершенно различно. Апостолы засвидътельствовали предъцълымъ міромъ и словами, и писаніями, и своею жизнію, и самою своею смертію, что Христосъ, умерши на креств и будучи положенъ во гробв, къ которому нарочито приставлена была стража, воскресъ въ третій день, какъ самъ неоднократно предсказывалъ еще при жизни. Враждебные Іуден, напротивъ, распустили молву. что Онъ не воскресъ, а будто ученики Его тайно ночью похитили мертвое тёло своего Учителя изъ гроба, въ то время, какъ стражи спали. И замѣчательно, что это было единственное объяснение, которое враги Христовы старались тогда и въ послёдуюпротивопоставить свидѣтельству щее за тѣмъ время Апостоловъ,---какъ видно: а) уже изъ словъ св. Евангелиста Матеея (Мате. 25, 15); б) изъ словъ св. Іуствна мученика, который, въ разговорѣ своемъ съ Трифономъ-іудеяниномъ, говоритъ ему, что соотечественники его, когда Христосъ воскресъ, разослали своихъ единомышленниковъ въ разныя стороны, чтобы всюду распространить слухъ о похищении тела Его учениками (\*\*\*), а еще ясиве-в) изъ состязаній древибишихъ противниковъ и защитниковъ Христіанства, изъ которыхъ первые (Цельсъ, Порфирій, Юліанъ), не находя никакого другаго возраженія, то только и повторяли противъ воскресения Христова, якобы Апостолы унесли тѣло своего Учителя, а вторые это только возражение и старались опровергнуть, не слыша дру-

(304) Justin. Dialog. cum Thryphon. n. 108.

1

Digitized by Google

гихъ подобныхъ.... Чтожъ сказать на оба эти, столько несходныя между собою, показанія свидѣтелей?

Скажемъ, 1) что есть нѣкоторыя обстоятельства событія, которыя равно допускаются обонми показаніями; 2) что показаніе Іудеевъ совершенно иельпо и невѣроятно, тогда какъ—3) свидѣтельство Апостоловъ запечатлѣно всѣми признаками непререкаемой достовѣрности.

1) Обѣ стороны, очевидно, согласны между собою:

а) въ томъ, что І. Христосъ, дъйствительно, умеръ. Апостолы не только предполагаютъ это въ своемъ свидетельствъ, но и выражаютъ ясно (Іоан. 19, 30), а враждебные Іуден необходимо предполагаютъ. Все, что только могли придумать послѣдніе противъ свидѣтельства Апостоловъ, какъ мы уже замѣтили, состояло въ одномъ, будто тело Спасителя похищено; и ни подъ какимъ видомъ не осмѣдидись Іуден распускать молвы, что Христосъ не умеръ на крестѣ; слѣд. смерть Спасителя была столь несомнѣнна и общеизвъстна, что разувърять въ этомъ показалось самимъ врагамъ Его решительно невозможнымъ. И, точно, ее засвидътельствовали многие. Засвидътельствовали воины, которые, пришедши къ Інсусу, чтобы пребить Ему голени, не пребили, увидевши Его и безъ того умершимъ (Іоан. 19, 33), и въ частности -- тотъ изъ воиновъ, который, для большаго удостовъренія себя въ смерти нашего Спасителя, пронзилъ копіемъЕго ребро, изъ коего вдругъ истекла кровь и вода (---34): отъ одного этого, столь сильнаго, удара прервалась бы, безъ сомнѣнія, слабая нить жизни Божественнаго Страдальца, еслибы Онъ въ то время былъ еще живъ. Засвидѣтельствовали — сотникъ, стоявшій у креста Христова, и самъ Пилатъ, который не прежде позволилъ Іосифу Аримаеейскому сиять со креста тѣло Спасителя, какъ уже увърился, что Онъ дъйствительно умеръ (Марк. 15, 44). Засвидѣтельствовали, наконецъ, сами враги, когда пришли къ Пилату и просили его приставить стражу ко гробу Івсуса: полякухоль, говорили они, яко льстець онь рече, еще сый живъ, но тріехъ днехъ востаку.... (Мате. 27, 63); значитъ, теперь, по ихъ собственнымъ словамъ. Онъ былъ уже мертвъ.... И еслибы въ Іудеяхъ оставалось хотя малѣйшее сомнѣніе касательно этого, ужели бы они не позаботились увѣриться и обличить свою жертву? Вообще, въ-продолженіе всѣхъ первыхъ вѣковъ Христіанства, никогда не слышно было со стороны враговъ его той мысли, якобы Христосъ не умеръ на крестѣ; напротивъ, и Іудеи и язычники постоянно укоряли Христіанъ за то, что они боготворятъ человѣка, умершаго самою позорною смертію....

б) въ томъ, что ко гробу Спасителя приставлена была стража Его врагами. Свидътельство объ этомъ Апостоловъ извѣстно изъ Евангелія (Мате. 27, 66); свидѣтельство Іудеевъ видно изъ ихъ показанія. Тёло Христово, по ихъ словамъ, тайно унесено изъ гроба учениками въ то время, когда стражи спали.... Слёд., стражи эти, точно, были при гробѣ. Ктожъ ихъ приставилъ? Безъ сомнѣнія, не ученики, а враги. По какому побужденію ? Другаго указать нельзя, кромѣ того, о которомъ сказалъ Евангелистъ Матеей: собрашася архіерее и фарисее къ Пилату ілаголюще: господи, помянухомь, яко лстець онь рече, еще сый живь, по тріехь днехь востану. Повели убо утвердити гробь до третілго дне : да не како пришедше ученнцы его нощію украдуть его, и рекуть людемь, воста оть мертвыхь: и будеть послъдняя лесть горша первыя (Мато. 27, 62 — 64). Вотъ передъ нами несомибнное свидбтельство самихъ враговъ, что Спаситель, дъйствительно, пророчествовалъ о своемъ воскресении!

в) въ томъ, наконецъ, что тѣло Христово въ субботу утромъ находилось еще во гробѣ: иначе, если-21 бы Іуден не были въ этомъ убѣждены, съ какою цѣлію стали бы они приставлять стражу ко гробу? а утромъ въ воскресенье тѣла во гробѣ уже не оказалось : въ противномъ случаѣ зачѣмъ бы Іудеямъ распускать слухъ, будтобы ученики Інсуса унесли тѣло Его?

Посл'я сего все разногласіе между Іудеями и Апостолами остается въ р'яшеніи только одного вопроса: гд'яжъ д'явалось т'яло Спасителя ? Точно ли Онъ воскресъ, какъ говорятъ посл'ядніе, или тайно нохищенъ учениками, какъ утверждаютъ первые?

2) Свидътельство Іудеевъ совершенно нелъ́по и невъ́роятно. Похищеніе тъла Христова учениками, во время сна стражей, представляется или невозможнымъ, или безразсуднымъ:

а) со стороны Апостоловъ. Известно, что они дотоль были люди робкіе и боязливые : откудажь взялась теперь у нихъ такая смѣлость? Имъ ли похищать мертваго, когда они оставили живаго? Они разсвялись при видѣ нѣсколькихъ рабовъ съ дреколіями, припедшихъ взять Інсуса: какъ же отважились теперь нацасть на вооруженныхъ воиновъ? И что могло побудить Апостодовъ на такой отчаянный поступокъ? Еслибы Інсусъ Христосъ не воскресъ, какъ предсказывалъ: чего могли ожидать отъ Него ученики ? На что имъ было Вго мертвое тёло? Но допустимъ, не смотря на всю правственную невозможность постунка, что Апостолы похитили тёло Спасителя, --- спранивается: накъ же они не сдблали этого въ первую ночь (съ иятницы на субботу), когда все имъ благопріятствовало: ибо при гробъ еще не было стражи, - а вздумали исполнять свое нам'трение тогда, когда гробъ охраняла уже стража? Кромѣ того, еслибы имъ точно удалось воспользоваться сномъ стражи: какъ бы надлежало имъ поступить въ семъ случаѣ, по самому простому благоразумію? Надлежало бы, безъ сомивнія, со всею возможною скоростію спѣшить изъ гроба и унести съ собою тѣло. А похитители будто нарочно медлятъ въ пещерѣ, снимаютъ съ Спасителя погребальныя нелены и сударь, укладываютъ ихъ въ порядокъ, въ какомъ нослѣ нашли эти вещи Петръ и Іоаннъ, (Іоан. 20,6---9), и такимъ образомъ безполезно тратятъ время, столь для нихъ дорогое! (<sup>303</sup>).

б) со стороны самаго дѣла, т. е. тайнаго похинценія. Возможно ли, чтобы Апостолы приблизились ко гробу, разломали на немъ печать, отвалили огромный камень отъ дверей его, не мало помедлили въ пещерѣ, и потомъ успѣли унести изъ нее мертвое тѣло своего Учителя, не разбудивши всѣмъ этимъ даже ни одного изъ воиновъ, какъ бы глубоко всѣ они ни спали?

в) со стороны стражей. Не забудемъ, что ихъ приставили ко гробу сами Іуден. Еслибы дѣло это принялъ на себя Пилатъ: они могли бы обвинить его въ небрежении, могли бы сказать, что онъ, вѣроятно, отрядилъ для сего воиновъ оплошныхъ, которые допустили унести тѣло Христово. Но первосвященники и книжники сами приходили къ Пилату просить у него стражу, сами запечатали гробъ, сами приставили къ нему воиновъ, безъ сомиѣнія, изъ людей, наиболѣе преданныхъ имъ п извѣстныхъ по своей вѣрности и бдительности. Какъ же эти воины могли допустить такую оплошность? Они говорятъ: ученицы Гисуса нощію пришедше украдоша Его, намъ спящымъ (Мате. 28, 13). Но какъ воину ссылаться на сонъ во время стражи? И откуда узнали они объ этомъ

(\*\*\*) «Еслибы Апостолы хотвли украсть, говорить св. Златоусть, то не нагое бы украли твло, — не потому только, чтобы твмъ не нанесть безчестія, но и потому, чтобы раздвая его, не разбудить твхъ, которые могли встать и слватить илъ. А снять одежду съ твла было трудно, и требовалось на сіе много времени, потому что смярна прилипла въ твлу и одеждв, какъ клейкое вещество». Бесвд. на Еванг. Матеел XC. хищеніи, когда сами спали такимъ крѣпкимъ сномъ, что ничего не видѣли и не слышали ? Что за свидѣтельство спящихъ?

г) наконецъ, со стороны обстоятельствъ, послѣдовавшихъ за этимъ мнимымъ хишеніемъ. Воины сознаются, что они спали, когда обязаны были бодрствовать, что они допустили похитить тело Інсусово, , когда должны были устеречь его. Слѣд. они виновны были въ высшей степени, по ихъ собственному сознанію. И между-тёмъ этихъ стражей не только ничтыть не наказывають, напротивь, имъ еще дають большую сумму денегъ !... Отъ чего такая милость? Извѣстно, какъ строго взыскивалось тогда за подобныя преступленія. Иродъ предалъ казни вояновъ, стерегшихъ Апостола Петра въ темницѣ, предалъ за то, что они не устерегли Петра, освободившагося изъ заключенія чудеснымъ образомъ (Дѣян. 12, 19): а воины, допустившіе похищеніе тѣла Христова изъ гроба, оставлены безъ всякаго наказанія?... Не менње виновны были бы и Апостолы, еслибы похитили тело Спасителя, вопреки всёмъ предосторожностямъ со стороны начальства. Но и Апостоловъ оставляютъ безъ вниманія, и Апостоловъ не отыскивають, не судять, не наказывають. Что же это значить? За чёмъ первосвященники и фарисси, имъя полную возможность развёдать истину, не изслёдовали дёла судебнымъ образомъ: за чъмъ открыто не обличили обмана, чтобы однажды навсегда заградить уста Апостоламъ? Изследованіе могло бы раздѣлить учениковъ Христовыхъ, произвесть разногласие между ними. Причина понятна: Іудея боялись изслёдовать истину потому, что тайно были убъждены въ ней, и знали, что изследование обличило бы совстить не Апостоловъ. а ихъ самихъ.

Новая несообразность : чрезъ нѣсколько недѣль, когла Апостолы своею проповѣдію о воскресеніи Спасителя начали обращать къ Нему цѣлыя тысячи Іудеевъ, синедріонъ крайне смутился этими чудными успѣхами ея, и потребовалъ проповѣдниковъ къ себѣ на судъ. За чѣмъ же? Чтобы обличить и обвинить ихъ въ похищеніи тѣла Іисусова? Нѣтъ, а только, чтобы запретить имъ проповѣдывать о имени Спасителя.... Отъ чего же синедріонъ и теперь не обличилъ учениковъ Христовыхъ въ этомъ похищеніи, когда къ тому вызывалъ его самый случай? Обличивши Апостоловъ, онъ отстранилъ бы отъ себя обвиненіе въ убіеніи истиннаго Мессіи, и отвлекъ бы отъ нихъ всѣхъ послѣдователей. Причина и здѣсь очевидна: синедріонъ не сдѣлалъ этого потому, что боялся обличить, вмѣсто Апостоловъ, самаго себя.

Чрезъ нѣсколько времени Апостоловъ снова требуютъ на судъ, и въ этотъ разъ члены синедріона, раздраженные ихъ неумолкною проповъдію о воскресенія Христовомъ, хотбли уже предать ихъ смерти (Дёян. 5, 33). Туть Гамалінль, одинь знаменитый законоучитель фарисейскій, подаетъ такой совѣть: отступите от человъкъ сихъ, и оставите ихъ: яко аще будеть оть человъкъ совъть сей или дъло сіе, разорится: аще ли же оть Бога есть, не можете разорити то, да не како и богоборцы обрящетеся (Дѣян. 5, 38-39). И что же? Совътъ сей принимается всъми и приводится въ исполнение. Спрашиваемъ : какъ же Гамалинлъ осмѣлился подать синедріону такое миѣніе, въ пользу Апостоловъ, если члены синедріона были истинно убѣждены, что Апостолы похитили тело своего Учителя? И, еще болье, какъ, при этомъ убъждении, синедріонъ могь послушаться такого совѣта? Если не сомнѣвались, что Апостолы обманщики: умъстно ли было даже малѣйшее опасеніе, не отъ Бога ли ихъ проповѣдь?...

Такимъ образомъ, если гдѣ, то здѣсь особенно, въ этомъ лжесвидѣтельствѣ на Апостеловъ, солга неправда себъ (Пс. 26, 12).

3) Совствиъ не таково свидтельство Апостоловъ

о воскресении Спасителя. Тутъ мы видимъ всѣ признаки самой чистой и непререкаемой истины.

а) Апостолы не могли обмануться въ семъ случаѣ. Они знали Інсуса Христа совершенно: потому что жили съ Нимъ около трехъ съ половиною лѣтъ, и находились при Немъ почти неотлучно. Слѣд. не могли смѣшать Его съ кѣмъ-либо другимъ и принять, вмѣсто Него, другаго.

Еслибы они говорили, что только одинъ изъ нихъ видѣлъ Господа, послѣ Его смерти, еще можно было бы подумать, что этотъ единственный свидътель видблъ призракъ, или принялъ одно лице, выйсто другаго. Но Апостолы возглашають, что они вст виабли воскресшаго Спасителя, и что однажды Онъ явился даже болье, нежели пяти стамъ учениковъ своихъ. Какъ же допустить, чтобы такое множество людей, всв вывств, могли обмануться, и всв одинакимъ образомъ? Еслибы говорили Апостолы, что виабли Господа только однажды, и то издали, въ коротвое время и какбы мелькомъ ,--опять позволительно было бы подозрѣвать ошибку. Но Воскресшій, свидьтельствують они, являлся имъ многократно, въ-продолжение сорока дней, то порознь нъкоторымъ, то встви вытесть, и предъ ихъ же глазами вознесся на небеса. Притомъ, во время своихъ явленій, Онъ нивлъ съ Апостолами продолжительныя бесвды, когда изъяснялъ имъ Писанія, открывалъ тайны царствія своего, которыя они должны были пропов'ядать, предсказываль ученикамь своимь то, что съ ними случится, и начертывалъ имъ планъ ихъ будущихъ авиствій. Онъ даже, собственно для удостоввренія учениковъ, вкушалъ предъ ними пищу и питіе, показываль нив свои извязвленныя руки и ноги, свои ребра, произенныя копіемъ, и заставлялъ ихъ осязать Себя. Ужели и после всего этого Апостолы могли не узнать своего Учителя и какъ-нибудь обмануться?

Зам'вчательно, что Апостолы въ настоящемъ случат явились особенно недовърчивыми. Они чувствовали всю важность истины воскрессия Христова, и потому всёми мёрами старались до очевидности въ ней убъдиться. Они не увлекаются первою въстію о воскресенін Госцода, не върятъ другъ другу, не довъряютъ даже съ перваго раза собственнымъ глазамъ, цока не удостов вряются совершенно. Когда св. жены возвѣстили ученикамъ, что Інсусъ Христосъ воскресъ, и что онъ видъли Его,-Апостолы почли все, расказываемое женами, за мечтаніе: нвишася предъ ними яко лжа глаголы ихъ, и не въроваху имъ (Лук. 24, 11); когда ученики, шедшіе въ Еммаусъ, также возвѣстван о явлении имъСпасителя другимъ Апостоламъ: и им тъма евры яша (Марк. 16, 13). Вскорѣ Воскресшій явился и нрочимъ своимъ ученикамъ, и они съ перваго раза подумали, что видятъ духа (Лук. 24, 37). А Оома, не бывний при этомъ, не повѣрилъ даже всеобщему удостовърению своихъ соучениковъ и сказалъ: аще не енжу на руку Его язвы гвогдинныя, и вложу перста моего въ нзвы гвоздинныя, и вложу руку мою въ ребра Его, не иму въры (Іоан. 20, 25). Эта медленность Апостоловъ въ въровании воскресению Христову, эта осторожность, съ какою они старались убъдиться въ немъ, эти доказательства, которыхъ они требовали для собственнаго убъжденія, --со всею непререкаемостио свидительствують, что если Апостолы, наконецъ, повърнан ръшительно, то, значитъ, они разузнали истину самымъ полнымъ и очевиднымъ обра-30MTh.

б) Точно такъ же нельзя подоврѣвать учениковъ Христовыхъ въ томъ, чтобы они имѣли намѣреніе обмануть другихъ, говоря о воскресеніи своего Учителя.

Этому противоръчитъ, во-первыхъ, нравственный характеръ Апостоловъ. Возможно ли предноложить умыселъ обманывать другихъ въ людяхъ, которые, проповѣдуя правственность самую чистую и святую, какую когда-либо слышалъ міръ, сами первые оправдываютъ ее своею жизнію? Они пропов'єдуютъ презр'вніе къ богатству,-и, по примъру Спасителя, оставляютъ все ; бѣдность ихъ была такова , что, среди тяжкихъ трудовъ апостольства, они должны были еще трудиться собственными руками и для того, чтобы снискать себѣ пропитаніе. Проповѣдуютъ умерщвленіе плоти,---и можно ли исчислить всв тв подвиги, лишенія и страданія, какимъ подвергали они собственную плоть во все время своего апостольскаго служения? Проповѣдуютъ смиреніе,---и, при величайшихъ успѣхахъ своего благовъстія, не обнаруживають во всемь поведения своемъ и твни тщеславія. Пропов дують прощеніе обидь, -и, постоянно преслъдуемые и огорчаемые, не позволяють себь ни мальйшей жалобы, ни одного слова досады или ропота. Они заповѣдуютъ другимъ искренность, чистосердечіе, — и сами, съ безпримърнымъ простосердечіемъ, расказываютъ о своихъ недостаткахъ и слабостяхъ, о своемъ скудоумін, по которому многаго прежде не понимали изъ словъ своего Учителя, о своемъ малодушін и робости въ минуты Его страданій, о своемъ маловёрін и проч. Такихъ ли людей можно подозрёвать въ умыслѣ обманывать ближнихъ?

Этому противорѣчатъ, во-вторыхъ, самын обстоятельстванхъ проповѣди. Они проповѣдуютъ о воскресеніи своего Учителя въ томъ городѣ, гдѣ Онъ былъ распятъ; предълицемъ всѣхъ тѣхъ людей, которые видѣли Его и были даже виновниками Его крестной смерти; проповѣдуютъ, спустя не болѣе пятидесяти дней послѣ событія, когда у всѣхъ еще живы были воспоминанія о жизни и смерти Іисуса Христа, и когда, потому, всякому легко было обличить проповѣдниковъ во лжи. Они начинаютъ свою проповѣдь во время величайшаго праздника, на который стеклось во Іерусалимъ безчисленное множество народа изъ всей Іуден и даже изъ чужихъ странъ; они будто ожидали подобнаго дня, чтобы вызвать на борьбу съ собою цѣлыя тысячи враговъ. И какъ же согласиться, чтобы въ проповѣдн Апостоловъ скрывался умыселъ обмануть другихъ?

Этому противорвчить, во-третьнать, то, что Апостолы не имъли никакихъ побужденій рѣшиться на такой умысель, напротивь, имёли побужденія отказаться отъ него. Въ самомъ дълъ, что могло бы заставить Апостоловъ проповёдывать о воскресении Спасителя, еслибы Онъ не воскресъ? Прежняя любовь къ Нему? Но эта любовь необходимо превратилась бы въ ненависть : они видели бы теперь въ своемъ бывшемъ Учитель человъка, который, обольстивъ ихъ несбыточною мечтою, заставные ихъ покннуть домы, имущество и все мірское, вооруживъ противъ нихъ весь народъ Іудейскій, наконецъ оставиль своихъ учениковъ на произволъ судьбы. Или надежда благъ міра? Но пропов'ядывать Інсуса Христа воскресшаго значнло объявлять Іудеямъ, что они-убійцы истиннаго Мессін, т. е. открыто обвинять ихъ въ преступлені величайшемъ, какое только можно вообразить, и слёд. подвергать себя всей злобе и ненависти этихъ людей, которые въ мщенін за себя были неукротимы, какъ известно уже было Апостоламъ изъ опыта надъ ихъ собственнымъ Учителемъ. Ктомужъ Апостолы предупреждены были и самимъ І. Христомъ, еще при жизни Его, что ихъ, когда они выступятъ на всемірную проповёдь, ожидаеть самая тяжелая участь, что они неминуемо подвергнутся за имя Его всеобщей ненависти, лишеніямъ, преслёдованіямъ, мукамъ... Или не могла ли подвигнуть Апостоловъ къ обману какаялибо надежда на воздаяние отъ Бога въ жизни будушей? Но естественна ли подобная надежда въ обманщикахъ? Ужели Апостолы не въ состояние были понять и того, что за такія діла надобно ожидать за

гробомъ не наградъ отъ Бога, а страшной казни ?... Между тѣмъ, еслибы Апостолы согласнансь перейти на сторону враговъ своего Учителя, и объявили, что Онъ, умерши, не воскресъ, хотя неоднократно предрекалъ о своемъ воскресения. что Онъ, слѣд., былъ льстецъ: въ такомъ случаѣ они не только избавились бы отъ всѣхъ, угрожавшихъ имъ, опасностей, но, бевъ сомнѣнія, получили бы и немалыя выгоды. Первосвященники и фарисси не пощадили денегъ и для стражей, чтобы только они разглашали молву, будто ученики украли тѣло Іисусово....

У в) Можно, наконецъ, представить цѣлый рядъ и прямыхъ доказательствъ на то, что Апостолы, свидѣтельствуя о воскресенін Спасителя, дѣйствительно, говорили истину, были совершенно убѣждены въ ней, и что, Христосъ, точно, воскресъ.

Первое изъ такихъ доказательствъ---это внезапная и рѣшительная перемѣна, совершившаяся въ самихъ Апостолахъ, по воскресении Інсуса Христа. Прежде они были люди робкіе и боязливые; теперь вдругъ становятся смёлыми и рёшительными, выступаютъ на всемірную проповёдь, являются предъ сонмами Іудеевъ, предъ царями и судилищами, предъ книжниками и Философами. Прежде, когда Спасителя повели на страданія и смерть, Апостолы всѣ, оставивши Его, разбѣжались; а теперь, чрезъ нъсколько дней послъ этого событія, теперь, когда Учитель уже умеръ, ученики внезацно ръшаются для Него на всѣ пожертвованія, презираютъ всякіе труды, опасности, гоненія, узы, темницы, не страшатся самой смерти, съ радостію всѣ пріемлютъ ее, и своею кровію запечатлѣваютъ свое свидѣтельство о воскресенія Господа. Ктожъ вдохнулъ это мужество въ людей, которые прежде такъ малодушно оставили своего Учителя, при первой опасности, и, видя Его въ мукахъ, на креств и во гробѣ, трепетали за собственную участь? Одно только

воскресение Спасителя можетъ объяснить намъ такую чрезвычайную перемѣну въ Апостолахъ: безъ сего великаго чуда, ихъ вѣра, ревность, самоотвержение, мужество были бы необъяснимы по законамъ, которыми управляется сердце человѣческое.

Второе доказательство---это вѣра проповѣди Апостольской Іудеевъ и за ними язычниковъ. Апостолы вскорѣ, послѣ кровавыхъ страданій и смерти своего Учителя, которыя во Іерусалимъ́ видъли всъ, начали въ этомъ же самомъ городъ торжественно возглашать Іудеямъ, что Христосъ, распятый ими, воскресъ.... И что же? Іуден пріемлють ихъ проповёдь цёлымя тысячами. Изъ Іерусалима идутъ проповѣдники воскресенія Христова въ сосъдственные грады и веси, — благовъстію ихъ върятъ многіе и тамъ; идутъ къ язычникамъ. --- и язычники также тысячами покидаютъ своихъ отеческихъ боговъ, и, по примъру Іудеевъ, ръшаются веровать въ Распятаго. Вслёдъ за тёмъ новообращенные дълаются предметомъ ненависти и презрънія у своихъ соплеменниковъ, подвергаются всякаго рода знашеніямъ и бѣдствіямъ, и ничто---ни скорбь, ни тѣснота, ни гоненіе, ни гладъ, ни нагота, ни мечь --- не могутъ разлучить ихъ опълюбее Божія, яже о Христь Інсусь (Рим. 8, 35 и 39). Они вибняются, якоже осцы заколенія, умерщвляются всякій день (— 36),-и проходять три века самыхъ лютыхъ гоненій на Христіанъ, а Христіане остаются непоколебнымы въ своей върв. Чтожъ значитъ все это, если Христосъ не воскресъ? Какъ могли повърить Апостоламъ цёлыя сотин тысячь современниковъ? И что до такой степени могло изивнить эти сотни тысячь и воодушевить на всѣ пожертвованія?....

Дальнъйшими, но не менъе разительными, доказательствами воскресенія Христова можно назвать и всё тё чрезвычайныя событія, которыя представляетъ послёдующая исторія новозавётной Церкви, какъ но-

336 + 3 4 4

вые несомнѣиные признаки божественнаго происхожденія Христіанской религіи. —

11.

2) Признани — изъ исторіи Христовой церкви.

### **§ 101**.

## Иссисление исть.

Сюда, по преимуществу, относятся: а) сошествіе Св. Духа на Апостоловъ, б) ихъ характеръ и чудеса, в) въ частности, обращеніе и чудеса св. Апостола Павла, г) чудесное распространеніе Христіанства на землѣ и д) чудесныя дъйствія его въ людяхъ.

Joh US ...

## § 102.

Comecmbie Cb. (Dyxa na Anocmorobo.

Сошествіе Св. Духа на Апостоловъ было первое чрезвычайное событіе въ Церкви Христовой, которымъ началась и самая ея исторія. Какъ случилось оно, довольно подробно описываетъ св. Евангелистъ Лука въ книгь Двяній Апостольскихъ. Егда скончавашася дніе пятдесятницы, говорнтъ онъ, бъша вси Апостоли единодушно вкупь. И бысть внезапу съ небесе шумъ яко носиму дыханию бурну, и исполни весь домь, идъже бяху стдяще. И явишася имъ раздълени языцы яко огненни: стде же на единомъ коемждо ихъ, и исполнишася вси Ауха Свята, и начаша глаголати иными языки, якоже -Аухь даяше имь провъщавати. Бяху же во Герусалимь живущіц Гуден мужіе благоговъйній оть всего языка, иже подъ небесемъ. Бывшу же гласу сему, снидеся народъ и смятеся, яко слышаху единь кійждо ихь своимь языкомь глаюлющихь ихь. Дивляхуся же вси и чудяхуся, глаголюще другь ко другу: не се ли вси сіи суть глаголкщіч Галилеане: и како мы слышимь кійждо свой языкь нашь, въ немже родихомся, Парвяне и Мидяне, и Еламите, и живущій въ Месопоталій, во Іуден же и Каппадокіи, въ Понтъ и во Асіи, во Фригій же и Памфиліи, во Египтъ и странахъ Ливіи, яже при Кириніи, и приходящіи Римляле, Іудеи же и пришелцы, Критяне и Аривляне, слышимъ глаголющихъ ихъ нашими языки величія Божія; Ужасахуся же вси и недоумълахуся, другъ ко другу глаголюще: что убо хощетъ сів быти; (Дѣян. 2, 1—12).

Важность этого событія, какъ доказательства божественности Христіанской религіи, открывается: а) изъ самаго его характера: оно, очевидно, есть событіе сверхъестественное; б) изъ того, что оно ясно и неоднократно предсказано было Спасителемъ (Іоан. 14, 16, 17, 26; 16, 7, 8, 13, 14. Лук. 24, 49); в) изъ того, что оно служитъ непререкаемымъ свидѣтельствомъ воскресенія и вознесенія Спасителя на небо, безъ которыхъ никакъ не могло бы случиться (Іоан. 7, 39; 16, 7, 8); наконецъ—г) изъ того, что сошествіе Св. Духа на землю было началомъ и причиною всѣхъ послѣдующихъ знамепій въ Церкви Христовой, свидѣтельствующихъ о ся божественности.

А достовѣрность этого чуда — а) открылась тотчасъ же на самихъ Апостолахъ новымъ чудомъ: Апостолы, какъ только сошелъ на нихъ Духъ Святый, вдругъ начали говорить разными языками, акоже Духъ даяше имъ провлщавати (Дѣян. 2, 4); н—б) засвидѣтельствована безчисленнымъ множествомъ народа изъ Іудеевъ и язычниковъ-прозелитовъ, собравшихся въ то время во Іерусалимъ со всѣхъ сторонъ на праздникъ Пятидесятницы. Изумленіе этихъ свидѣтелей было такъ велико, что, едва только Апостолъ Петръ объяснилъ имъ необычайное явленіе, случившееся предъ ними, и сказалъ: покайтеся, и да крестится кішясдо часъ во имя Іисуса Христа во оставление гръховъ: и пріимете даръ Святаго Духа (Дѣян. 2, 38), немедленно обратилось ко Христу въ одинъ день до трехъ тысячь. Доказательствомъ же тому, что Апостолы, д'я ствительно, получили тогда даръ языковъ, оставшійся при нихъ навсегда, служитъ ихъ пропов'ёдь: какъ могли бы они пронести ее по всей землё, возв'естить всёмъ народамъ и во всёхъ предёлахъ міра основать общества в'ёрующихъ (--фактъ несомиённый !), безъ этого чуднаго дара ?

#### **§ 103**.

Bapahmeps u eydeca cb. Anocino.10bs (".).

Впрочемъ, однимъ этимъ не ограничилось дъйетвіе Св. Духа, сошедшаго на Апостоловъ: оно измѣнило самыя ихъ качества умственныя и правственныя; оно облекло ихъ силою творить знаменія и чудеса.

Спаситель обътоваль ученикамъ своимъ: егда пріидеть онь, Духь истипы, наставить вы па всяку истину (Іоан. 16, 13), той вы паучить всему, и воспомянеть вамь вся, яже ръхъ вамъ (- 14, 26). Такъ, дъйствительно, и случилось. Апостолы были люди простые, некнижные (Діян. 4, 13), и сколько ни наставлялъ ихъ Спаситель, все они многаго не понимали въ Его ученія (Лук. 24, 25, 26; Іоан. 16, 12), яногда прекословили Ему (Мат. 16, 22), и, даже по воскресения Его, нослё новыхъ, подробнейшихъ наставлений, не могли еще совершенно освободиться отъ неправильныхъ мибній своихъ соотечественниковъ касательно Мессін и понять, надлежащимъ образомъ, тайны дарствія Божія (Дёян. 1, 6, 7). Теперь мы видимъ въ Апостолахъ совстви другое. Какъ только низшелъ на нихъ Духъ Святый, они вдругъ начинаютъ возвъщать о Богв учение самое возвышенное и совершенное. раскрывать понятія о Мессін такія, чище и достой-

(506) См. Хр. Чт. 1835, 11, стр. 297—312: Мысли учителей Церкви о первыхъ Богомудрыхъ проводникахъ Евангельскаго слова. ние которыхъ быть не можетъ, преподавать правила нравственности, безконечно превышающія собою всв когда-либо бывшія нравоученія челов'яческія. Эти рыбари вскорб изумляють своею проповедию Тудею. малую Грецію, Азію и прочія страны : смело вступають въ состязанія съ книжниками и философами. благовёствуя о спасении міра, посрамляють премудрость мудрыхъ, и силою своего слова повсюду привлекаютъ ко Христу безчисленное множество народа. Ло насъ / дошли ихъ святыя писанія, сохраняющіяся въ Цериви,--и, читая эти писанія богь предубъжденія, съ отверстою душею и сердцемъ, кто не изумлялся необычайной высоть и свътлости содержащихся въ нихъ истинъ, свётлости и чистоте правиль, чудной силе самаго слова? Чтожъ показываетъ все это, если не то, что самъ Богъ даровалъ Апостоламъ уста и премудрость (Лук. 21, 15), что они пропов'ядывали и писали, по вдохновенно отъ Духа Святаго, и что ихъ слово было и есть не человическое, но, во истину, слово Божіе (1 Co. 2, 13)?

О нравственныхъ качествахъ Апостоловъ мы уже замѣчали (§ 100). Теперь повторимъ кратко, что, по низшествія на нахъ Св. Духа, послѣдовавшемъ за воскресеніень Христовымъ, опи сдѣлались несравненно выше въ правственномъ отношения, нежели были прежде. Велико было ихъ самоотвержение, когда, оставивъ все, они послъдовали за Спасителемъ; но иримъръ сыновъ Зеведеовыхъ (Мар. 10, 35-37) показываетъ, что въ сердцѣ учениковъ Христовыхъ таились сще остатки своекорыстія и привязанности къ благамъ житейскимъ. Велика была любовь Апостоловъ къ Господу и Учичелю ; но она не пересиливала еще, не подавляла въ нихъ любви къ себъ: ибо, когда наступила опасность, ученики всѣ оставили своего Божественнаго Наставника и разбъжались (Мат. 26, 56). Несомнённа была также ихъ любовь къ ближнимъ:

но нёкоторые случан обнаруживали и ея слабость (Лук. 9, 54). Съ низшествіемъ Св. Духа на Апостоловъ, все въ нихъ измёнилось. Ихъ самоотверженіе, любовь къ Богу и ближнимъ вдругъ достигаютъ самой высшей степени. Ради славы имени Божія и спасенія ближнихъ, они рёшаются на всё пожертвованія и скорбн, и алчуть, и жаждуть, и наготують, и страждуть, и скитаются, и труждаются, дълающе своили руками: укоряеми, благословляють: гоними, терпять: хулими, молять: становятся якоже отреби міру и попраніе всълъ (1 Кор. 4, 11—14); наконецъ, въ довершеніе всёхъ своихъ трудовъ и страданій, изъ любви къ Богу и ближнимъ, полагаютъ собственныя души.

Даръ чудотвореній, который получили Апостолы, вытьств съ низшествіемъ на нихъ Св. Духа, обнаружился въ ихъ многочисленныхъ знаменіяхъ. Такъ св. Лука повъствуетъ : а) что Апостолъ Петръ исцълилъ хромаго отъ рожденія,-и вслёдствіе этого чуда обратилось ко Христу около пяти тысячь душъ (Дбян. гл. 3), и сами враги сознали достовърность чуда (-4,16); б) что, потомъ, Петръ исцѣлилъ нѣкоего Энея. который уже восемь лётъ лежалъ въ разслабления, и всѣ, живущіе въ Лиддѣ и въ Ассаронѣ, обратились ко Господу (-9, 33-35); в) что, въ скоромъ времени. воскресиль онь въ юппін нѣкую ученицу, по имени Тавиеу, — и опять многіе увѣровали въ Господа (-37 до 42); г) что даже одна тѣнь Петрова, падая на больныхъ, мимо которыхъ проходилъ этотъ Апостолъ, исцѣляла всякіе недуги ( — 5, 15, 16). Кромѣ того, св. Лука- д) замѣчаетъ вообще объ Апостолахъ, что руками Апостольскими быша знаменія и чудеса въ людехъ многа, вслёдствіе чего паче и паче прилагахуся впрующін Господеви, множество мужей же и жень (-5, 12, 14); е) говоритъ о св. Филиппѣ : внимаху народи глаголемымъ отъ Филиппа единодушно, слышаще и видяще знамснія, яже творяше: дуси бо нечистіи отъ мнонихъ имущихъ я, вопіюще гласомъ веліимъ исхождаху: многи же разслабленіи и хроміи исцълишася (—8, 6. 7); и ж) упоминаетъ о нёкоторыхъ другихъ знаменіяхъ, совершенныхъ Апостолами (на-пр. Дёян. 5, 1—5; 10, 44, 45).

Въ подтверждение исторической достовърности чудесъ Апостольскихъ можно указать:

1) На достоинство писателя, свидятельствующаго объ нихъ. Св. Лука, при вдохновении отъ Духа Святаго, имълъ всъ, даже естественныя, средства знать истину : одни изъ этихъ чудесъ онъ видблъ самъ; о другихъ могъ слышать отъ очевидцевъ. Ему извъстны были и совернинтели этихъ чудесъ — Апостолы, съ которыми онъ даже лично обращался, и ть, надъ которыми совершены были чудеса, и тв, которые, по случаю чудесь, приняли ввру: отъ всёхъ этихъ липъ онъ могъ получить самыя подлинныя свёдёнія. Нельзя также подозрёвать, чтобы св. Лука имблъ намбреніе обмануть другихъ, составляя описание чудесъ Апостольскихъ. Этому противоръчатъа) набранный имъ способъ описанія; св. повъствователь съ точностию указываетъ мъста, гдъ совершились какія-либо знаменія, именуетъ лица, надъ которыми они совершились, нербако говорить о свидбтеляхъ. бывшихъ при этомъ, и о многихъ другихъ частибишихъ обстоятельствахъ того или другаго чудеснаго событія; б) время описанія : св. Лука написалъ свою книгу при современникахъ, которые сами очень хорошо знали дѣла Апостоловъ, и пользуясь, притомъ, сдѣланными Лукою указаніями, весьма легко могли повёрить его повъствованія, и обличить его, еслибы оказалась въ нихъ какая-либо невёрность; в) цёль описанія: св. Лука, безъ сомнѣнія, имѣлъ въ виду пользу Христіанской религии, показывая ея Божественное достоинство, и тёмъ желая расположить другихъ къ ея принятію; но, внесши въ свою книгу многія вымышленныя 22

событія, которыхъ ложность весьма легко было обличить по его же указаніямъ, опъ избралъ бы, очевидно, средство соверниенно противоположное своей цѣли. Словомъ: еслибы св. Лука говорилъ не истишу, повѣствуя о чудесахъ Апостоловъ, — современники не повѣрили бы ему, и отвергли бы его книгу. Но извѣстно, напротивъ, что эту книгу они приняли изъ рукъ его съ величайшимъ уваженіемъ, какъ книгу Божественную, и свое уваженіе къ ней передали всему потомству: лучшаго свидѣтельства о достовѣрности какого-либо историческаго сочиненія быть не можетъ.

2) На церкви, основанныя Апостолами во встать концахъ вселенной. Этого событія отвергать иннакъ нельзя: потому что оно подтверждается не только Христіанскими писателями, но и языческими - современными, каковы Тацитъ (507), Плиній (506) и другіе. Теперь спрашиваемъ: какъ же могли Апостолы основать всёэти церкви? Чёмъ могли они расположить Іудеевъ и язычниковъ оставить религію и вст священные обычан своихъ отцевъ и принять учение, исполненное таниъ, нравственность самую строгую, требующую отреченія отъ всёхъ благъ міра, увёровать въ Распятаго на кресть? Объясненія на это представить невозможно, кропь того, которое представляетъ св. Лука, повъствуя о дъяніяхъ Апостольскихъ: только чудеса Апостоловъ могли убъждать всякаго въ ихъ Божественнонъ посольствъ. только эти чудеса, при содъйствія благодати Божіей, могли заставлять цёлыя тысячи людей вдругъ оставлять все для вёры Христовой и рёшаться, ради имени Христова, на всѣ искушенія, страданія и смерть (\*\*\*).

(307) Annal. lib. XV, cap. 44.

(300) Epist. Nb. I, 1.

(<sup>509</sup>) Такъ именно объясняля это событіе и древніе пастыря Церкви, на-прим'връ, св. Златоустъ (in Acta Apostol hom. XI, n. 2), блаж. Іеронимъ (Comment. in Isaiam lib. VIII, сар. 68), блаж. Августинъ (de civit. Dei. lib. XXII, сар. 8, п. 1) и др. 3) Наконецъ, даже на враговъ Христіанства, жившихъ въ началѣ нашей эры, которые никогда не отвергали Апостольскихъ чудесъ, слыша указаніе на инхъ со стороны вѣрующихъ. Доказательствомъ этому служитъ уже одно то, что древніе защитники Христіанской вѣры, опровергая въ своихъ писаніяхъ разныя возраженія противниковъ ся, никогда не стараются отвѣчать на возраженіе противъ подлинности чудесъ Аностольскихъ: быть не можетъ, чтобы эти защитники оставили безъ вниманія такое важное возраженіе, еслибы оно точно существовало. А во вторыхъ, это несомиѣнно извѣстно изъ дѣйствій Цельса (""), Поронрія (") и Юліана ("), которые, не отвергая чудесъ Апостольскихъ, какъ и чудесъ Христовыхъ, хотѣли только приписывать совершеніе ихъ сылѣ магіи.

Новымъ доказательствомъ подлинности чудесъ, происходившихъ во дни Апостоловъ, и вмёстё новымъ чудемъ, послужившимъ началомъ для многвхъ другихъ чудесъ въ то время, было обращение св. Апостола Павла къ Христіанству.

### § 104.

Obpamenie u 1ydeca cb. Anocmosa Tabsa ("),

Обращеніе это двукратно расказываеть самъ св. Павелъ, въ первый разъ предъ сонмомъ соотечественниковъ своихъ-Іудеевъ (Дёян. 22, 1—20), въ другой предъ лицомъ царя Агриппы (— 26, 1—20), и, кремѣ того, описываетъ св. Лука (—гл. 9). Воспользуемся здъсь словами самаго Павда изъ ръчи его къ соотечествещникамъ: «Я, говорияъ енъ имъ, Іудеянинъ, родив-

(<sup>\$10</sup>) Apud Origen. contra Celsum lib. I, n. 6, 38, 68 et lib. II, n. 14.

(<sup>311</sup>) Apud Hieronym. contra Vigil.

(319) Apud Cyrill. Alexandr. adv. Julianum lib. X, et lib. III.

(<sup>315</sup>) La religion Chrétienne, demontrée par la conversion et l'apostat de saint Paul, par Littleton, trad. de l'anglais par l'abbé Guénée, Paris 1755. шійся въ Киликін, въ Тарсь, воспитанный въ семъ город при норахъ Гамадінда, тщательно наставленими въ отеческомъ законъ, ревнующий по Богъ, какъ и всё вы нынё. Я гналь даже до смерти послёдователей сего учены, связывая и отдавая въ темницу и мущинъ и женщинъ. Это засвидътельствуетъ обо инъ вервосвященникъ и все сословіе старбишинъ, отъ которыхъ и и письма взялъ къ братіямъ, и пошелъ въ Ламаскъ, чтобы и тамошнихъ привести въ lepyca.нитъ въ оковахъ для мученія. Когда же я былъ въ пути, и приближался въ Дамаску : около полудня вдругъ возблисталъ вокругъ меня большой свътъ съ неба. Я чпаль на землю, и услышаль глась, говорившій мив: Савлъ, Савлъ, что ты гонишь Меня? Я отвѣтствовалъ: кто Ты, Господи? Онъ сказалъ миб: Я Інсусъ Назорей; вотораго ты гонишь. Бывшіе со мною свъть видьли и пришли въ страхъ ; но словъ Того, который говорилъ инъ, не слыхали. Тогда я сказалъ : Господи, что мыт дблать? Господ сказаль мнт : встань, поди въ Дамаскъ, и тамъ тебѣ сказано будетъ о всемъ, что назначено тебѣ дѣдать. А какъ я отъ славы свѣта того лишился зрѣнія: то бывшіе со мною повели меня за руку, и такимъ образомъ я пришелъ въ Дамаскъ. Тутъ нѣкто Ананія, мужъ благочестивый по закону, одобряеный всёми Іудеями, живущими въ Дамаскъ, пришель комић, и подойдя сказаль мић: брать Савль, прозрв. И я тотчаст увидель его. Онъ сказалъ: Богъ отневъ нашихъ предъизбралъ тебя, чтобы ты позналъ волю Его, и увидълъ Праведника, и услышалъ гласъ изъ устъ Его. Потому что ты будешь Ему свидътелемъ предъ всёми человёками въ томъ, что ты видёлъ и слышалъ. Итакъ, что ты медлишь? Встань, крестись, и омой грѣхи твои, призвавъ имя Господа Інсуса».

Подозрѣвать, чтобы здѣсь скрывался какой-либо умыселъ обмануть другихъ, было бы крайнимъ безразсудствомъ:

1) Для этого умысла нельзя придумать никакого побужденія. Обманщики всегда дъйствують изь цалей своекорыстныхъ: или изъ желанія славы, или изъ желанія богатства, или вообще изъ какихъ-либо другихъ мірскихъ выгодъ. Но могъ ли Павелъ ожидать чеголибо подобнаго, перешедши на сторому Христіанъ? Вившнее состояние Христіанъ въ то время было самее невавидное; ихъ вст преслёдовали и презирали; своимъ Апостоламъ, въ особенности, Снаситель предсказалъ одни лишенія, скорби и всякаго рода страданія, --- и послёдующая исторія Павла показываеть, что такова, точно, была и его судьба, по обращении въ Христіанство, какъ самъ онъ неоднократно о себѣ свидѣтельствоваль (1 Кор. 4, 9 - 13; 2 Кор. 4, 8; 11, 23 -28). Напротивъ, еслибы онъ не переходилъ на сторону Христіанъ, и оставался въ той сектв, въ которой быль воспятань, то гораздо ввриве могь бы достигнуть и почестей и другихъ мірскихъ преимуществъ: она отличался необыкновенными способностями, была воспитанъ однимъ изъ знаменитвищихъ тогдащнихъ раввиновъ, и уже успѣлъ обратить на себя внимание начальства пламенною ревностию по закону своего противъ Христіанъ. и своею ненавистію Koons того, Павелъ не могъ не предвидъть, что, измъняя вырь отцевь и секть фариссевь, къ которой прежле принадлежалъ, и которая избрала - было его даже своимъ орудіемъ для преслѣдованія Христіанъ, онъ водвергался величайшей ненависти соотечественииковъ, какъ въроотступникъ, и не могъ не понимать, какая участь ожидала его отъ Іудеевъ (Двян. 9, 23): смерть Стефана была еще предъ его глазами.... И однакожъ, не смотря на все это, Павелъ сдѣлался Христіаниномъ и изъ жестокаго гонителя Христіанской Церкви самымъ ревностнымъ ея защитивкомъ.

2) Этому предполагаемому обману со стороны Павла никакъ не повърили бы Іудеи. Воспламененные нена-

вистію кънему за его измѣну, они всячески позаботились бы обличнить его во лжи, тжить боле, что санъ Павель, какбы по неосмотрительности, предъуказаль ниъ къ тому всё средства : нбо объявилъ, что свидътелями чудеснаго призванія его къ Христіанской втръ были всв спутники его въ Дамаскъ, конечно, дышавшіе, подобно ему, убійствомъ на Церковь Христову; что всё они видёли при этомъ необычайный свёть, видели ослепление его – Павла, и принуждены были вести ослѣпшаго за руку до самой цѣли своего путешестыя, габ онъ также чудесно получилъ исцеление. Между тынь, что показываеть последующая исторія? По фанатической ненависти своей къ Павлу Іуден весьма часто возставали на него, пытались обвинить его въ возмущеніяхъ, въ измѣмѣ вѣрѣ и нарушенія общественнаго спокойствія : но никогла, никогда не осмѣлились обличать его въ потворствѣ и лжи. Мало этого: они внимательно и совершенно безпрекословно слушали ручь Павла, когда онъ расказывалъ имъ объ обстоятельствахъ своего чудеснаго обращения, и принын въ неистовое смятение уже послѣ того, какъ услышали, что онъ посланъ Господомъ для проповеди язычникамъ (Двян. 22, 1-22).

3) Этому обману никакъ не повѣрили бы и сами Христіане, хотя имъ, по видимому, онъ благопріятствовалъ. Христіане знали, что Павелъ былъ до того времени однимъ изъ жесточайшихъ ихъ гонителей, и потому на переходъ его въ свою вѣру, естественно, должны были смотрѣть съ подозрѣніемъ, не скрывается ин здѣсь какой-либо особенной, преднамѣренной хитрости, направленной ко вреду имъ. И, слѣдовательно, они не прежде могли повѣрить этому обращенію, какъ изслѣдовавши его предварительно со всею осмотрительностію. Такъ, дѣйствительно, и случилось : когда Павелъ, вскорѣ по обращенію своемъ, пришелъ во Іерусалимъ, и копушашеся прилъплятися учениюмъ Христовымъ, еси бояжуся его, не ељрующе, яко есть ученикъ (Дѣян. 9, 26), и повѣрили уже тогда, когда убѣдились, что онъ, точно, чудесно призванъ самимъ Господомъ.

4) Наконецъ, всякую мысль о предполагаемомъ обмань со стороны св. Павла уже совершенно подрывають его собственныя чудеса, которыя твориль онъ и могъ творить, разумбется, только по силб, данной ему отъ Бога. Многія изъ этихъ чудесъ записаны св. Лукою въ книгъ Деяній Апостольскихъ. Такъ, онъ повествуетъ, что св. Павелъ — а) поразилъ слѣпотою волхва Эллиму, сказавши только ему: се руна Господия на тя, и будещи слъпъ, не видя солнца до времене, - и вватвшій это чудо проконсуль Сергій Павель увбровалъ въ Господа Інсуса (Дбян. 13, 8 - 12); б) въ другое время, находясь въ Листръ выбсть съ спутниколъ своямъ Варнавою, также однимъ словомъ исцѣлиль хромаго отъ рожденія, и привель всёхъ жителей въ такое изумление, что они сочли чудотворца и спутника его за явившихся на землю боговъ, и уже хотёли принести имъ жертвы (Дёли. 14, 8-18); в) въ третій разъ, находясь въ Троадѣ, воскресилъ нѣкоего юношу Евтиха, который, упавши внизъ съ третьяго жилья, найденъ былъ мертвымъ (--20, 9. 10); г) въ четвертый разъ-на островь Милеть исцелиль Публія, отна мъстнаго начальника, одною молитвою и возложещемъ рукъ на больнаго; исцёлилъ и всёхъ другихъ больныхь, быванхъ на островѣ, которые прихолнан къ чудотворцу съ этою цблію (-28, 8, 9); и**а) вообще обладаль** такимъ обиліемъ чудодѣйственной снам, что самые платки и полотенца, бывше на тват его, носнан къ больнымъ, и больные исцъялись, и заые духи выходиля изъ людей (-19, 11. 12). ,

Въдоказательство подлинности чудесъ Павловыхъ, кромѣ того, что сказано уже насательно подлинности чудесъ Апостольскихъ вообще (§ 103), достаточно здъсь сослаться на самыя посланія св. Павла. Онъ въ нихъ нербако упоминаетъ о своихъ чудесахъ, именно предъ твин людьми, предъ которыми совершалъ ихъ. Благовъствование наше, писалъ онъ къ Солунянамъ, не бысть къ валь въ словъ точію, но и въ силь, и въ Дусь Свять, и во извъщении мнозь, якоже и въсте, какови быхомь въ васъ ради васъ (1 Сол. 1, 5), и потомъ повторяетъ тоже самое предъ Кориноянами, говоря: слово мое и проповъдь моя не въ препрътелныхъ человъческія премудрости словесьхь, но вь явленіи Луха и силы (1 Кор. 2, 4), и свидътельствуя, что признаки своего Апостольства онъ явилъ предъ ними во всякомъ терпъніи, въ знаменішхъ и чудестьхъ и силахъ (2 Кор. 12, 12), и что, слёдовательно, онъ ничёмъ не ниже прочихъ, первѣйшихъ Апостоловъ (ст. 11). Подобнымъ образомъ онъ свидѣтельствовалъ о себѣ и предъ Римлянами: имамь похвалу о Христь Гисусь въ тъхъ, яже къ Болу. Не смпю бо глаголати что, ихже не содъя Христось мною, въ послушание языковь, словомь и дъломь, въ силь знамений и чудесь, силою Духа Божія: якоже ми оть Герусалима и окресть даже до Иллирика исполнити благовъствование Христово (Рим. 15, 17-19). Спрашиваемъ всякаго человѣка разсудительнаго: какъ могъ Павелъ писать Солунянамъ, Римлянамъ, Кориноянамъ, что онъ творилъ предъ ними чудеса, и даже призывать ихъ самихъ во свидътели этихъ чудесъ, если онъ не совершилъ предъ ними ни единаго чуда? Какое дъйствіе могло произвести на этихъ новообратившихся Христіанъ такое объявленіе? За кого должны были они почесть тогда самаго Павла, и какъ принять его посланія? Между тёмъ, исторія говорить, что посланія Павловы были приняты съ величайшимъ уваженіемъ не только тѣми частными церквами, къ которымъ они писаны, но и всею Церковію Христіанскою, и что эти посланія, съ самаго начала Христіанства, торжественно были читаемы въ собраніяхъ вы349

рующихъ, какъ писанія Богодухновенныя (<sup>14</sup>). Не явный ли это знакъ, что Римляне, Коринелие и прочіе Христіане того времени, дъйствительно, видъли собственными очами чудеса св. Павла, и были совершенно убъждены въ ихъ подливности ?)

# **§ 105.** -

Чудесное распространение Вристианства (<sup>318</sup>). Квотъ еще событие, и чудесное само по себѣ, и ручающееся за дѣйствительность всѣхъ прочихъ чудесъ Апостольскихъ! Христианство, котораго первыми проповѣдниками были Апостолы, распространилось на землѣ съ чрезвычайною быстротою, и распространилось не человѣческими средствами, а, по-истинѣ, силою Божиею : два положения, справедливость которыхъ равно неоспорима.

Христіанство распространилось чрезвычайно быстро. Это общензя встно:

1) Изъ св. Писанія. Какъ только сошелъ на Апостоловъ Духъ Святый, говоритъ оно, въ тотъже день одна проповѣдь Петра обратила ко Христу до трехъ тысячь (Дѣян. 2, 41). Прошло нѣсколько дней,—и другая рѣчь тогоже Аностола, сопутствуемая чудомъ, привлекла къ св. вѣрѣ еще до пяти тысячь (Дѣян. 4, 4). Вскорѣ за тѣмъ Апостолы разошлись съ благовѣстіемъ во всѣ страны міра,—и, чрезъ нѣсколько лѣтъ по вознесеніи Господа, Апостолъ Петръ пишетъ уже посланіе къ вѣрующимъ, разсѣяннымъ въ Понтѣ, Галатіи, Каппадокіи, Азіи и Виюиніи (1 Цетр. 1, 1), а св. Павелъ отправляетъ свои посланія къ Римлянамъ,

(<sup>\$14</sup>) Justin Apolog. 1, n. 67. Tertullian. de praescr. haer. cap. 28.

(<sup>514</sup>) — 1) Мысли учителей Церкви о чудесновъ распространени Евангельской проповъди, Хр. Чт. 1835, IV, 174; 2) о чудесвовъ распространени Христіанской въры, Хр. Чт. 1836, III, 164.

12.

Кориноянамъ, Галатамъ, Ефессямъ, Филипписсямъ, Солунянамъ, къ Епископу церкви Критской. Мало сего: писатель книги Дѣяній Апостольскихъ уноминають и о многихъ другихъ мѣстахъ, гдѣ также существовали уже вѣрующіе въ Господа Іисуса, какъ-то: объ Антіохіи, Абинахъ, Дамаскѣ, Кесаріи, Иконіи, Милетѣ и проч.; а св. Павелъ свидѣтельствуетъ вообще: а) о самомъ себѣ, что онъ наполнилъ своимъ благовѣствованіемъ всѣ мѣста оть Іерусалима и окресть даже до Иллирика (Рим. 15, 19); б) о прочвхъ Апостолахъ, что со есю землю изиде альщение ихъ, и съ концие вселенныя глаголы ихъ (Рим. 10, 18).

2) Изъ свидѣтельствъ современныхъ писателей языческихъ, которые говорятъ о чудныхъ успёхахъ проповкая Евангельской какъ при Апостолахъ, такъ и послъ нихъ въ три первые въка. Тацитъ (въ концъ 1 в.), напримѣръ, повѣствуетъ, что когда Нероиъ, сожегши Римъ, сложилъ вину этого поступка на Христіанъ, жившихъ въ Римѣ, и повелѣлъ ихъ разыскивать, то оказалось ве-.surce MNOMECTABO (ingens multitudo) «иновных», не въ томъ, однакожъ, преступления, ---замѣчаетъ историкъ, ----въ какомъ ихъ подозрѣвали, а въ ненависти къ человѣческому роду (какъ вообще тогда клеветали на Христіанъ) (314): это великое множество Христіанъ въ одномъ лишь Римѣ даетъ разумѣть, каковожъ было уже тогда число ихъ во всемъ мірѣ. Плиній, проконсулъ Виеннін, изв'єщая (ок. 104 г.) императора Траяна о ход'є бывшаго въ то время гоненія на Христіанъ, пишетъ: «мнѣ кажется, что дѣло это стонтъ внимательнѣншато разсмотрѣнія, особенно по количеству тѣхъ, коншъ угрожаетъ опасность: ибо многіе всякаго возраста, всякаго сословія и обоего пола уже подвергаются ей и будутъ подвергаться ; зараза этого суевърія распро-

(<sup>\$16</sup>) Igitur, primo correpti qui fatehantur, deiude indicio eorum multitado ingens, haad perinde in crimine incendii, quam odio humani generis convicti sunt.... et cast. Tacit. Annal. lib. XV, cap.44.

странилась не только по городамъ, но даже по селеніямъ и деревнямъ; дошло до того, что храмы богоръ ночти опустѣли, и торжества давно оставлены» (\*\*\*). Другой проконсулъ, Тиберіанъ, управлявшій первою Палестиною, увбдомляеть тогоже императора, что онъ уже усталъ паказывать в предавать смерти Галилеянъ, извёстныхъ подъ именемъ Христіанъ, что ени не престають итти на всё муки, и проснль у императова разрѣшенія, какъ прикажетъ поступить (318). Открытый врагъ Христіанства, Цельсъ (2-го вѣка) называлъ «чрезвычайною странностію то, что Христосъ, когда былъ живъ, ни въ комъ не могъ возбудить въры, а когда умеръ, ученики Его привлекаютъ къ въръ всъхъ, кого только захочятъ» (\*\*\*). Лукіанъ, Греческій писатель (2-го въка), также непріязненный къ Христіанству, въ одномъ ибстѣ выражается, что провинијя Понтъ полна безбожниками и Христіанами (300). Отъ жесточайшаго гонителя Христіанъ, императора Максимина II (303), Евсевій сохраниль два, весьма важные въ настоящемъ случаѣ, документа. Это, во-первыхъ, указъ о преслъдования Христіанъ, гдъ, между прочимъ, товорится, что виною всёхъ бъдствій, постигшехъ Римскую имперію, есть гибельное заблужденіе Хрнстіанъ, которое распространило свой мракъ почти на всю вселенную (100), а во-вторыхъ — письмо императора

(317) Plinius II ad Traianum. Epist. lib. X, epist. 97.

(<sup>310</sup>) Defatigatus sum puniendo et neci tradendo Galilaeos, qui nobis veniunt sub nomine Christianoram... Illi vero non cessant ad caedem wese patefacere.... et caet. Tiberiani ad Trajanum de Christ. relig. relatio—Vid. apud Cottel. Patr. Apost. tom. II, pag. 181.

(\*1\*) Origen. contra Celsum lib. 11, n. 46.

(<sup>590</sup>) Lucianus Alexander, seu Pseudomantis, n. 23. Dicens, atheis plenum esse et Christianis Pontum... et caeter.

(<sup>501</sup>) — Καί τάυτα σύμπαντα διά την δλέθριον πλάνην τής ύποκένου ματαιότητος των αθεμίτων άνθρώπων έκεινων έγίνετο, ήνίκα κατά τας ψυχάς άυτων έπεπόλαζε, και σχεδόν έιπειν τά πανταχου τής δικουμενής αισχύναις έπιεζε. Euseb. Hist. Eccl. lib. JX, cap. 7. къ начальникамъ провинцій, въ которомъ говоритъ, что предшественники его, Діоклитіанъ и Максиміанъ, рѣшились преслѣдовать Христіанъ потому собственно, что почти всль люди, покинувши служеніе богамъ, сосдвнились и слились съ народомъ Христіанскимъ (<sup>390</sup>).

3) Наконецъ, изъ свидътельствъ современныхъ же писателей Христіанскихъ. Такъ, въ первой половинѣ втораго въка св. Іустинъ-философъ, въ разговоръ своемъ съ Трифономъ-іудеяниномъ, замѣчаетъ : «по истинъ, пътъ ни одного народа, ни между Греками, ни между варварами, какъ бы они ни назывались, живуть ли они въ шатрахъ или кибиткахъ, или вовсе не имбють жилищь, передвигаясь съ мбста на мбсто съ среди котораго не возносились бы молитвы и благодаренія Отцу и Творцу всяческихъ, во имя Івсуса распятаго» (353). Спустя немного, св. Ириней, Епископъ Ліонскій, свидѣтельствуя о томъ, что одна и таже въра соблюдается во всей Церкви Христовой, упомянаетъ, въ частности, о церквахъ въ Германін, Галлія, Испанін, на востокъ, въ Египтъ, Африкъ и странахъ, находящихся посреди земли (324). Къ концу втораго вѣка Тертулліанъ въ апологіи своей, обращаясь къ Римскому правительству и народу, выражается еще сильние : «Мы появились только вчера, и уже наполняемъ ваше все: города, острова, кръпости, мъста собраній, самые лагери, трибы, декуріи, дворецъ, сенать, торжище, оставляя вамъ одни только храмы. Мы могли бы побёдить васъ, даже безъ всякаго ору-

(\*\*\*) Παρά πάσιν άνθρώποις φανερόν είναι πέποιθα, τοὺς δεσπότας ἡμῶν Διοκλητιανόν και Μαξιμιανόν τοὺς ἡμετέρους πατέρας, ἡνίκα συνείδον σχεδόν ἄπαντας ἀνθρώπους καταλειφθεισης τῆς τῶν θεῶν θρησκέιας τῷ ἔθνει τῶν Χριστιανῶν ἐαυτοὺς συμμεμιχόντας, ορθῶς διατεταχέναι πάντας... Ibid. ćap. 9.

(333) Dialog. cum. Tryphon. cap. 117.

(384) Iriu. contra haeres lib. 1, cap. 10, n. 2.

жія и возстанія, а только чрезъ одно свое отделеніе отъ васъ. Еслибы, при такой многочисленности своей. ны отошан отъ васъ въ какія-либо отдаленныя стравы міра, ваша имперія была бы сильно потрясена отъ потери толикаго числа гражданъ: ихъ удаление послужнао бы для васъ наказаніенть. Безъ сомнёнія, вы ужаснулись бы той пустыни, посреди которой увидели бы себя, той всеобщей тишины и опъпенения, въ какомъ представилась бы ваша, какбы умершая, вселенная. Вы искали бы, къмъ бы повелъвать...» (2013). И, повторяемъ, такъ говорилъ Тертулліанъ въ апологія, написанной въ защиту Христіанъ, и обращенной къ Римскому правительству и народу, говорилъ смело предъ тёми, которые очень хорошо могли знать положение дела и весьма легко могли бы обличить ненравду.... Излишие было бы приводить здесь подобныя свидетельства многихъ другихъ писателей Христіанскихъ втораго и третьяго вѣка, которые точно такъ же смбло говорили предъ язычниками о чрезвычайномъ распространения Христовой Церкви во всёхъ предвлахъ міра (356)

Но важно собственно не то, что Христіанство распространилось чрезвычайно быстро, а то, что такое распространение Христіанства есть, подлитно, дъло Божіе, есть событіе сверхъестественное, чудесное. Чтобы уб'ядиться въ этомъ, стоитъ только обратить вниманіе:

1) На отношение Христіанства къ тогдашнему состоянію религіи, просвъщенія, нравственности и политики въ человъческомъ родъ.

(<sup>315</sup>) Apolog. cap. 3 seu 37. Такъже смѣло и рѣшительно высказываетъ Тертулліанъ эти мысли и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ (ad mationes lib. I, cap. 1; ad Scapulam.cap. 5 versus fibern).

(<sup>336</sup>) На-прим., КляментъАлександрійскій (Strom. lib. VI, cap. 18), Оригенъ (In Genes. homil. IX n. 2), Кипріавъ (de unitat. Eccles.), Минуцій Феликсъ (Apolog. n. 9 et 33), Арнобій (adversus Gentes lib. I, cap. 55; lib. II, cap. 5 et 12).

ન શહેરોં,

Рельгій въ известномъ тогда міре было две: іудейская и языческая. Первая — истинная, Богооткровенная; но въ ту пору она была уже сильно обезображена ложными понятіями о Мессін, укоренившинися до такой степени, что Іуден не узнали истиннаго Мессін, и распяли Его на креств. Послбдняя, ложная но своему началу и существу, достигла въ то время самой крайней степени своего развитія и испорченности: люди успёли обоготворить всёхъ и все, и число боговъ возрасло до невъроятности. Прибавнить къ этому, что об'в религи, существуя уже целые веки, казались священными по одной своей древности ; что какъ Іуден считали свою религію откровеніемъ Божінмъ, и считали весьма справедляво, такъ и язычняки производили свои върования отъ самихъ же боговъ, хотя и ложно; и что та и другая религія, были глубоко укоренены въ сердцѣ каждаго изъ своихъ послѣдователей, чрезъ первыя наставленія родителей в воспитание.... И вотъ является новая религія, и говоритъ Іудеямъ и язычникамъ, чтобы они изкоренили въ себѣ свои религіозныя убѣжденія, сроспіяся, такъ-сказать, съ самимъ ихъ существомъ; говоритъ Іудеямъ, чтобы они оставили обрядовый законъ Моусеевъ, къ которому они были такъ привязаны, и навсегда разстались съ обольстительными мечтами о Мессін, земномъ царѣ и завоевателѣ; говоритъ язычникамъ, что ихъ боги, которымъ они доселѣ покланались, суть бездушные истуканы, ихъ сказанія о богахъ - басни. Но этого мало: требуя отъ Іудеевъ и язычниковъ такихъ тяжелыхъ отреченій, чтожъ предлагаетъ имъ новая религія, вмъсто ихъ прежнихъ върованій ? Предлагаетъ въру въ Распятаго на кресть..., предлагаетъ то, что, по замѣчанію одного изъ самихъ св. Апостоловъ, Іудеямъ казалось соблазномъ, Еллинамъ же безуміемъ (1 Кор. 1, 23). Какого плода над-лежеле ожидать отъ такой проповёля, по всёмъ соображеніямъ человіческимъ?

Въ состояния тогдашиято просвещения главиенияние, преобладающее направление было оплосооское. Вев древвія системы, влатонниеская, стоическая, еянкурейская и прочія, имбли своихъ жаркихъ ревнителей и послёдователей; всякъ домогался чести быть нлы казаться философомъ; сами императоры (на-прим., Антонниъ-философъ) любили заниматься философіею. След. то было время, когда всё старались подводить все подъ начала разума, подвергать неждуки всля ево критикѣ и онѣнкѣ, и слушаться толико его голося. А Христіанство вдругъ начало пропов'ялывать во всеуслынаніе, что премудрость міра сего есть буйство предъ Богомъ (1 Кор. 3, 19); что желающіе свастися должны отказаться отъ всякой Философін по стихіянь міра н по преданіямъ человёческимъ, и знать одну только овлософію-по Христь (Колос. 2, 8); что необходиме покорыть умъ въръ и плънить въ послушание Христово (2 Кор. 10, 5), необходимо принимать одною только вброю многія, совершенно непостижнимыя для ума, таинства Евангелія... Можно судить, какъ должны были встрётить Христіанскую религію всё мудрецьі того времени.

Нравственное состояніе тогдашняго міра было самое жалкое: развращеніе достигло крайнихъ преділовъ, до какихъ оно не достигало еще никогда. Всё страсти человёческія были обоготворены въ олицетворенномъ видѣ, и боги примѣромъ своимъ какбы уполномочивали людей на всякія злодъянія. Особенно Римъ, столица и владыка вселенной, служившій для всѣхъ, подвластныхъ ему, народовъ образцемъ во всемъ, былъ для нихъ вмѣстѣ образцемъ и въ нечестіи. Вѣки Тиверіевъ, Калигулъ, Нероновъ и Каракаллъ всякому извѣстны. Двѣ, преимущественно господствовавшія тогда секты, стоическая и еникурейская, воспитываля въ людяхъ, одна-гордость, другая-влечение къчувственности. Богачи Римскіе предавались такой доскоши, описание которой кажется почти невъроятнымъ, и всё низшія сословія, увлекаясь подражаніемъ высшниъ, не знали границъ въ чувственныхъ удовольствіяхъ и порокахъ.) Посреди такого-то всеобщаго развращения нравовъ внезапно раздался голосъ самой строгой, Христіанской нравственности; такимъ-то-лодять Евангеме начало проповёдывать, что всякъ, желающій спасенія своей душѣ, долженъ отвергнуться себя, взять престь свой и последовать за Христомъ; долженъ отказаться отъ вебхъ удовольствій міра и распять плоть евою со страстьми и похотьми; долженъ всеция переродиться и начать жизнь, совершенно противоположную той, какую вель досель.... Чёмъ же могло показаться тогда подобное учение?

Въ политическомъ отношения всѣ народы привыкли уже тогда смотрёть на собственныхъ боговъ, какъ на исключительныхъ своихъ покровителей, и на свою ввру, какъ на основание гражданскаго счастия и благоустройства. Мысль эта особенно укоренена была въ народъ Римскомъ. Тамъ императоръ совмъщалъ въ лицѣ своемъ и верховнаго первосвященника; всѣ общественныя предпріятія начинались торжественными священнодъйствіями и жертвоприношеніями; вст успѣхи заключались такимъ же образомъ и были приписываемы благоволению боговъ; во всемъ народѣ была распространена увъренность, что Римъ одолженъ своимъ величіемъ покровительству своихъ боговъ, и, съ отверженіемъ ихъ, необходимо долженъ пасть; а потому законами было запрещено введение или принятие всякой новой религіи (397)... Какого'же пріема могла ожидать себъ Христіанская религія отъ этого народа Римскаго, равно какъ и отъ всъхъ другихъ народовъ,

(<sup>887</sup>) Livius, lib. XXV, cap. 1 et lib. XXXIX, cap. 16; Cicero de natura deorum lib. III, cap. 19. начиная проповёдь свою тёмъ, что они должны оставить прежнихъ своихъ боговъ и увёровать въ Распятаго ?...

2) На тѣ препятствія, которыя, дѣйствительно, и встрѣтила Христіанская религія, и съ которыми должна была бороться. Противъ нее, какъ надобно было ожидать, вооружились всѣ и все въ тогдашнемъ мірѣ: вооружился религіезный фанатизмъ Іудеевъ и язычниковъ, вооружились жрецы и грубая чернь, вооружились мудрецы и философы, вооружились правительства, особенно Римское, вооружились люди, привыкшіе жить въ похотяхъ своего сердца. И кому неизвѣстно, какъ все это выразилесь? Въ самыхъ страшныхъ, въ самыхъ разнообравныхъ преслѣдованіяхъ.

Чернь и жрецы повсюду пресл'вдовали Христіанъ, / по-преимуществу, клеветою. Ихъ называли безбожняками, на томъ основании, что они не въровали въ языческихъ боговъ: возмутителями, такъ какъ они во многомъ отдалялись отъ прочихъ своихъ соотечественниковъ; магами и чернокнижниками, потому что они творили чудеса; сколищемъ людей самыхъ грубыхъ и невъжественныхъ, скопищемъ презрънныхъ рабовъ, преступниковъ и всякаго рода злодбевъ. Имъ приписывали различные, срамные и ужасные, пороки, утверждая, на-прим., будто Христіане въ собраніяхъ своихъ закалаютъ младенцевъ и употребляютъ ихъ въ пищу, и предаются гнусному разврату. Христіанъ почитали виною всёхъ тёхъ бёдствій, какія испытывала Римская имперія, и вообще выдумывали на нихъ все, что только могло сдѣлать ихъ предметомъ общаго омерзѣнія и ненависти.

Мудрецы и философы (каковы Цельсъ, Порфирій) преслѣдовали Христіанъ своими сочиненіями. Эти мудрецы нарочито читали свящ. книги Христіанскія, старались находить въ нихъ мнимыя противорѣчія, колко издёвались надъ многими изречевыями и поступками какъ самаго Спасителя, такъ и Апостоловъ, приписывали всё чудеса ихъ магіи, противополагали этимъ чудесамъ ложныя чудеса Аполлонія Тіанскаго и другія явыческія, поносили въ тоже время самихъ Христіанъ, ихъ дёла, ихъ образъ жизни.

Но жесточайшія изъ преслёдованій на Христіанъ были, безъ сомнѣнія, преслѣдованія со стороны правительствъ. Тутъ дъйствовали уже мечь, насиле и вообще всякаго рода принужденія. Не было пощады никому и ничену, ни полу, ви возрасту, ни званию, ни заслугамъ; всёхъ, кого только подозрёвали въ нослёдованін Христіанству, влежли на судилища, и заставляли торжествешно отредаться отъ Христа. Здёсь сначала уговаривали ихъ и старались склонить на свою сторону то пышными объщаніями, то угрозами ; потомъ нредаваля выткамъ, наконецъ-самой смерти. Пытки и казни были до чрезвычайности разнообразны и безчеловечны: однимъ отсъкели члены, другихъ расцинали, третынхъ сожигали на кострахъ, четвертынъ изторгали глава. Лишение имущества и достоянствъ, темнины, голодъ, желбаные кохти и рынетки, крюки, жаровни, клещи, желъвныя доски, разные роды колесъ, обливание свинцомъ и вообще все, что только можетъ придумать адская злоба, употребляемо было для изторжения у Христіанъ отреченія отъ своей вѣры. И это продолжалось не годъ, не два, даже не десять нля двадцать лётъ, а около трехъ столетий. Въ преяблахъ Римской Имперія обыкновенно насчитывають въ этотъ періодъ до десяти гоненій; но, по справедливости, то было одно непрерывное и продолжительнъйшее гоненіе. Не всъ императоры давали указы преслёдовать Храстіанъ; но почти всё это позволяли и попускали, оставляя безъ отменения указы своихъ предшественниковъ. Отъ Нерона до Константина великаго едва можно указать двухъ или трехъ государей.

которые запрещали пресл'ядование... И что же? Не смотря на всё эти роды казней, не смотря на то, что върующие текли на смерть въ такомъ многолюдств'я, которому невольно изумлялись сами гонятели (<sup>360</sup>), н кровь Христіанская, въ-течение почти трехъ в'ямовъ, лилась р'якою, -- Церковь Христова не только не сокращалась въ своихъ пред'ялахъ, напротивъ, еще бол'е распространялась, и распространялась съ чрезвычайною быстротою. «Мучьте, терзайте, сокрушайте насъ, восклицалъ одинъ изъ тогданинихъ посл'ядователей Христовыхъ, мы становимся тёмъ многочислените, чтотъ бал'е насъ носиминаютъ; кровь Христіанъ-с'яма невыхъ Христіанъ, и вамъ нисколько не помогаетъ вана измсканиая жестокость»... (<sup>350</sup>).

3) Наконецъ, на тв средства, которыми распространилось Христіанство. Если нельзя не изумляться быстрому распространению св. вёры, при вэглядё на препятствія, съ которыми она боролась : то еще более должно поднинься этому чудному событие, при взглядѣ на тѣ средства, которыми оно совершилось. Въ самомъ дёлё, что это были за средства? Слава и знаменитость проповъдниковъ ? Но/ Апостолы были люди изъ визшаго состоянія и совершению не навестные; они не имели никакого авторитета из глазахъ своихъ соотечественниковъ, а еще менте могли нить его въ глазахъ язычниковъ, вышедши на пропов'ядь изъ среды народа, самаго превр'еннаго тогда у всёхъ народовъ. Необыкновенная мудрость и знанія, весьма часто невольно покоряющия себе умы? Но Апостолы были люди некнижные, совершенно незнакомые съ мудростію человіческою, и сами называли себя бунин міра (1 Кор. 1, 27). Сильное и пламенное красноръчіе, увлекающее толпы? Но Апостолы, по ихъ собстренному сознанию, были невъжды словомъ

(<sup>330</sup>) См. выше прим'яч. 316, 317 и 318. (<sup>340</sup>) Tertullianus in Apologia. (2 Кор. 11, 6). Или не употреблязи ли пропов'яники Евангелія какихь - либо средствь недостойныхь ? Ноцользовались или , нанцени., хитрестно ит проискачи? Но. истовія роворить противное. Апостояві везді дійствовали открыто : во јерусалныт они проповталивали предъ синедріономъ, въ Асинахъ-въ присутствін ареоцага, въ Риме-при дворъ самаго Кесаря. Не привленали-ль они на свою сторону деньгами и подкуцомъ? Но гдѣ могли взять себѣ столько сокровниць бѣдные Газиление, оставившие для Христа и то немногое, ято прежде имъли, доны, имущество? Не прибагали-яз Апостолы въ какимъ насиліямъ? Напротивъ, они сами были предметомъ всякаго реда насилий и преследованій; они странствовали повсюду, какъ: овцы посреди вояковъ (Мате. 10, 16), и всёмъ гоненіямъ противополагали только одно терпиніе. Словомъ : средства, употребленныя лля распространенія Евангелія, были такого рода, что, по человическимъ соображениямъ, они не только не могли содбиствовать, а скорбе должны были противодействовать распространению.... чин Какъ же, послъ всего этого, мы объяснимъ себъ нудные успёхи Евангельской проповёдн? Чёмъ пречалавланона всё пренятствия? Чёмъ нокорела Христу вселенную ? Оружія воинства нашего, отв'тствуеть на это великий учитель. Азыковъ , не плотская, но силна Багома на разорение твердемь: помышления низлагающе, и саяко возношение сзимающееся на разумь Божий, и планяюще всяко разуль выпослушание Христово (2 Кор. 10, 4 и 5); живо слово Божіе, и диштвенно, и острыйша паче всякаго меча обоюду остра, и проходящее даже до раздпления души же и дужа, членовь же и можовь (EBp. 4, 12); close moe u nponosada mor he so npenpaтельных человпивскія премудрости словеська, но въ налении Духа и силы: да впъра ваша не въ мудрости человъчестъй, но въ силъ Божіей будеть (1 Кор. 2, 3-5): вотъ гдъ Прывается тайна всего успъха Апостоловъ.

Они изшедие пропольдаща всюду. Господу послышетоурч ину, и слово утворыдающу посльдствующими знашений, алинь (Мар. 16, 20).

# **§ 106.**

1. C. S. 1.

a astronomical contentant

Чудесныя длыствія Вристанства въ людяхь (\*\*). Озваменовавши безчисленнымъ рядомъ чудеск самое появленіе срое въ мірѣ. Христіанство съ тѣхъ поръ умо ниногда не преставало свидётельствовать, о себё подобными же чудесами. То, что представляетъ намъ исторія Христа-Сидсителя въ доказательство бол жественности Его религіи, что представляетъ повожы исторія св. Аностоловъ, тоже самое находинъ мы и во всей исторіи Его Церкви.

1) Господь Інсусъ, какъ Богачеловакъ, н.св.: Аностолы, какъ облеченные отъ Него силою свыше, отличались высочайшею мудростію, которой они не пріобрѣтали никакими челова́ческими средствами: были въ Церкви Христовой и въ-посла́ндствія мужи, ноторые, безъ всякаго мірскаго образованія, посрамляли и удивляли своею мудростію самыхъ великихъ мудрацовъ азыческихъ, имѣли даръ сердцевѣдѣнія, могли видѣть произшествія, отдаленныя отъ нихъ великими пространствами и под. (<sup>331</sup>).

2) Господь Інсусъ н, нослёдуя примёру Его, св. Аностолы отличались высочайшею святостію, необыкновеннымъ самоотверженіемъ изъ любви къ Богу и ближнимъ: многіе Христіанскіе дёвственники и всёхъ послёдующихъ вёковъ, безчисленные Христіанскіе мученици и мученицы, Христіанскіе подвижники, аскеты, столинина,

(<sup>330</sup>) — 1) О благотворныхъ дъйствіяхъ Христіанской религіи въ человъческомъ родъ, Хр. Чт. 1834, 111, 164; 2) р благотворномъ вліянія Хр. въры на родъ человъческій въ редигіозномъ отношеніи, Хр. Чт. 1841, IV, 88.

(331) См. на-примъръ, житіе Препод. Антонія великаго.

юредивые, молчальники и другіе также представили образны изумительнаго, почти невброятнаго самоотверженія и совершени вішей любви къ Богу и ближникь.

3) Господь Інсусъ и св. Апостолы совершили многочисленныя чудеса : въ Церкви Христовой даръ чудотвореній не прекращался инкогда; вся исторія ея и, въ особенности, исторія безчисленныхъ подвижниковъ ея преисполиены чудесами (<sup>34)</sup>. Чудотворныя мощи и останки Святыхъ, чудетворныя икены и чудесныя дъйствія самой воды, освященной Церковіюкакія мы видимъ и въ наши времена, служатъ очевиднъйшимъ доказательствомъ тойже непреложной истины.

4) Господь Інсусъ и св. Апостолы пророчествовали: даръ предвёдёнія находимъ въ Церкви и во всё послёдующія времена. Въ числё Святыхъ извёстенъ даже особый классъ людей, именуемыхъ Церковію прогорливыми за ихъ многоразличныя предсказанія и прозрёнія во глубину души человёческой....

Словомъ: и въ настоящее время, разсматривая внимательние судьбу Христіанства, мы можемъ находить въ ней тъже неоспоримыя свидительства его Божественнаго происхожденія, какія представлялъ на это самъ Христосъ-Спаситель. И каждый Христіанинъ въ особенности, если только ришится быть и дийствительно содилается истинно вирующимъ, можетъ на самомъ себи дознать, подобно другимъ истиннымъ Христіанамъ, всю силу этихъ свидительствъ, т. е. можетъ стяжать отъ Господа и высочайшую мудрость, и даръ чудотвореній и предвидия, и совершать великіе подвиги самоотверженія изъ любви къ Богу и ближнимъ (Мате. 17, 20; Іоан. 7, 17; 1 Іоан. 2, 27).

(338) См. Чети-Минен, Прологъ, Патерики.

II.

•

## ОБЪ ИСТОЧНИКАХЪ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

Digitized by Google

Братіе, стойте, и держите преданія, имже научистеся, или словоть, или посланіемь нашимь. 2 Сол. 2, 15.

Да увъси, како подобаеть въ дому Божіи тити, лже есть Церковь Бога жива, столпь и утвержденіе истины. 1 Тип. 3, 15.

### ЧАСТЬ ІІ.

#### объ

# HCTOYHHRAXЪ UPABOCJABHAFO БОГОСЈОВІЯ.

### **§ 107.**

Понятіе объ источнићахъ православнаго Богословія и раздіъленіе ихъ.

Учение Христіанской религии, составляющей предметь православнаго Богословія, заключается въ Божественномъ откровения или Словъ Божиемъ, которое, потому, и есть источникъ православнаго Богословія единый и единственный. Но такъ какъ самъ Богъ благоволилъ сообщить намъ свое откровение двоякимъ образомъ: устно и письменно, и, сообщивши, поручилъ его своей св. Церкви на храненіе и преподаваніе всвмъ,---то съ такою же справедливостію можно сказать, что, въ частности, источняковъ православнаго Богословія два: св. Писаніе и св. Преданіе, и притомъ понимаемыя не иначе, какъ по разумѣнію православной, т. е. истинной Церкви Христовой, богоучрежденной хранительницы и истолковательницы того и другаго. Отсюда три отдѣла этой второй части нашего введенія: І) о св. Писаніи, ІІ) о св. Преданія и III) о православной Церкви, собственно только какъ хранительницѣ и истолковательницѣ св. Писанія и св. Преданія (\*\*\*).

А что, дъйствительно, такъ смотритъ на источники православной въры сама православная Церковь, это видно:

1) Изъ Православнаго Исповеданія каеолической и апостольской Церкви восточной. Здёсь въ отвётъ на вопросъ 4-й первой части читаемъ: «православный Христининъ долженъ за върное и несомнанное принимать (Собор. 6, прав. 82), что всѣ члены вѣры каволической и православной Церкви, преданы ей отъ Господа нашего Інсуса Христа чрезъ Его Апостоловъ, изъяснены и утверждены вселенскими Соборами, и въровать въ оные, какъ повелъваетъ Апостолъ: тьмже убо, братів, стойте, и держите преданія, имже научистеся, или словомь или посланіемь нашимь (2 Солун. 2, 15). Изъ чего видно, что члены вёры получають важность и твердость свою частію отъ священнаго Писанія, частію отъ церковнаго преданія, и ученія Соборовъ и святыхъ Отцевъ. То есть, догматы суть двоякаго рода, одни преданы письменно, и содержатся въ Богословскихъ книгахъ священиаго Писанія ; другіе преданы уство Апостолами; и сін-то были объяснены Соборами и святыми Отцами. На сихъ двоякаго рода догматахъ основывается наша въра». Въ отвѣтѣ на вопросъ 96-й: «Хотя Церковь и есть творение Божіе, составленное изъ человѣковъ, но она имѣетъ главою самаго Христа, истиннаго Бога и Духа Святаго, который непрестанно научаетъ ее и содълываетъ, какъ говоритъ Апостолъ, невъстою Христовою, не имъющею скверны или порока (Ефес. 5, 27), и столяоль и

(<sup>333</sup>) Обстоятельное же ученіе о Церкви, объ ея основанія, устройствѣ, іерархіи, составѣ, свойствахъ, цѣли, средствахъ для цѣли и проч., по характеру своему, должно занять мѣсто въ Богословія Догматическомъ. 867

унвержденіемь истини (1 Тим. 3, 15), нея дегматы и ученія происходять не оть челов'єковь, но оть Бога. Посему, когда говернить, что мы в'єруень въ Церковь, разум'емъ, что в'єруень въ Писанія, Богомъ ей преданныя, н въ богодухновенные ся догматы. Сіе самое побуждаеть насъ в'єровать не только въ святое Евангеліе, Церковію принятое, что запов'єдаль Христосъ, сказавъ: спручте со Есанселіе (Марк. 1, 15), но и во всѣ другія Писанія и Соборныя опред'єленія».

2) Изъ Посланія Патріарховъ восточно-касолическія Церкви о православной въръ. Въ предисловія этого посланія, между прочимъ, говорится : «наши догматы и ученіе нашей восточной Церкви еще древле изследованы, правильно и благочестиво определены и утверждены святыми и вселенскими Соборами; прибавлять къ нимъ. или отнимать отъ вихъ что-либо не позволительно. Посему желающие согласоваться съ нами въ Божественныхъ догматахъ православной въры, делжны съ простотою, послушаниемъ, безъ всякаго изследования и любопытства, носледовать и покориться всему, что опредблено и постановлено древнимъ преданиемъ Отцевъ, и утверждено святыми и вселенскими Соборами, со времени Апостоловъ и ихъ преемниковъ, богоносныхъ Отцевъ нашей Церкви». Въ членъ 2-иъ сего посланія : «вѣруемъ, что Божественное н сващенное Писаніе внушено Богомъ; посему мы должны върить ему безпрекословно, и притомъ не какънибудь по своему, но именно такъ ; какъ изъяснила и предала оное казолическая Церковь. Ибо и суемудріе еретиковъ принимаетъ Божественное Шисание, только превратно изълсияетъ овое.... Посему мы вбруемъ, что свидътельство касолической Церкви не меньшую имъетъ силу, какъ и Божественное Писаніе. Поелику Виновникъ того и другаго есть одинъ и тотъже Святый Духъ: то все равно, отъ Писанія ли научаться, или отъ вселенской Церкви. Человѣку, который говоритъ

самъ отъ себя, можно погрѣшать, обманывать и обманываться : но вселенская Церковь, такъ какъ она никогда не говорила и не говоритъ отъ себя, но отъ Духа Божія (котораго она непрестапно имѣстъ и будетъ имѣть своимъ Учителемъ до вѣка), нинанъ не можетъ ногрѣщать, ни обманывать, ни обманываться; но, подобно Божественному Писанию, непогрѣщительна и имѣстъ всегдащнюю важность» (Снес. чл. 12).

3) Изъ Пространнаго Христіанскаго Катихизиса православныя насолическія восточныя Церкви. Здёсь на вопросъ: «откуда почерпается ученіе православныя вбры?» дается отвётъ: «изъ откровенія Божественнаго» (см. статью объ откровении Божественномъ); на вопросъ : «какимъ образомъ Божественное откровение распространяется между человъками, и сохраняется въ истииной Цериви?»-отвёть: «двумя способами: посредствомъ священнаго преданія и священнаго Писанія»; на вопросъ: «есть ли вбрное хранилище священнаго преданія?»---отв'ять: «всв истинно вбрующіе, осединенные священнымъ преданіемъ вбры, совокупно и преемственно, по устроению Божию, составляють няъ себя Церковь, которая и есть върное хранилище священнаго преданія, или, по изреченію святаго Павла, Церковь Бога жива, столяв и утверждение истины. 1 Тим. 3, 15» (см. статью о св. преданів в св. Писанін); на вопросъ: «что должно наблюдать при чтенія священнаго Писанія ?»-- отвѣтъ: «во-первыхъ, лоджно читать оное съ благоговъніемъ, какъ слово Божіе, и съ молитвою о уразумбній онаго; во-вторыхъ, должно читать оное съ чистымъ намбренјемъ для нашего наставленія въ вёрё и побужденія къ добрымъ авламъ; въ-третьихъ, понимать оное должно согласно съ изъясценіемъ Православныя Церкви и святыхъ Отецъ» (см. статью о св. Писаніи въ особенности, н снес. изъ статьи о членъ девятомъ-отвъты на вопросъ: «что значитъ вѣровать въ Церковь?» и на вопросъ:

1

«какое важное преимущество имѣетъ каволическая Церковь?...»).

4) Изъ Чина присоединенія иновѣрцевъ къ единой, святой, соборной и апостольской Церкви восточной, гдѣ отъ принимающихъ православіе она, между прочимъ, требуетъ слѣдующаго исповѣданія: «Апостольская и церковная преданія и иная тояжде Церкве узаконенія, уставы же и расположенія истинно и крѣпко пріемлю; такожде св. Цнеаніе, по разумѣнію, еже содержала есть и содержитъ Церковь святая, восточная, мати наша, ейже приличествуетъ разсуждати о истинномъ разумѣнію святыхъ Писаній, пріемлю» (<sup>354</sup>).

(<sup>234</sup>) Чин. присоед. иновърд. лист. 71 на оборотъ. Москва. 1757. Многія другія подобнаго рода свидътельства увидниъ въ послъдствін-

r.

#### отдълъ 1.

المراجع والمراجع والمراجع والمراجع

о священномъ писани.

### Ronamie o cb. Rucaniu u cocmabe omoro omdresa.

Подъ именемъ св. Писанія разумѣются книги (βιβλία — библіа), написанныя Духомъ Божінмъ чрезъ освященныхъ отъ Бога людей, называемыхъ Пророками и Апостолами. Въ этомъ понятіи о св. Писаніи, очевидно, заключаются два частнѣйшія: первое то, что священныя книги написаны извъстивани лицами, Пророками и Апостолами, и второе написаны именно по вдохновенію отъ Духа Святаго. Раскрыть первую мысль значитъ показать важность (или, точнѣе, достовѣрность) книгъ св. Писанія историческую; раскрыть послѣднюю мысль значитъ показать важность ихъ догматическую. Такимъ образомъ откроется вполнѣ достоинство св. Писанія, какъ источника православнаго Богословія.

### ГЛАВА І.

ОБЪ ИСТОРИЧЕСКОЙ ВАЖНОСТЦ ИЛИ ДОСТОВЪРНОСТИ КНИГЪ СВ. ПИСАНІЯ.

**§ 109.** 

Тоећи врънія на предметь изслъдованія и раздъленіе главы.

Вопросъ объ исторической достовѣрности сочиненія слагается изъ трехъ частиѣйшихъ. Обращая вниманіе на самое сочиненіе спрашиваютъ: а) поданино ли оно принадлежитъ тому автору, или времени, которымъ приписывается?—и если подлинно,—б) въ такомъ ли видѣ оно дошло и до насъ, въ какомъ вышло изъ рукъ писателя? Обращая потомъ вниманіе на писателя, стараются опредѣлить : в) могъ ли онъ знать истину о томъ, о чемъ говори́тъ, и передалъ ли ее намъ, т. е. не обманулся ли онъ какъ-нибудъ самъ, или не имѣлъ ли побужденія обмануть другихъ? Но такъ какъ богодухновенные писатели писали не отъ себя, а отъ Духа Святаго; такъ какъ, даже устраняя на время эту мысль, мы имѣли уже случай (<sup>334</sup>) показать, что свящ. писатели могли и сами, даже при естествен-

(<sup>534</sup>) Въ 1-й части, когда показывали историческую лостоя Бр. вость: а) чудесъ и пророчествъ, бывшихъ въ періодъ патріархадьный, б) чудесъ и пророчествъ Моуссевыхъ, в) чудесъ и пророчествъ послѣдующихъ Пророковъ, г) чудесъ и пророчествъ Христа-Спасителя и д) Апостоловъ (см. SS 61, 71, 74, 98, 102 и 104).

Digitized by Google

ныхъ средствахъ, вполнѣ знать тѣ событія, о которыхъ повѣствуютъ, и не имѣли побужденій вводить въ заблужденіе другихъ, и дѣйствительно говорятъ только истину: то здѣсь намъ остается только разсмотрѣть а) подлинность св. книгъ и б) ихъ неповрежденность.

При изслёдованій исторической достовёрности св. Писанія естественно остановиться сначала на книгахъ ветхаго завёта, а потомъ на книгахъ новозавётныхъ. Въ частности же считаемъ нужнымъ, при обозрёній книгъ ветхаго завёта, обратить особенное вниманіе на достовёрность пятокнижія Моусеева, а при обозрёній книгъ новаго завёта — на достовёрность четвероевангелія: съ одной стороны — потому, что, какъ въ пятокнижіи находится, въ нёкоторомъ смыслё, основаніе всего ветхозавётнаго откровенія и всёхъ ветхозавётныхъ книгъ, такъ и въ четвероевангелія основаніе и начало всего ученія и книгъ новозавётныхъ; а съ другой — потому, что на достовёрность пятокнижія и четвероевангелія, по преимуществу, и нападаютъ волькодумцы.)

### 1.

### ОБЪ ИСТОРИЧЕСКОЙ ДОСТОВЪРНОСТИ КНИГЪ ВЕТХО-, Завътныхъ.

#### **§** 110.

Подлинность пятокнизюїя Мочсеева: a) докавательства внюшнія (<sup>336</sup>).

Подлинность пятокнижія Моусеева подтверждается всёми доказательствами подлинности сочиненій: прямыма—внёшними и внутренними, и косвенными.

Ι.

(<sup>556</sup>) Сюда относятся: 1) Meyer: Apologie der geschichtliches Auffassung der histor. Bücher des A. T., besonders des Pentatcuehs, im Gegenszeze... Sullzb. 1811; 3) E. W. Hengstenberg: Die Authentie Ко вибинимъ принадлежатъ:

1) Многочисленныя свидвтельства о Мочсеѣ писателей языческихъ, изъ коихъ ийкоторыя не дошли до насъ въ самихъ подлинникахъ, а сохранились только въ отрывкахъ у Іосифа Флавія, Іустина, Таціана, Климента Александрійскаго, Абинагора и Евсевія, а другія дошли въ самихъ подлинникахъ. Такъ —

Изъ Езипетскихъ писателей: древнѣйшій историкъ своего отечества, Манетонъ, жиещій за 278 л. до Р. Хр., около времени Птоломея Филадельфа, упоминаеть о Моусеѣ, какъ о законодателѣ Еврейскаго народа (\*\*\*); (Херемонъ, процвѣтавшій въ вѣкъ Августовъ, — какъ о священномъ писателѣ (\*\*\*); Лязимахъ (\*\*\*))) Хйтъ 5° онъ (\*\*\*) Птоломей Мендесскій (\*\*\*),) жившіе въ котъже с вѣкъ, упоминаютъ—какъ о иредводителѣ Іудоевъ, наведшемъ ихъ изъ Египта.

Изъ Греческихъ писателей: Полемонъ, Абнискій Философъ (за 313 л. до Р. Хр.), называетъ Моусел вождемъ Еврейскаго народа (<sup>319</sup>); Евполемъ (около 200 л. до Р. Х.)—мудрѣйшимъ человѣкомъ, давшимъ

des Pentateuches, Berlin 1836; 3) Du Voisin: L'autorité des livres de Moïse, etablie et défendue contre les incrédules, Paris 1778, a Apyr.

(<sup>557</sup>) Λεγέτο δ'ότι την πολιτέιαν καί τους νόμους αυτοίς καταβαλόμενος ίερευς, το γένος Ηλιουπολίτης, δνομα Οσαρσίφ από τόυ έν Ηλίου πόλει Θεδυ Οσίρεως, ώς μετέβη εις τουτο το γένος, μετετέφη τουνομα καί προσηγορευ η Μωυσής. См. у Флавія — contra Apionem. lib. 1, S 16. Α замъчавія самаго Флавія на это Манетовово сказаніе о Мочсев см. въ слівдующихъ SS отъ 27 до 32.

(330) Онъ называетъ Мочсея — ісроурациатеа. Сн. у тогоже Флавія centra Apion. lib. 1, SS 32 н 33.

(330) Тамъ же § 34.

(\*\*\*) Μωϋσῆς, ὡς ἡκουσα παρὰ τῶν πρεσβυτέρων τῶν ἀιγυπτίων, ἡν Ηλιουπολίτης. ὅς πατρίοις ἑθεσι κατηγγυημένος, αἰθρίους προσευχὰς....

(<sup>341</sup>) Clemens Alexandr. — Strom. 1, c. 21. Praeparat. Evang. Evsebii lib. X, c. 10.

(\*\*\*) Evseb.-præparat. Evang. lib. X, cap. 10,

24

Іудеямъ письмена (\*\*\*) ; Діодоръ Сицилійскій (около 45 л. до Р. Хр.) — законодателемъ Евреевъ, производившимъ свои законы отъ самаго Бога Іеговы (<sup>314</sup>). также предводителемъ колонія, вышедшей взъ Египта,предводителемъ, который раздблилъ свой народъ на 12 колвиъ, далъ ему религію, совершенно различную отъ религій прочихъ народовъ, и училъ, что Божество не можетъ быть представлено ни подъ какою челов'тескою формою (345); (Николай Дамасскій, современникъ Діодоровъ, говоритъ о Мочсев, какъ писателв и законодателѣ Еврейскомъ (\*\*\*); Страбонъ (род. 50 л. до Р. Хр.) отзывается съ особенною похвалою, какъ объ немъ, такъ и о самомъ его редигіозномъ ученін (\*\*\*). У св. Кирилла Александрійскаго и Евсевія приводятся и и вкоторыя другія свидетельства писателей Греческихъ о Movces (348).)

Изъ Латинскихъ писателей: у Трога Помпея. (ок. 80 л. до Р. Хр.) Мочсей представляется вождемъ Изранльтянъ, при изшествій ихъ изъ Кгипта (<sup>340</sup>); у Тацича, кромѣ того, учредителемъ новыхъ обрядовъ, ноторые отличны отъ всѣхъ другихъ, дотолѣ существовавшихъ (<sup>340</sup>); /у Ювенала (въ концѣ перваго вѣка

(\*\*\*) Ευπόλεμος δε φησι του Μωσήν πρώτου Σοφόν γενέσθαι, και γράμματα παραδουναι τοις Ιουδαιοις πρώτον, παρά δε Ιουδάιων Φοινικας παραλαβειν, Έλληνας δε παρά Φοινίκων, νόμους τε πρώτον γράψαι Μωσήν τοις Ιουδαιοις. Apud Euseb.-Praepar. Evang. 1ib. IX. cap. 26.

(\*\*\*) Παρά μέν τοῖς Αριμασποῖς ΖαϿραύστην ἰστορουσι τὸν ἀγαθὸν δαίμονα προσποιήσασθαι τοὺς νόμους ἀυτῷ διδόναι, παρά δὲ τοῖς ὀνομαζομένοις Γεταις Ζάμολζιν ὡσἀυτως τὴν Χοινὴν Ἐστίαν, παρὰ δὲ τοῖς 'Ιουδάιcις Μωσῆν τὸν Ιαῶ ἐπικαλόυμενων Θεόν, ιviodor. Sicul. Biblioth hist. lib. I, pag 59, edit. 1559.

(\*\*\*) Fragm. apud. Phot. Biblioth. cod. 244.

(\*\*\*) Antiqu. lib. 1, cap. 4.

(<sup>317</sup>) Strab. - Rerum geograph. lib. XVI.

(<sup>848</sup>) Euseb. — Praepar. Evang. lib. IX, cap. 26 n 27; lib X, cap. 9-13. Clemen. Alexandr. — Contra Julian. lib 1.

(\*\*\*) Histor. lib. XXXVI, c. 2.

(<sup>340</sup>) Histor. lib. V, cap. 3.

но Р. Хр.)--- законодателемъ Евреевъ, кои имѣли глубокое уваженіе къ его книгамъ, исполняли его узаконенія, и отвращались отъ обрядовъ чужеземныхъ (\*\*\*).

Не упоминаемъ уже о свидътельствахъ многихъ аругихъ языческихъ писателей Египетскихъ, Сирскихъ, Греческихъ и Римскихъ втораго, третьяго и послъдующихъ въковъ Христіанства, подтверждающихъ туже истину (<sup>349</sup>).)

Чтобы понять важность приведенныхъ нами свидътельствъ о Movcet, надобно взять во внимание --- (a) разобщенность Евреевъ до извѣстнаго времени съ прочими народами : она весьма хорошо объяснить намъ, почему древнъйшіе языческіе писатели почти ничего не говорять объ Іудейскомъ народъ и его Бож. законодатель; б) глубокую древность Мочсея сравнительно съ этими древнайшими писателями языческими, но которой они отстоять оть законодателя Еврейскаго на цвлыя столвтія (345), н. следовательно, не могли быть свидътелями о немъ современными; в)) то, что позднѣйшіе языческіе писатели, нами приведенные, заныствовали свои сказанія о Мотсев изъ древныйшихъ языческихъ же сказаній, сохранявшихся, по-преимуществу, въ Египтѣ, какъ это показалъ еще Іосифъ Флавій (344), и въ частности извѣстно о Манетонѣ, который, при составления своей Египетской Истории, гдб онъ ясно упоминаеть о Мочсей, пользовался, по собствен-

(\*\*\*) Juvenal. Satir. XIV, 95-100.

(\*\*\*) Эти свидътельства, равно какъ и всъ многочисленныя свидътельства о Мочсеъ языческихъ писателей во всей общирности разбираетъ Petrus Dan. Huetius въ Demonstrat. Evangelica, propos-IV, с. 2, edit. Lips. 1703, pag. 83—114.

(<sup>345</sup>) Этимъ доказательствомъ противъ язычниковъ пользовались въ свое время Іосноъ Флавій, мучевикъ Іустинъ, Таціанъ, Юлій Африманскій, Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ и Лактанцій. См. также Evseb. Præparat. Evang. lib. X, сар. 9—14; Augustin. de civitate Dei lib. XVIII, с. 37 и 39, и блаж. Өеодорит. въ сочинения: о мачаль. Хр. Чт. 1845, 11, 196.

(\*\*\*) Flavii contra Apion. lib. I, §§ 25-35.

ному сознанію, священными книгами Египтянъ, возводимыми имъ въ глубочайшую древность (\*\*\*), — о Діодорѣ Сицилійскомъ (\*\*\*) и Аніонѣ (\*\*\*), которые также сознаются, что они узнали о Мочсеѣ отъ старцевъ и жрецовъ Египетскихъ; и г) наконецъ-то, что эти свидѣтельства языческихъ писателей о Мочсеѣ заимствованы отнюдь не изъ священныхъ книгъ Израильскихъ, а изъ стороннихъ источниковъ, какъ видно частію уже изъ помянутыхъ сознаній Манетона, Діодора Сицилійскаго и Аніона, а еще болѣе изъ несогласія всѣхъ этихъ языческихъ свидѣтельствъ, иногда простирающагося до крайней степени, съ повѣствованіемъ Библейскимъ.

Имѣя во вниманіи эту важность языческихъ свидѣтельствъ о Мочсеѣ, мы можемъ для своей цѣли вывесть изъ нихъ, по-крайней-мѣрѣ, то, что—а) Мочсей исто слова странательно существоваль; б) далъ Израильтянамъ исто и соста религио и законы, и в) заключилъ все это въ письмеисто се соста религио и законы, и в) заключилъ все это въ письмеисто се соста религио и законы, и в) заключилъ все это въ письмеисто соста религио и законы, и в) заключилъ все это въ письмеисто соста религио и законы, и в) заключилъ все это въ письмеисто соста соста религио и законы, и во заключилъ все это въ письмеисто соста соста религио и законы, и во заключилъ все ото въ письмеисто соста сост

> 2) (Свидѣтельства писателей Іудейскихъ и постоянное, единодушное преданіе всѣхъ Іудеевъ, почитавшихъ подлинность пятокникія Моусеева однимъ изъ основныхъ догматовъ своей вѣры./ Во всѣхъ, по порядку, книгахъ В. З. и въ книгахъ новозавѣтныхъ. (писанныхъ лицами изъ Іудеевъ, и во всѣхъ другихъ сочиненіяхъ Іудейскихъ) предполагается за несомнѣнное не только то, что Моусей написалъ книгу закона, но что эта книга есть именно пятокнижіе.

Въ книгѣ Іисуса Навина, въ самомъ ея началѣ, читаемъ, что Богъ завѣщалъ ему: кръпися и мужайся зъло, хранити и творити, якоже тебъ заповъда Могсей рабъ Мой...., и да не отступить книга закона сего отъ

2.

<sup>(500)</sup> См. въ Demonstr. Evangel. Гуеція стр. 96 я 100.

<sup>(&</sup>lt;sup>586</sup>) Diodor. Sicul. Bibl. lib. 1.

<sup>(\*\*\*)</sup> См выше примѣч. \$40.

усть твоихь, и да поучаещися вь ней день и нощь, да уразумљеши творити вся писанная (1, 7 и 8). Здѣсь явно равумѣется все пятокнижіе ; ибо въ отдѣдьности ни одна изъ пяти частей его не содержитъ въ себъ всего закона. Въ срединъ тойже книги говорится, что созда Іисусь олтарь Господу Богу Израилеву на горь Геваль, якоже заповъда Могсей рабъ Господень сыномъ Израилевыми, и якоже написася во законъ Моксеовь (Нав. 8, 30-35): объ этомъ, дъйствительно, и находимъ написание въ книгъ Исходъ (20, 25) и въ книгѣ Второзаконія (20, 5). А въ концѣ книги Інсуса Навина повъствуется, что онъ, созвавши къ себъ предъ кончиною своею вся сыны Израилевы, привелъ имъ на память чудесную исторію ихъ предковъ (23, 24): эта ричь его есть какбы сокращение всего пятокнижія.)

Въ́ книгахъ Судей, Руеь, Царетвъ, Паралипоменовъ, или приводятся нѣкоторые заковы изъ пятокнижія Мочсеева, или уноминаются нѣкоторыя историческія сказанія, ваключающіяся въ немъ, или даже ясно говорится о Мочсеѣ и законѣ Мочсея (Суд. 3, 4. Руе. 4, 7 и 12 снес. Второз. 25, 7 и Быт. 38, 29. 4 Цар. 14, 5, 6. 2 Парал. 24, 9).

Въ книгѣ Ездры говорится, что Іисусъ, Зоровавель и братія его, по возвращеніи изъ плѣна Вавилонскаго, согдаша олтарь Богу Играилеву...., якоже писано есть въ гаконъ Могсеа человъка Божія (1 Ездр. 3, 2), а когда оконченъ былъ храмъ, поставиша священниковъ въ чинъхъ своихъ, и левиты въ частехъ своихъ...., якоже писано ость въ книзъ Могсеовъ (-6, 18). (По снесеніи этихъ иѣстъ съ тѣмъ, что написано въ 3 и 6 главахъ Числъ нельзя сомнѣваться, какая здѣсь разумѣется книга Моусеева.)

Въ книгѣ Неемін, кромѣ того, что неразъ упоминается о законѣ Мочсея (8, 1, 2, 14 и др.), говорится, что въ сей книзѣ Мочсеовѣ обрѣтеся нашсано: да не имуть внити Амманитяне и Моавитяне въ церковь Божію даже до въка: понеже не срътоша сыновъ Израилевыхъ съ хлъбомъ и водою, и наяша на нихъ Валаама на проклятіє ихъ (Неем. 13, 1 и 2). Это, дъйствительно, и написано въ 3 ст. 23 гл. Второз. и 23 гл. Числъ.

(Въ книгъ Товита повъствуется, что сынъ Товіи, вслъдствіе отеческаго наставленія, пояль себъ жену оть съмене отець своихъ (4, 12), по закону Могсеову (7, 12). Этотъ законъ начертанъ въ 7 ст. 36 гл. Числъ.)

Въ Псалмахъ встръчаются выраженія изъ пятокнижія, повторяется вся исторія Мочсея, воспоминаются его чудеса и знаменія (Псал. 104 — 106; 113–114).

Чтоже касается до книгъ пророческихъ: то въ нихъ весьма часто упоминаются событія, описанныя въ пятокнижін (срав. Исх. 14, 21 и Иса. 51, 10; Ис. 52, 4 съ Быт. 46, 6; Мих. 6, 4 и 5 съ Числ. гл. 22-24 и др.), приводятся законы и другія мысли, очевидно, заимствованныя изъ пятокнижія (срав. Іерем. 34, 14 съ Исх. 21, 2; Іез. 4, 6 съ Числ. 14, 34; Іез. 20, 11 съ Лев. 18, 5; Авд. ст. 10 съ Быт. 27, 42); а не рѣдко и прямо говорятся о законѣ Мочсея. Дакъ (Варухъ — пророкъ пишетъ: устави Господь слово свое, еже глагола на насъ... навести на ны зло веліе, еже не сотворися подъ встмъ небесемъ, якоже сотворися во Іерусалимы, по писаннымы вы законы Могсеовы и дал. (2, 2, 3 и 4). Точно такъ же разсуждалъ въ свое время и пророкъ Даніилъ: и пріиде на ны клятва и заклятів, вписанов въ законъ Morcea..., якоже есть писано въ законъ Morceosъ, вся злая сія пріидоша наны (Дан. 9, 11 и 13). Эти бъдствія, точно, и предсказаны въ 27 - 29 гл. Второзаконія. Наконецъ, пророкъ Малахія заключаетъ свое и всѣ ветхозавѣтныя пророчества слёдующими словами : Помяните законь Могсеа раба Моего, якоже повельхь ему вь Хоривь ко всему Играилю повельнія и оправданія (4, 4) (<sup>зиз</sup>).

Тоже самое встрѣчаемъ и въ книгахъ новаго завъта. На-примъръ, Евангелисты приводятъ слова Інсуса Христа прокаженному : шедь покажися тереови, и принеси дарь, егоже повель пь законь Могсей, во свидльтельство имь (Мат. 8, 4): (этоть законъ находится въ 14 гл. книги Левитъ;/ слова Спасителя саддукеямъ: пъстели чли въ книгахъ Могсеовыхъ, при купинъ, акоже рече ему Богь: Азь есмь Богь Авриамовь, и "Богь Исааковь, и Биль Гаковль (Марк. 12, 26): /это мёсто содержится въ книгъ Исходъ гл. 3, 6;) слова фарисеевь и саддукеевь Спасителю, указывающія на два закона Мочсеева — въ пятокнижін (сн. Марк. 12, 19 со Второз. 25, 5; Іоан. 8, 5 съ Лев. 20, 10); Апостолъ Іаковъ упоминаетъ о томъ, что Могсей по всъмъ ерадомь проповъдающія ею имать, въ сонмищахь no вся субботы чтомый (Авя. 15, 21); Ап. Павелъ говоритъ (2 Кор. 3, 13-16) о покрывалѣ, какое полагалъ Мочсей на лицъ своемъ (Исх. 34, 30), и о чтенія Израильтянами закона Моусеева (3.0).

(Излишие было бы послѣ сего приводить безчисленныя свидѣтельства о подлинности пятокнижія Моу-

(348) Мы привели отнюдь не всё м'ёста изъ книгъ ветхозав'ётныхъ, указывающія на содержаніе пятокнижія: такихъ м'ёстъ чрезвычайно много, какъ можно вид'ёть изъ параллельныхъ таблицъ въ Библін.

(<sup>319</sup>) Вотъ еще некоторыя места изъ нятокняжія Мочсеева, уноминаемыя въ новомъ заветъ.

1) Изъ вциги Быт: Мат. 19, 4 и 5; Рим. 9, 3; 1 Кор. 6, 16; Евр. 4, 4.

2) Изъ вниги Исходъ: Мат. 5, 38, св. Исх. 21, 23 и 24; Мат. 15. 4 сн. Исх. 20, 12; Јук. 2, 23.

3) Изъ книги Левитъ: Іоан. 2, 8 сн. 19, 18; 1 Петр. 1, 16 сн. 19, 2; 2 Кор. 6, 16 сн. 26, 11 и 12.

4) Изъ иниги Числъ: Іоан. 3, 14 сн. 21, 8 и 9; 2 Петр. 2, 16 сн. 22, 28; 1 Кор. 10, 9 сн. 21, 5 и 6.

5) Изъ книги Второзаконія: Мат. 4, 7 св. 6, 16; Іовн. 8, 17 сн. 19, 15; Діяль. 3, 22, сн. 18, 15 и проч. сеева изъ сочинений Филона, Іосифа Флавія, талмудистовъ и всёхъ раввиновъ.)

(Остается замѣтить, что свидѣтельство Іудеевъ о подлинности пятокнижія, хотя и домашнее, въ глазахъ всякаго здравомыслящаго, должно имъть высокую важность, потому что : а) это есть свидетельство цёлаго народа, переходящее, по непрерывному преданію, изъ рода въ родъ, и восходящее до времени самаго Моусся; б) писатель питокнижія есть лице, самое знамедитое во всей исторія Евреевъ, какъ освободитель ихъ изъ плѣна Егвпетскаго и законодатель, котораго, след., они не могли не знать более, нежели кого-либо аругаго; в) самая книга его во всъ времена маходилась у нихъ въ величайшемъ уважении и употреблении, какъ священный кодексъ, изъ котораго изучали они свою религію, узнавали законы гражданскіе, родословія и права различныхъ поколѣній, судьбу своихъ предковъ и под.; г) за эту книгу, изъ приверженности къ той въръ и законамъ, которые въ ней содержатся, въ-продолжение въковъ, Еврен соглашались терпъть презръніе народовъ и даже преслъдованія, но не соглашались отъ нее отказаться.)

3) Наконецъ, свидътельство Самарянъ (<sup>340</sup>), и свидътельство также величайшей важности. Извъстно, что

به . ر

> (\*\*\*\*) Спачала это были язычники, переселенные Салманассаромъ изъ разныхъ странъ Вавилона въ грады Самарійскіе, на мъсто сыновъ Изранлевыхъ, отведенныхъ имъ въ плънъ въ Ассирію (4 Цар. 17, 24). Потомъ они испросили себъ отъ Ассирійскаго цара одного плъннаго Израильскаго священника, чтобы онъ научилъ ихъ въръ въ истиннаго Бога, которую они, дъйствительно, и приняли, не отставая впрочемъ отъ своихъ прежнихъ языческихъ суевърій (- 26-31). Вслъдствіе сего, при созданія втораго храма Іерусалимскаго, Самаряне уже выдавали себя Іудеямъ за ихъ единовърцевъ. Наконецъ, со времени построенія храма Самарійскаго на горъ Гаризинъ, когда, вслъдъ за Манассіею, первымъ цервосвященникомъ при семъ храмъ, переселинсь въ Самарію и многіе Іудеи, Самаряне, смъщавшись съ ними, совсъмъ оставили свое древнее идолопоклонство, забыли свое языческое проиххожденіе и начали постоянно выдавать себя за истыхъ Наранльтинъ, блюстите

эта весьма небольшая секта, досель существующая въ Палестинъ, сохраняетъ у себя, какъ священную книгу закона, плиокнижіе Мотсеево, написанное древними Еврейскими буквами, употреблявшимися до пленения Вавилопскаго (341). Никакъ нельзя допустить, чтобы Самаряне позаимствовали пятокнижие отъ Гудеевъ, или Іуден отъ Самарянъ, послѣ плѣненія Вавилонскаго: нбо а) при первомъ возвращения Іудеевъ изъ сего плёна, Самаряне уже выдають себя имъ за ихъ единовърцевъ, ---слѣдовательно, имѣли уже у себя и знали ихъ законъ; 16) съ этихъ же самыхъ поръ, по случаю сдёланнаго Тудеями отказа Самарявамъ участвовать въ построенія втораго храма Іерусалимскаго, между тіми и другими возгорблась невримиримая народная ченависть, доходившая до высочайщей стенени (Іоан. 4, 7-9) и непозволяющая върить, чтобы одинъ изъ сихъ народовъ могъ позаниствовать религію отъ другаго; в) наконецъ, нельзя было бы въ такомъ случат ничтых объяснить, почему Самаряне, принимая отъ Іудеевь пятокныжіе, не захотбли принять всёхъ прочихъ, существовавшихъ уже въ то время, священныхъ книгъ Іудейскихъ, которыхъ они, дъйствительно, не пріємлють. Итакъ) когда же и отъ кого заимствовали Самаряне пятокнижіе ЭСвящ. исторія ясно говорить, что они добровольно приняли Јудейскую религію, хоть и не отказавшись отъ своей древней, еще при Ассирійскомъ царѣ Ассараданѣ (лѣтъ за 200 до возвращенія Іудеевъ изъ плѣна) отъ одного Израильскаго священника (4 Цар. 17, 26—31. Ездр. 4, 2), который, дришедши проповѣдывать имъ новую вѣру, конечно,

лей закона Мочсеева во всей его чистоть. Донын'в обитая въ древнемъ Сихемъ, они со всею строгостію держатся предписаній сего закона, думаютъ приносить истанную службу Богу только на горъ Гаризинъ и ожидаютъ Мессіи.

(<sup>341</sup>) Нын'в этоть алфавить называется Самарянскимъ, между тёмъ, какъ пятокважіе собственно Тудеевъ нын'вшвихъ, хотя содержить Еврейскій тексть, написано эмтерами Халдейскими. не могъ для сего не принести съ собою книги закона; говорить также, что еще отъ дней этого Ассарадана они, по собственнымъ ихъ словамъ, приносили жертвы Богу Изравлеву (Ездр. 4, 2), чёмъ опять предполагается существование у нихъ книги закона. /Теперь понятнымъ становится и то, отъ чего у Самарянъ только пятокнижіе Моусеево, и ибтъ прочихъ священныхъ книгъ Јудейскихъ : всего вброятиће, отъ того, что, просвѣтившій ихъ проповѣдію, Израильскій священникъ принесъ съ собою къ нимъ одно пятокнижіе, какъ книгу самонуживёшую въ началь его великаго дъла. Прочихъже книгъ не принесъ, или по трудности въ скоромъ времени списать ихъ для себя, предъ отнравлениемъ на проповедь, или даже не потому ли, что сами Израильтяне, по отавленін своемъ отъ Іудеевъ, предавшись идолопоклонству и исполняя только обрядовый законъ Мочсеевъ (З Цар. 12, 28 — 33), — для чего имъ совершенно достаточно было имъть одно пятокинжіе, — всёхъ прочихъ священныхъ книгъ Іудейскихъ не приняли, считая ихъ излишнями для своей вбры, а, можетъ быть, не имбя в уваженія къ нимъ, какъ не задолго предъ тѣмъ явившимся, и написаннымъ лицами, (на-пр. Давидомъ, Соломовомъ), которыхъ они (Израильтяне) не уважали.)

Если же къ Самарянамъ перешло пятокнижіе отъ Израильтянъ: то откуда взялось оно у самихъ Израильтянъ? Судя по той ненависти, какая водворилась между Израильтянами и Іудеями со времени раздѣленія ихъ на два царства, никакъ нельзя допустить, чтобы тѣ или другіе, послѣ сего событія, могли заимствовать другъ у друга религію и книгу закона. Слѣд. появленіе пятокнижія надобно отнести ко времени, когда оба эти народа составляли еще одинъ народъ. Къ какому же именно? Извѣстно, что пятокнижіе, по своему содержанію, очень неблагопріятствовало видамъ перваго царя Израильского Геровоажа, и также видамъ избранныхъ имъ священниковъ, которые не происходили отъ колѣна Левінна, какъ слѣдовалобы по закону Мочсееву. Потому, конечно, они охотно, еще въ самомъ началѣ, отвергли бы эту книгу, еслибы въ народѣ ихъ не было глубокой увъренности, что книга принадлежитъ великому законодателю-Мочсею. Но могла ли глубоко укорениться въ сердцахъ Израильтянъ эта уввренность, еслибы пятокнижіе появилось только за нѣсколько десятковъ предъ тѣмъ лѣтъ, напримъръ, во дни Соломона или Давида ? (Не постарались ли бы въ такомъ случат Іеровоамъ и избранные имъ священники всёми мёрами обнаружить предъ народомъ новость этой книги и подлогъ? И не отказались ли бы Израильтяне уважать ее, узнавши, что она принадлежитъ царствованіямъ Давида или Соломона, къ учрежденіямъ которыхъ, по примѣру царей своихъ, не питали они никакого уважения?) Что же касается Санка. до древнившей Іудейской исторін отъ Давида даже до сискости первыхъ преемниковъ Мочсея: то (она представляетъ же выжили намъ одни времена безпорядковъ, вовсе не благопріят- селя и воло ныхъ для подлога такой книги, которая могла быть инстрист ныхъ для подлога такой книги, которая погла опть принята только съ общаго согласія всего народа) Та- сого топост кимъ образомъ пятокнижіе, находящееся донынъ въ Ест сого рукахъ Самарянъ, необходимо приводитъ къ мысли, Пете что книга сія одолжена своимъ происхожденіемъ самому Мочсею. estable man Kelling

### \$ 111.

б) Внутреннія доказательства.

Внутренними доказательствами подлициости пятокнижія Movceeba служать :

1) Его содержаніе. Въ книгъ Бытія мы читаемъ а) повъствованія—о сотворенія міра и человъческаго рода, о потопъ и разсъянія людей, о происхожденія

Digitized by Google

нервыхъ государствъ, о начаткахъ городовъ, о мъстоположеніяхъ тогдашнихъ областей : и всв эти повьствованія не только не противорфчать древибищимъ историческимъ преданіямъ народовъ, но даже подтверждаются этими преданіями, сообщая имъ съ своей стороны надлежащую ясность, порядокъ и нолноту; б) описанія домашней жизни патріарховь, ихъ олтарей, празднествъ и погребеній, ихъ оружій, образа войны и другихъ занятій : и опять описанія совершенно сообразныя съ нравами первобытнаго человтчества, о конхъ преданія, хотя отрывочныя, сохранились въ памяти народовъ и въ сочиненіяхъ древнёйшихъ языческихъ писателей (343). Все это ноказываетъ въ писателѣ книги Бытія человѣка, который еще близокъ быль къ тому первобытному времени, о которомъ повыствуеть, и пользовался надежныйшимь руководствомь (каково и есть вдохновеніе отъ Духа Святаго) при изебраженія столь древнихъ событій. Въ прочихъ четырехъ книгахъ пятокнижія, между прочимъ, встръчаются---а) сказанія о Египть, о его политическомъ устройствѣ и законахъ, о его мѣстныхъ обычаяхъ и многихъ мальйшихъ частностяхъ (на-прим. Исход. 7, 18; 8, 22; 14, 6): но эти-то частности, упоминаемыя какбы мимоходомъ, и между-тёмъ во всёхъ подробностяхъ согласныя съ достов трными пов вствованіями о Египтъ древнъйшихъ языческихъ историковъ и съ новѣйшими открытіями археологіи (565), особенно и сви-

(500) Cm. Goguet: Origine des lois, des sciences et des arts, Tanme-Eleury: Moeurs des Israëlites...

(<sup>343</sup>) Въ сочинении Виземана—Discours sur les rapports entre la science et la religion révélée, edit. Paris 1843, представлено ибсколько частныхъ сказавій о Египтъ изъ пятокнижія, совершенно подтверждаемыхъ и объясняемыхъ этими открытіями. См. Introduct. analytique, pag. XXXII et Discours IX, pag. 342—344. А месравненно болъе такихъ подтвержденій можно найти въ книгъ: Commentaire géographique sur l'Exode et les Nombres par Léon de Laborde, Paris et Leipzig 1841.

**А**ВТЕЛЬСТВУЮТЪ, ЧТО ВИСАТЕЛЬ ПЯТОКНИЖИЯ САМЪ ЖИЛЪ въ этой странѣ, обучевъ былъ всей Египетской премудрости, и вообще имблъ надежибниня средства знать истину. Находятся -- б) подробныя описанія и даже названія тёхъ мёсть, по которымъ путеществовали Израильтяне, со времени ихъ измествія изъ Египта, исчисленія каждаго кольна, имена предводителей и нхъ родословія, вычисленіе размѣра скинін, исчисление материаловъ, употребленныхъ на содержание ея, свъщниковъ, сосудовъ, столовъ и всего, что только служило къ украшенію скинін ; изображенъ подробно порядокъ жертвоприпоненій, опредблены — число, самое естество и качество жертвь, обяванности священниковь и ловитовъ, ихъ посвящение, одежды и проч. Всѣ такія подробности очень естественны и понятны, когда мы знаемъ, что книги эти написаны Бож. законодателемъ Еврейскаго народа./Не безъ мудрой цван было такое описание ибсть, въ которыхъ произощли главиващія событія исторія этого народа: оно тънъ глубже могло запечатлъть въ памати Гудеевъ безчисленныя бладодбянія имъ Божін: необходимо было такое исчисление колтить и фамилий, дабы каждый зналъ свое мъсто во время путешествія; необходимо н такое точное опредбление всёхъ религіозныхъ постановлений : вбо они только-что вводники были Богомъ чрезъ Мочсея, в, будучи весьма многочисленны, никакъ не могли бы въ точности сохраниться и утвердиться въ народ в Изранльскомъ, еслибы не были заключены въ письмени. Но если висатель пятокнижія не Movсей, а кто-либо другой, жившій въ позднійшее время. удаленное отъ описываемыхъ въ пятокнижіи событій, когда религія Израильская со всёми своими учрежденіями уже существовала; то не понятны ни причина, ни цёль всёхъ этвхъ подробностей въ описания.)

2) Его расположение. (Не говоримъ уже (объдобщемъ расположении пятокнижия, о томъ) какъ есте-

Digitized by Google

5%

ственно было Мочсею, первому законодателю и просветителю Евреевъ, сначала сообщить имъ понятие о нроисхождения міра и человѣка, о первоначальной судьбё ихъ предковъ и всего человечества, затемъ изобразить предъ ними исторію современных в событій: чудеснаго освобожденія ихъ изъ Египта, чудеснаго путешествія ихъ въ пустынь, чудеснаго законодательства Синайскаго; далве -- изложить, въ подробности, самые законы этого Божественнаго откровенія: нравственные, обрядовые и политические, и наконецъ, какбы въ заключение, снова повторить сынамъ Изранля коротко всю волю БожіюУ Остановимъ вниманіе лишь на ибкоторыхъ частностяхъ иятокнижія. Въ немъ встрвчаются повторенія однихъ и твхъ же мыслей. и иногда кажущіяся противорвчія, которыхъ обманщикъ постарался бы избъжать для своей цёли, и могъ бы избѣжать съ совершенною удобностію; очень нерѣдко повѣствованія прерываются длинными рѣчами и другими отступленіями; законы излагаются въ смеси съ событіями, а отнюдь не въ такомъ порядкѣ и строгости, какъ это бываетъ въ точныхъ кодексахъ: вообще же вовсе не видно намфренной заботливости объ искуственномъ размъщения и изложения предметовъ. Всему этому и надлежало быть въ пятокняжия, если писатель его Моусей:) -онъ описывалъ событія. какъ событія сін происходили, и потому естественно, если, повъствуя о чемъ-либо, онъ вдругъ прерываетъ расказъ, и помбщаетъ ръчь свою къ народу, какъ . было въ дбёствительности,-если и въ книгъ дълаетъ тъже самыя частыя повторенія, которыя случались на самомъ дѣлѣ, и, говоря о какомъ-либо произшествін, тутъже излагаетъ законъ, къ учрежденію котораго это произшествіе подало поводъ. Мочсей не имћаћ нужды дблать въ своей книгъ искусные переходы и какія-нибудь философическія соображевія, бесёдуя съ Іудеями о тёхъ событіяхъ, которыя происходили предъ ихъ глазами, и желая только глубже запечатлѣть въ умѣ ихъ эти достопримѣчательныя событія.) Частыя повторенія однихъ и тѣхъже изреченій, сильныя бесѣды къ народу, отеческія увѣщанія, упреки и угрозы — все это весьма прилично было Мочсею въ самой дѣйствительности, при его отношеніяхъ къ Евреямъ, и естественно въ его книгахъ.

3) Его слогъ. По свидетельству знатоковъ Еврейскаго языка/, слогъ пятокнижія носить на себв печать глубочайшей древности; въ немъ не находять ни одного изъ тъхъ новыхъ словъ, выраженій и оборотовъ рѣчи, какіе вошли въ употребленіе между Евреями со временъ Давида и Соломона; напротивъ, встрбчаются арханэмы, которыхъ уже тщетно ищутъ въ позднейшихъ священныхъ книгахъ Іудейскихъ. Въ доказательство сего довольно привести два общепонятные случая. Извёстно, что въ пятокнижін месяцы года называются именами не собственными, а численными въ порядкѣ ихъ послёдованія, т. е. первымъ, вторымъ, третьимъ и т. д. (Быт. 7. 11; 8, 4 н 5; Лев. 23, 34), между-тънъ, какъ въ кингахъ Царствъ и послёдующихъ, являются уже съ собственными названіями: въ глубокой древности месяцы, дествительно, такъ и считались. прежде нежели получили опредбленныя имена. /Знаемъ также, что всё пять книгь Мочсеевыхъ никогда не итын н не имбють у Евреевъ собственныхъ названий, а именуются первыми словами, какими каждая начинается, какъ то: Bereschith-+зъ началь, Weelle schemoth-cia имена и проч. Явный знакъ, что книги эти написаны въ такое время, когда у Евреевъ не было еще никакихъ другихъ книгъ: потому что имена книгамъ даются для различенія ихъ одной отъ другой. И вотъ послѣдующія Еврейскія книги обозначены уже собственными названіями.

## § 112.

# в) Донавательство косвенное.

Имбя въ мысли досель изложенныя доказательства ПОДЛАННОСТИ ПАТОКНАЖІЯ ПРЯМЫЯ-ВНВШНІЯ И ВНУТОСНнія, мы легко можемъ, при нѣкоторыхъ новыхъ заивчаніяхъ, представить и доказательство косвенное.

1) Несомнѣнно, по свидѣтельству язычниковъ, Іудеевъ и Самарянъ, что Мочсей существовалъ и далъ Еврейскому народу книгу закона. Слѣдовательно, если настоящее пятокняжіе, приписываемое Morcero, ему не принадлежитъ, то подлинное сочинение Моусеево затеряно Іудеями и на мъсто его принято подложное. Но —

2) Подлинное сочинение Моусея и не могло затеряться, и не затерялось. Не могло потому, что оно постоянно должно было находиться въ рукахъ судей и левитовъ, какъ единственный кодексъ законовъ политическихъ и религіозныхъ, в слёд. потому, что всё нивли сильнвишія побужденія заботиться о сохраненій его: ибо, безъ книги закона Моусеева, ни левиты, ни судіи, ни самый народъ не могли бы исполнять своихъ обязанностей религіозныхъ и политическихъ. Не затерялось: ибо, какъ мы видъли, писатели Іудейскіе встхъ временъ, начиная съ самаго Моусея, приводятъ ист. ист. въ своихъ книгахъ мъста изъ его пятокнижия, котопользовались (\*\*\*))

и ининально в 3 А для подлога пятокнижія ты не моженъ указать ни времени во всей Исторін Еврейскаго нарола. ни способа.

. Jane

(364) Извъстныя три мъста изъ самаго св. Писанія (4 Цар. 22 н 23; 1 Мак. 1, 56 и 57 и 3 Ездр. 14, 21 и слъд.), обыкновенно приводвимыя протявенками, отнюдь не могутъ быть доказательотвомъ потери патокнижія. Снес. съ первымъ мѣст. Парал. 34, 14; со вторымъ-1 Мак. 3, 48; 12, 9; съ третьимъ-1 Ездр. 7, 6 и Дан. 9, 2 и 11. Подробиће см. въ Церковно-Библ. Ист. Преосв. Филарета на стр. 562-563.

Неоспоримо, что за 250 лить до Р. Хр. настоящее пятокнижіе существовало : ибо тогда сдёланъ быль переводь семидесяти толковниковь. При Ездрв также существовало : ибо онъ самъ представляется искуснымъ въ законъ Мотсеовъ (1 Ездр. 7, 6), и со временъ Ездры сокраняется у Евреевъ о пятокнижін, какъ и о прочихъ свящ. книгахъ, непрерывное преданіе. Существовало в до Ездры: ибо за нъсколько десятковъ лътъ прежде него, по его же свидътельству, Зоровавель съ другими соотечественниками, возвратившись изъ плѣна Вавилонскаго. создаль олтарь Богу Израилеву, да принесуть на немь всесожжения, якоже писано есть въ законъ Могсеа (1 Бздр. 3, 2), и Самаряне просили Зоровавеля допустить и ихъ къ соучастию въ возобновлении храма, указывая на то, что они чтуть одного Бога съ Гудеями и одинаковымъ образомъ (1 Кздр. 4. 2). — значить, также пибли у себя пятокнижие Morceepo.

Видимъ мы существование пятокнижія и во дни Соломона, который создалъ домъ Господу, гдѣ начало совершаться служение по закону Моусееву; и во дни Давида, Саула и Самуила, которые, какъ показываетъ въъ исторія, не знали другаго закона, кромѣ закона Моусеева. Существовало пятокнижіе и до Самуила: вбо и тогда уже былъ у Евреевъ ковчегъ завѣта, находившійся въ Сихемѣ, были служение Левитское, скинія и праздники, совершавшіеся въ опредѣленныя времена, — и все это сообразно съ узаконеніями, предписанными въ книгахъ Моусея. Словомъ: восходя постепенно чрезъ весь рядъ временъ исторіи Израильскаго народа до самаго Моусея, мы вездѣ встрѣчаемъ существованіе Моусеева закона.

но Бще болёе невёроятнымъ представляется предновагаемый подлогъ настоящаго пятокнижія, на мёсто другаго какого-то сочиненія Моусеева, якобы затеряв-25

- str

шагося, если сообразить, что требовалось отъ обманщика для успѣха въ такомъ предпріятія. Ему - а) нужно было для сего составить и подложить не только одно патокнижіе, но в всё прочія книги ветхаго завѣта, историческія, учительныя и пророческія : ибо во всёхъ нхъ есть ясныя указанія на пятокнижіе. приводятся изъ него законы, воспоминаются чудеса и другія событія, въ немъ издоженныя; б) нужно было увърить всёхъ Іудеевъ, что вновь составленныя книги суть тъ самыя, которыя издревле Іуден почитали за священныя; увбрить судей, что законы, въ этихъ книгахъ содержащіеся, тѣ самые, по которымъ н прежде чинились во Израили судъ, и расправа; увърать священниковъ и левитовъ, что священнодъйствія и обряды, предписываемые подложными книгами, были и врежде совершаемы во храмѣ; заставить всѣкъ Іудеевъ принять новыя, произвольно измышленныя пророчества, и псалмы за древпія и священныя; в) наконецъ, чтобы подтверанть о истинность содержанія подложнаго пятокнижія, нужно было сдёлать въ Іудейской церкви и государствѣ многія новыя учрежденія и выдать ихъ за учреждения Моуссевы, на-примбръ, отдблить отъ прочихъ коленъ цёлое колено Девінно для священнаго служенія олтарю, учредить первосвященническое достониство, преемственно переходящее въ потомствъ Аароновомъ и под., и увѣрить сыновъ Изранля. что все это ведетъ свое начало отъ самаго богодухновеннаго ихъ законодателя. Сколько тутъ несообразностей, трудности и даже невозможности !

Если посат сего совокупить вст доказательства подлиниости изтокнижія Моусеева: то, и въ этомъ отношеніи, должно будетъ отдать ему полное преимущество предъ встии древними книгами, извъстными у разныхъ народовъ, которыя, притомъ, вст до одной гораздо новъе пятокнижія.

3·

# **§ 113**.

(Неповрежденность патокнижіа Мочсеева.

Не съ меньшею основательностію можетъ быть показана и неповрежденность пятокнижія Movceeba. Ибо порчи существенной и не могло произойти въ немъ, и дъйствительно нъть.

1) Не могло произойти. Вспомнимъ только, что эта книга была первымъ сокровнщемъ для всёхъ Іудеевъ, какъ дарованное самимъ Богомъ начертание ихъ религін, ихъ законодательства, ихъ исторін, и другихъ энаній, и находилась особенно у никоторыхъ Іудеевъ въ постоянномъ употреблении. Извъстно, во-первыхъ. что автографъ Мочсея, по повелѣнію его, былъ положенъ и постоянно хранился оть страны косчега застя (Второз. 31, 26), что Мочсей строго запретиль прилагать что-либо къ его закону, или отъ него отнимать (Втор. 4, 2), и что для сохраненія этого закона назначено было пёлое кольно Левінно. заключавшее въ себѣ около 50,000 человѣкъ. Извѣстно, во-вторыхъ. что съ автографа Мочсеева, по его зав'ящанию, снимаема была върная копія для каждаго новаго царя или правителя, при самомъ избранія ихъ, — съ твиъ, дабы они могли изучить законъ и имъ руководствоваться (Второз. 17, 18 и 19), и что такія же копін постоянно должны были находиться въ рукахъ левитовъ, которые, въ противномъ случаѣ, не только не знали бы ученія вкры, по не умкли бы даже приносить жертвь и совершать всѣ прочіе обряды богослуженія; такія же копів необходимы были и для судей, которые иначе не могли бы знать гражданскихъ законовъ своего отечества и чинить судъ и расправу; необходимы и для самаго народа, чтобы онъ могъ сообразоваться съ этими законами въ делахъ веры и жизни, общественной и домашней. Какъ же послѣ всего этого до-

391

пустить, чтобы пятокнижіе Моусеево могло быть существенно повреждено?

Бевразсудно предположение, якобы такая порча произведена самими Јудеями. Въ подкръпление его нельзя придумать ни причины, ни цёли, ни самаго способа предполагаемаго событія. И еслибы, какъинбудь и почему-нибудь, Іуден совершили это преступление: тогла всего скоръе надлежало бы ожидать, что они уничтожили въ пятокнижіи тъ мѣста, гдѣ говоритъ Мочсей о возмущеніяхъ, идолопоклонствѣ и другихъ иорокахъ Іудеевъ, или предписываетъ имъ весьма строгіе законы. Между-твиъ всѣ подобныя мѣста цёлы. Нельзя также допустить, чтобы иятокнижіе повредили язычники : нбо какъ они могли бы сделать это? И новредивши одинъ, два и даже ибсколько экземиляровъ , какъ могли бы они распространить норчу на всѣ прочіе экземпляры, находившіеся въ рукахъ Евреевъ? Какимъ образомъ могли бы остаться въ пятокнижіи совершенно чистое ученіе о Богѣ единомъ, столь несогласное съ върованіями язычниковъ, сказанія о Его чудесахъ, о Его преимущественномъ благоволеніи къ Іудеямъ предъ всёми язычниками и нод.? Не могли произвести этой порчи ни Самаряне, ни Христіане, если и предположить въ нихъ (безъ всякаго основанія) такой умысель : ибо Іуден, какъ злайшіе враги тахъ и другихъ, не преминули бы упрекать ихъ въ столь великомъ злодбяния, --- чего, елнакожъ, не бывало.

2) Посему-то пятокнижіе Моусеево, дъйствительно, и сохранилось во всей пълости и неповрежденности даже до настоящихъ дней. Въ этомъ довольно убъждаютъ насъ уже тъ мъста изъ пятокнижія, или указанія на него (<sup>345</sup>), которыя встръчаются во всъхъ послъдующихъ священныхъ книгахъ Јудейскихъ,----

(\*\*\*) Нѣкоторыя изъ нихъ мы видѣли при разсматриванію подланиетти пятокнижія (въ § 110).

мъста и указанія многочисленныя и разнообразныя, обнимающія едвали не большую часть пятокнижія, и касающіяся изложенныхъ въ немъ догматовъ, законовъ, правственныхъ, обрядовыхъ и политическихъ, и исторіи. Значнтъ, сами свящ. писатели во всъ времена любили изучать эту Божественную книгу, знали ее въ совершенствѣ, и она, не смотря на различныя времена ихъ живии, является у всѣхъ ихъ одною и тою же по своему содержанію.

Гораздо болѣе подтверждаетъ неповрежденность пятокнижія единодушное и всегдашнее свидѣтельство о немъ всѣхъ Іудеевъ, которые въ-продолженіе вѣковъ сохраняли книгу закона Мочсеева съ танимъ уваженіемъ и въ такой цѣлости, что, по сказанію нѣкоторыхъ изъ нихъ, не измѣнван въ этой книгѣ ин единаго слова (<sup>340</sup>). Не вѣрить свидѣтельству цѣлаго народа о томъ, что происходило у него же самаго, и что ему только одному могло быть подлинно извѣстнымъ, мы не имѣемъ никакого основанія.

Наконецъ, для полноты убъжденія въ неиспорченности пятокнижія, нѣкоторые ученые (<sup>мт</sup>) позаботились съ особеннымъ вниманіемъ спести и сравнить между собою всѣ манускрипты подлиннаго текста пятокнижія, даже всѣ манускрипты древнихъ персводовъ его, какъ то : перевода Семидесяти , Аквилы, Симмаха, Өеодоціона, перевода Сирскаго, Вулгаты и различные экземпляры пятокнижія Самарянскаго. Что же вышло изъ всего этого? То, что не пашли пикакой

(300) Philo apud Evseb. praeparat. Evang. lib. VIII.

(\*\*\*) Это, въ особенности, Веніанниъ Кенникотъ, который, посяд десятилътнихъ трудовъ, посвященныхъ инъ на собраніе манускриптовъ Еврейской Библіц во всёхъ странахъ Европы (числомъ до 501) и на строгое сличеніе ихъ, обнародовалъ между 1776 и 1780 г. предъ ученымъ міромъ свои наумительныя открытія, и еще болёе — Парискій Профессоръ Іоанвъ Бернардъ De Росси. съ рёдкимъ ностоянствомъ собравшій и сличившій до 680-ти Еврейскихъ манускриптовъ, и издавний свои изыскавія между 1784 и 1808 г. существенной разности между древними подлинными списками, древними переводами и между настоящими изданіями пятокнижія (<sup>360</sup>).

### § 114.

Подлинность проснось книго ветосаго завизта.

Подлинность прочихъ книгъ ветхаго завѣта, подобно подлинности пятокнижія, доказывается:

I) Свидльтельствами внъшними. У Іудеевъ находниъ объ этихъ книгахъ непрерывное по времени и всеобщее преданіе:

1) Нынѣ въ ихъ калоль (<sup>360</sup>) содержатся слѣдуюнія книги, которыя признаютъ они и Божественными и несомнѣнно подлинными: 1) Бытія, 2) Исходъ, 3) Левитъ, 4) Числъ, 5) Второзаконіе, 6) Іисуса Навина, 7) Судей, 8) двѣ книги Самувла (или первыя двѣ книги Царствъ), 9) книги Царствъ (третья и четвертая), 10) Исаія, 11) Іеремія, 12) Іезекіиль, 13) двѣнадцать малыхъ пророковъ, 14) Псалмы, 15) Притчи, 16) Іовъ, 17) Пѣснь пѣсней, 18) Рубь, 19) Плачь, 20) Екклесіастъ, 21) Есоврь, 22) Даніилъ, 23) Ездра и Неемія, 24) Паралиноменонъ. На двадцать четыре части Евреи раздѣляютъ нынѣ свои свящ. книги, по

(<sup>266</sup>) Здёсь нельзя не упомянуть но ведавнемъ изумительномъ открытів, подтверждающемъ разсматряваемую нами истину. Докторъ Бухананъ привезъ въ Европу древнёйшій свитокъ, содержащій въ себё большую часть пятокняжія, которымъ пользовались Јуден чернаго племени, живущіе въ Индін съ незапамятныхъ временъ, м въ-теченіе многихъ уже вёковъ не имѣвшіе никанахъ сношеній съ Іудеями другихъ странъ свёта. По сличеніи этого списка съ печатнымъ Еврейскимъ пятокнижіемъ лучшаго изданія, оказалось неболёе сорока разностей, няъ ковхъ большая часть касаются однихъ буквъ, и ни одно не ммѣетъ ни малѣйшей важности. Discours sut les гарр. entre la science et la relig. révélée par. Nic. Wiseman, Paris 1843, pag. 365.

(300) Что такое канонъ священныхъ книгъ, объ этонъ будетъ сказаво обстоятельно въ своемъ мёстё (см. \$ 121). числу буквъ Греческаго алфавита, хотя всёхъ-то книгъ тридцать восемь, — точно такъ, какъ прежде считали они у себя двадцать двё книги, по числу буквъ алфавита Еврейскаго, соединяя для сего книгу Руфь съ книгою Судей и Плачь Іереміи съ книгою его пророчествъ. Кромѣ того, всѣ эти свящ. книги Евреи раздѣляютъ на три, болѣе общіе, отдѣла, изъ коихъ первый носитъ названіе Закока (<sup>370</sup>), второй называется Пророки (<sup>371</sup>), третій — Писалія или селщенныя писалія (*хулорафа*) (<sup>378</sup>).

2) Этого же канона держались Іуден и во время земной жизни Спасителя, какъ видно, съ одной стороны, изъ современныхъ свидътельствъ Филона и Іосифа Флавія, которые говорятъ какъ о двадцати двухъ свящ. книгахъ Іудейскихъ, такъ и о раздѣленіи ихъ на три означенныя части (<sup>333</sup>); а съ другой—ивъ свидътельствъ самаго Іисуса Христа и Его Апостоловъ: ибо въ новомъ завѣтѣ, кромѣ того, что различаются три класса ветхозавѣтныхъ книгъ подъ именемъ закона, пророковъ и псалмовъ (Лук. 24, 44), почти изъ всѣхъ этихъ книгъ приводятся мѣста (<sup>374</sup>).

(<sup>370</sup>) Законь (Thôràh) составляють именно пять кингъ Мочсеевыхъ: 1) Бытія, 2) Исходъ, 3) Левитъ, 4) Числъ и 5) Второзаконіе.

(<sup>377</sup>) Къ отдъленію. цодъ назвавіемъ: *Пророк*и (Nebilm)—относятся слъдующія книги: 6) І. Навина, 7) Судей, 8) 1 и 2 Царствъ, 9) 3 и 4 Царствъ, 10) Мсаіи, 11) Іереміи, 12) Іезеківля. 13) Двънадцати малыхъ Нророковъ.

(<sup>374</sup>) Алеографиям (Kethubim) называются книги: 14) Іова, 15) Руеь, 16) Псалмы, 17) Притчи, 18) Півсяь півсней, 19) Екклесіасть, 20) Данішла, 21) Плачь Іеремін, 23) Ездры и Неемін, 23) 1 и 2 Царалипоменовів, 24) Эсепрь.

(<sup>373</sup>) Philo tom. II. pag. 475. Joseph. contra Apion. lib. I, §8. (<sup>374</sup>) A smenne:

1) Изъ книги Інсуса Навина: 1, 5, сн. Ввр. 13. 5.

2) - Судей: 2, 10, сн. Мат. 2, 23 н Длан. 13, 20.

3) — 1-й и 2-й книги Царствъ: 1 Цар. 8, 5; 13, 14, сн. Дъин. 13, 21, 22; 2 Цар. 7, 12, сн. Дъян. 2, 30.

4) — 3-й и 4 й Царстиъ: 3 Цар. 17, 1 и 7; св. юан. 5, 17; 4 Цар. 5, сн. Лук. 4, 27. 3) Тогоже самаро канона держались Іудеи и за 300 лёть до пришествія Спасителя. Ибо Інсусь сынь Сираховь, въ сочиненіи своемь, которое, по всёмь соображеніямь, явилось на Еврейскомъ языкё не послё, какъ за 300 л. до Рожд. Христова (<sup>314</sup>), восхваляя

5) — 1-й и 2-й Паралипоменонъ: 2 Парал. 24, 21, 22, сн. Мат. 23, 35.

6) — Іова: 5, 13, сн. 1 Кор. 3, 19; 22, 29, сн. 1ак. 4, 6.

····· 7) — Исалювъ: 91, 11, 12, св. Мат. 4, 6; 69, 10, св. Іоля. 9, 17; 61, 10, св. Азяв. 1, 16; 116, 11, св. Рям. 3, 4 в проч.

8) — Притчей: 1, 16, сн. Рим. 3, 15; 25, 21, 22, сн. Рим. 12, 20. 9) — Пѣсни пѣсней: 8, 6, сн. Іак. 4, 5.

fo) — Пророка Исани: 7, 14, он. Мат. 1, 22; 4, 3, сн. Марк. 1, 3; 43, 10, сн. Лук. 3, 6 и мн. др.

11) — Ісреміи: 31, 15, сн. Мат. 2, 17; 9, 28, сн. 1 Кор. 1, 31; 31, 31, сн. Евр. 8, 8 и др.

12) — Ісзеківля: 34, 31, сн. 1 Петр. 2, 25; 34, 17, сн. Мат. 25, 32; 37, 96 в 27, сн. 2 Кор. 6, 16 в проч.

13) — Данінла: Мат. 24, 15; Марк. 12; Лук. 21.

14) — Осін: Мат. 2, 16; 9, 13; 12, 1; 1 Кор. 2, 9, 10; Рим. 9, 25 и 27; 1 Кор. 15, 54, 55.

15) - Ionza: A'ban. 2, 16-22; Pau. 10, 16.

16) — Anoca: Aban. 7, 42; 15, 15-18.

17) — Іоны: Мат. 12 39-42.

18) — Михея: 5, 2, сн. Мат. 2, 6.

19) — Наума: Рим. 10, 15.

20) — Аввакума: 2. 9, сн. Дван. 13, 41; Рим. 1, 17; Евр. 10, 38.

21) — Аггея: 2. 11, сн. Евр. 12, 26.

22) — Захарія: 13. 7, св. Мат. 16, 31; Мат. 27, 9 в 10; Марк. 14, 27; Іоан. 16, 14 в 15; 19, 37.

23) - Malaxin: Maps. 1, 2; Jys. 7, 27; Pan. 9, 13 a npos.

Только о четырехъ ветхозавътныхъ книгахъ-Биклесіаста, Есевря, Езары и Неемія, нигаѣ не упоминается въ новомъ завътѣ. Но это, безъ сомиѣнія, лишь потому, что новозавѣтнымъ писателамъ не было случая, не пришлось уномануть объ нихъ, а вовсе не потому, якобы этихъ книгъ или не было тогда въ ветхозавѣтномъ канонѣ, яли не признавали за каноническія Спаситель и Апостолы: такъ можно было бы заключать тогда только, когда бы мы знали, что новозавѣтные писатели, приводя мѣста изъ ветхозавѣтныхъ книгъ, или указывая на нихъ, кивли цѣлю подтвердить икъ каноническую важность, но у нихъ, канъ очевидно изъ ихъ писаній, такой цѣли не было.

(374) Janh-Introduct. in lib. Veter. testament. pag. 463, 464, edit. 2.

славныхъ мужей Іудейскихъ, и назвавши Исано. Іспомію и Іезекінля, непосредственно упоминаеть о деанадесяти Пророкахъ (Сир. 49, 12), не исчисляя илъ поименно. Это показываеть, что писанія двёнадцати малыхъ Пророковъ были уже призедены въ одинъ сеставъ и извъстны подъ общимъ именемъ дланадесяти. и что тогда существоваль уже у Іудеевь нынёщий канонъ свящ. книгъ, въ которомъ, дъйствительно, вслёдъ за Исајею, Іереміею и Іезекінлемъ, стоятъ эти дванадесять Пророковъ и подъ общемъ именемъ. Кромѣ того извѣстно, что за 250 л. до пришествія Снасителя сдёланъ переводъ Еврейскихъ книгъ на Греческій языкъ семидесятью двумя Еврейскими старцами, избранными изъ всёхъ двёнадцати колёнъ: и въ этомъ переводѣ помѣщены всв книги, какія находятся въ капонѣ Іудеевъ.

4) По преданію, канонъ сей восходить даже до временъ Ездры и будтобы самимъ Ездрою приведенъ въ настоящій свой видъ,-преданію, которое не только принимали и пріемлютъ единодушно всѣ Іуден, но принимали и знаменитъйшіе учители Христіанской Церкви: Ириней, Климентъ Александрійскій, Тертулліанъ, Василій великій, Златоусть, Өеодорить и другіе (<sup>376</sup>). Въ подтверждение этого преданія и въ настоящее время можно еще указать на письменныя свидътельства Іосифа Флавія и талмуда. Флавій упоминаетъ объ обычав Іудеевъ, по которому священники ихъ, по окончанія продолжительной войны и вообще смутныхъ обстоятельствъ, обыкновенно пересматривали древнія писанія, и какбы дѣлали повое ихъ изданіе,--что, впрочемъ, дозволялось не всякому, а только пророкамъ, кои знали древнейшія произшествія, по

(<sup>576</sup>) Irin. — adversus bæres. lib. III, c. 21. Clem. Alexan.— Strom. lib. I. Tertull.—de habit. mul. c. 3. Basil.—Epist. ad Chilonem. Chrysostom. — in Rom. VIII et in Epist. ad Hebr. Theodoret. præfat. in Psalm.

**ΒΑΟΧΗΟΒΕΗΙΟ ΟΤ** ΕΟΓΑ (κατά την επίπνοιαν από του Θιου), и писали исторію своего времени съ величайниею точностно,-и вслёдъ за этимъ присовокупляеть : «носемуто у насъ нътъ безчисленнаго множества книгъ, которыя бы взаимно противоръчнаи и опровергали одна другую; а есть только 22 книги, объемлющія всю нашу исторію и справедливо почитаемыя за Божественныя. Изъ нихъ пять принадлежатъ Мочсею....; въ тринадцати, послёдовавшіе за Моусеемъ, Пророки описали произшествія своего времени со смерти Моусея до Персидскаго царя Артаксеркса, преемника Ксерксова; остальныя же четыре книги содержать въ себѣ псалмы во славу Божію и полезнѣйшія правила жизни Со времени Артаксеркса до нашихъ дней, хотя также все случившееся заключено въ письмена, но эти писанія уже не пользуются такимъ уваженіемъ, какъ прежнія, исчисленныя нами, книги : потому что прекратилось преемство пророковъ (дий то ий уследан τήν των προφητών ακριβή διαδοχήν)» (577). Изъ этихъ словъ видно: а) что, когда Іуден возвратились изъ плѣна Вавилонскаго, естественно было, вслёдствіе существовавшаго у нихъ обычая, сдѣлать пересмотръ и какбы новое издание свящ. книгъ; б) что такое дѣло могло быть совершено только какимъ-либо священникомъпророкомъ, или нѣсколькими вмѣстѣ, и в) что канонъ Іудейскій, донынъ существующій. окончательно составленъ въ это именно время, въ царствование Артаксеркса. Кому же съ большею основательностію можно приписать дело сіе, какъ не Ездре?) Онъ для того и отпущенъ былъ Артаксерксомъ во Іерусалимъ, чтобы возобновить храмъ и все, относящееся къ религия; былъ священникъ Божій, имевшій даръ пророчества, и, какъ свидътельствуетъ исторія, тъмъ только и занимался, по возвращения въ отечество, что съ величап-

(377) Contra Apion. lib. 1, §§ 7 et 8.

шею ревностію заботился о возстановленія между Изранлытянами истиннаго богопочтенія и благочестія, учнать ихъ закону Божію и, безъ сомитнія, не безъ нричины названъ писцемь книги словесь заповъдей Господнихъ и повельний Его во Израили (1 Ездр. 7, 10-12). Можно, впрочемъ, полагать, что Ездра не одинъ совершилъ пересмотръ св. книгъ, и какбы излалъ ихъ вновь: помощниками ему, по всей вброятности, были жившіе еще тогда пророки-Аггей и Захарія, конхъ сочиненія вошли въ его канонъ, а равно пророкъ Малахія и Неемія (2 Макк. 2, 13), также жившіе еще въ дарствование Артаксеркса, при коемъ окончательно составился свящ. канонъ, и внесшіе въ него свои книги. (Что же касается до свидѣтельства талмуда lyдейскаго о происхождени канона : то въ одной изъ древнёйшихъ частей его (талмуда), называемой главизною отцевь, въ самомъ началь читается следующее: «Мочсей принялъ законъ отъ Синая, передалъ его Іисусу; Іисусъ-древнимъ предкамъ; предки-пророкамъ; пророки--членамъ великой синагоги»; а въ другомъ мъсть талнуда сказано еще яснъе и опредъленнье, что канонъ свящ. книгъ Іудейскихъ оконченъ великою синагогою (\*\*\*), которая, какъ извъстно, по ученію талмудистовъ, образовалась именно во дня Ездры.

5) Впрочемъ, отсюда отнюдь не слѣдуетъ, чтобы прежде Ездры и до окончательнаго образованія канона, Іудеи не имѣли у себя канона свящ. книгъ, и не пользовались ими. За противное сему ручаются —

а) упомянутое свидѣтельство Флавія объ обычаѣ Іудейскихъ священниковъ и пророковъ, послѣ каждой продолжительной войны, дѣлать пересмотръ древнимъ писаніямъ, и какбы издавать ихъ вновь,—обычаѣ, который при Артаксерксѣ и Ездрѣ уже окончился, а

(<sup>378</sup>) Cmorp. Talm. Babylon. Baba bathra fol.13, col. 2; fol. 15, col. 2.

сявд. образовался и утвердился въ предшествовавшія времена.

б) То, что, дъйствительно, древнъйшіе Іудейскіе свящ. писатели присоединяли свои книги къ пятокнижію Моусееву, находившемуся отъ страны ковчега въ скини, и такимъ образомъ вносили ихъ въ священный канонъ. Такъ, о Інсусъ Навенъ четаемъ: и вписа Іисусь словеса сія вь книгу закона Божія (Нав. 24, 26), т. е. присоединилъ свое писаніе къ пятокнижію (ибо другой книги закона Божія тогда не было у Іудеевъ), такъ что книга Іисуса Навина съ книгами Movceя составила одинъ экземпляръ, одинъ канонъ. Точно такъже Самуилъ, обнародовавъ оправданія царствія, написа въ книзь, и положи предъ Господемь (1 Цар, 10, 25). Выражение: въ книзъ (basepher) показываеть, что здъсь идеть рѣчь объ извъстной, уже существовавшей, книгъ, къ которой книга Самунлова была только присовокупленіемъ, умножившимъ существовавшее собраніе свящ. канона; а выраженіе : положи предъ Господемъ, явно указываетъ на подобное положение пятокнижия отъ страны ковчега въ скинии.

в) Ссылки самихъ свящ. книгъ позднъйшихъ на предшествовавшія. Такъ, о книгѣ Іисуса Навина, или о томъ, что содержится въ ней, упоминается въ о событіяхъ, описанныхъ въ книгѣ книгъ Судей; Судей, равно какъ въ книгъ І. Навина, говорится въ книгахъ Царствъ и въ Псалмахъ и т. дал. (въ чемъ легко убѣдиться изъ одного взгляда на параллельныя мѣста, означенныя въ библіяхъ); вторая книга Паралипоменонъ, книга Дапіила и Ездры упоминаютъ о пророчествѣ касательно семидесятилѣтняго илѣна Вавилонскаго и приписывають это пророчество Іереміи (2 Парал. 36, 20 и 21; Дан. 9, 2; 1 Ездр. 1, 1); самъ Іеремія свидѣтельствуетъ о Михеѣ, пророчествовавшемъ во дни Езекін царя Іудина (Іер. 26, 18), п приводитъ ясныя мѣста изъ Аввакума (сн. Іер. 5, 6 съ Авв. 1,

6 н 8; Іерем. 12, 1 съ Авв. 1, 13; Іерем. 25, 27 съ Авв. 2, 16).

г.) Наконецъ, преданія о томъ, что у Іудеевъ, гораздо прежде Ездры, кромѣ пятокнижія Моуссева. еуществовали и другія свящ. книги. Такъ, касательно кинги пророка Исаін, Іосноъ Флавій расказываетъ слѣдующій случай. Причиною, почему Киръ царь Персидскій дозволиль Изранльтянамъ возвратиться въ страну отечественную, было объясненное ему и изумившее его пророчество Исали, который, за 210 лѣтъ до рожденія сего государя и за сто сорокъ аѣтъ до разрушенія перваго Іудейскаго храма, предсказаль, что Богъ воздвигнетъ никогда помазанника Кира, и что сей-то помазанникъ, по внушению Божію, созиждеть снова градь Іерусалимъ и плънение людей Божінхъ возвратить (Ис. 45, 1—14). Начальныя слова самаго указа Кирова по сему случаю, сохраненнаго въ книгъ Ездры, довольно подтверждаютъ справедливость расказа Флавіева : ося царства земная даде мнь Господь Бого небесный, говорить Киръ, и той повель ми. да созижду Ему домь во Герусалимь, иже во Гудеи (1 Ездр. 1, 2). Не естественно ли думать, что здесьпочель-прямо указываетъ на означевное пророчество Исани, особенно если снести оба эти миста? Посему-то Флавій начало указа Кирова приводить въ слёдующемъ видѣ: «вѣрую, что всемогущій Богъ, давшій мнѣ всѣ царства земныя, есть Богъ Израпльтянъ: ибо Опъ предрекъ имя мое чрезъ своихъ пророковъ, и возвѣстилъ, что я обновлю храмъ Его во Іерусалимѣ» (30). Если же все это справедливо: то значитъ, что Јуден еще во времена Кира, т. е. около 536 л. до Інсуса Христа, нитли въ рукахъ и признавали подлинными пророчества Исаін. Мало сего: преданіе о подлинности этихъпророчествъ восходитъ даже до времени самаго про-

(379) Antiquit. lib. XI, cap. I.

исхожденія ихъ. Ибо въ талмудѣ ясно говорится, что Езекія и его академія включили книгу пророка Исаіи въ составъ свящ. книгъ (<sup>360</sup>); а въ царствованіе Езекіи и пророчествовалъ Исаія.

II) Свидътельствали внутренними. При внимательнѣйщемъ разсматриванія слога и содержанія ветхозавѣтныхъ книгъ, нельзя не допустить, что онѣ написаны различными лицами, въ разныя времена, и совершенно сообразны съ характеромъ и обстоятельствами тѣхъ именно лицъ и періодовъ времени, которымъ обыкновенно привисываются.

Слогъ во всёхъ этихъ книгахъ оказывается различнымъ, и носить на себъ отпечатокъ разныхъ степеней развитія Еврейскаго языка. Такъ, въ книгъ пророка Исаін языкъ сей чисть, правиленъ и, можно сказать, является во всемъ своемъ совершенствъ; въ пророчествахъ Іереміи и Іезекіиля онъ уже смѣшанъ съ нъкоторыми Халдейскими оборотами, соотвътственно тогдашнему положению Іудеевъ; вообще же въ свящ. книгахъ, написанныхъ незадолго предъ плѣненіемъ и во время плѣненія Вавилонскаго, слогъ Еврейскій не совстмъ чистъ, не такъ ясенъ и клонится къ упадку. Книга пророка Даніила написана частію на Еврейскомъ (съ самаго начала до 4 стиха второй главы, и потомъ съ 8 главы до самаго конца), а частію па Халдейскомъ (съ 4 ст. 2 главы до конца 7 главы); точно такъ же первая книга Ездры написана частію на Еврейскомъ, частію на Халдейскомъ (на послёднемъ съ 8 ст. 4 гл. до 19 ст. 6 гл. и потомъ съ 12 ст. 7 гл. до 27 ст. тойже главы). Явный знакъ, что послёднія двё кинги написаны такими лицами и для такихъ читателей, которымъ знакомы были тотъ и другой языки; а таковы, дёйствительно, и были Данінлъ, Ездра и имъ современные Іудеи, находившіеся въ

(300) Baba Bathra.

плѣну Вавилонскомъ. Не упоминаемъ уже о нѣкоторыхъ особенныхъ идіотизмахъ слога, встрѣчающихся въ однихъ свящ. книгахъ, и не встрѣчающихся въ другихъ, и ясно показывающихъ разность писателей.

Такая же разность представляется въ содержани свящ. книгъ ветхозаветныхъ. У каждаго богодухновеннаго писателя свой особенный порядокъ въ изложения мыслей. свой отличительный способъ въ онисании событий (ибо и дуси пророчести, какъ засвиавтельствоваль св. Апостоль Павель, пророкомь посинуются (1 Кор. 14, 32), и Богъ, вдохновляя посланниковъ своихъ сверхъестественнымъ откровениемъ, не линалъ ихъ, однакожъ, и естественныхъ способностей для передачи этого откровенія прочимъ людямъ). Вездъ въ этихъ книгахъ видишь какбы отражение нравовъ разныхъ временъ, отражение разныхъ политическихъ обстоятельствъ Еврейскаго народа и нербако народовъ сосваственныхъ, --- и все это въ полной сообразности со временемъ жизни и характеромъ самихъ свящ. инсателей. Всякому извёстно, что пророкъ Исаія отличается особенною возвышенностію мыслей, ясностію и точностію въ въложеніи ихъ; тонъ пророка Іереміи, преимущественно въ его Плачѣ, тонъ нѣжный и какбы плачевный; пророчество Іезекіиля проникнуто таинственностію, полно символовъ, сравненій, аллегорій, аритчей, описаній, олицетвореній. Кромѣ того, тотъже, на-примъръ, Іезекіиль, жившій въ Аравія, посредя Халдеевъ, изображаетъ такія именно событія, которыя были ему современны: онъ представляетъ Навуходоносора, какъ побъдителя Евреевъ, видитъ Іерусааны разрущеннымъ, храмъ оскверненнымъ, Тудеевъ отведенными въ плёнъ и разсвянными посреди языковъ; въ утѣшеніе же несчастнымъ плѣнникамъ, онъ предвозвѣщаетъ имъ другаго Давида, новый lepycaлимъ, новый храмъ, въ которомъ Господь навсегда. утвердитъ свое жилище. Пророкъ Даніилъ обнаруживаетъ совершенное знаніе нравовъ и обычаевъ Вавилона. мыстности этой страны, политическаго и религіознаго состоянія ея обитателей, и изображаеть это съ величаншею точностію (311). Вообще можно замѣтить, что иногія изъ книгъ ветховавѣтныхъ, особенно историческія, представляють собою какбы родъ дневниковъ: въ нихъ соблюдается порядокъ временъ, находятся описанія мёсть, упоминаются имена и фамилім людей, ведутся родословія поколеній, преемства царей и первосвященниковъ: словомъ, замъчаются всякія, нербако малбитія и почти внитожныя, подробности. Чемъ же, всего естественнее, объяснить это, если не твиъ, что книги ветхозавътныя подлинно произошли въ разныя времена, и написаны лицами, которыя жили въ тѣ времена, и знали ть мъста, о коихъ говорять съ такою точностію ? Сла 16 #

(III) Невозможностію подлоза. Невозможностію какъ со стороны лица, которое рѣнилось бы на такой поступокъ, такъ и со стороны Іудеевъ, которые будтобы приняли и доселѣ содержатъ подложныя книги за подлинныя и Божественныя.

Обманщику, какихъ бы ни былъ онъ способностей, совершенно не по силамъ поддѣлать болѣе тридцати книгъ, столь сообразныхъ съ характерами и обстоятельствами различныхъ мицъ и разныхъ періодовъ времени,.--книгъ, столь не сходныхъ между собою по нредметамъ, по тону изложенія, и особенно по слогу, носящему на себѣ неизгладимую печать разныхъ степеней развитія Еврейскаго языка. Предполагать же для сего многихъ обманщиковъ, современныхъ ли между собою, или жившихъ въ разныя времена, нѣтъ ни малѣйшаго основанія и явно безразсудно.

(501) Многочисленные примъры этой изумительной точности приводитъ Генгстенбергъ въ сочинения: Die Authentie des Daniels, гдъ онъ во всей общирности разсматриваетъ сей важный предметъ, инспровергая хатрыя возражения раціоналистовъ.

Тё лица, которымъ приписываются св. книги ветхозавётныя, и въ особенности Пророки, были лица общензвестныя и знаменитыя между Іудеями. Ленствуя во имя Ісговы, они смёло и открыто проповёдывали волю Божію. Слышите слово Господие (4 Пар. 7, 1; Іер. 2, 4), взывали они, являясь повсюду, и каждое ихъ пророчество было какбы деломъ общественнымъ, и сильно возбуждало внимание согражданъ: а нѣкоторыя предсказанія, касавшіяся самаго царства Іудейскаго, производили великія движенія во всемъ народъ. Потому-то память о Пророкахъ и ихъ пророчествахъ переходила у Евреевъ изъ рода въ родъ. Какъ же теперь могло статься, чтобы пророчества. вымышленныя и выданныя подъ именами извъстныхъ всъмъ Пророковъ, были приняты Іудеями за подлинныя? Это тъйъ невъроятнъе, что Іуден были весьма разборчивы и осторожны въ принятія книгъ за книги Божественныя: для сего они непремённо требовали, чтобы извёстная книга была внесена въ свящ. канонъ какныть-либо пророкомъ. А посему и не соглашались сами собою включить въ этотъ канонъ книги-Товін, Іуднон, Інсуса сына Сирахова и Маккавейскихъ, хотя приписываютъ симъ книгамъ большую важность (\*\*\*)

#### **§ 115**.

Пась неповрежденность.

«Если бы кто сказалъ, зам'вчаетъ блаж. Іеронимъ, что книги Еврейскія повреждены Іудеями, тотъ пусть послушаетъ, какъ на сей вопросъ отв'вчаетъ Оригенъ въ осьмой книгъ своихъ толкованій на Исаію: никогда

(\*\*\*) Справедлявость требуеть замѣтить, что относительно подлявности нѣкоторыхъ кянгь В. Зав., ва-пр., пророчествъ Осія, Іовля. Амоса, Авдія. Наума, Аввакума, Софонін, Аггея, Захарін и Малахіи, не только не спорять уже, но и охотно соглашаются самые раціоналисты, разноглася между собою только въ опредѣленія времени, въ которое жилъ тотъ или другой Пророкъ. 26

Digitized by Google

Господь и Апостолы, обличавшіе книжниковъ и Фарисеевъ въ прочихъ преступленіяхъ, не обличали ихъ въ этомъ преступленіи, которое было бы величайшимъ. А если скажутъ, что Еврейскія книги повреждены послѣ пришествія Спасителя и послѣ проповѣданія Апостоловъ, — я не могу удержаться отъ смѣха при мысли, якобы Спаситель, Евангелисты и Апостолы могли приводить свидѣтельства такъ, какъ въ послѣдствіи имѣли испортить ихъ Іудеи» (<sup>343</sup>).

Къ этому основательнъйшему замъчанію, силы котораго нельзя не почувствовать съ перваго раза, можно присовокупить еще слъдующія:

1) Совершенно невъроятно, чтобы Іуден могли повредить свои священныя книги до пришествія Спасителя: ибо они-а) не имѣли тогда ни малѣйшаго побужденія къ тому, напротивъ, имѣли всѣ побужденія блюсти эти книги съ величайшею заботливостію. какъ памятники. заключавшіе въ себѣ сладостивйшія обѣтованія о грядущемъ Избавитель, по которымъ однимъ они могли узнать Его. Кромѣ того- б) положительно извъстно изъ свидътельствъ Филона и Іосифа Флавія. что Іуден отличались тогда, какъ и доселѣ отличаются, глубочайшимъ уваженіемъ къ своимъ свящ. кингамъ, такъ что питали родъ и вкотораго богопочтения къ каждому слову и къ каждої буквѣ библін, — п что, въ-продолжение въковъ, ни одинъ изъ нихъ не осмѣлился ни прибавить къ ней что-либо, ни отъ ней убавить (344). Посему-то Трифонъ-іудеянинъ, въ извѣстномъ разговорѣ св. Іустина, замѣтивши, что сей послѣдній подозрѣваетъ соплеменниковъ его въ порчѣ свящ. Писанія, выражается, что это такое преступленіе, которое въ глазахъ Еврея гораздо важиће, нежели поклонение золотому тельцу, принесение детей въ

(385) Comment. in Esaiam cap. 6.

(124) Philo, apud Evsebium-Præpar. Evang. lib. VIII. Joseph. contr. Apion. lib. I, § 8.

жертву идоламъ и убіеніе Пророковъ. Наконецъ — в) нельзя допустить существеннаго повреждения св. книгъ до пришествія Спасителя, со стороны ли Іудеевъ или язычниковъ, уже при одной мысли о промыслѣ Бо-Если главнъйшая цъль этихъ книгъ была жіемъ. приготовление рода человбческаго къ узнанию и принятію Мессіи: то цёль сія не могла бы быть достигнута вполнѣ, въ случаѣ существеннаго ихъ поврежденія. На сей-то особенный промыслъ Божій о сохраненія ветхозавѣтныхъ писаній, столь важныхъ ЛЛЯ доказательства божественности Христіанской вѣры. указывали нерѣдко древніе защитники Христіанства (585).

2) Совершенно также несправедлива мысль, якобы Іуден существенно повредили ветхозавѣтныя книги послѣ пришествія Христова. Этого они не могли слѣдать а) уже вслѣдствіе разсѣянія своего, а вмѣстѣ съ ними и разсвянія эквемпляровъ библін, по лицу почти всей земли (300); б) потому, что многіе изъ Іудеевъ, съ самаго начала Христіанства, вступали въ ибдра Церкви Христовой и приносили въ нее съ собою экземпляры Еврейской библін, которые, конечно, должны были сохраниться отъ порчи, хотябы всѣ прочіе списки, оставшіеся въ рукахъ Іудеевъ, не увѣровавшихъ въ Мессію, и были какъ-нибудь, по злонамфренности, ими повреждены; в) по причинъ существованія между этими Іудеями двухъ взаимно непріязненныхъ сектъ, секты раввинистовъ, жаркихъ ревнителей преданія, и секты караитовъ, строго держащихся буквы Писанія: еслибы Мазореты (раввинисты), какъ нѣкоторые предполагають, точно сделали важныя и существенныя изменения

(<sup>385</sup>) Justin.—Dialog. cum. Tryph. § 73. August.—de civitate Dei lib. XVIII, cap. 46 et in Psalm. 66.

(<sup>326</sup>) Absit, rosoperto Glam. Abryctento, ut prudens quispiam, vel Judzos cujuslibet perversitatis atque malitize tantum potuisse credat in codicibus, tam multis et tam longe lateque dispersis. De civitate Dei lib. XV, cap. 13. въ священномъ текстѣ, — этихъ измѣненій никогда не согласились бы принять каранты, и между списками тѣхъ и другихъ долженствовала бы быть разность; но такой разности иѣтъ. Достойно замѣчанія и — г) то, что, еслибы Іудеи, изъ ненависти къ Христіанамъ, рѣшились поднять святотатственную руку на свою Божественную библію, они, безъ сомнѣнія, всего прежде испортили бы въ ней тѣ разительныя пророчества, которыя служатъ одною изъ коренныхъ основъ нашей вѣры и первымъ обличеніемъ ихъ невѣрія и ожесточенія; но такія пророчества всѣ цѣлы (\*\*).

(307) Касательно же разностей, зам'вчаемыхъ нынѣ между Еврейскимъ текстомъ и переводомъ Семидесяти (отъ чего бы ви провзошля онв),- надобно помнить: а) что разности эти отвюдь не сущестесники, т. с. НЕМАЛО НЕ ВАРУШАЮТЪ съ сущестел НЕ ВСТХОзавътныхъ пророчествъ, ни священной исторіи, ни правиль правственности, ин вообще всего ветхозавътнаго учения, которыя какъ въ Еврейскомъ тексти, такъ и въ Греческомъ переводи, остаются одня и теже ; б) что нанбольшая часть этихъ разностей, пря благоразумномъ снесенія вхъ, легно примиряются между собою, какъ свидътельствуютъ многіе изъ новъйшихъ благонамъренныхъ ученыхъ, и какъ еще прежде замѣтилъ блаж. Августинъ сказавши: in quibus ab bebraica veritate putantur septuaginta interpretes discrepare, et bene intellecti inveniuntur esse concordes (De civit. Dei lib. XVIII, c. 44); H-B) 9TO, CJBA., Hecupabealuво представлять эти разности деловъ слишковъ важнывъ и какънибудь соблазняться ими въ деле веры. Споръ объ этихъ разностяхъ между учеными, какъ извъстно, былъ довольно продолжительный и весьма жаркій, а потому, можеть быть, и нечуждый крайностей и преувелячений. Одни доказывали цълость и неповрежденность Еврейскаго текста, каковы — Фабрицій (Des titres primitifs de la révélation..., въ 2-хъ тонахъ), Mapraneil (Défence du texte hébreu et de la chronologie ... ), Jë-Kient (Défence du texte hébreu et de la version Vulgate...), Kapnuosii (Critica Sacга), Берляриннъ (De Vorbo Dei....), Валтонъ (Prolegom. ad Bibl. polyglott.); другіе, напротивъ, подозр'ввали, или даже прямо утверждали, что выявший тексть Еврейскій повреждень, и что его надобно возстановить по переводу Семидесяти: это вменно: Моринъ (Exercit. Biblicæ...), Kanness (Critica Sacra...), Bocciii (De septuaginta interpret...) # Ilespons (Antiquité des temps, retablie et défendue contre les Juifs...).

#### П.

409

## ОБЪ ИСТОРИЧЕСКОЙ ДОСТОВЪРНОСТИ КНИГЪ Новозавътныхъ (<sup>566</sup>).

## **§ 116**.

Подлинность Четвероевангелія: a) докавательства вняшнія.

Витанія доказательства подлинности четвероевангелія слагаются изъ свидтельствъ о немъ православныхъ учителей Церкви и изъ свидтельствъ ея враговъ, язычниковъ и еретиковъ. (Ттхъ и другихъ свидттельствъ чрезвычайно много, и непрерывную цти ихъ можно было бы провести чрезъ весь рядъ втковъ отъ появленія Христіанства до настоящаго времени. Но въ такомъ предпріятіи итъ нужды : потому что) самые упорные противники подлинности нашихъ Евангелій соглашаются, что съ начала третьяго втка они существуютъ. Значитъ, намъ достаточно представить свидтьтельства о четвероевангеліи, относящіяся только къ двумъ первымъ столтаточь.

Въ послъдней половинъ вторазо въка четвероевангеліе несомнѣнно существовало и было общеизвѣстно во всемъ Христіанскомъ мірѣ, на востокѣ и на западѣ: ибо здѣсь и тамъ мы видимъ употребленіе нашихъ Евангелій не только въ самой Церкви, но и у враговъ ея.

(<sup>868</sup>) Ku uncly lyumaxu no promy npeamery counsensit ornocarca cristypomis: 1) *I. B. Duvoisin*—L'autorité des livres du Nouveau Testament, défendue contre les incrédules, Par. 1775; 2) *W. Paley*— Tableau des preuves évidentes du Christianisme; trad. de l'anglais par D. Lewad Lausan, 1806; 3) *J. L. Hug*—Einleitung in die Schriften des Neuen Testaments, Stuttg. und Tübing. 1821; 4) *H. Olshausen*— Die Echtheit der vier canonischen Evangelien... 5) *A. Tholuck* — Die Glaubwürdigkeit der Evangelischen Geschichte, zugleich eine Kritik des Lebens Jesu von Strauss, Hamburg 1838. 1,

1) Въ самой Церкви. Климентъ Александрійскій, саблавшійся главою знаменитаго Александрійскаго училища съ 189-го года, приводитъ многочисленныя мъста изъ всѣхъ нашихъ четырехъ Евангелій (300), какъ изъ такихъ писаній. Божественная важность которыхъ не подлежить ни малъйшему сомпѣнію, упоминая иногда, притомъ, имена самихъ Евангелистовъ (300). (Чтобы понять важность этого свидѣтеля, надобно взять во внимание, во-первыхъ, то, что онъ былъ ученикъ Пантена и обращался съ древнъйшими учителями Церкви, мужами Апостольскими, отъ которыхъ, конечно, и узналъ о подлинности четвероевангелія; а вовторыхъ-то, что) Климентъ, какъ пресвитеръ Александрійскій в какъ наставникъ училища, откуда исходили пастыри для всего тамошняго края, въ настоящемъ случав, служитъ для насъ представителемъ върованія всей церкви Александрійской касательно Евангелій, которое еще опредѣленнѣе выразилъ ученикъ его Оригенъ (по воспитанію относящійся къ концу втораго-же вѣка) въ слѣдующихъ словахъ : «о четырехъ Евангеліяхъ я узналъ изъ преданія, что они только одни, безъ всякаго противорѣчія, пріемлются во всей Церкви Божіей, находящейся подъ солнцемъ, и именно: первое Евангеліе написано Матееемъ, второе.... и проч.» (<sup>391</sup>).

(Авинагоръ Авинскій въ своей апологіи, изданной около 117-го года, приводитъ точныя слова изъ Евангелій отъ Матвея и отъ Луки (300), и, какъ наставникъ

(300) См. сводъ этихъ мъстъ въ концъ его сочинений.

(<sup>390</sup>) На-прим'връ: «а что это справедиво, о томъ ясно говорится ез Веангеліи от Луки: въ пятое надесяте л'вто владычества Тиверія Кесаря .. бысть глаголъ Божій ко Іоанну Захарівну сыну» (Strom. lib. I, ряд. 407, edit. Potter); или: «ез Беангеліи от Матери родословіе начинается отъ Авраама и доводится до Маріи, Матери Господа» (тамъ же стр. 490).

(301) Orig. in Math. lib. 1. Apud. Euseb. Hist. Ecc. lib. VI, c. 25.

(309) Athenag. legat. pro Christ. n. 32-Math. 5; n. 11 H 12-Jyr. 5; n. 33-Mar. 19 H Jyr. 16. тогоже Александрійскаго училища, представляетъ новое свидътельство о върованіи церкви Александрійской касательно Евангелій.)

Өеофилъ Антіохійскій столько былъ убѣжденъ въ Божественной важности и подлинности четырехъ Евангелій, что написалъ на нихъ комментарій, который хотя не дошелъ до насъ, но былъ извѣстенъ блаж. Іерониму, приводящему изъ него объясненіе одной притчи (<sup>355</sup>). (Кромѣ того, въ сочиненіи своемъ къ Автолику, которое и доселѣ сохранилось, Өеофилъ приводитъ тексты изъ Евангелій отъ Матоея, отъ Луки и отъ Іоанна, называя послѣдняго по имени (<sup>364</sup>).) Будучи епископомъ Антіохійскимъ, Өеофилъ долженъ былъ знать и утверждать вѣрованіе всѣхъ частныхъ церквей, ему подвѣдомыхъ, и потому въ его голосѣ можно слышать голосъ всей западной Христіанской Сиріи.

Тертулліанъ (еще до уклоненія своего отъ православія) самымъ опредѣленнымъ образомъ выражается о четырехъ Евапгеліяхъ, утверждая, что они написаны Апостолами, или учениками Апостольскими, Матөеемъ, Маркомъ, Мукою и Іоанномъ, и доказывая важность сихъ Евангелій, съ одной стороны, тѣмъ, что они существуютъ въ церквахъ Апостольскихъ непрерывно со временъ самихъ Апостоловъ, а съ другой — тѣмъ, что со времени происхожденія своего они признаются за подлинныя и Божественныя какъ Апостольскими, такъ и всѣми прочими церквами (<sup>300</sup>).) Тертулліанъ,

(<sup>383</sup>) Hieron. Catalog. viror. illustr., подъ словомъ: Theophilus; также Hieron. Commentar. in Math. in proem. oper. tom. IV, p. 1, et 3, edit. Martinay.

(394) Ad Avtolic. lib. 111, n. 13 H 14-Mar. 5, 32, 44, 46; 6, 3. Ibid. lib. 11, n. 13-Jyk. 18, 27. Ibid. lib. 11, n. 22-Ioahh 1, 1-13.

(<sup>336</sup>) Constituimus inprimis, evangelicum instrumentum apostolos auctores habere, quibus hoc munus Evangelii promulgandi ab ipso Domino sit impositum, sic apostolicos viros, non tamen solos, sed cum Apostolis et post Apostolos. Quoniam prædicatio discipulorum susАфриканскій пресвитеръ и знаменитвйшій ученый своего времени, безъ всякаго сомнѣнія, есть самый достовѣрный въ семъ случаѣ свидѣтель вѣрованія церкви Африканской (и даже всѣхъ прочихъ.)

Столько же ясныя изреченія о четвероевангелів встрѣчаются и у св. Иринея: «Мы узнали, говорить онъ, о домостроительствѣ нашего спасенія не отъ кого-либо другаго, но отъ тѣхъ, чрезъ коихъ дошло до насъ Евангеліе, которое сначала они проповѣдывали, а потомъ, по волѣ Божіей, передали намъ въ писаніяхъ, какъ будущій столпъ и основаніе нашей вѣры». И сказавши это, св. отецъ перечисляетъ имена самихъ Евангелій и Евангелистовъ въ томъ точно порядкѣ, въ какомъ они доселѣ остаются (<sup>307</sup>). (Нѣсколько спустя,

pecta fieri posset de gloriæ studio, si non adsistat illi auctoritas magistrorum, immo Christi, qui magistros apostolos fecit. Denique nobis fidem ex Apostolis Johannes et Matheus insinuant, ex Apostolicis Lucas et Marcus instavrant (Adversus Marcion. lib. IV, c. 2). In summa, si constat, id verius, quod prius, id prius, quod et ab initio, id ab initio, quod ab Apostolis; pariter utique constabit, id esse ab Apostolis traditum, quod apud ecclesias apostolorum fuerit sacrosanctum ... Dico itaque apud illas, nec solas jam apostolicas, sed apud universas, quæ illis de societate sacramenti confoederantur, id evangelium Lucas ab initio editionis suæ stare, quod cum maxime tuemur.... Eadem auctoritas ecclesiarum apostolicarum cæteris quoque evangeliis patrocinabitur, quæ proinde per illas et secundum illas habemus, Johannis dico et Mathaet; licet et Marcus, quod edidit, Petri adfirmetur, cujus interpres Marcus: nam et Lucae digestum Paulo adscribere solent (Ibid, c. 5).

(\*\*\*\*) Non enim per alios dispositionem salutis nostræ cognovimus, quam per eos, per quos evangelium pervenit ad nos; quod quidem tunc præconaverunt, postea vero per Dei voluntatem in scriptaris nobis tradiderunt, fundamentum et columnam fidei nostræ futurum... Ita Mathaeus in Hebræis ipsorum lingua scripturam edidit evangelii, cum Petrus et Paulus evangelizarent et fundarent ecclesiam. Post vero horum excessum Marcus, discipulus et interpres Petri, et ipse, quæ a Petro annunciata erant, per scripta nobis tradidit. Et Lucas autem, sectator Pauli, quod ab illo prædicabatur, evangelium in libro condidit. Postea et Johannes, discipulus Domini, qui et supra pectus Ejus recumbebat, et ipse edidit evangelium, Ephesi Asiæ commorans. Irin. contr. hæres. lib. III, cap. 1.

въ томъже сочинения онъ утверждаетъ, что Евангелій ни больше, ни меньше, какъ только четыре, и видитъ въ этомъ таянственное отношение ихъ къ четыремъ странамъ міра, въ конхъ насаждена Церковь (397). Мало сего: по словамъ св. Иринея, такова была достовѣрность всбхъ нашихъ четырехъ Евангелій уже и въ его время, что объ нихъ свидетельствовали сами еретики, стараясь каждый подтверждать мёстами изъ этихъ Евангелій свое ученіе (\*\*\*). Вспомнимъ же теперь, что Ириней быль современникомь непосредственныхъ учениковъ Апостольскихъ, отъ которыхъ, какъ самъ сознается (\*\*\*), любилъ поучаться съ великою заботливостью, и въ особенности былъ долгое время ближайшимъ ученикомъ св. Поликарпа, самаго близкаго ученика Евангелиста Іоанна; не забудемъ также, что Ириней, оставивши Азію, гдѣ протекла его юность и время воспитанія, прежде, нежели прибылъ въ Ліонъ, посѣтнъъ до половины тогдашняго Христіанскаго міра, при чемъ удобно могъ узнать все, что въ немъ происходило,-потомъ, будучи еще пресвитеромъ, по нѣкоторымъ дѣламъ церковнымъ, посѣтилъ Римъ, и окончнаъ дни свои въ Галлін епископомъ Ліонскимъ. Явно, чито онъ) могъ получить свъдънія объ Евангеліяхъ не волого. болье, какъ изъ вторыхъ устъ, отъ мужей Апостоль- 🖓 сима

(<sup>357</sup>) Nee autem plura numero, quam hæc sunt, neque rursus pauciora capit esse evangelia: quoniam enim quatuor regiones mundi sunt, in quo sumus, et quatuor principales spiritus, et disseminata est ecclesia super omnem terram; columna autem et firmamentum ecclesiæ est evangelium et spiritus vitæ. Consequens est, quatuor habere eam columnas, undique flantes incorruptibilitatem, et vivificantes homines. Ibid, cap. II, n. 8.

(<sup>538</sup>) Tanta est circa hæc evangelia firmitas, ut et ipsi hæretici testimonium reddant eis, et ex ipsis eggrediens unusquisque eorum conetur suam confirmare doctrinam.... Cum ergo hi, qui contradicunt nobis, testimonium perhibeant, et utantur bis, firma et vera est nostra de illis ostensio. Ibid. cap. IV, n. 7.

(<sup>500</sup>) См. отрывовъ письма его въ Флорину, сохраненный Евсевіечь, въ Hist. eccles. lib. V, сар. 20. скихъ, и (что) свидѣтельство его ручается за вѣрованіе не только церкви Ліонской, но и всей западной (и даже почти всей Церкви вселенской. А посему, съ полною справедливостью, можно сказать : не будь никакихъ другихъ свидѣтельствъ изъ втораго вѣка о нашихъ четырехъ Евангеліяхъ, одно свидѣтельство Иринея могло бы неоспоримо утвердить ихъ подлинность.)

Нельзя, / однакожъ), умолчать здъсь еще о двухъ Христіанскихъ свидѣтельствахъ того времени касательно Евангелій, и свидѣтельствахъ особеннаго рода. Это, вопервыхъ, Сирскій переводъ четвероевангелія съ Греческаго подлинника, извѣстный подъ именемъ перевода npocmato (peshito) и восходящій, по крайней мѣрѣ, къ послёдней половинѣ втораго вѣка (\*\*\*) (новое доказательство вѣрованія въ подлинность всѣхъ Евангелій церкви Сирійской!), а во-вторыхъ — каталогъ свящ. книгъ, открытый Мураторіемъ (въ одномъ манускриптѣ Миланской библіотеки, имбющемъ по древности, какъ полагаютъ, не менѣе тысячи лѣтъ.) Каталогъ сей должно отнести, по крайней мѣрѣ, ко второму столѣтію: ибо тотъ, къмъ онъ первоначально написанъ, говоритъ, что книга Эрмы составлена въ его время, при Римскомъ епископѣ Піѣ І-мъ; слѣд. и самый каталогъ начертанъ или при Пів же I, или отнюдь не позже, какъ при его преемникъ, Аникитъ, котораго посътилъ св. Поликарпъ.) И этотъ древижитий каталогъ свящ. книгъ также перечисляетъ всѣ наши четыре Евангелія (\*\*\*).

2) У враговъ Церкви, каковы: языческій философъ Цельсъ и ученики еретика Валентина.

Изъ многочисленныхъ отрывковъ Цельсова сочиненія противъ Христіанъ (которое написано около половины втораго вѣка), сохранившихся у Оригена, очевидно, что Цельсъ зналъ всѣ наши четыре Еван-

(400) Jos. Sim. Assemani Bibliothec. Orient. tom. II, pag. 282.

(401) Muratorii—Antiqu. italic. med. aeui, tom. III, pag. 851—854 et Olshausen—Die Echteit der vier canonischen Evangelien, s. 280 n 281. гелія. Такъ, въ одномъ мисть онъ сознается, что самъ видѣлъ у священниковъ Христіанскихъ какія-то варварскія книги, въ коихъ начертаны имена демоновъ и повъствованія о слъпыхъ (\*\*\*); въ другомъ говоритъ, что онъ займствуетъ возраженія противъ Христіанъ изъ ихъ собственныхъ писаній, — а Оригенъ, опровергая его, называетъ эти писанія нашими Евангеліями, и вообще укоряетъ этого философа за то, что онъ безъ надлежащаго вниманія читаль наши Евангелія; въ третьемъ мъстъ Цельсъ упоминаетъ, что исторію дъйствій Івсуса написали именно Его ученики (\*\*\*) : наконецъ, даже прямо называетъ эти писанія Евингеліемъ (видууєлю), именемъ, которое показываетъ, что во дни Цельса не только существовали наши Евангелія, но уже и приведены были въ одинъ составъ или канонъ (\*\*\*). Въ частности несомнѣнно, что Цельсъ зналь:)1) Евангелів оть Матвея: нбо говорить о всёхъ произшествіяхъ, описанныхъ въ первыхъ двухъ главахъ этого Евангелія, и умолчанныхъ прочими Евангелистами, какъ-то: о звѣздѣ, руководившей волхвовъ, о ихъ путешествіи въ Виолоемъ, о дарахъ, принесенныхъ ими родившемуся Мессін, о гоненін Ирода противъ Інсуса, явленіи Ангела Іосифу по сему случаю, пребываніи Інсуса въ Египтъ, говоритъ, и самъ сознается, что онъ все это заимствовалъ изъ Евангелій Христіанскихъ (\*\*\*). (Далье, Цельсъ приводитъ многія правила изъ нагорной бесбды Спасителя; расказываетъ о призваніи Апостоловъ; выписываетъ самыя слова изъ Евангелиста Матеея : егда гонять вы во градъ семь. бълайте въ другій (Мат. 10, 23); упоминаетъ о предательствѣ Іуды, отреченіяхъ Петра, молитвѣ Іисуса

(\*\*\*) Orig. contr. Cels. lib. VI, n. 40, ed. de la Rue.

(\*\*\*) Тамъ же lib. II, n. 74 et lib. 11, n. 13.

(404) Тамъ же lib. II, n. 27. Слово это въ такомъ же смыслъ употребляется у Тертулліана и Иринея въ вышеприведенныхъ ивстахъ. Ириней именно выражается : Елаууелю тетрацорфон.

(400) Orig. contr. Cels. lib. II, n. 28, 34, 59, 61, 66 H 74.

Христа въ саду Геосиманскомъ: Отче мой, аще воз. можно есть да мимо идеть оть Мене чаша сія (Мат. 26, 39), о чашѣ съ одтомъ и желчію, поднесенной Спасителю во время Его страданій, о мракѣ и землетрясени во время Его смерти, и о многихъ другихъ произшествіяхъ, какъ они описаны у Евангелиста Матеея (\*\*\*).)Зналъ Цельсъ-2) Еваниелие отъ Марка: ибо, кромѣ указаній на многія такія событія, о которыхъ онъ могъ получить свёдёнія какъ изъ этого, такъ и изъ другихъ Евангелій, Цельсъ передаетъ еще въ одномъ своемъ возражения частный случай, которому основание могъ позаимствовать только изъ Евангелія отъ Марка, именно утверждая, будто воскресшаго Спасителя видѣла лишь одна жена испуганная и изступленная (πарокотрос) (\*\*): такую мысль возражатель могъ основывать развѣ только на мѣстѣ у Евангелиста Марка (16, 5 и 8), не встр'вчающемся ни у кого изъ прочихъ Евангелистовъ, --- мѣстѣ, гдѣ повѣствуется, что жены, пришедшія на гробъ Спасителя, узръвши во гробѣ Ангела, ужасощася (¿ξεθαμβήθησαν) и изшедше бъжаща оть гроба, одержаще же ихъ трепеть и ужасъ (троцьос най ёнотасис). Зналъ Цельсъ — 3) Евангелие отъ Луки: ибо въ одномъ мъстъ жалуется на гордость Христіанскихъ генеалогистовъ (тоис усисадоупоантас), которые возводятъ родословіе Інсуса даже до перваго человѣка-Адама (\*\*\*), — частность, принадлежащая исключительно одному Евангелисту Лукѣ (3, 25-38); зналь и-4) Евангеліе оть Іланна: ибо указываеть (\*\*\*) на ученіе Христіанское о Словѣ, которое есть Сынъ Божій ; на то, что изъ прободеннаго ребра распятаго Спасителя истекла кровь и вода; называетъ Его свю-

(400) Тамъ же lib. VI, n. 16; VII, n. 18, 58, 61; VIII, n. 7 и 8; 1, n. 65; 11, n. 9, 12, 18, 20, 24, 37, 48, 49, 53, 55 и 72.

(\*\*\*) - lib. II, n. 55 H 59.

(404) — lib. II, n. 32.

Δ.

(<sup>409</sup>) — lib. II, n. 31 и 36; lib. I, n. 67, сн. Іоан. 1, 1; 19, 34; 2, 18; lib. I, n. 50; lib. II, n. 13 и 49, сн. Іоан. 3, 31; 8, 23. *томъ*, жиеетомъ и под., все частности, какія находимъ только у Евангелиста Іоанна.

О еретикахъ Валентиніанахъ св. Ириней замѣтиль вообще, что они предпочитали Евангеліе отъ Іоанна прочимъ Евангеліямъ (которыя, слёд., они также допускали), и отрывки, приведенные Иринеемъ изъ сочиненій Валентиніанъ, совершенно подтверждають это заключение ("). Дайнъ изъ нервыхъ учениковъ Валентина, Гераклеонъ-а) составилъ комментарій на Евангеліе отъ Іоанна, изъ котораго (комментарія) многія мъста сохранилъ Оригенъ; б) написалъ также комментарій на Евангеліе отъ Луки, какъ можно гадать на основании одного большаго отрывка, приводимаго изъ этого комментарія Климентомъ Александрійскимъ; в) нацонецъ, въ своемъ комментарів на Іоанна двукратно приводитъ слова Евангелиста Матеея, съ прибавленіемъ: по Еваниелію (""). (Другой, не менье славный, ученикъ Валентина, Өеодотъ допускалъ всѣ четыре Евангелія. Въ извлеченіи изъ сочиненій его, которое сдѣлано однимъ, преданнъйшимъ ему, ученикомъ, и сохранилось въ концѣ твореній Климента Александрійскаго, — а) приводятся, съ совершенною точностію, многія слова Спасителя, какъ они изложены у Евангелистовъ Матеея, Лукв и Іоанна; б) повествуется о пребывании Спасителя въ пустыни съ тёми подробностями, какія находятся только у Евангелиста Марка; в) и три раза встричается выражение: сказаль Апостоль, предъ текстами, приводимыми изъ Евангелій отъ Матеея, Луки и Іоанпа ("). Третій, извѣстнъйшій ученикъ Валентина, Птоломей въ письмъ

("") Irin. advers. hæres. lib. I, præf. c. 1, 3, 8; lib. 111, c. 11.

(\*\*\*) Clemen. Alexandr. Strom. c. 9. Bx scriptis prophetarum

Eclogæ c. 25. Grabe-Spicileg. Patrum tom. 11, p. 83-117. Neander-Entwicklung der vornehm. gnost. System., s. 156. Berlin. 1818.

(413) Cm. DOAD. B' Einleitung in die Schiftens des N. T. von Hug. th. 1, s. 63. Aufl. 2. своемъ къ Флорѣ, сохраненномъ Епифаніемъ ("<sup>3</sup>), повторяетъ многія мѣста изъ Евангелія Матеея и одно изъ Евангелія Іоанна съ прибавленіемъ : сказаль Апосмоль. Четвертый ученикъ Валентина, Маркъ, по свидѣтельству св. Иринея, прилагалъ къ своему ученію объ зонахъ многія мѣста изъ Евангелій Матеея, Луки и одно изъ Евангелія отъ Марка ("").

Взявши въ совокупности, доселѣ приведенныя нами, свидѣтельства, мы должны заключить, что всѣ наши четыре Евангелія существовали и составляли уже опредѣленный канонъ не только въ послѣдней половинѣ втораго вѣка, но и въ первой: ибо, безспорно, книга, изъ которой приводятся мѣста въ какихъ-либо сочиненіяхъ, должна быть написана прежде этихъ сочиненій, и для того, чтобы Евангелія могли распространиться во всѣхъ Христіанскихъ церквахъ, находивпихся въ Азіи, Европѣ и Африкѣ, могли быть единодушно приняты всѣми Христіанами, и содѣлаться извѣстными самимъ язычникамъ, для всего этого требовалось довольно времени.

Но есть, кромѣ того, и прямые достовѣрнѣйшіе свидѣтели, которые ясно подтверждаютъ, уго четвероевангеліе, точно, существовало въ первой половинъ втораго въка, Таковы —

1) Изъчисла церковныхъписателей того времени: св. мученикъ Іустинъ, св. Поликарпъ и Папій.

Первый—а) въ одной изъ апологій своихъ говоритъ о памятныхъ книгахъ Апостоловъ (апорупроубората то́о апостоловъ), которыя читаны были Христіанами въ священныхъ собраніяхъ и обыкновенно назывались Евангеліями: а что св. Іустинъ разумѣлъ собственно наши Евангелія, за это ручается тутъже приведенное имъ изъ помянутыхъ книгъ мѣсто объ установлени Евхаристіи въ такихъ выраженіяхъ, какія находимъ у

(413) Epiph. hæres XXXIII.

7

(414) Irin. advers. hæres. lib. I, c. 18.

св. Матеея, Марка и Лукн (""); б) во всѣхъ своихъ сочиненіяхъ, предполагаетъ Евангельскую исторію за несомнѣнную, стараясь, на-примѣръ, въ разговорѣ своемъ съ Трифономъ- іудеяниномъ доказать совершенное согласіе вѣтхозавѣтныхъ пророчествъ съ событіями жизни Христовой въ томъ видѣ, какъ именно они изображены у нашихъ Евангелистовъ; в) наконецъ, въ разныхъ мѣстахъ своихъ сочиненій почти слово въ сдово приводитъ многочисленные тексты изъ всѣхъ нашихъ четырехъ Евангелій (""). Обстоятель-

(<sup>413</sup>) Οί γάρ ἀπόστολοι ἐν τõις γενομένοις ὑπ` ἀυτῶν ἀπομνημονέυμασιν, ἄ καλξιται ἐυαγγελια, ὅυτως παρέδωκαν ἐντετάλθαι ἀυτõις τὸν Ἱησὸυν, λαβόντα ἄρτον, ἐυχαριστήσαντα ἐιπξιν: τουτο ποιξιτε ἐις τὴν ἀνάμνησίν μου. καὶ τὸ ποτήριον ὑμόιως λαβόντα καὶ ἐυχαριστήσαντα ἐιπεῖν: τουτο ἐστι ἅιμά μου, καὶ μόνοις ἀυτοῖς μεταδοῦναι. Justin. apolog. 1, n. 66.

(416) Довольно указать и ткоторыя м'вста: на примъръ, въ первой своей апологіи, подъ п. 15, опъ указываетъ на тексть изъ 5 гл. Евангелиста Матеея о соблазить, также изъ 19 гл. Евангелиста Матеея, 10 гл. Ев. Марка в 16 гл. Ев. Луки о прелюбодъйствъ человъка, который женится пущеницею; подъ в. 16 указываетъ на тексть изъ 9 гл. Ев. Матеся о томъ, что І. Христосъ пришелъ призвати не праведники, но гръшники, и изъ 5 гл. Ев. Луки — о любви ко всъмъ, о стяжании сокровищь на небеси и проч.; подъ n. 17-изъ 19 гл. Ев. Матеея, изъ 10 гл. Ев. Марка и 18 гл. Ев. Луки — о томъ, что никтоже благь, токмо единь Богь; подъ п. 18 изъ 22 гл. Ев. Матося слова Спасителя: воздадите Кесареви Кесареви. и Божія Болови. А въ разговоръ съ Трифономъ, на-прим., на стр. 316, онъ приводитъ слова Іоанна Крестителя: илемь азъ Христось, но глась вопіющаго, находящіяся у одного только Ев. Іоанна (1, 20); ва стр. 342 употребляетъ выражение: воду живу, встръчающееся только у тогоже Евангелиста въ разговоръ Христа съ Самарянкою (гл. 4, 10) и проч. Не должно соблазняться тёмъ, что св. мученякъ не слово въ слово приводить тексты изъ четырехъ нашихъ Евангелій, и иногда даже одно и тоже изр'вченіе Спасителя въ разныхъ своихъ писаніяхъ приводить также не слово въ слово. Это, конечно, потому, что св. отецъ составляя свои сочиневія въ разныхъ мъстахъ, во время путешествій, при чемъ не могъ всегда имъть съ собою Евангелія, приводилъ тексты по своей памяти, а не непосредственно изъ книгъ священныхъ, и обращалъ при этомъ вниваніе только на то, чтобы выдержать Евангельскую мысль, ве заботясь о точныхъ словахъ: такъ бываетъ очень часто и между

ства жизни св. Іустина весьма много возвышають важность его свидательства. Родившиев-въ начала втораго въка (въ 103 г.) въ Палестинъ (онъ, безъ сомнънія, могъ знать многія изъ тёхъ лицъ, кон жили вибсть съ св. Сумеономъ, ученикомъ и близкимъ родственникомъ самаго Спасителя, бывшимъ вторымъ епископомъ въ јерусалимѣ, и потерпѣвшимъ мученическую смерть въ 107 году; могъ также знать учениковъ св. Евангелиста Іоанна, скончавшагося около 100 года нашей эры, и обращаться какъ съ тёми, такъ и съ другими. Кромѣ сего, онъдпредпринималъ путешествіе въ Римъ, гдѣ и написалъ вторую свою апологію, пребывалъ долгое время въ Александріи, проходилъ малую Азію, и въ Ефест сочинилъ свой разговоръ съ Трифономъ. Значитъ, посѣтилъ всѣ, знаменитѣйшія въ то время, Христіанскія церкви, Іерусалимскую, 🥆 Александрійскую, Ефесскую и Римскую и самъ непосредственно могъ узнать, какія въ нихъ употреблялись Евангелія.

Св. Поликарпъ мужъ Апостольскій, ученикъ св. Іоанна Богослова и епископъ Смирнскій, въ посланіи своемъ къ Филипписеямъ, написанномъ около 107 года (л. 2 и п. 7), приводитъ мѣста изъ Евангелій отъ Матеея (5, 3 и 10; 6, 13; 26, 41), отъ Марка (14, 38) отъ Луки (6, 37 и 38),—и если не приводитъ ни одного мѣста изъ Евангелія отъ Іоанна, за то приводитъ (п. 7) слова изъ перваго посланія сего Апостола (4, 3); а всѣми принято за несомнѣнное, что это посланіе не могло имѣть другаго писателя, какъ только того, кто написалъ и Евангеліе отъ Іоанна. Должноздѣсь припомнить, что, кромѣ посланія, отъ св. Поли-

нами при сочинени процовъдей и под., наи отъ поспъшности, или за неямъніемъ подъ рукою библіи. И отсюда отнюдь не слъдуетъ, будто св. отецъ приводилъ эти мъста не изъ княгъ Евангельскихъ, и будто-бы овъ въ то время еще не существовали: ибо точно такимъ же образомъ онъ приводитъ многія мъста и изъ княгъ В. З., которыя несомнънно тогда существовали. 421

карпа дошло до насъ пять отрывковъ въ Латинскомъ переводѣ шестаго вѣка, которые лучшими критиками признаются за подлинные : въ третьемъ изъ сихъ отрывковъ св. отецъ даетъ намъ самое разительное свидѣтельство, что въ его уже время извѣстны были всѣ наши Евангелія съ именами самихъ Евангелистовъ, и притомъ ни больше, ни меньше, какъ четыре (417).

Современникъ св. Поликарпа, Папій, епископъ Fiepanoлитскій (который самъ расказываетъ о себѣ слѣдующее: «когда я встрѣчалъ кого-либо изъ древинхъ, жившаго съ Апостолами, я съ заботливостію старался распросить, чему они учили; (что говорили Андрей, Петръ, Филипиъ, Оома, Іаковъ, Іоаннъ, Матоей, или какой-либо другой ученикъ Господень; что говорили священники Аристіонъ и Іоаннъ, бывшіе также въ числѣ учениковъ Господа»), —) этотъ самый Папій въ томъже своемъ сочинении, по свидѣтельству Евсевія, ясно передалъ отъ древнихъ и особенно отъ учителя своего священника Іоанна сказаніе, что

(\*17) Вотъ слова отрывка: Rationabiliter Evangelistæ principiis diversis utuntur, quamvis una eademque evangelizandi eorum probetur intentio. Mathaeus, ut Hebræis scribens, genealogiæ Christi ordinem texuit, ut ostenderet, ab ea Christum discendisse progenie, de qua eum nasciturum universi prophetæ cecinerant. Johannes autem ad Ephesum constitutus, qui legem tanquam ex gentibus ignorabant. a causa nostræ redemptionis Evangelij sumpsit exordium: quæ causa ex eo apparet, quod Filium suum Deus pro nostra salute voluit incarnari. Lucas vero a Zachariæ sacerdotio incipit, ut ejus filii miraculo nativitatis, et tanti prædicatoris officio, divinitatem Christi gentibus declararet. Unde et Marcus antiqua prophetici mysterii competentia adventus Christi declarat: ut non nova, sed antiquius prolata ejus prædicatio probaretur. Aut per hoc Evangelistis curæ fuit, eo uti procemio, quod unusquisque judicabat auditoribus expetere. Nihil ergo contrarium reperitur, ubi licet diversis scriptis, ad eandem tamen patriam pervenitur. Vid. Gott. Lumperi Histor. Theologico-Critic. de vita, scriptis atque doctrina S. Patrum.... trium primorum szeulorum, edit. Augustæ Vindelicorum 1783, p. 347-352; также S. Clementis Rom., S. Ignatii, S. Polycarpi... que supersunt, ed. a Guielm. Jacobson, Oxonii 1838, tom, 11. p. 492-495.

27

одно Евангеліе написалъ Матеей на Еврейскомъ языкѣ, другое Маркъ, спутникъ Апостола Петра, и приводитъ тексты изъ перваго посланія Іоаннова,—чѣмъ, подобне св. Поликарпу, даетъ свидѣтельство и объ Евангеліи отъ Іоанна (\*\*\*).

Nº 21

2) Но если, по случаю потери многихъ Христіавскихъ сочиненій первой половины втораго вѣка (напримѣръ, нѣкоторыхъ сочиненій св. Іустина и Цапія), мало дошло до насъ отъ того времени свидѣтельствъ самой Церкви о нашемъ четвероевангеліи: за то совершенио ясныя свидѣтельства о немъ сохранились отъ враговъ Церкви, еретиковъ, и слѣд. свидѣтельства тѣмъ болѣе важныя.

Таціанъ, бывшій ученнкомъ св. Іустина, и потомъ сяблавшійся главою секты Энкратитовъ или Северіанъ, а) до уклонения своего отъ православия, написалъ илину протимев язычникова, въ которой приводитъ два точныя мъста изъ Евангелія отъ Іоанна (41); б) а но уклонения-составиль свое четверосваниелие (биа-тевчарыи), въ которомъ, снося тексты изъ всёхъ нашихъ чемырежь Евангелій, старался расположнть эти тексты такъ, чтобы вышла послѣдовательная исторія Іисуса Христа, и не дълалъ къ нимъ отъ себя никакихъ прибавленій, а только злонамъренно опустилъ все, противное своимъ заблужденіямъ, и въ особенности относящееся къ родословію Спасителя и происхожденію Его отъ Давида. (За подлинность этого сочиненія Таціанова — а) ручаются Евсевій, Епифаній и Өеодоритъ: свидътельство послёдняго тёмъ достопримъчательнее. что онъ, содълавшись Сирскимъ епископомъ, самъ нашелъ въ своей епархіи болѣе двухъ сотъ экземпляровъ этой книги, которою пользовались не только

(410) Euseb. Hist. Eccles. lib. III, cap. 39.

(\*\*\*) Muchho Cl'Edytomia: 1) ees Trans Sunsa, u Sesu Hero unumesse Sucons, esse Sucons, H 2) maa ero (Cr'Eta) ne essants (Orat. ad Græcos n. 19 et n. 13).

послёдователи Таціана, во, по хитрости сретиковъ, даже нёвоторые изъ православныхъ ; и слёд. самъ могъ видеть и сообразять, точно ли изъ нанихъ четырехъ Евангелій навлечено еретическое четвероевангеліе. какъ онъ расказываетъ ; въ противномъ случать, конечно, не сталъ бы утверждать сей мысли предъ современниками (\*\*\*); б) ручается еще одинъ древній Сирскій писатель, говорящій следующее: «Таціанъ. ученикъ Іустина мученика и философа, составилъ одно Евангелие наз четырехъ, и назвалъ его - Διά-τισσάρων: иервыя слова этого сочинения суть : съ началь бъ Слово» (\*\*\*); в) наконецъ, ручается и то, что нослёдователи Таціана, действительно, допускали наши Евангелія, равно какъ Мочсеевъ законъ и книги Пророковъ. отвергая только Дбянія Апостольскія в посланія св. Апостола Павла (499).) Какого жъ еще можно требовать доказательства, что уз нервой половний втораго вёка существовали, и въ опредъленномъ канонъ, всъ наши четыре Евангелія, если ученикъ св. Іустина несоинению пользовался ими. /какъ сочинениями Апостольскими ?... Столь важную для Христіанина истину ученикъ, безъ сомивнія, не принялъ бы, когда бы не принималь се учитель; а потому, если не совствиъ кажутся рёнительными свидётельства о четвероевангеліи. взвлекаемыя изъ немногихъ сохранивникся сочиненій самаго св. Іустина (тогда-какъ въ погибшихъ, можетъ быть, были самыя точныя и совершеннъйшія): то недостаточная ли порука за него — голосъ ученика?...)

О томъ, какъ смотрѣлъ на наши четыре Евангелія Маркіонъ, другой знаменитый въ то время ересеначальникъ, довольно извѣстно изъ опроверженій на

(<sup>420</sup>) Euseb. Hist. Eccles. lib. IV, cap. 19. Chronic. Paschal. ad Olympiad. 238. Epiph. Hæres. XLVI. Theodor. lib. I hæret. fabul. cap. 20.

(4st) Biblioth. Orient. Assemant tom. 1, pag. 568.

(499) Evseb. Histor. Eccles. lib. IV, cap. 29.

него св. Иринея в Тертуллана. Первый говорить, что Маркіонъ, принимая съ уваженіемъ одно Евангеліе отъ Луки, поносных три прочія отнюдь не потому, чтобы не признаваль ихъ подливными , т. с. произнедшими отъ Апостоловъ' и ихъ учениковъ, а только потому, будто Апостолы, не понявши ученія Христова, примъщали къ нему въ этикъ Евангеліяхъ многое изъ ветхозавътнаго ученія Іудейскаго (котораго Марніонъ былъ врагъ), торда-какъ Евангелистъ Лука (у котораго Маркіонъ дужалъ находить подтвержденіе свонить выслямъ), писавшій подъ непосредственнымъ надзоромъ св. Ап. Павла, избъжаль этого (\*\*\*). Послёдній (Тертулліанъ) напоминаеть Маркіону, что нокогда въровалъ и онъ сказанию Евангелиста Матеся о ясляхъ Спасителя, о поклонения Ему настырей и волхвовъ, какъ самъ сознался въ одномъ своемъ письми (\*\*\*); упрекаеть еретика за то, что онъ отвергъ Еваниелія, видимо осуждающія его, и повредних даже принимаемое имъ, тогда-какъ одно Іоанново Евангеліе могло бы ниспровергнуть его лжеучение (424); / наконецъ, желая доказать противнику, что Евангеліе, принимаемое Церковно, истинно и неповреждено, напротивъ не истинно и повреждено его - Маркіоново евангеліе, знаменитый учитель указываеть на то, что первое древнѣе послѣдняго, было принимаемо до навѣстиато

(423) Et super baec id, quod est secundum Lucam, evangelium circumcidens, et omnia, quae sunt de generatione Domini conscripta auferens, et de doctrina sermonem Domini multa auferens..., semetipsum veraciorem, quam sunt hi, qui Evangelium tradiderunt, Apostoli, suasit discipulis suis, non Evangelium. sed particulam Evangelii tradens eis... Apostolos enim admiscuisse ea, quae sunt legalia, Salvatoris verbis... Irin. contra haeres. lib. I, cap. 27; lib. III, cap. 2.

(\*\*\*) Qui (Christianus) cum fuisses. exscidisti rescidendo quod retro credidisti, sicut et ipse confiteris in quadam epistola, et tui non negant, et nostri probant. Tertul. de carne Christi cap. 2.

(<sup>435</sup>) Si scripturas opinioni tuae resistentes, non de industria alias rejicisses, alias corrupisses, confudisset te in bac specie Johannis Evangelium. ibid. cap. 3.

временн самымъ Markiohomь, ведеть свое начало непрерывно отъ самихъ Апостоловъ во всёхъ церквахъ Аностольскихъ и прочихъ (\*\*\*). Нельзя не замътить, что еслибы Маркіонъ не вврилъ происхождению оть Аностоловь отвергаемыхъ имъ Евангелій, ужеонъ не воспользовался этимъ благовиднайли бы шимъ средствомъ для оправданія себя? И Тертулліанъ, разскотр'явний по порядку всё Маркіоновы оправления, ужели бы опустиль одно это, и не постарался дать поднаго отвёта на вопросъ столь важный? Съ другой стороны, еслибы наме четвероевангеліе не было, дийствительно, единодушно принимаеме всею Церковію во дни Маркіона: какъ осмѣльлся бы Тертулланъ противодолагать ему въ семъ случат сви-Автельства Кериноянъ, Гелатовъ, Ефессянъ, Филипинселнъ, Солунянъ, Римлянъ и Азійскихъ церквей, осномниыхъ св. Іоанномъ? Еслибы также не было извѣстно въ то время, что наши Евангелія сохраняются въ нерквахъ Апостольскихъ, точно, со временъ самихъ св. Апостоловъ: могъ ли бы и это противоположить ученому еретику славныйшій ученый мужъ Хриgtiaucriä?)

Точно также и казательно третьяго, современнаго Маркіону, ересеначальника-Валентина, появившагося съ своимъ лжеученіемъ около 134 года, св. Ириней, Тертулліанъ и Епифаній свидътельствуютъ, что еретикъ сей только искажалъ смыслъ нашихъ Евангелій; а отнюдь не отвергалъ ихъ (<sup>30</sup>).

(\*\*\*\*) Ego meum dico verum, Marcion suam; ego Marcionis adfirmo adulteratum, Marcion meum. Quis inter nos determinabit, nisi temporis ratio, el praescribens auctoritatem, quod antiquius reperietur, et el praeiudicans vitiationem, quod posterius revincetur.... = uper. Tertul. adversus Marcion. lib. IV, cap. 4 et 5.

(437) Irin. adver. haeres. lib. I, cap. 25. Tertul. de praescri baeret. cap. 38. Epiph. baeres. XXVII, cap. 5. Teptyllians, na-npumSps, rosopurs: Si Valentinus integro instrumento uti videtur, non callidiore ingénio, quam Marcion, manus intulit. veritati. Marcion

Еще достопримичательные здысь древнія нивыстія о Василидѣ и Карпократь, такихъ ересеначальникахъ, которые жили весьма близко ко временамъ самихъ Апостоловъ. Опровергавшие заблуждения Карпократа, учители Церкви нигдъ не упрекають его въ томъ, чтобы онъ отвергалъ подлинность нашихъ Евангелій, напротивъ, утверждаютъ, что послѣдователи сего еретика старались основывать и собственныя мнѣнія на текстахъ Евангельскихъ (428). А Василидъ, по словамъ современника его Агриппы Кастора, написавшаго на него опроверженія (429), составилъ даже до двадцати четырехъ книгъ на Евангеліе (то видуублюч). (Это выраженіе, употребленное Агриппою и потомъ Евсевіемъ безъ всякаго нарочитаго замѣчанія, конечно, означаеть у нихъ тоже, что означало оно вообще и всегда между Христіанами, т. е. все четвероевангеліе, принимаемое Церковію. Иначе, еслибы рѣчь была объ Евангеліи какомъ-либо подложномъ, или испорченномъ еретиками, Агриппа и Евсевій не употребили бы, противъ всеобщаго обыкновенія, священнаго выраженія Церкви то состучело», безъ приличной оговорки.) Умалчиваемъ уже о томъ, что Климентъ Александрійскій, Оригенъ и Епифаній, писавшіе противъ послѣдователей Василида, нигдъ не укоряютъ ихъ за отвержение подлинности нашихъ Евангелій.

Наконецъ, есть достаточныя основанія утверждать, что и ез переонз съдъ извёстны были наши Евангеція, каждое со времени своего происхожденія, изключая

exerte et palam machaera, non stylo usus est: quoniam ad materiam suam caedem scripturarum confecit. Valentinus autem pepercit: quoniam non ad materiam scripturas, sed materiam ad scripturas excogitavit; et tamen plus abstalit, et plus adjecit, auferens proprietates singulorum quoque verborum, et schicens dispositiones non comparentium rerum.

(\*\*\*) Irin. adver. haeres: lib. I, cap. 25; Epiph. haeres. XXVII, cap. 3.

(\*\*\*) Apud. Euseb. Histor. Eccles. lib. IV, cap. 7.

Ввангеліе отъ Іоанна, явившееся къ концу этого въка (около 98 года).

(Такая мысль вытекаеть уже изъ предыдущаго.)
 Быть не можетъ, чтобы инсатели первой половины, даже первой четверти втораго въка, благопріятствовавшіе и неблагопріятствовавщіе Церкви, согласились витесть и безъ всякой причины признавать какія-то сочиненія за произведенія самихъ Апостоловъ, еслибы не пріяли о семъ завъщанія етъ своихъ учителей, своихъ отцевъ и предковъ.....(Тъмъ болтве невъроятно, чтобы эти сочиненія, о которыхъ дотолѣ никто ничего не слышалъ, вдругъ приняты были всею Церковію, находившеюся уже тогда въ разныхъ странахъ міра, и содѣлались правиломъ всеобщаго вѣрованія Христіаиъ. Нѣтъ,) если въ началѣ втораго вѣка съ такимъ уваженіемъ смотрѣли на наши Евангелія, то уваженіе это, безъ сомиѣнія, перешло изъ вѣка перваго.

Отъ мужей Апостольскихъ перваго вѣка сохранилось лишь нѣсколько, и то краткихъ, посланій; къ счастію, и въ этихъ немногихъ, но драгоцѣннѣйшихъ памятникахъ, находится немало свидѣтельствъ о нашемъ четвероевангеліи.

Св. Игнатій Богоносецъ, епископъ Антіохійскій (скенч. въ 107 году), лючно знавшій многихъ Апостоловъ, и большую часть жизни проведшій при св. Іоаннѣ Богословѣ, — а) упоминаетъ о раздѣленіи св. Писанія на Есанзеліе (которое, значитъ, существовало), Апостоловъ и Пророковъ (\*\*\*); б) (убѣждаетъ держаться ученія Христова тѣхъ вѣрующихъ, которые говорили : «если не найду въ архивахъ, то не повѣрю

(\*\*) Проσφυγών, говорить онь о себь, тѿ ἐυαγγελίω ώς σαρχί Ίησου, χαί τοῖς Άποστολοις ώς πρεσβυτερίω ἐχχλησίας, и непосредственно продолжаеть, обращавсь къ върующинь: хαί τους профήтаς δε αγαπώμεν δια το χαί αυτους εις το ευαγγελιον хатпууελπέναι.... Epist. ad Philadelph. cap. 5. Евангелію» (\*\*1); в)) выражаетъ мысль, что Евангеліе содержитъ въ себѣ исторію о пришествіи, страданіи и воскресеніи Спасителя (\*\*\*); г) и, наконецъ, приводитъ мѣста изъ Евангелій отъ Матеея и отъ Луки (\*\*\*), хотя не упоминаетъ, откуда ихъ заимствуетъ.

Въ посланін св. Варнавы, написанномъ около 76 года, находятся два точныя мъста изъ Евангелія отъ Матеея, а именно: не пріидохь призвати праседании, но гръшлики на покаяніе (\*\*\*) (Epist. cap. 5-Mat. 9, 13); мнози суть гвани, мало же избранныхъ (ibid. c. 4-Mat. 22, 14), и-одно мъсто изъ Евангелія отъ Луки: всякому просящему у тебе, дай (\*\*\*) (ibid. c. 19 – Лук. 6, 30). Но всего замъчательнѣе то, что приводя слова: мнози суть звани..., мужъ Апостольскій присовокупилъ: какъ нанисано (\*\*\*), и такимъ обравомъ засвидътельствовалъ,

(\*\*\*) Παρακαλώ δε ύμας μηδεν κατ' έριθειαν πρασσειν, αλλά κατά χριστομαθίαν. ἐπεὶ ἡκουσά τινων λεγόντων, ὅτι ἕαν μή ἐν τοῖς ἀρχάιοις ἐυρω, ἐν τῶ ἐυαγγελίω ἐυ πιστέυω, καὶ λέγοντός μου ἀυτοῖς, ὅτι γέγραπται, ἀπεκρίθησάν μοι ὅτι πρόκειται. Ταμъ жө cap. 8.

(\*\*\*) Έξάιρετον δε τι ἕχει το ευαγγελιου, την παρουσίαν του Κυρίου ύμῶν Ίησου Χριστου, το πάβος αυτου και την ανάστασιν. Οι γάρ αγαπητοί προφήται κατήγγειλαν εις αυτην; το δε ευαγγελιον απάρτισμα εστιν αφβαρσίας. Ταυτο πε cap. 9.

(\*\*\*) На-прим., въ одномъ мъстъ говоритъ, что Христосъ арестился отъ Іоанна, дабы исполнить еслиу праеду (Epist. ad Smyru. п. 14-Мат. 3); въ другомъ напоминаетъ слова Спасителя, что дремо отв плода сеоего познавается (Epist. ad Ephes. п. 13 Лук. 6, 44. Мат. гл. 12); въ третьемъ повторяетъ совътъ Спасителя: будите мудри яко амія, и цъли яко голуби (Epist. ad Polyc. п. 3. Мат. 10, 16 н пр.).

(\*\*\*) Ότε δὲ τὸυς ᾿Αποστόλους, τὸυς μελλοντας κηρύσσειν τὸ ἐυαγγελιον ἀυτὸυ ἐξελέξατο, ὅντας ὑπὲρ πάσαν ἀμαρτίαν ἀνομωτερους, ἶνα δείξη, ὅτι ὀυκ ἡλϿε καλέσαι δικάιους, ἀλλά ἀμαρτωλοὺς ἐις μετάνιαν. Epist. cap. 5.

(422) Пачті анточні се бібоч. ibid c. 19.

(<sup>434</sup>) Attendamus ergo, ne forte, sicut scriptum est: multi vocati, parui electi, inveniamur. Ibid. cap. 4. Приводимъ слова по древнему переводу, потому что первыя 4 главы сего посланія въ подлинникъ не дошли до насъ. Надобно припомнить, что св. Варнава что онъ зациствоваль эти слова не изъ накого-шибудь устнаго преданія, а изъ висьменнаго опососовить с

Наконецъ, св. Климентъ Римскій, жившій и обращавшійся со многими Апостолами, особенно съ Петромъ и Павломъ, — а) въ первомъ своемъ посланіи къ Коривоянамъ приводитъ, хоть и не буквально, многія изреченія Спасителя, находящіяся въ трехъ первыхъ наимкъ Евангеліяхъ, и приводя, приглашаетъ Христіанъ только осномимы эти изреченія, — чёмъ, очевидно, преднолагается , что они, а слёдовательно и Евангелія, были уже извёстны вёрующимъ (<sup>437</sup>); б) во второмъ же своемъ посланіи къ Кориноянамъ, кромё того, что приводитъ мёста изъ Евангелій отъ Матоея и отъ Луки (<sup>440</sup>), въ одномъ случаё употребляетъ при этомъ выраженіе: восоримъ Писаміе (<sup>450</sup>), а въ другомъ: зосоримъ Господь со Еодмеліи (<sup>460</sup>), хотя и не вездё буква въ букву предлагаетъ самьне тексты.

(Справедливость требуетъ замѣтить-1) что многія

быль родомь Іудей, а Іуден употребляля выраженіе: какъ напасано-только по отношенію къ однимъ священнымъ книгамъ Писанія.

(\*\*\*) Ηα-πρημέρι: Μάλιστα μεμνημένοι τῶν λόγων του Κυρίου Ίπσου, δυς ελάλησε διδάσκων επιείκειαν και μακροθυμίαν. δυτως γαρ έιπεν: 'ελεειτε, ίνα 'ελεηθητε, 'αφίετε, ίνα 'απεθη ύμιν.... φ μέτρφ μετρειτε, 'εν αυτφ μετρηθήσεται ύμιν. Epist. 1. cap. 13.... **Δγκ. 6, 36-38.** Μιπ: μνήσθητε τῶν λόγων 'Ιησου του Κυρίου ήμῶν, έιπε γάρ : δυαί τῷ ἀνθρώπῷ ἐκείνῷ, καλὰν ἦν ἀυτῷ, ἐι δυκ ἐγεννήθη..., ή ἐνα τῶν ἐκλεκτῶν μου σκανταλίσαι, κρειττον ἦν ἀυτῷ περιτεθηναι μύλον, και καταποντισθήναι ἐις την θάλασσαν, ἤ ἐνα τῶν μικρῶν μου σκανδαλίσαι. Ibid. cap. 45. ch. Ματ. 26.24, 18, 6. Μαρκ. 9, 42. Αγκ. 17, 2. (\*\*\*) Chec. Βαπρ. Epist. II, cap. 2, 3, 4, 6, 8, 9 cъ Ματ. 9, 21;

(<sup>458</sup>) Снес. вапр. Epist. II, сар. 2, 3, 4, 6, 8, 9 съ Мат. 9, 21; 10, 32; 7, 21 и 23. Лук. 13, 37. Мат. 6, 24; 16, 26. Лук. 16, 12. Мат. 12, 50.

(\*\*\*) Και ετέρα δε γραφή λεγει: 5τι δυκ ήλ9ον καλεσαι δικαιους, αλλά άμαρτολους. Epist. 11, cap. 2.

(\*\*\*) Λέγει γαρ ὁ Κύριος ἐν ἐυαγγελίω: ἐι τὸ μικρὸν ὁυκ ἐτηρήσατε, τὸ μέγα τίς ὑμῖν δώσι; λέγω γαρ ὑμῖν, ὅτι ὁ πιστὸς ἐν ἐλαχίστω, καὶ ἐν πολλῶ πιστος ἐστιν. cap. 8.— Δyκ. 16, 10; Μat. 25, 21. сочинения перваго въка не дошли до насъ (\*\*\*), и между ними нёкоторыя даже изъ сочинений мужей Апостольскихъ, на-примъръ, св. Климента и св. Игнатія Богоносца, какъ показываютъ сохранившіеся изъ нихъ отрывки (\*\*\*): а въ этихъ сочиненіяхъ могля быть подныя и точныя свидътельства о нашихъ св. Евангеліяхь ; 2) что если мужи Апостольскіе въ своихъ; донедникъ до насъ, писаніяхъ, приводя мъста нов Евангелій, большею частію не указывають на саныя Евангелія: то отсюда отнюдь не следуеть, будтобы эти места приводятся изъ какого-либо другаго неточника: ибо-а) такъже точно, по большей части, поступають сін св. отцы и приводя тексты изъ книгъ встачзавътныхъ, которыя безспорно тогда существовали; б) такъ весьма часто поступаемъ и мы, хотя никто не станеть заключать, будто мы приводимъ мъста не нач Писанія; в) въ нѣкоторыхъ случаяхъ, какъ мы видь ли. Апостольские мужи ясно выразили, что они заниствуютъ сдова изъ Писанія, или изъ Евангелія; 3)) осли, наконецъ, эти достоуважаемые мужи повторяють мъста изъ нашихъ Евангелій, по большей части, не слово въ слово: то, безъ сомнения, потому, что она приводный тексты не прямо изъ свящ, рукописей, а на-память, какъ поступалъ во второмъ въкъ св. Іустинъ, поступали и поступаютъ очень нерѣдко, во всѣ времена, многіе Христіанскіе писатели.

(Итакъ, вотъ предъ нами и изъ двухъ первыхъ въковъ Христіанства болъе двадцати свидътелей, подтверждающихъ подлинность нашего четвероевангелія: одинадцать изъ нихъ принадлежатъ къ числу Христіанъ православныхъ, десять къ числу враговъ Церкви.

<sup>(441) (</sup>jott. Lumperi-Hist. Theologico-Critic. de vita, scriptis et doctrina S. Patrum.... trium primorum saeculorum. Aug. Vindelic. 1783. pag. 1-3.

<sup>(443)</sup> Guljelm. Jacobson-S. Clementis, S. Ignatii, S. Polycarpi, quae supersunt, Oxon. 1838, tom.' I, p. 244-253 et tom. H, pag. 454-461.

Изъ числа нервыхъ иять, именно: св. Вариява, св. Климентъ Ринскій, св. Игнатій Богоносецъ, св. Полякариъ и Пацій, какъ непосредственные ученики и мужи Апостольскіе, могли узнать о нодлиниости Евангелий наъ первыхъ усть, отъ самихъ Апостоловъ, и слёд. суть свидётели величайшей важности. Между тыть у нихъ однихъ, если не у каждаго порожь, то въ совокупности, находимъ-1) ясныя мъста изъ всёхъ наннихъ Евангелій : всего болье изъ Евангелія отъ Матеся (\*\*\*), которос, явившись прежде другихъ, усий**до скорбе и распространиться между Христіанами**; нотонъ изъ Евангелія отъ Луки (\*\*\*); далье изъ Евангелія отъ Марка ("), в, наконецъ, изъ Евангелія отъ Ізанна, которое будучи написано уже къ концу перваго вика, и приводится у одного только св. Поликарна, а прочимъ мужамъ Апостольскимъ, жившимъ до сего времени, даже не могло быть извёстнымъ; 2) эстричаеть неридко сказания, что они приводять эти мвста не по устному преданию, сохраняющемуся со времень Спасителя въ Церкви, а вменно взъ Писаній, вля еще прямве, изъ Евангелія (\*\*\*); 3) наконець, встрвчаемъ саныя имена всёхъ четырехъ Ввангелистовъ и ясный нанекъ о числъ Евангелій (40). Остальные шесть Хрнстіянскихъ писателей почти всё суть ученики мужей Апостольскихъ, или, по крайней мъръ, имъли случай близко обращаться съ ними; слёд. могли елышать о подлинности четвероевангелія изъ вторыхъ усть и отнюдь не болёе, какъ изъ третьихъ: значитъ, опять

(443) Именно — до 30 мъстъ. См. въ вышеупомянутомъ взданія Якобсона tom. II, pag. 597: Index S. Scripturarum, toto opere cilataram, и снес. съ этимъ исчисленныя нами мъстя у другихъ мужей Апостольскихъ, конхъ сочиненій вътъ въ Якобсоновомъ изданіи.

(444) До одянадцати мисть. См. тамъ же.

(440) Два ивста: одно у св. Поликарпа; другое у св. Климента.

(446) У св. Клинонта и Варнавы.

(\*\*\*) Папій говорить е Матесь и Мэркв; св. Поликариъ е ... всіхъ Евангелистахъ и Евангеліяхъ. свидѣтели высокой важности. Эти свидѣтели не только уже всё въ совокупности, но даже и каждый порознь, один, на-примёръ, св. Климентъ Александрійскій и св. Іустинъ, приводятъ многочисленныя мёста изъ всёхъ нашихъ Евангелій съ прямымъ указаніемъ на Евангелія, а другіе, каковы св. Ириней и Тертулліанъ, говорятъ, кромѣ того, о четверичномъ числѣ Евангелій и прямо именуютъ ихъ писателей.

Что же касается до свидетельствъ о подлинности четвероевангелія враговъ Церкви: то лучшихъ свидьтельствъ нельзя и ножелать : а) потому уже, что это суть свидетельства враговъ; б) враговъ, неръдко очень ученыхъ (каковъ Цельсъ), жившихъ весьма близко къ началу Христіанства, и слёд. имбвшихъ полную возможность обличить Христіанъ въ подлогѣ Евангелій; есанбы такой подлогъ былъ; в) враговъ, взъ которыхъ большая часть-почти всв еретики-питали уваженіе къ нашимъ Евангеліямъ, къ одному или даже ко всёмъ, хотя и позволяли себе искажать ихъ; г) наконецъ, по точности, полнотъ и опредъленности этихъ свидътельствъ: такъ Цельсъ ясно упоминаетъ о свящ. книгахъ Христіанскихъ, называетъ ихъ Евангеліемъ, и приводить мъста изъ всёхъ четырехъ Евангелистовъ; Гераклеонъ составилъ комментаріи на Евангеліе отъ Іоанна и Луки; Таціанъ — свое четвероевангеліе изъ всъхъ напихъ Евангелистовъ и проч. (\*\*\*).)

#### **§ 117.**

# Внутреннія докавательства.

X. G.

Разсматривая наши Евангелія по содержанію, мы

(448) Главибишія возраженія противъ подлинности Евангелій и опроверженія этихъ возраженій можно читать въ небольшой книгѣ: Certitude des preuves du Christianisme ou refutation de l'examen critique des Apologistes de la religion Chrétienne par Bergier, Paris 1838, chap. 1 et 11.

Digitized by Google

ие только не встрёчаемъ въ нихъ ничего такого, что бы противорёчило ихъ подлинности, напротивъ находимъ полную сообразность: 1) съ свойствами писателей, ноторымъ они принисываются; 2) съ временемъ, когда жили эти писатели, или происходили описываемыя ими событія; и 3) съ мъстностію, гдъ жили первые, или иослёднія происходили.

1) Евангелистовъ нельзя не узнать здёсь съ перваго раза. Греческій языкъ, на которомъ написаны Евангелія (+++), какъ сознаются внимательно разбиравшіе его, не есть языкъ чисто Греческій, но, по значенію многихъ словъ, по цёльімъ выраженіямъ и оборотамъ ръчи , носитъ на себъ ненагладнично печать язына Еврейскаго и свидательствуеть, что писателя Евангелій по происхожденію были Евреи : таковы точно и были св. Евангелисты Матеей, Маркъ, Лука и Ісаниъ. Эта совершенная безънскуственность и простота въ наображение событий, какая замъчается въ Евангеліякъ, эти частыя указанія на свящ. книги Іудеевь, на лица и произшествія изъ ихъ исторія, показывають. что писатели Евангелій вовсе были незнакомы съ свѣтекимъ образованіемъ Грековъ и съ ихъ некуственнымъ историческимъ методомъ, не были богаты мірскими свёдёніями, и знали только одну Еврейскую библію : таковы и были св. Евангелисты. Наконецъ, эта) сстественность и живость, съ какими описываются въ Евангеліяхъ событія, невольно заставляють предполагать, что писатели сами были очевидцами всего онисываемето ими, или, по крайней мбрб, слышали о томъ отъ очевидцевъ : таковы и были св. Евангелисты.

2) ВъЕвангеліяхъ содержится, главнымъ образомъ. исторія земной жизни и дёйствій Господа Інсуса; но, мачертывая эту исторію, Евангелисты очень естествен-

(446) Евангеліе отъ Матеел, хотя написано на Еврейсконъ языкѣ, но сохранилось до насъ только въ Греческонъ переводѣ. но оставили и краткій очеркъ тогдашняго состоянія Іуден, бывшей поприщенъ дёйствій Свасителя. Правда, они касаются сего предмета ненамѣренно, мимоходомъ, и увоминаютъ иногда о самыхъ незначительныхъ частностяхъ; но эти-то частности, съ совершенною точностію подтверждаемыя свидѣтельствами историковъ того времени не-христіанскихъ (<sup>150</sup>), и служатъ разительнѣйшимъ доказательствомъ подлинности Евангелій.

1) Евангелисты оставили намъ краткій очеркъ *религіознаго* состоянія Іудейскаго народа во дни земной жизни Христа-Спасителя.

Они изображаютъ Іудеевъ, съ одной стороны, очень приверженными къ своимъ свящ. книгамъ и ревностными къ исполненію обрядовыхъ законовъ, особенно закона о субботѣ; но въ тоже время говорятъ о нихъ. какъ о людяхъ, рабски привязанныхъ только къ буквѣ Писанія и вовсе небрегшихъ о его духѣ, какъ о народѣ, находившемся почти на крайней степени развращенія нравовъ: и сто́итъ только прочитать со вниманіемъ сочиненіе тогдашняго историка Іудейскаго Іосифа Флавія—о войнь Іудеевъ, чтобы убѣдиться въ поразительной вѣрности этой картины.

Евангелисты упоминають о фариссяхъ и саддукеяхъ, какъ двухъ главнѣйшихъ сектахъ, бывшихъ тогда въ Іудейской церкви; о самарянахъ, къ которымъ постоянно питали Іудеи непримиримую ненависть; но, что особенно замѣчательно, представляютъ намъ І. Христа обращающимся со всѣми этими сектантами самымъ приличнымъ образомъ, вполнѣ соотвѣтствующимъ началамъ и заблужденіямъ каждой секты. Такъ,

(40) Лучшія сочиненія, въ которыхъ собраны и обоэрѣны эти свидѣтельства, суть: 1) Pesron—Histoire Évangélique, confirmée par la Judaïqué et la Romaine, помѣщенная въ XXVII томѣ Cursus completi Sacrae Scripturae... Paris 1343, и 2) Villiam Paley — въ иѣмец. переводѣ подъ заглавіемъ: Uebersicht und Prüfung der Beweise und Zeugnisse für das Christentham, mit einer Vorrede von Nösselt, Leipz. 1792, th. II, cap. 6. когда Онъ беовдуетъ съ сариселии, обличаетъ ихъ въ лицемъріи, въ гордости, въ тщеславіи, съ цакимъ совершили они свои пощенія и подавали свои милостыни, въ излишией привязанности къ отеческимъ преданіямъ, которыя предпочитали они самому заколу и под. Напротивъ, обращая ръчь свою къ саддукеямъ, Онъ говорать совсёмъ другимъ языкомъ : видить въ нихъ людей грубыхъ и преданныхъ плоти, которые, держась буквы Писанія, не постигають его духа, и отвергають воспресение мертвыхъ. Съ самарянами Онъ говорить еще нначе: обличая ихъ въ невеления и раснолѣ, Онъ даетъ имъ знать, что спасеніе должно по-слѣдовать отъ Іуден. Все) это (и) есть самое точное нзображеніе фариссевъ, саддуксевъ и самарянъ BO дни земной жизни Спасителя, по свид'тельству Іосифа Флавія и другихъ современныхъ сказаній.

По сказанію Евангелистовъ, Іудейскій первосвященникъ, который производилъ судъ надъ Христомъ-Спасителенъ, назывался Каїафою, и управлялъ церковію въ то самое время, какъ правителенъ Іуден былъ Пилатъ Понтійскій; а св. Лука повъствуетъ, что въ одно и тоже время два различныя лица, Анна в Каїафа, носили имя первосвященника : еще событія, изъ которыхъ первое и послѣднее подтверждаетъ Іосифъ Флавій (<sup>441</sup>).

Находимъ мы въ Евангеліяхъ краткій очеркъ
 политическаю состоянія Іуден во время Спасителя.

Іуден находились тогда, по описанію Евангелистовъ, подъ игомъ Римлянъ, которымъ весьма тяготились, воздыхая о потерянной свободѣ: это показываетъ уже одинъ вопросъ, лукаво предложенный нѣкоторыми изъ фарисеевъ Спасителю: достоить ли налъ Кесареви дань даяти, или ни (Лук. 20, 22), —вопросъ, который, будучи предложенъ случайно, въ точности

(444) Antiqu. lib. XVIII, cap. II, sect. 2, cap. 5. sect 3. Taxme De bello Judaico lib. II, cap. 20. обозначаетъ время, когда жилъ Христосъ: ибо нѣсколько раньше или позже вопросъ сей не имъ́лъ бы никакого смысла. Въ частности, Евангелисты говорятъ намъ о правителяхъ Јуден, бывшихъ во время Спасителя, объ Иродъ великомъ, преемникъ его Архелатъ и другомъ Иродъ, имъ́вшемъ за собою Иродіаду, жену Филиппа, брата своего; упоминаютъ также о Понтійскомъ Пилатъ, который обладалъ Јудеею въ то самое время, какъ Иродъ былъ четверовластникомъ Галилеи, братъ его Филиппъ четверовластникомъ Итуреи и Трахонитской страны, а Лизаній — Авилиніи (Лук. 3, 1).) Всѣ эти событія и лица, точно въ такомъ видъ существовали и по свидѣтельству Флавія (<sup>469</sup>).

Въ сказаніи Евангелистовъ нерѣдко предполагается, за паста рако что у Іудеевъ въ то время, кромѣ законовъ и обычаевъ отечественныхъ, были въ употреблении нѣкоторые законы и обычаи Римские. На-примъръ:

а) Слова Спасителя: буди увъщавался съ соперникомъ твоимъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предастъ тебе соперникъ судіи, и судія тя предастъ слузъ, и въ темницу оверженъ будеши, — аминь глаголю тебъ : не изыдеши оттуду, дондеже воздаси послъдній кодрантъ (Мат. 5, 25. 26), — эти слова указываютъ на употреблявшійся тогда въ Іуден Римскій законъ, по которому заимодавецъ имѣлъ право схватить своего должника и вести предъ судію, и, если должникъ не успѣвалъ помириться съ соперникомъ своимъ на пути, судія осуждалъ виновнаго на пеню, которую онъ немедленно долженъ былъ заплатить; въ противномъ случаѣ былъ ввергаемъ въ темницу, откуда могъ изыти не прежде, какъ воздавши до послъдияго кодранта (<sup>443</sup>). (На этотъ самый законъ Римскій указываетъ

(439) Antiqu. lib. XVII, cap. 8, sect. 1 et cap. 13, sect. 1; lib. XVIII, cap. 5, sect. 6 et cap. 6, sect 1 et 4.

(488) Heinecoii Antiqu. jur. Rom. illustr. lib. 1V, tit. 4. n. 1; cpas. tit. 6, 14 u 16.

и притча Спасителя о двухъ должникахъ (Мат. 18, 98) въ послъдней своей части (въ ст. 28-30).

б) По словамъ Евангелистовъ, І. Христа били тростию, прежде нежели Онъ былъ распятъ на крестъ. Этотъ жестоній обычай надъ приговоренными къ крестной казни, дъйствительно, употреблялся у Римлянъ, какъ свидътельствуютъ Титъ Ливій и Іоснеъ Флавій (<sup>444</sup>).

в) Спаситель самъ принужденъ былъ нести крестъ, на которомъ Ему надлежало пострадать, пишется въ Евангелии. Плутархъ говоритъ, что этотъ обычай оставался у Римлянъ въ силѣ и въ его время (44).

г) По повелёнію Пилата, говорять Евангелисты, на крестё Спасителя сдёлана была надпись Еврейски, Гречески и Римски: Іисусь Назорянию Парь Іудейскій. Светоній и Діонъ Кассій свидётельствують, что у Римланъ было въ обычаё прибивать вблизи осужденнаго объявленіе о причинё его казни; а Флавій присовокупляеть, что правители Іудейскіе дёлали это объявленіе обыкновенно на разныхъ языкахъ (\*\*\*).

д) Св. Іоаниъ Богословъ повѣствуетъ, что, по просьбѣ Іудеевъ, Пилатъ повелѣлъ пребить голени у разбойниковъ, распятыхъ со Іисусомъ (Іоан. 19, 31—32). Языческій писатель Аврелій Викторъ, восхваляя указъ великаго Константина, управднивній назнь смертиую, упоминаетъ о пребитіи голеней, коему подвергались распятые (<sup>407</sup>).

Изъ повъствованія Евангельскаго мы видимъ, что у Іудеевъ были тогда въ ходу троякаго рода монеты, имевно: Еврейскій сикль, Греческая дидража

(444) Productique omnes, virgisque caesi ac securi percussi.... Tit. Liv. lib. XI, cap. 5. Joseph. de bello Jud. pag. 1247, edit. Huds.

(\*\*\*) Plutarch. de ils, qui sero puniuntur, pag. 554, Paris 1624.

(400) Svet. Domit. cap. 10. Cass. lib. IV. Joseph. de bello Jud. ibidem.

(487) Eo pius, ut etiam vetus veterrimumque supplicium patibulum, el cruribus saffringendis, primus removerit. Aur. Vict. Ces. cap. 42. и Римскій динарій. Это совершенно соотвѣтствуетъ времени земной жизни Спасителя, когда Іудея, незадолго предъ тъмъ находившаяся подъ владычествомъ Грековъ, и принявшая отъ нихъ, вмъстъ съ нъкоторыми законами, монету, носяда уже иго Римлянъ, сообщавшихъ ей также нѣкотерыя свои постановленія и монеты. / А самое употребление всёхъ этихъ монеть между Іудеями, какъ оно представлено въ Евангельскомъ сказании, совершенно соотвътствуетъ происхождению монетъ, или ихъ назначению. Такъ, плата за что-либо. которая выдавалась изъ сокровищницы храма, производилась древнею Іудейскою монетою (Мат. 26, 15); подати, введенныя въ Іуден до владычества надъ нею Римлянъ, были платимы монетою Греческою, на-примбръ, подать поголовная (Мат. 17, 24. сн. Іос. Флав. о войнѣ Іуд. кн. VII, гл. 6); но въ дълахъ общественныхъ, въ выдачѣ жалованья, въ куплѣ и продажѣ, употреблялись одив монеты Римскія (Мат. 10, 29; 20, 2. Марк. 14, 5. Лук. 12, 6. Іоан, 6, 7; 12, 5), которыми платимы были и всё новыя подати, введенныя Вимлянами (Мат. 12, 19. Марк. 12, 15. Лук. 20, 24).)

3) Еще болѣе изумительны нѣкоторыя подробности топографическія, встрѣчающіяся въ Евангеліяхъ, и вполнѣ подтвержавемыя писателями не-христіанскими. Довольно представить изъ этихъ подробностей немногія:

По словамъ Евангелиста Іоанна, Пилатъ, производя судъ надъ Спасителемъ въ преторъ, когда услышалъ вопли Іудеевъ, изведе вонъ Іисуса. и съде на судищи, на мъстъ глаголемъмъ ливостротонъ (Іоан. 19, 9—13), которое, слёдовательно, находилось невдалекѣ отъ претора или жилища Пилатова. И, дъйствительно, Іосифъ Флавій, расказывая о томъ, что Римляне сдёлали нападеніе на храмъ со стороны замка Антонія, упоминаетъ о ливостротонѣ, какъ внёшней принадлежности храма. находившейся подлѣ этого замка (\*\*\*); /а Филонъ въ одномъ мѣстѣ мимоходомъ замѣчаетъ, что преторъ или жилище Римскаго правителя помѣщалось въ палатахъ Ирода, стоявшихъ, какъ извѣстно. въ сосѣдствѣ храма и замка Антонія къ сѣверо-западу (\*\*\*).)

(Города Іерихонъ и Капернаумъ въ Евангелін представляются какъ мѣста, гдѣ производились сборы, пошлинъ и податей (Лук. 19, 1, 2. Мат. 17, 24. Лук. 7, 1). Но исторически извѣстно, что богатѣйшее изъ произведеній Іудеи, бальзамовое дерево, составлявшее самый важный предметъ торговли, расло въ окрестностяхъ Іерихона, и что за это произведеніе взимаема была правительствомъ пошлина; потому и естественно въ Іерихонѣ надлежало быть мытницѣ (\*\*\*). Извѣстно также, что Финикіяне и особенно Арабы, когда привозили свои товары въ Палестину по рѣкѣ Іордану, проходили этою рѣкою прежде всего мимо Капернаума (\*\*); значитъ, и здѣсь естественно надлежало быть мытницѣ для отобранія пошлинъ за право торговли.

Св. Лука (7, 1—11) повѣствуетъ, что Спаситель, вышедши изъ Капернаума Галилейскаго, пришелъ въ городъ Наинъ; потомъ, шествуя неподалеку отъ Іордана, гаѣ крестилъ Іоаннъ (—ст. 18 и 19), достигъ окрестностей Іерусалима. Эту дорогу изъ Галилен во Іерусалимъ обозначаетъ и Флавій, свидѣтельствуя, что когда Галилеяне ходили, по обыкновенію, во св. градъ на дни праздниковъ чрезъ Самарію, имъ надлежало переходить Наинъ, лежавшій на пути (\*\*\*).

(488) De Bell. Jud. lib. II, cap. 6 et 7. pag. 868-869. edit Basil.

(499) Philo de legat. ad Cajum.

(400) Justin. Epitome Trogi lib. XXXV, c. 3. Opes gentis ex lectigalibus opobalsami crevere....

(441) Strabo. lib. XVI, pag. 519. Cassab. 1587.

(\*\*\*) Έθος ňυ τδις Γαλιλάιοις ἐυ τᾶις ἐωρταῖς ἐις την ἰερὰν πόλιν παραγενομένοις δδέυειν διαιτῆς Σαμαρίων χώρας, και καθ δδου αυτδις κώμης τῆς Ναῖς λεγομένης. Antiqu.lib. XX, cap. 6.

Евангелисты упоминають о Самарійскомъ городѣ Сихемѣ или Сихарѣ (Іоан. 4, 5), который во дни Спасителя, лёйствительно, и назывался этимъ именемъ, а спустя и всколько, началъ называться Мавареою или Мамореою, и вскорѣ — Неаполисомъ, какъ видно изъ мелалей. выбитыхъ по разрушения Іерусалима (\*\*\*); упоминаютъ также о Кесаріи Филипповой (Мат. 16, 13. Марк. 8, 27), которая при Спасителѣ и Апостолахъ. точно, носила это имя, но прежде называлась Панеею, а нослѣ на монетахъ и книгахъ Кесаріею Панейскою Кантарина прос Пачёноч (444). Но, - что еще замъчательнѣе, — св. Іоаннъ говоритъ о Филиппѣ, иже бъ отъ Виосанды Галилейской (12, 21) : этотъ городъ во дня ' Іоанновы, подлинно, назывался Виосандою и былъ причисляемъ къ Галилен; но весьма скоро за тъмъ потерялъ свое древнее вмя, и наименованъ сперва Кесаріею, а потомъ Юліадою, (по имени Юлін, дщери Августовой; въ царствование Тиверія опять назывался Кесаріею, по смерти его-снова Юліадою, и не быль уже причисляемъ къ Галилеи (\*\*\*). Можетъ ли точность быть изумительние?...) +

Какъ ни малочисленны представленные нами изъ четвероевангелія примѣры топографической точности, но и они могутъ служить весьма убѣдительнымъ доказательствомъ его подлинности для всякаго безпристрастнаго изслѣдователя. Онъ легко пойметъ всю силу сего доказательства, когда вспомнитъ : а) съ какою быстротою, то отъ дѣятельности людей, то отъ дѣйствій природы, измѣняется поверхность земли: города разрушаются или теряютъ свои древнія имена, пустыни становятся населенными, а мѣста населенныя превращаются въ пустыни, рѣки изсыхаютъ или принимаютъ

(443) Harduin.-Numm. antiqu. popul. et urb. illustr. pag. 340.

(444) Vita Josephi Flav. p. 630, edit. Basil. et de bello Jud. lib. VH, cap. 2.

(\*\*\*) Pellerin-Recueil des médailles tom. 1 et 11.

новое течение, нути сообщения пролагаются по новымъ мыстамъ; б) какъ трудно было въ древнія времена. когда не знали употребленія географическихъ картъ. нисателю, даже не очень далекому по времени отъ описываеныхъ имъ событій, относить эти событія къ тъмъ именно мъстамъ, гдъ они происходили, и съ точностію описывать состояніе самихъ мѣстъ во время этихъ произшествій : лучшіе древніе историки не избѣгли грубыхъ ошибокъ въ семъ отношеніи, повѣствуя о событіяхъ вѣковъ предшествовавшяхъ (\*\*\*); в) особенно же, какъ трудно было соблюсти эту точность поздибитему инсателю при изображени состоянія Палестины во дни І. Христа: сколько переворотовъ религіозныхъ и политическихъ испытала она около того времени! Будучи неоднократно раздбляема между Римскими прокураторами, Иродами и правителями Сиріи, в каждый разъ новымъ, особеннымъ образомъ, --жертва тиранновъ, которые, по одной прихоти, измѣвяли имена ся городовъ, или, въ ярости, превращали ихъ въ груды развалинъ, --- поочередно завоеванная Помпеемъ, утѣсненная Иродомъ, опустошенная Титомъ

(\*\*\*) Въ этомъ, какъ взвъстно, укоряютъ даже Квента Курція и Тита Ливія. Цослёдній, на-пр., забывши различіе временъ и обстоятельствъ, смѣппиваетъ древнюю географію съ новою, и говорять о Санусссв. Пренеств в Арлів, называя ихъ новыме именами. употреблавшимися въ его время, тогда какъ слъдовало бы называть ихъ Синопомъ, Аргосомъ – Гиппіумомъ и Стефавіею. Такимъ же точно образомъ открыть обманъ Филострата, описавшаго жизнь пресловутаго Аполлонія Тіанскаго. Это жизнеописаніе, ув'єряеть Филострать, составиль онь по паматнымь записнаять Даниса, неотлучваго спутника Аполлонія во время его путешествій, между-тімъ на каждомъ почти шагу въ своемъ повъствования противоръчитъ тоглашнему состоянію м'всть, где Аполлоній и Дамись путешествовали. Такъ, онъ приводитъ своего героя въ Вавилонъ, и описываеть сей городь великных и цвётущимъ, между тёмъ какъ въ эту пору Вазвлонъ представлялъ собою только общирную развалену и пустыню, изображаеть также Спарту городомъ вольнымъ въ то время, какъ она находилась подъ нгомъ Римлянъ (Vit. Apollon. Thyan. per Philostrat, Lemm. Sen. lib. 1, c. 18. et lib. IV, c. 2.)

и почти уничтоженная Адріаномъ, который разрушилъ въней до 50 городовъ и до 985 деревень (\*\*\*),-святая земля, казалось, ежедневно мѣняла свой видъ и состояніе. Можно ли же было обманщику, даже спустя одинъ вѣкъ послѣ Евангельскихъ событій, изобразить ихъ съ совершенною топографическою точностію, какая замѣчается въ нашемъ четвероевангеліщ?

# **§ 118.**

в) Косвенныя Јоћазательства.

Еще болёе увидимъ невозможность обмана н подлога четвероевангелія нашего изъ слёдующихъ соображеній:

1) Каждое изъ св. Евангелій, безспорно, имѣло для древнихъ Христіанъ величайшую важность при самомъ появленіи своемъ; слёд. тёмъ болёе каждое должно было обратить на себя всеобщее вниманіе ихъ, и тёмъ невозможнёе было при этомъ укрыться какому-либо обману. Къ лицамъ, подъ именами которыхъ появились Евангелія, Христіане питали также глубочайшее уваженіе, и слёд. имѣли новое побужденіе со всею осмотрительностію изслёдовать, точно ли писанія, приписываемыя этимъ лицамъ, принадлежатъ имъ, и — новый случай открыть подлогъ, еслибы, дёйствительно, былъ онъ.

2) Трудность обмануть цѣлое общество въ столь важномъ для него дѣлѣ гораздо болѣе увеличивается, когда это общество разсѣяно по разнымъ странамъ міра, раздѣленнымъ между собою большими пространствами: ибо въ семъ случаѣ уже не одно, а нѣсколько обществъ надлежитъ ввести въ обманъ. Общество Христіанъ и было таково: еще сами Апостолы распространили его въ Греціи и Италіи, въ Малой Азіи,

(487) Dio Xiphil. in vita Hadrian. pag. 266. H. Steph. in-8, edit. Wechel. p. 974. Египтв и въ другихъ странахъ, основавши притотв въ каждой странѣ по нѣскольку частныхъ церквей. Какъ же возможно было всё эти церкви равно убѣдить, что нѣкоторыя писанія, о коихъ онѣ прежде ничего не слышаля, произошли отъ самихъ богодухиовенныхъ Проповѣдниковъ св. вѣры ? Какъ иогло случиться, что всѣ Христіане различныхъ странъ міра, безъ малѣйшихъ противорѣчій, могли въ одно и тоже время принять за истину обманъ, который открыть было для нихъ такъ легко и такъ важно?...

3) Обманъ сей представляется совершенно невероятнымъ, когда вспомнимъ, что въ недрахъ Христіанства, съ самаго его начала, существовали многія еретическія общества, питавшія непримиримую вражду противъ Церкви, которая, съ своей стороны, подвергала ихъ строгому осуждению. При такихъ оботоятельствахъ предполагаемый подлогъ Евангелій никакъ не могъ утвердиться ни въ Церкви, ни въ какомъ-либо изъ еретическихъ обществъ: ибо одна сторона не преминула бы обличить другую, которая, намёренно ли или по неосмотрительности, впала въ столь грубое заблужденіе. Но о подобныхъ обличеніяхъ ничего не говорить исторія. Тѣмъ болѣе не могъ быть принятъ обманъ сей за истину объими противоположными сторонами: ибо для этого требовалось, чтобы одна изъ нихъ насильно передала другой свое убъждение, или объ добровольно согласились обмануться. Между-тъмъ не подлежить сомнѣнію, что подлинность нашего четвероевангелія единодушно допускали не только православные Христіане, но и всѣ еретическія общества, появлявшіяся въ первенствующей Церкви (\*\*\*).

4) Вовсе, наконецъ, нельзя указать и времени, когда бы могъ произойти подлогъ Евангелій. Если

(405) См. особенно вышеуказанное свидетельство о семъ св. Ирянея—Contra haeres. lib. III, с. XI, п. 7.

скажуть, что это могдо случиться при самихъ Апестолахъ : то, конечно, или безъ ихъ вбдома, или съ ихъ согласія, или противъ ихъ воли и настояній. На всѣ эти предположенія падаютъ сами собою. Если стануть утверждать, что подлогъ сдбланъ по смерти Апостоловь: то или при ихъ непосредственныхъ ученикахъ, или въ поздибищее время. Но невозможно и нервое : ибо какъ допустить, чтобы ученики Апостоловъ, такъ долго обращавшиеся съ ними и такъ хорошо нать знавшіе, могли принять за сочиненія своихъ Божественныхъ учителей неизвъстныя сочиненія? Невозможно и последнее ибо места изъ всехъ нашихъ Евангелій и даже свидътельства объ нихъ им встрьчаемъ еще въ писаніяхъ мужей Апостольскихъ.

Совокупивши теперь въ умѣ своемъ весь рядъ представленныхъ нами доказательствъ подлинности четвероевангелія, мы, не обинуясь, можемъ сказать всякому здравомыслящему, вмёстё съ однимъ изъ знаменитёйшихъ учителей Церкви: «если и при такой очевидной достовърности Евангелія сомнѣваться еще въ его подлинности : то какуюжъ вы укажете книгу, которую невъръ не назвалъ бы подложною» (\*\*\*)?...

## \$ 119.

Подлинность просисть книгь новозавлытные.

Подлиниость прочихъ книгъ новаго завъта, подобно подлинности четвероевангелія, подтверждается: -книгахъ есть свидѣтельства у древнѣйщихъ писателей Христіанскихъ. Такъ-

8.

XI Fare a YI.

. 1 3:

1 1: Invil

1) О книгъ Дъяній Апостольскихъ свидътель-👘 👘 ствують : а) св. Ириней , который въ одномъ мѣстѣ

(\*\*\*) Quod poteris proferre scriptum, quod non ille, qui non with Courses vult credere, dicat esse confictum, si tanta Evangelii notitio venit in dubium ? Augustin. Contra Faustum. lib. XXII, cap. 79.

говорнтъ, что писателемъ этой имиги былъ Лука, неотлучный спутникъ Апостола Павла, а въ другомъ нередаетъ исторію обращенія Павлова тѣми именно словами, какими изображается оно въ Дѣяніяхъ Апостольскихъ (""); б) Тертулліанъ, который, приводя многочисленныя мѣста изъ книги Дѣяній, называетъ се то Acta Apostolica или Apostolorum Acta, то Instrumentum actorum, то Commentarius Lucas (""); в) Климентъ Александрійскій, который также не только приводитъ многія мѣста изъ этой кивги, но и называетъ ее прямо Праξсі; тŵ Атасто́юм и принисываетъ Евангелисту Лукѣ (""), и — г) многіе другіе послѣдуюнце писатели ("").

2) Изъ соборнато посланія Аностола Іакова встрёчаются мѣста : а) у св. Климента, напы Римскаго, именно: объ истинной мудрости (Іак. 3, 13), о томъ, что Господь гордымъ противится, смиреннымъ же даета благодать (Іак. 4, 6), объ оправданіи Авраама и Раавы отъ дѣлъ, а не отъ вѣры единыя (Іак. 2, 21, 23, 25) (\*\*\*); б) у св. Иринея тоже—объ оправданіи Авраама, какъ онъ върова Богови, и вмљися ему въ правду, и другь Божій наречеся (Іак. 2, 23) (\*\*\*); в) у св. Ефрема Сиріанина, который даже именуетъ и писателя этого посланія, Апостола Іакова (\*\*\*).

3) Изъ перваго пославія Апостола Петра приво-

(\*\*\*) Irin. contra haeres. lib. III, cap. 13, n. 3; cap. 14. n. 1.

(471) Tertull. adversus Marcion. lib. V, cap. 2 et 3.

(478) Clemens. Alexandr. Fragment.—Adumbrat in prior. Petri epist. pag. 1007, edit. Poller.

(<sup>473</sup>) На-прим., Оригенъ (Epist. ad Africanum n. 9). Евсевій (Histor. Eccles. lib. 11, сар. 22), lepонимъ (Epist. 103 Paulin.), Златоустъ (Homil. in Acta)...

(474) Epist. I ad Corinth. cap. 38, 30, 10.

(475) c., oredit Deo, et reputatum est illi ad justitiam, et amicus Dei vocatus est. Irin. adversus haeres, lib. IV, cap. 16.

(\*\*\*) Ephraem. Opp. Graec. tom. III, pag. 51.

дятся мѣста у св. Варнавы (""), св. Климента Римскаго (""), св. Игнатія (""), Папія (""), св. Поликарна (""), св. Иринея (""), Климента Александрійскаго (""), Тертулліана ("") и Оригена (""). Не упоминаемъ уже объ Евсевів, который свидѣтельствуетъ, что первое посланіе Апостола Петра было единодушно принято всѣми церквами ("").

4) Второе посланіе Аностола Петра уноминается у Іустина (\*\*\*) и Иринея (\*\*\*), и ясно приписывается Аностолу Петру: Оригеномъ, Ипполитомъ, Меводіемъ, Руфиномъ, Іеронимомъ, Аванасіемъ великимъ, Кирилломъ Іерусалимскимъ, Григоріемъ Богословомъ, Златоустомъ и многими другими (\*\*\*).

5) Цервое посланіе св. Іоанна Богослова, по свидательству Евсевія, было единодушно признаваемо за подлинное всёми древними (\*\*), и, дёйствительно, нерёдко приводится въ сочиненіяхъ Иринея, Климента Александрійскаго, Оригена, Діонисія Александрійскаго,

(477) Barnab. Epist. II, 2; свес. 1 Петр. 1, 5. 7.

(470) Clem. I Epist. II, 1; свес. 1 Петр. 5, 5. Clem. 1 Epist. XVI, 7; св. 1 Петр. 2, 21.

(\*\*\*) Ignat. ad Magnes. XIII, 2; CHec. 1 Derp. 5, 5.

(\*\*\*) Papias apud Evseb. Histor. Eccles. 1ib. 111, cap. 39.

• (\*\*\*) Polycarp. Epist. I, 3; снес. 1 Цетр. 1, 8. Polycarp. II, 1; он. 1 Цетр. 1, 21; Polycarp. V, 5; сн. 1 Цет. 2, 11 et Evseb. Hist. Eccles. lib. IV, cap. 14.

(<sup>499</sup>) Irin. adversus bæres. lib. IV, cap. 9. n. 2 et cap. 16, n. 5; cHec. Euseb. lib. V, cap. 8.

(\*\*\*) Клименть Александрійскій цятуеть почти все это посланіе подъ именемъ Ап. Петра, въ разныхъ своихъ сочиненіяхъ, особенно въ Строматахъ.

(\*\*\*) Tertull.-Scorpiac. cap. XII.

(408) Origen. apud Euseb. Histor. Eccles. lib. VI, cap. 25.

(406) Euseb. H. E. lib. III, cap. 3 et 25.

(407) Justin. Dialog. cum Tryphon. pag. 303.

(\*\*\*) Irin. adversus hæres. lib. ▼, cap. 18 et 23.

(400) Всѣ эти свидѣтельства можно видѣть у Калмета, Де-Ванса и другихъ толковниковъ св. Писанія.

(\*\*\*) Euseb. Histor. Eccles. lib. III, cap. 24.

Кипріава и многихъ другихъ писателей первыхъ вѣковъ Христіанства (<sup>401</sup>).

6) Второе и третье посланіе св. Іоанна приводятся, какъ подлинныя, у Иринея, Климента Александрійскаго, Тертулліана, Аванасія великаго, Амвросія, Кирилла Іерусалимскаго, Григорія Богослова и другихъ (\*\*\*).

7) Посланіе Апостола Јуды — у Климента Александрійскаго, Оригена, Тертулліана, Епифанія, Кирилла Іерусалимскаго, Григорія Богослова и другихъ (\*\*\*).

8) О посланіяхъ св. Апостола Павла свидѣтельствуютъ: Климентъ Римскій, Игнатій, Поликарпъ, Ерма, Іустинъ, Аоннагоръ, Өеофилъ Антіохійскій, Тертулліанъ и весьма многіе другіе (\*\*).

9) Наконецъ, Апокалипсисъ св. Іоанна Богослова признавали подлиннымъ: Папій, Ириней, Іустинъ, Мелитовъ Сардійскій, Климентъ Александрійскій, Ипполитъ, Оригенъ, Тертулліанъ, Евсевій, Іеронимъ и другіе (\*\*\*).

II) Доказательствами внутренними. Всё эти новозавётныя писанія не содержать въ себё ничего несообразнаго ни съ временемъ, къ которому относятся, ни съ лицами, которымъ приписываются; напротивъ, и по слогу, и по содержанію вполнё приличествуютъ тёмъ Апостоламъ, которыхъ имена на себё носятъ.

(491) См. у Калмета или Де-Ванса.

(498) Тамъ-же.

(<sup>495</sup>) Clemen. Alex. Strom. lib. III, cap. 2 et Paedag. lib. III, cap. 8. Origen. Commentar. in Math. XIII. Tertull. de cult. foem. cap. 4. Epiph. adversus haeres. lib. I, T. II, haer. 26 et caet.

(494) Въ наллежащей обстоятельности см. у Гюга—Einleitung in die Schriften des neuen Test. Theil. II, seit. 201 — 450. Stuttg. 1821.

(\*\*\*) Тамъ-же seit. 521—508. Въ этомъ же сочиненія, также у Калмета, Де-Ванса и другихъ можно найти удовлетворительное объясненіе и на то, почему нъкоторыя изъ новозавътныхъ книгъ, именно-пославіе Іакова, второе посланіе Петра, второе и третье Іоавна, посланіе Іуды, посланіе Ап. Павла къ Евреямъ и Анека9

Такъ, на-прим'єръ, языкъ, какимъ написана книга Д'яній Апостольскихъ, им'євтъ разительнійшее сходство съ тёмъ, какимъ написано Евангеліе отъ Луки; языкъ посланій св. Іоанна Богослова совершенно тождественъ съ языкомъ его Евангелія; и вообще языкъ носланій Іакова, Петра, Іоанна, Іуды и Павла, хотя есть языкъ Греческій, но не чужаъ Еврейскихъ оборотовъ р'ёчи, и прямо указываетъ въ писателяхъ людей, происходившихъ изъ Іудейскаго народа.

По содержанию своему почти всѣ эти писания суть учительныя. Но излагаемое въ инхъ учение совершенно приличествуеть ученикамъ Христовымъ, имъвнимъ въ себъ Духа Божія: такъ оно сходно съ ученіемъ самаго Христа-Спасителя, изложеннымъ въ Евангеліяхъ, и такъ очевидно превышаетъ всякое учение человѣческое ! Нѣкоторыя взъ этихъ писаній содержаніемъ своимъ ясно предполагають, что они написаны до разрушенія Іерусалима : такъ, въ посланіи къ Евреямъ подробно исчисляются многія ностановленія обрядоваго закона и говорится о священникахъ и левитахъ, какъ о дбиствительно служащихъ ври храмѣ;/въ посланіи къ Галатамъ писатель вооружается противъ лжеучителей, хотъвшихъ соедвнить съ религіею Христіанскою исполненіе обрядоваго закона Моусеева, которое возможно было только при Іерусалимскомъ храмѣ.) Что же касается, въ частности, книги исторической-Двяній Апостольскихъ: то въ ней встрѣчаемъ безчисленное множество частностей, удявительно согласующихся съ обстоятельствами того времени, когда книга эта написана. На-примбръ: въ Дѣяніяхъ Апостольскихъ-а) повѣствуется, что Петръ и Іоаннъ вмѣстѣ ходили во святилище на молитву въ чась девятый (3, 1): и Флавій съ своей стороны замѣчаетъ, что свящепники Іудейскіе два раза въ день

лиснеъ — были извоторыми непримимаемы, или признаваемы за сомнительных до извостваго времени. совершали свое служение при храмв, утромъ и съ часъ десятый (\*\*\*); б) первосвященникъ Іудейский представляется принадлежащимъ къ сектѣ Саддукейской (5, 17): какъ ин безпримърно и ни изумительно такое обстоятельство, но и опо въ точности подтверждается Флавіемъ (""); в) говорится, что пророкъ Агавъ предсказаль о голодь, который и последоваль во дни Клавдія Кесаря (11, 27 и 28): о семъ голоді при Клавдів упоминаеть тотъже Флавій (\*\*\*); г) пипется, что Апостолъ Павелъ нашелъ въ Аоннахъ капние съ надписью : неоволому Богу (17, 28) : объ этомъ каниць вензвыстному Богу, даже о многихъ капищахъ невавестнымъ богамъ въ Аоннахъ свидетельствуютъ Діогенъ Лаерцій (\*\*\*), Павзаній (\*\*\*) и Филострать (\*\*\*); д) упоминается объ изгнания Іудеевъ изъ Рима императеронъ Клавдіемъ (18, 2): Световій роворить тоже самое (\*\*\*), и проч.)

III) Доказательствали коссепными. Нельзя указать времени, когда бы могъ совершиться подлогъ новозавѣтныхъ книгъ, слёдующихъ за четвероевангеліенъ. Снажемъ ли, что онъ совершился во второмъ вѣкѣ? Но извѣстно, что большая часть изъ этихъ книгъ, въ отрывкахъ, приводится еще мужами Апостольскими, живними въ первомъ вѣкѣ, а во второмъ вѣкѣ приводятся уже всѣ эти книги, и причомъ писателями, живними въ разныхъ частяхъ міра, и слѣд. предполагаются уже распространенными во всей Церкви. Снажемъ ли, что подлогъ сдѣданъ къ концу перваго вѣка, когда живы были не только непосредственные

(496) Antiqu. lib. XXV, cap. 7, § 8.

(407) Antiqu. lib. X11, cap. 10, § 6 = 7.

(\*\*\*) Antiqu. lib. XX, cap. 4, § 2.

(\*\*\*) Diogen. Laërt. in Epimenid. lib. 1, § 110.

(\*\*\*) Pausan. Attic. Hb. 1 et V.

(\*\*\*) Philostr. Vita Apollon. Thyan. lib. VI, cap. 3.

(<sup>605</sup>) Judaeos, impulsore Chresto, assidue tumukuanles Roma expuint (Claudius). Sveton. in Claudio cap. 25.

Digitized by Google

--+-

ученини Апостоловъ, но и нёкоторые изъ самихъ Апостеловъ, на-примёръ, Ісаниъ Богословъ ? Но что можетъ быть несбыточийе такого предположения ?

Нельзя придумать и способа, какимъ бы могъ совершиться этоть подлогь. Надлежало обмануть не одного, или двухъ, трехъ человѣкъ, а цѣлыя Христіанскія общества, къ которымъ непосредственно обращена и отправлена была вначалѣ большая часть ноъ этихъ новозавётныхъ писаній, и, вслёдъ за тёмъ, надлежало обмануть всю Церковь и убедить всёхъ върующихъ, будто извъстныя книги, которыхъ Апостолы никогда не писали, написаны Апостолами: возможно ли же допустить, чтобы первенствующие Христіане оставлены были Апостолами и непосредственными учениками Апостольскими въ такомъ неведени на-счетъ истинныхъ писаній Апостольскихъ, и чтобы, на-примъръ, Христіане Римскіе, или Кориноскіе и другіе, согласились говорить, будто извъстныя посланія они получили отъ того или другаго Апостола, когда вовсе не получали?... Надлежало, кромѣ того, согласить въэтомъ всё разномыслящія Христіанскія секты, появившіяся съ первыхъ вѣковъ и любившія взанино обличать себя за всё не только истинныя, но и миниыя новорведенія или отступленія отъ истины Христіанской : между тѣмъ исторія удостовѣряетъ насъ, что секты эти, действительно, согласны были между собою касательно подлинности новозавётныхъ книгъ, хотя и разногласили касательно ихъ внутренняго достоинства. Какимъ же образомъ могло это случиться? )

**§ 120**.

Неповрежденность сетвероевангелія и проспать книгь повозавльтныхь.

 $\mathcal{X}$ 

Неповрежденность какъ четвероевангелія, такъ и всѣхъ прочихъ книгъ новаго завѣта, подтверждается: 451

1) Согласіемъ всѣхъ древнихъ переводовъ этихъ книгъ, какъ то: Сирскаго, Италійскаго, Арабскаго, Есіопскаго, Коптскаго, Ариянскаго, Персидскаго, Готоскаго и другихъ. Между ними не находятъ никакой существенной разности по содержанію, которая бы вредила истинъ.

2) Снесеніемъ многочисленныхъ древнёйшихъ манускриптовъ, которое совершено было съ величайшею осмотрительностію нёкоторыми учеными (\*\*\*), и вслёдствіе котораго найдены только такъ-называемыя различныя чтенія, нимало не касающіяся существа свящ. истинъ (\*\*\*).

3) Мѣстами изъ этихъ свящ. книгъ, встрѣчающимися въ безчисленныхъ писаніяхъ древнихъ св. отцевъ, которые, особенно въ своихъ комментаріяхъ, въ своихъ догматическихъ сочиненіяхъ и бесѣдахъ, какбы перецисали весь новый завѣтъ, такъ что, еслибы по накому-либо случаю (допустимъ невоэможное) новозавѣтныя книги затерялись совершенно, мы могли бы снова имѣть ихъ, снесши только и расположивини въ порядкѣ всѣ мѣста изъ нихъ, находящідся въ инсаніяхъ отеческихъ: —очевидное доказательство того, что настоящіе наши экземпляры новаго завѣта, за наключеніемъ также только различныхъ чтеній, совершенно согласны съ древнѣёщими, которыми пользовались первые учители Церкви.

4) Наконецъ, невозможностно существенной порчи въ этихъ книгахъ. Ибо

а) Достовърно, что, въ первые въка Христіан-

(\*\*\*). Это преямущественно Миллій, надавшій, посл'ї тридцатил'їтвихъ трудовъ, Греческій тексть новаго зав'їта съ варіантами въ Оксородії 1707 г., также Ветштейнъ (1781-1752 г.), Кюстеръ и др.

(<sup>504</sup>) Всё эти разныя чтенія, какъ ни представляются они многочисленными, по согласію всёхъ критиковъ, касаются только ороографія, цорядка и разстановки словъ, ихъ произношенія, ошибокъ грамматическихъ и т. п., нигдё не измёнля самаго симсла Писавія. ства, въ церквахъ Аностольскихъ существовали еще самые автографы Евангелистовъ (\*\*\*), какъ и прочихъ Аностоловъ (\*\*\*); и слёд. очень легко было исправить всякую порчу, которая бы, нам'тренно или ненаитренно, вкралась въ безчисленныя коніи, снатыя съ Апостольскихъ писаній для употребленія между Христіанами, и каждый в'трующій, читавшій или слышавний автографы Апостоловъ, могъ быть прямымъ обличителемъ порчи, какую зам'тилъ бы въ копіяхъ.

б) Этой порчи не могли допустить и, диствительно, не допускали ревностные настыри Церкви. пріявшіе отъ Господа обязанность хранить свящ. залотъ върві. Извъстно, что въ первые въка Христіанства еретики, для подкрёпленія своихъ заблужденій, неразъ покушались измънять и вкоторыя мъста нашихъ Евангелій; но какъ только они начинали обнародывать свои поврежденныя копіи, ихъ немедленно обличали православные учители, (каковы особенно были Ириней и Тертулліанъ до своего паденія....), такъ что еретики послёдующаго времени уже не осмёливались нодражать своимъ древнимъ предшественникамъ, и для подтворжденія своихъ заблужденій искажали только смысль свящ. книгь новозавѣтныхъ, а отнюдь не повреждали самаго текота. И замѣчательно, что еретики, будучи непрестанно обличаемы Церковію въ поврежденіи свящ. текста, никогда не обличали въ семъ преступленів самую Церковь, за изключеніемъ однихъ Манихеевъ во времена блаж. Августина, который,

(\*\*\*) Автографъ св. Матеея существовалъ еще во времева Оригена и Геронина, по ихъ свидътельству, а автографъ св. Іоанна хранился въ церкви Ефесской во время Петра Александрійскаго (IV въка). V. Petr. Alexandr. tract. de Paschate.

(\*\*\*) Age, говорить Тертулліань, qui voles curiositatem exercere in negotio salutis tune, percurre ecclesias apostolicas, apud quas ipsae adhue cathedrae apostolorum suis locis praesident; apud quas ipsae autenticas litterae corum recitantur, sonantes vocem et repraesentantes faciem uniuscujusque. Tertull.-De praescript. cap. 36. впрочемъ, вотще призывалъ ихъ доказать эту клевету.

в) Всякому покушенію повредить Евангелія, какъ и прочія новозавѣтныя книги, воспрепятствовало бы также и то, что овѣ были очень извѣетны Христіанаять, и находились въ большомъ употребленіи. Еще во дни св. Іустина въ церквахъ былъ уже обычай при общественныхъ богослуженіяхъ, на которыя, по словамъ св. мученика, стекались Христіане окрестныхъ городовъ и деревень, читать комментарія Апостоловъ (\*\*7). А чѣмъ болѣе какая-либо книга общеизвѣстна, тѣмъ труднѣе и невозможнѣе намѣренно ее испортить.

г) Величайшее уважение Христіанъ какъ къ Евангеліямъ, такъ и къ прочимъ новозавётнымъ книгамъновое ручательство за то, что порчи существенной не могло въ нихъ произойти. Это уважение простиралось до того, что когда, по повелѣнію Діоклитіана, отбираемы были у Христіанъ свящ. книги для сожженія, многіе согласнлись лучше быть мучениками, нежели выдать требуемое, и тв, кон, изъ страха наказаній, выдавали книги, не прежде были принимаемы въ церковное общеніе, какъ послѣ долговременнаго покаянія; или когда, по свидѣтельству Созомена, одинъ епископъ (IV вѣка), говоря въ церкви поученіе къ народу, измёнилъ въ свящ. текстё только одно слово Спасителя, всѣ слушатели пришли въ смущеніе, и епископъ сей немедленно былъ обличенъ другимъ епископомъ, тогда присутствовавшимъ въ храмѣ (\*\*\*). Переводъ новозавётныхъ книгъ, сдёланный блаж. Іеронимомъ,

(\*\*\*) Justin. Apolog. 1, n. 67.

(\*\*\*) Епископъ, произносившій поученіе, вазывался Трифилломъ; намѣнилъ онъ слово Спасителя въ слѣдующемъ текстѣ: соями одря теой и иди (Марк. 2, 11), употребивши вмѣсто одря другое синонимическое слово, которое казалось ему болѣе изящнымъ; а обличителемъ его былъ св. Спаридонъ, Епископъ Тремифонтскій. Sozom. Hist. Eccles. lib. I, сар. 2.

453

29

долго не былъ принимаемъ на западъ потому, какъ свидътельствуетъ блаж. Августинъ (\*\*\*), что въ нъкоторыхъ мъстахъ этотъ переводъ не былъ согласенъ, по слововыражению, съ древнимъ переводомъ Италийсинмъ, къ которому привыкли Христіане (\*\*\*).

д) Такъ какъ всё рунописные экземпляры новаго завёта, по тексту подлинному в по переводамъ, совершенно сходны между собою въ содержанія, за изключеніемъ упомянутыхъ уже варіантовъ; то допустить, будто четвероевангеліе в вообще новый завётъ поврежденъ существенно, значило бы допустить, что всё эти экземпляры до одного повреждены въ однихъ и тёхъ же мёстахъ, однимъ и тёмъ же образомъ: случай совершенио невозможный! Ужели переписчики разныхъ мёстъ и временъ могли какъ-либо случайно внесть въ свои копін однё и тёже погрёшности, или могли какъныбудь намёренно для сего согласиться?...

(\*\*\*) Онъ расказываетъ даже случай, подобный переданному Созоменомъ, бывшій въ церкви Афричанской, — какъ народъ, услышавши въ переводъ Геронимовомъ измънение одного слова, находившиотося въ древнемъ Италійскомъ переводъ, возмутился, и принудилъ епископа держаться прежияго перевода. Augustin. Epistol. 71 et 82.

(\*\*\*) Это ясно предчувствоваль и самъ Теронимъ, приступая иъ своему труду, какъ видно изъ письма его иъ Папѣ Дамаву.

## ГЛАВА II.

О ДОГМАТИЧЕСКОЙ ВАЖНОСТИ КНИГЪ СВ. ПИСАНІЯ.

#### § 121.

Понятіе о сей важности и раздъление главы.

Догматическая важность книгъ св. Писанія состоитъ въ томъ, что книги эти, какъ учитъ православная Церковь, написаны по вдохновению отъ Духа Святаго, и слѣд. содержатъ въ себѣ не слово человѣческое, но, во-истину, слово Божіе. Впрочемъ въ этомъ отношении Церковь полагаетъ между ними и и которое различіе, называя однѣ книгами каноническими (вивыа хачочиха, хачочибореча), а другія — неканоническими (бо κανονιζόμενα, μή κεκανονισμενα, ακανόνιστα) (\*\*\*). Ποдъ именемъ первыхъ разумѣются такія книги, которыя, по преданію отъ самяхъ посланниковъ Божінхъ, приняты Церковію въ канонъ (хачώу-реэстръ, каталогъ) книгъ боюдухновенных, и предлагаются ею втрующимъ, какъ неизмённое правило истины (хачых тлу адляеная), по выраженію св. Исидора Пелусіота (\*\*\*); или, скажемъ словами св. Аванасія великаго, — такія книги, которыя приняты въ канопъ, преданы и въруются быти Божественными, которыя суть источники спасенія, да сущими вь оныхь словесами жаждущій утолить жажду, въ которыхъ однихъ токно благовъствуется учение благо-

(\*\*\*) См. св. Асанасія великаго 39 пославіє о праздникахъ и въ простр. Хр. Катихизисъ, над. Св. Сунодомъ, статью: о св. Писаніи.

(<sup>443</sup>) "Ότι δε ταῦτα όντως έχει, τὸν κανόνα τῆς ἀληθέιας, τὰς θέιας, φημί, γραφάς κατοπτευσωμεν. Rpist. CXIV, lib IV. честія, н къ которымъ никто да не прилагаеть ниже да отвемлеть отв нихъ что-либо (\*\*\*). Подъ именемъ же книгъ неканоническихъ разумѣются, по свидѣтельству тогоже знаменитаго учителя Церкви, книги не яведенныя въ капонъ писаній богодухновенныхъ, но назначенныя Отцами для чтепія нововступающимъ и желающимъ огласитися словомъ благочестія (\*\*\*), — книги пазидательныя и добрыя, какъ говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, но не входящія въ число, т. е. въ капонъ (\*\*\*). Вслѣдствіе этого настоящая глава должна подраздѣ-

(\*\*3) См. его 39 посланіе о праздвекахъ, въ Кнегѣ правелъ св. Апостоль, св. Соборовь вселенскихь и помъстныхь и св. Отець, изд. Св. Сунодомъ. Греческое слово хаушу означаетъ: а) реэстръ, каталогъ лицъ или вещей (см. у Свицера хачоч, пит. V, в хачоукас. num. III); б) опредвление, постановление Церкви, отъ чего всв правила Соборовъ назывались обыкновенно канонами (ibid. хауфу, пит. III), а всего чаще - в) правило твердое, неязивное, педопускающее на прибавления, ни убавления (ibid. num. I). Свящ. книги названы каноническими во всёхъ этихъ трехъ смыслахъ, а не въ одномъ какомъ-либо: т. е. названы и потому, съ одной стороны, что он'в внесены въ реэстръ (хахийи) боголухновенныхъ квигъ, в внесены празилами (хауфу) Церкви; и потому - съ другой, что он в прісилются в предлагаются Церковію в врующимъ, какъ правило истины. Первое видно изъ самаго названія этихъ книгъ на Греческоть языкь - хачочебонеча, хехачочанеча, оть качочебовнощу въ реэстръ, канонизую..., и наъ словъ объ этихъ книгахъ Руфина: hæc sunt, quae patres intra canonem concluserunt et ex quibus fidei nostrae assertiones constare voluerunt (in exposit. Symboli); послѣднее-наъ словъ св. Исидора Пелусіота, который, говоря вообще о свящ. Шисанін, называеть его хачоча тіс адпЭскас (epist. CXIV, lib. IV), и частію-св. Иринея, который точно также называетъ Евангеліе (adv. hæres. lib. lll, cap. XI). Но отвергать первый смыслъ этого слова и ограничиваться однимъ последнимъ . какъ хотять Протестанты, т. е. говорить, будто книги каноническія потому единственно и названы каноническими, что содержать въ себѣ для Христіанъ правило вѣры и дѣятельности, совершенно несправедливо: кром'в того, что это противно древнему церковному употреблению слова каконический, спращивается : итоже укажеть намъ въ такомъ случав оте книге, которыя мы должны признать правиломъ своей двятельности?

(\*\*\*) См. тоже 39 послан. о праздникахъ.

(\*\*\*) Точное Изложеніе правосл. в'яры, кн. IV, гл. 17, стр. 272. Москва 1844.—Книги неканоническія, или ис висленныя въ каляться на три члена: I) о богодухновенности книгъ св. Писанія, II) о книгахъ каноническихъ св. Писанія и III) о книгахъ неканоническихъ.

I.

О БОГОДУХНОВЕННОСТИ КНИГЪ СВЯЩ. ПИСАНІЯ.

### **§ 122**.

Богодухновенность вниго ветхаго савчыта.

Вѣровать въ богодухновенность каноническихъ книгъ ветхаго завѣта имѣли достаточныя основанія и Іудеи, а еще болѣе имѣемъ основаніе мы-Христіане.

Для Іудеевъ такими основаніями служили:

1) Достониство самаго содержанія этихъ книгъ.

вонъ, какъ называетъ яхъ св. Асанасій, иначе назывались въ древ-НОСТИ КНИГАМИ МЕРКОСНЫМИ . ПОТОМУ ЭТО ОНВ ЭНТАЛИСЬ ВЪ ЦЕРКВАХЪ для назиданія оглашенныхъ и в'врныхъ (Rufin. in exposit. Symboli рад. 555). У нъкоторыхъ изъ учителей Христіанскихъ на западъ (Hyeron. in prolog. Galeat.) онв назывались даже апокрифическими (апохрифос — скрытый); но это название не было принято въ Церкви, и подъ вменемъ книгъ акокрифическиять, особенно на востокв. разумвлись собственно однь книги подложныя, выдаваеныя за священныя, или и действительно священныя, но поврежденныя еретиками, каковы были: евангелія отъ Ооны, отъ Петра, отъ Евреевъ и подобныя, также евангелія Василида, Таціана и проч. Такъ употребляется это слово у папы Геласія (in Decreto apud Gratianum distinct. XV), y Руффина (in Exposit. Symboli), y св. Васныя великаго (tom. 1, pag. 287), но, что всего для насъ важнъе,-у св. Асанасія въ его пославія о праздникахъ, принимаемомъ православною Церковію за пославіе каконическое. Зд'всь, исчисливши подробно, какія книги св. Писанія каноническія и какія некановичесвія, св. отецъ завлючаеть: «впрочень, возлюбленные, сворхъ сихъ читаемыхъ (т. с. неканоническихъ) и оныхъ каноническихъ, низдь не упоминается объ апокрифическихи, но сіе есть унышленіе еретнковъ, которые пашутъ овыя, когда хотять, назначаютъ в прибавляють выъ время, дабы, представляя вхъ акибы древнія, нитти способы въ предъщению оными простодушныхъ. (Книга правнать...). Савд. о кингахъ аконрифическият не должно быть н помныу между книгами, входящими въ составъ св. Писанія.

208

Въ нихъ излагается, какъ мы видъни (""), такое высокое ученіе въры, такія чистьйшія правила нравственности, такіе совершенити законы обрядовые и политическіе, что Іудеи, пользуясь сими книгами, не могли, по одному уже этому, не быть убъждены въ ихъ нечеловъческомъ, Божественномъ происхожденіи. Кремъ того, въ числъ прочихъ истинъ, въ ветхомъ завътъ находятся и пророчества, изъ которыхъ многія исполнились предъ глазами самихъ же Іудеевъ, и представляли имъ новое, разительнѣйшее доказательство Божественнаго происхожденія ихъ священныхъ писаній.

2) Нѣкоторыя довольно ясныя свидѣтельства о томъ самихъ свящ. книгъ. Сюда относятся, во-первыхъ, вст тв мъста, гдъ говорится, что самъ Богъа) повелёль тому или другому посленнику своему написать что-либо, на-примбръ, Мочсею: peve Господь къ Моксею: впиши сіе на память въ книги, и вдай во уши Іисусу, яко пагубою погублю память Амаликову оть поднебесныя (Исх. 17, 14; сн. 31, 18, 32, 15-16; 34, 1 н 27-8; Втор. 9, 10-11; 10, 1 н 2; 31, 19); нлн-Исаін: пріими себь свитокъ новъ, великъ, и напиши въ немъ писаломь человачимь, еже скоро планение сотворити корыстей, приспь бо (8, 1); б) повелёлъ именно написать словеса или откровенія своя, на-примѣръ, Мочсею : напиши себь словеса сія: въ словесьхь бо сихь положихь тебь заявть, и Играилю (Исх. 34, 27); Іеремін: внижи вся словеса въ книги, яже глаголахъ къ тебъ (lep. 30, 2); Ісзекінлю: сыне человљчь, напиши себљ имя дне сего, оть негоже укръпися царь Вавилонский на Герусалинь, оть сего дне, иже днесь: и руы притчу къ дому прогнъвляющему, и речеши къ нимъ: сія глаголеть Адонан Господь (24, 2 — 3); Аввакуму: впиши видинів, и яви

(\*16) См. въ первой части статью: внутренніе признаки божественности встхозав'ятнаго откровенія (SS 53-56).

па дскл., яко да подтигнеть читаяй я (2, 2); и замучается — что в) посланники Божін, дъйствительно, и писали книги по словеси Гисподию (Числ. 33, 2), и изложили въ нихъ словеса Господия (Исх. 24, 4). Вовторыхъ-всь ть мъста, гдъ свящ. писатели, начиная: излавать учение, вли ручь пророческую, или историю. или что-либо другое, восклицають: слышите слово Госnadue (les. 6, 3. Ociu 4, 1), слышите слово Господа: Адоная (les. 25, 3 н др.), или: и бысть слово Господие ко мню.... (les. 21, 1 и 8 Захар. 6, 9; 8, 18 и др.); бысть слово Господне къ Захаріи Варахінну (Зах. 1, 1); слово Господне, еже бысть ко Іоилю (Іонд. 1, 1); или:тано глаголеть Адонии Господь (Іез. 2, 4, 11; Ис. 50, 1 и др.), сія ілаюлеть Адонач Гаспадь (Іез. 23, 32 и др.), сице глаголеть Господь Вседержитель (Агг. 1, 2. Мал. 1, 4); или : пророчество словеве Господия на Идранля рукою аялеми его (Мал. 1, 1), слово Господне рикою Анея пророка настоля.... (Агг. 1, 3). Такихъ мъстъ безчисленное множество въ свящ. Писаніи, м. Ічден не могли не вбрить имъ, зная, что такъ свидътельствовали о себв истинные посланники Божін, которые подтверднан свое Божественное посольство чудесами ипророчествами. Наконецъ, въ-третьихъ, относятся всв тв мъста, гдъ--а) или сами свящ. писатели говорятъ о своей богодуховности, на-примѣръ, Мочсей: и нынъ иди, и агь отвергу усти твоя, и устрою тебь, еже имании глаголати (Исх. 4, 12); Іеремія : и простро Госнодь руку свою ко миљ, и прикоснеся устомъ монимъ. и рече Господь ко мню: се дахъ словеса моя во уста 🕂 твия (1, 9); Давидъ: языко мой трость книжника скорописца (44, 2); б) или другіе священные же писатели передаютъ объ нихъ подобное, на-примъръ, въ 2-й книгѣ Царствъ пишется о Давилѣ, что онъ свидѣтельствоваль о себь: Духь Господень глагола во мнь, и слово Вго на языць моемь (23, 2); в) или вообще замьчается, что тѣ или другія книги написаны Пророками,

людьми видящими, провидящими (1 Пар. 29, 29; 2 Пар. 26, 22). Нельзя не согласиться, что већ указанныя нами мѣста не довольно рѣшительны и полны: они касаются только нѣкоторыхъ, а не всѣхъ книгъ ветхаго завѣта, и притомъ касаются большею частію не цѣлыхъ книгъ, а лишь нѣкоторыхъ частей въ пихъ, большихъ или малыхъ; и слѣд., на основанім однихъ этихъ мѣстъ, трудно бы еще было, если не совсѣмъ невозможно, дойти до полной увѣренности въ богодухновенности всѣхъ вообще книгъ библейскихъ. Но Іудеи имѣли къ тому еще и третье средство, именно:

へイ

3) Священное преданіе — изъ устъ самихъ посланниковъ Божіихъ. По простымъ соображеніямъ невъроятно, чтобы истинный посланникъ Божій, засвидътельствовавшій о себъ чудесами и пророчествами, ручая Израильтянамъ свою книгу, самъ не вразумилъ ихъ обстоятельно. Божественная ли это книга или обыкновенная-человъческая, дабы въ томъ и другомъ случав предохранить ихъ отъ грубаго заблужденія. Еще болье невъроятно, чтобы последующие посланники Божін, видя, что Іуден несправедливо (предположимъ это) почитаютъ свои свящ. книги, дотолъ явившіяся, книгами богодухновенными, не объяснили заблудшимъ ихъ ошибки. Между тѣмъ Іудеи постоянно върнан, что всъ ихъ каноническія книги происхожденія Божественцаго: «Пророки написали ихъ, говорить Флавій, по вдохновенію оть Бога (хата тих епіпиоιач από του Θεου)...; мы считаемъ ихъ, по-истинѣ, Божественными (Эгіа та біхаіш; пепіотеприя), и вотъ почему, не смотря на столь огромное пространство вре-, мени, никто изъ насъ никогда не осмѣлился прибавить къ свящ. книгамъ что-либо, или отъ нихъ убавить, или сдёлать въ нихъ малёйшую перемёну: ибо въ сердцѣ каждаго Іудея съ самаго младенчества укореняется чувство, что на нихъ должно смотрѣть, какъ

на догматы Божественные (Осо доуцата), что имъ непреставно должно слёдовать, что за нихъ должно полагать самую жизнь, еслибы необходимость того потребовала» (""). Такіе же высокіе отзывы о книгахъ ветхаго завъта встръчаемъ и у другаго знаменитаго Іудея, Филона, который называетъ ихъ то словомъ Божіниъ, то писаніемъ Божественнымъ, то писаніями пророковъ, и замъчаетъ, что пророки ничего не говорили отъ себя, а были только истолкователями внушеній Вожінхъ, что Богъ пользовался ихъ органами, какъ орудіями, и что пророки, во время Божественныхъ вдохновеній, становились чуждыми для всего сторонняго, содёлываясь вмёстилищемъ одного Духа Божія (тои Өеди писицатос), который исполняль ихъ душу, двигалъ органами ихъ голоса, и сообщалъ имъ способность ясно и раздёльно выражать то, о чемъ они должны были пророчествовать (""). Наконецъ, оба талмуда Іудейскіе и всѣ раввины единодушно утверждають въ своихъ писаніяхъ, что таково, дбйствительно, было върование всъхъ древнихъ Іудеевъ касательно свящ. книгъ : не только Іудеи Палестинскіе, но и Александрійскіе и Самаряне, и всв три главныя секты, существовавшія во дни Спасителя въ церкви Іудейской, принимали за несомнѣнный догматъ, что книги св. Писанія богодухновенны. Чёмъ же преимущественно объяснить такое постоянное, единодушное и глубокое убъждение всего Еврейскаго народа въ богодухновенности своихъ свящ. книгъ, если не устнымъ наставлениемъ отъ самихъ посланниковъ Божінхъ, т. е. не свящ. преданіемъ, когда въ Писанін, какъ мы видѣли, основанія для такого убѣжденія еще не рѣшительно полны и опредѣленны?

(\*17) Lib. 1 contra Apion., cap. 8.

(\*\*\*) De special. legibus tom. II, pag. 343; cnec. de praemiis et poenis tom. II, pag. 417, также de monarchia lib. I, tom. II, pag. 223, edit Th. Mangey. Для насъ—Христіанъ, кром'я вс'ять указанныхъ основаній, на которыхъ утверждали свою в'ру въ богодухновенность ветхозав'ттныхъ книгъ Іуден, есть еще и другія основанія, важнѣйшія :

1) Самъ Господь напиъ и Спаситель, явижнись . . на землѣ въ такое время, когда эта вѣра въ народѣ Іудейскомъ, какъ видно изъ современныхъ свидетельствъ Флавія и Филона, была столь всеобща и несомивние, не только не обличаль за нее: сыновь Изранля, не только ничёмъ не выразилъ, что Онъ, по крайней мврб, не раздбляеть ее съ ними, напротивъ показываль полное уважение къ встхозаветнымъ книгамъ, какъ къ книгамъ священнымъ. Божественнымъ. Онъ -а) ссылался на нихъ, подобно всъмъ Іудеямъ, для подтвержденія нёкоторыхъ истицъ, на-примёръ, истины воскресенія мертвыхъ (Мат. 22, 31), и даже важивищей истины своего Божественнаго посольства: испытайте писаний, говорных Онъ Изранлытянамъ, яко вы мните въ пихъ импьти животъ впчный, и та суть свидътельствующая о Мнъ (Іоан. 5, 39); аще. бысте въровали Могсеови, въровали бысте убо и Мнъ: о Мнъ бо той писа (ст. 46); и ученикамъ своимъ, шедшимъ въ Еммаусъ, начено ото Могсея и ото вслал пророно. сказаще отъ всъхъ писаний яже о Немъ (Лук. 24, 27). Онъ — б) нерѣдко выражался объ этихъ писаніяхъ такъ, какъ можно говорить только о словѣ Божіемъ: а отнюдь не человѣческомъ, на-примѣръ : не можетъ разоритися писание (IOan. 10, 35); подобаеть скончатися встяв, написаннымь въ законт Могсвовт и пророцъхъ и псалыльхь о Мнъ (Лук. 24, 44. сн. Мато. 26, 54); аминь бо глаголю вамь: дондеже прейдеть небо и земля, іота едина, или едина черта не прейдеть оть закона, дондеже вся будуть (Мат. 5, 18). Онъ даже, приводя нѣкоторыя мѣста изъ ветхаго завѣта,--в) присовокуплялъ: реченное Богомъ (Мат. 22, 31), Богъ заповљда (Мат. 15, 4), и обличалъ при этомъ Іудеевъ : вы разористе

гаповъдь Божію, за преданіе ваше (—6), преступающе слово Божіе преданіемъ вашимъ, еже предасте (Марк. 7, 13), и въ частности о Давидъ въ одномъ мъстъ замътилъ: той (Давидъ) рече Духомъ Святымъ: глагола Господь Господеви моему: съди одесную Иене (Марк. 12, 36).

2) По прим'вру своего Божественнаго Учителя, н св. Апостолы: а) приводили многая маста изъ ветхозавътныхъ книгъ, для подтверждения или раскрытия новозавётныхъ истинъ (Дёя. 3, 17-25. Іак. 1, 10-12, 19; 2, 1-4, 10, 11, 23, 26; 4, 6. Iya. 1, 5, 11, 12, 16 и мног. друг., особенно въ послан. къ Евреямъ); б) называли эти книги писаніями святыми (Рим. 1, 2), писаніями священными (2 Тим. 3, 15), слояоми пророческимь (2 Пет. 1, 19), словесами Божіими (Рим. 3, 2); в) вногда выражались, что устами того иля другаго ветхозавѣтнаго писателя говорнаъ самъ Духъ Святый (Дбя. 1, 16; 28, 25; Евр. 3, 7), и г) наконецъ ясно засвидительствовали о богодухновенности вообще всего встхаго вавѣта: всяко пророчество книжкое, сказалъ св. Ап. Петръ, по споему сказанію не быпасть. Ни бо волею бысть конда человъкомъ пророчество, но отъ Святаю **Αγπα просељицаеми** (ύπο πνεύματος άγίου φερόμενοι) ελαιωλαια святіи Божіи человљиы (2 Петр. 1, 20 и 21). Изилада священная писанія умљеши (івра ура́µµата), сказалъ другой Апостолъ возлюбленному ученику своему Тимовею, монущая тя умудрити во спасение, върою, яже о Христь Іисусь. Всяко писаніе богодужновенно (Эгончечотас) и полезно есть ко ученію, ко исправленію, къ наказанію, еже въ правдъ (2 Тим. 3, 15-17).

Вслёдствіе такого яснаго ученія вёра въ богодухновенность ветхозавётнаго Писанія началась въ Церкви Христовой съ самаго осмованія ея, вошла, какъ существеннѣйшій членъ, во всё древніе символы, и выразилась въ свидётельствахъ учителей Церкви, которыя увидимъ далѣе.

## § 123.

# Богодухновенчость книго новаго вавчота.

Хотя въ свящ. Писаніи нигдѣ опредѣленно не сказано, какъ сказано о книгахъ ветхозавѣтныхъ, чтобы и новозавѣтныя книги были богодухновенны: однакожъ и эта истина столько же достовѣрна.

1) Изъ осьми новозавѣтныхъ писателей пять : Матеей, Іоаннъ, Іаковъ, Петръ и Іуда принадлежали къ числу двѣнадцати Апостоловъ, удостоившихся отъ Господа сперва обѣтованія о ниспосланіи на нихъ Духа Святаго, а потомъ и самаго исполненія сего обѣтованія. Въ чемъ же состояли эти обѣтованія и, разумѣется, соотвѣтствующее имъ исполненіе ?

а) И Азъ умолю Отца, говорилъ Спаситель ученикамъ своимъ, и ипою утлиштеля дасть вамъ, да будеть съ вами въ влкъ, Духъ истины, егоже міръ не можеть пріяти, яко не видить его, ниже знаеть его: вы же знаете его, яко въ васъ пребываеть, и въ васъ будеть (Іоан. 14, 16—18): если же Духъ Святый, по сему обътованію, дъйствительно пребывалъ съ Апостолами, и пребывалъ въ влкъ, всегда, непрестанно; то какъ допустить, чтобы Онъ оставлялъ ихъ только въ тъ важнъйшія минуты, когда они писали свои книги?

б) Утъшитель, Духъ Святый, егоже послеть Отець во имя Мое, той вы научить всему, и воспомянеть вамъ вся, яже ръхъ вамъ (--ст. 26): какъ же допустить, чтобы этотъ новый небесный Наставникъ оставлялъ ихъ безъ своего научения только въ то время, когда они излагали свою проповёдь въ письмъ? Еслибы въ такихъ случаяхъ они могли погрѣшать: какъ исполнилось бы Спасителево слово: той научить вы всему?

в) Егда предають вы, не пецытеся, како или что возглаголете: дастбося вамь вы той чась, что возглаголете: не вы бо будете глаюлющій, но Духь Отца вашею глаюляй вь вась (Мат. 10, 19, 20); Азъ дамь вамь уста и премудрость, ейже не возмочуть противитися или отвъщати вси противляющійся вамь (Лук. 21, 15): если же Спаситель обѣтоваль своимъ ученикамъ дать уста и премудрость даже на то время, когда они будуть свидфтельствовать о своей проповѣди предъ своими судіями и гонителями; могъли Онъ оставить св. благовѣстниковъ безъ такого сверхъестественнаго содѣйствія тогда, когда заключали они эту проповѣдь въ письмена, для наученія и руководства всѣхъ вѣковъ и народовъ?

2) Три остальные новозавѣтные писателя, Павелъ, Маркъ и Лука, не были изъ числа дванадесяти Апостоловъ. Но въ богодухновенности посланій Ап. Павла убъждаемся изъ того, --- а) что онъ былъ избранъ и призванъ въ служение Апостольское самимъ Інсусомъ Христомъ (Дѣя. 9, 3-6 и 15; снес. Гал. I, 1; Рим. I, 1 и 5); б) что онъ получилъ познание о въръ Христовой не отъ людей и не чрезъ собственное наученіе, но чрезъ явленіе Христово: сказую вамь, братів, благовъствование благовъшенное отъ мене. яко нъсть по человъку: ни бо азъ отъ человъка пріяхъ е, ниже научихся, по явленіемь Іисусь-Христовымь (Гал. 1. 11 н 12); в) что онъ самъ мудрость и проповъдь свою производиль отъ Духа Святаго: глаголемь премудрость Божію въ тайнь сокровенную, юже предустави Богь прежде въкъ въ славу нашу, юже никтоже отъ князей въка сего разумь, — намъ же Богъ открылъ есть Духомъ своимъ: мы не духа міра сего пріяхомъ, но Духа иже оть Бога, да въмы, яже оть Бога дарованная намь: яже и глаголемь не въ наученыхъ человъческия премудроети словестьхь, но вы наученыхь Духа Святаю (1 Кор. 2, 7, 8, 10, 12 и 13),---что онъ самъ называлъ про-повъдь свою или слово свое (разумъется, и устное и письменное) не человѣческимъ словомъ, но воистину Словомъ Божінмъ: ны благодаримь Бога непрестанно, слё 12-ти, въ своемъ посланіи, говоря о диб послёднаго суда, даже ссылается на ученіе св. Павла о семъ предметѣ, и замёчаетъ, что Павелъ писалъ по даниюй ему премудрости (2Петр. 3, 15-16. сн. Евр. 9, 26. 10, 25).

Въ богодухновенности же Евангелій Марка и Луки, равно какъ и Дъяній Апостольскихъ, написанныхъ послёднимъ, убёждаемся изъ несомнённаго Апоетольскаго преданія, на основанія котораго всі эти писанія съ самыхъ первыхъ вѣковъ Христіанства постоянно считались въ числѣ писаній новаго завѣта каноническихъ, т. е. богодухновенныхъ, наравнѣ со всёми прочими. Въ частности, изъ сего преданія мы узнаемъ: а) что Маркъ, спутникъ Петра (1. Цетр. 5, 13), написавшій свое Евангеліе по неотступной прось-- бѣ Римлянъ, изложилъ въ немъ не свое учене, а богодухновенное ученіе, преподанное въ Рим'в Апостоломъ Петромъ, который, кромѣ того, узнавши о семъ по откровенію отъ Духа Святаго, самъ же и утверднав это Евангеліе своимъ авторитетомъ для употребленія въ Церкви (\*\*\*); б) что Лука спутникъ Павловъ (Двян. 16, 10 - 20), точно такъ же заключилъ въ письмена не свое Евангеліе, но Евангеліе, устно проповеданное Павлонъ, имевшимъ въ себе Avxa Божія (\*\*\*); в) и что Апостолъ Іоаннъ, жившій

(\*\*\*) Γνόντα δε το πραχθεν φασί τον απόστολον (Πέτρον) αποκαλύψαντος αύτῶ τοῦ πνεύματος (τ. ε. чτο Μαρκτ, πο προενδ Ραμιαμτ, μαπασαιτ Εβαμγομία, ήσθηναι τη τῶν ἀνδρῶν προθυμία, κυρῶσαι τε την γραφήν ἐις ἐντευξιν ταῖς ἐκκλησίαις. Κλήμης ἐν ἐκτω τῶν ὑποτυπώσεων παρατέθειται την ἱστορίαν: συνεπιμαρτυρεί δὲ αὐτῷ και ὁ ἰεραπολίτης ἐπίσκοπος ὀνόματι Παπίας. Evseb. Histor. Bocles. lib. II, cap. 15.

(\*\*\*) Και Λουκάς δε ό ακόλουθος Παύλου, το ύπ εκείνου

долбе прочихъ Еванчелистовъ, прочитавши всё три Евангелія----отъ Матеся, отъ Марка и отъ Луки, равно одобрилъ ихъ и утвердилъ истинность икъ содержанія своимъ свидбтельствомъ (<sup>511</sup>).

3) Вирочемъ не насательно только Евангелій отъ Марка и отъ Луки и Дёяній Апостольскихъ, но и касательно всёхъ книгъ новаго завёта надобно помнить, что ученіе о богодухновенности ихъ основывается, главнымъ образомъ, на свящ. преданіи, которое отъ самихъ Апостоловъ непрерывно сохранялось и сохраняется въ Церкви. Ясные слёды его находимъ въ сочиненіяхъ Св. Климента Римскаго, Игнатія Богоносца, Аевнагора, Іустина мученика (\*\*\*), Өеофила Антіохійскаго, Иринея, Оригена, Григорія Неокесарійскаго, Тертулліама, Кипріана, Иларія (\*\*\*), Евсевія Кесарійскаго, Аеанасія, Василія великаго, Кирилла Іерусалимскаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго, Златоуста и безчисленнаго множества другихъ учителей Церкви четвертаго и ветхъ послёдующихъ вёковъ (\*\*\*).

4) Наконецъ, весьма важнымъ доказательствомъ тойже истаны служитъ высочайшее и во всёхъ отве-

χηρυσσόμενον έυαγγελιον, έν βιβλίω χατεθετο. Evseb. Histor. Eccl. 11b. V. cap. 8.

(\*\*) "Ηδη δε Μάρχου καί Λουκά τῶν κατ' αὐτῶν εὐαγγελίων την ἐκδοσιν πεποιημμενων, 'Ιωάννην φασί τον πάντα χρόνον ἀγράφω κεχρημμένου κηρύγματι, τέλος και ἐπί την γραφήν ἐλθείν τοιασδε χάριν αιτίας. τῶν προαναγραφέντων τριῶν ἐις πάντας ῆδη και ἐις αὐτον διαδεδομμενων, ἀποδεξασθαι μέν φασίν, ἀλήθειαν αὐτοῖς ἐπιμαρτυρήσαντα. Evseb. Histor. Bccles. lib. 111, cap. 24.

(333) Clem. Roman. ad Corintb. cap. 45; Ignat. ad Magnes.; Athenagor. Legat. pro Christ.; Justin. Apolog. 9.

(\*\*\*) Theophil. ad Autolic. lib. 111, cap. 12; Irin. adver. haeres. lib. 11, cap. 47; Origen. de princip. lib. IV, cap. 1; Gregor. Neocaesar. Serm. 2 de Annunt.; Tertullian. adv. Hermog. cap. 22; Cyprian. lib. de oper. et eleemosin.; Jlar. in Psalm. 37.

(<sup>844</sup>) Euseb. Hist. Eccl. lib. V, cap. 38; Athanas. de incarn. Verbi Dei; Basil. Magn. praef. in Psalm.; Cyrill. Hieros. Cathech. IV; Greg. Nazian. orat. 3 adver. Julian; Gregor. Nyssen. orat. 6 ad Evnom; Chrysost. homil. 21 in cap. 5 Genes. et caet.

#### Н.

неизгладимую печать происхожденія Божественнаго(\*\*\*).

#### О КНИГАХЪ КАНОНИЧЕСКИХЪ СВ. ПИСАНІЯ.

## § 124.

Kanonuechia knuzu bemæaw zabroma.

Ĵ.

Каненъ ветхозавѣтный, содержимый нынѣ православною Церковію (<sup>366</sup>), составляютъ слѣдующія книги: 1) книга Бытія, 2) Исходъ, 3) Левитъ, 3) Числъ, 5) Второзаконіе, 6) книга Іисуса Навина, 7) книга Судей, и вмѣстѣ съ нею, какбы ея прибавленіе, книга Руеь, 8) вервая и вторая книги Царствъ, какъ двѣ части одной книги, 9) третья и четвертая книги Царствъ, 10) первая н вторая книги Паралипоменонъ, 11) книга Ездры первая, и вторая егоже, или, по Греческому надписанію, книга Неемія, 12) Есеирь, 13) книга Іова, 14) Псалтирь, 15) Притчи Соломона, 16) Екклесіастъ егоже, 17) Пѣснь пѣсней его же, 18) книга Пророка Исаіи, 19) Іереміи, 20) Іезекіиля, 21) Даніила, 22) двѣнадцати Пророковъ.

Этотъ самый канонъ содержала и церковь ветхозавѣтная, которой до пришествія Мессіи вепрена быша словеса Божія (Рим. 3, 2). Содержала, какъ видно: а) изъ свидѣтельства Іосифа Флавія, который упоминаетъ именно только о 22 книгахъ Божественныхъ, и гово-

<sup>(934)</sup> См. ВЪ Первой части статью: «нутренние признаки божественности повозавътнаго откровения (\$\$ 90—93).

<sup>(\*\*\*)</sup> См. Простран. Хр. Катихизисъ правосл. касол. восточныя Церкви статью: о се. Писаніи се особенности.

рить, что пять изъ нихъ написаны Morceemъ, тринадцать Пророками со временъ Мочсея до Персидскаго царя Артаксеркса, и еще четыре заключаютъ въ себѣ хваленія Богу и полезнѣйшія правила жизни (\*\*\*); (б) изъ свидѣтельства нѣкоторыхъ древнихъ учителей Христіанскихъ, Мелитона, Оригена, Іеронима, которые нарочито старались узнать отъ Іудеевъ объ ихъ свящ. канонь, и всегда находили его состоящимъ только изъ исчисленныхъ 22 книгъ (\*\*\*); в) изъ постояннаго преданія, существующаго между Іудеями, которые досель ненарушимо содержатъ этотъ самый канонъ (\*\*\*); г) видно, наконецъ, изъ самаго способа счисления этихъ книгъ, уцѣлѣвшаго въ православной Церкви : она и теперь считаетъ ихъ 22, какъ считали древніе Іуден приспособительно къ числу буквъ своего алфавита, совокупляя для сего по двѣ и даже по нъскольку книгъ подъ одно число, тогда какъ всѣхъ ветхозавѣтныхъкнигъ порознь, принимаемыхъ ею за каноническія, 38-мъ.)

Этотъ самый канонъ содержала постоянно и вся древняя Христіанская Церковь, принявши его отъ церкви ветхозавѣтной. Свидѣтелей тому весьма много: 1) Мелитонъ, епископъ Сардійскій (конп. II в.), нарочито путешествовалъ по востоку съ искреннимъ желаніемъ вѣрно узнать о канонѣ книгъ ветхозавѣтныхъ, и излагаетъ его въ слѣдующемъ видѣ: «пять книгъ Моусеевыхъ: Бытія, Исходъ, Левитъ, Числъ, Второзаконія, Інсусъ Навинъ, Судей, Руеь, Царствъ четыре книги, Паралипоменонъ двѣ, Псалмы Давида, Притчи Соломоновы или же Премудрость, Екклесіастъ, Пѣснь Пѣсвей, Іовъ, Пророковъ: Исаіи, Іереміи, двѣнадцати Пророковъ одна книга, Даніилъ, Іезекіиль, Ездра» (<sup>450</sup>).

(\*\*\*) Contra Apion. lib. I, S. 8.

(\*\*\*) Свидътельства ихъ увиднить далъе въ этомъ же §.

ети книги, предварительно онъ говоритъ слѣдующее: έτι δέ καί 30

<sup>(\*\*\*)</sup> Mischna, edit. de Surenhusius, tom. 1V, pag. 409.

<sup>(\*\*\*)</sup> Въ письмъ къ Онисиму, гдъ Мелитонъ перечисляетъ

2) Оригенъ (начал. III в.) начинаетъ свой каталогъ слѣдующими словами: «должно знать, что книгъ ветхаго завѣта, какъ предано отъ Евреевъ, двадцать двѣ», и потомъ исчисливши эти книги, заключаетъ: «внъ числа ихъ (έξω δε τουτων) паходятся книги Маккавейскія» (431). З) Св. Кириллъ Іерусалимскій (IV в.) внушаетъ въ своемъ катихизисѣ: «читай 22 книги, а къ апокрифамъ не прикасайся» (532). 4) Евсевій Кесарійскій (IV в.), говоря о каталогѣ Мелитоновомъ, замѣчаетъ отъ себя, что въ этомъ каталогѣ Мелитонъ перечисляетъ всѣ книги ветхаго завѣта, какія только приняты общимъ согласіемъ (\*\*\*). 5) Св. Аванасій Александрійскій (IV в.) въ своемъ посланіи о праздникахъ и въ синопсисѣ Св. Писанія, обыкновенно ему приписываемомъ, исчисливши только 22 каноническия квиги, ясно отличаетъ ихъ отъ книгъ неканоническихъ (\*\*\*). 6) Св. Григорій Богословъ (IV в.) и – 7) св. Амфело– хій (IV в.), перечисляя только 22 книги ветхаго завъта, о прочихъ даже не упоминаютъ (\*\*\*). 8) Лаодикійскій Соборъ, бывшій въ 364 году, сказавши въ 59 правиль, что «не подобаетъ въ церкви глаголати псалмы несвященные или книги, неопредбленныя правиломъ (ахачочота), но токмо въ правилахъ означенныя (цоха та хахохиха) книги ветхаго и новаго завѣта», въ слѣдующемъ за тѣмъ (60) правилѣ продолжаетъ: «читати подобаетъ книги сін ветхаго завѣта: а) Бытіе

μαθείν την τών παλαιών βιβλίων έβουλήθης ἀκρίβειαν, πόσα τον ἀριθμον και όποία την τάξιν ἕιεν, ἐσπούδασα το τοιουτο πράξαι.... ἀνελθών οῦν ἐις την ἀνατολήν, και ἐως τοῦ τόπου γενόμενος ἐνθα ἐκηρύχθη, και ἀκριβώς μαθών τὰ τῆς παλαιᾶς διαθήκης βιβλία, ὑποτάξας ἑπεμψά σοι. Apud Byseb. Hist. Eccles. lib. IV, cap. 26.

(851) Apud Evseb. lib. VI, cap. 25.

(535) Catech. IV, cap. 35.

(833) Histor. Eccles. lib. IV, cap. 26.

(\*\*\*) См. въ книгъ правилъ-пославие о праздникахъ в въ Хр. Чт. 1841 IV, стр. 216-218.

(<sup>838</sup>) См. въ книсъ правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вселенскихъ и....

міра, б) Исходъ изъ Египта, в) Левитъ, г) Числа, *а*) Второзаконіе, е) Іисусъ Навинъ, ж) Судін, Руеву з) Есонрь, и) Царствъ первая и вторая, і) Царствъ третія и четвертая, к) Паралипоменонъ первая и вторая, л) Ездры первая и вторая, м) книга Псалмовъ стапятидесяти, н) Притчи Соломона, о) Екклесіасть, п) Пѣснь пѣсней, р) Іовъ, с) дванадесять Пророковъ, т) Исаіа, у) Іеремія, Варухъ, Плачь и Посланіе, Ф) Іезекінль, х) Даніилъ». 9) Св. Епифаній, епископъ Кипрскій (IV в.), троекратно говоритъ въ сочиненіяхъ своихъ о каноническихъ книгахъ ветхаго завѣта, и каждый разъ считаетъ ихъ только 22, замѣчая о прочихъ: «хотя онь полезны и назидательны, но къ числу священныхъ книгъ не относятся» (536). 10) Блаженный Іеронимъ (IV в.), переведши съ Еврейскаго языка книги, находившіяся въ канонѣ Іудейскомъ, о прочихъ зантчаеть: «въ канонт не находятся и должны быть считаемы между апокрифическими» (537). /11) Иларій, ецископъ Пиктавійскій (IV в.), исчисляетъ также 22 каноническія книги ветхаго завѣта, присовокупляя : «нѣкоторые же, прибавивши къ симъ еще книги Товіи и Іудиеь, хотятъ считать всбхъ книгъ 24, по числу буквъ Греческаго алфавита» (<sup>658</sup>).) 12) Руфинъ (IV в.) ясно различаеть 22 книги каноническія отъ книгъ неканоническихъ ветхаго завѣта, которыя называетъ церковными (\*30).

 $(^{136})$  Vid. de ponder. et mensuris cap. 4, cap. 23 et contra bacres. lib. 1, cap. 8.

(<sup>557</sup>) Hic prologus, scripturarum quasi galeatum principium, omnibus libris, quos de Haebreo vertimus in Latinum, convenire potest, ut scire valeas, quidquid extra hos est, inter apocrypha esse ponendum. Sapientia, quae vulgo Salomonis inscribitur, et Jesu Sirach liber, et Judith, et Tobias....non sunt in canone. Vid. Prolog. Galeat.

(\*\*\*) T. V. libri XXII.... Quibusdam autem visum est, additis Tobias et Judith, XXIV libros, secundum numerum Graecarum litterarum connumerare. Vid. Prolog. in librum Psalmorum pag 241 in tom. IX Patroleg. curs. complet., Paris 1844.

(\*\*\*) In. Exposit. Symboli pag. 557.

Ко всѣмъ этимъ древнимъ свидѣте.ямъ можно присовокупить еще свидѣтелей пос.пѣдующаго времени, на-примѣръ: 13) Леонтія Византійскаго, сперва адвоката, потомъ инока (VI в.) (\*\*\*), 14) св. Іоанна Дамаскина (VIII в.) (\*\*1), 15) св. Никифора, патріарха Константинопольскаго (IX в.) (\*\*\*), 16) Митрофана Критопула, бывшаго патріаршимъ протосинке.ломъ въ церкви Цареградской, а потомъ Александрійскимъ патріархомъ (XVII в.) (\*\*\*), которые всѣ говорятъ только о 22 каноническихъ книгахъ ветхаго завѣта, и непререкаемо показываютъ, какъ строго держалась сего ученія Церковь восточная во всѣ вѣка.

Если же въ 85 правилѣ Апостольскомъ на ряду съ книгами каноническими упоминаются и нѣкоторыя неканоническія, именно три книги Маккавейскія и книга Премудрости Іисуса, сына Сираха: то надобно знать, что въ этомъ правилѣ рѣчь идетъ о книгахъ чтимыхъ и святыхъ, а не о книгахъ каноническихъ; чтимыми же и святыми равно могли называться и каноническія и неканоническія книги св. Писанія, и даже нѣкоторыя другія, уважаемыя Христіанами. Потому-то, наряду съ книгами библейскими, упомянуты въ этомъ самомъ правилѣ два посланія и постановленія, написанныя Климентомъ (<sup>444</sup>).

Если даже у нѣкоторыхъ учителей Церкви на западѣ, какъ то: у блаж. Августина (V в.), папы Иннокентія (V в.), папы Геласія (494 г.) (\*\*\*), и на са-

(<sup>540</sup>) De sectis liber in X Actiones distributus, una cum aliis opusc. edit. Basil. 1578. Vid. Act. II. pag. 402.

(\*\*\*) См. въ его Богословін главу о Писаніи.

(\*\*\*) Chronologia tripatrita, edit. ad calcem Chron. Evsebiani, Paris 1652, pag. 312.

(#13) Confess Eccles. Orient. cap. VII de Ecclesia.

(\*\*\*) См. книгу правилъ св. Апостоловъ, св. Соборовъ и св. Отецъ.

(\*\*\*) Augustin. de doctrina Christ. lib. 2, cap. 8; Innocent. pap. Epist. ad Exuperium, episcopum Toletanum; Gelas. pap. in concil. Romano an. 494.

момъ Соборѣ Кареагенскомъ (397 г.) (\*\*\*), книги неканоническія названы прямо каноническими. вмѣстѣ съ 22-мя, бывшими въ канонѣ Іудеевъ: то и это це должно приводить насъ въ недоумѣніе. Ибо-а) блаж. Августинъ самъ оставилъ намъ полную возможность уразумѣть, въ какомъ смыслѣ онъ употреблялъ въ этомъ случав слово-канонический. Сказавши въ одномъ мвств, что хотя Іуден не считали книгъ Маккавейскихъ за книги каноническія, Церковь однакожъ считаеть ихъ каконическими (\*\*\*), онъ въ другомъ мъстъ объясняетъ свою мысль такъ: «писаніе, называемое Маккавейскимъ, Іудеи не почитали наравиѣ съ Закономъ, Пророками и Псалмами, но Церковь сочла это писание небезполезнымь, если оно будеть читаемо или слушаемо здравомысленно» (44). Явный знакъ, что блаж. Августинъ слово — канонический употреблялъ въ смыслѣ болье общирномъ, нежели какъ принимается оно въ смыслѣ строгомъ, и подъ книгами каноническими разумблъ вообще книги, опредбленныя или утвержденныя канонами или правилами Церкви для благочестиваго чтенія върующимъ, какъ справедливо могли называться не только однѣ строго-каноническія, но и неканоническія (\*\*\*). Естественно думать, что въ та-

(\*\*\*) См. въ книгѣ правилъ св. Апостолъ...Каре. Собора прав.33.

(417) De civit. Dei lib. XVIII, cap. 36 scripsit, etsi Maccabaeorum libri inter scripturas, quae canonicas appel:antur, non sint, et Judaei eos pro canonicis non habeant, attamen Ecclesia eos pro canonicis habere...

(\*\*\*) Lib. Il contra Gaudentium, cap. 21 explicat, scripturam, quae appellatur Maccabueorum, non habere Judaeos, sicut legem et prophetas et psalmos..., sed receptam ab Ecclesia non inutiliter, si sobrie legatur, vel audiatur.

(\*\*\*) Это зам'ячаніе надобно помнить и въ томъ случав, если также у посл'ядующихъ писателей православныхъ, или даже у ц'ялыхъ Соборовъ пом'ястныхъ, всё книги св. Писанія, и каноническія и неканоническія, безъ различія, будутъ названы каноническими. Такимъ образомъ легко примирится ученіе частичась учителей и соборовъ съ ученіемъ есем Церкви православной, которая ясно различаетъ тв и другія книги. комъ же общирившшемъ смысле употреблялось вногда названіе — книги каноническія и вообще въ церкви Кареагенской, въ которой Августинъ былъ тогда однимъ изъ знаменитъйшихъ архипастырей, а слёд. употреблено и на Кареагенскомъ Соборѣ. Послѣдняя мысль тёмъ вероятнёе, что въ правиле (33) этого Собора идетъ ръчь именно о квигахъ каноническихъ или опреавленныхъ канономъ для чтенія въ церкви: «постановлено, да не читается ничто въ церкви подъ именемъ Божественныхъ писаній, кромѣ писаній каноническихъ; каноническія же писанія суть сіи: Бытіе...» (\*\*\*). Если даже---б) допустимъ, что помянутые учители и Соборъ назвали неканоническія книги каноническими въ смыслѣ тѣснѣйшемъ, общепринятомъ : н въ такомъ случат мы не станемъ колебаться, когда возмемъ во вниманіе, во-первыхъ, какъ мало число учителей, державшихся этого мибнія, въ сравненіи съ числомъ тѣхъ, которые оставили намъ свидѣтельства только о 22 каноническихъ книгахъ ветхаго завѣта, принимаемыхъ Церковію; а во-вторыхъ, когда посмотримъ, что небольшое число учителей перваго рода принадлежали всё до одного только двумъ частнымъ церквамъ, Кароагенской и Римской, тогда какъ въ числѣ свидѣтелей послѣдняго рода находятся знаменитъйшіе представители всей Церкви, и восточной и западной (Іеронимъ, Иларій, Руфинъ),-а самъ же блаж. Августинъ преподалъ прекрасный совътъ, что, при подобномъ разногласіи о канонѣ книгъ, должно отдать преимущество голосу большинства свидѣтелей и голосу всей Церкви, а не церквей частныхъ (\*\*\*). К. 4. 20

(\*\*\*) Надобно, впрочемъ, замбтить, что въ правилъ Кароагенскаго собора упомянуты не всъ книги неканоническия; нътъ, на-примъръ, Премудрости Сяраха и всъхъ книгъ Маккарейскихъ, по крайней мъръ, по спискамъ этого собора Греческимъ, хотя въ Латвискяхъ спискахъ будтобы есть. Thesaur. Sviceri – Маккаβалос de lib. Il Maccabaeorum.

(\*\*\*) In canonicis scripturis ecclesiarum catholicarum quam

(Наконецъ, уже совершенно не важно то, что въ нѣкоторыхъ древнихъ переводахъ св. Писанія, напримѣръ, Италійскомъ, совокуплены вмѣстѣ и книги каноническія, и книгц неканоническія : такъ совокупляются онѣ доселѣ въ Церкви православной, которая однакожъ различаетъ ихъ, совокупляются съ тою цѣлію, чтобы въ одномъ сборникѣ имѣть всѣ книги и богодухновенныя, и тѣ, которыя хотя не имѣютъ такой важности, однакожъ издревле были уважаемы Церковію болѣе всѣхъ книгъ человѣческихъ, и приняты ею для назидательнаго чтенія вѣрующимъ, какъ книги добрыя и полезныя.

Что же касается происхожденія ветхозавѣтнаго канона: то замѣтимъ предварительно, что право объявлять какія-либо книги за книги богодухновенныя, т. е. каноническія, по свидѣтельству Флавія (\*\*\*) и Евсевія Памфила (303), у Іудеевъ принадлежало не всему народу, а только пастырямъ и въ особенности небольшому числу тёхъ, кои сами имёли въ себё Духа Святаго. Послѣ этого можемъ сказать уже, что начало Еврейскаго канона современно самому началу богодухновенныхъ книгъ. Мочсей первый, написавши свои кныги, обнародывалъ ихъ, какъ книги Божественныя. велблъ положить ихъ во храмѣ отъ страны ковчега, и по временамъ читать ихъ для Израильтянъ. Такъ же поступиль потомъ Інсусъ Навинъ, о которомъ говорится: и вписа словеса въ книгу закона Божія (Нав. 24, 26), т. е. присоединилъ свое писаніе къ пятокнижію; такъ поступилъ Самуилъ, который написа оправланія цар-

plurium auctoritatem sequatur Christianus. Tenebit itaque hunc modum in scripturis canonicis, ut eas, quae ab omnibus ecclesiis accipiantur, praeponat iis. quas quaedam non accipiunt; in iis vero, quae non accipiuntur ab omnibus, praeponat eas, quas plures gravioresque accipiunt, iis, quas pauciores minorisque auctoritatis ecclesiae tenent. Lib. II, de doctrin. Christ., cap. 8.

(ses) Contra Apion. lib. I, S 8.

(\*\*\*) Præparat. Evangel. lib. X11, cap. 22 pag. 597. Paris 1628.

ствія въ книзь и положи предъ Господемь (1 Цар. 10, 25): такъ поступали, безъ сомичнія, и последующіе свящ. писатели, хотя свидътельствъ о томъ и не сохранилось въ ихъ книгахъ. Окончательное же образованіе свое ветхозавѣтный канонъ получилъ (т. е. въ послѣдній разъ эти свящ. книги были собраны, разсмотрѣны и обнародованы за Божественныя) уже во дни Ездры и отъ самаго Ездры, въроятно, при содъйствіи Нееміи (2 Макк. 2, 13) и нъкоторыхъ жившихъ тогда Пророковъ: это подтверждается преданіемъ Іудеевъ, сохранившимся въ талмудъ, свидътельствомъ Флавія, и было принимаемо знаменитвёшими Отцами Церкви (\*\*\*). Съ тѣхъ поръ уже не являлись въ народѣ Іудейскомъ Пророки, которые одни имѣли право произносить судъ о книгахъ каноническихъ ( 858).

(\*\*\*) См. подробнёе о семъ выше въ 5 о подлинности прочихъ (послѣ пятокнижія) книгъ ветхаго завёта.

(\*\*\*) Въ исчисленныхъ нами овидетельствахъ о 22 инигахъ каноническихъ В. З. есть небольшая разность касательно — а) квиги Варуха, б) посланія Іеремін и в) книги Есоири. Первыя двъ отнесены къ каноническимъ въ спискахъ Орвгена, св. Кирилла Іерусалимскаго, св. Асанасія, Иларія, собора Лаодикійскаго и Константинопольскаго патріарха Никифора, а въ прочихъ не упомянуты. Но не упомянуты. безъ сомнѣнія, потому, что онѣ считались обыкновенно за одно съ книгою пророчества Іеремін, съ которою и соединаемы были подъ однимъ числомъ, какъ показывають всё списки, въ которыхъ оне упоминуты, и известно, что учители Церкви очень нертако приводили мъста изъ книги Варуха подъ именемъ Іеремін, (напримъръ св. Златоусть, Хр. Чт. 1832, XI.VII - въ разсуждения о томъ, что Інсусъ Христосъ есть Богъ, приводитъ слова Варуха 3, 36-38, подъ ныенемь Іеремія; также блаж. Августинъ-de civit. Dei lib. XVIII, сар. 33; св. Амspocial lib. I de poenit. cap. 8; lib. III haexem., c. 14 et lib. I de fide, cap. 2; св. Василій великій lib. IV contra Evnomium и др.) Книга же Есоири въ спискъ св. Асанасія, изложенномъ въ послании о праздникахъ, не извъстно почему, отнесена къ книгамъ неканоническимъ, а въ спискъ св. Григорія Богослова опущена. тогда какъ во встахъ другихъ спискахъ считается каноническою : голосъ встахъ, безъ сомития, долженъ портшить здъсь дта. Впрочемъ. и самъ св. Аванасій, если только онъ, подлинно, есть

## **§ 125**.

Kanonnechie knuen nobaro sabroma.

Каноническими книгами поваго завѣта православная Церковь признаетъ слѣдующія 27 : четыре Евангелія: отъ Матеея, отъ Марка, отъ Луки и отъ Іоанна, Дѣянія Апостольскія, семь соборныхъ посланій: Іакова, два Петра, три Іоанна и одно Іуды; четырнадцать посланій Апостола Павла: къ Римлянамъ, два къ Коринеянамъ, къ Галатамъ, къ Ефессеямъ, къ Филипписеямъ, къ Колоссаямъ, два къ Солунянамъ, два къ Тимоеею, къ Титу, къ Филимону и къ Евреямъ, и Апокалипсисъ св. Іоанна Богослова (<sup>566</sup>).

Эти же самыя книги перечисляются, какъ книги каноническія новаго завѣта, и у древнихъ учителей Церкви на востокѣ и на западѣ.)

На востокљ: 1) Оригенъ въ VII-й бесѣдѣ на книгу Іисуса Навина именуетъ четыре Евангелія, написанныя: Матееемъ, Маркомъ, Лукою и Іоанномъ, Дѣянія Апостольскія, написанныя Лукою, посланіе Іакова, посланіе Іуды, два посланія Петровы, посланія (не опредѣляя числа) Іоанновы, четырнадцать посланій Павловыхъ и Апокалипсисъ Іоанна Богослова, хотя въ другихъ мѣстахъ своихъ сочиненій касательно втораго посланія Петрова, втораго и третьяго посланія Іоаннова и посланія къ Евреямъ, соглашаясь принять ихъ за каноническія самъ, замѣчаетъ, что посланія эти еще не

авторъ приписываемаго ему синопсиса, замъчаетъ здъсь: «нъкоторые изъ древнихъ утверждали, что Евреи къ каноническимъ книгамъ причисляли также Есонрь; и книгу Руоь, соединивъ съ исторіею Судей, считали за одну книгу, а книгу Есонрь за другуюособую; такимъ образомъ, и въ этомъ случатъ число каноническихъ книгъ ограничивалось 22-мя». Краткое обозръніе св. Писанія въ Хр. Чт. 1841, IV, стр. 218-219.

(\*\*\*) См. въ Простран. Хр. Катихизисъ статью: о св. Лисания въ особенности.

всѣми пріемлются, что объ нихъ еще разногласятъ (\*\*\*).) 2) Евсевій также перечисляеть всь книги новаго завбта, и хотя, по примеру Оригена, ) разделяетъ ихъ на два класса: на принятыя встыи (бислеубинена) и на подлежащія еще сомнѣнію (αντιλεγόμενα), относя къ послёднимъ посланія: Іакова, Іуды, второе Петра, второе и третіе Іоанна, однакожъ говоритъ о послѣднихъ, что онѣ отъ большей части церковныхъ учителей **Πρηθμαιότες** (παρά πλείστοις των εκκλησιαστικών γιγνωσκομένας), /что онѣ въ весьма многихъ церквахъ многими проповѣды-) **ΒΑΙΟΤCA** (έν πλεισταις έκκλησίαις παρά πολλδις δεδημοσιευμένα) (<sup>530</sup>). 3) Св. Аванасій великій перечисляеть уже всё книги новаго завѣта безъ малѣйшаго сомнѣнія и различія, и въ послании о праздникахъ и въ синопсисъ, заключая въ послѣднемъ мысль свою слѣдующими словами: «вотъ число и названія каноническихъ книгъ новаго завета! Это какбы начатки, якори и столпы нашей втоы: потому что онъ написаны и изданы самими Апостолами Христа-Спасителя, которые съ Нимъ обращались и Имъ научены были» (\*\*\*). (4) Св. Кириллъ Іерусалимсній исчисляеть новозавѣтныя книги также безъ малъйшаго замѣчанія касательно какого-либо различія ихъ въ Церкви, и равно одобряетъ ихъ для чтенія своимъ слушателямъ. 5) Св. Амфилофій опять упоминаетъ о разногласіяхъ касательно нѣкоторыхъ посланій, но упоминаеть только исторически, и перечисливши всё книги новаго завѣта, оканчиваетъ счетъ слѣдующими словами: «сей да будетъ неложнѣйшій канонъ богодухновенныхъ писаній». 6) Леонтій Византійскій раздѣляетъ книги новаго завѣта на шесть книгъ (ĉις έξ βιβλία), изъ которыхъ первую составляютъ Евангеліе отъ Матеея и отъ Марка, вторую-Евангеліе отъ Луки и отъ Іоанна, третью-Двянія Апостольскія, четвертую-семь собор-

(887) Histor. Eccles. Evsebii lib. VI, cap. 25.

(858) Evseb. Histor. Eccles. lib. III, cap. 25.

(<sup>850</sup>) См. въ Христ. Чт. 1841, IV, 219-220.

ныхъ посланій, пятую—14 посланій Апостола Павла, шестую Апокалинсисъ. 7). Св. Іоаннъ Дамаскянъ въ своемъ Богословіи перечисляетъ книги новаго завѣта также всѣ до одной (\*\*\*).

На западъ: 1) Отцы Собора Кареагенскаго, бывшаго въ 318 году, перечисляютъ всё книги новаго завёта въ правилъ 33-мъ (\*\*\*); 2) Руфинъ—всё до одной; 3) блаж. Августинъ—всё; 4) папы Иннокентій и Геласій — всё; 5) Кассіодоръ, въ концё VI вёка, всё (\*\*\*).

Есть, правда, два, три древнихъ каталога, въкоторыхъ нёкоторыя изъ новозавётныхъ книгъ не упоминаются, и именно: Апокалипсись не упоминается въ каталогахъ собора Лаодикійскаго (прав. 60) и св. Григорія Богослова, а посланія: Іакова, оба Петровы и одно Іоанна — въ каталогѣ Мураторіевомъ (\*\*\*); во это, конечно, потому, что касательно сихъ книгъ, какъ свидѣтельствуютъ Оригенъ и Евсевій, долго) существовали разногласія между учителями Церкви. А существование такихъ разногласий до ижкотораго времени было тогла естественно и неизбъжно. Надобно помнить, что книги Апостольскія, писанныя къ частнымъ церквамъ, или даже и ко всей Церкви, не могли вдругъ распространиться повсюду и сдѣлаться извѣстными всёмъ вёрующимъ; но однё распространились весьма быстро по всей Церкви вселенской (что особенно должно сказать о четвероевангеліи), а другія—напротивъ; и изъ послѣднихъ нѣкоторыя (каковы всѣ, подвергав-

(860) Cyrill. Hierosolym. Catech. IV, 36; св. Амфилоха см. въ Кингв правилъ...; Leont. Byzant. lib. de sectis, act. II; св. Гоанна Дамаск. кн. IV Богословія, гл. 17.

(вет) См. въ Книгв правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ...

(\*\*\*) Rufin. in exposit. Symboli; Augustin. de doctrina Christ. lib. 11, cap. 8; Innocent. pap. epist. ad Exuperium, episcopum Toletanum; Gelas. pap. in. concil. Rom. an. 464; Cassiodor. de instit. Divin. Soript. lib. 11, cap. 13.

(\*\*\*) Muratorii Antiquit. Ital. maedii aevi tom. III.

шіяся разногласіямъ) достигли въ извъстныя итста раньше, въ другія позже,. въ третьн еще позже (\*\*\*), а въ четвертыя если достигли и довольно рано, то безъ достаточныхъ доказательствъ о своей подлинности. Съ другой стороны, отцы и учители первыхъ вЕковъ Христіанства не могли не наблюдать особенной осторожности при разпознании книгъ, явившихся подъ именами Апостоловъ. Этого требовала самая святость двла: чвиъ вещь важиве, твиъ съ большею недовврчивостію испытывають ся поллинность : а что лля Христіанъ могдо быть важиве писаній Апостольскихъ? Этого еще болье требовало появление въ тъ времена многихъ подложныхъ писаній (545), которыя выдаваемы были подъ именами Апостоловъ. Слёд. если некоторые няъ древнихъ православныхъ пастырей выражали сомибнія касательно тбуъ или другихъ писаній Апостольскихъ, то это, кроме того, что было нензбежно, служить витесть панятникомъ ихъ благоразумной разборчивости въ столь важномъ дълъ.

### III.

#### О КНИГАХЪ НЕКАНОНИЧЕСКИХЪ СВЯЩ. ПИСАНІЯ.

## § 126.

Псенсление этихъ книгъ и насъ важность.

11 .

Неканоническихъ книгъ между книгами новаго завъта нътъ ни одной, а есть неканоническія только между

(<sup>364</sup>) На-прямъръ, даже въ концъ IV въка блаж. Іеронныъ писалъ о посляни къ Евреямъ: sed apud Romanos usque hodie Pauli non habetur. Vid. in Catal. scriptorum illustr. подъ словомъ : Caius.

(\*\*\*) И яменно: многихъ евангслій, на-примъръ, евангслія о мляденчествъ Христовомъ, евангелія Евреевъ, евангелія Петра и проч.; многихъ дъяній Апостольскихъ, многихъ посланій я многихъ Апокалипсисовъ. См. Fabricii codex аросгурния Nov. Testam. книгами ветхозавѣтными, и именно слѣдующія: 1) княга Товита, 2) Іудиеь. 3) Премудрости Соломоновой, 4) Премудрости Іисуса сына Сирахова, 5) вторая и третья книги Ездры, 6) всѣ три книги Маккавейскія (\*\*\*).

Сколько несомнѣнно то, что эти книги ни у Іудеевъ, ни у Христіанъ не считались наравнѣ съ книгами каноническими ; столько же достовѣрна и другая мысль, что у тѣхъ и другихъ онѣ всегда пользовались большимъ уваженіемъ.

Іуден, какъ извѣстно, въ послѣднее время предъ пришествіемъ Мессін раздѣлялись на двѣ половины: на Іудеевъ Палестинскихъ (конхъ средоточіемъ былъ Іерусалимъ), говорившихъ отечественнымъ языкомъ и пользовавшихся библіею Еврейскою, и на Іудеевъ Александрійскихъ, употреблявшихъ языкъ Греческій и читавшихъ библію по переводу 70-ти толковниковъ. Тѣ и другіе равно уважали книги неканоническія, хотя менѣе, нежели каноническія.

Касательно Іудеевъ Палестинскихь это извъстно:

1) Изъ свидѣтельства Іосифа Флавія, бывшаго священникомъ во Іерусалимѣ. Сказавши, что у Іудеевъ имѣли право обнародывать писанія о религіи одни только Пророки, и что такія-то достовѣрнѣйшія лица, въ періодъ отъ Мочсея до Персидскаго царя Артаксеркса, описали всю исторію Еврейскаго народа въ 22 богодухновенныхъ книгахъ, Флавій присовокупляетъ: «впрочемъ и все, случившееся съ царствованія Артаксеркса до нашихъ дней, также заключено въ письмена; но эти писанія уже не пользуются такимъ уваженіемъ (πіστεως де дих диоїас ήξίωται), какъ пре-

(\*\*\*) Къ этимъ книгамъ неканоническимъ относятся еще нъкоторыя мъста, находящіяся въ книгахъ каноническихъ, какъ то: 1) молитва Манассія въ концъ 2-й книги Паралипоменонъ, 2) мъста, не означенныя счетомъ стиховъ въ коденсахъ Греческихъ и въ переводъ Славянскомъ, въ книгъ Есонрь; 3) пъснь трехъ отроковъ въ 3-й главъ книги Пророка Даніяла, исторію о Сусаннъ въ 13-й, также о Вилъ и зміъ въ 14-й гл. тойже книги. жле упомянутыя : потому что прекратилось преемство пророковъ (dia to µn усобода тло тоо профлубо агрібл diadogno)» (\*). Отсюда видно, что и неканоническія книги пользовались у Іудеевъ уваженіемъ, хотя и меньшимъ, нежели книги богодухновенныя, каноническія; видно также и то, ночему первыя не имъли одинаковой важности съ послёдними: нотому, что написаны уже въ-теченіе остальныхъ четырехъ-сотъ лётъ предъ Р. Хр., когда не стало во Іудеи Пророковъ, и послё того, какъ канонъ свящ. книгъ ветхозавётныхъ получилъ окончательное свое образованіе отъ Ездры и послёднихъ Пророковъ, жившихъ во дни Персидскаго паря Артаксеркса.

2) Изъ того уваженія, какое оказывали неканоническимъ книгамъ древніе раввины или древніе мудрецы Еврейскіе. Изъ всѣхъ этихъ книгъ они приводили мѣста въ своихъ сочиненіяхъ, нѣкоторыя же книги, напримѣръ, книгу Іисуса сына Сирахова, относили даже къ агіографамъ втораго разряда, а еще иѣкоторыя приписывали прямо писателямъ богодухновеннымъ, именно книгу премудрости Соломоновой — самому Соломону (<sup>566</sup>).

(3) Наконецъ, изъ свидътельства Оригена, по крайней мъръ, въ-разсужденія книгъ Товита и Іудион. Оригенъ утверждаетъ, что хотя Іуден не включали этихъ книгъ въ свой канонъ, однакожъ не относили ихъ и къ апокрифамъ (\*\*\*).)

(<sup>367</sup>) Contra Apion. lib. 1, §§ 7 et 8.

(\*\*\*) Доказательства на все это приводить Іосифъ Дё-Вуазень въ своихъ Observat. in proëmium Pugionis fidei—Raymundi Martini, edit. Lipsiae 1687 pag. 125—129. Агіографами втораго разряда назывались у Іудеевъ книги, не имъющія важности агіографовъ, вошедшихъ въ канонъ, и написанныхъ по вдохновенію отъ Святаго Духа, однакожъ написанныя, по ихъ словамъ, при содъйствіи отъ сего Духа, только въ меньщей степени.

(\*\*\*) Origen. Epist. ad Africanum n. 13, pag. 26, edit. Benedictin. А объ Іудеяхъ Алексолдрійскихъ довольно повторить только то, что они пользовались не Еврейскою библією, а переводомъ 70-ти. Въ этомъ переводѣ еще до пришествія Спасителя книги неканоническія присоединены были къ каноническимъ, въ видѣ ирибавленія, и составляли обыкновенно одинъ кодеюсъ. И Іудеи, пользуясь имъ, читая книги неканоническія вмѣстѣ съ каноническими и въ домахъ, и даже въ синагогахъ, ясно тѣмъ выразили, что они уважали неканоническія книги, по крайней мѣрѣ, какъ кинги священныя, назидательныя, благочестивыя, если и не наравнѣ съ каноническими, уважали, слѣдовательно, болѣе всѣхъ книгъ обыкновенныхъ-человѣческихъ (\*\*\*).

Уваженіе же, какое имѣла и имѣетъ къ неканоническимъ книгамъ Церковь Христіанская, видно:

1) Изътого, что она, какъ приняда сначада, такъ сътёхъ поръ всегда содержала и содержитъ эти книги въ одномъ кодексё съ книгами каноническими; назначала первыя для назидательнаго чтенія огланиеннымъ и вёрнымъ не только въ домахъ, но и во храмахъ, отчего онё и назывались церковными; иногда даже съ этою цёлію перечисляла ихъ въ своихъ правилахъ (канонахъ) на ряду съ книгами каноническими, напримёръ, въ 85-мъ правилё Апостольскомъ и 33-мъ правилё Собора Кареагенскаго.

2) Изъ общихъ отзывовъ объ этихъ книгахъ древнихъ учителей Церкви. Св. Аванасій говоритъ, что онѣ назначены Отцами для чтенія новопоступающимъ и желающимъ огласиться словомъ благочестія; св. Епифаній называетъ ихъ полезными и благотворными (χρήσιμοι και δφέλιμοι); св. Іоаннъ Дамаскинъ — назидательными и добрыми (<sup>471</sup>).

3) Наконецъ, изъ того, что всѣми этими книгами пользовались сами знаменитые учители Церкви, при-

(<sup>370</sup>) См. Berttoldt. Einleitung in die Schrift..., I, § 33, s. 97, 98. (<sup>871</sup>) См. выше прим'вч. 515. водя изъ нихъ въ своихъ сочиненіяхъ многочисленныя мѣста, и нерѣдко присовокупляя: говорить Писаніе, говорить священное Писаніе. На-примѣръ: а) изъ книги Товита приводятъ тексты: Климентъ Александрійскій, Кипріанъ (\*\*\*), Оригенъ (\*\*\*), Амвросій (\*\*\*), Василій великій (\*\*\*), Августинъ (\*\*\*); б) изъ книги Іудибь: Климентъ Римскій, Тертулліанъ, Іеронимъ, Августинъ, и друг. (\*\*\*); в) изъ книги Премудрости Соломона: Ириней, Климентъ Александрійскій, Оригенъ, Кипріанъ, Василій великій, Епифаній, Иларій. (\*\*\*).

Впрочемъ, какъ ни уважала и ни уважаетъ православная Церковь книги неканоническія, не должно забывать, что она всегда и отличала ихъ отъ книгъ каноническихъ. Отличіе это – въ томъ, что послёднія, какъ учитъ она, написаны по вдохновенію отъ Духа Святаго, и въ собственномъ смыслѣ составляютъ Писаніе богодухновенное, а первыя этого важнаго преимущества не имѣютъ и служатъ только въ видѣ прибавленія къ богодухновенному Писанію, какъ книги добрыя, назидательныя, священныя.

(\*\*\*) Clement. Alex. Strom. lib. Vl; Cyprian. de orat. Dominica.

(\*73) In cap. II ad Roman. et homil. 27 in Numeror.

(\*74) Lib. de Tobia et lib. VI in Hexaemer.

(578) Homil. de avaritia. Зд'Есь, приведши одно изречение изъ книги Товін, св. отецъ называетъ вто изречение запослодію Божсією.

(\*\*\*) Lib. II, de doctrin. Christ.

(\*\*\*) Clement. Rom. in Epist. I ad Corinth.: Tertull. lib. de momogam.cap. 17; Hieronym. in præf. ad libr. Judith, rafs samfsaærs: «Synodus Nicaena in numero S. Scripturarum Judith legitur computasse»; Augustin lib. II de doctrin. Christ., cap. 8.

(\*7\*) Irin. apud Evseb. H. E. lib. V, cap. 8; Clem. Alex. lib. IV, V et VI Stromat.; Origen Homil. V et XII in Levit.; Cyprian. lib. I de exbort. Martyr.; Basil. Magn. lib. V contra Evnomium; Epiphan. hæres. 76; Jlar. ennarrat. in Psalm. 127.

Необасодилость другаго Божественнаго истоенића Вристіанской религіи, при свящ. Писаніи, и понятіе о свящ. Преданіи.

Св. Писаніе, дарованное намъ Богомъ, какъ первый и главийшій источникъ откровенной религіи и Богосконія, по самому свойству своему, заставляетъ насъ желать и другаго, столько же Божественнаго, пособія въ семъ важномъ дѣлѣ. Ибо для того, чтобы мыг могли, надлежащимъ образомъ, усвоить себъ ученіе, заключенщое въ св. Пимийи, намъ существенно неебхедино:

1) Предварительно убѣдиться, что книги св. Писанія, дѣйствительно, подлинны и составляють тотв самый канонь, какой вышель изъ рукъ свящ. нисателей, а съ другой стороны, что онъ истинно богодухновенны. Обыкновеннаго свидѣтельства человѣческаго, одной исторической вѣры, гдѣ всегда остается мѣсто для сомнѣній и колебаній, въ настоящемъ случаѣ недостаточно: потому что на этой непреложной истинѣ должно зи 2) Вслѣдъ за тѣмъ намъ столько же необходимо, чтобы, при самомъ чтеніи св. Писанія, мы могли находить вездѣ только истинный смыслъ его, а не ложный, и притомъ могли быть убѣждены полно и рѣшительно, т. е. свидѣтельствомъ не человѣческимъ, а Божественнымъ, что мы, точно, не погрѣшаемъ, и понимаемъ надлежащимъ образомъ Слово Божіе : въ противномъ случаѣ что будетъ наша вѣра?

Спрашивается : кто же можетъ быть нашимъ надежнымъ руководителемъ въ столь важномъ дѣлѣ? Кто можетъ удовлетворительно выполнить для насъ оба эти условія ? Неправомыслящіе Христіане измыслили для сего три начала: одни указываютъ на разумъ, другіе — на самое св. Писаніе, третьи — на внутреннее озареніе отъ Духа Святаго. Но такимъ руководителемъ нельзя признать:

1) Ни человѣческаго разума, предоставленнаго только самому себѣ. Разумъ, во-перемяв, не въ состоянін съ непререкаемою точностію и рѣпнительностію опредълить канона св. книгъ: потому что историческія свидѣтельства о канонѣ, на основани которыхъ единственно и возможно для разума это опредбление, не довольно удовлетворительны : древніе каталоги св. книгъ, принадлежащіе не только частнымъ учителямъ Церкви, но и цёлымъ частнымъ церквамъ, какъ мы внатли (§ 124), не совству согласны между собою,--- и ть канги, которыя въоднихъ каталогахъ относятся къ каноническимъ, въ другихъ иногда умалчиваются, а въ третьихъ причисляются даже въ неканоническимъ-Слёд. здёсь возможно рёшать вопросъ только съ большею или меньшею основательностію и близостію къ истинѣ; но рѣшить такъ, чтобы не оставалось уже

мъста никакимъ сомитніямъ и пререканіямъ, нельзя: здъсь возможны всякаго рода злочнотребления, смотря по видамъ и намъреніямъ каждаго ученаго (\*\*). И примбръ Лютера, который не умедлилъ изключить изъ канона книги, не упоминаемыя въ нёкоторыхъ древнихъ каталогахъ (взъ новозавътныхъ именно посланія: Іакова, второе Петра, второе и третье Іоанна, ко Евреямъ Ап. Павла и Апокалипсисъ) (\*\*\*), а особенно примбръ раціоналистовъ, дошедшихъ, наконецъ, до того въ своихъ спорахъ о каноническомъ достоинствъ св. книгъ, что не осталось уже ни одной книги, которая не была бы отвергаема тёмъ или другимъ изъ нихъ. и была единодушно признаваема всѣми за каноническую, --- служатъ разительнъйшими доказательствами этой истины. Разумъ, во-вторыхъ, не въ состоянін непререкаемо засвидётельствовать богодухновенности св. книгъ : ибо на что онъ при этомъ можетъ указать намъ? На внутреннее превосходство заключающагося въ нихъ ученія? Но отсюда только съ ввроятностію, а отнюдь не съ решительностію, можно заключать о ихъ Божественномъ происхождения, и, кромъ того, самое это превосходство ученія для весьма многихъ людей еще-предметъ спора. На свидътельства св. Писанія о своей богодухновенноств ? Но и здѣсь возможна только въроятность : ибо эти свидътельства, какъ мы видѣли (SS 122 и 123),—а) не довольно ясны и опредѣленны; б) касаются не всего св. Писанія, а только или одного ветхаго завъта, или нъкоторыхъ книгъ, или даже частныхъ мѣстъ той или другой книги; в) подвергаются еще разнымъ претолкованіямъ

(\*\*\*) Какъ и поступали еще древніе еретики, по свидітельству учителей Церкви. Tertull. de praescript. haeret. cap. XVIII; Irin. contra haeres. lib. I, cap. 20, n. 1; Basil. Magn. in Hexaëmer. homil. V, n. 5; Augustin. contra Adimant. cap. 13, n. 4.

(\*\*\*) Symbolique par Moehler tom. II, chap. 5, § 41, pag. 40-42, Bruxel. 1838.

и сворамъ (\*\*\*), и г) вообще не могутъ, въ строгомъ спысль, имъть силу убъдительности для всъхъ, какъ евидётельства Писанія о самомъ себѣ. Или укажетъ на историческія свидѣтельства древнихъ о богодухновенности св. книгъ? По извъетно, что древнія свидательства объ этомъ двоякаго рода: свидетельства Христіанъ православныхъ, которые, точно, называли книги св. Писанія богодухновенными, и свидътельства еретиковъ, которыя нервако противоположны первымъ. Почему же умъ предпочтетъ одни изъ сихъ свидвтельствъ другимъ. ---умъ, не забудемъ, неводящійся въ своихъ изыскавіяхъ ивкакимъ высынить авторитетонъ ? Наколець, разумъ, неподчиненный никакому высшему авторитету, а предеставленный только самому себь, рышительно не въ состояни быть для насъ правильнымъ и вполнѣ надежнымъ истолкователемъ св. Писанія: напротивъ, въ этомъ случав должно было бы произойти совершенно противное. Ибо-а) на очытѣ существуютъ только частные человѣческіе умы, которые, кромѣ общихъ, положенныхъ въ инхъ, началъ, имбютъ и свои частныя (субъективныя) начала и убѣждевія, имѣютъ нередко свои особыя цели, къ которымъ стремятся, особыя побужденія, которыми руководствуются въ авиствіяхъ : слёд. тогда всякъ сталъ бы объяснять св. Писаніе по своему, по мѣрѣ своихъ силъ и понятій, а иногда по своимъ нечистымъ видамъ и намфреиіямъ,-и толкованій на Писаніе необходимо выходило бы почти столько же, сколько есть частныхъ умовъ (\*\*\*);

(\*\*\*) Извъстно, что даже яснъйшее мъсто этого рода (2 Тим. 3, 16) различно претолковывается неправомыслящими. Смотр. Roвепmüll. на 2 Тим. 3, 16.

(\*\*\*) «И суемудріе еретиковъ, замѣчается въ пославіи восточвыхъ Патріарховъ о православной върѣ, принимаетъ Божественное Писавіе, только превратно изъясняетъ оное, пользуясь иносказательными и подобозначущими выраженіями и ухищреніами мудрости человъческой, сливая то, чего нельзя сливать, и играя младенчески такими предметами, кои не подлежатъ путкамъ. Еслибы

б) извѣстно, что убѣжденія и частныхъ умовъ очень нербако измёняются, и что вчера одинъ считаль истиною, то нынѣ считаетъ уже ложью : слѣд. и частныя толкованія на св. Писаніе тогла лолжны были бы разнообразиться и измъняться; в) наконецъ, умъ самъ собою можетъ объяснять такъ или имаче. безъ сонибнія, только тѣ истины въ библін, которыя для него постижимы : какъ же онъ станетъ объяснять истины непостижимыя? И чёмъ поручится, что его объясненіе правильно? Скорѣе, какъ и показалъ опытъ раціоналистовъ, умъ отвергиетъ эти непостижимыя истины, и истолкуетъ ихъ по своему, въ смыслѣ переносношъ; не допуская ничего таинственнаго. Не то значать наши слова, будто умъ вообще не долженъ принимать викакого участія въ истолкованіи св. Писанія, будто его участіе неизбѣжно вредно; напротивъ, умъ и можетъ и долженъ участвовать въ этомъ, но только полчиняясь въ своихъ истолкованіяхъ другому, высшему авторитету (#3); и участіе ума тогда можетъ быть для насъ

всякій ежедневно сталь изъяснять Писаніе по своему, то каеолическая Церковь не пребыла бы, по благодати Христовой, донынъ таковою Церковію, которая, будузи единомысленна въ въръ, въруетъ всегда одинаково и непоколебнио, но раздвлилась бы на безчислен. ныя части, подверглась бы ересямъ, а вибств съ твиъ перестала бы быть Церковію святою, столновь и утвержденісяв истины, но соатлалась бы церковію лукавнующихъ, т. е. церковію еретиковъ». (Св. чл. 2). И, действительно, изъ этого именно начала породились, главнымъ образомъ, всъ среси древнія и новъйшія, наъ которыхъ каждая, какъ извъстно, непремънно старается основать свои заблужденія на какихъ-либо текстахъ св. Писанія, истолковывая ихъ по своему. Omnes enim hæretici, зам'ятиль еще древле блаж. Августинъ, qui eas (scripturas) in auctoritate recipiunt, ipsas sibi xi+ dentur sectari, cum polius suos sectentur errores; ac per hoc non quod eas contemnant, sed quod eas non intelligant, hæretici sunt. (Epist. CXX ad Consentium, n. 13). И въ другомъ въсть : neque enim non omnes hæretici scripturas catholicas legunt, nec ob allud hæretici, uisi quod cas non recte intelligentes, suas falsas opiniones contra earum veritatem, perulcaciter asserunt (De Genes. ad litter. lib. VII, cap. 9. n. 13).

(\*\*\*) Объ немъ будетъ ръчь дальше.

не только весьма полезнымъ, но, по временамъ, даже необходимымъ, особенно въ спорахъ съ противниками. А мы говоримъ собственно объ умѣ, неподчиненномъ этому высшему авторитету, и водящемся въ своихъ изслѣдованіяхъ однимъ началомъ собственнаго произвола (liberi arbitrii): его-то нельзя принять за надежнаго и единственнаго руководителя при изъяснени св. Писанія.

2) Ни самаго свящ. Писанія, какъ хотятъ тѣ, кон утверждають, что Слово Божіе нужно объяснять Словомъ же Божимъ и темныя мъста его яснъйшими. Ибо и св. Писаніе- а) нигдѣ не опредѣляетъ ни канона, ни подлинности входящихъ въ составъ его книгъ; б) самыя свидѣтельства его о богодухновенности ихъ, повторимъ опять, касаются только или одного ветхаго завъта, или лишь нъкоторыхъ книгъ, или даже нъкоторыхъ частныхъ мъстъ въ нихъ, а не касаются ясно новаго завѣта, не касаются всего св. Писанія: притомъ, какъ свидътельства св. Писанія о самомъ себъ, не могутъ имъть надлежащей цъны и всей силы убъдительности ; в) наконецъ, надобно помнить, что свящ. Писаніе есть вменно писаніе, а не какое-либо существо живое, имѣющее слухъ и уста. Оно не можеть слышать нашихъ вопросовъ, какъ намъ понимать то или другое мѣсто въ немъ, не можетъ и отвбчать намъ, разрѣшать наши недоумѣнія. Значитъ, разрѣшать-то эти недоумѣнія, при объясненіи св. Писанія, на основаніи самаго же св. Писанія, будетъ предоставлено опять намъ, и отъ насъ будетъ зависъть избрать для сего тъ или другія мъста, назвать ихъ яснѣйшими и потомъ перетолковать ихъ, какъ намъ будетъ угодно, тогда какъ другіе укажутъ иныя, яснѣйшія, по ихъ мнѣнію, мѣста, и объяснятъ ихъ по своему (\*\*\*). Явно, что и здъсь началомъ объясненія св. Писанія будетъ все тотъже нашъ умъ, а во-

(\*\*4) Посему -то и всё еретики всегда обыкновенно обращалясь къ Писанію и говорили, что ихъ ученіе ясно въ немъ издожевсе не свящ. Писаніе, что и здѣсь возможны всякія злоупотребленія. Не то мы хочемъ сказать, будто, носему, св. Писанія нельзя и не должно объяснять самимъ же св. Писаніемъ и темпыхъ мѣстъ его-яснѣйними: нѣтъ, это есть одно изъ существенныхъ, хотя и частныхъ, правилъ здравой библейской герменевтики, которое можетъ имѣть весьма общирное и нолезнѣйшее нриложеніе, если только, для предотвращенія злоупотребленій, само будетъ подчинено другому, надежнѣйшему, непререкаемому началу (нами пока искомому). Мы утверждаемъ только, что этого правила истолковавія св. Писанія нельзя признать правиломъ главнѣйшимъ, основнымъ, непогрѣщительнымъ и вполнѣ благопадежнымъ, которому бы надлежало подчинить всѣ прочія.

3) Ни, наконецъ, внутренняго озаренія отъ Духа Святаго или внутренняго голоса, раздающагося въ серацѣ каждаго изъ вѣрующихъ, какъ учать многіе сектанты въ нѣдрахъ протестантства. Это начаю свящ. герменевтики, по существу своему, представляется самымъ лучшимъ: вбо кто же достовърние можеть засвилательствовать намъ о канонъ и богодухновенности св. Писанія, кто точнёе можеть показать намъ подлинный смыслъ его, какъ не Духъ Святый, истинный виновникъ св. Писанія ? Но дело въ томъчто въ приложении это начало крайне неудобно и ненадежно: внутреннее озареніе или помазаніе отъ Духа Св., котораго, действительно, удостоиваются истинно върующіе (1 юан. 2, 27), есть дъйствіе таниственное и сокровенитищее для встхъ людей стороннихъ; а

но. Memento, импетъ Иларій, neminem hæreticorum esse, qui se nunc non secundum Scripturas praedicare ea. quae blasphemet, mentatur (Ad Constant. lib. 11, n. 9). Тоже инсали въ свое время и св. Ириней (adversus haeres. lib. V, cap. 21. n. 2), Тертулланъ (De praescript. cap. 17 et 38), Оригенъ (De principiis lib. IV, n. 8), блаж. Геровимъ (adversus Luciferianos), Викентій Лиринскій, (Commonit. n. 2) и др. Снес. примъч. 582.

потому, для предотвращенія всякнахь обмановь, здёсь возможно было бы одно только средство : ослибы выдающіе себя за сподобившихся такого озаренія водтверикдали свои слова истинными чудесами (---- чего, однакожъ. на дълъ они не показывають). Въ претивнопъ случав злоупотребления неизбёжны : это начало отверваетъ самую широкую дверь ко всякаго реда вольностать въ изъяснении св. Писанія и берконечнымъ сворамъ. Ибо всякъ, по произволу, можеть выдавать (какъ и поступаютъ нербако сектанты) собственныя бредни за вдохновенія отъ Духа Святаро, уснаиваясь притомъ нагло подтверждать свои мечтанія тенстами библейскими. Съ другой стороны, ати люди на дёлё, собственнымъ опытомъ, совершенно обличаютъ несправедливость того, что проповѣдуютъ: итть сомниния, что Духъ Святый, наяъ Духъ истины, не можетъ самъ себъ противоръчить: между тъмъ сектанты, утверждающие, якобы они объясныють сван. Писаніе, по руководству Святаго Духа, де крайности разногласять между собою; и нервако то, что одянь няъ нихъ выдаетъ за истину, другой отвергаотъ какъ заблуждение: (\*\*\*). Явный знакъ, что они водятся отнюдь не Дукомъ Святымъ, а опять собственнымъ же равумомъ, своими частными (субъективными) убъжденіями и цёлями. Послёднее замёчаніе-то, что, предавшись изключительно этому началу, легко дойти до совершениаго отверженія св. Писанія : ибо если санъ Аухъ Святый внутренно учитъ насъ истинъ, необхо+ димой для спасенія, — на что намъ тогда внёшнее вособіе библів? Такъ дъйствительно и случилось съ Анабаптистами и отчасти Шведенборгіянами (\*\*\*). Мы, **еднакожъ, вовсе не отвергаемъ, что, какъ во всякомъ** лобромъ дѣлѣ, такъ и при усвоеніи откровеннаго уче-

(1858) Довольно при этомъ вспомнить ученіе Лютеранъ, Кальвяннотовъ и Анабаптистовъ о крещении.

(306) Cm. Moehler, Symbolique tom. II, SS 59 # 84.

нія Христіанину необходимо (<sup>307</sup>) содбйствіе, вразумлен ніе и наставленіе отъ Духа Святаго (1 Іоан. 2, 27 м друг.); а говоримъ только, что внутреннее озареніе отъ Духа Св., будучи принято за изключительное начало свящ. герменевтики, по вышеизлеженнымъ, причинамъ, недостаточно для цёли.

Если, такимъ образомъ, нельзя назвать совершенно благонадежнымъ ни одно изъ тѣхъ пособій, какими пользуются неправомыслящіе Христіане для усвоенія себѣ Божественнаго откровенія изъ св. Писанія: то гдѣ найдемъ мы для себя, какъ Христіане православные, это необходимое пособіе? По ученію православные, это необходимое пособіе? По ученію православной Церкви, оно даровано вѣрующимъ озмимъ Богомъ въ другомъ источникѣ Христіанской религия, свящ. Преданіи (<sup>344</sup>).

Подъ именемъ свящ. Преданія разумѣетоя Слово Божіе, не заключевное въ инсьмена самими богодухновенными Писателями, а устно преданное Церкви, и съ тѣхъ поръ непрерывно въ ней сохраняющееся (\*\*). Чтобы теперь, дѣйствительно, оправдать высказанную нами мысль объ этомъ Божественномъ источнякѣ, по отношенію его къ св. Писацію, мы должны ноказать: а) что св. Преданіе, точно, должно быть принимаемо за источникъ Христіанской религіи и православнаго Богословія; б) что оно могло сохраниться

(\*\*\*) Τοῦς ερευνῶσι τάς γραφάς, говорить св. Златоусть, χρέια τῆς ἄνωθεν ἄιγλης, ἶνα καί ε̂υρωσι τὸ ξητούμενου, καὶ φυλάξωσι τὸ Ͽηρώμενου. In. Psalm. 119. Τοπε camoe говорить блаж. Θευλορить на 14 гл. Осін, блаж. Августинь на Цсал. 126 н друг.

(\*\*\*) См. въ Простран. Хр. Катихизисъ Правосл. Казод, Восточ. Церкви статью: о св. Писаніи и св. Преданіи, и именно отвътъ на вопросъ: для чего и нынъ нужно преданіе ?

(\*\*\*) Многія другія, общензвістныя, предварительныя понятія о свящ. Преданіи, о разділеніи преданій на Апостольскія, церцовныя и отеческія, подразділенія — на догнатическія, историческія и обрядовыя, и т. под. — можно найти: 1) въ Ками в въры, въ статьт: о селщ. Преданіи, также — 2) въ Хр. Чт. 1829, XXXIV, 314, въ статьт: о преданіях, какъ источникъ резисіъ. и д'йствительно сохранилось до насъ въ ц'ялости ; в) указать, за тёмъ, признаки, по которымъ можно безошибочно узнавать Апостольскія преданія и въ настоящее время; г) наконецъ, опред'ялить самую важность и унотребленіе этого источника.

### § 128.

Овлщ. Преданіе должно быть привнаваело ва истоенинь Христіанской религіи.

Что не одно св. Писаніе было въ началѣ и нынѣ должно быть признаваемо источникомъ Христіанской религін, но вмѣстѣ съ нимъ и свящ. Преданіе, — это видно:

1) Изъ исторія первоначальнаго пропов'єданія в существованія Христіанской вѣры. Исторія сія представляеть : а) что Христіанство было распространяемо въ началѣ двоякимъ образомъ: по-преимуществу чрезъ слово устное и только частію чрезъ письмена. Самъ Спаситель, первый Учитель небесной религия, ничего о ней не написаль; многіе изъ св. Апостоловъ тоже лншь устно распространяли ее до самой своей кончины, не оставивъ по себъ никакихъ писаній ; нъкоторые только изъ первыхъ проповедниковъ Евангелія, кромѣ устнаго слова, по временамъ употребляли для сего и письмо. Но-б) начали употреблять уже тогда, когда успѣли довольно распространить Христіанскую проповѣдь устно, — писали, по ихъ собственнымъ словамъ, о вещахъ извъствованныхъ (Лук. I, 1 и 2), н къ лицамъ, еще прежде наставленнымъ ими въ въръ чрезъ живое слово, которыя, потому, для надлежащаго уразумѣнія писаній своихъ Божественныхъ учителей, естественно и неизбъжно должны были пользоваться ихъ предварительными устными наставленіями (какъ обыкновенно поступаютъ ученики въ подобномъ случав), а такимъ образомъ, цвня Апостольскія писанія,

цёнить вмёстё и Апостольскія преданія. Извёстно также----в) что, Апостолы, писавшіе свои посланія къ Христіанамъ, иногда кое-что оставляли до будущей устной бесёды съ этими Христіанами, которая имела восполнить недосказанное въ письмени. Многа имвать писати вамь, и не восхотъхъ хартією и черниломь: по надьюся прішти къ важь, и усты ко устомъ глаголати, говорить св. Іоаннъ Богословъ въ своемъ второмъ посланія (ст. 12); многа имъхъ писати, повторяетъ онъ в въ третьемъ посланін, но не хощу черпиломъ и тростію писати тебъ: уповаю же абіе видъти тя, и усты ко устоять глаголати (ст. 13 и 14). Подобнымъ образомъ выражается въ одномъ мѣстѣ и св. Павелъ: о прочихъ же, егда пріиду, устрою (1 Кор. 11, 34). Извѣстно **г) наконецъ, что послан**ія Апостольскія, писанныя въ разныхъ мѣстахъ и къ разнымъ частнымъ церквамъ, или даже частнымъ лицамъ, содвлались общензвестными во всей Церкви Христовой не совстмъ скоро, и еще во дни Иринея (во 2-й половинѣ втораго вѣка) были цѣлые вароды, обращенные къ Христіанству, которые не имѣли у себя никакихъ свящ. писаній, а довольствовались однимъ преданіемъ (\*\*\*).

(\*\*\*) «Еслибы, спрашиваетъ св. отецъ, Апостолы не остявили намъ своихъ писаній: ужеля бы не должно было слъдовать порядку преданія, которое они оставили тімъ, кому поручали церкви ? Сему порядку слъдуютъ многіе варварскіе народы, которые, увъровавъ во Христа, им'вютъ спасеніе, написанное на сердцахъ ихъ Аухонъ, безъ бунаги и чернила, и тщательно блюдутъ древнее преданіе.... Таковые люди, ув'вровавшіе безъ Писанія, хотя по нашему наръчію слывуть варварами, но что касается до образа мыслей, нравовъ и жизни, - то они по въръ весьма мудры и угождаютъ Богу, провождая жизнь во всякой правдъ, чистотъ и премудрости. Еслибы кто сталъ пропов'ядывать имъ лжеучение еретическое: то они тотчасъ же затворили бы свой слухъ, и далеко бъжали бы. не желая даже слышать богохульной бесвды. Такъ они, утверждалеь на древнемь Апостольскомь преданіи, не допускають даже до мысли своей какого-либо еретическаго суемудрія». Adversus baeres. lib. III, сар. 4, п. 1 et 2, нан въ Хр. Чт. 1838, II: св. Священномученика Иринен, епископа Ліонскаго —о преданіи Апостольскома ев Церкев, стр. 7-9.

2) Изъ совершенно ясныхъ изреченій и даже повелевний самихъ свяш. писателей. Такъ св. Апостолъ Павель, написавшій болье всёхь Апостоловь, говорить въ одномъ мъсть: братіе, стойте, и держите предвия, имже научистеся, или словомь, или посланиемь нашимь (2 Сол. 2, 15). Важно здесь то, -а) что Апостоль прямо и ръшительно заповъдуетъ Христіанамъ держаться, между прочниъ, и устныхъ преданій; б) запевъдуетъ тогда, когда върующіе имъли уже въ рукахъ его писанія: ибо это говорить онъ во второль своемъ иосланіи къ Өессалоникійцамъ; в) заповѣдуетъ держаться преданій точно такъ же, какъ и писаній, съ равнымъ уваженіемъ, твердостію и постоянствомъ, не оставляя ни того, ни другаго источника спасительнаго ученія, а содержа ихъ витсть, нераздъльно. Хвалю вы, братие, яко вся моя помните, и якоже предаюь самь, преданія держите, — писаль тотъже Апостоль въ персомъ своемъ послании къ Кориноянамъ, и, очевидно, разумъя преданія не письменныя, а один устныя (1 Кор. 11, 2). О Тимовее, предание сохрани, укдоняяся скверныхь суесловій и прекословій лженженнаго разума (1 Тим. 6, 20); образь имый здравыхь словесь, ижже оть мене слышаль еси, нь впрп и любви , яже о Христь Інсусь (2 Тнм. 1, 13), — и лже слышаль еси оть мене многими свидътели, сія предаждь върнымъ человъкомь. иже довольки будуть и иныхь научити (-2, 2): вотъ и еще заповѣди тогоже Апостола касательно устныхъ преданій!

3) Изъ непрерывнаго, единогласнаго ученія и примѣра св. Отцевъ и учителей Церкви. Такъ, изъ мужей перваю въка: а) св. Игнатій, по свидѣтельству Евсевія, увѣщавалъ вѣрующихъ блюстися отъ превратныхъ мнѣній еретиковъ..., и съ твердостію держаться Апостольскаго преданія (<sup>266</sup>); б) св. Поликарпъ нереда-

(\*\*\*) Πθουτρεπέ τε απριζ ἔχεσΞαι τῆς τῶν 'Αποσιολιον, παραδόσεως, ἡν ὑπέρ ἀσφαλειας και ἐγγραφως ἤδη μαρτυρομενος валь върующимъ самыя слова, сказанныя Господомъ, о которыхъ слышалъ непосредственно отъ Апостоловъ, и вообще предаль Церкви то, что самъ пріяль отъ Авостоловъ (\*\*\*); в) а Егезипиъ заботился даже собрать Апостольскія преданія во едино, и многія изъ нихъ **ВЗЛОЖНАТЬ ВЪ ПЯТИ КНИГАХЪ** (υπομνήμασι) КОТОРЫЯ, КЪ СОжалѣнію, до насъ не дошын (\*\*). Во еторомь въкъ --а) св. Ириней писаль: «всь, желающие знать истину ; должны обращаться въ каждой церкви къ преданю Апостольскому, извёстному во всемъ мірѣ» (104), и самъ. нрепираясь съ многочисловными сретиками, старался обличать ихъ не только отъ Писанія, но преимущественно отъ преданія (303); б) Тертуллівнъ также не только заповёдывалъ держаться Апостольскихъ преданій; но и постоянно приводиль ихъ во свидітельство протные сретиковъ, какъ показываетъ прлос его сочижение (\*\*\*). Въ третвемъ въкть --- а) Оригенъ заве- . щаваль: «да хранится церковное преданіе, чрезь порядокъ преемства отъ Апостоловъ преданное, и даже доньші пребывающее въ церквахъ; той только истичі и должно вбровать, которая им въ чемъ не разногласить съ церковнымъ и Апостольскимъ преданіемъ» (\*\*\*); б) св. Кипріанъ говориль: «душамъ благочестивымъ и простыть легко взбъжать заблуждения и найти исти-

διατυπδισ9αι άναγκαιον ήγειτο. Evseb. Histor. Eccles. lib. III, cap. 36, edit. Vales.

(\*\*\*) Ταῦτα διδάξας ἀεί (Πολυχάρπος), говорить св. Приней, α καί παρά τῶν ἀποστόλων ἐμαθεν, ἀ καί ἡ ἐχκλησία παραδίδωσιν, α καί μόνα ἐστίν ἀληθή. См. apud Euseb. H. E. lib. IV, c. 14, H chec. Irin. contra haeres. lib. III. cap. 3.

(\*\*\*) Evseb. Histor. Eccles. lib. 1V, cap. 22.

(\*\*\*) Contra hæres. lib. III, cap. 3.

(<sup>584</sup>) Ibid. сар. 2. «Когда вы отсылаемъ ихъ (сретаковъ,) говоритъ онъ, къ преданію Апостольскому, которое сохраняется въ церквахъ чрезъ преемство пресвитеровъ, они противатся преданію». и проч.

(<sup>860</sup>) De praescript. haereticorum. Cm особенно стр. 19, 21 и 27. (<sup>607</sup>) De principiis lib. I, n. 2. ну: ибо, какъ только мы обратимся къ источники Божественнаго преданія, заблужденіе исчезнетъ» (\*\*\*). Въ четвертомь вака тоже слышимъ: а) отъ св. Епифанія: «нужно держаться и преданія, вбо невозможно обрѣсти все въ однихъ писаніяхъ; святвйшіе Апостолы одно оставили въ Писаніи, другое въ преданіи,--что саное такъ утверждаетъ Павелъ: якоже предахъ вамъ (1 Кор. 11,2)» (\*\*\*); б) отъ св. Василія великаго: «изъ сохраненныхъ въ Церкви догматовъ и проповѣданій нѣкоторые мы имбеть отъ письменнаго наставленія, а ибкоторые пріяли отъ Апостольскаго преданія, по преемству въ тайнѣ, и тѣ и другія имѣютъ едину и туже силу для благочестія; и сему не воспрекословить нинто, хотя мало свёдущій въ установленіяхъ церковныхъ: ибо аще предпріимемъ отвергати неписанные обычан, аки не великую имущіе силу, то непримѣтно повреднить Евангелію въ главныхъ предметахъ, или наче сократимъ проповѣдь во единое имя, безъ самыя вещи» (\*\*\*); в) отъ св. Златоуста: «не все предали (Апостолы) чрезъ писаніе, а многое также безъ писанія; но то и другое равно достойно вѣры ; посему мы считаемъ достойнымъ вбры и предание: предание есть, ничего болѣе не ищи» (\*). Приводить, послѣ сего, рядъ многихъ другихъ отеческихъ свидѣтельствъ, безъ всякаго сомнѣнія, было бы излишне (\*\*\*).

(\*\*\*) Cyprian. Epist. 63.

(499) Haeres. 60, cap. 6.

(\*\*\*) См. въ новоизд. Кормчей-св. Василія изъ 27 главы книги о св. Духів къ блаженному Амфилохію.

(\*\*\*) Ἐντεῦθεν (2 Co1. 3, 15) δηλον, ότι ἐυ πάντα δι' ἐπιστολης παρεδίδοσαν, ἀλλὰ παλλὰ καὶ ἀγράφως, ὁμοίως δὲ κακεῖνα καὶ τάυτὰ ἐστιν ἀξιόπιστα. ὦστε καὶ τὴν παράδοσιν τῆς ἐκκλησίας ἀξιόπιστον ἡγώμεθα. παράδοσις ἐστι, μηδὲν πλέον ξητεῖ. In. 2 Thess. homil. IV, n. 2.

(\*\*\*) Въ большенъ количествъ можно ихъ видъть съ Калию стры, ч. III, отъ стр. 19, изд. С. II. Б. 1840.

4) Наконецъ, изъ примера целой Церкви вселенской, собиравшейся, въ лиць пастырей своихъ, на вселенскихъ Соборахъ. Извёстно, что на этихъ Собон рахъ обличаемы были ереси и утверждаемы догматы православія на основаніи не одного только Писанія. но вибств и преданія, иногда даже преимущественно - преданія. Такъ именно поступили: соборъ Никейскій (\*\*\*), соборъ Константинопольскій (\*\*\*), соборъ Ефесскій (\*\*\*), Халкидонскій (\*\*\*), Трульскій (\*\*\*) и Никейскій II. «Хранимъ, говорятъ въ самомъ началь своего догмата отцы этого послёдняго вселенскаго собора, хранимъ не нововводно всѣ, писаніемъ или безъ писанія установленныя для насъ церковныя преданія.... Симъ тако сущымъ, аки царскимъ путемъ шествующе, послёдующе Богоглаголивому ученію святыхъ Отецъ нашихъ и преданію каеолическія Церкве.... опредѣляемъ...» и проч.

### § 129.

Свлиц. преданіе могло сохраниться и дъйствительно сохранилось до нась въ своей цълости : а) могло сохраниться.

Что св. преданіе могло всецѣло сохраниться въ Церкви до нашихъ дней, это открывается:

1) Частію уже изъ способа распространенія преданій, ихъ повсемѣстности и всенародности. Св. Апостолы проповѣдали откровенное ученіе не въ нѣкоторыхъ только мѣстахъ, не предъ немногими только

(\*\*\*) Theodoret. Histor. Eccles. lib. I, cap. 8, et Athanas. Epist de decretis Nicenae Synodi, n. 27.

(\*\*\*) Theodoret. Hist. Eccles. lib. V, cap. 8'et 9.

(\*\*\*) Acta concilior.—Harduini tom. 11, col. 1354 et seqq.

(\*\*\*) lbid. tom. III, col. 450 et seqq. Euagr. Hist. Eccl. lib. II, cap. 18.

(\*\*\*) Правила 1 и 2.

янцами и отнюль ие тайно; напротивъ, они пронесли его по всёмъ странамъ тогдашняго міра, возвёстили на всёхъ языкахъ, со всею исностію (Мат. 10, 27), и, какъ требовала самая цёль ихъ прочовёди, старались передавать Бож. истины всёмъ и каждому, желающему спасенія. При такихъ обстоятельствахъ затеряться или испортиться какому-либо Апостольскому, особенно важному, преданію, во всей Церкви, по всему Христіанскому міру, очевидно, было невозможно. «Кто хочетъ знать истину, говорилъ св. Ириней, тотъ во всякой церкви можетъ усмотрёть Апостольское преданіе, возвёщенное во всемъ мірё» (\*\*\*).

2) Гораздо болбе изъ ревностной приверженности всвяз Христіанъ къ преданному Аностолами ученію, которую такъ похваляетъ въ Коринеянанъ св. Павелъ (1 Кор. 11, 2; сн. 1 Сол. 1, 8; Кол. 1, 4, 6; Рим. 1. 8). Къ такой заботливости о сохранении уство преданнаго Апостолами ученія естественно располагали Христіанъ : а) самое достоянство этого ученія, въ которомъ они видѣли Слово Божіе; б) внушенія св. Апостоловъ стоять и держаться преданій (2 Сол. 2, 15), и выбств строгія прещенія на противниковъ: аще мы, или Ангель съ небесе благовъстить вамь паче, еже благовъстихомъ вамъ; андвема да будетъ, писалъ св. Павель къ Галатамъ; якоже предрекохомъ, и нынъ паки глаголю, аще кто вамъ благовъститъ паче, еже приясте. анавема да будеть (Гал. 1, 8 и 9); в) країняя необходимость преданій : ибо писаній Апостольскихъ сначала еще не было, и даже тогда, какъ появились эти писанія, до приведенія ихъ во всеобщую извѣстность, многія частныя церкви пользовались и могли существовать изключительно только Апостольскими преданіями (609).

3) Еще болѣе изъ обязанности и вмѣстѣ ревно-

(\*\*\*) Христ- Чт. 1838, II, 4.

(\*\*\*) См. выше примтач. 590.

сти предстоятелей церквей къ сохранению свящ. преданія. Ихъ-то, по-преимуществу, сообразно съ самимъ назначениемъ ихъ пасти Церковь Господа и Бога (Дѣяц. 20, 28), старались наставить и утвердить въ истинахъ въры св. Апостолы (-27), подобно тому, какъ прежде сами, предпочтительно предъ всѣми другими людьми, были наставляемы небеснымъ Учителемъ (Іоан. 17, 6, 8); пастырямъ церкви особенно заповѣдывали ев. Благовъстники держаться върнаго словесе по учению (Тит. 1, 9), образь имъть здравыхь словесь... и доброе завъщание соблюдать Духомъ Святымъ (2 Тим. 1, 13 и 14); ихъ-то, наконецъ, обязывали Апостолы передавать слышанное при многихъ свидътеляхъ учение и своинъ будущимъ преемникамъ, върнымъ человъкомъ, иже довольни были бы и иныхъ научити (2 Тим. 2, 2). «Ежели Апостолы знали сокровенныя тайны, пишетъ св. Ириней, которыя открывали только совершеннымъ, а не всвиъ людямъ: то преимущественно они сообщали тайны сін лицамъ, коимъ поручали самыя церкви. Ибо Апостолы хотёли, чтобы тё, которыхъ они оставляли своими преемниками, и которымъ передавали собственное свое служение учительства, были весьма совершенны и неукоризненны во всѣхъ отношеніяхъ: такъ какъ отъ непогръшительнаго дъйствія этихъ лицъ долженствовало зависъть великое благо, а отъ погръшительнаго-величайшее зло» (•ю). И исторія свидѣтельствуетъ, что достойные преемники Апостоловъ вполнѣ соотвѣтствовали своему призванію. «Они ничему не учили по собственнымъ соображеніямъ, говоритъ св. Іустинъ философъ, и никогда не впадали во взаимныя несогласія: ибо, будучи чужды всякаго искательства и злоумышленности, какъ пріяли отъ Бога, такъ и предали намъ ученіе» (\*"). «Они, что нашля въ Церкви, продолжаетъ другой знаменитый учитель, то и со-

(\*1\*) Хр. Чт. 1838, П. стр. 4-5.

(\*\*\*) In exhort. ad gentes.

٠

32

Digitized by Google

держали, чему сами научились, тому и учили, что пріяли отъ отцевъ, то передали и дътямъ» («»).

4) Особенно же изъ того, что свящ. преданія весьма рано начали быть заключаемы многими учнтелями Церкви въ письмена (\*\*\*), и такимъ образомъ со всею благонадежностію передаваться, изъ рода въ родъ, въ послѣдующіе вѣка.

5) Наконецъ, изъ того, что многія преданія получила Церковь отъ Апостоловъ въ самой своей практикѣ, которая для сохраненія истинъ отнюдь не менѣе надежна, какъ и письмена. Составъ богослуженій, особенно литургін, по крайней мѣрѣ, въ главнѣйшихъ частяхъ, образъ совершенія всѣхъ святѣйшихъ таинствъ, нѣкоторыя молитвы, безъ всякаго сомнѣнія, получили начало свое отъ Апостоловъ. Вслѣдъ за тѣмъ преемники Апостоловъ, пріявшіе право и обязанность устроять все въ Церкви благообразно и по чину (1 Кор. 14, 40), также заботились многія, преданныя отъ Апостоловъ, истины увѣковѣчить для всѣхъ послѣдуюцихъ родовъ въ церковной же практикѣ, въ установленіи праздниковъ и обрядовъ.

## **§ 130**.

б) Св. проданіе, дъбиствительно, сохранилось до нась въ цалости.

Теперь можно уже опредѣлить и тѣ источники, въ которыхъ дошли до насъ Апостольскія преданія. Это —

1) Древніе Сумволы, которые, какъ образь здравыхъ словесь, какъ первая потребность для вѣрующихъ,

(<sup>615</sup>) Augustin. adversus Julian. lib. II, c. 10.

(\*\*\*) Это извъство о Папів (Evseb. Hist. Eccl. lib. III, с. 39), Егезиппъ (ibid. IV, 22), Пантенъ (ibid. VI, 13), Климентъ Александрійскомъ (ibid. V, 11, снес. Clement. Alex. — Strom. 1 п. 1), Оригенъ, Евсевіъ и др. безъ сомнѣнія, появились со временъ самихъ Апостоловъ и постоянно существовали во всёхъ церквахъ съ самаго ихъ учрежденія. Такихъ Сумволовъ, употреблявшихся между Христіанами въ три первые вѣка до Сумвола Никео-Цареградскаго, извѣстно очень довольно, и всѣ они, совершенно сходные между собою по духу, хоть и различные нерѣдко по буквѣ, содержатъ въ себѣ главнѣйшіе члены ученія догматическаго, вопиедшіе потомъ въ Сумволъ Никео-Цареградскій ("").

2) Правила Святыхъ Апостоловъ. Уважение, съ какимъ употреблялись эти правила еще въ первые въка Христіанства, и употреблялись не въ какой-либо мъстной церкви, а во всей Церкви вселенской, --- уваженіе, простиравшееся до того, что сами Соборы, поивстные и вседенские, полагали ихъ въ основание своихъ опредѣленій, и руководствовались ими, какъ закономъ, имѣющимъ всеобщую и непререкаемую силу обязательности, - все это поставляетъ Божественную важность Апостольскихъ правилъ выше всякаго сомийнія. Но также несомнённо, что св. Апостолы предали ихъ Церкви не письменно (иначе они съ самаго начала вошли бы въ канонъ книгъ новозавётныхъ), а устно; написаны же и приведены эти правила въ извъстный порядокъ или мужами Апостольскими, или нхъ ближайшеми преемнеками (""). Апостольскихъ правилъ извъстно 85, и они содержатъ въ себъ преданія Апостоловъ, касающіяся, по-преимуществу, церковнаго управленія и благочинія.

3) Опредѣленія в правила Соборовъ: а) помѣстныхъ, на которые, по 37-му правилу Святыхъ Апостоловъ, ежегодно по-дважды собирались Епископы

(\*\*\*) См. статью: о правилахъ св. Апостолъ въ Хр. Чт. 1843, III, стр. 456.

<sup>(\*\*\*)</sup> Многіе наъ этихъ Сумволовъ собраны у Бингама—Origin. Ecclesisst. vol. IV, lib. X, сар. 4, также у Вѣтринскаго—въ Шамяти. Христіанскихъ древностей част. IV, кн. 9, гл. 4.

изъ разныхъ мѣстъ для разсужденія о дѣлахъ вѣры и благочестія, и приносили съ собою, сохранявшіяся въ ихъ церквахъ, тѣ или другія преданія; особенно жеб) Соборовъ вселенскихъ, куда, въ лицѣ предстоятелей своихъ, собиралась вся Христова Церковь, хранительница преданій. Этотъ источникъ тѣмъ драгоцѣннѣе, что Соборы, какъ мы замѣчали, дѣйствительно, всегда обращались въ своихъ разсужденіяхъ не только къ Писанію, но и къ Преданію, и что въ опредѣленіяхъ и правилахъ этихъ Соборовъ сохранились до насъ преданія не только догматическія, но и нравственныя, и обрядовыя, и каноническія и вообще относительно всѣхъ предметовъ Христіанской вѣры и Церкви.

4) Древнія литургін. Такихъ литургій, употреблявшихся, или досель еще употребляющихся, въ разныхъ церквахъ востока и запада, весьма много (416), и многія изъ нихъ, извѣстныя подъ именами Апостоловъ и мужей Апостольскихъ, восходятъ до временъ незапамятныхъ, или даже до временъ самихъ Апостоловъ, какова, на-примъръ, литургія св. Апостола Іакова. Литургия эти можно считать однимъ изъ самыхъ важныхъ хранилищь Апостольскаго преданія и истиннаго вѣрованія первенствующей Церкви, судя, съ одной стороны, по древности ихъ происхожденія, а съ другой — по ихъ высокому назначению и употреблению въ Церкви. По крайней мъръ, въ тъхъ чертахъ ученія, въ которыхъ всѣ эти древнія литургіи совершенно согласны между собою, голосъ яхъ долженъ имъть силу непререкаемости. А подобныхъ чертъ очень довольно: такъ, во всёхъ литургіяхъ исповёдуются догматы о Пресвятой Тройцъ, о Божествъ Сына Божія и Духа

(<sup>616</sup>) Собранія ихъ можно находить: у Ассемани — Codex Liturgicus Ecclesiæ universae, Romae 1749; у Кардинада Боны—De rebus liturgicis..., и у Ренавдота — Liturgiarum orientalium collectio, Paris 1716. Однихъ восточныхъ дитургій Ренавдотъ насчитываетъ до 50-ти. Святаго, объ истинномъ вонлощении Бога-Слова, о приснодѣвствѣ Богоматери, о необходимости благодати, о дѣйствительномъ преложении или пресуществлении хлѣба и вина въ таинствѣ Евхаристии, о призывании Святыхъ и проч. (\*17).

5) Древитие акты, касающіеся Христіанскихъ мучениковъ, каковы: акты св. Игнатія Богоносца, св. Поликариа, Епископа Смирнскаго и многихъ другихъ, написанные современниками этихъ мужей и даже свиавтелями ихъ мученій («»). Идя на вольную смерть за имя Христово, св. мученики ясно и открыто исповѣдывали свою вбру предъ своими мучителями, и нередко довольно подробно объясняли имъ разныя истины Христіанства: исповѣданія эти и объясненія, безъ сомнѣнія, были самыя искреннія и истинныя; а потому, будучи записаны непосредственными свидътелями, служать нынѣ драгоцѣннѣйшимъ памятникомъ тогдашняго върованія Церкви и употреблявшагося въ ней Апостольскаго преданія. Это тёмъ несомнѣннѣе, что, въ древнія времена, акты мученическіе не прежде вхо**дили** въ употребление между върующими, какъ по предварительномъ разсмотрѣніи и одобреніи ихъ мѣстнымъ Епископомъ, и читались въ общественныхъ собраніяхъ Христіанъ также подъ надзоромъ предстоятелей церквей, которые не могли допустить, чтобы въ акты эти вкралось что-либо несогласное съ общимъ върованиемъ Церкви («»). Въ чисят прочихъ исповъданій, встричающихся въ такихъ актахъ, мы находимъ яснѣйшія исповѣданія Пресв. Тройцы, Божества Іисуса Христа, призыванія Святыхъ и проч.

(<sup>617</sup>) Смотр. Zaccaria, Dissertatio de liturgiarum in rebus Theologicis usu..., а также Muratorius, de rebus liturgicis и друг.

(«1») Многіе изъ этихъ актовъ собраны Руинарціемъ, подъ заглавіемъ: Acta martyrum sincera.

(<sup>eie</sup>) См. у Руннарція—in Praelat. generali in Acta martyrum sincera S 1, n. 3, 4, 5. 6) Древнія церковныя исторія, между которыми исторія Евсевія Памфила, воспользовавшагося древнѣйшими и достовѣрнѣйшими документами, заслуживаетъ особенное уваженіе. Здѣсь собраны многія преданія временъ Апостольскихъ не только чисто-историческія, обрядовыя и подобныя, но и догматическія, каково, на-прим., преданіе о канонѣ свящ. книгъ ветхаго и новаго завѣта.

7) Вообще творенія всѣхъ древнихъ Отцевъ и учителей Церкви. Они писали или частныя исповеданія для засвильтельствованія собственной въры предъ Церковію (каковы изложенія вёры св. Аванасія великаго, папы Пелагія и многихъ другихъ), или изъясненія истинъ редигіи для обстоятельнаго наставленія Христіанъ православныхъ (каковы Катихизисъ св. Кирилла Іерусалимскаго, Богословіе св. Іоанна Дамаскина, безчисленныя церковныя поученія, толкованія на книги св. Писанія и под.), или, наконецъ, обличенія противъ язычниковъ, еретиковъ и раскольниковъ, столько же многочисленныя и разнообразныя. Во всіхъ этихъ случаяхъ древніе пастыри, естественно, должны были сообразоваться неизмённо съ Апостольскими преданіями, сохранявшимися и употреблявшимися тогда въ Церкви; а потому справедляво могутъ быть названы свидътелями этихъ преданій, и преданій всякаго рода: и догматическихъ, и обрядовыхъ, и историческихъ, во всёхъ ихъ видахъ. Писанія отеческія источникъ Преданія самый богатый (\*\*\*).

8) Наконецъ, вся древняя практика Церкви, куда принадлежатъ: а) свящ. времена: посты, дни воскресные и праздничные; б) свящ. мѣста : устройство храмовъ съ его подробностями, и в) свящ. дѣйствія, обряды и церемоніи. А такъ какъ образъ священія временъ и совершенія священнодѣйствій издоженъ въ бо-

(\*\*\*) Подробнѣе о св. Отцахъ в ихъ авторитетѣ будетъ сказано послѣ. гослужебныхъ книгахъ, то сюда же должно отнести ---г) и эти книги, или церковныя чинопослѣдованія (\*\*').

Но, безъ всякаго сомнѣнія, не все то, что содержится въ исчисленныхъ нами источникахъ или кранилищахъ Апостольскаго преданія, есть уже потому самому и Апостольское преданіе; напротивъ, содержится въ нихъ весьма много и такого, что никакъ не можетъ быть названо этимъ именемъ. Истинное Апостольское преданіе должно имѣть свои особые признаки, по которымъ бы мы могли отличить его отъ всѣхъ другихъ истинъ, отъ всѣхъ заблужденій и, въ частности, отъ всѣхъ преданій ложныхъ.

### § 131.

Признаћи свлиеннаго или Апостольскаго преданія.

Признаки эти обыкновенно раздъляются на внутренніе и виътніе.

Ко снутрепнимъ принадлежатъ:

1) то, чтобы Апостольское преданіе было сообразно съ самимъ собою, т. е. не заключало въ себѣ внутренняго противорѣчія: признакъ общій для всѣхъ истинъ, но необходимый и въ Апостольскомъ преданіи, для отличія его вообще отъ мпогихъ заблужденій и въ частности отъ нѣкоторыхъ преданій ложныхъ.

2) чтобы оно было сообразно съ другими, уже извъстными и несомиънными Апостольскими преданія-

(\*\*\*) Справедляво даже на самихъ еретнковъ древнихъ смотрятъ, какъ на неподкупныхъ свидътелей истиннаго Апостольскаго преданія, существовавшаго въ Церкви. У всѣхъ этихъ еретнковъ было обыкновенно двоякаго рода учевіе: а) ученіе, осужденное Церковію, за которое она ихъ и отлучила отъ себя, и – б) ученіе, Церковію неосужденное, которое они заимствовали отъ нея, когда еще были ся членами, и унесли съ собою. Первое, очевидно, указываетъ на истинное ученіе, бывшее тогда въ Церков, по противоположности; послѣднее-прямо. Если, на-прим., древняя Церковь осудила Антитринитаріевъ, отвергавшихъ троичность Ляцъ въ Богѣ: не явный ли это знакъ, что сама она вършла въ эту троичность? ми; ибо Апостолы сами себѣ противорѣчить не могли: еще признакъ, необходимый въ преданіи для той же самой цѣли.

3) и, наконецъ, чтобы оно было сообразно съ св. Писаніемъ, ибо виновникъ того и другаго одинъ-Духъ Святый. На этотъ признакъ указываетъ сама св. Церковь, когда въ православномъ Катихизись учитъ насъ: «должно соблюдать преданіе, съ Божественнымъ откровеніемъ и съ свящ. Писаніемъ согласное» ("), а въ Чинѣ православія, между прочимъ, изрекаетъ: «отвергающимъ же Соборы св. Отецъ и ихъ преданія, Божественному откровенію согласная и православно-каволическою Церковію благочестно хранимая, анавема» (\*\*\*). Но такъ какъ сама же св. Церковь научаетъ насъ, что «ей только приличествуетъ разсуждати о истинномъ разумѣніи и истолкованіи святыхъ писаній» (<sup>684</sup>), и что она только одна въ этомъ случаћ непогрћшительна (635): то, очевидно, по духу ея ученія, и рішать окончательно вопросъ: согласно ли извѣстное преданіе съ св. Писаніемъ или несогласно, принадлежитъ не частнымъ лицамъ, а ейже. Потомуто и прибавлено въ Чинъ православія: «отвергающимъ преданія Божественному откровенію согласная, и православно-каволическою Церковію хранимая, анавема». Впрочемъ, какъ ни важенъ этотъ призпакъ, но и онъ, подобно двумъ прежнимъ, даетъ намъ возможность отличать истинное Апостольское предание только отъ заблужденій и отъ преданій ложныхъ, отнюдь не болье: ибо истины всь, какъ Божественнаго, такъ и человѣческаго происхожденія, не только могутъ, но и необходимо должны быть согласны съ св. Писаніемъ.

(\*22) Простран. Катихиз., статья: о св. Преданіи и св. Шисавіи.

(443) Чинъ православ, лист. 7 и 8 на обор, изд. въ Москвъ 1820.

(\*\*4) Чинъ присоединенія иновърцевъ, лист. 7 на обор., Москва 1757.

(62.) Посланіе Восточи. Патріарх. о правосл. въръ чл. 2.

۰.

Сябд. всё, показанные нами, внутренніе признаки Апостольскаго преданія суть только отрицательные, а не положительные: по нимъ мы всегда узнаемъ, чего нельзя назвать Апостольскимъ преданіемъ, но что должно назвать, не узнаемъ. Здёсь-то являются намъ на помощь признаки Апостольскаго цреданія внёшніе, которые заимствуются изъ внёшнихъ свидётельствъ, и положительно опредёляютъ характеръ истинно-Апостольскихъ преданій.

По этимъ снъшнимо признакамъ:

1) истинно-Апостольскимъ, преданіемъ можетъ быть признано только то, которое можетъ быть возведено до временъ Апостольскихъ и съ самаго начала (въ I и II в.) употреблялось въ церквахъ, непосредственно основанныхъ Апостолами. На этотъ признанъ преданій указывали св. Ириней и Тертулліанъ. «Еслибъ о чемъ-либо возродился споръ, говоритъ первый, то не надлежалоль бы обратиться къ древнъйшимъ, виатвшимъ у себя Апостоловъ, церквамъ, и отъ нихъ получить, что только, касательно настоящаго спорнаго предмета, есть извѣстнаго и очевидно яснаго» (\*\*\*)?«Одно лишь то предание, говоритъ второй, должно признавать Апостольскимъ, которое содержится нынѣ въ основанныхъ ими церквахъ» (617). Но явно, что признакъ сей, удобоприложимый во дии Иринея и Тертулліана, ныпѣ, по отдаленности нашей отъ временъ Апостольскихъ и по случаю потери многихъ писаній первыхъ учителей церкви, одинъ не достаточенъ для опреде-

(496) Хр. Чт. 1838, 11, стр. 7.

(<sup>637</sup>) Non alia agnoscenda erit traditio Apostolorum, quam quae *hodie* apud ipsorum ecclesias editur. Contra Marcion. lib. I, cap. 21. A вотъ в другія подобнаго рода слова Тертулліана: constat, omnem doctrinam, quae cum illis ecclesiis Apostolicis matricibus et originalibus fidei conspiret, verilati deputandam, sinc dubio tenentem, quod ecclesiae ab Apostolis, Apostoli a Christo. Christus a Deo accepit. the praescript. haer. cap. 21. Смотр. также Clemen. Alexand. Strom. I, lib. cap. 2. ленія всёхъ Апостольскихъ цреданій. И потому довольно для уб'єжденія насъ въ истинѣ и того, если-

2) что-вибудь единогласно выдають намъ за преданіе Апостольское всё или только многіе учители Церкви III, IV и V вёковъ: ибо учители эти могли основываться въ своихъ показаніяхъ на свидётельствахъ древнёйшихъ учителей, коихъ сочиненія были еще тогда цёлы, да и сами были близки ко временамъ Апостольскимъ, и выражали, по замёчанію Августина, только то, что находили въ Церкви (\*\*\*). «Что̀ у многихъ, говоритъ Тертулліанъ, обрётается едимымъ, то не измышлено, а предано» (\*\*\*). «Что̀ всё или многіе, говоритъ Викентій Литринскій (учитель V вёка), едиводушно, открыто и постоянно, какъбудто по какому предварительному согласію своихъ учителей, пріемлютъ, содержатъ и передаютъ, то должно считать вполнё достовёрнымъ и несомиённымъ (\*\*\*).

3) Наконецъ, безспорно уже должно признать за преданіе Апостольское то, чего держалась и держится вся Церковь вселенская, и чего между тёмъ или вовсе, или по крайней мёрё въ такомъ именно видё, въ какомъ содержится оно св. Церковію, нельзя найти въ св. Писаніи. «Не должно искать истины у другихъ, пишетъ св. Ириней, но должно поучаться ей въ Церкви, въ которую, какъ въ богатую сокровищницу, Апостолы сложили все, что только есть истиннаго...; а потому то преданіе истины, которое содержитъ Церковь, должно со всёмъ усердіемъ любить и принимать» (<sup>61</sup>). «Что содержитъ вся Церковь, замѣчаетъ блаж. Августинъ, и что, безъ всякаго соборнаго постановленія, содержалось въ ней всегда, то, по всей справед-

(\*\*\*) Advers. Julian. lib. 2, cap. 10.

(<sup>659</sup>) Quod apud muHos unum invenitur, non est erratum, sed traditum. De praescript. cap. 28.

(\*\*\*) Vid. Commonitor. circa finem.

(451) Хр. Чт. 1838, П, стр. 7.

ливости, мы почитаемъ преданнымъ отъ Апостоловъ» (<sup>432</sup>). Припомнимъ также слова изъ Чина православія: «отвергающимъ... преданія..., православко-каволическою Церковію благочестно хранимая, анавема».

#### § 132.

ЗБажность и употребление свящ. Предания.

Изъ самаго понятія о свящ. преданіи, какъ Слоеть Божіемь устномъ, необходимо слѣдуетъ, что оно, по достоинству своему, совершенно равно Слову Божію писанному. Эту равночестность обоихъ источниковъ Христіанской религіи, которые содержатъ въ себѣ одно и тоже Божественное откровеніе, —

1) Ясно засвидѣтельствовалъ св. Апостолъ Цавелъ, когда заповѣдалъ Христіанамъ равно держаться того и другаго, не положивши между ними ни малѣйшаго различія: братіе, стойте и держите преданія, имже научнотеся, или словомъ, или посланіемъ нашимъ (2 Сол. 2, 15) (\*\*\*).

2) Ясно исповѣдывали св. Отцы Церкви, на-примѣръ: а) св. Василій великій: «изъ сохраненныхъ въ Церкви догматовъ и проповѣданій нѣкоторыя мы имѣемъ отъ письменнаго наставленія, а нѣкоторыя пріяли отъ Апостольскаго преданія, по преемству въ тайнѣ, и тѣ и другія имѣютъ едину и туже силу для благочестія, — и сему не воспрекословитъ никто хотя мало свѣдущій въ установленіяхъ церковныхъ» (\*\*\*); б) св. Златоустъ: «не все предали (Апостолы) чрезъ посла-

(\*\*\*) De Baptis. lib. V, cap. 24.

(\*\*\*) См. достопримивчательныя слова на это мисто высокопреосвященнийшаго Филарета, Митрополита Московскаго ез слово по осеящения храма Жисопачальныя Тройцы ез Московскомз Дакилосоми монастыро, произн. Сентабря въ 13 день 18:8 года. Въ этомъ слови налагается вообще учение о предажи.

(\*\*\*) См. въ Книгѣ правилъ.... Васила вел. къ Амфил. о Св. Духѣ. ніе, а многое также безъ писанія : но то и другое равно достойно вѣры; посему мы считаемъ достовѣр– нымъ и преданіе: преданіе есть, ничего болѣе не ищи» (<sup>634</sup>).

3) Наконецъ, ясно засвидътельствовала и вся Церковь, когда не только на помъстныхъ, но и на вселенскихъ Соборахъ съ равнымъ уваженіемъ руководствовалась, при опредъленіи и утвержденіи догматовъ, какъ Писаніемъ, такъ и Преданіемъ (см. § 128).

Что же касается до употребленія свящ. Преданія: то въ этомъ отношеніи должно сказать, что свящ. Преданіе вполнѣ удовлстворяетъ тѣмъ условіямъ, какія указали мы, говоря о необходимости другаго Божественнаго источника Христіанской релизіи, при св. Писаніи: Именно:

I) Свящ. Преданіе безусловно необходимо для непререкаемаго рътения вопросовъ касательно подлинности, канона и богодухновенности свящ. книгъ: всехъ этихъ вопросовъ, какъ мы видъли (§ 127), съ совершенною удовлетворительностію не можетъ рѣшить умъ, не ръшаетъ и св. Писаніе: всъ они, прибавимъ здъсь, съ самаго начала Христіанства, д'виствительно, и решаемы были преимущественно на основании свящ. Преданія. Такъ-а) Оригенъ, приступая къ исчисленію книгъ, составляющихъ ветхозавѣтный канонъ, замѣчаетъ: какъ предано оть Гудеевъ..., а обращаясь къкнигамъ новозавѣтпымъ, начинаетъ: «о четырехъ Евангеліяхъ, безпрекословно принимаемыхъ во всей Церкви, я узналъ изь преданія слідующее...» (634); б) Отцы Карвагенскаго Собора, перечисливши каноническія и богодухновенныя книги св. Писанія, заключають: «ибо мы пріяли отъ отцевъ, что сіи книги читати подобаетъ въ церкви» (прав. 33); в) Руфинъ въ подобномъ же случаъ говоритъ: «мы сочли благовременнымъ исчислить ихъ

(634) См. выше прямѣч. 601.

(ese) Apud Evseb. Histor. Eccles. lib. VI, cap. 26.

(св. книги), какъ предано намъ отъ отцевъ, какъ пріяли мы изъ памятниковъ отеческихъ»; в) папа Иннокентій I выражается, что хочетъ показать канонъ богодухновенныхъ писаній, «послѣдуя преданію (secundum traditionem), сохраняющемуся въ церкви Римской со временъ самихъ Апостоловъ» (<sup>637</sup>); св. Кириллъ Іерусалимскій и Евсевій также основывались при этомъ единственно на свящ. Преданія (<sup>650</sup>).

II) Свящ. Преданіе безусловно необходимо для правильнаго и непогрѣщительнаго уразумѣнія самихъ истинъ, содержащихся въ свящ. Писаніи. И —

1) Необходимо для точнаго опредѣленія и объясненія тёхъ истичь, которыя со всею полнотою не выражены въ св. Писаніи, а только или находятся въ видѣ намековъ, или содержатся въ другихъ истинахъ, какъ въ своихъ началахъ, изъ которыхъ могутъ быть выводимы уже посредствомъ умозаключеній. Таковы истины : о сошествін Інсуса Христа во адъ, о приснодвествъ Богоматери, о почитании и призывании въ молитвахъ Ангеловъ и Святыхъ, о почитании св. мощей и иконъ, о состояния душъ по смерти до всеобщаго суда, о поминовении усопшихъ, о седмеричномъ числѣ таинствъ, о крещении младенцевъ и пеповторяемости крещенія, о совершеніи святѣйшаго таннства Евхаристии прочихъ тапиствъ (\*\*\*). Теперь мы выволимъ эти догматическія истины, какъ слёдствія изъ никоторыхъ мистъ библія, и считаемъ ихъ важными. Но почему? Потому, что въ Церкви есть объ этихъ истинахъ достовърное предание отъ самихъ временъ Апостольскихъ. А, не держась преданія, мы — а) или вовсе не выводили бы означенныхъ догматовъ изъ св. Писанія, какъ и поступаютъ Протестанты, которые,

(\*\*\*) Мъста эти указаны выше въ примъч. 561 и 562.

(<sup>636</sup>) Cyrill. Hierosol. Catech. IV, 35; Euseb. Histor. Eccles. lib. III, cap. 25.

(430) Васил. вел. 27 гл. цосл. о Св. Духѣ къ Амфилохію.

хотя пользуются тёмъже свящ. кодексомъ, какимъ---и мы, но, отвергая вообще догматическія преданія, отвергають и сія догматы, стараясь вмёсть доказывать несправедливость нашихъ выводовъ ; б) или даже отвергали бы исчисленные догматы, на основания другихъ мъстъ св. Писанія, чему также находямъ живое свидѣтельство у тѣхъже Протестантовъ : они не признаютъ, на-примѣръ, догмата о почитанія Ангеловъ и Святыхъ не потому только, что будтобы нѣтъ основанія для этой истины въ св. Писаніи, но боле потому, что, какъ имъ кажется, есть въ Писаніи мъста, которыя совершенно ее низпровергаютъ; в) или и выводили бы-, какъ выводимъ теперь, но не считали бы своихъ выводовъ догматами, а простыми мибніями, которыхъ можно держаться и не держаться: г) наконецъ, еслибы даже мы и выводили всъ упомянутыя истины изъ св. Писанія, надлежащимъ образомъ, и сами признавали ихъ за догматы: наше частное уважение къ нимъ еще не сообщило бы этимъ истинамъ въ глазахъ другихъ необходимой силы обязательности.... Одно Апостольское преданіе, какъ Божественное, непререкаемо опредвляеть и утверждаеть эти догматы для всёхъ вёрующихъ.

2) Необходимо для точнаго опредѣленія и объясненія даже тѣхъ истинъ, которыя изложены въ св. Писаніи съ полнотою. Ибо — а) хотя эти истины мы можемъ объяснять и сами непосредственио изъ св. Писанія, но, при нашемъ объясненіи, всегда будетъ оставаться мѣсто для сомнѣній, точно ли правильно мы уразумѣли то, что объясняемъ; б) эти истины, будучи опредѣляемы и объясняемы безъ руководства свящ. Преданія, всегда подвергались безчисленнымъ разногласіямъ и претолкованіямъ, по произволу людей (\*\*), и часто нѣтъ никакой возможности положить ко-

(446) Вспомнимъ количество толкованій на слова Спасителя: есе воть толо Мов.... См. въ Камив вівры, част. III, стр. 96, С. п. 6. 1840. нецъ подобнымъ разногласіямъ, пока не призовется на иомощь свящ. Преданіе, имѣющее Божественный авторитетъ. Какъ естественно, при объясненіи св. Писанія, обращаться къ св. Преданію, это можно понять:

а) Изъ того, что св. Апостолы излагали свое ученіе въ письмени первоначально для людей, которымъ это самое ученіе было уже прежде преподано ими устно во всей ясности, опредѣленности и полиотѣ, и которымъ, потому, они заповѣдывали равно держаться св. Писанія и св. Преданія (2 Сол. 2, 15). Слѣдовательно, если устное преданіе Апостоловъ служило необходимымъ пособіемъ къ надлежащему уразумѣнію ихъ писаній для первенствующихъ Христіанъ: то, сохранившись въ св. Церкви неповрежденнымъ до настоящихъ двей, не должно ли оно служить тѣмъже и для насъ ?

б) Изъ того, что какъ самъ Спаситель, особенно по воскресение своемъ предъ учениками своими (Лук. 24. 27), такъ и св. Апостолы (Дѣян. 2, 25-32 и др.) предъ всъми върующими, дъйствительно, объясняли ветхозавѣтныя писанія, указывая истинный смысль находящихся тамъ обътованій, пророчествъ и преобразованій; а нѣкоторые изъ Апостоловъ, на-примъръ, Петръ, читавшій посланія Апостола Павла. и нашедшій въ нихъ неудобь разумна пъкая (2 Петр. 3, 16), и Іоаннъ Богословъ, прожившій долбе всёхъ Апостоловъ, и, какъ говоритъ преданіе, разсмотрѣвшій и утвердившій всё ихъ писанія, безъ всякаго сомийнія, при случат, объясняли Христіанамъ и книги новаго завъта. Если теперь устныя объясненія св. Писанія, произшедшія отъ самаго Господа и учениковъ Его, сохранились и дошли до насъ въ цёлости: какое мы имбемъ право отступать отъ этихъ преданій?

3) Такъ смотритъ на свящ. Преданіе и св. Церковь: «и нынљ, заповѣдуетъ она намъ, нужно Преданіе для руководства къ правильному разумљнію св. Писанія, для правильнаго совершенія таинствъ и для соблюденія свящ. обрядовъ въ чистотѣ первоначальнаго ихъ установленія» (\*\*'). Такъ смотрѣла она на св. Преданіе и всегда,—что можно видѣть: а) изъ свидѣтельства нѣкоторыхъ частныхъ ея учителей и б) изъ свидѣтельства Соборовъ.

а) Изъ учителей: св. Ириней ръшительно отвергаетъ, чтобы «незнающіе преданія могли пайти истину изъ писаній» (44); Климентъ Александрійскій учитъ, что «тѣ, кои толкуютъ писанія вопреки церковному преданію, потеряли правило истины» (443); Оригенъ говоритъ, что мы «не должны отступать отъ первоначальнаго и церковнаго преданія, и въровать (писаніямъ) какъ-либо иначе, нежели какъ предали намъ чрезъ преемство Божія церкви» (644), и что «ту только истину и должно признавать за дъйствительную истину, которая ни въ чемъ не разногласитъ съ церковнымъ преданіемъ» (44); св. Василій великій и Григорій Богословъ, по свидѣтельству Руфина, при изъясненіи Божественныхъ писаній, старались руководствоваться не собственными соображеніями, но преданіямя предковъ (644); св. Кипріанъ говоритъ: «если мы обратимся къ источнику Божественнаго преданія. то прекратится заблуждение человѣческое» (417).

6) Изъ св. Соборовъ: шестый вселенскій (въ 680 г.) осудилъ Оригенистовъ за то, что они (какъ показало письмо Іерусалимскаго Патріарха Софронія, читанное и одобренное въ засѣданіи 13), дерзали истолковать писанія вопреки преданію предковъ; а Соборъ пято-шестый или Трульскій (въ 691 г.) 19 правиломъ

(41) См. Простран. Христ. Катих. Правосл. Церкви-статью: о св. Преданія и св. Писанія.

(413) Contra haeres. lib. 3, c. 2, et lib 4, c. 63.

(443) 1 Strom. 7.

(\*\*\*) Tract. in Math. 29.

(\*\*\*) De princip. praef. n. 2.

(\*\*\*) Histor. Eccles. lib. 11, c. 9.

(647) Cypr. epist. 74.

постановилъ: «предстоятели церквей должны по вся дни, наипаче же во дни воскресные, поучати весь клиръ и народъ словесамъ благочестія, избирая изъ Божественнаго Писанія разумѣнія и разсужденія истины, и не преступая положенныхъ уже предѣловъ и преданія богоносныхъ Отцевъ: и аще будетъ изслѣдуемо слово Писанія, то не инако да изъясняютъ оное, развѣ какъ изложили свѣтила и учители Церкви въ своихъ писаніяхъ, и сими болѣе да удовлетворяются, нежели составленісмъ собственныхъ словъ, дабы, при недостаткѣ умѣнія въ семъ, не уклонитися отъ подобающаго».

III) Ко всему этому надобно присовокупить, что св. Предание безусловно необходимо для опредѣления и подтверждения многихъ истинъ историческихъ и обрядовыхъ, которыя только въ немъ одномъ и содержатся и вовсе не упоминаются въ св. Писаніи, - истинъ, касающихся разныхъ сторонъ церковнаго устройства, благочныя и богослужения, какъ-то: установленія нѣкоторыхъ праздниковъ и постовъ, употребленія священ. одеждъ, устройства храмовъ, поведенія клн+ риковъ и мірянъ и проч. Существованіе такого рода преданій историческихъ и обрядовыхъ всегда допускали не только православные Христіане, но и самые Протестанты. И упомянуть здесь объ этихъ преданіяхъ тёмъ для насъ необходимѣе, что есть цёлыя отрасли православнаго Богословія, каковы — церковная Археологія и каноническое Право, которыя на нихъ попрениуществу и основываются, и для которыхъ, слъд., св. Преданіе, Апостольское и церковное, служить источникомъ главнѣйшимъ.

1412

and the set of the set

•

· · · · · ·

33

### отдълъ Ш.

# О ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ, КАКЪ ХРАНИТЕЛЬ-НИЦЪ И ИСТОЛКОВАТЕЛЬНИЦЪ СВ. ПИСАНІЯ И СВ. ПРЕДАНІЯ.

# **§ 133.**

Свявь съ предыдущимъ и гасти настоящаго отдъла.

Для того, чтобы убъдиться совершенно въ подлинности, канонъ и богодухновенности свящ. книгъ, чтобы правильно понимать и истолковывать св. Писаніе, необходимо, какъ мы видёли, держаться свящ. Преданія; а чтобы убъдиться въ подлинности и пълости самаго свящ. Преданія, и умѣть отличать истинныя Апостольскія преданія отъ ложныхъ, необходимо, что также мы уже замѣтили, слѣдовать свидѣтельству православной Церкви. Заключение отсюда очевидно: значить, Церковь православная есть истинная хранительница и истолковательница всего Божественнаго откровенія, т. е. не только св. Преданія, но чрезъ преданіе и св. Писанія. Теперь спрашивается : I) точно ли это справедливо, - точно ли самъ Господь-Спаситель поставилъ православную Церковь свою быть хранительницею и истолковательницею Его Божественнаго Слова? И если справедливо: II) такъ ли эта хранительница и истолковательница благонадежна, чтобы и сама не могла погрѣшить и насъ ввести въ заблужденіе? Если и это несомиѣнно; новые неизбѣжные вопросы: III) гдѣжъ она — эта Церковь православная, водительству которой мы смѣло могли бы предаться, и IV) гдѣ именно мы можемъ слышать голосъ ел ученія, который могли бы принять себѣ за руководство, при усвоеніи Божественнаго откровенія?

I.

ХРАНИТЕЛЬНИЦЕЮ И ИСТОЛКОВАТЕЛЬНИЦЕЮ БОЖЕ-Ственнаго откровения поставлена быть православная перковь.

# **§ 134**.

Гаспрытіе отой истины и, предварительно, понятіе о Церкви.

Прежде нежели приступимъ къ раскрытію этой истины, намъ необходимо установить понятіе о ней.

Церковь Христова есть общество в рующихъ въ Інсуса Христа: въ этомъ согласны всѣ (см. § 16). Но одни изъ Христіанъ учатъ, что Церковь есть такое общество , въ которомъ существуютъ два класса членовъ: во-первыхъ, богоучрежденная іерархія (священноначаліе), или классъ пастырей, которымъ самъ Господь поручилъ на хранение Божественное свое Слово, и далъ право объяснять и проповѣдывать его другимъ, и, во-вторыхъ, классъ пасомыхъ, которые не имъютъ этого права, обязаны учиться въръ отъ своихъ пастырей, и пользоваться Божественнымъ откровениемъ подъ ихъ руководствомъ. Напротивъ, другіе утверждаютъ, что такого раздѣленія членовъ въ Церкви не должно быть, что нѣтъ богоучрежденной іерархіи, что всѣ върующіе равны между собою, всъ имъютъ одинаковое право учить, всѣ могутъ непосредственно, безъ всякаго сторонняго руководства, пользоваться Словомъ Божівмъ, объяснять его по своему країнему разумѣнію, и такимъ образомъ созидать свою вѣру и спасеніе. Мы, какъ чада Церкви православной, держимся первой мысли, и потому, когда говоримъ, что хранительницею и истолковательницею Божественнаго откровенія поставлена быть Церковь, то разумѣемъ собственно одну церковь учащую, или священную іерархію (\*\*\*). Слѣд. для подтвержденія этой мысли, намъ должно показать, что Христосъ-Спаситель, дѣйствительно, учредилъ въ своей Церкви особое сословіе людей, которыхъ однихъ уполномочилъ быть блюстителями и истолкователями Его Божественнаго Слова для всѣхъ ищущихъ спасенія, а отнюдь не предоставилъ такого права всѣмъ вѣрующимъ.

Въ этомъ убѣждаемся:

1) Изъ исторіи самаго Спасителя. Для настоя-

(\*\*\*) Что церковію иногда называется въ св. Писанія одно только сословіе пастырей: это видно изъ рѣчи Спасителя: аще согрышить кь тебь брать твой, иди и обличи его между тобою и тьмь единамь: аще тебе послушаеть, пріобраль еси брата твоего,ащели тебе не послушаеть, пойми съ собою еще единаго или деа: да при усталь двою, или трієхь свидателей станеть еслив глаголь: аще же не послушаеть ихь, повъждь церкви: аще же и церковь преслушаеть, буди тебп якоже леычникь и мытарь. Аминь бо глаголю валь: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси: и елика аще разръшите на земли, будуть разръшена на небестать (Мат. 18, 15 -19). Посл'вднія слова: аминь глаголю вамь: влика аще свлжете на земли, будуть связана на небеси прямо свидътельствують, что Господъ подъ церковію разунтать именно лица, облеченныя Имъ властію вазать и рѣшить, точно такъ, какъ и у Іудеевъ въ подобновъ случать, когда дто шло объ исправлении или наказания кого-либо. церковію (kahal έχχλησια) назывался собственно верховный совътъ или Синедріонъ, состоявшій пренмущественно изъ священниковъ и левитовъ. Посему-то св. Златоусть въ объяснения на это мъсто. посл'в словъ: послждь церкен, прибавляеть: т.е. ся предстоятелянь. и далве слова: елика аще...принимаеть за продолжение тойже мысли. и равно относитъ къ предстоятелямъ Церкви. (Бесѣд. на Ев. Мате. въ Рус. перев. ч. III, стр. 32.) Такъ же объясняють это мѣсто св. Кипріанъ, Августинъ, Ософилантъ и др.

щаго случая она представляетъ намъ три слѣдующія несомнѣнныя истипы:

а) Явившись на земят, чтобы совершить великое дѣло нашего искупленія, Спаситель сначала только одному Себѣ усвоялъ право учить людей истинной въръ, полученное Имъ отъ Отца : Духъ Господень на Мнь, говоритъ Онъ, егоже ради помаза Мя благовъстити нищимъ, посла Мя исцълити сокрушенныя сердцемь: проповъдати плъквинымъ отпущение, и слъпымъ прогръмие: отпустити сокрушенныя во отраду : проповъдати льто Господне пріятно (Лук. 4, 18. 19), и, проходя грады и веси съ пропов'єдію Евангелія, присовокуплялъ: Агь на сие родихся, и на сие придохь вь мирь.... (Іоан. 18, 37), Азъ на се посланъ есмь (Лук. 4, 43), заповѣдуя. въ тоже время народомъ и ученикомъ: вы же не нарицайтеся учители: единь бо есть вашь учитель, Христось..., пиже нарицайтеся наставницы: единь бо есть наставникь вашь, Христось (Мат. 23, 1. 8 и 10).

б) Потомъ, Онъ передалъ свое Божественное право учительства своимъ учепикамъ, двѣпадцати и семидесяти, которыхъ самъ нарочито избралъ къ этому великому служенію изъ среды всѣхъ своихъ слушателей (Лук. 6, 13. снес. 10, 1 и слѣд.),-передалъ сперва на время еще во дни своей земной жизни, когда посылалъ ихъ проповъдывать Евангеліе царствія только овцама погибшимь дому Израилева (Матө. 10, 5-16 и дал.), а за тѣмъ и навсегда, по воскресеніи своемъ, когда, совершивъ самъ все дѣло свое на землѣ, и отходя на небо, сказалъ имъ: якоже посла Мя Отець, и азъпосылаю вы (Іоан. 20, 21), шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мат. 28, 18); и, съ другой стороны, весьма ясно и съ страшными угрозами обязалъ всёхъ людей и будущихъ Христіанъ принимать ученіе Апостоловъ и имъ повиноваться : слушаяй вась, Мене слушаеть : и отметаяйся вась, Мене отметается: отметаяйся же Мене, отметается пославшаю Мя (Лук. 10, 16. См. также Мато. 10, 14; 18, 15—19. Марк. 16, 16).

в) Наконецъ, въ тоже самое время, какъ передавалъ Господь свое Божественное право учительства Апостоламъ. Онъ выразилъ желаніе, чтобы отъ Апостоловъ неносредственно перешло право это и на ихъ преемниковъ, а отъ сихъ послѣднихъ переходя изъ рода въ родъ, сохранялось въ мірѣ до самаго скончанія міра. Ибо Онъ сказалъ ученикамъ своимъ : шедше въ мірь весь, проповъдите Евангелів всей твари, шедше паучите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаю Духа, учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ: и се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія влька (Марк. 16, 15. Мат. 28, 18 — 20). Но эти ученики, безъ сомнѣнія, не могли жить до скончанія вкка, и есля могли проповъдать Евангеліе всъмъ языкамъ, какіе только были имъ современны, то не могли же проповѣдать народамъ послѣдующихъ вѣковъ. Слѣдовательно, въ лицѣ своихъ Апостоловъ Спаситель послалъ на дѣло всемірной проповѣди, равно какъ обнадежилъ своимъ присутствіемъ, и всѣхъ ихъ будущихъ преемниковъ (\*\*): это не простое гадание ума, а положительное учение одного изъ самихъ Апостоловъ, который говоритъ, что самъ Христосъ далъ Церкви своей не только Апостолы, Пророки, блаювъстники, но и пастыри и учители (Ефес. 4, 11).

2) Изъ исторіи св. Апостоловъ. Апостолы, безъ сомиѣнія, всего лучше знали волю своего Господа; они водились Духомъ Его, и какъ во всемъ, такъ и здѣсь, конечно, совершенно съ нею сообразовались.

(449) Такъ точно объясняють это мъсто и блаж. Августинь: nec Dominus, говорять онъ, illis tantum Apostolis, quibus se vivum etlam post resurrectionem dignatus est ostendere, sed et nobis... etc.; nam illis loquebatur, et nos significabat, cum diceret: ecce ego vobiscum omnibus diebus...; numquid illi faturi erant usque ad consummationem seculi? Vid. Enarrat. in Psalm. 48, serm, 1.

Какъ же поступали Апостолы ? Они - а) постоявно удерживали за собою право учительства, полученное ими отъ Господа (Дѣян. 5, 42; 6, 1-5), не смотря ни на какія прещенія враговъ (Діян. 4, 19; 5, 28 и 29), и свидѣтельствовали каждый о себѣ: аще благовъствую, нъсть ми похвалы: мужда бо ми належить: горе же мнъ есть, аще не благовъствую (1 Кор. 9, 16); б) они передавали, потомъ, свое Божественное право. своимъ преемникамъ, епископамъ и пресвитерамъ, которыхъ сами избирали и поставляли (Дѣян. 14, 23; 20, 28), заповѣдуя имъ учить благовременно и безвременно, со всякимъ долготерпѣніемъ и вастояніемъ (2 Тим. 4, 2-5. 1 Тим. 4, 6, 14); в) заповёдывали также этимъ нарочито избраннымъ и освященнымъ лицамъ (Двян. 20, 28) передавать свою Божественную власть учительства и другимъ, подобнымъ образомъ избраннымъ и приготовленнымъ людямъ (2 Тим. 2, 2. Тит. 1, 5и9), какъ своимъ преемникамъ; г) а съ другой стороны запрещали восхищать эту власть людямъ, къ тому непризваннымъ: како проповъдять, аще не послани будуть (Рим. 10, 15), спрашиваетъ великій учитель языковъ, еда вси Апостоли, еда вси пророцы, еда вси учители? (1 Кор. 12, 29),-и отвѣтствуетъ въ другомъ посланія: никтоже самъ себь пріемлеть честь, но званный оть Бога, якоже и Ааронь (Евр. 5, 4), и д) всёхъ вообще върующихъ обязывали и увъщавали: посинуйтеся наставникомъ вашимъ и покаряйтеся: тіи бо бднть о душахь вашихь, яко слово воздати хотяще (Евр. 13, 17 и др.).

3) Изъ всей послёдующей исторіи Христіанства. Какъ учили Апостолы, такъ учили потомъ и мужи Аностольскіе, безъ сомнёнія, всего лучше знавшіе волю своихъ наставниковъ, какъ-то : св. Климентъ Римскій, св. Игнатій Богоносецъ (\*\*\*); такъ учили по-

(\*\*\*) Element. Roman. epist. 1 ad Corinth. n. 1, 34, 47, 57; -Ignat. epist. ad Smyrnens. n. 8; epist. ad Magnes. n. 3, 6, 7. томъ и послѣдующіе пастыри: Кипріанъ (\*\*\*), Григорій Богословъ (\*\*\*), Златоустъ (\*\*\*), Амвросій, Іеронимъ, Августинъ, Григорій великій (\*\*\*), отцы VI вселенскаго Собора (въ правилъ 64) и другіе. Всъ они единогласно утверждали, что пастыри Церкви суть истинные преемники Апостоловъ, и что они только одни иріяли, чрезъ преемство отъ Апостоловъ, законную власть и обязанность быть блюстителями и истолкователями Божествешнаго откровенія, а всѣ міряне должны слушаться гласа своихъ пастырей, и не имбютъ права учить. «Не подобаетъ мірянину, говоритъ именно 64 правило VI вселенскаго Собора, произносити слово, или учити, и тако брати на ссбя учительское достоинство, но повиноватися преданному отъ Господа чину, отверзати ухо пріявшимъ благодать учительскаго слова, и отъ нихъ поучатися Божественному. Ибо въ единой Церкви разные члены сотворилъ Богъ по слову Апостола (1 Кор. 12, 27), которое изъясняя Григорій Богословъ, ясно показываетъ находящійся въ нихъ чинъ, глаголя: сей, братія, чинъ почтимъ, сей сохранимъ: сей да будетъ ухомъ, а тотъ языкомъ: сей рукою, а другій инымъ чёмъ-либо: сей да учитъ, тотъ да учится. И послѣ немногихъ словъ далѣе глаголетъ: учащійся да будетъ въ повиновенія, раздающій да раздаетъ съ веселіемъ, служащій да служить съ усердіемъ. Да не будемъ всѣ языкомъ, аще и всего ближе сіе, ни всѣ Апостолами, ни всѣ Пророками, ни всё истолкователями. И послё нёкихъ словъ еще глаголетъ: почто твориши себе пастыремъ, будучи овцею; почто делаешися главою, будучи ногою; почто поку-

(681) Epist. 52 ad Antonianum et epist. ad lapsos.

(чив) Творенія св. отцевъ въ Русс. пер. 1844, 1, стр. 142-145.

(433) Tom. XI, 75 et tom. X, 548, Venet. 1741.

(\*\*\*) Ambros. de offic. ministr. lib. II, cap. 24, n. 123; Hieron. dialog. contra Luciferian. cap. 4; Augustin. contra epist. Parmeniani lib. I, cap. 3, n. 5; Gregor. Magn. epist. 52 adversus Maxim., Antioch. episc.; cmec. epist. 63 ad Theodoret. шаешися военачальствовати, бывъ поставленъ въ ряду воиновъ; и въ другомъ мѣстѣ повелѣваетъ премудрость: не буди скоръ въ словихъ (Еккл. 5, 1): не распростирайся убогъ сый съ богатымъ (Притч. 23, 4): не ищи мудрыхъ мудрѣйшій быти. Аще же кто усмотрѣнъ будетъ нарушающимъ настоящее правило: на четыредесять дней да будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго».

Понятно, послѣ сего, въ какомъ смыслѣ преимущественно должно разумѣть слово--Церковь, когда рбчь идеть о непогръшимости ея въ дълъ ученія. Непогрѣшима, безъ сомнѣнія, вообще вся Церковь Христова, состоящая изъ пастырей и пасомыхъ. Но такъ какъ блюсти, проповѣдывать и истолковывать людямъ Божественное откровеніе предоставлено собственно сословію пастырей; такъ какъ пасомые обязаны пеуклонно последовать въ семъ святомъ деле гласу своихъ богопоставленныхъ наставниковъ (Еф. 4, 11-15; Дѣян. 20, 28; Евр. 5, 4; 13 и 17): то очевидно, что, при раскрытии учения о непогрѣшимости Церкви, преимущественно надобно имѣть въ виду церковь учащую, соединенную, впрочемъ, неразабльно съ церковію учимою. «Учитъ Духъ Святый Церковь, — говорятъ святбитие Патріархи восточные,-чрезъ святыхъ Отцевъ и учителей каволической Церкви.... Церковь научается отъ Живоначальнаго Духа, но невначе, какъ чрезъ посредство св. Отцевъ и учителей.... Каволическая Церковь не можетъ погръшать или заблуждаться и изрекать ложь вмъсто истины: ибо Духъ Святый, всегда дъйствующій чрезь върнослужащихъ Отцевъ и учителей Церкви, предохраняеть ее отъ всякаго заблужденія» (\*\*\*). Впрочемъ изъ послѣдующаго это откроется яснѣе.

(\*\*\*) Послан. Патріарховъ восточно-кавол. Церкви о правосл. въръ чл. 12.

### 526

### II.

### о непогръщимости церкви.

### § 135.

# Фокавательства непогръшимости Церкви.

52

Для того, кто вѣритъ въ Божественность откровенія, ученіе о непогрѣпимости Церкви должно быть несомнѣннымъ. Ибо въ Словѣ Божіемъ : 1) есть мѣста, которыя или необходимо предполагаютъ, или даже прямо выражаютъ эту истину, и 2) есть другія мѣста, которыя, кромѣ того, представляютъ на нее удовлетворительныя объясненія.

1) Къ изреченіямъ перваго рода можно отнести по-преимуществу —

а) Слова Спасителя о неоскудѣваемости и непреоборимости Церкви: созижду Церковь Мою, и врата адова не одольють ей (Мат. 16, 18). Эта непреоборимость Церкви оказалась бы, явно, невозможною, если бы Церковь не была изъята отъ всякой возможности погрѣшить въ ученіи вѣры. Ибо уклоненіе ея отъ истины ученія необходимо уже повлекло бы за собою и уклоненія въ священнодѣйствіяхъ, въ управленіи и во всемъ прочемъ; а все это неоспоримо засвидѣтельствовало бы, что врата адова одолѣли Церковь, и что она уже не Церковь Христова, чистая и святая.

б) Слова св. Апостола Павла о назначении церкви учащей или учителей въры: Той даль есть овы убо Апостолы, овы же пророки, овы же благовъстички, овы же пастыри и учители, къ совершению святыхъ, въ дпло служения, въ созидание тъла Христова..., да не бываемъ ктому младенцы, влающеся и скитающеся всякимъ вътромъ учения, во лжи человъчестъй, въ коварствъ козней лщения (Ефес. 4, 11—15). То есть, назначение учителей въры въ Церкви, между прочимъ, состоитъ въ томъ, да не бываемъ ктому младенцы, влающеся и скитающеся всякимъ вътромъ учения, вслжи уеловъчестви. Какимъ же образомъ могло бы быть достигнуто такое высокое назначение церкви учащей, еслибы даже вся она не была изъята отъ возможности заблудиться?...

в) Слова тогоже Апостола о Церкви, гдё онь прямо и ясно называетъ ее столпомь и утвержденіемъ истины (1 Тим. 3, 14—16). Да увъси, писалъ учитель языковъ къ своему возлюбленному Тимовею, како подобаеть въ дому Божіи жити, яже есть Церковь Бога жива, столпь и утвержденіе истины. И исповъдуемо ве-, лія есть благочестія тайна: Богь явися но плоти.... («іча гідіз, ты; дёг го біхф Θебо анастрефесяа, пті, готіч гхида Осбо ζώнгоς, стодоς ихі госявста радова, Кай диодоуощены, щена готі то стіз госявсях росторого: Өедс гіранерыя»). Должно замётить:

аа) Что столпомъ и утверждениемъ истины представленной ръчи называется не велія благочестія тайна, какъ думаютъ пѣкоторые, а именно Церковь: это видно, во-первыхъ, изъ Греческаго чтенія настоящаго мѣста, гдѣ послѣ словъ — Θεου ζώντος непосредственно стоить отилос безъ члена, а послѣ словъ — жай όμολογουμένως μεγα έστιν ΠΟСТАВЛЕНЪ ЧЛЕНЪ τό τῆς έυσεβείας, который, по замѣчанію знатоковъ Греческаго явыка, означаетъ новое подлежащее; во-вторыхъ, изъ самаго выраженія — отихос чай єбранщиа: въ параллельныхъ мвстахъ библія подобное говорится о Церкви (Мат. 16, 18. Ефес. 2, 20); наконецъ, изъ свидътельства древнихъ учителей Церкви : Оригена, Кирилла Іерусалимскаго, Евсевія, Златоуста, Амвросія, Августина и другихъ, которые читали разсматриваемое нами мѣсто въ древнайшихъ манускриптахъ точно такъ, какъ читаемъ мы (\*\*\*). 1:

(606) Euseb. in. Ps. LXIV, 5. Ambros. de Jacob. et vita beata 11, 5, n. 20; 7, n. 34. Другія свидѣтельства означенныхъ учителей **'** 

бб) Что Церковь, о которой здѣсь говорить Апостолъ, не есть частная церковь Ефесская, но Церковь Христова вообще : ибо ей только прилично название: Церковь Бога жива, и она только уподобляется въ св. Писании дому Божию (Дѣян. 20, 28. 1 Кор. 3, 16 и 17. 2 Кор. 6, 16); и —

вв) что подъ словомъ—истина, столпомъ и утвержденіемъ которої называется здѣсь Церковь, надобно разумѣть все Христіанское ученіе, по употребленію этого слова въ св. Писаніи (Іоан. 1, 17; 14, 16. Гал. 3, 1; 5, 7 и др.), а не какую-либо истину частную.

2) Къ изреченіямъ послѣдняго рода должно причислить мѣста, выражающія ближайшее отношеніе самаго Господа Іисуса и Св. Духа къ Церкви и особенно къ церкви учащей. Таковы —

а) Всѣ тѣ мѣста, въ которыхъ Господь называется главою Церкви. Того (т. е. Інсуса Христа), говоритъ св. Апостолъ, dade (Богъ-Отецъ) глачу выше всъхъ Церкви, яже есть тъло Его, исполнение исполняющаю всяческая во всъхъ (Ефес. 1, 22 и 23. см. также Еф. 4, 15; 5, 23. Кол. 1, 18). Если же Спаситель, какъ истинная глава Церкви, всегда присущъ тѣлу своему, непрестанно оживляетъ его, и самъ невидимо управляетъ имъ: то быть не можетъ, чтобы Онъ допустилъ всю Церковь свою уклопяться отъ истины и погрѣшать,—Онъ, который есть самая истина (Іоан. 14, 6). Такое уклонение могло бы происходить или безъ вѣдома Его, или съ вѣдома и согласія: но то и другое равно нелѣпо.

б) Мѣста, гдѣ Спаситель называется верховнымъ правителемъ Церкви, которому подобаеть царствовати. дондеже положить вся враги подъ ногама своима (1 Кор. 15, 25). А для достиженія этой цѣли Господу необходимо соблюсти благодатное царство свое, т. е.

см. въ толкованіяхъ ихъ на слова настоящаго текста, а ибкоторыя увидных далбе въ этомъ же параграфъ. Церковь, отъ заблужденій въ вѣрѣ, вслѣдствіе которыхъ, мало по малу, царство сіе неизбѣжно могло бы разрушиться; и тогда Онъ былъ бы побѣжденъ врагами своими, а не самъ бы побѣдилъ ихъ.

в) Обѣтованіе, которое изрекъ Спаситель ученикамъ предъ вознесеніемъ своимъ на небо, посылая ихъ на всемірную проповѣдь: и се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка (Матө. 28, 20). Обѣтованіе это относится и ко всѣмъ Епископамъ и пастырямъ Церкви: ибо не на однихъ только Апостоловъ, но и на всѣхъ преемниковъ ихъ возложенъ долгъ распространять и сохранять ученіе Христово; а съ сею-то именно цѣлію, какъ показываетъ весь составъ рѣчи, и дано помянутое обѣтованіе. Это же видно изъ самаго выраженія: до скончанія въка, которое означаетъ въ св. Писаніи кончину міра и кончину Христіанскаго домостроительства (Матө. 13, 40 и 49. 1 Кор. 15, 25).

г) Другое обѣтованіе Христа-Спасителя ученнкамъ своимъ: и Азъ умолю Отца, и иного Утъшителя дасть вамъ, да будеть съ вами въ въкъ...., той вы научить всему, и воспомянеть вамъ вся, яже ръхъ вамъ (Ioaн. 14, 16. 26). Слова: да будетъ съ вами въ въкъ — показываютъ уже, что Спаситель, изрекая это обѣтованіе, имѣлъ въ виду не однихъ только Апостоловъ, но и преемниковъ ихъ въ дѣлѣ проповѣданія св. вѣры. А если вспомнимъ, что и сами Апостолы относили особенное содѣйствіе Духа Святаго не къ однимъ себѣ, но и вообще къ пастырямъ Церкви, которыхъ поставляли (2 Тим. 1, 14. Дѣян. 20, 28): въ такомъ случаѣ истина сія представится намъ въ полномъ свѣтѣ.

И надобно замѣтить, что это ученіе о непогрѣшимости Церкви не есть какое-нибудь новое ученіе, котораго прежде не знали Христіане. Пѣтъ, оно также древнѐ, какъ древня сама Церковь; ученіе это единодушно провозв'ящали в рующимъ во всъ времена Христіанскіе пастыри и учители. Такъ---

(Св. Изнатій Богоносець говорить : «для того и пріяль Господь на главу свою помазаніе, чтобы сообщить Церкви неповрежденность (аф. Зарбіах)» (\*\*).

Св. Ириней: «не должно искать истины у другихъ, но должно научаться ей у Церкви, въ которую, какъ въ богатое хранилище, Апостолы положили все, что только есть истиннаго. Зайсь кто хочетъ, да почерпаетъ себѣ животворное питіе; здѣсь-то дверь жизни: всв же другіе татіе суть и разбойницы, и потому должно убъгать ихъ, а должно любить то, что исходитъ отъ Церкви, и принимать отъ нея предание истины (veritatis traditionem).... Должно повиноваться пастырямъ, находящимся въ Церкви, т. е. тѣмъ, кон имъютъ, какъ мы показали, преемство свое отъ Апостоловъ, и которые, вмѣстѣ съ преемствомъ епископства, по благоволенію Отца, пріяли несомнѣнный даръ истины (charisma veritatis certum). Гдѣ сложены дары Господа, тамъ и должно учиться истинѣ, т. е. у тѣхъ, у коихъ находится преемство Церкви отъ Апостоловъ и пребываетъ здравая, безукоризнениая бесъда и неискаженное, неповрежденное слово (inadulteratum et incorruptibile sermonis). Они-то и блюдутъ нашу въруво единаго Бога, все сотворившаго, и пріумножають нашу любовь къ Сыну, совершившему для насъ такія благодвянія, и безъ опасности (заблудиться) излагаютъ намъ писанія (et scripturas sine periculo nobis exponunt)» (\*\*\*).

Св. Ософиль Антіохійскій: «для мореходцевь Богь назначиль въ убѣжище острова, а для міра, обуреваемаго грѣхомъ, даровалъ святыя церкви, въ которыхъ соблюдается ученіе истины» (\*\*\*).

(407) Epist. ad Ephes. cap. 17.

(<sup>ess</sup>) Contra haeres. lib. III. cap. 1; lib. IV, cap. 36 et cap. 45. А еще въ одномъ мъстъ св. Ириней говоритъ: Ecclesia praedicat veritatem; et haec est *lucerna Christi*, baiulans lumen (lib. 5, Оригень: «не должно слушать тёхъ, кон говорятъ: вотъ здёсь Христосъ, но указываютъ Его не въ Церкви, которая исполнена блеска отъ востока до запада, исполнена истиннаго свёта, и есть смолаь и утверждение истины, и въ которой одной всякое пришествие Сына человѣческаго, глаголющаго всёмъ и всюду: се Агъ съ важи есмь во вся дни до скончания въка» (\*\*\*)

(Св. Кипріань: истинная, спасительная и святая вода Церкви (такъ называетъ св. отецъ ея ученіе) не можеть измѣниться и повредиться, какъ и сама Церковь неповрежденна (incorrupta), чиста и цѣдомудренна»: и въ другомъ мѣстѣ:» тѣ, кои отпали отъ Христа, по винѣ своей погибнутъ, но Церковь, которая во Христа вѣруетъ, и то, что познала однажды, содержитъ, никогда совершенно не отпадетъ отъ Него (nunquam ab eo omnino recedere)», (<sup>641</sup>)./

Св. Кириллъ Іврусалимскій: «(Церковь) безъ всякаго поврежденія преподаетъ всѣ догматы, которые нужно знать людямъ» (\*\*\*).

( Ософиль Александрійскій : «Богъ во всѣ времена даруеть Церкви своей одну и туже благодать, чтобы сохранялось все тѣло, и ни въ чемъ не воспреобладалъ ядъ еретическихъ догматовъ» (<sup>665</sup>). /

contra haeres. c. 2, n. 1). Достойны также замѣчанія, по вырэзнтельности своей, слова и другаго писателя втораго вѣка, Тертулліана: age nunc, говорить онъ, omnes ecclesiae erraverint; nullam respexerit Spiritus sanctus, uti eam in veritatem deduceret; ad hoc missus a Christo, ad hoc postulatus de Patre, ut esset doctor veritatis, neglexerit officium Dei villicus, Christi vicarius, sinens ecclesias aliter interim intelligere, aliter credere, quod ipse per Apostolos praedicubat. Et quid verisimile est, ut totet tantae in una fide erraverint? (De praescript. c. 28).

(\*\*\*) Ad Autol. lib. 11, cap. 14.

(\*\*\*) Comment. in Math. tract. 30.

(\*\*) Cyprian. Epist. LXXIII ad Jubaianum et Epist. LV.

(\*\*\*) Cathech. 18, n. 23.

,

(\*\*\*) Epistol. 77 ad S. Epiphanium-in Biblioth. Patrum tom. V, pag. 858.

+

Св. Златоусть: «Горою называетъ (Пророкъ) Церковь и непреоборимость ея догматовъ (\*\*\*). Поистинѣ, Церковь есть гора по твердости, крѣпости и несокрушимости: ибо какъ гору невозможно поколебать. такъ и Церковь Божію (\*\*\*). Церковь не обдержится качествомъ временъ, но управляется благодатію Духа Святаго, и потому не состарѣвается, ни ослабѣваетъ, ни преодолѣвается, будучи многими тѣснима» (\*\*\*).

Блаж. Авчустинь: «Церковь не уклонится во вѣки вѣковъ: ибо она есть предуставленный столть и утверждение истины» (\*\*).

Св. Кириллъ Александрійскій: «Церковь непреоборима совершенно (аядочуто; пачтедая), имѣя Христа основаніемъ и непоколебимою опорою» ()<sup>44</sup>).

Такіе же точно отзывы о непогрѣшимомъ учительствѣ Церкви встрѣчаются и у очень многихъ другихъ учителей: у Климента Александрійскаго, Евсевія Кесарійскаго, Аванасія и Василія великихъ (\*\*\*), Лактанція (\*\*\*), Амвросія (\*\*\*), Иларія, Епвфанія, Іеронима, Исидора Пелусіота (\*\*\*), у нашего Митрополита Филипиа (\*\*\*), Святителя Димитрія Ростовскаго и другихъ (\*\*\*).

(\*\*\*) Όρος δε την εκκλησίαν και το των δογμάτων άκαταγώνιστον καλει. Io. Jes. homil. II, p. 2.

(\*\*\*) — In. Ps. 1X, n. 6.

(\*\*\*) Serm. de Pentec.

ŗ

(\*\*\*) In verba 1 ad Timoth, 3, 14.

(\*\*\*) In les. lib. IV, Or. 2. Conf. in Sophon. n. XX.

(\*\*\*) Cyrill. Alex. Strom. lib. VII, c. 17; Eveb. praepar. Enang. lib. 1, c. 3; Athan, adv. Arian. 1V, n. 35; Basil. in Ps. LIX, n. 4.

(\*70) Sula catholica ecclesia est, quae verum cultum retinet : hic est fons veritatis, hoc est domicilium fidei, hoc templum Dei.... Institut. lib. IV, cap. 30.

(<sup>671</sup>) Spectat (ecclesia) aliorum naufragia, ipsa immobilis et exors pereculi. Lib. 11 de Abrahamo cap. 3.

(\*\*\*) Hilar. de trinit. lib. VI; Epiphan. haeres. LXXV, n. 14; Hieron. in cap. 48 Ezech., Isidor. Pelus. epist. 238.

(673) Акты Археогр. Комм. т. 1, стр. 131-132.

(<sup>974</sup>) Розыск. стр. 531 и Камень въры, ч. III, стр. 32 и 88, С.п.б. 1840.

# **§ 136.**

Объяснение понятія о непогръшимости Церкви.

Изъ всего, сказаннаго доселѣ о непогрѣшимости Церкви, открывается, что —

1) Виновникъ и единственное начало непогрѣшимости Церкви есть Трічпостасный Богъ: Отецъ небесный, святящи Христіанъ во истиму свою (Іоан. 17, 17); Сынъ Божій—Інсусъ Христосъ, обътовавшій пребыть съ послѣдователями своими во вся дми до скончанія въка (Мат. 28, 20), и Духъ Святый, маставляющи ихъ ма всяку истиму (Іоан. 16; 13). И, слѣдовательно, не люди собственно, составляющие Церковь—тѣло Христово, а, повторимъ, самъ Трічпостасный Богъ, или, точнѣе, самъ Господь—глава Церкви, силою всесвятаго Духа, сохраняетъ въ ней, во всей чистотѣ и неповрежденности, свое Божественное ученіе, и предохраняетъ ее отъ заблужденій.

2) Орудіе, чрезъ которое Духъ Святый учитъ Церковь и предохраняетъ ее отъ всякаго заблужденія, суть преемники Апостоловъ, пастыри и учители Церкви (Посл. восточ. Патріарх. о прав. вѣрѣ чл. 12), и притомъ не одинъ какой-либо пастырь, или только нѣкоторые, но всѣ вмѣстѣ, т. е. вся церковь учащая.

I) Суть пастыри Церкви. Ибо: а) они-то собственно для того, между прочимъ, и воздвигнуты въ Церкви Господомъ, чтобы учить другихъ върѣ, да не будуть ктому върующіе младенцами, влающеся и скитающеся всякимъ вътромъ ученія (Еф. 4, 14); б) всѣ, разсмотрѣнныя нами, мѣста Писанія, въ которыхъ говоритъ Спаситель о помощи свыше, о своемъ содѣйствіи и о содѣйствіи отъ Св. Духа, ближайшимъ образомъ относятся къ св. Апостоламъ, а чрезъ нихъ непосредственно и къ преемникамъ ихъ, пастырямъ (см. въ § 35 объясненія на слова: се Азъ съ вами есмь...; и иного утьма 53

шителя дасть вамь...) в) такъ точно и смотрѣла на пастырей вся Христіанская древность : «Мы преемники Апостоловъ, правящіе Церковію Божіею тоюже властію»,-привѣтствовалъ св. Кипріанъ Епископовъ на Соборѣ Карөагенскомъ (\*\*\*). «У насъ мѣсто Апостоловъ занимаютъ Епископы», – сказалъ другой знаменитый учитель Церкви (\*\*\*). «Должно повиноваться пастырямъ, находящимся въ Церкви, писалъ еще прежде св. Ириней, – т. е. повиноваться тѣмъ, кои имѣютъ, какъ мы иоказали, преемство отъ Апостоловъ, и, по благоволевію Отца, вмѣстѣ съ преемствомъ епископства, пріяли несомнѣнный даръ истины» (\*\*\*).

Суть всв пастыри вмвств, или вся церковь учащая. Ибо: а) Спаситель объщалъ свое невидниое сопребывание до скончания въка и особенное содъйствіе Духа истины, тоже во вікъ, не одному кому-либо въ особенности, а всъмъ ученикамъ своимъ, и слъд., въ лицѣ ихъ, не одному, а всѣмъ ихъ преемникамъ: это тѣмъ несомнѣннѣе, что и самое дѣло (распространеніе и сохраненіе св. въры), для котораго объщана сія Божественная помощь, возложено на всёхъ вообще пастырей Церкви; б) въ разсуждении же частныхъ пастырей и учителей ясно говорится въ св. Писаніи, что они могутъ заблуждаться въ въръ: и отв васъ самъхъ, замѣтнлъ св. Апостолъ пастырямъ Ефесской церкви, востануть мужіе, глаголющій развращеная, еже отторгати ученики въ слъдъ себъ (Дѣян. 20, 30); в) столпомь и утвержденіемь истины названа въ Слов' Божіемъ не частная какая-либо церковь, но Церковь вселенская, и о ней-то сказалъ Спаситель, что ее врата сдова не одольють; между тёмъ какъ – г) частныя церкви, по Откровенію Іоанна Богослова (Апок. 2, 5) и по свидѣтельству исторіи, могутъ отпадать отъ ис-

- (\*7\*) Vid. Acta conc. Carthag.
- (\*\*\*) Hieronym. Epist. ad Paulin. de instit. Mon.
- (\*\*\*) Irin. adversus haeres. lib. IV, cap. 13.

тины Христовой: въ нихъ свютимникъ можетъ быть двигнуть оть маста своего. Слёд., если въ дёль ученія выры представительницею всей Церкви есть, подлинно, церковь учащая или первостоятели Церкви: то, значить, не каждый порознь, но только всь вытсть, они должны быть свободны отъ опасности впадать въ заблуждение. И эту истину-а) постоянно сознавала вся Церковь, когда въ важнивищихъ случаяхъ, касавшихся св. вѣры. обращалась ко вселенскимъ Соборамъ. Посему-то и «мы (скажемъ словами святѣйшихъ Патріарховъ восточныхъ) не только убъждены, но и несомнённо исповёдуемъ, какъ твердую истину, что каволическая (а не частная какая-либо) Церковь не можетъ погрѣшать, или заблуждаться и изрекать ложь вмъсто истины: вбо Духъ Святый, всегда дъйствующій чрезъ вбрнослужащихъ Отцевъ и учителей Церкви, предохраняетъ ее отъ всякаго заблужденія» (Посл. о прав. въръ чл. 12).

3) Предметь непогрѣшимости Церкви составляють всѣ вообще истипы религіи Христіанской, содержащіяся въ откровении, т. е. какъ въ св. Писании, такъ и въ св. Преданія. Ибо : а) Спаситель обътовалъ пребыть съ проповѣдниками Евангелія во вся дпи до скончанія вѣка, и слѣд. быть ихъ постояннымъ невидимымъ руководителемъ, повелѣвши имъ именно учить міръ, блюсти вся, елика Онъ заповљдаль (Мат. 28, 20); б) также о Духѣ Святомъ, новомъ небесномъ Наставникѣ, который, сошедши, по обѣтованію Спасителя, на Апостоловъ, съ техъ поръ пребываетъ въ Церкви въ вѣкъ, и предохраняетъ ее отъ всякаго заблужденія, Спаситель сказаль ученикамъ своимъ: Утъшитель, Духъ Святый, сюже послеть Отець во имя Мое, той вы научить всему, и воспомянеть вамь вся, яже ръхъ вамъ (Іоан. 14, 26). Посему несправедливо было бы ожидать отъ Церкви непогрѣшимости и во всёхъ техъ истинахъ, которыя не имёютъ никакого основанія ни въ св. Писаніи, ни въ св. Преданіи, и не относятся къ существу Христіанской религіи, каковы, на-примъръ, истины Философическія, историческія и вообще такія, для которыхъ основаніемъ могутъ служить только свидътельства, или соображенія людей, а не Божественное откровеніе.

4) И, слъдовательно, непогръшимость Церкви состоитъ въ томъ, что Господь Інсусъ, предоставивши сословію пастырей ея хранить и проповѣдывать Божественное откровение, никогда, благодатию своего всесвятаго Духа, не попускаетъ и не попуститъ всъмъ имъ уклониться отъ истины въ семъ великомъ дѣлѣ, а чрезъ пастырей, разумбется, не попустить уклониться и всей ихъ паствѣ. Лакимъ образомъ Церкви отнюдь не приписывается того, будто она получаетъ какіялибо новыя откровенія отъ Бога, а говорится только, что она во всей пълости и истинности соблюдаетъ прежнее, завѣщанное ей, откровеніе: и, значить, отнюдь не приписывается ей дара богодухновенности (inspiratio), которымъ обладали св. Апостолы, а приписывается одно только соприсутствіе Духа Святаго (assistentia), предохраняющаго ее отъ заблужденій)

# **§ 137**.

Способы выраженія Церковію своей непогрышимосни.

Если Духъ Святый учить каволическую Церковь и предохраняеть ее оть заблужденій не иначе, какъ чрегь посредство върнослужащихъ Отцевь и учителей (Епископовъ и вообще пастырей): то единственный способъ для выраженія, въ случаѣ нужды, непогрѣтимаго свидѣтельства Церкви касательно той или другой откровенной истины, есть единодушное согласіе, въ-разсужденіи этой истины, всей церкви учащей, за которымъ естественно должно уже послѣдовать и согласіе всѣхъ вѣрующихъ. Для изъявленія же такого согласія церкви учащей возможны два способа: предстоятели частныхъ церквей могутъ выражать его, нарочито собравшись для сего всѣ во-едино на Соборъ вселенскій; но могутъ выражать, и не собираясь на Соборы, а посредствомъ взаимныхъ сношеній, оставаясь каждый на своемъ мѣстѣ, при обыкновенномъ положеніи Церкви (in statu, quo...).

# § 138.

Непогразиимость вселенские Соборовь.

Непогрѣшимость вселенскихъ Соборовъ въ опредѣленіяхъ касательно истинъ Божественнаго откровенія —

1) Непосредственно открывается изъ того, что Соборы сін представляють собою всю вообще Церковь Христову. Ибо на нихъ присутствуютъ Епископы (вийстѣ съ другими пастырями), по возможности, всѣхъ мъстныхъ церквей; а извъстно изъ взаимнаго отношенія Епископовъ и паствъ ихъ. что «Епископъ. какъ говорить св. Кипріанъ, въ церкви, а церковь во Епископѣ, и кто не (въ общения) съ Епископомъ, тотъ и не въ Церкви» (\*\*\*). Посему-то еще Тертулліанъ въ свое время называль Соборы изъ всёхъ пастырей представителями всего Христіанскаго міра (\*\*); блаж. Августинъ также утверждалъ, что «мнѣніе полнаго Собора есть согласіе всей Церкви» (\*\*\*), и самъ первый вселенскій Соборъ заключилъ Сумволъ свой слёдующими словами: сихъ анавематствуеть каволическая и апостольская Церковь (\*\*\*). И потому допустить погрѣшимость

(ere) Epist. 69, tom. 1, pag. 172.

(<sup>679</sup>) «Concilia ex universis ecclesiis, per quae altiora quaeque in commune tractantur, ipsam repraesentationem totius nominis Christiani (Tertullianus) vocat». Lib. de ieiun. cap. 13.

(\*\*\*) «Plenarii concilii sententiam totius ecclesiae consensionem esse dicit» .. Lib. I de bapt. c. 18.

(\*\*\*) См. въ Книгъ правилъ... на первой страницъ.

вселенскихъ Соборовъ значитъ допустить погрѣшимость всей Церкви.

2) Объясняется тымъ, что на Соборахъ присутствовалъ самъ Господь Інсусъ со Св. Духомъ. Эту въру свою мы основываемъ : а) на обътовании Спасителя Апостоламъ, а въ лицѣ ихъ, и ихъ преемникамъ: и се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка (Мат. 28, 20): какъ же возможно допустить, чтобы Онъ оставляль учителей въры только въ тъ дни, когда они собирались на Соборы, и когда Его содийствие наиболие имъ было необходимо?-б) на другомъ Его обѣтованіи: идъже еста два или тріе собрани во имя Мое, ту есмь посредљ ихъ (Мато. 18, 20) : какъ же могло статься, чтобы не присутствовалъ Онъ на Соборахъ вселенскихъ, куда собирались не два или три, а цѣлые сонмы пастырей, по возможности, со всего міра, и собирались именно во славу имени Его, для защищевія Его святой религіи, для объясненія и опредѣленія догматовъ, касавшихся, по-преимуществу, Его собственнаго Лица, для устроенія и утвержденія Его Церкви и вѣчнаго спасенія душъ, искупленныхъ Его безцѣнною кровію? Основываемъ: в) наконецъ, на третьемъ Его обътовании: и Азъ умолю Отца, и иного утъшителя дасть вамь, да будеть сь вами вь въкв..., той наставить вы на всяку истину (Іоан. 14, 16; 16, 13): но нигдѣ и никогда пастырямъ Церкви не было столько необходимо наставление на всяку истину отъ Духа истины, какъ на вселенскихъ Соборахъ. Ибо здъсь, по возможности, собирались вст верховные пастыри Перкви: слёд., еслибы они всё уклонились здёсь отъ истины и погрѣшили, то вслѣдъ за тѣмъ погрѣшила бы и вся Церковь вселенская. Здёсь, кромѣ того, разсматривались такія истины, которыя можно назвать коренными въ ряду всѣхъ прочихъ истинъ Христіанства, и съ паденіемъ которыхъ пало бы и все Христіанство.

3) И эту вѣру въ непогрѣшимость вселенскихъ Соборовъ, эту вѣру въ невидимое присутствіе на нихъ самаго Господа со Св. Духомъ всегда содержала и исповѣдывала православная Церковь, какъ можно видѣть:

I) Изъ свидѣтельствъ частныхъ ея учителей разныхъ мѣстъ и временъ, на-примѣръ: а) св. Аванасія: «Слово Божіе чрезъ вселенскій Никейскій Соборъ пребываетъ во вѣки....; и можно ли не считать нечестивыми тёхъ, кои хотябы только помыслиле противорвчить столь великому и вселенскому Собору?» (\*\*\*); б) св. Василія великаго: «мы должны исповѣдывать вѣру, преданную намъ Отцами, собранными и когда въ Никен. и не отлагать въ ней ни одного слова. зная. что триста и осьмнадцать Отцевъ изрекали не безъ внушенія Святаго Духа» (\*\*\*); в) св. Амвросія : «я слѣдую опредѣленію Никейскаго Собора, отъ котораго меня не можетъ отлучить ни мечь, ни смерть» (\*\*\*); г) св. Кирилла Александрійскаго: «съ ними (Отцами 1-го Никейскаго Собора), по истинћ, возсћдалъ и самъ Іисусъ Христосъ, который сказалъ ивкогда : идъже еста два или тріе собрани во имя Мое, ту есмь посредь ихъ....; какъ же можно сомнѣваться въ томъ, что Онъ невидимо предсвдательствовалъ на семъ святомъ и великомъ Соборѣ, когда здѣсь для всего міра положено непоавижное и непоколебимое основание<sup>\*</sup>, исповѣдание чистой и неукоризненной вѣры?»,--и въ другомъ мѣстѣ: «самъ Духъ Святый внушилъ имъ (т. е. Отцамъ Собора) истину (Матө. 10, 20); ибо не сами они говорили, но Духъ Бога и Отца говорилъ въ нихъ» (\*\*\*); л) св. Григорія великаго: «сознаюсь, что я точно такъ же

(\*\*\*) Epist. ad episcop. Afric. et de secret. synod. Nicen.

(\*\*\*) Epist. 114, tom- 111, Paris 1839, pag. 297.

(\*\*\*) Epist. 32.

(444) Epist. ad Auast. Alex. et epist. ad monach. Aegipt. contr. Nestorium. пріемлю в уважаю четыре Собора (вселенскіе, бывшіе дотолѣ), какъ четыре книги святаго Евангелія» (\*\*\*); е) Никифора, Константинопольскаго Патріарха (806— 815): «благоговѣйпо почитаю и принимаю седмь святыхъ и вселенскихъ Соборовъ, и всѣ сверхъестественные догматы и опредѣленія, постановленные и утвержденные на нихъ святыми и Божественными Отцами нашими» (\*\*\*).

II) Изъ свидътельствъ самихъ вселенскихъ Соборовъ, которые утверждали, что они собираются съ Духомъ Святымъ (Ефес. Соб. Прав. 7); что посреди ихъ невидимо присутствуетъ, какъ Глава Собора, самъ Господь Інсусъ (\*\*\*), въ знаменіе чего посреди Собора на особомъ возвышении обыкновенно полагаемо было Евангеліе (""); что благочестивые глаголы вхъ суть отъ Духа произнесенные (6-го всел. Соб. прав. 1); что Соборы все узаконили по внушению Духа Святаго (7-го всел. Соб. прав. 1),-и постановления свои, начиная ихъ, по примъру Собора Апостольскаго, словами: изволися Духу Святому и намь, называли то священными и Божественными правилами (6-го вселен. Соб. пр. 2 и 7-го всел. Собор. прав. 1), то узаконеніями непреложными. Такъ, о Сумволѣ перваго вселенскаго Собора Отцы, присутствовавшіе на второмъ, опредѣлили: «да не отменяется Сумволъ веры 318-ти Отцевъ, бывшихъ на Соборѣ въ Никеи, что въ Виеннии, но да пребываетъ оный непреложенъ» (прав. 1). Тоже самое касательно опредћленій Никейскаго Собора постановилъ въ седмомъ правилѣ своемъ и третій Соборъ вселенскій; потомъ повторилъ въ первомъ правилѣ своемъ Соборъ Трульскій касательно уже всёхъ предшествовавшихъ

(646) Lib. I, epist. 24.

(407) Alb. Fabric. Biblioth. Graec. vol. XI, pag. 166.

(\*\*\*) Concil. Chalcedon. Epist. ad papam Leonem. Vid. in Actis post finem III actionis; также Concil. II Constantinop. coll.octav., in tom. V concil., pag. 563.

(\*\*\*) Theodoret. Histor. Eccles. lib. V, cap. 3.

ему Соборовъ. Наконецъ, седмый вселенскій Соборъ говоритъ: «начертанныя (прежними вселенскими Соборами) правила и постановленія пребываютъ несокрушимы и непоколебимы...; Божественныя правила со услажденіемъ пріемлемъ, и всецѣлое и непоколебимое содержимъ постановленіе сихъ правилъ, изложенныхъ отъ всехвальныхъ Апостоловъ, святыхъ трубъ Духа, и отъ всехвальныхъ Апостоловъ, святыхъ трубъ Духа, и отъ шести святыхъ вселенскихъ Соборовъ, и помѣстно собравшихся для изданія таковыхъ заповѣдей, и отъ святыхъ Отецъ нашихъ. Ибо всю они, отв единаю и тогоже Духа быюъ просвъщены, полегное узаконили» (пр. 1).

III) Изъ практики православной Церкви. Она : а) память всёхъ седми вселенскихъ Соборовъ почтила особыми духовными торжествами (\*\*\*); б) въ своихъ пёснонёніяхъ величаетъ ихъ седмью столпами, на которыхъ незыблемо утверждена истина ея православія противъ всякихъ ересей (\*\*\*), и притомъ исповёдуетъ: «седмь убо духовъ, иже почиша на Христѣ, Исаія сіе рече: на седмихъ же Соборѣхъ почи Христосъ, со Отцемъ и Божественнымъ Духомъ» (\*\*\*); в) она требуетъ вёры во всё ностановленія Соборовъ какъ вселенскихъ, такъ и, принимаемыхъ ею, помѣстныхъ, отъ каждаго, поступающаго въ число ея членовъ (\*\*\*); и г) постановила, чтобы исповѣданіе этой вёры читалось и въ Присягѣ епископской, какъ одинъ изъ главнѣйшихъ членовъ православія (\*\*\*).

(\*\*\*) Память перваго вселенскаго Собора празднуется въ 7-ю недѣлю по Пасхѣ; память шести первыхъ вселенскихъ Соборовъ---16-го Іюля; память седмаго вселенскаго Собора – 11-го Октября.

- (\*\*) Пъсвь 6 канона св. Отцамъ.
- (\*\*\*) Півсвь 4 тогоже канова.
- (\*\*\*) Чинъ принятія инов'врцевъ лист. 73, изд. 1757.

(\*\*\*) Чинъ избр. и рукоп. Епископовъ, д. 12, изд. 1825. Вопросы, обыкновенно предлагаемые касательно вселенскихъ Соборовъ, суть слѣдующіе: 1) Кто имѣетъ право созывать ихъ? 2) Кто имѣетъ на нихъ опредѣлительную власть и силу? 3) Какія существенныя условія правильно или законно составленнаго вселенскаго Собора? 4) Сколько должно признавать вселенскихъ Соборовъ? 5) Въ Опредѣленія частныхъ или номѣстныхъ Соборовъ, хотя не могутъ считаться непогрѣшимыми, но имѣютъ великую важность для церквей мѣстныхъ, коихъ Епископы присутствовали на тѣхъ Соборахъ; а если эти опредѣленія будутъ разсмотрѣны и утверждены Соборомъ вселенскимъ и приняты всею Церковію; въ такомъ случаѣ они пріобрѣтаютъ для насъ одинаковую важность съ собственными опредѣленіями Соборовъ вселенскихъ. Вотъ почему наша православная Церковь вѣруетъ, что «все то, что ни постановили св. Отцы на всѣхъ вселенскихъ (7-ми) и помѣстныхъ (девяти, принятыхъ и утвержденныхъ VI-мъ вселенскимъ) православныхъ Соборахъ, гдѣ бы они ни были составлены, происхолитъ отъ Духа Святаго, какъ Апостолы на Соборѣ своемъ сказали: изволися Св. Духу и намъ» (\*\*\*).

### **§ 139**.

Жепогръмимость Церкви въ ел обыкновенномъ положени (in statu, quo...).

Должно также допустить, что согласное ученіе всёхъ архипастырей и вообще настырей Церкви, хотябы они и не были созваны на Соборъ, пребывая каждый на своемъ мѣстѣ, и слѣд. согласное вѣрованіе всей Церкви касательно истипъ Божественпаго откровенія, равно непогрѣшимо, какъ и опредѣленія вселенскихъ Соборовъ. Ибо и это положеніе —

1) Есть необходимое слъдствіе нашей въры въ непогрътимость Церкви; и Спаситель объщалъ неви-

чемъ собственно они непогръшимы? и 6<sup>3</sup> Какую важность вичютъ ихъ непогръшимыя опредъленія, раввую ли св. Писанію или низшую? Один изъ этихъ вопросовъ (и даже всё, болёе или менёе) могутъ быть рѣшены на основаніи сказавнаго нами; другіе относятся къ наукъ каноническаго Права; для рѣшенія нѣкоторыхъ можно указать на обстоятельные отвъты Стефана Яворскаго въ Камнъ вѣры ч. 111, стр. 59.

(\*\*\*) Православ. Исповъд. част. І, вопр. 72.

днмое соприсутствіе свое и содёйствіе Святаго Духа церкви учащей не на Соборахъ только, но въ томъ именно ея видѣ, въ какомъ Онъ ее учредилъ; а учреждая эту церковь, Онъ предназначилъ членовъ ея для разсѣянія по всей землѣ: шедше въ міръ весь, проповъдите Еланиелие всей твари, шедше научите вся языни, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаео Духа, сказалъ Онъ св. Апостоламъ, а вълицѣ ихъ, и всѣмъ ихъ преемникамъ.

2) Подкрѣпляется постояннымъ вѣрованіемъ и практикою Церкви. Древніе учители смотрѣли на единогласное свидетельство всёхъ частныхъ церквей, какъ на рыпительное доказательство истинности какого-либо ученія, и утверждали, что нельзя лучше и успѣшнѣе восрамить еретиковъ, какъ противопоставивъ имъ авторитетъ Церкви вселенской, въ ея обыкновенномъ положении: «Церковь, говорить св. Ириней, съ техъ поръ, какъ пріяла ученіе Христово, хотя разсѣяна по всей вселенной, ревностно блюдетъ его, какбудто населяя единый домъ; въруетъ согласно съ Апостолами, какбудто имѣя единую душу и единое сердце, и неизмѣнно проповѣдуетъ, изъясняетъ и преподаетъ свою веру, какбудто обладая едиными устами» (\*\*\*). «Извѣстно, говоритъ также Тертулліанъ, что всякое учение, которое только согласно съ върованиемъ первоначальныхъ (matricibus et originalibus) Апостольскихъ церквей, должно считать за истину, въ полной увбренности, что Церковь пріяла это ученіе отъ Апостоловъ, Апостолы отъ Христа, Христосъ отъ Бога» (\*\*\*). Посему-то, на основания такого всеобщаго согласія частныхъ церквей, еще въ три первые вѣка, прежде чёмъ начались Соборы вселенскіе, были уже осуждены и единодушно отвергнуты ереси Евіонеевъ, Маркіонитовъ, Павла Самосатскаго и другія, и Церковь

(\*\*\*) Contra haeres. lib. 1, cap. 10; cHec. lib. III, cap. 2 et 4. (\*\*\*) Lib. de praescr. haeres. cap. 21; cHec. cap. 36.

вселенская осталась непогрѣшимою. «Ужели еще нужно собирать Соборъ, говоритъ блаж. Августинъ, разсуждая о ереси Пелагіанъ,-чтобы обличить столь явную погибель? Какбудто никакая ересь никогда не была осуждена, безъ созванія Собора, тогда какъ, напротивъ, извѣстны весьма немногія ереси, для обличенія которыхъ открывалась такая потребность, а многія, и притомъ несравненно большее число, гдѣ являлись, въ тѣхъ самыхъ мѣстахъ и подвергались справедливому обличенію и осужденію, и уже оттуда давалось это во извѣстіе всѣмъ прочимъ церквамъ для предостереженія» (\*\*).

Какъ же узнать согласіе или несогласіе всёхъ частныхъ церквей касательно тёхъ или другихъ истинъ откровенія? Можно узнать: а) изъ принятыхъ въ тёхъ церквахъ сумволическихъ книгъ, утвердившагося вёрованія и постоянной практики; можно-б) испросить для этого, еслибы оказалась потребность, письменные отвёты на предложенные вопросы отъ всёхъ предстоятелей частныхъ церквей.

## **§ 140**.

Важность учения св. Отцевь и учителей Церкви.

Теперь не трудно опредѣлить и важность ученія св. Отцевъ и учителей Церкви относительно истинъ Христіанской религіи. Эту важность можно выразить въ слѣдующемъ положеніи : «единодушное согласіе всѣхъ Отцевъ и учителей Церкви въ ученіи о предметахъ Божественнаго откровенія или Христіанской религіи есть несомнѣнный признакъ истины». Ибо —

1) Св. Отцы и учители, жившіе въ различныхъ мѣстахъ и въ разныя времена, суть представители своихъ частныхъ церквей; и слѣд. единодушное согласіе

(\*\*\*) Lib. IV ad Bonifac. contra duas Epistol. Pelagian. cap. 12.

вейхъ Отцевъ и учителей выражаетъ собою единодушное согласіе всёхъ частныхъ церквей, въ которыхъ они были предстоятелями, т. е. Церкви вселенской, и притомъ не въ одно только какое-либо время, а въ различныя времена.

2) Согласное свидётельство всёхъ Отцевъ и учителей, какъ мы видёли (§ 131), есть непререкаемое доказательство преданія Апостольскаго, или того, что утверждаемое ими, такимъ образомъ, ученіе несомиённо ведетъ свое начало отъ самихъ Апостоловъ.

3) Къ этому должно присовокупить особенную древность нёкоторыхъ изъ Отцевъ, ревность всёхъ ихъ но православію и обиліе духовныхъ дарованій, которыми они обладали.

Нѣкоторые изъ св. Отцевъ были непосредственными учениками Апостоловъ. Св. Павелъ наставлялъ въ въръ Ерму и Діонисія Ареопагита; св. Іоаннъ Богословъ — Игнатія и Поликарпа ; Варнава и Клименть были, притомъ, сотрудниками Апостоловъ. «А Апостолы, какъ свидътельствуетъ Ириней, если имъли нѣкія сокровенныя тайны, которыя нерѣдко открывали только совершеннымъ, -- особенно преподавали эти тайны тёмъ, конмъ ввёряли самыя церкви : ибо желали содблать совершенными и во всемъ неукоризненными будущихъ своихъ преемниковъ, поставляя ихъ на учительское мъсто» (\*\*\*). Мужи Апостольскіе, по примъру и завъщанию своихъ Божественныхъ учителей, передавали все Апостольское учение своимъ ученикамъ и преемникамъ, какъ-то: Пантену, Иринею, Клименту Александрійскому и прочимъ; эти-своимъ, и такъ далѣе (\*\*\*).

(\*\*\*) Advers. haeres. lib. III, cap. 3.

(<sup>700</sup>) «Поликарпъ, приведенъ еще слова св. Иринея, былъ не только ученикъ Апостольский и мужъ, обращавшийся со многими изъ твхъ, кои видъли нашего Господа, но и Апостолами́ былъ поставленъ Епископомъ Смириской церкве. И я въ молодости зналъ

Ревность по православію св. Отцевъ извістна изъ ихъ частныхъ жизнеописаній, изъ исторіи Соборовъ и вообще изъ исторіи всей Церкви. Безчисленные опыты свидътельствуютъ, что эти знаменитые пастыри считали своимъ существеннъйшимъ долгомъ — блюсти православную въру и жертвовать для нея всёмъ: «Я рёшился не давать себѣ покоя и принять все за вѣру Христову», писалъ св. Кириллъ Александрійскій, при появленів ереси Несторіевой (101). «Я охотно забываю неправды и клеветы, говорить онъ въ другомъ своемъ письмѣ: Богъ ихъ разсудитъ! Только бы вѣра была спасена.... Но если кто предастъ вѣру, то мы не должны измёнять своей совести, хотя бы намъ угрожали опасностію жизни» (709). «Ни гоненія, ни мученія, ни прещенія Императоровъ, писали Отцы перваго Константинопольскаго Собора къ западнымъ Епископамъ, ни жестокость правителей и никакое другое бъдствіе и угнътеніе отъ еретиковъ---не могутъ уклонить насъ отъ правой въры, опредъленной на Никейскомъ Соборѣ, коему слѣдовать совѣтуемъ вамъ и всѣмъ вѣрующимъ» (<sup>103</sup>). И мы знаемъ, дѣйствительно, что одни изъ св. Отцевъ, за свою ревность по православію, ссылаемы были въ заточеніе (на-прим'яръ, св. Иларій, св. Златоусть), другіе липаемы были епископетва (на-прим. св. Григорій Нисскій — на 8 лѣть до смерти Валента), третьи во всю жизнь терпѣли гоненія (св. Аванасій), четвертые вкусили даже мученическую смерть (св. Варнава, Климентъ Римскій, Игнатій, Поликарпъ, Іустинъ, Кипріанъ, Ириней).

его: нбо онъ жилъ долго, и въ глубокой старости кончилъ жизнь славнымъ мученичествомъ. Онъ училъ тому, чему самъ научился отъ Апостоловъ, что и предалъ Церкви, и все то истинно. О семъ свидътельствуютъ всв Азійскія церкви и всв тъ, кои преемствовали Поликарпу даже до нынъ»... Contra haeres. lib. 111, сар. 3.

- (701) Concil. Ephes. pag. 332.
- (708) Concil. Ephes. pag. 379.

.

(703) Theodoret. Histor. Eccles. lib. V, cap. 9.

Обнліе духовныхъ ларованій (1 Кор. 12, 3—14; снес. 1 Іоан. 2, 20), которымъ обладали св. Отцы Церкви, также извѣстно изъ исторіи ихъ жизни и засвидѣтельствовано св. Церковію, которая украсила ихъ навменованіями Божественныхъ, Богоносныхъ, Богомудрыхъ, Богоглаголивыхъ (<sup>704</sup>), и, кромѣ того, однихъ именуетъ великими, <sup>3</sup> другихъ чудотворцами, третьихъ златоустыми и нодоб.

4) Такую точно важность ученію Отцевъ ясно приписывала вся Церковь, когда на вселенскихъ Соборахъ, въ своихъ разсужденіяхъ о предметахъ споровъ, всегда имбла обычай, послв св. Писанія, обращаться къ единодушному согласію сихъ древнихъ знаменитыхъ своихъ учителей, и слёдовала ему въ своихъ определеніяхъ. Халкидонскій Соборъ такъ начинаетъ свой логмать: послъдующе Божественнымь Отцемь всь единогласно поучаемь (100); а въ обращении къ Императору такъ выражаетъ свое исповедание : «послёдуемъ же мы св. Отцамъ и учителямъ святой Божіей Церкви: Аванасію, Иларію, Василію, Григорію Богослову, Григорію Нисскому, Амвросію, Өеофилу, Іоанну Константинопольскому, Кириллу, Августину, Проклу, Льву».... Шестый вселенскій Соборъ утвердилъ догмать о двухъ воляхъ и действіяхъ во Інсусъ Христь, также по ученію святыхъ Отецъ нашихъ (704). Наконецъ, и седмый вселенскій Соборъ утвердилъ свой догматъ, послъдующе Богоглаголивому ученію святыхъ Отець (707).

5) Такую точно важность согласному ученію Отцевъ приписывали и частные знаменитые пастыри Церкви, на-примѣръ : а) блаж. Августинъ : «кто отступаетъ отъ единодушнаго согласія Отцевъ, тотъ от-

- (704) См. службу въ нелѣлю св. Отецъ.
- (708) Книга правилъ... С. п. б. 1838, стр. 3.
- (<sup>тов</sup>) Тамъ-же стр. 4.
- (\*\*\*) Тамъ-же стр. 5.

ступаетъ отъ всей Церкви» (<sup>\*\*\*</sup>); б) св. Кириллъ Александрійскій: «всѣ, имѣющіе здравый смыслъ, стараются слѣдовать ученію Отцевъ: ибо и сами они вразумлялись Апостольскимъ и Евангельскимъ иреданіемъ, и ученіе вѣры изъясняли изъ св. писаній совершенно правильно, безъ ошибки и погрѣшности, бывъ свѣтилами въ мірѣ» (<sup>70\*</sup>); в) Винкентій Лиринскій, уважаемый писатель V столѣтія (около 460), который постановляетъ такое правило касательно употребленія свидѣтельствъ отеческихъ: «что̀ всѣ или многіе единодушно, открыто и постоянно, какъ-будто по какому предварительному согласію своихъ учителей, пріемаютъ, со-

рительному согласію своихъ учителей, пріемлютъ, содержатъ и передаютъ, то должно считать вполнѣ достовѣрнымъ и несомнѣннымъ» (""). Вспомнимъ также, что многіе св. Отцы имѣли обычай доказывать Христіанскія истины рядомъ свидѣтельствъ изъ писаній прежнихъ св. Отцевъ, на-примѣръ: св. Аванасій великій, когда писалъ противъ Аріанъ, о единосущіи Сына Божія со Отцемъ (""); св. Василій великій въ книгѣ о Св. Духѣ противъ Македонія; св. Кириллъ Александрійскій въ сочиненіи противъ Несторія (""); блаж. Өеодоритъ во многихъ своихъ сочиненіяхъ; св. Іоаннъ Дамаскинъ также во многихъ, особенно же въ ученіи о двухъ естествахъ во Христѣ и о св. иконахъ.

Но, приписывая, такимъ образомъ, полный авторитетъ всъмъ Отцамъ и учителямъ ямъстъ, когда оки согласно утверждаютъ что-либо въ учени о предметахъ Божественнаго откровения, мы должны помнить:

а) что вовсе нельзя приписывать такого же авто-

(700) Lib. I adversus Julian.

(700) Defens. ad anathem. 8, tom. II, concil. Binii, pag. 457.

(<sup>710</sup>) Commonit. cap. 1, § 2 et cap. 4.

(711) «Вотъ мы показали, говоритъ онъ, какъ это ученіе передаваемо было отъ Отцевъ къ Отцамъ какбы изъ рукъ въ руки». De Synod. Nyc. dec.

(<sup>718</sup>) «Мы написали, говорить онъ, книгу противъ Несторія, вездъ послъдуя опредъленіямъ св. Отцевъ». Epist. ad Success.

ритета каждому Отцу порознь. При всей своей святости. нри всемъ обилія духовныхъ дарованій, св. Отпы не были богодухновенны, подобно св. Пророкамъ и Апостоламъ, и потому писанія отеческія никогда не должно сравнивать съ каноническими книгами свящ. Писанія. Св. Отцы не были непогрѣшимы каждый порознь, напротивъ, могли погрѣшать и нѣкоторые дѣйствительно погрѣшали, тогда какъ св. Пророки и Апостолы были непогрѣшимы каждый порознь, и изложили намъ въ своихъ богодухновенныхъ писаніяхъ только одну чиствишую истину. «Мы отнюдь не должны. говоритъ по этому случаю блаж. Августинъ, почитать разсужденія нѣкоторыхъ, хотя и православныхъ и похваляемыхъ мужей, наравит съ каноническими писаніями, и думать, якобы намъ непозволительно было, при достодолжномъ уважения къ этимъ лицамъ, въ писаніяхъ ихъ кое-что не принимать и даже отвергать, если несомнѣнно узнаемъ, что они мыслили иначе, нежели какъ велитъ истина, другими ли, или нами, понятая при помощи Божіей. Такъ смотрю я на писанія другихъ, такъ хочу, чтобы и на мои смотр**ња**и» (<sup>713</sup>). .

б) что вовсе нельзя приписывать Отцамъ и учителямъ такого же авторитета въ тѣхъ случаяхъ, когда они разногласятъ между собою; напротивъ, голосъ самыхъ Отцевъ долженъ быть уже повѣряемъ тогда голосомъ Церкви вселенской. Это достаточно извѣстно каждому изъ практики Соборовъ.

в) что вовсе нельзя приписывать св. Отцамъ и учителямъ такого же авторитета, когда они разсуждаютъ не о предметахъ Божественнаго откровенія. Из-

(<sup>715</sup>) Epist. CXLVIII ad Fortunat., n. 15. Туже мысль повтораетъ онъ in Epist. LXXXI ad Hyeronim., n. 3; in lib. XI, сар. 5 contra Faustum; in lib. VII, сар. 20 contr. Donatist. Такъ разсуждаетъ и св. Амвросій in Epist. 47, tom. III, рад. 152, Basil. 1527. 35

Digitized by Google

вѣстно, что многіе знаменитые учители Церкви, напримѣръ, блаж. Августинъ, св. Іоаннъ Дамаскинъ, писали нерѣдко о такихъ истинахъ, которыя совсѣмъ не относятся къ существу Христіанской религіи и не содержатся въ откровеніи : таковы сочиненія ихъ по части философіи, исторіи, грамматики, астрономіи и другихъ естественныхъ наукъ, музыки, поэзіи и проч. Во всѣхъ подобнаго рода сочиненіяхъ или даже отдѣльныхъ мысляхъ св. Отцы являются не какъ учители Церкви, а какъ обыкновенные ученые, и такъ же могли погрѣшать, какъ погрѣшаютъ всѣ люди: эти предметы, какъ мы замѣтили еще прежде (§ 136), не относятся къ кругу тѣхъ, по отношенію къ которымъ приписывается непогрѣшимость самой вселенской Церкви.

Не должно соблазняться встрёчающимся иногда несогласіемъ того или другаго древняго уважаемаго учителя Церкви касательно нѣкоторыхъ откровенныхъ истинъ съ единодушнымъ ученіемъ всѣхъ прочихъ пастырей, а надобно смотрѣть на это несогласіе, какъ на частное мнльніе учителя: «все, зам'тчаетъ Винкентій Лиринскій, подробно разсуждавшій о семъ предметѣ, все, о чемъ только Святый ли и ученый, Епнскопъли, исповъдникъ или мученикъ, мыслили несогласно со всѣми, или даже противорѣча всѣмъ. – все такое должно относить къ мнёніямъ личнымъ, частнымъ, сокровеннымъ, и отличать отъ авторитета общаго, открытаго и всенароднаго вѣрованія» (""). Достойны искренняго сожальнія ть изъ среды самыхъ Христіанъ, которые намъренно собираютъ разныя ненамбренныя погрешности древнихъ знаменитыхъ пастырей и Отцевъ Церкви, и такимъ образомъ уподобляются Хаму, который, узрѣвши невинную наготу отца своего, не только не прикрылъ ее, но, для посмѣянія, еще расказалъ объ ней братьямъ. Тотъже разсуди-

(714) Wincent, Lerinens. Commonitorium 1.

тельный писатель (Винкентій Лиринскій) замѣчаетъ, что для узнанія согласнаго ученія Отцевъ нѣтъ нужды собирать свидетельства всёхъ ихъ до единаго, а довольно только привести свидетельства многихъ изъ нихъ, и въ подтверждение своей мысли указываетъ на примъръ вселенскаго Собора Ефесскаго, который призналъ за единодушное согласіе всвхъ Отцевъ свидьтельства только десяти знаменитъйшихъ между ними. какъ представителей всей Церкви (114). И нельзя не согласиться съ такимъ замѣчаніемъ: ибо не всѣ Отцы имѣли случай писать о каждой откровенной истинѣ, и многія ихъ писанія не дошли до насъ. Наконецъ, должно помнить, что правила св. Отецъ, признанныя и утвержденныя вселенскими Соборами, имъютъ для насъ важность, равную съ правилами сихъ послѣднихъ (<sup>716</sup>).

#### III.

### о церкви православной.

## **§ 141.**

Связь съ предыдущимъ и састи изслъдованія.

(Послѣ того, какъ мы раскрыли истину, что/хранительницею и истолковательницею Слова Божія для всѣхъ людей поставлена быть св. Церковь, что эта учительница вѣры непогрѣшима, и слѣд. совершенно благонадежна, намъ оставалось бы только сказать и такъ, долгъ каждаго вѣрующаго вполнѣ предаться сей непогрѣшимой руководительницѣ...Но (спрашивается :

(<sup>718</sup>) Вообще, когда ръчь идетъ объ Отцахъ Церкви и употреблении ихъ свидътельствъ, нельзя не порекомендовать прекраснаго сочивения этого древняго писателя, подъ заглавіемъ: Commonitorium.. Въ послъдній разъ оно издано – in Theolog. cursu completo, tom. 1, рад. 911—961, Paris 1842.

(716) См. Трульскаго Собора правило 2.

гдѣ же она, эта истинная Церковь Христова, которой мы могли бы всецёло предаться? Нынё существуеть на землѣ не одна, а нѣсколько Христіанскихъ церквей или обществъ, изъ которыхъ, притомъ, каждая называетъ себя только одну церковію истинною, а всѣ прочія — ложными. Сказать, чтобы всь онь были истинными, безъ сомития, нельзя: ибо истина одна, а эти церкви и общества во многомъ разнятся между собою, и изключаютъ себя взаимно. Сказать, чтобы всѣ онѣ были ложными, также нельзя : ибо Церковь Христова, какъ мы видѣли (§ 135), непогрѣшима, неоскудъваема. Слъд. необходимо допустить, что одна изъ нынѣ существующихъ церквей, и только одна, непремѣнно должна быть истинною, православною. Какая же именно?

(Чтобы соблюсти безпристрастіе въ рѣшеніи столь важнаго вопроса, не станемъ прямо и намѣренно доказывать православіе Церкви нашей, а предварительно разсмотримъ разныя начала, какія употребляются богословами главнѣйшихъ вѣровсповѣданій Христіанскихъ для сужденія о семъ предметѣ, и покажемъ, какое между ними есть начало лучшее; потомъ приложимъ, или покажемъ способъ приложить, это начало не къ своей только Церкви, но и ко всѣмъ прочимъ; вслѣдъ за тѣмъ уже сами собою обнаружатся слъдствая касательно истивно-православной Церкви Христовой.)

### \$ 142.

Эвагала для сужденія о православіи Церкви.

Главнъйшія и употребительнъйшія взъ началъ, на основаніи которыхъ обыкновенно стараются доказать истинность или православіе какой-либо церкви, извъстны слѣдующія:

Первое: «истинная Церковь есть та, которой вполнѣ приличествуютъ свойства, указанныя въ словахъ Никео-цареградскаго Сумвола: вѣрую во едину, святую, соборную и апостольскую Церковь». Этимъ началомъ, пользуются, по-преимуществу, богословы Римской церкви ('''), а иногда и паши (''').

Второе: «истинная Церковь есть та, въ которой сохраняются чистое проповѣданіе Слова Божія и правильное совершеніе таинствъ.» Этого начала держатся Протестанты (").

Третье: «истинная Церковь есть та, которая право, неизмѣнно сохраняетъ непогрѣшительное ученіе древней Церкви вселенской, и во всемъ пребываетъ ей вѣрною». Это начало высказано и раскрыто нѣкоторыми изъ нашихъ богослововъ (<sup>780</sup>), и ясно указывается самимъ наименованіемъ Церкви нашей, которымъ она обыкла отличать себя отъ прочихъ,—Церкви праеослаеной, т. е. правовѣрующей.

Съ перваго раза нельзя не признать достоинства начала перваго. Оно представляется справедливымъ: свойства Церкви, указанныя въ Сумволѣ, дѣйствительно, могутъ быть приписаны только одной Церкви истинной изъ всѣхъ нынѣ существующихъ церквей. Но когда? Лишь тогда, когда напередъ, другимъ путемъ, будетъ доказано, что извѣстная церковь несомнѣнно есть истинная; а отнюдь не наоборотъ, т. е. отнюдь

(<sup>717</sup>) См. систему любаго изъ нихъ: Фейера, Либермана, Перроне и др.

(<sup>710</sup>) См., на-прим'връ, въ Догмат. Богословіи Протоіерея Терновскаго, между понят. предвар., о свойствахъ истинной Церкви и православіи Церкви Греко-Россійский.

(<sup>719</sup>) См. также систему, какую угодно, систему протестантскихъ богослововъ.

(<sup>780</sup>) См. системы правосдав. Богосдовія: Архимандрита Іакиноа Карпинскаго (рад. 168, Lipsiae 1786), Преосвящ. Иринея Фальковскаго (tom. 11, pag. 150—151, Mosquae 1802), Іеромонаха Ювенадія (част. 3, стр. 47, Москва 1806), Преосвящ. Өеофидакта (pars 1, pag. 333-334, Petrop 1818), особенно же — Правосд ученіе или Христ. Богосдовіе Преосвящ. Платона (стр. 54, С.П.Б. 1791), в Разговоры между испыт. и ув'яр. о правосдавін восточ. Церкви Преосвящ. Филарета (стр. 59 и дал., Москва 1833). нельзя доказать непосредственно на основание свойствь Церкви, указанныхъ въ Сумволѣ, православіе какойлибо церкви, нынѣ существующей. Почему? Потому, что: а) означенныя свойства не представляютъ для сего собою начала совершенно яснаго и опредѣленнаго: въ Сумволѣ сказано, что истинная Церковь есть единая, святая, соборная и апостольская; но, какъ понимать каждое изъ этихъ свойствъ, не опредѣлено. Отчего писатели Римскіе объясняютъ свойства эти по своему, чтобы доказать ими истинность своей церкви; мы объясняемъ итсколько иначе ("), чтобы доказать истинность Церкви нашей : послѣдователи другихъ нсповъданий могутъ объяснять еще иначе, каждый сообразно съ предположенною целію. Это начало: б) не есть начало послѣднее, основное, а предполагаетъ собою еще другое, дальнъйшее и, притомъ, неизвъстное. Паписты, на-примъръ, говорятъ: церковь Римская есть святая, соборная (каволическая) и апостольская, между прочимъ, потому, что она будтобы содержитъ святое, каволическое и апостольское учение. Мы говоримъ тоже самое о своей Церкви, и указываемъ на туже причину...Но спрашивается: откуда извъстно, что ихъ или наша Церковь содержитъ такое ученіе? Гдѣ начало для сужденія о семъ? И можно ли безъ этого дальнѣйшаго, здѣсь не поименованнаго, начала произнести о спорномъ предметѣ что-либо рѣшительное? Въ приложении начала, заимствуемаго отъ свойствъ Церкви, указанныхъ въ Сумволъ, никакъ нельзя-в) соблюсти совершенное безпристрастие: потому что здѣсь опредблять смыслъ начала и прилагать его къ дблу предоставляется на волю каждаго изслёдователя, принадлежащаго уже къ извѣстной церкви или Хр. обществу,

(<sup>744</sup>) На-прим., у Римскихъ католиковъ, при изъяснении ученія о единствъ Церкви, необходимъйшимъ дъломъ признается понятіе о папъ, какъ главъ Церкви, равно какъ и при объяснения прочихъ свойствъ. А мы это понятіе совершенно изключаемъ. и слёд., болёе или менёе, предрасположеннаго въ ихъ пользу. А потому—г) при этомъ началё нельзя положить конца спорамъ о православіи церквей: ибо всякій, конечно, будетъ стоять за вёрность своего объясненія свойствъ Церкви истинной, чтобы удобнёе приложить ихъ только къ своей церкви, какъ и свидётельствуетъ опытъ.

Справедливымъ представляется съ перваго раза и начало протестантское: нельзя было бы не назвать истинною той церкви, о которой было бы доказано, что въ ней, точно, сохраняются чистое, истинное проповѣданіе Слова Божія и законное совершеніе святыхъ таинствъ. Но какъ объясняютъ это начало сами Протестанты? И, во-первыхъ, что разумѣютъ они подъ Словомъ Божіимъ и подъ чистымъ проповѣданіемъ этого Слова? Слово Божіе, по ихъ ученію, это одно св. Писаніе, а чистое пропов'єданіе Божія Слова--- это истолкование св. Писания, по руководству самаго же св. Писанія, или, точнѣе, по свободному разумѣнію каждаго толкователя. Во-вторыхъ, кому предоставляется судить, что въ той или другой церкви сохраняется чистое проповъдание Слова Божія и законное совершение таинствъ? Предоставляется произволу каждаго, на основании св. Писания. Если такъ: то-а) это начало не истинно само въ себъ: ибо Слово Божіе заключается не въ одномъ только св. Писаніи, но и въ св. Преданіи (§ 128); и истинное истолкованіе св. Писанія не то, какое можетъ составлять каждый по собственному разумѣнію Писанія (§ 127), а то, которое согласно съ св. Преданіемъ, сохраняющимся въ Церкви (§ 132), предназначенной быть блюстительницею и истолковательницею того и другаго (§ 134); б) совершенно неудобно и въ приложении: ибо этимъ началомъ вовсе не предотвращается возможность пристрастія, когда вопросъ будетъ рѣшать всякъ по своему: вовсе не дается возможности порѣшить споръ какънибудь окончательно, по тойже самой причинъ.

Совстмъ не таково начало послъднее: оно не только чуждо недостатковъ, какіе оказались въ двухъ разсмотренныхъ началахъ, напротивъ, имбетъ всѣ свойства начала истиннаго. Оно, во-первыхъ, совершенно ясно и опредъленно. Когда говорится, что православная Церковь есть та, которая право, неизмѣнно сохраняетъ непогрѣшимое ученіе древней Церкви вселенской; то здёсь не оставляется никакого мёста вопросамъ: что же значитъ это непогрѣшимое ученіе, в гдѣ найдемъ мы его? Оно существуетъ въ общеизвѣстныхъ вёроопредёленіяхъ вселенскихъ Соборовъ и въ единогласномъ учении всѣхъ св. Отцевъ Церкви. Не оставляется никакого мѣста произволу какъ-нибудь намѣренно перетолковывать это учение : всѣ вѣроопредѣленія вселенскихъ Соборовъ такъ точны и строги даже въ словахъ, и единогласное учение всѣхъ Отцевъ о какомъ-либо предметѣ никогда не можетъ имѣть болѣе одного смысла. Во-вторыхъ, есть начало самое основное и имѣющее наибольшую важность для всѣхъ. Опреаблять истинный смыслъ св. Писанія и св. Преданія безошибочно, испрерскаемо; разрѣшать окончательно вопросы, касающіеся предметовъ религін, нѣтъ другаго средства, какъ мы видѣли, кромѣ голоса Церкви вселенской, которую самъ Господь поставилъ быть хранительницею и истолковательницею Его Слова (SS 127. 134-137). Слёд. ей одной припадлежить право явиться верховнымъ судіею и при рѣшеніи вопроса о православіи той или другой частпой церкви; и если мы отвергнемъ голосъ такого судіи: то высшаго и лучшаго суда на землѣ не найдемъ. И эту важность, эту непогрѣшимость Церкви вселенской признаемъ мы, признаютъ Римскіе-католики, должны бы признавать и Протестанты, какъ и признавали нѣкоторые изъ нихъ въ началь, по країней мтръ, прилагая свою мысль къ Церкви древле-вселенской : ибо учение о непогржшимости Церкви весьма ясно основывается на самомъ

св. Писанія (см. § 135), которое принимають Протестанты, и необходимо должно быть допущено всякимъ Христіаниномъ, который только вѣруетъ въ Божество Христа-Спасителя и въ Божественное происхожденіе Его религіи. Это начало, наконецъ, есть самое благонадежное въ приложеніи: тутъ не можетъ быть пристрастія къ какой-либо изъ частныхъ церквей; ибо судіями будутъ не представители этихъ самыхъ церквей, а будетъ судить древняя Церковь вселенская съ своимъ неизмѣннымъ, строго-опредѣленнымъ ученіемъ: тутъ открывается полная возможность услышать приговоръ окоичательный, которому должны покориться всѣ вѣрующіе: ибо его произноситъ 'судія, уполномоченный на то отъ самаго Бога, и судія непогрѣтимый.

Выразимъ же теперь раздѣльнѣе это начало. Сущность его въ слѣдующемъ: «православною Церковію можетъ назваться одна та, которая право, неизмѣнно сохраняетъ непогрѣшимое ученіе Церкви вселенской, и слѣд. во всемъ остается ей вѣрною». Но —

1) Извѣстно, что Церковь вселенская выразила свой непогрѣшимый голосъ касательно вслях илавильйшихъ членовъ впры на вселенскихъ Соборахъ, по-преимуществу въ Никео-цареградскомъ Сумволѣ и другихъ вѣроопредѣленіяхъ относительно догматовъ, подвергавшихся, по случаю ересей, соборному разсмотрѣнію, и что этотъ Сумволъ и эти вѣроопредѣленія она тогда же завѣщала для всѣхъ будущихъ родовъ, какъ правило вѣры неприкосновенное и неизмѣнное (\*\*\*).

(<sup>788</sup>) «Святые Отцы. собравшіеся въ Константинополѣ, опредѣлны: да не отмъняется Сумволъ въры трехъ сотъ осминадесяти Отцевъ, бывшихъ на Соборъ въ Никеи, что въ Виеиніи, но да пребываетъ оный непреложенъ». П-го вселенскаго Собора прав. 1.

«Божею благодатію опред Бляемъ: хранити веприкосновенну нововведеніямъ и измѣненіямъ вѣру, предавную вамъ отъ самовидцевъ и служителей Слова, Богоизбранныхъ Апостоловъ: еще же и отъ трехъ сотъ осмнадесяти сватыхъ и блаженныхъ Отецъ, при Константинѣ Царѣ нашемъ, на вечестиваго Арія... въ Никен собравшихся.... Отсюда частное начало первое: «имя Церкви православной должно принадлежать только той изъ нынѣ существующихъ церквей, которая всецѣло со-

Такожае и при великомъ Осодосіи. Царѣ нашемъ, сто нятидесятію святыми Отцами, въ семъ царствующемъ градъ собравшимися, провозглашенное всповъдание въры содержимъ, Богословствующія о Святомъ Духъ изречения приемлемъ, а нечестиваго Македониа, купно съ прежними врагами истины, отръвземъ.... Такожде и при Осодосіи, сывѣ Аркадіа, Царѣ нашемъ, собравшимися въ первый разъ во градъ Ефесъ, двумя стами Богоносныхъ Отецъ изложенное учение, яко несокрушничю благочестія державу, согласіемъ запечатлѣваемъ.... Православно утверждаемъ такожде и въ'областвомъ градъ Халкидонъ, при Маркіанъ, Царъ нашемъ, шесть сотъ тридесятію Богоизбранными Отцами начертанное въроисновъдание... Еще же и ста шестидесяти пяти Богоносныхъ Отцевъ, собравшихся въ семъ царствующемъ градъ, при Іустиніанъ, блаженныя памяти Царъ нашемъ, благочестивые глаголы, яко отъ Духа произнесенные, въдаемъ, и онымъ потомковъ нашихъ научаемъ.... И недавно при Царъ нашемъ, блаженныя памяти Константинъ, въ семъ царствующемъ градъ сошедшагося шестаго Собора въроисповъдавіе.... вновь обязуемся хранити ненарушимо... Кратко рещи, постановляемъ, да въра всъхъ въ Церкви Божіей прославившихся мужей. которые были свътилами въ міръ, содержа слово жизни, соблюдается твердою, и да пребываеть до скончания въка-непоколебниою, вкупъ съ Богопредавными ихъ писаніями и догматами.... Аще же кто анбо изъ всѣхъ не содержитъ и не прісмлетъ вышереченныхъ догматовъ благочестія, и не тако мыслить и проповѣдуетъ, но покушается итти противу овыхъ: тотъ да будетъ анаеема». У і-го вселенсваго Собора прав. 1.

«По прочтенія сего (Никейскаго Сумвода), святый Соборъ опредідиль: да не будеть позволено никому произносити, или писати, или слагати вную віру, кромів опреділенныя отъ святыхъ Отець. въ Никен градів, со Святымъ Духомъ собравшихся. А которые дерзнуть слагати иную віру. или представляти, или предлагати хотящимъ обратитися къ познанію истины, или отъ язычества, или отъ јудейства, или отъ какой бы то ни было ереси: таковые, аще суть Епископы, или привадлежатъ къ клиру, да будутъ чужды, Епископы епискоиства, и клирики клира: аще же міряне, да будутъ преданы аваеемъ». Пі-го вселенскаго Собора прав. 7.

«Никому да не будетъ позволено вышеозначевныя правида (св Соборовъ вселенскихъ и помъстныхъ и св. Отецъ) измънати, или отмънати, или, кромъ предложенныхъ правилъ, пріамати другія, съ подложными надписаніями составленныя нъкімми людьми, дерзнувшими корчемствовати истиною. Аще же кто обличенъ будетъ, яко нъкое правило изъ вышереченныхъ покусился измънити, хранила, безъ малъйшаго прибавленія и убавленія, это священнъйшее правило; а всъ тъ церкви и Христіанскія общества, которыя отступили хотя въ одномъ, тъмъ болъе во многихъ, изъ изложенныхъ въ немъ основныхъ членовъ въры, уже строго погръшили и суть неправославныя».

2) Извѣстно, что касательно всѣхъ прочихъ догматовъ, о которыхъ не было случая разсуждать, даже сяблать намекъ, на вселенскихъ Соборахъ, Церковь вселенская выразила свой непогръщимый голосъ въ согласномъ учении всъхъ своихъ знаменитыхъ Отцевъ и учителей, и эту в ру Отцевъ завѣщала также для всвхъ будущихъ родовъ, какъ неприкосновенную и неизмѣнную (<sup>795</sup>). Отсюда частное начало второе : «та только изъ нынѣ существующихъ церквей, которая всѣ проповѣдуемые ею догматы можетъ утвердить и справедливо утверждаетъ на согласномъ вѣрованіи отеческомъ или всего древняго Христіанства, есть, по-истинѣ, Церковь православная; а церкви и Христіанскія общества, исповѣдающія нѣкоторые новые догматы, о которыхъ и не слышала свящ. Христіанская древность, догматы, несогласные съ учениемъ древнихъ православныхъ учителей, и даже противорѣчащіе ему, конечно, не заслуживаютъ имени церквей православныхъ».

Можно бы указать еще и третье средство для рѣшенія вопроса, какая изъ нынѣшнихъ церквей есть Церковь православная: это имѣлъ бы полное право рѣшить новый вселенскій Соборъ, еслибы нарочито былъ созванъ, и рѣшилъ бы, безъ сомнѣнія, непогрѣшимо. Но прибѣгать къ такому средству вовсе нѣтъ нужды:

или превратити: таковый будетъ повиненъ противъ того правила понести епитимію, каковую оно опредъляетъ, и чрезъ оное врачуемъ будетъ отъ того, въ чемъ преткнулся». VI го вселенскаго Собора прав. 2. См. также VII-го всел. Соб. прав. 1 и Кареаг. Соб. прав. 2.

(<sup>785</sup>) См. въ предъидущемъ примѣч. 1-е правило ¥І-го вселенск. Собора. новый вселенскій Соборъ, истинно-законный, не можетъ рѣшить дѣла иесогласно съ древними вселенскими Соборами и единодушнымъ ученіемъ Отцевъ: ибо тамъ и здѣсь виновникъ непогрѣшимости одинъ, Духъ Святый. И слѣд., какая изъ нынѣ существующихъ церквей окажется правою предъ судомъ древнихъ вселенскихъ Соборовъ и св. Отцевъ, та, безспорно, оказалась бы правою и предъ судомъ новаго вселенскаго Собора; а Церковь неправую предъ судомъ древнихъ вселенскихъ Соборовъ и св. Отцевъ, никогда не оправдаетъ и новый Соборъ вселенскій, никогда не назоветъ истинною, православною.

### § 143.

Прильжение избранныхъ насаль hъ разнымъ Жристианскимъ въроисповъданиямъ.

Уже приложеніе одного перваго начала ясно показываетъ православіе Церкви восточной-православной и неправославіе всёхъ прочихъ. Ибо изъ всёхъ нынѣ существующихъ церквей она только одна, по завѣщанію Церкви вселенской, всецѣло сохранила, безъ малѣйтаго измѣненія, прибавленія и убавленія, Никео-цареградскій Сумволъ и всѣ вообще вѣроопредѣленія древнихъ седми вселепскихъ Соборовъ, тогда какъ въ числѣ прочихъ церквей нѣтъ ни одной, которая бы не измѣнила этого священнаго правила вѣры.

Въ доказательство постояннаго, совершеннѣйшаго уваженія восточной-православной Церкви къ седми вселенскимъ Соборамъ и ихъ вѣроопредѣленіямъ достаточно указать (начиная со времени, когда, по отдѣленіи отъ нея Римскаго патріархатства, она одна осталась блюстительницею древняго православія): 1) на Сумволъ вѣры, преподанный намъ Греками еще въ началѣ, при крещеніи великаго князя Владиміра, глѣ явно завѣщавается это уважение ("14); 2) на рядъ Исповѣданій, которыя читаны быля пастырями восточной Церкви на Соборахъ, каково, на-примъръ, Исповѣдапіе св. Григорія Паламы, Митрополита лонитскаго, читанное на соборѣ Константинопольскомъ въ 1350 году, гдѣ выражается тоже уваженіе (<sup>708</sup>), или---Исповѣданіе св. Марка Ефесскаго, составленное имъ во Флоренции, по случаю бывшаго тамъ Собора, и содержащее въ себѣ, между прочимъ, съѣдующія достопамятныя слова: «Послітдуя во всемъ седми святымъ вселенскимъ Соборамъ и сіявшимъ на нихъ богомудрымъ Отцамъ, я върую во единаго Бога Отца, вседержителя.... и проч. Сію священную науку, сей Сумволъ вѣры, составленный на первомъ и второмъ Соборахъ, запечатлѣнный и утвержденный прочими, всею душею пріемля и сохраняя, принимаю и содержу, сверхъ сказанныхъ седии Соборовъ, и послѣдній созванный благочестивымъ Василіемъ, Императоромъ Римскимъ и святбишимъ Патріархомъ Фотіемъ, и названный осьмымъ вселенскимъ, на которомъ, въ присутствім мѣстоблюстителей Іоанна, блаженнаго папы древняго Рима : Павла и Евгенія Епископовъ, Петра пресвитера и кардинала, подтвержденъ и одобренъ 7-й вселенский Соборъ, опредълено согласоваться и съ Соборами, прежде него бывшими, возстановленъ на своемъ престолѣ святѣйшій Фотій, осужлены и преданы проклятію, подобно какъ и на предшествовавшихъ ему вселенскихъ Соборахъ, дерзающие двлать какое-либо прибавление, или убавление, или совершенное изминение въ вышесказанномъ Сумволь. Если кто, сказано тамъ, дерзнетъ написать иной (Сумволъ), или прибавить къ нему что-либо, или отъ него отнять, и назвать то опред леніемъ в фры (брос), да будетъ осужденъ и отлученъ отъ всякаго Христіанскаго общества! Тоже

(<sup>784</sup>) См. въ Лѣтоциси Лаврент. стр. 77-81, Москв. 1824, н въ Воскр. Чт., годъ IV, стр. 231.

(736) Bocsp. 4T. V, 17-21.

самое говоритъ и папа Іоанит въ послании къ свя\_ твишему Фотію, и притомъ съ большею подробностію и ясностію, касательно прибавленія къ оному Сумволу. Сторъ сей изложилъ и правила, которыя можно находить во всёхъ каноническихъ книгахъ. Итакъ, по опредѣленію сего Собора, равно какъ и предшествовавшихъ ему, священный Сумволъ вбры должно соблюдать неприкосновеннымъ въ томъ видѣ, какъ онъ изданъ; и я, принимая тъхъ, коихъ сказанные Соборы принимають, и отвергая тёхъ, коихъ они отвергаютъ, никогда не приму въ общение дерзнувшихъ приложить къ Сумволу новое учение касательно происхожденія Святаго Духа, доколѣ они будутъ держаться сего ученія» (<sup>796</sup>). Можно указать еще---- 3) на рядъ Исповѣданій, какія обыкновенно читали наши Архипастыри предъ посвящениемъ въ епископский санъ: «принимаю, говорили они, и седми вселенскихъ Соборовъ изложение (вбры), исповбдую, яже отъ нихъ установленные, каноны и уставы любити и соблюдати, елико священными нашими Отцы, по различнымъ временамъ и лѣтомъ изобразованы, и всѣхъ,, ихже они пріяли, и азъ принимаю, и ихже они отвратишася, и азъ отвращаюся; еще же и церковный миръ исповѣдую соблюдати и ни единымъ же правомъ противная мудрствовати, во всемъ животъ моемъ, во всемъ послѣдуя и повинуяся святымъ Апостоломъ и седин вселенскимъ Соборомъ» (<sup>797</sup>); 4) на отвѣтныя посланія нѣкоторыхъ Первосвятителей восточныхъ къ неправомыслящимъ, по случаю ихъ вопросовъ, какъ-то: на посланіе святвёшаго Іеремін, Патріарха Константинопольскаго, къ Лютеранамъ, гдѣ въ основание всего православнаго ученія полагаются седмь вселенскихъ Собо-

(756) BOCKD. 41. V, CTD. 414-415.

(<sup>197</sup>) См. Собран. государ. грамотъ—Румянц., т. III, стр. 196. Другія подобныя ясповъданія можно видъть въ Акт. Археогр. Экспед. на-прим., т. I стр. 161, и въ Акт. Аргеогр. Коммисіи. ровъ (124); и на посланіе всѣхъ восточныхъ Патріарховъ и клира въ 1723 году къ церкви Великобританской, которое начинается такъ: «Наши догматы и учение нашей восточной Церкви еще древле изслѣдованы, правильно и благочестиво опредълены и утверждены святыми и вселенскими Соборами; прибавлять къ нимъ, или отнимать отъ нихъ что-либо непозволительно. Посему желающіе согласоваться съ нами въ Божественныхъ догматахъ православной въры должны съ простотою, послушаніемъ, безъ всякаго изслѣдованія и любопытства, послёдовать и покориться всему, что опредёлено и постановлено древнимъ преданіемъ Отцевъ, и утверждено святыми и вселенскими Соборами, со времени Апостоловъ и ихъ преемниковъ, богоносныхъ Отцевъ нашей Церкви» (<sup>788</sup>). Еще-5) на Чинъ исповѣданія, которое обязаны произносить всѣ, вступающіе въ нѣдра Церкви православной: «прочая такожде, говоритъ новопоступающій, вся отъ святыхъ Отецъ на святыхъ седми вселенскихъ и помъстныхъ Соборъхъ преданная, узаконенная и изъясненная, кромѣ всякаго усумнѣнія пріемлю и исповѣдую» (<sup>750</sup>). Наконецъ — 6) на Православное Исповедание канолической и апостольской Церкви восточной, габ въ одномъ мъстъ читаемъ: «членовъ касолической и православной въры, по Сумволу перваго Никейскаго и втораго Константинопольскаго Соборовъ, двѣнадцать; въ нихъ такъ ясно изложено все, принадлежащее къ нашей въръ , что мы ни болфе, ни менфе, и не иначе должны върить, какъ согласно съ разумѣніемъ оныхъ Отцевъ» (<sup>731</sup>); а въ другомъ: «должно вѣрить, что все то, что ни постановили

(<sup>790</sup>) Царск. и Патріар. грамоты о учрежд. Св. Сунода, съ излож. Правосл. Исповѣд..., стр. 18—19, С.п.б. 1838.

(750) Чинъ присоедин. иновърц., лист. 73, Москва 1757.

(751) Част. 1, отвътъ на вопр. 5.

<sup>(&</sup>lt;sup>734</sup>) См. въ Хр. Чт. 1844. IV, статью: Святъйшаго Іеремія, Патріарха Константинопольскаго, отвътъ Лютеранамъ первый, стр. 231.

святые Отцы на всёхъ вселенскихъ и помёстныхъ Соборахъ, гдё бы они ни были составлены, происходитъ отъ Духа Святаго» (<sup>738</sup>). И надобно замётнть, что все это соблюдается не въисповёданіи только, но и на дёлё: никто и никакимъ образомъ не обличитъ православной Церкви восточной, чтобы она допустила хотя малёйшее измёненіе въ Никео-цареградскомъ Сумволё и другихъ вёроопредёленіяхъ вселенскихъ Соборовъ: напротивъ, сами разномыслящіе съ нами Христіане невольно отдаютъ ей эту честь, и считаютъ это ея отличительнымъ характеромъ, хотя иногда, по ихъ мнёнію, въ упрекъ ей (<sup>753</sup>).

Что касается до другихъ въронсповъданій, то объ нихъ нельзя сказать подобнаго: потому что всъ эти исповъданія, болъе или менъе, измънили въроопредъленіямъ и правиламъ вселенскихъ Соборовъ и отступили отъ истины православія.

Для подтвержденія этой мысли намъ нѣтъ нужды перебирать разныя Христіанскія церкви или общества, существующія на востокъ отдѣльно отъ Церкви православной, и доселѣ держащіяся нѣкоторыхъ древнихъ ересей, осужденныхъ еще вселенскими Соборами. Разумѣемъ, во-первыхъ, Несторіанъ, осужденныхъ третьимъ вселенскимъ Соборомъ, которые живутъ нынѣ въ Месопотаміи, преимущественно по рѣкѣ Тигру, Индіи, Персіи и Курдистанѣ; а во-вторыхъ, Монофизитовъ, осужденныхъ четвертымъ вселенскимъ Соборомъ, которые образуютъ нынѣ собою двѣ церкви въ Африкѣ: Коптскую и Абиссинскую (<sup>734</sup>), и одну въ Азіи Сиріо-Яковитскую по рѣкѣ Евфрату. А потому обратимся прямо къ церквамъ западнымъ.

(739) Тамъ-же отвътъ на вопр. 72.

(735) Ha-npam., Walters-Kirchenrecht ...., seit 332, Auslag. 7.

(734) Нѣкоторыя свѣдѣнія о вѣрованіи церкви Абиссинской, у насъ такъ мало извѣстной, можно найти въ Сборникъ историч. и статистич. свъдпий о Россіи и народахи, ей единовърныхи и единоплеменныхи, изд. Д. В въ Москвѣ 1845, томъ 1. Изъ числа ихъ, прежде всѣхъ другихъ, отступила отъ вѣроопредѣленій древнихъ вселенскихъ Соборовъ церковь Римская. Ибо---

1) Вопреки яснаго запрещенія этихъ Соборовъ измвнять, какимъ бы то ни было образомъ, Никео-цареградскій Сумволь, измѣнила его, внесши въ членъ о происхождении Духа Святаго отъ Отца прибавление: «и отъ Сына (Filioque)». Всѣ оправданія, какія могли придумать по сему случаю въ защиту Римской церкви ея защитники, заключаются въ двухъ слёдующихъ. Первое: будто 7-е правило третьяго вселенскаго Собора, подтвержденное потомъ послѣдующими Соборами. IV, V и VI, запрещаеть собственно составлять Сумволы вѣры, противные Никео-цареградскому Сумволу, или отличные отъ него, и слёд., запрещаетъ вносить въ этотъ Сумволъ прибавления ложныя, несогласныя съ нимъ, а отнюдь не прибавленія истинныя, которыя могли бы служить только пояснениемъ его, каково. д'ваствительно, и есть прибавление: Filioque. Второе: если и допустить, что означенное правило строго запрещаетъ дѣлать въ Никео-цареградскомъ Сумволѣ всякаго рода измѣненія и прибавленія, то запрещеніе это, конечно, падаетъ только на частныя лица, но отнюдь не на всю Церковь и не на вселенские Соборы; а прибавление: Filioque утверждено на вселенскихъ Собо**дах**ъ (<sup>738</sup>). Оправданія—такія, которыя вполнѣ были бы достаточны для своей цёли, еслибы оказались , справедливыми. Но въ томъ-то и дѣло, что оба они несправедливы.

Несправедливо первое: будто Ефесскій Соборъ запретилъ дѣлать только ложныя, а не всякаго рода прибавленія къ Никейскому Сумволу. Кто могъ лучше истолковать разсматриваемое нами правило Ефесскаго

(738) См. Joan. Perrone — Praelectiones Theolog. vol. 11, рад. 445 и слёд., Lovan. 1838; также у всёхъ другихъ Римскихъ богослововъ въ трактатё о происхождении Св. Духа.

36

þ

Собора, какъ не св. Кириллъ Александрійскій, бывшій на немъ предсъдателемъ? А вотъ какъ онъ истолковываеть это правило въ послания своемъ къ Антіохійскому Патріарху Іоанну: «мы ни подъ какимъ видомъ не позволяемъ, чтобы, кемъ бы то ни было, искажаема была въра, или что тоже, Сумволъ въры, составленный нѣкогда св. Отцами въ Никеѣ; не позводяемъ ни самимъ себѣ, ни другимъ, измѣнять даже одно слово. въ немъ заключающееся, или даже опустить одну букву, — помня слова сказавшаго: не преступай предѣлъ древнихъ, ихже положиша отцы твои» (756). И надобно прибавить, что это послание св. Кирилла было читано и одобрено потомъ на четвертомъ вселенскомъ Соборѣ. Кто могъ безошибочнѣе понять смыслъ разсматриваемаго нами правила Ефесскаго Собора, какъ не послѣдующіе вселенскіе же Соборы, которые и подтверждали его ("3") ? Между тъмъ сами вселенские Соборы такъ строго понимали и уважали запрещение, изложенное въ семъ правилѣ, что даже собственныя догматическія опредбленія, вполнѣ истанныя и действительно служащія только къ поясненію Никео-цареградскаго Сумвола, не позволяли себь вносить въ этотъ Сумволъ, а обнародывали отдѣльно, хотя могли бы внести, если бы захот ли, какъ равные по авторитету Собору Ефесскому. Указываемъ также на исповъдание православной впры Императора Юстиніана, написанное противъ трехъ главизнъ, гдѣ говоритъ онъ: «св. Отцы, собиравшіеся въ Ефесѣ противъ нечести-

(730) Cm. Synod. Binii tom. II, pag 598.

(<sup>733</sup>) Вотъ, на-прим. слова Собора Халкедонскаго: «по всестороннемъ разсмотрѣніи сего (т. е. Сумвола Никео-цареградскаго), не позволительно викому другую вѣру или произносить, или пасать, или слагать, или предлагать другимъ. Осмѣливающихся или слагать вѣру нвую, или проповѣдывать, или преподавать другой Сумеела желающимъ обратиться къ познанію истины..., таковыхъ, если они будутъ Епископы или клирими, подвергать инзверженію, а если будутъ міряне — анаеемѣ». Labbei—Concil. tom. IV, рад. 567.

ваго Несторія, и св. Отцы, собиравщиеся потомъ въ Халкидонъ противъ нечестиваго Евтихія, предали анаоемѣ тѣхъ, которые приступающимъ ко крещенію. или обращающимся изъ какой-либо ереси, преподаютъ иное опредѣленіе вѣры, или иной Сумволъ, а не тотъ, какой преданъ 318-тью св. Отцами (Никейскаго Собора) и изъясненъ 150-тью св. Отцами (Собора Константинопольскаго)» (<sup>734</sup>). Призываемъ, съ другой стороны. во свидѣтели своего михнія западныхъ же достоуважаемыхъ писателей иди пастырей, какъ то: а) папу Агаеона (678 г.), который въ послании своемъ къ Императору Константину, читанномъ потомъ на шестомъ вселенскомъ Соборѣ, говоритъ : «съ простотою сердца и съ твердостію преподанной отъ Отцевъ въры мы соблюдаемъ все, что только правильно опредблено святыми и достопочтенными предшественниками нашими и пятью вселенскими. Соборами, желая всегда одного главнаго блага и заботясь объ одномъ, чтобы ничто не было ни измѣняемо, ни убавляемо, ни умножаемо изъ того, что правильно опредблено, но чтобы соблюдалось неприкосновеннымъ въ тѣхъ же самыхъ словахъ и въ томъ же смыслѣ» (730); б) знаменитаго Алкувна, который, когда возникъ на западѣ споръ о прибавлении къ Сумволу : Filioque, существовавшемъ уже въ церкви Испанской, писалъ къ Ліонскимъ братьямъ; «Любезнѣйшіе братья, всѣмъ усиліемъ вашимъ остерегайтесь новаго ученія Испанскаго; въ вѣрованін слёдуйте по стопамъ св. Отцевъ, и пребывайте въ святьйшемъ единении съ Церковію: нбо написано : не преступай предбловъ положенныхъ отъ Отцевъ, и нъ Сумволу касолической Церкви ничего новаго не прибавляйте; не следуйте преданіямъ, доселё неслыханнымъ» (<sup>140</sup>); в) Павлина, Аквилейскаго Патріарха,

(738) Labbei-Concil. tom. V, colum. 702.

(739) Vid. Consil, Oecum. VI, act. 4.

(740) Vid. Opp. eius, edit. Paris 1617, colum. 1587, n. 69.

5.7.111

который, на Италійскомъ Соборѣ (въ 791 г.), рѣшительно отвергъ это прибавление, говоря: «по причний различныхъ заблужденій еретиковъ и разныхъ догадокъ невъждъ, я согласенъ исповъдывать и преподавать ту только ввру , которая всбыть вбкамъ предана отъ св. Отцевъ. Знаю, что въ нѣкоторыхъ соборныхъ свиткахъ определено (разумъетъ правило Ефесскаго собора), для предотвращенія новыхъ многоразличныхъ ересей, чтобы никому не дозволялось слазать или преподавать иной Сумволь въры. Посему да удалится отъ насъ, да удалится отъ сердца всякаго върующаго намърение слагать и преподавать Сумволъ или въру иначе, нежели какъ они (св. Отцы) установнан; но опредбляемъ только объяснять, согласно съ ихъ смысломъ, то, что, по причинъ краткости, люди простые в неученые понимають не надлежащимъ образомъ ,----удерживая однакожъ тотъ же самый тексть Сумвола.... Ибо прибавлять что-либо къ тому, что благочестно завъщали св. Отцы, или убавлять-это уже несообразно съ върою» (741). Призываемъ во свидътели: г) папу Льва III, который, когда послы Аквинсгранскаго Собора предложили ему внести въ Сумволъ: и оть Сына, не только не согласился на это, но еще повелблъ вырбать на двухъ серебряныхъ доскахъ Никео-цареградскій Сумволъ, безъ всякаго при-• бавленія, съ надписью : haec Leo posui amore et cautela orthodoxae religionis, и на замѣчаніе пословъ, что, такниъ образомъ, сдълано было бы прибавленіе къ Сумволу истинное, а не ложное, отвѣчалъ: «не такъ опредълная Отцы, что правомыслящій можеть сдівлать прибавленіе, а неправомыслящій не можеть; но сказали, что никто не можетъ сего сдълать» (\*\*). На-

•

(<sup>741</sup>) Concil. tom. VII, ed. a Labbeo et Cossartio, pag. 991.

(<sup>745</sup>) Вообще достовнъ замѣчавія весь разговоръ папы Льва III съ послами. Онъ помѣщенъ у Анастасія Библіотекаря (in Vita Leonis III) и съ нѣкоторыми измѣненіями у Баронія ad an. 809.

конецъ, указываемъ : д) на цѣлый Соборъ пастырей, бывшій въ Константинонолѣ при Императорѣ Василіѣ и Патріархѣ Фотіѣ (867), и долго считавшійся на востокѣ VIII-мъ вселенскимъ, который, дъйствительно. представлялъ собою всю вселенскую Церновь, такъ какъ на немъ, кромѣ великаго множества Епископовъ, присутствовали, въ лицъ итстоблюстителей своихъ. всѣ вселенскіе Патріархи и самъ паца. И здѣсь-то еще разъ, предъ лицемъ всего міра, какбы нарочно противъ Латинянъ, уже допускавшихъ тогда: Filioque, Церковь вселенская повторила, со всею опредвленностію, запрещеніе Ефесскаго Собора касательно ненамвняемости Сумвола: «Мы умомъ и сердцемъ исповъдуемъ, говорили Отцы сего Собора, упомянувши е непреложности опредбленій встхъ прежнихъ седии вселенскихъ Соборовъ, и всёмъ и вездё громогласно возвыщаемъ образецъ чиствишей Христіанской вбры, до**шедшій** до насъ отъ предковъ нашихъ, ничего не отнимая, ничего не прибавляя, ничего не изивняя и не извращая: нбо такое отъятіе и прибавленіе, хотя бы кознями лукаваго и не было воздвигнуто никакой ереси, причиняетъ небезнамбренную и непростительную обиду Отцамъ, кои неукоризненны во всемъ. Еще нагубные сего, если мы подмыняемь поддыланными словами опредѣленіе Отцевъ. Посему сей ев. вселенскій Соборъ, принимая, по вдохновенію Божію и въ правой мысли, первоначальное опредбление въры, и полагая въ немъ твердое основание спасения, провоз-

**Любопытно знать, какъ объясняють этоть поступокъ папы Римскіе Писатели.** А вотъ для примъра: «Pacis et oeconomiae gratia adiectionem Filioque in Symbolo, sua cura descripto, Leo III inserere noluit. Quodsi, referente Anastasio, pro amore et cautela orthodoxae fidet Leo III voluit describi Symbolum in tabulis argenteis, id cautum voluit, ne liberum cuique esset symbolo addere quidpiam vel quadpiam ex eo minuere, ne hujusmodi additionibus aut imminutionibus aliquid aut irriperet aut tolleretur, quod fidem orthodoxem laederet atque corrumperet». См. Praelect. Perrone II, pag. 451, Lovan. Сирашивается: въ чью же пользу такое объясновие ?

въщаетъ, чтобы всв подобнымъ образомъ мыслили и испов'ядывали : В'трую во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимымъ же всёмъ и невидимымъ и проч. (весь Сумволъ до конца). Всъ мы такъ мыслимъ, въ семъ исповъдании мы крещены, чрезъ него слово истины всякую ересь дълаетъ слабою и недвиствительною. Тбхъ, которые такъ мыслять, мы поставляемъ въ числъ братій, отцевъ н вышнято отечества. Если же вто сонаслёлникоръ дерзнетъ начертать другой образецъ вбры, кромв сего св. Сумвола, который изначала отъ блаженныхъ и св. Отцевъ дошелъ до насъ, дерзнетъ называть (что-либо свое) опредѣленіемъ вѣры и унижать достониство исповёданія оныхъ богопросвёщенныхъ мужей, включать въ него собственныя изобрѣтенія и выдавать его вѣрнымъ, или твиъ, которые недавно обратились изъ какой-либо ереси, за общее учение въры, или дерзнопокусится повредить поддёльными словами, венно прибавленіями и убавленіями, древность сего святаго и достоуважаемаго образца вѣры; то по опредѣленію, нынь, а равно и прежде насъ отъ св. вселенскихъ Соборовъ, возвѣщенному, если таковый имбетъ священный санъ, подвергаемъ его всеконечно низверженію, а если мірянинъ,--анавемѣ» (<sup>745</sup>). На этомъ Соборъ, повторяемъ, присутствовали и мъстоблюстители папы Іоанна VIII, объ нихъ упоминаетъ, ихъ именуетъ даже самъ Іоаниъ: и они также съ своей стороны подали, по сему случаю, слъдующій голосъ: «праведно есть, да не составится вновь иное вѣроопредѣленіе (дрос)» (744).

Несправедлива, въ частности, та мысль, будто прибавление: Filioque есть прибавление истинное, а не

(743) Cm. Bockp. 4T. IV, 400.

(744) Слёд., не точно выражаются Римскіе писатели, будто мы противопоставляемъ имъ въ настоящемъ случаё правило только одного Ефесскаго собора. Perrone—Praelect. Theolog. vol. II, pag. 443. Lovan.

ложное: довольно здёсь замётить, что такой нстаны вовсе не знала и не признавала древняя Церковь вселенская, какъ неоспоримо показали ваши знаменитые богословы, Адамъ Зерникавъ и Өеофанъ Прокоповичь (746). Тогда какъ западные писатели, при всёхъ своихъ усиліяхъ, едва въ состояній собрать десятокъ, два, мѣстъ отеческихъ, довольно неясныхъ и неопрелъленныхъ, въ защиту своего прибавления (746), и изъ которыхъ притомъ большая часть, если не всѣ, намѣренно повреждены (747), — наши упомянутые писатели представили изъ древнихъ Отцевъ цёлыя сотни мъстъ. совершенно противныхъ этому прибавленію, и изъ одного только Августина, котораго Латиняне считають главнѣйшимъ защитникомъ своего ученія, представили болбе пятидесяти (""). И какихъ мбстъ? Одни изъ

(\*\*\*) Адамъ Зерникавъ-въ сочинении: de processione Spiritus Sancti a solo Patre. Лучшее издание этого сочинения, со многими важными дополнениями и примъчаниями, принадлежитъ знаменитому Архіенискому Евгению Булгару, который самъ перевелъ его на Греческий языкъ и напечаталъ въ С. п. б. 1797 г. Өеофанъ Прокоповичь – въ своемъ Богословіи, гдъ посвятилъ овъ этому предмету цѣдую книгу (третью въ IV томѣ), по руководству вирочемъ, главнымъ образомъ, Адама Зерникава. Важенъ, въ частности, трактатъ Прокоповича: historia controversiae de processione Spiritus Sancti, помѣщенный какъ въ самомъ Богословіи, такъ и изданный отдѣльно.

(<sup>744</sup>) Эти мізста можно видіть во всіхъ Римскихъ Догматикахъ, въ трактать о происхожденія Св. Духа, какъто: въ Догматикахъ Добмайера, Фейера, Либермана, Перроне и др.

(<sup>747</sup>) Что до очевидности показали въ помянутыхъ сочиненіяхъ Зерникавъ и Прокоповичь. а за ними и Фальковскій въ своемъ Богословіп. Замѣчательно, что Римскіе богословы, сколько намъ извъстно, наприм., Фейеръ, Лобмайеръ, Либерманъ, Перрове проходятъ модчаніемъ эти обличенія.

(<sup>748</sup>) Именно Адамъ Зерникавъ привелъ до 57 свидътелей восточныхъ изъ первыхъ десяти въковъ, и до 45 западныхъ – изъ первыхъ осьми въковъ, приводя въ частности почти изъ сочиненій каждаго писателя по въскольку свидътельствъ, такъ что всъхъ «talium testimoniorum, какъ говоритъ Ософанъ Прокоповичь, пиmerus excrescit fere ad mille». (Theolog. vol. 1, pag. 942. Lipsiae 1782). А одинъ изъ перимахъ современныхъ богослововъ Рамскихъ, Пернихъ ясно выражаютъ мысль, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца, вовсе не упоминая при семъ о Сынъ; другія говорятъ, что Духъ Святый исходитъ отъ одного Отца, и отвергаютъ исхождение и отъ Сына (<sup>200</sup>), третьи, наконецъ, умалчиваютъ объ этомъ исхождени—и отъ Сына, при такихъ обстоятельствахъ,

роне восклицаетъ, будто и всѣхъ-то свидътельствъ отеческихъ Зерникавъ и Проконовичь приводятъ противъ Латинянъ только плидеелиь, тогда какъ ниъ противополагаютъ наши писатели изъ одного Легустина болже плиндеелии такихъ свидътельствъ. Доказательство того, что Перроне читаль Зерникава и Прокоповича! (Vid. Praelect. Theolog., Perrone, vol. 11, pag. 426, примъч. 5. Lovan. 1838).

(749) Вотъ, на-примъръ, слова – а) св. Аванасія великаго: διά τουτο πιστένει και έις τον Υιόν και έις το Πνεύμα το άγιον: έπειδή και μία της Τριάδος ή Θεότης, έξ ένος του Πατρός γινωσχομένη. (Athanas. Epist. III, ad Serap. § 6, pag. 695. tom. 1); 6) блаж. Августвна: de Spiritu S. nondum copiose disputatum est a doctis et magnis divinarum Scripturarum tractatoribus; seruant tamen, ut non genitum Spiritum S., tanguam Filium, de Patre praedicent: neque de Filio, tanquam nepotem summi Patris; nec tamen id, quod est, nulli debere, sed Patri, ex quo omnía (Lib. de fide et Symbol., n. 19); в) папы Дамаза: in Trinitate unum Deum colimus, quia ex uno Patre quod est, unius cum Patre naturae est (in Symbol. suo); г) блаж. Өеодорита касательно св. Кирилла Александрійскаго: ίδιον δε το Πνεύμα του Υιου, ει μεν ώς ομοφυές και έκ Πατρός έκπορευόμενον έφη, συνομολογήσομεν και ώς ευσεβή δεξομεθα την έι δε ώς έξ Γιου ή δι Γιου υπαρξιν έχον, ώς βλασφηφωνήν. μόν τούτο και ώς δυσσεβές απορρίψομεν. (Opp. tom. IV. pag. 718, Paris 1642); л) Епископовъ восточныхъ касательно тогоже Кирилла Αзександрійскаго: τα νύν έπισταλμένα, δηλόνοτι παρά Κυρίλλου, τή έυαγγελική έυγενεία κολλήνεται. Θεός γάρ τέλειος και αυθρωπος τελειος ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησους Χριστός ἐν ἀυτοῖς ἀναγορέυεται, καί το Πνεύμα δε το άγιον ουκ έξ Υιου ή δι Υιου την ύπαρξιν έχον, άλλ' έκ του Πατρός έκπορευόμενον, ίδιον δε του Υιου όνομάζομεν (Concil. Labbei tom. XIII, pag. 366 in Act. Concil. Florent.); e) ca. Iоанна Дамаскина: то де Пиейµа то бугои кај ек тои Патрос Леγομεν, καί πνεύμα Πατρος όνομαζομεν, έχ του Υιου δε το Πνεύμα ου λέγομεν, πνεύμα δε 'Υισυ ονομάζομεν (De orthod. fide lib. I, cap. VIII), Η ΒЪ ΑΡΥΓΟΝЪ ΜΈςΤΕ: και Υιου δε Πνεύμα, δυκ ώς εξ άυτου άλλ' ώς δι άυτου έκ του Πατρός έκπορευόμενου. μόνος γάρ άιτιος ο Πατήρ (ibid. cap. XII).

3

въ которыхъ совершенно не могли бы умолчать, если бы писатели этихъ мѣстъ вѣрили, что Духъ Святый исходитъ не отъ одного Отца. Несправедливо и то, будто это мнимо-истинное прибавленіе служитъ только обълспеніемъ члена Сумвола вѣры объ исхожденіи Духа Святаго. Сказать: Духъ Св. исходитъ отъ Отца, т. е. отъ Отца и Сына, противно всѣмъ правиламъ здравомыслія, когда извѣстно, что Отецъ и Сынъ суть два Лица въ Богѣ, различныя между собою (<sup>сво</sup>).

Столько же ложно и сторое оправдание западныхъ писателей, будтобы прибавление къ Сумволу: Filio*que* единодушно утверждено Латинами и Грекамвина двухъ вселенскихъ Соборахъ, Ліонскомъ II въ 1274 году и Флорентійскомъ въ 1437 году. Оба эти Собора вовсе не вселенскіе : ибо происходили совершенно незаконно, и не были приняты ни въ свое время, ни послѣ, всею православною Церковію Греческою, а были приняты въ началъ, со стороны Грековъ, только весьма немногими измѣнниками православія, и притомъ большею частію по принужденію. На Соборѣ Ліонскомъ главнымъ действователемъ со стороны Грековъ былъ Императоръ Миханлъ Палеологъ, который, похитивши престолъ у законнаго наслъдника, Іоанна Ласкаря, принужденъ былъ, при тесноте обстоятельствъ своихъ и своей имперіи, клятвенно объщать папѣ подчинить ему Церковь восточную. Для достиженія своей цёли онъ заблаговременно позаботился силою и обманомъ низложить съ престоловъ православ-

(<sup>736</sup>) Замѣтимъ вообще, что, сообразно съ цѣлю своею, мы здѣсь касаемся догмата объ всхождевів Св. Духа весьма кратке и поверхностно. не перебирая ни всѣхъ доказательствъ въ защиту православнаго вѣрованія, ни опроверженій на безчисленныя возраженія противъ него со стороны западныхъ Христіанъ. Желающаго знать тѣ и другія основательно отсылаемъ къ вышепонменованнымъ сочиненіямъ Адама Зерникава и Өсофана Прокоповича. На Русскомъ языкѣ, какъ на довольно обстоятельное сочиненіе касательно втого предмета, можно указать на разсужденіе А.Тихомирова, напеч. въ опытахъ Студ. Кіевской Академіи У курса, том. 1, Кіевъ, 1832.

1

ныхъ Патріарховъ, Амвросія, Германа и Іоанна, не согланавшихся на извёну православію, и, отправляясь на Соборъ, взялъ съ собою только своихъ соумыпленниковъ, изъкоторыхъ притомъ ученайшаго, Векка, едва могъ привлечь на свою сторону и принудить къ единению съ Римлянами — заключениемъ въ темницу и объщаниемъ патріаршаго престола. А кончилось это мнимое единение тъмъ, что Императоръ, вскоръ скончавшійся, не удостоенъ православною Церковію погребенія, Патріархъ Векиъ опять заключенъ въ темницу, и Соборъ Константинопольскій въ 1285 г. произнесъ анавему на папу и на всѣ Латинскія постановленія ("). На Соборѣ Флорентійскомъ нѣкоторые изъ присутствовавшихъ Грековъ (числомъ 12, а по другимъ 17) согласились на соединение церквей и на принятие Римскаго прибавления къ Сумволу. Но почему согласились? Съ одной стороны, ихъ принудила къ тому воля и власть Императора, который, желая помочь находившемуся въ крайней опасности отечеству, всѣми мерами старался убедить своихъ пастырей покориться папѣ, обѣщавшему только подъ этимъ условіемъ подать руку помощи; а съ другой, и еще болѣе принудило коварство папы Евгенія IV, который, взявшись съ самаго начала доставлять Грекамъ содержание отъ себя, когда замётиль ихъ непреклонность, велёль выдавать имъ такое скудное пособіе, что они дошли до крайней бъдности и не имъли никакихъ средствъ возвратиться въ отечество, еслибы не согласились на требуемое подчинение Римскому владыкт (739). Но нткоторые, и притомъ важнѣйшіе, Греческіе пастыря, не смотря на всѣ эти притѣсненія, не подписались подъ опредѣленія Флорентійскаго Собора, каковы

(<sup>751</sup>) Начерт. Церков. Истор. Преосвящ. Ивнокентія, II, стр. 245—246. Москва, 1837.

(708) Vera Hist. unionis non verze inter Graecos et Latinos-Syropul., sect. IX, cap, 8 et 9. именно : Іосифъ, Патріархъ Константинопольскій, не дожившій до окончанія дела ; знаменитый Маркъ, Ефесский Митронолитъ, который, кроми того, что занималъ мъсто въ числъ мъстоблюстителен Патріар**шихъ**, представляя лице Патріарха Антіохійскаго, былъ избранъ со стороны Грековъ экзархомъ Собора, и потому считался, какъ говоритъ Валсамонъ, устани встать Грековъ (125); мѣстоблюститель Іерусалимоваго престола Діонисій, Епископъ Сардійскій, умершій еще въ Феррарѣ; Грузинскій Митрополить Григорій и Енаскопъ Ставропольскій, бѣжавшіе съ Собора; Софраній Анхіальскій, еще два Епискова — Исаакій и Сеороній и нашъ Епископъ Суздальскій Аврамій (144). Въ заключеніе же всего, Патріархи восточные, Іерусалимскій, Антіохійскій и Александрійскій, какъ только услышали о такомъ окончания Флорентийскаго Собора, поспѣшили созвать свой Соборъ въ 1443 г., на которомъ отвергли Соборъ Флорентійскій и отлучили отъ Церкви всѣхъ его приверженцевъ. Также отвергнуты въ то время опредѣленія этого Собора въ Константинополѣ, въ Россін, въ Грузін, Сербін, Молдавін и прочихъ странахъ православныхъ (756).

2) Римская церковь измыслила новый догмать о главенствъ папы, о верховной власти его, какъ вамъстника Христова, надъ всею Церковію и всъми ен іерархами, — догматъ, до очевидности, противный многимъ правиламъ вселенскихъ Соборовъ, и именно:

а) Шестому правилу 1-го вселенскато Собора, которымъ подтверждается древнее равенство всѣхъ Епи-

(785) Apud Allatium de perpet. consens. lib. II, cap. 2, col. 908, 909 H 925.

(744) Syropul. sect. IX, сар. 9 в Някон. Лѣтон. V, стр. 145. Путешест. Симеона Суздальскаго напеч. въ Цутеш. Русск. людей, Г. Сахарова, ч. II, стр. 107. С. п. б. 1837.

(<sup>745</sup>) Apud Allatium — de perpet. cons. lib. III, cap. 4, pag. 938 — 951; Syropul. Sect. XII, cap. 3. Acta Concl. tom. XIII, pag. 1368. Истор. Госуд. Россійс. Караманва, V, стр. 277 в дал. скоповъ главитейшихъ городовъ Римской имперіи, какъ то: Римскаго, Александрійскаго и Антіохійскаго, и совершенная независимость ихъ другъ отъ друга въ подвёдомыхъ имъ округахъ: «да хранятся, гласитъ правило, древніе обычаи, принятые въ Египтѣ, и въ Ливіи, и въ Пентаполѣ, дабы Александрійскій Епископъ имѣлъ власть надъ всѣми сими. Понеже и Римскопъ имѣлъ власть надъ всѣми сими. Понеже и Римскопу Епископу сіе обычно. Подобно и въ Антіохіи, и въ иныхъ да сохраняются преимущества церквей. Вообще же да будетъ извѣстно сіе: аще кто, безъ соизволенія Митрополита, поставленъ будетъ Епископомъ, о таковомъ великій Соборъ опредѣлылъ, что онъ не долженъ быти Епископомъ».

6) Третьему правилу ІІ-го вселенскаго Собора, которое гласитъ : «Константинопольскій Епископъ да имѣетъ преимущество чести по Римскомъ Епископѣ, потому что градъ оный есть новый Римъ», —и слѣд. ясно выражаетъ, что Римскій Епископъ имѣлъ въ Церкви преимущество только чести, а не власти, и имѣлъ собственно ради мѣста своей каведры, т. с. ради древняго Рима.

в) Двадцать осьмому правилу ІУ-го вселенскаго Собора, которое еще точние опредиляеть туже мысль, что Римскій престолъ имълъ преимущества только ради царствующаго града ; кромѣ того свидѣтельствуетъ, что эти преимущества прилично дали Римскому Епископу уже Отцы, а отнюдь не передалъ св. Апостолъ Петръ; и, наконецъ, предоставляетъ разныя преимущества и престолу Константинополя, яко новаго Рима. «Во всемъ послёдуя опредёленіямъ святыхъ Отецъ, н признавая читанное нынѣ правило ста пятидесяти боголюбезнѣйшихъ Епископовъ, бывшихъ въ Соборѣ во дни благочестивыя памяти Өеодосія, въ царствующемъ градъ Константинополъ, новомъ Римъ, тожде самое и мы опредѣляемъ и постановляемъ о преимуществахъ святбишія Церкви тогожде Константинополя, новаго Рима. Ибо престолу ветхаго Рима Отцы прилично дали преимущества: поелику то былъ царствующій градъ. Слёдуя томуже побужденію и сто пятьдесять боголюбезнёйшіе Епископы предоставили равныя преимущества святёйшему престолу новаго Рима, праведно разсудивъ, да градъ, получившій честь быти градомъ Царя и Сугклита, и имъющій равныя преимущества съ ветхимъ царственнымъ Римомъ, и въ церковныхъ дълахъ возвеличенъ будетъ подобно тому, и будетъ вторый по немъ».

г) Тридцать шестому правилу VI-го вселенскаго Собора, которое повторяетъ тёже самыя постановленія о разныхъ преимуществахъ престола Константинопольскаго съ престоломъ древняго Рима: «возобновляя законоположенное сто пятидесятію святыми Отцами, собравшимися въ семъ Богохранимомъ и царствующемъ градѣ, и шесть сотъ тридесятію, собравшимися въ Халкидонѣ, опредѣляемъ, да имѣетъ престолъ Константинопольскій равныя преимущества съ престолъ Константиионольскій равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и якоже сей, да возвеличивается въ дѣлахъ церковныхъ, будучи вторымъ но немъ: послѣ же онаго да числится престолъ великаго града Александрія, потомъ престолъ Антіохійскій, и за симъ престолъ града Іерусалима».

д) Осьмому правнау ІІІ-го вселенскаго Собора, которое, подтверждая права независимости Епископовъ и Митронолитовъ въ своихъ областяхъ, прямо вооружается противъ такой власти и владычества въ Церкви, какую приписываютъ нынѣ Римляне своему Епископу: «да не преступаются правила Отецъ: да не вкрадывается, подъ видомъ свящешнодѣйствія, надменность власти мірскія: и да не утратимъ, но малу, непримѣтно, тоя свободы, которую даровалъ намъ кровію своею Господь нашъ Інсусъ Христосъ, освободитель всѣхъ человѣковъ. И такъ святому и вселенскому Собору угодно, чтобы всякая епархія сохраняла, въ чистотѣ и безъ стѣсненія, сначала принадлежащія ей права, по обычаю издревле утвердившемуся» (<sup>744</sup>).

О другихъ отступленіяхъ Римской церкви отъ древле-вселенскаго православія нѣтъ нужды и говорить: довольно и двухъ указанныхъ, какъ главнѣйшихъ, изъ которыхъ однимъ явно нарушается древній Сумволъ вѣры, а другимъ — древнее устройство Церкви, какъ тотъ и другое утверждены были на вселенскихъ Соборахъ.

Вслёдъ за Римскою церковію отступили отъ непреложнаго ученія древнихъ вселенскихъ Соборовъ и отдълившіеся отъ нея Протестанты (Лютеране и Реформаты); только отступили уже гораздо боле. Ибо: а) кромѣ того, что и они содержатъ незаконное прибавленіе въ Сумволь: Filioque, они — б) совершенио отвергли, вопреки учению вселенскихъ Соборовъ, свящ. Преданіе, какъ одинъ изъ источниковъ Христіанской религін (""); в) отвергли богоучрежденность церковной іерархін и, вслёдъ за тёмъ, авторитетъ самой Церкви, какъ непогрѣшительной учительницы вѣры, авторитетъ св. Отцевъ и самыхъ вселенскихъ Соборовъ; а отвергши одниъ изъ источниковъ Христіанскаго ученія и руководство богоучрежденной блюстительницы и истолковательницы Божественнаго откровения, неизбъжно уже с) отвергли или низвратили и многіе другіе догматы, по-преимуществу основывающиеся на Предания, какъто: о почитании иконъ, вопреки въроопредълению VII вселенскаго Собора, о почитании и призывании Святыхъ и Ангеловъ, о молитвахъ за умершихъ; также о нѣкоторыхъ таинствахъ: муропомазанін, покаянін, бракѣ. самой евхаристии и проч. Судить же объ учения про-

(<sup>736</sup>) И противъ ученія о главенствъ папы въ Церкви мы говорниъ здъсь далеко не все, что можно бы сказать, ограничиваясь, сообразно съ цълію своею, самымъ немногимъ.

(<sup>757</sup>) См. догматъ VII-го вселенскаго Собора и канонич. правила св. Васили великаго 91 и 92. тестантскихъ обществъ, на основаніи избраннаго нами начала, вовсе не несправедливо: ибо непогрёшимость вселенской Церкви въ дёлё ученія, а слёд. и непогрёшимость вселенскихъ Соберовъ ясно можетъ быть доказываема (§§ 135 и 138) и взъ св. Писанія, котерое принимають за источникъ вёры сами Протестанты; можетъ быть доказываема даже изъ простыхъ соображеий самаго разума, если только онъ вёруетъ въ двё слёдующія истины: въ Божество Основателя Церкви, Господа Івсуса и въ божественность Его религіи.

Тёмъ болёе, наконецъ, отступили отъ ученія вселенскихъ Соборовъ многія мелкія общества, образовавшіяся вслёдствіе и въ нёдрахъ самаго протестантства (Квакеры, Анабаптисты, Сведенборгіане, Социніане и прочія), которыя исказили и низвратили почти уже всё догматы древней Церкви, и изъ которыхъ, притомъ, одни отвергаютъ не только свящ. Преданіе, но и важность самаго свящ. Писанія, признавая за источникъ Христіанской религіи одно виутреннее озареніе отъ Св. Духа, или собственный разумъ, а другія не приримаютъ даже догмата о Божествѣ Искупителя міра, слёд. недостойны называться и Христіанскими.

Когда, такимъ образомъ, изъ приложевія одного переаго начала очевидно, что, изъ всёхъ нынё существующихъ церквей, одна лишь восточная православная остается на древнемъ незыблемомъ основаніи, а всё прочія, болёе или менёе, сдвиглись съ него: то не настоитъ уже особенной нужды прилагать здёсь во всей обширности и начало еторое, т. е. подробно перебирать всё частнёйшіе догматы разныхъ нынёцинихъ Христіанскихъ исповёданій, и новёрять, согласны ли эти догматы съ единогласнымъ ученіемъ древнихъ Отцевъ. Ибо еслибы даже оказалось (чего, впрочемъ, быть не можетъ), что въ церквахъ, измёнившихъ уже непогрёшимому ученію вселенскихъ Соборовъ, всё частнёйшіе догматы, точно, согласны съ древнею вёрою отеческою, --- это одно не возвратило бы тёмъ церквамъ права цазываться православными. А предположить, съ другой стороны, чтобы могли найтися догматы, несогласные съ древнимъ ученіемъ Отцевъ, въ Церкви православной, даже невозможно, когда извъстно, что она только одна остается нынъ върною древнимъ вселенскимъ Соборамъ, и слѣд. остается единственною представительницею истинной вселенской Неркви Христовой, которая непогрѣщима: т. е. допустить такое предположение значитъ отвергнуть непогрѣшимость Церкви. Впрочемъ, мы только здюсь считаемъ излишнимъ показывать подробное приложение этого втораго начала; а въ своемъ мъстъ оно будетъ и должно быть сделано. Такимъ приложениемъ должны служить двь особыя Богословскія науки: а) со стороны положительной, все Богословіе Догматическое, которое интеть предметомъ-показать согласие встхъ догматовъ. содержимыхъ православною Церковію, съ древнимъ ученіємъ св. Отцевъ или Церкви вселенской, а-б) со стороны отрицательной, все Богословіе Обличнтельное, котораго существенная задача-показать, что тѣ мнимые догматы, коими разнятся отъ насъ прочія втронсповъданія, не согласны съ ученіемъ Церкви вселенской.

### § 144.

Слюдствія изъ предложеннаго угенія о Церкви православной: а) касательно самой Церкви православной.

Изъ ученія о дъйствительномъ православін Церкви восточной слѣдуетъ, касательно этой самой Церкви, то, что она справедливо усвояетъ себъ названія : единой, селтой, соборной (каволической) и апостольской Церкви (<sup>74</sup>). Ибо Соборъ вселенскій, конечно, опредъ-

(<sup>734</sup>) Названіе казолической и апостольской Церковь наша усвояетъ себъ, на-прим., въ самомъ оглавленіи своего Православнаго Исповъданія..., а единою, сектою, соборкою и апостольскою назылилъ онин названіями свойства истинной Церкви Христовой, въ отличіе отъ всйхъ ложныхъ и еретическихъ; а единственною представительницею этой Церкви въ настоящее время есть Церковь восточная-православная.

#### **§ 145**.

б) — hacameльно отношения he ней впорующих.

Если, по волё Господа, наставницею въ дѣлё религіи должна быть для насъ Его истинная, т. е. православная Церковь, которой одной вручилъ Онъ на всегдашнее храненіе и истолкованіе людямъ свое Божественное ученіе, заключенное какъ въ Писаніи, такъ и въ Преданіи; если притомъ эта учительница религіи есть учительница непогрёшимая: то, значитъ, всё Христіане равно обязаны учиться своей вѣрѣ у православной Церкви, и съ сыновнею покорностію слёдовать ея водительству. Въ частности обязаны —

1) несомиѣнно признавать тѣ именно Божественные источники Христіанскаго ученія, какіе она признаетъ: и, во-первыхъ, тѣ именно книги св. Писанія, какія она пріемлетъ (<sup>739</sup>), говоря, подобно блаж. Августину: «я не повѣрилъ бы Евангелію, еслибы въ томъ не убѣждалъ меня голосъ каволической Церкви» (<sup>760</sup>); а во-вторыхъ, тѣ именно преданія Апостольскія, какія она содержитъ, памятуя слова исповѣданія о семъ предметѣ, которыя произноситъ, по требованію ея, всякій, обращающійся къ православію: «вся Апостольская и Отецъ святыхъ преданія, яже Церковь святая, каволическая, соборная содержить, свята и душеспасительна быти вѣрую, исповѣдую и пріемлю я» (<sup>741</sup>).

ваетъ себя въ оглавленіяхъ Чинова, како пріимати возрасть имущихъ ота жидова и ота сарацына и проч

- (789) См. Прав. Исповед. Ч. 1, вопр. и отв. 96.
  - (740) Contra Epist. Manichaei c. V, tom. VIII, pag. 111.
  - (741) Чинъ присоед. вновърц. л. 14 на обор. и 46, изд. 1757.

57

2) несомнішно понимать Божественное откровеніе, т. с. и св. Писаніе и св. Преданіе, точно такъ. какъ она его понимаеть: «Мы должны върить Божественвону в св. Писаню, говорять восточные Патріархи, безпрекословно, и притомъ не какъ-нибудь по своему, но именно такъ, какъ изъяснила и предала оное каеолическая Церковь» (<sup>763</sup>). «Такожде святое Писаніе, исповёдують иновёрцы, переходя въ нёдра православія, по разумбнію, еже содержала и содержить Церковь святая, восточная, ейже приличествуеть разсуждати о истинномъ разунбній и истолкованій святыхъ писаній, пріемлю» (146). Должны безпрекословно в'єрнть и Преданію не иначе, какъ по разуму и изъясненію тойже св. учительницы вёры: ибо извёстно, что не один писанія, но и предания можно истолковывать превратно, по производу, на-примбръ, преданія о почитанія св. иконъ и мощей, о призывании Ангеловъ и другія. Во избъжание сего, какъ заповъдуетъ сама св. Церковъ,---«не подобаетъ приложити или оставити что священнаго преданія православныя нашея въры» (144), а должно содержать и преданія въ томъ точно видь и смысль, въ какомъ содержатся они Церковію ("").

Здѣсь необходимо слѣдующее замѣчаніе: въ статьѣ о важности и употреблении св. Преданія (§ 132), между прочимъ, было доказываемо, что св. Писаніе должно объяснять согласно съ св. Преданіемъ... Но поелику Предавіе не вмѣетъ, такъ сказать, самостоятельнаго бытія (какъ имѣетъ св. Писаніе), а все заключено въ писаніяхъ и практикѣ православной Церкви, и

- (70) Послан. о правос. въръ чл. 2.
- (763) Чинъ присоед. иновърд. л. 71 на обор., изд. 1757.
- (764) Мин. за Іюль л. 140 на обор., изд. 1837.

(<sup>768</sup>) Весьма хорошо разсуждаеть объ втомъ предметь, т. е. объ истолкования Церковію и св. Писанія и св. Преданія, Митро-Фанъ Критопулъ, бывшій Патріархъ Александрійскій въ 17 въкъ, въ своей книгь: Confessio Catholicae et Apostolicae in Oriente Ecclesiae, cap. VII et XIV, pag. 82, 84 et 129, edit. Helmstadii. накбы слилось съ ея учениемъ; поелику, след., и важность Преданія основывается единственно на авторитетѣ Церкви, и поелику, наконецъ, самое Предание, подобно Писанію, мы должны понимать по разуму же нравославной Церкви: то следуеть, что положение : должно объяснять св. Писаніе согласно от св. Преданіємъ. и другое: должно разумъть св. Писанів по изъяснению правосласной Деркен — тождественны. Это подтверждають и представленныя въ помянутой стать в свидътельства учителей Церкви, которые называють предание церкоснымо, также правило Трульскаго Собора. опредъляющее не чнако изълсиять Писание, разев какъ наложили свътила и учители Церкен, и, наконецъ, догматъ 367-ми св. Отецъ VII-го вселенскаго Собора объ иконопочитанія, который начичается такъ: «хранимъ не нововводно всё, писаніемъ или безъ висанія установленныя для насъ, церковныя преданія», и оканчивается слёдующими словами : «тако бо утверждается ученіе св. Отецъ нашихъ, сі есть, преданіе каволическія Церкес, отъ конецъ до конецъ земли пріявшія Евангеліе».

#### **§ 146**.

в)—ћасательно употребленія впорующими св. Писанія и св. Преданія.

Впрочемъ изъ сказаниато ---

I) Отнюдь не слёдуеть, чтобы самя вёрующіе, которые не принадлежать къ членамъ церкви учащей, не имёли права пользоваться Божественнымъ откровеніемъ, читать св. Писаніе и св. преданія, заключенныя въ отеческихъ и другихъ церковныхъ книгахъ. Церковь Христова всегда была чужда той мысли, чтобы запрещать чадамъ своимъ чтеніе св. Писанія. Это видно: а) уже изъ того, что она же сама съ первыхъ вёковъ всегда предлагала и предлагаетъ имъ въ храмахъ многія, иногда очень общирныя, чтенія какъ изъ

ветхаго, такъ, по-преимуществу, изъ новаго завъта; и----б) изъ того, что съ самыхъ же первыхъ вѣковъ она чрезъ своихъ пастырей постоянно внушала и внушаетъ насомымъ, дабы они и сами въ домахъ своихъ. какъ можно болбе и чаще, упражнялись въ чтения Писанія. «Пенрестание васъ молчив, говориль златословесный Учитель своимъ слушателямъ, яко да источію здѣ глаголемымъ внимаете, но, и въ дому бывше, Божественныхъ писаній прочитаніемъ часто упражияетесь (?\*). Накакое время не препятствуеть къ чтерно Божественныхъ писаній, но возможно не только въ дому, но и на торжищи ходящимъ, и путешествующимъ, и во многолюдствъ живущимъ, и многими дълами заиятымъ, о чтенія попеченіе имѣти» (""). «Изслѣдовать Божественныя писанія есть діло самое доброе и душенелезное, говорить другой св. Отець..., будемь же стучаться въ сей совершеннъйтій рай писаній...; будемъ стучаться не слегка, а ревностно и постоянно, и не будемъ терять терпънія, стучася долго : ибо тогда только намъ отверзется...; будемъ почерпать изъ сего райскаго источника неизсякающія и чистьёшія воды, текущія въ жизнь вѣчную» (700). Тѣмъ болѣе должно повторить это относительно св. преданій, заключенныхъ преимущественно въ сочиненіяхъ св. Отцевъ н учителей Церкви. Каждому извъстно, что, высоко уважаемыя всёми истинными Христіанами, сочиненія сін всегда были и остаются для православныхъ, по ука-

занію самой Церкви, главнѣйшимъ и любимѣйшимъ чтеніемъ въ душевную пользу.

(704) Книга кратк. поуч., изд. Св. Сунод., стр. 5.

(767) Тамъ же стр. 6.

(<sup>744</sup>) Св. Іоанна Дамаскива Точн. излож. правосл. вѣры, стр. 270. Москва 1844. Вообще эту мысль повторяютъ весьма многіе изъ аревнихъ учителей Церкви. См. на-пр. Вазіі. magn. Proёm. in Psalm. p. 55; Theodoret. serm. V in tom. IV, p. 555 и 556 et serm. VIII, pag. 591; Evseb. praepar. Evang. lib. XII, p. 337; Athanas. tom. II, p. 292, 296; Isidor. Pelusiot. Epist. XIV, in lib. I, p. 8.

II) А слёдуетъ телько, что всё вёрующіе (в сами иастыри), особенно если неспособны или мало способны испытывать писанія, не должны читать Божественное откровение безъ руководства Церкви. Такую мысль выразная святбищие восточные Патріархи въ своемъ посланіи о православной вкрк : «Мы знаемъ, что все Писаніе богодухновенно и полезно, и столько необхо**димо**. что безъ него вовсе невозможно быть благочестивымъ: однако читать его не всѣ снособны, но только тѣ, которые знаютъ, какимъ образомъ надлежитъ испытывать Писаніе, изучать и правильно разумъть оное. Такимъ образомъ всякому благочестивому позволяется слушать Писаніе, дабы вкровать сердцень въ правду, и устами исповъдывать во спасение, 10 не всякому позволяется, безъ руководства, читать нъкоторыя части Писанія, особенно ветхозаватнаго. Безъ разбору позволять неискуснымъ чтеніе священнаго Писанія тоже значить, что и младенцамъ предложить употребление крѣпкой пищи» (\*\*\*).

111) Не слёдуетъ также, чтобы сами вёрующіе не имѣли права нарочито изучать Божественное откровеніе и. въ частности, св. Писаніе во всёхъ возможныхъ отношеніяхъ, историческомъ, археологическомъ, филологическомъ, герменевтическомъ и другихъ, и потомъ не имѣли права истолковывать Слово Божіе, по правиламъ здравой, православной герменевтики. И этого Церковь не запрещала никогда своимъ чадамъ, какъ видно изъ примѣра самихъ же св. Отцевъ и вообще древнихъ писателей Христіанскихъ: многіе изъ нихъ, неоспоримо, изучали Писаніе во всѣхъ показанныхъ отношеніяхъ, изучали его филологію, археологію, герменевтику (блаж. Августинъ даже составилъ самъ свящ. герменевтику въ руководство другимъ), и при

(<sup>769</sup>) См. на стр. 59, по русск. переводу. У св. Златоуста встрвчаются такія убъжденія весьма часто: см., на-пр., hom. VI in Genes., hom. II in Math., XI et XXXII in Joan. и др. пособіи всёхъ этихъ средствъ написали многочисленныя толкованія на разныя книги св. Писанія. Это, нёкоторымъ образомъ, даже необходимо: ибо сама Церковь нигдё не указала, какъ понимать каждое изъ безчисленныхъ мёстъ св. Писанія, не дала нарочитаго толкованія на всю Библію, гдё бы со всею точностію былъ опредёленъ истинный смыслъ каждаго текста.

IV) А слёдчетъ только, что мы должны изучать Слово Божіе всегда подъ руководствомо Церкви, въ какомъ бы то ни было отношении : историческомъ ли, археологическомъ, филологическомъ, экзегетическомъ и проч. Положительное учение Церкви, твердое, неизмѣнное, должно быть и началомъ, и правиломъ, и цёлію всёхъ нашихъ изслёдованій такого рода и всёхъ нашихъ толкованій на св. Писаніе : началомъ. къ которому бы мы обращались постоянно, чтобы повёрять имъ свои мысли; правиломъ, которое бы указывало намъ законные предълы для нашихъ изысканій и напоминало : досель дойдеши и не прейдеши; цвлію, въ пользу которой посвящены были бы всв наши занятія. При этихъ условіяхъ библейская археологія, филологія, критика, герменевтика и экзегетика не только не могутъ быть вредными (какими неизбъжно являются онъ, когда, незаконно отвергини въ авль Божественнаго откровенія всякое руководство богоучрежденной руководительницы, основываются на едномъ лишь произвольномъ началѣ произвольнаго мивнія, liberi arbitrii), напротивъ, могутъ быть весьма полезными какъ върующимъ, такъ и самой Церкви: върующимъ — тъмъ, что уяснятъ для нихъ многіе догматы и истины содержимаго ими православнаго исповѣданія; а самой Церкви — тѣмъ, что доставятъ важныя, необходимыя оружія для защищенія ученія ея отъ враговъ, которые дъйствуютъ тъмъ-же оружіемъ, и ничѣмъ другимъ не могутъ быть побѣжлены.

#### IV.

587

ОБЪ ИЗЛОЖЕНІЯХЪ ВЪРЫ, ВЪ КОТОРЫХЪ МОЖНО Находить сумволическое ученіе православной церкви.

> § 147. Laodrosenie uxo.

Если православная Церковь потому только и есть православная, что всецёло пребываетъ вёрною древней Церкви вселенской, то слёдуетъ, что содержимыя ею изложенія вёры, краткія и общирныя, всего справедливёе раздёлить на два рода : а) на изложенія, принятыя ею отъ древней Церкви вееленской, непогрёшимой, имёющія достоинство безотносительное, и б) изложенія ея собственныя, явившіяся въ послёдующее время, и имёющія свое достоинство уже отъ согласія съ первыми, какъ сама она имёетъ свою важность отъ согласія съ древнею Церковію вселенскою.

### **§** 148.

Konomenia nepbaro poda.

Къ изложеніямъ перваго рода принадлежать:

1) Съ одной стороны, въроопредъленія, составленныя на вселенскихъ Соборахъ, какъ то: а) образцы въры: Сумволъ въры 318-ти св. Отецъ перваго вселенскаго. Собора; Сумволъ въры 150-ти св. Отецъ втораго вселенскаго Собора; догматъ 630-ти св. Отецъ четвертаго вселенскаго Собора о двухъ естествахъ во единомъ лицѣ Господа нашего Інсуса Христа; догматъ 170-ти св. Отецъ шестаго вселенскаго Собора о двухъ воляхъ и дъйствіяхъ въ Господѣ нашемъ Іисусѣ Христѣ; догматъ 367-ми св. Отецъ седьмаго вселен-

.. .1

скаго Собора объ иконопочитаніи; и—б) вообще опредѣленія касательно вѣры, заключающіяся въ правилахъ св. Апостоловъ, св. Соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ и св. Отецъ, поименованныхъ Соборомъ Трульскимъ ("").

2) А съ другой сторопы, изложенія вѣры, которыя хотя не были нарочито разсматриваемы и утверждены на вселенскихъ Соборахъ, по приняты всею Церковію вселенскою Таковы : а) Сумволъ св. Григорія, Неокесарійскаго Чудотворца и б) Сумволъ, извѣстный подъ именемъ св. Аванасія Александрійскаго (").

§ 149.

Наложения втораго рода.

Между изложеніями вѣры, появившимися въ Церкви восточной-православной, одни суть общія для всей этой Церкви, а другія принадлежатъ собственно Церкви Русской.

Изъ общихъ извѣстнѣйшія:

1) Два, нарочито составленныя, исповѣданія православной вѣры, въ руководство всѣмъ православнымъ:

а) Одно—около половины XVII-го вѣка (1640 г.) въ Кіевѣ, для охраненія чистоты православія какъ отъ мнѣній Лютеранъ и Кальвинистовъ, такъ еще болѣе отъ мнѣній Римскихъ католиковъ и бывшихъ уніатовъ. Это — Православное Исповъдавіе каволической и апостольской Церкви восточкой (<sup>779</sup>). Сперва оно разсмотрѣно

(<sup>770</sup>) Всѣ вти вѣроопредѣленія обыкновенно печатаются въ Коричей Книгѣ, изданной въ послѣднее время Св. Сунодомъ подъ названіемъ: Книга Правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ и св. Отецъ.

(771) Первый обыкновенно печатается при Православкожь Исповтдение Касолич и Апостольской Церкви восточной; послѣдній при Слѣдованной Псалтыри.

(<sup>773</sup>) Довольно обстоятельное изслёдованіе объ этой книгѣ на. печатано въ Хр. Чт. 1844, 11, стр. 223-267. на Соборѣ Кіевскомъ, и вскорѣ (въ 1643 г.) на Соборѣ Ясскомъ; потомъ разсмотрѣно и одобрено всѣми четырьмя восточными Патріархами (""), и единодушно принято всею Греческою Церковію (""); наконецъ, и для всей Церкви Русской одобрено и утверждено Патріархами, Іоакимомъ (въ 1685 г.) и Адріаномъ (въ 1696 г.), который даже назвалъ эту книгу богодухновенною, разумѣется, не въ строгомъ смыслѣ (""), и—Святѣйшимъ Правительствующимъ Всероссійскимъ Сунодомъ, который, кромѣ того, что многократно издавалъ ее для всеобщаго руководства православнымъ (""), подтвердилъ въ 1840 году особое распоряженіе бывшей Коммисін Дух. училицъ о преподаваніи

(<sup>773</sup>) «Мы нашін, говорять они, что книга сія во всемъ согласуется съ догматами Христовой Церкви и священными канонами, и нѣтъ въ ней ничего противнаго Церкви, —и общямъ мнѣніемъ Сунода опредълаемъ: всякому благочестивому и православному Христіанину, члену восточной Апостольской Церкви, читать сію книгу и не отвергать оной» (См. грамат. Пареенія, печат. при Православ. Исповъданіи). Подобный отзывъ сдѣлалъ впослѣдствіи и Нектарій, Патріархъ Іерусалимскій: «въ книгѣ сей содержится хотя вратко, но не менѣе того ясно истинное ученіе, какъ то и самое названіе ся показываетъ тебѣ; послику она называется — Православное исповъдание, т. с. Грековъ, исповѣданіе правое и чистое, не имѣющее въ себѣ ни малѣйшей примѣси отъ новизнъ какихъ-нибудь другихъ исповѣданій» (См. грамат. Нектарія тамъже).

(<sup>774</sup>) «Его приняла и пріемлеть вообще вся восточнам Церковь».—засвидітельствоваль Іерусалимскій Соборь пастырей, бывтій въ 1672 году подъ предсідательствомь Іерусалимскаго Патріарха Досноев. Тоже засвидітельствовали и Константинопольскій Патріархъ Ліонисій, современный Досновою (См. Johan. Aimont. Monument. autentiques de la religion des Grecs, ed. 1708, pag. 483) и новый Соборъ восточныхъ пастырей, бывтій въ 1691 году (Heineccii – Abbildung der alten und neuen griech. Kirchen, 1771, см. въ прибава.).

(<sup>776</sup>) См. предвеловіе въ Правосл. Иснов'ял., изд. въ 1696 году. и Хр. Чт. 1843, III.

(<sup>776</sup>) Въ 1837 году яздаво этой кинги, по опредълению Св. Сувола, разомъ до 30 тысячь для снабжевія ею всёхъ церквей Имперіи. Въ 1841 году послёдовало уже депнадцатое изданіе этой книги.

....

этой книги (<sup>777</sup>) по всёмъ Семинаріямъ (въ низшихъ отдёленіяхъ); а въ 1845 году постановилъ, чтобы для обстоятельнёйщаго изученія ея удёленъ былъ еще одинъ классъ въ недёлю, и чтобы воспитанники, по нереходё въ высшее отдёленіе, предъ самымъ началомъ курса нарочито повторяли ее, какъ необходимое руководство при изученіи Богословія (<sup>778</sup>).

6) Другое—въ послёдней половинѣ тогоже вѣка (въ 1672 г.) на Соборѣ Іерусалимскомъ, для охраненія чистоты православія преимущественно отъ заблужденій Кальвинскихъ, подъ названіемъ: Изложеніе православной въры восточной Церкви. Истину и чистоту этого Изложенія снова засвидѣтельствовали всѣ Святѣйшіе

(777) Коммисія ввела преподаваніе Православнаго Исповіданія въ нязшемъ отділенія Семвнарій въ 1838 году съ тою цілію, какъ сказано въ изданныхъ ею тогда же правилахъ для Семинарій, чтобы этою книгою постряемы были подробности Богословскаго ученія и въ высшемъ отділенія.

(776) Въ 1840 г. Св. Сунодъ подтвердилъ преподавание Правосл. Исповъданія въ Семинаріяхъ, въ общемъ росписанія учебныхъ предметовъ для Семинарій. Въ 1845 году \*\*/за Марта постановнаъ : едля преподаванія Катихизическаго ученія, по книгѣ: Православнов Исповъдания..., въ визшемъ отдъления Семянарій прибавить еще одинъ классъ въ недълю..., вытынивъ наставникамъ въ непремтиную обязанность: во-первыхъ, съ удовлетворительною подробностію и точностію изъяснить я внушить воспитанникамъ всѣ заключающіяся въ Православномъ Исповиданіи истивы, соображая свои изъясненія, сверхъ Сунодальнаго Катихизиса, съ Посланіемъ восточныхъ Патріарховъ о православной в'врѣ и, сколько возможно, съ богослужебными книгами православной Церкви; и во-вторыхъ. въ каждый классъ непременно требовать отъ учениковъ строгаго отчета въ томъ, что преподано имъ въ предыдущій классъ». Въ томъ же 1845 году, какъ сказано въ бумагъ изъ Духовно-Учеблаго Управленія во всѣ Акаденическія в Семинарскія Правленія, - «Св. Суполь, нивя въ виду, что впига: Иравосл. Исповъдание.... польжева въ числѣ учебныхъ предметовъ въ Семинаріяхъ съ тою именно пратовы съ нею повтряемы были ест подробности Богословскаго ученія, опредфленіемъ отъ 8-го Августа положилъ: вывнить въ обязанность встив Семинарскимъ Правленіямъ, чтобы оня.... приняли за правило, по переходъ учениковъ въ высшее отдъление, предъ самынъ началовъ Богословскихъ курсовъ, повторять вновь означенную книгу».

Патріархи и другіе Архипастыри Церкви восточной, когда послали его отъ себя (1723 г.) въ отвѣтъ Христіанамъ Великобританскимъ, какъ истинное изложеніе и мудрованіе православной вѣры, и тогда же сообщили для тойже самой цѣли и нашему Св. Сунодъ; принялъ и засвидѣтельствовалъ и Св. Сунодъ Всероссійскій, издавши въ 1838 году это исповѣданіе на Русскомъ языкѣ, подъ заглавіемъ: Посланіе Патріарховъ православно-каволическія Церкви о православной върв, для руководства всѣмъ православнымъ (<sup>770</sup>), а въ 1845 году постановивши безмездно раздавать эту книгу всѣмъ Духовнымъ воспитанникамъ для всегдашняго употребленія не только въ Семинаріяхъ, но и по выходѣ изъ Семинарій (<sup>700</sup>).

2) Нѣкоторыя особенныя Исповѣданія, составленныя и содержимыя Церковію въ богослужебныхъ кнвгахъ для частныхъ случаевъ, какъ то:

 а) Присяга Епископская. Она важна уже и какъ присяга въ вѣрѣ; но вмѣстѣ и потому, что ее произноситъ лице, назначаемое быть главнымъ пастыремъ и учителемъ цѣлой мѣстной церкви; произноситъ тор-

(<sup>779</sup>) См. Царская в Патріаршія гражоты о учрежденія Св. Сунода съ издоженіемъ православнаго исповѣдавія Вооточно Каеолической Церкви. С. п. б. 1838.

(<sup>100</sup>) Вотъ слова бумаги изъ Духовно-Учеб. Управленія при Св. Сунодѣ въ Академическія и Семинарскія Правленія по сему случаю отъ 28 Августа 1845 г. «Св. Сунодъ, првиявъ во вниманіе, что ваданная, по распоряженію его. Грамота Царския и грамоты Патріаршія о учрежденіи Св. Всероссійскаго Сунода, съ изложеніемъ православнаго исповъданія воеточныя кав. Церкви, по важноств ея въ отношени къ догмататъ православной въры и Церкви, въ особенности же къ Россійской іерархін, весьма полезна и даже необходима для Духовныхъ воспитанниковъ, какъ при слушанія Богословскихъ наукъ, такъ и по постушенім за тѣмъ на мѣста сващенияческія, опредъленіемъ отъ <sup>50</sup> (з. минувшаго Іюля положилъ снабжать сею книгою безмездно всѣхъ воспитанниковъ Семинарій при переводѣ ихъ изъ средняго отдѣленія въ высшее, съ тѣмъ, чтобы, по окончаніи курса и по выходѣ изъ Семинарій, они удерживали книгу сію у себа для всегдашвиго употреблевіа...» жественно во храмѣ, въ присутствін многочисленныхъ Христіанъ, предъ соборомъ Іерарховъ, отъ которыхъ лице сіе имѣетъ принять Божественную благодать право править слово истины и пасти вручаемую ему духовную паству.

б) Догматические вопросы, предлагаемые приходящнмъ къ единой святой, соборной и апостольской Церкви отъ Жидовъ и отъ Сарацынъ, гдѣ ясно обозначено отличіе вѣры Христіанской отъ ново-іудейской и магометанской.

в) Исповъдание въры, произносимое обращающимися къ православной Церкви изъ другихъ Христіанскихъ исповѣданій, гдѣ обозначены отличительныя черты православія отъ вѣрованій неправославныхъ.

г) Формула отлученія отъ Цернви изъ 12 членовъ, произноенная въ недѣлю Православія.

Къ образцамъ вѣроисповѣданія, составленнымъ собственно въ Церкви Русской, —

I) относятся положительныя изложенія православнаго ученія Христіанскаго, издававшіяся и издаваемыя отъ лица Св. Супода для наставлевія въ въръ и благочестіи всякаго Христіанина, т. е. Катихизисы. Первое мъсто между ними занимаетъ Пространный Христіанскій Катихизисъ православныя, каволическія восточныя Церкви, разсматриванный и одобрепный Св. Правительствующимъ Сунодомъ, и изданный для преподаванія въ училищахъ и для употребленія всъхъ православныхъ Христіанъ, по Высочайшему Его Императорскаго Величества повельнію.

2) Можно отнести и нѣкоторыя обличительныя (полемическія) сочиненія, издаваемыя, по опредѣленію или благословенію Св. Сунода, противъ иновѣрцевъ, для предостереженія православныхъ отъ ихъ заблуждсній, каковы: а) противъ папистовъ: Разговоры между испытующимъ и увъреннымъ о православіи восточной Греко-Россійской Церкви; б) противъ реформатовъ: Камень въры православно-каволическія восточныя Церкви; в) противъ раскольниковъ: Жезль правленія, Увъть духовный и друг. (<sup>711</sup>).

Впрочемъ должно замѣтить, что не всѣ эти изложенія втораго рода имѣютъ одинаковую важность: во всѣхъ ихъ, какъ издаваемыхъ отъ лица православной Церкви, безспорно, можно слышать ея ученіе; но какъ нарочитое руководство при обстоятельнѣйшемъ изложеніи сего ученія, какъ пробный камень для повѣрки своего вѣрованія, должно признавать только три изъ нихъ: а) Православное Исповѣданіе каеолическія и апостольскія Церкви восточной; б) Посланіе восточныхъ Патріарховъ о православной вѣрѣ и в) Пространный Христіанскій Катихизисъ, издаваемый по опредѣленію Св. Сунода, — сообразно съ намѣреніемъ самой Церкви, которая именно и издаетъ ихъ для такого руководства своимъ чадамъ.

(781) Вообще надобно помнить, что сумволическою книгою какой-либо Церкви можно назвать только Изложение втры, изданное отъ лица встахъ, правительствующихъ въ ней, јерарховъ, и слёд. отъ лица всей Церкви, а отнюдь не исповёдание какого-либо частваго върующаго вли даже јерарха, какъ бы онъ знаменитъ ни быль. А потому ошибаются иностранные богословы, когда кь сумволическимъ книгамъ восточной Церквв относятъ, на-прим., Исновъдание правосл. въры - Геннадія, Констант. Патріарха. хотя оно, точно, православно, и ниветь свою относительную важность; Исповъданіе правосл. въры (болъе обстоятельное, но не чуждое нъкоторыхь погрѣшностей въ учения о таниствахъ) - Митрофана Критопула, бывшаго впослёдствія Патріархомъ Александрійскимъ, н Исповѣданіе вѣры (совершенно Кальвинское), извѣстное подъ именемъ Кирилла Лукариса, Патріарха Цареградскаго, но вовсе ему не принадлежащее (какъ поступилъ недавно Книмель, издавши книгу подъ заглавіемъ: Libri Symbolici Ecclesiae Orientalis, Jenae 1843).

Digitized by Google

•

۰ ۲

-

# III.

.

# О СИСТВИВ ИРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

.

.



.

•

.

.



٩

# ЧАСТЬ ІІІ.

# O CHCTENTS IIPABOCJABHAFO GOFOCJOBIS.

### **§ 150**.

Понятіе о равныхъ способахъ ивученія Нристіанской религіи и раздльленіе отой састи.

Христіанская религія, составляющая предметъ православнаго Богословія, всегда одна и таже по своему существу; источники, т. е. св. Писаніе и св. Преданіе, въ которыхъ содержится ученіе о ней, также всегда неизмѣнны сами въ себѣ. Но способъ (методъ) изученія Христіанской религіи, на основаніи этихъ источниковъ, можетъ быть различенъ. Можно изучать ее, во-первыхъ, непосредственно изъ св. Писанія (разумѣется, подъ руководствомъ Церкви), изучать въ томъ самомъ порядкѣ, въ какомъ слѣдуютъ свящ. книги одна за другою, и въ какомъ изложены въ нихъ всѣ частнѣйшія истины Божественнаго откровенія: это способъ изученія библейскій. Можно изучать ее, вовторыхъ, изъ писаній св. Отцевъ Церкви, какъ главнъйшихъ хранителей св. Преданія, слёдуя хронологическому порядку происхожденія этихъ писаній : это способъ изученія патристическій или отеческій. Можно 38

изучать ее, въ-третьихъ, изъ тѣхъ исповѣданій или катихизисовъ, которые предлагаетъ Церковь, какъ образь здравыхъ словесъ, и въ порядкѣ, въ какомъ изложены въ нихъ истины вѣры: это способъ изученія катихизическій (<sup>149</sup>). Наконецъ, можно изучать Христіанскую религію систематически. Имѣя въ виду подробнѣе раскрыть понятіе объ этомъ послѣднемъ способѣ изученія Христіанской религіи. который одинъ возводитъ Богословіе на степень науки, мы скажемъ сперва о системѣ православнаго Богословія вообще, а потомъ о составныхъ частяхъ этой системы въ особенности.

(<sup>788</sup>) Есть еще средство, и самое лучшее, узнать Христіанскую религію, именно: благочестивая Христіанская жизнь и возгръяніе въ себъ того благодатнаго помазанія отъ Святаго, которое учить върующаго всему (1 loan. 2, 27). Но средство это нельзя назвать мотодома изучения Христіанской религія. — о чемъ у насъ ръчь, а потому мы и не полагаемъ его въ числѣ методовъ.

### отдълъ I.

### О СИСТЕМЪ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ ВООБЩЕ.

I.

ХАРАКТЕРЪ СИСТЕМЫ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

### **§ 151**.

## Понятіе о ней.

Подъ именемъ системы православнаго Богословія (сообразно съ общепринятымъ понятіемъ о системѣ) должно разумѣть такой способъ изложенія истинъ православной вѣры Христовой, по которому онѣ представляли бы собою одно стройное цѣлое, какбы одинъ живой и совершенный организмъ. Для сего отъ системы православнаго Богословія требуется:

а) чтобы она имѣла одно начало : одну общую, коренную истину (идею), которая бы обнимала собою весь предметъ науки, заключала въ себѣ, какъ въ сѣмени, всѣ ея части, и потомъ, когда части эти будутъ выведены, проникала и оживляла ихъ, какъ оживляетъ душа всѣ члены тѣла;

б) чтобы изъ этого начала всѣ части или отрасли науки были выведены самымъ точнымъ, логическимъ образомъ, были поставлены каждая на своемъ мѣстѣ и въ самой правильной и тѣсной связи между собою; в) наконецъ, чтобы въ каждой даже изъ этихъ отраслей всѣ частнѣйшія истины были развиты съ строгою логическою послѣдовательностію, и, такимъ образомъ, каждая отрасль представляла собою особую систему (науку) въ общей системѣ Богословія, а полная система Богословія заключала подъ собою стройную совокупность Богословскихъ ваукъ.

Отсюда уже само собою открывается:

### § 152.

Отлиете отого способа изучения Нристіанской религіи отъ провиссъ способовъ и его относительное достоинство.

Отличіе-состоитъ въ томъ, что, при систематическомъ способѣ изученія, всѣ свѣдѣнія о Христіанской религіи искуственнымъ образомъ подводятся подъ одно начало, и за тѣмъ выводятся изъ него и раскрываются въ строгомъ послѣдовательномъ порядкѣ; а при другихъ способахъ такого искуственнаго построенія истинъ не бываеть: напротивъ, при способѣ библейскомъ, изучение Христіанской религіи слѣдуетъ порядку, въ какомъ расположены книги св. Писанія н всъ частнъщия истивы въ этихъ книгахъ; при способѣ патристическомъ---хронологическому порядку твореній св. Отцевъ и учителей Церкви; при способъ катихизическомъ-порядку, въ какомъ излагается Христіанское ученіе въ катихнзисахъ, т. е. порядку Сумвола вёры, молитвы Господней, ученія о блаженствахъ и десятословія. Во всѣхъ этихъ способахъ, очевидно, есть свой порядокъ, но не систематическій.

А относительное достоинство систематическаго изложенія Христіанскихъ истинъ — то, что при этомъ способъ ихъ можно изучить и усвоить:

 а) Гораздо скорѣе и съ большею легкостію, нежели при способахъ библейскомъ и патристическомъ.
 Тогда, какъ въ библій и въ писаніяхъ отеческихъ

однѣ и тѣже истины повторяются нѣсколько разъ, въ разныхъ книгахъ, и раскрываются въ разныхъ мъстахъ этихъ книгъ то съ той, то съ другой стороны,--въ системв онв бываютъ сведены во-едино и расположены въ такомъ порядкѣ, что одна другую или подкрвпляють, или поясняють. Тогда какъ въ библін и въ писаніяхъ отеческихъ очень нерѣдко истивы, относящіяся къ одному предмету, разсматриваются вмвстѣ съ истинами другаго рода, догматическія съ историческими или правственными и под., --- въ системъ истины располагаются по классамъ, однородныя отабляются отъ разнородныхъ, и тъ и другія разсматриваются порознь, хотя и въ живой связи между собою. А вслёдствіе всего этого, то, что въ библів и въ писаніяхъ отеческихъ изложено весьма общирно и многосложно, въ системѣ представляется въ видѣ болбе сжатомъ и раздбльномъ.

б) Съ большею полнотою и основательностію, нежели при способѣ катихизическомъ. Ибо въ катихизисахъ предлагаются только начатки Христіанскаго ученія, объясняются Сумволъ вѣры, молитва Господня, ученіе о блаженствахъ и десять заповѣдей, и притомъ краткимъ образомъ. Почему въ такомъ видѣ и преподается Христіанское ученіе только для дѣтей и для людей малообразованныхъ. Между-тѣмъ какъ въ системѣ истины Христіанской религіи разсматриваются всѣ и во всемъ объемѣ, съ надлежащими подробностями, со всѣми доказательствами и поясненіями.

в) Събольшею ясностію и отчетливостію, нежели при всѣхъ другихъ способахъ: это по свойству самой системы, въ которой истины, будучи вѣрно распредѣлены по классамъ, излагаются въ возможно-строгомъ порядкѣ, со всею раздѣльностію въ подробностяхъ и доказательствахъ и съ возможною точностію въ самомъ слогѣ.

Надобно, однакожъ, замътить, что всъ означен-

ныя преимущества систематический способъ изучения Христіанской религіи можетъ имѣть предъ другими способами только для людей довольно образованныхъ и навыкшихъ послъдовательной мыслительности; а для людей пеобразованныхъ или малообразованныхъ и вообще съ неразвитыми понятіями онъ крайне труденъ и почти недоступенъ. Посему-то онъ и употребляется только въ школахъ, и притомъ для воспитанниковъ, уже приготовленныхъ къ слушанію Богословскаго курса; особенно же для воспитанниковъ Духовныхъ. готовящихся быть учителями вёры, которымъ, потому, нужно бываетъ, въ краткій срокъ своего воспитанія, запастись возможно-удовлетворительнѣйшими свѣдъніями о Христіанской религіи для своего будущаго служенія. А виб школы и для всбхъ вообще вбрующихъ, между которыми находятся люди всякаго образованія, преимущественно же малообразованные н вовсе необразованные, систематический способъ изложенія в преподаванія Христіанской религіи не годится; напротивъ, всѣ прочіе способы не систематическіе: библейскій, отеческій и катихизическій несравненно и простве, и общедоступнве, и легче, почему и предпочитаются систематическому. Словомъ: систематическій способъ хорошъ и выгоденъ только для нѣкоторыхъ довольно образованныхъ, и даже сравнительно выгодиће прочихъ способовъ, — между тѣмъ, какъ эти прочіе способы равно хороши и полезны для всъхъ какъ образованныхъ, такъ и необразованныхъ (\*\*\*).

#### § 153.

Отлиніе системы православнаго Богословія отъ проеихъ системъ.

Отличаясь, такимъ образомъ, отъ прочихъ спосо-

(<sup>765</sup>) Вотъ причина, почему откровеніе, которое дано для всёхъ людей, явилось не въвидё системы, и почему ни самъ Хрисбовъ изученія Христіанской религіи, система православнаго Богословія отличается и отъ прочихъ системъ нѣкоторыми своими особенностями.

Первая особенность та, что система эта не можетъ быть строгою системою во всёхъ своихъ частяхъ. Истины Христіанской религіи, хотя относятся КЪ ОДНОМУ Предмету, весьма разнородны между собою: однѣ взъ нихъ доступны для человѣческаго ума, другія отчасти доступны и отчасти нѣтъ, третьи вовсе недоступны; есть между ними истины догматическія и есть нравственныя, есть историческія и опытныя, есть теоретическія и сверхъ-опытныя, и есть какбы смѣшанныя. А потому, хотя онв и могуть быть подведены подъ одно начало, но не могутъ быть развиты изъ этого начала во встхъ своихъ подробностяхъ, съ полною логическою последовательностію ; не все мобыть представлены между собою въ живой, гутъ внутренней связи, а нерѣдко должны быть скрѣпляемы только связію внѣшнею. Почему православное Богословіе относится къ числу наукъ нестрого систематическихъ.

Вторая особенность, отличающая систему православнаго Богословія уже не отъ нѣкоторыхъ только, а отъ всѣхъ прочихъ системъ, есть та, что въ этой системѣ отнюдь не можетъ быть допущена дѣятельность ума человѣческаго въ такой мѣрѣ, въ какой она допускается въ прочихъ. Въ прочихъ наукахъ умъ полный господинъ: имѣя предметомъ своимъ исћины, для него доступныя, онъ распоряжается ими совершенно по произволу, усвояетъ ихъ себѣ, повѣряетъ по своимъ началамъ, даетъ имъ тотъ или другой видъ, и потомъ какбы изъ самаго себя созидаетъ системы. Въ Богословіи православномъ этого быть не можетъ ; потому что здѣсь, кромѣ истинъ, постижимыхъ для

тосъ-Спаситель, ни св. Апостолы не употребляли въ преподавани своего ученія способа систематическаго. разума, есть истины или мало или вовсе непостижимыя для него, которыя, слѣдовательно, онъ не въ состояния и не въ правѣ повѣрять по своимъ началамъ, не въ правѣ измѣнять по своимъ какимъ-либо соображеніямъ, чтобы удобнѣе помѣстить ихъ въ ту или другую систематическую форму. Его дело здесь принимать непостижимыя истины такъ, какъ передаетъ ему эти истины въра, и, не касаясь внутренняго ихъ содержанія, заботиться только о внъшнемъ, ПО возможности, стройномъ и послѣдовательномъ ихъ распорядкѣ. Т. е. умъ и въ православномъ Богословін такой же архитекторъ, какъ и въ прочихъ наукахъ; но здѣсь нѣкоторыхъ матеріаловъ онъ не ямѣетъ права обдѣлывать по своему усмотрѣнію, а долженъ полагать ихъ въ зданіе въ ихъ естественномъ, неизмѣнномъ видѣ, хотя и отъ него зависитъ положить ихъ въ томъ или другомъ мъстъ зданія, гдъ найдетъ лучшимъ.

## **§ 154**.

Комънленость и усовершиность систены православнаго Богословія и постоянный законь.

Какъ дѣло ума человѣческаго, система православнаго Богословія можетъ измѣняться, хотя предметь Богословія—Христіанская религія, какъ Божественное откровеніе, неизмѣненъ по своему существу. Измѣняемость эта можетъ зависѣть :

в) Отъ свойства частныхъ умовъ, которымъ придется составлять Богословскую систему. Естественно, что умъ болѣе свѣтлый, болѣе послѣдовательный и основательный можетъ составить и лучшій планъ для этой системы, и лучше раскрыть въ ней всѣ частнѣйшія истины, нежели умъ менѣе совершенный.

б) Отъ различія точекъ зрѣнія, съ какихъ можно разсматривать одипъ и тотъже предметъ православнаго Богословія. Предметъ этотъ весьма общиренъ и многостороненъ, и соотвѣтственно тому, съ какой точки мы будемъ разсматривать его, однѣ стороны его, по необходимости, представятся намъ въ большемъ свѣтѣ, другія въ меньшемъ, а третьи какбы въ тѣни. Оттого происходитъ, что въ однихъ системахъ Ботословія обстоятельнѣе бываетъ раскрыта извѣстная часть, въ другихъ другая, и то, что въ однихъ занимаетъ собою небольшой трактатъ или главу, въ другихъ является нерѣдко въ видѣ особой Богословской науки.

в) Отъ различія цёлей, для которыхъ составляется система Богословія. Та система, которая составляется для преподаванія воспитанникамъ въ среднихъ Духовныхъ заведеніяхъ, безъ сомиёнія, не должна им'ёть ни такой полноты въ цёломъ составё своемъ, ни такой общирности въ подробностяхъ, какія приличны въ системѣ, преподаваемой въ высшихъ Духовныхъ заведеніяхъ : потому что и возрастъ воспитанниковъ и назначенія этихъ заведеній различны между собою.

г) Наконецъ, отъ обстоятельствъ времени. Въ разныя времена бываютъ разныя религіозныя потребности, господствуютъ разныя религіозныя заблужденія. Соотвѣтственно этимъ потребностямъ, въ опроверженіе этихъ заблужденій, система Богосдовія можетъ одни изъ частей своихъ нарочито распространять, другія сокращать, третьимъ давать новый видъ и направленіе.

Подлежа измѣняемости, система православнаго Богословія подлежитъ вмѣстѣ и усовершимости, хотя религія Христіанская, предметъ Богословія, неусовершима по своему существу. Одна система можетъ отличаться большею полнотою, большею правильностію въ раздѣленіи частей, большею строгостію, ясностію и основательностію въ раскрытіи частныхъ истинъ, нежели другая. И хотя нельзя ожидать Богословской

.

системы совершеннѣйшей во всѣхъ отношеніяхъ, такъ какъ она есть дѣло ума человѣческаго, которое никогда не можетъ быть чуждо какихъ-либо недостатковъ: однакожъ стремиться къ тому, чтобы система Богословія, время отъ времени, болѣе усовершалась, особенно въ высшихъ Духовно-учебныхъ заведенія чъ, и болѣе соотвѣтствовала потребностямъ и назначенію учащихся, есть долгъ преподавателей этой науки.

Надобно только помнить, при всей этой измѣняемости и усовершимости Богословской системы, одинъ неизмѣнный законъ, которому постоянно она должна быть подчинена, и который можно выразить въ слѣдующихъ трехъ правилахъ:

1) Какъ система, она неуклонно должна сообразоваться, сколько только возможно по свойству ея предмета, съ общими условіями системы, какія предписываетъ Логика.

2) Какъ система Богословія Христіанскаго, должна неуклонно сообразоваться съ существомъ Христіапской религіи, дарованной намъ самимъ Богомъ сверхъестественнымъ образомъ; и потому заимствовать ученіе объ ней только изъ чистыхъ, Божественныхъ источниковъ, св. Писанія и св. Преданія, и твердо помнить и уважать характеръ ея истинъ, изъ которыхъ однѣ доступны для человѣческаго ума, а другія недоступны.

3) Какъ система Богословія православнаго, должна неуклопно сообразоваться съ положительнымъ ученіемъ православной Церкви и имѣть ее своею г.лавною руководительницею, при раскрытіи всѣхъ Богословскихъ истинъ.

Въ случаѣ нарушенія какого-либо изъ этихъ трехъ правилъ, а тѣмъ болѣе — всѣхъ, система православнаго Богословія содѣлается уже недостойною своего имени.

### II.

607

УСЛОВІЯ, НВОБХОДИМЫЯ ДЛЯ УСПЪХА ПРИ СИСТЕМА-ТИЧЕСКОМЪ ИЗУЧЕНІИ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

## **§ 155.**

## Гавдиление шав.

Мы замѣтили (§ 152), что систематическій способъ изученія Христіанской религіи можетъ быть особенно полезенъ только для нѣкоторыхъ, и употребляется въ однихъ школахъ. Но и здѣсь требуется еще для сего, со стороны учащихся, выполненіе нѣкоторыхъ необходимыхъ условій. Условія эти касаются: а) качествъ воспитанниковъ, б) круга приготовительныхъ наукъ для слушанія системы Богословія и в) самыхъ занятій Богословіемъ.

#### § 156.

Karecmba bocnumannukobs.

Качества, необходимыя въ воспитанникахъ для успѣшнаго изученія Богословской системы, двухъ родовъ: умственныя и нравственныя, и вообще суть почти тѣже самыя, какія требуются при изученіи всякой другой науки, съ немногими особенностями, соотвѣтственно Христіанской религіи, предмету Богословія.

Эти умственныя качества состоятъ въ томъ, чтобы воспитанникъ —

а) Имѣлъ разсудокъ не только здравый отъ природы, но и довольно уже развитый и пріученный къ послѣдовательной мыслительности: иначе воспитанникъ не въ состояніи будетъ слѣдить за постепеннымъ изложеніемъ Богословской системы, взвѣшивать и усвоять себѣ предлагаемыя истины и отличать ихъ отъ заблужденій; б) Имѣлъ, по крайней мѣрѣ, не слабую память, которая бы способна была принимать и сохранять передаваемыя ей познанія, и потомъ воспроизводить ихъ, по требованію, для сличенія съ познаніями, вновь пріобрѣтаемыми;

в) Не былъ напитанъ какими-либо предразсудками, противными Христіанской религіи, и зараженъ духомъ вольномыслія или скептицизма: ибо то и другое служили бы для воспитанника постояннымъ препятствіемъ на избранномъ имъ поприщѣ.

Изъ нравственныхъ качествъ необходимы въ изучающемъ Богословскія науки:

 а) Любовь къ истинѣ и познаніямъ вообще, любовь искренняя и постоянная, которая бы воодушевляла и подкрѣпляла его въ его нелегкихъ занятіяхъ;

б) Особенно же любовь къ Христіанской религін, составляющей собою предметъ Богословскихъ наукъ: ибо только вслѣдствіе этой любви въ воспитанникѣ можетъ поддерживаться истинная любовь къ самимъ Богословскимъ наукамъ;

в) Любовь къ добродѣтели и страхъ Божій: ибо живое познаніе истинъ Христіанства пріобрѣтается не однимъ умомъ, но вмѣстѣ и сердцемъ (Іоан. 7, 17); въ злохудожну душу премудрость Христіанская не внидеть (Прем. 1, 4. снес. Іак. 3, 17), и не любяй не можетъ познать Бога (1 Іоан. 4, 8).

#### **§ 157.**

Кругь приготовительных наукь.

Кругъ наукъ приготовительныхъ для Богословія опредѣляется понятіемъ о предметѣ Богословія, Христіанской религіи, и о самомъ Богословіи, какъ наукѣ.

1) Христіанская религія есть Божественное откровеніе, сообщенное намъ въ Словѣ Божіемъ, устномъ и писанномъ, объясненное въ словесныхъ произведеніяхъ древнихъ вселенскихъ учителей, и нынѣ преподаваемое въ живомъ словѣ Церкви; съ другой стороны, главная цѣль систематическаго изученія Богословія Духовными воспитанниками та, чтобы со временемъ они могли, посредствомъ слова, передавать пріобрѣтенныя ими познанія о вѣрѣ своимъ пасомымъ: отсюда потребность для изучающихъ Богословіе иѣкоторыхъ наукъ Словесныхъ.

3) Цёль Христіанской религіи та, чтобы пособить нуждамъ человёка, открывшимся въ немъ вслёдствіе его паденія, нуждамъ всего его существа и въ частности нуждамъ его ума и сердца; а потому для надлежащаго уразумѣнія Христіанской религіи требуется предварительно узнать природу человѣка, преимущественно духовную, со всѣми ея силами, способностями и потребностями; съ другой стороны, для изученія системы Богословія, какъ мы уже замѣтили (§ 156), требуется въ воспитанникѣ умъ, довольно развитый и навыкшій мыслительности: отсюда потребность—наукъ философскихъ.

4) Наконецъ, Христіанская религія, явившись на землѣ еще съ тѣхъ поръ, какъ даровано людямъ первое обѣтованіе о Мессіи, существовала непрерывно въпродолженіе всѣхъ вѣковъ, и имѣла близкое отношеніе ко многимъ событіямъ въ человѣческомъ родѣ, къ области наукъ, къ состоянію нравственности въ разныя времена: отсюда, для обстоятельнѣйшаго изученія Христіанской религіи, потребность — каукъ историческихъ. Въ частности изъ наукъ (употребляемъ это слово въ смыслѣ неточномъ) словесныхъ необходимы или полезны для приготовляющагося къ слушанію право– славнаго Богословія:

1) Изучение языковь : а) Еврейскаю, на которомъ написанъ ветхій завѣтъ; б) Греческаго, на которомъ написанъ новый завѣтъ; употребляется въ православной Церкви Греческой и завътъ ветхій въ древнъйшемъ переводъ семидесяти толковниковъ; написаны многочисленнъйшія творенія Отцевъ Церкви; в) Латинскаго, на которомъ также написаны многія творенія Отцевъ, и кромѣ того написаны въ позднѣйшее вреня многія весьма важныя Богословскія сочиненія; г) Церковно-Славянскаго, на которомъ употребляется свящ. Писаніе и совершается богослуженіе въ нашей отечественной Церкви; д) наконецъ, нѣкоторыхъ языковъ новъёшихъ, преимущественно Иљмецкаго и Французскаю, на которыхъ также являются, по временамъ, весьма ученыя Богословскія сочиненія. Какіе изъ этихъ языковъ необходимы для Духовнаго воспитанника и какіе только полезны, это опредѣлить весьма удобно.

2) Изученіе отечественной Словеспости, — чтобы воспитанникъ Духовный, когда содѣлается пастыремъ, въ состояніи былъ правильно и ясно преподавать своимъ пасомыхъ, на отечественномъ языкѣ, ученіе вѣры, и вообще выражать свои мысли о предметахъ религія. Съ этою цѣлію въ низшихъ Духовно-учебныхъ заведеніяхъ преподается Грамматика отечественнаго языка, въ среднихъ—Риторика, въ высшихъ — правила высшаго Красноръчія и Эстетика.

Изъ наукъ естественныхъ болѣе другихъ признается полезною для будущаго слушателя Богословія Физика, какъ наука, занимающаяся изученіемъ самыхъ силъ и законовъ природы, и чрезъ то вводящая человѣка какбы во внутреннѣйшее естественнаго откровенія; но не менѣе могутъ быть полезны: Естественная Исторія, показывающая слѣды премудрости и благости Божіей въ каждомъ твореніи на лицѣ земли, и Астрономія, по крайней мѣрѣ, общенародная, показывающая слѣды изумительнаго всемогущества, премудрости и благости Божіей на лицѣ неба, невольно окрыляющая духъ къ помысламъ горнимъ и возносящая его къ престолу Вседержителя.

Изъ наукъ философскихъ : а) Логика, изучающая коренныя формы и законы мышленія и познанія и б) чистая Математика, съ своями отраслями; Алеброю, Геометріею и прочими, какъ подробнѣйшее теоретическое развитие тъхъже самыхъ формъ и законовъ : эти двѣ науки весьма важны для пробужденія и утвержденія здравой, отчетливой, послѣдовательной мыслительности въ будущемъ слушателѣ Богословія; в) Метафизика съ своими отраслями, Мірословіемъ, проясняющимъ естественный взглядъ человъка на міръ : Богословіемь, проясняющимъ естественныя, доступныя разуму человѣческому, понятія о Богѣ, и Антрополонею, показывающею человѣку самаго человѣка, съ его устройствомъ, силами, способностями, законами, слабостями и потребностями : эти науки, какъ занимающіяся тёмиже самыми предметами, только съ естественной точки зрѣнія, которыми занимается и Христіанское Богословіе, на основаніи сверхъ-естественнаго откровенія, естественно приготовляютъ воспитанника къ удобнѣйшему слушанію и изученію Богословія ; г) наконецъ, нравственная Философія или философское нравоученіе, раскрывающее человѣку, при свѣтѣ одного разума, тѣ самые нравственные законы, которые начертаны въ его совъсти и сердцъ, и которые потомъ, въ большей ясности и полнотѣ, вновь начертаны для падшаго человѣка на скрыжаляхъ откровенія: науки должно повторить только вразсужденіи этой сказанное касательно отраслей Метафизики по отношенію къ Богословію.

Изъ наукъ историческихь : а) всеобщая Исторія человѣческаго рода, какъ до пришествія Мессіи, такъ и послѣ пришествія : здѣсь, со всею осязательностію, увидитъ готовящійся къ изученію Богословія. чёмъ содблался человбкъ вслбдствіе своего паденія, каково было всегда состояние его безъ истинной, откровенной религіи и какимъ великимъ благодѣяніемъ, и для частныхъ лицъ, и для цёлыхъ народовъ, являлась повсюду св. вбра Христова, гдб только принимали ее съ любовію и покорностію; и-б) Исторія отечественная: отсюда, въ частноти, узнаетъ Духовный воспитанникъ судьбу своего отечества какъ до просвъщения его Христіанствомъ, такъ и послев просвещенія; узнаетъ вліяніе Христіанства на эту судьбу, и познакомится съ характеромъ своихъ соотечественниковъ, посрели которыхъ ему придется со временемъ дбиствовать на поприщѣ пастырскаго служенія.

Что касается до преподаванія всѣхъ этихъ приготовительныхъ для Богословія наукъ: то мы сділаемъ забсь только два главнъйшія и болбе общія замвчанія. Первое: эти науки должны быть преподаваемы въ такомъ духѣ и направленіи, чтобы дѣйствительно приготовляли воспитанниковъ къ слушанію Богословскаго курса, содълывали ихъ способными къ поняманію и усвоенію свящ. истинъ вѣры Христовой, и такниъ образомъ были воспитанникамъ полезными, а не вредными. Ибо, къ прискорбію, большая часть изъ сихъ наукъ, особенно философскія, могутъ быть преподаваемы и въ направлени превратномъ, могутъ напередъ напитывать умъ и сердце питомцевъ такими понятіями и убѣжденіями, которыя совершенно противны Евангельскому ученію, и со временемъ принссутъ плодъ по виду своему. Второе: эти науки должны быть преподаваемы сообразно съ возрастомъ, понятіями и назначеніемъ воспитанниковъ: а потому иначе должны быть преподаваемы въ среднихъ Духовноучебныхъ заведеніяхъ, и иначе въ высшихъ, въ одномъ объемѣ — въ первыхъ, и въ другомъ — въ послѣднихъ.

# § 158. Banamia Horocrobiens.

Занятія Богословіемъ въ школахъ, какъ и занятія всякою другою наукою, двухъ родовъ: одни классическія, подъ непосредственнымъ руководствомъ наставниковъ, другія домашнія.

Лучшій методъ классическихъ занятій, т. е. слушанія профессорскихъ лекцій, тотъ, чтобы воспитанникъ, имъя въ рукахъ или подробный конспектъ науки, или готовое руководство : а) предъ началомъ каждой лекціи, хотя бъгло, обсудилъ то, о чемъ имъетъ быть лекція, и этимъ приготовилъ себя къ удобнѣйшему ея уразумънію; б) во время самой лекціи — съ постояннымъ вниманіемъ слъдилъ за ея развитіемъ, замъчая, если возможно, даже малъйшія ея подробности и, во всякомъ случаѣ, ея общій планъ и основмыя положенія; в) по окончаніи лекціи — снова обсудилъ ее со всѣхъ сторонъ, съ полною отчетливостію и критикою, и такимъ образомъ окончательно усвоилъ себѣ все, слышанное отъ наставника.

Къ занятіямъ домашнимъ относятся:

1) Чтеніе. Изучающій Богословскія науки: а) болѣе всего долженъ читать книги св. Писанія, какъ первый и главнѣйшій источникъ Богословія; б) затѣмъ писанія св. Отцевъ и учителей Церкви, въ которыхъ преимущественно сохраняется свящ. Преданіе : чтеніе этихъ писаній всего лучше расположить такъ, чтобы оно соотвѣтствовало порядку самыхъ лекцій Богословскихъ, т. е. чтобы въ то время, когда идутъ лекціи о Св. Троицѣ, и отеческія сочиненія читать о Св. Троицѣ; когда лекціи о Божествѣ Спасителя, или о соединеніи двухъ естествъ въ Немъ, или о Его первосвященническомъ служенія, и отеческія сочиненія тать объ этихъ же самыхъ предметахъ; в) долженъ читать и перечитывать сумволическія книги, существующія въ православной Церкви, какъ постоянное руководство въ дѣлѣ вѣры и въ области православнаго Богословія; г) читать Богословскія сочиненія и частвыхъ людей, отличающіяся благонамѣренностію, свѣтлостію вэтляда и ученостію, какъ пособіе къ скорѣйшему и основательнѣйшему изученію тѣхъ или другвхъ отраслей или частныхъ трактатовъ Богословской системы.

2) Размышленіе и упражненіе въ собственныхъ сочиненіяхъ. Эти оба средства, какъ справедливо признаются вообще самыми лучшими къ развитію разсудка въ человѣкѣ, а вмѣстѣ къ уясненію, отчетливости и основательности всякихъ познаній, нами пріобрѣтаемыхъ, такъ, въ частности, должны быть признаны лучшими и по отношенію къ познаніямъ Богословскимъ.

3) Диспуты умѣренные и благопристойные. Будучи справедливо изгнаны изъ классовъ, диспуты тѣмъ не менѣе могутъ быть употребляемы воспитанниками, какъ средство домашнее для изощренія своихъ понятій,—средство, которое, дѣйствительно, можетъ быть весьма полезнымъ для этой цѣли, если только имъ будутъ пользоваться по правиламъ Логики.

4) Молитва къ Богу. Ею должны начинаться, должны сопровождаться и оканчиваться всё Богословскіл занятія: ибо, кромё того, что она очищаетъ, возвыпаетъ нашу душу и дёлаетъ ее способнёйшею къ этвить возвышеннымъ занятіямъ, молитва необходима намъ но самому свойству предмета Богословія. Истины Христіанской религіи, хотя открыты Богомъ, но большею частію непостижимы для человёка; и потому онъ не можетъ усвоить ихъ себё такъ, какъ усвояеть

прочія истины, посредствомъ своего естественнаго разума. Для сего остается одно средство : чтобы самъ Богъ отверзъ въ насъ, сверхъестественнымъ образомъ. воспріемлемость къ усвоенію этихъ истинъ посредствомъ въры, которая потому и называется даромъ Божіныть (1 Кор. 12, 9). И какъ вообще весь родъ человѣческій никогда не позналь бы Бога. еслибы сдинородный Сынь Божій, сый вь лонь Отчи, не исповъдаль (Іоан. 1, 18): такъ точно и изъ частныхъ людей тотъ только можетъ познать Бога и Его тайны. емуже аще волить тотъже Сынь открыти (Мат. 11, 27). А потому ищущій Богословскаго вѣдѣнія и Христіанской мудрости долженъ непрестанно просить ее оть дающаго Бога встья нелицепріемни, и непоношающаго (Іак. 1, 5), и, при всёхъ собственныхъ занятіяхъ Богословіемъ, взывать къ Богу, подобно Давиду: открый очи мои, и уразумью чудеса оть закона Твоего (IIc. 118, 18).

#### Ш.

#### СОСТАВЪ СИСТЕМЫ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

## <u>§</u> 159.

Общее раздъление Богословскить наукь.

Православнов Богословіе должно разсматривать Хрнстіанскую религію въ томъ самомъ видъ, какъ она существуетъ нынѣ въ Церкви православной (§ 2): и всѣ науки, на которыя подраздѣлится оно въ этомъ случаѣ, составятъ собою кругъ наукъ православнаго Богословія существенныхъ. Но извѣстно, что Христіанская религія не нынѣ только явилась и начала существовать въ Церкви православной, а существовала, виѣстѣ съ самою Церковію, и прежде со времени своего нроисхожденія. Извѣстно также, что Христіанская ре-

лигія существовала и существуеть не въ православной только Церкви, т. е. не въ своемъ только чистомъ, неиспорченномъ видѣ, но существуетъ и въ церквахъ или обществахъ неправославныхъ, въ видѣ болѣе или менбе искаженномъ: а потому, для основательнъйшаго и раздёльнёйшаго уразумёнія православной вёры Храстовой, ее можно изучать еще исторически и сравиительно или полемически, - такъ какъ и всякій предметъ гораздо лучше узнается, при пособіи его исторіи и при сравнении его съ другими однородными предметами. Отсюда происходить кругь наукь православнаго Богословія вспомогательныхо, т. е. такихъ, которыя хотя не относятся къ существу православнаго Богословія, не излагаютъ Христіанской религіи въ тоиъ именно видѣ, какъ она существуетъ въ Церкви православной, но весьма много помогають къ обстоятельнъйшему и отчетливъйшему уразумънію ея въ этомъ вилѣ.

## **§ 160.**

Еущественных науки православнаго Богословія.

Истиннымъ началомъ для всякой системы можетъ быть только истинное и совершенно полное понятіе о ея предметѣ: ибо изъ этого только начала могутъ быть выведены всѣ ея части. Слѣд., и началомъ для системы православнаго Богословія должно быть надлежащее понятіе о ея предметѣ, т. е. о Христіанской религіи, какъ она содержится православною Церковію. Что же, въ точности, надобно разумѣть здѣсь подъ именемъ Христіанской религіи? Не что иное, какъ «Божественное откровеніе, на основаніи котораго въ Церкви православной существуютъ: ученіе, священнодѣйствія и управленіе — для усвоенія людямъ этого откровенія, для освященія ихъ и приведенія къ жизни вѣчной». Если такъ: то Христіанскую религію въ пра-

вославномъ Богословін слёдуеть разсматривать съ трехъ сторонъ : а) въ ея основании или источникахъ, б) въ ея составныхъ частяхъ и в) въ ея приложения. Или, если уподобныть Христіанскую религію древу (Лук. 13, 18 — 20), то можемъ сказать, что православное Богословіе должно разсматривать ее: а) въ стамени (которое есть Слово Божіе или Божественное откровеніе), б) въ стволѣ, возросшемъ изъ этого сѣмени (ученіи, священнод виствіяхъ и управленія, основывающихся на Слов' Божіемъ) и в) въ самыхъ плодахъ (или приложении къ жизни). Такимъ образомъ возникаютъ три класса наукъ православнаго Богословія существенныхъ: I) науки касательно источниковъ Христіанской религіи; II) науки касательно самаго состава Христіанской религін, и III) науки касательно приложенія Христіанской религии. Первыя какбы отвечають на вопросъ: ют заключается Христіанская религія? Вторыя : что такое Христ. религія? Третьи: какь человёку усвоить ее себъ? Первыя, сравнительно съ двумя послёдними классами, можно назвать науками предеарительными: такъ какъ источники Христіанской религів предваряютъ и составъ ея и приложение; вторыя-составными; третьи-прикладными.

## I. НАУКИ ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЯ.

Источники православной въры Христовой суть : св. Писаніе и св. Преданіе, по разумънію православной Церкви; а потому и предварительныя науки подраздъляются на три рода :

1) Однѣ занимаются св. Писаніемъ. Это: а) сеящ. Герменевтика, излагающая правила къ уразумѣнію и истолкованію св. Писанія, и б) сеящ. Екзегетика, или истолковательное чтеніе св. Писанія, прилагающая эти правила къ дъйствительному истолкованію или отдѣльныхъ книгъ и частей, или всего св. Писанія.

2) Другія— св. Преданіемъ. Это собственно Патристика, наука, которая извлекаетъ изъ писаній св. Отцевъ и сводитъ во-едино замъ́чательнъ́йнія мысли о всѣхъ предметахъ Христіанскаго ученія, показывая особенно непрерывное, въ-теченіе вѣковъ, согласіе между собою этихъ знаменитыхъ учителей вѣры, какъ живое свидътельство хранящагося въ Церкви Апостольскаго преданія.

3) Третьи содержать въ себѣ сумволическое ученіе православной Церкви, какъ главное руководство, при употребленіи св. Писанія и св. Преданія. Это попреимуществу: а) Православное Исповъданіе каволической и апостольской Церкви восточной и б) Пространный Христіанскій Катихизисъ православныя каволическія восточныя Церкви, издаваемый отъ Св. Сунода.

II. НАУКИ СОСТАВНЫЯ.

Составныя науки православнаго Богословія подразд'ялются также на три рода, соотв'ятственно тремъ средствамъ, какія, на основаніи Божественнаго откровенія (т. е. св. Писанія и св. Преданія), содержить и употребляетъ православная Церковь для своей ц'ан, и именно:

1) Однѣ изъ этихъ наукъ систематически излагаютъ ученіе, существующее въ православной Церкви. Это : а) догматическое Богословіе, излагающее ученіе Христіанской вѣры, и б) Богословіе нравственное, излагающее ученіе Христіанской дѣятельности.

2) Другія имѣютъ предметомъ своимъ священнодѣйствія православной Церкви : это *Литурика* или наука о богослуженіи православной Церкви.

3) Третьи — управление: это каноническое Право православной Церкви.

III. НАУКИ ПРИКЛАДНЫЯ.

Приложеніе Христіанской религіи къ жизни върующихъ въ православной Церкви совершается пастырями Церкви и вмъстъ самими върующими, подъ руководствомъ пастырей. А потому и прикладныя науки православнаго Богословія однъ должны наставить 1) Для первой цёли служатъ: а) пастырское Боюсловіе, руководствующее настыря, какъ проходить всё вообще свои обязанности въ пасеніи словеснаго стада Христова, и б) Гомилетика, по общирности предмета отдёлившаяся отъ пастырскаго Богословія въ видё особой науки, и подробно наставляющая настыря, какъ проходить, въ частности, одну изъ его обязанностей, обязанность церковнаго учителя.

2) Для нослёдней цёли служнтъ: Аскепика, указывающая средства для преспёянія въ Христіанскомъ благочестіи.

## **§ 161**.

Вспомогательных науки православнаго Богословія.

Вспомогательныя науки православнаго Богословія, какъ мы видѣли (§ 159), раздѣляются на два класса: на историческія и на сравнительныя.

1. НАУКИ ИСТОРИЧЕСКІЯ.

Изъ историческихъ однѣ можно назвать вспомогательными равно для всѣхъ существенныхъ наукъ нравославнаго Богословія; другія — только или для наукъ предварительныхъ, каждой въ особенности, или для наукъ составныхъ, или для наукъ прикладныхъ.

А) Вспомогательныя · для всѣхъ существенныхъ наукъ православнаго Бословія суть:

1) Собственно Исторія впры и Церкви: а) ветхозавѣтной, б) новозавѣтной, и в) въ особенности Церкви Русской;

2) Науки вспомогательныя для самой церковной исторія, какъ-то: а) церковная Географія и б) церковная Хрокологія. Эта общая исторія вёры и Церкви обнимаеть собою предметы всёхъ прочихъ, частныхъ историческихъ наукъ, вспомогательныхъ для православнаго Богословія, къ исчисленію которыхъ переходимъ, и потому служитъ для нихъ какбы общимъ корнемъ и источникомъ.

. Б) Вспомогательныя для существенныхъ наукъ предварительныхъ:

1) занимающихся св. Писаніемъ: а) Вееденіе ев кмиги св. Писанія, разсуждающее о происхожденіи каждой изъ этихъ книгъ, о ихъ собраніи въ одинъ составъ, о судьбѣ ихъ текста и под.; и б) библейская Археологія, объясняющая древности Іудейскія, упоминаемыя въ св. Писаніи;

2) занимающихся свящ. Преданіемъ: Патрологія, излагающая біографію и библіографію св. Отцевъ;

3) содержащихъ сумволическое ученіе православной Церкви: Историческое обогръніе Стмеоловъ и другихъ исповѣданій, краткихъ и общирныхъ, появлявшихся въ Церкви по разнымъ обстоятельствамъ, равно какъ и содержащагося въ этихъ Сумволахъ ученія.

В) Вспомогательныя для существенныхъ наукъ составныхъ, и именно:

1) Для догматическаго и нравственнаго Богословія, систематически излагающихъ ученіе Церкви: а) Исторія догматовъ и б) Исторія нравоученія Христіанскаго.

2) Для Литургики, занимающейся священнодействіями Церкви: церковная Археологія.

3) Для каноническаго Права, имѣющаго предметомъ своимъ церковное управленіе : Историческое обогръміе каноническаго Права.

Г) Вспомогательныя для нѣкоторыхъ наукъ прикладныхъ:

1) Для Гомилетики: Исторія церковнаю Красноръчія.

2) Для Аскетики: Исторія аскетизна.

#### II. НАУКИ СРАВНИТВЛЬНЫЯ.

Сравнительныя Богословскія науки двухъ родовъ: однѣ различаются между собою по предмету, другія по методу изслѣдованія, и въ томъ и другомъ случаѣ служатъ вспомогательными непосредственно не для всѣхъ существенныхъ наукъ православнаго Богословія, но только для составныхъ.

1) По различію предметовъ, эти сравнительныя науки раздѣляются: а) на сравнительную Догматику, которая сравнительно обозрѣваетъ ученіе разныхъ вѣроисповѣданій; б) сравнительную Литургику, которая точно также обозрѣваетъ священнодѣйствія разныхъ вѣронсповѣданій, и в) сравнительное каноническое Право, обозрѣвающее сравнительно законы, которыми управляются разныя Христіанскія церкви и общества.

Надобно зам'ятить, что хотя есть также разные жиляды въ разныхъ Христіанскихъ обществахъ и на предметы прочихъ существенныхъ наукъ православнаго Богословія, т. е. на источники Христіанской религіи и на способъ ея приложенія къ жизни; но для сравненія этихъ разногласій, такъ какъ ихъ немного, не образовалось особыхъ Богословскихъ наукъ, въ параллель наукамъ существеннымъ, предварительнымъ и прикладнымъ, и разногласія эти разсматриваются обыкновенно въ сравнительной Догматикѣ.

2) По методу изслѣдованія сравнительное Богословіе является : а) или Стмеоликою, которая только положительно, безъ всякихъ критическихъ замѣчаній, представляетъ сравнительное ученіе разныхъ Христіанскихъ церквей и обществъ, какъ оно изложено въ ихъ стмволическихъ книгахъ; б) или Полемикою, которая, представляя такое ученіе, въ тоже время старается опровергнуть всё несогласія другихъ исповѣданій съ ученіемъ православнымъ; в) или, наконецъ, Ирекикою, имѣющею цѣлію указать средства къ устраненію или примиренію этихъ разногласій между собою и съ истиною православія, сколько позволяеть это истина, и такимъ образомъ къ примиренію самыхъ Христіанскихъ исповѣданій и обществъ.

#### § 162.

Расположение существенныхъ и вспом*о*гательныхъ наукъ въ одной системъ.

Изъ сдъланнаго нами раздъла существенныхъ н вспомогательныхъ наукъ православнаго Богословія открывается, что число ихъ очень значительно.... Но оно представится намъ не такъ великимъ, если тв и другія сведемъ вмёстё и расноложимъ въ одной системъ, съ замъчаніями, какія изъ этихъ наукъ существуютъ и препедаются отдельно, и какія обыкновенно сливаются съ другими. А сдблать такой сводъ очень не трудно: потому что какъ существенныя науки Богословія раздѣляются на предварительныя, составныя и прикладныя, такъ и вспомогательныя подходять подъ тъже самые отделы ; значитъ , остается только соединить однородныя съ однородными. Одна лишь общая церковная Исторія, съ ея побочными отраслями, будучи вспомогательною равно для всёхъ существенныхъ наукъ православнаго Богословія, не можетъ быть совокуплена ни съ какою изъ нихъ въ особенности. Но поелику эта исторія, что и было уже замѣчено (§ 161), для всѣхъ прочихъ историческихъ вспоиогательныхъ наукъ служитъ какбы общимъ корнемъ и источникомъ, подобно тому, какъ для наукъ существенныхъ служатъ св. Писаніе и св. Преданіе; поелику, по самому свойству своего предмета, она предваряетъ или должна предварять всв вообще отрасли Богословія в существенныя и вспомогательныя: то ее весьма естественно поместить въ отделев начиъ нравославнаго Богословія предварительныхъ, -- помьстить, канъ особую отрасль, и притонъ на периомъ

ивств. Въ таконъ случав полная система православнаю Богословія будетъ слёдующая:

А) науки предварительныя:

I. Имѣющія предметомъ своямъ исторію Христіанской въры и Церкви вообще:

1) Собственно исторія вѣры и Церкви:

а) ветхозавѣтной,

б) новозавѣтной и

в) въ особенности Церкви Русской;

2) Науки вспомогательныя для этой исторіи:

а) церковная Географія и

б) церковная Хронологія.

Эти вспомогательныя науки иногда излагаются кратко въ составѣ самой церковной Исторіи, а иногда пренодаются отдѣльно, судя по обстоятельствамъ и потребностямъ учащихся.

II. Имѣющія предметомъ источники Христіанской религіи:

1) Св. Писаніе:

а) Введеніе въ св. Писаніе,

- б) Библейская Археологія,
- в) Свящ. Герменевтика,
- г) Свящ. Экзегетика или истолковательное чтеніе св. Писанія.

Послёдняя отрасль, большею частіюн очень удобно, соединяется въ преподаваніи съ первою: ибо, послё того, какъ сообщатся историческія свёдёнія о той или другой свящ. книгё, весьма естественно тутъже познакомиться ближе и съ ея содержаніемъ чрезъ истолкованіе или всей книги, или замёчательнёйшихъ мёстъ въ ней. Общее названіе для обёмхъ этихъ отраслей виёстё можетъ быть—Библіологія.

2) Св. Преданіе:

а) Патрологія и

б) Патристика.

Двѣ равно необходниыя одна для другой части.

Первая неполна безъ послѣдней: ибо, представляя біографію и библіографію св. Отцевъ, не представляетъ самаго ихъ ученія, которое и нужно знать для узнанія св. Преданія; а вторая не полна безъ первой: ибо, представляя самое ученіе Отцевъ, не представляетъ ихъ біографіи и библіографіи, необходимыхъ для надлежащаго уразумѣнія самаго ихъ ученія. А потому гораздо справедливѣе обѣ эти науки совокупляются въ одну, подъ общимъ названіемъ или Патрологів или Патристики.

- 3) Сумволическое ученіе Церкви, какъ главное руководство при употребленія св. Писанія и св. Преданія:
  - а) Историческое обозрѣніе Сумволовъ и исповѣданій, появившихся въ православной Церкви,
  - б) Положительное изучение сумволическихъ руководствъ, каковы: Православное Исповѣдание М. Петра Могилы и Пространный Катихизисъ, изд. Св. Сунодомъ.
    - Б) науки составныя:
- I. Имѣющія предметомъ Христіанское ученіе:
- 1) Ученіе вѣры:
  - а) Исторія Догматовъ,
  - б) Догматическое Богословіе и
  - в) Сравнительная Догматика (иначе называемая вообще Богословіемъ сравнительнымъ), преподаваемая въ видѣ или Сумволики, или Полемики, или Иреники.

Исторію догматовъ гораздо лучше соединять съ самымъ Догматическимъ Богословіемъ. Ибо задача этой исторіи: а) показать, что всё догматы вёры Христовой, какъ вышли изъ устъ Христа - Спасителя и св. Апостолъ, такъ съ тёхъ поръ и остаются неизмёнными въ Церкви православной въ-продолженіе вёковъ; б) показать также разныя недоумёнія, ереси

и споры, возникавние касательно того или другаго изъ догнатовъ, но вытесте и то, в) какъ православная Церковь защищала, ограждала и строже опредвляла ихъ, вслёдствіе этихъ недоуменій, ересей и споровъ. А потому, если въ догматическомъ Богословіи, предъ раскрытіемъ положительнаго ученія о каждомъ догмать, будеть представлена его исторія: то это послужить и лучшимъ подтвержденіемъ его истинности и лучшинъ объясненіемъ къ надлежащему его уразумѣнію. Что же касается до сравнительнаго Богословія: то, хотя оно очень удобно можетъ быть соединяемо съ Богословіемъ догматическимъ, какъ иногда и поступають: но, для обстоятельнѣйшаго и более отчетливаго изученія разностей между въроисповъданіями, гораздо справедливее эту науку преподавать отдельно. А методъ преподаванія ся самый лучшій тотъ, чтобы она была вийств и Сумволикою, предлагая сначала подлинное учение изъ сумволическихъ книгъ разныхъ исповёданій, и Полемикою, опровергая вслёдь за тёмъ всё несогласія прочихъ исповёданій съ православнымъ, и Иреникою, указывая, въ заключение всего, способъ къ устраненію или примиренію этихъ разногласій.

2) Ученіе дѣятельности:

а) Исторія Христіанскаго правоученія н

б) Нравственное Богословіе.

Опять двѣ науки, которыя самымъ естественнымъ образомъ соединяются въ одну, и изъ которыхъ первая составляетъ предварительную часть нравственнаго Богословія, а послѣдняя существенную, а потому первая можетъ быть излагаема во введеніи въ послѣднюю.

II. Имѣющія предметомъ Христіанскія священнодвйствія или боюслуженіе:

- . 1) Церковная Археологія,
  - 2) Литургика православной Церкви и
  - 3) Литургика сравнительная.

Церковная Археологія хотя можетъ преподаваться и отдёльно отъ Литургики: ибо, тогда какъ задача Антургики-показать значение и употребление священнодействій и обрядовъ православной Церкви въ настоящее время, Археологія показываеть вхъ происхождение и историческую судьбу; но съ большею выгодою объ эти науки совокупляются въ одну, которая сначала показываетъ провсхождение и всторию каждаго священнодбиствія, а потомъ его значеніе и настоящее употребление. Выгода отсюда и для самихъ этихъ наукъ, которыя, такимъ образомъ, становятся одна для другой дополненіемъ, подкрѣпленіемъ и ноясненіемъ, и для учащихся: ибо чрезъ подобное сочетаніе очень облегчается изучение церковныхъ обрядовъ, н разомъ получается о каждомъ изъ нихъ самое полное и всестороннее свёдёніе. Составить Литургику сравнительную еще не было попытокъ, хотя она совершенно возможна, вибя свой отдельный предмять, сравненіе разныхъ священнод биствій, существующихъ въ разныхъ Христіанскихъ церквахъ и обществахъ. Впронемъ и эту науку, разумбется, гдъ только умбстно ея преподавание, можно, въ краткомъ видъ, совокуплять съ Литургикою православною : для этого довольно, будутъ показаны происхождение. послф-того-какъ значеніе и употребленіе каждаго изъ священнод виствій православной Церкви, дёлать замёчанія о соотвётствующихъ священнодъйствіяхъ и иныхъ исповбланій и объ относительномъ достоинстве этнаъ священнолействій.

III. Имѣющія предметомъ Христіанское управленія:

- 1) Исторія каноническаго Права,
- 2) Каноническое Право, нынѣ дѣйствующее въ православной Церкви,
- 3) Каноническое Право сравнительное.

Первыя двѣ части обыкновенно преподаются вмѣстѣ. Послѣдняя, хотя досель у насъ не обращала на себя вниманія, можетъ такъ же, гдѣ окажется потребность, быть преподаваема вмѣстѣ съ двумя первыми, какъ сравнительная Литургика съ Литургикою православною и церковною Археологіею, что показано въ предыдущемъ замѣчаміи. Впрочемъ каноническое Право сравнительное можетъ существовать и отдѣльно, какъ свидѣтельствуютъ нѣкоторые опыты, сдѣланные иностранцами (<sup>744</sup>).

## • В) науки прикладныя:

I. Имѣющія цѣлію наставить пастыря, какъ проходить свое служеніе Церкви и прилагать Христі– анскую религію къ жизни другихъ: и —

1) какъ проходить вообще всѣ свои обязанности: Пастырское Богословіе,

2) какъ въ частности поучать върующихъ въ Церкви:

- а) Исторія церковнаго Краснорѣчія,
- б) Теорія церковнаго Краснорѣчія или Гомилетика.

Обыкновенно совокупляются вмёсть, иногда такъ, что сперва преподается исторія, а потомъ уже теорія церковнаго Красноръчія, иногда же наоборотъ.

И. Имѣющія цѣлію наставить самихъ пасомыхъ, какъ подвизаться во благочестія:

1) Исторія аскетизма и

2) Аскетика.

Могутъ совмѣщаться такъ, какъ двѣ части, или още лучше такъ, чтобы первая была излагаема во введеніи въ послѣднюю, или еще —, чтобы примѣры изъ исторіи аскетизма были размѣщены по разнымъ трактатамъ самой Аскетики, для лучшаго уясненія ел нравилъ....

(<sup>784</sup>) Haupzmäpz: Lehrbuch des Kirchenrechts aller Christichen Confessionen, von Ferdinand Walter, Bonn. 1842.

-

#### отдвјъ II.

## О СОСТАВНЫХЪ ЧАСТЯХЪ СИСТЕМЫ ПРАВО-СЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ ВЪ ОСОБЕННОСТИ.

## **§ 163**.

Части и сарантерь отого отдъла.

Представивши опытъ общаго разграничения Богословскихъ наукъ, постараемся сдёлать подобный же опыть разграниченія каждой изъ этихъ наукъ въ особенности, не забывая той мысли, что планъ Богословской системы, какъ вообще, такъ и въ частяхъ, не можеть быть какой-либо одинъ постоянный, что она, время отъ временя, точно такъ же должна измѣняться, при неизмённости своего предмета, какъ измёняются всё системы, отъ разныхъ условій, и что требовать системы Богословія совершени вишей, послё которой ничего уже не оставалось бы ожидать, было бы дѣломъ крайней несправедливости (§ 154). При этомъ разграничени каждой изъ Богословскихъ наукъ, сперва предварительныхъ, потомъ составныхъ и наконецъ прикладныхъ, мы будемъ дёлать, соотвѣтственно общей, принятой нами, программѣ (§ 4), гдѣ окажется нужнымъ, возможно-краткія замѣчанія о методѣ и направленіи той или другой науки, также о ея источникахъ и пособіяхъ.

#### 629

· I.

## НАУКИ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ ПРЕДВАРИ-ТЕЛЬНЫЯ:

1 ...

1. . .

А) — Импющія предлетоль исторію Христівнской впры и Церкви вообще.

1. СОБСТВЕННО ИСТОРІЯ ВЪРЫ В ПЕРКВИ.

## **§ 164**.

Laodressenie smoù nayhu.

Истерія встинной вѣры и Церкви на землѣ раздѣляется на двѣ половины великою эпохою воплощенія Сыма Божія, Спасителя человѣковъ : на исторію ветхозавѣтную и исторію новозавѣтную. Послѣдняя подраздѣляется еще, собственно въ нашихъ отечественныхъ училищахъ, на исторію Церкви новозавѣтной вообще и на исторію въ особенности Церкви Русской.

## **§ 165**.

# Псторія встагозавитная.

Ветхозавѣтная исторія, начинаясь съ перваго обѣтованія Божія о Мессіи, изображаетъ постепенно, какъ Богъ приготовлялъ родъ человѣческій къ иринятію обѣтованнаго Избавителя и ко вступленію въ Его благодатное царство. И поелику Богъ приготовлялъ людей двоякимъ образомъ, сперва чрезъ откровеніе устиос въ религіи патріархальной, потомъ чрезъ откровеніе письменное въ религіи подзаконной; то ветхозавѣтная исторія раздѣляется на два періода: на исторію церкви патріархальной и на исторію церкви подзаконной. Въ первый періодъ это приготовленіе отно-40 силось сначала ко всему роду человѣческому, потомъ сосредоточнлось преимущественно на одномъ потомствѣ Авраама; во вторый — сначала сосредоточивалось на одномъ цотомствѣ Авраама, т. е. народѣ Іудейскомъ, а наконецъ, чрезъ разсѣяніе сыновъ Израиля, чрезъ переводъ св. Писанія на Греческій языкъ и чрезъ другія обстоятельства, сдѣлалось доступнымъ и другимъ народамъ. Посему тотъ и другой періодъ подраздѣляются каждый на два отдѣла, такъ что общій планъ ветхозавѣтной исторіи можно представить въ слѣдующемъ видѣ :

Вступленіе: Исторія церкви первобытной, т. е. исторія происхожденія міра и человѣка, исторія невинности человѣка и исторія его паденія.

Періодь 1 : Исторія церкви патріархальной (ок. 3253 до Р. Х):

- a) со времени перваго обътованія Божія о Мессія до призвавія Авраама, и
- б) съ призванія Авраама до Синайскаго законодательства;

Періодъ II: Исторія церкви подзаконной (ок. 3953—5508 до Р. Х):

- а) со времени Синайскаго законодательства до смерти послѣдняго изъ Пророковъ,
- б) отселѣ до явленія на землю обѣтованнаго Мессія.

Заключение: Состояніе міра предъ пришествіенть Мессія, всеобщее ожиданіе Его явленія.

Каждый изъ указанныхъ отдёловъ, для большей удобности, можетъ подраздёляться на свои частийншіе отдёлы: на-примёръ, первый отдёлъ перваго періода самымъ естественнымъ образомъ подраздёляется на двё части, изъ которыхъ первая изображаетъ состоявіе патріархальной церкви до потопа, а послёдняяотъ потопа до призванія Авраама.

Главныйшій и почти единственный источникъ для

ветхозавѣтной исторіи суть ветхозавѣтныя книги св. Нисанія. А потому и духомъ этой исторіи долженъ быть духъ библін. Этому духу и направленію должны быть подчинены всі прочія свёдёнія, какія могутъ быть ночернаемы изъ источниковъ второстепенныхъ и человѣческихъ, каковы сочиненія Іосифа Флавія, Филона и другахъ немногихъ. Прекрасное руководство во Библейской Исторіи, употребляющееся въ нашихъ иколаль, всякому извѣстно.

-яци сихана на аполнятельно **\$ 166.** по полнята ПСсторія новозаватная.

 Исторія новозавѣтная показываетъ, какъ обѣтованный Мессія. дъйствительно, явился посреди людей и освовалъ свое благодатное царство, какъ это царство, утвердилось на землё и совершенно благоустронлось, и какъ оъ тѣхъ поръ оно постоянно существуепъ донынъ. Планъ новозавѣтной исторіи можетъ быть сявдующій:

---- Вступление: Исторія земной жизни Христа-Спасителя, положившаго первое основаніе для своей Церизи (1----34).

а) во дни св. Апостоловъ (34---101),

- 1. 6) во дин ихъ преемниковъ до обращения Имальная стератора Константина великаго (101-312). Бланибілисе дёло Церкви въ этотъ періодъ, какбыл нопрывающее собою всё прочія, было, безъ всякаро сомибнія с презвычайное распространение са можду-людами и непрерывная борьба со врагами вибилними, которые всёми мёрами усиливались воспрепятотвећены утверислению ся на асмят, пока Конста́лтинъ велиній не объявилъ Христіанской религіи господствующею объ предблахъ своей имперіи, —хотя, разумбется, въ тоже время Церковь заботилась и ог томъ, что относится къ ся внутреннему устройству. 1 т. с. къ ся учению, священнодъйствіямъ и управленію 7 и вела борьбу со врагами впутренними. 11 Періодъ II: періодъ но-преимуществу внутренняго устроенія и утвержденія Церкви Христовой:

 а) во дни первыхъ няти воеленскихъ Соборевъ (312—553), когда главщынъ образовъ: быле утверждаемо, опредъляено изащищаено ученіе Церкви противъ многочисленныхъ ересей (особенно касательно лица Спасителя и Св. Духа), какъ частпыми учителями, такъ и цѣлыми Соборами; и

Трульскій и номоканонъ Фотія), защищалось и облекалось во всю тёпоту церновное богослуженіе (борьба съ иконоборцами частимать пастырей и цёлыхъ Соборовъ, знаменитые пёснописцы: Юаниъ Дамаскинъ, Косьма Маюмскій и друг.),

Нѣтъ сомивнія, что в въ этотв періодъ Церковь продолжала распространяться между людьна в встрічала немило враговъ вибшимъъ, еъ которним должна была бороться; но то, что кладетъ особую мочать на весь этоть періодъ; есть, неоспоримо; борьба Церкви со врагами внутренними и вибстъ защищено учтвержденіе и раскрыттіе тѣхъ началъ, чязь которытъ слатается ся жизнь внутренния со объ с се собрателить слагается ся жизнь внутренния со объ с се собрателить слатается ся жизнь внутренния со объ с се собрателить слана постояннаго сокранения и защищению всего: древняго благоустройство Церкви вселенской с Дерковно- православною-вестичного на ностояменнаго искаяненія этого благоустройства периовію ванадною до-назий (885«—1847).

а изантъб) вторый: -на со: времени сучреждения Русскана полот но пагріаркатетва до настоящихъ дней. - честа - доб). Исторія церния западной до отнадшей а мажетъ недразліжиться также на два отдівла: а со со робном 1 бого да) и первый , чобимающій ствремя, постепенцано , 2500, до удаления ста ото православія.- До троформація

плиц Ваключение. Ивображение современнаго состряния Неркий во всемы мірів скоторое можно изучать, и довольно ббщирно виб видів особой науки: церковной, Стапистики, право плиторов 1 воль селето на

. С. Ино касаатея лоние тома расположения, и разснот-

рвнія преднетовь церковной моторія на каналийнся періодъ и отдѣлъ періода : то вдѣсь встричаются див крайности. Одни не делаютъ виканого нарочитаго разграниченія между этими предметами, а разсматривають ихъ вой выбсти, гли и какъ придется, левжась строго только хронологическаго порядка преизшествій ; другіс, напротивъ, нарочито разграничивають предметы по классамъ (такъ, въ нашей клясончосной книгъ они раздвляются, на семь отдвловъ), и разсматриваютъ каждый классъ порознь, не заботясь о ихъ взаниной связи и общемъ ходъ событій. Въ первомъ случав невыгода та, что нельзя отчетливо изучить частныхъ предметовъ церковной исторіи, на-прим'яръ, состоянія ученія въ извъстный періодъ, или состоянія богослуженія; въ послёднемъ-та, что взучаются только части, а выпускается изъ виду цёлое. И потому лучшій методъ --- избрать между этими крайностими средниу, или соединить ихъ вмёстё: т. е. излагать сначала общую исторію Церкви въ каждый періодъ и отдёль періода, хронологически следя за общних ходомъ событій, и при этомъ касаясь всёхъ предметовъея, где и какъ придется, а потомъ — исторно частичю, или подробниние обозрание каждаго изъ главныхъ предметовъ ся въ особенности, какъ-то: јераркан, наствы, ученія, управленія и проч.

Источниковъ и пособій для новозавѣтной церкорной исторія безчисленное множество: мы укажецъ здѣсь только главнѣйшіе. Таковы, послѣ св. писаній новаго завѣта (собственно для исторіи Христа-Спасителя и Апоетоловъ), изъ появившихся —

Въ переые ељки: 1) на востокъ: церновныя исторія Евсевія (IV в.), Сократа, Созомена, Осодорита и Филосторгія (V в.), Осодори чтепа и Евагрія (VI в.) (<sup>165</sup>); 2) на вападъ : Руфина (IV в.).

(748) Лучшее изданіе всіхъ этихъ Греческихъ церковныхъ историковъ, въ 3-хъ том., принадлежить Генриху: Валенко; Paris 1659. нереведшаго и продолживнаго исторію Евсевіеву, Сулпинія Севера (V) и Григорія Турскаго (VI) (<sup>244</sup>).

Въ средние въки: 1) на востокѣ: многія лѣтопнон, вопредшія въ составъ Византійскей истеріи, въ которыхъ очень нерѣдко встрѣчаются и извѣстія церковныя, каковы: лѣтописи Кедрина, Зонары, Халкондиллы и другихъ (<sup>127</sup>); Русская лѣтопись препод. Нестора (XI—XII) и его продолжателей, и церковная исторія Никифора Каллиста (XIV) (<sup>100</sup>); 2) на западѣ: десять книгъ о достопамятностяхъ церковныхъ Гайма (Науто), Епискона Галберштадскаго (IX) (<sup>100</sup>) и церковная исторія Адама Бременскаго (XI) (<sup>100</sup>).

Въ повљишія времена: 1) на востокѣ: немногія краткія лѣтописи или историческія записки собственно Грековъ, какъ-то: Христофора Ангела (<sup>\*\*\*</sup>), Филиппа Кинрскаго (<sup>\*\*\*</sup>) и Александра Гелладія (<sup>\*\*\*</sup>), и многочисленные сборники актовъ и вообще историческихъ документовъ, изданныхъ въ Россіи и относящихся, между прочимъ, и къ церковной нашей исторія (<sup>\*\*\*</sup>); 2) на западѣ: а) написанныя въ духѣ Римской церкви

(<sup>706</sup>) Одинадцать книгь церк. исторія Руфяна изданы Ренаномъ вићстѣ съ исторіею Кассіодора (Basileae 1521); Сочиненія Сулинція Севера — Іоанномъ Клерикомъ (Lipsiae 1709); исторія Григорія Турскаго — Өсодорикомъ Руинарціемъ (Paris 1699).

(<sup>107</sup>) Всв эти историки Византійскіе, подъ заглавіемъ: Corpus Scriptorum Historiae Вузапtіпае ..., изданы уже трижды: въ Царижъ 1645 — 1702 г., въ Венеція 1729 г. и въ Бонвъ, нач. съ 1820 г.

(<sup>784</sup>) Сохранившіяся 18 первыхъ княгъ этой исторія (довед. до 610 года) издалъ Fronto Ducaeus, Paris 1630.

(709) Изданы троекратно: въ Римъ 1364 г., въ Ліовъ 1615 и въ Гелиштадъ 1671 г.

(790) Изд. въ Ганбургъ 1706 г.

(<sup>791</sup>) Enchiridion de statu hodiernorum Graecorum.:., Cantabrigiae 1619, и потомъ еще изсколько разъ.

(799) Chronicon Ecclesiae Graecae..., Franeckerae 1679.

(793) Status praesens ecclesiae Graecae..., Altorfii 1714.

(<sup>744</sup>) Акты, изд. Румянцевымъ, Археографическою Экспедиціею в Коммиссіею, временною Коммиссіею при Кіевскомъ Генералъ-Губернаторѣ, Акты городовъ: Вильны, Ковно... и проч. и проч. и считающіяся лучшими : лётописи Баренія (<sup>748</sup>), церковная исторія Алексамара Наталиса (<sup>766</sup>) и церковная исторія Флёрк (<sup>797</sup>); б) написанныя Протестантами, также лучшія : Магдебурскія центуріи (<sup>79</sup>) и исторія церковная Мосгейма (<sup>799</sup>).

#### **§ 167**.

Исторія во особенности Церкви Кусской.

Исторія Церкви отечественной, безъ сомнѣнія, заслуживаетъ подробнѣйшаго изученія, особенно со стороны тѣхъ, которые приготовляются быть пастырями этой Церкви. Планъ Русской церковной исторіи можетъ быть слѣдующій:

Вступление: Начатки Христіанства въ Россін до равноапостольнаго Князя Владиміра (до 998), и именно:

- а) начатки Христіанства въ предълахъ нынжиной
  - Россіи до основанія Русскаго царства, н
- б) —въ самомъ царствѣ Русскомъ до крещенія Владиміра.

Періодъ І: Исторія Церкви Русской въ зависимости отъ Константинопольскаго Патріарха (998—1588):

- а) подъ управленіемъ одного, подвластнаго ему, Митрополита (998—1240);
- б) подъ управленіемъ то одного, то двухъ Митрополитовъ (1240—1462);

(<sup>796</sup>) Annales ecclesiastici, доведенныя Бароніемъ до 1198 года и продобженныя Рейвальдомъ до 1565 г. Изданы нъсколько разъ.

(796) Historia ecclesiastica Novi Testamenti in XXIV tomis, изд., въ первый разъ, въ Парижѣ 1676 — 1686.

(<sup>787</sup>) Histoire ecclesiastique..., доведенная до 1414 года, изданная, въ цервый разъ, въ XX волюмахъ, 1691 — 1722.

(<sup>796</sup>) Centuriae Magdeburgenses... in XIII (ошів, изд. явсколько разъ. Названы центуріями потому, что каждый томъ объемлетъ собою особое столітіе (centuriam), а Магдебургскими потому, что начаты дъ Магдебургі обществомъ ученыхъ.

(795) Justitutionum Hist. Ecclesiașticae... libri 1V, Helmstadii. 1764. в) подъ управлениемъ двухъ Митрополитовъ (1462-1588).

Исріодъ II: Исторія Церкви Русской въ ся самостоятельности, т. е. зависимости отъ собственныхъ Исрвосвятителей (1588-1848):

- а) сперва одного, носившаго титуль Патріарка
   (1588—1721);
- б) потомъ Собора іерарховъ или Святёйнаго Сущода, замѣнившаго собою Патріарха (1721—1 1848).

Заключение: Современное состояние Церкви Русской-Русская церновная Статистика.

Методъ расположенія предметовъ въ Русской церковной исторіи можетъ быть тотъже, какой указанъ для исторіи Церкви вообще.

Изъ источниковъ главнъйшіе:

;

1) Ламописи: 1) Греческія, снерва церковныя: Евсевія, Сократа, Созомена, Өеодорита, Евагрія и проч. (это для вступленія въ исторію Русской Церкви); потомъ общія: Льва Грамматика (Х в), Георгія монаха! (Х), Кедрина (ХІ), Зонара (ХІІ), Вріенняя (ХІІ), Хоніата (ХІІІ) и другихъ, продолжающіяся до нослѣдней! половины XV вѣка (\*\*\*); 2) Отечественныя, начатыя препод. Несторомъ въ концѣ ХІ вѣка, и продолженныя въ разныхъ мѣстахъ Россіи, Кіевѣ, Новгородѣ, Псковѣ и другихъ, съ большею или меньшею общирностію, однѣ до ХІІІ вѣка, другія до ХІV или XVI,: а нѣкоторыя почти до XVIII (\*\*\*); 3) Польекія, начинающіяся въ ХІІ вѣкѣ и оканчивающіяся въ XV (\*\*\*).

(\*\*\*) Всть онъ находятся въ упомянутомъ сборникъ: Corpus' Scriptorum Hist. Bysantinae.

(\*\*\*) Одий изъ этихъ лътописей уже изданы, другія еще нъть.<sup>1</sup> Лучное изданіе начато Археографическою Коммисіею подъ названіемъ: *Полное собраніе Русският лътописей*, котораго вышло пока три вервые тона.

(\*\*\*) Annales Polonici, над. въ tom. 1-2 Script. rer. Siles. Т. Wo Sommersberg, а въкоторыя изданы отдълно въ разныя времена. II. Акты: 1) оточественные, наданные Археограонческими Экспедиціею и Коммисіею, собранные и изданные въ Кіевѣ (\*\*\*) и Вильнѣ (\*\*4), изданные Новиковымъ (въ древией Россійской вивліонинѣ), Грасонъ Румянцовымъ (въ собраніи государственныхъ грамотъ), Протоіереемъ Григоровичемъ (въ Бѣдорусскомъ архивѣ), Мухановымъ (\*\*\*) и другими (\*\*\*), также помѣщенные въ полномъ собраніи Русскихъ законовъ, С. п. б. 1840; 2) Иностранные, каковы, на-примѣръ, собранные Тургеневымъ (\*\*\*).

III. Записки современниковь, составленныя частію нашими соотечествеминками (\*\*\*), а болѣе вностранцами, посѣщавленими наше отечество, или писавшими объ немъ только по слуху (\*\*\*).

IV. Жизнеописанія Святыхъ отечественныхъ, вошедшія въ составъ Кіево-Печерскаго Патерика, Пролога, Четьи-Минен и остающіяся еще въ рукописяхъ.

Изъ многочисленныхъ пособій укажемъ на: а) Исторію Государства Россійскаго, Карамзина; б) Записки Императорскаго Общества исторіи и древностей Россійскихъ при Императорскомъ Московскомъ Уни-

(\*\*\*) Памятняки, над. временною Коммисіею для разбора древнихъ актовъ при Кіевскомъ воевномъ Генералъ-Губернаторъ, въ 2 томахъ.

(\*\*\*) Собраніе древнихъ грамотъ и актовъ городовъ: Вильны Ковно, Трокъ... 1843.

(\*\*\*) Сборвекъ Муханова 1836.

(\*\*\*) На-прим, въ Синбирскомъ Сборникв..., Москва 1848:

(<sup>607</sup>) Historica Russiae monumenta, ex antiquis gentium archivis et bibliothecis deprompta..., Petropoli 1841, **55** 2 томахъ.

(\*\*\*) Таковы: сказанія Князя Курбскаго, няд. С. п. б. 1833; о Россів въ царствованіе Алексвя Мекайловича, Кошихана С. п. б. 1849; записки Русскихъ людей Петрова времени..., С. п. б. 1838.

(\*\*\*) Многія наъ этихъ сочиненій изданы отдъльно, а многія въ сборнякахъ, на-примъръ, подъ заглавіемъ: Rerum Moscovitarum auctores varii... Francofurt 1600; или: Historiae Ruthenicae scriptores exteri saeculi XVI... 1841 — 1842, верситеть (<sup>чид</sup>); в) Исторно Россійской іерархін въ 6 частякъ; г) Онисаніе Кіево-Софійскаго собора и Кіевской іерархія; д) Словарь историческій о бывшихъ въ Россін инсателяхъ Духовнаго чива; е) Исторію объ Упін Бантышъ-Каменскаго; ж) Описаніе момастырей ; на-примъръ, Кіево-Печерской Лавры, Сергіевой Лавры, Соловецкаго монастыря; з) Словарь историческій о Святыхъ, прославленныхъ въ Русской Церкви.

2. НАУКИ ВСПОМОГАТЕЛЬНЫЯ ДЛЯ ПЕРКОВНОЙ ИСТОРИИ.

. . .

## § 168.

Понятіе объ нихъ.

Вспомогательныхъ наукъ для церковной исторіи двѣ: церковная Географія и церковная Хронологія, изъ которыхъ первая показываетъ мѣста, гдѣ происходили событія Церкви, а послѣдняя опредѣляетъ иремя, когда они происходили; и потому первая, естественно, должва предварять церковную исторію, а послѣдняя сопутствовать ей или послѣдовать за нею.

### § 169.

# Lephobnas Teorpachis.

Церковная Географія, приспособительно къ раздѣленію церковной исторіи, раздѣляется на географію Церкви ветхозавѣтной и географію Церкви новозавѣтной.

Географія Церкви ветхозавльтной подраздѣля́ется: 1) На географію церква патріархальной-

- 1) до потопа, гдѣ говоритъ:
- а) о мѣстоположени рая и

(<sup>810</sup>) Они издавались подъ разными названіями: сперва — Записоль и Трудоев..., потомъ – Историческаго Сборлика..., теперь— Чтопій.... б) о земляхъ Евилатской, Војопской, Ассирійской и землѣ Нандъ, упоминаемыхъ въ первыхъ четырехъ главахъ книги Бытія;

2) послѣ потопа до Синайскаго законодавельства, или точнѣе, до послѣдовавшаго за тѣмъ поселенія Іудоевъ въ Палестинѣ (землѣ обътованной). Здѣсь сообщаются географическія свѣдѣнія:

а) объ Арарать,

Э.

- б) о разселении потомства Ноева : потомковъ
   Сима, Хама и Іафета;
- в) о появившихся за тѣмъ царствахъ и земляхъ: Вавилонскомъ, Ассирійскомъ, Мидійскомъ, Персидскомъ, Месопотаміи и проч.;
- г) въ особенности о м'Естахъ, гдѣ нанболѣе пребывали странствовавние патріархв народа Божія, и ознаменованныхъ: Богоявленіяни в чудесами;
- д) о Египтъ, куда переселнинсь Ивранльтяне, и о сопредъльныхъ ему странахъ;
- е) наконецъ, о пути Изранльтянъ взъ Егнита до Свная и отъ Синая до занятія Падестины.

II) На географію церкви подзаковной, или что тоже, географію Палестины.

- 1) Физическая географія Палестины:
  - а) ея положение, пространство и границы,

· · · · ·

- б) моря, озера, рѣки,
- в) горы и долины,
- г) климатъ,
- д) произведенія и проч.
- 2) Политическая географія Налестины :
  - а) со времени раздѣленія ся между 12-ю колѣнами Изранля до отпаденія царства Изранльскаго отъ Іудейскаго;
  - б) съ этого времени до плѣна Вавилонскаго;
  - в) посл'я, плъца Вавилодискаго до приществія Христова.

1

644

Въ наждомъ изъ этихъ отдёловъ географія должна показать области, на которыя была раздёлена Иалестина, ихъ пространство и границы, города и главнъйныя селенія, съ числомъ ихъ жителей, достопримъчательностями и иод.

Географія Церкои новозаютьткой, также соотвётственно раздёленію новозавётной исторіи, можеть быть представлена вв слёдующемь порядки:

 Состояніе Палестины во дви земной жизни Хряста-Спасителя в путенествія Его по этой землів;
 Э) Географія: Христіанской Церкви въ три первые вѣка: до обращенія: Императора Константина, или до вседенскихъ (Соборовъ. Здёсь въ частнооти:

- : а) вутеществія св. Апостола Павла и церкви,

 (6) жёста проповъди прочихъ Анестоловъ и основанныхъ ции церквей и Епископскихъкаеедръ,
 в) жёста послъдующаго распространения Христіанства во 2-мъ и 3-мъ въкахъ и резиденціи новыхъ Епископскихъ каседръ.

3) Географія Христіанской Церкви во дни вселенскихъ Соберовъ до отпаденія отъ нея Римскаго натріархата. Въ этотъ періодъ всего лучше расположить перковную географію по патріархатамъ и изобразить въ отдѣльности:

а) патріарвать Римскій, т. е. его пространство и предблы, число подвідомыхъ ему митрополій, архівпископій и свискомій, резиденцію каждой ичь нихъ, пространство и под.
б) цатріархать Константинопольскій,
б) цатріархать Константинопольскій,
б) цатріархать Константинопольскій,
б) цатріархать Константинопольскій,
а) Алеисандрійскій,
й д) Іорусалимскій,
е) наконецъ, нікоторые экзархаты, неподчиненные патріарниміъ престоламъ и управлявнівся іерархами независимыми (сотосородо). 4) Географія Церкви со времени отпаденія отъ нея Римскаго патріархата до настолицихъ дней. Зд'Есь въ частности:

- а) географія Церкви восточной-православной также по патріархатамъ,
- б) географія церкви Римской до реформація и посл'я реформація,

в) и въ отдѣльности географія церкви Русской. Изъ источниковъ и пособій:

1) Для географіи Церкан встховавѣтной можно указать: а) послѣ книгъ св. Писанія и б) сочвненій нѣкоторыхъ Іудеевъ: Іоснов Флавія, Филона и талиудистовъ, в) Qnomasticon urbium et locorum S. Scripturag, seu liber de locis hebraicis, gruece primum ab Eusebio Caesareensi. deinde latine scriptus ab Hieronymo, ed. opera Jac. Bonfrerii, Par. 1631 et 1639; r) Calmet: Diationarium historicum....et geographicum S. Scripturae. August. Windel. 1738: A) Hadr. Relandus: Palaestina ex monumentis veteribus illustrata, tabulis geographicis exornata..., Batav. 1714; е) Опытъ свящ. географія для употребленія въ Духовныхъ училищахъ, сеч. священника Петра Вегвлянского. С. п. б. 1808: ж) Jas. Fr. Allioli: Biblische Erd-und-Länderkunde, Landahut. 1844; з) Священная географія съ картами в вланомъ Іерусалима, составленная В. П. П. С.п.б. 1846.

2) ALM reorpaoin Hepken nozozanšrnom: a) nocrš KUMPE HODAFO JABŠTA, 6) Caroli a S. Paulo: Geographia sacra, seu notitia antiqua dioecesson omnium veteris ecclesiae; Amstel. 1704; s) Atlad antiquus sacer, ecclesiasticus et profanus, collectus ex tabulis geographicis Nic. Sansonis, Amstel. 1705; r) Spanhemis: Geographia sacra et ecclesiastica (in opp. tom. 1. Lugil. Batt 1701); A) Mich. I.e Quien: Oriens Christianus...Paris 1740; e) Bingham: Origg. eccles. lib. 1X, tom III; m) Hondbuch der Kirchlichen Geographie und Statistik... von J. E. Theodor Wiltsch, sz 2 yacrazz, Berlin 1846; 3) Kirchen historischer Atlas-тогоже автора, изд. въ 1843 г., и) въ частности для: географія Церкви Русской и историческій Атласъ Россіи, Павлищева, Варшава 1845.

### § 170.

## Церковная Хронологія.

Церковная Хронологія можеть быть раздѣлена на двѣ части, изъ коихъ —

Первая изложить общія начала этой хронологіи, т. е. сообщить свёдёнія:

- а) о предълъ, съ котораго начинается она,
- б) объ общемъ раздъления времени у Евреевъ,
- в) о Еврейскомъ годѣ и отношеніи его къ годамъ Египетскимъ, Халдейскимъ, Персидскимъ, Греческимъ, Римскимъ,
- г) о Еврейскихъ мѣсяцахъ и ихъ отношения къ мѣсяцамъ другихъ народовъ,
- д) о седивнахъ и дняхъ Еврейскихъ, вхъ раздёление на части, о дняхъ праздничныхъ ; постахъ и проч.,
  - е) о литосчислении Христіанскомъ и отношении его къ Магонетанскому и прочимъ,
  - ж) о циклахъ, періодахъ, епохахъ или эрахъ, канъ у древнихъ Евреевъ, такъ и въ Церкви Хяпстіанской. За тъ́мъ —

#### Вторая изложить сь частнести хронологію:

1) Церкви ветхозавѣтной, и именно:

. . .

• ...

- а) рёшитъ вопросъ о лѣтосчисленія нынѣшняго Еврейскаго текста ветхаго завѣта и лѣтосчисленія перевода библія семидесяти толковныковъ,
- б) представитъ самую таблицу хронологія по періодамъ ветхозавѣтной церковной исторія;
- 2) Церкви новозавѣтной, и именно:
  - а) ръшитъ вопросъ о времени рождения и смер-
  - 🗠 🗠 ти Христа-Спасителя, и

~

### б) представить сажую хронологическую таблицу новозавътной церковной история.

Пособіемъ въ преподаванія этой науки могуть служить: a) Spanhemii: Chronologia sacra (in opp. tom. 1, Lugd Batav. 1701); б) J. Ch. Gatterer: Abriss der Chronologie, Göttingae 1777; в) L'art de verifier les dates des faits historiques etc., par un religieux Benedictin, Paris 1750.

Б) — Импьющія предметомь источники Христіанской религіи:

1. свящ. ансания.

## § 171. .

Понятіс о наукахъ, сюда относящихся.

Изъ предварительныхъ наукъ, относящихся къ св. Писанію, одна преподаетъ правила, какъ узнавать и объяснять истинный смыслъ св. Писанія : это Герменеетика; другая сообщаетъ свъдънія о древностяхъ Іудейскихъ, необходимыя къ удобиъйшему уразумънію св. Писанія : это библейская Арасологія; третья, наконецъ, дъйствительно прилагаетъ все это къ св. Писанію, и знакомитъ какъ съ исторіею, такъ и съ содержаніемъ свящ. книгъ : это введеніе въ св. Писаніе виъстъ съ истолковательнымъ чтеніемъ его или Библіоголія.

§ 172.

Obam. Tepmenebmuka.

Свящ. Герменевтика, какъ видно наъ самаго понятія о ней, естественно разлагается на двѣ части, наъ которыхъ первая нокажетъ средства къ нахожденію и уразумѣнію истиннаго смысла св. Писанія, а вторая — способъ изъясненія найденнаго смысла для другихъ. Но обѣимъ этимъ частямъ должна предшествовать еще одна общая, которая бы показала, что такое истинный смыслъ св. Писанія и какое должно быть главное руководительное начало какъ при нахожденіи и уразумѣніи, такъ и при изъясненіи другимъ этого смысла. Въ подробностяхъ составъ свящ. Герменевтики можетъ быть слѣдующій:

I. Объ истинномъ смыслѣ св. Писанія и главномъ началѣ свящ. Герменевтики.

I) Объ истинномъ смыслѣ св. Писанія:

- а) о смыслѣ буквальномъ,
- б) о смыслѣ таннственномъ.
- 2) О главномъ началъ св. Герменевтики:
  - а) начало истинное— ученіе православно-Каеолической Церкви,
  - б) опровержение началъ ложныхъ, выдуманныхъ неправомыслящими.

II. О средствахъ къ уразумѣнію истипнаго смысла св. Писанія:

1) Внутреннихъ, каковы:

- а) словоупотребленіе,
- б) контекстъ рѣчи,
- в) цёль свящ. книги или извёстнаго мёста ея,
- г) параллелизмъ;
- 2) Виѣшнихъ, куда относятся свѣдѣнія:
  - а) о писателѣ книги,
  - б) о лицахъ, вводимыхъ писателемъ,
  - в) о времени написанія книги и описываемыхъ
     въ ней событій.
  - г) о мъстъ написанія книги и событій, въ ней упоминаемыхъ,
  - д) о случаѣ къ написанію книги в прочихъ обстоятельствахъ.

III. О способѣ изъясненія истиннаго смысла св. Писанія:

41

- 1) Народномъ, какъ-то:
  - а) о переводѣ,
  - б) парафразѣ и
  - в) гомилетическихъ объясненіяхъ;
- 2) Ученомъ, куда относятся:
  - a) нримъчанія (scholia),
  - б) комментарін
  - в) разсужденія или изслѣдованія.

Пренодаваніе свящ. Герменевтики непремѣнно должно быть въ духѣ православной Церкви: въ противномъ случаѣ, вмѣсто пользы, оно принесетъ только вредъ. А потому и при выборѣ и употребленіи иностранныхъ руководствъ по этой наукѣ надобно быть крайне осторожнымъ, — надобно выбирать изъ нихъ только то, что можетъ имѣть мѣсто въ Герменевтикѣ православной. Указаніе нѣкоторыхъ изъ этихъ руководстбъ можно пайти въ классической книгѣ, употребляющейся въ нашихъ Дух. училищахъ : Delineatio Hermenevticae sacrae, ed. 2. Petropoli 1832.

#### **§ 173**.

Библейская археологія.

Предметомъ библейской Археологіи служатъ Іудейскія древности, упоминаемыя въ св. Писаніи. Но такъ какъ древности эти троякаго рода : домашнія, общественныя и религіозныя; то и Археологія библейская раздѣляется обыкновенно на три части.

I-я часть о древностяхъ домашнихъ, какъ-то:

- а) о жилищахъ, пищѣ и одеждѣ древнихъ Евреевъ,
- б) о домашнемъ обществѣ или семействѣ: о супружествѣ, рожденіи и воспитаніи дѣтей, власти отеческой, рабахъ и проч.,
- в) о семейныхъ нравахъ и обычаяхъ древнихъ Евреевъ,

- г) о болѣзни, смерти и погребеніи у древнихъ Евреевъ.
- II-я часть о древностяхъ общественныхъ:
  - а) объ образѣ правленія у древнихъ Евреевъ,
  - б) о судебныхъ мѣстахъ и судопроизводствѣ,
  - в) о земледѣліи и скотоводствѣ,
  - г) о ремеслахъ, художествахъ и наукахъ,
  - д) о торговлѣ и мореплавании,
  - е) о военномъ устройствѣ и образѣ войны.

III-я часть о древностяхъ религіозныхъ:

- a) о происхожденіи и составѣ ветхозавѣтнаго богослуженія вообще,
- б) о свящ. мѣстахъ,
- в) о свящ. временахъ,
- г) о свящ. лицахъ,
- а) о священныхъ дъйствіяхъ и, наконецъ,
- е) о нѣкоторыхъ видахъ идолопоклонства, въ которое впадали иногда Іудеи.

Вразсужденіи преподаванія библейской Археологіи должно повторить тоже самое, что сказано относительно преподаванія свящ. Герменевтики: потому что и Археологія можетъ быть намѣренно искажаема вольнодумцами и содѣлаться пагубною для вѣры.

Источники для этой науки суть: а) главиѣйшій: книги св. Писанія; б) второстепенный: сочиненія Іосифа Флавія и Филона; в) третьестепенный : талмудъ и вообще сказанія древнихъ восточныхъ и Греко-Римскихъ писателей объ Іудеяхъ.

Ивъ пособій укажемъ на : a) Archeologie biblique par J. B. Glaire, Paris 1839 (во 2 томѣ его введенія въ книги св. Писанія) и на— б) Politische, häusliche und religiöse Alterthümer der Hebräer, von I. Franz Allioli. Landshut 1844. Въ послѣдней кныгѣ, во введеніи, указаны и многія другія пособія. Библіологія, совм'єщающая въ себ'є введеніе въ св. Писаніе вм'єст'є съ истолковательнымъ чтеніемъ его, можетъ состоять изъ двухъ частей: части общей, касающейся вс'єхъ вообще свящ. книгъ, и части особенной, касающейся каждой свящ. книги порознь.

Часть общая.

- 1) О существѣ св. Писанія:
  - а) понятіе о немъ,
  - б) разныя наименованія его,
  - в) главный предметъ и цёль,
  - г) раздѣленіе.
- 2) Объ оригинальномъ текстѣ св. Писанія:
  - а) ветхаго завѣта,
  - б) новаго завъта.
- 3) О главитішихъ переводахъ св. Писанія:
  - а) древнихъ,
  - б) новыхъ и
  - в) въ особенности о переводъ семидесяти толковниковъ и Славянскомъ.

4) О манускриптахъ и замѣчательнѣйшихъ изданіяхъ св. Писанія.

- 5) О библіяхъ полиглоттахъ (на многихъ языкахъ).
- 6) О лучшихъ комментаріяхъ на св. Писаніе. Часть особенная.

1) О книгахъ ветхаго завъта каждой въ особенности:

- а) историческихъ: пятокнижін Мочсеевомъ, книгѣ Іисуса Навина, Судей и проч.
- б) учительныхъ: книгъ Псалмовъ и другихъ, каждой порознь,
- в) пророческихъ: Пророковъ Исаін, Іеремін н прочихъ.

- 2) О книгахъ новаго завета, каждой въ особенности:
  - а) историческихъ: четырехъ Евангеліяхъ и Деяніяхъ Апостольскихъ,
  - б) учительныхъ: Авостольскихъ посланіяхъ и
  - в) пророческой: Апокалипсисъ.

Говоря о каждой изъ этихъ книгъ, Библіологія должна показать: а) наименованіе книги, б) ея писателя, время и мѣсто написанія, в) предметъ, цѣль и расположеніе частей книги, г) лучшіе комментаріи на нее, и д) наконецъ представить изъяспеніе или на важнѣйшія мѣста книги, или даже на всю книгу.

Богатое пособіе для преподаванія Библіологія можно находить въ книгѣ: Sacrae Scripturae Cursus completus, ex commentariis omnium perfectissimis, ubique habitis..., unice conflatus, издан. абб. Ла-Минемъ въ 28 томахъ, Paris 1839—1845. Сюдаже относятся вообще такъ называемыя Вееденія въ св. Писаніе, между которыми, разумѣется, надобно дѣлать строгій выборъ. Главнымъ руководствомъ, собственно при изъясненіи какъ отдѣльныхъ мѣстъ, такъ и цѣлыхъ книгъ св. Писанія, должны служить Толкованія св. Отцевъ и учителей Церкен. Прекрасный опытъ объясненія пѣлой книги св. Писанія на отечественномъ языкѣ мы имѣемъ еъ Запискахъ на книгу Бытія.

#### II. СВЯЩ. ПРВДАНІВ.

## **§ 175**.

Патрологія или Патристика.

Къ изученію свящ. Преданія, заключающагося главнымъ образомъ въ твореніяхъ св. Отцевъ Церкви служатъ двѣ науки: Патрологія и Патристика, которыя впрочемъ, какъ мы видѣли (§ 162), весьма естественно соединяются и преподаются вмѣстѣ подъ общимъ названіемъ какой-либо одной изъ нихъ. Задача Патрологіи или Патристики состоитъ въ томъ, чтобы представить: а) краткую біографію или жизнеописаніе каждаго св. Отца, особенно со стороны тѣхъ обстоятельствъ, которыя имѣли вліяніе на его образъ мыслей и сочиненія; б) библіографію, съ показаніемъ подлинности его сочиненій, ихъ главнаго содержанія, расположенія и отличительнаго характера; в) наконецъ, замѣчательнѣйшія мысли изъ этихъ сочиненій касательно догматовъ вѣры, нравственности, обрядословія, церковныхъ постановленій а вообще предметовъ Хр. откровенія.

Порядокъ такого разсмотрѣнія св. Отцевъ долженъ быть хронологическій. И въ этомъ отношеніи, для большаго удобства, Патрологія обыкновенно раздѣляется на періоды, которые, приспособительно къ общему раздѣленію церковной исторіи, могутъ быть слѣдующіе:

1) Періодъ трехъ первыхъ вѣковъ Христіанства до обращенія Императора Константина или до вселенскихъ Соборовъ. Здѣсь въ частности:

а) объ Отцахъ или мужахъ Апостольскихъ,

б) объ Отцахъ, послѣдовавшихъ за ними.

2) Періодъ вселенскихъ Соборовъ до отпаденія Римской церкви отъ вселенской или до цареградскаго Патріарха Фотія:

а) объ Отцахъ четвертаго и пятаго вѣка,

б) объ Отцахъ остальныхъ вѣковъ.

3) Періодъ св. Отцевъ Церкви православной со временъ Фотія до настоящихъ дней:

> а) о св. Отцахъ, жившихъ въ Церкви Греческой и

б) — въ Церкви Русской.

Впрочемъ, предѣлы Патрологіи могутъ и сокращаться. Св. Отцы-писатели хотя, точно, никогда не оскудѣвали въ Церкви Христовой даже до нашихъ дней; но такъ какъ Патрологія разсматриваетъ Отцевъ, преимущественно какъ свидѣтелей Апостольскаго преданія, а въ ряду свидѣтелей о какомъ-бы-то ни было событіи достаточно, для удостовѣренія въ истинѣ, выслушать только свидѣтелей по времени ближайшихъ къ событію, особенно если число ихъ не мало: то Патрологія нисколько не погрѣшитъ, если, для сокращенія своего труда, ограничится первыми двумя указанными періодами,—тѣмъ болѣе, что позднѣйшіе Отцы, жившіе въ православной Церкви, со времени отпаденія огъ нея Римскаго патріархатства, по отношенію къ св. Преданію, лишь повторяли высказанное Отцами первыхъ вѣковъ, строго держась древняго православія.

Но сокращаясь, такимъ образомъ. въ одномъ отношенія, Патрологія можетъ быть итсколько разширяема въ другомъ. Существенный предметъ ея составляють одни писанія св. Отцевь (отъ чего она и называется Патрологіею), т. е. такихъ мужей, которые причислепы Церковію къ лику Святыхъ. А такъ какъ извъстно, что были въ Церкви и другіе знаменитые учителя, которые хотя не причислены къ лику Святыхъ, но, по своей древности и близости къ вѣку Апостольскому, являются въ своихъ сочиненіяхъ весьма важными свидѣтелями Апостольскаго преданія (каковы Тертулліанъ, Оригенъ — оба липь въ н'екоторыхъ мъстахъ своихъ сочинений, Евсевій Кесарійскій и др.): то Патрологія нимало не погрѣшитъ, если писанія и этихъ мужей будетъ разсматривать, по крапней мѣрѣ, въ видѣ прибавленій къ каждому изъ своихъ періодовъ.

Пособій для преподаванія Патристики очень довольно. Къ числу важнѣйшихъ принадлежатъ: 1) Historia litteraria scriptorum ecclesiasticorum... Вильгельма Kabe; 2) Memoires pour servir à l'histoire ecclesiastique des six premiers siecles... Тильемона; 3) Nouvelle Bibliotheque des auteurs ecclesiastiques etc... Дюпеня; 4) Ніstoire générale des auteurs sacrès et ecclesiastiques etc... Реми Сейлье. А самое богатое, хотя и слишкомъ обширное, и потому неудобное для употребленія при школьномъ преподаваніи Патристики, пособіе представляетъ собою недавно (съ 1844 года) начатый въ Парижѣ абб. Ла Минемъ—Patrologiae cursus completus, котораго вышло уже болѣе 70 томовъ.

#### III. Сумволическое учение церкви.

## **§ 176.**

Историесное обозръніе Фумбаловь православной Цернви.

Сумволическое ученіе православной Церкви можно узпать: а) чрезъ историческое обозрѣніе Сумволовъ и вообще исповѣданій, появлявшихся въ ней въ-теченіе вѣковъ, и б) чрезъ положительное изученіе ся сумволическихъ руководствъ, каковы: Православное Исповъданіе Петра Могилы и Православный Катихизисъ, изд. отъ Св. Сунода (см. § 162). Но такъ какъ послѣднія существуютъ въ опредѣленномъ видѣ и въ полномъ своемъ составѣ, а потому не имѣютъ нужды въ нашемъ планѣ: то мы обратимъ здѣсь вниманіе только на первое, т. е. на историческое обозрѣніе Сумволовъ и другихъ исповѣданій православной Церкви.

Предметъ этого обозрѣнія суть вообще Сумволы и исповѣданія, запечатлѣнные авторитетомъ православной Церкви, какъ то: а) Сумволы, употреблявшіеся въ Церкви въ три первые вѣка со временъ Апостольскихъ до появленія Никео-цареградскаго Сумвола; б) Сумволы и вѣроопредѣленія, составленные на вселенскихъ и помѣстныхъ Соборахъ; в) окружныя посланія Соборовъ; г) Сумволы или исповѣданія, составленныя и частными учителями вѣры, но читанныя, одобренныя и утвержденныя Соборами, или и безъ соборнаго утвержденія принятыя и уважаемыя всею православною Церковію.

Обозрёвая въ хронологическомъ порядкѣ всѣ подобнаго рода Сумволы и исповѣданія, эта наука должна показать: а) происхожденіе каждаго изъ нихъ со всѣми обстоятельствами; б) употребленіе въ Церкви, также со всѣми обстоятельствами, и наконецъ — в) подробное содержаніе каждаго Сумвола, съ изъясненіемъ, гдѣ нужно, терминовъ и выраженій, въ немъ встрѣчающихся, равно и того, откуда они заимствованы, почему въ составъ Сумвола вошли преимущественно такіе, а не другіе догматы, и какое отношеніе его къ прежнимъ и послѣдовавшимъ Сумволамъ.

Въ раздѣлепіи своемъ на періоды эта наука историческая, какъ частная отрасль общей исторіи Церкви, можетъ послѣдовать томуже порядку, какой принятъ для послѣдней, и слѣд. явиться въ слѣдующемъ видѣ:

1) Обозрѣніе Сумволовъ трехъ первыхъ вѣковъ Христіанства до вселенскихъ Соборовъ, или до появленія Никео-цареградскаго Сумвола:

- а) Сумволы, употреблявшиеся въ частныхъ церквахъ: Римской, Антіохійской и другихъ;
- б) Сумволы частныхъ пастырей, но принятые вселенскою Церковію, каковъ Сумволъ св. Григорія Чудотворца;
- в) Сумволы и исповѣданія, составленные на помѣстныхъ Соборахъ: на-примѣръ, Сумволъ Собора Антіохійскаго, бывшаго противъ Павла Самосатскаго ок. 266 года;
- г) Соборныя посланія : на-примѣръ, посланіе тогоже Антіохійскаго Собора къ Павлу Самосатскому.

2) Обозрѣніе Сумволовъ, явившихся въ періодъ вселенскихъ Соборовъ — до послѣдняго, торжественнаго утвержденія Никео-цареградскаго Сумвола па

- а) Сумволы и вообще вѣроопредѣленія всѣхъ
   вселенскихъ и помѣстныхъ Соборовъ, прннимаемыхъ православною Церковію;
- б) Исповѣданія вѣры частныхъ учителей, но читанныя и одобренныя на Соборахъ: на-прим., анаоематизмы св. Кирилла Александрійскаго;
- в) Сумволы, и не читанные на Соборахъ, но принятые всею Церковію : каковъ Сумволъ св. Афанасія;
- г) Окружныя Соборныя посланія, которыхъ было весьма много.

 Обозрѣніе исповѣданій, появившихся въ послѣдующее время въ Церкви православной до настоящихъ дней;

- а) Исповѣданія и вѣроопредѣленія, составленныя на помѣстныхъ Соборахъ: таковы—одинадцать главъ Собора Константинопольскаго (ок. 1080 года) противъ ложной философіи, по случаю заблужденій Іоанна Италійскаго, и изложеніе вѣры, составленное на Іерусалимскомъ Соборѣ въ 1672 году противъ Кальвинистовъ;
- б) Исповѣданія частныхъ учителей, читанныя и одобренныя на помѣстныхъ Соборахъ: наприм., исповѣданіе Св. Григорія Паламы, Митрополита Солунскаго, читанное и единолушно одобрепное на Константинопольскомъ Соборѣ въ 1350 году противъ Варлаама и Акиндина,
- в) Соборныя посланія;
- г) Довольно обстоятельныя изложенія вѣры и Катихизисы, которые давала сама Церковь для руководства своимъ чадамъ, въ Греціи ли-то, или въ Россіи и другихъ странахъ.

Слѣдствіемъ такого обозрѣнія Сумволовъ и исповѣданій, появлявшихся въ православной Церкви, будетъ осязательнѣйшее доказательство, что она, въ-теченіе вѣковъ, соблюдала во всей цѣлости залогъ вѣры, врученный ей Господомъ Іисусомъ, и всегда преподавала своимъ чадамъ одно и тоже сумволическое ученіе, какое преподаетъ и нынѣ. Въ тоже время чрезъ это обозрѣніе подготовится богатый матеріалъ для Богословія Догматическаго: для раскрытія и подтвержденія, по крайней мѣрѣ, всѣхъ главнѣйшихъ истинъ вѣры.

Пособія для этой науки (у насъ еще не существующей) можно найти: 1) у Бингама: въ Origin. Есclesiast. tom. IV, сар. 3 и 4, гдѣ собраны Сумволы трехъ первыхъ вѣковъ Церкви; 2) въ Книгѣ правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вселенскихъ и св. Отецъ, изд. Св. Сунодомъ; 3) въ актахъ Соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ, изд. Лаббеемъ и Коссарціемъ и другими; 4) во многихъ сборникахъ и изслѣдованіяхъ отпосительно древнихъ Сумволовъ и исповѣданій, показанныхъ у Валхія въ Biblioth. Teolog. tom. 1, сар. III, sect. 1.

#### П.

#### НАУКИ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ СОСТАВНЫЯ:

А) — Импющія предметомъ своимъ Христианское ученіе.

## § 177. Газдиъление нась.

Христіанское ученіе, соотвѣтственно существу Христіанской религіи, какъ возстановленнаго союза между Богомъ и человѣкомъ, состоитъ изъ двоякаго рода истинъ: а) изъ истинъ вѣры и надежды, или

въры въ смыслѣ общирномъ, которыя содержатъ въ себѣ ученіе о Богѣ и отношеніи Его къ міру и въ особенности къ человѣку, показывая, что Богъ сдѣлалъ, делаетъ и, по даннымъ обътованіямъ, сделаетъ для человъка, призваннаго въ благодатный союзъ съ Нимъ, и-б) изъ истинъ любви или дѣятельности, опредиляющихъ, что Богъ повелиль дилать и человику. вступившему въ этотъ союзъ и обязавшемуся свято исполнять всё его условія. Первыя истины, усвояемыя нами върою и надеждою, называются догматами (\*\*\*); послёднія, усвояемыя любовію и деятельностію, называются запосъдями. Систематическое изложение первыхъ въ томъ видѣ, какъ ихъ содержитъ и преподаетъ православная Церковь, составляетъ собою Боюсловие Догматическое; а вътомъ видъ, какъ содержатъ разныя Христіанскія церкви и общества, — Боюсловіє Сравнительнов. Изъ систематическаго изложения послёднихъ происходитъ Боюсловіе Нравственное.

#### **§ 178.**

## Forocrobie Dornamurechoe.

Составъ Богословія Догматическаго опредѣляется также изъ самаго понятія о Христіанской религін. Эта религія есть не только союзъ Бога съ человѣкомъ, такой, какой былъ союзъ первобытный, къ которому Господь призвалъ человѣка, вмѣстѣ со всѣми прочими духовными существами, чрезъ самое ихъ сотвореніе (см. § 12), но есть именно союзъ возстановленный, по паденіи человѣка, союзъ, къ которому призванъ непосредственно только падшій человѣкъ, и призванъ чрезъ

(\*\*\*) Отъ Греческаго слова:  $\partial \delta \gamma \mu \alpha$  — мићніе, ученіе, опреаћленіе, предлагаемое со властію или властію (см. Лук. 2, 1; Ађян. 17, 17 по тексту подлинному), а соотвътственно тому, въ частности, и Богоотировенное ученіе, преподаваемое Церковію, которая облечена на то властію отъ самаго Бога (сн. Дъян. 15, 28 и 16, 4 также по тексту подлинному).

искупленіе во Христв Інсусв. А потому и истины Христіанскія (или догматы), излагающія ученіе о Богв и Его отношения къ человѣку, двухъ родовъ: однѣ содержатъ ученіе о Богѣ и Его отношеніи къ человѣку общемъ (naturali, ordinario), какое имълъ и имъетъ Богъ и ко всѣмъ прочимъ существамъ міра, и которое выражается въ двухъ действіяхъ Божінхъ: творенін и промысль; другія заключають въ себь ученіе о Богь, собственно какъ Искупителе человековъ, и объ отношенін Его къ человѣческому роду особенномъ (supranaturali, extraordinario), извъстномъ подъ именемъ спасенія, домостроительства (дагочорія). Первыя истины принадлежать Христіанской религін, какъ религін, и нитли бы итсто въ религи первобытной, еслибы человѣкъ доселѣ сохранилъ ее; послѣднія — собственно какъ религіи Христіанской, возстановленной. Соотвътственно сему, по примъру древнихъ св. Отцевъ и учителей православной Церкви (\*\*\*), Богословіе Догматическое можно раздёлить на двё главныя части : I) на учение о Богъ и общемъ отношении Его къ миру и въ частности къ человъку, т. е. творении и промышленін (что называли древніе учители Θεολογία аπλή, или только Θεολογία), н- II) на учение о Богв, собственно какъ Искупителѣ человѣковъ, и особенномъ Его отношенін къ человѣческому роду, т. е. спасенін человѣковъ, домостроительстве (что называлось у древнихъ учителей — Өголоуіа діхочонікт, или просто діхочоніа). Подробние планъ Догматическаго Богословія можетъ быть следующій:

(\*\*\*) Chrysostom. homil. 106 in tom. VI; Basil. Caesar. Epist. 141; Sregor. Nazian. Orat. 38; Theodoret. in cap. 4 ad Hebr; Damasc. lib. III Orthod. fidei, cap. 15 и друг. Свидътельства эти собраны у Цетавія: De Theolog. Dogmat. tom. 1 in prolegomen., et tom. V, lib. IV, cap. 1, и въ Словаръ Свицера подъ словани: Θεολογία, διχονομία. См. тоже у Митрофана Критопула: in Confess. Ecclesiae Orientalis... cap. 1, по Русскому цереводу въ Христ. Чт-1844, III, стр. 186. 1. Учение о Бонъ и общемъ отношении Его къ миру и человъку.

- 1) Ученіе о Богѣ:
- А) Единомъ по существу:
  - а) о единствъ и существъ Божіемъ,
  - б) о существенныхъ свойствахъ Божінхъ:
- Б) Троичномъ въ лицахъ:
  - а) въ Богѣ, дѣйствительно, три Лица, при единствѣ существа;
  - б) каждое изъ этихъ Анцъ имћетъ свое личное свойство, отличающее Его отъ прочихъ Лицъ;
  - в) каждое есть, во-истину, Лице Божественное, есть Богъ.

2) Ученіе объ общемъ отношенія Божіемъ къ міру и человѣку. т. е.

- А) О творении Божіемъ:
  - а) о сотвореніи міра невидимаго или Ангеловъ:
     аа) коґда Богъ сотворилъ ихъ, бб) какнии сотворилъ, и откуда ангелы злые, вв) для чего сотворилъ?
  - б) о сотворении міра видимаго: аа) какъ и изъ чего Богъ сотворилъ его, бб) во сколько времени, вв) какимъ и гг) для чего сотворилъ?
  - в) о сотвореніи человѣка: аа) какъ Богъ сотворилъ человѣка, бб) какимъ и вв) для чего ?
- Б) О промышлении Божіемъ:
  - а) въ мірѣ невидимомъ: аа) въ чемъ выражается оно по отношенію къ Ангеламъ добрымъ и бб) по отношенію къ ангеламъ злымъ?
  - б) въ мірѣ видимомъ: въ чемъ выражается оно здѣсь?
  - въ родѣ человѣческомъ: аа) въ чемъ выражалось оно до паденія человѣка, и отъ чего, какъ, при промыслѣ Божіемъ, послѣдовало это паденіе со всѣми его послѣдствіями,—бб) въ чемъ выражается послѣ паденія человѣка?

11. Учение о Богъ, какъ Искупителъ человъковъ, и особенномъ отношении Его къ человъческому роду.

1) Ученіе о Богѣ, какъ Искупителѣ человѣковъ.

A) Объ участім всёхъ Лицъ Пресв. Троицы въ дёлё искупленія человёческаго:

- а) участіе Бога Отца: въ чемъ состоитъ оно?
- б) участіе Бога Сына: здѣсь означить лишь въ общихъ чертахъ;
- в) участіе Бога Духа Святаго.

Б) Въ особенности о воплотившемся для искупленія человѣковъ Сынѣ Божіемъ, Господѣ нашемъ І. Христѣ:

- а) о лицѣ Господа Інсуса : аа) о двухъ естествахъ въ Немъ, Божескомъ и человѣческомъ, бб) о единствѣ упостаси ;
- б) о двоякомъ состояціи Господа Іисуса: аа) о состояніи уничиженія и бб) состояніи прославленія.

2) Ученіе объ особенномъ отношеніи Божіемъ къ человѣческому роду или о домостроительствѣ:

А) О началѣ этого домостроительства, т. е. о вѣчномъ предопредѣленіи Божіемъ спасти падшаго человѣка:

а) въ чемъ состоитъ оно, п

б) на кого простирается?

Б) О дъ́йствительномъ совершенія человъ́ческаго спасенія Господомъ Іисусомъ чрезъ троякое служеніе человъ́ческому роду:

- а) пророческое: въ чемъ состояло оно?
- б) первосвященническое: его сущность?
- в) царское: его сущность?

В) О приложеніи или усвоеніи людямъ совершеннаго І. Христомъ спасенія. Для сего Господь Іисусъ:

- а) учредилъ на землъ свою св. Церковь, какъ руководительницу людей ко спасенію : ученіе о Церкви;
- б) даруетъ людямъ свою Божественную благодать: ученіе о благодати;

в)---чрезъ св. таинства Церкви: учение о таинствахъ вообще и каждомъ порознь.

Г) Объ окончанія Божія домостроительства:

- а) для лицъ частныхъ, и еще несовершенномъ: аа) вдругъ по смерти каждаго, бб) на судѣ частномъ, вв) послѣ котораго бываетъ еще нерѣшительное воздаяніе, и грѣшники, умершіе съ покаяніемъ, могутъ еще надѣяться спасенія, по молитвамъ Церкви;
- б) для всего рода человѣческаго, и уже совершенномъ, которое послѣдуетъ: аа) по кончинѣ міра, бб) на судѣ всемірномъ, вв) когда рѣшительно уже воздастся праведникамъ и грѣшникамъ каждому по дѣламъ ихъ.

Касательно метода Догматическаго Богословія нужно замѣтить:

1) Задача Догматическаго Богословія— наложнть догматы вёры въ томъ самомъ видё, какъ ихъ содержитъ и преподаетъ православная Церковь. Отсюда первый долгъ этой науки, во главу каждаго своего изслёдованія, общаго и частнаго, полагать церковное опредѣленіе догмата, заимствованное или изъ Сумвола вёры, или изъ общирнёйшихъ исповёданій Церкви, каковы : Православное Исповёданіе Петра Могилы, Посланіе восточныхъ Патріарховъ о православной вёрѣ и под.

2) Но Церковь преподаеть намъ не свое ученіе и не отъ себя: ея догматы суть Богооткровенныя истины, и заимствуются ею изъ св. Писанія и св. Преданія, которыя, какъ драгоцѣнный залогъ спасенія, поручилъ Господь собственно ей. Отсюда второй долгъ Догматическаго Богословія, вслѣдъ за тѣмъ, какъ будетъ приведено церковное опредѣленіе догмата, привести и самыя основанія этого догмата изъ св. Писанія и св. Преданія, и объяснить приведенныя мѣста, по разуму православной Церкви.

Digitized by Google

Къ этимъ двумъ существенныять условіямъ мен тода православной Догматики должно присовокудить еще три второстеценныя:

3) Догматы вёры, какъ догматы, сами по себя и въ учения вселенской Церкви Христовой, какъ непогрѣшимой, всегда неизмѣнны : они и нынѣ преподаются православною Церковію въ точь самонь вялы, въ какомъ пріяла она нъъ отъ самаго Господа Інсуса, и будуть преподаваться до скончанія вёка. Но образъ разумёнія догматовъ частными вёрующими измёнялся уже неразъ въ-продолжение въковъ : бывели люди. которые имбли ложныя мибнія о догматахъ д бывали и такіе, которые совершенно низвращали долматы, и ввадали въ ереси. Вслъдствіе чего св. Церковь совивала Соборы вселенскіе и помѣстные, и лѣлала на нихъ точнъйшия опредъления или объяснения этихъ дегматевъ, для руководства православныхъ, а ревностные пастыри писали цълыя сочиненія проживъ еветиковъ, и, смотря по свойству ереси, по требованию обстоятельствъ места и времени, употреблили такія или другія объясненія и доказательства въ фльзу заанищаемаго догмата. Отеюда произошла испорія догматовъ, которая, при изложени ихъ въ православной Догнатика, можеть ощутительно способствовать къ точнъйшему уразумънію церковнаго объ нихъ гченія. Посему хорошо сделяетъ Догнатика, если, приведши, предъ обстоятельнымъ раскрытіемъ каждаго догната, церковное опредвление его, вдругъ же представить и краткій очеркъ его исторія, а потомъ уже приведетъ самыя основания догмата какъ изъ св. Писания, лакъ и изъ св. Преданія. . . . . .

4) Въ числѣ догматовъ православной вѣры есть догматы, не недоступные и для нашего ума, каковы: о Богѣ единомъ по существу и Его существенныхъ свойствахъ, о Его промыслѣ, о человѣкъ, его цадеци и проч. Съ другой стороны, почти всѣ догматы Церкви подвергались и подвергаются возраженіямъ вольномыслія, поторыя большею частно заниствуются изъ уна же. Поэтому отнюдь неизлишне, а даже нужно уъ накоторыхъ случаяхъ, чтобы православная Догматика, раскрывая, по указанному методу, положительное учене Церкви о догмать, если онъ доступенъ для нашихъ понатій, приводила возможныя поясненія на него изъ соображений умственныхъ ("), и старалась опровергать дл. асмыя противъ него возражения. Только въ токъ и другомъ случав она должна помнить мбру: въ первомъ----не дозволять уму выходить изъ покорности вбрб, и всячески взббгать пустыхъ схоластичевкимъ вопросовъ и тонкостей, не относящихся из положительному учению Церкви ; въ послѣднемъ, кромъ того, --- заниматься опровержениемъ только частныхъ возраженій, которыя не могуть войти въ составъ особой науки, Богословія Сравнительнаго (обличительнаго), а не разногласій о томъ или другомъ догнать цільнаъ Христіанскихъ обществъ, о чемъ должна разсуждать ота поскраняя ваука.

5) Наконецъ, должно помнить, что догматы вёры, какъ истины Вогооткровенныя и глаголы Божів, по самему существу своему, духъ супь и животь для вёрующихъ (Іоан. 6, 63). А потому весьма хорошо постунитъ Догматвческое Богословіе, если, показавши, какъ должно пенниать каждый изъ нихъ согласно съ ученіемъ православной Церкви, въ заключеніе всего, будетъ показывать и отношеніе этихъ догматовъ къ Христіанской жизни, чтобы вёра въ нихъ была не холоднымъ согласіемъ разсудка, но живою вёрою сердца. Впрочемъ эте нравственныя размышленія въ Догмати-

(<sup>на</sup>) Это правило для православной Логматики указаво и бывшею у насъ Коммисіею Дух. училищъ, которая, сокративъ въ Семинаріяхъ курсъ Философскихъ наукъ, повелвла излагать метафизическій понятія о Богъ, міръ и человъях при чтеніи Догматичеснаго Богословія.

)

къ, при существованіи особой науки, излагающей Христіанское правоученіе, отнюдь не должны быть обнирны, хотя и не исключаются существованіемъ послъдней.

Главнымъ пособіемъ при начертаніи и преподаванія Догматическаго Богословія должны служить тв богатые матеріалы, которые подготовять для него предварительныя Богословскія науки : Библіодогія нзъ св. Писанія, Патрологія-изъ писаній св. Отцевъ или изъ св. Преданія, и историческое обозрѣніе Сумволовъ-изъ древнихъ исповѣданій Церкви. Однихъ этихъ матеріаловъ совершенно достаточно для построенія самой полной, и вмість вполні православной системы Догматическаго Богословія. Сюда же, въ частности, надобно отнести немногія сочиненія древнихъ знаменитыхъ пастырей Церкви, составленныя въ видѣ опытовъ Догматическаго Богословія, каковы: Краткое Изложение Божественных догматовь, блаж. Өводорита, Еннскопа Кирскаго (см. въ Хр. Чт. 1844, Г. 173) и особенно Точное изложение православныя въры, или Богословіе св. Іоанна Дамаскина (въ новомъ Русскомъ переводъ, изд. въ Москвъ 1844). Впрочемъ не безъ пользы, по временамъ, можно обращаться и къ снстемамъ позднвишихъ богослововъ — а) какъ отечественныхъ: Өеофана Прокоповича, Фальковскаго и другихъ, по крайней мирь, въ трантатахъ, обработанныхъ ими съ особеннымъ тщаніемъ в осмотрительностію, каковъ трактатъ о происхождении Св. Духа...; б) такъ и иностранныхъ, преимущественно Римской церкви (\*\*\*), разумбется, только въ тбхъ пунктахъ Догматическаго ученія, въ которыхъ эти богословы иныхъ исповъданій совершенно сходны съ нами, напримиръ: въ учении о тріединомъ Богь, объ Искупитель, о нъкоторыхъ таинствахъ.

(\*\*) Изъ нихъ лучшими признаются : Клей, Штауденмайеръ, Перроне, Либерманъ, Добмайеръ, Бреннеръ. Въ частности пособіе для преподаванія исторін догматовъ можно найти : а) въ большомъ сочиненін Діонисія Петавія: de Theologicis dogmatibus, хотя здъсь все представлено въ видъ необработаннаго матеріала, и—б) съ большею удобностію: въ Lehrbuch der Dogmengeschichte, въ 2-хъ частяхъ, извъстнаго современнаго богослова Римской церкви Генриха Клея (Klee).

#### **§ 179**.

Богословіе Сравнительное или Облисительное.

Богословіе Сравнительное имѣетъ цѣлію показать догматическія разности другихъ, нынѣ существующихъ, Христіанскихъ исповѣданій и сектъ, отъ ученія Церкви православной.

Всѣ эти неправославныя Христіанскія исповѣданія и секты, по мѣсту существованія, раздѣляются на двѣ половины: на---

1) Исповѣданія и секты, существующія на востокѣ, каковы:

- а) Общества Несторіанъ, имѣющія церкви свои
   въ Месопотамія, преимущественно по рѣкѣ
   Тигру, Персіи, Индіи и Курдистанѣ;
- б) Общества Монофизитовъ, изъ которыхъ въ Африкѣ образовались церкви Коптская и Абиссинская, въ Азіи—Сиріо-Яковитская по рѣкѣ Евфрату;
- в) Секты раскольническія, существующія въ Россіи;
- г) наконецъ, Духоборцы, также въ Россін; и на-

2) Исповѣданія и секты, существующія на западѣ, куда относятся:

- а) Церковь Римская,
- б) Исповѣданія Протестантскія: Лютеранское и Реформатское,
- в) Церковь Англиканская и

г) Мелкія Христіанскія секты : Анабаптисты, Квакеры, Гернгутеры и другія.

Порядокъ, въ какомъ разсматриваются въ Сравнительномъ Богословіи догматическія разности исчисленныхъ Христіанскихъ церквей и обществъ, извѣстенъ двоякій: одни (наибольшая часть) разсматриваютъ разности эти по въроисповъданіямъ, т. е. перебираютъ отличительныя мибнія сперва одного исповѣданія, потомъ другаго, третьяго и такъ далбе: другіе-по предметамъ, т. е. приводятъ сумволическое учение всёхъ Христіанскихъ испов'єданій сперва объ одномъ догматическомъ предметѣ, потомъ о другомъ, третьемъ...., придерживаясь какой-либо системы. Но всего лучше оба эти метода, имъющие свои выгоды и невыгоды. совитстить, и сначала разсматривать догматическія разности по въроисповъданіямъ со всею обстоятельностію, такъ-чтобы получить отчетливое понятіе о каждомъ исповѣданія порознь, а подъ конецъ представить краткую систематическую таблицу этихъ разностей по предметамъ, чтобы отчетливъе видъть самыя разности.

Въ частности, при разсматриваніи разностей по въроисповъданіямъ, Сравнительное Богословіе должно: а) предварительно сообщить краткое историческое свъдъніе о каждомъ исповъданіи и указать его сумволическія книги; б) потомъ извлечь изъ этихъ книгъ самыя догматическія разности каждаго исповъданія отъ ученія Церкви православной, и показать ихъ неосновательность (обличить, опровергнуть....); в) въ заключеніе же всего, гдъ можно, показать способъ къ примиренію этихъ разностей съ ученіемъ православнымъ, равно какъ и къ возвращенію послъдователей того или другаго неправославнаго исповъданія въ нъдра истинной Церкви Христовой.

Первый источникъ и пособіе для Сравнительнаго Богословія суть сумволическія книги каждаго вѣроисповѣданія. Но кромѣ того, можно пользоваться и готовыми руководствами по этой наукѣ, которыхъ, подъ разными названіями, извѣстно весьма много (\*\*\*). Изъ составленныхъ въ послѣднее время лучшими признаются Сумволики: Мёлера, Герике, Планка и Винера.

## § 180.

# Horocrobie Kpahembennoe.

Нравственное Богословіе излагаетъ ученіе о нравственномъ законъ Божіемь, который обязань исполнить человѣкъ-Христіанинъ, чтобы пребыть вѣрнымъ возстановленному союзу съ Богомъ, и такимъ образомъ достигнуть вѣчнаго спасенія. А потому наука эта слагается изъ двухъ частей: І) изъ общаго ученія о нравственномъ законѣ Божіемъ, данномъ въ Христіанствѣ, и ІІ) частнаго ученія объ обязанностяхъ Христіанина, опредѣляемыхъ этимъ закономъ.

I. Общее ученіе о правственномъ законѣ, данномъ въ Христіанствѣ.

1) О существѣ нравственнаго Христіанскаго закона:

а) въ чемъ состонтъ этотъ законъ, и

б) какое отношение его къ закону естественному?

2) О предметѣ нравственнаго Христіанскаго закона, т. е.

а) о добродътеляхъ, имъ предписываемыхъ, и

б) грѣхахъ, имъ запрещаемыхъ;

3) О побужденіяхъ, предлагаемыхъэтимъзакономъ:

- а) высшихъ и
- б) низшихъ;

4) О силахъ, необходимыхъ со стороны человѣка для исполненія этого закона:

- а) естественныхъ---здравомъ умѣ, свободѣ и совѣсти, и
- б) сверхъестественныхъ-благодатныхъ;

(\*\*\*) См. исчисление ихъ въ Богослов. Библіотекти Валхія, tom. I, сар. 3. 5) О главномъ началъ дъятельности ... предлагаемомъ нравственнымъ Христіанскимъ закономъя со по воз

- а) началѣ формальномъ руководетен православной Церкви,
- б) началѣ реальномъ-любен Христіанина къ Богуц самому себѣ и ближнимъ (Марк. 12, 30 и 31).
- II. Частное ученіе объ обязанностяхъ Христіанича.
- 1) Обязанности Христіанина къ трігпостасному.
- Богу, Творцу, Промыслителю и Спасителия найтения
  - а) къ Богу непосредственно: вѣра "падеждя: п любовь, составляющія основаніе всей Христіанской жизни (1 Кор. 13, 13); выражедія ихъ въ молитвѣ, во внѣшнемъ богослуженія, въ нѣкоторыхъ дѣйствіяхъ чрезвычайныхъ;
  - б) къ Богу, яко дивному во Святыхъ: обязанности къ пресв. Дъве-Богородица, къ Саламъ безплотнымъ, ко всёмъ Святымъ, въ частности къ Ангелу хранителю и сояменному Святому;
  - в) къ Богу, яко Главъ тъла Церкви, крего мы члены: обязанности къ Богопоставляемымы пастырямъ Церкви и ко встиъ членамъ ела какъ членамъ Христовымъ.
  - 1) Обязанности Христіанина къ самому себь с
    - а) общія: самопознаніе, самоотверженіе и проч.;
    - б) частныя: по отношенію къ душѣ , къ тѣлу
       и внѣшниъ благамъ;
  - 3) Обязанности Христіанина къ ближнимъ :
    - а) общія: любовь къ ближнимъ и выражение ея въ разнообразныхъ дъйствіяхъ: по отношенію къ душѣ, тѣлу и внѣшнимъ благамъ ближняго;
    - б) частныя: въ обществъ домашнемъ и въ обществъ гражданскомъ.

Касательно метода изложенія в преподаванія этой науки можно постановить слёдующія главныя правила:

·····4): Надобно заботиться, чтобы превоучение, ею излагаеное, было истинно-Христіанское, а не походнао бы на философское, къ которому только подобраны тексты (какъ иногда бываеть). Для этого преподаватель : а) раскрывая обязанности Христіанина, всегда долженъ показывать живую связь ихъ съ догматами, чтобы, такимъ образомъ, преподаваемое иравоученіе проникнуто было во всёхъ частяхъ свонхъ Христіанскать вкроученіень; б) должень показывать также, что хотя въ Христіанскомъ нравоучение есть мвогія правняя правственности естественной, какъ въ роучевів — імногія естественныя (постижимыя) истины, но они забсь получили и имбють свои особенности отъ общаго духа Христіанства; в) долженъ, нанонець, сь окобенною обстоятельностію раскрывать тѣ нравная, которыя принадлежать изключительно нравоучению Христіанскому и составляють его отличительный характерь.

2) Нравственные законы Христіанскіе опредѣляють ве тольке то, что долженъ дѣлать Христіанинъ, но и то, чего миъ не долженъ дѣлать. А потому, при раскрытіи жаждой обязанности, надобно разсматривать не только добродѣтели, которыя она предписываеть, но и грѣхи, которые запрещаетъ.

3) При изъясневія Христіанскихъ дебродѣтелей всего болѣс должно слѣдовать совѣтамъ и наставленіямъ мужей опытныхъ въ духовной жизни, каковы были древніе подвяжники Христіанскіе, и оживлять свои объясненія многоразличными примѣрами, заимствованными изъ Слова Божія и житій Святыхъ.

Пособія для правственнаго Богословія, по крайней мёрё, для разныхъ частей его, и пособія самыя богатыя, преподаватель всегда найдетъ въ многочисленныхъ правственныхъ сочиненіяхъ св. Отцевъ Церкви, которыя было бы излишне перечислять здёсь. Изъ готовыхъ руководствъ по этой наукё можно указать : 669

на Дъятельное Богословіе—Преосвящ. Иннокентія Пензенскаго; Черты дъятельнаго ученія въры—Протоіерея І. С. Кочетова, и изъ иностранныхъ: на системы Нравственнаго Богословія — Шенкля, Штанфа и Риглера.

Б) — Импьющія предметомь Христіанскія свищеннодийствія ими богослуженіе.

## **§ 181.**

## Lumypruka.

Всѣ три науки, имѣющія предметомъ своимъ Христіанскія священнодѣйствія, именно: Церковная Археологія, Литургика православная и Литургика Сравнительная, гдѣ только умѣстно ся преподаваніе, очень удобно, какъ мы видѣли (§ 162), могутъ быть излагаемы вмѣстѣ, подъ однимъ общимъ названіемъ Литургики или Ученія о богослуженіи.

Ученіе о Христіанскомъ богослуженія слагается мъ ученія о самомъ богослуженія, т. е. священнолѣйствіяхъ, и ученія о принадлежностяхъ священнодѣйствій. Самое богослуженіе можно разсматривать двоякимъ образомъ: сперва — въ его существенныхъ стихіяхъ или составныхъ частяхъ вообще, независимо отъ опредѣленныхъ формъ, въ которыхъ является оно въ православной Церкви; потомъ — въ его частныхъ видахъ, совершаемыхъ по опредѣленнымъ церковнымъ чиноположеніямъ. Къ приналлежностямъ богослуженія относятся: свящ. мѣста, свящ. времена, свящ. вещи и богослуж. книги. Потому общій планъ Литургики можетъ быть слѣдующій:

I. О Христіанскомъ богослуженін.

1) О составныхъ стихіяхъ (частяхъ) Хр. богослуженія вообще, кои суть:

- а) св. таинства,
- б) молитвы,

- в) свящ. пъснопънія,
- г) чтенія св. Евангелія,
- **д) церковныя поученія**,
- е) кажденіе опміамомъ, вожженіе свётильниковъ и проч.
- 2) О частныхъ видахъ Хр. богослужения.

Эти частные виды богослуженія, совершаемые по опредѣленнымъ чинопослѣдованіямъ Церкви, раздѣляются на два рода: на богослуженія постоянныя и ежедневныя, и богослуженія, такъ сказать, случайныя, совершаемыя только по временамъ, соотвѣтственно разнымъ потребностямъ вѣрующихъ, и отъ того называемыя обыкновенно требами.

- а) Постоянныя и ежедпевныя богослуженія суть:
   аа) Литургія, на которой совершается святвішее таинство Евхаристіи, и бб) службы, служащія для Христіанъ приготовленіемъ къ Литургіи : Вечерня, Повечеріе, Полунощница, Утревя и Часы.
- б) Къ требаяъ принадлежатъ изложенныя въ Требникѣ: аа) Послѣдованія всѣхъ прочихъ таннствъ, кромѣ Евхаристін, и бб) Послѣдованія обрядовъ: водоосвященія, погребенія и поминовенія усопщихъ, молебныхъ пѣній, постриженія въ монашество и ин. др.
- II. О принадлежностяхъ Хр. Богослуженія.
- 1) О свящ. мъстахъ или храмахъ:
  - а) о храмахъ вообще,
  - б) о составныхъ частяхъ Хр. храмовъ,
  - в) ихъ вибшиемъ и внутрениемъ устройстве ;
- 2) О свящ. временахъ:
  - а) дневныхъ, каковы: утро, первый часъ и проч.
  - б) недѣльныхъ: день воскресный и проч.
  - в) годовыхъ: праздники, посты, дни поминовенія усопшихъ;

- 3) О свящ. вещахъ:
  - а) о церковныхъ облаченияхъ,
  - б) сосудахъ и прочей утвари;
- 4) О богослужебныхъ книгахъ, какъ то:
  - б) Служебникѣ,
  - б) Требникѣ,
  - в) Церковномъ уставѣ, Минеи и другихъ.

Методъ Литургики, при томъ понятіи о ней, какое мы приняли, требуетъ:

1) чтобы она, при раскрытів ученія о каждовъ священнодѣйствіи в каждой принадлежности священнодѣйствія, сперва показывала настоящій составъ этого священнодѣйствія в принадлежности, потомъ — вхъ исторію вли археологію, далѣе—ихъ внутреннее значеніе и таинственный свыслъ, наконецъ, гдѣ можно и умѣстно, дѣлала сравнительныя замѣчанія о священподѣйствіяхъ другихъ вѣроисповѣданій Христіанскихъ; и

2) въ частности, чтобы, при изъясневія таниственнаго смысла священнодёйствій и ихъ принадлежностей, слёдовала не какимъ-либо произвольнымъ догадкамъ, а руководству самой православной Церкви.

Пособія для этой науки представляютъ:

1) Изъ сочиненій древнихъ: а) Постановленія Апостольскія, б) О церковной Іерархіи, св. Діонисія Ареонагита, в) Катихизическія поученія, св. Кирилла Іерусалимскаго, г) Созерцаніе вещей Божественныхъ, св. Германа, Цареградскаго Патріарха, д) Изъясненіе на литургію, Николая Кавасилы, е) тоже Сумеона Солувскаго;

2) Изъ сочиненій новѣйшихъ, явившихся въ нашей отечественной Церкви: а) О служеніи и чиноположеніяхъ правосл. Греко-Росс. Церкви, преосвящ. Гавріила, Митрополита С.П.бургскаго, б) Новая Скрижаль преосвящ. Веніамина Нижегородскаго, в) Изъясненіе на Литургію, Дмитревскаго, г) Памятники Хр. древностей, Вѣтринскаго в друг.

### В)-Импьющія предметомь Хр. управленіе.

#### § 182.

Канопическое Право или Церковное Законовъдъние.

И Христіанское управленіе, подобно богослуженію, хотя также можетъ быть предметомъ трехъ частныхъ наукъ, именно: Историческаго обогръмія канокическаго Права; канопическаго Права, нынъ дъйствующаго въ православной Церкви, и канопическаго Права сравнительнаго, соднакожъ весьма удобно, какъ было замѣчено (§ 162), можетъ быть излагаемо и въ одной общей наукъ, подъ названіемъ Канопическаго Права или Церковнаго Законовъдълія.

Законы, по которымъ совершается управление православной Церкви (предметъ каноническаго Права) можно раздёлить на два класса: одни касаются устройства Церкви, какъ особеннаго общества върующихъ во І. Христа, соединенныхъ между собою взаимными правами и обязанностями, и пользующихся извёстными средствами къ достижению въчнаго спасения; другіе опредѣляютъ отношеніе ея къ постороннимъ обществамъ. Первые составляютъ право Церкви внутреннее, послъдние-право внъшнее. Но всъ эти законы, нынѣ дѣйствующіе въ православной Церкви, суть не что иное, какъ развитіе, истолкованіе и приложеніе къ частнымъ случаямъ и обстоятельствамъ Церкви твхъ первоначальныхъ правъ ея и обязанностей, которыя, вытекая изъ самаго существа ея и цёли, дарованы ей еще самимъ Спасителемъ, и достигли настоящаго своего образованія не иначе, какъ въ продолженіе многихъ вѣковъ; а потому имѣютъ двоякое основаніе: въ Слов'ь Божіемъ-догматическое, и въ исторін Церкви — историческое. По всему этому можно начертать такой планъ для науки Каноническаго Права:

I. Объ основаніяхъ Каноническаго Права православной Церкви:

1) Догматическомъ. Первоначальныя или коренныя права Церкви, какъ Богоучрежденнаго общества, опредѣленныя въ самомъ Словъ Божіемъ:

а) право самосохраненія,

б) право имѣть собственную іврархію,

в) право распространения,

г) право благоустроенія,

д) право учить, священнодъйствовать и проч.

2) Историческомъ. Обозрѣніе постепеннаго образованія церковнаго законодательства :

- а) въ три первые въка,
- б) въ періодъ вселенскихъ Соборовъ до Патріарха Фотія,
- в) со временъ Фотія до настоящихъ дней, особенно въ Россіи.

II) О правъ Церкви внутреннемъ:

1) Касающемся Лиць, изъ которыхъ состоитъ Церковь, какъ то:

- а) Церковнаго Правительства, и въ частности:
   аа) Свят в шаго Правительствующаго Сунода и состоящихъ при немъ учрежденій; бб) управленій, подчиненныхъ Св. Сумоду: управленія епархіальнаго, управленія придворнымъ Духовенствомъ и управленія военнымъ Духовенствомъ;
- б) Клира или Духовенства православной Церкви: аа) Духовенства бёлаго, бб) Духовенства монашествующаго, вв) лицъ, принадлежащихъ къ Духовному званію по происхожденію и службё;
- в) Мірянъ: аа) по вёдомству епархіальному, бб) придворному и вв) военному.

2) Касающемся средствь, конми пользуется Церковь для своей цёли, и именно:

- а) ученія: предметовъ, способа и времени ученія,
- б) богослуженія: свящ. дѣйствій, мѣстъ, временъ и вещей,
- в) управленія или церковной судебной дисциплины : аа) по отпошенію ко всёмъ православнымъ членамъ Церкви, и бб) въ особенности къ лицамъ, состоящимъ въ вёдомствё Духовномъ.
- III) О правъ Церкви виъщнемъ.

Въ нашемъ отечествѣ православная Церковь, находясь подъ покровительствомъ благочестивѣйшихъ Государей, состоитъ въ тѣсной связи съ гражданскимъ обществомъ, и кромѣ того, въ извѣстныхъ отношеніяхъ иъ обществамъ Христіанъ исправославныхъ и иновѣрцевъ, обитающихъ въ Россіи и терпимыхъ Правительствомъ. Посему право Церкви внѣшнее должно опредѣлить отношеніе ея:

- а) къ обществу гражданскому,
- б) къ обществанъ Христіанъ неправославныхъ,
- в) къ обществамъ иновѣрцевъ: Евреевъ, Магометанъ и язычниковъ.

Источниками и пособіями для науки каноническаго Права православной Церкви въ Россіи, послё св. Писанія, должны служить : а) Книга правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ и св. Отецъ; б) Уставъ и чинопослѣдованія церковныхъ службъ; в) Узаконенія Всероссійскихъ Самолержцевъ, относящіяся до Церкви и вошедшія въ общій сводъ законовъ Россійской Имперіи; г) опредѣленія Святѣйшаго Правительствующаго Всероссійскаго Сунода; д) въ частности: Духовный Регламентъ, Уставъ Духовныхъ Консисторій, Уставы Духовныхъ Академій, Семинарій, Училищъ и под.

# III.

НАУКИ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ НРИМЛАДНЫЯ:

A) — Импьющія цьлію наставить пастыря, накъ проходить свое служеніе Церкви и прилагань Христіанскую религію къ жизви другиль.

# **§** 183.

Понятие объ этихъ наукахъ.

Этихъ наукъ двѣ: Пастырское Богословіе, наставляющее пастыря въ прохожденіи всѣхъ вообще его обязанностей, и въ частности Гомилетика, наставляющая его только на поприщѣ церковнаго проповѣдничества.

# \$ 184.

Macmupchoe Howcarbie.

Назначеніе пастыря въ Церкви-бычь руководителень другихъ къ візному спасенію. Но это высокое звание онъ не иначе можетъ проходить достойно, какъ еели самъ будетъ имъть необходимыя къ тому качества. Посему обязавности пастыря раздёляются на два пласса: на обязанности его къ самому себъ, какъ пастырю, и на обязанности его къ пасомымъ, соотвътственно наставлению св. Апостола пастырямъ Ефесскимъ: внимайте себъ и всему стаду (Дѣян. 20, 28). Первыя обязанности показывають : каковъ долженъ быть самъ пастырь ; последнія : какъ онъ долженъ проходить свое служение Церкви съ большею пользою для насомыхъ. Отсюда двѣ части и Пастырскаго Богословія. Но этимъ частямъ должна предшествовать еще третья : о пастырскомо служении вообще, потему что всѣ частныя наставленія касательно обязанностей пастыря и къ самому себя и къ пасомымъ могуть быть выведены не иначе, какъ только изъ свойства пастырскаго служевія. Подробите части эти могутъ быть раскрыты въ слёдующемъ порядкъ:

- I. О пастырскомъ служении вообще:
  - а) понятіе о семъ служеній,
  - б) его Божественное происхождение,
  - в) его назначение,
  - r) его высокое достоинство, отсюда —
  - д) побужденіе къ достойному прохожденію пастырскаго званія,
  - е) союзъ пастыря съ паствою и со всею Церковію,
  - ж) частныя обязанности пастыря.

II. Объ обязанностяхъ пастыря къ самому себѣ, какъ пастырю:

- а) каковы должны быть умственныя качества пастыря: какъ онъ долженъ поддерживать и усовершать свои познанія въ вѣрѣ, чтд читать, изъ какихъ книгъ должна состоять его библіотека и проч?
- б) каковы должны быть его качества нравственныя? Здѣсь въ частности: аа) о добродѣтеляхъ особенно свойственныхъ пастырю, бб) о порокахъ, преимущественно замѣтныхъ въ Духовномъ сословіи и нетерпимыхъ въ пастырѣ, и вв) о средствахъ противъ этихъ пороковъ;
- в) каковъ долженъ быть образъ домашней жизни пастыря и какія приличнёйшія ему частныя занятія?
- III. Объ обязанностяхъ пастыря къ пасомымъ.

Этихъ обязанностей три: пастырь долженъ а) учить своихъ пасомыхъ вёрё, б) совершать для нихъ богослуженіе и в) руководить ихъ на пути благочестивой жизни. Посему здёсь, въ частности, должно раскрыть: 1) Какъ пастырь долженъ наставлять своихъ пасомыхъ въ вѣрѣ.

Наставленія эти двухъ родовъ: одни общественныя, произносимыя преимущественно въ церкви; другія частныя, происходящія повсюду, соотвѣтственно разнымъ потребностямъ пасомыхъ. Первыя наставленія сдѣлались предметомъ особой науки — Гомилетики; посему Пастырское Богословіе должно ограничиться только послѣдними и показать, какъ пастырь, примѣнительно къ разнымъ нуждамъ Христіанъ, долженъ:

- а) невърующаго просвътить,
- б) сомнѣвающагося вразумить,
- в) заблуждшаго, на-примѣръ, раскольника или еретика, обратить;
- г) предавшагося какой-либо страсти или пороку исправить,
- д) унывающаго посреди скорбей житейскихъ
   утѣшить, укрѣпить и под.

2) Какъ пастырь долженъ совершать богослуженіе богоугодно и съ большею назидательностію для своихъ пасомыхъ. Въ частности:

- а) какъ онъ долженъ совершать святѣйшее тавнство Евхаристіи на Литургін : здѣсь—аа) о приготовленіи пастыря къ совершенію Литургіи домашнемъ и церковномъ, и бб) о способѣ самаго совершенія;
- б) какъ онъ долженъ совершать таинство покаянія и исповѣдывать, особенно во дни постовъ церковныхъ и говѣнія;
- в) какъ онъ долженъ совершать остальныя таинства: крещеніе, муропомазаніе, священство, бракъ и елеосвященіе;

г) какъ долженъ совершать всѣ прочія требы.

3) Какъ пастырь долженъ руководить другихъ на пути благочестивой жизни. Здъсь преимущественно 43 должны быть изложены правила пастырскаго благо--разумія:

- а) въ обращении съ пасомыми разныхъ состояній и свойствъ.
- б) въ разныхъ случаяхъ жизни.

Касательно метода этой науки особенное замѣчаніе то, чтобы, при изъясненіи обязанностей пастырскихъ, она, какъ можно чаще, указывала на образцы, завѣщанные намъ достойнѣйшими служителями Церкви. Такіе образцы указываютъ: св. Златоустъ въ жизни Игнатія Богоносца, св. Григорій Богословъ въ жизни Аеанасія и Василія великихъ, св. Григорій Нисскій въ жизни Григорія Чудотворца. Должно заимствовать подобные образцы не только изъ житій св. пастырей древней Церкви, но и изъ житій св. пастырей отечественныхъ.

Пособіемъ для Пастырскаго Богословія могуть служнть многія сочиненія св. Отцевъ, какъто: а) св. Златоуста: Слова о священствѣ и толкованія на Посланія Ап. Павла къ Титу и Тимовею; б) св. Амвросія: de officiis Clericorum; в) блаж. Іеронима: письмо къ Непопіану de vita Clericorum; г) св. Григорія Двоеслова: de cura pastorali (въ Русс. переводѣ см. Хр. Чт. 1847, ч. І) и др. Есть у насъ по этому предмету и весьма хорошее руководство св Книль о должноствяхь пресвитеросъ мриходскихъ, употребляющееся въ нашихъ Дух. Семинаріяхъ. Можно, по временамъ, обращаться и къ иностраннымъ руководствамъ подобнаго рода, написаннымъ богословами Римской церкви, каковы, на-примѣръ: Theologiae pastoralis systema.-М. de Schenkl, или Sacerdos Christianus, auctore Ludovico Abelly.

§ 185.

Jonusemuka.

Гомилетика, по принятому нами плану (§ 162),

должна состоять изъ двухъ частей : изъ теоріи церковнаго собесѣдованія, и изъ исторіи церковнаго собесѣдованія или проповѣднической литературы. Первая есть не что иное, какъ совокупность правилъ касательно церковнаго собесѣдованія вообще и частныхъ видовъ (формъ) его въ особенности. Послѣдняя должна изобразить судьбу проповѣдничества какъ въ Церкви вселенской, такъ въ особенности въ Церкви Русской. Посему планъ Гомилетики въ общихъ чертахъ можетъ быть слѣдующій:

А. Теорія церковнаго собесѣдованія.

- I. О церковномъ собесѣдованіи вообще.
- 1) Предметы церковнаго собесѣдованія:
  - а) учение догматическое,
  - б) учение нравственное,
  - в) ученіе литургическое,
  - г) учение историческое и естественное.
- 2) Качества церковнаго собесѣдованія:
  - a) внутреннія: назидательность, убѣжденіе воли, ` помазаніе,
  - б) внѣшнія : каковъ долженъ быть слогъ церковнаго собесѣдованія, и какъ оно должно быть сообщаемо народу?
- II. О частныхъ видахъ церковнаго собесъдования:

1) различающихся по форм'в и внутреннему расположению, каковы :

- а) слова,
- б) бесѣды,
- в) краткія поученія и
- г) поученія катихизическія;

2) различающихся по содержанію приспособительно ко витинимъ обстоятельствамъ----

> а) Церкви : слова на праздники церковные,
>  слова и рѣчи по совершеніи какихъ-либо таинствъ, на-примѣръ, причащенія, бракосочетанія, и во время другихъ священнодѣйствій:

освященія храма, погребенія усопшихъ и под.

- б) Отечества: слова на дни высокоторжественные, викторіальные, при избраніи судей, при освящения знаменъ, при открытия богоугодныхъ заведеній, во дни общественныхъ бѣдствій и проч.
- Б. Исторія проповѣднической литературы:
- 1) Въ Церкви вселенской.
  - а) Состояніе Христіанскаго процовѣдничества въ три первые вѣка,
  - б)-въ четвертомъ и пятомъ вѣкахъ,
  - в)-въ остальные вѣка.
- 2) Въ Церкви Русской:
  - а) со времени происхожденія ея до основанія Кіевской Академін (988 — 1589).

б)-до преобразованія Дух. училищь (-1809), в)-до настоящихъ дней.

Образцовое сочинение по этой науки, хотя пока еще не конченное и относящееся къ одной первой части, мы имбемъ въ недавно изданныхъ Чтеніяхъ о Церковной Словесности — Профессора Кіевской Дух. Академіи Я. К. Амфитеатрова. Тамъ желающій найдетъ прекрасныя замѣчанія и касательно метода Гомилетики, и касательно всего вообще, что нужно предварительно знать объ этой наукъ. Источникомъ и пособіемъ для исторіи проповѣднической литературы должны служить, разумбется, самые памятники этой литературы.

Б)—Импющія цплію наставить самихь пасомыхь, какь усвоять себъ Христіанскую религію и преуспъвать въ благочестіи.

S 186. Achemuha unu pyhobodombo hs draeoteomuboù musnu. Къ настоящему отдѣлу относятся только двѣ Богословскія отрасли : Исторія аскетизма и Аскетика, изъкоторыхъ. притомъ, первая весьма удобно можетъ войти въ составъ послѣдней, и занять мѣсто во введеніи (§ 162).

Составъ Христіанской Аскетики, въ такомъ случаѣ, можетъ быть слѣдующій:

# Введеніс:

- а) Понятіе о Хр. Аскетикѣ, какъ наукѣ, которая должна указать средства къ преспѣянію въ Христіанскомъ благочестіи и способъ пользоваться ими.
- б) Понятіе о Хр. благочестін, какъ подвигѣ (žσхησις), состоящемъ въ томъ, чтобы отложити намъ ветхаго человъка, тлъющаю въ похотехъ прелестныхъ, и облещися въ новаго человъка, созданаго по Богу въ правдъ и въ преподобіи истины (Ефес. 4, 22 — 24), т. е. чтобы потребить въ себѣ все грѣховное, и стяжать всѣ добродѣтели.
- в) Начало и главное условіе для преспѣянія въ Хр. благочестіи со стороны человѣка: искреннее, постоянное желаніе и исканіе нравственнаго совершенства и духъ ревности по благочестію.
- г) Раздѣленіе Аскетики. Средства къ преспѣянію въ Хр. благочестіи двухъ родовъ: вопервыхъ, общія и необходимыя для всѣхъ Христіанъ, въ какомъ бы званія они ни находились; и, во-вторыхъ, особенныя для тѣхъ или другихъ Христіанъ, судя по различнымъ званіямъ или состояніямъ ихъ внѣшней жизни. Потому и Аскетика раздѣляется на двѣ части.
- г) Исторія Христіанскаго аскетизма или Хр. благочестія.

Часть І. Объ общихъ средствахъ къ преспъянію въ Христіанскомъ благочестіи.

Преспѣвать въ Христіанскомъ благочестіи мы можемъ не иначе, какъ подъ руководствомъ православной Церкви, которую самъ Богъ поставилъ нашею руководительницею ко благочестію и вѣчному спасенію: потому, желая искренно нравственнаго Хр. совершенства и съ ревностію стремясь къ нему, мы должны прежде всего пользоваться средствами, какія предлагаетъ намъ для сего Церковь, и къ нимъ-то уже присовокуплять средства, зависящія отъ насъ самихъ.

1. Средства, предлагаемыя Церковію.

Православная Церковь :

- а) даетъ намъ пастырей, какъ постоянныхъ наставниковъ и руководителей во благочестін: каждый изъ насъ обязанъ имътъ себъ изъ числа ихъ духовнаго отца, и повиновать од его водительству;
- б) призываетъ насъ въ свои храмы, которые справедливо называются училищами благочестія: мы обязаны, какъ можно чаще, посвщать эти училища и должнымъ образомъ присутствовать при церковныхъ богослуженіяхъ;
- в) учитъ насъ, какъ начинать и оканчивать, кому и съ какими расположеніями души посвящать каждый день недѣли: мы должны свято исполнять эти наставленія;
- г) установила многочисленныя празднества и торжества во славу Бога или Святыхъ Его и для нашего правственнаго назиданія: мы обязаны постоянно и надлежащимъ образомъ участвовать въ этихъ празднествахъ;
- д) установила извѣстныя времена всеобщаго пощенія и покаянія: мы должны непре-

мънно пользоваться этния драгоцънными временами;

 е) всегда предлагаетъ намъ, для очищенія насъ отъ грѣховъ и укрѣпленія въ жизни духовной, два спасительныя тавиства — покаянія и Евхаристіи: мы должны, какъ можно чаще, исповѣдываться предъ духовнымъ отцемъ своимъ и пріобщаться св. Таинъ;

ж) всегда готова, съ своими молитвами и священнод бйствіями, на наши многообразныя *требы*, для освященія всёхъ нашихъ дёлъ и предпріятій и всего того, что насъ окружаетъ: нашъ долгъ-прибёгать, какъ можно чаще, и къ этимъ спасительнымъ средствамъ.

Но, пользуясь такимъ образомъ средствами ко благочестію, предлагаемыми Церковію, Христіанинъ долженъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, употреблять всѣ возможныя къ тому средства и съ своей стороны.

2) Средства со стороны самаго Христіанина.

Средствъ этихъ два рода: одни болѣе отрицательныя, направленныя непосредственно къ умерщвленію въ насъ ветхаго человѣка; другія болѣе положительныя, содѣйствующія въ насъ къ укрѣпленію человѣка новаго, хотя то и другое совершается въ насъ нераздѣльно.

А) Средства отрицательныя.

Здѣсь разумѣются средства противъ всѣхъ враговъ нашего спасенія: противъ міра, плоти и діавола.

- а) Средства противъ искушеній міра : аа) обузданіе чувствъ, бб) испытаніе людей, вв) удаденіе отъ худыхъ обществъ и общеніе съ людьми благочестивыми, гг) частое уединеніе;
- б) Средства противъ искушеній плоти: въ частности: аа) противъ похоти плоти, бб) похоти очесъ и вв) гордости житейской, кото-

683

Ŧ

рыя служатъ корнями для всёхъ прочихъ похотей:

- в) Средства противъ искушеній діавола. Діаволъ искушаетъ насъ иногда чрезъ посредство міра, иногда чрезъ нашу плоть, иногдаже непосредственно возбуждая въ духѣ нашемъ грѣховные помыслы: въ первыхъ двухъ случаяхъ средства противъ діавола тѣже, какія противъ искушеній міра и плоти; въ послѣднемъ—главнѣйшее средство состоитъ въ постоянномъ духовномъ бодрствованіи надъ своими помыслами и различеніи ихъ.
- Б) Средства положительныя.

Сюда можно отнести:

- а) самоуглубленіе,
- б) хожденіе въ духѣ предъ Богомъ, съ сознаніемъ Его вездѣприсутствія,
- в) молитва къ Богу и духовное собесъдование съ Нимъ,
- г) благоговѣйное чтеніе Слова Божія и другихъ благочестивыхъ книгъ,
- **д)** духовное размышленіе или богомысліе,
- е) непрестанное памятованіе: аа) спасительных т страданій Христовыхъ, бб) обѣтовъ, данныхъ при крещеніи, вв) смерти, суда, ада и т. ч.

Часть II. О средствахъ къ преспѣянію въ Христіанскомъ благочестіи особенныхъ, судя по раяличію званій или состояній жизни.

Есть два главные пути для Христіанъ: жизнь общественная, мірская и жизнь уединенная, монашеская. Первая подраздѣляется на различныя состоянія; послѣдняя также на свои частные виды. Всѣ эти состоянія жизни общественной и уединенной, каждое порознь, имѣютъ свои удобства, въ отношеніи къ преспѣянію въ Христіанскомъ благочестіи, и свои неудобства, трудности или препятствія. Задача настоящей части Аскетики въ томъ и состоить, чтобы показать, какъ воспользоваться, въ каждомъ состояніи, первыми, т. е. удобствами къ благочестивой жизни, и какъ устранить или преодолѣть послѣднія, т. е. неудобства. И потому здѣсь должно быть сказано:

1) Объ особенныхъ средствахъ къ Хр. благочестію въ жизни общественной, мірской, и именно:

а) въ высшемъ состояни или звани общества,

б) въ званіи Духовномъ,

в) въ званіи ученомъ,

г) въ званіи военномъ,

д) въ званіи купеческомъ,

е) въ званіи мѣщанъ, поселянъ и проч.

2) Объ особенныхъ средствахъ къ Хр. благочестію въ жизни уединенной, монашеской:

а) вообще,

3

б) въ частности: въ обителяхъ общежительныхъ и

в) въ обителяхъ пустынныхъ,

г) еще частиће : въ нѣкоторыхъ особенныхъ видахъ подвижничества, каковы: затворничество, столпничество, молчальничество и другія.

Такимъ образомъ Христіанская Аскетика, какъ видно изъ обозрѣнія предметовъ ея, есть наука, попреимуществу, практическая. А потому и преподаваніе ея должно быть преимущественно основано на замѣчаніяхъ, опытахъ и примѣрахъ св. мужей какъ древней Церкви, такъ и отечественной, которые подвизались и спаслись во всѣхъ состояніяхъ жизни, и собственнымъ опытомъ извѣдали удобства и неудобства каждаго изъ нихъ по отношенію къ Христіанскому благочестію. Слѣд. и главнымъ пособіемъ для Аскетики должны служить:

 Сочиненія св. Отцевъ, особенно аскетическія. Таковы—изъ древнихъ: а) Наставленія и письма св. Антонія великаго (см. въ Хр. Чт., по указателю...);
 б) Аскетическія слова св. Ефрема Сирина (см. тамъже); в) Пространныя и сокращенныя правила св. Василія великаго (—тамъже); г) Бесѣды препод. Макарія великаго; д) Собесѣдованія съ отцами препод. Кассіана; е) Письма препод. Исидора Пелусіота; ж) Добротолюбіе, и мног. друг. Изъ Русскихъ: а) Уставъ препод. Нила Сорскаго; б) Алфавитъ духовный св. Димитрія Ростовскаго; в) первая часть сочиненій Преосвящен. Тихона Воронежскаго и друг.

2) Жизнеописанія Святыхъ, помѣщенныя въ Четьихъ-Минеяхъ, и въ особенности краткія сказанія о частныхъ подвигахъ, случаяхъ и изреченіяхъ Угодниковъ Божіихъ, вошедшія въ составъ Пролога, Патериковъ: Скитскаго, Алфавитнаго и Печерскаго, Лимонаря, Лавсаика и другихъ подобныхъ благочестивыхъ книгъ.



686



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

10

#### предисловие.

- S 1. Предметъ введенія въ науку. . . . . . . . . 7

- \$ 4. Источники и методъ введенія въ православное Богословіе . . . 12
- 5. Историческое обозр'вніе другихъ повятій о введенім въ Богословіе. 15

#### ЧАСТЬ І.

О ПРЕДМЕТЪ ПРАВОСЛАВНА-ГО БОГОСЛОВІЯ.

§ 6. Составъ этой части. . 21

#### отдълъ і.

О РЕЛИГИИ И ОТКРОВЕНИИ ВООБЩЕ.

### ГЛАВА 1.

# O PEINITIN.

стр. I. Основныя истины, предполагаемыя понятіемь о религіи.

CTP.

| SSS | 8.<br>9.<br>10. | смертія | Aywi | я Божія.<br>1 и без-<br>а человѣ- |    |
|-----|-----------------|---------|------|-----------------------------------|----|
|     |                 | ческой  | •••  |                                   | 32 |
|     |                 |         |      |                                   |    |

## II. Существо религи.

| S | 11. | Понятіе о религіи                                    | 36   |
|---|-----|------------------------------------------------------|------|
| Š | 12. | Понятіе о релвгій<br>Основаніе в начало ре-<br>лигія | 38   |
| Ş | 13. | Условія религія<br>Цѣль в слѣдствія рели-            | 41   |
| - |     | гія                                                  | 47 🌂 |
| S | 15. | Раздъленіе религіи                                   | 50   |

III. Религія, вакь достояніе встахь существь духовныхь и всего рода человтическаго: понятіе о церкви.

| <b>S</b> 16.  | Связь религій и церкви.                  | 53 |
|---------------|------------------------------------------|----|
| Š 17.         | Происхождение и со-                      |    |
| •             | ставъ церква                             | 55 |
| <b>§ 18</b> . | Цвль церкви и сред-                      |    |
| -             | ства для цвля.                           | 56 |
| S 19.         | Устройство церкви.                       | 58 |
| <b>Š</b> 20.  | Устройство церкви Раздѣленіе церкви зем- |    |
| 0             | HON                                      | 59 |

| 088                                                               |                                                          |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--|--|--|
| стр.                                                              | стр.                                                     |  |  |  |
| ГЛАВА П.                                                          | § 33. Не можетъ-примирить                                |  |  |  |
|                                                                   | ихъ съ Богомъ 93                                         |  |  |  |
| объ откровения.                                                   | § 34. Не можетъ-исправить                                |  |  |  |
| S 21. Ограничение предмета 61                                     | человѣческую правст-<br>венность 95                      |  |  |  |
| 5 21. Orpannichie npegaeram or                                    |                                                          |  |  |  |
|                                                                   | III. Признави отвровенія.                                |  |  |  |
| І. Возможность отвровенія.                                        |                                                          |  |  |  |
|                                                                   | § 35. Необходимость этихъ                                |  |  |  |
| § 22. Понятіе объ откровенін                                      | признаковъ, средства<br>къ опредъленію ихъ и             |  |  |  |
| и стороны, съ какихъ<br>можетъ быть разсма-                       |                                                          |  |  |  |
| триваема его возмож-                                              |                                                          |  |  |  |
| ность 62                                                          | А. Внутренніє признаки откре-                            |  |  |  |
| § 23. Возможность открове-                                        | венія.                                                   |  |  |  |
| нія со стороны Бога. —                                            | K R Hannauthroute and 00                                 |  |  |  |
| S 24. Возможность открове-<br>нія со стороны челов <sup>в</sup> - | 5 56. Подраздѣленіе ихъ 99<br>5 37. Признаки отряцатель- |  |  |  |
|                                                                   | ные 100                                                  |  |  |  |
| § 25. Возможность открове-                                        | § 38. Признаки положитель-                               |  |  |  |
| нія со стороны самихъ                                             | ные 101                                                  |  |  |  |
| нстинъ откровенія 66                                              | § 39. Достоинство и значение                             |  |  |  |
|                                                                   | ввутреннихъ призна-<br>ковъ102                           |  |  |  |
| II., Исобходимость отвровенія.                                    | RUBD 102                                                 |  |  |  |
|                                                                   | Б. Внъшніе признави отвровеніе.                          |  |  |  |
| S 26. Въ чемъ состовтъ и от-                                      |                                                          |  |  |  |
| куда открывается эта                                              | § 40. Подраздъленіе ихъ 104                              |  |  |  |
| необходимость? 71                                                 | § 41. Признаки естествен-                                |  |  |  |
| А. Состоянія религіи въ родъ че-                                  | ные 105<br>§ 42. Признаки сверхъ-есте-                   |  |  |  |
| ловическомъ вить Христіанства,                                    | ственные 107                                             |  |  |  |
| какъ истиннаго откровенія.                                        | S 43. a) Чудеса: ихъ возмож-                             |  |  |  |
| · · · ·                                                           | ность, необходимость                                     |  |  |  |
| § 27. Взгаядъ на религію язы-                                     | въ откровевии и досто-                                   |  |  |  |
| ческую                                                            |                                                          |  |  |  |
|                                                                   | 5 44. б) Пророчества : ихъ<br>возможность, важность      |  |  |  |
| § 29. Взглядъ на религію на-                                      | въ дълъ откровенія и                                     |  |  |  |
| гометанскую 84                                                    | достовърность 116                                        |  |  |  |
| § 30. Общіе выводы и со-                                          |                                                          |  |  |  |
| ображенія 86                                                      |                                                          |  |  |  |
|                                                                   | отдълъ н.                                                |  |  |  |
| Б. Никакая мудрость человтые-                                     | о религия Христілнской, какъ еди-                        |  |  |  |
| ская не можеть извести людей                                      | номъ истанномъ откровени.                                |  |  |  |
| изь ихь жалкаго, въ религіозномь                                  |                                                          |  |  |  |
| отношении, состояния, безь сверхь-                                | § 43. Точки зрънія на пред-                              |  |  |  |
| сстественнаго содъйствія Божія.                                   | меты этого отдёла 122                                    |  |  |  |
| \$ 31. Что для этого требует-                                     |                                                          |  |  |  |
| ся?                                                               | ГЛАВА 1.                                                 |  |  |  |
| § 32. Не можетъ мудрость                                          |                                                          |  |  |  |
| человъческая просвъ-                                              | о Христілнствъ, какъ религіи.                            |  |  |  |
| тять людей свътомъ<br>Истириато религіознаго                      | S 46. Понятіе о Христіанской                             |  |  |  |
| истиннаго религизнаго                                             | <b>N</b> 40. UOHSTIPO NDMCTISHCKÓN                       |  |  |  |

٠

.

Digitized by Google

◄

11

----

|   |     | стр.                                               |
|---|-----|----------------------------------------------------|
| 2 | 47. | Основаніе и начало Хри-<br>стіанской религіи . 126 |
| s | 48. | Условія Хоистіанской                               |

- . . . . 129 религія . . § 49. Цѣль Христіанской ре-
- . 132 Juriu. . .
- § 50. Разделение Христиан-. 134 ской религии

## ГЛАВА И.

- О ХРИСТІАНСТВЪ, КАКЪ ВДИНОМЪ ИСТИННОМЪ ОТКРОВЕНИЯ.
- § 51. Важность предмета и раздъление главы . . 139

I. О Божественномь происхождении встхозавътнаго откровенія.

1)-религи патріархальной.

- § 52. Источвикъ свъдъній объ этой религии . . 140
- А. Внутренніе Іпризнаки божественности религи патріархальной.

×

| <ul> <li>53. Части изслѣдопанія. 141</li> <li>54. Взглядъна ученіе вѣры. —</li> <li>Взглядъ на ученіе нрав-<br/>ственности 148</li> <li>55. Взглядъ на внѣшнее<br/>богослуженіе 150</li> <li>56. Сужденіе о высокомъ</li> </ul> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| достоянств'ё религія па-<br>тріархальвой 151                                                                                                                                                                                    |
| Б. Внъшніе признаки божествен-<br>ности религіи патріархальной.                                                                                                                                                                 |
| § 57. Богоявленія и явленія                                                                                                                                                                                                     |
| Ангеловъ 153                                                                                                                                                                                                                    |
| § 58. Чудеса 155                                                                                                                                                                                                                |
| § 59. Пророчества: а) изре-<br>чевныя Богомъ патрі-                                                                                                                                                                             |
| архамъ 156<br>§ 60. б)—изреченныя самима                                                                                                                                                                                        |
| патріархами, и именно<br>пророчество Јакова о<br>времени пришествія<br>Мессія 157<br>\$ 61. Историческая досто-                                                                                                                 |
| § 61. Историческая досто-<br>вѣрность Богоявленій,                                                                                                                                                                              |

стр. чудесъ и пророчествъ. бывшихъ въ періодъ

- патріархальный . . 165
- § 62. Общій выводъ взъ предыдущаго и переходъ къ послѣдующему . . 170

2) — релини подзаконной.

§ 63. Источникъ свъдъній объ этой религіи и части изсладования . . 172

А. Внутренніе признати божественности религи подзаконной.

- § 64. Ограничение предмета. 173 § 65. Вэглядъ на законъвѣры и нравственности . § 66. Взгладъ на законъ об-§ 67. Вэглядъна законъгражданскій . . . . . . . . . 185 🌫 § 68. Сужденіе о высокомъ достоинствѣ подзаконной релягія. . . . . 190
- Б. Внъшніе признави божественности религи подзаконной.
- § 72. Пророчества Мочсея · 203 § 73. Характеръ Пророковъ. 207 § 74. Чудеса Пророковъ. 209 § 75. Ихъ пророчества. . 212 § 76. а) Пророчества, опредълающія время прише-. 214 ствія Мессія . . . § 77. aa) Пророчество Данінлово о селмидесяти седмянахъ... § 78. 66) Пророчества Аггея и Малахіи ославѣ втораго храма јерусалимскаго, въ который им влъ притти Мессія. . . 225 § 79. б) Пророчества, касаю-S 80. aa) Колѣно, изъ котораго имълъ произойти Мессія . . . . . .

|   | стр.<br>\$ 81. 66) Мъсто, гдъ Мессія<br>вмълъ родиться                                                                            | S 100. Воскресе<br>Христа и                      |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
|   | Мессін                                                                                                                            |                                                  |
|   | Мессін                                                                                                                            | \$ 101. Исчислен<br>\$ 102. Сошестви<br>ва Апост |
| , | \$ 85. 66) Мессія—Пророкъ. 245<br>\$ 86. вв) Мессія—Первосвя-<br>щеннякъ                                                          | § 103. Характер<br>св. Апост<br>§ 104. Обращені  |
| * | 5 87. гг.) Мессія — Царь 250<br>5 88. г.) Пророчества каса-<br>тельно разныхъ обстоя-                                             | св. Аност<br>§ 105. Чудесвое<br>невіе Хр         |
|   | тельствъ жизни Мессіи. 253<br>5 89. Общій выводъ изъ пре-<br>дыдущаго и переходъ<br>иъ послѣдующему 256                           | § 106. Чудесныя<br>Христіан<br>дяхъ.             |
|   | II. О божественномъ происхож-<br>деніи отвровенія новозавттнаго.                                                                  | -                                                |
|   | Venia Umapuschin Rususasiomnais.                                                                                                  | TAC                                              |
|   | А. Внутреніе признави боже-<br>ственности новозавътнаго отвро-<br>венія.                                                          |                                                  |
|   | <ul> <li>\$ 90. Ваглядъ на ученіе вѣры. 258</li> <li>\$ 91. Взглядъ на ученіе нрав-<br/>ственности</li></ul>                      | § 107. Повятіе о<br>кахъ п<br>Богословія         |
|   | <ul> <li>\$ 92. Взглядъ на виѣшнее бо-<br/>гослужевіе</li></ul>                                                                   | теніе ых.                                        |
|   | новозавътнаго открове-<br>нія ко временной судь-<br>бъ человъка 276                                                               | отдъј<br>о священео:                             |
|   | В. Внъшніе признаки божествен-<br>ности повозавътнаго откровеніл.                                                                 | § 108. Повятіе с<br>саніи в со<br>отдѣла.        |
|   | 5 94. Части изслѣдованія и<br>ограниченіе предмета 282                                                                            | ΓΙΑΙ                                             |
|   | 1) Признахи—изь исторіи Христа<br>Спасителя.                                                                                      | ОБЪ ИСТОРИЧЕСКОЙ<br>Достовърности ки             |
|   | <ul> <li>§ 95. Исчисленіе ихъ —</li> <li>§ 96. Время и обстоятель-<br/>ства пришествія на<br/>землю Інсуса Христа. 283</li> </ul> | § 109. Точки зрѣ<br>метъ язс.<br>раздѣленіе      |
| ¥ | <ul> <li>\$ 97. Характеръ Інсуса<br/>Христа</li></ul>                                                                             | I. Объ историчес.<br>сти бнагь ветя              |
|   | 5 98. Чудеса висуса драста 256<br>5 99. Пророчества Христо-<br>вы                                                                 |                                                  |

•---.

стр. Bie Incyca

- иаъ мертвыхъ 321
- зв исторія Хри-Церкец.

  - іе Св. Духа
  - тодовъ . 🔆 . ръ и чудеса
- не и чудеса тола Павла . 343 е распростра-
- нстіанства . 349 я дъйствія
  - ICTBA ET JIO-. . . . . 361

# ть п.

# КАХЪ ПРАВО-БОГОСЛОВІЯ.

объ источниравославваго 

# ль г

- M'B UHCABIN.
- о свящ. Пяоставъ этого

# BAI.

H BAMBOCTH MAR нигъ св. писания.

- ввія на предлвдованія и е главы. . 371
- ской достовтрно-XOJACTEMHELXE.
- . 312 5 110. Подлявность пятокав-

CTD.

mig Movceesa: a) 40-

- § 111. б) Внутреннія доказа-
- S 112. в) Доказательство кос-
- S 113. Неповрежденность пя-
- товнижія Моусеева . 391 S 114. Подлявность прочяхъ
- книгъ ветхаго завъта 394
- § 115. Ихънеповрежденность 405
- II. Объ исторической достовтрности янить новозавльтныхь.
- S 116. Подлинность четвероевангелія: а) доказательства внѣшнія. . 409
- S 117 6) Внутреннія доказательства . . . . . . 432
- § 118. в) Косвенныя доказа-
- книгъ новозавътныхъ. 444
- S 120. Неповрежденность четвероевангелія и прочихъ книгъ новоза-

## ГЈАВА П.

- О ЛОГМАТИЧЕСКОЙ ВАЖНОСТИ КНИГЪ CB. UBCAHIS.
- § 121. Понятіе о сей важности и раздъление главы . . . . . . . . . . . . . . . 455
- Писанія.
- § 122. Богодухвовевность
- кингъ ветхаго зав'вта. 457 S 123. Богодухновенность кныгъ новаго завъта . 464
- II. О внигахъ каноническихъ съ Писанія,
- S 124. Кановическія квиги ветхаго зав'вта. . . 468 § 125. Каноническія книги новаго завъта . . . 477

- вазательства вывшнія 372 III. О книзахь неланоническихь св. Писанія.
  - § 126. Исчислевіе этихъ книгъ и ихъ важность . . 480

#### отдъјъ н.

о священномъ предлени.

- § 127. Необходямость другаго Божественного источника Хр. религіи , при св. Писаніи, и понятіе о свящ. Преда-
- жно быть признаваемо за источникъ Хрнстіанской религія. . 494
- § 129. Сващ. Предавіе могло сохраниться и двиствительно сохранилось до насъ въ своей цв-JOCTH: a) MOLIO CONDA-
- вътныхъ . · . . . 450 \$ 130. б) Св. Предавіе, дъйствительно, сохранилось до насъ въ цълости . 502
  - § 131. Признаки священнаго нын Апостольскаго
  - Преданія . . . . 507 § 132. Важность в употреб
    - леніе свящ. Преданія 511

#### отањаћ III.

О ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ, КАКЪ ХРА-I. О богодухновенности янить св. Вительницъ и истолковательницъ CB. DMCABIS B CB. DPERAHIS.

> § 133. Связь съ предыдущемъ и части настоящаго отдела . . . 518

> I. Хранительницею и истолковательницею Божественнаю отпровенія поставлена быть православная Церковь.

> § 134. Раскрытіе втой истины в, предварительно, понятіе о Церкви. 519

#### стр.

II. О непогръшимости Церкви.

- \$ 135. Доказательства непогрѣшямости Церкви. 526 \$ 136. Объясненіе понятія о
- \$ 137. Способы выражевія Церковію своей непогрѣшимости . . . 536
- § 138. Непогрѣшимость вселевскихъ Соборовъ . 537
- \$ 139. Непогръшимость Церкви въ ея обыкновенномъ положение (in statu, quo...) . . . 542
- - III. О Церкви православной.

- \$ 143. Приложеніе избравныхъ началъ къ разнымъ Христіанскимъ въронсцовъданіямъ. 560
- \$ 144. Слёдствія назь предложеннаго ученія о Церкви православной : а) касательно самой Церкви православной . 580
- S 145. б) касательно отношенія къ ней в'врую-

IГ. Обь изложеніяхь въры, въ которыхь можно находить сгмволическое ученіе православной Церкви

§ 147. Раздѣленіе ихъ. . . 587 § 148. Изложенія 1-го рода. — стр. 5 149. Изложенія 2-го рода 588

#### **ЧАСТЬ III.**

## О СИСТЕМѢ ПРАВОСЛАВНАГО БОГОСЛОВІЯ.

#### отдъль і.

о системъ православнаго богословія вообще.

#### I. Характерь системы правоглавнаго Богословія.

- отъ прочихъ способовъ и его относительное достоинство. 600
- \$ 153. Отличіе системы православнаго Богословія отъ прочихъ системъ. 602

II. Условія, необходимыя для успъха при систематическомь изученіи православнаго Богословія.

- § 155. Раздѣленіе яхъ. . . 607 § 156. Качества воспытання-
- \$ 157. Кругъ приготовительныхъ наукъ . . . 608 \$ 158. Занятія Богословіемъ. 613 ...

Digitized by Google

стр.

| <ul> <li>ИІ. Составь системы православ-<br/>наю Боюсловія.</li> <li>\$ 159. Общее разд'яленіе Бо-<br/>гословскихъ ваукъ. 615</li> <li>\$ 160. Существенныя науки<br/>православнаго Бого-<br/>словія 616</li> <li>\$ 161. Вспомогательныя нау-<br/>ки православнаго Бо-<br/>гословія 619</li> <li>\$ 162. Расположеніе суще-<br/>ственныхъ и вспомо-<br/>гательныхъ наукъ въ<br/>одной системъ 622</li> </ul> | сюда отвосящихся . 644<br>§ 172. Свящ. Герменевтика. —<br>§ 173. Библейская Археоло-<br>гія           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| VIADAD II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | California Lichards 002                                                                               |
| О СОСТАВНЫХЪ ЧАСТЯХЪ СИСТЕМЫ<br>Православнаго богословія въ осо-<br>белности.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | II. Науки православнаю Богосло-<br>вія составныя:                                                     |
| § 163. Части и характеръ<br>этого отдізна 628                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | А) Имъющія предметомь своимь<br>Христіанское ученіс.                                                  |
| <ol> <li>Науки православнию Богосло-<br/>вія предварительныя:</li> <li>А) Импющія предметомь исто-<br/>рію Христовой втры и Церкви<br/>вообще.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                    | \$ 177. Разаљиение ихъ                                                                                |
| 1. Собственно исторія въры и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                       |
| Церкви.<br>\$ 164. Раздѣленіе этой науки. 629<br>\$ 165. Исторія ветхозавѣтная. —<br>\$ 166. Исторія новозавѣтная. 631<br>\$ 167. Исторія въ особенно-<br>сти Церкви Русской. 636                                                                                                                                                                                                                            | Б) Имьющія предметомь Хри-<br>стіанскія священнодпійствія или<br>боюслуженіе.<br>§ 181. Литургика 669 |
| Н Инуви вспомогательныя для<br>церховной исторіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | В. Импьющія предметомь Хр.<br>управленіе.                                                             |
| \$ 168. Понятіе объ нихъ 639<br>\$ 169. Церковная Географія. —<br>\$ 170. Церковная Хронодогія. 643                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | § 182. Каноническое Право<br>или церковное Зако-<br>новъдъніе 672                                     |
| Б) Импьющія предметомь источ-<br>ниви Христіансьой религіи:<br>1. Свящ. Писаніс.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | III. Науки православнаю Бою-<br>словія прикладныя:                                                    |
| § 171. Понятіе о наукахъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Л) Импьющія цьлію илставить<br>настыря, вакь проходить свое                                           |

стр.

•

`

| служеніе | Церь    | 6U   | u    | npu        | стр.<br>лагать | B |
|----------|---------|------|------|------------|----------------|---|
| Xpucmian | *KY10 ] | релц | 2110 | <b>5</b> 7 | жизни          | C |
| •        | бру     | uxı  | 5.   |            |                | C |

- § 183. Понятіе объ этяхъ на-

стр. Б) Имъющія цълію наставить самихь насомыхь , какь уссоять себъ Христілнсяую религію и преуспъвать въ благочестіи.

жизни . . . . . . . . . . . . . 680

Digitized by Google

.

# ОПЕЧАТКИ.

| стр.        | строя.     | n <b>anevam</b> ano :     | до <b>лжно читат</b> ь:   |
|-------------|------------|---------------------------|---------------------------|
| 16          | 36         | учебномъ                  | ученомъ                   |
| 81          | 22         | halmudicae                | thalmudicae               |
| 309         | 28         | reclamaverat              | revel <b>a vera</b> t     |
| 417         | 35         | Schiftens                 | Schriften                 |
| 456         | <b>2</b> 5 | χανονιξόμενα οττ χανονίξω | χανονιζόμενα οττ χανονίζω |
| 479         | 29         | Амфијоха                  | Анфизохія                 |
| <b>49</b> 8 | 10         | инђетъ                    | имъемъ                    |
| _           | 31         | παλλά                     | πολλά                     |
| <b>509</b>  | 6          | цреданія                  | преданія                  |
| 516         | 27         | нстолковать               | истолковывать             |
| 532         | 34         | poreculi                  | periculi                  |

2

.

•

.

695



. ^

. ,

. .

Digitized by Google

. •

Digitized by Google

2

Digitized by Google

ł

.

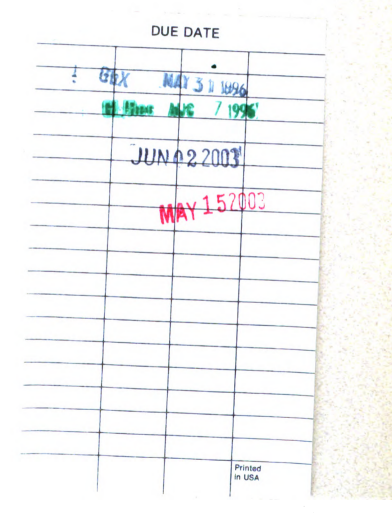
Digitized by Google

.

•

Digitized by Google









Eligitized by Google

÷

